
HARRASSOWITZ VERLAG

RELIGIÖSES WISSEN  
IN DER LYRIK  

DER FRÜHEN NEUZEIT

Herausgegeben von  
Peter-André Alt und Volkhard Wels



Religiöses Wissen in der Lyrik der Frühen Neuzeit

DOI: 10.13173/9783447104975.I 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

H
ar

ra
ss

ow
itz

 J
ou

rn
al

s
nu

r 
zu

m
 p

er
sö

nl
ic

he
n 

G
eb

ra
uc

h 
/ k

ei
ne

 u
nb

ef
ug

te
 W

ei
te

rg
ab

e

P
ow

er
ed

 b
y 

T
C

P
D

F
 (

w
w

w
.tc

pd
f.o

rg
)

http://www.tcpdf.org


Episteme in Bewegung
Beiträge zu einer transdisziplinären Wissensgeschichte

Herausgegeben von Gyburg Uhlmann  
im Auftrag des Sonderforschungsbereichs 980 

„Episteme in Bewegung.  
Wissenstransfer von der Alten Welt  

bis in die Frühe Neuzeit“

Band 3

2015
Harrassowitz Verlag · Wiesbaden

DOI: 10.13173/9783447104975.I 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



2015
Harrassowitz Verlag · Wiesbaden

Religiöses Wissen  
in der Lyrik der Frühen Neuzeit

Herausgegeben von 
Peter-André Alt und Volkhard Wels

DOI: 10.13173/9783447104975.I 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Diese Publikation ist unter der Creative Commons-Lizenz CC BY-NC-ND 4.0 lizenziert. 
Weitere Informationen: https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
Die Bedingungen der CC-Lizenz gelten nur für das Originalmaterial. Die Verwendung von 
Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet durch eine Quellenangabe) wie Schaubilder, 
Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmigungen  
durch den jeweiligen Rechteinhaber.
Der Harrassowitz Verlag behält sich das Recht vor, die Veröffentlichung vor unbefugter  
Nutzung zu schützen. Anträge auf kommerzielle Verwertung, Verwendung von Teilen der  
Veröffentlichung und/oder Übersetzungen sind an den Harrassowitz Verlag zu richten.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet 
über https://www.dnb.de/ abrufbar.

Informationen zum Verlagsprogramm finden Sie unter 
https://www.harrassowitz-verlag.de/
© Autor/in.  
Verlegt durch Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 2015

ISSN 2365-5666	 ISBN 978-3-447-10497-5
eISSN 2701-2522	 eISBN 978-3-447-19413-6
DOI 10.13173/2365-5666	 DOI: 10.13173/9783447104975

Die Reihe „Episteme in Bewegung“ umfasst wissensgeschichtliche Forschungen 
mit einem systematischen oder historischen Schwerpunkt in der europäischen und 
nicht-europäischen Vormoderne. Sie fördert transdisziplinäre Beiträge, die sich 
mit Fragen der Genese und Dynamik von Wissensbeständen befassen, und trägt 
dadurch zur Etablierung vormoderner Wissensforschung als einer eigenständigen 
Forschungsperspektive bei.
Publiziert werden Beiträge, die im Umkreis des an der Freien Universität Berlin 
angesiedelten Sonderforschungsbereichs 980 „Episteme in Bewegung. Wissens
transfer von der Alten Welt bis in die Frühe Neuzeit“ entstanden sind.

Herausgeberbeirat:
Eva Cancik-Kirschbaum (Freie Universität Berlin)
Anne Eusterschulte (Freie Universität Berlin)
Kristiane Hasselmann (Freie Universität Berlin)
Andrew James Johnston (Freie Universität Berlin)
Jochem Kahl (Freie Universität Berlin)
Klaus Krüger (Freie Universität Berlin)
Tilo Renz (Freie Universität Berlin)
Wilhelm Schmidt-Biggemann (Freie Universität Berlin)

Gedruckt mit freundlicher Unterstützung der Deutschen Forschungsgemeinschaft (DFG). 

Abbildung auf dem Umschlag:
Georg Philipp Harsdörffer: Hertzbewegliche Sonntagsandachten  
Nürnberg 1649, S. 53.

DOI: 10.13173/9783447104975.I 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Zum Geleit
Andrew James Johnston und Gyburg Uhlmann

Der an der Freien Universität Berlin angesiedelte Sonderforschungsbereich 980 
„Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt bis in die Frühe 
Neuzeit“, der im Juli 2012 seine Arbeit aufgenommen hat, untersucht anhand ex-
emplarischer Problemkomplexe aus europäischen und nicht-europäischen Kul-
turen Prozesse des Wissenswandels vor der Moderne. Dieses Programm zielt 
auf eine grundsätzliche Neuorientierung wissensgeschichtlicher Forschung 
im Bereich der Vormoderne ab. Sowohl in der modernen Forschung als auch 
in den historischen Selbstbeschreibungen der jeweiligen Kulturen wurde das 
Wissen der Vormoderne häufig als statisch und stabil, traditionsgebunden und 
autoritätsabhängig beschrieben. Dabei waren die Stabilitätspostulate moderner 
Forscherinnen und Forscher nicht selten von der Dominanz wissensgeschicht-
licher Szenarien wie dem Bruch oder der Revolution geprägt sowie von Perio-
disierungskonzepten, die explizit oder implizit einem Narrativ des Fortschritts 
verpflichtet waren. Vormodernen Kulturen wurde daher oft nur eine einge-
schränkte Fähigkeit zum Wissenswandel und vor allem zur – nicht zuletzt histo
rischen – Reflexion dieses Wandels zugeschrieben. Demgegenüber will dieser 
SFB zeigen, dass vormoderne Prozesse der Wissensbildung und -entwicklung 
von ständiger Bewegung und auch ständiger Reflexion geprägt sind, dass diese 
Bewegungen und Reflexionen aber eigenen Dynamiken unterworfen sind und 
in komplexeren Mustern verlaufen, als es eine traditionelle Wissensgeschichts-
schreibung wahrhaben will.

Um diese Prozesse des Wissenswandels fassen zu können, entwickelte der 
SFB 980 einen Begriff von ‚Episteme‘, der sich sowohl auf ‚Wissen‘ als auch ‚Wis
senschaft‘ bezieht und das Wissen als ‚Wissen von etwas‘ bestimmt, d. h. als mit 
einem Geltungsanspruch versehenes Wissen. Diese Geltungsansprüche werden 
allerdings nicht notwendigerweise auf dem Wege einer expliziten Reflexion er-
hoben, sondern sie konstituieren sich und werden auch reflektiert in Formen der 
Darstellung, durch bestimmte Institutionen, in besonderen Praktiken oder durch 
spezifische ästhetische oder performative Strategien. 

Zudem bedient sich der SFB 980 eines speziell konturierten Transfer-Begriffs, 
der im Kern eine Neukontextualisierung von Wissen meint. Transfer wird hier 
nicht als Transport-Kategorie verstanden, sondern vielmehr im Sinne komplex 
verflochtener Austauschprozesse, die selbst bei scheinbarem Stillstand iterativ 
in Bewegung bleiben. Gerade Handlungen, die darauf abzielen, einen erreichten 

DOI: 10.13173/9783447104975.V 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Wissensstand zu tradieren, zu kanonisieren, zu kodifizieren oder zu fixieren, tra-
gen zum ständigen Wissenswandel bei.

Gemeinsam mit dem Harrassowitz Verlag hat der SFB die Reihe „Episteme in 
Bewegung. Beiträge zu einer transdisziplinären Wissensgeschichte“ ins Leben 
gerufen, um die Ergebnisse der Zusammenarbeit zu präsentieren und zugäng-
lich zu machen. Die Bände, die hier erscheinen, werden das breite Spektrum der 
Disziplinen repräsentieren, die im SFB vertreten sind, von der Altorientalistik bis 
zur Mediävistik, von der Koreanistik bis zur Arabistik. Publiziert werden sowohl 
aus der interdisziplinären Zusammenarbeit hervorgegangene Bände als auch 
Monographien und fachspezifische Sammelbände, die die Ergebnisse einzelner 
Teilprojekte dokumentieren.

Allen ist gemeinsam, dass sie die Wissensgeschichte der Vormoderne als ein 
Forschungsgebiet betrachten, dessen Erkenntnisgewinne von grundsätzlichem 
systematischen Interesse auch für die wissensgeschichtliche Erforschung der 
Moderne sind.

VI Zum Geleit

DOI: 10.13173/9783447104975.V 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Inhalt

Peter-André Alt und Volkhard Wels 
Einleitung .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 1

Irmgard Scheitler
Konfessionelle Differenzen in Verbreitung und Gebrauch  
religiöser Gesangslyrik .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 11

Andreas Lindner
„In Arbeit und Beruf“. Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer  
Standes- und Berufsethik .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 31

Günter Butzer
Übung und Wissen in der religiösen Lyrik der frühen Neuzeit  .. . . . . . . . . . . . . . . 	 61

Franz M. Eybl
Lyrische Inszenierung optischer Evidenz bei Spee, Greiffenberg, Brockes .. . 	 79

Peter-André Alt
Allegorie und Paradoxie. Zur Organisation religiöser Denkmuster  
in englischer und deutscher Lyrik des 17. Jahrhunderts .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 95

Gesa Dane
Christlicher Epikurismus? Lohensteins Preisgedicht Venus .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 117

Stefan Elit
Heiliger Ernst, das Ich und säkulares Spiel? Galante Lyrik, Religiosität  
und Individuierung um 1700 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 127

Ralph Häfner
Das burleske Martyrium der Polymathie.  
Johann Christian Günther (1695–1723) und der prekäre Status der Muße  
im Zeitalter der Frühaufklärung .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 145

Andreas Beck
Episteme in Beharrung. Konventionelle Artistik und orthodoxes  
religiöses Wissen in der ‚Lyrik‘ des Parnassus Boicus .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 163

DOI: 10.13173/9783447104975.VII 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Simone De Angelis
Newton in der Dichtung .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 179

Mark-Georg Dehrmann
Deistische Gotteserkenntnis, Poetik und Enthusiasmus.  
Der Hymnus an die Natur in Shaftesburys Moralists (1711) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 203

Volkhard Wels
Zur religionshistorischen Verortung der ‚Naturlyrik‘  
bei Barthold Heinrich Brockes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 223

Hans-Georg Kemper
Un-/Biblischer Schöpfungsgesang. Psalm 8 und die Anfänge  
der deutschen Naturlyrik .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 259

Jörg Robert
„Des Abgrunds Raum“. Lyrische Ekstase(n)  
bei Barthold Heinrich Brockes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 287

Kevin F. Hilliard
„Wo bin ich?“ Zur Orientierung der religiösen Lyrik im 18. Jahrhundert  
am Beispiel von Barthold Heinrich Brockes und Friedrich Hölderlin .. . . . . . . . . 	 309

DOI: 10.13173/9783447104975.VII 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Einleitung 
Peter-André Alt und Volkhard Wels

Die beiden zentralen Begriffe, die im Titel dieses Bandes firmieren – ‚Lyrik‘ und 
‚Religion‘ – sind als historische Größen für die Frühe Neuzeit problematisch. Der 
Begriff der Religion durchläuft in dieser Zeit einen fundamentalen Wandel, in-
dem sich mit der Reformation selbst und dann wiederum mit den innerkonfes-
sionellen Reformbewegungen vor allem des 17. Jahrhunderts eine zunehmende 
‚Verinnerlichung‘ des Glaubens vollzieht. Grob vereinfacht könnte man formulie-
ren: Die akademische Theologie als logisch und systematisch strukturierte ‚The-
orie‘ des Glaubens wird gegenüber der ‚Frömmigkeit‘ als dem ‚gelebten Glauben‘, 
der ‚praxis pietatis‘, zunehmend abgewertet. Diese ‚Frömmigkeit‘ entzieht sich 
mehr und mehr der dogmatischen, logisch-argumentativen Verfügungsgewalt 
und wird privates und ‚paradoxes‘ Wissen. 

Damit reagiert das religiöse Wissen in einer negativen Absetzungsbewegung 
auf einen Prozess der allgemeinen Wissensgeschichte, in dem genau gegenteilig 
nur noch das Wissen Gültigkeit beanspruchen kann, das sich als fortschrittsfä-
hig und dynamisch behauptet. Dabei ist insbesondere an das (experimentelle) 
Wissen der sich konstituierenden, neuen ‚Naturwissenschaften’ zu denken, in 
denen sich das Paradigma der Fortschrittsfähigkeit exemplarisch herausbildet. 
Während dieses Wissen der ‚Naturwissenschaften‘ einem permanenten Prozess 
der rationalen Kontrolle unterliegt, in dem jeder Widerspruch ein Argument ge-
gen das ganze System darstellt, bilden Dichtung und Religion eine Wissensform 
heraus, die grundsätzlich als der Geschichtlichkeit überhoben gilt. Die ‚ewigen‘, 
gleichermaßen aber subjektiven Wahrheiten der Dichtung und Religion werden 
zum Negativ eines ‚wissenschaftlichen‘, niemals abgeschlossenen Wissens mit 
objektivem Anspruch.

Eine wichtige Konsequenz dieser ‚Verinnerlichung‘ und ‚Subjektivierung‘ des 
religiösen Wissens ist die Bildung zahlreicher Heterodoxien, ‚Häresien‘ und indi-
viduellen Glaubensformen, die sich als solche nicht mehr einer kirchlich-konfes-
sionellen und akademischen Kontrolle unterstellen. Einen signifikanten Punkt 
in dieser Entwicklung bilden die 1534 erscheinenden Paradoxa Sebastian Francks, 
die schon mit ihrem Untertitel zeigen, worauf Franck abzielt: „Wunderreden […] 
auß der H. Schrifft/ so vor allem fleysch vngelaublich/ vnd vnwar/ aber doch 
wider der gantzen welt wahn vnnd achtung/ gewiß vnnd warhafftig seynd“.1 
Das Verfahren der Paradoxa ist damit präzise bestimmt: die Lehren der Bibel sind 

1 	 Sebastian Franck: Paradoxa. Hg. und eingel. von Siegfried Wollgast. Berlin 1995, S. 1.

DOI: 10.13173/9783447104975.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



2 Peter-André Alt und Volkhard Wels

unglaublich, widervernünftig, bizarr, aber doch wahr und gewiss. Wenn das so 
ist, dann hat es keinen Sinn, diese Lehren der Bibel in ein dogmatisches, logisch 
strukturiertes Korsett zu zwingen, wie es die akademische Theologie tut. Man 
muss dann vielmehr auf das Wort Gottes selbst hören, wie es in der Bibel steht 
und wie Franck es in einer Art Sentenzensammlung zusammenstellt, ohne einen 
logischen Ausgleich oder eine Vermittlung der einzelnen Sentenzen zu versu-
chen. Man darf die Bibel nicht vor den „Richterstuhl der Vernunft“ zerren, wie es 
die akademische Theologie tut, sondern man muss das Wort Gottes im eigenen 
Inneren hören. Dieses Lauschen auf das „innere Wort“ Gottes wird damit zum 
eigentlichen Gegensatz einer immer bloß äußerlichen, begrifflich verfahrenden 
Vernunft. 

Die Ablehnung der rational verfahrenden, dogmatischen Theologie steht da-
mit von Anfang an in einem zumindest komplementären Verhältnis zur persönli-
chen, unmittelbaren, göttlichen Inspiration. Das ist es nämlich, was Franck meint, 
wenn er vom „inneren Wort“ Gottes spricht, das über aller weltlichen Logik und 
Rationalität steht. Wer sich aber solcherart auf göttliche Inspiration beruft, der 
macht jede dogmatische Theologie überflüssig. Während Sebastian Franck sei-
ne paradoxen Geheimnisse des Glaubens noch in Prosa formuliert, sind hundert 
Jahre später (1656) die „geistreichen Sinn- und Schlußreime“ Johann Schefflers 
genau aus diesem Grund in poetischer Form verfasst. Bekannt geworden sind die 
Verse Schefflers als Cherubinischer Wandersmann unter dem Namen des Angelus 
Silesius, den Scheffler nach seiner Konversion zum Katholizismus angenommen 
hat. Der Cherubinische Wandersmann hat, wie die Paradoxa Francks, die paradoxen 
Überzeugungen des christlichen Glaubens zum Gegenstand, die doch, obwohl 
sie jeder Vernunft widersprechen, die höchste Wahrheit für sich beanspruchen 
können.

Wie Franck beansprucht auch Scheffler eine unmittelbare göttliche Inspiration, 
und wie Franck fordert auch Scheffler mit seinem Widerspruch gegen die Herr-
schaft der Vernunft und mit seiner Berufung auf unmittelbare göttliche Inspira-
tion die protestantische Schultheologie heraus. Dieser Konflikt führt bei Scheffler 
unmittelbar zur Konversion zur katholischen Kirche, denn Scheffler glaubt die 
lange Tradition der Mystik und Spiritualität, in der er sich selbst stehen sieht, dort 
besser aufgehoben als bei den ‚geistfeindlichen‘ Protestanten. Diese ‚Geistfeind-
lichkeit‘ benennt Scheffler ausdrücklich, wenn er den Protestanten die „frevent-
liche Verwerfung“ der Mystik und die „Abgötterei der Vernunft“ zum Vorwurf 
macht.2 Im Gegensatz zu Franck bedient sich Scheffler jetzt auch der poetischen 
Form, um seiner Opposition zur „Abgötterei der Vernunft“ in der akademischen 
Theologie sinnfälligen Ausdruck zu verleihen. Die Epigramme Schefflers sind 
nicht geschrieben, um argumentativ zu überzeugen, sondern sollen den Leser 

2 	 Johannes Scheffler [Angelus Silesius]: Gründtliche Vrsachen vnd Motiven, warumb er von 
dem Lutherthumb abgetretten vnd sich zu der Catholischen Kyrchen bekennet hat. In ders.: 
Sämtliche poetische Werke. Hg. und eingel. von Hans Ludwig Held. München 1953, Bd.  1, 
S. 233–254, hier S. 240, Punkt XI.

DOI: 10.13173/9783447104975.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



3Einleitung

gerade an die Grenzen der Vernunft führen. Die poetische Form wird zur Her-
ausforderung der akademischen Theologie.

Der Gegensatz von logischer verfahrender Vernunft und poetischer Form 
kommt in den paradoxen Konstruktionen Schefflers in besonders deutlicher 
Form zum Ausdruck, ist in weniger offensiver Form aber geradezu konstitutiv 
für die gesamte Andachts- und Erbauungsliteratur, der Schefflers Cherubinischer 
Wandersmann angehört. Schon von ihrem Umfang her handelt es sich bei die-
ser Andachts- oder Erbauungsliteratur um eine der bedeutendsten poetischen 
Erscheinungen des 17.  Jahrhunderts. Was die Andachtsliteratur als poetische 
Form der Frömmigkeitsbewegung charakterisiert, ist ihre Ausrichtung auf die 
individuelle Frömmigkeit des Lesers, das heißt auf seine ‚Bekehrung‘ zu einem 
tatsächlich frommen, christlichen Leben. ‚Andacht‘ und ‚Erbauung‘ bezeichnet 
insofern nichts anderes als eben eine alltäglich praktizierte Frömmigkeit. Zu die-
sem Zweck bedient sich die Andachtsliteratur überhaupt poetischer Formen. Die 
durch rhetorische Stilmittel erzeugte Anschaulichkeit und sinnliche Präsenz, die 
Musikalität der metrisch geordneten Sprache, die mnemotechnische Funktiona-
lität des Verses dienen der Vergegenwärtigung und Verinnerlichung eines reli-
giösen Wissens. Weil die Frömmigkeit eben nicht auf rationale Begründung und 
argumentative Überzeugung zielt, sondern auf eine dauernde Präsenz der Glau
bensinhalte im „Herzen“ des Lesers, sind poetische Formen dieser Frömmigkeit 
wesentlich angemessener als abstrakte Argumente. Hier findet eine Annäherung 
von poetischer Form und religiösem Wissen statt, die mit der späteren ‚Lyrik‘ 
bereits ihre ‚Subjektivität‘, ihre ‚Innerlichkeit‘ und Bekenntnishaftigkeit gemein-
sam hat.

In ihren radikalen Formen ist dieses genauso paradoxe wie subjektive religiöse 
Wissen in lyrischen Formen deshalb auch gar nicht mehr verständlich, das heißt 
der Vernunft überhaupt noch zugänglich. In Quirinus Kuhlmanns Kühlpsalter 
(1684) heißt es einleitend, dessen Gesänge könnten „alleine in dem stande völlig 
verstanden werden, darinnen si geschriben. Denn si sind aus lebendiger Erfah-
rung hervorgeflossen, und wirstdu erst wissen, was hir geschriben, wann du es 
erst wirst wissen“.3 Hier bildet sich, so könnte es scheinen, der ‚Hermetismus‘ 
der modernen ‚Lyrik‘ mit seiner spezifisch religiös wie ‚subjektiv‘ begründeten 
Unverständlichkeit. 

Ihren historisch prominentesten Ausdruck hätte die Entwicklung dieser ‚Ly-
rik‘ dann allerdings erst ein Jahrhundert später etwa bei Goethe erreicht, wenn 
dieser sein pantheistisches Bekenntnisgedicht „Eins und Alles“ mit den Worten 
begleitet: „Ich werde selbst fast des Glaubens, daß es der Dichtkunst vielleicht 
allein gelingen könne, solche Geheimnisse gewissermaßen auszudrücken, die in 
Prosa gewöhnlich absurd erscheinen, weil sie sich nur in Widersprüchen ausdrü-

3 	 Quirinus Kuhlmann: Der Kühlpsalter. Hg. v. Robert L. Beare. Tübingen 1971, Bd. 1, S. 3.

DOI: 10.13173/9783447104975.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



4 Peter-André Alt und Volkhard Wels

cken lassen, welche dem Menschenverstand nicht einwollen.“ 4 Hegel bringt die-
ses Wesen der neuen Gattung in die Formel, in der Lyrik spreche sich das Subjekt 
in seiner höchsten Subjektivität aus.5

Zu den Qualitäten dieser ‚Lyrik‘ gehört damit per definitionem der Gegen-
satz zur rational-logischen Konstruktion. Als authentischer Ausdruck einer 
Empfindung gilt sie stattdessen, und je mehr sie sich von dieser ursprünglichen 
Empfindung entfernt, je artifizieller sie wird, als desto poetisch wertloser gilt sie 
jetzt. „Frey aus der schaffenden Sel enttaumeln“, solle das Gedicht, heißt es bei 
Klopstock,6 und damit ist der Gegensatz zur rational bewussten Konstruktion 
gemeint. Als „unstudierten Ausdruck der Empfindung“ bezeichnet Johann Elias 
Schlegel das Gedicht, und auch das bezeichnet den Gegensatz zur Logik.7

Weil die Vernunft die Konstruktion eines solchen ‚Gedichts‘ per se nicht leis-
ten kann, ist es eine vor- und überrationale Inspiration, die an ihre Stelle tritt. 
Dass es sich dabei um eine göttliche Inspiration handelt, behauptet nun aller-
dings kaum jemand mehr. Alexander Gottlieb Baumgarten etwa, der Begründer 
der Ästhetik, spricht von einer „Hebung des dunklen Grundes der Seele“, der 
vom Dichter bloß als Inspiration erlebt werde.8 Goethe spricht von einer „enthusi-
astischen Aufgeregtheit“ als Wesen der „Lyrik“,9 und auch hier ist im Begriff des 
Enthusiasmus die ehemals göttliche Inspiration noch gegenwärtig. Die Versform, 
die bisher vor allem Ausdruck mnemotechnischer, musikalischer, metrischer 
und im weitesten Sinne ‚artistischer‘, nämlich technischer Anforderungen einer 
‚Kunstfertigkeit‘ (ars) war, wird jetzt zum Ergebnis einer besonderen ‚Inspirati-
on‘, die sich der Kontrolle des Verstands entzieht oder zumindest entziehen kann.

Die vielleicht prominentesten Formen, die diese ‚Lyrik‘ annehmen kann, 
treten in ‚Naturlyrik‘ und ‚Liebeslyrik‘ zutage. Im Unterschied zu einer älteren 
Dichtung, in der Natur nur als mehr oder weniger topischer Gegenstand der Be-
schreibung firmiert, konstituiert sich im frühen 18. Jahrhundert eine spezifische 
Ausdrucksform, in der die Natur als göttlich beseeltes Wesen erscheint, das dem 
‚lyrischen Ich‘ affektiv antwortet. Der Naturbegriff, der dieser ‚Lyrik‘ zugrun-

4 	 Johann Wolfgang Goethe: Sämtliche Werke. Briefe, Tagebücher und Gespräche. Bd. II.9: Zwi-
schen Weimar und Jena. Hg. von Dorothea Schäfer-Weiss. Frankfurt/M. 1999, S. 215 (Goethe 
an Riemer, 28. 10. 1821).

5 	 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Werke Bd. 15: Vorlesungen über die Ästhetik III. Hg. von 
Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel. Frankfurt/M. 1986, S. 415–473.

6 	 Friedrich Gottlieb Klopstock: Alcäische Ode. 1747 – Auf meine Freunde, v. 6. In ders.: Werke 
und Briefe. Bd. 1.1: Oden. Hg. von Horst Gronemeyer und Klaus Hurlebusch. Berlin, New 
York 2010, S. 6. 

7 	 Johann Adolf Schlegel: Vorrede zur Übersetzung von Charles Batteux: Einschränkung der 
schönen Künste auf einen einzigen Grundsatz. Aus dem Französischen übersetzt und mit 
Abhandlungen begleitet von Johann Adolf Schlegel. Leipzig 1770. Ndr. Hildesheim, New 
York 1976, S. XVII.

8 	 Alexander Gottlieb Baumgarten: Ästhetik. Übers., mit einer Einf., Anm. und Reg. hg. von 
Dagmar Mirbach. Hamburg 2007, § 80.

9 	 Johann Wolfgang Goethe: West-östlicher Divan. Hg. von Karl Richter. In ders.: Sämtliche 
Werke Bd. 11.1.2. München 1998, S. 194.

DOI: 10.13173/9783447104975.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



5Einleitung

deliegt, ist damit von vornherein religiös geprägt, ohne dass allerdings bisher 
in der Forschung eindeutig hätte geklärt werden können, welche Religion oder 
Frömmigkeit in diesem Naturbegriff zum Ausdruck kommt. Ähnliches gilt für 
die ‚Liebeslyrik‘. Viele Argumente sprechen dafür, dass der moderne Begriff ei-
ner „Liebe als Passion“ seine Wurzeln in der geistlichen Dichtung der Frühen 
Neuzeit hat, in der Hingabe etwa, mit der sich eine Greiffenberg Christus als dem 
„Seelenbräutigam“ widmet,10 oder mit der sich ein Zinzendorf in die Wunden 
Christi vertieft. Auch für die ‚Liebeslyrik‘, in der die Konstruktion der Innerlich-
keit, Gefühlsintensität und ‚Subjektivität‘ des 18. Jahrhunderts ihren Höhepunkt 
findet, wäre damit zu fragen, inwiefern hier ein spezifisch religiöses Wissen 
transferiert und transformiert wird. 

Daraus sollte auch deutlich geworden sein, dass uns bewusst ist, dass der Be-
griff der ‚Lyrik‘ in Bezug auf die Frühe Neuzeit ein anachronistisches Konstrukt 
darstellt. Wer diesen Begriff unreflektiert auf die Frühe Neuzeit als analytische 
Kategorie anwendete, würde sich schwerster Verzerrungen schuldig machen, 
wie sie noch überall zu besichtigen sind, wo am Diltheyschen Begriff einer „Er-
lebnislyrik“, abgeleitet aus der Dichtung der Goethezeit, die Geschichte einer 
‚Lyrik‘ als Gattung gemessen wird. Im strengen historischen Sinne gibt es keine 
‚Lyrik‘ des 17. Jahrhunderts. Der Begriff der ‚Lyrik‘, dessen Genese uns interes-
siert, betrifft aber gerade nicht eine Gattungsgeschichte, verstanden im Hegel-
schen Sinne als quasi ontologische, substanzielle Kategorie, die sich ankündigt, 
entwickelt und dann zu einem bestimmten historischen Zeitpunkt ihre höchste 
Entfaltung gefunden hätte. Genau im Gegenteil geht es uns darum, Bausteine für 
eine Geschichte der Genese dieser ‚Lyrik‘ als Gattung zu liefern. Im Sinne des 
wissensgeschichtlichen Programms des Sonderforschungsbereichs „Episteme in 
Bewegung“ möchten wir gerade die Verschiebungen und Transfers rekonstru-
ieren, die sich im religiösen und poetischen Wissen ereignen mussten, um eine 
Erscheinung wie die ‚Lyrik‘ als Ausdruck eines paradoxen, ‚subjektiven‘ Wissens 
herauszubilden. 

Selbstverständlich möchten wir uns deshalb auch klar von jeder teleologi-
schen Interpretation dieses Prozesses abgrenzen. Die Entstehung der ‚Lyrik‘ als 
Gattung im engeren Sinne des 18. Jahrhunderts ist kein teleologischer, also ziel-
gerichteter und zweckmäßig ablaufender Prozess, der dann womöglich noch in 
Goethe sein Ziel und seine höchste Entfaltung gefunden hätte. Auf der anderen 
Seite darf Teleologie jedoch nicht mit Kausalität verwechselt werden, und wer 
teleologische Prozesshaftigkeit bestreitet, muss deshalb nicht auch Kausalität be-
streiten. Gegen die Rekonstruktion von Finalursachen im Sinne einer Teleologie 
kann und muss man im historischen Kontext polemisieren (wie es seit Kant ja 
auch immer wieder geschehen ist), gegen die Rekonstruktion von Wirkursachen 

10 	Der Aspekt der ‚Liebeslyrik‘ ist leider in diesem Band nicht vertreten. Vgl. aber zuletzt Hans- 
Georg Kemper: Hermetisch-poetischer Liebes-Zauber. Von der mystischen „Jeßus-wollust“ 
zur ‚Passion‘ der Liebesehe. In: Konzepte des Hermetismus in der Literatur der Frühen Neu-
zeit. Hg. von Peter-André Alt und Volkhard Wels. Göttingen 2010, S. 393–432.

DOI: 10.13173/9783447104975.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



6 Peter-André Alt und Volkhard Wels

kann man dagegen nur polemisieren, wenn man dazu bereit ist – im Sinne etwa 
von radikal dekonstruktivistischen Ansätzen – den Begriff einer Geschichte als 
Abfolge von Ursache und Wirkung ganz aufzugeben. In diesem Sinne arbeiten 
wir tatsächlich an einer Geschichte der ‚Lyrik‘ als einer spezifischen Wissens- 
und Ausdrucksform, die sich im 18. Jahrhundert aus und in den Transferbewe-
gungen des religiösen Wissens bildet. 

Damit ist auch gesagt, dass wir nicht der Meinung sind, dass die Ausprägung 
einer solcherart ‚subjektiven‘ und ‚paradoxen‘ ‚Lyrik‘ das Ergebnis einer irgend-
wie notwendigen Entwicklung war und keine anderen Formen metrisch und 
rhythmisch strukturierter Rede möglich gewesen wären und auch tatsächlich 
realisiert worden sind. Ganz im Gegenteil sind gerade diese Formen und Prozes-
se – wie sie etwa Irmgard Scheitler, Andreas Lindner und Andreas Beck in ihren 
Beiträgen untersuchen – von besonderem Interesse, denn vor ihrem Hintergrund 
werden die Ursachen, die den goethezeitlichen Begriff einer ‚Lyrik‘ hervorge-
bracht haben, nur umso deutlicher. 

Dass es im Übrigen Widersprüche und Gegensätze innerhalb der Beiträge die-
ses Bandes gibt, ist den Herausgebern bewusst und angesichts der Forschungsla-
ge auch nicht erstaunlich. Differenzen waren deshalb nicht einzuebnen, sondern 
sollten als Forschungsperspektiven produktiv gemacht werden. 

Die Beiträge des Bandes
Eröffnet wird der Band mit einem Beitrag von Irmgard Scheitler, die die konfessi-
onellen Differenzen in Verbreitung und Gebrauch religiöser Gesangslyrik unter-
sucht und dabei einen Befund bestätigt, den man in dieser Form bereits erwartet 
hat: das katholische Liedschaffen ist erheblich geringer als das protestantisch-
lutherische. Scheitler verleiht diesem Befund allerdings eine neue Plastizität, in-
dem sie nicht nur nach der Anzahl der gedruckten religiösen Lieder oder der 
Gesangbücher fragt, sondern allgemein nach den Möglichkeiten, im Gottesdienst 
zu singen, nach den Zeugnissen für geistlichen Liedgesang im Alltag, nach der 
Kontrafakturpraxis bei Neudichtungen und nach der Verwendung von geistli-
chen Melodien in der Vokal- und Instrumentalmusik. 

Andreas Lindner widmet sich mit seinem Beitrag zur lyrischen Verinnerli-
chung der lutherischen Standes- und Berufsethik einem besonderen Aspekt des 
lutherischen Liedschaffens, nämlich der Rubrik „In Arbeit und Beruf“, die sich 
seit dem 17.  Jahrhundert in lutherischen Gesangbüchern findet. Lindner zeich-
net an den Beständen der Gesangbücher nach, wie die Ethik einer bewussten 
Erfüllung der aus dem eigenen Stand resultierenden beruflichen Pflichten als 
Ausdruck lutherischer Frömmigkeit durch ein entsprechendes Liedgut tradiert 
wurde und das Gesangbuch dabei, mehr noch als die Bibel, zum eigentlichen 
Medium dieser Frömmigkeit wurde.

Daran schließt sich der Beitrag von Günter Butzer an, der Gedichte von John 
Donne, Catharina Regina von Greiffenberg, Thomas Traherne und Andreas Gry-
phius hinsichtlich des religiösen Wissens untersucht, das in diesen Gedichten als 

DOI: 10.13173/9783447104975.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



7Einleitung

Formen der Übung oder Meditation eingeübt wird. Das religiöse Wissen dieser 
Gedichte erscheint dabei nicht als bloßer Import eines deklarativen, begrifflichen 
Wissens aus der Theologie in die Dichtung, sondern vielmehr als ein prozedura-
les, praktisches, episodisch-emotives und stimmungshaftes Wissen, das von der 
Dichtung selbst generiert wird.

Franz Eybl wendet sich der lyrischen Inszenierung optischer Evidenz bei Spee, 
Greiffenberg und Brockes zu. Eybl zeigt an deren Gedichten, dass zwischen dem 
Akt des Sehens als physiologischer Tätigkeit, der ‚Betrachtung‘ als meditativ-
erbaulicher Tätigkeit im Sinne der exercitia spiritualia und der poetischen Ge-
staltung des damit bezeichneten Meditationsprozesses im Sinne der rhetorischen 
evidentia unterschieden werden muss. Während bei Spee und Greiffenberg diese 
Techniken im Dienst einer Disziplinierung des Blicks stehen, zeichnet sich bei 
Brockes bereits die frühaufklärerische Transformation dieses Modells im Sinne 
eines neuen Paradigmas der geselligen Aufmerksamkeit ab.

Peter-André Alt widmet sich dem Verhältnis von Allegorie und Paradoxie in 
Gedichten von John Donne, George Herbert, Daniel von Czepko und Angelus Si-
lesius. Alt zeigt, wie in diesen Gedichten ein paradoxes, religiöses Wissen durch 
die Mittel der Allegorie sprachlich dargestellt wird. Dabei dient die Allegorie 
allerdings nicht nur der sprachlichen Darstellung, sondern wird auch zum Me-
dium für die reflexive Verarbeitung dieser Widersprüche und modelliert damit 
ein eigenständiges poetisches Wissen als ein über die Form konstituiertes Dar-
stellungswissen.

Gesa Dane fragt in ihrem Beitrag nach dem Stellenwert religiösen Wissens in 
Daniel Casper von Lohensteins Preisgedicht „Venus“, einem Gedicht, das sich 
dadurch auszeichnet, dass es auf textinterne Hinweise zum richtigen Verständ-
nis dieses Lobpreises des Eros gänzlich verzichtet. Dane zeigt jedoch, dass das 
Gedicht deshalb nicht unbedingt als Ausdruck eines christlichen Epikurismus 
gelten muss, indem also der antike Venus-Kult gegen die christliche Moderne 
ausgespielt würde, sondern auch als gelehrtes Spiel mit dem religiösen Wissen 
der Antike und der Gegenwart verstanden werden kann. Aufgrund seiner na-
turrechtlichen Prämissen kann Lohenstein das anthropologisch Gleichrangige 
menschlichen Verhaltens auch unter den Bedingungen unterschiedlicher Religi-
onen herausarbeiten.

In eine ähnliche Richtung zielt Stefan Elit, der sich dem Stellenwert religiösen 
Wissens in der galanten Dichtung widmet. Auch wenn diese auf den ersten Blick 
eine rein säkulare Dichtung scheint, gibt es doch eine begrenzte Zahl von Spiel-
arten, wie sich die galanten Dichter zu religiösen Fragen äußern. Innerhalb die-
ser Äußerungen lässt sich sogar eine Entwicklung beobachten, die eine zuneh-
mende Ernsthaftigkeit in religiösen Fragen bezeugt. Diese Tendenzen bestätigen 
sich hinsichtlich der an die galante Dichtung anschließenden Anakreontik, die 
nachhaltiger als diese eine christlich-ethische Ästhetik mit individualisierenden 
Tendenzen verknüpft. 

DOI: 10.13173/9783447104975.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



8 Peter-André Alt und Volkhard Wels

Ralph Häfner untersucht in seinem Beitrag den prekären Status der Muße im 
Zeitalter der Frühaufklärung an Hand von Johann Christian Günthers Verssatire 
„Der entlarvte Crispinus“(1718). Günther pathologisiert in dieser Satire auf den 
Polyhistor Theodor Krause das oberflächliche, gesellschaftlich irrelevante Viel-
wissen und bedient sich dabei der geistlichen Odenform in burlesker Umkeh-
rung. Die Satire wird zur Kontrafaktur einer Märtyrerlegende. 

Andreas Beck widmet sich in seinem Beitrag dem Münchner Augustinerere-
miten Gelasius Hieber und seinen 1725 im Parnassus Boicus provokant unter dem 
opitzianischen Titel „Von der teutschen Poeterey“ veröffentlichten Poetik und 
deren Beispielgedichten. Noch zu Beginn des 18. Jahrhunderts sind deren Verse 
geprägt von einem orthodox katholischen, religiösen Wissen und in einer kon-
ventionell artistisch gestalteten, verständlichen Verssprache formuliert, fernab 
von subjektiv-paradoxen Entwicklungen.

Simone De Angelis zeigt in seinem Beitrag, wie sich der neue, empiristische 
Naturbegriff von Alexander Pope und Albrecht von Haller nicht nur im Newton-
Bild widerspiegelt, das deren Dichtungen propagieren, sondern auch im Nach-
druck auf einem natürlichen, das heißt nicht von ‚phantastischer‘, ‚unnatürlicher‘ 
Bildlichkeit geprägten Stil beider Autoren. Dieser ‚natürliche Stil‘ korreliert mit 
dem neuen Empirismus der ‚Wissenschaften vom Leben‘, wie sie Haller als Ex-
perimentalphysiologie paradigmatisch repräsentiert, im Gegensatz zu der mit 
Newton assoziierten, geometrisch-mathematischen Methode. Genauso hängt 
auch der moralische Anspruch von Hallers Dichtung mit der naturrechtlichen 
Prägung seines Naturbegriffs zusammen.

Mark-Georg Dehrmann widmet sich der spezifischen Rolle, die die Dichtung 
um 1700 im Prozess der Gotteserkenntnis übernehmen kann und wie sie Shaf-
tesbury Moralists (1709/1711) vorführen. Die Moralists inszenieren eine enthusi-
astische Gotteserkenntnis ohne Rekurs auf genuin christliche Dogmen und sind 
damit dem Vorwurf des Deismus ausgesetzt. Indem sich diese enthusiastische 
Gotteserkenntnis in einer poetischen Hymne vollzieht, reflektieren die Moralists 
nicht nur über den Enthusiasmus als solchen, sondern auch über den besonderen 
Status der Dichtung in dieser Erkenntnisbewegung, die eine Teilhabe am göttli-
chen Geist ermöglichen soll. 

Volkhard Wels erörtert in seinem Beitrag den Naturbegriff von Barthold Hein-
rich Brockes’ Irdischem Vergnügen in Gott, indem er diesen von einem lutherischen 
Begriff der Natur als Ausdruck der biblischen Offenbarung abgrenzt, anderer-
seits aber dennoch in einer auf Melanchthon zurückgehenden, protestantischen 
Tradition verortet, in der die Natur als Schöpfung Gottes erscheint. Dieser Me-
lanchthonische Begriff der Natur ist wiederum anschlussfähig an den mechanis-
tischen Naturbegriff der ‚new sciences‘, so dass protestantische Schultheologie 
und neue ‚Naturwissenschaft‘ nicht mehr als Oppositionen erscheinen. 

Im Gegensatz dazu führt Hans-Georg Kemper in seinem anschließenden Bei-
trag den Naturbegriff der entstehenden ‚Naturlyrik‘ auf eine hermetisch-panthe-
istische Religiosität zurück. Der religionsgeschichtliche Kontext hat dabei zwar 

DOI: 10.13173/9783447104975.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



9Einleitung

eine gattungsbildende ‚Vorgeschichte‘ im engeren Sinne verhindert, durch seine 
pantheisierende kosmotheologische Religiosität aber die Aneignung der herme-
tischen Tradition gefördert. Kemper zeichnet diesen Prozess an der Rezeption 
des Psalms 8 von Luther über Gerhardt, Gellert, Greiffenberg und Brockes nach, 
bis hin zu den Lyrikern des Sturm und Drang und ihrer ‚Naturlyrik‘.

Auch im Mittelpunkt von Jörg Roberts Beitrag steht Brockes. Robert ordnet 
Brockes’ „Firmament“ in eine Tradition mystischer Ekstase-Erfahrungen ein. 
Einerseits sind in diesem Gedicht zwar noch die semantischen Ressourcen mysti-
schen Erlebens und Sprechens präsent, andererseits findet aber bereits ein Trans-
fer auf Felder statt, in denen der Transzendenzbezug bereits zurücktritt gegen-
über innerweltlichen Erschließungs- und Erfahrungsweisen. Lyrische Ekstasen 
erscheinen so als Gedichte, die bereits den Versuch unternehmen, das Erlebnis 
der Ekstase narrativ und performativ nachzuvollziehen und damit präadapti-
ve Formen von Erlebnis- und Erlebenslyrik ausbilden. Als ein solcher narrativer 
Nachvollzug stehen sie in einer erstaunlichen Parallele zu Berichten über Nah
toderlebnisse.

Im letzten Beitrag des Bandes schließlich skizziert Kevin Hilliard anhand der 
Sinnfrage menschlicher Existenz die Kontroversen zwischen Philosophie, Theo
logie und Dichtung um das Recht, diese Frage zu beantworten. Lyrische ‚Subjek-
tivität‘ konstituiert sich dabei geradezu in einer Allianz von Theologie und Dich-
tung gegen die Rationalitätsansprüche der Philosophie seit Descartes. Erst in der 
lyrisch-affektiven Steigerung des Staunens über die eigene Existenz (paradigma-
tisch in der Erfahrung des Sonnenaufgangs) kann die Antwort auf die Grundfra-
gen menschlicher Existenz gelingen. Wiederum insbesondere an Brockes zeigt 
Hilliard, wie dieses gattungskonstituierende Staunen der Lyrik im Sinne einer 
prisca theologia fruchtbar gemacht wird. Bei Hölderlin ist es dann umgekehrt, 
erzwungen durch den Verlust der theologischen Rückendeckung, die profanie-
rende Ernüchterung des Sonnenuntergangs, in dem sich das Verstummen poeti-
scher Inspiration ausdrückt.

Die Beiträge dieses Bandes sind aus den Vorträgen hervorgegangen, die auf der 
gleichnamigen, von der Deutschen Forschungsgemeinschaft finanzierten Tagung 
an der Freien Universität Berlin vom 26. bis 28. September 2014 gehalten wurden. 
Veranstaltet wurde die Tagung vom Sonderforschungsbereich 980 „Episteme in 
Bewegung“, innerhalb dessen die beiden Herausgeber ein Teilprojekt zu Para
doxien als Indikatoren epistemischer Umbrüche im 16. und 17. Jahrhundert be-
arbeiten. Die Herausgeber danken dem Sonderforschungsbereich für die finan
zielle Unterstützung und die Aufnahme des Bandes in seine Schriftenreihe. Den 
Autorinnen und Autoren der Beiträge sei insbesondere für ihre konstruktive Mit-
arbeit gedankt, die eine zügige Fertigstellung des Bandes ermöglicht hat.

DOI: 10.13173/9783447104975.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447104975.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Konfessionelle Differenzen  
in Verbreitung und Gebrauch religiöser Gesangslyrik

Irmgard Scheitler

Die folgenden Ausführungen konzentrieren sich unter Berücksichtigung des 
16. Jahrhunderts auf das 17. Jahrhundert. Sie wollen weniger in bekannter Weise 
nach der Anzahl der gedruckten religiösen Lieder, der Distribution der Gesang-
bücher oder dem Proporz geistlicher Lyrik in Personaldrucken fragen; vielmehr 
sollen andere, praxisnahe Kriterien für den Nachweis von Verbreitung angelegt 
werden. Gefragt werden soll nach den Möglichkeiten, im Gottesdienst zu singen, 
und nach den Zeugnissen für geistlichen Liedgesang im Alltag. Beleuchtet wird 
die Kontrafakturpraxis bei Neudichtungen als Beweis für die Kenntnis einer Me-
lodie und mithin des mit ihr verbundenen Liedes und zwar am Korpus des popu-
lärsten Mediums, des Liedflugblatts. Aber auch die Verwendung von geistlichen 
Melodien in der Vokal- und Instrumentalmusik soll als ein aufschlussreiches Be-
weismittel für die Vertrautheit von Komponist und Publikum mit geistlichen Me-
lodien genützt werden. Schließlich wird die innerliterarische Verwendung von 
Kirchenliedern, vornehmlich in Schauspielen, in den Blick kommen. 

Gemäß der Forschungslage muss den drei großen Konfessionen sehr verschie-
denes Gewicht eingeräumt werden. Dass die reformierte Konfession unbeachtet 
bleibt, erklärt sich durch die nahezu monopolistische Stellung, die in der frag-
lichen Zeit der Lobwasser-Psalter in ihr innehat.1 Doch auch im Vergleich zum 
Luthertum werden die nachfolgenden Betrachtungen der wesentlich schlechter 
erforschten katholischen Seite viel mehr Aufmerksamkeit schenken müssen. Von 
Anfang an sei darauf hingewiesen, dass dem Wissenschaftler, was die katholi-
sche Hymnologie anbetrifft, ein vermessenes Fundament fehlt, auf dem er auf-
bauen könnte. 

1 	 Verbreitung und Gebrauch religiöser Gesangslyrik  
in der evangelischen Konfession

In der Formula Missae (1523) und der Deutschen Messe (1526) hatte Luther den 
Wunsch nach Einbeziehung des Volksgesangs in den Gottesdienst geäußert. Das 
letzte zu Lebzeiten des Reformators erschienene ‚Babstsche Gesangbuch‘ (Leip-
zig 1545) enthält in zwei Teilen ca. 100 deutsche Strophenlieder, die mit ihren 

1 	 Vgl. auch Der Genfer Psalter und seine Rezeption in Deutschland, der Schweiz und den 
Niederlanden. 16.–18. Jahrhundert. Hrsg. von Eckhard Grunewald, Henning P. Jürgens und 
Jan R. Luth. Tübingen 2004.

DOI: 10.13173/9783447104975.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



12 Irmgard Scheitler

Melodien fortan den Kern der lutherischen Gemeindegesangbücher bildeten. Die 
Liedproduktion ging aber weiter. Der Protestantismus legte im 16. Jahrhundert 
ca. 500 Gesangbücher mit nahezu 4000 Liedern vor. Das alte Kirchenlied errang 
schnell den Status eines Glaubenssymbolon. Die Agenden schrieben gewisse Ge-
sänge für die Sonn- und Feiertage fest, der deutsche Liedgesang war damit etab-
liert. Dass weiterhin lateinisch musiziert wurde, tut dem keinen Abbruch, ebenso 
wenig wie die Tatsache, dass weniger das Volk Gottes, als vielmehr die Schüler 
und die Chöre sangen. Im Gegenteil: Nachdem das Deutsche im Gottesdienst voll 
legitimiert war, öffneten sich Tür und Tor für kunstvolle deutsche Vokalmusik. 

Das Sonntag für Sonntag im Gottesdienst gehörte, in der Kinderlehre erlernte, 
in der Liedpredigt und der Postille wieder aufgegriffene und erläuterte Lied wur-
de zu einem festen Bestandteil des kollektiven Bewusstseins. Es war im Alltag ge-
genwärtig, der gläubige Christ sang die Lieder zur Arbeit, zur Hausandacht und 
zur Entspannung im Freundeskreis, er wählte sie zur Taufe und Hochzeit seiner 
Kinder aus und widmete sie ihnen, er ließ sich von einem Gesang beim Sterben 
begleiten und bestellte das selbst ausgewählte Grablied vorweg.2 

Das Lied war in der Kirche und im Alltag präsent. Was Wunder, dass es dem 
Dichter in den Sinn kam, wenn er sich zum Verfassen eines lyrischen Gebildes 
anschickte? Will man die selbstverständliche Präsenz eines Liedes und seiner 
Melodie im kulturellen Leben einer Gesellschaft nachweisen, so ist die Kon-
trafaktur ein hervorragendes Beweismittel. Eine schier unermessliche Zahl er-
baulicher Lieder auch bedeutender Barockautoren wurde auf geläufige geistliche 
Melodien geschrieben, mögen sie auch noch eine moderne Generalbasskompo-
sition bekommen haben. Dies lässt sich von Birken bis Paul Gerhardt, von Gry
phius bis Rist beobachten. 

Ob in Choralfantasie oder Kantate, im schlichten Kantionalsatz für den Schü-
lerchor, in Motette, Passion oder Oratorium: Choräle sind in der evangelische 
Kirchenmusik präsent und garantieren die konfessionelle Identität. Das Lied er-
klingt mit vollem Text als eigener Satz, liegt als Cantus firmus über einer konzer-
tanten eigenständigen Komposition, wird variiert, modifiziert, harmonisch und 
polyphon durchgearbeitet. Der Christ erkennt es sogar im bloßen Melodiezitat. 
Die Tonfolge allein genügt, um den Sinn zu transportieren: Musik wird seman-

2 	 Vgl. die zahlreichen Beispiele für die Verwendung bei Irmgard Scheitler: Das Geistliche 
Lied im deutschen Barock. Berlin 1982.  Vgl. Christian Weise: Curieuser Körbelmacher/ 
Wie solcher auff dem Zittauischen Theatro den 26. Octobr. 1702 von Etlichen Studirenden 
praesentiret worden/ Anietzo aus gewissen Ursachen herausgegeben. Görlitz: Rohrlach 
1705, Akt I, Szene 1: Korbmacher singen während der Arbeit die Schlussstrophe von „Aus 
meines Herzens Grunde“: „So streck ich aus meine Hand/ | Greiff an das Werck mit Freu-
den/ | Wozu mich Gott hat bescheiden | In meinem Beruf und Stand“. Philipp Wackerna-
gel: Das deutsche Kirchenlied von der ältesten Zeit bis zu Anfang des XVII. Jahrhunderts. 
5 Bde. Leipzig 1864‐1877, Reprint Hildesheim 1964, Bd. V Nr. 248; Das deutsche Kirchenlied. 
Kritische Gesamtausgabe der Melodien. Vorgelegt von Joachim Stalmann, bearbeitet von 
Karl‐Günther Hartmann, Hans‐Otto Korth u. a. (= Das deutsche Kirchenlied III/1‐4) Kassel 
1993 ff. (im Folgenden zitiert EdK mit Sigle), EdK A247B;D;E;G;H.

DOI: 10.13173/9783447104975.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



13Konfessionelle Differenzen in Verbreitung und Gebrauch religiöser Gesangslyrik 

tisch besetzt. Beispiele finden sich in großer Zahl. So erinnert in Johann Sebastian 
Bachs Kantate „Wachet, betet“ (BWV 70) das Rezitativ des Basses in Satz 9 an das 
drohende Ende des Lebens und das kommende Gericht. Die Trompete intoniert 
den Choral „Es ist gewisslich an der Zeit“ und interpretiert die Dichtung.3 

Knapp 100 verschiedene Kirchenlieder kommen in den Schauspielen des 
16. und 17. Jahrhunderts vor. Sie erklingen zur Eröffnung und zum Ausklang, zur 
Begleitung der Tableaux, als Repliken, als Zwischenaktchöre, als Bühnenlieder, ja 
sogar als zitiertes geflügeltes Wort. Die Häufigkeitsliste wird angeführt von „Vom 
Himmel hoch da komm ich her“ und „Ein feste Burg ist unser Gott“.4 Kirchenlie-
der werden von den ersten Dramen eines Burkart Waldis oder Sixt Birck bis zu 
Rollenhagen, Rinckart und Stieler eingesetzt. Im 17. Jahrhundert treten dann die 
neuen Lieder Rists an die Stelle der altehrwürdigen, die aber gleichwohl nicht 
völlig verschwinden.5 Angelus Silesius ist, obgleich während der Entstehungszeit 
seiner Geistlichen Hirtenlieder konvertiert, mit mehreren Liedern in evangelischen 
Schauspielen vertreten, der heute so hochgeschätzte Paul Gerhardt fehlt hinge-
gen ganz. Friedrich von Spees „O Traurigkeit, o Herzeleid“ kam in Adaptation 
durch Rist zu ungeahnter Verbreitung in Passion und Schauspiel.6 

2 	 Verbreitung und Gebrauch religiöser Gesangslyrik  
in der katholischen Konfession

1 	 Im Gottesdienst
Welche Bedeutung das Lied für die Verbreitung der neuen Lehre hatte, erkann
ten die Katholiken sehr bald. Der propagandistische Erfolg des Liedgesangs 
war so offensichtlich, dass man ihn auf altkirchlicher Seite nicht übersehen und 
übergehen konnte.7 Bald schon begannen auch altkirchliche Theologen, Georg 

3 	 Weitere Beispiele aus dem Kantatenwerk bieten z. B. BWV 9; 19; 70; 106, 163; 77; 106; 172.
4 	 Vgl. Irmgard Scheitler: Schauspielmusik. Funktion und Ästhetik im deutschsprachigen Dra-

ma der Frühen Neuzeit. Bd. I: Materialteil. Tutzing 2013. Das Weihnachtslied kommt sieb-
zehnmal, das Kampflied fünfzehnmal vor. 

5 	 Vgl. Irmgard Scheitler: Die Rezeption der Lieder Rists im Schauspiel der Frühen Neuzeit. In: 
Johann Rist (1607–1667). Profil und Netzwerke eines Pastors, Dichters und Gelehrten. Hrsg. 
von Johann Anselm Steiger, Bernhard Jahn, Axel E. Walter. Berlin u. a. 2015, S. 240–257.

6 	 Vgl. Irmgard Scheitler: Deutschsprachige Oratorienlibretti. Von den Anfängen bis 1730. Pa-
derborn 2005, Liedregister S. 428. Scheitler: Schauspielmusik (Anm. 4), S. 217; 305; 366; 920.

	 7 	Zum Folgenden vgl. auch: Michael Härting: Das deutsche Kirchenlied der Barockzeit. In: 
Geschichte der katholischen Kirchenmusik. Hrsg. von Karl Gustav Fellerer. Bd. 2: Vom Tri-
dentinum bis zur Gegenwart. Kassel u. a. 1976, S. 108–118. Hans Schmidt: Kirchenlied, ka-
tholisch. In: MGG, 2. Aufl. Sachteil, Bd. 5. Kassel u. a. 1996, Sp. 110–115. Philipp Harnoncourt: 
Deutscher Gemeindegesang im katholischen Gottesdienst seit Beginn der Reformation. In: 
Gesamtkirchliche und teilkirchliche Liturgie. Studien zum liturgischen Heiligenkalen-
der und zum Gesang im Gottesdienst unter besonderer Berücksichtigung des deutschen 
Sprachgebiets. Freiburg i. Br. 1974, S. 317–354. Irmgard Scheitler: Geistliche Lyrik. In: Hansers 
Sozialgeschichte der deutschen Literatur vom 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Bd. II: Das 
17. Jahrhundert. Hrsg. von Albert Meier. München 1999, S. 347–377. Irmgard Scheitler: Geist-
liches Lied. In: Literaturlexikon. Hrsg. von Walther Killy. Bd. 13: Begriffe, Realien, Metho-
den. Hrsg. von Volker Meid. Gütersloh, München 1992, S. 348–351 und Kirchenlied, Gesang-

DOI: 10.13173/9783447104975.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



14 Irmgard Scheitler

Witz el,8 Michael Vehe,9 und v. a. Johann Leisentrit,10 Lieder für den gemeinschaft-
lichen Gebrauch zusammenzustellen. Stets berief man sich dabei auf die bis in 
die früheste Zeit zurückgehende Tradition gottesdienstlichen Singens. Deutsche 
Lieder sollten nach den Vorstellungen der katholischen Reformer, die eine Ab-
wanderung ihrer Gläubigen befürchteten, aber nicht nur wie im Mittelalter vor 
und nach der Predigt oder zur Elevation, sondern auch zum Credo, Offertorium, 
Vaterunser und zur Kommunion erklingen.11 Die kirchlichen Behörden setzten 
diesen Bemühungen immer wieder ihr Veto entgegen. Die Frage, wie viele Lie-
der in einem katholischen Gottesdienst im 17. Jahrhundert tatsächlich gesungen 
werden durften, lässt sich wegen der enormen regionalen Unterschiede nicht 
beantworten. In manchen Gegenden wurde der Liedgebrauch relativ großzügig 
gehandhabt; dabei handelte es sich, wie sich denken lässt, vornehmlich um Dia-
sporagebiete.

Nachdem bereits 1602 Nicolaus Beuttner eine Rubrik „bey dem Ambt der 
H.  Meß“ vorgesehen hatte,12 unternahm das Mainzer Cantual 1605 den offen-
sichtlich erfolgreichen Versuch, das Kirchenlied an mehreren Stellen zur Messe 
singen zu lassen. Dieser Vorschlag, der irgendwie halboffiziell gewesen zu sein 
scheint, setzte sich in der Folgezeit als Faustregel durch: Im gesungenen Amt, der 
Missa cantata, ist lateinischer Chorgesang die Norm. Sollte aber kein Chor vor-
handen sein, so soll das Volk lateinisch oder deutsch singen, und zwar deutsch 
an folgenden Stellen: vor dem Graduale, zur Sequenz, vor der Predigt, zum Offer-
torium, nach der Elevation, zum Agnus Dei (außer an Festtagen), sub communi-
one, am Schluss. In der Stillmesse, der Missa lecta, ist deutscher Gesang generell 
erlaubt.13 Wesentlich zurückhaltender ist das Paderborner Gesangbuch, das mit 
kirchlicher Druckerlaubnis 1609 herauskam: Indem es deutschen Liedgesang nur 
sub elevatione und sub communione gestatten will, kehrt es zur ältesten Praxis 

buch. In: Ebd. S. 477–483. Irmgard Scheitler: Geistliches Lied. In: Reallexikon der deutschen 
Literaturwissenschaft. Hrsg. von Klaus Weimar. Berlin, New York 1997, Bd. I, Sp. 680–683.

	 8 	Georg Witzel: Psaltes Ecclesiasticus. Chorbuch der Heiligen Catholischen Kirchen/ Deutsch/ 
itzundt new ausgegangen. Köln: Quentel/ S. Victor b. Mainz: Behem 1550. Odae Christianae: 
Etliche Christliche Gesenge/ Gebete und Reymen/ für die Gotsförchtigen Läyen. S. Victor bei 
Mainz: Behem 1541.

	 9 	Michael Vehe: New Gesangbüchlin. Leipzig: Wolrab 1537. Reprint, hrsg. von Walther Lipp-
hardt. Mainz 1970.

10 	Johann Leisentrit: Geistliche Lieder und Psalmen. Bauzen 1567. 2. Aufl. 1573, 3. verm. Aufl. 
1584. Reprint hrsg. von Walther Lipphardt. Kassel 1966. 

11 	Der Bistumsadministrator Leisentrit warb für die Lieder, damit durch „zulassung/ der ge-
meine einfeltige ungelerte Man/ in gehorsam Heiliger Christlicher Kirch möcht erhalten 
werden“. Leisentrit (Anm. 10), Bl. 301v. 

12 	Nicolaus Beuttner: Catholisch Gesang=Buch. Graz: Widmanstetter 1602. Reprint hrsg. von 
Walther Lipphardt. Graz 1968.

13 	Bd. I: Catholisch Manual. Bd. II: Catholisch Cantual. Mainz: Lipp 1605 (Hildesheim 1619), 
Vorrede. Zit. Joseph Kehrein: Katholische Kirchenlieder, Hymnen, Psalmen, aus den ältes-
ten deutschen gedruckten Gesang- und Gebetbüchern zusammengestellt. 3 Bde. Würzburg 
1859–1863. Reprint Hildesheim 1965, Bd. I, S. 80–85, hier S. 82 f. 

DOI: 10.13173/9783447104975.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



15Konfessionelle Differenzen in Verbreitung und Gebrauch religiöser Gesangslyrik 

zurück.14 Es ist ungewiss, wieweit die kirchlichen Bestimmungen den liturgi-
schen Alltag regeln konnten. 

Das Vorhandensein zahlreicher katholischer Lieder in einer stets wachsenden 
Zahl von Gesangbüchern sollte nicht vorschnell mit einer Verwurzelung dieser 
Gesänge im Volk gleichgesetzt werden.15 Das Tridentinum hatte nicht nur den 
gregorianischen Gesang uniformiert und reglementiert, sondern förderte ihn in 
der kirchlichen Praxis. Die Tatsache, dass das Volk im 18. Jahrhundert zäh an der 
lateinischen Gregorianik festhielt, beweist deren weite Verbreitung.16 

Letztendlich bleibt das deutsche katholische Lied – insbesondere im Vergleich 
zu der lutherischen Praxis – in einer Randstellung. Es wird weniger in der Mess-
feier als in Katechismusunterricht, Bruderschaftsandacht, Rosenkranzgebet, 
Wallfahrt und Prozession gepflegt. Besonders interessiert an der Gesangbuch-
produktion ist die Societas Jesu. Sehr schnell entwickelten sich im deutschspra-
chigen Gebiet Jesuitengesangbücher, die ihren Bestand weitergaben. 

2 	 Neudichtung zur persönlichen Erbauung
Die Herausgeber katholischer Gesangbücher zeigen sich ebenso wie ihre evange-
lischen Kollegen von dem Ehrgeiz beseelt, weltliches Liedgut zu verdrängen. Sie 
wünschen sich den Gesang ihrer Lieder bei der Arbeit und am Feierabend. Aber 
wie weit mag dieses Ziel erreicht worden sein? Zu dem Stellenwert frommer Lie-
der im Alltag katholischer Christen liegen keine soziologischen Forschungen vor.

Nun war unter Katholiken weder die Bibellektüre noch das Lesen von Pos-
tillen und das Abhalten von Hausandachten auch nur annähernd so verbreitet 
wie bei den Protestanten. Die Privatandacht, die im Protestantismus eine echte 
Alternative zum Kirchgang darstellte,17 konnte für den Katholiken keinen Got-
tesdienstbesuch ersetzen. Die erste wirklich von katholischen Laien rezipierte 
Postille, die Hauspostill oder Christ-Catholische Unterrichtungen von allen Sonn- und 
Feyr-Tagen des gantzen Jahrs (1690) von dem Prämonstratenser Leonhard Goffiné, 
entfaltete ihre Wirkung erst im 18.  Jahrhundert. Sie enthält aber keine Lieder. 
Hingegen kamen nach dem Vorbild der Pia Desideria von Hermann Hugo (1624) 
im 17.  Jahrhundert Erbauungsbücher multimedialer Art, bestehend aus Prosa, 

14 	Alte Catholische Geistliche Kirchengesäng […] durch gnedigen Consens deß Hochwürdi-
gen Fürsten und Herrn, Herrn Dietherichen Bischoffen deß Stiffts Paderborn etc. außgan-
gen. Paderborn: Pontanus 1609. Neuauflagen Paderborn 1616; 1617; 1628; Erfurt 1622.

15 	Das Münsterisch Gesangbuch […] Jetzo auffs new übersehen. Münster: Raeßfeldt 1677 sieht 
eine relativ liberale Praxis vor. Die extrem „fortschrittliche“ Diasporagemeinde in Fried-
richstadt im heutigen Schleswig-Holstein sang bereits 1687 das ganze Ordinarium deutsch 
mit Orgelbegleitung. Vgl. Andreas Heinz: Die Jesuiten als Förderer deutscher Meßlieder. 
Ein frühes Zeugnis für die Praxis des „Deutschen Hochamts“. In: Liturgisches Jahrbuch 35 
(1985), S. 158–167.

16 	Vgl. die eindrucksvollen Beispiele bei Wilhelm Bäumker: Das katholische deutsche Kirchen-
lied in seinen Singweisen. 4 Bde. Freiburg i. Br. 1883‐1911, Bd. III, S. 15. 

17 	Vgl. die Zeugnisse aus Sigmund von Birkens Tagebüchern und von anderen Autoren bei 
Scheitler: Das Geistliche Lied im deutschen Barock. Berlin 1982, S. 403 f.

DOI: 10.13173/9783447104975.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



16 Irmgard Scheitler

Lied mit Komposition und Bild von Friedrich von Spee, Prokop von Templin oder 
Laurentius von Schnüffis auf den Markt. Ihre Widmungen zeigen, dass sie sich 
häufig an Klosterfrauen und erst in der 2. Jahrhunderthälfte auch an Kleriker und 
gebildete Laien wandten.18 

Die im Katholizismus bedeutend schwächere Stellung der Laien scheint ein 
wesentlicher Hinderungspunkt für die Verbreitung deutscher geistlicher Lyrik 
gewesen zu sein. Während die Nicht-Theologen Paul Fleming, Simon Dach, An-
dreas Gryphius, Sigmund von Birken, Georg Philipp Harsdörffer oder Christian 
Knorr von Rosenroth Lieder zur persönlichen Erbauung dichteten, die nach einer 
gewissen Bewährungszeit sogar in den gottesdienstlichen Gebrauch übergehen 
konnten, war im Katholizismus die Produktion von Erbauungsliteratur nahezu 
ausschließlich Sache des Klerus, weitgehend der Ordensleute. Von dieser Regel 
gibt es nur wenige Ausnahmen, und diese auch erst in der zweiten Hälfte des 
17. Jahrhunderts.19  

Eine weitere Konfessionsdifferenz von großer Tragweite ist die unterschiedli-
che Wertschätzung geistlicher Lieder. Sie drückt sich auch in der Verbindung von 
Dichtung und Dichternamen aus. Im katholischen Bericht blieben Lieder noch 
bis in die zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts anonym, während die hohe Wür-
de, die dem Lied im Luthertum zukam, früh auf den Autor überging. So ist aus 
dem 16. Jahrhundert eine große Zahl hochberühmter Autoren auf evangelischer 
Seite namentlich bekannt. Sie wurden von ihren Glaubensgenossen verehrt, man 
widmete ihnen biographische Abhandlungen und Predigten und verzeichnete 
ihre Namen unter ihren Liedern. Die Geschichte des katholischen Kirchenliedes 
kann auf Gesangbuchherausgeber verweisen. Namentlich bekannte Liederdich-
ter dürfte es aus dem 16. Jahrhundert kaum mehr als ein halbes Dutzend geben. 

3 	 Popularisierung und Popularität 
Das wichtigste Medium zur Verbreitung von Liedern war nicht das Gesangbuch 
oder die Lyriksammlung, sondern das Fliegende Blatt oder die Liedflugschrift. 
Diese Kleindrucke, die in großer Zahl verlegt und relativ preiswert abgegeben 
werden konnten, erreichten ein breites Publikum. Die Reformation erkannte sehr 
schnell den unschätzbaren Wert dieses Propagandamittels und nützte es. Der er-
haltene Bestand an Flugschriften entspricht zwar wegen der hohen Verlustrate 
bei diesen Kleindrucken nicht annähernd dem ursprünglich Vorhandenen, doch 
werden beide Konfessionen etwa gleiche Einbußen erlitten haben. 

18 	Spees Güldenes Tugendbuch ist für Klosterfrauen gedacht. Prokop von Templin widmete 
Hertzen=Frewd und Seelen=Trost, Judicale und Tugend=Spiegel Klostervorsteherinnen. Die Wid-
mungen an Bischöfe etc. unterzeichnete hingegen der Salzburger Verleger Mayr.

19 	Vgl. die Aufstellung bei Scheitler: Das katholische Kirchenlied zur Zeit Paul Gerhardts. In: 
Paul Gerhardt – Dichtung, Theologie, Musik. Wissenschaftliche Beiträge zum 400. Geburts-
tag. Hrsg. von Dorothea Wendebourg. Tübingen 2008, S. 117–140, hier S. 127–135.

DOI: 10.13173/9783447104975.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



17Konfessionelle Differenzen in Verbreitung und Gebrauch religiöser Gesangslyrik 

Das Korpus der Berliner Liedflugschriften erfasst den Bestand bis 1650.20 Weil 
das Bild, das dieses Korpus ergibt, möglicherweise durch den protestantischen 
Sammelort Berlin verzerrt sein könnte, wurde die Bibliographie Wilhelm Bäum-
kers ergänzend herangezogen, und zwar wiederum bis 1650.21

Die Durchsicht ergibt das übereinstimmende Bild: Katholiken sind bei der 
Flugblattproduktion weit unterrepräsentiert. Die großen evangelischen Lieder-
buchdruckorte Nürnberg, Augsburg, Basel, Straßburg waren zugleich die Stät-
ten, die besonders viele Liedflugblätter hervorbrachten.22 Katholische Druckorte, 
Dillingen, Ingolstadt, München, Luzern spielen eine untergeordnete Rolle. Wäh-
rend die großen lutherischen Dichter wie etwa Nikolaus Herman, Erasmus Al-
ber, Michael Weisse in Flugschriften mit ihren Liedern breit vertreten sind, von 
Luther und Hans Sachs ganz zu schweigen, und auch fromme Lieder von den 
Autoren des 17. Jahrhunderts in Kleindrucken verbreitet wurden, findet man un-
ter den Katholiken aus dem 16. Jahrhundert nur Johann Haym von Themar und 
aus der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts einzig Johann Khuen.

Blicken wir auf die Lieder selbst. Deutlichster Hinweis für die Bekanntheit 
eines Liedes ist ein Verweis auf dessen Melodie. Evangelische Autoren hielten 
sich beim Dichten sehr häufig an die Melodien bekannter Kirchenlieder. So ist die 
Zahl der verschiedenen evangelischen Lieder, deren Melodien wiederverwendet 
wurden, im Berliner Korpus nahezu unübersehbar. Einige Lieder wurden darü-
ber hinaus sehr oft kontrafaziert, z. B. „Erhalt uns Herr bei deinem Wort“ 24mal, 
„Kommt her zu mir spricht Gottes Sohn“ ca. 60mal. Das katholische Kontingent 
sieht hingegen schmal aus. Auf katholischer Seite war das Bedürfnis nach Lied-
flugblättern im 16.  Jahrhundert offensichtlich wesentlich geringer als in der lu-
therischen Konfession; es lief erst zögerlich im 17. Jahrhundert an. Andererseits 
gab es auch fast keine zündenden Lieder und Liederdichter, die sich Berühmtheit 
verschafft hätten. 

Auffallend viele katholische Flugschriften drucken eine Melodie mit ab, setzen 
also die Notenkenntnis, immerhin ein Zeichen deutlich gehobener Bildung, bei 
ihrem Publikum voraus. Offensichtlich wenden sie sich damit eher an Geistliche 
oder Kantoren als an das einfache Volk. Die meisten Lieder verweisen auf einen 
weltlichen Thon; bei Schweizer Drucken ist das Tellenlied besonders beliebt.23 
Nicht wenige beziehen sich auf die Melodie protestantischer Lieder24 oder dru-

20 	Berliner Liedflugschriften. Katalog der bis 1650 erschienenen Drucke der Staatsbibliothek 
Berlin Preußischer Kulturbesitz. Bearb. von Eberhard Nehlsen. Hrsg. von Gerd‐Josef Bötte 
u. a. 3 Bde. Baden‐Baden 2008 f. 

21 	Bäumker: Kirchenlied (Anm. 16), Bd. I, S. 51–107; Bd. II, S. 26–26.  Ergänzt durch: Eberhard 
Nehlson: Der Sammelband Luzern-Crecelius. Rekonstruktion einer verschollenen Quelle 
von Liedflugschriften. In: Jahrbuch für Liturgik und Hymnologie 53 (2014), S. 208–251.

22 	Siehe die Aufstellung Berliner Liedflugschriften (Anm. 20), Bd. I, S. XVII.
23 	Bäumker: Kirchenlied (Anm. 16), Bd. I, Bibliographie Nr. 226; 242; 306; 369.
24 	Bäumker: Kirchenlied (Anm. 16), Bd. I, Bibliographie Nr. 364: „Im Thon: Kommt her zu mir“. 

Der öfters erwähnte „Geistliche Buchsbaum“ (Bäumker: Kirchenlied Bd. I, Bibliographie 
Nr. 171; 338) hat ein weltliches Ursprungslied; die geistliche Fassung, auf die die Flugblätter 

DOI: 10.13173/9783447104975.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



18 Irmgard Scheitler

cken evangelische Gesänge als gut katholische Lieder.25 Einige Flugschriften ver-
weisen auf vorreformatorische Lieder, vornehmlich auf „Da Jesus an dem Kreuze 
stund“. Caspar Ulenbergs Psalter (Köln 1582), der heute als herausragend betrach-
tet wird, liefert, soweit ich sehe, nur einmal eine Melodie. Es wird aber nicht auf 
sie verwiesen, sondern sie wird abgedruckt.26

Am häufigsten (aber unter zehnmal) erscheint als Melodieverweis „Der grim-
mig Tod mit seinem Pfeil“, ein Lied, über dessen konfessionelle Zuordnung Un-
klarheit besteht.27 Als Melodieangaben mit genuin katholischer Provenienz fin-
det man in dieser Reihenfolge der Häufigkeit „Maria zart“ (viermal), „In schwarz 
will ich mich kleiden“, „Freu dich, du Himmelskönigin“, „Solls sein so seis, wie 
mein Gott will“, „Ist das der Leib Herr Jesu Christ“, „O Wunder groß“. Die meis-
ten der genannten Melodieverweise lassen sich nur ein- bis zweimal zählen. 
„Freu dich, du Himmelskönigin“ wird ausschließlich von Drucken jesuitischer 
Provenienz und Verwendung zitiert. Sie beziehen sich damit auf eine Liedtraditi-
on aus Gesangbüchern ihres Ordens, die sie in ihren Kreisen als bekannt voraus-
setzen.28 Damit ist ein sehr kleiner Kreis von Liedern abgeschritten. Die Autoren 
von Flugschriften hatten offenbar in die Kirchenliedkenntnis ihres Publikums 
wenig Vertrauen.

4 	 Liedverweise im Œuvre bekannter katholischer Autoren des 17. Jahrhunderts 
Evangelische Dichter des 17. Jahrhunderts haben ihre Texte, wie oben festgestellt, 
weitgehend so abgefasst, dass sie auf bekannte Kirchenliedmelodien gesungen 
werden konnten. Dies gilt aber nicht für katholische Autoren. Melodieverwei-
se sucht man vergebens bei Friedrich von Spee, Albert Curtz, Angelus Silesi-
us, Johann Khuen und Laurentius von Schnüffis. Sie geben stattdessen schöne 
Generalbasskompositionen bei. Dass weltliche Lieder und Tanzweisen hin und 
wieder für die Melodien Pate standen, ist bei Laurentius wie auch bei Scheff-

verweisen („Nun höret zu ihr Christenleut“), entstammt aber dem Babstschen Gesangbuch, 
Leipzig 1545. Der Luzerner Drucker Hautt bringt 1637 „Wie schön leucht uns der Morgen-
stern“ (Bäumker: Kirchenlied Bd. I, Bibliographie Nr. 326) und verweist im gleichen Jahr auf 
den „Morgenstern“ als Thon (Bäumker: Kirchenlied Bd. I, Bibliographie Nr. 327).

25 	Bäumker: Kirchenlied (Anm. 16), Bd. I Bibliographie Nr. 162: „Sechs schöne catholische Lie-
der“, 1586. Alle Lieder sind lutherisch.

26 	Bäumker: Kirchenlied (Anm. 16), Bd. I Bibliographie Nr. 222: Zwey schöne newe Geistliche 
Lieder. Graz: Widmanstetter 1613.  Für „All Tugend schon, viel Ehr’ und Lohn“ wird die 
Melodie zu Ulenbergs Psalm 60 „O Herr mein Gott in dieser Not“ verwendet. EdK (Anm. 2), 
Gc45, a [AK]. 

27 	Es ist nicht zu entscheiden ist, ob das Lied von dem Jesuiten Peter Franck oder von dem Stutt-
garter Stiftsprediger Balthasar Bidembach stammt. EdK (Anm. 2), B103.  Auf katholischer 
Seite zuerst München 1604, Bäumker: Kirchenlied (Anm. 16), Bd. I Bibliographie Nr. 198.

28 	Bäumker: Kirchenlied (Anm. 16), Bd. I Bibliographie Nr. 252; 254; 319. Das Lied ist im verlo-
renen Brachelschen Gesangbuch Köln 1623 erstbelegt. Vgl. Friedrich von Spee: Auserlesene, 
Catholische, Geistliche Kirchengesäng. Hrsg. von Theo G. M. van Oorschot. (= Sämtliche 
Werke. Bd. IV). Tübingen, Basel 2005, S. 281. Zur weiteren Verbreitung vgl. Bäumker: Kir-
chenlied (Anm. 16), Bd. II, Lied Nr. 10.

DOI: 10.13173/9783447104975.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



19Konfessionelle Differenzen in Verbreitung und Gebrauch religiöser Gesangslyrik 

lers Tonsetzer Georg Joseph offensichtlich.29 Albert Curtz’ Harpffen Davids30 kennt 
ebenfalls keine Thonangaben, stellt es aber jedem frei, auch andere als die bei-
gegebenen neu komponierten Generalbass-Melodien zu benützen. Mithin hätten 
auch weltliche Melodien verwendet werden können.31 Der Münchner Geistliche 
und Dichterkomponist Johann Khuen, der zwischen 1635–1674 ein umfängliches 
und originelles Œuvre von ca. 30 Bänden vorlegte, gibt an, Melodien aus weltli-
chen Liedern entlehnt zu haben.32 Nicht einbekannt hat er, dass er für das 1637 
in einer Flugschrift veröffentlichte „Solls sein so seis“ de facto auf eine protes-
tantische Vorlage zurückgriff, nämlich auf das sehr verbreitete Kirchenlied von 
Albrecht Herzog von Preußen „Was mein Gott will, das gscheh allzeit“.33 Khuens 
Lied hätte auf die im Protestantismus geläufige Melodie aus dem 16. Jahrhundert 
gesungen werden können, doch diese ist gar nicht erwähnt. Vielmehr gehört zu 
dem Lied bei der Erstveröffentlichung eine Generalbasskomposition des Dich-
ters. Dieser verwendet selbst zwar keine Thonangaben, seine eigenen Lieder aber 
stellen ihre Bekanntheit dadurch unter Beweis, dass sie ihrerseits für solche he-
rangezogen wurden. Khuen, der jesuitisch erzogen worden war und der Gesell-
schaft Jesu nahestand, war wohl der populärste katholische Dichter. Dies zeigt 
nicht nur die Verbreitung in Liedflugblättern, sondern auch die Rezeption bei 
Dichterkollegen.34

Conrad Vetters Paradeißvogel35 bringt zu drei Liedern Noten, darüber hinaus 
aber keine Melodiehinweise. Gleichwohl handelt es sich überwiegend nicht um 

29 	Angelus Silesius (d.i. Johann Scheffler): Heilige Seelen-Lust. Reprint der fünfteiligen Ausg. 
Breslau 1668.  Hrsg. von Michael Fischer. Kassel 2004, Nr. 2: „Ach, wann kommt die Zeit 
heran“. Melodie aus: Musikalisch Neu erbaute Schäfferey. Königsberg 1641 bzw. Venus-
Gärtlein (1656), vgl. Bäumker: Kirchenlied (Anm. 16), Bd. III, Lied Nr. 165. Scheffler Nr. 38: 
„Liebster Jesu, was vor Müh“. Melodie aus: Enoch Gläser: Schäffer=Belustigung Anderes 
Buch. Altdorf 1653, vgl. Bäumker: Kirchenlied Bd. IV, Lied Nr. 295.  

30 	Albert Curtz: Harpffen Davids. Augsburg: Aperger 1659; Augsburg: Utzschneider 1669.
31 	Curtz: Harpffen Davids (Anm. 30), §.IX „Man hat sich bemühet die allergemainiste weiß der 

Teutschen Reinem maistentheils zugebrauchen / damit nach eines jeden belieben/ umb so 
vil desto mehr/ und unterschidliche Melodieyen/ welche etwas da/ oder dorten gebräuchig/ 
und annemblich/ möchten underlegt werden. Zumalen wir die andächtige Harpffenschlä-
gerin/ gar nit wollen verbunden haben/ eben disen ton/ welcher vor einem jeden PsalmLied 
verzaichnet ist/ zugebrauchen/ ob schon selbige von underschidlichen/ in der Singkunst 
maisterhafften Künstlern zusammen getragen: unnd in die Musicnoten verstellt seynd.“

32 	Johann Khuen: Tabernacula Pastorum. München: Wagner, Straub 1650, Ende des Inhaltsre-
gisters zum ersten Teil: „NB. Die Melodeyen seyn maistenthails von Weltlichen Gesängern 
genommen: Weil sie vorhin bekandt/ auch eben darumben der Geistliche Text desto leichter 
eingelegt/ unnd ergriffen wird.“ 

33 	Khuens Lied in: Drey schöne newe Geistliche Lieder. München: Leysser 1637 [12: Res/
P.o.germ. 314]. Melodie von „Was mein Gott will“ EdK (Anm. 2), A514. 

34 	Zur Aufnahme in Gesangbücher vgl. Bernd Genz: Johann Kuen. Eine Untersuchung zur 
süddeutschen geistlichen Lieddichtung in 17.  Jahrhundert. Diss. masch. Köln 1957, S. 18 f. 
Corner nahm in sein Gesangbuch Geistliche Nachtigall 1676 zwölf Lieder von Khuen auf, 
und zwar unter Angabe des Verfassers. Aussagekräftiger ist die häufige Kontrafaktur von 
Khuens Farbenlied „In schwarz will ich mich kleiden“.  

35 	Conrad Vetter: Paradeißvogel. Ingolstadt: Angermayer 1613 u.ö.

DOI: 10.13173/9783447104975.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



20 Irmgard Scheitler

Leselyrik. Der Autor betont im Vorwort, die Lieder seien „nicht allein zulesen/ 
und zubetrachten/ sonder [sic] auch andächtig zusingen bequem/ unnd schon 
ohne daß vorhin jedes in seiner Melodey und Thon/ mit beygesetzten Noten/ 
getruckt außgangen“.36 Diese Aussage kann sich nicht nur auf einige Texte be-
ziehen. Der Autor macht drei Lieder namhaft, die bereits mit Noten gedruckt 
seien. Eines davon, „Maria rein, dein Klag allein“, hat auch im Paradeißvogel einen 
vierstimmigen Satz bei sich.37 Ein weiteres konnte mit seinen 90 Strophen im ver-
doppelten Vagantenmuster auf die Melodie seiner lateinischen Vorlage gesungen 
werden: „Nachtigall Daß H. Bonaventure Facht an im Latein Philomela praevia, 
etc. Nachtigall dein edler Schall“.38 Dass eine Singweise vorlag, zeigt eine Paro-
diemesse von Claudin de Sermisy (Paris 1558).

Aufschlussreich ist auch das dritte von Vetter erwähnte Lied: „Jesu dulcis me-
moria“. Hier greift Vetter nicht auf die dem lateinischen Gesang zugehörige Me-
lodie zurück, sondern gibt „Gelobet seist du, Jesu Christ“ als Thon an.39 Da nicht 
die im Luthertum geläufige, sondern nur die in katholischen Büchern seit 1599 
notierte Variante in Frage kommt,40 bezieht sich Vetter auf die Gesangbuchtradi-
tion seines Ordens. Damit zeigt sich, wie schon bei den Flugblättern, die Sonder-
stellung der Gesellschaft Jesu.

„Nachtigall dein edler Schall“, dem wir bei Vetters Paradeißvogel zum ersten 
Mal begegnen, wurde tatsächlich ein beliebtes Lied. Vetters Ordensbruder Jacob 
Bidermann hat es in sein Himmelglöcklein, ein Liederbuch ohne Noten, aufgenom-
men und es sogar auch noch kontrafaziert.41 Ob es freilich zu einer volksliedar-
tigen Verbreitung kam, wie Vetter sie wünschte, muss man dahingestellt lassen. 

36 	Vetter: Paradeißvogel (Anm. 35), Bl. )(6r.
37 	Vetter: Paradeißvogel (Anm. 35), S. 87: „Planctus Mariae Virginis […] in Thon Maria zart.” 

„Maria rein dein Klag allein ist über alles Klagen“, 52 Strophen. Entgegen der Angabe des 
Autors lässt sich der Text wegen seines abweichenden Strophenmusters nicht auf eine 
der Melodien von „Maria zart“ adaptieren. Vielmehr verzeichnet Bäumker: Kirchenlied 
(Anm. 16), Bd. II, Lied Nr. 27 die von Vetter beigegebene Melodie bei dem Text „Himmel und 
Erd“. 

38 	Vetter: Paradeißvogel (Anm. 35), S. 50. Der Text nimmt eine Sonderstellung ein, weil er einer 
von zwei trochäischen Texten im Paradeißvogel ist. Seit 1625 ist mit Vetters Text in Gesang-
büchern eine anspruchslose, aber schöne Melodie im F-Modus verbunden, die schon 1605 
bei einem anderen lateinischen Text im Mainzer Cantual stand, vgl. Bäumker: Kirchenlied 
(Anm. 16), Bd. I, Lied Nr. 310.

39 	Vetter: Paradeißvogel (Anm. 35), S. 9.
40 	Die 2. Zeile ist bei Bäumker: Kirchenlied Bd. I, Lied Nr. 30/ II. um eine Silbe länger als in Lied 

Nr. 30/ I. Nur die Fassung II kann gemeint sein. 
41 	Jacob Bidermann: Himmelglöcklein/ Das ist: Catholische/ Außerlesene/Geistliche Gesäng/ 

auff alle zeit deß Jahrs. An Jetzo zum Drittenmal gedruckt/ und nach Notturfft verbessert. 
Dillingen: Sermodi 1627.  Hrsg. von Wolfgang Schürle. Eingeführt und erläutert von Otto 
Holzapfel und Hans Pörnbacher. Weißenhorn 2000, S. 137. Bidermann vermerkt bei seinem 
noch heute bekannten Sakramentslied „Sei gegrüßt du edle Speis“: „Im Thon: der Geistli-
chen Nachtigall“. S. 320. „Geistlich“ heißt diese „Nachtigall“, weil das Incipit so klingt wie 
das weltliche Lied „O Nachtigall dein edler Schall“. Vgl. Gotteslob. Gebet- und Gesangbuch 
für das Bistum Eichstätt. Eichstätt 1970, S. 797 mit der Melodie von „Philomela praevia“.

DOI: 10.13173/9783447104975.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



21Konfessionelle Differenzen in Verbreitung und Gebrauch religiöser Gesangslyrik 

Er schreibt: „Unnd warumben solte es den jungen Knaben und Jungfrawen nicht 
tausentmal lustiger und lieblicher seyn/ S. Bonaventure holdselige Nachtigall/ in 
den Sommerrayen auff der Gassen nachzusingen/ als andere leichtfertige Bulen-
lieder?“ 42

Dichtungen im trochäischen Versmaß waren in den ersten beiden Jahrzehnten 
des 17. Jahrhunderts selten und modern. So verwundert es nicht, dass Bidermann 
auch das zweite trochäische Lied seines Vetters, den Marienpreis „Alle Tage sing 
und sage“ ins Himmelglöcklein übernahm.43 Insgesamt enthält das Himmelglöcklein 
128 Lieder. Davon tragen zwanzig Texte Thonangaben – was außergewöhnlich für 
ein katholisches Buch ist. Die Verweise zielen auf zwölf verschiedene Melodien. 
Sechsmal handelt es sich um Melodien aus vorreformatorischer Zeit. Zwei Lieder 
sind eindeutig katholischer (und eigentlich jesuitischer) Provenienz: neben der 
erwähnten „geistlichen Nachtigall“ noch „Wohlauf zu Gott mit Lobesschall“ aus 
dem jesuitisch beeinflussten Münchener Gesangbuch von 1586.44 Bei einem Lied 
ist die evangelische Provenienz eindeutig: „Wann mein stündlein vorhanden ist“, 
zu singen „In der alten bekanten Melodey“; diese stammt aber wie der Text von 
dem Joachimsthaler Kantor Nikolaus Herman. Drei Gesänge wurden von beiden 
Konfessionen benützt. – Man stellt mit Erstaunen fest, welch verschwindend klei-
ne Rolle bei den Melodieangaben die inzwischen seit ca. 100 Jahren in der katho-
lischen Kirche gedichteten und gedruckten Kirchenlieder spielen. 

Reicher werden unsere Funde erst im großen Œuvre von Prokop von Templin. 
Der aus Brandenburg stammende Kapuziner war ursprünglich Protestant. Lange 
Zeit wirkte er als Seelsorger in der Passauer Maria Hilf-Wallfahrt. Neben reinen 
Liederbüchern veröffentlichte er vor allem postillenartige Predigtsammlungen 
mit Liedern. Seine über 570 Texte wurden von verschiedenen Komponisten in 
die Musik gesetzt. Prokop äußerte den Wunsch, diese Lieder möchten „zu Hauß/ 
zu Feld/ in Kirchen/ bey Prozessionen/ Andachten und dergleichen vielfältigen 
Begebenheiten“ gesungen werden.45 Vermutlich aber konzentrierte sich die Re-
zeption auf Klöster. Prokop ist der Einzige, bei dem man Melodieangaben oder 
– mit diesen fast gleichwertig – Initialkontrafakturen in größerem Ausmaß fin-
det. Thonangaben stehen, wie man es von den Liederbüchern der protestanti-
schen Dichter des 17. Jahrhundert kennt, als Alternativen zu den neuen Melodien 
über den Versen. In neun Fällen macht Prokop Anleihen bei Khuen, mit dem er 

42 	Vetter: Paradeißvogel (Anm. 35), Bl. )(7r.
43 	Bidermann: Himmelglöcklein (Anm. 41), S. 335 (verkürzt). Bei Vetter S. 28 ein vierstimmiger 

Satz. 
44 	Bäumker: Kirchenlied (Anm. 16), Bd. I, Lied Nr. 370. Das „mit Geistlicher und Weltlicher Ob-

rigkeit bewilligung“ gedruckte Gesangbuch ist Ergebnis der Kulturpolitik Kurfürst Maxi-
milians I. 

45 	Prokop von Templin: Hertzen=Frewd und Seelen=Trost. Das ist: Himmelische Betrachtun-
gen und […] Lobgesänger […] Auff jeden Tag des gantzen Jahrs eine oder zwey frische Be-
trachtung und Gesang sampt eigner Melodey und Orgel-Baß gerichtet. I. Tl. Passau: Höller 
1660, Vorrede Bl. A7r.

DOI: 10.13173/9783447104975.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



22 Irmgard Scheitler

befreundet war. Darunter ist dreimal „Solls seyn so seys“.46 Er benützt „Nachti-
gall dein edler Schall“ von Vetter,47 „Der grimmig Tod mit seinem Pfeil“ 48 und 
Grimmelshausens „Komm Trost der Nacht“ aus dem Simplicissimus.49 Erstmals 
treffen wir nun auch auf ein Lied aus Leisentrit: „Wir wollen heute loben“.50 Meh-
rere andere Thonangaben beziehen sich auf ursprünglich evangelische Lieder. 
Da ist zunächst „Wie schön leuchtet der Morgenstern,“ 51 das aber schon in den 
katholischen Gesang übergegangen war. Deutlicher evangelisch ist „Nun frewt 
euch liebe Christen gmein“,52 das zweimal im Liederbuch Hertzen=Frewd als Tho-
nangabe auftaucht. Es gehört immerhin zu den lutherischen Kern- und Kampflie-
dern. Wolfgang Dachsteins „An Wasserflüssen Babylon“ verwendet Prokop am 
Sonntag Quinquagesimae, als er in dem Lied „Ein Gottvergeßnes Babylon“ über 
ein „Jetziges Babylon/ Sodoma und Gomorra“ handelt.53 Und sehr oft schließ-
lich trifft man auf die Thonangabe: „Wie nach einer [sic] Wasserquelle“,54 einem 
Psalmlied aus dem Lobwasser, jenem Liederbuch, das Prokop nach eigenen An-
gabe so faszinierte, dass er glaubte, die Konfession Calvins müsse die richtige 
sein. Bei keinem dieser Lieder gibt es Belege für eine anderweitige katholische 
Verwendung.55 

Das Gros der katholischen Autoren sah mithin keinen Anlass, Melodien 
katholischer Lieder als Singweisen anzugeben. Entweder bestand die Attraktion 
der Veröffentlichungen in der Beigabe neuer Melodien, was bedeutet, dass nur 

46 	Genz: Khuen (Anm. 34), S. 20 und S. 217. Khuen bedachte zwei Werke Prokops mit Ehrenge-
dichten. Ebd. S. 20. „Solls sein“ in Funerale. Salzburg: Mayr 1670, S. 67a; Adventuale. Mün-
chen: Jäcklin 1666, S. 653, Hertzen=Frewd II, S. 78.

47 	Prokop von Templin: Dominicale Aestivale. Salzburg: Mayr 1667, S. 41: Auf die Speisung der 
4000 „im Thon: Nachtigall dein edler Schall. Wieder: Prokop: Hertzen=Frewd (Anm. 45) I, 
S. 563. Aus Vetter: Paradeißvogel (Anm. 35), S. 50.

48 	Prokop von Templin: Hertzen=Frewd I (Anm. 45), S. 252, beim ersten der „12 Trostreiche =Ge-
sänge“ zur Fastenzeit. Wieder in Hertzen=Frewd I, S. 608.

49 	Prokop von Templin: Patrociniale, Das ist: Hundert sonderbahre Predigen [sic]/ In welchen 
Mit einer gantz neuen biß dato noch nie gesehenen Manier […] gelehrt […] wird/ wie der 
Allmächtige gütige Gott durch seine Heiligen […] viel Gnaden erzeiget. Salzburg: Mayr 1674, 
S. 646: Wenn einer des Gotteslobs überdrüssig wird, so rät Prokop: „Ich wünschete/ daß der 
Simplicius Simplicissimus hier vorhanden wäre/ der würde uns erzehlen/ wie er und sein 
Vatter lange Zeit im Wald solche Freud am Gesang der Nachtigalln gehabt/ also daß sie/ wie 
auch Sanct Franciscus gethan/ manchesmal mit ihnen in der Wett gesungen/ wie sie denn 
auch das schöne Lied darvon componirt: Komb Trost der Nacht/ O Nachtigall“.

50 	Prokop von Templin: Hertzen=Frewd (Anm. 45) II, S. 237. Bäumker: Kirchenlied (Anm. 16), 
Bd. I, Lied Nr. 389. Aufgenommen in mehrere Gesangbücher.

51 	Prokop von Templin: Hertzen=Frewd I, S. 49.
52 	Prokop von Templin: Hertzen=Frewd (Anm. 45) I, S. 8; II, S. 70. 
53 	Prokop von Templin: Hertzen=Frewd (Anm. 45) II, S. 216, alternative Melodieangabe S. 219.
54 	Prokop von Templin: Hertzen=Frewd (Anm. 45) II, S. 455.
55 	D. h. sie stehen nicht bei Bäumker: Kirchenlied, ja nicht einmal bei Werlin. Der Benedikti-

ner Johannes Werlin (1588–1666) legte nach 1646 einen siebenbändigen Katalog von 1365 
strophischen Texten und Melodien an: Rhitmorum varietas [12: cgm 3636–342]. Dorothea 
Hofmann: Die „Rhitmorum varietas“ von Johannes Werlin aus Kloster Seeon. Augsburg: 
Wissner 1994.

DOI: 10.13173/9783447104975.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



23Konfessionelle Differenzen in Verbreitung und Gebrauch religiöser Gesangslyrik 

Benützer mit der Fähigkeit, Noten zu lesen als intendierte Leser in Frage kom-
men. Oder man rechnete gar nicht mit der Kenntnis katholischer geistlicher Lie-
der, einige ganz wenige Perlen ausgenommen. So müssen wir die merkwürdige 
Tatsache feststellen, dass der katholische Autor, der die meisten geistlichen Lie-
der kontrafazierte, sie also parat hatte, ein Konvertit war und bei seinen Lesern 
auch die Bekanntheit evangelischer Lieder voraussetzte. Allerdings ist hier eine 
Einschränkung zu machen: Von Prokops Büchern gab es zwar Zweitauflagen, 
was für ihre Beliebtheit spricht, seine Lieder daraus wurden aber nur sehr spär-
lich in Gesangbücher aufgenommen.56 Prokop stellte sich zwar im Ehrenkränzel 
vor, sie könnten „sowol anheimbs als auch zu Feld und auff den Kirchfaehrten“ 
und „bey Processionen und dergleichen viefältigen Begebenheiten“ gesungen 
werden,57 es hat jedoch nicht den Anschein, dass dies der Fall war. Eher pas-
sen die Generalbasslieder in die Hausmusik gebildeter Stände, wie denn auch 
Hertzen=Frewd und Mariale Dominicale davon schreiben, sie seien „mit allerhand 
Musicalischen Instrumenten auffzumachen“. Bischof Max Gandolf von Salzburg 
ordnete mit Erlass vom 31. Juli 1676 an, das das von „P. Prokopio verfaßte und 
neugedruckte Catechismale von allen Pfarren, Vikaren des Landes soll angekauft 
werden […] damit sich desselben die Kuraten bedienen mögen“.58

Der Befund, Lieder seien hauptsächlich durch Klosterleute verbreitet worden, 
wird durch einen Blick in die Predigtliteratur bekräftigt. Gleichzeitig kann Pre-
digtliteratur als gutes Indiz für Liedkenntnis gelten, denn der Sprecher setzt 
doch wohl voraus, dass wenigstens einige seiner Zuhörer (oder Leser) den zi-
tierten Liedtext wiedererkennen. Wieder zeigt sich die Bedeutung von „Der 
grimmige Tod mit seinem Pfeil“. Der Augustiner Abraham a Sancta Clara führt 
die erste Strophe in seiner Schrift: Judas der Ertz=Schelm an.59 Noch andere süd-
deutsche Predigter zitieren das Lied: der Augustiner-Eremit Ignatz Ertl bringt es 
ebenso wie der Laufener Kollegiatsstiftherr Andreas Strobl.60 Der Barnabit (Pau-
laner) Florentius Schilling, einer der bedeutendsten Prediger Wiens, gibt in einer 

56 	Ins Gesangbuch ging ein „O edle Mutter, höre an“, vgl. Bäumker: Kirchenlied (Anm. 16), 
Bd. III, Lied Nr. 80 – zuerst in einer Vertonung des Passauer Domorganisten Georg Kopp 
in Maria Hülff Ehren Kräntzel (1642), später in Lob=Gesang (1659) und Mariale (1667); „Ave, o 
Fürstin mein“, vgl. Bäumker Bd. I, Lied Nr. 419, aus Lob=Gesang. 

57 	Veit Gadient: Prokop von Templin. Sein Leben und seine Werke. Regensburg 1912, S. 218.
58 	Gadient: Prokop (Anm. 57), S. 40 f.
59 	Abraham a Sancta Clara: Judas der Ertz=Schelm/ für ehrliche Leuth oder: eigentlicher 

Entworff/ und Lebens=Beschreibung deß iscariotischen Bößwichts. Salzburg: Haan 1686, 
S. 511. Die Fassung „Der grimmige Tod“ statt „Der grimmig Tod“ war sehr verbreitet. Khuens 
aus einem Flugblatt von 1639 (Bäumker: Kirchenlied [Anm. 16] Bd. I Bibliographie Nr. 353) 
stammendes Lied vom Schnitter Tod bringt P. Abraham im Gedenkbuch der Armenseelen-
bruderschaft: Große Todten=Bruderschafft/ Das ist: Ein kurtzer Entwurff deß Sterblichen 
Lebens. Salzburg: Haan 1684, S. 24 mit seiner gesamten 1. Strophe: „Es ist ein Schnitter haist 
der Todt“.

60 	Ignatz Ertl: Sonn= und Feyertägliches Tolle Lege. 2.  Aufl. Nürnberg 1708, S. 319.  Andreas 
Strobl: Ovum Paschale Novum. 2. Aufl. Salzburg 1700, Tl. 1, S. 410. Vgl. Elfriede Moser-Rath: 

DOI: 10.13173/9783447104975.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



24 Irmgard Scheitler

Grabrede an: „In vorstehender dreytägiger Besingnuß61/ wird zweifels ohn/ daß 
anmüthige teutsche Gesang/ der Grimmige Tod gehöret und gesungen werden“ 
und zitiert die erste Strophe, um an sie seine Gedanken anzuknüpfen.62 

5	 Kirchenlied und Geistliches Lied in mehrstimmiger Vokalmusik
Die Tatsache, dass im Amt deutscher Chorgesang nicht vorgesehen war, hatte 
eine weitreichende Konsequenz: Es fehlt deutschsprachige geistliche mehrstim-
mige Musik, also jene, die in der evangelischen Kirche in verschiedenen vokalen 
Gattungen und musikalischen Stilen eine überragende Rolle spielt. Zwar gibt es 
hin und wieder einfache mehrstimmige Kantionalsätze, elaborierte Sätze deut-
scher Lieder für religiösen Gebrauch sind aber im Vergleich zur reichen protes-
tantischen Produktion verschwindend selten. Die wenigen herausragenden Bei-
spiele sind leicht genannt: 

Andreas Giglers zweiteilige Gesang Postill von 1569 und 1574 ist eine dezidiert 
zum gottesdienstlichen Gebrauch gedachte Sammlung von Evangelienliedern 
für das ganze Jahr.63 Die Gesänge folgen formal alle der Lutherstrophe, lassen 
sich also auf zahlreiche Melodien singen. Im Anhang beigegeben sind zwanzig 
schlichte vierstimmige Tonsätze von Johannes de Cleve mit dem Cantus firmus 
im Tenor. Unter den Liedern befinden sich zehn protestantische Choräle, darun
ter acht Lutherlieder. Das für den katholischen Bereich absonderliche Werk er-
klärt sich aus der Situation Giglers. Der Grazer Stadtpfarrer von St. Egyd gehört 
– verkürzt gesprochen – noch der konfessionell unentschlossenen Zwischenge-
neration an. Er war ein irenischer, verheirateter Pfarrer, der von seinen Kollegen 
als katholisch angesehen wurde, sich selbst aber als evangelisch betrachtete.64 

Für den Gebrauch an Schulen sind die vierstimmigen Tonsätze zu Kaspar 
Ulenbergs katholischem Psalter durch Conrad Hagius aus dem Jahr 1589 ge-
dacht.65 Der Komponist ist persönlich keiner Konfession so recht zuzuordnen. 
Der weitreichende Einfluss des Ulenbergschen Psalters zeigt sich an den fünf-
stimmigen Liedmotetten des Protestanten Abraham Praetorius.66

Als Musica riservata, rein für die Rezeption in der obersten Gesellschafts-
schicht, sind die von Orlando di Lasso und seinem Sohn Rudolph dreistimmig 

Volkstümliches Liedgut in barocken Predigtwerken. In: Jahrbuch des Österreichischen 
Volksliedwerkes 8 (1959), S. 52–73, hier S. 55.

61 	Gemeint sind die dreitägigen Exequien.
62 	Florentius Schilling: Mirandula Austriacus, Grabrede für Johann Wilhelm Mannagetta, ge-

halten in Wien, St. Stefan 1666. In: Catholisch Todten-Gerist: Daß ist, Wolgegründte Ehrn-
Gedächtnuß […] Bd. 2, Wien: Rickesin 1676, S. 406 f.

63 	Andreas Gigler: Gesang Postill. Vollständige Faksimile-Ausgabe der Steiermärkischen Lan-
desbibliothek. Graz: Akademische Druck- und Verlagsanstalt 1950.

64 	Karl Amon: Der Grazer Stadtpfarrer Andre Gigler und seine Gesangpostille. In: Jahrbuch 
für Liturgik und Hymnologie 15 (1970), S. 1–31.

65 	Konrad Hagius: Die Psalmen Davids. Düsseldorf: Buyß 1589. 2., verm. Aufl. Oberursel: Sutor 
1606.

66 	Abraham Praetorius: Newe Geistliche Teutsche des Königlichen Propheten Davidis Psalmen 
ganz lieblich zu singen und auff allerley Instrumenten zu gebrauchen. Greifswald 1592.

DOI: 10.13173/9783447104975.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



25Konfessionelle Differenzen in Verbreitung und Gebrauch religiöser Gesangslyrik 

komponierten fünfzig Teutschen Psalmen nach Texten von Ulenberg gedacht.67 
Ebenso wenig ließen sich Lassos wenige geistliche deutsche Lieder, darunter ei-
nige Lutherlieder, für den allgemeinen Gottesdienst benützen. 

In die gleiche Kategorie fürstlicher Privatmusik gehört Gregor Aichingers drei-
stimmige deutsche Liedsammlung.68 Das Werk ist der Gattin Johann Fuggers von 
Bebenhausen zugedacht und umfasst 21 Liedsätze, darunter sechs Ulenbergpsal-
men sowie die sieben deutschen Lieder des Münchner Kleindrucks von 1604.69 
Auch Aichingers zweites Werk mit deutschen, nun vierstimmigen Liedern dürfte 
zu fürstlichem Gebrauch gedacht sein.70 Der Druck umfasst achtzehn Nummern 
und enthält Vertonungen ausgewählter Strophen von „Der grimmig Tod mit sei-
nem Pfeil“, ausgewählter Strophen von Sigismund Bachamers SJ „Komm her, wer 
Kron und Infel trägt“,71 ferner den 129. Psalm und das Canticum Simeonis von 
Ulenberg.

Einzig in seiner Art ist das 1604 unter dem Titel Rosetum Marianum. Unser lie-
ben Frawen Rosengertlein erschienene Sammelwerk des Augsburger Priesters und 
Domkapellmeisters Bernhard Klingenstein. Es handelt sich um eine Folge von 
33 Motetten von eben so vielen Komponisten über die 33 Strophen des Liedes 
„Maria zart“.72 Die Tonsätze stammen z.T. von bedeutenden Meistern aus dem 
süddeutsch-österreichischen Raum. Interessant ist dabei, dass die Konfession 
der Komponisten offenbar nicht den Ausschlag gab. Die Gebrüder Jakob und 
Hans Leo Haßler waren z. B. keine Katholiken. Ein anderer Beiträger, der Böhme 

67 	Orlando und Rudolph di Lasso: Teutsche Psalmen: Geistliche Psalmen/ mit dreyen stim-
men/ welche nit allain lieblich zu singen/ sondern auch auff aller hand art Instrumenten 
zugebrauchen. München: Berg 1588.

68 	Gregor Aichinger: Teutsche Gesenglein Auß dem Psalter des H. Propheten Davids. Dillin-
gen: Meltzer 1609.

69 	Bäumker: Kirchenlied (Anm. 16), Bd. I Bibliographie Nr. 198. Enthält „Der grimmig Tod“.
70 	Gregor Aichinger: Zwey Klaglieder vom Tod und Letzten Gericht. Dillingen: Hänlin 

1613. Das übrige umfangreiche geistliche Chorwerk Aichingers ist lateinisch. Ein Großteil 
ist liturgisch verwendbar; es finden sich aber auch Werke, die wohl eher zum privaten Ge-
brauch geeignet sein dürften, z. B. die Odaria lectissima auf mystische Texte des Pseudo-
Bernhard oder die Divinae laudes und das Encomium auf Dichtungen des Jesuiten Jacobus 
Pontanus. 

71 	Dieses Lied ging in etliche Gesangbücher ein, vgl. Paderborner Gesangbuch 1617 (Bäum-
ker: Kirchenlied [Anm. 16] Bd. II, Lied Nr. 371) und Drucke der Kölner Jesuiten von 1636 
(Bäumker: Kirchenlied Bd. I Bibliographie Nr. 316 f.) 1615 wurde es ins Lateinische übersetzt, 
weshalb Corner wohl annahm, es sei aus dem Lateinischen ins Deutsche gekommen. Vgl. 
Bäumker: Kirchenlied Bd. I Bibliographie, 234. Wackernagel (Anm. 2), Bd. V, Nr. 1487.

72 	Bernhard Klingenstein: Rosetum Marianum. Unser lieben Frawen Rosengertlein, Von drey 
und dreyßsig lieblichen schönen Rosen oder Lobgesangen Gott dem Almechtigen, und des-
sen würdigsten Muotter und Junckfrawen Marie, durch drey und dreyßsig beriembte Musi-
cos und Componisten, mit sondern fleiß auff ein Subiectum, mit fünff Stimmen Componirt, 
und letztlich zusamen getragen. Durch Bernhardum Klingenstein, hoher Stifft Augspurg, 
Chori Musici praefectum. Dillingen: Adam Meltzer 1604. Neuausgabe in 2 Bdn. von William 
E. Hettrick. Madison 1977.

DOI: 10.13173/9783447104975.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



26 Irmgard Scheitler

Christoph Harant, wurde sogar in den gegenreformatorischen Wirren 1621 als 
Utraquist enthauptet.73  

Johann Degens Catholisches Gesangbuch von 1628 ist ein nach evangelischen 
Mustern geschaffenes Kantionale und darf für seine Zeit als Unikum gelten.74 Die 
vierstimmigen schlichten Tonsätze mit dem Cantus firmus im Diskant dienen 
zur Begleitung des Gesangs der Gemeinde durch einen Schülerchor. Damit ist 
gleichsam das in die Praxis umgesetzt, was das Mainzer Cantual 1605 angeregt 
hatte. 

Was sonst an mehrstimmigen geistlichen Liedern von den Meistern des 16. und 
frühen 17.  Jahrhunderts veröffentlicht wurde, gehört in den Kreis bürgerlicher 
Musikübung. Es versteht sich, dass im Collegium musicum neben weltlichen hin 
und wieder auch geistliche Lieder gesungen wurden. Genuin katholische Ge-
sangbuchlieder spielen dabei aber keine Rolle.75

6	 Liedzitate in Kompositionen
Im evangelischen Bereich bestimmt der Choral, das Kirchenlied, nicht nur die Vo-
kalmusik, sondern auch die Instrumentalmusik. Von Jan Pieterszoon Sweelinck 
bis Johannes Brahms schrieben die Komponisten Choralvorspiele, von Michael 
Praetorius bis Hugo Distler sind uns Orgelchoräle und Choralfantasien überlie-
fert. Dieses gesamte Œuvre beruht auf der mühelosen Wiedererkennbarkeit ei-
ner Liedmelodie. Die katholische Kirchenmusik des 16. und 17. Jahrhunderts hat 
keine vergleichbaren Werke aufzuweisen und integriert in ihre Passionsmusiken 
auch keine geistlichen Lieder. Auch die trotz des tridentinischen Verbots weiter-
hin geschriebenen Parodiemessen verwenden so gut wie keine deutschen Lieder 
als Cantus firmus, während aus der evangelischen Kirchenmusik viele solcher 
Parodiemessen, insbesondere aus dem 17., ja noch bis ins 18. Jahrhundert hinein 
bekannt sind.76 Einziges Gegenbeispiel für die Verwendung eines typisch katho-

73 	The New Grove, Bd. 8, S. 156.
74 	Johann Degen: Catholisches Gesangbuch Auß unterschiedlichen/ von der Römischen Catho-

lischen Kirchen approbierten Gesangbüchern […] colligirt. Bamberg: Crinesius 1628. Faksi-
mile hrsg. von Wolfgang Spindler. Bamberg 1992.

75 	Als Beispiel sei eine kleine Sammlung des Oberpfälzers Johann Pühler genannt: Schoener 
außerleßner Geistlicher und Weltlicher Teutscher Lieder XX. von beruembten diser Kunst 
mit Vier Stimmen gesetzt und Componiert gantz lieblich zu singen und auff allerley Instru
menten artlich und lustig zugebrauchen. Durch Ioannem Pühlerum Schwandorffensem, 
weylandt Kaisers Ferdinandi (hochloeblicher gedechtnuß) Capelnsingers jetzund Fuerst: 
Bayrischem Provisioner zu Regenspurg zusam Colligirt und in Truck verfertigt. München: 
Adam Berg 1585.

76 	Die Ostermesse des frühprotestantischen Komponisten Johannes Galliculus verwendet 
„Christ ist erstanden“; Messen von Christoph Bernhard beruhen auf „Christ, unser Herr, 
zum Jordan kam“ und „Durch Adams Fall“, Messen von Sebastian Knüpfer auf „Freu dich 
sehr, o meine Seele“ und „Herr Jesu Christ, wahr Mensch und Gott“. Für freundliche Aus-
kunft danke ich Herrn Maik Richter, M.A., Halle. Eine Übersicht über die Vorlagekomposi-
tionen im 16. und frühen 17. Jahrhundert (ohne die evangelischen sog. Liedmessen seit der 
2. Hälfte des 17. Jahrhunderts) bietet Andreas Waczkat: Parodietechniken in deutschen Mes-
senkompositionen des 17. Jahrhunderts. Untersuchungen zu Theorie und kompositorischer 

DOI: 10.13173/9783447104975.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



27Konfessionelle Differenzen in Verbreitung und Gebrauch religiöser Gesangslyrik 

lischen Cantus firmus ist vielleicht die Missa „Maria zart“ des in Brabant und 
Italien lebenden Komponisten Jacob Obrecht. Erst recht tut man sich schwer, ein 
Liedzitat zu finden, das dem oben angeführten textlosen Einsatz eines Chorals 
aus einer Bachschen Kantate gleichkommt. Offenbar waren zu wenige katholi-
sche Kirchenlieder wirklich geläufig und im Volk verankert. 

Die einzigen Ausnahmen finden sich im Werk von Heinrich Ignaz Franz Bi-
ber. Man könnte verführt sein, Bibers Kirchenliedaffinität aus seiner böhmischen 
Herkunft abzuleiten, war doch Böhmen von jeher die liederfreudigste Region. Der 
Geigenvirtuose und Salzburger Kapellmeister verwendet in der XI. Rosenkranz-
sonate die Cantio „Surrexit Christus hodie“ und verzeichnet das lateinische In-
cipit sogar in den Noten. Die Melodie stimmt mit der Singweise von „Erstanden 
ist der heilig Christ“ überein, die in kleinen Varianten in verschiedenen katholi-
schen Gesangbüchern seit alters vorliegt.77 Dass Biber in der Auferstehungssona-
te dieses Osterlied zitiert und als Thema in einer Serie von acht Variationen kon-
trapunktisch verarbeitet, scheint zunächst wenig überraschend. In Wahrheit ist 
es höchst ungewöhnlich und ohne Parallele. Auch sind die Rosenkranzsonaten 
– entgegen ihrem Namen – weder programmatisch, noch liturgisch funktional, 
vielmehr sogar bewusst unveröffentlicht und in einer schön gestalteten Hand-
schrift privat dem Fürsterzbischof zugedacht: Musica riservata ohne praktisch-
kirchliche Bestimmung. Bei der Ostersonate drängte sich dem Komponisten aber 
doch die Melodie auf, die er sicher von Kindesbeinen an kannte.

Ein weiteres, höchst bemerkenswertes Kirchenliedzitat versteckte Biber in 
seine Sonata a 6 in B „die Pauernkirchfahrt genandt“ für Streicher und Basso 
continuo. Hier verwendet er das Wallfahrtslied „O Mutter Gottes außerkorn“ aus 
David Gregor Corners Groß Catholisch Gesangbuch (Nürnberg 31631) bzw. dessen 
Catholischer Nachtigal (Wien 1676).78 Beide Sammlungen waren weit verbreitet, 
gerade in Österreich. Auch wenn man die Sonate nicht zur Programmmusik 
herabwürdigen will, so kann man sie doch teilweise als die Nachzeichnung einer 
Wallfahrt ansehen. Zu Anfang eilen die Menschen herbei, ab Takt 30 erklingt das 
Lied, dessen Einsatz sozusagen mimetisch gemeint ist: Es stellt den Gesang der 
Pilger dar. 

Einen anderen Charakter hat das Zitat von „Der grimmige Tod mit seinem 
Pfeil“ in Bibers Oper „Chi la dura la vince“.79 Hier versteckte der Komponist an-
spielungsreich die Melodie, die ihm bei dieser Textstelle in den Sinn kam. Am 

Praxis. Diss. Rostock 1996, S. 225–242. Für die katholische Seite sind nur die Parodiemessen 
„Ein Kind geborn in meiner Seel“ des Tirolers Christoph Sätzl sowie „Missa super Christ 
ist erstanden“ (1646) und „Missa super Joseph, lieber Joseph mein“ von Augustin Plattner 
(1624) einschlägig. Plattner war Organist in der Deutschordensresidenz Bad Mergentheim. 
Die verwendeten Lieder sind allerdings vorreformatorisch. 

77 	Vgl. Bäumker: Kirchenlied (Anm. 16), Bd. I, Lied Nr. 244.
78 	Bäumker: Kirchenlied (Anm. 16), Bd. II, Lied Nr. 57.
79 	Heinrich Ignaz Franz Biber: Chi la dura la vince. Dramma musicale in drei Akten. Faksimile 

der Partitur Hs 560 aus dem Besitz des Salzburger Museums Carolino Augusteum. Hrsg. 
von Sibylle Dahms. Salzburg 2004, Bl. 51r.

DOI: 10.13173/9783447104975.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



28 Irmgard Scheitler

Ende von Akt I spielt der Basso continuo zum fingierten Tod von Herchino eine 
zwölftaktige Melodie. Unter die ersten Noten der Melodie schrieb Biber: „Der 
grimmige [sic] Todt: [sic]“.80 Der Kontext ist ironisch, denn just als das Lied mit 
seiner Todeswarnung erklingt, erholt sich Herchino: „Gli risornan le forze“ lautet 
der Vermerk in der Partitur. Die Anspielung auf das Lied muss begreiflich ge-
wesen sein und legt ein weiteres Mal von dessen enormer Verbreitung Zeugnis 
ab. Der Liedeinsatz entspricht ziemlich genau der Semantisierung von Choral-
melodien bei J.S. Bach und stellt meines Wissens einen einzigartigen Fall in der 
katholischen Musikliteratur der Zeit dar.

7	 Katholische Kirchenlieder in Schauspielen 
Den ca. 100 oben erwähnten evangelischen Kirchenliedern im Schauspiel des 
16. und 17. Jahrhunderts, von denen etliche sehr häufig verwendet wurden, ste-
hen auf katholischer Seite wenig mehr als das vorreformatorische „Christ ist er-
standen“ sowie „Maria zart“ gegenüber. Beide wurden im Luzerner Osterspiel 
eingesetzt. Die Bedeutung beider Lieder ist über jeden Zweifel erhaben. „Christ 
ist erstanden“ sang man schon in den Osterspielen des Mittelalters. „Maria zart“ 
konnte sehr schnell eine außerordentliche Stellung erringen; sein Gesang wurde 
sogar mit einem Ablass versehen.81 In die Luzerner Aufführungen brachte es der 
damalige Spielleiter, der Luzerner Stadtverordnete Rewart Cysat, eine führende 
Figur der Gegenreformation. Cysat hatte das Lied bereits redigiert und erweitert 
herausgegeben.82 In den mehrtägigen Luzerner Aufführungen erscheint es in he-
rausgehobener Position am Spielanfang und -ende.83 Die einem Meistergesang 
ähnliche Strophenform ist so charakteristisch, dass die Melodieangabe unnötig 
wird. Wenn der Schweizer Hermann Haberer den Prolog von Ein gar schön Spyl 

80 	Eine genaue Vorlage für die Melodie suchen zu wollen, ist hier ebenso wenig sinnvoll wie 
bei „Erstanden ist der heilig Christ“. Werlin (Anm. 55), X/8 Bl. 3118.  verzeichnet ca. 1650 
bereits 32 verschiedene Singweisen für „Der grimmig Tod“. Biber folgt im Wesentlichen 
der Melodie, die im Rheinfelsischen Gesangbuch (1666) belegt ist. Bäumker: Kirchenlied 
(Anm. 16), Bd. II, Lied Nr. 329.

81 	Wackernagel (Anm. 2), Bd. II Nr. 1035 ff. Geistliche Gesänge des deutschen Mittelalters. Me-
lodien und Texte handschriftlicher Überlieferung bis um 1530. Hrsg. von Max Lütolf. (= Das 
deutsche Kirchenlied II) 6 Bde. Kassel 2003‐2009, Bd. III Nr. 500–501. Bäumker: Kirchenlied 
(Anm. 16), Bd. I, Bibliographie Nr. 2: Der Rosenkranz von U. L. Frawen und Ußlegung des 
Psalters etc. Straßburg 1470.  Enthält „Maria zart“ mit 21 Strophen. Birgit Lodes: „Maria 
zart“ und die Angst vor Fegefeuer und Malafrantzos. Die Karriere eines Liedes zu Beginn 
des 16. Jahrhunderts. In: Musikalischer Alltag im 15. und 16. Jahrhundert. Hrsg. von Nicole 
Schwindt. Kassel u. a. 2001, S. 99–131.

82 	Hie folget der Schoene andächtige Text Lied und Gedicht […] Maria zart/ von Edler art/ Ein 
Ros ohn allen doren. O.O. 1580 [12: Res/4 P.o.germ. 231,24]; Ein schön andächtigs Liedt und 
gedicht, von unser lieben Frawen, jetzt von newen ubersehen, gebessert, und inn ein kömbli-
chere Ordnung gestellt etc. Dillingen: Johan Maier 1593. 33 Strophen. Bäumker: Kirchenlied 
(Anm. 16), Bd. I Bibliographie Nr. 176; vgl. zusätzlich ebd. Nr. 203.

83 	Vgl. Scheitler: Schauspielmusik (Anm. 4), Nr. 1318: Zum Beschluss der Aufführung am 
1. Spieltag 1583 und 1597 und zum Beginn und Ende des 2. Spieltages 1583 ist der Gesang 
von „Maria zart“ zur Orgel verzeichnet. Es ist von Chorgesang auszugehen.

DOI: 10.13173/9783447104975.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



29Konfessionelle Differenzen in Verbreitung und Gebrauch religiöser Gesangslyrik 

von dem glöubigen vatter Abraham (zuerst 1554) in das bezeichnende Muster setzt, 
so versteht sich geradezu von selbst, dass er auf die bekannte Melodie gesungen 
wurde.84 

Gegenüber „Maria zart“ ist die Verwendung anderer Kirchenlieder nur mehr 
von peripherer Bedeutung: Der Benediktiner Simon Rettenpacher schrieb 1682 
in seinem Drama Frauen=Treu einen Zwischenaktchorus auf das Strophenmuster 
von „Wie schön leuchtet der Morgenstern“, ohne den Thon zu erwähnen.85 Das 
Lied Philipp Nicolais war, wie schon erwähnt, auch bei den Katholiken verbreitet. 
Der Kremsmünsterer Konventuale Rettenpacher ist eine Ausnahmefigur unter 
den katholischen Dramatikern, denn er zeigt eine ungewöhnliche Belesenheit in 
hochdeutscher barocker Lyrik. Hingegen bestätigt sich am Beispiel des Kölners 
Paul Aler SJ die mehrfach gemachte Beobachtung, dass sich Jesuiten auf die Lie-
der ihrer Ordensbrüder beziehen. Aler, Lehrer am Gymnasium Trium Corona-
tum, macht 1710 für den Text einer vierzeiligen Aria Anleihen bei der 14. Strophe 
von Spees „Bei stiller Nacht“. Die Melodie hätte sich verwenden lassen.86

Wenn damit das von mir einsehbare Kontingent erschöpft ist, so mag das 
auch an dem enormen Forschungsrückstand liegen, unter dem die Kenntnis über 
Verbreitung und Gebrauch katholischer religiöser Gesangslyrik leidet. Trotzdem 
bleibt festzuhalten: Die konfessionellen Differenzen sind erheblich. Die geringe 
gottesdienstliche Verwendung mag der Ausgangspunkt des Unterschiedes sein. 
Insbesondere die Gesellschaft Jesu förderte den Liedgesang in der Kinderlehre, 
gebräuchlich war er in den Versammlungen der Bruderschaften und Kongregati-
onen ebenso wie bei Wallfahrten und Andachten. Mit der fehlenden liturgischen 
Würde mag die mangelnde Wertschätzung zusammenhängen, mit der schlech-
teren Stellung des Laien die geringere Verbreitung und Verwendung zur per-
sönlichen Erbauung. Für deutsche Vokalmusik war in der katholischen Kirche 
kaum Platz, sodass Kirchenlieder, anders als im Protestantismus, auch nicht im 
Zentrum gottesdienstlicher Kunstmusik standen. Nimmt man die Kontrafaktur 
als Beleg für vorausgesetzte Kenntnis einer Melodie und eines Liedes, so ergibt 
sich ein ernüchterndes Bild: Das katholische Volk war mit einigen vorreforma-
torischen Gesängen sowie mit ausgewählten Melodien von Liedern der Refor-
mation vertraut. Die vielen im Zuge der katholischen Reform verfassten und 
publizierten Lieder schlugen aber offenbar wenig Wurzeln. Als tatsächlich weit 
verbreitet dürfen das im Grunde noch vorreformatorische „Maria zart“ und das 
in seiner konfessionellen Provenienz unsichere „Der grimmig Tod mit seinem 
Pfeil“ gelten.

84 	Scheitler: Schauspielmusik (Anm. 4), Nr. 397 ff.
85 	Scheitler: Schauspielmusik (Anm. 4), Nr. 814, III,5, zugleich Chor nach Akt III.
86 	Scheitler: Schauspielmusik (Anm. 4), Nr. 30, II,4.

DOI: 10.13173/9783447104975.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447104975.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



„In Arbeit und Beruf“
Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer Standes-  

und Berufsethik

Andreas Lindner

1	 Die Genese der lutherischen Standes- und Berufsethik
Schlägt man die aktuelle Ausgabe des Evangelischen Gesangbuchs sowohl in seiner 
Version für die lutherischen als auch für die unierten Landeskirchen der „Evan-
gelischen Kirche in Deutschland“ auf, so findet sich in Ihnen jeweils die Rubrik 
„Arbeit“ als ein kleiner Abschnitt mit jeweils vier Liedern. Auch in der Vorgän-
gerausgabe des Evangelischen Gesangbuchs, dem Evangelischen Kirchengesangbuch 
gibt es diese Rubrik in beiden konfessionellen Versionen, hier noch unter dem 
Titel „In Arbeit und Beruf“ mit jeweils fünf identischen Titeln. Das Wort ‚Beruf‘ 
lässt noch eher die Wurzel der ja nicht unbedingt zwingenden Tatsache erken-
nen, dass geistliche Liedersammlungen die menschliche Arbeit thematisieren. So 
kennt das katholische Gesangbuch Gotteslob eine solche Rubrik nicht.

Gleichwohl findet sich die Wurzel des lutherischen Arbeitsethos im Kloster 
und in der monastischen Lebensweise. Dorothea Wendebourg hat das Erbe des 
Mönchs Martin Luther für die evangelische Kirche eindrücklich beschrieben. In 
einem Bild zusammengefasst habe Luther die Mauern des Klosters nach außen 
in die Welt gekehrt. Er habe die auf dem Psalmengebet basierte monastische Spi
ritualität in die neue reformatorisch-häusliche Spiritualität transponiert. Das 
klösterliche Leben war durch den Rhythmus der Tagzeitengebete und die dazwi-
schen gelagerten Arbeitszeiten streng strukturiert. Für Müßiggang gab es keinen 
Platz und als der schlimmste Feind des Mönchs war schon seit der Spätantike der 
Dämon der mittäglichen Trägheit identifiziert;1 unter dem Namen der Acedia2 die 

1 	 Evagrius Ponticus (ca. 345–399), aus der Provinz Pontus stammend, theologisch geprägt von 
dem Kreis der Nicäner um Basilius den Großen, hatte sich 383 den Eremiten in der ägypti-
schen Wüste angeschlossen. Er zählt zu den Leitfiguren der sogenannten Wüstenväter, ge-
hört zum Verfasserkreis der Apophthegmata patrum und ist Autor einer Reihe weiterer geistli-
cher Schriften zum Mönchsleben. In letzteren formuliert er eine Acht-Laster-Lehre, aus der 
sich die Anschauung von den Sieben Todsünden entwickelte. Vgl. Evagrius Ponticus: Ad 
Monachos. Ad Virginem Institutio ad Monachos. Der Mönchsspiegel. Der Nonnenspiegel. 
Ermahnung an Mönche. In: Fontes Christiani. Zweisprachige Ausgabe christlicher Quel-
lentexte aus Altertum und Mittelalter. Im Auftrag der Görres-Gesellschaft hrsg. von Marc-
Aeilko Aris u. a., Bd. 51, eingeleitet und übersetzt von Christoph Joest. Freiburg/ Br. 2012. 

2 	 Acedia ist lateinisches Lehnwort vom griechischen ἀκήδεια, wörtlich: Sorglosigkeit, Nach-
lässigkeit. 

DOI: 10.13173/9783447104975.031 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



32 Andreas Lindner

letzte in der Reihe der Sieben Todsünden: Schlimmer als alle anderen, indem sie 
diese quasi erst ermöglicht. Auf Gedanken des Hochmuts (superbia), des Geizes 
(avaritia), der Wollust (luxuria), des Zorns (ira), der Selbstsucht (gula), des Neids 
(invidia) kommt erst, wer sich weder dem Gebet noch der Arbeit widmet. Die 
Acedia sollte im Hause lutherischer Eltern ebenfalls keine Chance haben. Auch 
hier sollte der Alltag im Normalfall durch Gebet und Arbeit strukturiert werden.3 

Diese so aus dem Kloster als das Tagwerk übernommene Struktur hatte Lu-
ther geheiligt, denn wie ursprünglich die Mönche und Nonnen den ‚Beruf‘ dazu 
hatten, sich durch ihre Lebensweise ganz Gott zu weihen, so hatte dies nun jeder 
Mensch. Luther heiligt den bürgerlichen Alltag. In einer Predigt von 1534 äußert 
er: 

Sihe vor, ut credas in Christum et baptisantus, Post vide vocationem: Ego 
vocatua ad praedicandum, quando praedico, facio opus sanctum, quod 
deo placet, [dass du an Christus glaubst und getauft bist. Danach sieh auf 
deinen Beruf: Ich bin berufen zum Predigen, wenn ich predige, tue ich ein 
heiliges Werk, das Gott gefällt]. Si es pater, mater, Crede in Iesum Chris-
tum [Bist du Vater, Mutter: glaube an Jesus Christus], so bistu ein heiliger 
vater, muter, Hore zu morgen deine kinder, lasse sie betten, straffe, steuppe 
sie, Sihe, wie es im hause zugehe, wie man kocht, sind eitel heilige werck, 
Quia [denn] du bist dazu geruffen. Das heisst ein heilig leben, quod in 
verbo dei et vocatione [das in Gottes Wort und in der Berufung] hergeht.“ 4 

Und zwei Jahre zuvor 1532 in den Wochenpredigten über Matthäus 5–7: 

Bist du ein Handwerksmann, so findest du die Bibel gelegt in deine Werk-
statt, in deine Hand, in dein Herz, die dich lehrt und dir vorpredigt, wie 
du dem Nächsten tun sollst. Sieh nur an, dein Werkzeug, deine Nadel, 
dein Bierfaß, deinen Kram, deine Waage, Elle und Maß, so liest du die-
sen Spruch darauf geschrieben, daß du nirgendhin sehen kannst, das dir’s 

3 	 „Im Anhang zum Kleinen Katechismus, dem wichtigsten religiösen Lehrbuch der lutheri-
schen Tradition und einer der dogmatischen Grundlagen der lutherischen Kirche, finden 
sich ein Morgen- und ein Abendgebet, […] der „Morgen-„ und der „Abendsegen“. Diese Ge-
bete sind gedacht als geistlicher Beginn und Ausklang des Tages, wie ihn die ganze Familie 
täglich halten soll. Mit ihnen verbunden sind andere liturgische Stücke, wie das Vater unser, 
das Glaubensbekenntnis, ein Choral – ein kleines Stundengebet für das christliche Haus. 
Hat schon diese ganze Einrichtung einen unverkennbar monastischen Anklang, so gilt das 
erst recht für jene Gebete, die in ihrer Mitte stehen: Der Morgensegen, nach dem Luther 
auch den Abendsegen gebildet hat, ist seinem Ursprung nach ein Morgengebet für Glieder 
monastischer Gemeinschaften, das nun hier, leicht abgewandelt, in die „Welt“ übernommen 
wird. D. h. lutherische Familien haben jahrhundertelang, und tun es z.T. noch heute, jeden 
Tag mit einem Gebet begonnen und beschlossen, das ursprünglich in den monastischen 
Rahmen gehört, das aber nun, in die Weite der Kirche übernommen, Allgemeingut aller 
Christenmenschen geworden ist.“ Dorothea Wendebourg: Der gewesene Mönch Martin Lu-
ther. Sein Erbe für die evangelische Kirche heute. Erfurt 2006, S. 19. 

4 	 Martin Luther: Werke. Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe). Weimar 1910. Ndr. 
Weimar, Graz 1964. Bd. 37, S. 480, Z. 2–8, (Predigt am 5. Sonntag nach Trinitatis, 5. Juli 1534).

DOI: 10.13173/9783447104975.031 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



33Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer Standes- und Berufsethik 

nicht unter die Augen stoße, und kein Ding, mit dem du täglich umgehst, 
so gering ist, daß es dir solches nicht ohne Unterlaß sage, wenn du es hö-
ren willst.5 

Solche Äußerungen ziehen sich durch das gesamte Wirken Luthers. Für die frü-
he Phase seien hier genannt die Programmschrift Von der Freiheit eines Christen-
menschen (1520) mit dem zweiten Teil ihres bekannten Leitmotivs „Ein Christen-
mensch ist ein dienstbarer Knecht aller Dinge und jedermann untertan“ sowie 
die Schrift Von weltlicher Oberkeit, wie weit man ihr gehorsam sey von 1523, in der 
er 200 Jahre vor dem aufgeklärten Absolutismus den Fürsten zum ersten Diener 
seines Staats erklärt, der vor Gott alle Verantwortung dafür trägt, wie er dieser 
Aufgabe gerecht wird. Für die späte Phase steht seine Predigt zur Einweihung 
der Torgauer Schlosskirche am 5.  Oktober 1544, in der er vor dem kurfürstli-
chen Hofstaat vom Kanzler bis zur Küchenmagd allen Ständen ins Stammbuch 
schreibt, dass sie vor Gottes Angesicht alle gleich viel wert seien, sofern sie den 
Pflichten des Standes, in den sie hineingeboren sind, nachkommen. In diesem 
Sinne hat nicht einmal eine Kaiserin einen Vorrang vor der Küchenmagd, wäh-
rend diese es nicht nötig hat, neidisch auf die Kaiserin zu sein. Dieses Konzept ist 
dabei kein erzkonservativer Versuch, die vorgegebene Ständegesellschaft gleich-
sam erstarren zu lassen,6 denn Luther selbst war als gesellschaftlicher Aufsteiger, 
wie viele andere, ein Beispiel dafür, dass Standesschranken z. B. durch Bildung 
durchlässig waren.7 

2 	 Das Gesangbuch als Hauptmedium lutherischer Standes- und 
Berufsethik

Verinnerlicht wurde diese Ethik einer bewussten Erfüllung der aus dem eigenen 
Stand resultierenden beruflichen Pflichten als Ausdruck bewussten Christ-Seins 
und zugleich Ausdruck lutherischer Frömmigkeit von Generation zu Generation 
durch ein entsprechendes Liedgut. Mehr noch als die Bibel wurde das Gesang-
buch zum eigentlichen Medium. Der Psalter als Gebetbuch des Mönchtums, von 
Luther im Kloster lieb gewonnen wie keine andere biblische Schrift, mutierte 
über das Gesangbuch zur ‚Laienbibel‘ des Luthertums. 

Dabei lassen sich hinsichtlich der Standes- und Berufsethik drei Entwick-
lungsphasen der Gattung ‚Gesangbuch‘ feststellen. In der ersten Phase sind lu-
therische Gesangbücher nach rein systematisch theologisch-heilsgeschichtlichen 

5 	 Luther: Werke (Anm. 4), Bd. 32, S. 495, Z. 29–33 (Das fünffte, Sechste und Siebend Capitel 
S. Matthei gepredigt und ausgelegt. 1532).

6 	 Formulierungen, die das nahe legen könnten, wie: „Allein bleib inn deinem Stande und sey 
zufriden, du sitzest oben oder unten an,“ (WA 49, 609, 23–24) richten sich primär zugleich ge-
gen den Hochmut der oberen Stände über die unteren wie in umgekehrter Richtung gegen 
den möglichen Neid der unteren. 

7 	 Luther propagierte das auch. Seine „Predigt, das man die Kinder zur Schule halten solle“ 
von 1530 ist eine einzige Werbeschrift für gesellschaftlichen Aufstieg durch Bildung. 

DOI: 10.13173/9783447104975.031 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



34 Andreas Lindner

bzw. nach katechetischen Gesichtspunkten geordnet. Das gilt für alle Gesangbü-
cher des 16. Jahrhunderts bis hinein ins 17. Jahrhundert und zum Ende des Drei-
ßigjährigen Kriegs. Exemplarisch sei hier genannt Johann Georg Schott: Psalmen 
und Gesang=Buch/ Darinnen die Geistlichen Lieder D. Mart. Lutheri/ vnd anderer Chris-
ten begrieffen, Frankfurt/M. 1603. Dieses Gesangbuch gliedert sich wie folgt: kom-
pletter Psalter, Katechismusgesänge, Festgesänge, Lehrgesänge mit Lehr-, Trost-, 
Bet-, Klag-, Lob- und Dank-Liedern. Weitere Beispiele mit prinzipiell gleichem 
Aufbau lassen sich in großer Zahl und geographisch weit verteilt beibringen.8 
Eine stärkere Ausdifferenzierung zeichnet sich seit den 1620er Jahren ab. So bei 
Johann Hermann Schein: Cantional Oder Gesangbuch Augspurgischer Confession […] 
So in Chur= vnd Fürstenthümern Sachsen […] gebräuchlich, Leipzig 1627: 1. Abschnitt: 
Jesus Christus: Von der Menschwerdung bis zur Aussendung des Heiligen Geis-
tes; 2. Abschnitt: Die heilige Dreifaltigkeit, besondere Fest- und Aposteltage, die 
10 Gebote, der christliche Glaube, Gebet, Taufe, Buße, Abendmahl, Morgenlie-
der, Abendlieder, Vor dem Essen, Nach dem Essen, Von der Rechtfertigung, Vom 
christlichen Leben und Wandel, Psalmenlieder, Von Kreuz, Verfolgung und An-
fechtung, Vom Wort Gottes und der christlichen Kirche, Vom Tod und Sterben, 
Vom jüngsten Tage und der Toten Auferstehung, Ordnung der deutschen Messe 
und deutsche Litanei.9

Die Ordnung all dieser Gesangbücher spiegelt die lutherische Heiligung des 
Lebens. Die Botschaft kommt über die Lieder – ohne ‚Lyrik‘ keine reformatori-
sche volkskirchliche Spiritualität. Noch aber kennen diese Gesangbücher keine 
Standes-, Amts- oder Berufsrubriken. Eine weitere Ausdifferenzierung in diese 
Richtung und damit die zweite Phase, deutet sich das erste Mal greifbar in einem 
Nürnberger Gesangbuch von 1657 an: Bey 1000 Alte und Neue Geistliche Psalmen/ 
Lieder und Gebete. Es enthält eine Rubrik „Lieder zur Hauß=Taffel gehörig“ mit 
fünfzehn Liedern, unter denen als Autor der in Nürnberg aufgewachsene Niko-
laus Selnecker (1530–1592) besonders stark vertreten ist. Bedacht werden ‚Stände‘ 
wie Obrigkeit, Eltern, Kinder, Witwen sowie als Berufe Pfarrer und Kaufmann.10 
Der Begriff ‚Hauß=Tafel‘ ist dabei durch seine Zuordnung zu den Verhaltensanwei
sungspassagen in Kol 3,18–4,1 und Eph 5,21–6,9 eindeutig ethisch konnotiert. Lu-
ther hatte diese Verse neben weiteren aus dem 1. Timotheus-, Titus-, Römer- und 

	 8 	Matthäus Pfeilschmidt: Geistliche Lieder vnd Kirchengesänge/ so in der Christlichen Ge-
mein zu Hof […] gebreuchlich, o.O. 1608.  754 Außerlesene/ Reine Geistliche Lieder vnd 
Psalmen […] Für die Kirchen vnd Schulen im […] Hertzogthumb Württemberg, Tübingen 
1608. Geistliche Psalmen Hymnen Lieder vnd Gebet, Jena und Nürnberg 1614.

	 9 	Ein weiteres Beispiel wäre Johannes Stumpf: Margräffisch Brandenburgisch Gesangbuch. 
Coburg 1630. 

10 	Paul Sturm: Das evangelische Gesangbuch der Aufklärung. Barmen 1923, S. 35, behauptet 
diese Entwicklung habe bereits Mitte des 16. Jahrhunderts eingesetzt, kann das aber nicht 
belegen. Sein einziger Quellennachweis betrifft den Entwurf zu einem nicht ausgeführten 
Gesangbuch für die calvinistische Grafschaft Nassau-Dillenburg von 1601 mit „[…] 70 Lie-
dergruppen für die verschiedenen Stände und Berufe, darunter Lieder eines Kuh=, Schaf= 
und Sauhirten.“ (ebd.). 

DOI: 10.13173/9783447104975.031 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



35Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer Standes- und Berufsethik 

1. Petrusbrief unter der Überschrift „Die Haustafel/ Das ist/ etliche Sprüche für 
allerlei heilige Orden und Stände/ dadurch dieselbigen/ als durch eigen Lektion ih-
res Ampts und Diensts zu ermahnen“ 1529 an den Kleinen Katechismus angehängt.11

Schnell entwickelt sich dann daraus die Rubrik „Von den drei Hauptständen“ 
bzw. „Standes-Lieder“. So in: Neu=vermehrtes vollständiges Gesangbuch (Braun-
schweig 1661) mit der Rubrik „Von den dreyen Hauptständen und umb Göttli-
che Regierung“ mit insgesamt 25 Liedern. Die klassische Drei-Stände-Lehre des 
Mittelalters und der Frühen Neuzeit von Wehrstand, Lehrstand und Nährstand 

11 	Das Phänomen der „Haustafel“ am Kleinen Katechismus ist komplett analysiert und beschrie-
ben bei: Albrecht Peters: Kommentar zu Luthers Katechismen, Bd. 5: Die Beichte. Die Haus-
tafel. Das Traubüchlein. Das Taufbüchlein. Göttingen 1994, S. 95–118.

Abb. 1 
Frontispiz und Kupfertitel Nürnbergisches Gesangbuch von 1550 als Vorsatz zu: Bey 
1000 Alte und Neue Geistliche Psalmen/ Lieder und Gebete., Nürnberg 1657. Das Fron-
tispiz illustriert die Luther-Basierung der Gesangbücher bis zu deren Neukonzeption 
durch Pietismus und Aufklärung. Luthers Lieder und sein Kleiner Katechismus bildeten 
die ideelle Klammer; FB Gotha Cant. Spir 8° 00291.

DOI: 10.13173/9783447104975.031 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



36 Andreas Lindner

spiegelt sich hier wider. In den nächsten 60 Jahren hält diese Rubrik Einzug in 
eine Vielzahl von Gesangbüchern, wobei allenfalls die Reihenfolge der Stände 
schwankt. Der Umfang kann von außerordentlicher Differenzierung bis hin zu 
nur wenigen Liedern reichen. Ein Beispiel für eine starke Differenzierung bietet 
der sächsische Oberhofprediger Johannes Olearius mit Geistliche Singe=Kunst Und 
ordentlich verfassetes vollständiges Gesang=Buch, Leipzig 1671: 

Das V. Buch Standes=Lieder. I. Allgemeine Andacht vor alle Standes=Perso
nen [2 Lieder] II. Sonderbare Andacht. [sechs Lieder] Die I. Claß Vom Lehr-
stande I. Der Prediger […]12 III. Der Lehrmeister in Schulen IV. Die Lehr-
schüler und Studenten. Die II. Claß Vom Wehrstande [23 Lieder] I. Regenten 
Andacht [darin 19 Lieder: „Symbola und Wahlsprüche hoher Personen/ 
und darauf gerichtete Lieder“: unter anderem auf Gustav II. Adolph von 
Schweden, Kurfürst Johann Friedrich der Großmütige, Albrecht Alkibiades 
von Brandenburg-Ansbach, Kurfürst August von Sachsen] II. Eines Gottse-
ligen Kriegsmanns III. Gottseliger Unterthanen Ermunterung Die III. Claß 
Vom Nehr=Stande [17 Lieder] I. Insgemein (Ps 127 u. 128) II. Insonderheit. 

In diesem letzten Teil sind zusammengefasst: Ehegatten, Eltern, Kinder, Hausvä-
ter, Witwer/ Witwen, Waisen, Alte, junge Leute, Jungfrau, Diener, Handelsleute, 
Handwerksleute, Ackersleute, Fischer, Reisende und Fremdlinge. Das wurde un-
ter Umständen noch weiter getrieben bis ins Situative, wie etwa bei Johannes Gu-
enther: Andächtiger Seelen geistliches Brand=und Gantz=Opfer/ Das ist: vollständiges 
Gesangbuch/ In acht unterschiedlichen Theilen Leipzig 1697. Der siebente Teil enthält: 
Stand=Lieder/ Nach den drey Haupt=Ständen eingerichtet/ Reise=Lieder Zu Land und 
Wasser/ Item Krieg= Hunger= und Pest=Lieder. Hier finden sich dann auch Lieder 
für folgende Fälle, bei denen man von einer Ereigniskette mit allen möglichen 
Alternativen sprechen kann: Ehe, Unfruchtbarkeit/ Schwangerschaft, Kreisende, 
die (bei der Geburt) Umstehenden, die in Kindesnöten sterben, wenn das Kind 
tot zur Welt kommt, Danklied, wenn Gott aus Kindesnöten geholfen, Wiegenlie-
der, Bei unglücklicher Ehe, Eltern und Kinder, Witwen und Waisen, Jünglinge 
und Jungfrauen.

Eher nebenbei, nämlich ohne ausdrücklich benannt zu werden, erscheinen 
Standeslieder zur Ehe, zum Predigtamt und zur Obrigkeit in Gesangbüchern wie 
dem von Zerbst 170713 oder Gotha 1719, in dem die Rubrik: „Von den drey Haupt-
ständen“ aus nur drei Liedern besteht.14 Dazwischen gibt es ein breites Mittelfeld 
von Christian von Stökkens Holsteinischem Gesang=Buch, Rendsburg 168115 (25 Lie-

12 	Ein Abschnitt II. existiert nicht; auf I. folgt III.
13 	Zerbstisches Gesang Buch. Zerbst 1707.
14 	Johann Andreas Reyher: Geistliches neu=vermehrtes Gothaisches Gesang=Buch. Gotha 

1719: Nr. 471. Johann Lindemann: Ein Lied über alle drei Stände zuzüglich der beiden Stan-
dard-Psalmenlieder des Luthertums für den Hausstand zu Ps 127 und 128.

15 	Christian von Stökken: Holsteinisches Gesang=Buch. Rendsburg 1681. FB Gotha, Cant. Spir 
8° 00633.

DOI: 10.13173/9783447104975.031 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



37Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer Standes- und Berufsethik 

der) über Johann Christoph Olearius’ Neu=Verbessertes Arnstädtisches Gesangbuch 
von 1700 (fünfzehn Lieder), Carl Andreas Redels Gesangbuch für Altenburg 1721 
(24 Lieder), das Fürstliche Gesangbuch für Eisenberg 1734 (37 Lieder), Johann Georg 
Webers Der Singende Glaube des Weimarischen Zions Oder Neu=eingerichtetes Weima-
risches Gesang=Buch 1739 (57 Lieder).

Zeitlich parallel taucht ab 1720 in der Rubrik der Standes-Lieder die Erwei-
terung durch den Begriff ‚Beruf‘ auf. So enthält Johann Martin Schamelius: 
Naumburgisches glossiretes Gesang=Buch (Naumburg 1720), die Rubrik „Standes= 
und Beruffs=Lieder“ mit neun Liedern, die sich aber nur noch mit dem Wehr- 
und dem Lehrstand befassen, während der Hausstand ausgegliedert ist in die 
nächstfolgende Rubrik „Hauß= und Ehe=Lieder“. Weitere Gesangbücher, die 
auf diese Begriffsausweitung einschwenken sind Johann Philipp Treuner: Schul-
diges Lob Gottes Oder: Geistreiches Gesang=Buch, Weimar 1725 (vierzehn Lieder) 

Abb 2: 
Gesangbücher wie Johann Jacob Gottschalds Universal=Gesang=Buch von 1737 verdeut-
lichen schon über ihr Titelblatt das Streben nach allumfassender Durchdringung – Heili-
gung – des Lebens mit geistlichen Liedern und Gebeten; FB Gotha Cant. Spir 8° 00022a.

DOI: 10.13173/9783447104975.031 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



38 Andreas Lindner

und die Evangelische Lieder=Theologie Oder vollkommenes Lehr=und Geistreiches Ge
sang=Buch, Hannover und Göttingen 1737 mit einer großen Rubrik: „Berufs= und 
Standes=Lieder für besondere Personen in ihrem Beruf und Stande“ (39 Lieder). 
Christian Siegmund Greens Neu=vermehrtes Rochlitzer Gesang=Buch In 1500 Aus-
erlesenen Liedern, Rochlitz 174616 enthält eine Rubrik: „XXVII. Stand= Amts= und 
Beruffs=Lieder“ mit insgesamt 63 Liedern für alle drei Hauptstände. Das Neue 
Gesang=Buch […] der Stadt Straßburg, Straßburg 1743, schiebt die „Berufs=Lieder“ 
(insgesamt vier) als eigene Rubrik zwischen die Lieder „Vom Predigt=Amt“ und 
„Vom Ehstand“, also zwischen Lehr- und Hausstand. 

Zieht man bis hierher Bilanz, so fällt auf, dass die lutherische Standes- und 
Berufsethik erst nach dem Dreißigjährigen Krieg mit einem eigenen spezifischen 
Liedgut in die entsprechend gekennzeichneten Rubriken der Gesangbücher ein-
zog. Das geschieht gleichzeitig mit der verstärkten Hinwendung der späten lu-
therischen Orthodoxie zu einer Verbindung von Frömmigkeit und Alltagsleben. 
Namen, die hier zu nennen wären, sind Joachim Lütkemann (1608–1655), Theo-
phil Großgebauer (1627–1661), Heinrich Müller (1631–1675), und Christian Scriver 
(1629–1693). Diese Entwicklung wurde durch den Pietismus unter dem Schlag-
wort der ‚praxis pietatis‘ bis zur Dominanz gesteigert. Eines der erfolgreichsten 
Gesangbücher des 17. und 18. Jahrhunderts, das des Berliner Lehrers und Kan-
tors Johann Crüger führte schon seit der zweiten Auflage 1647 – also noch vor 
dem Einsetzen der pietistischen Bewegungen im Luthertum – im Titel das Motto 
„Praxis pietatis melica“.17 Das Thema an sich hatte weder allgemein theologisches 
noch spezifisch moraltheologisches Streitpotential, so dass die Frage des rechten 
christlichen Verhaltens in Beruf und Alltag unberührt von theologischen Strei-
tigkeiten blieb. Es hätte allenfalls in den Dissens über die Adiaphora zwischen 
Orthodoxie und Pietismus hineingezogen werden können, was aber hinsichtlich 
des hier behandelten Liedguts nicht geschah. 

Wenn man sich wirklich profilieren wollte, war die Standes- und Berufsethik 
nicht das geeignete Thema. Das wird daran deutlich, dass gerade in Gesang-
buchausgaben, die sich dezidiert pietistischer oder orthodoxer Theologie zu-
ordnen, Standes- und Berufslieder kaum präsent sind. Zu nennen sind hier der 
Prototyp pietistischer Gesangbücher, Johann Anastasius Freylinghausens Neues 
Geist=reiches Gesang=Buch18 von 1703 oder auch Georg Friedrich Rogalls struktu-
rell an diesem orientierter Kern alter und neuer Lieder, Königsberg 1744. Beide sind 
nach dem Muster der pietistischen Soteriologie, im damaligen Sprachgebrauch 

16 	1. Auflage 1720, 2. Auflage 1730. 
17 	Vgl. Christian Bunners: Johann Crüger (1598–1662) – Berliner Musiker und Kantor, lutheri-

scher Lied- und Gesangbuchschöpfer. Aufsätze, Bildnisse, Textdokumente. Berlin 2012. 
18 	Mir vorliegend in der 3. Auflage, Halle 1726, in deren Vorrede Freylinghausen ausdrücklich 

anmerkt: „Es kommt demnach dieses andere und neue Gesang=Buch mit dem ersten fast in 
allen Stücken überein. […] So ist in beyden Büchern einerley Ordnung sowol der rubricirten 
Materien der Lieder, als der unter iegliche Rubric gehöriger Lieder selbst“ (Vorrede, Bl. 5v).

DOI: 10.13173/9783447104975.031 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



39Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer Standes- und Berufsethik 

der „Oeconomie und Ordnung des Heils“ 19 aufgebaut. Freylinghausen berück-
sichtigt diese Lieder gar nicht, Rogall nimmt drei Berufslieder auf. Ihre Entspre-
chung stellen zum Beispiel von der orthodoxen Stadtgeistlichkeit in Halle her-
ausgegebene Gesangbücher dar, wie das Hällische Neu=eingerichtete Gesang=Buch 
von 1711 und Johann George Kirchners Eines sämtlichen Stadt=Ministerii zu Halle 
Gesang=Buch von 1744“,20 beide ohne Standes- und Berufslieder. 

Eine erneute Verschiebung im Sprachgebrauch und damit die dritte Phase tritt 
mit der Aufklärung ein, jetzt wieder im Sinne einer Verallgemeinerung. Zum 
neuen zentralen Terminus entwickelt sich die ‚Pflicht‘, wobei die alten Begriff-
lichkeiten noch immer mitgenommen werden, zumal das Standes-Schema bis in 
die Industrialisierung hinein aktuell blieb.21 Den theologische Horizont, in dem 
sich dieser Wandel vollzog, bietet Johann Lorenz von Mosheims Sitten-Lehre der 
Heiligen Schrift, die ab 1735 in neun Teilen erschien und schon 1753 eine „Vierte, 
vermehrte und verbesserte Auflage“ erlebte. In den Teilen fünf bis neun wird 
der Kanon der […] allgemeinen Pflichten, die allen Christen obliegen“ vorgestellt, 
beginnend mit den „Pflichten gegen Gott“ (T. 5 und 6) über die „Pflichten der 
Christen gegen sich selber“ (T. 6), „Aeusserliche Pflichten der Christen gegen an-
dere überhaupt oder gegen einzelne Personen“ (T. 7) bis zu den „[…] besondern 
Pflichten, welche die Christen in gewissen Gesellschaften und Ständen“ zu beob-
achten haben (T. 8 und 9). Letztere unterteilen sich dabei in „[…] Pflichten, welche 
die Christen als Glieder der natürlichen Gesellschaft zu erfüllen schuldig sind“ 
(T. 8) und „Pflichten der Christen in der bürgerlichen Gesellschaft“ (T. 9). Gleich 
zu Beginn der Gesamtthematik diskutiert Mosheim den Begriff der ‚Pflicht‘. In 
Abgrenzung von einem traditionellen weiten Verständnis, das Glaube, Buße, 
Wiedergeburt und Heiligung sowie die Bewegungen der Seele und des Herzens 
– modern gesprochen: die Spiritualität – als Pflichten eines Christenlebens be-
trachtet, plädiert er für ein engeres Verständnis. Da alles Genannte, im systema-
tischen Sinne also das Heilswerk, letztendlich Gott zum Urheber habe, könne es 
nicht als menschliche Pflicht betrachtet werden: 

Ich meyne, daß nichts im eigentlichen Verstande den Namen einer Pflicht 
tragen könne, als was ich selber durch den rechten Gebrauch der Gnaden-
kraft, die mir in der Bekehrung ist verliehen worden, verrichten kann. […] 
Ich trete also zu denen, die dem Worte Pflicht eine enge Bedeutung beyle-
gen, und dadurch nichts, als Handlungen meynen, die mit der Vorschrift 
des Gesetzes übereinstimmen. […] Das Gesetz verbindet die Christen 
nicht nur zur äusserlichen Verrichtung, sondern auch zu einem solchen 

19 	Freylinghausen: Neues Gesang=Buch (Anm. 18), Vorrede, Bl. 5v.
20 	Systematisch gegliedert in Theologia thetica, Theologia morali und Thelogia paracletici. 
21 	Es gibt auch Beispiele, die diese Entwicklung nicht mitmachen und im klassischen frühneu-

zeitlichen Schema verharren. So das Vermehrte Kirchen= und Haus=Gesangbuch für das König-
lich Schwedische Herzogthum Pommern und Fürstenthum Rügen, Stralsund 1804, das unter „Von 
denen Ständen in der christlichen Kirche“ drei eigene Rubriken „Vom Lehrstande“ „Vom 
Wehrstande“ und „Vom Nährstande“ zusammenfasst. 

DOI: 10.13173/9783447104975.031 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



40 Andreas Lindner

Gebrauch der Kräfte ihrer Seelen, der den Absichten des Höchsten gemäß 
ist. Viele Werke werden entweder verdrossen und unwillig, oder nachlä-
ßig und unvollkommen geschehen, oder gar versäumet werden, wo der 
Verstand und der Wille nicht vorher in eine gewisse Ordnung, die sich zu 
den Wercken schickt, sind gebracht worden.22 

Die praktische Anwendung erfolgt im § XV. des „Sechsten Theils“ unter dem Be-
griff der „Arbeitsamkeit“. Hier heißt es einleitend: 

Lasset uns nunmehr wiederum zu den wesentlichen Pflichten der Chris-
ten kommen, und unter denselben der Arbeitsamkeit die erste Stelle ein-
räumen. Es ist kaum nöthig, zu beweisen, daß die Christen zur Arbeit, 
oder zur nützlichen Anwendung aller ihrer verschiedenen Kräfte, und zur 
tugendhaften Überwindung aller damit verknüpften Beschwerlichkeiten 
verbunden sind: sie, dieses auserwählte Volk, welches Jesus Christus mit 
seinem Blute sich dazu erkaufet, und durch seinen Geist geheiliget hat, daß 
sie eifrig, fleißig und fruchtbar in guten Werken seyn sollen: Tit. 2,14. Aber 
man kann sie auch zugleich nicht oft und nachdrücklich genug daran er-
innern, daß sie vorzüglich nur die nöthigsten und nützlichsten Geschäfte 
und zwar unter diesen diejenigen, wozu sie theils einen besondern Beruf, 
und theils die beste Gelegenheit haben, mit der größten Willigkeit und 
Emsigkeit, oder möglichsten Zurathehaltung der kostbaren und unauf-
haltbaren Augenblicke, und einer redlichen Anwendung aller ihrer Kräfte 
verrichten, und dabey zugleich die rechte Ordnung und bequemste Zeit 
beobachten, Sprüchw. 12, 9, 11.  13, 4.  20, 12.  Dadurch werden sie nicht 
nur den eben so schädlichen als schändlichen Müßiggang, und die, den 
Weichlingen selber so beschwerliche Langeweile und Faullenzerey ver-
meiden; als welche letztere nicht nur selber ein Laster, sondern auch die 
Mutter unzähliger Sünden ist 1 Thessal. 4, 11. Sir. 33, 29. Sondern sich auch 
vor der unnützen und wollüstigen Geschäftigkeit verwahren, 2 Thess 3, 
10. Nur muß die Arbeitsamkeit nie so übertrieben werden, daß man nicht 
sich auch wiederum durch eine mäßige und anständige Musse erholete.“ 23 

22 	Johann Lorenz von Mosheim: Sitten=Lehre der Heiligen Schrift. Fünfter Theil. Helmstädt 
1761, S. 26 f.

23 	Johann Lorenz von Mosheim: Sitten=Lehre der Heiligen Schrift. Sechster Theil. Helmstädt 
1762, S. 294 f. In der Durchführung (S. 295–309) stellt Mosheim sechs Regeln eines christli-
chen Arbeitsverständnisses auf: 1: allgemeine Beförderung des Nutzens der Menschen und 
der Ehre Gottes; 2: Nachahmung des unausgesetzt wirkenden Gottes; 3: Dankbarkeit für die 
von Gott geschenkten Seelen- und Körperkräfte; 4: Erfüllung der Bestimmung des Men-
schen im Gesamtkontext der Schöpfung; 5: Nächstenliebe; 6: fortwährende Stärkung und 
Ausbildung der eigenen Seelen- und Körperkräfte, der Gesundheit und schließlich eines 
ruhigen Gewissens im Angesicht des Rechenschaft fordernden Gottes im Sinne des Gleich-
nisses von den anvertrauten Talenten (Lk 19,12–27, Mt 25,14–30). In einem Zwischenschritt 
werden die „Reichen und Grossen“ (S. 298) kritisiert, die es sich leisten können, sich dem 
Müßiggang zu ergeben. Die ganze Schöpfung zeugt in ihrem tätigen Charakter gegen sie. 

DOI: 10.13173/9783447104975.031 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



41Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer Standes- und Berufsethik 

Bei dem aufgeklärten Theologen bleibt der Dämon der Acedia in zentraler Weise 
präsent, wenn er den Müßiggang auch nicht als Dämon begreifen würde und 
bereits auf das Wechselspiel von Arbeit und Erholung verweist. 

Der Müßiggang bleibt ebenso im Liedgut der wesentliche Gegenpol zur lu-
therischen Pflichtethik.24 In Lieder für den öffentlichen Gottesdienst des Berliner Ver-
legers David Gottlieb Schatz 1768 (erste Ausgabe 1765) thematisieren zwei der 
insgesamt drei Lieder der Rubrik „Von der Arbeitsamkeit und Treue im zeitlichen 
Beruf“ diesen Gegensatz gleich in der ersten Strophe, wie etwa in Nr. 206:

Du hast uns, HErr, die Pflicht zur Arbeit auferleget.
und Fleiß in dem Beruf uns ernstlich eingepräget.
Der Müßiggang ist dir, o GOtt, verhaßt,
für uns der Laster Netz,
und unserm Nächsten Last.

Ihr Geist fällt zurück auf den Status eines Embryos. Mosheim argumentiert hier, wie schon 
bei der vierten der sechs Regeln, physikotheologisch. Sind diese Regeln eher theoretisch 
ausgerichtet, so folgen nunmehr noch sieben Regeln für die Arbeitspraxis der „durch den 
Geist Gottes mit einem neuen Leben, mit einer neuen Wirksamkeit begabte[n] Christen“ 
(S. 298): 1: Jeder sollte sich eine gesellschaftlich nützliche Tätigkeit wählen. Dabei sind alle 
Arten von Arbeit im Horizont der Vorsehung Gottes gleich viel wert. Mosheim verweist auf 
das Bild vom Leib mit den vielen Gliedern, Röm 12,4 f. 2: Die gesamte Lebenszeit ist Tag für 
Tag intensiv zu nutzen. Dies ist das Kennzeichen der Menschen, deren Leben man nicht mit 
den Worten: „sie haben gegessen, getrunken, geschlafen, geheyrathet, und sind gestorben.“ 
(S. 303) beschreiben kann. Mosheim nennt Paulus, Luther, Melanchthon, Gerhard, Grotius 
und Spener. 3: Soll Arbeitsamkeit eine Tugend sein, so bedarf sie der Motivation, Ausdauer 
und Effizienz. 4: Thematisiert noch einmal Effizienz im Sinne des Achtens auf Synergieef-
fekte und die Wahl des richtigen Zeitpunktes für eine Tätigkeit. 5: Man gönne sich Muse 
zur Regeneration. Dies darf vergnüglich sollte aber nicht lasterhaft sein. Statthaft sind Mu-
sik, Malerei; Drechseln, Gartenarbeit („Lustgärtnerey“), Spaziergänge, Besuche, das Spielen 
mit seinen Kindern; verwerflich sind Müßiggehen auf der Straße, Trinken, Spielen, Schlafen 
und das Lesen von Romanen. 6: Man mische sich nicht in anderer Leute Tätigkeiten, die 
einen nichts angehen. 7: Faulheit jeglichen Grades ist zu meiden. Mosheim kennt drei: dieje-
nigen, welche überhaupt nichts tun; die Bequemen, die nichts in geringster Weise Anstren-
gendes tun und die Saumseligen, die ihre Aufgaben nicht zur rechten Zeit erledigen. Ihnen 
allen schreibt er zwei Seiten lang ins Gewissen, bevor er sich am Ende des Paragrafen kurz 
den übertrieben Arbeitsamen widmet. Deren Habitus ist akzeptabel, wenn sie aus gemein
nützigen Gründen handeln wie der Erhaltung einer großen Familie oder besonderen Berufs-
pflichten, nicht aber wenn sie aus Habsucht und Ruhmbegierde handeln. 

24 	Die entspricht auch im 18. Jahrhundert völlig ungebrochen dem Ansatz Luthers: „Das schö-
ne Leben der Heiligen […] erfordert vor allen Dingen eine grosse Mannigfaltigkeit von lauter 
guten Handlungen, die alle darin miteinander übereinstimmen, daß der Christ durch das 
Leben des Glaubens und der Liebe getrieben, Gott und Jesum Christum verherrliche und 
zu dem Ende unaufhörlich mit allen seinen, sowohl durch seinen eigenen Fleis erworbenen, 
als auch durch die Gnade erhöheten und geschenkten Kräften wirke. In so fern er sich dazu 
durch die Vollkommenheit Gottes, durch die Wohlthaten und das Exempel seines Heilan-
des, und durch die heiligen Wahrheiten des Evangelii, antreiben läst: so wird dadurch sein 
ganzes Leben und Wirken ein beständiger Gottesdienst, und er lebet göttlich.“ (Mosheim: 
Sitten=Lehre, Anm 22, S. 296).

DOI: 10.13173/9783447104975.031 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



42 Andreas Lindner

Das Gesangbuch war weiterhin das populäre Medium der Tradierung. Ein frü-
hes, prägnantes Beispiel für das Mosheimsche Schema ist das Neu eingerichtete 
Sachsen=Weimar=Eisenach= und Jenaische Gesang=Buch bestehend aus 1140 Alten und 
neuen Liedern, Weimar 1763.25 Dessen fünfter Teil ist überschrieben: „Von den 
Evangelischen Heils=Pflichten.“ Diese gliedern sich „1.  Von den allgemeinen 
Christen=Pflichten“ (christliches Leben und Wandel im Alltag und zu Festzeiten) 
und „2. Von besonderen Christen=Pflichten Ueberhaupt: bey dem äusserlichen 
Beruff“ und hier eingebunden dann wieder „Von den drey Haupt=Ständen“. 
Vom Schema her ganz ähnlich gegliedert ist das Neu=Vermehrte Frankfurter Ge
sang=Buch, Frankfurt/O. 1766 in seiner Rubrik „VIII. Von den christlichen Pflich
ten und Tugenden“. 

Schließlich bürgert sich ein klares Pflichtenschema ein in der Reihenfolge: 
Pflichten gegen Gott, Pflichten gegen uns selbst, Pflichten gegen den Nächsten, 
Pflichten in allen Gesellschaften, besonderen Zeiten, Lebensarten, und Umstän-
den. In diesem Schema werden die Pflichten innerhalb der Stände regelmäßig in 
dieser letzten Abteilung untergebracht, während Lieder zum Thema „Arbeit und 
Beruf“ sich innerhalb der „Pflichten gegen uns selbst“ finden. Beispiele hierfür 
sind das Allgemeine Gesangbuch […] der Deutschen in Kopenhagen von 1784; Gott
fried Christian Cannabich: Sammlung neuer und verbesserter geistlicher Lieder, Son
dershausen 1794; Johann Gottfried Herder: Sachsen= Weimar= Eisenach= und Jenai-
sches Gesang=Buch, Weimar 178926 und das Neue Anhalt=Dessauische Gesangbuch 
von 1794. Das Dresdnische Gesangbuch von 1798 ersetzt bei gleichem Schema den 
Begriff der ‚Pflicht‘ durch ‚Verhalten‘. Möglicherweise ist das dem soziokulturel-
len Unterschied des sächsisch-preußischen Antagonismus geschuldet, der sich 
im Verlaufe des 18. Jahrhunderts entwickelt hatte.27 Das Neue Thüringische Gesang
buch, oder Sammlung neuer auserlesener Religionsgesänge, Kölleda, Erfurt 1798, bringt 
die Begriffe in der Formulierung „Vom pflichtmäßigen Verhalten“ zusammen. 
Das Stift Naumburg=Zeitzische Gesangbuch, Zeitz 1799, kombiniert dann „Von den 
Gesinnungen und Pflichten.“

25 	Mosheim plädiert in seiner Sitten=Lehre der Heiligen Schrift Neunter und letzter Theil. Verfas-
set von D. Johann Peter Miller [Mosheims Nachfolger als Theologieprofessor in Göttingen]. 
Göttingen, Leipzig 1770 in „§.  LXXXXII. […] über das Verhalten der Lehrer in Ansehung 
des öffentlichen Betens und Singens“ für eine grundlegende Gesangbuchreform, da die al-
ten Lieder merkliche Schwächen in Inhalt, Ausdruck und Reim hätten. „Man hat in den 
meisten Provinzen sehr starcke Gesangbücher, die größtentheils aus 600 bis 1000 Gesängen 
bestehen. Wäre es nicht besser, man läse aus dieser grossen Menge ungefehr 150 bis 200 
der besten Gesänge aus, die zum allgemeinen Gebrauche beym öffentlichen Gottesdienste 
geschickt wären“ (S. 456 f). Daran hielt man sich allerdings nur bedingt und zunehmend erst 
gegen Ende des Jahrhunderts wie dieses Sachsen=Weimarische Gesangbuch ausweist. Selbst 
das Stift Naumburg=Zeitzische Gesangbuch von 1799 beinhaltet 805 Lieder. 

26 	Herder handelt das recht kurz ab: „Fünfter Theil Von den Evangelischen Heils=Pflichten. 
1. Von den allgemeinen Christen=Pflichten […] 2. Von besonderen Christen=Pflichten. Ueber
haupt: bey dem äusserlichen Beruf.“

27 	Vgl.: Preussen und Sachsen. Szenen einer Nachbarschaft. Erste Brandenburgische Landes-
ausstellung Schloss Doberlug 2014. Hg. v. Frank Göse u. a. [Dresden 2014]. 

DOI: 10.13173/9783447104975.031 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



43Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer Standes- und Berufsethik 

Auf dem Höhepunkt der Aufklärung kommt es zur Auswanderung der lu-
therischen Pflichtethik aus den Kirchengesangbüchern in säkulare Kontexte. 
In Christian Gotthilf Salzmanns Gesangbuch für seine philanthropische Erzie-
hungsanstalt Schnepfenthal von 179228 wird sie unter dem Stichwort „Fleiß“ in 
völlig eigener, schon säkularer Weise stilisiert: 

1. Weil ich jung bin, soll mein Fleiss
Eifrig sich bestreben,
Dass ich einst mög als ein Greis,
Recht zufrieden leben.

2. Zwar will ich mich jugendlich
Meiner Tage freuen,
Doch nicht also, dass es mich
Darf im Alter reuen.29

Ein zweites Beispiel: 

Süsser angenehmer Fleiss!
O, wie herrlich ist der Preis,
Den er jedem Menschen beut,
Der ihm seine Kräfte weiht!

2. Wann die Langeweile jähnt,
Und sich krank nach Possen sehnt:
Hüpft, in froher Tätigkeit,
Die ihm nicht zu lange Zeit.

3. Ja auf seidnen Schwingen fliehn
Seine Stunden vor ihm hin;
Den verlohrnen Augenblick
Nichts sonst, wünscht er sich zurück.30

Das aus dem Alten Testament geläufige theologische Konstrukt des Tat-Ergehens-
Zusammenhangs wird hier aufgegriffen. Die Lieder verheißen diesen Zusam-
menhang erneut, allerdings jetzt statt des Gerechten dem Fleißigen. In Potsdam 
ertönte seit 1797 jeweils zur halben Stunde vom Turm der Garnisonkirche die aus 

28 	Gesangbuch für die Erziehungsanstalt zu Schnepfenthal; Salzmann (1744–1811) war durch 
sein Elternhaus und sein Theologiestudium in Jena noch völlig orthodox sozialisiert, ließ 
dieses Milieu aber im Zuge der Entwicklung seiner pädagogischen Interessen hinter sich. 
Vgl. zuletzt: Christian Gotthilf Salzmann interdisziplinär: seine Werke und Wirkungen in 
Theologie, Pädagogik, Religionspädagogik und Kulturgeschichte. Hrsg. von Rainer Lach-
mann, Andreas Lindner und Andrea Schulte. Jena 2013. 

29 	Gesangbuch für die Erziehungsanstalt zu Schnepfenthal. Schnepfenthal 1792. Tischlieder 
Nr. 38.

30 	Gesangbuch für die Erziehungsanstalt zu Schnepfenthal (Anm. 29), Tischlieder Nr. 39.

DOI: 10.13173/9783447104975.031 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



44 Andreas Lindner

Mozarts Zauberflöte entliehene Melodie31 zu Ludwig Christoph Heinrich Höltys 
„Üb immer Treu und Redlichkeit“:

Üb’ immer Treu und Redlichkeit 
Bis an dein kühles Grab, 
Und weiche keinen Finger breit 
Von Gottes Wegen ab

Dann wirst du wie auf grünen Au’n 
Durch’s Pilgerleben geh’n 
Dann kannst du sonder Furcht und Grau’n 
dem Tod ins Auge seh’n. 

Dann wird die Sichel und der Pflug 
In deiner Hand so leicht, 
Dann singest du beim Wasserkrug, 
Als wär dir Wein gereicht. 

Dem Bösewicht wird alles schwer, 
Er tue was er tu, 
Ihm gönnt der Tag nicht Freude mehr, 
Die Nacht ihm keine Ruh. 

Der schöne Frühling lacht ihm nicht, 
Ihm lacht kein Ährenfeld, 
Er ist auf Lug und Trug erpicht, 
Und wünscht sich nichts als Geld. 

Der Wind im Hain, das Laub im Baum 
Saust ihm Entsetzen zu, 
Er findet, nach des Lebens Raum 
Im Grabe keine Ruh.

Drum übe Treu und Redlichkeit 
Bis an dein kühles Grab, 
Und weiche keinen Finger breit 
Von Gottes Wegen ab! 

Dann suchen Enkel deine Gruft 
Und weinen Tränen drauf, 
Und Sonnenblumen, voll von Duft, 
Blüh’n aus den Tränen auf.32

31 	Es handelt sich um die Arie des Papageno „Der Vogelfänger bin ich ja“ aus dem ersten Aufzug. 
32 	Neues Saalfeldisches Gesangbuch. Saalfeld 1819, Nr. 231, S. 205 f.

DOI: 10.13173/9783447104975.031 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



45Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer Standes- und Berufsethik 

Der Text weist es als Gewissens-Lied aus, ohne den Begriff zu benutzen. Über sei-
ne erste und siebente Strophe ist es fromm, aber nicht kirchlich fromm, sondern 
in einer sehr privaten, individuellen Art und Weise. Der Text muss nicht einmal 
im Sinne des christlichen Glaubens verstanden werden. Das Lied hat es deshalb 
auch nur selten zur Ehre der Gesangbücher gebracht, so im Neuen Saalfeldischen 
Gesangbuch von 1819 zutreffenderweise in der Rubrik „Von der Glückseligkeit des 
Frommen und dem guten Gewissen“. In seiner populären kurzen, achtstrophi-
gen Version33 vereint es aber Pietismus und Aufklärung in einer kongenialen Art 
und kennzeichnet das Preußen des 18.  Jahrhunderts in einer Weise, dass man 
von einer inoffiziellen Staatshymne34 sprechen kann. Der säkulare Aspekt dieses 
Liedes und seiner besonderen Kommunikation über das Potsdamer Glockenspiel 
bestand darin, dass es alle Einwohner der Haupt- und Residenzstadt ohne An-
sehen ihrer religiösen Überzeugungen oder Zugehörigkeit hören mussten. Seine 
Tradierung fand dann auch in säkularen Gesangbüchern statt, vor allem in den 
preußischen Schulgesangbüchern,35 aber ebenso im Liederbuch des Königin-Lu-
ise-Bundes seit 1923. 

Für die weitere Entwicklung der Gesangbücher gilt, dass im 19. Jahrhundert 
das Erscheinungsbild vielfältig wird und die territorial differenzierten Entwick
lungen hinsichtlich der landeskirchlichen Ausrichtungen in Theologie und 
Frömmigkeit abbildet. So erscheinen weiter Ausgaben, in denen bis in die zweite 
Hälfte des Jahrhunderts das aufgeklärte Schema mit der Dreiteilung von „Glau-
benslehre“, „Sittenlehre“, „Besondere Zeiten, Umstände und Personen“ domi-
niert. Unter der Überschrift „Arbeitsamkeit und Berufstreue“ sind der Sittenleh-
re sowohl Berufslieder als auch Standeslieder zugeordnet, ohne dass die letzteren 
in allen Fällen noch so bezeichnet werden. Beispiele für diesen langen Atem des 
theologischen Rationalismus sind das Lobenstein=Ebersdorfische Gesangbuch von 
1843, die Sammlung geistlicher Lieder zur öffentlichen und häuslichen Gottesverehrung, 
in achter Auflage, Lübben 1859, das Dresdner Gesangbuch von 1861, das Altenbur-
gische Gesangbuch von 1871, das Neue Gesangbuch für die protestantischen Gemeinden 
des Herzogthums S.[achsen] Coburg von 1889 und noch das Gesangbuch für die Fürst-
lich Reuß=Plauischen Lande Älterer Linie in 21. Auflage, Greiz 1903. 

Daneben erfolgt die Rückwendung auf eine stärker genuin reformatorische 
Ausrichtung, die dazu führt, dass der Kleine Katechismus und die Confessio Au-

33 	In der längeren Version sind zwischen der 6. und der 7. Strophe weitere 8 Strophen einge-
schoben, die weder pietistisch noch aufgeklärt sind und eher dem Charakter eines Bänkel-
gesangs entsprechen. 

34 	Da Preußen Zeit seiner Existenz ein Staat ohne Staatsnation war, wird der Begriff „Staats-
hymne“ hier bewusst und in terminologischer Absetzung von „Nationalhymne“ benutzt. 
Eine solche hatte Preußen nie. 

35 	Im Zentralblatt für die gesamte Unterrichtsverwaltung in Preußen, Jahrgang 1912, S. 624, vorge-
schrieben als Pflichtlied für die fünfte Klasse; Josef Bohn: Schulgesangbuch für höhere Lehr-
anstalten, Trier 1912; F. W. Sering: Lieder für die Unter- und Mittelklassen höherer Mädchen-
schulen. Neu bearbeitet von Georg Rolle, 17. und 18. Auflage, Lahr 1919; auch hier jeweils in 
der kurzen Version.

DOI: 10.13173/9783447104975.031 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



46 Andreas Lindner

gustana als Anhänge aufgenommen werden. Die Gliederung des Liedteils greift 
ebenfalls vor die Aufklärung zurück,36 benennt den zweiten Teil des aufgeklärten 
Schemas, die Sittenlehre um in „Das christliche Leben“ und ordnet Berufs- und 
Standeslieder einer eigenen Rubrik zu, deren Bezeichnung vielfältige Formen an-
nehmen kann, etwa „Für besondere Stände und Zeiten“ in Evangelisches Gesang-
buch, Greifswald 1866, oder nur „Hausstandslieder“ im Gesangbuch für die Evange-
lischen Gemeinden der Provinz Posen von 1875. 

Nach der Reichseinigung und in den gegen Ende des Jahrhunderts zunehmen-
den Vereinheitlichungstendenzen der einzelnen Landeskirchen verfestigte sich 
dieses Schema in der Begrifflichkeit von Heiligung, Gottvertrauen, Kreuz und 
Trost mit der Rubrik „Beruf und Haus“ bzw. „Haus und Beruf“ und wanderte in 
dieser Form ins 20. Jahrhundert. So in den Ausgaben des Evangelischen Gesangbuchs 
[…] in der Provinz Brandenburg seit 1886, im Schlesischen Provinzial=Gesangbuch, 
Breslau 1918; im Thüringer evangelischen Gesangbuch, Erfurt 1928; im Einheitsgesang-
buch der Evangelisch=lutherischen Landeskirchen in Schleswig=Holstein=Lauenburg, 
Hamburg, Mecklenburg=Schwerin, Lübeck, Mecklenburg=Strelitz, Eutin, erschie-
nen Schwerin 1930 und im Gesangbuch für die Provinz Sachsen und Anhalt, Halle 
1931. Dabei gab es natürlich zu keiner Zeit eine sprachlich völlig gleichförmige 
Entwicklung. Umso dezidiert lutherischer man sich verstehen wollte, umso al-
tertümlicher blieb der Sprachgebrauch. So kennt das Mecklenburgische Kirchen-
Gesangbuch in Neu verbesserter Ausgabe 1905 „Standeslieder“, das Gesangbuch für 
die Grafschaft Stolberg=Roßla, Halle 1922 „Standes= und Berufslieder“ und das 
altlutherische Gesangbuch für die Evangelisch Lutherische Kirche, Breslau 1937 eine 
Rubrik „In allerlei Ständen und Anliegen“. 

Die Bezeichnung in „Arbeit und Beruf“ taucht 1901 zum ersten Mal im Ge-
sangbuch für die evangelisch-lutherische Kirche im Fürstentum Schwarzburg=Rudolstadt 
(Rudolstadt 1901) auf. Danach folgt die Rubrik „Haus= und Ehestand“. Nach dem 
Zweiten Weltkrieg setzt sich die Bezeichnung „In Arbeit und Beruf“ in den Ge-
sangbüchern der einzelnen Landeskirchen durch.37 

Eine Sonderrolle spielen Gesangbücher, die dem Thema der Lebens- bzw. Be-
rufspflichten in Gänze gewidmet sind. Solche Themengesangbücher sind selten. 

36 	Mancherorts legte man auch Gesangbücher lutherisch-orthodoxer Prägung wieder auf. Das 
gilt für Zittau mit einer erweiterten Neuausgabe des ersten Zittauer Gesangbuchs von 1712 
im Jahr 1829: M.G. andächtiger Seelen vollständiges Gesangbuch und für Königsberg, wo man Jo-
hann Jacob Quandts Gesangbuch von 1735 als Neue Sammlung alter und neuer Lieder, die in den 
Preußischen Kirchen gesungen werden ebenfalls in erweiterter Form 1845 und noch 1883 neu 
auflegte. Ebenso erschien auch das Rogall’sche Gesangbuch von 1744 als Neues Rogall’sches 
Gesangbuch, Königsberg 1859. Des Weiteren für Magdeburg, wo man 1846 aus Anlass von 
Luthers 300. Todestag das Vollständige Gesang=Buch, in sich haltend 1000 geistreiche und auser-
lesene Lieder, sowohl […] D. Martin Luthers […] als auch anderer gottseligen Männer, Magdeburg 
1596 mit Vorrede von 1738 wieder herausgab; in zweiter Auflage 1851; und für Halberstadt, 
wo man das Halberstädtische Kirchen= und Haus=Gesang=Buch in seiner letzten Ausgabe von 
1740 in unveränderter Fassung 1832 und in revidierter Fassung 1855 neu herausgab. 

37 	Evangelisches Kirchen=Gesangbuch der Kirchenprovinz Sachsen. Leipzig 1953.

DOI: 10.13173/9783447104975.031 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



47Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer Standes- und Berufsethik 

Der Pfarrer von Crizkov und Weitendorf bei Güstrow, Laurents Hartmann gab 
1716 Des Geistlichen und Evangelischen Zions Neue StandesLieder/ Darin ein Christ zu 
GOttes Ehre/ und zu seinem Trost ersiehet/ und lernet/ Wie er seinen Stand mit guten 
Gewissen GOtt gefällig führen/ auch dabey sich Gnade/ Segens/ Beystandes und Schutzes 
des Allerhöchsten/ bey allen Beschwerden/ und mannigfaltigen Hindernissen getrösten 
könne heraus.38 Die Lieder sind in alphabetischer Reihenfolge nach Berufen ge-
ordnet, von „Ackersmann“ bis „Zuhörer, wann ein neuer Prediger ihm angewie-
sen“. Insgesamt listet Hartmann 148 Berufe auf:39 

Ackersmann oder Bauer/ Advocat/ Alte/ Ammen/ Amtmann/ Amtsschrei-
ber eines Statthalters, adeliger Güter oder einer Ausgeberin/ Apotheker/ 
Arzt oder Medicus/ Assessor oder Beisitzer im Gericht eines Rats oder Rats
herren/ Bader/ Ballmeister/ Barbier oder Feldscherer/ Baumeister/ Bäcker/ 
Beutler/ Bildhauer oder Bildschnitzer/ Bötticher oder Fassbinder/ Brauer/ 
Buchbinder/ Buchdrucker/ Buchhändler oder Buchverleger/ Büchsen
macher/ Bürger/ Bürgermeister/ Closter Jungfer oder Closter=Fräulein/ 
Dienstmädchens oder Dirnen/ Drescher/ Drechsler oder Dreher/ Drom-
meter/ Ehefrau oder Hausmutter/ Eisenkrämer/ Ernd=Meher oder Schnit-
ter/ Färber/ Fechtmeister/ Fischer/ Forstmeister, Wald=Förster, Holzvogt/ 
Gärber/ Gärtner, Baum=Gärtner, Liebhaber der Gärten/ Geselle oder Jung-
frau der oder die heiraten will/ Getreidehändler oder Kornkäufer und 
-verkäufer/ Gewandhändler oder Gewandschneider/ Glasmacher oder 
Glashändler/ Glaser/ Glockengießer/ Goldschmied/ Handlungsbedienter/ 
Handwerkslehrjunge/ Handwerksgeselle/ Handwerksmeister/ Hebergirer, 
Gastgeber, Wirt oder Krüger/ Hofbedienter/ Hofmeister junger Herren/ 
Hüter, Hutmacher oder Hutstafierer/ Jägermeister oder Jagt=Bedienter/ 
Jungfer oder Fräulein/ Jungfrau, die heiraten will/ Jungfrau, die nicht hei-
raten will/ Kannengießer/ Kaufmann/ Kind/ Kirchenvorsteher/ Kleiber/ [= 
Lehmverarbeiter] Kliplerin, Spitzen- oder Bortenmacher/ Knecht oder Die-
ner/ Koch oder Köchin/ Köhler oder Kohlenbrenner/ Kramer insgemein/ 
Kriegs=Offizier insgemein/ Kupferschmied/ Kürßner oder Bundmacher/ 
Küster/ Laternen= oder Leuchtenmacher/ Leinenweber/ Lichtzieher/ Maler 
oder Conterfeyer/ Marschall des hohen Ministers am Hofe/ Maurer/ Mes-
serschmied/ Müller insgemein/ Münzmeister/ Nachtwächter oder Wäch-
ter in der Stadt/ Nadler/ Oberschenk/ Organist oder Orgelbauer/ Page oder 
junger adliger Bediensteter am Hofe/ Papiermüller oder Papiermacher/ Pa-
ruqvenmacher [= Perückenmacher]/ Pauker oder Paukenschläger/ Kunst- 
oder RegimentPfeiffer/ Pflüger oder Häker/ Praeceptor oder Schulmeister/ 

38 	Das Buch hatte eine Vorstufe in Des geistlichen und Evangelischen Zions Neue Fest= und Freuden= 
Lieder: Sammt einem Anhang etlicher Sorgen- und Standes-Lieder, Güstrow 1713. Standes- und 
berufsbezogene Lieder bilden hier allerdings noch eine kleine Gruppe von 28 Liedern bei 
einem Gesamtbestand von 187.

39 	Davon 123 Berufe im modernen Verständnis des Begriffs. Die anderen Lieder beziehen sich 
zumeist auf Lebensphasen bzw. persönliche Umstände.

DOI: 10.13173/9783447104975.031 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



48 Andreas Lindner

Präsident oder Direktor im Gericht/ Prediger/ Radmacher oder Wagner/ 
Reicher/ Reisender/ Rentmeister oder Rentschreiber/ Riemer/ Säemann/ 
Sattler/ Schiffsmann/ Schlachter, Metscher oder Fleischhauer/ Schlösser/ 
Schmied insgemein/ Schneider oder Kleidermacher/ Schüler, der noch 
klein ist/ Großer Schüler/ Schülerin/ Schulregierer oder Rector/ Schuster 
oder Schuhmacher/ Schuhflicker/ Schwerdtfeger/ [= Schwertschleifer]/ Sei-
ler oder Reifschläger/ Soldaten insgemein/ Studiosi, wann er des Morgens 
anfängt zu studieren/ Studiosi insgemein/ Studiosi, der ein geringes vor 
anderen von GOtt empfangen/ dürfftiger Studiosi/ Studiosi Philosophiae/ 
Studiosi Thelogiae/ Studiosi Juris/ Studiosi Medicinae/ Studiosi, wann er 
disputieren will/ Studiosi, wann er aufhört zu studieren/ Syndicus/ Tage-
löhner/ Tanzmeister/ Teichgräber oder Teichmeister/ Torhüter, Torwächter, 
Pförtner/ Tischer/ Töpfer/ Tuchmacher/ Viehhirte/ Uhrmacher, Uhren-
steller/ Vogelfänger/ Wäscherin/ Wehe-Mutter, Bade-Mutter Heb-Amme/ 
Windmüller/ Witwe insgemein/ Wundarzt/ Ziegler oder Ziegelmeister/ 
Zimmermann/ Zöllner, Zoll=Accise, Licent= oder Kopfsteuer Einnehmer/ 
Zuhörer, wann ein neuer Prediger ihm angewiesen.

Es folgen noch Lieder für bestimmte Handlungen des Alltags: 

Wann mans Morgens erwacht/ Wann der Tag anbricht/ Wann man vom 
Bett auffstehet/ Wann man die Kleider anzeucht/ Wann man die Haare 
kämmet/ Wann man sich gewaschen hat/ Wann man sich zum Gebet vor-
bereitet/ Wann man in der Bibel lesen will/ Lutheri Andacht, wann man in 
der Bibel lesen wil/ Wann man in der Bibel gelesen hat/ Um den Segen zu 
den Wercken des Gottesdienstes/ Um gesegneter Verrichtung der Wercke 
unseres Berufs/ Ein ander um gesegneter Verrichtung der Wercke unse-
res Berufs/ Um Gnade und Kraft Gottes zu dencken und zu thun/ Wann 
man speisen will/ Wann man die Allmosen gibet/Wan mans Abends ein 
Licht anzündet/ Nach verrichter Berufs=Arbeit/ Wenn man sich entklei-
det/ Wann man sich will zur Ruhe legen/ Wann man das Licht ausleschet.40 

Dieses Programm entspricht Luthers Frömmigkeitstransformation vom klösterli-
chen zum gewerblichen und häuslichen Bereich. Das verdeutlicht auch das eben-
falls gereimte Eingangsvotum des Güstrower Superintendenten Johann Christi-
an Schaper:

Nach deiner Kunst und werck/ nach deinem Ampt und Ehre/
Ist dieses Lieder=Buch/ mein Leser eingericht.
Die Blätter sind gefüllt mit Gottes Weisheits=Lehre/
Du feh[l]st nicht seinen Preiß/ hier deine Christen=pflicht.
Vor Heermanns/ Franckens Thon/ und Gerhards schöne Lieder

40 	Laurents Hartmann: Des geistlichen und Evangelischen Zions Neue Standes=Lieder. Ros-
tock 1716.

DOI: 10.13173/9783447104975.031 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



49Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer Standes- und Berufsethik 

Sieht dieses Psalm=Gedicht Herr Hartmann gar nicht aus/
Doch Was für deinen Stand du suchest hin und wieder/
Das findst du hier allein für dich/ und deinen Hauß.
Des Dichters Absehn ist/ dich einig zu erbauen
In deinen Welt Beruf/ in Seel und Leibes Noth/
Er sucht nicht eitlen Ruhm/ dem kanst du sicher trauen/
Wirst du bekehrt dadurch/ so danckt er seinen GOtt.41

Im selben Jahr 1716 erschien bereits in dritter Auflage in Schneeberg der 
Seelen=Schatz Oder: Christlicher Bergkleut/ Gotteseliger Gewercken und aller frommer 
Christen Gebet= und Gesang=Buch des „Gewesenen Bergk=Steigers und Eltisten“ 
der Berg- und Schmelzer-Knappschaft zu Graßlitz, Matthäus Wieser, der 1672 als 
Exilant ins sächsische Freiberg gekommen war. Das Gesangbuch hat ein eigenes 
Titelblatt: Geistreiches und Vollständiges Bergk=Gesang=Buch/ Darinnen viel schöne 
Bergk=Reyen/ Wie auch Des seligen D. Martini Lutheri und anderer hocherleuchteten 
GOttes=Männer alte und neue in unserer Evangelischen Lutherischen Kirchen gebräuch-
liche Lieder zu finden. Wieser tritt als Gesangbuchherausgeber das erste Mal mit 
230 Christliche Gebet/ Geistliche Lieder/ und andächtige Wünsche, Hof 1657/58 in Er-
scheinung. Daraus ist offensichtlich das Gesangbuch für die Bergleute erwach-
sen, denn noch 1716 führt es eine Vorrede von Johannes Küfner, Superintendent 
in Hof von 1654 bis 1659.42 Es hat dabei noch nicht einen so ausschließlich auf den 
Bergbau bzw. die Gewerke fokussierten Liedbestand wie der Geistliche Bergbau, 
oder Sammlung von Berg=Gebeten und geistreichen Berg=Gesängen für christliche Berg-

41 	Im Anschluss an die zitierten Verse heißt es: „So urtheilet von Herrn Hartmanns Standes 
Liedern Johann Christian Schaper/ Der Heil Schrift Doctor, Hoch=Fürstl. Mecklenburgi-
scher Consistorial=Rath/ und des Güstrowischen Districts Superintendens.“ Hartmann: 
Neue Standes=Lieder (Anm. 40), unpag.

42 	Die Vorrede ist auf den 9. April 1658 datiert, so dass das Buch wohl auch erst in diesem Jahr 
erschienen ist. Wiesers Lebensdaten sind in einer kleinen Schrift des Klingentaler Pfarrers 
Nicolaus Spranger überliefert, der sich im Rahmen der frühen hymnologischen Forschun-
gen mit der Liedgattung der „Berg=Reyhen“ beschäftigt: Send=Schreiben von Bergmänni-
schen Geistlichen Liedern oder Berg=Reyhen/ an […] Hrn. Jo. Christoph. Olearium, Fürstl. 
Schwartzburg=Arnstädtischen Consist. o.O. 1723. Spranger wiederum beruft sich als Quel-
le auf die ungedruckte Leichenpredigt Wiesers von 1678 durch den Frühprediger an der 
Freiberger St. Petri-Kirche Immanuel Gerber. Demnach wurde Wieser am 26. April 1617 in 
Graßlitz als Sohn des Bergknappschaftsältesten und Kirchenvorstehers Ambrosius Wieser 
und einer aus Sehbotten (Seeboden) in Kärnten stammenden Exilantin geboren. Durch den 
Krieg bedingt sei er nicht zur Schule gegangen, sondern habe Bergarbeit verrichtet und 
„in dem 18ten Jahre seines Alters noch keinen Buchstaben lesen können“ (S. 20). In diesem 
Zusammenhang wird der Eindruck vermittelt, er habe sich weitgehend als Autodidakt mit 
Gottes Hilfe gebildet. Inwieweit das der Wahrheit entspricht oder bereits Propaganda war, 
muss unbeantwortet bleiben. Fakt ist, dass Spranger ihn als einen „ungelehrten“ anspricht 
(S. 20), der gleichwohl, beginnend mit dem Seelen=Schatz zwischen 1658 und 1678 vier Bücher 
herausgegeben hat. Zugleich sieht Spranger in ihm einen der Hauptautoren von Bergmanns-
liedern und weist ihm insgesamt 19 Titel zu (S. 25 f). Das wiederum passt zu den von ihm 
überlieferten intensiven Arbeitserfahrungen seiner Kindheit. 

DOI: 10.13173/9783447104975.031 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



50 Andreas Lindner

beamten, Gewerken, Bergleute, Hütten= Hammer= und Farb=Arbeiter des Freiberger 
Superintendenten Christoph Gottlob Grundig, Schneeberg 1750, das es 1781 zu 
einer zweiten erweiterten Auflage durch den Schneeberger Pfarrer Carl Heinrich 
Tromler brachte.43

43 	Spranger: Send=Schreiben (Anm. 42) sieht 1723 in den Bergmannsliedern ein unbearbeite-
tes Feld: „solte man sich nicht unbillig verwundern/ warum die Geistlichen Berg=Lieder 
und deren Autores, fata und andere Umstände/ biß auf diese Zeit gäntzlich praeteriret/ und 
von allen berühmten/ gelehrten Männern […] nicht das geringste gedacht/ noch erweh-
net worden“ (S 3 f). Dass „die Berg=Gesangbücher sehr sparsam anzutreffen/ auch einige 
Berg=Reien selbst gar rar und seltsam sind“ (S. 4), führt er auf deren lebensweltliche Be-
grenzung auf die Bergbaureviere zurück. Als Väter der Bergmannslieder benennt er den 
unter anderem durch seine Predigtsammlung Sarepta oder Berg=Postille für das Thema prä-
destinierten Joachimstaler Pfarrer Johann Mathesius (1504–1565) und dessen Kantor Niko-
laus Hermann (1500–1561). Mathesius habe seine „Berg-Predigten“ in Bergmannshabit aus 
Schachtmütze und Grubenkleid gehalten, das ihm von den Gewerken verehrt worden sei 
(S. 12). Hier war ein Pfarrer eng verbunden mit der spezifischen Lebens- und Arbeitswelt 

Abb. 3: 
Christoph Gottlob Grundig: Geistlicher Bergbau, Schneeberg (1716); FB Gotha 
Cant. spir 8° 00310.

DOI: 10.13173/9783447104975.031 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



51Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer Standes- und Berufsethik 

Diese Art von Spezialgesangbüchern ist eine umfangreiche Fundgrube an so-
zial- und kulturgeschichtlichen Gegebenheiten. Als Beispiele sollen zwei Lieder 
aus Laurents Hartmanns Stände-Gesangbuch dienen, die gerade in ihrer ‚Exo-
tik‘ belegen, dass die Pflichtethik das Leben lutherischer Christen in jedweder 
Profession und Situation durchdringen konnte. Das Lied Eines Ballmeisters weist 
diesen in der sechsten und siebten Strophe als einen Vorläufer heutiger Fitness-
trainer aus: 

Meister in dem ballspiehl waren
Cheraphan/ Demoteles/
Und besonders drinn erfahren
Der berühmte Socrates.
Ja der arzt Galenus hat
Von den ballen den tractat/
Wie man soll denselben treiben/
Eigenhändig wollen schreiben

Will man von gesundheit sagen/
Fängt man es [also das Ballspiel] vor essen an/
Dann erwärmet es den magen/
Der darauf gut däuen kann.
Wahr ists/ daß er aus dem leib 
Arge feuchtigkeiten treib/
Aus der blas und aus den lenden
Sol die stein=pein er weg wenden.

Das Ballhaus als Sportstätte der Frühen Neuzeit existierte in fürstlichen Resi-
denzstädten und in Universitätsstädten wie Tübingen oder Jena. Ballmeister re-
präsentierten einen für damalige Verhältnisse außergewöhnlichen Beruf. Das 
hinderte nicht daran, ihre Tätigkeit als Metapher christlicher Glaubenswahrhei-
ten zu deuten, wie das Lied in der zehnten Strophe zeigt: 

Wie man auch den ball herschläget/
Und man schlägt ihn wieder hin/
Wird vom satan oft erreget 
Böses wider seel und sinn:

seiner Gemeinde. Spranger kann (S. 28 f) insgesamt drei weitere Titel nennen, unter denen 
ein Berg-Gebetbuch und ein Gesangbuch in Kombination erschienen: 1. Christian Zeidler: 
Gottgelassener Berg=Mann, Saalfeld 1679; dieses erlebte eine vermehrte Neuauflage durch 
den Sulzaer Schulrektor Johann Georg Zimmermann, Jena 1693, wobei der Kern der Er-
weiterungen aus Liedern Wiesers besteht; 2. Ohne Angabe des Herausgebers: Geistlicher 
Berg=Schatz, Saalfeld 1692 bzw. Neuer Geistlicher Berg=Schatz, Saalfeld 1702; 3.  Johann 
Adam Laértis: Andächtiger Gott=ergebener Berg=Mann, Hof 1704, das wiederum wesent-
lich auf Liedern Wiesers basiert. 

DOI: 10.13173/9783447104975.031 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



52 Andreas Lindner

GOTT hilff mir nach deiner huld/
Daß ich es nicht lange duld/
Und es schnell zurücke schlage/ 
Ja von mir den teufel jage.44

Das Lied „Eines Gesellen oder Jungfrauen, die nicht heyrathen wollen“ wider-
spricht in seinem Ansatz der lutherischen Anthropologie. Freiwillig unverhei-
ratet blieben allenfalls Gelehrte, die sich Personal leisten konnten. Und doch be-
gründet das Lied diese Möglichkeit für jedermann schriftgemäß und bezeugt 
zugleich die besonderen Pflichten, die aus dieser Situation erwachsen: 

Der ehestand gefält Gott wohl/
Darin der mensch sich mehren soll/
Daß erd und himmel wird erfüllt/ 
Und hurerey todt eingehüllt/
Auch daß man zum gehülffen hab/ 
An dem man sich in liebe lab. 

2. Doch GOttes Geist durch Paulus spricht:
Gut ist dem menschen/ wann er nicht
Ein eheweib nimmt und berührt/ 
Wann die verfolgung wird geführt/ 
Zwar/ wer da freyt/ macht es gut/ 
Doch wer nicht freyet/ besser thut. 

3. Weil du denn GOtt berufst auch mich/
Daß ausserm ehestande ich/ 
So wohl am geist als auch am leib
In heilger zucht hie bin und bleib
Ach so gib fort die gnaden=gab/
Und daß ich nicht verreitzung hab.

4. Auch gib mir, weil ich ledig bin/
Daß meine wercke/ wort und sinn/ 
Ohn hinderniß ich überall
Zu dir richt/ und nur dir gefall/
Mein hertz auch von der welt gekehrt/
Nur sorge/ was man von dir lehrt.45

Inwiefern solche Texte als gesungene Lieder tatsächlich einen Sitz im Leben hat-
ten, ist eine interessante Frage. Da der Ballmeister sich kaum über Genese und 

44 	Hartmann: Neue StandesLieder (Anm. 40), Nr. 10 Eines Ballmeisters.
45 	Hartmann: Neue Standes=Lieder (Anm. 40), Nr. 39 Eines Gesellen/ oder Jungfrauen die nicht 

heyrathen wollen.

DOI: 10.13173/9783447104975.031 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



53Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer Standes- und Berufsethik 

Charakter seines eigenen Berufes belehren musste, bleibt als gesicherte Erkennt-
nis nur, dass solche Texte die Gelehrsamkeit ihrer Verfasser bis hin zur kreati-
ven Kompetenz in theologischer Allegorese spiegeln. Allerdings gibt Hartmann 
durchgehend keine Verfasser an. Dem heutigen Leser zumindest drängt sich bei 
der Lektüre von Texten wie dem „Lied des Ballmeisters“ der Eindruck auf, hier 
würde eine polyhistorische, zugleich säkulare wie auch fromme Selbstbespie-
gelung des Protagonisten stattfinden. Das völlig andere Verständnis der Zeitge-
nossen erhellt aus der Vorrede zu Hartmanns Stände-Gesangbuch durch den Ros-
tocker Konsistorialrat und Superintendenten Johann Fecht,46 der behauptet, er 
habe, inspiriert vom Erfolg des Gesangbuchs von 1713, Hartmann gedrängt, ein 
reines Stände-Gesangbuch herauszugeben, denn: 

Ich bin völlig versichert/ das keine Lieder mit grösserm Ernst und Eyfer/ 
auch mit mehrerm effect und Würckung/ als dies gesungen werden könn-
ten/ dergleichen doch meines wissens biß dahero nicht in Druck gekom-
men. Mit was vor Freude/ und ungezweiffelter Hoffnung der Erhörung 
muß/ unter andern/ auch ein frommer einfältiger Handwercks=Mann/ 
Tag=Löhner/ Schaffner/ und Arbeiter seine Geschäfte vornehmen und 
ausrichten/ wann er seinem GOtt vorstellet/ daß seine vorhabende Arbeit/ 
und Nahrung/ nicht nur in GOttes Wort gegründet/ sondern auch mit 
Göttlichen reichen Segen/ so offt und vielmahl begabet worden. Er hält 
GOTT dem HErrn seine selbst eigene Worte mit getrostem Muthe vor/ und 
zwinget ihn gleichsam sein Wort zu halten/ und seinen Segen zu ertheilen. 
Heisset das nicht so viel/ als mit David GOTT gleichsam obligiren/ daß er 
uns erhören müsse/ wo anders sein Wort wahr seye? Mein Hertz/ saget er: 
hält dir für dein Wort/ ihr solt mein Antlitz suchen/ darum suche ich auch/ 
HERR/ Dein Antlitz/ verbirge dein Antlitz nicht für mir/ und verstoß nicht 
im Zorn deinen Knecht/ denn du bist meine Hülffe. Laß mich nicht und 
thue nicht von mir die Hand ab Ps. 27 8.9. Das machet ein Himmel=vestes 
Vertrauen gegen GOTT/ wann er ihm so oft/ und so nachdrücklich seine 
Worte von seinem Beruf und Handwerck vorwirft/ und damit das Göttli-
che Vater=Hertz nöthiget/ und zwinget/ ihn zu erhören. Es kan in Warheit 
kein nachdrücklicher/ und kräftiger Gebet erdacht werden.47 

Gleichzeitig geht er auf den Umstand ein, dass jeder Stand nur mit einem Lied 
vertreten sei. Er meint, so könne man sich mit den anderen Berufen vor Gottes 
Angesicht solidarisieren, indem man auch deren Lieder singe.

46 	Johann Fecht (1636–1716) war seit 1690 Theologieprofessor in Rostock und kümmerte sich 
im Rahmen seiner Möglichkeiten um die Reform des Kirchen- und Schulwesens in Meck-
lenburg im Sinne der lutherischen Spätorthodoxie. Hartmann gehörte in dieser Hinsicht zu 
seinem Netzwerk.

47 	Hartmann: Neue Standes=Lieder (Anm. 40), Vorrede unpag.

DOI: 10.13173/9783447104975.031 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



54 Andreas Lindner

3	 Johann Heermanns Choral „O Gott, du frommer Gott“ als Ausdruck bis 
in die Gegenwart präsenter lutherischer Berufsethik

Eingangs wurde bereits erwähnt, dass der Liedbestand der Rubrik „In Arbeit 
und Beruf“ bzw. „Arbeit“ in den evangelischen Gesangbüchern der Gegenwart 
jeweils nur vier bis fünf Lieder umfasst. An diesen Liedern fällt auf, dass sie mit 
einer Ausnahme aus dem 17. Jahrhundert stammen. Im Evangelischen Kirchenge-
sangbuch – und zwar völlig parallel in der unierten wie in der lutherischen Aus-
gabe – sind das: Johann Heermann: „O Gott, du frommer Gott“, 1630; Paul Ger-
hardt: „Ich weiß mein Gott, daß all mein Tun“,48 1653; Salomo Liskow: „In Gottes 
Namen fang ich an“, 1672; Johann Betichius: „Das walte Gott der helfen kann“, 
1697. Dazu kommt Johann Friedrich Möller: „Geh hin nach Gottes Willen“ von 
1822. Im Evangelischen Gesangbuch, wiederum in beiden Ausgaben parallel, sind 
Betichius, „Das walte Gott“ und Möller, „Geh hin nach Gottes Willen“, weggefal-
len und stattdessen ein weiterer, allerdings nur einstrophiger Text von Johann 
Heermann, „Laß dich, Herr Jesu Christ“, aufgenommen. Es erfolgte also eine Re-
duktion ausschließlich auf einen Bestand aus dem 17. Jahrhundert. 

Die beiden ‚Klassiker‘ in diesem Minimalbestand sind, erstens, Johann Heer-
manns „O Gott, du frommer49 Gott“: 

O Gott, du frommer Gott, 
Du Brunnquell guter Gaben, 
Ohn’ den nichts ist, was ist, 
Von dem wir alles haben: 
Gesunden Leib gib mir, 
Und daß in solchem Leib 
Ein’ unverletzte Seel’ 
Und rein Gewißen bleib’. 

2. Gib, daß ich tu’ mit Fleiß, 
Was mir zu tun gebühret, 
Wozu mich dein Befehl 
In meinem Stande führet! 
Gib, daß ich’s tue bald, 
Zu der Zeit, da ich soll, 
Und wenn ich’s tu’, so gib, 
Daß es gerate wohl! 

48 	Es existiert auch eine plattdeutsche Fassung: Ick weit, min Gott, dat all min Daun. In Walter 
Schröder: Plattdütsch Kirchenleeder. Stettin o.J. 

49 	Die heute seltsam klingende Titelzeile mit dem Prädikat „fromm“ für Gott erklärt sich aus 
der Bedeutung des Wortes „fromm“ als „gut, gerecht“. Vgl. Jacob und Wilhelm Grimm: 
Deutsches Wörterbuch, Nachdr. der Erstausgabe Leipzig 1878, München 1991, Bd. 4, Sp. 242.

DOI: 10.13173/9783447104975.031 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



55Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer Standes- und Berufsethik 

3. Hilf, daß ich rede stets, 
Womit ich kann bestehen, 
Laß kein unnützes Wort 
Aus meinem Munde gehen; 
Und wenn in meinem Amt 
Ich reden soll und muß, 
So gib den Worten Kraft 
Und Nachdruck ohn’ Verdruß! 

4. Find’t sich Gefährlichkeit, 
So laß mich nicht verzagen; 
Gib einen Heldenmut, 
Das Kreuz hilf selber tragen! 
Gib, daß ich meinen Feind 
Mit Sanftmut überwind’ 
Und, wenn ich Rats bedarf, 
Auch guten Rat erfind’!

5. Laß mich mit jedermann 
In Fried’ und Freundschaft leben, 
Soweit es christlich ist. 
Willst du mir etwas geben 
An Reichtum, Gut und Geld, 
So gib auch dies dabei, 
Daß von unrechtem Gut 
Nichts untermenget sei! 

6. Soll ich auf dieser Welt 
Mein Leben höher bringen, 
Durch manchen sauern Tritt 
Hindurch ins Alter dringen, 
So gib Geduld. Vor Sünd’ 
Und Schanden mich bewahr’, 
Auf daß ich tragen mag 
Mit Ehren graues Haar! 

7. Laß mich an meinem End’ 
Auf Christi Tod abscheiden, 
Die Seele nimm zu dir 
Hinauf zu deinen Freuden, 
Dem Leib ein Räumlein gönn 
Bei frommer Christen Grab, 
Auf daß er seine Ruh’ 
An ihrer Seite hab’. 

DOI: 10.13173/9783447104975.031 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



56 Andreas Lindner

8. Wenn du an jenem Tag 
Die Toten wirst aufwecken, 
So tu auch deine Hand 
Zu meinem Grab ausstrecken; 
Laß hören deine Stimm’ 
Und meinen Leib weck auf 
Und führ ihn schön verklärt 
Zum auserwählten Hauf’! 50

Das Lied besteht aus drei Themenkreisen. Strophe eins bis vier zeigen das an-
gestrebte Verhalten bzw. die richtige Haltung; Strophe fünf und sechs die im-
merhin mögliche Hoffnung auf irdischen Lohn. Das ist insofern interessant, als 
das Neue Testament hier selbst härter ist, indem das Gleichnis vom Knechtslohn 
Lk 17,7–10 keinen Lohn kennt, da alles, was getan wird, Pflicht ist. Strophe sieben 
und acht bringen dann die eschatologische Hoffnung. 

Der zweite ‚Klassiker‘ ist Paul Gerhardts „Ich weiß mein Gott, daß all mein 
Tun“, von dem hier nur die ersten drei Strophen zitiert seien:

1. Ich weiß, mein Gott, dass all mein Tun 
und Werk in deinem Willen ruh’n, 
von dir kommt Glück und Segen; 
was du regierst, das geht und steht 
auf rechten, guten Wegen.

2. Es steht in keines Menschen Macht, 
dass sein Rat werd ins Werk gebracht 
und seines Gangs sich freue; 
des Höchsten Rat, der macht’s allein, 
dass Menschenrat gedeihe.

3. Es fängt so mancher weise Mann 
ein gutes Werk zwar fröhlich an 
und bringt’s doch nicht zum Stande; 
er baut ein Schloss und festes Haus, 
doch nur auf lauter’m Sande.51

Sowohl das Leben des Schlesischen Pfarrers Heermann, geboren 1585 in Raudten 
im Herzogtum Glogau, als auch das des Brandenburgischen Pfarrers Gerhardt, 
Jahrgang 1607, war geprägt vom Dreißigjährigen Krieg und der Notwendigkeit, 
Gewalt, Tod, Familienleid und Angriffe auf ihre innersten Glaubensüberzeugun-
gen zu verarbeiten. Heermann wurde ein Opfer der habsburgischen Intoleranz 

50 	Johann Heermann: O Gott, du frommer Gott (1630), zit. nach Evangelisches Gesangbuch Nr. 495.
51 	Paul Gerhardt: Ich weiß mein Gott, daß all mein Tun (1653), zit. nach Evangelisches Gesangbuch 

Nr. 497.

DOI: 10.13173/9783447104975.031 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



57Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer Standes- und Berufsethik 

und musste 1638 sein Pfarramt in Köben bei Glogau aufgeben. Gerhardt wur-
de ein Opfer der brandenburgischen Toleranz des Großen Kurfürsten und zum 
Exilanten im eigenen Land. Das hat sie beide nicht aus der Bahn geworfen. Sie 
gehören mit ihrem lyrischen Werk zu den herausragenden Vertretern einer Dich-
tergeneration, die wie keine zweite in der deutschen Literaturgeschichte Texte 
des Gottvertrauens, Lebensmutes und Lebenswillens hervorgebracht hat.52

Die beiden Lieder verbindet, dass sie im Vergleich zu den anderen, die sich 
heute in der Gesangbuch-Rubrik „Arbeit“ befinden, eine durchgehende starke 
Präsenz in der Gesangbuchtradition aufweisen. Allein eine Stichprobe im Ge-
sangbuchbestand der Forschungsbibliothek Gotha ergibt für den Zeitraum von 
1650 bis 1800 64 Gesangbücher lutherischer, teilweise auch reformierter Städte 
und Territorien zwischen Riga und Straßburg sowie zwischen Kopenhagen 
und Reutlingen, in denen „O Gott, du frommer Gott“ enthalten ist; in 45 davon 
zugleich „Ich weiß mein Gott, dass all mein Tun“. Beide Lieder kommen dabei 
häufig in der Rubrik „Vom christlichen Leben und Wandel“ vor, aber eher selten 
bei den Standes- bzw. Berufsliedern, nämlich nur fünfmal. Erst in den Ausga-
ben des Evangelischen Gesangbuchs […] in der Provinz Brandenburg seit 1886 werden 
sie in der Rubrik „Beruf und Haus“ zusammengefasst, wo sie sich dann in den 
Gesangbuchausgaben des 20. Jahrhunderts bis heute regelmäßig finden. Das hat 
damit zu tun, dass sie für die Popularisierung genuin lutherischer Pflichtethik 
in einem allgemeinen und nicht auf einen bestimmten Stand oder Beruf spezia-
lisiertem Sinne dienen und deshalb bis heute jeden politischen, soziokulturellen 
und mentalen Wandel überstanden haben, denen Lieder wie das des Ballmeisters 
oder derjenigen lutherischen Christenmenschen, die nicht heiraten wollen, wie 
generell Standes- und Berufslieder notwendigerweise zum Opfer fallen mussten. 

Für Heermanns Lied „O Gott, du frommer Gott“ liegt eine greifbare und ins 
Leben übergreifende literarische Rezeption vor. Es erschien 1630 in Heermanns 
Liedersammlung Devotio Musica Cordis. Das ist Allerley geistliche Lieder/ aus den H. 
Kirchenlehrern und selbst eigener Andacht/ Auff bekandte/ und in unsern Kirchen ubliche 
Weisen verfasst über einen Breslauer Verleger in Leipzig gedruckt. 1644 folgte eine 
zweite Auflage. Das „in unsern Kirchen ublichen Weisen“ war nicht so einfach, 
denn mit seiner Versform in Alexandrinern hatte es eine gewisse Sprödigkeit ge-
genüber gängigen Melodien. Die beiden heute im Gesangbuch ausgewiesenen 
Melodien stammen dann auch erst von 1648 und 1675. In seinen acht Strophen 
fasst es nichts weniger als ein ganzes Christenleben von der Geburt, in der wir 
von Gott Gaben, Leib, Seele und Gewissen erhalten, bis zur Auferstehung. Das ly-
rische Ich nimmt eine Grundhaltung der Bescheidenheit – geistlich ausgedrückt: 

52 	Zu Heermann vgl. Bernhard Liess: Johann Heermann (1585–1647). Prediger in Schlesien zur 
Zeit des Dreißigjährigen Krieges. Diss. Theol. Neuendettelsau 1999. Münster 2003. Zu Ger-
hardt vgl. Christian Bunners: Paul Gerhardt: Weg, Werk, Wirkung. 3.  aktualisierte Aufl., 
Göttingen 2007. 

DOI: 10.13173/9783447104975.031 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



58 Andreas Lindner

der Demut – und des Gottvertrauens ein. Diese Grundhaltung ist nicht mit Stoi-
zismus oder Quietismus zu verwechseln. Sie wirkte im Gegenteil aktivierend.53

In diesem Sinne hat Heermanns Lied ein Eigenleben in Form einer pietistisch 
praktisch-frommen, literarischen Rezeption entwickelt. So verfasste Christian 
Friedrich Hilscher (1679–1756), Pfarrer in Auerswalde bei Chemnitz 1710 einen 
eigenen Kommentar: Hymnus Heermanianus: O Gott, du frommer Gott, rhythmis 
latinis expressus, brevi commentariolo illustratus.54 Das Korrespondenzverzeichnis 
August Hermann Franckes weist Hilscher als einen der wenigen Pietisten aus, 
der in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts in einem sächsischen Pfarramt über-
dauern konnte. Das ist insofern bezeichnend, als der Liedtext in der weiteren 
Literatur zur Quelle pietistisch eingefärbter Anekdoten wird, die mit Vorliebe 
im Württemberg spielen. So im vierten Band von Eduard Emil Kochs Geschichte 
des Kirchenlieds,55 einer erbaulich geschriebenen Hymnologie, und darauf fußend 
in Paul Dorsch: Das deutsche evangelische Kirchenlied und sein Segensgang durch die 
Gemeinde.56 

Das einzige preußische Exempel in dieser Reihe sind die Grenadiere Fried-
richs des Großen, die am Morgen der Schlacht von Leuthen unter Gesang der 
zweiten Strophe „Gib, daß ich tu mit Fleiß, was mir zu tun gebühret, wozu mich 
dein Befehl in meinem Stande führet. Gib, daß ich’s tue bald, zu der Zeit da ich 
soll, und wenn ich’s tu so gib, daß es gerate wohl“ ins Feld gezogen seien. Der 
König, von einem Offizier befragt, ob die Soldaten schweigen sollten, habe geant-
wortet: „Nein! Lasse Er das, mit solchen Leuten wird Gott mir heute gewiß den 
Sieg verleihen.“ 57 Koch gibt als Quelle der Anekdote den Schriftsteller und Auf-
klärungsphilosophen Thomas Abbt (1738–1766) an, der die Episode darin habe 
ausklingen lassen, Friedrich habe sich hier die Kraft der Religion eingestanden.58 

53 	So blieb Heermann trotz schwerer Krankheit in den letzten neun Jahren seines Lebens inten-
siv schriftstellerisch tätig; vgl. Liess: Johann Heermann (Anm. 52), S. 49–58.

54 	Der Titel ist nicht mehr ermittelbar.
55 	Emil Koch: Geschichte des Kirchenlieds und Kirchengesangs der christlichen, insbesondere 

der deutschen evangelischen Kirche. Stuttgart 1853, S. 31–35.
56 	Paul Dorsch: Das deutsche evangelische Kirchenlied und sein Segensgang durch die Ge-

meinde. Stuttgart 1890, S. 115–119.
57 	Koch: Geschichte des Kirchenlieds (Anm. 55), S. 33.
58 	Die Angaben sowohl Kochs als auch Dorschs halten einer Überprüfung der Quelle aber 

nicht stand. Diese wird von Koch: Geschichte des Kirchenlieds (Anm. 55), hier S. 34 angege-
ben mit: Das verdienstreiche Berlin, 1768, S. 257. Dabei handelt es sich um die „Abhandlung 
vom Verdienste“, die als erster von sechs Teilen 1768 in Thomas Abbts Vermischten Werken 
von Friedrich Nicolai herausgegeben wurde. Hier heißt es S. 257 lediglich: „Das erbauliche 
Lied, welches das preußische Heer auf dem Wege, zum Angriff bey Lissa, sang, war zehen 
Heldengedichte und auch eben so viele Bataillons werth.“ Das Zitat gehört in den Abschnitt 
„Vom Verdienste des Schriftstellers, des Künstlers und des Predigers“ und hier wiederum in 
die Würdigung der Wirkung lutherischer Erbauungsliteratur auf das einfache Volk. Die ein-
zigen beiden Namen, die genannt werden, sind Arndt und Scriver. Zu Abbt vgl. zuletzt Wil-
helm-Ludwig Federlin: Art. Abbt, Thomas. In: Killy Literaturlexikon. 2., vollständig überar-
beitete Auflage. Hg. v. Wilhelm Kühlmann. Berlin, New York 2008, Bd. 1, S. 2–5. Außerdem 
Friedrich Nicolai: Ehrengedächtniß Herrn Thomas Abbt. Berlin, Stettin 1767.  In Friedrich 

DOI: 10.13173/9783447104975.031 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



59Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer Standes- und Berufsethik 

Dorsch macht daraus nicht weniger als die Behauptung, Friedrich habe sich im 
Alter quasi bekehrt.59

Immerhin wird Heermanns Lied so zur kleinen Schwester des Chorals von 
Leuthen – und mehr Pflichterfüllung ist nicht denkbar. Der Text aller acht Stro-
phen blieb in den Gesangbüchern der Aufklärungszeit unverändert. Das ist an-
gesichts der Intensität, mit der das alte lutherische Liedgut, sofern man es nicht 
aussortierte, aufklärungstheologisch angepasst wurde, bemerkenswert.60 Auf je-
den Fall nicht legendarisch ist hingegen die Verbindung des Liedtextes mit der 
Parabelerzählung „Von den Arbeitern im Weinberg“, Mt 19,27–20,16 durch den 
Arnstädter Superintendenten und Hymnologen Johann Christoph Olearius in 
seinem Evangelischen Lieder=Schatz, Jena 1705, T. 1, S. 123. Wilhelm Nelle füllt das 
1918 in seinem Schlüssel zum Evangelischen Gesangbuch im Rheinland und Westfalen 
mit folgender Charakteristik: 

Als Ganzes ist es ein Berufslied. Insbesondere eignet es sich bei Einfüh-
rung eines Pfarrers oder Beamten. Strophe 1–3 als Frühgesang am Synod-
altage. Seine 3. Strophe sollte das ständige Gebet eines Synodalen und Par-
lamentariers sein. Beherzigenswert ist es beim Antritt eines jeden Amtes; 
wider alle Kriecherei nach oben und nach unten, vor den Hohen und vor 
dem Volke vermag es das Rückgrat zu stärken, ein Lied der Gewissenhaf-
tigkeit und Wahrhaftigkeit.61 

Martin Rößler übersetzt das im ersten Band seiner Reihe Liedermacher im Gesang-
buch, Stuttgart 1990 für die Gegenwart der Bundesrepublik: 

In der Tat ein Lied der gewissenhaften Tugend; Zivilcourage gegen alle 
Kriecherei nach oben und unten ist herauszuhören, und es hat manchem 

Nicolai: Gesammelte Werke. Hg. v. Bernhard Fabian und Marie-Luise Spieckermann. Bd. 12: 
Opera Minora I. Hildesheim, Zürich, New York 1995. Zur Herausbildung und den Proble-
men eines preußischen Patriotismus, allerdings ohne auf hymnologische Aspekte einzu-
gehen, vgl. zuletzt: Angelika Dörfler-Dierken: „Friderikus ruft, unser König: Allons, frisch 
ins Gewehr“. Oder: Die Formierung einer opferbereiten Erregungsgemeinschaft. In: Glaube 
und Vernunft. Studien zur Kirchen- und Theologiegeschichte des späten 18. Jahrhunderts. 
Hrsg. von Albrecht Beutel, Thomas K. Kuhn und Markus Wriedt. Leipzig 2014, S. 302–322.

59 	Tatsächlich lässt sich für das Lied eine frühe biographische Verinnerlichung in einem Brief 
Friedrichs an seinen Vater aus der Küstriner Haftzeit vom 28. November 1730 nachweisen. 
Hier zitiert er die Zeile „durch manchen sauern Tritt“ aus Strophe 6, um seine Situation zu 
beschreiben. Vgl. Œuvres de Frédéric le Grand. Bd. 27,3: Correspondance de Frédéric II roi de 
Prusse. Hg. v. J. D. E. Preuß. Berlin 1856, S. 13.

60 	Als prominentes Beispiel kann hier Luthers Kampf- und Bekenntnislied „Erhalt uns Herr 
bei deinem Wort“ von 1543 (EG 193) gelten, das in Aufklärungsgesangbüchern, abgesehen 
von der Titelzeile, vollständig zu einer Ode an Gewissensfreiheit und Toleranz umgedich-
tet wurde. Vgl. Andreas Lindner: Leben im Spannungsfeld von Orthodoxie, Pietismus 
und Frühaufklärung. Johann Martin Schamelius, Oberpfarrer in Naumburg. Gießen 1998, 
S. 314 ff. 

61 	Wilhelm Nelle: Schlüssel zum Evangelischen Gesangbuch im Rheinland und Westfalen. 
Gütersloh 1918, S. 176.

DOI: 10.13173/9783447104975.031 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



60 Andreas Lindner

Hofprediger und einfachen Untertanen in den Fängen des absolutistischen 
Staates den Rücken gestärkt und sie zum aufrechten Gang ermutigt.62 

Hier wird eine Tradition greifbar, die das Lied zu dem Ordinationslied für luthe-
rische Pfarrer bis heute werden ließ. So drückt es in seiner altertümlichen Spra-
che die immer noch gültige Berufsethik zumindest – um nicht von geistlichem 
Stand zu reden – für die Berufsgruppe der Pfarrer im lutherischen Sinne aus. Wie 
viele dem gerecht werden, war und ist eine andere Frage.

62 	Martin Rößler: Liedermacher im Gesangbuch. Zit. nach der 2., durchgesehenen Auflage. 
Stuttgart 1992, S. 167.

DOI: 10.13173/9783447104975.031 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Übung und Wissen  
in der religiösen Lyrik der frühen Neuzeit

Günter Butzer

Vorbemerkungen
Die Ausführungen beruhen auf den folgenden Verwendungen der titelgebenden 
Begriffe: (1.) ‚Übung‘ wird in einem weiten Sinn verstanden als Inbegriff men-
tal-physischen Trainings, wie es durch die antiken Konzepte der askēsis und des 
exercitium bzw. der meditatio bezeichnet und von der christlichen Kultur über-
nommen wurde.1 Im Unterschied zur frühneuzeitlichen Disziplin ist die Übung 
nicht auf die Ausbildung ‚gelehriger Körper‘ 2 gerichtet, sondern basiert auf einer 
holistischen – in moderner Terminologie: psychosomatischen – Anthropologie, 
was für die spezifischen Wissensformen der Übung eine wichtige Rolle spielen 
wird. (2.) ‚Religiöse Lyrik‘ verstehe ich im Folgenden als ‚meditative Lyrik‘,3 wo-
bei offen bleiben soll, ob beide Begriffe tatsächlich deckungsgleich sind oder die 
meditative nur als Teilbereich der religiösen Lyrik fungiert (da der Begriff der Ly-
rik für die frühe Neuzeit zumeist anachronistisch verwendet wird, bewegen wir 
uns ohnehin in einem recht diffusen Feld). Ausschlaggebend für die Zuordnung 
eines Texts zur meditativen Lyrik ist dessen intertextuelle Einzel- bzw. Systemre-
ferenz auf Meditationsanleitungen, -techniken und Prosameditationen und da-
mit seine Situierung im Kontext religiöser Übung und Textverarbeitung, die in 
der christlichen Tradition unlösbar zusammenhängen.4 (3.) Geht man davon aus, 
dass religiöses Wissen nicht oder zumindest nicht nur ein Wissen über Religion 
meint, wie es die Religionswissenschaft oder die Theologie hervorbringt, öffnet 
sich der Terminus für unterschiedliche Wissensformen,5 die der Religion eigen 

1 	 Vgl. Paul Rabbow: Seelenführung. Methodik der Exerzitien in der Antike. München 1954; 
Pierre Hadot: Exercices spirituels et philosophie antique. Paris 1981; Michel Foucault: Der 
Gebrauch der Lüste. Sexualität und Wahrheit 2. Übers. von Ulrich Raulff und Walter Seitter. 
5. Aufl. Frankfurt/Main 1997.

2 	 Vgl. Michel Foucault: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses. Übers. von 
Walter Seitter. Frankfurt/Main 1994, S. 173 ff.

3 	 Der Begriff wurde etabliert von Louis L. Martz: The Poetry of Meditation: A Study in English 
Religious Literature of the Seventeenth Century. 2. Aufl. New Haven 1962 (1. Aufl. 1954).

4 	 Vgl. Günter Butzer: Soliloquium. Theorie und Geschichte des Selbstgesprächs in der europä-
ischen Literatur. München 2008, S. 34 f.

5 	 Der Begriff wurde in jüngster Zeit geprägt von Karen Gloy in Auseinandersetzung mit dem 
verengten Wissensbegriff der Wissenschaftsgeschichte und dem Begriff der Wissenskul
turen, wie er v. a. vom Frankfurter Sonderforschungsbereich/Forschungskolleg  435 „Wis

DOI: 10.13173/9783447104975.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



62 Günter Butzer

oder die zumindest von ihr in spezifischer Weise adaptiert worden sind und die 
sich vom theoretischen Wissen der Theologie deutlich unterscheiden. Religiöses 
Wissen in der Lyrik der frühen Neuzeit, so meine im Folgenden auszuführende 
These, ist nicht bzw. nicht zuvorderst als Wissensimport aus der Theologie in 
die Literatur zu beschreiben, sondern vielmehr als ein Wissen, das von der Ly-
rik selbst generiert wird. Vier Formen dieses von der Lyrik produzierten religiö-
sen Wissens sollen im Folgenden – ohne Anspruch auf Vollständigkeit – anhand 
einschlägiger Textbeispiele aus der englischen und deutschen Lyrik vorgestellt 
werden. 

1	 Frömmigkeit als prozedurales Wissen (John Donne)
Anders als noch im früheren und hohen Mittelalter, in dem die Meditation eng 
an die lectio divina gekoppelt war, mit der sie lange Zeit weitgehend identifiziert 
wurde,6 versteht die frühe Neuzeit die Meditation weithin als Kunstlehre (ars) 7 
– allerdings mit signifikanten Modifikationen. Sind die artes seit der Antike am 
Modell der poiēsis orientiert und geben die Anleitung zur kunstfertigen Hervor-
bringung von Objekten (ob nun Dichtwerke, Reden oder Bauten), so stellt sich 
die Frage, was denn die Kunst der Meditation eigentlich produziere? Eine ge-
läufige Antwort lautet: sie produziert fromme Menschen, und damit wird die 
Besonderheit der meditativen Kunst bereits deutlich: es handelt sich nämlich um 
eine ethopoietische Selbsttechnik im Sinne Foucaults, in der Subjekt und Objekt 
zusammenfallen. Anders gesagt: der Meditierende bringt durch technē einen reli-
giösen Habitus bei sich hervor, der eine Ausbildung bzw. Veränderung des ēthos 
impliziert.8 Dass sich dieses neue ēthos dann auch in einer veränderten Hand-
lungsweise – als Orthopraxie – artikuliert, ist eine auch für die frühe Neuzeit 
zentrale Konsequenz meditativer technē. Dadurch, dass diese unmittelbar cha-
rakterbildend wirkt, erzeugt sie indirekt auch eine ‚ethische Praxis‘, an der man 
wiederum den Erfolg der Ethopoiesis erkennen kann.9 Insofern bildet der für die 
frühe Neuzeit über die Konfessionsgrenzen hinweg abundierende Begriff der 
praxis pietatis den Kernbegriff meditativer Selbsttechnik, weil er den Habitus der 

senskultur und gesellschaftlicher Wandel“ eingeführt wurde. Näheres dazu im Schluss-Ab
schnitt dieses Beitrags.

6 	 Vgl. Heinrich Bacht: „Meditatio“ in den ältesten Mönchsquellen. In: Geist und Leben 28 
(1955), S. 360–373.

7 	 Vgl. R.J. Corthell: Joseph Hall and Protestant Meditation. In: Texas Studies in Literature and 
Language 20 (1978), S. 367–385. – Zum Zusammenhang von Meditation und Rhetorik vgl. 
Günter Butzer: Art. ‚Meditation‘. In: Historisches Wörterbuch der Rhetorik. Hrsg. von Gert 
Ueding. Bd. 5. Tübingen 2001, Sp. 1016–1023. 

8 	 Vgl. Michel Foucault: Technologien des Selbst. In: Technologien des Selbst. Übers. von Mi-
chael Bischoff. Hrsg. von Luther H. Martin, Huck Gutman und Patrick H. Hutton. Frankfurt/
Main 1993, S. 24–62.

9 	 Vgl. Ilsetraut Hadot: Seneca und die griechisch-römische Tradition der Seelenleitung. Berlin 
1969.

DOI: 10.13173/9783447104975.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



63Übung und Wissen in der religiösen Lyrik der frühen Neuzeit 

Frömmigkeit an die richtige Handlung knüpft und damit die Eigenart meditati-
ver technē als Produktion eines praxisrelevanten ēthos auf den Punkt bringt.

Doch welche Rolle spielt nun das Wissen in dieser Kunstlehre? Wie in jeder 
ars wird es als doctrina als bereits gegeben vorausgesetzt. Wie man gute Dichtung 
oder gute Reden schafft, ist ebenso wenig eine offene Frage für die entsprechen-
den Kunstlehren wie diejenige, wie man ein frommer Mensch wird. Das Ent-
scheidende ist vielmehr, wie man sich das vorhandene Wissen darüber aneignet 
und dadurch gelungene Ergebnisse erzielt. Die beiden Verfahren hierfür sind 
bekanntlich Nachahmung und Übung, die man im Konzept einer exercitatio per 
imitationem zusammenfassen kann. Damit ist zugleich der Kern der meditativen 
Technik als übende Aneignung doktrinären Wissens benannt. Als exercitium ist 
die Übung integraler Bestandteil jeder Kunstlehre; für die ars meditativa stellt sie 
gewissermaßen eine mise en abyme dar, sofern hier die Übung im Sinne des exer-
citiums das Zentrum der Übung im Sinne der meditatio bildet. Als Beispiel für 
diesen Aneignungsprozess kann das siebte Sonett aus John Donnes Holy Sonnets 
fungieren:

Spitt in my face yee Iewes, and peirce my side,
	 Buffett, and scoff, scourge, and crucifie mee,
For I haue sinn’d, and sinn’d, and only hee
	 Who could doe none iniquitie hath dyed.
But by my Death cannot bee satisfied		  5
	 My sinnes which pass the Iewes impietie;
They kill’d once an inglorious man, but I
	 Crucifie him daily, being nowe glorified.
Oh lett mee then his strange loue still admire,
	 Kings pardon, but hee bore our punnishment;	 10
And Iacob came cloathed in vile harsh attire,
	 But to supplant, and with gainfull intent;
God cloath’d himself in vile mans fleash that soe
	 Hee might bee weake enough to suffer woe.10

Donne bearbeitet in diesem Sonett die christliche Kardinaldoktrin der Mensch-
werdung Gottes zur Erlösung der Menschheit von ihren Sünden. Er tut dies, in-
dem der Sprecher sich zunächst selbst an die Stelle Jesu im Passionsgeschehen 
versetzt und die „Iewes“ (v. 1) dazu aufruft, ihn zu kreuzigen, um damit auf die 
dogmatische Paradoxie aufmerksam zu machen, dass mit Jesus ein Unschuldiger 
für die Sünden anderer gestorben ist. Die Verse 3 und 4 formulieren die theologi-
sche Doktrin, die der Sprecher sich nicht nur in der ersten Person zueigen macht 
(„I haue sinn’d, and sinn’d“), sondern in Vers 1 bis 2 als ‚inneres Schauspiel‘ in-

10 	John Donne: The Holy Sonnets 7 [in der Zählung der Revised Sequence]. In: The Variorum 
Edition of the Poetry of John Donne. Hrsg. von Gary A. Stringer. Bd. 7/1. Bloomington, Indi-
anapolis 2005, S. 24.

DOI: 10.13173/9783447104975.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



64 Günter Butzer

szeniert.11 Gemäß den Vorgaben der frühneuzeitlichen Meditationsanleitungen12 
begibt sich der Sprecher imaginativ an den historischen Schauplatz der Kreuzi-
gung und interagiert mit den beteiligten Personen, die er direkt anspricht („Spitt 
in my face yee Iewes, and peirce my side“). Auf diese Weise wird dem intratextu-
ellen Sprecher – aber durch die meditative Kommunikationsstruktur auch dem 
Autor und dem Leser – nicht nur eine theologische Wahrheit in den Mund gelegt, 
sondern er agiert diese Wahrheit aus. Genauso verhält es sich mit dem zweiten 
Theologoumenon, das zu Beginn der zweiten Strophe vorgetragen wird: „But by 
my Death cannot bee satisfied / My sinnes which pass the Iewes impietie“ (v. 5 f.). 
Damit vollzieht der Text zugleich den Übergang vom historischen Geschehen zur 
Gegenwart des Sprechers: „They kill’d once an inglorious man, but I / Crucifie 
him daily, being nowe glorified“ (v. 7 f.).13 Der Sprecher, der anfangs noch von den 
„Iewes“ gekreuzigt werden wollte, rückt nun selbst auf deren Position, ja er über-
trifft ihre „impietie“ (v. 6) durch die beständige Wiederholung der Kreuzigung 

11 	Zur Meditation als innerem Schauspiel vgl. Jörg Jochen Berns: Nachwort. In: Gedächtnisleh-
ren und Gedächtniskünste in Antike und Frühmittelalter. Dokumentsammlung mit Über-
setzung, Kommentar und Nachwort. Hrsg. von Jörg Jochen Berns. Tübingen 2003, S. 523–597, 
hier S. 548–560; Ders.: Inneres Theater und Mnemonik in Antike und Früher Neuzeit. In: 
Kunst der Bewegung. Kinästhetische Wahrnehmung und Probehandeln in virtuellen Wel-
ten. Hrsg. von Christina Lechtermann und Carsten Morsch. Bern [u. a.] 2004, S. 23–44.

12 	Zu denken ist hier zunächst an die Exercitia spiritualia des Ignatius von Loyola, der den ve-
hementen Einsatz der imaginatio beim Meditieren empfiehlt und den Martz zum zentralen 
Gewährsmann für die englische religiöse Lyrik um 1600 gekürt hat (vgl. Martz: The Poetry 
of Meditation [Anm. 3], S. 25 ff.). Zur Bedeutung der Exercitia spiritualia für die frühneuzeitli-
che Lyrik vgl. auch Christian Wehr: Geistliche Meditation und poetische Imagination. Stu-
dien zu Ignacio de Loyola und Francisco de Quevedo. München 2009. – Helen Gardner hat 
wenige Jahre vor Martz’ Studie im Vorwort zu ihrer einflussreichen Ausgabe von Donnes 
Divine Poems den engen Anschluss der Struktur und der Abfolge der Holy Sonnets an die 
ignatianischen Exerzitien postuliert (vgl. John Donne: The Divine Poems. Hrsg. von Helen 
Gardner. Oxford 1952, S. l–lv). Zur Problematik dieser Position vgl. die folgende Fußnote. 

13 	Wie Barbara Lewalski überzeugend gezeigt hat, folgt diese Wendung weg vom historischen 
Geschehen hin zur eigenen Schuld des Sprechers der protestantischen Meditationsauffas-
sung, die auf der Auslegung des Passionsgeschehens nach den beiden Aspekten des propter 
me (Jesus ist wegen meiner Sünden gestorben) und des pro me (Jesus ist stellvertretend für 
mich gestorben) basiert (vgl. Barbara Kiefer Lewalski: Protestant Poetics and the Seven-
teenth-Century Religious Lyric. Princeton, NJ 1979, S. 270 f.). Damit steht die von Gardner, 
Martz und zahlreichen anderen Forschern postulierte enge Anbindung der Holy Sonnets 
an die ignatianischen Exerzitien generell in Frage (vgl. John Stachniewski: The Persecuto-
ry Imagination. English Puritanism and the Literature of Religious Despair. Oxford 1991, 
S. 254 ff.). Berücksichtigt werden sollten bei dieser Diskussion allerdings zwei Punkte: zum 
einen sind die ignatianischen Meditationstechniken in den Exercitia spiritualia bei weitem 
nicht so systematisiert, wie dies die spätere jesuitische Tradition behauptet (vgl. Butzer: So-
liloquium [Anm. 4], S. 226 ff.); zum andern wurden die ignatianischen Exerzitien interkon-
fessionell über ganz Europa verbreitet und fanden, etwa in Gestalt des Booke of the Christian 
Exercise des Jesuiten Robert Parson, eine intensive Rezeption bei den Autoren protestanti-
scher Meditationsliteratur, so dass von einer exklusiven Zuschreibung der ignatianischen 
Meditationstechniken zum Katholizismus keine Rede sein kann (vgl. Udo Sträter: Sonthom, 
Bayly, Dyke und Hall. Studien zur Rezeption der englischen Erbauungsliteratur in Deutsch-
land im 17. Jahrhundert. Tübingen 1987).

DOI: 10.13173/9783447104975.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



65Übung und Wissen in der religiösen Lyrik der frühen Neuzeit 

immer dann, wenn er sündigt. Umso bewundernswerter ist die selbstlose Erlö-
sungstat Jesu, deren Bedeutung in der comparatio der dritten Strophe – durch den 
Vergleich mit weltlichen Herrschern und mit dem Patriarchen Jakob – verstärkt 
wird. Das Couplet formuliert schließlich noch einmal komprimiert die Kardinal-
doktrin von der erlösenden Menschwerdung Gottes: „God cloath’d himself in vile 
mans fleash that soe / Hee might bee weake enough to suffer woe“ (v. 13 f.). 

Wollte man das von Donne angewandte textuelle Verfahren genauer beschrei-
ben, so könnte man von einer personalen Aneignung doktrinärer Gemeinplätze 
durch deren imaginative Inszenierung sprechen. Dabei werden die loci communes 
in imagines agentes verwandelt, die im doppelten Sinn bewegend wirken: rheto-
risch als Aktivierung der Affekte, theatral als mentales Ausagieren weniger der 
historischen als der geistigen Bedeutung der doctrina. Dabei schafft bzw. verstärkt 
die mentale Simulation weitgehend dieselben neuronalen Bahnungen, die auch 
in der realen szenischen Aktion (die ja weit mehr ist als eine bloße motorische 
Handlung) aktiviert werden.14 Unterstützt wird diese Innervation doktrinalen 
Wissens durch die sinnlich stimulierende Wirkung von Rhythmus und Reim, 
die, wie schon Seneca im psychagogischen Zusammenhang der Epistulae morales 
ausführt, auf die unbewussten Regionen der menschlichen Psyche wirken und 
dadurch quasi natürliche Effekte erzielen.15 Auf diese Weise wird ein implizi-
tes, im Kern als prozedural anzusprechendes religiöses Wissen erzeugt, das man 
zeitgenössisch als pietas benannt hat.16 Es entsteht aus der mit Hilfe mentaler sze-
nischer Simulation vollzogenen Verarbeitung eines expliziten deklarativen Wis-
sens in Form theologischer Gemeinplätze, die von der Strukturierung des zeitge-
nössischen Wissens nach der ramistischen loci-Methode unterstützt wird. 

14 	Zum Zusammenhang von Meditation und Neurobiologie vgl. Wolf Singer und Matthieu 
Ricard: Hirnforschung und Meditation. Frankfurt/Main 2008. 

15 	Vgl. Seneca: Ep. 94, 27 f.: „Praeterea ipsa quae praecipiuntur, per se multum habent ponderis, 
utique si aut carmini intexta sunt aut prosa oratione in sententiam coartata […]. Aduocatum 
ista non quaerunt: affectus ipsos tangunt et natura uim suam exercente proficiunt.“

16 	Der Begriff ‚prozedurales Wissen‘ ist in Analogie zum kognitionswissenschaftlichen Be-
griff des ‚prozeduralen Gedächtnisses‘ gebildet, das alles das beinhaltet, „was man ‚ohne 
nachzudenken‘ weiß oder kann“ (Gerhard Roth: Das Gehirn und seine Wirklichkeit. Kogni-
tive Neurobiologie und ihre philosophischen Konsequenzen. 6. Aufl. Frankfurt/Main 2001, 
S. 191), und betont die habituelle Komponente dieses Wissens im Sinne eines gewohnheits-
mäßigen, auf Übung beruhenden Verhaltens. Doch wie auch das prozedurale Gedächtnis 
nicht nur auf kognitive Prozesse zurückgeht, sondern auch mit diesen interagiert, beinhaltet 
ein ‚prozedurales Wissen‘ durchaus kognitive Aspekte – wie die Bedeutung der Imagination 
für die Meditation deutlich macht.

DOI: 10.13173/9783447104975.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



66 Günter Butzer

2	 Weisheit als praktisches Wissen (Catharina von Greiffenberg)
Weisheit hat Walter Benjamin einmal als die „epische Seite der Wahrheit“ be-
zeichnet.17 Sie liefere ein praxisbezogenes Wissen, das sich in einer Moral, in 
praktischen Anweisungen, Sprichwörtern oder Lebensregeln äußert. Die sprach-
liche Form der Weisheit wäre demnach die Sentenz, ihre literarische Form das 
encheiridion, die Spruchsammlung, die in der frühen Neuzeit u. a. in den Flori-
legien, Adagia, Apophthegmata und Aphorismen prosperiert. Karen Gloy be-
stimmt entsprechend Weisheit als „praktisch-moralisches [und] pragmatisches 
Wissen“; es habe eine „gesellschaftskonstituierende und identitätsstiftende 
Funktion“ und reiche vom „reine[n] Sachwissen“ bis zum „Wissen um die Seele 
und die gute Lebensführung“.18 Im Verlauf der frühen Neuzeit ist nun zu beob-
achten, dass sich Weisheit im Sinne von sophia bzw. sapientia immer mehr vom 
wissenschaftlich definierten Wissen im Sinne der episteme bzw. scientia absondert 
und esoterisch wird, weil sie auf einem analogischen Denken beruht, das als ver-
altet disqualifiziert wird.19 Das theologische Wissen passt sich dem neuen epis-
temischen Paradigma an, das religiöse Wissen hingegen verharrt im Modus der 
Weisheit und wird auf Grund seines lebenspraktischen Bezugs (zumindest teil-
weise) hermetisch. Das gilt insbesondere für eine auf psychagogische Effekte wie 
die Reinigung der Seele und die Vereinigung mit dem Göttlichen ausgerichtete 
Weisheit, die zum Gegenspieler eines zunehmend vom ēthos des Wissenschaft-
lers losgelösten Wissens gerät. (Aber vielleicht sollte man besser von einem ēthos-
Wandel der Wissenschaft sprechen.) 20 Das verdeutlicht das Eingangsgedicht zu 
den Passionsbetrachtungen Catharina Regina von Greiffenbergs:

LEsch aus / die ganze Welt. Die Tafel der Gedanken
	 rein werd gewischet ab. Nichts bleib / als JEsus Christ.
Nichts will ich dulten sonst. Es soll nichts in den schranken
	 der Angedächtnis seyn / als der / der Alles ist.
Es mag die wiß=begier vil schönes wesen reitzen:		  5
	 mich labt mein JESUS nur / vor tausend=wissenschaft.
Die Welt mag / wie nach Geld / nach Kunst und Weißheit geitzen:
	 ich will und weiß sonst nichts / als seine Creuzes=kraft.
Der Gall= und Essig=Schwamm lesch’ aus all’ Eitelkeiten:
	 nur der Gekreutzigte bleib stehn in meinem Sinn.		  10
Wie weit / wann sie allein / die Allheit sich ausbreiten
	 und alles wenden kan / das siht man klar hierinn.

17 	Walter Benjamin: Der Erzähler. Betrachtungen zum Werk Nikolai Lesskows. In ders.: Ge
sammelte Schriften. Hrsg. von Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhäuser. Bd. II/2. 
Frankfurt/Main 1980, S. 438–465, hier S. 442.

18 	Karen Gloy: Einführung: Die verschiedenen Wissenstypen. In: Weisheit – Wissen – Informa-
tion. Hrsg. von Karen Gloy und Rudolf zur Lippe. Göttingen 2005, S. 7–19, hier S. 10.

19 	Gloy: Einführung: Die verschiedenen Wissenstypen (Anm. 18), S. 13.
20 	Wie Hans Blumenberg in Der Prozeß der theoretischen Neugierde (Frankfurt/Main 1973) ge-

zeigt hat, beruht auch das Wissensideal der Neuzeit auf einem ēthos: dem der curiositas.

DOI: 10.13173/9783447104975.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



67Übung und Wissen in der religiösen Lyrik der frühen Neuzeit 

Die Allheit ich allein will im Gedächtnis haben:
	 so hab ich alls / und sie gekreutzigt noch darzu.
Nur unerreichlicher sind ihre Gnaden=Gaben /		  15
	 je mehr sie angehäfft. Jn ihm / ist meine Ruh.21

Wenn Greiffenberg in diesem Gedicht die „wiß=begier“ (v. 5) der Jesus-Liebe ge-
genüberstellt, aktualisiert sie den erwähnten Gegensatz von Wissen – dem die 
Sünde der curiositas zugewiesen wird – und Weisheit. Die Autorin vollzieht ei-
nen auf der platonischen Tafelmetapher des Gedächtnisses basierenden Auslö-
schungsprozess (s. v. 1: „LEsch aus / die ganze Welt“), der jegliches Weltwissen 
betrifft und, wie das lemma der zugehörigen pictura angibt, „Nichts als Jesus“ 
übrig behält: „Der Gall= und Essig=Schwamm“ der Passion soll, wie es in Vers 9 f. 
heißt, „all’ Eitelkeiten“ vernichten – „nur der Gekreutzigte bleib stehn in meinem 
Sinn.“ 22 Dieser bildet indessen kein partikulares Element der episteme, sondern 
er ist, ganz im Sinne der christlich adaptierten sophia-Auffassung, schlechthin 
„Alles“ (v. 4): Jesus ist für Greiffenberg „die Allheit“ (vv. 11, 13), das hen kai pan 
hermetischer Weisheit. Dieses wird in strikte Opposition zum epistemischen 
Wissen gesetzt: „Es mag die wiß=begier viel schönes wesen reitzen: / mich labt 
mein JESUS nur / vor tausend=wissenschaft“ (v. 5 f.).23 

Mit den letzten Worten des vorliegenden Gedichts „In ihm / ist meine Ruh“ 
(v. 16) macht Greiffenberg den praktischen Charakter dieses Wissens von Jesus 
nachdrücklich deutlich, und tatsächlich sind ja ihre Meditationen als schritt-
weises Reinigungsritual und Einübung in die ekstatische Christus-Erfahrung 
zu verstehen, die den Graden der mittelalterlichen scalae meditatoriae folgen: 
ausgehend von der lectio eines Bibelwortes vollführt sie zunächst eine in Pro-
sa gefasste Betrachtung mit Hilfe der Einbildungskraft, der Vernunft und des 
Gedächtnisses,24 zu der auch die Identifikation der Sprecherin mit dem Text der 
biblischen Rede gehört; diese mündet in eine Gebetsanrufung Jesu im Sinne ei-
nes meditativen colloquiums, das vor allem der affektiven Vertiefung des durch 
Fantasie und Vernunft nachvollzogenen Geschehens dient und schließlich mit 
einem Gedicht endet. Dieses nimmt mithin den strukturellen Ort ein, den in der 

21 	Catharina Regina von Greiffenberg: Erklärung des Tittel=Kupfers. In dies.: Sämtliche Werke. 
Hrsg. von Martin Bircher und Friedhelm Kemp. Bd. 9. Millwood, N.Y. 1983, o. P.

22 	Vgl. Barbara Thums: Zur Topographie der memoria in frühneuzeitlicher Mystik: Catharina 
Regina von Greiffenbergs „Geistliche Gedächtnisorte“. In: Meditation und Erinnerung in 
der Frühen Neuzeit. Hrsg. von Gerhard Kurz. Göttingen 2000, S. 251–272.

23 	Dass in Vers 7 des untersuchten Gedichts von der Wissenschaft als „Weißheit“ die Rede ist, 
spricht m.E. nicht gegen diese Opposition; das Wort „Weißheit“ wird hier der Wissenschaft 
zugeschlagen und vom Greiffenberg durchaus geläufigen Begriff der Weisheit unterschie-
den, wie er etwa im vierten und fünften Gedicht der Geistlichen Sonnette / Lieder und Gedichte 
verwendet wird. Vgl. Catharina Regina von Greiffenberg: Sämtliche Werke (Anm. 21), Bd. 1, 
S. 4 f.

24 	Vgl. Catharina Regina von Greiffenberg: Des Allerheiligst- und Allerheilsamsten Leidens 
und Sterbens Jesu Christi Zwölf andächtige Betrachtungen. In dies.: Sämtliche Werke 
(Anm. 21), Bd. 9, S. 15.

DOI: 10.13173/9783447104975.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



68 Günter Butzer

scala meditatoria die contemplatio innehat, und tatsächlich gestaltet Greiffenberg 
in diesen lyrischen Texten ihre aus dem meditativen Gang entsprungene Erfah-
rung von Inspiration und mystischer Ekstase.25 Im Gedicht artikuliert sie ihre 
Inspirationstopik vom „Flammen=Brunn der Seelen“, dem „Geist=Geschmak in 
meiner Seele kehlen“, dem göttlichen „Lieb=Nectar=Thau“ als Erfahrung von Be-
gierde, Wollust und Verzückung.26 Es ist diese mystische Gotteserfahrung, die 
Greiffenberg als Weisheit dem weltlichen Wissen entgegenhält und für die sie 
die lyrische Form wählt, weil diese nicht nur eine psychagogische Wirkung aufs 
Unbewusste im oben erläuterten Sinne Senecas erzeugt, sondern die gebunde-
ne Rede zugleich im hermetischen Zusammenhang eine magische Wirkung (im 
Sinne des alchimistischen solve et coagula) entfaltet, die Jesus im Gedicht an die 
Sprecherin binden soll.27 Dem gemäß heißt es in einer Apostrophe Jesu der An-
dächtigen Betrachtungen: „Ich kan mich nicht ersättigen / mit dir Verbindlichsten in 
gebundner Sprache zu reden / dich damit mir zu verbinden und anzubinden“.28 
Das Gedicht hat damit für Greiffenberg eine ähnliche Funktion wie das Abend-
mahl, das sie als mystische unio erlebt, in der Gott für sie spürbar und in gewisser 
Weise auch verfügbar wird.29 So gerät Weisheit bei Greiffenberg zu einem aus der 
meditativen Übung hervorgehenden, zugleich hermetischen und an den Ritus 
des Abendmahls geknüpften religiösen Wissen von der göttlichen Allheit, das in 
der lyrischen „Binde=Kunst“ textuell gebannt wird.30

3	 Kindheit als episodisches Wissen (Thomas Traherne)
Wie Louis Martz in seinem Buch The Paradise Within ausgeführt hat, spielt ne-
ben der ignatianischen Methodik der Exerzitien ab der Mitte des 17. Jahrhunderts 
zunehmend die weniger methodisch verfahrende, die Spuren des Göttlichen im 
eigenen Inneren suchende augustinische Meditation eine wichtige Rolle für die 

25 	Vgl. Butzer: Soliloquium (Anm. 4), S. 282 f.
26 	Die Zitate entstammen dem Sonett „O JEsu meine Lieb / du Flammen=Brunn der Seelen“ 

aus der ersten Passionsbetrachtung (In: Greiffenberg: Sämtliche Werke [Anm. 21], Bd. 9, 
S. 20). Vgl. dazu Conrad Wiedemann: Engel, Geist und Feuer. Zum Dichterselbstverständnis 
bei Johann Klaj, Catharina von Greiffenberg und Quirinus Kuhlmann. In: Literatur und 
Geistesgeschichte. Festgabe für Heinz Otto Burger. Hrsg. von Reinhold Grimm und Conrad 
Wiedemann. Berlin 1968, S. 85–109.

27 	Vgl. Burkhard Dohm: Poetische Alchimie. Öffnung zur Sinnlichkeit in der Hohelied- und 
Bibeldichtung von der protestantischen Barockmystik bis zum Pietismus. Tübingen 2000, 
S. 50. – Zum hermetischen und poetikgeschichtlichen Kontext vgl. Peter Cersowsky: Magie 
und Dichtung. Zur deutschen und englischen Literatur des 17. Jahrhunderts. München 1990, 
S. 26 ff., sowie Hans-Georg Kemper: Religion und Poetik. In: Religion und Religiosität im 
Zeitalter des Barock. Hrsg. von Dieter Breuer. Bd. 1. Wiesbaden 1995, S. 63–92, hier S. 83 ff.

28 	Catharina Regina von Greiffenberg: Der Allerheiligsten Menschwerdung, Geburt und Ju-
gend JEsu Christi Zwölf Andächtige Betrachtungen. In dies.: Sämtliche Werke (Anm. 21), 
Bd. 3, S. 473.

29 	Vgl. Dohm: Poetische Alchimie (Anm. 27), S. 86 ff.
30 	Der Titel der Poetik Sigmund von Birkens, des Mentors Greiffenbergs, der deren Dichtungs-

auffassung zweifellos nahe steht, lautet bezeichnenderweise Teutsche Rede-bind und Dicht-
Kunst (1679).

DOI: 10.13173/9783447104975.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



69Übung und Wissen in der religiösen Lyrik der frühen Neuzeit 

religiöse Lyrik.31 Mit Hilfe dieser Übungstechnik wird eine neue Form des re-
ligiösen Wissens erzeugt, die mit den Kategorien der simplicitas und der docta 
ignorantia (beides Konzepte der sapientia, nicht der scientia) 32 operiert. Gemäß der 
Meditationsauffassung Augustins ist es möglich, durch die introspektive Erfor-
schung des eigenen Selbst und mit Unterstützung des göttlichen Lichts zu den 
Spuren eines vom Sündenfall noch nicht korrumpierten Menschen vorzudrin-
gen (jedenfalls wurde er im 17. Jahrhundert so verstanden).33 Ein solcher Prozess 
scheint sich auch in Thomas Trahernes Gedicht „Eden“ abzuspielen. Man verglei
che dazu die erste Strophe:

A learned and happy Ignorance
Divided me

From all the Vanity,
From all the Sloth, Care, Sorrow, that advance
	 The Madness and the Misery			   5
Of Men. No Error, no Distraction, I
Saw cloud the Earth, or over-cast the Sky.34

Traherne spricht hier von einer „learned and […] happy Ignorance“ (v. 1), die ihn 
von der „Vanity“, „Madness“ und „Misery“ (vv. 3/5) des postlapsalen Menschen 
getrennt habe, welche unter dem Zeichen von „Error“ und „Distraction“ (v. 6) 
stehen. Im weiteren Verlauf des Gedichts wird eine für die christliche Ideologie 
zentrale Korrelation zwischen Wissen und Sünde auf der einen Seite und zwi-
schen Unwissenheit und Glück auf der anderen Seite aufgebaut; ja, das Wissen 
wird in einer auf den bliblischen Sündenfall rekurrierenden, zugleich aber kul-
turtheoretischen Argumentation an die Sterblichkeit des Menschen geknüpft, 
während der Sprecher die Unwissenheit der „Immortality“ (v. 14) des Paradieses 
zuschreibt. Die dritte Strophe listet die Eigenschaften dieses paradiesischen Zu-
stands im Detail auf:

31 	Vgl. Louis Martz: The Paradise Within. Studies in Vaughan, Traherne, and Milton. New Ha-
ven, London 1964. Daran anschließend Günter Butzer: Injizierte Himmel: die künstlichen 
Paradiese der Meditation (Dante, Baudelaire, Milton). In: Projizierte Himmel in der Frühen 
Neuzeit. Hrsg. von Jörg Jochen Berns und Thomas Rahn. Wiesbaden 2015 [i.E.].

32 	Vgl. A. Speer: Art. ‚Weisheit‘. In: Historisches Wörterbuch der Philosophie. Hrsg. von Joa-
chim Ritter, Karlfried Gründer und Gottfried Gabriel. Bd. 12. Darmstadt 2004, Sp. 371–397, 
hier Sp. 384.

33 	Vgl. Martz: The Paradise Within (Anm. 31), S. 17–31.
34 	Thomas Traherne: Eden [Text nach der Ausg. der Poems of Felicity]. In ders.: Centuries, Po-

ems, and Thanksgivings. Hrsg. von H.M. Margoliouth. Bd. 2. Oxford 1958, S. 13/15. Traher-
nes Gedicht wird wegen seines Umfangs nur mit den für meine Argumentation relevanten 
Strophen zitiert.

DOI: 10.13173/9783447104975.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



70 Günter Butzer

Joy, Pleasure, Beauty, Kindness, charming Lov,	 15
Sleep, Life, and Light,

Peace, Melody, my Sight
Mine Ears and Heart did fill and freely mov;
	 All that I saw did me delight:
The Universe was then a World of Treasure		  20
To me an Universal World of Pleasure.

Die Lust, die hier insistent beschworen wird (und die übrigens auch das zentrale 
Charakteristikum des Paradieses bei Milton bildet), entspringt einer unkorrum-
pierten Sinnlichkeit,35 die eine gegenüber dem postlapsalen Wissen völlig andere 
Beziehung zur Welt ermöglicht, zu der man über die Meditation (wieder) Zugang 
erlangt.36 Die Pointe des Gedichts besteht aber darin, dass dieser Zustand der 
„Original Simplicity“ (v. 35) nicht oder nicht nur ein phylogenetischer, sondern 
zugleich ein ontogenetischer ist. Dem gemäß heißt es zu Beginn der 6. Strophe 
(vv. 36–39): 

Those things which first his [sc. Adam’s] Eden did adorn,
My Infancy

Did crown: Simplicity
Was my Protection when I first was born.

35 	Entsprechend heißt es in dem Gedicht „The Præparative“ (In: Traherne: Centuries, Poems, 
and Thanksgivings [Anm. 34], S. 21–25): „‘Tis not the Object, but the Light, / That maketh 
Hev’n: ‘Tis a clearer Sight“ (v. 57 f.). Zu dieser Wendung vom Objekt zum Modus der Wahr-
nehmung und zur daraus resultierenden Betonung der „experience“ vgl. James J. Balakier: 
Felicitous Perception as the „Organizing Form“ in Thomas Traherne’s Dobell Poems and 
Centuries. In: XVII–XVIII. Bulletin de la société d’études anglo-américaines des XVIIe et 
XVIIIe siècles 26 (1988), S. 53–68, hier S. 57 ff. – Dass es sich bei diesem unkorrumpierten 
Wahrnehmungsmodus tatsächlich um das Resultat einer „serious Meditation“ handelt, 
macht Trahernes Gedicht Innocence, das in unmittelbarem Zusammenhang mit Eden steht, 
unmissverständlich deutlich. Vgl. die zweite Strophe: „A serious Meditation did employ / 
My Soul within, which, taken up with Joy, / Did seem no outward thing to note, but fly / All 
Objects that do feed the Ey: // Which it those very Objects did / Admire, and prize, and prais, 
and lov, / Which in their Glory most are hid; / Which Presence only doth remov; // Their 
constant daily Presence I / Rejoicing at did see; / And that which takes them from the Ey / Of 
others, offer’d them to me“ (In: Traherne: Centuries, Poems, and Thanksgivings [Anm. 34], 
S. 17).

36 	Im Hintergrund steht natürlich die neuplatonisch-christliche Unterscheidung zwischen den 
äußeren, weltlichen und den inneren, geistlichen Sinnen (vgl. Karl Rahner: Die geistlichen 
Sinne nach Origenes. In ders.: Schriften zur Theologie. Bd. 12: Theologie aus Erfahrung des 
Geistes. Bearb. von Karl-Heinz Neufeld SJ. Zürich, Einsiedeln, Köln 1975, S. 111–136) – welch 
letztere ganz im Sinne Augustins dem ‚inneren Paradies‘ zugeordnet werden. Auf diese 
Auffassung greift auch Ignatius mit seiner Technik der applicatio sensuum zurück (vgl. Hugo 
Rahner: Die „Anwendung der Sinne“ in der Betrachtungsmethode des hl. Ignatius v. Loyo-
la. In: Zeitschrift für katholische Theologie 79 [1957], S. 434–456, und Fridolin Marxer: Die 
inneren geistlichen Sinne. Ein Beitrag zur Deutung ignatianischer Mystik. Freiburg, Basel, 
Wien 1963). 

DOI: 10.13173/9783447104975.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



71Übung und Wissen in der religiösen Lyrik der frühen Neuzeit 

Diese Verknüpfung von Paradies und Kindheit und deren Semantisierung als 
einfältig und unschuldig im Sinne des zeitgenössischen Neuplatonismus37 stellt 
zugleich eine frühe Formulierung der modernen Kindheitsauffassung dar, wie 
sie dann im 18. Jahrhundert Rousseau paradigmatisch vertreten hat.38 Sie impli-
ziert, dass der Meditant über die Erinnerung der eigenen Kindheit einen Weg 
zurück ins Paradies findet und derart durch eine unkorrumpierte Sinnlichkeit 
– Traherne spricht vom „Infant-Ey“ 39 – ein verschüttetes Wissen aktualisiert, 
das dem profanen Wissen der Erwachsenen nicht mehr zugänglich ist.40 Das so 
erzeugte Wissen wird in der siebten und letzten Strophe als „Great“, „Divine“, 
„Pure“, „fair and sweet“ und „tru“ (vv. 43–45) bezeichnet und ermöglicht den Zu-
gang zu den „glorious Wonders of the DEITY“ (v. 49), die durch weltliches Wissen 
nicht erfasst werden können. 

Der Soziologe Alois Hahn hat in Bezug auf die religiösen Übungen von „Bio-
graphiegeneratoren“ gesprochen.41 Obwohl er vornehmlich die katholische Tra-
dition der Generalbeichte und der direction spirituelle im Sinne François de Sales’ 
im Blick hat, können die protestantischen Techniken der Selbsterforschung und 
der Autobiografik einem ähnlichen Effekt zugeordnet werden, der zwar zunächst 
noch anderen Zielen wie der Suche nach den signa electionis dient, aber dennoch 
ein biografisches Wissen produziert, das man im Anschluss an die Gedächtnis-

37 	Alison J. Sherrington spricht von „the Neo-Platonic theory of the soul’s original purity and 
the consequent innocence of childhood“ (Mystical Symbolism in the poetry of Thomas Tra-
herne. St. Lucia, Queensland 1970, S. 70). Tahernes Ziel ist dementsprechend die meditative 
Rückgewinnung dieses Zustands ursprünglicher Unschuld. 

38 	„His theological disposition is to return to the paradise of prelapsarian Eden. In terms of 
a Christian Platonism, he yearns, Wordsworth-like, for a recovery of childhood innocence 
with its proximity to preexistent purity“ (Barry Spurr: Felicity Incarnate: Rediscovering 
Thomas Traherne. In: Discovering and (Re)Covering the Seventeenth Century Religious 
Lyric. Hrsg. von Eugene R. Cunnar und Jeffrey Johnson. Pittsburgh 2001, S. 273–289, hier 
S. 285). Wie später Rousseau, führt auch Traherne in seinem Gedicht The Apostacy die Kor-
ruption des ursprünglich unschuldigen und reinen Kindes auf den Einfluss der (erwachse-
nen) Zivilisation zurück und resümiert: „All Bliss / Consists in this, / To do as Adam did; / 
And not to know those superficial Joys / Which were from him in Eden hid“ (vv. 37–41; in: 
Traherne: Centuries, Poems, and Thanksgivings [Anm. 34], S. 95–97, hier S. 96).

39 	Vgl. das Gedicht „An Infant-Ey“, das den Verlust des unschuldigen Wahrnehmungsmodus 
der Kindheit beklagt (in: Traherne: Centuries, Poems, and Thanksgivings [Anm. 34], S. 86 f.). 
Die Poems of Felicity sollten laut Sherrington (Mystical Symbolism [Anm. 37], S. 79) ursprüng-
lich den Untertitel „‚Divine Reflections’ On The Native Objects of ‚An Infant-Ey‘“ tragen.

40 	Vgl. das Eingangsgedicht der Sammlung, „The Salutation“ (In: Traherne: Centuries, Poems, 
and Thanksgivings [Anm. 34], S. 4/6), das – allerdings nur in der Manuskript-Fassung, die 
Strophe wurde in den Poems of Felicity gestrichen! – deutlich macht, dass für das Kind die 
Welt selbst zum Paradies wird: „Long time before / I in my Mothers Womb was born, / A 
GOD preparing did this Glorious Store, / The World for me adorne. / Into this Eden so Divine 
and fair, / So Wide and Bright, I com his Son and Heir“ (vv. 31–36) – als ob der Sündenfall nie 
stattgefunden hätte. 

41 	Vgl. Alois Hahn: Zur Soziologie der Beichte und anderer Formen institutionalisierter Be-
kenntnisse: Selbstthematisierung und Zivilisationsprozeß. In: Kölner Zeitschrift für Sozio-
logie und Sozialpsychologie 34 (1982), S. 407–434.

DOI: 10.13173/9783447104975.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



72 Günter Butzer

forschung episodisch nennen könnte, weil es dem autobiografischen Gedächtnis 
angehört, dessen Besonderheit darin besteht, deklaratives Wissen über das eigene 
Leben mit einer besonderen Intensität emotionaler Bewertung zu verknüpfen.42 
Dieses episodische Wissen hat, wie allgemein anerkannt wird, seinen Ursprung 
in religiösen Übungstechniken und kann daher vor allem für das späte 17. und 
frühe 18. Jahrhundert als religiöses Wissen angesprochen werden, auch wenn es 
in seiner Bedeutung weit darüber hinaus reicht.43 Sein Kennzeichen ist – noch 
vor jeder biografischen Narration – eine dem Episodischen eigene Situativität, 
wie sie etwa bei Brockes zu finden ist. Dem gemäß wäre die Struktur der später 
(von Hegel und Dilthey) so genannten Gelegenheits- und Erlebnislyrik derselben 
episodischen Wissensform zuzuordnen, die in der augustinischen Selbsterfor-
schung ihren Ursprung hat.44 Darüber hinaus wird der von Traherne exponierte 
und mit dem episodischen Wissen unlösbar verknüpfte unkorrumpierte Wahr-
nehmungsmodus – im Sinne einer tiefergehenden, ganzheitlichen, unschuldigen 
Auffassung der Welt – zu einem Spezifikum der Lyrik seit dem 18. Jahrhundert 
werden.

4	 Selbstthematisierung als Gestimmtheit (Andreas Gryphius)
Neben der Erzeugung von emotional gefärbtem episodischen Wissen ermöglicht 
die religiöse Lyrik eine gleichfalls in meditativer Übung verankerte Selbstbe-
trachtung und Selbstbeobachtung, die in der frühen Neuzeit zwar nicht erfunden 
wurde, aber über die Frömmigkeitsbewegungen größere Teile der Bevölkerung 
erfasst hat.45 Die Verpflichtung zur Selbstbetrachtung und Selbstanalyse äußert 
sich – um nur zwei prominente Beispiele zu nennen – in der zunehmenden Dif-
ferenziertheit der Beichtmanuale ebenso wie in den um die Wende vom 17. zum 
18.  Jahrhundert auch auf den bürgerlichen Verkehr übergreifenden, zunächst 
aber religiös fundierten und einer ausgefeilten Topik folgenden Anleitungen 
zur Selbst- und Fremderkenntnis.46 Der Vollzug dieser neuen Form der Selbstbe-
trachtung wird aber insbesondere in der religiösen Lyrik darstellbar. Hier finden 
jene Prozesse der Spaltung, Objektivierung und Reflexion des Selbst statt, die 
ein ganz neues, nicht-episodisches Wissen vom Ich generieren, dass man Ende 

42 	Vgl. Hans-Joachim Markowitsch: Dem Gedächtnis auf der Spur. Vom Erinnern und Verges-
sen. Darmstadt 2002, S. 131. Ausführlich zum emotionalen Gedächtnis vgl. Harald Welzer: 
Das kommunikative Gedächtnis. Eine Theorie der Erinnerung. München 2002, S. 111–137.

43 	Traherne vermengt offensichtlich einen religiös-philosophischen Begriff der Gotteskind-
schaft mit einem autobiografischen Kindheitsbegriff und legitimiert dadurch ein episodi-
sches Wissen, das ansonsten in der frühen Neuzeit kein Interesse beanspruchen dürfte.

44 	Vgl. Günter Butzer: Schicksale des lyrischen Ich. In: Sprache und Literatur 30/2 (1999), S. 3–15.
45 	Vgl. Stephanie Wodianka: Mitleid, innwendige Höllenpein, Selbstentfremdung und An-

spruch an sich selbst. Das meditative Gewissen in der Lyrik des 17. Jahrhunderts. In: Sprache 
und Literatur 30/2 (1999), S. 16–27.

46 	Vgl. Günter Butzer: Psychagogik in der Frühen Neuzeit. In: Diskurse der Gelehrtenkultur 
in der Frühen Neuzeit. Ein Handbuch. Hrsg. von Herbert Jaumann. Berlin, New York 2011, 
S. 715–746.

DOI: 10.13173/9783447104975.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



73Übung und Wissen in der religiösen Lyrik der frühen Neuzeit 

des 18. Jahrhunderts als Selbstbewusstsein bezeichnen wird. Zu ihren philoso-
phischen Programmschriften im 17. Jahrhundert gehören Descartes’ Meditationes 
de prima philosophia, welche, wie Manfred Riedel gezeigt hat, eng mit der mit-
telalterlichen Meditationspraxis verflochten, aber nunmehr auf die Ausbildung 
eines transzendentalen Subjekts ausgerichtet sind.47 Den vornehmlichen Ort der 
Selbstbetrachtung bildet im 17. Jahrhundert aber nicht die philosophische Medi-
tation im Sinne Descartes’, sondern die lyrische meditatio mortis, die die „vanitas- 
und memento mori-Topik als Selbstthematisierung“ 48 inszeniert. Als Beispiel kann 
Andreas Gryphius’ bekanntes Sonett „An sich selbst“ dienen: 

Mir grauet vor mir selbst ; mir zittern alle glieder,
	 Wenn ich die lipp’ und nas’ und beider augen klufft,
	 Die blind vom wachen sind, des athems schwere lufft
Betracht’ und die nun schon erstorbnen augen-lieder.
Die zunge, schwartz vom brand, fällt mit den worten nieder	 5
	 Und lallt, ich weiß nicht was; die müde seele rufft
	 Dem großen tröster zu, das fleisch reucht nach der grufft,
Die ärtzte lassen mich, die schmertzen kommen wieder.
	 Mein cörper ist nicht mehr als adern, fell, und bein.
	 Das sitzen ist mein tod, das liegen meine pein.		  10
Die schenckel haben selbst nun träger wol vonnöthen.
	 Was ist der hohe ruhm und jugend, ehr und kunst?
	 Wenn diese stunde kommt, wird alles rauch und dunst,
Und eine noth muss uns mit allem vorsatz tödten.49

In diesem Text wird die religiöse Erinnerung an die Vergänglichkeit und Sterb-
lichkeit des Menschen in Richtung auf eine anatomische Selbstzergliederung 
überschritten. Im Modus der objektivierenden Selbstbeobachtung vollzieht der 
Sprecher en detail den eigenen körperlichen Verfall nach. Der sezierende Blick 
diagnostiziert einen pathologischen Zustand, der als Selbstentfremdung erfah-
ren wird. Die körperlichen Kennzeichen der Identität, Gesicht und Stimme, sind 
der Kontrolle des Ich entzogen; das Gesicht geht in die facies hippocratica, der Leib 
ins corpus mortuum über. Erst in der Schlusswendung des zweiten Terzetts wird 
die vanitas-Topik explizit realisiert, zuvor ergeht sich der Sprecher in einer Be-
schreibung, die durch den Titel als Selbstreflexion im Wortsinn ausgewiesen 
ist.50 Denn Selbstanrede, wie sie etwa Fleming in seinem Gedicht „An sich“ prak-

47 	Manfred Riedel: Grund und Abgrund der Subjektivität. Nachcartesianische Meditationen. 
In: Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 61 (1987), 
S. 377–398.

48 	Stephanie Wodianka: Betrachtungen des Todes. Formen und Funktionen der ‚meditatio 
mortis’ in der europäischen Literatur des 17. Jahrhunderts. Tübingen 2004, S. 210.

49 	Andreas Gryphius: An sich selbst. In ders.: Werke in drei Bänden mit Ergänzungsband. 
Hrsg. von Hermann Palm. Bd. 3. Hildesheim 1961, S. 125.

50 	Wolfram Mauser greift demnach zu kurz, wenn er „das Phänomen Krankheit zum Grund-
bestand der Argumentation gegen die Sündhaftigkeit des Menschen“ rechnet und damit 

DOI: 10.13173/9783447104975.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



74 Günter Butzer

tiziert, findet sich bei Gryphius allenfalls in der letzten Strophe, die allerdings 
bereits, wie erwähnt, wieder nach topischer Verallgemeinerung strebt (markiert 
durch den Plural der ersten Person im letzten Vers). Das übrige Gedicht stellt eine 
distanzierte Betrachtung dar, welche sogar die „müde Seele“, die „[d]em grossen 
Tröster zue[ruft]“ (v. 6 f.), noch in der dritten Person erfasst. Die christliche, auf 
den Bußpsalmen beruhende Korrelation von Krankheit und Sünde ist hier nur 
noch indirekt zu erkennen, an ihre Stelle tritt eine vergegenständlichte, über wei-
te Strecken deskriptive Selbstwahrnehmung, die die Distanz des Ich gegenüber 
sich selbst in den Vordergrund rückt.51 Wo sich Fleming im stoischen Paradigma 
auf die Stabilität der res cogitans zurückzieht,52 setzt sich Gryphius der Selbst-
entfremdung in der res extensa aus. Und aus diesem Zustand der Nicht-Identität 
entsteht eine Gestimmtheit, die hier als Grauen erfahren wird.

Diese Gestimmtheit des Ich scheint mir, als genuines Produkt meditativer 
Selbstbetrachtung, eine eigenständige Wissensform zu bilden.53 Sie ist nicht 
durch die dihairetische Topik der Manuale zur Selbstzergliederung vorgeprägt, 
sondern geht bei Gryphius aus einer Störung des Selbstbewusstseins hervor, die 
sich als Verwirrung des Ich äußert. „MJr ist ich weis nicht wie“, heißt es im Ein-
gang des Gryphschen Sonetts „Threnen in Schwerer Kranckheit“,54 und gerade 
diese Divergenz zwischen der Wahrnehmung eines subjektiven Zustands einer-
seits („MJr ist“) und der Unmöglichkeit des kognitiven Wissens darüber ande-
rerseits („ich weis nicht wie“) erweist sich als produktiv für ein Wissen um die 
Befindlichkeit des Ich.55 Die Bestürmung der Seele, von der in Vers 7 des Gedichts 
die Rede ist („Die seele wird bestürmt, gleich wie die see im Mertzen“), meint 
daher mehr als nur die perturbatio animi der affektiven Überwältigung; sie be-
zeichnet eine Gestimmtheit, die trotz bzw. in ihrer Negativität ein Wissen über 
sich selbst vermittelt. „[…] vnd was sind vnser thaten?“, fragt der Sprecher am 
Ende und gibt zur Antwort: „Ein mitt viel herber angst durchaus vermischter 

den topischen Charakter dieses und ähnlicher Gedichte betont (vgl. Wolfram Mauser: Dich-
tung, Religion und Gesellschaft im 17.  Jahrhundert. Die ‚Sonette‘ des Andreas Gryphius. 
München 1976, S. 143).

51 	Vgl. Wodianka: Betrachtungen des Todes (Anm. 48), S. 220 ff.
52 	Vgl. Wilhelm Kühlmann: Selbstbehauptung und Selbstdisziplin. Zu Paul Flemings An Sich. 

In: Gedichte und Interpretationen. Bd. 1: Renaissance und Barock. Hrsg. von Volker Meid. 
Stuttgart 1982, S. 160–166.

53 	Zu ‚Stimmung‘ und ‚Gestimmtheit‘ als Wissenformen vgl. Karen Gloy: Von der Weisheit zur 
Wissenschaft. Eine Genealogie und Typologie der Wissensformen. Freiburg, München 2007, 
S. 139 ff.

54 	Vgl. Andreas Gryphius: Threnen in Schwerer Kranckheit. In ders.: Werke in drei Bänden mit 
Ergänzungsband (Anm. 49), S. 123 f.

55 	Zum Begriff der Befindlichkeit, der in enger Beziehung zu dem der Gestimmtheit steht, vgl. 
Martin Heidegger: Sein und Zeit. 16. Aufl. Tübingen 1986, S. 134 ff. Dazu Rosmarie Paradise-
Dahinden: Da-sein als Befindlichkeit. In: Weisheit – Wissen – Information (Anm. 18), S. 141–
150.

DOI: 10.13173/9783447104975.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



75Übung und Wissen in der religiösen Lyrik der frühen Neuzeit 

traum“ (v. 13 f.).56 Auch wenn es so klingen mag: Ich will diese Befunde nicht 
modernistisch uminterpretieren, sondern lediglich darauf aufmerksam machen, 
dass in der meditativen Selbstthematisierung neben der topischen Erfassung von 
Sünde und Vergänglichkeit ein Wissen um die existenzielle Gestimmtheit des Ich 
erzeugt wird, das sich nicht nur als wegweisend für das lyrische Genre ab der 
Mitte des 18.  Jahrhunderts erweisen wird, sondern zudem ein Selbstverhältnis 
konstituiert, das um 1800 unter dem Begriff des Selbstgefühls eine Antwort auf 
die Aporien des Selbstbewusstseins zu geben sucht.57

Schluss
Religiöses Wissen, wie es sich aus der Sicht der meditativen Lyrik darstellt, ist 
stets gebunden an ein theologisches Wissen, an das die Texte durch die Ver-
wendung von loci communes anknüpfen. Insofern spielt deklaratives Wissen 
eine wichtige Rolle in den Gedichten, was angesichts der topischen Verfasstheit 
frühneuzeitlicher Dichtung niemand verwundern wird.58 Bei diesem Befund 
und der daraus resultierenden Identifikation theologischer Wissenselemente in 
poetischen Texten sollte man jedoch nicht stehen bleiben. Zieht man neben der 
kognitiv-deklarativen auch anderen Wissensformen in Betracht, erweist sich die 
meditative Lyrik als äußerst produktiv im Hinblick auf die Generierung von Wis-
sen, das insbesondere im prozeduralen, praktischen, episodisch-emotiven und 
stimmungshaften Bereich zu lokalisieren ist.59 Dabei wirken die hier unterschie-

56 	Insofern erscheint es problematisch, das Gedicht vom Ende her zu lesen, wie dies Wolfram 
Mauser paradigmatisch und wirkungsvoll getan hat. Vgl. Wolfram Mauser: Was ist dies 
Leben doch? Zum Sonett Thränen in schwerer Kranckheit von Andreas Gryphius. In: Meid: 
Gedichte und Interpretationen (Anm. 52), S. 223–230.

57 	Vgl. Manfred Frank: Selbstgefühl. Eine historisch-systematische Erkundung. Frankfurt/
Main 2002.

58 	Der Begriff ‚deklaratives Wissen‘ ist wiederum gebildet in Analogie zum Begriff des ‚de-
klarativen Gedächtnisses‘ und umfasst „all das Wissen […], das wir bewußt reproduzieren 
können“ (Roth: Das Gehirn und seine Wirklichkeit [Anm. 16], S. 209). Markowitsch bezeich-
net das deklarative Gedächtnis auch als „Wissenssystem“ (Markowitsch: Dem Gedächtnis 
auf der Spur [Anm. 42], S. 88 f.).

59 	Der Beitrag versteht sich demnach als ein Plädoyer, der in den Kognitions- wie in den Kul-
turwissenschaften in den vergangenen Jahrzehnten vollzogenen Ausdifferenzierung des 
Gedächtnisses eine entsprechende Ausdifferenzierung des Wissens an die Seite zu stel-
len. Derzeit kurrente Auffassungen wie Michael Titzmanns Konzeption des ‚kulturellen 
Wissens‘ (vgl. Michael Titzmann: Kulturelles Wissen – Diskurs – Denksystem. Zu einigen 
Grundbegriffen der Literaturgeschichtsschreibung. In: Zeitschrift für französische Sprache 
und Literatur 99 [1989], S. 47–61), Joseph Vogls Entwurf einer ‚Poetologie des Wissens‘ (vgl. 
Joseph Vogl: Poetologie des Wissens. In: Einführung in die Kulturwissenschaft. Hrsg. von 
Harun Maye und Leander Scholz. München 2011, S. 49–71) oder das Konzept der ‚Wissens-
kulturen‘ (vgl. Wolfgang Detel: Wissenskulturen und universelle Rationalität. In: Wissens-
kulturen. Über die Erzeugung und Weitergabe von Wissen. Hrsg. von Johannes Fried und 
Michael Stolleis. Frankfurt/Main, New York 2009, S.  181–214) weisen zwar in ihrer Über-
windung des rein szientifischen Wissensbegriffs in die richtige Richtung, bedürfen aber 
einer zugleich phänomenologischen und kognitionswissenschaftlichen Fundierung und 
Ausarbeitung, wie sie Karen Gloy erstmals unternommen hat (vgl. Gloy: Von der Weisheit 

DOI: 10.13173/9783447104975.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



76 Günter Butzer

denen Wissensformen im konkreten Text häufig zusammen, was keinen Zufall 
darstellt, handelt es sich doch um eine Kohärenz übender Techniken, die nur auf 
der Ebene der Typologie strikt auseinanderzuhalten sind.

Karen Gloy hat ein Drei-Schichten-Modell historischer Wissensformen vor-
geschlagen, das im Übrigen von der kognitionswissenschaftlichen Forschung 
weitgehend bestätigt wird. Dieses unterscheidet eine mental-begriffliche Ebene 
des expliziten, deklarativen Wissens von einer handlungsbezogenen Ebene, die 
ein prozedurales, implizites Erfahrungswissen beinhaltet, und schließlich einer 
emotional-vitalen Ebene der Gestimmtheit und Befindlichkeit, die ein Wissen 
hervorbringt, das womöglich bis zu den Instinkten reicht. Dabei wird die letztere 
Schicht als präreflexiv und präkognitiv gekennzeichnet; bei ihr geht es „weder 
um ein explizites begriffliches Verstehen [wie in der deklarativen Schicht, G.B.] 
noch um ein praktisch-pragmatisches Wissen [wie in der prozeduralen Schicht, 
G.B.], sondern um ein affektives, emotionales Betroffensein, das den ganzen 
physisch-psychisch-geistigen Menschen einschließlich seiner Leiblichkeit und 
Befindlichkeit betrifft“.60 Zu berücksichtigen ist freilich, dass diese drei Ebenen 
sich in stetiger Interaktion befinden. So betont beispielsweise der Neurobiolo-
ge Gerhard Roth, dass in unbeschädigten Gehirnen „Kognition […] nicht ohne 
Emotion möglich“ 61 sei und dass prozedurale Prozesse weder ohne emotive Be-
wertung noch ohne kognitive Anteile auskommen, von denen sie im Lern- und 
Erfahrungs- (in unserem Kontext: im religiösen Übungs-)prozess in der Regel 
ihren Ausgang genommen haben (sofern sie nicht rein instinktiv sind).

Zwar liegt Gloys Schichten-Modell des Wissens weder eine wertende noch 
eine entwicklungsgeschichtliche Priorisierung zu Grunde, gleichwohl können 
interne Relationen von Dominanz und Subordination zur Beschreibung histori-
scher Wissensformationen genutzt werden. In diesem Sinn würde die Betonung 
des prozeduralen, emotionalen und praktischen sowie des von Gloy nicht eigens 
erwähnten episodisch-autobiografischen Wissens in der religiösen Lyrik ein Ge-

zur Wissenschaft [Anm. 53]). Sie kann dabei an die phänomenologische Erweiterung des 
Wissensbegriffs in der Wissenssoziologie anknüpfen, die Berger und Luckmann bereits in 
den 1960er Jahren vollzogen haben (vgl. Peter L. Berger und Thomas Luckmann: Die gesell-
schaftliche Konstruktion der Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie. Übers. von 
Monika Plessner. Frankfurt/Main 1980 [engl. Erstausg. 1966]). Vgl. die ähnliche Intention 
einer Öffnung des Wissensbegriffs hin auf „ein spezifisches Wissen der Literatur“ und eine 
„literarische Epistemologie“ bei Bernadette Malinowski und Michael Ostheimer: Ödipus 
zum Beispiel: Zur Komparatistik als Wissenspoetik. In: Theorien der Literatur. Grundla-
gen und Perspektiven. Hrsg. von Günter Butzer und Hubert Zapf. Bd. 6.  Tübingen, Basel 
2013, S. 9–30, hier S. 26. In eine vergleichbare Richtung zielen die Arbeiten von Ottmar Ette 
(z. B. Ottmar Ette: ÜberLebenswissen. Die Aufgabe der Philologie. Berlin 2004; Ders.: Zu-
sammenLebensWissen. List, Last und Lust literarischer Konvivenz im globalen Maßstab. 
Berlin 2010). Weitgehend unberührt von solchen Überlegungen präsentiert sich der Band: 
Literatur und Wissen. Theoretisch-methodische Zugänge. Hg. von Tilmann Köppe. Berlin, 
New York 2010.

60 	Gloy: Einführung: Die verschiedenen Wissenstypen (Anm. 18), S. 15.
61 	Roth: Das Gehirn und seine Wirklichkeit (Anm. 16), S. 211.

DOI: 10.13173/9783447104975.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



77Übung und Wissen in der religiösen Lyrik der frühen Neuzeit 

gengewicht schaffen zur verstärkten Favorisierung des deklarativen Wissens in 
der Kultur der frühen Neuzeit. Dass diese Favorisierung, die mit der Ausbildung 
des modernen Wissenschaftsbegriffs korreliert, an die Erfindung und Verbrei-
tung der Drucktechnik gebunden ist, steht außer Frage, obschon sie sich, wie 
etwa Ivan Illich gezeigt hat, bereits seit dem hohen Mittelalter abgezeichnet hat.62 
Mit ihr verknüpft ist eine weitgehende Autonomisierung und Objektivation des 
Wissens, die mit der „Trennung der theoretischen Sphäre von der ethischen“ 63 
einhergeht und gegen die das religiöse Wissen der frühneuzeitlichen Lyrik op-
poniert. Durch die Fundierung des Wissens in der Übung gewährleistet die re-
ligiöse Lyrik eine Einheit von Kognition, Emotion und Handlung, die der von 
Ulrike Bollmann eingeforderten Bedeutung der Leiblichkeit für das Problem des 
Wissens gerecht wird.64 Rudolf zur Lippe hat mit ähnlicher Intention von einem 
„leibhaftige[n] Wissen“ gesprochen und ihm einen mimetischen Charakter zuge-
schrieben; es ist nicht bzw. nicht vollständig explizierbar, sondern kann „nur im 
handelnden Vollzug geäußert werden“.65 Ein solches mimetisches Wissen scheint 
mir die religiöse Lyrik der frühen Neuzeit hervorzubringen und gegen die Ver-
wissenschaftlichung nicht nur des Glaubens ins Feld zu führen. Für dieses Wis-
sen gilt der (womöglich im schlechten Sinn rhetorische) Satz Augustins: „si nemo 
ex me quaerat, scio; si quaerenti explicare velim, nescio“.66

62 	Vgl. Ivan Illich: Im Weinberg des Textes. Als das Schriftbild der Moderne entstand. Ein 
Kommentar zu Hugos „Didascalicon“. Übers. von Y. Eriksson-Kuchenbuch. Frankfurt/Main 
1991.

63 	Gloy: Von der Weisheit zur Wissenschaft (Anm. 53), S. 38.
64 	Vgl. Ulrike Bollmann: Wandlungen neuzeitlichen Wissens. Historisch-systematische Ana-

lysen aus pädagogischer Sicht. Würzburg 2001, S. 248 ff.
65 	Vgl. Rudolf zur Lippe: Epistemische und andere Formen des Wissens. In: Weisheit – Wis-

sen – Information (Anm. 18), S. 23–38, hier S. 27.
66 	Augustinus: Conf. 11, 14, 17.

DOI: 10.13173/9783447104975.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447104975.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Lyrische Inszenierung optischer Evidenz  
bei Spee, Greiffenberg, Brockes

Franz M. Eybl

„Ich sahe mit betrachtendem Gemüthe“: Im Eingangsvers von Brockes’ berühm-
ter „Kirschblüte“ verweisen „Sehen“ und „Betrachten“ auf zwei im Zuge der 
Aufklärung immer stärker als Antagonismen geschärfte Wissensbestände, einer-
seits ein anthropologisches bzw. medizinisches Wissen um die Physik des Se-
hens und seine Physiologie, andererseits ein theologischer bzw. philosophischer 
Wissensbestand, der die Gotthaltigkeit der Welt ebenso umfasst wie die Frage 
nach deren Erkennbarkeit. „Ich sahe mit betrachtendem Gemüthe“ überspielt ei-
nen epistemologischen Widerspruch. Mit diesen Eingangsworten Brockes’ sind 
Sachverhalte angesprochen, deren Divergenz im Wahrnehmungsmodell der Frü-
hen Neuzeit eine viel problematischere Geschichte aufweist als es die harmlos 
beiordnende Formulierung des Hamburger Senators ausstellt. Insofern ist bereits 
der erste Vers mehr als der „pleonastisch-rationalistische Eingang“ 1 zum Kirsch-
blütengedicht, er rückt vielmehr die programmatische und problematische Kop-
pelung der Wissensbereiche um Sinnesleistung und Betrachtung ins Bewusst-
sein.

Der physiologische Wissensbestand betrifft die naturwissenschaftliche Kon-
zeption der Sinne und insbesondere des Gesichtssinns. Im optischen Modell der 
Humoralpathologie war das Auge als Relais winziger Korpuskeln gedacht, die 
ausgesendet bzw. aufgefangen und mittels der den Körper steuernden Säfte des-
sen kognitiver Verarbeitung zugeführt werden. Dieses auf Galen und Hippokra-
tes beruhende Modell spendete der Literatur den ganzen weiten Bereich jener in 
der Liebeslyrik massiv zur Wirkung gelangenden Blicke, etwa der tödlich durch-
bohrenden Blitze bei Hofmannswaldau: „Ein blick/ der blitze führt und männer 
niederleget“ („Beschreibung vollkommener Schönheit“), aber auch in Brand set-
zen kann: „Mein Liecht entzünde mich mit deiner Augen Brunst“, schreibt Opitz 
nach Ronsard,2 oder, in einem geistlichen Gedicht über die Teile des Körpers, in 

1 	 Hans-Georg Kemper: Gottebenbildlichkeit und Naturnachahmung im Säkularisations-
prozeß. Problemgeschichtliche Studien zur deutschen Lyrik in Barock und Aufklärung. 
Bd. 1. Tübingen 1981, S. 345; vgl. insgesamt die einlässliche, vor allem an der hermetischen 
Tradition der Naturauslegung interessierte Interpretation des Gedichts S. 343–354.  – Zu 
Brockes’ Hermetismus vgl. auch ders.: Deutsche Lyrik der frühen Neuzeit. Tübingen 1991, 
Bd. 5/I: Aufklärung und Pietismus, S. 114 f.; Bd. 5/II: Frühaufklärung, S. 60 f., 74 u.ö.

2 	 Martin Opitz: Ich wil diß halbe mich/ was wir den Cörper nennen. In ders.: Weltliche Poe-
mata, 1644, Faks. Neudr. Hrsg. von Erich Trunz. Tübingen 1975, Sonnet Nr. XXXV, S. 378; das 
Gedicht übersetzt Ronsards Sonett „Je veus brusler pour m’en voler aux cieux“.

DOI: 10.13173/9783447104975.079 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



80 Franz M. Eybl

dem Opitz auch an Galen erinnert: „Sie sind der Sinnen Bild/ der Spiegel vnd das 
Liecht/ Darbey die Liebe pflegt jhr Fewer anzuzünden/ Der Weg/ durch den sie 
sich kan in das Hertze finden“.3 Der Blick der Augen ist ein Beschuss:

Wenn nun zwei Paar Augen sich gegenseitig fixieren, so beschießen sie 
sich gegenseitig mit Lichtpfeilen und setzen auf diese Weise mehrere phy-
siologische Transformationen in Gang […] Bei ihrem Eintritt in den Kör-
per verwandeln sich die visualisierten Lebensgeister in das Blut zurück, 
aus dem sie geschaffen sind. Sie ‚verdicken‛ sich, heißt es, und prägen ihre 
Qualität in das fremde Herz ein.4

Die Intro- bzw. Extramissionstheorien des Auges spielen sowohl für die Ba-
rocklyrik wie noch für Brockes eine nicht unbeträchtliche Rolle5 und bleiben ne-
ben neueren physiologischen Modellen des Sehens bis ins 18. Jahrhundert hinein 
in Geltung. Hervorzuheben bleibt die gegenüber den Vorgängerepochen über-
ragende frühneuzeitliche Rolle des Sehsinns insgesamt, der seine Vorrangstel-
lung mit den Instrumentarien des Mikroskops wie auch des Fernrohrs in beide 
Dimensionen des mit freiem Auge nicht mehr Sichtbaren ausgedehnt hat. Diese 
Dominanz kann als zeittypischer optischer Quantensprung6 mit dem Begriff des 
„skopischen Regimes“ 7 bezeichnet werden, ein kulturelles Dispositiv, das Raum-
wahrnehmung, Zentralperspektive, Selbstinszenierung und Beobachtungstech-
niken neu justierte und damit bestimmte neue Formen von Evidenz ermöglichte. 

3 	 Martin Opitz: Auff den Anfang deß 1621. Jahrs. In ders.: Geistliche Poemata, 1638, Faks. Neu-
dr. Hrsg. von Erich Trunz. Tübingen 1966, S. 272–278, hier S. 274. Das Neujahrsgedicht gibt 
eine Beschreibung des menschlichen Körpers und nennt S. 276 Galen.

4 	 Albrecht Koschorke: Körperströme und Schriftverkehr. Mediologie des 18.  Jahrhunderts. 
München 1999, S. 118. – Vgl. auch Franz M. Eybl: Vom Blick zur Brunst, vom Schimpf zum 
Schlag. Körpersteuerung bei Grimmelshausen und Beer. In: Simpliciana 31 (2009), S. 273–
287.

5 	 Vgl. Wilhelm Kühlmann und Robert Seidel: Askese oder Augenlust? Sinnesvermögen und 
Sinnlichkeit bei Jakob Balde SJ und Barthold Heinrich Brockes. In: Iliaster. Literatur und 
Naturkunde in der Frühen Neuzeit. Festgabe für Joachim Telle zum 60. Geburtstag. Hrsg. 
von Wilhelm Kühlmann und Wolf-Dieter Müller-Jahncke. Heidelberg 1999, S. 131–166, hier 
S. 139 f. für Balde und S. 154 über die noch im 18. Jh. beobachtbare „Vielzahl kursierender 
Theorien“ des Sehens. Zu diesem Kontext auch Karl Richter: Teleskop und Mikroskop in 
Brockes’ Irdischem Vergnügen in Gott. In: Prägnanter Moment. Studien zur deutschen Lite-
ratur der Aufklärung und Klassik. Festschrift für Hans-Jürgen Schings. Hrsg. von Peter-
André Alt u. a., Würzburg 2002, S. 3–17, hier S. 8 f.

6 	 Robert Jütte: Augenlob – oder die (Neu-)Bewertung des Sehsinns in der Frühen Neuzeit. In: 
Evidentia. Reichweiten visueller Wahrnehmung in der Frühen Neuzeit. Hrsg. von Gabriele 
Wimböck, Karin Leonhard und Markus Friedrich. Berlin u. a. 2007, S. 39–56, hier S. 42.

7 	 Der Begriff stammt von Christian Metz und wanderte über die Fassung von Martin Jay in 
die deutschsprachige Forschungsdiskussion ein. Christian Metz: The Imaginary Signifyer: 
Psychoanalysis and the Cinema [zuerst frz. 1977]. In: Der imaginäre Signifikant. Psycho-
analyse und Kino. Münster 2000, dort als „Das skopische Kino-Regime“ im Abschnitt „Der 
imaginäre Signifikant“, S. 56 ff. – Martin Jay: Scopic Regimes of Modernity. In: Vision and 
Visuality. Hrsg. von Hal Foster. Seattle 1988, S. 3–23; online: http://beauty.gmu.edu/AVT307/
AVT307–001/martin%20jay%20vision%20and%20visuality%20copy.pdf (4.1.2015).

DOI: 10.13173/9783447104975.079 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



81Lyrische Inszenierung optischer Evidenz bei Spee, Greiffenberg, Brockes 

Daneben bleibt der theologische Wissensbestand die Bezugsgröße des Den-
kens und Forschens, wobei in diesem Bereich eine zwischen Theorie und Praxis 
angesiedelte religiöse Technik der Weltannäherung belangreich wurde, die wir 
als Meditation und Betrachtung kennen, mit Akzenten auf den Körperleistungen 
von phantasia bzw. visus. Sie ist Theorie, insofern sie auf Wahrnehmungs- und 
Imaginationskonzepten beruht, die eine Abfolge von Sinneseindruck, verstan-
desgemäßer Beurteilung und verhaltensorientierter Willensleistung ansetzen, in 
einem input-output-Modell, das auf Augustinus zurückgeht und für die Frühe 
Neuzeit weitgehend verbindlich blieb – Philipp Melanchthon etwa verwendet in 
De anima ein Seelenmodell, „das die Bewegungsimpulse der Affekte durch den 
urteilenden Verstand und den auswählenden Willen zu lenken versteht.“ 8 Die 
ignatianischen Exercitia spiritualia von 1548 (Ejercicios espirituales, 1541) beginnen 
mit der Konzentration auf einen Gegenstand oder ein Thema (argumentum), sie 
entwerfen dann eine Raumvorstellung (compositio loci), konzentrieren sich auf die 
angemessene Empfindung und verarbeiten dann die einzelnen Gesichts-Punkte, 
um zuletzt in ein Gebet einzutreten, als colloquium mit Gott. Auf dieser Grundla-
ge entwickeln sich Theorie und Praxis der in der frühneuzeitlichen Literatur so 
mächtigen Funktion der Meditation und Erbauung.9 

Die epochenspezifische Spannung zwischen diesen frühneuzeitlichen Wis-
sensfeldern, die einander auch wechselseitig bedingen, lässt sich mit dem Kon-
zept der Evidenz gut beschreiben. Denn als drittes steht die zwischen den Wis-
sensbereichen und dem lesenden Publikum vermittelnde sprachlich-diskursive 
Inszenierung in Frage, die poetische Gestaltung durch die Dichter unter jeweils 
differenzierten ästhetischen Rahmenbedingungen. Die Rhetorik vermittelt das 
Einleuchtende, denn es „kommt der Suggestion von Augenschein die zentrale 
Bedeutung zu, so sehr, daß evidentia weithin nichts anderes als ‚rhetorisch herge-
stellter Augenschein‘ heißt.“ 10 Damit reicht das Evidenzkonzept in die medialen 
Formationen von Bild, Text und Theater hinein, die insgesamt von der Diskursfi-
gur der Barockrhetorik beherrscht werden. 

Der Akt des Sehens – so die kurze propositio dieser Skizze – gehört zur Physio-
logie und Anthropologie, der Akt der Bildverarbeitung bedarf der Abbildungs- 
und Erkenntnistheorie, der Akt des Sprechens ist in der Rhetorizität und Medi-
alität der frühneuzeitlichen Poetik verankert. Dieser Kombination aus optischer 

	 8 	Vgl. dazu die Einleitung in Irmgard M. Wirtz: Affekt und Erzählung. Zur ethischen Fundie-
rung des Barockromans nach 1650. Habil. Bern 2007, hier S. 16. 

	 9 	Günter Butzer: Meditation. In: Historisches Wörterbuch der Rhetorik. Bd. 5. Tübingen 2001, 
Sp. 1016–1023.  Zur interkonfessionellen Tradition der Meditationstechnik immer noch 
grundlegend Udo Sträter: Meditation und Kirchenreform in der lutherischen Kirche des 
17. Jahrhunderts. Tübingen 1995. – Vgl. zur Erbauungsfunktion der religiösen Barocklyrik 
den Abschnitt „Erbauung als Meditationspraxis“ bei Volkhard Wels: Manifestationen des 
Geistes. Frömmigkeit, Spiritualismus und Dichtung in der Frühen Neuzeit. Göttingen 2014, 
S. 336–341.

10 	Jan-Dirk Müller: Evidentia und Medialität. Zur Ausdifferenzierung von Evidenz in der Frü-
hen Neuzeit. In: Wimböck / Leonhard / Friedrich: Evidentia (wie Anm. 6), S. 59–81, hier S. 61.

DOI: 10.13173/9783447104975.079 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



82 Franz M. Eybl

Technik, Reflexion der erbaulichen Verarbeitung und literarischer Gestaltung 
wird nun an einigen Gedichten nachgegangen, die dem Anschauungs- und Dar-
stellungstypus der „zufälligen Andacht“ angehören, ein mit Luther und Ignati-
us von Loyola bereits im 16.  Jahrhundert entwickeltes und bis ins 18.  Jahrhun-
dert reich differenziertes Gattungs- und Handlungsmuster.11 Es geht darum, die 
Tauglichkeit der Fragestellung zu unterstreichen und ihre Geltung historisch ein 
Stück weit zu verfolgen.

1	 Theologische Bildtheorie: Friedrich von Spee
Friedrich von Spee bevorzugt in der Trutz-Nachtigall (1649) generell, wie im Ti-
tel programmatisch genannt, das Gehör vor dem Gesichtssinn und bleibt nicht 
selten auch dort unanschaulich, wo Naturbetrachtungen gestaltet werden. Das 
hängt einerseits mit der spezifischen Gestaltung visueller Eindrücke zusammen, 
denn bekannt ist die durch und durch „literarische Natur der Speeschen Bäche, 
Blumen und Wälder“, die zum großen Teil Zitate und Paraphrasen lateinischer 
Klassiker sind.12 Andererseits beruht dies auf der Imaginations- und Gedächtnis-
theorie des Dichters, die eine geistliche Gewichtung des Blicks zur Folge hat. Im 
„Liebgesang“ der Seele „Zum Anfang der Sommerzeit“ wird der Lieblichkeit des 
anbrechenden Sommers das innere Leid des Christussuchers entgegengesetzt, 
das jeden optischen Eindruck entwertet:

	 9.
Was nützet mir dan schöne zeit?
	 Was glantz, vnd schein der Sonnen?
Was bäum gar lieblich außgebreit?
	 Was klang der klaren Brunnen?
Was athem lind
Der kühlen wind?
	 Was Bächlein krum geleitet?
Was edler Mey?
Was vogelschrey?
	 Was Felder grün gespreitet? 13

11 	Im Überblick Karl Baier: Meditation und Moderne. Zur Genese eines Kernbereichs moder-
ner Spiritualität in der Wechselwirkung zwischen Westeuropa, Nordamerika und Asien. 2 
Bde. Würzburg 2009; Markus Friedrich: Das Hör-Reich und das Sehe-Reich. Zur Bewertung 
des Sehens bei Luther und im frühneuzeitlichen Protestantismus. In: Wimböck / Leonhard / 
Friedrich: Evidentia (wie Anm. 6), S. 451–475; dort zur Entwicklung der „okkasionellen Me-
ditation“ als religiöser Aufladung visueller Praktiken Abschnitt 3: „Kontrolliertes Sehen als 
frommer Akt“. 

12 	Stefan Busch: Die Lieblichkeit der Schöpfung und der Dichtung. Zur Poetik der Naturschil-
derungen bei Friedrich Spee. In: Spee-Jahrbuch 2 (1995), S. 67–88, hier S. 73.

13 	Friedrich Spee: Anders Liebgesang der gespons JESV. Zum Anfang der Sommerzeit. In ders.: 
Trutz-Nachtigall. Hg. v. Theo G. M. van Oorschot. Bern 1985 (Sämtliche Schriften, Bd. 1), 
Nr. 8, S. 42–45, hier S. 44.

DOI: 10.13173/9783447104975.079 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



83Lyrische Inszenierung optischer Evidenz bei Spee, Greiffenberg, Brockes 

Wo zugleich mit dem poetischen Sprechen ein Blick inszeniert wird, finden sich 
freilich Elemente einer spezifischen theologischen Bildtheorie, die auf Heilsge-
schichte und Schöpfungstheologie beruht. Sie unterstellt das skopische Regime 
den Momenten der Zeitlichkeit und einer spezifischen Bildtheorie von Abbild 
und Urbild.

Unter dieser religiösen Blickregie untergräbt die Macht der Zeitlichkeit die 
Evidenz des Augenblicks. Im „Conterfey des Menschlichen Lebens“ heißt es 
beim frühmorgendlichen Anblick eines Sommerblümleins: „Da wolt ich je noch 
warten, Biß es vollkommen ward.“ 14 Nicht die momentane Erscheinung, sondern 
deren Veränderlichkeit steht im Zentrum des betrachtenden Interesses. Auch die 
Beschreibung der Blütenschönheit versetzt das Sichtbare sogleich unter den As-
pekt der Temporalität, die den Augenblick zunichte macht, wenn er in die Dau-
erhaftigkeit des Wandels eingeschrieben wird: „Noch heut wirst müssen sterben, 
Nur zeitlich denck zum Grab.“ 15 Der augenblickliche Augen-Blick erfasst nichts 
Festes, und das Dargestellte verweist auf die heilsgeschichtliche Vergänglichkeit 
alles Sichtbaren. Der Dichter stellt malend dem Leser statt dem Gesehenen dessen 
transzendenten Status vor Augen und schließt mit dem pastoralen Appell der 
Besinnung und Einkehr:

	 12.
O Mensch hab Dir gemahlet
	 So gar ob augen dein,
Recht wie der Tod vns holet,
	 Wan wir in wolstand sein.
O nie nitt traw der Schöne,
	 Dem Blut, noch Farben traw,
Dich nur mitt Gott versöhne,
	 Nur auff zum Himmel schaw. 

Diese Besinnung ist als Blickregie gestaltet, wenn der Blick sich in der Hoffnung 
auf Versöhnung von der Erde zum Himmel heben soll.

Eine spezifische Relation von Abbild und Urbild entfaltet Spee in der Allegorie 
des Malens, in Andeutung in der Betrachtung „Anleitung zur erkandtnuß vnd 
Liebe des Schöpffers auß den Geschöpffen“ mit dem Refrain „O Mensch ermeß 
im Herzen dein, Wie wunder muß der Schöpffer sein!“,16 deutlicher im darauf 
folgenden „Lob Gottes auß einer weitleuffigen Poetischen beschreibung der fröli-
chen SommerZeit“. In dieser malenden Poesie erscheint dem Blick die Welt als 
Abbild eines göttlichen Bildentwurfs.

14 	Spee: Conterfey des Menschlichen Lebens. In ders.: Trutz-Nachtigall (Anm. 13), Nr. 13, S. 71–
75, hier S. 72.

15 	Spee: Conterfey des Menschlichen Lebens. In ders.: Trutz-Nachtigall (Anm. 13), Vers 57 f., 
S. 73. Vgl. Vers 29 f., S. 72: „So säfftig, vnd so blütig, Als wär der tod noch fehr.“

16 	Spee: Anleitung zur erkandtnuß vnd Liebe des Schöpffers auß den Geschöpffen. In ders.: 
Trutz-Nachtigall (Anm. 13), Nr. 21, 98–103, 18 Strophen.

DOI: 10.13173/9783447104975.079 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



84 Franz M. Eybl

	 10.
Mein saget an, ihr Blümlein zart,
	 Vnd last michs ie doch wissen
Weil ihr an euch kein farb gespart,
	 Wer hats euch vorgerissen?
Wo nahmet ihr das Muster her,
	 Davon ihr euch copeyet?
Das Vorbild wolt ich schawen ger,
	 Welchs ihr habt conterfeyet.
	 O Gott ich sing von hertzen mein
	 Gelobet muß der Schöpffer sein.17

Die rhetorischen Fragen der zehnten Strophe, die das sprechende Ich im Dialog 
mit der Welt zeigen, aber noch keine Antwort eintragen, werden zuletzt durch 
den Leserappell ersetzt und überboten, alles „recht“ zu bedenken, was zur Ver-
zückung führt:

	 20.
Wo nur das aug man wendet hinn
	 Mitt lusten wirds ergetzet;
Ergetzet wird fast ieder Sinn,
	 Vnd alles wunder schetzet;
Ohn maß ist alle Welt geschmuckt /
	 Wer künstler mögts erdencken?
Wers recht bedenckt, wird gar verzuckt
	 Das haupt thut nidersencken.
	 O Gott, ich sing von herzten [sic] mein,
	 Gelobet muß der Schöpffer sein.18

Markiert ist damit der Übergang vom Erfassen zum Bedenken, jenen vorberei-
tenden Schritten, die François de Sales 1608 in seiner Meditationslehre der vom 
Adepten intendierten Vergegenwärtigung Christi voranstellt.19 Mit dieser tritt 
die Verzückung ein, und wenn das Haupt sinkt, so ist der Vorgang des Sehens 
abgebrochen. Zugleich referiert der Vers auf den bescheidenen Zöllner Lk 18,13, 
der im Bewusstsein seiner Sündhaftigkeit die Augen niederschlägt: „Der Zöllner 
aber blieb ganz hinten stehen und wagte nicht einmal, seine Augen zum Himmel 
zu erheben […]“ (Einheitsübersetzung).

17 	Spee: Lob Gottes auß einer weitleuffigen Poetischen beschreibung der frölichen Sommer-
Zeit. In ders.: Trutz-Nachtigall (Anm. 13), Nr. 22, 104–110, 21 Strophen, hier S. 106.

18 	Spee: Lob Gottes auß einer weitleuffigen Poetischen beschreibung der frölichen Sommer-
Zeit. In ders.: Trutz-Nachtigall (Anm. 13), S. 109.

19 	Abschnitt „Meditation und Kontemplation bei François de Sales“, Baier: Meditation und Mo-
derne (Anm. 11), S. 131 ff.

DOI: 10.13173/9783447104975.079 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



85Lyrische Inszenierung optischer Evidenz bei Spee, Greiffenberg, Brockes 

Nach einer Formulierung der Vorrede ist Spees Trutz-Nachtigall „zum Brau-
chen, vnd nicht nur zum Lesen gemacht“ und damit in einen performativen 
Zusammenhang der Meditation und Erbauung hineingestellt.20 In einem Kapitel 
seines Guldenen Tugend-Buchs reflektiert Spee ausführlich die mit kundiger Phan-
tasieleistung erzeugbare Gedächtniseinprägung visueller Eindrücke. Nicht die 
optische, sondern die imaginative und meditative Verarbeitung der sinnlichen 
Signale ist sein Zugang, wobei es ihm auf die doppelte Speicherung des Bildein-
drucks ankommt, denn dem lebenslang haltbaren, aber dennoch vergänglichen 
der Phantasie steht ein anderer Bildeindruck gegenüber, der ewig in die Seele 
eingesenkt bleibt.21

Die hinter Spees Naturdarstellung wirksame Bildtheorie steht im Hinblick 
auf die Zeitlichkeit sub specie aeternitatis und ist in den heilsgeschichtlichen Hori-
zont eingeschrieben. Stets ist der sensus historicus im Sinne literarischer ekphrasis 
mit dem sensus allegoricus so verkoppelt, dass die Entfaltung optischer Evidenz 
entbehrlich bleibt.22 Im Hinblick auf den ontologischen Status des Sichtbaren ar-
gumentiert Spee zugleich schöpfungstheologisch, denn das Gesehene ist neu-
platonisch gedachtes Abbild eines unerreichbaren Bildes. Doch entspricht die 
Doppelung von Malvorlage und Bild einer naturwissenschaftlichen Differenzie-
rung, die mit Johannes Kepler verbunden ist: „Kepler verlegt […] das Wahrneh-
mungsorgan in den Augengrund, den wir heute Netzhaut nennen.“ 23 Erst die 
poetisch erzeugte Evidenz vermittelt ein korrektes Bild, und zwar nicht des Au-
genscheins, um mit Kepler zu differenzieren: nicht der pictura auf der Netzhaut, 
sondern der Evidenz der Sache selbst, der imago rei. Auf diese Weise kommt die 
alte Lehre vom vierfachen Schriftsinn ganz unverhofft mit der frühneuzeitlichen 
Differenzierung des naturwissenschaftlichen Sehmodells in Einklang.

2	 Greiffenbergs Lesen und Beschreiben: Von der Meditation zur Poesie
Der Themenbereich des Sehens und Blickens ist bei Catharina Regina von Greif-
fenberg von ihrem deutlichen Rückgriff auf die meditativen Vorlagen der Zeit 
moderiert. Manche Erwähnungen des Blickens bleiben als visueller Akt unausge-

20 	Friedmann Harzer: „Bilde dir für …“[.] Meditation und Imagination in Friedrich Spees „Gül-
denem Tugend-Buch“. In: Meditation und Erinnerung in der Frühen Neuzeit. Hrsg. von Ger-
hard Kurz. Göttingen 2000, S. 291–305.

21 	Friedrich Spee: Güldenes Tugend-Buch. Hg. v. Theo G. M. van Oorschot. München 1968 
(Sämtliche Schriften, hg. v. Emmy Rosenfeld, Bd. 2), Kap. 25, S. 449–464. Vgl. dazu auch Har-
zer, ebd., Abschnitt II, S. 204–301.

22 	Busch: Die Lieblichkeit der Schöpfung und der Dichtung (Anm. 12), S. 75. Dies unterstreicht 
Busch sodann mit der Poetik des Pontanus und belegt es mit der Trutz-Nachtigall; vgl. den 
Abschnitt „Erbauliche Dichtung, poetische Erbauung“, S. 83–88.

23 	Barbara Duden: ‚De oculo morali‘: Ivan Illich zur Blickgeschichte und zum bedrohten Bli-
cken heute. In: Wimböck / Leonhard / Friedrich: Evidentia (wie Anm. 6), S. 481–503, hier 
S. 499. Zu Keplers Theorie des Sehens in Illichs Darstellung S. 498–501.

DOI: 10.13173/9783447104975.079 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



86 Franz M. Eybl

führt, etwa im Sonett „Glaubens-Blick und Bericht von GOttes Gnaden-Herze“:24 
Hier thematisiert allein der Titel den optischen Sinnbereich, wobei das Komposi-
tum das Visuelle ins Geistliche hinüberspielt und das Gedicht in den Rang einer 
Vision erhebt. Erkennbar stellt sich die Dichterin in die Tradition des Buchs der 
Natur, denn „Das Sichtbare/ weiset unsichtbare Ding“,25 eine im Sinne des allego-
rischen Sinns auch bei Spee grundlegende Erkenntnisfigur, die für sie indessen 
auch eine poetologische Figur wird. Die Dualität von Lesen und Stoff der Lektü-
re gestaltet sie durch die thematische Beistellung der dichterischen Ausdrucks-
form zu einer dynamischen Triade, dem Rezipieren von Bild und Schrift steht 
die sprachliche Äußerung gleich zur Seite. Das „wolbekandte Blümlein: Vergiß 
mein nicht“ 26 gibt nicht nur als „Sitten-Lehrer“ in der Betrachtung Auskunft über 
den Schöpfer („Von dir kleinem Sitten-Lehrer lern’ Geheimnus jederman“), son-
dern legt der Dichterin im letzten Terzett durch seinen Namen Poetisches in den 
Mund: „Ach vergiß mein nicht / O Schöpffer!“ Die beiden Erklärungsrichtungen 
poetischer Naturbetrachtungen, die Evidenz des Sichtbaren und des dahinterste-
henden geistlich Unsichtbaren, sind um die Dimension des Poetischen erweitert, 
Lesen und Schreiben aufs Engste verklammert, wie im „Lust Liedlein bey dem 
Ypserfluß“ 27 angesprochen:

	 9.
Jn dem weissen Blüte-Buch/
	 ich aufsuch
die Erschaffungs-Wunder:
setze dann an jedes Blat/
	 an die statt/
Lob und Preiß darunter.

Die Strophe verbindet poetisch die doppelte Funktion von Schrift als Aufzeich-
nungs- wie als Kommunikationsmedium. Greiffenbergs Allegorisierung der Na-
tur als Buch mit dem blanken Weiß des Papiers basiert auf der doppelten Funk-
tionalisierbarkeit von Schrift, deren medialer Träger, das Blatt, einerseits gelesen 
und sein Text als „Erschaffungs-Wunder“ entziffert, sodann aber mit „Lob und 
Preiß“ weiter beschriftet werden kann. Die Dichterin überschreibt die Wunder 
des Buchs der Natur mit ihrem eigenen Lobpreis, der „an die statt“ der Schöp-
fungsoffenbarung die Poesie setzt.

24 	Catharina Regina von Greiffenberg: Glaubens-Blick und Bericht von GOttes Gnaden-Herze. 
In dies.: Geistliche Sonnette/ Lieder und Gedichte/ zu Gottseligem Zeitvertreib/ erfunden 
und gesetzet. Nürnberg 1662. Faks. Neudr. Darmstadt 1967, S. 100.

25 	Greiffenberg: Auf eben dieselbe [liebliche Sommer- und Ernde-Zeit]. In dies.: Geistliche Son-
nette (Anm. 24), S. 241.

26 	Greiffenberg: Uber das kleine wolbekandte Blümlein: Vergiß mein nicht. In dies.: Geistliche 
Sonnette (Anm. 24), S. 238.

27 	Greiffenberg: Geistliche Sonnette (Anm. 24), S. 349–351.

DOI: 10.13173/9783447104975.079 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



87Lyrische Inszenierung optischer Evidenz bei Spee, Greiffenberg, Brockes 

Das einzigartige Verfahren der Dichterin wird in ihrer Betrachtung der Blü-
tenpracht im Kirschgarten deutlich.

Göttlicher Gnade Betrachtung/ in der Blühe.28 
	 1. 
MJtten in der schönen Blüh/
sitz’ ich voller Freuden hie/
voller Freud’ ob GOttes Güte/
die den Sinnen und Gemüte
ihre Wunderwerk vorstellt.
Weiß nicht/ wo ich mich hinwende/
wo Anfange oder Ende:
alles mir so wol gefällt/
daß/ aus Uberfluß des Willen/
sich die Wörterqvellen stillen.

Nicht unter Markierung einer Perspektive, sondern umringt von visuellen Ein-
drücken sitzt das sprechende Ich, dessen Verdoppelung der Freudenbeteuerung 
gleich eingangs jenen Sprung vom Naturerlebnis zur geistlichen Betrachtung 
vollendet, den der Gedichttypus der „zufälligen Andacht“ erst als Ergebnis 
kennt. Die örtliche Bestimmung als Umrundung spielt sogleich ins Zeitliche 
(„wo Anfange oder Ende“, meisterlich geben sich die Verben des Anfangens und 
Endens als Nomina und umgekehrt) und ins Poetische, denn copia fecit me inops, 
die Fülle machte mich stumm, der Ausdruckswille verstopft die Quellen (beides 
stimmig im hydrostatischen Bild). 

Darüber hinaus bietet die Eingangsstrophe eine Kürzestfassung der Meditati-
onstheorie, deren Schritte von der Wahrnehmung und Überlegung über die Er-
griffenheit zum Willen laufen und auch in die Sprache münden, ins Gebet. Das 
Gedicht schiebt, gerade indem sie markiert werden, die Gattungskonventionen 
der Erbaulichkeit und der Erbaulichkeit erzeugenden Dichtung kurzerhand zur 
Seite.

	 2.
Zwar ist dessen Ursach leicht/
weil der Geist im Himmel streicht
ganz verzuckt ins Engel-Wesen/
daß ihm traumend macht genesen/
zieht nach sich der Sinnen Krafft.
Also kan er nichts vorbringen/
weil er mit viel höhern Dingen/
als die Zeitlichkeit/ behafft:
wie der Reiger in dem fliegen/
läst er alles Nidre ligen.

28 	Greiffenberg: Geistliche Sonnette (Anm. 24), S. 357–358.

DOI: 10.13173/9783447104975.079 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



88 Franz M. Eybl

Denn der Zustand des sprechenden – schreibenden – Ich ähnelt dem Flug des 
Reihers (der emblematische Reiher wird sich dann nicht ganz überzeugend in 
einen Storch verwandeln). In der Emblematik verabscheut der Reiher den Regen, 
er will zur Sonne und liefert damit ein Bild der Seele in ihren irdischen Anstren-
gungen – „serenâ caeli quiete gaudens, supra nubes efferi solet“ setzt Picinellis 
Beschreibung ein, und Greiffenberg greift diese verbreitete Auslegung auf.29 Der 
Geist „zieht“ die Sinne „nach sich“, weil er sich mit Ewigem befasst. Doch nicht 
die Beeinträchtigung des Wahrnehmungsapparats ist damit gemeint, sondern 
des kommunikativen Apparats: Die Strophe spricht vom Verstummen, denn das 
Ich kann „nichts vorbringen“.

	 3.
Wie der treue Storch die Speiß/
die er kriegt auf seiner Reiß/
durch den langen Kragen windet/
daß in dieser Speiß-Arch findet
ihre Nahrung sein Geschlecht:
also pflegt mein Geist in gleichen
seine Beut zu überreichen
meinen Reimen/ die mit Recht
seine Kinder und Nachkommen/
wann er dieser Welt entnommen.

Für sein Verwahrung von Nahrung in einer markanten „Speiß-Arch“ bekannt – 
jedenfalls in Wolf Helmhard von Hohbergs Georgica Curiosa, jenem umfassenden 
Hausbuch adeligen Landlebens, das in Greiffenbergs unmittelbarer niederöster-
reichischer Nachbarschaft entstand – ist nicht der Storch, sondern ebenfalls der 
in Strophe zwei erwähnte Reiher: Die „Fisch-Raiger“ haben „einen ungemeinen 
weiten Kropff, in welchem man eine gute Maas füllen kan.“ 30 Dem entspricht 
auch die Atzung ihrer Brut durch das Hervorwürgen der gekröpften Nahrung: 
„wenn die reiher ihren jungen keine nahrung verschaffen können, speien sie die 
genossene speise wieder von sich und geben sie den jungen zu fressen.“ 31 Doch 
ist das Bild der Nahrung, die „mein Geist“ auf seiner Reise durch die Welt be-
trachtend aufliest, mittels Personalpronomen in „meinen Reimen“ auf das geistli-
che Wort der Dichtung bezogen, worin die alte Predigtforderung anklingt, „den 

29 	Filippo Picinelli: Mundus Symbolicus, in emblematum universitate formatus, explicatus 
et […] illustratus […] traductus à […] Augustino Erath. Köln 1687. Neudr. Hrsg. von Dietrich 
Donat. Hildesheim 1979, Tl I, Buch IV: Aves, cap. IX: Ardea, S. 277. Das erste Motto ist „SUB-
LIMITATE SECURITAS“, das Auslegungsstichwort der Marginalie „Spes in Deo“. 

30 	Wolf Helmhard von Hohberg: Georgica Curiosa Aucta. Oder Adelichen Land- und Feld-
Lebens […] Dritter Theil. Nürnberg 1749, Buch 11: „Nützliches Supplementum, oder curieu-
ser Zusatz Von der Fischerey“, Kap. 17 „Von denen zahmen und wilden Schwanen, Storch, 
Fisch-Rayger, Rohrdommel und Trappen“, hier S. 319.

31 	„Reiher“, Deutsches Wörterbuch. Bd. 14, Sp. 656–660, hier Sp. 659: „beobachtetes, volksglau-
ben, aberglauben“.

DOI: 10.13173/9783447104975.079 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



89Lyrische Inszenierung optischer Evidenz bei Spee, Greiffenberg, Brockes 

Kleinen das Brot zu brechen“. Greiffenberg kombiniert auch hier die geistliche 
mit der klassischen Poesiedefinition, denn neben ihre Nahrhaftigkeit tritt die ihr 
beigelegte Funktion der Zeitüberwindung: die Reime erscheinen „mit Recht“ als 
„Nachkommen“ des Dichters, der Dichterin, die ihren Tod überdauern und, aere 
perennius (Horaz), deren Ruhm der Ewigkeit einschreiben.

	 4.
GOttes ausgefallne Güt/
tausend mahl viel schöner blüht/
als der weisse Weichsel-Garten.
Ach ich will auch noch erwarten/
mit der GOtt-beliebten Zeit/
Herzergetzungs-frische Früchte/
gebend Himmlisch Lobgerüchte
GOtt in Zeit und Ewigkeit.
Daß in GOtt versenkt Verlangen/
ist bereit in Würckung gangen.

Die Schlussstrophe greift wiederum auf eine geläufige meditative Amplifikati-
onstechnik der comparatio a minore ad maiorem zurück,32 wenn Gottes Güte die 
Pracht der Sauerkirschenblüte weit übertrifft. Die exclamatio entspricht dem Ge-
bet des Meditierenden, adressiert aber Gott gerade nicht, sondern verharrt im 
Modus einer poetischen Selbstaussage. Birgt jede Strophe insbesondere in den 
neologistischen Komposita eine kleine Überschreitung des sonst durchgängigen 
sermo humilis, von den „Wörterqvellen“ über das „Engel-Wesen“ und die „Speiß-
Arch“ bis zur „GOtt-beliebten Zeit“, so markiert das kühne Kompositum der 
„Herzergetzungs-frische[n] Früchte“ hier die Klimax dieser Reihe. Die Schluss-
sentenz bekräftigt die Teilhabe des Ich an einem guten, gottgerichteten Leben im 
Bild von Samen und Reife, mit dem Wortspiel des „Versenkens“ als allegorischer 
Klammer.

Die Heilsgeschichte ist bei Greiffenberg als persönliche Hoffnung individuali-
siert, und ebenso ist es das Schreiben. Greiffenbergs skopisches Regime verortet 
das Ich nicht, und keine Perspektive markiert die Erkenntnisrichtung zwischen 
Subjekt und angeschautem Objekt. Hier geht es um eine implizite Poetik, die 
die barocken Formen des Dichtens und des Betrachtens nicht erfüllt, sondern 
voraussetzt und überschreitet. Fest steht aber auch, dass in den Naturgedichten 
Greiffenbergs die allegorische Tauglichkeit der Welt schwerer wiegt als ihre em-
pirische Gestalt und deren optische Untersuchung, dass, könnte man zuspitzen, 
die Präsenz des Glaubenserlebnisses mehr gilt als die Hermeneutik seines Zu-
standekommens. Bei Montaigne ist der Formenreichtum der Natur nicht mehr 
„zu überschauen, das heißt in eine umfassende Ordnung zu bringen“, und die 
„Selbstkontextualisierung“ des Erkennenden „ist insofern nicht eine Selbstplat-

32 	Vgl. Baier: Meditation und Moderne (Anm. 11), S. 92.

DOI: 10.13173/9783447104975.079 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



90 Franz M. Eybl

zierung in einem […] erfassten Ganzen, sondern vielmehr eine Art vertrauensvol-
le Selbstabgabe an das nicht mehr gekannte aber doch immerhin als gegeben ge-
wusste Ganze der Natur.“ 33 Man wird kaum danebengreifen, wenn man diesen 
auch auf Greiffenbergs Gedicht passgenauen Befund als bereits hier realisierte 
Konstruktion von Innerlichkeit versteht.

3	 Brockes geschilderte Blicke – und ihre Erzeugung
Wenn literarische Anschaulichkeit als die ästhetische Qualität des 18. Jahrhunderts 
in Geltung tritt, dann ist Barthold Heinrich Brockes ihr definitiver Propagator, 
indem er sprachmalend seine visuellen Eindrücke „in imagines des Rezipienten“ 
umzusetzen bestrebt ist.34 Dabei verbindet er Elemente der naturwissenschaft-
lichen Episteme sowie das traditionelle religiöse Meditationswissen mit einer 
spezifischen poetisch-didaktischen Durchdringung und Darstellung der Natur.

Bekannt und gerühmt ist sein Bezug auf den aktuellen Kenntnisstand der vie-
len von ihm durchmessenen Wissensbereiche, er ist in vieler Hinsicht Eklekti-
ker.35 Breit erforscht ist insbesondere Brockes’ mehrfach thematisiertes Interesse 
für die optischen Instrumente (Perspektiv, Mikroskop),36 auch seine Beschreibung 
des Auges („Das Gesicht“) 37 innerhalb des Lehrgedichts „Die fünf Sinne“, dessen 
Verbindungen mit der Antike, Herleitung aus Scheuchzers Physica und theoreti-
sche Bezugspositionen ebenso aufgearbeitet sind38 wie die Heterogenität mehre-
rer nebeneinander referierter physiologischer Theorien zur optischen Mechanik 
des Auges. Die alte Humoralpathologie ist darin jedenfalls überwunden, Keplers 
Differenzierung eingearbeitet, Brockes befindet sich auf der Höhe der physiolo-
gischen Debatte und besitzt den Kenntnisstand der Frühaufklärung.39 Statt der 

33 	Moritz Reiffers: Das Ganze im Blick. Eine Kulturgeschichte des Überblicks vom Mittelalter 
bis zur Moderne. Bielefeld 2013, S. 157–158.

34 	„Die visiones des Dichters müssen sich in imagines des Rezipienten umsetzen, die ihn illusio-
nieren […].“ Müller: Evidentia (Anm. 10), S. 64. Müller fährt fort: „Im Gefolge dieser Auffas-
sung wird im 18. Jahrhundert Anschaulichkeit zu einer ästhetischen Kategorie“.

35 	Kemper: Deutsche Lyrik der frühen Neuzeit (Anm. 1), Bd. 5/I, S. 115 u.ö.; vgl. Kühlmann / 
Seidel: Askese oder Augenlust (Anm. 5), S. 145.

36 	Vgl. neben Richter: Teleskop und Mikroskop (Anm. 5) Florian Welle: Der irdische Blick 
durch das Fernrohr. Literarische Wahrnehmungsexperimente vom 17. bis zum 20. Jahrhun-
dert oder Das Subjekt zwischen Selbstermächtigung und Selbstverlust. Würzburg 2009, zu 
Brockes’ „Gedancken über ein Perspectiv“ S. 60–82.

37 	Barthold Heinrich Brockes: Auszug der vornehmsten Gedichte aus dem Irdischen Vergnü-
gen in Gott, 1738, Faks. Neudr. Hrsg. von Dietrich Bode. Stuttgart 1965, S. 606–622; zuerst 
Tl II (1727): Irdisches Vergnügen in Gott. Erster und Zweiter Teil. Hrsg. von Jürgen Rathje. 
2 Bde. Göttingen 2013 (Werke 2.1–2). Bd. 2, S. 684–696.

38 	Kühlmann / Seidel: Askese oder Augenlust (Anm. 5), S. 142–158.
39 	Jörn Steigerwald: Das göttliche Vergnügen des Sehens. Barthold Hinrich Brockes’ Techniken 

des Betrachters. In: Convivium. Germanistisches Jahrbuch Polen 2000, S. 9–41, hier S. 16–23 
mit Erarbeitung des zeitgenössischen Diskussionsstandes, insbesondere der Übereinstim-
mung Brockes´ mit Zedler, darüber hinaus mit medienhistorischem Ziel.

DOI: 10.13173/9783447104975.079 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



91Lyrische Inszenierung optischer Evidenz bei Spee, Greiffenberg, Brockes 

Bezeichnung „Lehrgedicht“ wurde jüngst der Begriff „Wissensgedicht“ 40 vorge-
schlagen, was den Blick von der Didaxe auf die mimetische Leistung der Wis-
sensdarstellung umlenkt.

Die Wissensformation der religiösen Betrachtung speist Brockes’ bevorzug-
ten Gedichttypus der „deskribierenden Nachahmung“ zwecks „Herstellung der 
‚imago Dei‘“.41 Er nennt auch die bekannten Elemente der religiösen Meditati-
on, im Gedicht „Der Kürbis“ heißt es etwa „Auf denn, mein Geist, betrachte mit 
Vergnügen Das fruchtbare Gewächs“.42 Das steht ganz in der Tradition von Sin-
neseindruck, Verstandestätigkeit und Gedächtnisspeicherung. Allerdings ist die 
tradierte Abfolge der betrachtenden Begleitung des Sehsinns bereits poetisches 
Spielmaterial geworden, wenn Brockes die dreigliedrige Abfolge von Beobach-
tung, Reflexion und zuletzt immer Lobpreis Gottes43 verkehrt, was auf die Auf-
klärung deutet: die Verstandestätigkeit geht der gelenkten Sinneswahrnehmung 
voraus und führt zu dauerhafter Einprägung. In seiner „unsere Seele, durchs Ge-
sicht, zur Ehre GOttes aufmunternde Schönheit der Felder, im Frühlinge“ schrei-
tet die Anrede auf diese Weise von der kognitiven Erwägung über die Betrach-
tung zur Befestigung im Gedächtnis voran:

Erwege doch ohn Unterlaß, 
Daß, wenns der Schöpfer nicht vergönnte, 
Kein Blat, kein Strauch, kein Spierchen Gras, 
Kein einzigs Blühmchen, wachsen könnte. […]
Betrachte, wie sein grosses Wort 
Allein die Quelle dieser Welt […]
Bemercke, 
Daß GOtt […] 
Dich, durch die Spiegel deiner Augen, 
Vor solcher Anmuht, sinnlich macht;44

40 	Roland Borgards: „Das Thierreich“. Anthropologie und Zoologie bei Barthold Heinrich Bro-
ckes. In: Zeitschrift für Germanistik 23 (2013), 1, S. 47–62, hier S. 58.

41 	Kemper: Gottebenbildlichkeit und Naturnachahmung (Anm. 1), S. 12.  – Im Gegensatz zu 
Kemper beziehen meine Ausführungen das „betrachtende Gemüth“ (ebd., S. 349) nicht auf 
die verborgenere hermetische Tradition, sondern auf die religionsgeschichtlich offen zutage 
liegende der Betrachtungs- und Erbauungspoesie.

42 	Brockes: Der Kürbis. In ders.: Irdisches Vergnügen II (Anm. 37), S. 669–674, hier S. 670, V. 13 f.; 
Auszug (Anm. 37), S. 329–330, hier S. 330.  Zum semantischen Feld der Meditation gehört 
auch, wenn in „Die uns zur Andacht reitzende Vergnügung des Gehörs im Frühlinge, in 
einem Sing-Gedichte“ (Irdisches Vergnügen I, 1721 (Anm. 37), S. 24–28; Auszug S. 4–9) als 
„Recitierende“ abwechselnd die „Aufmunterung“ und die „Betrachtung“ auftreten.

43 	Welle: Der irdische Blick durch das Fernrohr (Anm. 36), S. 80; Richter: Teleskop und Mikro-
skop (Anm. 5), S. 11 mit der Akzentuierung: „Die Phase der ‚Betrachtung‘ ist der zentrale 
Bereich der physikotheologischen Argumentation.“

44 	Brockes: Die unsere Seele, durchs Gesicht, zur Ehre GOttes aufmunternde Schönheit der 
Felder, im Frühlinge. In ders.: Irdisches Vergnügen I, 1721 (Anm. 37), S. 37–40, hier S. 39 f.; 
Auszug S. 12–16, hier S. 15 f.

DOI: 10.13173/9783447104975.079 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



92 Franz M. Eybl

Zuerst kommt die wägende voluntas (immer noch im Rahmen einer Theodizee), 
zuletzt der auf Dauer zielende Lerneffekt, womit das Denken den Vorrang erhält. 
Es ist gewiss kein Zufall, wenn eine lakonische Formel im Gedicht „Das Mensch-
liche Wissen“ (zuerst) mit einem mehrfach wiederholten Refrain „Das weiß ich 
nicht“ zuletzt zur Basisdefinition des cartesianischen Subjekts gelangt: „Ich weis: 
Ich bin. Warum? ich denke“ – so paraphrasiert Brockes Descartes.45

Die epistemologischen Problemfelder überlagern sich46 und werden mit An-
strengung auf poetischem Wege auszugleichen versucht. Johann Jakob Breitin-
ger liest das Irdische Vergnügen 1740 ganz und gar nicht als religiöse Poesie, er 
nimmt vielmehr den Überhang einer auf Vollzähligkeit setzenden akribischen 
Aufzählungskunst wahr, die er einer wissenschaftlichen Formation zuschlägt, 
indem er sie „historisch“ nennt (was die Wahrheitsgeltung bezeichnet) und als 
Tugend „eines Naturforschers“ versteht. Er führt aus, „daß Hr. Brockes in seinen 
Beschreibungen mehr ein Historicus als ein Poet ist; Er stellet uns die Sachen, die 
er beschreiben will, nicht nur etwan von derjeniger Seiten vor, die vor andern 
einen starcken Eindruck auf das Gemüthe des Lesers machet, sondern er giebt 
uns dieselben in allen möglichen Gesichts-Puncten zu besehen,“ wobei er nicht 
um poetische Wirkung, sondern „mit der grösten Sorgfalt eines Naturforschers 
bemühet ist, auch die kleinsten Umstände einer Sache aufzusuchen, und keinen 
einzigen dahinten zu lassen.“ 47

Das greift deshalb ein wenig zu kurz, weil es die Intention Brockes übersieht, 
sein Tun demonstrativ im kulturellen Feld der Literatur zu inszenieren. So indi-
viduell sich Brockes Gedichte geben, so stark verankert sind sie im Publikations-
betrieb. Denn manchmal tritt zum Vorschein, wie konsequent seine Poeterei der 
Verwertungskette sowohl der literarischen Warenwelt wie auch der Patronage 
eingegliedert ist. 

Im „Hirten-Gedicht. Als der grosse und gelehrte Fürst, Günther, zu Schwartz-
burg, Die Göttlichen Wunder, in Vermehrung des Getraides, von mir betrachtet, 
verlangte“, ein wunderbar christlich-erbauliches laus ruris in Horazischer Tra-
dition, wird das Verlangen des Gönners als Erfüllung des eigenen poetischen 
Wunsches in Szene gesetzt. Dem gerade den Sommer besingenden Dichter („So 
sang ich dazumahl“) „lief“ „unverhofft ein Brief, Von meinem werthen Freund, 

45 	Brockes: Das Menschliche Wissen. In ders.: Irdisches Vergnügen II (Anm. 37), S. 853–855, 
hier S. 854 V. 25; Auszug S. 695–697, hier S. 697. – Als Ausdruck von Brockes’ „Verbindung 
von ‚Vergnügen‘ und Bewunderung Gottes“ liest das Gedicht Steigerwald: Das göttliche 
Vergnügen des Sehens (Anm. 39), S. 13 f. – Die Spannungen zu Brockes Anticartesianismus 
(Kemper: Deutsche Lyrik der frühen Neuzeit (Anm. 1), Bd. 5/I, S. 92–107) u. a. in Bezug auf 
die Belebtheit der Materie kann ich hier nicht ausführen.

46 	Zur Auseinandersetzung Brockes’ mit der theologischen Tradition Kemper: Deutsche Lyrik 
der frühen Neuzeit (Anm. 1), Bd. 5/II, S. 57–75.

47 	Johann Jacob Breitinger: Der vierzehnte Abschnitt. Von den Gleichnissen in Brockes irdi-
schem Vergnügen in GOtt. In ders.: Critische Abhandlung Von der Natur den Absichten und 
dem Gebrauche der Gleichnisse. Zürich 1740. Faks. Neudr. Hrsg. von Manfred Windfuhr. 
Stuttgart 1967, S. 427–458, hier S. 432.

DOI: 10.13173/9783447104975.079 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



93Lyrische Inszenierung optischer Evidenz bei Spee, Greiffenberg, Brockes 

Durander, Mir ungefehr zu Händen“, der den Auftrag des Patrons enthält, den 
Sommer zu besingen. „Wie ward mein Geist gerührt und meine Seele froh! Wie 
inniglich ward ich ergetzet, Als eben das, was ich mir vorgesetzet, Von mir ver-
langet ward“. Gerne wird die Auftragsarbeit übernommen, und das Zitat setzt 
fort: „ja nicht allein verlangt; Es war ein weiser Plan dem Schreiben angebogen, 
Ein Abriß, den der Geist des Fürsten selbst gezogen“. Das dichtende Ich liefert 
bereitwillig die Ausführung des vorgegebenen Programms: „Ich fieng hierauf 
mein Singen, Nach seiner Vorschrift, an“. Doch auch einer der Gesprächspartner 
hat in fürstlichem Auftrag gedichtet: 

Darauf nahm Segenfeld ein Blatt Papier, 
Aus seinem Taschen-Buch’, und reicht’ es Hirtenau, 
Mit diesen Worten, ein: Dieß war des Fürsten Wille, 
Was ich beschreiben sollt’. Ließ, ob ich nicht genau 
Geschrieben, was er schrieb. Ich les’ indessen dir, 
In dieser Einsamkeit, in dieser süssen Stille, 
Was ich davon gereimet, für.

Nach Verlesung ist Hirtenau gerührt und zu einem Danklied angeregt, das den 
Schluss des „Hirten-Gedichts“ bildet: „Und fielen ihm dazu die Worte wieder 
ein, Die einmahl, zu dem Zweck, von ihm gesungen seyn: | Du ewiger Gna-
den allmächtiger Wille! Unendlicher Ueberfluß ewiger Fülle!“ 48 Die mit dieser 
Apostrophe Gottes einsetzenden gebetsartigen Verse des Dankliedes sind ein 
Selbstz itat, denn Brockes hatte sein ausladendes Gedicht „Der Sommer“ aus dem 
ersten Band des Irdischen Vergnügens (1721) mit ihnen unter der Vortragsbezeich-
nung „Affetuoso“ beschlossen. Brockes versteckt diesen Bezug nicht, sondern 
stellt sein intertextuelles Spiel aus, denn im Auszug von 1738 steht es nur 32 Seiten 
entfernt, die man gerade gelesen hatte oder zurückblättern konnte.49

Ein lyrisches Schreiben, das bei Brockes die Inszenierung einer subjektiven 
Begegnung mit der gottdurchwalteten Natur beständig wiederholt, ist hier in ei-
nen Brief- und Schreibverkehr eingegliedert und medial kontextualisiert, womit 
Brockes die diskursive Komplexität religiösen Dichtens im frühen 18.  Jahrhun-
dert entfaltet. Parameter seines Dichtens ist die im System der Patronage selbst-
verständliche „Vor-Schrift“ als Thematisierung des poetischen Schreibvorgangs 
und der Inspiration, ist der Verweis auf die Schreib- und Lesestoffe, die das Per-
sonal des „Hirten-Gedichts“ in die zu betrachtende Natur mitnimmt, sind die 
Briefe, die dorthin expediert werden und die bukolischen Rollenträger an ihre 
realen Pflichtenhefte erinnern. Brockes thematisiert das Feld der literarischen 
Zirkulation, denn wo in der barocken Inszenierung der Kombination von Sehen 

48 	Brockes: Hirten-Gedicht. Als der grosse und gelehrte Fürst, Günther, zu Schwartzburg, Die 
Göttlichen Wunder, in Vermehrung des Getraides, von mir betrachtet, verlangte. In ders.: 
Irdisches Vergnügen (zuerst V/1736), Auszug (Anm. 37), S. 158–173, hier S. 165–167 und 172 f.

49 	Brockes: Der Sommer. In ders.: Irdisches Vergnügen I, 1721 (Anm. 37), S. 92–98, hier S. 98; 
Auszug S. 140.

DOI: 10.13173/9783447104975.079 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



94 Franz M. Eybl

und Erbaulichkeit – obzwar eben im Rahmen rhetorischer Ich-Aussage – ein In-
dividuum anzutreffen war, zeigen sich bei Brockes Figuren der Textwelt. Wie bei 
Greiffenberg ist die Blickrichtung als organisierende Denkrichtung und skopi-
sches Regime aufgegeben, der Raum aber aufgeladen mit intertextuellen Verbin-
dungen.

Daran zeigt sich, dass die Welt der literarischen Texte die Geltung des früh-
neuzeitlichen skopischen Regimes wie auch der religiösen Wissenshorizonte be-
reits überflügelt hat. Mit seinem Kürbis verzichtet Brockes programmatisch auf 
die traditionelle emblematische Ausdeutung als so schnell wachsendes wie wel-
kendes Gewächs, was unter Rekurs auf Jona 4,5–11 breite Auslegungstradition 
war (wo die Einheitsübersetzung heute vom „Rizinusstrauch“ redet, übersetz-
ten Luther und Dietenberger noch „Kürbis“) und die Vergänglichkeit der Welt 
vorzüglich illustrierte.50 Brockes demonstriert seine profunde Kenntnis von Bi-
bel und Exegese, wenn er wünscht, dass die große Feldfrucht „zwar für mich, 
doch nicht für mich allein, Wie Jonas Kürbs, von mir möcht angesehen seyn!“ 
Er schöpft aber diesen meditativen Mehrwert poetisch nicht mehr aus, sondern 
schließt vielmehr mit einer erzählten Illustration, die gegenüber der meditativen 
Affekterregung die Textualität und Medialität seiner Dichtung in den Vorder-
grund schiebt: „Eh wir nun dieß Gedicht beschließen, Werd’ ich, mein Leser, dir 
noch was, So ich einmal vom Kürbs erbaulichs las, Vorher erzählen müssen“.51 
Es folgt erzählte Lektüre, geschrieben für Leser, die Fabel vom Bauern, der die 
Kleinheit der Eichel gegenüber der Mächtigkeit des Kürbis tadelt, dann aber mit 
Gott einverstanden und ganz froh ist, als ihm auf den Hut statt der schweren 
Feldfrucht nur – eine Eichel fällt. Die sehr beliebte, später in zahlreichen Gedicht- 
und Prosaversionen kursierende Fabel stammt von Lafontaine („Die Eichel und 
der Kürbis“, Les Fables, livre IX, fable 4), und Brockes wechselt damit auch poe-
tisch von der Dichtung des besinnlichen Augenblicks ins Feld der aufgeräumt 
konversierenden Aufklärung. Nicht mehr Meditation und Disziplinierung des 
Blicks ist deren Ziel, sondern, als neues Paradigma, gesellige Aufmerksamkeit.52 
Erbaulichkeit wird nun in der Gattung der Fabel von der Literatur bereitgestellt.

50 	Immer noch erhellend die Studie Albrecht Schönes zur Kürbishütte Simon Dachs und Hein-
rich Alberthins: Albrecht Schöne: Kürbishütte und Königsberg. Modellversuch einer sozial-
geschichtlichen Entzifferung poetischer Texte. Am Beispiel Simon Dach. München 1975.

51 	Brockes: Der Kürbis (Anm. 42), S. 672 V. 26 f. und S. 674 V. 8–11; Auszug S. 333 und S. 335. Zum 
Übertritt des Erbaulichen in die Literatur vgl. Franz M. Eybl: Vom Verzehr des Textes. The-
sen zur Performanz des Erbaulichen. In: Aedificatio. Erbauung im interkulturellen Kontext 
in der Frühen Neuzeit. Hrsg. von Andreas Solbach. Tübingen 2005, S. 95–112, hier S. 104–110. 

52 	Ohne Bezug auf Brockes, aber den Diskurszusammenhang zwischen Moral und der neuen 
Disziplin der Ästhetik überzeugend skizziert Barbara Thums: Aufmerksamkeit: Zur Ästhe-
tisierung eines anthropologischen Paradigmas im 18.  Jahrhundert. In: Reiz, Imagination, 
Aufmerksamkeit. Erregung und Steuerung von Einbildungskraft im klassischen Zeitalter 
(1680–1830). Hrsg. von Jörn Steigerwald und Daniela Watzke. Würzburg 2003, S. 55–74.

DOI: 10.13173/9783447104975.079 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Allegorie und Paradoxie
Zur Organisation religiöser Denkmuster in englischer und 

deutscher Lyrik des 17. Jahrhunderts 

Peter-André Alt

1
Religiöses Wissen wird in poetischen Texten des 17.  Jahrhunderts nicht selten 
durch Verfahren der Allegorie transportiert, die – von der Forschung unzurei-
chend erschlossen – paradoxe Elemente einbeziehen können. Die spirituelle Di-
mension des allegorisch-paradoxen Schreibens entsteht durch die Kombination 
von Bildlichkeit und Scharfsinnigkeit, die hier als Formprinzip wirkt. Exempla
risch wird sie in englischen und deutschen Lyriksammlungen der Zeit, so in 
John Donnes Holy Sonnets (1633), George Herberts The Temple (1633), in Daniel von 
Czepkos Mono-Disticha (1640–47) und Angelus Silesius’ Cherubinischem Wanders-
mann (1675). Die Gemeinsamkeit dieser Zyklen besteht darin, dass sie paradoxe 
Denkformen als Merkmal eines in poetischer Form entfalteten Glaubensdiskur-
ses mit den Mitteln der Allegorie organisieren. Dabei machen sie religiöses Wis-
sen in Grenzbereichen der Logik operabel, indem sie es durch die Sprache der 
lyrischen Poesie reflektieren und mit Hilfe rhetorischer Pointierung ausstellen.1 
Während die Paradoxie den religiösen Diskurs dezidiert zuschärft, elaboriert die 
Allegorie den spirituellen Sinn, der in der von Gott erschaffenen Natur zutage-
tritt. Beide Konzepte ergänzen sich in lyrischen Texten des 17. Jahrhunderts auf 
produktive Weise, insofern sie den Widerspruch und das Nicht-Sichtbare durch 
Zeichen darstellen und damit eine, logisch betrachtet, unwahrscheinliche Kom-
munikationsleistung erbringen.

Das allegorische Verfahren bedeutet im 17. Jahrhundert keine Erzeugung des 
zweiten Sinns im Bild, sondern eine imitatio, die Annäherung an eine Realität, in 
deren Zeichen der spirituelle sensus immer schon vorgegeben ist. Das gilt vor al-
lem für die metaphora continua, die durch mehrere Bildglieder konsequent fortge-
setzte Metapher, wie sie schon die Cicero zugeschriebene Herennius-Rhetorik als 

1 	 Zur Allegorieforschung vgl. den von Anselm Haverkamp und Bettine Menke verfassten 
Artikel in: Historisches Wörterbuch ästhetischer Grundbegriffe. Hrsg. v. Karlheinz Barck, 
Martin Fontius, Dieter Schlenstedt, Burkhart Steinwachs u. Friedrich Wolfzettel. Bd. I. Stutt-
gart 2000, S. 49–104. Zur Allianz von Allegorie und Hermetik im 16. und 17. Jahrhundert vgl. 
Peter-André Alt: Imaginäres Geheimwissen. Untersuchungen zum Hermetismus in literari-
schen Texten der Frühen Neuzeit. Göttingen 2012, S. 105 ff.

DOI: 10.13173/9783447104975.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



96 Peter-André Alt

typische Allegorieform bestimmt.2 Und es gilt für die allegoria tota, die Allegorie 
ohne explizite Bilderläuterung, die Quintilians Institutio oratoria von der allegoria 
permixta abgrenzt (sie entspricht dem, was wir heute als Gleichnis bezeichnen).3 
Im spezifischen Kontext des 17. Jahrhunderts prägt die Allegorie eine besondere 
Form der imitatio aus, insofern sie die in die Welt hineingeschaffene spirituelle 
Bedeutung aller Erscheinungen hervortreibt. Die Allegorie aktiviert die semanti-
sche Entelechie der Welt, indem sie zeigt, was hinter den Dingen steckt. Die Ähn-
lichkeit von Bild und Begriff, wie sie bereits die Herennius-Rhetorik als Merkmal 
der metaphora continua definiert, ist kein Resultat einer artifiziellen Operation, die 
den Zusammenhang zwischen den Erscheinungen über eine letzthin abstrakte 
Analogie stiftet. Vielmehr repräsentiert alles, was die Allegorie zeigt, einen Teil 
der Natur, die sie reflektiert. Ihr epistemischer Charakter liegt darin begründet, 
dass sie die enge Beziehung zwischen res und signa als Merkmal eines Denkens 
verdeutlicht, das Sprache und Ding nicht trennt. Angesichts dessen gehört sie 
einer übergreifenden Naturordnung an, in der keine Differenz zwischen Tropus 
und eigentlicher Rede existiert. Die Allegorie ist die sinnbildliche Sprache eines 
ontologischen Systems, das die Einheit von Modalität und Gegenstand vorgibt, 
indem es deren innere Verwandtschaft fundiert.

In religiöser Dichtung des 17. Jahrhunderts kann sich dieses Konzept der Alle-
gorie mit einer paradoxen Form verbinden. Nach Niklas Luhmann ist das System 
der Religion generell durch immanente Paradoxien bestimmt, die aus der Span-
nung zwischen Glauben und Vernunft resultieren. Religiöse Diskurse gelten ihm 
als Formen der „Paradoxieentfaltung“, in denen die konstitutiven Widersprüche 
von Glaubenssätzen kurrent werden.4 Folgt man Luhmanns Exordialdefinition, 
so lassen sich für die christliche Religion, zunächst außerhalb dogmen-, konfes-
sions- und frömmigkeitsgeschichtlichtlicher Differenzierungen, eine Reihe von 
leitenden Prämissen ausmachen, die im Zeichen paradoxer Logik stehen. Zu 
ihnen gehören die Vorstellung eines unbedingten, von einem unspezifizierten 
Chaos ausgehenden Schöpfungswerks, die Annahme eines unsichtbaren Schöp-
fers, der Gedanke der Einheit in der Vielheit der Natur, die Trennung zwischen 
causa (Gott) und effectus (Naturprozess), das Zugleich von Sterblichkeit und Un-
sterblichkeit in der Gestalt des Gottessohns und die Setzung einer Kategorie der 
Ewigkeit als Gegenpol irdischer Zeiterfahrung. Sämtliche dieser Modelle müssen 
als die Grenzen der Logik sprengende Deutungsmuster betrachtet werden, deren 

2 	 Auctor ad Herennium: De ratione dicendi, editit Fridericus Marx. Hildesheim 1966 (Nach-
druck der Ausgabe Leipzig 1894), IV, 34, 46 f.

3 	 Marcus Fabius Quintilianus: Institutionis oratoriae libri XII  / Ausbildung des Redners 
12 Bücher. Hrsg. u. übers. v. Helmut Rahn. Lateinisch/Deutsch. Darmstadt 1972, VIII, 6,44 ff. 
Vgl. Anselm Haverkamp: Metaphora dis/continua: Figure in de/construction. Mit einem 
Kommentar zur Begriffsgeschichte von Quintilian bis Baumgarten. In: Allegorie. Konfigu
rationen von Text, Bild und Lektüre. Hrsg. v. Eva Horn u. Manfred Weinberg. Opladen 1998, 
S. 29–45.

4 	 Niklas Luhmann: Die Religion der Gesellschaft. Hrsg. v. André Kieserling. Frankfurt/M. 
2000, S. 64.

DOI: 10.13173/9783447104975.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



97Allegorie und Paradoxie

zuverlässige, also vom Nachdenken über Widersprüche befreite Funktionswei-
se die christliche Tradition durch sehr unterschiedliche Hilfsmittel sicherstellt: 
durch den Rekurs auf feste Lehrsätze (Dogmatik), durch rituelle Organisation im 
Vollzug von Andacht und Gottesdienst, durch ein Arsenal symbolischer Figuren 
und Objekte, durch Spielräume für Aber- und Wunderglauben im Zeichen einer 
seit dem Mittelalter verstärkt sich entwickelnden Volksfrömmigkeit. Seit Beginn 
der christlichen Überlieferung tritt neben diese Techniken die lyrisch-bibelpoe-
tische Darstellung als Medium der ‚Paradoxieentfaltung’, mithin ein genuin lite-
rarisches Verfahren. Die Paradoxie wird zur Form, in der die Widersprüche des 
Glaubens Ausdruck finden. Luhmanns grundlegende Definition erfährt in sei-
nen gemeinsam mit Peter Fuchs veröffentlichten Studien über Reden und Schwei-
gen (1989) eine historische Spezifizierung im Hinblick auf das 16. und 17. Jahrhun-
dert; hier zeigt sich, dass die mystisch-hermetische Religiosität, wie sie sich im 
Ausgang des Spätmittelalters ausprägt, eine besonders radikale Spielart der für 
religiöse Denkformen generell typischen Paradoxie bildet.5 Die Tendenz zum pa-
radoxen Stil repräsentiert mit Luhmann/Fuchs eine für den Glaubensdiskurs der 
Frühen Neuzeit prinzipiell virulente Affinität zum Denken im Widerspruch, die 
im mystischen Kontext nochmals gesteigert wird. Die Sprache der Mystik, so heißt 
es, habe „immanent mit Transzendenz, transzendent mit Immanenz“ zu tun.6 Sie 
gewinnt ihre Eigentümlichkeit aus der grenzüberschreitenden Bewegung, in der 
sie Welt und Spiritualität, Außen und Innen ständig neu verbindet.

Die Paradoxie lässt das Phänomen der Grenzüberschreitung gleichsam als 
internes Projekt religiösen Denkens sichtbar werden. Für die sprachliche Um-
setzung dieses Vorhabens ist im 17.  Jahrhundert vielfach die allegorische Form 
zuständig. Sie zielt auf die Kommunikation der Aporien, die religiöse Diskurse 
konstituieren: auf eine Funktion, die den Widerspruch mit Hilfe der Paradoxie in 
den Dienst der Darstellbarkeit nimmt und rhetorisch fruchtbar macht. Durch die 
Allegorie wird die Paradoxie zu einem Medium der Transformation religiöser 
Grundsätze, deren dogmatische Aussage sie zuspitzt und damit ins Heterodoxe 
verlagert. Der vorliegende Beitrag soll erkunden, auf welche Weise literarische 
Stilmittel wie emblematische Zitate, sinnbildliche Topoi, Personifikationen und 
bibelpoetische Motive die Organisation widersprüchlichen Wissens befördern 
und ermöglichen. Ins Zentrum rückt dabei die Frage, inwiefern der religiöse 
Diskurs in seiner allegorisch-poetischen Ausgestaltung spezifische Formen ei-
nes eigenen Wissens ausbildet und wo diese Formen die Spuren von Umbruch-
prozessen im religiösen System selbst anzeigen. Von besonderer Bedeutung ist 
hier, dass die allegorischen Muster der Paradoxie nicht nur als ‚Auskleidung’ 
von Widersprüchen, sondern jeweils als Medium für deren reflexive Verarbei-
tung und Organisation mit dem Effekt eines dynamischen Wissenstransfers auf 
epistemischer Ebene genutzt werden. Das Zusammenwirken von Allegorie und 

5 	 Niklas Luhmann, Peter Fuchs: Reden und Schweigen. Frankfurt/M. 1999, S. 70 ff.
6 	 Luhmann, Fuchs: Reden und Schweigen (Anm. 5), S. 73.

DOI: 10.13173/9783447104975.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



98 Peter-André Alt

Paradoxie lässt sich daher am Beispiel der oben genannten lyrischen Texte aus 
der englischen und deutschen Literatur als Musterfall für die Modellierung eines 
eigenständigen poetischen Wissens – eines über die Form konstituierten Darstel-
lungswissens – untersuchen.

2
Das Zusammenwirken von Allegorie und Paradoxie ist nun an den genannten 
Beispielen von John Donne, George Herbert, Daniel von Czepko und Angelus 
Silesius zu überprüfen. Die 1633 publizierten Sammlungen Herberts (The Temple) 
und Donnes (Holy Sonnets) werden zumeist unter dem Rubrum „Metaphysical 
Poetry“ geführt. Sie sind ausgezeichnet durch scharfsinnige Argumentation, 
chiastischen Aufbau, Pointenstil, mystische Topoi, allegorische Bildsprache und 
paradoxe Übertreibung – Grundmuster, die prägend für das Genre wurden. Ihre 
stilistischen Innovationen haben Richard Crashaw, Abraham Cowley (in seinem 
Frühwerk), Andrew Marvell, Thomas Traherne und Henry Vaughan wenige 
Jahre später, noch während der Regierungszeit Charles I., zu wichtigen Nachah-
mungen und Weiterführungen veranlasst. Herbert gliedert die „sacred Poems“ 
des Temple in drei Teile. Am Anfang steht „The Church-porch“ (Vorhalle), den 
Hauptteil bildet die „Church“, den Schluß die „Church militant“. Während die 
Vorrede sich auf lebenspraktische Ratschläge für das angemessene Verhalten des 
Gläubigen beschränkt (bescheidene Kleidung, wenig Muße, fleißiges Arbeiten, 
nicht mehr als zwei Gläser Wein am Tag), bietet das Ende einen Abriss der Kir-
chengeschichte von Rom bis zur Christianisierung Amerikas.7 Kunstvoller ist 
das Mittelstück, das den Blick auf ein prunkvoll ausgestaltetes Stück allegori-
scher Poesie eröffnet. Am Beginn bietet Herbert eine Darstellung der Leidens-
geschichte Christi, die in den Paradies-Eintritt mündet. Topisch für die Samm-
lung ist die ökonomische Metaphorik, die sich zu einer Allegorie mit paradoxem 
Grundtenor verdichtet: „In heaven at his manour I him fought: | They told me 
there, that he was lately gone | About some land, which he had dearly bought | 
Long since on earth, to take possession.“ 8 Das Land, das Gott erwarb, ist das Para-
dies, das Christus nun erreicht. Wenn Gott das Paradies ‚gekauft’ hat („bought“), 
dann steht das in merkwürdigem Widerspruch zu der reinen Spiritualität der 
christlichen Erlösungsidee. Der Mechanismus, nach dem Gott Geld gegen ewiges 
Leben tauscht, ist insofern paradox, als er eine Verwandlung von Materiellem in 
Geistiges betrifft. Herberts Bildlichkeit beleuchtet die Inkommensurabilität der 
christlichen Idee des ewigen Lebens, die sich jeglicher rationalen Logik entzieht; 

7 	 George Herbert: The Temple. Sacred Poems and Private Ejaculations (1633). Mit einer deut-
schen Versübersetzung v. Inge Leimberg. Münster, New York, München, Berlin 2002, S. 12–
42; S. 378–392.

8 	 Herbert: The Temple (Anm. 7), S. 72. „An seinem Himmels-Sitz ich ihn nicht fand; | Man 
sagte mir, er sei auf einer Reise, | Um in Besitz zu nehmen jenes Land, | Das er erworben 
einst zu teurem Preise.“ (S. 73).

DOI: 10.13173/9783447104975.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



99Allegorie und Paradoxie

sie schließt die logisch unwahrscheinliche Verwandlung von Materialität in Spi-
ritualität als Teil ihres Heilsversprechens ein. 

Der Tauschmechanismus, der Geld in Geist, Materie in Spiritualität und be-
grenztes in dauerhaftes Leben überführt, taucht mehrfach bei Herbert auf. So 
an jener Stelle, da der Gläubige sich Gottes im Abendmahl vergewissert: „Not 
in rich furniture, or in fine aray, | Nor in a wedge of gold, | Thou, who from me 
wast sold, | To me dost now thy self convey; | For so thou should’st without me 
still have been; | Leaving within mesinne.“ 9 Mit Gold hat Gott dem Menschen 
einst sein Leben erkauft, nun aber den schnöden Besitz beiseitegeworfen, wenn 
er sich dem Gläubigen anbietet. Im Gebet kommuniziert dieser allein mit einem 
geistigen Schöpfer, der ohne die Insignien seines Reichtums erscheint. Der Wan-
del, den der Mensch auf dem Weg von seiner irdischen Existenz zum ewigen 
Leben vollzieht, wird in Herberts für die Ohren zeitgenössischer deutscher Leser 
blasphemisch klingenden Versen auf Gott projiziert. Der Schöpfer muss als ewi-
ges Prinzip erkannt und seines rein äußerlichen Glanzes entkleidet werden. Die 
Perspektive des Gläubigen, der das richtige Gottesbild entfalten soll, gerät zur 
alleinigen Grundlage für die Beschreibung des himmlischen Herrschers. 

Ähnlich heißt es hier: „Scatter, or binde them all to bend to thee: | Though 
elements change, and heaven move, | Let not thy higher Court remove, | But 
keep a standing Majestic in me.“ 10 Damit Gott seine spirituelle Majestät in der 
Seele des Gläubigen entfalten kann, muss er auf das Prinzip der Dauer konzen-
triert werden. Auch Gott, so ließe sich formulieren, ist der Vergänglichkeit zu 
entreißen, die der äußere Glanz seiner Herrlichkeit in falschen Bildern missver-
standener Andacht vermitteln könnte. Die Vanitas-Diagnose, die hier auf unge-
wöhnliche Weise anklingt, kleidet eines der schönsten Gedichte der Sammlung 
in die Aussage, dass das Fleisch das Glas sei, welches den Staub der vergehenden 
Zeit anzeige: „And wanton in thy cravings, thou mayst know, | That flesh is but 
the glasse, which holds the dust | That measures all our time; which also shall | 
Be crumbled into dust.“ 11 Seine wahre Würde und Herrlichkeit erlangt Gott, wo 
er im Herzen des Gläubigen wohnt, weder Furcht noch Schrecken sät, erfahrbar 
wird in der unmittelbaren Begegnung durch das Gebet. Hier taucht, verkoppelt 
mit mystischen Denkmustern, das Motiv der natürlichen Religion auf, wie es Ed-
ward Herbert, der Bruder des Verfassers und erste Lord Cherbury, mit seiner 
Schrift De veritate (1626) begründete. Gott ist, anders als in der theistischen Lehre 
der lutherischen Orthodoxie, kein der Schöpfung äußerliches Prinzip, sondern 

	 9 	Herbert: The Temple (Anm. 7), S. 96. „Nicht in Gerätschaft reich und Pracht-Talar | Noch in 
‘nem Barren Gold, | Bringst du, der einst den Sold | Für mich gezahlt, dich selbst mir dar; | 
Sonst würd’st du außer mir geblieben sein; | Und in mir Sündenpein.“ (S. 97).

10 	Herbert: The Temple (Anm. 7), S. 106. „Zerstreue, oder bind’ und beug’ sie dir. | Ob Stoff 
sich wandelt, Sphären kreisen, | Laß deinen Hof nicht weiterreisen; | Halt’ fest an deiner 
Majestät in mir.“ (S.107).

11 	Herbert: The Temple (Anm. 7), S. 124. „Du einst wirst fett und geil, dir ward die Kunde | 
Daß Fleisch nichts als das Glas, das hält den Staub | Der uns’re Zeit mißt, und das gleichfalls 
all’ | Zerkrümelt wird zu Staub.“ (S. 125).

DOI: 10.13173/9783447104975.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



100 Peter-André Alt

vermittelt sich in den Naturprozessen direkt über die Wahrnehmung des Men-
schen – eine Position, die man in Deutschland als ketzerisch brandmarkt.

Wenn Gott im Plädoyer des Gedichts auf die Rolle des Menschen zurückge-
führt wird, entspricht das der Logik des Tauschs. Herbert spielt mit der Stilfi-
gur der Inversion, die das formale Äquivalent des ökonomischen Waren- und 
Geldverkehrs ist. So wie Materie gegen Geist eingetauscht wird, verwandelt sich 
Gott in den Menschen, der seine Fixierung auf die körperliche Welt hinter sich 
lassen muss, um für das ewige Leben bereit zu sein. Die Allegorie des Warenver-
kehrs wird durch die paradoxe Verschiebung der Rollen ergänzt. Die Struktur, 
die sich hier offenbart, ist chiastisch: der Tausch – als Sinnbild der Verwand-
lung – vollzieht eine Transformation, die logisch undenkbar bleibt (aus Materie 
entsteht Spiritualität); die einfache Tauschallegorie wird komplex durch die Pa-
radoxie, die nicht den Menschen, sondern Gott zum Subjekt des Wandlungspro-
zesses macht. Damit erfüllt sich wiederum der tiefere allegorische Sinn dieser 
Verse in der Inkommensurabilität der Verheißung, die das ewige Leben bedeutet. 
Das Geschenk, das Gott dem Menschen durch die Opferung des eigenen Sohns 
zuteil werden lässt, bleibt letzthin unerschöpflich. Die diskursive Sprache kann 
es nicht einholen, denn nur im widersprüchlichen Sinnbild erschließt es seine 
arkane Botschaft.12

Das Gebet bietet das Medium, das die Annäherung an den ambivalenten Cha
rakter des ewigen Lebens möglicht macht. Es fungiert als Paradiesvogel Phönix 
(„bird of Paradise“), als Milchstraße zur wahren Erkenntnis, als Blut der See-
le.13 Nicht zuletzt gelingt im Gebet jene Vermenschlichung Gottes, die der Temp-
le durchweg reflektiert. Dieser Topos wiederum steigert Gedankenmotive der 
natürlichen Religion zu einer mystischen Annäherung, indem er einen signifi
kanten Rollenwechsel offenbart. Gott, wie er sich dem Gläubigen im Gebet prä
sentiert, ist körperlich, er besitzt Gold, hat physische Macht und muss selbst ab
werfen, was physisch bleibt. „Affictions“ – Anfechtungen – ereilen auch ihn;14 er 
liebt und leidet wie sein Sohn, und seine menschlichen Züge sind unüberseh-
bar. Dass Christus bei Herbert mit seinem Vater mehrfach zu einer Einheit ver-
schmilzt, wird auch an anderen Stellen sichtbar. Wenn das Blut als Heilmittel für 
den Menschen aus dem Himmel tropft („There is a balsome, or indeed a bloud, | 
Dropping from heav’n“),15 dann zeigt das an, wie eng göttliche Gnade und Opfe-
rung des Sohnes zusammenhängen.

Vermenschlichung des Schöpfers, Identifizierung von Vater und Sohn sowie 
Transformation der Materialität in Spiritualität finden sich als Topoi auch in „The 

12 	Vgl. zu den imaginativen Aspekten dieses Allegoriekonzepts Verena Olejniczak Lobsien, 
Eckhard Lobsien: Die unsichtbare Imagination. Literarisches Denken im 16.  Jahrhundert. 
München 2003, S. 62 ff.; Verena Lobsien: Jenseitsästhetik. Literarische Räume letzter Dinge. 
Berlin 2012, S. 87 ff.

13 	Herbert: The Temple (Anm. 7), S. 96.
14 	Herbert: The Temple (Anm. 7), S. 117 f.
15 	Herbert: The Temple (Anm. 7), S. 292.

DOI: 10.13173/9783447104975.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



101Allegorie und Paradoxie

Bag“. Hier erscheint Gott im Staatsornat zu Pferde („The God of power, as he did 
ride | In his majestick robes of glorie“),16 ehe er sich unter die Menschen mischt 
und seine prunkvolle Kleidung ablegt. Die Wolken erhalten seinen Bogen, der 
Blitz gewinnt den Speer, das Blau des Mantels fällt an den Himmel, sodass Gott 
sich mit seinen Attributen gleichsam in der Natur manifestiert. An die Stelle des 
alten Ornats tritt ein einfacher Habit, in dem er auf Erden wandelt und nach ei-
ner Herberge sucht. Er ist jetzt in die Gestalt seines Sohnes gefahren, opfert sich 
den Menschen und sichert ihnen damit ewiges Leben („That I shall minde, what 
you impart | Look, you may put it very neare my heart.“).17 Das Gedicht ist un-
ter zwei Aspekten bemerkenswert: Es beschwört ein pantheistisches Gottesbild, 
indem es den Schöpfer mit den Attributen seiner Schöpfung gleichsetzt, die er 
an die Welt weitergibt, wenn er die Insignien seiner Macht veräußert. Die erneut 
auftretende Allegorie des himmlischen Regenten, die Gottes Majestät sehr rea-
listisch als politisch-mundane Rolle zeichnet, wäre ebenso wie die heterodoxe 
Gleichsetzung seiner Eigenschaften mit denen der natura naturata für deutsche 
Leser beider Konfessionen inakzeptabel gewesen. Hinzu tritt die ungewöhnliche 
Identifizierung Gottes mit seinem Sohn, die dazu führt, dass sich Christi Op-
fer als direkte Selbstpreisgabe des Schöpfers deuten lässt. Der Widerspruch, der 
zwischen der neutestamentlichen Idee der Stellvertretung und dieser direkten 
Schilderung des Opfertodes besteht, wird im Text nicht aufgelöst. Die Allego-
rie zeitigt den eigentümlichen Effekt, dass die sinnbildliche Imagination des 
himmlischen Herrschers wörtlich erscheint: Der sensus allegoricus ist hier eigent-
lich ein sensus literalis, die buchstäbliche Annahme einer göttlichen Majestät mit 
sämtlichen Attributen der Macht. Paradoxe Züge trägt die Konstruktion, weil sie 
die Inkommensurabilität Gottes durch das Bild des einfachen Menschen ersetzt, 
ohne diese Substitution näher zu begründen. An die Stelle von Transzendenz 
tritt Immanenz, wie es für mystische Texte seit dem Mittelalter typisch ist. De-
ren Widersprüchlichkeit besteht darin, dass sie eine höhere, sich den Einsichten 
der Vernunft entziehende Instanz mit sprachlichen Mitteln zu beschreiben su-
chen.18 Sie bedienen sich also des Logos, um das Prinzip Gottes als das Nicht-
Erkennbare, Unsagbare und Inkommensurable aufzuweisen.19 Herbert greift an 
solchen Punkten auf die Tradition einer mystischen Ambivalenz zurück, die sich 
im Logos gerade als Widerspruch reflektiert.20 Erst am Ende des Gedichts tritt 
diese paradoxe Perspektive in den Dienst eines Lobes des Glaubens und des Pa-
radieses. Der heilsgeschichtliche Sinn und die Preisung ewigen Lebens, welche 

16 	Herbert: The Temple (Anm. 7), S. 300.
17 	Herbert: The Temple (Anm. 7), S. 302.
18 	Zu den literarischen Implikationen des Konzepts vgl. Hans-Georg Kemper: Deutsche Lyrik 

der frühen Neuzeit. Bd. 3 (Barock-Mystik). Tübingen 1988, S. Xf. 
19 	Kurt Ruh: Geschichte der abendländischen Mystik. Erster Bd. 2. Aufl. (zuerst 1990). Mün-

chen 2001, S. 15.
20 	Hierzu Alois M. Haas: Das mystische Paradox. In: Das Paradox. Eine Herausforderung des 

abendländischen Denkens. Hrsg. v. Paul Geyer u. Roland Hagenbüchle. Tübingen 1992, 
S. 273–294, hier S. 288 f.

DOI: 10.13173/9783447104975.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



102 Peter-André Alt

die Allegorese-Tradition im sensus allegoricus und im sensus anagogicus verankert, 
rücken hier zusammen. Damit verliert die Paradoxie ihre Zumutung für den or-
thodoxen Leser, sie wird selbst zum argumentum spirituale.21

Dazu passt konsequent, dass der Zyklus zunehmend, je weiter er fortschreitet, 
ein spirituelles Gottesbild vorführt, das die Tendenz zur mystischen Vermensch-
lichung des Schöpfers überlagert. Zunächst lässt sich das als Hervortreten der 
eschatologischen Perspektive deuten, die für klare Gewichtungen sorgt. Die 
Welt, so heißt es in einem allegorisch sehr einheitlich gestalteten Gedicht („The 
World“), ist durch menschliche Weisheit, Vergnügen, Sünde und Tod stetig bear-
beitet worden. Aber die Verschönerungen, die das bewirkte, bleiben relativ, weil 
die wahren Werte im Jenseits liegen. Liebe, Gnade und Glorie bauen daher die 
Welt nach ihren eigenen Vorstellungen neu im Paradies wieder auf: „But Love 
and Grace took Glorie by the hand, | And built a braver Palace then before.“ 22 
Solche am Prediger Salomo geschulte Klage über den Verfall der Welt und die 
Vergänglichkeit aller Dinge bildet einen gesamteuropäischen Topos, der in der 
spanischen, englischen und deutschen Allegorik des Barockzeitalters große Be-
deutung hat.23 Gespiegelt wird dieses Muster bei Herbert in The Quip („Die Sti-
chelei“), wo Schönheit, Ruhm und Witz um die Gunst des Menschen buhlen, am 
Ende aber die jeweilige Antwort auf ihre Avancen durch Gott gegeben wird.24 
Ähnliche Eindrücke vermittelt das Gedicht Time, das die theologisch einschlä-
gige Stufenhierarchie von Lebenszeit und Paradieseszeit als systematisches Mo-
dell einer hierarchischen Ordnungsstruktur sichtbar macht.25 Hier ist nicht mehr 
die Rede von einer körperlichen Seite des Schöpfers, von dessen Verwickeltsein 
in die physische Welt. Mystische Annäherung im Gebet und natürliche Begrün-
dung der Religion treten hinter orthodoxen Positionen zurück, die das antithe-
tische Spiel von Vanitas-Diagnostik und Eschatologie freisetzen. Es dominieren 
klare Abgrenzungen im Sinne einer Antithetik, die zwar auf ein ganzheitliches 
Weltbild abstellt, aber dieses wesentlich über orthodoxe Gegensätze definiert. 

Die Argumentationslogik, die jetzt bei Herbert regiert, unterscheidet sich stark 
von den paradoxen Konstruktionen am Anfang des Zyklus. Die Antithetik der 
eschatologisch geprägten Textpassagen entfaltet binäre Muster, die nirgends 
verwischt werden. Die traditionell-christliche Zeitreflexion verzichtet auf die 
Darstellung widersprüchlicher Glaubenserfahrungen, wie sie zur Körper- und 
Tauschmetaphorik der Mystik gehören. Es ist bezeichnend, dass die Paradoxie 

21 	Über die Verbindung von darstellerischer und hermeneutischer Potenz vgl. Hans-Georg 
Kemper: Allegorische Allegorese. Zur Bildlichkeit und Struktur mystischer Literatur (Mecht
hild von Magdeburg, Angelus Silesius). In: Formen und Funktionen der Allegorie. Sympo
sion Wolfenbüttel 1978. Hrsg. v. Walter Haug. Tübingen 1979, S. 90–125, hier S. 108 f.

22 	Herbert: The Temple (Anm. 7), S. 162.
23 	Immer noch mustergültig zu solchen Formen der Topik ist die Darstellung bei Wilfried Bar-

ner: Barockrhetorik. Untersuchungen zu ihren geschichtlichen Grundlagen. Tübingen 1970, 
S. 86 ff.

24 	Herbert: The Temple (Anm. 7), S. 216.
25 	Herbert: The Temple (Anm. 7), S. 240.

DOI: 10.13173/9783447104975.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



103Allegorie und Paradoxie

in diesen fast lutherisch argumentierenden Passagen des Zyklus, die vielfach an 
Martin Opitz und Paul Gerhardt erinnern, nahezu verschwindet. An ihre Stelle 
tritt eine Verklärung des Todes als Heilsbringer, der seine abschreckende Wir-
kung verliert und anziehende Züge gewinnt. Die Personifikation des Knochen-
manns („Nothing but bones“) wird ersetzt durch die Allegorie des ewigen Le-
bens, eine verjüngte Gestalt, die der Seele ein neues Kleid anträgt („When souls 
wear their new aray“).26 Das Paradies färbt den Tod in Tönen der Verklärung, 
nicht als hippokratisches Gesicht. Und am Ende wandelt sich bei Herbert die Vi-
sion des Todes in eine Allegorie des Paradieses, deren letzte Paradoxie darin be-
steht, dass das Ende des Lebens ein Akt der Wiedergeburt ist.

John Donnes Holy Sonnets erschienen 1633; es folgten zwei Jahre später in der 
Neuausgabe vier weitere Sonette, und postum veröffentlichte Edmond Gosse 
nochmals drei, die aus dem sogenannten Westmoreland-Manuskript stammten. 
Der Zyklus – mit dem Untertitel Divine Meditations – umfasst zwölf Sonette in 
klarer Anordnung, gestützt auf eine prägnante Argumentation, die ihre jewei-
lige Quintessenz nach bildhaftem Exordium und Exempla im Oktett gnomisch-
sententiös formuliert. Das erste Sonett formuliert ein Gebet, das mit der Sorge 
schließt, Gott werde das gläubige Ich nicht aufnehmen, sodass es dem Teufel an-
heimfalle: „That thou lov’st mankind well, yet wilt’ not chuse me, | And Satan 
hates mee, is loth to lose me.“ 27 Das zweite, dritte und vierte Sonett beschwören 
Elemente der Eschatologie, Visonen von höllischer Bestrafung, Himmelspilger-
schaft und Jüngstem Gericht. Gott wird angefleht, das Ich in Gnade zu erlösen 
und für seine Sünden nicht zu verdammen: „Teach mee how to repent; for that’s 
a good | As if thou’ hadst seal’d my pardon, with thy blood.“ 28 Das fünfte und 
sechste Sonett markieren eine Zäsur, denn jetzt zeigt sich das Ich als Sieger über 
Tod und Verdammnis. Selbstbewusst geworden durch Zuversicht und Gottver-
trauen, artikuliert es neuen Mut, weil der Tod nunmehr bezwungen ist. Nach ei-
nem zeittypischen, auch in der Malerei verbreiteten Motiv, das später Jacob Balde 
und Andreas Gryphius aufgreifen, figuriert er nicht mehr als mors triumphans, 
sondern als mors devincta:29 „One short sleepe past, wee wake eternally, | And 
death shall be no more, Death shalt die.“ 30 Die eigentlichen Höhepunkte des Zy-

26 	Herbert: The Temple (Anm. 7), S. 370.
27 	John Donne: The Divine Poems. Ed. with Introductions and Commentary by Helen Gardner. 

Oxford 1952, S. 6.
28 	Donne: The Divine Poems (Anm. 27), S. 8.
29 	Das dialektische Wechselspiel von siegreichem und besiegtem Tod ist Gegenstand zahlrei-

cher Deckenfresken und Grabbilder der Epoche. Literarisch einschlägig hier Jacob Balde: 
Enthusiasmen. In: Opera Poetica Omnia. Bd. VIII. München 1729 (zuerst 1660), Sylvarum 
liber VII, VIIII, liber II, XXXIX; Andreas Gryphius: Kirchhoffs=Gedancken (1657). Gesamt-
ausgabe der deutschsprachigen Werke. Hrsg. v. Marian Szyrocki u. Hugh Powell. Bd. III. 
Tübingen 1963 ff., S.  19 ff. Als Materialsammlung diesbezüglich immer noch instruktiv: 
Friedrich-Wilhelm Wentzlaff-Eggebert: Der triumphierende und der besiegte Tod in der 
Wort- und Bildkunst des Barock. Berlin, New York 1975, S. 74 ff.

30 	Donne: The Divine Poems (Anm. 27), S. 9.

DOI: 10.13173/9783447104975.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



104 Peter-André Alt

klus finden sich in der zweiten Hälfte, ab dem siebenten Sonett. Thema der Texte 
ist der Dialog des Gläubigen mit Gott, seine Partizipation an der divinatorischen 
Gnade, seine eigene Passio als Mitleiden an den Schmerzen der Menschheit, sei-
ne mystische Nähe zum Schöpfer. Hier tauchen auch jene paradox gesteigerten 
Wendungen auf, für die Donnes Sonette berühmt geworden sind.

Die abschließenden fünf Sonette zeigen ein gestärktes Ich, das im Gespräch 
mit Gott die tiefsitzende Angst vor dem Ende seines irdischen Daseins ablegt. 
Das siebte Sonett rückt dem Schöpfer näher, indem es ihn in menschlicher Gestalt 
zeigt. Gott habe sich ein fleischliches Kleid übergestreift und auf diese Weise jene 
Schwäche erlangt, die es erlaube, Schmerz zu fühlen: „God cloth’d himselfe in 
vile mans flesch, that so | He might be weake enough to suffer woe.“ 31 Die allego-
rische Konstruktion weist den Körper als Kleid von Fleisch aus, das man an- und 
ablegen kann; die Paradoxie zielt auf die für die Mystik gängige Verschränkung 
von menschlichem Gott und göttlichem Menschen.32 Denn wenn der Schöpfer 
sich dazu herablässt, den Körper seines Geschöpfs anzunehmen, ermöglicht das 
auch den Umkehrschluss, dass das Geschöpf seinem Schöpfer gleiche. Die Pa-
radoxie besagt, dass der Mensch so göttlich sei wie Gott menschlich. Das eben 
ist der Kern einer mystischen Annäherung, die im Gewand der Allegorie durch 
den bewussten Widerspruch die Grenze zwischen Diesseits und Jenseits in Frage 
stellt. Nach dem Muster des Chiasmus kreuzt der Text Attribut und Nomen, in-
dem er das Sterbliche ewig und das Ewige sterblich macht: eine rhetorische Figur, 
die zugleich als Denkprinzip fungiert.33

Das zehnte Sonett beschwört die Befreiung vom Teufel und bittet Gott um Bes-
serung seiner Seele. Das Ich vergleicht sich mit einer besetzten Stadt („an usurpt 
town“ 34), die gefangen ist von den Mächten der Finsternis. Der Teufel okkupiert 
die Psyche, hält von der endgültigen Erlösung ab und erweist sich als düste-
rer Herrscher, der große Beharrungskraft besitzt. Nicht Demut jedoch, sondern 
Selbstbewusstsein bildet die Haltung, in der das Ich sich in dieser Situation Gott 
nähert. In Übereinstimmung mit den Rollenmustern barocker Liebeslyrik insze-
niert es sich als überlegene Schönheit, die ihren Bewunderer auffordert, er solle 
sie gut unterhalten, damit ihr Herz entflammt werde. Nur wenn Gott die Seele 
begeistern und entzücken kann, gewinnt das Ich Freiheit vom Bösen und Mäßi-
gung im Trieb. Das Couplet charakterisiert dieses ungewöhnliche Konzept wie-
derum in vertrauter chiastischer Konstruktion: „Except you’ enthrall mee, never 
shall be free, | Nor ever chast, except you ravish mee.“ 35 Die besetzte Stadt steht 

31 	Donne: The Divine Poems (Anm. 27), S. 9.
32 	Das ist eine Konstruktion, die sich rhetorisch wiederum in der Form des Chiasmus manifes-

tieren kann; kaum zufällig begegnet man ihr in zahlreichen Texten des Zyklus wieder.
33 	Zu Recht spricht Heinrich F. Plett daher im Blick auf die Paradoxie auch von ‚Scheinwider-

sprüchen’ (Das Paradoxon als rhetorische Kategorie. In: Das Paradox. Hrsg. v. Paul Geyer u. 
Roland Hagenbüchle. S. 89–104, hier S. 90).

34 	Donne: The Divine Poems (Anm. 27), S. 11.
35 	Donne: The Divine Poems (Anm. 27), S. 11.

DOI: 10.13173/9783447104975.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



105Allegorie und Paradoxie

allegorisch für die vom Teufel okkupierte Seele, deren Heilung durch göttliche 
Begeisterung ermöglicht wird. Die Paradoxie der Argumentation resultiert dar-
aus, dass nicht Buße und Mühsal, Entsagung und Pflicht, sondern Enthusiasmus 
und Liebe das Antidot für Satans Verlockungen darstellen.

Die Summe des Zyklus wird bereits im vorletzten, dem elften Sonett gezo-
gen. Indem es die Leistungen der heilenden Meditation beschreibt, die den Men-
schen Gott näher bringt, beleuchtet es zugleich die spirituelle Reflexionsleistung 
der Gedichte als deren metapoetische Dimension. Gottes Gnade besteht darin, 
dass er den Menschen in seiner Brust wie in einem Tempel wohnen lässt. Die 
metaphorisch-allegorisch im Topos der Wohnung beschworene Nähe zwischen 
Schöpfer und Gläubigem findet erneut in der paradoxen Hyperbolisierung des 
Couplets ihre Quintessenz. Das Wunder der creatio Dei beruhte, so heißt es, nicht 
nur darauf, dass der Mensch Gott gleich geschaffen wurde; vielmehr offenbar-
te es sich auch in der verblüffenden Menschenähnlichkeit Gottes: „’Twas much, 
that man was made like God before, | But, that God should be made like man, 
much more.“ 36 Wenn der Gläubige in Gottes Brust wie in einem Tempel wohnt, 
bedeutet das gemäß dieser Logik, dass er in sich selbst enthalten ist. Denn Gott 
gleicht dem Menschen, womit jede einfache Differenz aufgehoben wird. In der 
paradoxen Darstellung erscheint wieder das Prinzip der Ordnungsstörung, das 
die Allegorie der Wohnung mystisch-heterodox pointiert: Der Mensch ist Teil je-
nes Gottes, der ihm selbst ähnlich bleibt.37 In der zirkulären Struktur vergeht die 
Unterscheidung von irdischem und ewigem Leben – ihre paradoxe Form reflek-
tiert die Idee der Erlösung, die alle profanen Gegensätze auflöst.

Die Paradoxie bedeutet vor solchem Hintergrund keinen Widerspruch zur bi-
nären Logik, sondern deren formale Aufhebung. Die Bedeutsamkeit dieses Prin-
zips unterstreicht ein Beispiel aus dem ganz anderen Genre des höfischen Thea-
ters. In einem 1594 vor Elisabeth I. aufgeführten Maskenspiel tritt die Figur des 
Paradoxes auf, die drei Köpfe trägt und damit „Masculine, Femine, and Neuter“ 
verkörpert.38 Das Prinzip der Mitte reflektiert einen Topos aus dem platonischen 
Symposion – das Ideal aller Liebenden, die eine Einheit beider Geschlechter an-
streben, um in deren Verbindung Eros erleben zu können. Im Maskenspiel heißt 
es dazu: „Every lover’s ayme is vertous; for virtus est in medio.“ 39 An die Stelle 
einer klaren Opposition tritt das ‚in medio’ als Quintessenz der Paradoxie. Genau 
diese Praxis der Verschmelzung, die auf zwei Polen beruhende Unterscheidun-

36 	Donne: The Divine Poems (Anm. 27), S. 11.
37 	Dass nicht jeder Text des Zyklus Allegorie und Paradoxie verbindet, erweist das postum 

veröffentlichte achtzehnte Sonett, das aus den nachgelassenen Westmoreland-Manuskripten 
stammt. Es thematisiert im Sinnbild der Braut Gottes das Schisma der Kirchen, die Tren-
nung zwischen römischer und lutherischer ecclesia, ohne dass es aber zu einer paradoxen 
Schlussfügung kommt. Donne: The Divine Poems (Anm.  27), S.  15; vgl. den Kommentar 
S. 127 ff.

38 	The Progresses and Public Processions of Queen Elizabeth. 3 Volumes. Hg. v. John Nichols. 
Vol. III. London 1823. Reprint New York 1965, S. 337.

39 	The Progresses and Public Processions of Queen Elizabeth (Anm. 38), Vol. III, S. 340.

DOI: 10.13173/9783447104975.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



106 Peter-André Alt

gen aufhebt, ist auch im mystischen Prozess der Vermählung zwischen Gläubi-
gem und Gott bezeichnet. Und es dürfte kein Zufall sein, dass er bei Donne und 
Herbert durch genau jene Figur der Paradoxie dargestellt wird, die formal wie 
inhaltlich die Tilgung der binären Differenz reflektiert.

3
Daniel von Czepkos Sammlung von sechshundert „Schluß-Reimen“, die Monodis-
ticha, entstand zwischen 1640 und 1647. Zu Lebzeiten des Autors zirkulierten Ab-
schriften nur im engeren Freundeskreis, weil die Zensur in Schlesien den Druck 
des tendenziell häretischen Zyklus verhindert hätte. Die Publikation erfolgte erst 
1882 auf der Grundlage einer Handschrift aus dem Jahr 1723.40 Sein knappes spi-
rituelles Programm formuliert Czepko in seiner Vorrede „Aufwecker an die Rei-
me“, in der es heißt: „Wer inner sich das ScheideWasser hat, | Dadurch die Seel 
auflöst die Ding im Wesen, | Wird euern Kern stracks brechen in der That, | Und 
Gott in Ihm, Natur in ihn sich lesen.“ 41 Die Poesie ist die Hebamme für diese in-
nere Weisheit, die es dem Gläubigen erlaubt, auf den Kern der Dinge, die Natur 
Gottes zu schauen.42 Im 1653 verfassten Widmungsgedicht an Wilhelm IV. von 
Sachsen-Weimar, das Oberhaupt der „Fruchtbringenden Gesellschaft“ (genannt 
„der Schmackhafte“), beschwört Czepko Hermes Trismegistos als Präzeptor, der 
dem Menschen des Altertums das „Buch in der Natur“ 43 nahegebracht habe. Her-
mes lehre im Pimander von „Gottes Güte“,44 so heißt es – eine Anspielung auf die 
Übersetzung von 14 Traktaten des spätantiken Corpus Hermeticum, die Marsilio 
Ficino 1471 im Auftrag Cosimos di Medici unter dem ursprünglich für den ersten 
Traktat resevierten Titel Pimander veröffentlichte.45 Mit seiner Reminiszenz stellt 
Czepko sofort eine Verbindung zum als ketzerisch geltenden Gedankengut der 
Hermetik her. Natur erscheint unter der hier bemühten Perspektive als „Schrifft“, 
die der göttlichen Wahrheit feste Zeichen zuordnet.46 Dieses ist die Grundlage 
für die mystischen Paradoxien, mit denen der Text arbeitet. Zu ihnen gehört der 

40 	Vgl. Volker Meid: Die deutsche Literatur im Zeitalter des Barock. Vom Späthumanismus zur 
Frühaufklärung. München 2009, S. 279.

41 	Daniel von Czepko: Sexcenta Monodisticha Sapientum. In: Sämtliche Werke. Hrsg. v. Hans-
Gert Roloff und Marian Szyrocki. Bd. I,2. Berlin, New York 1980 ff., S. 519–672, hier S. 523.

42 	Vgl. dazu grundlegend Hans-Georg Kemper: Religion und Poetik. In: Religion und Religio-
sität im Zeitalter des Barock. Hrsg. v. Dieter Breuer. Bd. I. Wiesbaden 1995, S. 63–92; vgl. Peter 
Cersowsky: Magie und Dichtung. Zur deutschen und englischen Literatur des 17. Jahrhun-
derts. München 1990, S. 154 ff.

43 	Czepko: Sexcenta Monodisticha Sapientum (Anm. 41), Bd. I,2, S. 535.
44 	Czepko: Sexcenta Monodisticha Sapientum (Anm. 41), Bd. I,2, S. 535.
45 	Marsilio Ficino: Mercurii Trismegisti Liber de potestate et sapientia Dei cui titulus Piman-

der. In: Marsilii Ficini Opera Omnia. 2 Vol. Basel 1576; Nachdruck: Con una lettera intro-
duttiva di Paul Oskar Kristeller e una premessa di Mario Sancipriano. Vol. II. Torino 1962, 
S. 1836–1873. Vgl. Paul Oskar Kristeller: Marsilio Ficino e Lodovico Lazzarelli. Contributo 
alla diffusione delle idee ermetice nel rinascimento (1938). In ders.: Studies in Renaissance 
Thought and Letters. Bd. I. Rom 1956, S. 221–247. 

46 	Czepko: Sexcenta Monodisticha Sapientum (Anm. 41), Bd. I,2, S. 542.

DOI: 10.13173/9783447104975.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



107Allegorie und Paradoxie

Topos von Gott als Mensch, der sich in Fleisch und Blut verwandelt; die Vorstel-
lung, der Schöpfer sei ein „Nicht“, das der Gläubige ansieht und dadurch erst 
zu seinem existierenden Gegenüber macht; der auf den Hermetismus zurückge-
hende Gedanke, dass Schweigen das göttliche Reden sei;47 die Behauptung, der 
Mensch schreite in seinem Leben nicht zum Alter, sondern zur Verjüngung fort, 
sofern er den wahren Glaube pflege; die Phantasie vom Himmel, in dem allein 
der Gläubige wie Gott selbst lebt; die Annahme, dass einzig das Eindringen in 
Gottes Wesen die Möglichkeit bietet, ihn auch wahrzunehmen.48 Zahlreiche Leit-
motive des Konvoluts umspielen heterodoxes Gedankengut, denn sie stellen die 
Grenze in Frage, die zwischen Gott und Mensch besteht. Im Akt der mystischen 
Verschmelzung, den der wahre Glaube begründet, existiert sie nicht mehr; das 
ist der wesentliche Sinn, den Czepkos Paradoxien in epigrammtischer Form ver-
mitteln. 

Sukkurs erhalten sie durch die Allegorie: Das Kreuz als Zeichen der passio 
Christi ist zugleich Bahn des Lebens; Gott und Mensch sind füreinander die Klei-
dung, in die sie sich hüllen; die Schrift im Herzen spiegelt durch die Vergeis-
tigung des Buchstabens den rechten Glauben; der innere Mensch erscheint als 
fester, stehender Stab, der äußere als von externen Einflüssen bewegter Zirkel.49 
Der Regelfall ist das isolierte Vorkommen von Allegorie oder Paradoxie, jedoch 
wirken beide an prägnanten Punkten des Zyklus auch zusammen. In Überbie-
tung des Enthusiasmuskonzepts aus Platons Phaidros, das Ciceros De oratore unter 
Rekurs auf Demokrit (Fragment 18 B) adaptiert,50 heißt es über die Sprache der 
Poesie als himmlische Rede: „Was ist die Schöpffung? Nichts als ein geschloß-
ner Reim, als Reim | Der klingt, der Gott sein Wort schallt GLEICHLAUTS wie-
der herein.“ 51 Die allegorische Konstruktion bezeichnet die Schöpfung als Reim, 
im Sinne eines musikalisch organisierten Textes, der durch lautlich-klangliche 
Ähnlichkeiten bestimmt wird. Gott hat als selbst Begeisterter die Natur wie ein 
Gedicht geschaffen, dessen Schönheit durch den Wohlklang seines Reimprinzips 
entsteht. Nicht nur der Dichter, sondern auch der Schöpfer stehen im Bann des 

47 	Im ersten Traktat heißt: „Denn der Schlaf des Körpers war zur Nüchternheit der Seele gewor-
den und das Schließen der Augen zum wahren Sehen, und mein Schweigen trug das Gute in 
sich und das Zu-Grabe-Tragen des Redens wurde zum Ans-Licht-Bringen des Guten.“ (Das 
Corpus Hermeticum Deutsch. Im Auftrag der Heidelberger Akademie der Wissenschaften 
bearbeitet u. hrsg. v. Carsten Colpe u. Jens Holzhausen. Die griechischen Traktate und der 
lateinische ‚Asclepius’, übers. u. eingeleitet v. Jens Holzhausen. Stuttgart-Bad Cannstatt 1997, 
S.  21.) Der 16.  Traktat, der einen fiktiven Brief des Asklepios an den ägyptischen Pharao 
Ammon wiedergibt, tadelt das „Wort-Getöse“ der griechischen Philosophie (Das Corpus 
Hermeticum Deutsch, S. 207); nur durch den Geist wird der Mensch „ein sterblicher Gott“, 
und nur im Logos, der Spiritus und Fleisch verbindet, nähert er sich dem Schöpfer an. Die 
hermetische Lehre liefert ganz offenkundig das Grundmuster, dem Czepko hier folgt.

48 	Czepko: Sexcenta Monodisticha Sapientum (Anm. 41), Bd. I,2, S. 551, 555, 553, 637, 653.
49 	Czepko: Sexcenta Monodisticha Sapientum (Anm. 41), Bd. I,2, S. 580, 581, 651, 598.
50 	Cicero: De oratore/Über den Redner. Lat./Dt., übers. u. hrsg. v. Harald Merklin. Stuttgart 

2006, S. 328 (II, 194).
51 	Czepko: Sexcenta Monodisticha Sapientum (Anm. 41), Bd. I,2, S. 654.

DOI: 10.13173/9783447104975.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



108 Peter-André Alt

Enthusiasmus, und die Perfektion ihrer Werke verdankt sich dieser Prägung. So 
wie die Reime durch Korrespondenzen verbunden sind, arbeiten die Elemente 
der Natur in einem großen Analogiesystem zusammen und offenbaren darin 
ihre geistige Verwandtschaft. Der allegorische sensus gewinnt Kontur gemäß 
der augustinischen Formel ‚a visibilibus ad invisibilia’, welche die höhere Lo-
gik der Schöpfung aufzeigt. Hinter der sensuellen Dimension des divinatorisch 
produzierten Reims erscheint ein spiritueller Sinn: die Macht der Analogie, in 
deren Prinzip sich Gottes Schöpferwille abzeichnet. Dadurch, dass die Zeichen 
der Natur durch Ähnlichkeiten verbunden sind, zeigt sich ihr geistiges Organi-
sationsgesetz. Der Reim ist nicht nur Klang, sondern auch Offenbarung göttlicher 
Potenz und Hinweis auf die Schönheit der Analogien, die die Natur durchziehen. 
Am Ende des vierten Zyklus heißt es daher auch: „Sind in Gott alle Ding, ist Gott 
in allen Dingen: | Helf alle Welt: MEIN GOTT UND ALLE DINGE, singen.“ 52

Ein anderes Beispiel zeigt die wechselseitige Ergänzung von Allegorie und Pa
radoxie im Kontext einer fast blasphemischen Deutung der Passionsgeschichte: 
„Das von dem Creutz ins Hertz uns fält, ist Gottes Blut: Gottes Blut: | Das tilgt die 
Sünd: umbsonst wirckt fremde Buß und Glut.“ 53 Der paradoxale Charakter der 
Verse entsteht durch die Vorstellung, dass Gott einen fleischlich-vergänglichen 
Leib besitze.54 Nicht sein Sohn, sondern er selbst blutet am Kreuz, aber sein Tod 
ist nur der Ursprung des wahren Glaubens und damit die Bedingung ewigen 
Lebens – ein Motiv, das schon in Herberts Temple auftauchte.55 Die metaphora conti-
nua des Kreuzes als Sinnbild der Passionsgeschichte und der Paradiesverheißung 
reflektiert das widersprüchliche Modell der aus dem Sterben geborenen vita ae-
terna, die das ewige Leben durch das Kreuzesopfer begründet findet. Als Teil der 
christlichen Dogmatik ist dieses Modell gut vertraut, jedoch pointiert Czepko 
seine Botschaft auf besondere Weise, indem er Gott selbst durch seine eigenwil-
lige Allegorie als Gekreuzigten darstellt. Damit gewinnt auch die Aussage über 
den heilsgeschichtlichen Kern der Passio Christi eine neue Dimension, denn das 
ewige Leben geht hier aus dem Tod des Schöpfers selbst hervor. Diese Logik des 
Kreislaufs ist typisch für den mystischen Tenor der Monodistichen; formal wird 
sie durch die paradoxe Zuspitzung der an sich traditionellen Kreuzesallegorie 
zum Ausdruck gebracht. 

Das Moment des Zyklischen taucht am Ende der Sammlung wiederholt auf. 
Unter der Überschrift „Letztes Gerichte“ heißt es: „Seht wie die gantzer Welt im 
Feuer Urtheil steht. | Zur Rechten heist es: Kommt: Zur Lincken heist es: Geht.“ 56 
Das Jüngste Gericht setzt die Seele dem Feuer aus, mit dem Resultat, dass die Sün-
der von den Frommen geschieden werden. So strikt diese Opposition hier anmu-

52 	Czepko: Sexcenta Monodisticha Sapientum (Anm. 41), Bd. I,2, S. 630.
53 	Czepko: Sexcenta Monodisticha Sapientum (Anm. 41), Bd. I,2, S. 667.
54 	Zu Vorläufern vgl. Kurt Ruh: Geschichte der abendländischen Mystik. Vierter Band. Die 

niederländische Mystik des 14.–16. Jahrhunderts. München 1999, S. 231 ff.
55 	Herbert: The Temple (Anm. 7), S. 292.
56 	Czepko: Sexcenta Monodisticha Sapientum (Anm. 41), Bd. I,2, S. 672. 

DOI: 10.13173/9783447104975.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



109Allegorie und Paradoxie

tet, so relativ ist doch ihre Distinktionsleistung; denn das Gesetz des Kreislaufs 
als Prinzip der Schöpfung stellt die Differenz zwischen ‚Gehen’ und ‚Kommen’ 
fundamental in Frage. Im letzten Monodistichon wirken Paradoxie und Allego-
rie erneut zusammen, wenn es heißt: „Das End ist hier: doch wer zurücke keh-
ren kan | Der trifft den Anbeginn im Ende wieder an.“ 57 Ende und Anfang sind 
eins, wie auch der Blick auf das erste Monodistichon der Sammlung lehrt: „Das 
Ende, das du suchst, das schleuß in Anfang ein, | Wilt du auf Erden weis’, im 
Himmel seelig seyn.“ 58 Die Paradoxie der Einheit von Anfang und Ende folgt der 
uns bekannten Logik, der Aufhebung des binären Unterschieds zugunsten einer 
Verschränkung, die sich im kompositorischen Chiasmus von erstem und letztem 
Monodistichon spiegelt. Sie entspricht im übrigen Platons Timaios, der die Idee 
der ursprünglichen Eingeschlechtlichkeit des Menschen mit dem Bild der Kreis-
förmigkeit verbindet.59 Im ersten Traktat des Corpus Hermeticum, auf den Czepkos 
einführendes Lehrgedicht mit Anspielung auf dessen mythischen Verfasser, den 
Hirtengott Poimander, verwiesen hatte, wird eine vergleichbare Idee des Kreises 
beleuchtet.60 Im vierten Traktat heißt es: „Das, was schwindet, wird mit Notwen-
digkeit wieder erneuert sowohl durch die Erneuerung der Götter als auch durch 
den sich nach Zahlgesetzen vollziehenden Naturkreislauf.“ 61 Für Czepko kann 
es in Übereinstimmung mit dem Hermetismus keine Differenzierung zwischen 
Beginn und Schluss geben, weil die Schöpfung selbst dem Prinzip des Zykli-
schen gehorcht. Vor diesem Hintergrund ist auch die Frage nach der klaren Tren-
nung zwischen den Sündern, die in die Hölle fahren, und den Frommen, die im 
Himmel aufgenommen werden, durchaus hinfällig. Weil die Natur einem zykli-
schen Grundzug gehorcht, kann jede Wirkung auch wieder eingeschränkt, jedes 
Absolutum relativiert und jedes Resultat wieder aufgehoben werden. Es gehört 
zu Czepkos heterodoxer Kunst, dass solche Botschaften durch die paradoxe Zu-
schärfung der Allegorie vermittelt werden.

Das allegorische Sinnbild des Kreislaufs reflektiert aber mehr als nur den Ge-
danken der in sich geschlossenen Natur, wo Ursprung und Ende eine Einheit 
bilden. Gleichzeitig beleuchtet es die Poetik Czepkos, das mystische Programm 
der Annäherung an die Welt des Schöpfers. Die literarische Selbstreflexion ge-
schieht in der paradoxen Allegorie des Kreislaufs, in der sich der poetische Text 
als mimetische Wiederholung des Naturzyklus zeigt. So wie Anfang und Ende 
unterschiedslos sind, so verschmelzen auch Kunst und Natur. Die Poesie ist 
eine Allegorie der Natur, die sie darstellt, und in dieser Konfiguration zugleich 

57 	Czepko: Sexcenta Monodisticha Sapientum (Anm. 41), Bd. I,2, S. 672 
58 	Czepko: Sexcenta Monodisticha Sapientum (Anm. 41), Bd. I,2, S. 546.
59 	Timaios 31c–34c. Platon: Sämtliche Werke. Nach der Übers. v. Friedrich Schleiermacher mit 

der Stephanus-Numerierung hrsg. v. Walter F. Otto, Ernesto Grassi, Gert Plamböck. Bd. V. 
Reinbek b. Hamburg 1958, S. 15 f. Vgl. Wilhelm Schmidt-Biggemann: Philosophia perennis. 
Historische Umrisse abendländischer Spiritualität in Antike, Mittelalter und Früher Neu-
zeit. Frankfurt/M. 1998, S. 211 f.

60 	Das Corpus Hermeticum Deutsch (Anm. 47), S. 16 (Traktat I).
61 	Das Corpus Hermeticum Deutsch (Anm. 47), S. 41 (Traktat III).

DOI: 10.13173/9783447104975.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



110 Peter-André Alt

ein Mittel der Teilhabe an deren göttlicher Architektur. Die literarische Selbst
reflexion, die der Zyklus hier ermöglicht, beleuchtet auch die Tatsache, dass das 
poetische Verfahren ebenso wie die Paradoxie, auf die es sich stützt, nicht mehr in 
den Verankerungen einer binären Ordnung ruht, sondern über diese hinauszielt. 
Der Autor, der in der Sprache von Allegorie und Paradoxie redet, entäußert sich 
seines klaren logischen Standpunkts. Er geht ein in die Rhetorik einer mysti-
schen Verschmelzung, die dafür sorgt, dass die rationalen Unterschiede gelöscht, 
Kausalitäten durch Korrelationen ersetzt und bipolare Oppositionen aufgehoben 
werden. Die nach Luhmann für den religiösen Diskurs typische Form der ‚Para-
doxieentfaltung’ gewinnt damit den Charakter einer Gegenrede, in der Poesie 
und Glauben eine neue Welt der Spiritualität jenseits von Ratio, Finalität und 
Kausalität entwickeln.

Auch in Angelus Silesius’ Cherubinischem Wandersmann (1675), der ohne Czep-
kos Monodistichen nicht entstanden wäre, spielen Allegorie und Paradoxie auf 
der Basis einer sehr präzisen Arbeitsteilung zusammen. Die allegorische Kon-
struktion schafft die bildhafte Grundlage für die widersprüchliche Zuspitzung 
der Paradoxie. So heißt es im zweiten Buch: „Mein Leib ist eine Schal’ in dem 
ein Kuechelein | Vom Geist der Ewigkeit will außgebruettet seyn.“ 62 Der Körper 
als Schale, gedacht im Modus der Allegorie, nimmt den ewigen Geist, zugespitzt 
im Modus der Paradoxie, als gleichsam physische Komponente in sich auf. Die 
paradoxe Struktur bedeutet eine Balance der Gegensätze, die häufig durch for-
male Strukturen wie Chiasmen oder die Mittelzäsur im Sonett getragen wird. 
Indem Silesius das geistige Prinzip im Körper zu vergegenwärtigen sucht, löst 
er sich von den gängigen Antithesen der barocken Liebeslyrik. Es bildet einen 
Effekt der paradoxen Sprache, die hier angestimmt wird, dass die traditionelle 
allegorische Topik nicht bei der Darstellung von Dualismen stehenbleibt, son-
dern in den Dienst der mystischen Reflexion tritt, die der Verschmelzung von 
Gegensätzen gilt. Ähnliche Befunde wie beim zitierten Beispiel vermittelt Sile
sius im Brauttopos als Chiffre für die seelische Vereinigung mit Gott oder in der 
Liebesmetaphorik zahlreicher Epigramme. Auch hier offenbart die allegorische 
Antithetik im Moment des paradoxen Ausdrucks eine einheitsstiftende Tendenz 
zur coincidentia oppositorum: „Jch bin die Turteldaub/ die Welt ist meine Wüste/ 
Gott mein Gemahl ist weg: drumb sitz ich ohn geniste.“ 63

Wesentliche Themenfelder für allegorische Modelle sind die Zeit und der 
Körper. Beide werden bei Silesius in eine spirituelle Perspektive integriert, die 
wiederum mit paradoxen Stilelementen verbunden ist. Gemäß der patristischen 
Allegorese-Tradition erscheint die Ewigkeit als stillgestellte Zeit, wie in Gryphi-
us’ Trauerspiel Catharina von Georgien (1657), wo sie als Personifizierung des dau-
erhaften Strafgerichts am Ende den Schuldigen verdammt, indem sie ihn mit den 

62 	Angelus Silesius (d.i. Johann Scheffler): Cherubinischer Wandersmann (1675). Kritische Aus-
gabe. Hrsg. v. Louise Gnädinger. Stuttgart 1985, S. 84 (II, 87). Vgl. Hans-Georg Kemper: Deut-
sche Lyrik der frühen Neuzeit (Anm. 18). Bd. 3 (Barock-Mystik), bes. S. 208 ff.

63 	Silesius: Cherubinischer Wandersmann (Anm. 62), S. 229 (V, 285).

DOI: 10.13173/9783447104975.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



111Allegorie und Paradoxie

Maßstäben einer nicht mehr zeitlich-irdischen Urteilsinstanz konfrontiert.64 Bei 
Silesius liest man: „Die Gottheit ist mein Safft: was auß mir gruent und blueht/ | 
Das ist sein Heilger Geist/ durch den der trib geschiht.“ 65 Allegorisch betrachtet, 
ist Gott der lebensspendende Saft, der den Körper durchpulst und einen eige-
nen ‚Trieb’ begründet. Die paradoxe Seite dieser Aussage besteht darin, dass das 
höchste geistige Prinzip des Schöpfers im Sinne der mystischen Versenkung zu 
einem leiblichen Grundsatz wird. Dieser spiegelt die Intensitität der Annäherung 
des Gläubigen an ihn, die dahinterstehende erotische Kraft und Sinnlichkeit des 
gesamten Prozesses. Zu bedenken bleibt, dass die allegorische Darstellung noch 
im 17. Jahrhundert den Gesetzen der Allegorese folgt („Schreiben, wie die Bibel 
gedeutet wird“, so lautete die einschlägige Formel). Jenseits der reinen Literali-
tät erschließen sich bekanntlich drei Ebenen des allegorischen Zweitseins: der 
sensus tropologicus (seu moralis) verdeutlicht die moralische Dimension des Dar-
gestellten, der sensus allegoricus die ekkelsiologisch-heilsgeschichtliche Qualität, 
der sensus anagogicus den Gedanken der Ewigkeit und des dauernden Lebens im 
Reich Gottes. Unter dem Diktat der Paradoxie verändert sich bei Silesius die seit 
den Kirchenvätern klar geregelte Zuordnung der drei Stufen des Zweitsinns: Der 
sensus tropologicus, der gemeinhin mit dem Leben im Zeichen der Andacht in Ver-
bindung steht, wandelt sich zum sensus allegoricus, in dem die heilsgeschichtliche 
Dimension aller Ereignisse aufscheint – eine Tendenz, die auch schon bei Herbert 
zutage trat. Letzthin gewinnt die moralische Ebene sogar implizit die Züge des 
sensus anagogicus, indem sie die eschatologische Pointe aller Dinge und Taten an-
zeigt. Die dreifache Schichtung des allegorischen Sinns verdichtet sich in einer 
einzigen Konfiguration, die das Epigramm durch seine paradoxe Pointierung 
hervortreibt. An die Stelle der scholastischen Architektur der Allegorese-Hierar-
chie rückt, passend zur Einheitsbotschaft der von Silesius praktizierten Mystik, 
das geschlossene Prinzip eines ens universale.

Die topische Logik, die hinter diesem Konzentrationsgeschehen steht, wird 
durch den Begriff des Ortes umrissen, in Übereinstimmung mit der spätantiken, 
seit Cicero vertrauten Loci-Tradition:66 „Nicht du bist in dem Orth/ der Orth der 
ist in dir! | Wirfstu jhn auß/ so steht die Ewigkeit schon hier.“ 67 Ein solches Inein
anderenthaltensein begründet die paradoxe Struktur des gesamten Zyklus. Das 

64 	Andreas Gryphius: Catharina von Georgien. Oder Bewehrete Bestaendikeit. In: Dramen. 
Hrsg. v. Eberhard Mannack. Frankfurt/M. 1991, S. 221 (V, v. 408 f.).

65 	Silesius: Cherubinischer Wandersmann (Anm. 62), S. 40 (I, 89).
66 	Marcus Tullius Cicero: Topik. Lateinisch-Deutsch, übers. u. hrsg. v. Hans Günter Zekl. Ham-

burg 1983, 2,7 ff.; Marcus Tullius Cicero: De oratore/Über den Redner (Anm. 50), II, 36–38 
(zur Differenzierung zwischen loci = ethischen Wahrheiten und loci communes = Ordnungs-
systemen). Vgl. als immer noch leitendes Standardwerk zu den Folgewirkungen der cice-
ronischen Lehre in der Frühen Neuzeit: Wilhelm Schmidt-Biggemann: Topica universalis. 
Eine Modellgeschichte humanistischer und barocker Wissenschaft. Hamburg 1983, S. 7 ff.; 
ders.: Apokalypse und Philologie. Wissensgeschichten und Weltentwürfe der Frühen Neu-
zeit. Hrsg. v. Anja Hallacker u. Boris Bayer. Göttingen 2007, S. 229 ff.

67 	Silesius: Cherubinischer Wandersmann (Anm. 62), S. 54 (I, 185).

DOI: 10.13173/9783447104975.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



112 Peter-André Alt

Äußere gehört zum Inneren, das Innere zum Äußeren: Die Allegorie bezeich-
net, im Kontext mystischer Rede, eine Offenbarung der verborgenen Bedeutung. 
Die Differenz zwischen Zeit und Ewigkeit wird ebenso wie jene zwischen Kör-
per und Geist, Wort und Schöpfung systematisch kassiert.68 Ähnlich heißt es im 
fünften Buch: „Mensch allererst bistu fuer Gott geschikt und recht: | Wenn du 
zugleiche bist ein Koenig und ein Knecht.“ 69 Erneut erscheint hier die Einheit von 
Hohem und Niedrigem, die ein Merkmal der mystischen Spiritualität ist. Auf 
formaler Ebene betont auch Silesius diese Einheit durch die nach Luhmann und 
Fuchs für den mystischen Diskurs typische Verknüpfung von Transzendenz und 
Immanenz, indem er das Allegorische ins Literale zurückführt.70 Dabei lässt sich 
erkennen, dass die Paradoxie mit der Allegorie gemeinsam an einer Aufklärung 
der spirituellen Dunkelheit arbeitet. Der geheime Sinn offenbart sich im parado-
xen Diskurs, er erhellt sich durch die Paradoxie und hilft, den von ihr formulier-
ten Widerspruch spirituell produktiv zu machen. 

Nicht selten kommt es zur Verwendung topischer Allegorien, die durch den 
Einsatz paradoxer Hyperbolisierungen semantisch umgedreht und in ihrer Aus-
sage komplett verwandelt werden. So hier: „Die Lieb ist ein Magnet/ sie ziehet 
mich in Gott: | Unnd was noch groesser ist/ sie reisset Gott inn Tod.“ 71 Die Kon-
sequenz der Magnetismus-Allegorie besteht üblicherweise darin, dass der Sterb-
liche durch seine starke Liebe zu Gott die Garantie seiner Unsterblichkeit emp-
fängt. In einer anderen Variante hat er teil an Christus, mit dem er sich erotisch 
vereinigt, wie es Silesius’ Heilige Seelenlust Oder Geistliche Hirtenlieder der in Ihren 
Jesum Verliebten Psyche (1657) und Gryphius’ Leichabdankung Magnetische Verbin-
dung des HErrn JESV/ und der in Jhn verliebten Seelen (1660) reflektiert.72 Bei Silesius 
geht es um einen chiastisch anmutenden Effekt, insofern der Mensch göttlich, 
Gott aber menschlich wird. Wenn der Schöpfer in den ‚Tod’ eintritt, bekundet das 
genau diese paradoxe Wirkung der Liebe, die der Gläubige ihm entgegenbringt. 
Die Magnetismus-Allegorie macht deutlich, dass die Verbindung, die Leben und 
Ewigkeit, Geist und Fleisch zusammenführt, natürlich und kraftvoll zugleich ist. 
Damit gewinnt die allegorische Konstruktion wieder den Charakter einer Grund-
lage für die paradoxe Zuspitzung, und umgekehrt unterwirft die Paradoxie das 
allegorische Verweisungsprinzip einer eigenen Dynamik, die ihre traditionelle 
Zuordnungsstruktur unterminiert: Immanenz und Transzendenz verschmelzen. 
Die mystische Dimension der Gottesliebe wird durch diese formale Allianz zum 

68 	Vgl. Hans-Georg Kemper: Allegorische Allegorese (Anm. 21), S. 105.
69 	Silesius: Cherubinischer Wandersmann (Anm. 62), S. 207 (V, 134).
70 	Luhmann, Fuchs: Reden und Schweigen (Anm. 5), S. 73 f.
71 	Silesius: Cherubinischer Wandersmann (Anm. 62), S. 72 (II, 1).
72 	Angelus Silesius: Heilige Seelenlust Oder Geistliche Hirtenlieder der in Ihren Jesum Verlieb-

ten Psyche (1657). Hrsg. v. Georg Ellinger. Halle a.S. 1901; Andreas Gryphius: Dissertationes 
funebres, Oder Leich=Abdanckungen. Leipzig 1667 (zuerst 1666), bes. S. 119 f.: Vgl. auch das 
in denselben Kontext gehörende Epicedium auf Mariane von Popschitz: Andreas Gryphius: 
Gesamtausgabe der deutschsprachigen Werke. Hrsg. v. Marian Szyrocki u. Hugh Powell. 
Bd. III. Tübingen 1963 ff., S. 136.

DOI: 10.13173/9783447104975.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



113Allegorie und Paradoxie

Ausdruck gebracht, wie es das folgende Epigramm sehr treffend belegt: „Gott 
küst sich in sich selbst/ sein Kuß der ist sein Geist/ | Sein Sohn ist den er küst/ 
der Vater ders geleist.“ 73 Die allegorische Konstruktion illustriert die Liebe Got-
tes zu seinem Geschöpf, die Paradoxie verdeutlicht den Kreislauf, der in dieser 
Liebe in Gang kommt; der Schöpfer küsst sich selbst, wenn er seinen Sohn küsst. 
Während die Allegorie die mystisch-erotische Dimension jeglicher Annäherung 
an Gott beschwört, fällt es der Paradoxie zu, die jenseits der irdischen Logik lie-
genden Kontradiktionen des spirituellen Wissens zu reflektieren.

Benjamin hat am Allegorischen des Barock bekanntlich eine besondere Dia-
lektik aus Profanisierung und Heiligkeit wahrgenommen, dabei allerdings die 
Stufenlogik der hier nachwirkenden mittelalterlichen Allegorese vernachlässigt, 
die für solche Kombinationen charakteristisch ist.74 Zwar erkennt er die Bedeu-
tung der Konvention allegorischer Schriftexegese für die Barockallegorie an, je-
doch nur im Sinne einer formalen Triebkraft, die den dialektischen Eigenimpuls 
des allegorischen Verfahrens steuert.75 Der Weg von der literalen zur spirituellen 
Welt ist für die Allegorie des 17.  Jahrhunderts in der Tat durch das hermeneu-
tische Prinzip der Allegorese vorgezeichnet.76 Zur dialektischen Struktur aber 
findet die Allegorie im 17. Jahrhundert zuallererst durch die Kombination mit der 
Paradoxie, weil nur hier die Verschränkung von profanem und heiligem Sinn, 
von geistlichem und irdischem Bezug greift, die Benjamin an der Spannung 
zwischen Märtyrer und Tyrann in Gryphius’ Trauerspielen wahrnahm. Silesius’ 
Epigramme, die durch Czepkos Monodistichen geschult sind, zeigen die innere 
Einheit der dialektischen Gegensätze, wie sie Benjamins bekannte Antinomien 
dokumentieren, durch eine Arbeitsteilung auf komplementärer Grundlage. In-

73 	Silesius: Cherubinischer Wandersmann (Anm. 62), S. 282 (VI, 238).
74 	Walter Benjamin: Ursprung des deutschen Trauerspiels. In: Gesammelte Schriften. Hrsg. v. 

Rolf Tiedemann u. Hermann Schweppenhäuser. Bd.I. Frankfurt/M. 1972–1987, S.  351 f. Zur 
Kritik auch Hans-Jürgen Schings: Walter Benjamin, das barocke Trauerspiel und die Barock
forschung. In: ‚Dass eine Nation die ander verstehen möge’. Festschrift f. Marian Szyrocki. 
Hrsg. v. Norbert Honza u. Hans-Gert Roloff. Amsterdam 1988, S. 663–676, Peter-André Alt: Be
griffsbilder. Studien zur literarischen Allegorie zwischen Opitz und Schiller. Tübingen 1995, 
S. 141 ff.

75 	Benjamin: Ursprung des deutschen Trauerspiels (Anm. 74), Bd.I, S. 351: „Die Allegorie des 
XVII. Jahrhunderts ist nicht Konvention des Ausdrucks, sondern Ausdruck der Konvention. 
Ausdruck der Autorität mithin, geheim der Würde ihres Ursprungs nach und öffentlich 
nach dem Bereiche ihrer Geltung. Und wiederum die gleiche Antinomik ists, die bildnerisch 
begegnet im Konflikt der kalten schnellfertigen Technik mit dem eruptiven Ausdruck der 
Allegorese.“ Ob Benjamins Theorie der Allegorie tatsächlich ein Versuch war, das allmäch-
tige Dogma einer konfessionalistischen Prägung barocker Texte außer Kraft zu setzen, darf 
man bezweifeln (so die These bei Jane Newman: Benjamin’s Library. Modernity, Nation, 
and the Baroque. Ithaca, New York 2011, S. 144 f.. Vgl. zu Benjamins Allegoriekonzept auch 
Heinz J. Drügh: Anders-Rede. Zur Struktur und historischen Systematik des Allegorischen. 
Freiburg i. Br. 2000, Achim Geisenhanslüke: Der Buchstabe des Geistes. Postfigurationen der 
Allegorie von Bunyan zu Nietzsche. München 2003. 

76 	Das ignoriert auch Paul de Man in der Nachfolge Benjamins (Blindness and Insight. Essays 
in the Rhetoric of Contemporary Criticism. Minneapolis 1983, S. 187–228, hier S. 188).

DOI: 10.13173/9783447104975.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



114 Peter-André Alt

dem sie das Allegorische zum Modell der Topik, die Paradoxie aber zum dynami-
schen Movens des Widerspruchs machen, erzeugen sie die Balance zwischen reli-
giösem Wissen und überraschender Reflexion des logischen Ausnahmezustands. 

Zu den Metaphern des Fleisches, der geistlichen Wollust und Vereinigung ge-
sellt sich bei Silesius jene des Essens. Sie ist im klassischen Sinn metaphora conti-
nua und damit, wie schon die antike Rhetorik definiert, Allegorie. Hier ein typi-
sches Beispiel: „Gott jsst die Hertzen gern: Wiltu jhn stattlich speisen/ | So richt’ 
jhm deines zu: Er wird es ewig preisen.“ 77 Gott verleibt sich essend die Gläubigen 
ein, indessen diese sich ihm als Mahlzeit darbieten, um von ihm aufgenommen 
zu werden. Der geistige Akt ist zugleich ein körperlicher, durch den der Mensch 
an der göttlichen Ordnung teilhat. Erotisch direkt heißt es unter den geistlichen 
Schlußreimen des sechsten Buchs über das Reich der Seligkeit: „Hier schaut man 
Gottes glantz und suesses Angesicht/ | Hier wird man ueberformt von seiner 
Gottheit Licht. | Hier senkt man sich in Jhn/ und giebt jhm tausend kuesse.“ 78 Der 
allegorische Sinn besteht darin, den spirituellen Vorgang der Versenkung phy-
sisch zu fassen; die Paradoxie beruht darauf, dass nicht nur der Mensch, sondern 
Gott der leibgebundene Esser und sinnlich Liebende sein kann. 

Wie eng die körperliche Dimension unter dem Regiment der Allegorie mit der 
geistigen verbunden ist, verrät ein Diktum Sigmund von Birkens, das aus der 
Teutschen Rede-bind- und Dicht-Kunst (1679) stammt. Dort heißt es im Blick auf das 
‚Ausschreiben’ poetischer Vorlagen und die Aneignung fremder Quellen als Ba-
sis der Inventio: „Man muß entnehmen/ wie die Bienen ihr Honig aus den Blu-
men. Man muß das Gehirne zum guten Magen machen/ der die Speise/ nicht wie 
er sie empfangen wieder herauskotze/ sondern verdaue und in eignen Nahrung-
Saft verwandele.“ 79 Das Gehirn ist diätetisch, das heißt: im Sinne eines physio-
logischen Systems zu behandeln. Seine Peristaltik soll durch angemessene Nah-
rungszufuhr so eingestellt werden, dass es die aufgenommene Speise verwerten 
kann. Das Gehirn bildet den Magen des Dichters, der sich an fremden Texten 
stärkt. Dem Rezeptionsvorgang entspricht ein körperinterner Verarbeitungspro-
zess, der die aufgenommenen Materialien durch Hinzusetzung von Fermenten 
in ein eigenes, dem Leib zuträgliches Gemisch verwandelt. Silesius’ Vergleich 
zwischen Essen und Andacht, Verdauung und Versenkung folgt derselben Logik 
wie Birkens Bild. Die Allegorie macht mithilfe der Paradoxie sichtbar, dass Geist 
und Materie eine geheime Einheit darstellen. Im Essvorgang, der im Geist statt-
hat, bekundet sie sich ebenso wie in der Verdauung durch Gott. 

77 	Silesius: Cherubinischer Wandersmann (Anm. 62), S. 202 (V, 99). Vgl. auch S. 269 ((VI, 148) mit 
Blick auf die Anagoge: „Wie dass der Fraß nicht kommt zum ewgen Abendessen/ | Er mag 
nicht weil er hier sich hat zu satt gefressen.“

78 	Silesius: Cherubinischer Wandersmann (Anm. 62), S. 247 (VI, 9).
79 	Sigmund von Birken: Teutsche Rede-bind- und Dicht-Kunst […] (1679). Faksimile-Neudruck. 

Hildesheim, New York 1973, S. 178.

DOI: 10.13173/9783447104975.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



115Allegorie und Paradoxie

4
Bei manchen Unterschieden im Detail, die durch religiöse Traditionen und Prä-
gungen zustandekommen, offenbart das hier herangezogene Textmaterial doch 
klare Gemeinsamkeiten. Die allegorische Form erzeugt in den angeführten Bei-
spielen zumeist einen Konnex von Bild und episteme, während die Paradoxie Lo-
gos und episteme trennt. Wo die Erkenntnis im Fall der Allegorie durch das Bild 
lanciert wird, tritt sie im Fall der Paradoxie gerade jenseits der argumentativen 
Ebene auf: Was sie vermittelt, kann nicht durch die logische Darstellung, sondern 
allein im Widerspruch zu ihr erschlossen werden. Die teils unterschwellige, teils 
offenkundige Heterodoxie der mystischen Rede über Gott, die Idee des ewigen 
Lebens und des absoluten Glaubens brechen sich so in der spirituellen Funktion, 
die sie erfüllen. Denn hinter den Zurüstungen der paradoxen Rede erklingt das 
Preislied auf die Verheißung des Paradieses. 

Martin Mulsow hat das Prekariat des Wissens als besonderes Merkmal für 
bestimmte epistemische Ordnungen der Frühen Neuzeit herausgestellt. Prekär 
ist Wissen dann, wenn seine Quellen materiell oder unter Kanonaspekten un-
gesichert bleiben, wenn es in methodischen Nischen entsteht, auf riskoreichen 
Transferleistungen beruht oder durch die Überschreitung herkömmlicher Er-
kenntnisformen zustandekommt.80 Sämtliche dieser Merkmale sorgen dafür, 
dass diejenigen, die prekäres Wissen akkumulieren, persönliche Gefährdungen 
auf sich nehmen – vom akademischen Statusverlust bis zur Bedrohung des eige-
nen Lebens. Legt man Mulsows Definition zugrunde, so muss man festhalten, 
dass das religiöse Wissen, wie es bei Herbert, Donne und Scheffler aufscheint, 
keinen prekären Charakter trägt, auch wenn es nicht rational fundiert ist. Unter 
den vier berücksichtigten Autoren hat einzig Czepko darauf verzichtet, seinen 
Text zu Lebzeiten zu veröffentlichen, weil er scharfe Zensurmaßnahmen fürch-
tete. Tatsächlich ist der Grad der Ablösung von orthodoxen Mustern bei Czepko 
ausgeprägter als bei den drei anderen Verfassern – das gilt vor allem für den 
Gedanken der Materialität Gottes, die Idee seiner Leiblichkeit und die daraus 
resultierenden Vereinigungstopoi. Auch bei Czepko ist die allegorisch-paradoxe 
Konstruktion jedoch eingebunden in ein Kontinuum topischer Traditionen, die 
auf Mystik und Hermetismus zurückgehen.81

Das hier kommunizierte religiöse Wissen repräsentiert eine Ordnung jenseits 
des begrifflichen Diskurses, die aufgehoben ist in den Sinnbildern der Allego-

80 	Martin Mulsow: Prekäres Wissen. Eine andere Ideengeschichte der Frühen Neuzeit. Frank
furt/M. 2012, S. 14 ff.

81 	Diese Traditionen wiederum stützen sich auf poetische Repertoires, die ihrerseits Teil einer 
technischen Grundausrichtung auch der ‚inspirierten’ Literatur sind. Vgl. dazu die Arbeiten 
von Volkhard Wels: Imaginatio oder Inventio. Das dichterische Schaffen und sein Gegenstand 
bei Puttenham, Sidney und Temple. In: Poetica 37 (2005), S. 65–91; ders.: Zur Vorgeschichte des 
Begriffs der kreativen Phantasie. In: Zeitschrift für Ästhetik und Allgemeine Kunstwissen-
schaft 50 (2005), S. 199–226; ders.: Rationalistische Begründung der Dichtung und Kritik des 
Enthusiasmus. Die Poetik Campanellas. In: Scientia Poetica 9 (2005), S. 14–38; ders.: ‚Verborge-
ne Theologie’. Enthusiasmus und Andacht bei Martin Opitz. In: Daphnis 36 (2007), S. 223–294. 

DOI: 10.13173/9783447104975.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



116 Peter-André Alt

rie und der formalen Gegenrede des paradoxen Sprechens. Es entzieht sich der 
einfachen Ökonomie buchstäblicher Darstellung durch die Chiffrierungstechnik 
des allegorischen Verfahrens; und es entwindet sich der binären Logik durch 
deren Aufhebung in einer neuen Dimension des Sowohl-als-Auch, die keine Un-
terscheidungen, sondern nur die Kohärenz des ursprünglich Getrennten kennt. 
Fleisch und Geist, Eros und Askese, Gott und Mensch werden so zu einer Ein-
heit geführt, wie sie dem Prinzip des spirituellen Realismus entspricht. In den 
paradoxen Zurüstungen der mystischen Rede findet so auch die Allegorie zur 
Erfüllung ihres Prinzips, das Buchstabe und Geist, Körper und Sinn verbindet. 
Die paradoxe Logik verwirklicht das Gesetz der Allegorie, das in der bildhaften 
Darstellung Gottes Präsenz zur Sprache bringt.

Neben dieser strikt religiösen Bindung beleuchtet das Textmaterial aber auch 
eine Metaebene. Sie offenbart den Autor als enthusiastisch Sprechenden, der in 
den Zeichen seiner Rede Buchstabe und Geist verknüpft. Seine Kreuzzüge ge-
gen die rationale Logik etablieren eine neue Form der Poesie, die Mimesis als 
Versenkung und Argumentation als Beschwörung fasst. Allegorie und Parado-
xie verbünden sich zur Konstitution einer poetischen Ordnung, die permanent 
Entgrenzungen organisiert. Für das dichtungstheoretische Selbstverständnis der 
Zeit bezeichnete die sinnbildliche Rede jedoch keinen Gegensatz zur Vernunft, 
sondern deren Stimulation. Im dritten Teil seines Poetischen Trichters (1648–1653) 
beschreibt Georg Philipp Harsdörffer den intellektuellen Mechanismus, den die 
scharfsinnig-allegorische Sprache freisetzt: 

Der Lehrbegierige Verstand hat zwey Mittel sich zuvergnuegen: 1. in Er-
kantniß der Sachen selbsten/ ohne Betrachtung/ was derselben Eigen-
schaft/ und Beschafenheit seye/ wann sie mit andern vereinbaret wird. 
2.  Durch die Gegenhaltung gleichstaendiger Sachen/ wann man vil auf 
einmahl anschauet/ und solche gegeneinander hält/ ihre Gleichheit und 
Ungleichheit betrachtet/ und diese Erkaentniß vergnüget den Verstand so 
vielmehr/ so viel weiter sie sich erstrecket/ eine Sache vollstaendiger an 
das Liecht setzet/ und gleichsam von einer Warheit in die andere leitet.82 

Die Allegorie bedeutet, gerade in ihrer scharfsinnigen Ausprägung, kein Mittel 
der bloßen Verkleidung oder Übersetzung, sondern eine epistemische Operation, 
die der Annäherung an begrifflich inkommensurable Bezirke dient. Die religiöse 
Poesie des 17. Jahrhunderts zeigt durch ihre mystisch-allegorische Rede, was 150 
Jahre später bei Novalis, Schlegel, Byron, Shelley und Keats nochmals zu Ge-
sicht kommt: die Einheit von Buchstabe und Geist in einer literarischen Form, die 
Inspiration rhetorisch inszeniert.

82 	Georg Philipp Harsdörffer: Poetischer Trichter. Die Teutsche Dicht= und Reimkunst/ ohne 
Behuf der lateinischen Sprache/ in VI. Stunden einzugiessen. Drei Theile. Nürnberg 1648–
1653. Dritter Theil, Faksimileneudruck. Darmstadt 1969, S. 57.

DOI: 10.13173/9783447104975.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Christlicher Epikurismus? 
Lohensteins Preisgedicht Venus

Gesa Dane

Daniel Casper von Lohensteins Preisgedicht Venus auf die Dimension des reli-
giösen Wissens hin zu befragen, setzt einen Religionsbegriff voraus, wie er erst 
seit der europäischen Aufklärung möglich geworden ist, seitdem nämlich wird 
er nicht mehr ausschließlich auf die christliche Religion bezogen. Die vielleicht 
bekannteste Definition stammt von Friedrich Schleiermacher, der Religion als 
„Sinn und Geschmack für das Unendliche“ 1 bestimmt. Diese Erklärung hat ihre 
theologiegeschichtlichen und religionsphilosophischen Voraussetzungen im 
17.  Jahrhundert. In Lohensteins Lebenszeit fallen die großen westeuropäischen 
innerprotestantischen theologischen Umformungsprozesse und damit, als eine 
Reaktion auf die konfessionellen Streitigkeiten,2 die Herausbildung der Vorstel-
lung von der natürlichen Religion. Eine bedeutende Rolle kommt hier Edward 
Herbert von Cherbury zu, in De religione gentilium (1645; veröffentlicht 1663) wird 
der Begriff Religion auch auf die antiken Götter bezogen. Freilich deutet er diese 
symbolisch, in ihnen werde letztlich doch ein höchster Gott verehrt.3 Dies hat 
Folgen auch für seine Interpretation der Göttin Venus, die im Sinne christlicher 
Vorstellungen eine Aufwertung erfährt: weniger eine Dirne als eine schamhafte 
junge Frau sei in dieser verehrt worden.4 

Über die christliche Religion erfährt man in Lohensteins Venus nichts, ebenso 
wenig über christliche Frömmigkeit oder Erbauung. Dieses fast 2.000 Alexandri-
nerverse umfassende Preisgedicht exponiert vielmehr Wissen über die antiken 

1 	 Friedrich Schleiermacher: Über die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Veräch-
tern. Mit einer Einleitung und Anmerkungen. Hrsg. von Andreas Arndt. Hamburg 2004, 
S. 30.

2 	 Vgl. Emanuel Hirsch: Geschichte der neuern evangelischen Theologie im Zusammenhang 
mit den allgemeinen Bewegungen des europäischen Denkens. Neu hrsg. und eingeleitet von 
Albrecht Beutel. Bd. 1, Waltrop 2000, S. 244 ff.

3 	 Sie erfüllen die Grundbedingungen für natürliche Religionen, weil sie Frömmigkeit, Sün-
de, Reue und Umkehr wie auch Vorstellungen von einer göttlichen Gerechtigkeit kennen. 
Vgl. Hirsch: Geschichte der neuern evangelischen Theologie (Anm. 2), S. 248 f. und S. 250 f. 
Herbert von Cherbury hat gleichwohl die antiken Religionen „in ihrer empirischen Gestalt 
zu billigen oder gar für besser als die christliche zu halten“ gewagt. Günter Gawlick: Einlei-
tung. In: Edward Lord Herbert of Cherbury: De religione gentilium errorumque apud eos 
causis. Faksimile der Ausgabe Amsterdam 1663. Hrsg. und eingeleitet von Günter Gawlick. 
Stuttgart-Bad Cannstatt 1967, S. V–XIX, hier S. X. 

4 	 Siehe hierzu Cherbury: De religione gentilium (Anm. 3), S. 134: „Venerem in Deos relatam, 
non meretrices tantum, sed pudice etiam puella colebant.“

DOI: 10.13173/9783447104975.117 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



118 Gesa Dane

Vorstellungen von der Liebesgöttin Venus. Die Weise, in der dies instrumentiert 
wird, sowie die intertextuellen Bezüge und Traditionen, in denen Lohensteins 
Preisgedicht steht, lassen eine eigentümliche Verschränkung von christlichen 
mit epikureischen Positionen erkennen. Dass hier durchaus Provozierendes vor-
getragen wird, mag die Wendung von der ‚ungewaschnen Lippe’ 5 anzeigen, die 
sich in der captatio benevolentiae findet, mit der der Preisende, das Lyrische Ich, 
sich an Venus wendet. Denn ‚ungewaschne Lippe‘ konnte auch „freche, schmut-
zige reden führen“ 6 bedeuten.

Lohensteins Venus-Gedicht stellt die in seiner Entstehungszeit wohl unge-
wöhnliche Konstellation von weltlicher Liebesthematik und verborgenem geist-
lichen Sinn dar. Lohenstein hat es bezeichnenderweise nicht in seine Gedicht-
sammlung Blumen (1680) aufgenommen, und man darf sich fragen, ob dies allein 
dem Umfang von fast 2.000 Alexandrinerversen geschuldet ist, wie dies Charlotte 
Brancaforte vermutet hat.7 Nicht völlig von der Hand zu weisen ist die Annah-
me, dass Lohenstein in der nur von literarisch gebildeten Lesern zu entziffernden 
Verschränkung von Religion und Eros einen Hinderungsgrund für eine Publika-
tion sah. Das Gedicht erschien erst zwölf Jahre nach Lohensteins Tod in Benjamin 
Neukirchs Anthologie Herrn von Hoffmannswaldau und andrer Deutschen auserlesener 
und bißher ungedruckter Gedichte erster Theil erstmals 1695, dann wiederaufgelegt 
1697. In vieler Hinsicht ist dieses Venus-Gedicht einer der gewagtesten Texte, die 
Lohenstein geschrieben hat, weil es auf textinterne Hinweise zum rechten Ver-
ständnis des Gegensinns dieses Lobpreises der Göttin gänzlich verzichtet. Wie 
hat ein Lutheraner, der Lohenstein doch ohne Zweifel war, dieses Lob der römi-
schen Göttin Venus verstanden wissen wollen? Was bezweckte er damit? Eines ist 
unzweifelhaft: Von den drei Dimensionen des abendländischen Liebesbegriffs, 
Eros, Agape und Philia, findet sich hier ausschließlich Eros.

Albrecht Schöne hat darauf hingewiesen, dass „ein Originalitätsdenken, wel-
ches die Unterscheidung von der poetischen Konvention zum Wertmaßstab der 
Poesie erhebt, und ein Wahrheitsbegriff, der die Überzeugungskraft der Dichtung 
von ihrem Beichtcharakter abhängig sieht […], dem Autor des 17. Jahrhunderts im 
Tiefsten fremd“ 8 gewesen sei. Privates Erlebnis und individuelles Ausdrucksver-
langen mussten vielmehr allgemeinen symbolischen Ordnungen und überindi-

5 	 Vgl. Daniel Casper von Lohenstein: Venus. In: Charlotte Brancaforte: Lohensteins Preisge-
dicht ‚Venus‘. Kritischer Text und Untersuchung. München 1974, S. 16, Vers 33; nach dieser 
Ausgabe wird Lohensteins Venus-Gedicht unter Angabe der Verszahl im Fließtext zitiert.

6 	 Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. Nachdruck der Erstausgabe. 
Bd. 24. München 1984, S. 910; diesen Hinweis verdanke ich Dr. Christiane Caemmerer (Ber-
lin); „ungewaschene Gusche“ im Sinne von ‚frechem Mundwerk‘ verwendet auch Gryphius. 
Vgl. Andreas Gryphius: Absurda Comica Oder Herr Peter Squentz. Schimpfspiel. In ders.: 
Dramen Bd. 3. Hrsg. von Eberhard Mannack. Frankfurt a.M. 1991, S. 577–619, hier S. 602. 

7 	 Charlotte Brancaforte: Druckgeschichte und Kritik. In dies.: Lohensteins Preisgedicht ‚Ve-
nus‘ (Anm. 5), S. 9.

8 	 Albrecht Schöne: Vorbemerkung des Herausgebers. In: Das Zeitalter des Barock. Texte und 
Zeugnisse. Studienausgabe. München 1988, S. V–XX, hier S.VII.

DOI: 10.13173/9783447104975.117 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



119Lohensteins Preisgedicht Venus

viduellen Ausdrucksformen unterworfen werden, losgelöst von der Zufälligkeit 
individuellen Erlebens. Dichtung im 17. Jahrhundert sei eine „kunstverständige, 
regeltreue, gattungsgerechte Handhabung des dem Menschen verfügbaren Wort- 
und Bilder- und Formenschatzes, ein Ausweis und Muster rechten menschlichen 
Verhaltens überhaupt“ 9 gewesen. Damals wurde als „komplementär begriffen 
und verklammert“,10 was inzwischen als unvereinbar erscheint: nämlich Jenseits 
und Diesseits, Frömmigkeitshaltung und Galanterie, Devotion und Obszönität – 
Maria und Venus. Weite Teile der Lyrik des 17.  Jahrhunderts seien von diesem 
„spannungsreichen Miteinander des Gegensätzlichen“,11 etwa von geistlichem 
und weltlichem, religiösem und erotischem Sinn, geprägt.

Exemplarisch finden sich diese Komplementarität und Verschränkung des 
Gegensätzlichen in der von Lohenstein 1680 in Breslau zum Druck gebrachten 
Lyrik-Sammlung Blumen wieder. Die Abschnitte Himmels-Schlüssel, also geistli-
che Gedichte und Begräbnis- bzw. Gedächtnis-Gedichte, sowie Hyazinthen und 
Rosen, also Hochzeits- und Liebesgedichte, stehen schroff nebeneinander. Lo-
henstein setzt einen mit lyrischen Traditionen, Gattungen und Motiven vertrau-
ten Leser, einen Literatus und Politicus voraus, der die Zusammengehörigkeit 
von Verschiedenem begreift. So schreibt er in der Vorrede zu seiner Sammlung, 
es richte diese sich an einen Freundeskreis von wenigen Gleichgesinnten: „das 
meiste/ was aus meiner Feder geflossen/ hat die Begierde vornehmen und ver-
trauten Freinden damit zu dienen/ so wol anfangs gebohren/ als itzt selbten zu-
zueignen veranlasset“.12

In seiner geistlichen Lyrik zeigt Lohenstein sich als ein in der lutheranischen 
Tradition verankerter Autor. Sie kreist, wie Gerhard Spellerberg ausgeführt hat, 
„um die beiden zentralen, mit dem Glaubensgeheimnis der Dreieinigkeit ver-
bundenen christlichen Heilstatsachen, die Menschwerdung Gottes zum einen, 
Leiden und Sterben des menschgewordenen Gottes zum anderen“, und zwar in 
einer „weniger vom inbrünstigen Sich-Versenken“ als vielmehr „vom gedankli-
chen Sich-Verbohren bestimmte[n] Glaubenshaltung“.13 Das Gedicht Die Thränen 
der Maria Magdalena zu den Füssen Unsers Erlösers, das die Gottesebenbildlichkeit 
des Menschen und die Buße thematisiert, ist dafür nur ein Beispiel.14 Lohen-

	 9 	Schöne: Vorbemerkung (Anm. 8), S. VIII.
10 	Schöne: Vorbemerkung (Anm. 8), S. IX.
11 	Schöne: Vorbemerkung (Anm. 8), S. IX.
12 	Daniel Casper von Lohenstein: Vorrede zu ‚Blumen‘. In ders.: Lyrica. Die Sammlung ‚Blu-

men‘ (1680) und ‚Erleuchteter Hoffmann‘ (1685) nebst einem Anhang. Gelegenheitsgedichte 
in separater Überlieferung. Hrsg. und mit einem Nachwort versehen von Gerhard Speller-
berg. Tübingen 1992, S. [7]–[16], hier S. [16].

13 	Gerhard Spellerberg: Nachwort. Zur Lyrik Daniel Caspers von Lohenstein. In: Lohenstein: 
Lyrica (Anm. 12), S. 23*–54*, hier S. 37*. „Es ist die im Ausloten der paradoxalen Glaubens-
wahrheiten gemachte Erfahrung des Scheiterns der Vernunft, die den Menschen sich vom 
Glauben ergreifen und dann unirritierbar leiten läßt, die den Menschen begründeterweise 
zur Andacht als Grundhaltung führt.“ (Ebd.).

14 	Dazu: Franz M. Eybl: Problematische Harmonie. Lohensteins ‚Thränen der Maria Magda-
lena zu den Füßen Unsers Erlösers‘. In: Studien zum Werk Daniel Caspers von Lohenstein. 

DOI: 10.13173/9783447104975.117 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



120 Gesa Dane

steins geistliche Lyrik vermittelt eine „hochreflektierte Pathetik“,15 die keinen 
Unterschied zwischen Theologie und individueller Frömmigkeit, theologischem 
Dogma und persönlicher Glaubenshaltung kennt. Die Bezüge zu Bibeltexten, 
die argumentativen und scheinargumentativen Schlussverfahren und der rei-
che sprachliche Ornatus appellieren an Verstand und Reflexion des Lesers, ohne 
doch auf die Affekterregung zu verzichten. Bei Lohenstein stellen lyrisch-appel-
lative und logisch-argumentative Ausdrucksformen keineswegs Gegensätze dar, 
und die Theologie als ‚Lehre von Gott – oder den Göttern‘ findet sich gegenüber 
dem gelebten Glauben keineswegs abgewertet. 

Auch die weltlichen Gedichte der Rosen, zumeist Casualgedichte oder Preisre-
den anlässlich von Hochzeiten von Verwandten oder adligen Widmungsträgern, 
sind von der Komplementarität des Gegensätzlichen geprägt: einerseits eine in 
vielem mit Christian Hoffmann von Hoffmannswaldaus Liebeslyrik konkurrie-
rende, ja sie überbietende erotisch-galante Direktheit der Aussage, andererseits 
die Exposition von theologisch-metaphysischen Prämissen, welche dem Wissen-
den zu verstehen geben, dass auch die Beschreibung des scheinbar weltlichsten 
Liebesgeschehens, ja selbst noch dessen physiologische Vorgänge auf einen ver-
borgenen geistlichen Sinn verweisen. Dies ist ein explizites Thema etwa in Lo-
hensteins Preisrede Vereinbarung der Sterne und Gemüther anlässlich der Heirat sei-
nes Bruders. Die spekulativen Voraussetzungen eines Makro- und Mikrokosmos 
umspannenden Denkens werden hier auf einen Nenner gebracht: 

Der weise Baumeister dieses Allen hat theils eine ergätzende Wiederwär-
tigkeit gewissen Sachen eingepflantzet/ meist aber die grossen Geschöpffe 
der Welt mit einer wunderbaren Kette der Eintracht vereinigt/ und ihre an 
sich selbst wiederwärtige Eigenschafften durch eine annehmliche Zusam-
menstimmung mit einander vermählet.16

„Izt liebt die gantze welt!“ (V. 1), so hebt das Venus-Gedicht an, ein paganer Lob
gesang, ohne den geringsten Hinweis auf christliche Vorstellungen, im Übrigen 
von einer spielerischen Heiterkeit, wie sie in Lohensteins Werk selten ist  – als 
wolle er selber das Urteil über die eigene Poesie, diese habe aufgrund der Ernst-
haftigkeit seiner Rechtgeschäfte als Syndicus „eine gewisse Säure an sich“,17 
Lügen strafen. Schwerer wiegt noch, dass jede Referenz auf Vorgänge, die über 
der antiken Welt hinaus liegen, vermieden wird, und die Moderne mit ihrem 
christlichen Monotheismus keineswegs als die überlegene Kultur ins Spiel ge-
bracht wird, wie dies zeitgleich die sogenannten ‚Modernes‘ in Frankreich in ih-
rer ‚Querelle‘ mit den ‚Anciens‘ tun.

Anlässlich der 300. Wiederkehr des Todesjahres. Hrsg. von Gerald Gillespie und Gerhard 
Spellerberg. Amsterdam 1983, S. 23–46, bes. S. 44 ff.

15 	Gerhard Spellerberg: Nachwort. In: Lohenstein: Lyrica (Anm. 12), S. 23*–54*, hier S. 38*.
16 	Lohenstein: Vereinbarung der Sterne und Gemüther. In ders.: Lyrica (Anm.12), S. 116 [350], 

vgl. auch: S. 126 [360].
17 	Lohenstein: Vorrede. In ders.: Lyrica (Anm. 12), [S. 15].

DOI: 10.13173/9783447104975.117 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



121Lohensteins Preisgedicht Venus

Das Lobgedicht ist ein gelehrtes Spiel mit dem Wissen von der antiken Göt-
terwelt und mit philosophischen Gedanken, die auf Lukrez’ großes Gedicht De 
rerum natura zurückgehen, freilich mit den Mitteln barockmanieristischer Stil-
künste. Dass Lohenstein mit den römischen Dichtern in Wettstreit eintreten 
wollte, macht seine captatio benevolentiae deutlich, in der er sein Gedicht als ein 
Dankopfer für Venus in den den Musen geweihten Quellen am Fuße des Helikon 
in Aganippe bzw. Enippe ausgibt:

[…] Verzeihe mir nur hier 
Du Gnidus=königin/ daß ich diß schlechte dir 
Auff dein bekräntzt altar mit ungewaschner lippe 
Im gläser=hellen qvell des pferde=brunns Enippe 
Zu opffern mich erkühn. O milde geberin 
Der viel beredsamkeit/ nimm diß mein deutschen hin. 
Gib/ daß ein lauter schwan von deinen mir es zeige/ 
Wie ich dich singen soll. Laß meine lorbeer=zweige 
Bey deinen myrthen blühn. […] 
(V. 31–40)

Lohenstein hat zeitgenössische literarische Vorbilder benutzt, vor allem das Ado-
nis-Gedicht des Italieners Giambattista Marino L’Adone, das im Jahre 1612 erstmals 
publiziert worden war. Dieses Langgedicht mit seinen rund 40.000 Versen hatte 
hinter der Figur der Venus, der Tochter Jupiters, die „santa madre d’Amor“,18 also 
Maria, durchscheinen lassen. Damit konnte dies Gedicht als „Kontrafaktur des 
in den Marienhymnen üblichen Anrufs“ 19 dechiffriert werden, wie Hugo Fried-
rich aufgezeigt hat. Dergleichen wird man bei Lohenstein vergeblich suchen, so 
nahe er der italienischen Lyrik mit dem Prunk seiner gelehrt-arguten Vergleiche, 
den Ausgriffen in antike Mythologie und Geographie sowie der Verfänglichkeit 
seiner Darstellung des erotischen Begehrens steht. Maria als Gottesmutter konn-
te bei einem Lutheraner wie Lohenstein nicht denselben Stellenwert einnehmen 
wie bei Marino. 

Marino legte, wie zuvor schon William Shakespeare in seinem Langgedicht 
Venus and Adonis (1593) und später Jean de La Fontaine in seinem Adonis-Gedicht 
(1658), den Schwerpunkt auf die von Ovid skizzierte Venus-Adonis-Handlung. 
Lohenstein dagegen reduziert diese narratio auf eine vergleichsweise kurze Epi-
sode seines Langgedichts (Vers 1600 bis 1702) und entwickelt für die Großstruktur 
eine dispositio, welche die Topoi der Abstammung, der Herkunft und Geburt der 
Venus, des Empfangs im Himmel durch Jupiter und der Wirkung der Liebe ex 
actis ausführen, verbunden mit zahlreichen eingestreuten Exkursen und Kurzer

18 	Giambattista Marino: L’Adone. Hrsg. von Giuseppe Guido Ferrero. Neapel 1954, S. 4. 
19 	Hugo Friedrich: Epochen der italienischen Lyrik. Frankfurt a. M. 1964, S. 691. „Marino lässt 

Venus fromm vom christlichen Kreuz sprechen; ihr Tempel heißt ‚Kirche‘; als sie sich dem 
Adonis zu erkennen gibt, wird sie mit der ‚reinen Jungfrau‘ verglichen: es gibt Venusprozes-
sionen, Venusgelübde, Venusheilige.“ (Ebd.).

DOI: 10.13173/9783447104975.117 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



122 Gesa Dane

zählungen. In Lohensteins Venus gibt es keine fortlaufende Handlungslinie, die 
erzählt würde, sondern einen entsprechend der antiken epideiktischen Literatur 
geformten, wohldurchdachten, wenn auch nicht leicht zu durchschauenden rheto
risch-topischen Aufbau.20 Wie auch Herbert von Cherbury in De religione gentilium 
stellt Lohenstein die unterschiedlichen Überlieferungen des Venus-Mythos dar.21

„Izt liebt die gantze welt!“. Lohenstein macht mit den dann folgenden Versen 
klar, dass die „gantze Welt“ hier nicht ausschließlich die höfische Welt oder, noch 
weiter gefasst, die Menschenwelt meint. Vielmehr sind die antike Götterwelt und 
die Natur, also Mythologie und Naturphilosophie, mit eingeschlossen:

Izt liebt die gantze welt! des Titans glut wird mächtig 
Die erde zu vermähln/ der himmel machet trächtig 
Mit regen ihren schooß/ das blumen-gelbe jahr 
Beschwängert ihren bauch/ der blumen sommer=haar 
Bekleidet allbereits die unbelaubten wipffel: 
Des Demus kahlen kopff/ und die unwirthbarn gipffel/  
Die hier der süd versengt/ und dort der schnee ableckt/ 
Hat schon der bunte lentz mit kräutern überdeckt. 
(V. 1–9)

Feuer und Wasser, Erde und Himmel – die vier Elemente der antiken Elementen-
Lehre erweisen sich als von Liebe durchdrungen, zumal in Frühling und Som-
mer. Wie es später im Gedicht heißt: „Lufft/ erde/ see und feur/ ja diese gantze 
welt/ Wird durch der liebe geist begeistert und erhellt“ (V. 1412 f.). Lohenstein 
nimmt das Bild von der Umarmung von Himmel und Erde von Hesiod auf, doch 
verweist die allegorisch ausgesponnene Metapher von Vermählung, Schwänge-
rung und Schwangerschaft über Hesiod hinaus auf sein anderes großes literari-
sches Vorbild: auf Lukrez’ De rerum natura. Dieses philosophische Lehrgedicht 
beginnt ja mit einer Anrufung der Venus als „Mutter der Aeneaden, der Men-
schen und der Götter Wonne, Venus, Spenderin des Lebens […]. Dir verdankt 
alles Belebte Empfängnis, den ersten Blick auf der Sonne Licht.“ 22 Für Lukrez 
ist die Venus-Liebe das schlechthin lebenserhaltende Prinzip, ohne „den leiden-
schaftlichen Trieb, […] sich zu mehren“,23 würde keine Tier- und Pflanzengattung 
und auch der Mensch nicht überleben. Diesen Gedanken variiert Lohenstein:

Wo würde frucht und brut/ und alles marck der erden 
In der versiegnen art gezeuget können werden/ 
Bey mangel deiner glut? […] 
(V. 77–79)

20 	Vgl. dazu: Charlotte Brancaforte: Struktur des Gedichts ‚Venus‘. In dies.: Lohensteins Preis-
gedicht ‚Venus‘ (Anm. 5), S. 78–100.

21 	Vgl. Cherbury: De religione gentilium (Anm. 3) S. 133 ff.
22 	Lukrez: Über die Natur der Dinge. In deutsche Prosa übertragen und kommentiert von 

Klaus Binder. Mit einer Einführung von Stephen Greenblatt. Berlin 2014, S. 39.
23 	Lukrez: Über die Natur der Dinge (Anm. 22), S. 39.

DOI: 10.13173/9783447104975.117 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



123Lohensteins Preisgedicht Venus

[…] Daß dieses alles alle 
Nicht stracks in einem nu in einen klumpen falle/ 
Hält Deine gutthat auff. […] 
(V. 81–83)

Was bei Lukrez in die elegante und begrifflich konzise Versform eines philoso-
phischen Lehrgedichts gegossen ist, erscheint bei Lohenstein als rhetorisch am-
plifizierter und reich geschmückter epideiktischer Diskurs, als Lobgesang. Für 
Lohenstein ist die Idee von der Liebe als schlechthin generativer Kraft in Na-
tur- und Menschenwelt eine Vorstellung, auf die er in vielen Gedichten, in den 
Reyen zu seinen Trauerspielen und in seinem Arminius-Roman immer wieder 
zurückkommt.24 Schon Lukrez verstand die Venus-Figur rein allegorisch, da er, 
entsprechend der Religionskritik Epikurs, die traditionellen griechischen und 
römischen Göttervorstellungen ablehnte, ja bekämpfte. Auch Lohenstein lag es 
fern, diese Göttin anders denn als allegorisch zu verstehen. Allerdings hatte er 
andere Gründe dafür: Während für Lukrez, wie schon für Epikur, die Götter 
ohne Möglichkeit der Einflussnahme auf das irdische Geschehen in irgendeinem 
kosmischen Intermundium leben, unterstellt Lohenstein einen Schöpfergott, der 
die Welt wohl geordnet hat und der auch der Liebe bzw. der Wollust ihren festen 
Platz in seinem Schöpfungsplan zugewiesen hat. Eine Göttin Venus hat in seinem 
monotheistischen Glaubenssystem keinen Platz, auch wenn sie hier beinahe mit 
der Macht eines monotheistischen Gottes ausgestattet ist. 

Diese gedankliche Verbindung des polytheismuskritischen antiken Epikureis
mus mit christlichen Gottesvorstellungen war durch den neuzeitlichen Rezep
tionsprozess des 1417 wiederentdeckten Lehrgedichts Lukrez’ möglich gewor-
den. Von dem Florentiner Philosophen Marsilio Ficino über Niccolò Machiavelli 
und Giordano Bruno bis hin zu Michel de Montaigne fand es eine teils unter-
gründige, teils provokativ öffentliche Rezeption, über die das religionskritische 
Denken Epikurs in die europäische Geistesgeschichte einging.25 Nachdem Lu-
krez’ Gedicht einmal über die Druckerpresse verbreitet worden war, konnte es 
als wichtigster antiker Vermittler von Epikurs Denken nicht länger unterdrückt 
werden. Der katholische Priester und Mathematiker Pierre Gassendi unternahm 
dann in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts den Versuch, Epikurs Lehre mit 
christlichen Glaubenspostulaten zu versöhnen: In seinem De vita et moribus Epi-
curi (1647) versuchte er, die seit der Antike übliche Diffamierung Epikurs zu 

24 	Dazu: Reinhart Meyer-Kalkus: Wollust und Grausamkeit. Affektenlehre und Affektdarstel-
lung in Lohensteins Dramatik am Beispiel von Lohensteins ‚Agrippina‘. Göttingen 1986. 

25 	Eine kurze Rezeptionsgeschichte hierzu bietet Stephen Greenblatt: Einführung. In: Lukrez: 
Über die Natur der Dinge (Anm. 22), S. 9–17. Vgl. umfassend: Die Rezeption der atomisti-
schen Philosophie. In: Grundriss der Geschichte der Philosophie. Begründet von Friedrich 
Ueberweg. Die Philosophie des 17. Jahrhunderts. Bd. 2: Frankreich und Niederlande. Hrsg. 
von Jean-Pierre Schobinger. Basel 1993, S. 199–230; zu seiner Wirkungsgeschichte ebd., 
S. 231–257.

DOI: 10.13173/9783447104975.117 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



124 Gesa Dane

widerlegen. Später publizierte er eine systematische Darstellung von Epikurs 
Philosophie unter dem Titel Philosophiae Epicuri syntagma, die sich auf antike 
Autoritäten wie Lukrez, Diogenes Laertios, Cicero und Seneca stützt. Obgleich 
Gassendi eine mechanistische Deutung von Natur und menschlichen Empfin-
dungen entwickelte, vertrat er in seiner Physik einen göttlichen Ursprung der 
Schöpfung. In seiner Ethik legte er dar, dass das Streben nach Lust, Seelenfrieden 
und Schmerzfreiheit die höchsten Ziele menschlichen Strebens sind. 

Es sind keine Zeugnisse für eine direkte Rezeption Gassendis durch Lohen-
stein überliefert, dennoch lassen sich Elemente dieses christlichen Epikureismus 
in seinen Schriften nachweisen. In seinem Arminius-Roman heißt es über Epikur 
in einem der philosophischen Gespräche des ersten Bandes: „Er hat geirret/ wie 
alle Weltweisen in andern Stücken; wo es anderst wahr ist/ daß er unsere Seelen 
für sterblich gehalten/ und keine göttliche vorsehung geglaubt“.26 Epikur könne 
man aber zu Gute halten, er habe

die Eitelkeit der Griechischen Abgötter verworffen/ die Vielheit der Gott-
heiten als den Grund aller ihrer Tempel und Andacht über einen Hauffen 
zu werffen angezielet; der lasterhafften Seelen künfftige Angst aber durch 
ihre Sterbligkeit angedeutet […]. Massen denn auch einige seiner Feinde 
gestehen/ daß er nicht so wohl die Versehung Gottes/ als daß das ewige/ 
unsterbliche und allergütigste Wesen einiger Schwachheit der Sorgfalt un-
terworffen sey/ geleugnet habe. […] Denn Epicurus hat zwar die Wollust 
auf den Königs-Stul des höchsten Gutes erhoben/ nicht aber die üppige 
und schlammichte/ sondern die ruhige /welche aus dem Besitzthum der 
Tugend und insonderheit aus der süssen Erinnerung dessen/ was man vo-
riger Zeit gutes gethan hat/ entspringet; also auch zwischen Fesseln und 
Folterbanck ihre unabtrennliche Gefährtin ist. Diese Wollust ist sicher 
nichts anders/ als die Beruhigung des Gemüthes/ und die Freude eines 
guten Gewissens.27

Epikur hat also geirrt im Hinblick auf die Unsterblichkeit der Seele und die Vor-
sehung in Natur und Geschichte. Im Hinblick auf ein vernünftiges und tugend-
haftes Streben nach Lust kann man ihm aber durchaus folgen. Lohenstein war 
bekanntlich kein Anhänger des Stoizismus und dessen Verdammung der Affek-
te. Nach Thomas Borgstedt hat Lohenstein seine Ablehnung der stoischen Kritik 
noch epikureisch zugespitzt: „Die epikureische Idee der Ataraxie als einer milden 
und angenehmen Seelenbewegung“,28 die sich einer Lenkung des Strebens nach 
Lust durch Vernunft und Tugend verdanke, verweise schon auf die frühaufkläre-
rischen Glückseligkeits-Lehren, etwa von Christian Thomasius.

26 	Daniel Casper von Lohenstein: Großmüthiger Feldherr Arminius. 2 Bde. Leipzig 1689/90. 
Neudruck. Hrsg. von Elida Maria Szarota. Hildesheim, New York 1973. Bd. 1, S. 617b.

27 	Lohenstein: Arminius (Anm. 26), S. 617b–618a.
28 	Thomas Borgstedt: Reichsidee und Liebesethik. Eine Rekonstruktion des Lohensteinschen 

Arminiusromans. Tübingen 1992, S. 85.

DOI: 10.13173/9783447104975.117 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



125Lohensteins Preisgedicht Venus

In seinem Venus-Gedicht stehen allerdings weniger Ataraxie und sanfte Affek-
te als vielmehr die extremen Affektstufen von Liebe und Wollust und deren Ge-
fährdungen im Vordergrund. Lohenstein konnte auch hier an Lukrez anknüpfen, 
hatte dieser doch im vierten Gesang das Streben nach Lust als höchstes Ziel des 
Menschen und aller Lebewesen grundsätzlich gerechtfertigt, zugleich aber, an 
Epikur anschließend, die Verirrungen und pathologischen Abwege scharfsinnig 
analysiert. „Begehren und Wollust ist Venus für uns; von daher der Liebe Namen; 
von daher tropft uns Venus zuerst süßen Tau ins Herz, und darauf folgen abküh-
lend Kummer und Sorge.“ 29

Das Motiv der Liebeskrankheit variiert Lohensteins Venus-Gedicht in vielen 
Episoden, teilweise durchaus auf heiter-scherzhafte Weise, wenn er etwa dar-
stellt, wie der ganze Götterhimmel, und zumal der oberste Gott Jupiter, durch 
das Erscheinen der Venus in helle Aufregung versetzt werden, oder wenn Cupi-
do seine Liebespfeile der Venus selber ins Herz versenkt, so dass sie in Liebe zu 
Adonis verfällt. Lohenstein findet eine an die petrarkistischen Liebesparadoxien 
anknüpfende Sprache, wenn er die Perspektive des vom Liebesgift Infizierten – 
narratologisch gesprochen: in interner Fokussierung – vergegenwärtigt:

Ich weiß nicht/ was ich will/ ich will nicht/ was ich weiß! 
Ich bin nach kranckheit kranck/ und will doch nicht erkrancken; 
Was ists denn/ das mich kränckt? Sinds nichtige gedancken? 
Ich denck ja allezeit nicht mehr zu dencken dran? 
Ich fühl es warheit seyn/ und ist doch nur ein wahn. 
Lieb’ ich aus zwang? Wie kan ich mich denn selber zwingen? 
Lieb ich freywilliglich/ was muß mich denn so dringen? 
Die wunde fühl’ ich zwar/ fühl aber keinen pfeil; 
Ich bin begarnt/ bestrickt/ allein kein band/ kein seil/ 
Kein netze schau ich nicht. Entschlag dich dieser schmertzen/ 
Mein hertze! Thörichter! Ich rede zu dem hertzen/ 
Und hab es eingebüst. Ich leb’ in lust und noth. 
Leb ich? Ich sterbe ja. Ich sterb und bin nicht tod.  
(V. 1269–1281) 30

29 	Lukrez: Über die Natur der Dinge (Anm.22), S. 163; Stephen Greenblatt fasst dies zusammen: 
„Die Unstillbarkeit des sexuellen Verlangens ist, nach Lukrez’ Ansicht, eine der durchtrie-
benen Strategien der Liebesgöttin Venus. […] Lukrez will nicht bestreiten, dass die wie-
derholten Umarmungen zutiefst befriedigend sind, ihn beunruhigt diese List jedoch, das 
Aufpeitschen aggressiver Impulse, das ungute Gefühl, das auf den Akt folgt, und vor allem 
das Gefühl, dass noch der Augenblick der Ekstase etwas zu begehren übrig lässt.“ Stephen 
Greenblatt: Die Wende. Wie die Renaissance begann. Übersetzt von Klaus Binder. München 
2013, S. 206.

30 	Mit Vers 1269 zitiert Lohenstein wörtlich die Zeile „Ich weiß nicht was ich will/ ich will 
nicht/ was ich weiß“ aus Martin Opitz’ Gedicht Auß dem Italienischen Petrarchae. In: Schöne: 
Das Zeitalter des Barock (Anm. 8), S. 716.

DOI: 10.13173/9783447104975.117 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



126 Gesa Dane

Nur schwer wird sich ein anderes Beispiel für eine solche fluide und zugleich 
argumentativ durchreflektierte Sprache für den Gemütswirrwarr der Liebe im 
17. Jahrhundert finden, und zwar ohne dass man deshalb gleich von einer Ver-
innerlichung im Sinne der Literatur der Empfindsamkeit sprechen könnte. Denn 
Affekte sind hier, bei Lohenstein, gleichsam gegenständliche Mächte, welche die 
Menschen von außen und innen anfallen. 

Gegenüber Lukrez räumt Lohenstein allerdings der „sonne der vernunft“ 
(V. 108) neben der Venussonne eine ebenbürtige, wenn nicht größere Macht ein. 
Der Mensch ist seiner Venusliebe nicht wehrlos ausgeliefert, sofern er nur sei-
nen Verstand gebraucht und sich vor den Abwegen seiner Leidenschaften hü-
tet. Für Lohenstein hat die Vernunft, bzw. die Prudentia, in letzter Instanz sogar 
die Oberhand. Auch deshalb ist es fraglich, ob man von Lohensteins Venus-Kult 
als „Sakrament einer säkulären Liebes-Religion“ 31 sprechen kann. Dem Kult der 
Venus-Liebe wird als Gegenmacht die Prudentia entgegengesetzt, und was als 
‚Liebes-Religion‘ erscheinen mag, ist ein gelehrtes Spiel, ein ‚scherzo‘ im Sinne 
der italienischen Barocklyrik. Bei einem Autor wie dem Verfasser des Arminius-
Romans hätte nichts näher gelegen, als dass er die Grenzen der römischen Welt 
schonungslos aufzeigt. Doch Lohenstein verschmäht eine moralisch und religiös 
aufgeladene Konfrontation von modern und antik, von christlich und heidnisch-
vielgötterisch, von germanisch und römisch. Aufgrund seiner naturrechtlichen 
Prämissen kann er das anthropologisch Gleichrangige menschlichen Verhaltens 
auch unter den Bedingungen unterschiedlicher Religionen herausarbeiten, so wie 
er Keuschheit oder Ehre einer afrikanischen Fürstin, Sophonisbe, ebenso zuge-
stehen kann wie den Heroinen in seinem Roman. „Ich liefer nur ein Spiel“ 32 heißt 
es in der Widmungsvorrede zu Lohensteins Trauerspiel Sophonisbe, und dies hätte 
er auch hinsichtlich seines Venus-Gedichts sagen können. Doch dieses Spiel mit 
dem religiösen Wissen der Antike und Gegenwart wäre nicht möglich gewesen 
ohne die aufgrund von Reisen, Reiseberichten und dem Buchdruck bewirkte Er-
weiterung des Horizonts in räumlicher wie in zeitlicher Hinsicht, sowohl gegen-
über außereuropäischen als auch gegenüber nicht-christlichen Religionen, die in 
bemerkenswerter Objektivität vergegenwärtigt werden. 

31 	So Hans-Georg Kemper: Geschichte der deutschen Lyrik. Bd. 2: Von der Reformation bis 
zum Sturm und Drang. Stuttgart 2012, S. 113.

32 	Daniel Casper von Lohenstein: Sophonisbe. In ders: Sämtliche Werke. Historisch-kritische 
Ausgabe. Abteilung II: Dramen: Ibrahim Sultan – Sophonisbe. Hrsg. von Lothar Mundt, 
Wolfgang Neuber, Thomas Rahn. Teilband 1: Text. Hrsg. von Lothar Mundt, Berlin 2013, 
S. 394, V. 19.

DOI: 10.13173/9783447104975.117 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Heiliger Ernst, das Ich und säkulares Spiel?
Galante Lyrik, Religiosität und Individuierung um 1700

Stefan Elit

Wie spiegelt sich christliches Wissen in galanter Lyrik? Raffiniert natürlich: So 
wendet sich Hoffmannswaldaus Liebesklage Ich singe tauben Ohren in der fünften 
und letzten Strophe in typischer Wendung an die angebetete Dame, eine hoch-
fahrende „Melinde“, die das lyrische Ich nicht erhört:

Doch wilt du göttin heißen/
Zu der dich deine tugend macht?
So must du auch bey solcher pracht
Dich der erbarmung stets befleissen.
Reiß deinen kalten vorsatz ein/
Nicht mache meine noth zum schertze/
Die hölle lehret grausam seyn/
Der himmel/ dem du gleichst/ verträgt kein steinern hertze.1

Gespielt wird hier das übliche Spiel der doch nicht ganz so hohen Minne: Zwar 
wird die Frau auf den ersten Blick einer paganen Gottheit gleich verehrt, und der 
sich selbst erniedrigende Geliebte beklagt ihre abweisende hoheitliche Haltung; 
aber es gibt auch die letztliche Erwartung beziehungsweise den subkutanen An-
spruch, dass sich eine Vereinigung der Liebenden schon noch wieder herstellen 
sollte, weil sich die Angebetete den barock-rationalen Argumenten des Verehrers 
wohl wird beugen müssen. Besonders interessant ist jedoch an diesem Gedicht, 
dass das in Anschlag gebrachte, altbekannte liebesreligiöse Bildfeld gegen Ende 
dezidiert christlich eingefärbt erscheint, indem „tugend“, „erbarmung“, „hölle“ 
und „himmel“ argumentativ eingebracht werden. – Aber ist es das in der Ga-
lanterie nicht auch schon gewesen, was die Frage der Verschaltung von an sich 
grundsäkularem erotischem Spiel und Religiosa betrifft? Haben Hoffmanns-
waldau und andere nicht bestenfalls einen latent blasphemischen Zugriff, wenn 
sie christliche Themen und Motive ins Genre einblenden, statt in zeitüblicher 
Weise die Sphären literarisch strikt getrennt zu halten und im galanten Genre 
brav respektive in ausblendender Weise mythologisch antik-pagan zu bleiben?

1 	 Christian Hoffmann von Hoffmannswaldau: Ich singe tauben Ohren. In: Benjamin Neu-
kirchs Anthologie. Herrn von Hoffmannswaldau und andrer Deutschen auserlesener und 
bißher ungedruckter Gedichte erster theil. Nach einem Druck von 1697 mit einer kritischen 
Einleitung und Lesarten. Hg. von Angelo George de Capua u. Ernst Alfred Philippson. Tü-
bingen 1961, S. 379.

DOI: 10.13173/9783447104975.127 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



128 Stefan Elit

Was sodann die Frage von religiösem Wissen in der Kopplung mit modernen 
Individuierungstendenzen betrifft, ist die galante Lyrik in Deutschland wie auch 
sonst in Europa doch zudem über weite Strecken hoch formelhaft und von daher 
sozusagen die falsche Adresse: Zum einen entstammt das bukolische Setting der 
hellenistischen Antike und wurde bereits seit der Renaissance wie viele andere 
Stoffe und Motive nach dem Prinzip von Imitatio und Aemulatio neulateinischen 
und volkssprachlichen Werken zugrunde gelegt, nicht zuletzt in Kopplung mit 
dem europäischen Petrarkismus. Zum anderen erweiterten lasziv-erotische Ele-
mente in der Façon Giambattista Marinos die ansonsten vor allem amplifizier-
te Motivik, und schon die barocke deutschsprachige Schäferdichtung erschien 
nur mehr als eine von vielen rhetorischen Variationsübungen, die die Bildung 
und das Leistungsvermögen der Autoren, oder in galanter Perspektive: deren 
Bon Gout nachweisen sollten. Entsprechende Anerkennung zollte ein adliges und 
stadtbürgerliches Publikum, das auf angemessene Weise zu unterhalten war, 
und diese Delectatio verhalf den Dichtern vielleicht zu einer gefestigten Position 
in Hof- und weiteren Berufskreisen.

Darüber hinaus war das Verfertigen galanter und wie es zeitgenössisch hieß: 
‚verliebter‘ oder scherzhaft-satirischer Gedichte nur eines von vielen literarischen 
Mitteln zum anerkennungsmäßigen Zweck, wenn man die Oeuvres von Hoff-
mannswaldau über Hunold bis Günther betrachtet. Denn deren Werkausgaben 
sind in aller Regel, und in typischer Weise abteilungsmäßig rubriziert, zugleich 
Sammlungen diverser ‚ernsthafter‘ säkularer und religiöser Gelegenheitsdich-
tungen sowie von Epigrammen und anderen Kleinformen oder späterhin bis-
weilen sogar von Kirchenliedern. Von der ethisch-ästhetischen Vereinbarkeit des 
Schreibens in allen diesen Formen wird dabei in barocküblicher Weise anschei-
nend ausgegangen, auch wenn durchaus ein gewisser Legitimationsdruck vor-
gelegen haben mag, wie sich an einzelnen Vorreden zu Ausgaben erkennen lässt. 
Aber nicht zuletzt erwies eben das Produzieren in diesem ganzen Formenspekt-
rum die Verfasser als gute Traditionsvertreter, deren ‚Individualität‘ sich – wenn 
man diese Kategorie denn verwenden will – im Bespielen und Variieren der Gat-
tungskanones herstellte.

Auf den ersten Blick hat literarische Galanterie also kaum etwas mit individu-
alistischen Entwicklungen des religiösen Wissens oder auch mit modernen Ly-
riktendenzen um 1700 gemein. Rhetorisch gesehen ist bei der galanten Strömung 
mit der Zeit lediglich eine Verschiebung auf der Ebene der Elocutio bzw. des Stils 
von einem spätbarocken Pleonasmus hin zu einem (wieder) klassizistischen be-
ziehungsweise frühaufklärerischen Claritas-Ideal festzustellen. Auf den Ebenen 
der Inventio, also des Motivbestands, und der Dispositio, der typischen Themen-
anordnung, sind hingegen bis zum Ende der Strömung gegen 1720 nur wenige 
signifikante Veränderungen mit Blick auf die in diesem Rahmen interessierenden 
Modernisierungsschübe zu erkennen.

Kurzum: Muss man die Galanten an dieser Stelle nicht schlicht ein weiteres 
Mal ‚überspringen‘, so wie dies mit deren literarischen Erzeugnissen – scheinbar 

DOI: 10.13173/9783447104975.127 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



129Galante Lyrik, Religiosität und Individuierung um 1700

mangels Wert und Bedeutung – sowieso jahrzehntelang geschehen ist, wenn es 
um die Entwicklung der deutschsprachigen Lyrik vom Barock zur Aufklärung 
ging? Bis auf wenige Ausnahmen zumal gegen Ende der galanten Strömung 
könnte man dies durchaus konstatieren, denn eine deutliche und ‚positive‘ Ver-
bindung stellt sich wie gesagt weder hinsichtlich zeitgenössischer Individualisie-
rungstendenzen noch hinsichtlich etwaiger Transformationsleistungen religiö-
sen Wissens her. – Ergo: vielen Dank, der Nächste bitte?

So rasch sei die galante Lyrik nun doch nicht entlassen, denn bei genauerem 
Hinsehen gibt es immerhin interessante thematische Konvergenzen oder auch 
Beziehungen ex negativo, wie die eingangs zitierte kleine ‚Blasphemie‘, und es 
lässt sich daher nicht zuletzt die Frage aufwerfen, wie sich sozusagen ein galan-
ter Parallellauf neben der hier interessierenden doppelten Innovierung der zeit-
genössischen Lyrik gehalten hat respektive wie die galante Strömung womöglich 
zumindest indirekt auf religiöse und individualistische Tendenzen reflektiert 
haben könnte.

Um diese etwas intrikate Korrelation zumindest in einigen Ansätzen zu ver-
folgen, seien folgende Sondagen unternommen: Erstens sind Selbstpositionierun-
gen der Galanten gegenüber ethischen und oft zugleich religiösen Anforderun-
gen im Kontext zeitgenössischer höfischer Theorie auszuloten. Zweitens werden 
Spielarten von galanten Stellungnahmen zu kirchlich-religiösen Fragen in den 
Blick genommen. Drittens lässt sich für ausgewählte Beispiele beobachten, wie 
die Topik der galanten Strömung bei einzelnen Autoren durch eine Art ‚Ernster-
werden‘ mit religiösen und individualisierenden Tendenzen gekoppelt wird; und 
viertens, und damit ausblickartig abschließend, soll ein kleiner Vergleich zu einer 
Entwicklung in der epochal ja unmittelbar nachfolgenden Anakreontik gezogen 
werden.

1 	 Galanterie und christliche Ethik in der höfischen Theorie 
Eine erste Ebene, auf der sich fragen lässt, wie sich die galante Lyrik in allge-
meiner Form ethisch selbst positioniert und in welches Verhältnis zur zeitgenös-
sischen Morallehre vor allem christlicher Provenienz sie sich setzt, ist die aka-
demische Handlungslehre beziehungsweise dann die explizite Poetik zentraler 
Vertreter der Galanterie in Deutschland. Mit Blick auf die Handlungslehre kön-
nen exemplarisch Setzungen von Christian Thomasius und August Bohse heran-
gezogen werden. Bei Thomasius ist es eine 1689 publizierte Vorlesung zur aller-
dings dezidiert außerliterarischen Galanterie, die in ihrer veröffentlichten Form 
die zu lehrende oberste Verhaltensmaxime zugleich mit einer basalen Sensibilität 
für die Sphäre des Religiösen in ihrem Titel verkündigt:

Christian Thomasius eröffnet Der Studierenden Jugend Einen Vorschlag, 
Wie er einen Jungen Menschen, der sich ernstlich fürgesetzt, GOtt und der 
Welt dermahleins in vita civili rechtschaffen zu dienen, und als ein honnet 

DOI: 10.13173/9783447104975.127 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



130 Stefan Elit

und galant homme zu leben, binnen dreyen Jahre Frist in der Philosophie und 
singulis Jurisprudentiae partibus zu informiren gesonnen sey.2

Was genau einen „galant homme“ ausmacht, führt Thomasius im 13. Abschnitt 
aus, in dem er den Begriff der Galanterie aufschlussreich an seine dreigeteilte 
praktische Philosophie, sprich: Ethik, Politik und Ökonomik, anschließt:

Über dieses ist in der Welt aber noch was besonders, das nebst dem ho-
nesto, utili und jocundo dem Thun und Lassen der Menschen eine gemeine 
Richtschnur ist, absonderlich aber Polite, Welt-kluge und höffliche Leute 
von plumpen, groben und ungeschickten Tölpeln absondert. Dieses wird 
von den Lateinern Decorum, von denen Frantzosen Galanterie genennet.3

Thomasius’ Begriff des Decorum als eine Art in der höfischen Welt angemesse-
nes Verhalten erscheint hier gleichsam als Kern weniger einer Ethik denn einer 
Ästhetik des Galant Homme – darauf wird auch noch zurückzukommen sein. Im 
weiteren Abschnitt legt Thomasius jedoch Wert darauf, dass das Decorum nicht 
mit dem anscheinend eng benachbarten Honestum, also der Zentralkategorie der 
Ethik, zu verwechseln sei. Er korreliert dann aber den Begriff des Decorum vor 
allem mit dem Pudor als seinerseits ja ethischem Kernbegriff der ehrfürchtigen 
Scheu und Scham, und spricht auch von „dem decoro, als andern bonis“.4 Thoma-
sius suggeriert so zumindest, dass Galanterie letztlich nur ein zutiefst sittsames, 
ja geradezu religiös schamhaftes Verhalten sein könne.

Wenig später postuliert dann der Rhetorikprofessor und Schriftsteller Au-
gust Bohse Ähnliches, wobei Bohse für seinen Begriff von Galanterie respektive 
ebenfalls: des Decorum noch mehr als Thomasius Bezug nimmt auf den Rahmen 
christlich-religiöser Moral, den er für höfisches Verhalten gesetzt sieht; und zwar 
behauptet Bohse unter seinem Pseudonym Talander 1706 in der Lehrschrift Der 
getreue Hoffmeister adelicher und bürgerlicher Jugend gleich zu Anfang (§ 2): „Die erste 
Schuldigkeit nun, welche einer zu beobachten hat, damit er so wol seiner ewigen 
Wohlfarth rathe, als auch bey der honêtten Welt sich in guten Credit setze, ist diese, 
daß er eine rechte Ehrerbietung gegen GOTT und Liebe zu dessen Wort von sich 
leuchten lasse.“  5 Diese allgemeine Maxime für den galanten jungen Mann bedeu-
tet für ihn allerdings recht pragmatisch, dass man sich etwa bei Kirchgängen gut 
zu betragen habe, also zum Beispiel beim Betreten einer Kirche immer schön den 

2 	 Christian Thomasius: Der Studierenden Jugend […]. Halle 1689.
3 	 Thomasius: Der Studierenden Jugend (Anm.  2), S.  33 (s. auch in: Der galante Stil. 1680–

1730. Hg. von Conrad Wiedemann. Tübingen 1969, S. 4–6, hier: S. 4). Vgl. zur Erläuterung 
und Abgrenzung zur philosophischen Fundierung bei den voranstehenden Franzosen Jörn 
Steigerwald: Galanterie. Die Fabrikation einer natürlichen Ethik der höfischen Gesellschaft 
(1650–1710). Heidelberg 2011, S. 25–55, bes. S. 44 f.

4 	 Thomasius: Der Studierenden Jugend (Anm. 2), S. 36 (s. auch in: Der galante Stil [Anm. 3], 
S. 5).

5 	 Talander: Der getreue Hoffmeister adelicher und bürgerlicher Herkunft […]. Leipzig 1706, 
S. 70 (s. auch in: Der galante Stil [Anm. 3], S. 16 f., hier: S. 16).

DOI: 10.13173/9783447104975.127 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



131Galante Lyrik, Religiosität und Individuierung um 1700

Hut abnehmen und erkennbar mitbeten müsse;6 außerdem solle man sich etwa 
weder über geistliche Lieder noch Prediger lustig machen.7 Wie pragmatisch be-
ziehungsweise wieder mehr ästhetisch denn wirklich ethisch Bohse fokussiert, 
zeigt sich schließlich in einer Nebenbemerkung: „Selbst diejenigen Staatisten [!] 
und Hof-Leute, welche lieber wolten, daß kein Gott wäre […], werden sich doch 
beym Gottesdienst allezeit sittsam und bescheiden aufführen, damit sie theils 
von sich eine gute Opinion machen; theils andere nicht ärgern […].“ 8

Von galanter Literatur, oder aus der Perspektive von Thomasius und Bohse: 
von deren Verfertigung durch Galant Hommes, ist interessanterweise praktisch 
nicht die Rede, und Wiedemann hat daher für die beiden Autoren bereits kon-
statiert: „Im System der streng utilitaristisch orientierten galanten Lebenslehre 
hat […] die Poesie in der Regel keinen Platz.“ 9 Befragt man jedoch noch stärker 
pragmatisierte beziehungsweise konkreter auf Beschäftigungen bei Hofe bezo-
gene Lehrschriften galanter Couleur, erscheint literarisches Schreiben, neben an-
deren Kunsttätigkeiten, durchaus sinnvoll. Etwa in einer Schrift des Nürnberger 
Naturwissenschaftlers und Schriftstellers Johann Leonhard Rost finden sich ent-
sprechende Ausführungen, die Rost 1713 unter dem Pseudonym Meletaon und 
mit dem Titel Von der Nutzbarkeit des Tantzens veröffentlicht hat. Aufschlussreich 
sind diese Ausführungen nicht nur wegen ihrer besonders typischen Definiti-
onselemente für Galanterie, sondern auch wegen einer kleinen ‚Vorneverteidi-
gung‘ gleich zu Beginn:

Die Galanterie ist nichts anders, als eine schertzhaffte und dabey kluge 
Artigkeit: und diese ist weder in der Biebel [!] noch sonsten verbotten. Sie 
ist das Mittel, grosse Gesellschafften zu unterhalten: Sie ist der Weeg, sich 
bey Hohen und Niedern beliebt zu machen. […] Ein galanter Mensch muß 
in allem seynem Thun natürlich seyn, und gleichwol, so natürlich er ist, so 
muß er doch auch in allen Dingen etwas besonders haben. Tantzet er, so 
muß er es ohne Affectirung der Kunst, aber doch mit Verwunderung aller 
Zuschauer thun: Singet er, so muß er gefallen, redet er, so muß er ergötzen, 
machet er Verse, so müssen sie durchdringen […].10

Die konkreten Maximen verweisen vor allem offen auf den latent paradoxen 
Imperativ höfischen Verhaltens: ‚Erscheine effektvoll natürlich‘, den Thomasius 
und Bohse noch umschifft hatten, indem sie eine notwendige ethische Korrekt-
heit der Galanterie behaupteten. Je näher man an die galante Literatur kommt, 
so ließe sich sagen, desto ethisch verminter wird das Gelände jedoch sogleich. 
Bemerkenswerter erscheint aber wie gesagt zu Eingang des Zitats die defensive 

	 6 	Vgl. Talander: Der getreue Hoffmeister (Anm. 5), S. 71 (s. auch in: Der galante Stil [Anm. 3], 
S. 16).

	 7 	Vgl. Talander: Der getreue Hoffmeister (Anm. 5), S. 76 f.
	 8 	Talander: Der getreue Hoffmeister (Anm. 5), S. 72.
	 9 	Nachwort, in: Der galante Stil (Anm. 3), S. 149–151, hier: S. 149.
10 	Meletaon: Von der Nutzbarkeit des Tantzens […]. Frankfurt/Main, Leipzig 1713, S. 7 f.

DOI: 10.13173/9783447104975.127 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



132 Stefan Elit

Linie, die Rost in die wiederum recht ästhetisch galante Lehre mit Bezug auf die 
christliche Ethik einzieht und die davon zeugt, dass Galanterie und allgemeine 
ethische Maßstäbe der Zeit wohl doch nicht einfach konform erschienen, denn 
(siehe oben): „Die Galanterie ist nichts anders, als eine schertzhaffte und dabey 
kluge Artigkeit: und diese ist weder in der Biebel noch sonsten verbotten.“ 

Darüber hinaus wird das Verfassen galanter Dichtung zeitgenössisch prob-
lematisiert, wenn es um Autoren geht, deren Hauptaugenmerk eigentlich der 
christlichen Lehre oder allenfalls ‚ernsthafter‘ religiöser Dichtung zu gelten 
hatte – das barocke gleichzeitige Bespielen verschiedenster Gattungen wird an-
scheinend spätestens dann angreifbar, wenn ein Geistlicher sich auch in galan-
ter Lyrik übt. Erkennbar wird diese Problemlage in Christian Friedrich Hunolds 
berühmter „Vorrede“, die dieser unter seinem Pseudonym Menantes zu der 1707 
von ihm herausgegebenen Poetik Die Allerneueste Art, Zur Reinen und Galanten 
Poesie zu gelangen verfasst hat. Hunold nimmt dort Bezug auf die bereits von Jo-
hann Burckhard Mencke gestellte Frage, „Ob ein Poete wohl Superintendens seyn 
könne?“,11 und er referiert zustimmend dessen Argumentation, dass es gute his-
torische Beispiele gebe, nach denen die eigene moralische Integrität, ja sogar eine 
besonders große Frömmigkeit durch das Abfassen selbst „sehr verliebter Verse“ 12 
nicht zweifelhaft werde. Insbesondere das Thema Liebe dürfe allerdings in Dich-
tung nicht missbraucht im Sinne von entwürdigt werden.13 Hunold beschließt 
die Diskussion sodann mit einer Verallgemeinerung, die die galante Dichtung 
wohl mit einschließen soll und die einer beliebten Argumentation der libera-
len Literaturvertreter um 1700 entspricht: „Daß keine vergnügtere und dabey 
edlere Beschäfftigung ist/ als seine Poesie dem Himmel/ sich selber/ oder sei-
ner Gemüths=Zufriedenheit/ und hohen/ wie auch andern tugendhafften/ oder 
Tugend=bedürfftigen Personen zu Gefallen und Ruhm verfertigen.“ 14

Die Ausgangsfrage, „Ob ein Poete wohl Superintendens seyn könne?“, hatte 
Menke in einem Gratulationsgedicht auf seinen Leipziger Studienfreund, den 
frisch in einem solchen Amt (in Sorau) bestallten Erdmann Neumeister gestellt; 
Hunold stellt dies zu Beginn seiner kleinen Erörterung auch durchaus klar, nicht 
explizit geklärt wird jedoch der springende Punkt, dass auch die ganze von Hu-
nold herausgegebene galante Poetik von ebenjenem Neumeister stammt – ‚Poet 
sein‘ durfte ein Superintendent also schon, offener poetologischer Verfechter ei-
ner wenn auch vergleichsweise zurückhaltenden respektive noch von älterem 
Gelehrtentum geprägten literarischen Galanterie aber wohl doch besser nicht.15

11 	Menantes: Vorrede, in: [Erdmann Neumeister:] Die Allerneueste Art, Zur Reinen und Galan-
ten Poesie zu gelangen […]. Hg. von Menantes. Hamburg 1707 [unpag.].

12 	Menantes: Vorrede (Anm. 11). 
13 	Vgl. Menantes: Vorrede (Anm. 11).
14 	Menantes: Vorrede (Anm. 11).
15 	Zur Verfasserfrage sowie zu Neumeisters Poetik vgl. Helmut K. Krausse: „Die unverbotne 

Lust“. Erdmann Neumeister und die galante Poesie. In: Daphnis 9 (1980), S. 133–161, bes. 
S. 139, sowie Dieter Merzbacher: Ob ein Poete wohl Superintendens seyn könne? Erdmann 
Neumeisters Kantatendichtungen im Spiegel seiner Poetik. In: Erdmann Neumeister (1671–

DOI: 10.13173/9783447104975.127 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



133Galante Lyrik, Religiosität und Individuierung um 1700

Was die bei Neumeister zu beobachtende Zurückhaltung in Eroticis betrifft: 
Die immer stärkere Selbstbeschränkung, zumal gemessen an den Ausgängen 
bei Hoffmannswaldau, wird auch an den Beispielen deutlich, die Neumeister 
entsprechenden Kapiteln seiner Poetik beifügt, und diese Tendenz verstärkt 
sich ja nach 1700 allenthalben. Erinnert sei exemplarisch an die entsprechende 
Entwicklung der berühmten ursprünglich von Benjamin Neukirch herausgege-
benen Bände Herrn von Hoffmannswaldau und andrer Deutschen auserlesener und 
bißher ungedruckter Gedichte: Spätestens mit dem sechsten Band von 1709 kommt 
es zu einer starken Zurücknahme der marinistischen Erotik zugunsten dezente-
rer, gleichsam wieder petrarkistischer Formen. Die Metzgers, wissenschaftliche 
Editoren unter anderem dieses Bandes, konstatierten diese Tendenz konkret am 
Wechsel der Herausgeberschaft ab Band fünf, das heißt von Christian Hölmann 
zu Gottlieb Stolle, und sahen schon in Stolles Herausgeber-Pseudonym „Lean-
der“ ein Signal hin zu mehr ‚ernsterer‘ Elegik beziehungsweise zu einem ‚mora-
lischeren‘ Zeitgeschmack, auf den die verlegerisch stark erfolgsorientierte Reihe 
ausgerichtet war.16

Und eine weitere zusammenfassende Beobachtung: Nachdem die ersten all-
gemeinen Theoretiker der Galanterie diese de facto beinahe modern vornehm-
lich ästhetisch17 bestimmt haben, sehen die Theoretiker der literarischen Galan-
terie doch wieder einen zunehmenden ethischen Selbstrechtfertigungsbedarf, 
und gegen Ende der Strömung scheinen die christlich begründeten moralischen 
Grenzen enger und enger zu werden. Die Geschichte der galanten Poetik ist in-
sofern auch die einer Entwicklung von einer höfisch-liberalen ästhetischen Au-
tonomisierung zu einer immer stärkeren moralisch begründeten Defensive und 
schließlich ‚neuen Keuschheit‘. Die sich verstärkende Übernahme von christlich-
ethischen Maßstäben lässt die Strömung so gewissermaßen in einer neuen Ethi-
sierung enden, in die sich die Dichter womöglich in einer nun aufgeklärt-modern 
begründeten und gewissermaßen auch individualisierten Selbstbeschränkung 
ergeben. Vor der vollen individualistischen Autonomie der bürgerlichen moder-
nen Lyrik des 18. Jahrhunderts steht aber erst einmal noch das Versiegen einer 
ästhetischen Freiheit der höfischen Galanterie.

Die Selbstpositionierung der Galanten in explizit poetologischen Schriften 
und auf der Ebene der allgemeinen ethischen Gattungstendenzen ist jedoch das 

1756). Wegbereiter der evangelischen Kirchenkantate. Hg. von Henrike Rucker. Rudolstadt, 
Jena 2000, S. 75–95.

16 	Erika A. Metzger, Michael M. Metzger: Einleitung. In: Benjamin Neukirchs Anthologie. 
Herrn von Hoffmannswaldau und andrer Deutschen auserlesener und bißher ungedruckter 
Gedichte Sechster Teil. Nach dem Druck vom Jahre 1709 mit einer kritischen Einleitung und 
Lesarten. Hg. von dens. Tübingen 1988, S. IX–XXXVIII, hier: S. XXI.

17 	Besonders pur ästhetisch erscheint außerdem noch die Def. „galante Dichter“ in der „Vor-
rede“ des Herausgebers Neukirch. In: Neukirchs Anthologie 1 (Anm.  1), S.  6–22, hier: 
S. 18/Z. 455–458: „feurige und aufgeweckte gemüther, welche in der galanterie sehr wohl 
erfahren, im erfinden kurz, in der ausarbeitung hurtig, und in allen ihren gedanken seltsam 
seyn.“

DOI: 10.13173/9783447104975.127 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



134 Stefan Elit

eine, ein anderes sind die mehr oder weniger impliziten galanten Positionsnah-
men gegenüber Religiösem und Klerikalem, die sich auf mindestens drei Ebenen 
und vor allem in epigrammatischen Dichtungen zeigen und die nun gesichtet 
werden sollen, und zwar a) bibel- und klerikerbezogene erotische sowie ande-
re Anzüglichkeiten, b) tendenziell ernstere Kirchen- und Religionskritik und c) 
scherzhaft-parodistische Gelegenheitsgedichte auf der Basis ernsthaft-religiöser 
literarischer Gattungen.

2 	 Galante Positionsnahmen gegenüber Kirche, deren Vertretern und Religion
Als Ausgangspunkt ist zum Vergleich freilich noch einmal auf explizite galan-
te Theorie zurückzugreifen, und zwar interessiert hier namentlich der generelle 
Antiklerikalismus des Christian Thomasius, der ja ebenso bekannt ist wie dessen 
subkutane grundsätzliche Entfernung vom Christentum in Richtung auf einen 
verkappten Epikureismus mit typisch ‚privatistischen‘ Tendenzen. An Thomasi-
us’ strukturelle Kritik machtpolitischer und moralisch bigotter Kirchenaktivitä-
ten, sei es auf katholischer, sei es auf protestantischer Seite, sei ebenfalls erinnert.18

In den nachfolgend zu diskutierenden lyrischen Stücken, vornehmlich aus der 
Neukirch’schen Sammlung, ist zwar eine solche Grundsätzlichkeit eher selten zu 
finden, statt auf höchste Machtstrukturen richten sich die Gedichte eher auf kri-
tikables Verhalten einfacher Kleriker, die generelle Stoßrichtung erscheint jedoch 
vergleichbar: Es geht gegen klerikale Autoritätsansprüche und Bigotterie und 
implizit damit um einen selbstbewussteren Umgang mit der Kirche sowie um 
einen individuelleren Zugang zu religiösem Wissen. Dass die meisten Positions-
nahmen dieser Art anonym abgedruckt sind, verweist zudem auf die Gefahren, 
die diese für die Autoren als empirische Individuen mit sich bringen mochten. 
Als tendenziell ‚privatistisch‘ bzw. ‚individualisierend‘ könnte man Lyrik dieser 
Art im Übrigen insofern ansehen, als ihre spöttische Hinterfragung von Kirchen-
personal und -dogmen nicht nur ein genüssliches ‚Vorführen‘ bedeutet, sondern 
indirekt gewissermaßen eine Lanze für mehr Toleranz gegenüber andersartigen 
Lebensweisen bricht – was dann zugleich eine moralische Kritik als Plädoyer für 
weniger Scheinmoral wäre oder womöglich sogar eine allgemeine Propagation 
galanter Lebensästhetik.

a) Bibel- und klerikerkritische Erotica und andere Anzüglichkeiten
Schon bei Figuren des Alten Testaments setzen galante Thematisierungen an. Da-
bei geht es um Personen, deren Lebensweise aus christlicher Sicht zwar bereits 
kritikabel erscheint, die nun aber auch als typisch menschlich und gewisserma-
ßen galant gedeutet wird. Dies ist etwa der Fall in dem anonymen Epigramm Auf 
den Loth aus Band 6 der Neukirch’schen Sammlung:

18 	Vgl. Frank Grunert: Antiklerikalismus und christlicher Anspruch im Werk von Christi-
an Thomasius. In: Les Lumières et leur combat. La critique de la religion et des Églises à 
l’époques des Lumières / Der Kampf der Aufklärung. Kirchenkritik und Religionskritik zur 
Aufklärungszeit. Hg. von Jean Mondot. Berlin 2004, S. 39–56.

DOI: 10.13173/9783447104975.127 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



135Galante Lyrik, Religiosität und Individuierung um 1700

ZWey engel haben dich aus einem brand’ erlöst,
Zwey weiber haben dir den andern eingeflöst.
Aus was die flucht dich bracht, drein stürtzt dich die begier;
Ein Sodom läst du dort, das andre findst du hier.19

Wenige Seiten später folgt im selben Band ein an die Damenwelt gerichtetes Pen-
dant, und zwar in Form eines Benjamin Neukirch zuzuschreibenden Epigramms, 
das laut Titel aus dem Mund von Davids Frau Abigail kommt:

Ich habe Davids zorn mit freundlichkeit versöhnt,
Daß er mein wittwen=lied mit seiner liebe crönt.
Ihr weiber, dencket nach! War ich nicht klug und schlau?
Ich gab ihm einen korb, so ward ich seine frau.20

Die beliebteste Rubrik ist jedoch in zeitloser Perspektive das Leben von einfachen 
Klerikern, sprich: Priestern, Mönchen und Nonnen, und insbesondere deren 
starkes erotisches Begehren, aber auch dasjenige gegenüber ihnen, sowie weitere 
menschliche Schwächen. Ein besonders pikantes Beispiel ist das von Christoph 
G. Burghart in dem Einstropher An eine Nonne ausgemalte sexuelle Verlangen; 
in der Fiktion wird entweder tatsächlich eine Nonne adressiert oder im Bild des 
Nonnenlebens eine besondere Erotik gefunden und mit Galanterie-typischen Bil-
der ausgemalt; der Reiz könnte genau in der diesbezüglichen Unentscheidbarkeit 
liegen, die bis zum Schluss anhält:

Darff sich was weltliches in deine zelle wagen?
Darff wohl, o heilige, bey dir ein sünder stehn?
Du pflegest sonsten zwar mit engeln umzugehn;
Jedoch Gott selber will sein hauß uns nicht versagen,
Wann wir nur an die brust mit leyd und reue schlagen;
Mich drückt der sünden last; du wirst dein lob erhöhn,
Woferne du mich läst bey dir zur beichte gehen;
So laß mich doch um rath vor mein gewissen fragen,
Du bist die priesterin; dein leib ist mein altar,
Die beyden lichter drauff sind deiner augen paar;
Der tempel aber selbst ist deine dunckle zelle,
Ach sprich mich, heilige, von meinen sünden loß,
Die straffe leg’ ich dir gantz willig in die schooß,
Wo nicht, so bringet mich die schuld noch in die hölle.21

19 	Neukirchs Anthologie 6 (Anm. 16), S. 104.
20 	Neukirchs Anthologie 6 (Anm. 16), S. 106.
21 	Christoph G. Burghart: An eine Nonne. Zit. nach: Der galante Stil (Anm. 3), S. 114.

DOI: 10.13173/9783447104975.127 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



136 Stefan Elit

Eine größere Tradition hat freilich die Kritik des Nonnenlebens in Form der 
Unterstellung, dass es mit deren Keuschheit realiter nicht ganz soweit her sei, 
sondern vielmehr allenthalben galant-erotisches Verhalten zu finden wäre. Ein 
frühes Beispiel für Lyrik dieser Art hat Hoffmannswaldau geliefert, wobei sich 
die Kritik interessanterweise nicht nur auf die Frau, sondern auch auf ein anthro-
pologisches Problem des Nonnentums richtet:

Auf eine Nonne.
MAn nahm mir meinen schmuck/ und ließ nur fleisch und blut/
Man schnitt die haare weg/ und ließ mir meine glut.
Im beten hat mir stets der glaube sehr behaget/
Weil er von aufferstehn des fleisches etwas saget.22

Andere Gedichte suchen gewissermaßen nach einer Ursache für die Lasterhaf-
tigkeit von Nonnen und finden sie nicht zuletzt in deren vorangehender Lebens-
weise, die wohl als typischer Vorlauf unterstellt wird; man vergleiche etwa ein 
anonymes Epigramm aus dem Band 6 der Sammlung Neukirch mit dem für sich 
sprechenden Titel Auf eine ins Kloster gehende courtisanin23 oder die vermutliche 
Anklage einer unkeuschen Klosterfrau unter dem Titel Als sie sich als eine Nonne 
verkleidete, verfasst von einem bisher nicht ermittelten Celander von 1716.24

Gegen Mönche und einfache Priester geht es ebenso; bei diesen stellt das Lie-
besleben allerdings nur einen der aufs Korn genommenen Bereiche dar, weil 
sich genderspezifisch ein breiteres Betätigungsfeld kritisieren lässt. Den Anfang 
macht hier Hoffmannswaldaus fiktionales Grabepigramm Eines tadelhafftigen 
Mönchs, der ex post seine Verzweiflung ob der Heillosigkeit seines Lebenswan-
dels ausdrückt.25 Exemplarisch noch grundsätzlicher wird eine von Hoffmanns-
waldau inszenierte fiktionale Selbstanklage in der Grabschrifft eines lasterhafften 
geistlichen, weil dieser ein breiteres amoralisches Wirkspektrum entfaltet konnte, 
das als standestypisch suggeriert wird: Es geht um Kupplerdienste für Mächtige, 
Kriegstreiberei, Hochmut und nur scheinbare Gottgläubigkeit.26

Noch einmal deutlicher hinsichtlich der Usualität sexueller Verfehlungen 
wird dann in Band 5 der Sammlung Neukirch der nicht identifizierte Verfasser 
„L.R.B.“ unter dem Titel Als ihm der Closterstand I. D. S. P. vorgeworffen wurde:

DU narr du tadelst zwar den heilgen closter=stand/
Es müst ein armer Münch so fromm und einsam leben/
Allein/ laß dir so viel zu deiner nachricht geben:

22 	Neukirchs Anthologie 1 (Anm. 1), S. 127.
23 	Vgl. Neukirchs Anthologie 1 (Anm. 1), S. 107.
24 	Vgl. Der galante Stil (Anm. 3), S. 123.
25 	Vgl. Neukirchs Anthologie 1 (Anm. 1), S. 127.
26 	Vgl. Benjamin Neukirchs Anthologie. Herrn von Hoffmannswaldau und andrer Deutschen 

auserlesener und bißher ungedruckter Gedichte dritter theil. Nach dem Erstdruck von 1703 
mit einer kritischen Einleitung und Lesarten. Hg. von Angelo George de Capua u. Ernst 
Alfred Philippson. Tübingen 1970, S. 121.

DOI: 10.13173/9783447104975.127 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



137Galante Lyrik, Religiosität und Individuierung um 1700

Ich habe manche nacht auffs Nonnen=fleisch gewand/
Denn was der Pater thut/ kann auch der Münch versuchen/
Wer will ein junges bluth zur einsamkeit verfluchen.27

Weitere Gedichte insbesondere in Band 6 der Sammlung Neukirch fokussieren 
auf den ersten Blick galante junge Damen und deren Liebesbegehren, die epi-
grammatischen Pointen stellen jedoch letztlich klar, dass die eigentlich galant-
erotisch Umtriebigen die ihnen begegnenden Kleriker sind; dies ist der Fall etwa 
in dem anonymen Gedicht Auf Dorindes unnützes kirchen-gehen, in dem es darum 
geht, dass man auch in Kirchen flugs schwanger werden kann,28 oder in dem 
Gedicht des Bandherausgebers Stolle Von der geistlichen liebe der Cloris, das mit 
kleruskritischer Spitze berichtet, die Cloris schlafe nur mehr mit Priestern, um 
‚geistlicher‘ zu leben.29

b) Tendenziell ernstere Kirchen- und Religionskritik
Ist auch das Gros galanter Epigrammatik heiter bis bissig-spöttisch, erscheint zu-
mindest eine kleine Zahl etwas ernster in der Auseinandersetzung mit dem Kir-
chenleben oder bisweilen auch dem Glauben an sich. Noch ganz in der Thematik 
des Nonnentums steht dabei ein längeres Gedicht Hoffmannswaldaus mit dem 
Titel Seine geliebte wolte ins kloster gehen, das in typischer Perspektive an eine junge 
Frau appelliert, nicht Nonne zu werden und so die galanten Freuden des Daseins 
aufzugeben – die anderswo unterstellte Möglichkeit eines erotischen Klosterda-
seins wird hier gerade nicht erwogen.30 Eine spätgalante Variation des nämlichen 
Themas findet sich in der Aria (= Titel der ersten Fassung) Als sie ins Kloster ziehen 
wollte (= Titel der zweiten Fassung) von Johann Christian Günther.31

Jenseits der Liebesthematik, damit aber lediglich am Rande von im engeren 
Sinne galanter Dichtung, finden sich kirchenkritische Töne wiederum vornehm-
lich in Band 6 der Sammlung Neukirch, etwa bezogen auf allgemeine Verletzun-
gen des klerikalen Armutsgebots in Christian Hölmanns Epigramm Die faulen 
prediger32 oder sogar ganz vorsichtig bezogen auf höchste Instanzen beispielswei-
se in dem sicherlich nicht zufällig anonymen Epigramm Auf den ertz-bischoff von 
Cammerich, in dem der zeitgenössische Papst für ein Buchverbot kritisiert wird.33

27 	Benjamin Neukirchs Anthologie. Herrn von Hoffmannswaldau und andrer Deutschen aus
erlesener und bißher noch nie zusammen-gedruckter Gedichte Fünffter Teil. Nach dem 
Druck vom Jahre 1705 mit einer kritischen Einleitung und Lesarten. Hg. von Erika A. Metz-
ger u. Michael M. Metzger. Tübingen 1981, S. 364.

28 	Vgl. Neukirchs Anthologie 6 (Anm. 16), S. 120.
29 	Neukirchs Anthologie 6 (Anm. 16), S. 140.
30 	Neukirchs Anthologie 1 (Anm. 1), S. 72 f.
31 	Vgl. Johann Christian Günther: Werke. Hg. von Reiner Bölhoff. Frankfurt/Main 1998, S. 776–

778 (in zwei Fassungen).
32 	Vgl. Neukirchs Anthologie 6 (Anm. 16), S. 121.
33 	Vgl. Neukirchs Anthologie 6 (Anm. 16), S. 109.

DOI: 10.13173/9783447104975.127 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



138 Stefan Elit

Die Frage, was für einen Glauben man überhaupt haben könne, wird ebenso 
in Band 6 der Sammlung Neukirch ventiliert, etwa in den provokativ flapsigen 
anonymen Epigrammen Auf eine schrift von mehr als einer welt34 und Die schönen 
glaubens-brüder; letzteres Stück erinnert im Egalismus an antikrömische Haltun-
gen à la Martial:

Was glaubst du? ward gefragt. Die antwort kam geflogen:
Ich glaube nichts. Warum? so werd ich nicht betrogen.
So glaub ich alles denn, warff ihm ein andrer ein,
Es muß ja etwas wahr von dem geglaubten seyn.35

Noch pointierter kritisch gegenüber dem institutionalisierten Christentum äu-
ßert sich wenig später Johann Christian Günther etwa in folgendem Zweizeiler: 
„Warum man mich in keiner Kirche sieht?/ Du weist ja, daß mein Herz der Heuch-
ler Umgang flieht.“ 36 Auf eine Erörterung dieser für den Dichter ungewöhnlich 
deutlichen Spitze sei jedoch an dieser Stelle verzichtet, da Hans-Georg Kemper 
dieses und andere Epigramme im Kontext von Günthers persönlich motivierter 
Orthodoxiekritik bereits ausgeleuchtet hat.37

c) Parodistische Gelegenheitsgedichte
Vielmehr soll es nun noch um eine andere Ebene galanter Perspektivierungen re-
ligiöser Themen gehen, und zwar um das Phänomen der satirischen oder auch 
heiter scherzhaften Parodien beziehungsweise Kontrafakturen von ernsthaften 
kasuallyrischen Gattungen. Gemeint sind damit zunächst die bereits aus inhaltli-
chen Gründen angesprochenen fiktionalen epigrammatischen „Grabschrifften“ à 
la Martial wie Hoffmannswaldaus Eines tadelhafftigen Mönchs und Grabschrifft eines 
lasterhafften geistlichen38 oder auch spätere Texte wie Ephraim Gerhards Grabschrifft 
eines ketzer-machers39 und Christian Friedrich Weichmanns Das wol-aufgenommene 
Leichen-Gedicht. Eine besondere Rubrik stellen hierbei „Grabschrifften“ auf wohl 
bei Hofe gelebt habende Tiere dar, wie sie Hans Assmann von Abschatz in einer 
eigenen Werkausgaben-Abteilung heiter-leichter „Schertz-Grabschrifften“ 40 ver-

34 	Vgl. Neukirchs Anthologie 6 (Anm. 16).
35 	Neukirchs Anthologie 6 (Anm. 16), S. 100.
36 	Günther: Werke (Anm. 31), S. 530 (= <Auf den vorhergehenden [Bavius].>).
37 	Vgl. Hans-Georg Kemper: Deutsche Lyrik der frühen Neuzeit. Band 4/II. Barock-Humanis-

mus: Liebeslyrik. Tübingen 2006, S. 300–335, bes. S. 305 f. u. 325 f.
38 	Vgl. erneut Neukirchs Anthologie 1 (Anm. 1), S. 127 bzw. Neukirchs Anthologie 3 (Anm. 26), 

S. 121.
39 	Vgl. Neukirchs Anthologie 5 (Anm. 27), S. 138.
40 	Vgl. Hans Assmann von Abschatz: Schertz-Grabschrifften. In ders.: Poetische Übersetzun-

gen und Gedichte. Faksimile-Druck nach der Gesamtausgabe von 1704 mit der Vorrede von 
Christian Gryphius. Hg. von Erika Alma Metzger. Bern 1970, S. 61–68 (= separate Paginie-
rung im Sammelband).

DOI: 10.13173/9783447104975.127 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



139Galante Lyrik, Religiosität und Individuierung um 1700

sammelt hat oder wie sie sich in moralisch-satirischer Tonart wieder besonders in 
Band sechs der Sammlung Neukirch finden.41

Neben der Gattung des Grabgedichts findet sich der Typus des Hochzeitsge-
dichts mindestens bei einem späten Autor auf galante Weise variiert und mit leich-
ten religionskritischen Spitzen versehen, und zwar bei einem ‚Großproduzenten‘ 
scherzhaft-heiterer, bisweilen auch recht kalauernder Gelegenheitsgedichte, und 
zwar bei dem Bach-(Kantaten-)Librettisten Christian Friedrich Henrici, der unter 
dem Pseudonym Picander in vier Werkbänden (in Erstauflagen von 1727–1737) 
nicht zuletzt zahlreiche Hochzeitscarmina publiziert hat. So präsentiert er unter 
dem Titel Auf die F. und H. Hochzeit, 1728. Des Frauenzimmers Tugend=Spiegel eine 
augenzwinkernde quasi-galante Verhaltenslehre, deren Strophen immer begin-
nen mit „Ein Mägdgen soll“; die sechste beginnt „Ein Mägdgen soll auch christ-
lich seyn“ und dann heißt es:

Sie muß oft in die Kirche gehen,
Und sey der Tugend zugethan.
Hingegen soll sie nicht verstehen,
Was Lomber=Spiele und Roman.
Der Mode nach galant zu leben,
Kann freylich grosses Ansehn geben,
Viel Seegen bringt es nur nicht ein,
Drum soll ein Mägdgen Christlich seyn.42

Ein wenig ernster wird Henrici allerdings, wenn er die Frage der Priesterehe auf-
greift, so in dem antizölibatären Bey der G. und W. Hochzeit, in Gröst, den 16. Jul. 
1726, das mit den Zeilen beginnt: „EIn Priester soll sich nicht beweiben,/ So lehret 
Rom, die grosse Stadt“, 43 oder in dem recht extensiven, teils scherzhaften, teils 
ernsten Gedicht Auf die B. und F. Hochzeit./ Oppurg, den 1. Mart. 1729./ Der Vortheil,/ 
Einen Priester zu heyrathen.44

3 	 Galanter Ernst auf dem Weg zu einer neuen (christlichen) Individualität?
Was sich soeben auch schon zeigen sollte: Gewisse ‚ernsthaftere‘ Tendenzen in Krei
sen galanter Autoren lassen sich in kirchen- und religionsbezogener Epigrammatik 
und Gelegenheitsdichtung durchaus konstatieren, und dabei zeichnen sich ganz 
indirekt sogar individualistische Tendenzen ab, etwa in Form von dialektisch sich 
ergebenden Toleranzpostulaten. Aber enthält im engeren Sinne galante Lyrik eben-
falls religiöses Wissen beziehungsweise zumindest christliche Motivik einerseits 
sowie Individuierungstendenzen respektive moderne Ich-Positionen andererseits?

41 	Vgl. Neukirchs Anthologie 6 (Anm. 16), z. B. S. 107.
42 	Picander: Ernst=Scherzhafte und Satyrische Gedichte Anderer Theil. Leipzig 1729, S. 448–

451, hier: S. 450; vgl. unter den „Vermischten Gedichten“ ähnlich scherzhaft an junge Frauen: 
In ein Gebeth-Buch, ebd., S. 551–553.

43 	Picander: Ernst=Scherzhafte und Satyrische Gedichte. Leipzig 1727, S. 470–473.
44 	Picander: Gedichte Anderer Theil (Anm. 42), S. 486–490.

DOI: 10.13173/9783447104975.127 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



140 Stefan Elit

Auf eine Grundtendenz wurde im Abschnitt zu den höfischen Theorien bereits 
hingewiesen: Nach 1700 wird die marinistische Erotik immer stärker zugunsten 
wieder dezenterer, gleichsam erneut petrarkistischer Formen zurückgenommen, 
und dies kann als Ausdruck eines allgemein ‚moralischeren‘ Zeitgeschmacks 
verstanden werden – eine Moralisierung, die sowohl mit der ethischen wie stil-
prägenden Entwicklung der Aufklärung in dieser Zeit zu erklären ist als auch mit 
neueren religiösen Anforderungen, die von den nun vermehrt schreibenden bür-
gerlichen Autoren mehr Moralität verlangen. Diese doppelte Tendenz wirkt sich 
nun in der Tat in galanter Lyrik aus, und zwar zum einen im Sinne eines ‚Ernster-
werdens‘ und einer größeren ‚Tugendhaftigkeit‘ und zum anderen ansatzweise 
im Sinne von Individualisierung und stärker empirischen Ich-Positionen.

Als erster Beispielautor sei der ‚Poet‘ und ‚Superintendens‘ Erdmann Neu-
meister angeführt, dessen ethische Verteidigung wie erwähnt bereits Hunold 
und andere unternommen haben. Entsprechende Gedichte sind in Neumeisters 
Poetik Die Allerneueste Art, Zur Reinen und Galanten Poesie zu gelangen zu finden; 
unter diesen sticht eines mit dem Titel Im Nahmen einer gewissen hohen Persohn, an 
eine noch höhere45 hervor, bei dem es sich um eine galante Liebeserklärung han-
delt. Schon die pauschale Benennung von Sender und Adressat steht für eine 
bezeichnende Festlegung: Man soll sozusagen dem Hochadel Angemessenes 
erwarten, sprich: gewisse Schicklichkeitsgrenzen. Gleich die allerersten Zeilen 
setzen einen entsprechenden Ton, der auch eine Verbindung von Christlichkeit 
und persönlicher Aufrichtigkeit stiftet, wie man sie ansonsten eher ein halbes 
Jahrhundert später erwartet; Vers 1–4 lauten:

ERöffne dieses Blat, das dir ein offnes Hertze,
Und dann den Schlüssel auch zu meiner Seele bringt.
Hier ist die Feder frey von allem freyen Schertze,
Weil Seel und Hertz zugleich auf Ernst und Wahrheit dringt.46

Aufschlussreich ist ferner, mit welchem Argument die Aufrichtigkeit dieser Lie-
beserklärung im weiteren Eingangsabschnitt beteuert wird, bevor eine Kette von 
eher säkularen Bildern in Hoffmannswaldau’scher Manier folgt: „Wer sich von 
aussen nur denckt Engeln gleich zu schmincken,/ Wird von dem Himmel selbst 
den Teufeln gleich geschätzt.“ 47 Das Stichwort der „Engel“ greift der lyrische 
Sprecher im zentralen, der Adressatin huldigenden Teil dann wiederholt auf und 
lädt so das übliche galante Lobspektrum christlich auf:

Mein Hertze liebet dich, weil du ein Engel bist.
Dein Bildnis muss mir nur in den Gedancken schweben,
Als wie ein Heiligthum, das man im Glas küsst:48

45 	[Neumeister:] Die Allerneueste Art (Anm. 11), S. 92–95.
46 	[Neumeister:] Die Allerneueste Art (Anm. 11), S. 92–95, hier S. 92.
47 	[Neumeister:] Die Allerneueste Art (Anm. 11), Z. 11 f.
48 	[Neumeister:] Die Allerneueste Art (Anm. 11), S. 92–95, hier S. 94.

DOI: 10.13173/9783447104975.127 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



141Galante Lyrik, Religiosität und Individuierung um 1700

Benachbarte Gedichtbeispiele weisen ähnliche Züge auf, wenn auch oft in 
schwächerer Form; noch ‚authentischer‘ und christlicher wird es freilich, wenn 
Neumeister eine neuere Gedichtform zwischen galanter und ernsterer kasual-
lyrischer Form bewusst innovativ nutzt: Etwas später in der Beispielreihe steht 
ein Dialoggedicht mit der Vorbemerkung: „Weil es auch grande Mode worden, 
Hochzeit=Gratulationes in Form der Briefe, als ob Bräutigam und Braut einander 
schreiben, abzufassen, wollen wir ebenfalls einen Versuch in folgenden thun“.49 
Hunold als Herausgeber der Poetik dachte vermutlich auch an solche Gedichte, 
als er in seiner „Vorrede“ zu Neumeisters Poetik betonte, dass die Verbindung von 
„Schönheit“ und „Tugend“ das zentrale Ziel sei.50 Ein weiteres Beispiel für eine 
Verbindung von grundständig galantem Duktus, dabei aber ernsterem Thema 
und ‚individuellerem‘ Zuschnitt gibt im Übrigen Hunold selbst in einer seiner Ly-
riksammlungen, und zwar in Form eines pauschalisierten Gelegenheitsgedichts 
mit dem Titel Als eine kluge Dame Aebtissen wurde/ Im Nahmen eines andern.51 Ganz 
im Gegensatz zu den oberhalb thematisierten anzüglichen Imaginationen von 
Klosternovizinnen wird galante Liebes- und Naturtopik hier eingesetzt, um eine 
komplett ernste und ‚keusche‘, aber dennoch ‚verliebte‘ Lobadresse abzusetzen.

Als letzter Beispielautor kann an dieser Stelle Johann Christian Günther na-
türlich nicht unerwähnt bleiben, zu dessen hier interessierenden Tendenzen al-
lerdings bereits verschiedene Untersuchungen vorliegen, ich nenne nur Ursula 
Regeners Günther-Dissertation,52 die bereits auf die signifikant höhere Dezenz 
im Vergleich zu anderen Galanten hingewiesen hat, oder Hans-Georg Kempers 
einschlägiges Kapitel in seiner Untersuchungsreihe Deutsche Lyrik der frühen Neu-
zeit, Band 4/II: Barock-Humanismus: Liebeslyrik.53 Als auf ihre Weise innovativ ga-
lant und religiös und persönlich seien aus Günthers Werk daher in aller Kürze nur 
zwei Gedichte herausgestellt, und zwar aus den „Verliebten Gedichten“ dasjenige 
mit dem Titel Als er ungefehr auf dem Kirchhofe mit seiner Leonore zusammen kam,54 
gefolgt von einem Liebesdialog auf ebenjenem Friedhof (Titel: Als Leonore sich 
endlich zum Lieben bewegen ließ. Leipzig, A<nno> 1719. den 26. Jun<ii>. Aria),55 und 
ferner das Gedicht An seine Braut,56 ebenfalls auf „Leonore“, sprich: Johanna Bar-
bara Littmann, aus dem Frühjahr 1721.

49 	[Neumeister:] Die Allerneueste Art (Anm. 11), S. 103.
50 	Menantes: Vorrede, in: Die Allerneueste Art (Anm. 11), [unpag.]. Zu weiteren individualisti-

schen Tendenzen Neumeisters vgl. Ann Le Bar: Die subjektive Dichtkunst des jungen Erd-
mann Neumeister. In: Neumeister. Wegbereiter (Anm. 15), S. 97–107, bes. S. 103 f.

51 	Vgl. Menantes: Galante, Verliebte und Satyrische Gedichte. Erster und Anderer Theil. Ham-
burg 1704, S. 125–127.

52 	Ursula Regener: Stumme Lieder? Zur motiv- und gattungsgeschichtlichen Situierung von 
Johann Christian Günthers Verliebten Gedichten. Berlin, New York 1989.

53 	Kemper: Deutsche Lyrik der frühen Neuzeit 4/II (Anm. 37), S. 300–334 (= „Distanz und Nähe /  
Günther“).

54 	Vgl. Günther: Werke (Anm. 31), S. 795–801.
55 	Vgl. Günther: Werke (Anm. 31), S. 801–803.
56 	Vgl. Günther: Werke (Anm. 31), S. 826 f.

DOI: 10.13173/9783447104975.127 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



142 Stefan Elit

Letzteres Gedicht liefert eine christlich-galante und individuelle Liebesdich-
tung und Brautbeschreibung, die laut dem Günther-Herausgeber Bölhoff, „[d]
urch die programmatische Abkehr von früherem Liebesleichtsinn und die Be-
rufung auf [eine] tugendhafte Gönnerin“ vor allem den Brautvater beeindrucken 
sollte.57 Die beiden ersteren Gedichte verbinden hingegen auf geradezu aparte 
Weise das Sujet des galanten Rendezvous respektive des bukolischen Dialogge-
dichts mit Verweisen auf die biographische Authentizität und mit einem dezi-
diert christlichen Setting, das eine neue Ernsthaftigkeit ‚im Angesicht des Todes‘ 
produziert, da eben ein Friedhof als locus amoenus fungiert – freilich nur, so die 
letzten zwei Verse des ersten der beiden Stücke, „[b]is daß die Dämmerung mit 
Macht darzwischen kam,/ Und dieß verliebte Paar den Weg nach Hause nahm.“ 58 

4 	 Ein Da-capo? ‚Ernste‘ und individualisierte Anakreontik  
der Empfindsamen

Dass bukolische Lyrik aus konservativer christlich-moralischer Sicht rasch kriti-
kabel war, wurde in den 1740er Jahren nicht weniger gesehen als zuvor; Friedrich 
Hagedorn verlangte daher von seinen jüngeren Mitstreitern in seinem Gedicht 
Anacreon, Strophe 2:

Ihr Dichter voller Jugend,
Wollt ihr bei froher Muße
Anacreontisch singen:
So singt von milden Reben,
Von rosenreichen Hecken,
Vom Frühling und von Tänzen,
Von Freundschaft und von Liebe;
Doch höhnet nicht die Gottheit,
Auch nicht der Gottheit Diener,
Auch nicht der Gottheit Tempel.
Verdienet, selbst im Scherzen,
Den Namen ächter Weisen.59

Zumindest implizit war damit eine zeitgenössisch wie bei den späten Galanten 
notwendig erscheinende Dezenz poetologisch schon einmal gefordert, und man 
kann wohl sagen, dass etwa der Leipziger Kreis der späten 1740er Jahre, Johann 
Arnold Ebert, Johann Andreas Cramer, Karl Christian Gärtner und andere, ih-
rem Vorbild Hagedorn in dieser Hinsicht auch folgten.

Implizit nahmen die Anakreontiker zudem wie die Galanten kirchen- und re-
ligionskritische Positionen ein, die zuletzt Ernst Fischer luzide kulturhistorisch 
analysiert hat, namentlich anhand von Hagedorns Anacreon-Gedicht und in Ab-

57 	Informationen und Zitat: Günther: Werke (Anm. 31), S. 1470.
58 	Günther: Werke (Anm. 31), S. 801, V. 199 f.
59 	Friedrich v. Hagedorn: Oden und Lieder in fünf Büchern. Hamburg 1747, S. 82.

DOI: 10.13173/9783447104975.127 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



143Galante Lyrik, Religiosität und Individuierung um 1700

grenzung von Gleims kritischerer Haltung.60 Eine unmittelbare Verbindung von 
anakreontischen Topoi und Christlichkeit sowie auch von moderner Individuali-
tät ergibt sich aber erst, als deutlicher religiös orientierte Autoren sich der Sujets 
für ihre zärtlich-empfindsamen beziehungsweise empfindsam-erhabenen Zwe-
cke bedienen; insonderheit zu nennen sind hier Ewald von Kleist oder Friedrich 
Gottlieb Klopstock, man denke bei Letzterem nur an die empfindsam-erhabene 
Ode Der Zürchersee oder das kleine, zärtlich-empfindsame Gedicht Das Rosen-
band. Deren Transformation des ‚heiteren Spiels‘ in ‚ernstere‘ Formen erscheint 
angesichts der bei den späten Galanten beobachteten Tendenz als frappante 
Wiederholung, allerdings mit einer wesentlichen Variation: Religiosität und Ich-
Positionen erfahren im bukolischen Rahmen eine deutliche programmatische 
Aufwertung und finden zeitgenössisch auch mehr Widerhall. Die empfindsame 
Anakreontik erscheint so gewissermaßen erfolgreicher beziehungsweise ‚nach-
haltiger‘ darin, eine neue christlich-ethische Ästhetik mit individualisierenden 
Tendenzen zu erreichen.

60 	Ernst Fischer: „Er spielt mit seinen Göttern“. Kirchen- und religionskritische Aspekte der 
anakreontische Dichtung in Deutschland im 18. Jahrhundert. In: Les Lumières et leur com-
bat (Anm. 18), S. 71–85.

DOI: 10.13173/9783447104975.127 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447104975.127 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Das burleske Martyrium der Polymathie
Johann Christian Günther (1695–1723)  

und der prekäre Status der Muße im Zeitalter der Frühaufklärung

Ralph Häfner

1	 Einleitung
Als Scapin Mitte des 19. Jahrhunderts die Bühne von Honoré Daumiers imaginä-
rem Theater betritt, wird der verschlagene Held von seinem Kumpanen Crispin 
begleitet. Das Duo berät offenbar Streiche der hinterlistigsten Art. Wer genau ist 
Crispin? Versuchen wir, eine Antwort zu geben, indem wir zunächst fragen: Wer 
ist Scapin? In Molières Komödie Les fourberies de Scapin, erstmals 1671 im Theater 
des Palais royal1 in Paris aufgeführt, ist Scapin der Typus des skrupellosen Betrü-
gers („fourbe“), der über Leichen geht, um seine perfiden Ziele zu erreichen. Das 
Spektakel ist auf der untersten Theaterhierarchie angesiedelt; auf dem Bretter-
gerüst der Jahrmarktsbühne (‚théâtre de la foire‘) zieht das Stück, in dem es um 
Liebe auf Leben und Tod geht, ein schaulustiges gemischtes Publikum an. Ein 
berühmter Zeitgenosse Molières, Paul Scarron, hat in dem Gedicht La Foire S. Ger-
main Einblicke in die auch im Bild oft dargestellte Halbwelt der Jongleure und 
Trickkünstler, der Masken und Marionettenspieler, gegeben.2 In Daumiers Bilder-
findung handelt Scapin nicht allein; gleich einem Doppelgänger, dessen schwar-
zer Umhang das weiße Gewand Scapins – die sprichwörtliche ‚weiße Weste‘ 
(‚être blanc comme neige‘) – interpretiert, erscheint Crispin im verlorenen Profil; 
es lässt die schlimmen Schurkereien, die die Physiognomie Scapins zum Aus-
druck bringt, nur erst erahnen. Erich Klossowski hat in seiner Daumier gewid-
meten Monographie von 1923 – unübertroffen in der Schärfe der Analysen – Sca-
pin als den ins Derbe verwandelten Watteau’schen Pierrot aufgefasst: „Eine derbe 
proletarische Kraft hat sich in den geheiligten Schnee des Gewandes gekleidet. 
Und was ist dieses Geheimnis, das ihm der schwarze Gefährte ins Ohr flüstert. 
Es muss, man spürt es an dem Reflex der Miene, eine fürchterliche Intrige sein. 
Es ist ein infernalisches Lächeln, das die fahle Miene zu einem grauenerregen-
den Behagen verzerrt. In dem Auge schwimmt ein satanischer Triumph, der sich 
am Brande Roms zu weiden scheint.“ 3 Daumier hat die Figuren der Commedia 
dell’Arte sehr genau gekannt und studiert. Etwa zur selben Zeit arbeitete Maurice 

1 	 Vgl. Daniel Snowman: The Guilded Stage. A Social History of Opera. London 2009, S. 52–56.
2 	 Vgl. Paul Scarron: La Foire S. Germain. In ders.: Recueil des œuvres diverses et choisies en 

vers burlesques. Lyon 1695, S. 33–44.
3 	 Vgl. Erich Klossowski: Honoré Daumier. München 1923, S. 51.

DOI: 10.13173/9783447104975.145 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



146 Ralph Häfner

Sand, der künstlerisch hoch begabte Sohn der Schriftstellerin George Sand, an 
den Illustrationen des 1860 erschienenen Werks Masques et bouffons. Comédie itali-
enne. Maurice Sand hatte die Geschichte der Stegreifbühne bis auf die Urbilder der 
Typenkomödie in der Antike (im Theater der sogenannten ‚Atellanen‘) zurück-
verfolgt.4 Die gesellschaftlich subversive Kraft der Stegreifbühne bewährte sich 
immer dann, wenn sich das Spiel als eine Handlung herausstellte, die die Distanz 
zwischen dem imaginären Raum der Bühne und dem ‚wirklichen‘ Leben, dem die 
Zuschauer auf einige Stunden entkommen zu sein schienen, aufhob. Der gespielte 
Totschlag wird zum ‚wirklichen‘ Totschlag, wie Ruggero Leoncavallo in seiner 
veristischen Oper I Pagliacci (1892) vor Augen führt. Jacques Callot (ca. 1592–1635) 
interpretiert in den „Balli di Sfessania“ (1621/1622) das Leben in der Kunstform des 
Tanzes. Der zur Arabeske ausblühende Tanz schafft Möglichkeiten eines vielfach 
facettierten Bewusstseins, das E.T.A. Hoffmann 1820 in Prinzessin Brambilla, jenem 
„Capriccio nach Jacob Callot“, ins Werk setzen wird. 

Antoine Watteau hat im frühen 18. Jahrhundert diese Distanz, die die ‚Wirk-
lichkeit‘ von der Bühne üblicherweise trennt, als eine solche aufgefasst, die von 
den Typen der Commedia dell’Arte bewusst überschritten wird. Indem die The-
atertruppe vor den die Trennung anzeigenden Vorhang tritt, durchbricht sie die 
Distanz, die das raumzeitliche Kontinuum zwischen Zuschauern und Schaustel-
lern üblicherweise impliziert; das Leben selbst wird zur – mitunter grausamen 
– Improvisation. Anders als in Daumiers Erfindung gut einhundert Jahre später 
ist Crispin allein der Betrüger, der vor Schändung und Ehebruch nicht zurück-
schreckt. Durch die Bildunterschrift des oft wieder aufgelegten Kupferstichs 
(Abb. 1) nach Watteaus Gemälde aus dem Umkreis der „fêtes galantes“ 5 wird der 
Tanz auf dem Proszenium unvermittelt zum Tanz des Lebens. Die beiden franzö-
sisch und deutsch beigestochenen Vierzeiler lauten:

Arlequin, Pierrot et Scapin 
En dancant ont l’Ame rauie, 
Pendant que le fourbe Crispin 
En conte à la jeune sylvie.

Ce que t’offre ici le pinceau, 
Quoique prit de la Comédie, 
N’est que trop souvent le tableau 
De ce qui se passe en la vie.

4 	 Vgl. Maurice Sand: Avant-propos. In ders.: Masques et Bouffons. Comédie italienne. Texte 
et dessins par Maurice Sand. Gravures par A. Manceau. Preface par Georges Sand. Tome 
premier. Paris 1862 [zuerst 1860], S. 1–15.

5 	 Vgl. Robert Tomlinson: La Fête galante. Watteau et Marivaux. Genf, Paris 1981; Mary Vidal: 
Watteau’s Painted Conversations. Art, Literature, and Talk in Seventeenth- and Eighteenth-
Century France. New Haven, London 1992; [Kat.] Watteau et la fête galante. Musée des Be-
aux-Arts de Valenciennes. 5 mars - 14 juin 2004. Paris 2004; Antoine Watteau. Perspectives on 
the Artist and the Culture of his Time. Hrsg. von Mary D. Sheriff. Newark, N.J. 2006.

DOI: 10.13173/9783447104975.145 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



147

Pierrot, Harlequin, Scapin 
Sind im Tantzen gantz vergnüget, 
Da indessen sich Crispin 
An die Silvie geschmieget,

Der er seine Leidenschafft 
Suchet an den Tag zu geben. 
Wird auch diß nicht nachgeafft 
In dem Bürgerlichen Leben?

Enden die Verse im Deutschen geschickt mit einer rhetorischen Frage, so ist die 
französische Version noch pointierter. Das Geschehen auf der Bühne gleicht dem 
Sujet eines Gemäldes, dessen Illusionismus performativ aufgehoben wird. Die 
Handlung ist gar nicht illusionär, sie ist das Leben selbst, oder umgekehrt: Das 
Leben aktualisiert Verlaufsformen des ‚Wirklichen‘, die im imaginären Raum der 
Typenkomödie vorgezeichnet sind; mit dem Bild des deutschen Verses könnte 
man auch sagen: das alltägliche („bürgerliche“) Leben äfft die typischerweise 
längst bekannten Handlungsverläufe, in denen sich das Leben realisiert, mehr 
oder weniger bewusst nach.

Abb. 1

Johann Christian Günther und der prekäre Status der Muße

DOI: 10.13173/9783447104975.145 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



148 Ralph Häfner

2	 Johann Christian Günthers Verssatire Der entlarvte Crispinus (1718)
Es ist diese „bürgerliche“, definitionsgemäß in der Komödie verortete Welt, die 
Johann Christian Günther (1695–1723) im Juli 1718 in seinem Gedicht Der entlarvte 
Crispinus zur Darstellung gebracht hat.6 Der vollständige Titel des Werks lautet: 
„Der entlarvte Crispinus, von Schweidnitz aus Schlesien, oder die von denen Mu-
sen gestriegelte Tadel-Sucht.“ Dass das Gedicht in postumen Gesamtausgaben 
der Werke Günthers mitunter in der Sammlung der „Stanzen“ erscheint,7 ist we-
niger durch seinen gedankenlyrischen als vielmehr performativen Charakter ge-
rechtfertigt, der es in eine Beziehung zum komisch-heroischen Epos der Boiardo, 
Berni, Ariosto und Scarron (Le Virgile travesti, 1648–1653) setzt. Stanzen wie Scar-
rons Versburleske La Foire S. Germain erwecken durch rhetorische Stilmittel der 
Enargeia das ausgelassene, oft gegen soziale Konventionen verstoßende Treiben 
auf dem Jahrmarkt zu sinnlicher Präsenz. Üblicherweise findet man Günthers 
Gedicht indes in der Gruppe seiner Verssatiren („Satyren oder Straff-Gedichte“ 8) 
im Stil der lateinischen Satiren der Horaz, Iuvenal und Persius. Formal handelt es 
sich bei Günthers Strophe um die Kombination eines kreuzgereimten Quartetts 
(abab) und zweier Terzette mit Schweifreim (cddcee). Zurecht hat man anlässlich 
dieses Typs auf François Malherbe verwiesen, dessen Oden in der geistlichen 
Lyrik des 17. Jahrhunderts vielfach variiert worden sind.9

Der Hinweis auf die geistliche Odenform ist dabei keineswegs abwegig. Dem 
Gehalt nach eignet dem Werk Günthers etwas von einer Kontrafaktur der Mär-
tyrerlegenden im Gewand der lateinischen Personalsatire. Günther bringt die 
burleske Umkehrung eines geistlichen Genres bereits in der verspielten Leser-
vorrede zum Ausdruck, die er dem Erstdruck vorangestellt hat; der Autor ver-
setzte sich darin versuchsweise in die Rolle eines „von seinem Bekehrungs-Amte“ 
überzeugten Märtyrers, der „fürwahr keinen Satyr zum Apostel machen“ dürfe, 
wenn er sein Ziel, die „Besserung der Gemüther“, zu erreichen beabsichtigte. 
Die „boßhafftige Grobheit“ seines Gegners – gemeint ist der Polyhistor Theodor 
Krause – lasse indes gar nicht mehr an Besserung denken, so dass es gerechtfer-

6 	 Nachweis des Erstdrucks: Johann Christian Günther: Textkritische Werkausgabe in vier 
Bänden und einer Quellendokumentation Bd. I.2. Hrsg. von Reiner Bölhoff. Berlin, Boston 
2013, S. 99, Einzeldruck 18 (Juli 1718). – Zu dem Gedicht vgl. Harald Flentge: Zur frühaufklä-
rerischen Satire Johann Christian Günthers. Davis 1987, 1990; Reiner Bölhoff: Probleme der 
Günther-Edition. In: Johann Christian Günther (1695–1723). Oldenburger Symposium zum 
300. Geburtstag des Dichters. Hrsg. von Jens Stüben. München 1997, S. 289–323, hier S. 295 f.

7 	 So in der Ausgabe: Gedichte. Sechste, verbesserte und geänderte Auflage. Breßlau, Leipzig 
1764, S. 603–622.

8 	 So in der Ausgabe: Sammlung von Johann Christian Günthers, aus Schlesien, bis anhero 
edirten deutschen und lateinischen Gedichten, auf das neue übersehen. [2. Auflage]. Breß-
lau, Leipzig 1739, S. 491–507.

9 	 Vgl. Horst Joachim Frank: Handbuch der deutschen Strophenformen. München, Wien 1980, 
S. 713 f.

DOI: 10.13173/9783447104975.145 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



149Johann Christian Günther und der prekäre Status der Muße

tigt sei, „die Regeln und Schranken einer Christlichen Gelassenheit“, wie sie ein 
geistliches Klagelied hätte befolgen müssen, beherzt zu überschreiten.10

Günther stellte seinem Werk zwei Motti aus Satiren des Horaz und des Juve-
nal voran. Der Autor erläutert anhand dieser Motti den Namen „Crispinus“, der 
damit zum Urtypus einer bis auf Krause hinab reichenden illustren Ahnenreihe 
wird: Der Betrüger, Hochstapler und Schmarotzer Crispinus ist ein uralter Typ, 
der sich in der Gesellschaft immer von neuem wieder verkörpert. Er stirbt nie, 
wenn er sich unter der Maske von Horazens Thrax, von Molières Tartuffe oder 
dem Gargil des französischen Philologen Gilles Ménage verbirgt. Gleich einem 
Marktschreier auf der Bretterbühne einer fahrenden Schauspieltruppe verkündet 
Günthers Sprecher-Ich, dass der Crispin, dessen Betrug er entlarven wolle, alle 
seine Vorgänger in den Schatten stellen werde:

Tartuffe, Thrax, Gargil und wer ihr alle seid! 
Die ihr am Helicon als Thorheits-Märtrer leidet, 
Die ihr biß diesen Tag zum Theil auf Hecheln schreyt, 
Zum Theil wie Marsias das nackte Fleisch entkleidet; 
Seyd froh, nunmehr erscheint das Ziel erlittner Schmach, 
Die Blösse des Crispins bemäntelt eure Schande. 
Macht Platz! er nimmt den Rang; der Schaum von eurer Bande 
Geht ihm, so klein er ist, an grober Boßheit nach. 
Jetzt habt ihr Fug und Recht, die Dichter zu verklagen, 
Die euch der Ewigkeit so heßlich vorgetragen.11

Die Figur des Crispin ist in der französischen Komödie in den Jahrzehnten um 
1700 allgegenwärtig. Ungezählt sind die Stücke, in denen er als zwergenhafter 
Diener (Günther: „so klein er ist“) seines Herrn – in der Regel ist es der junge 
Liebhaber einer ins Burleske spielenden Liebesintrige – die Rolle des verruch-
ten, auf eigene Rechnung agierenden Intriganten spielt. Zu denken ist an eine 
Reihe von Werken von damals bekannten Komödiendichtern in der Nachfolge 
Molières, wie Florent Carton Dancourt (1661–1725), Raymond Poisson oder Jean 
François Regnard (1655–1709). Nicht selten gehört es zur Rolle Crispins, seinen 
Herrn betrügerisch zu hintergehen, wie in Alain-René Lesages einaktiger Komö-
die Crispin, rival de son maître (1707). Im Blick auf Günthers Satire steht Crispins 
anmaßender Anspruch auf Gelehrsamkeit im Mittelpunkt, die ihn zum halbge-
lehrten Charlatan macht. In dieser Rolle erscheint er wiederholt in Komödien von 

10 	Johann Christian Günther: „Bescheidener Leser“ (= Leservorrede zu: Der entlarvte Crispi-
nus). In ders.: Textkritische Werkausgabe in vier Bänden und einer Quellendokumentation 
Bd. II.1. Hrsg. von Reiner Bölhoff. Berlin, Boston 2013, S. 281 f. – Vergleichend wurde heran-
gezogen: Johann Christian Günther: Werke. Hrsg. von Reiner Bölhoff. Frankfurt/M. 1998, 
S. 498–525, 1242–1255 (Anmerkungen).

11 	Johann Christian Günther: Der entlarvte Crispinus. In ders.: Textkritische Werkausgabe in 
vier Bänden und einer Quellendokumentation Bd. II.1. Hrsg. von Reiner Bölhoff. Berlin, Bos-
ton 2013, S. 280–302, hier S. 283 f. (Günther: Gedichte [1764] (Anm. 7), S. 603).

DOI: 10.13173/9783447104975.145 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



150 Ralph Häfner

Gaspard Abeille (1648–1718), der im Verein mit dem Schauspieler Jean François 
Juvenon de La Thuillerie (1653–1688) einschlägige Werke publiziert hat; der Au-
tor von Crispin précepteur (1679) hat in der Komödie Crispin bel esprit (1681) auch 
den Zirkel von konversationellem, die Mußestunden füllendem Halbwissen und 
höfischer Galanterie ausgemessen. Mitunter schlüpft Crispin auch in die Rolle 
des Liebhabers von Stande, wie in Charles Chevillet de Champmeslés (1642–1701) 
Komödie Les Grisettes, ou Crispin chevalier (1683). Joseph de La Font (1686–1725) 
endlich hat ihm 1710 mit der Komödie Le Naufrage ou La Pompe funèbre de Crispin 
das Grab bereitet – ohne zu ahnen, dass sein Held von Marivaux bis Daumier 
noch oft auf der Bühne der menschlichen Tollheiten wieder auferstehen würde. 
Wenn Günther vom „entlarvten“ Crispin spricht, so stellt er explizit einen Be-
zug zur Stegreifkomödie her. Crispin soll durch die Satire dem Publikum ohne 
Larve – ohne Maske – in seiner wahren Gestalt gezeigt werden. Günther wendet 
Krauses Angriff auf ihn selbst zurück, der den ‚poeta lauretaus‘ als ‚poeta larva-
tus‘ (‚verhexter Dichter‘) verspottet hatte.12 In seinem kurzen Nachwort, mit dem 
er das Gedicht beschließt, schrieb Günther, dass er „mich alsdenn mit besserm 
Rechte einen Poëtam larvatum nennen kann, weil ich einem so elenden Stümper 
die Larve einer eingebildeten Gelehrsamkeit von dem Gesichte gezogen“.13

Man muss bedenken, dass Günther die Satire Der entlarvte Crispinus in jenem 
Leipzig publizierte, das mit seinem Förderer Johann Burkard Mencke (1674–1732) 
ein Schmelztiegel der Gelehrtensatire war. Mencke hatte sich 1715 der Form der 
akademischen Rede bedient, als er die Gelehrtenparodie De charlataneria erudito-
rum ans Licht brachte. Das sehr bekannte Titelkupfer zeigt die von Pritschenträ-
gern und Akrobaten umgebenen Halbgelehrten auf einer Bretterbühne, die ihre 
trickreichen rhetorischen Kunststückchen auf dem Jahrmarkt der intellektuellen 
Eitelkeiten ausstellen. Über dem Baldachin, der den Theaterhimmel abschließt, 
liest man in grotesk entstelltem Latein: „Muntus fuld tezibi“ – ‚Die Welt will be-
trogen sein‘. Es ist genau dieser Typus, den Günther in seiner Satire zeichnet. 
Günther überschreibt das aus Iuvenals vierter Satire genommene Motto entspre-
chend; hatte Juvenal Crispin als Lüstling und Ehebrecher vorgestellt (‚sola libidi-
ne fortes‘ und ‚adulter‘), so lässt ihn Günther als krankhaften Schwätzer (‚linguae 
libidine fortis‘) die Bühne der gelehrten Welt betreten: „Ja, schon wieder Crispi-
nus, und wirklich muss ich ihn oft auf die Bühne (d. h. in seine Rolle, ‚ad partes‘) 
rufen, ein Scheusal, dessen Laster durch keinerlei Tugend aufgewogen werden, 
zerrüttet und allein durch die Zügellosigkeit seiner Zunge stark.“ 14

12 	Vgl. hierzu den Kommentar von Reiner Bölhoff, in: Günther: Werke (Anm. 10), S. 1255.
13 	Günther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 302.
14 	Günther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), Motto: „Ecce iterum Crispinus, et est mihi sae-

pe vocandus / Ad partes monstrum nulla virtute redemptum / A vitiis, aeger Linguaeque 
libidine fortis.“ (Die deutsche Übersetzung folgt – bis auf das von Günther hinzugefügte 
„Linguaeque“ – der Tusculum-Ausgabe von Joachim Adamietz). – Günthers Parodie von 
Juvenals Satire ist in den Ausgaben von Reiner Bölhoff nicht nachgewiesen.

DOI: 10.13173/9783447104975.145 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



151Johann Christian Günther und der prekäre Status der Muße

Günthers Satire auf Crispin ist eine Kontrafaktur der Märtyrerlegenden. Der 
Helikon, Sitz der Musen und Quellgebirge der dichterischen Inspiration, wird 
zum Kalvarienberg, auf dem die „Thorheitsmärtrer“ aller Zeiten leiden. Tartuffe, 
Thrax und Gargil, so versichert das Sprecher-Ich, seien indes, „So dumm, so arg 
sie sind, noch klug und fromme Leute“, wenn man sie „dem Pfuscher“ Crispin 
„an die Seite“ setze.

Der entlarvte Crispinus, von Schweidnitz aus Schlesien ist eine Personalsatire, 
die ihr Formrepertoire über die genannten Komödien hinaus aus dem Possen-
spiel und der derb-komischen Burleske bezieht. Die Persönlichkeit, die sich hin-
ter der ‚persona‘ Crispinus verbirgt, ist der Jurist und Gelehrte Theodor Krause 
(Crusius, 1688–1740). Krause hatte seit 1713 in Leipzig die Vergnügung müßiger 
Stunden oder allerhand nützliche zur heutigen galanten Gelehrsamkeit dienende 
Anmerkungen publiziert, deren Hefte im Umfang von etwa 70 bis 100 Seiten bis 
1732 auf zwanzig Lieferungen anwuchsen.15 Die „galante Gelehrsamkeit“ ist das 
Produkt einer Muße, die Räume imaginärer Kommunikation stiftet. Das Merkmal 
„müßiger Stunden“ ist die Auslöschung des Bewusstseins von Zeit. Die Polemik, 
mit der Krause den Lebenswandel des frisch verlobten Günther anprangerte,16 
war für den jungen, sozial noch völlig ungesicherten Dichter in höchstem Maße 
rufschädigend. Günthers Satire ist aber nicht nur die bittere Abrechnung eines 
desillusionierten dichtenden Studenten mit dem „prætendirenden Polyhistor in 
Schweidnitz, welcher in der gelehrten Welt gerne eine Figur machen wollte“.17 
Sie ist zugleich eine Polemik gegen den Typus „galanter Gelehrsamkeit“, die sich 
in der geschwätzigen Anhäufung disparatester Wissenspartikel gefällt. Die er-
läuternden Fußnoten, die Günther seinem Gedicht beigefügt hat, sind in diesem 
Sinne integraler Bestandteil des Werks; ja, man könnte geradezu von einer In-
teraktion zwischen der anspielungsreichen Dichtung und der die Anspielungen 
aufdeckenden Anmerkungsprosa sprechen. Dieses Verfahren, die eigene Dich-
tung zu kommentieren, war nach der neulateinischen Dichtung der Renaissance 
seit Daniel Heinsius und Martin Opitz auch in der Volkssprache übrigens gang 
und gäbe und diente der sachlich amplifizierenden Steigerung der im poetischen 
Text exponierten Stilfiguren. Günther spielt dabei mit dem Modell der durch 
den gelehrten Kommentar zu öffnenden poetischen Matrix. Die in den Fußnoten 
zur Schau gestellte Gelehrsamkeit wird selbst zur Farce. Die eigentlich so ge-
nannte ‚Entlarvung‘ des im Gedicht der „Schmiererey“ bezichtigten „Stümpers“ 
Crispin, der „an Eulenspiegeln denken“ lasse, findet in den Anmerkungen statt.18 

15 	Vgl. Theodor Krause: Vergnügungen müßiger Stunden. 20 Bde. Leipzig 1713–1732.
16 	Vgl. Eike Fuhrmann: Günther, Johann Christian. In: Neue Deutsche Biographie 7 (1966), 

S. 269–271 (Onlinefassung).
17 	Günther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 283, Anm. c) (Günther: Gedichte [1764] 

(Anm. 7), S. 603).
18 	Vgl. Uwe-K. Ketelsen: Innovation und Transformation. Von der Entstehung aufklärerischer 

Lyrik im Verfall der barocken Poetik. In: The Enlightenment and Its Legacy. Studies in Ger-
man Literature in Honor of Helga Slessarev. Hrsg. von Sara Friedrichsmeyer und Barbara 
Becker-Cantarino. Bonn 1991, S. 43–53.

DOI: 10.13173/9783447104975.145 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



152 Ralph Häfner

Dort entlarvt Günther Krauses „gelehrte Windmachereyen“ 19 als „thörichte Po-
lyhistor-Streiche“.20 In der derben Bildlichkeit der Dichtung wird der „Klügling“ 
Krause dann vollends zum „Schwein“, das die Gärten der Musen auf dem He-
likon durchwühlt. In der bildhaften Brutalisierung ruft Günther theriomorphe 
Elemente des antiken Mythos auf:

Ihr Musen! ist es nicht ein unverdienter Lohn 
Den eure Mildigkeit um Har und Scheitel windet, 
So stäupt, so züchtigt mir den geilen Midas-Sohn, 
Biß sein vertracktes Fell die späte Reu empfindet. 
Ihr seht, er will mit Macht der Straffe würdig seyn, 
Es klaubt sein Unverstand zur Nahrung neid’scher Flammen 
Hier einen Weiber-Spruch, dort einen Reim zusammen, 
Um den verwegnen Gifft mit Fudern auszuspeyn; 
Gewährt, wornach er ringt! und laßt den Klügling fühlen, 
Daß Schweine nicht umsonst in euren Gärten wühlen.21

Günther führt eine ganze Reihe von Stilelementen in seiner Satire zusammen, 
die dem derb-dramatischen Genre der frühneuzeitlichen Farce entspricht. (1) Da 
ist zunächst die Aktivierung der burlesken Mythologie, die sich um Midas und 
Marsyas rankt. Marsyas wird geschunden, weil er sich anmaßt, schöner als Apoll 
zu singen; dem König Midas wachsen Eselsohren, die er unter einer phrygischen 
Mütze zu verbergen sucht, weil er im Wettstreit zwischen Apoll und Pan dem 
letzteren den Vorzug gibt. Derart burleske Mythologien eröffneten ein formelles 
Zeichensystem, innerhalb dessen individuelle Ereignisse am Maßstab traditio
neller Allegorese gemessen und pointiert bewertet werden konnten. Johann Se
bastian Bach wird den Midas-Stoff 1729 in der burlesken Kantate „Geschwinde, 
ihr wirbelnden Winde“ (BWV 201) aufgreifen. Auch im Genre übrigens ent-
spricht die halbdramatische Form der Kantate dem performativen Charakter der 
Verssatire. Wie im Falle Günthers diente die mythologische Form auch bei dem 
berühmten Leipziger Komponisten der präzis zu benennenden Personalsatire. 
Wie das Beispiel zeigt, ist die Burleske gattungsunspezifisch. Sie bezeichnet viel-

19 	Die Metapher geht unmittelbar auf Horaz, Sat. I,4,14–20, zurück. André Dacier kommen-
tiert das Lemma „At tu conclusas hircinis follibus auras“ (v. 19) wie folgt: „Il [sc. Horace] 
s’adresse à Crispinus, qu’il compare aux soufflets d‘une forge, & ses Ouvrages au vent qui en 
sort: Comme ces soufflets soufflent tant qu’on veut, & sont toûjours prests, sans avoir besoin 
d’aucune preparation, Crispinus & tous ceux qui se piquent de cette facilité, travaillent de 
mesme. Ils n’ont besoin d’aucune meditation; mais aussi leur travail n’a rien de solide. C’est 
un vent qui passe, & ne dure point. Cette comparaison est d’autant plus juste, qu’elle marque 
aussi l’orgueil ordinaire de ces sortes de gens, qui sont toûjours remplis de vent, comme les 
soufflets des forges.“ ([André Dacier:] Remarques critiques sur les œuvres d’Horace, avec 
une nouvelle traduction. Tome sixième. Paris 1687, S. 316 f.).

20 	Günther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 294, Anm. i) (Günther: Gedichte [1764] 
(Anm. 7), S. 614).

21 	Günther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 284 f. (Günther: Gedichte [1764] (Anm. 7), 
S. 604).

DOI: 10.13173/9783447104975.145 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



153Johann Christian Günther und der prekäre Status der Muße

mehr einen Stil, der der Komödie ebenso angemessen sein kann wie performati-
ven Formen der Lyrik, in unserem Beispiel der Satire und der weltlichen Kantate, 
und der Prosa. Man denke nur an die Abenteuer des Ragotin in Paul Scarrons 
Roman comique (1651/1657). Der Jesuit François Vavasseur (1605–1681) hatte 1658 in 
der wiederholt aufgelegten Abhandlung De ludicra dictione die Poetik des Burles
ken – wenn auch in polemischer Absicht – grundgelegt.22 (2) Das Bild der von 
Schweinen durchwühlten Gärten ist leicht als die burleske Umkehrung des Bildes 
von den Bienen zu dechiffrieren, die den Honig aus den Blüten saugen. Es handelt 
sich also um eine äußerst derbe Parodie des im übrigen anmutigen Bildes der ‚Blü-
tenlese‘, mit der der Gelehrte einen Raum imaginärer Kommunikation etabliert. 
Krauses Gelehrsamkeit, so erläutert Günther in einer Fußnote, sei das Ergebnis 
einer oberflächlichen Lektüre bereits vorhandener Florilegien; was die Anthologie 
Vergnügung müßiger Stunden präsentierte, waren Auszüge aus Auszügen: 

Wenn der Herr Polyhistor keine Polyantheen, Diversitées curieuses (die 
er sich vorher muß exponiren lassen), Herrn Reichels Hanß Wursten, das 
gelehrte Frauen-Zimmer-Cabinet, u.d.g. nicht zu reithen hätte, so würde es 
um seine Gelehrsamkeit sehr mißlich stehen, und in seinem Kopffe so aus-
sehen, wie in dem ersten Capitel des ersten Buches Mosis auf der Erden.23 

Die Häufung anspielungsreicher Aperçus, die zuletzt noch in das sprichwört-
liche ‚Tohuwabohu‘ am Anfang der biblischen Schöpfungsgeschichte mündet, 
erinnert nicht zufällig an den burlesken Stil François Rabelais’, wie er von Paul 
Scarron, diesem Meister der Burleske, nachgeahmt worden ist. In der Tat steht 
Günthers Spottgedicht auch in der Tradition der Mazarinaden,24 der burlesken 
Verspottung Kardinal Mazarins, die ihren Höhepunkt in den 1640er Jahren er-
reichte; Scarron war nicht zuletzt durch sie bekannt geworden. (3) Zum burlesken 
Stil gehört auch die Verwendung eines derb-niederen, oft der Küchen- und auch 
der Fäkalsprache entlehnten Wortschatzes, so etwa, wenn Günther ein Kommen-
tarwerk des Gelehrten Krause der Lächerlichkeit preisgibt: „Hier liegt Sarckmasi-
us, man koste nur die Brüh, / Die unser Sudel-Koch darüber hergegossen;“ 25 hier-
hin gehört auch die Rede von der „Eckel“ und Brechreiz erregenden „Brüh“ des 
Krause’schen Buchs im ganzen.26 Gewöhnlich beziehen frühneuzeitliche Dichter 
eine so spezialisierte Lexik aus dem Satyricon des spätantiken Romanciers Petro-

22 	Vgl. François Vavasseur: De ludicra dictione liber in quo tota iocandi ratio ex veterum scrip-
tis aestimatur. Paris 1658.

23 	Günther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 296, Anm. n) (Günther: Gedichte [1764] 
(Anm. 7), S. 617, Anm. n). – Anspielung auf ‚Tohuwabohu‘ bei Bölhoff nicht nachgewiesen.

24 	Vgl. Hubert Carrier: Les Muses guerrières. Les Mazarinades et la vie littéraire au milieu du 
XVIIe siècle. Paris 1996.

25 	Günther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 293 (Günther: Gedichte [1764] (Anm. 7), S. 614). 
– Gemeint sind die Acta Sarcmasiana ad usum reipublicae literariae in unum corpus collecta 
à Theodoro Crusio. [Leipzig?] 1711 (Sarcmasius ist die gräzisierte Form des Namens des 
Universalgelehrten Conrad Samuel Schurtzfleisch, 1641–1708).

26 	Günther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 294.

DOI: 10.13173/9783447104975.145 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



154 Ralph Häfner

nius Arbiter (ca. 14–66 n. Chr.). Günther hatte ihn übrigens in seiner Leservorrede 
an die Seite des Aristophanes gestellt.27 Diese Lexik ruft vor allem aber auch die 
älteste lateinische Satire des Lucilius auf. Das fragmentarisch überlieferte Werk 
des Satirikers Lucilius (180–102 v. Chr.), noch für Horaz eine Referenz ersten Gra-
des und von Günther ausdrücklich genannt,28 war seit dem späten 16. Jahrhun-
dert in guten Editionen greifbar.29 Das Frontispiz (Abb. 2) zur zweiten – postumen 
– Ausgabe von Günthers Gedichten setzt trefflich die sprichwörtliche ‚lanx satu-
ra‘ ins Bild; die bocksgestaltigen Satyrn tragen das in der Satire zusammenge-
brachte ‚Allerlei‘ von Früchten auf einer üppig dekorierten Schüssel (lanx) herbei: 
„Zwey Satyrn bringen hier auf einer Schaale Früchte: / Von gleicher Gattung sind 
auch folgende Gedichte.“ 30

Günthers Gedicht ist eine derartige ‚lanx satura‘, wenn sie die Personalsatire 
mit der facettenreichen, die kontrafaktische Struktur der Martyriologie aufneh-
menden Gelehrtenkritik zusammenmischt. Krauses schmales Werk zur Proso-
pographie der evangelischen Theologen, Die berühmte Schlesische Priester-Quelle 
(ca. 1714), ist für das Sprecher-Ich des die Dialogizität einer Farce evozierenden 
Gedichts Der entlarvte Crispinus nur ein weiteres Zeugnis der eitlen Selbstbespie-
gelung eines Repräsentanten der gelehrten Halbwelt. Nach dem Sudelkoch also 
abermals der Schmierer:

Wer sich dabey erbricht und auff den Eckel flucht, 
Der spühle nur den Mund aus seiner Priester-Quelle. 
Diß Werckgen, sehts doch an, vertritt des Glases Stelle, 
Wenn sich die Einfalt putzt und zu bespiegeln sucht; 
Nur schade, daß dadurch viel theure Männer [Variante: Märtrer] leiden, 
Da wir vor ihr Verdienst so grobe Federn schneiden.31

Wiederum ist das kontrafaktisch verkehrte Spiegelbild der Märtyrerlegende 
sichtbar. Günthers punktuelle Polemik ist seine Antwort auf eine Diskussionsla-
ge, die die Gelehrtenrepublik seit 1692 beschäftigt hatte. Damals veröffentlichte 
der Mystiker Pierre Poiret eine Abhandlung mit dem Titel De eruditione solida, 
superficiaria et falsa. Das Werk, das unter dem Stichwort ‚oberflächliche und fal-
sche Gelehrsamkeit‘ mit einer grundsätzlichen Kritik schulgelehrten Wissens 
aufwartete, wurde von dem damals dem Pietismus zugeneigten Christian Tho-
masius (1655–1728) mit Begeisterung aufgenommen; zwei Jahre später, 1694, hat 

27 	Vgl. Günther: „Bescheidener Leser“ (= Leservorrede zu: Der entlarvte Crispinus) (Anm. 10), 
S. 282.

28 	Günther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 298 (Günther: Gedichte [1764] (Anm. 7), S. 618). 
– In der Ausgabe von Bölhoff nicht nachgewiesen.

29 	Wichtig wurde vor allem die von dem niederländischen Philologen Franciscus Dousa her-
gestellte Ausgabe der Satyrarum quae supersunt reliquiae. Hrsg. von Franciscus Dousa. Lei-
den 1597.

30 	Vgl. die Ausgabe von 1739 (Anm. 8), Frontispiz.
31 	Günther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 294 (Günther: Gedichte [1764] (Anm. 7), S. 614, 

hier: „Märtrer“ anstelle von „Männer“).

DOI: 10.13173/9783447104975.145 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



155Johann Christian Günther und der prekäre Status der Muße

er es von neuem zum Druck gebracht.32 
Für Thomasius war das Werk insofern 
auch später noch von Wert, insofern 
als es ihm Aspekte der rationalen Vor
urteilskritik vorformulierte. Genau in 
dieser Perspektive integrierte Günther 
im Juli 1718 die Polemik gegen das 
oberflächliche Wissen der Polyhistoren, 
das er als Scheinwissen entlarvte. In 
der Abfolge von Personifikationen, die 
Günther der Reihe nach auftreten lässt, 
nimmt seine Satire vollends die quasi-
dramatische Form der Farce oder, wenn 
man die allgegenwärtige französische 
Tradition einbezieht, der sotie an.33 Der 
„Narr“ wird von Günther selbst im 
Kontext der alten Komödie des Plautus 
aufgerufen. Krause ist der Vertreter ei-
ner traditionsreichen Narrenzunft, an 
deren Physiognomie Erasmus von Rot
terdam mit seinem Lob der Torheit (1511) 
ebenso gearbeitet hat wie Sebastian 
Brant mit dem Narrenschiff (1494). In 
den pointierenden Schlussversen ihrer 
Rede spottet Günthers Personifikation 
der „Thorheit“ wie ein an Erasmus’ 
Schrift geschulter Thomasianer:

Versäume die Vernunfft mit niederträcht’gem Wißen, 
Und sey biß in das Grab auff keinen Zweck beflissen.34

Ganz im Sinne von Christian Thomasius verknüpft Günther die derart aufge-
wiesene Vernunftwidrigkeit polyhistorischen Wissens mit dessen sozialer Irre-
levanz. Der Müßiggang ist aus dieser Perspektive grundsätzlich eine moralisch 
zutiefst verwerfliche weil a-soziale Haltung. Mit Sarkasmus zitiert Günthers 
Sprecher-Ich den „Stümper“ Krause mit den Worten: „Ich und mein Müßiggang; 

32 	Vgl. Ralph Häfner: Das Erkenntnisproblem in der Philologie um 1700. Zum Verhältnis von 
Polymathie und Aporetik bei Jacob Friedrich Reimmann, Christian Thomasius und Johann 
Albert Fabricius. In: Philologie und Erkenntnis. Hrsg. von Ralph Häfner. Tübingen 2001, 
S. 95–128, hier S. 104–110.

33 	Vgl. Heather Arden: Fool’s Plays. A study of satire in the sottie. Cambridge u. a. 1980; vgl. 
auch Barbara Swain: Fools and Folly During the Middle Ages and the Renaissance. New 
York 1932.

34 	Günther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 290 (Günther: Gedichte [1764] (Anm. 7), S. 611).

Abb. 2

DOI: 10.13173/9783447104975.145 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



156 Ralph Häfner

ihr seyd ein braves Paar!“ 35 Die in der Vergnügung müßiger Stunden aufgehäuften 
Kenntnisse stellten indessen nur Scheinwissen vor, „Blendwerk und Betrug“, wie 
der personifizierte „Schein“ in einer an derben Grobianismen reichen „Predigt“ – 
auch hier also die Kontrafaktur geistlicher Beredsamkeit – diagnostiziert:

Lern’ alles oben hin, und laß von Jung und Alten 
Den Fürniß deines Koths vor reines Gold-Ertz halten.36

Merkmal des oberflächlichen Wissens ist sein bloß memorativer Charakter, mit 
Günther: es ist bloßes „Gedächtniß-Werck“, das der Prüfung der Vernunft nicht 
weiter mehr unterliegt.37 Crispin wird zum gelehrten Charlatan, dessen krank-
hafte Gelehrteneitelkeit seinem Müßiggang entspringt. Die Freude am gelehrten 
Müßiggang wächst sich im Falle des Halbgelehrten zu einer Art von Manie aus; 
Krause, der sich „prächtig“ ausspricht, ist der Krankheit der Logomachie, der 
blindwütigen Wortfechtereien, verfallen.38 Günther pathologisiert das oberfläch-
liche, gesellschaftlich irrelevante Vielwissen im Sinne von Christian Thomasius, 
wenn er sein Sprecher-Ich konstatieren lässt:

Crispin ergab sich ietzt der Polyhistorie, 
Zog Schwänck’ und Mährchen ein, die Jung’ und Mägde brachten, 
Und ward vor Freuden kranck, wenn etwan der und die 
Vom Pöbel über ihn und sein Gemächte lachten. 
Er las’ und überlas’, was er mit Angst geschmiert, 
Er sprach sich prächtig aus, wenn Preß’ und Druck vergonnte, 
Daß er sein Anfangs C im Nahmen lesen konnte, 
Den er beym Schlaffen-gehn aus Liebe buchstabiert; 
Nun wird man, dacht’ er offt, in allen Bücher-Sälen 
Auch deinen Müßiggang zur klügsten Arbeit zehlen.39

Die Bibliothek – der dem Vergängnis enthobene Raum der Muße – wird zum blo-
ßen „Gedächtniß-Werck“, von dessen nutzlosem Ballast die praktische Vernunft 
erdrückt wird. 

3	 Gilles Ménage und die Funktion der Intertexte
Günthers Satire entstand in einem intellektuellen Umfeld, in dem es nicht zuletzt 
auch um den sozialen Status des Gelehrten ging. In Hamburg beispielsweise, im 
Umkreis von Johann Albert Fabricius und Barthold Heinrich Brockes, hatte man 
grundsätzlich Vorbehalte gegenüber dem von Thomasius absolut gesetzten Kri-
terium der Nützlichkeit gelehrten Wissens, seiner gesellschaftlichen Relevanz, 

35 	Günther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 294 (Günther: Gedichte [1764] (Anm. 7), S. 614).
36 	Günther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 291 (Günther: Gedichte [1764] (Anm. 7), S. 611).
37 	Günther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 292 (Günther: Gedichte [1764] (Anm. 7), S. 612).
38 	Vgl. Samuel Werenfels: Dissertationes de logomachiis eruditorum, et de meteoris orationis. 

Frankfurt/M. 1724. – Die beiden Abhandlungen erschienen zuerst einzeln 1688 und 1692.
39 	Günther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 293 (Günther: Gedichte [1764] (Anm. 7), S. 613).

DOI: 10.13173/9783447104975.145 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



157Johann Christian Günther und der prekäre Status der Muße

ohne dass man sich auf die polemischen Diskussionen innerhalb der Öffentlich-
keit der Gelehrtenrepublik hätte einlassen wollen. Dafür waren die gesellschaft-
lichen Verhältnisse, die sich nach dem erbitterten Kampf zwischen radikalem 
Pietismus und lutherischer Orthodoxie erst wieder geordnet hatten, in der Freien 
Reichsstadt noch zu labil. In der Bücherstadt Leipzig, neben Halle die Hochburg 
der Thomasianer, vermochte Johann Burkard Mencke mit den von seinem Vater 
übernommenen Acta eruditorum zu zeigen, dass die Wissensvermittlung in ei-
ner raschen Umbrüchen unterliegenden Gesellschaft anderen Kriterien als dem 
gelehrten Müßiggang zu gehorchen hatte. Günthers Satire ist in diesem Umfeld 
kein Einzelfall, auch wenn seine Polemik der gattungsgemäßen Logik des Derben 
und Burlesken, der Farce und der sotie, folgt. Dass es sich dabei um eine höchst 
elaborierte Form der Satire handelt, macht der Autor selbst nicht zuletzt durch die 
Vielzahl intertextueller Verweise deutlich. Werfen wir daher einen vergleichen-
den Blick auf Gilles Ménage und seine Satire In Gargilium indignatio (‚Gedicht der 
Entrüstung gegen Gargilius‘, 1643).

Neben Tartuffe und Thrax gehört Gargilius zu den drei der von Günther ge-
nannten „Thorheitsmärtrer[n]“, deren soziales Parasitentum sich in Crispin von 
neuem darstellt. Sie alle sind Exempla einer burlesken Märtyrerlegende. Ména-
ge (1613–1692), einer der großen Philologen des 17. Jahrhunderts, war vor allem 
durch sprachgeschichtliche Forschungen hervorgetreten, die der im Umkreis des 
Pariser ‚Cabinet Dupuy‘ 40 betriebenen Spracharchäologie verpflichtet war. Sein 
Hauptwerk, Les origines de la langue françoise (1650), ein Werk sprachvergleichen-
der Etymologie,41 ist Pierre Dupuy in seiner Eigenschaft als Conseiller d’Etat ge-
widmet; zusammen mit seinem Bruder Jacques Dupuy unterhielt Pierre einen 
offenen Intellektuellenzirkel, das ‚Cabinet des frères Dupuy‘, zu dem übrigens 
auch Martin Opitz während seines Aufenthalts in Paris Zugang hatte. Ménage 
war durch Forschungen dieser Art so sensibel wie kaum ein anderer im Blick auf 
den lexikalischen Reichtum der Sprachen. Veraltete Wortformen, die niedere und 
mitunter derbe Sprache des Volks, kunstvolle oder aus dem Alltag heraus ent-

40 	Vgl. vor allem die Arbeiten von Jérôme Delatour, dessen maßgebliche Studie zu den Brüdern 
Dupuy (hervorgegangen aus einer thèse der Ecole des chartes) demnächst erscheinen soll, 
sowie die beiden Studien von Klaus Garber: A propos de la politisation de l’humanisme tar-
dif européen. Jacques Auguste de Thou et le ‚Cabinet Dupuy‘ à Paris. In: Le juste et l’injuste à 
la Renaissance et à l’âge classique. Actes du colloque international tenu à Saint-Etienne du 21 
au 23 avril 1983. Hrsg. von Christiane Lauvergnat-Gagnière und Bernard Yon. Saint-Etienne 
1986, S. 157–177, und: Paris, die Hauptstadt des europäischen Späthumanismus. Jacques 
Auguste de Thou und das Cabinet Dupuy. In: Res Publica Litteraria. Die Institutionen der 
Gelehrsamkeit in der frühen Neuzeit. 2 Teile. Hrsg. von Sebastian Neumeister und Conrad 
Wiedemann. Wiesbaden 1987, S. 71–92.

41 	Vgl. Isabelle Leroy-Turcan: Introduction à l’étude du „Dictionnaire étymologique ou origi-
nes de la langue françoise“ de Gilles Ménage (1694). Les étymologies de Ménage, science et 
fantaisie. Lyon 1991; Gilles Menage (1613–1692) – grammairien et lexicographe. Le rayonne-
ment de son œuvre linguistique. Actes du colloque international tenu à l’occasion du tricen-
tenaire du „Dictionnaire étymologique ou Origines de la langue françoise“ (1694). Hrsg. von 
Isabelle Leroy-Turcan. Lyon 1995.

DOI: 10.13173/9783447104975.145 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



158 Ralph Häfner

standene Neologismen formten einen intellektuellen Kosmos, der für den Autor 
von Gelegenheitssatiren zur unerschöpflichen Fundgrube wurde. Dabei stellte 
sich Ménage selbst in eine bis auf den derb-erotischen altgriechischen Satiriker 
Hipponax (6. Jh. v. Chr.) zurückreichende Tradition und nannte Daniel Heinsius 
und Giambattista Marino als Beispiele der Gelehrtensatire seiner Zeit.42

Das Gedicht In Gargilium indignatio ist nur ein Beispiel unter einer Vielzahl von 
Werkchen, mit denen Ménage den am Collège royal tätigen Gräzistik-Professor 
Pierre de Montmaur attackiert hat. Zu nennen ist wenigstens noch die dem Dich-
ter und Freund Guez de Balzac gewidmete Satire Gargilii Macronis parasitosophistae 
metamorphosis, die die Verwandlung des ‚schwatzhaften Schmarotzers‘ Gargilius 
in einen Papagei zum Inhalt hat.43 Stilistisch arbeitet Ménage mit einem reichen 
mythologischen Apparat, Makkaronismen und einer Fülle literarischer Anspie-
lungen. Die Satire In Gargilium indignatio ist demgegenüber kürzer, entfaltet aber 
einen Reichtum derben, ja, fletrierenden Wortschatzes, der hinter der klassischen 
Form des Horaz die älteste Satire der Lucilius und Hipponax transparent werden 
lässt. Einige der Schimpfwörter, die Ménage zu Beginn in dichter Parataxe an-
einanderreiht, mögen genügen, um einen Eindruck von dieser für Günther vor-
bildlichen Art der Personalsatire zu bekommen: ‚Faex literarum‘ (‚Abschaum der 
Gelehrsamkeit‘), ‚Literatorum probrum‘ (‚Schmach der Gelehrten‘), ‚Pindi cloa-
ca‘ (‚Kloake des Pindus‘), ‚carcinoma saeculi‘ (‚Krebsgeschwür des Zeitalters‘), 
‚Apollinaris lixa‘ (‚dem Apoll geweihter Marktschreier‘), ‚mundi cymbalum‘ 
(‚Zimbel des Universums‘), ‚ineptus‘ (‚Pedant‘), ‚vecors‘ (‚Unsinniger‘), ‚Literator 
insolens‘ (‚ahnungsloser Halbgebildeter‘), ‚Tu Paedagoge, tu Magister garrule‘ 
(‚geschwätziger Lehrer und Meister‘), ‚Fallax Sophista‘ (‚betrügerischer Sophist‘), 
‚Circulator impudens‘ (‚unverschämter Trödler‘), ‚Propago terrae‘ (‚Auswurf 
der Erde‘), ‚furcifer‘ (‚Galgenstrick‘), ‚tenebrio‘ (‚Schwindler‘), ‚esuritor‘ (‚Hun-
gerleider‘), ‚vorax‘ (‚Vielfraß‘), ‚helluo‘ (‚Prasser‘), ‚Nidoris auceps‘ (‚stinkender 
Wortkrämer‘), usw. Ménage entwirft das Bild eines Schmarotzers (‚parasitus‘), 
der innerhalb der Gelehrtenrepublik zum Typus des aus fremden Quellen bor-
genden – sich mit fremden Federn schmückenden – Gelehrten geworden ist. Der 
Ausdruck ‚mundi cymbalum‘ mag als Anspielung auf Bonaventure des Périers’ 
Götterburleske Cymbalum mundi (1538) gedeutet werden, die im Stil der Fazetien 
die gelehrten und konfessionellen Streitigkeiten der Zeit verspottete.

Neben Ménage beteiligten sich auch Jean François Sarrazin (1611–1654), Henri 
Valois (1603–1676) und der notorische Paul Scarron an der Rufmordkampagne 
gegen Montmaur – nicht zufällig standen alle drei in mehr oder weniger enger 
Verbindung zur Pariser ‚Académie‘ der Brüder Jacques und Pierre Dupuy. Mé-
nage zog einem damals angesehenen Gelehrten die burleske Maske des Gargil 

42 	Vgl. Gilles Ménage: Miscellanea. Paris 1652, S. 38. – Ménage bezieht sich auf Daniel Heinsius’ 
menippeische Satire gegen Caspar Schoppe (Leiden 1608) und Giambattista Marinos Invek-
tiven gegen den Dichter Gaspare Murtola (1570–1624).

43 	Vgl. Gilles Ménage: Gargilii Macronis parasitosophistae metamorphosis ad Io. Lud. Balzaci-
um. In ders.: Poemata, secunda editio auctior & emendatior. Paris 1656, S. 3–9.

DOI: 10.13173/9783447104975.145 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



159Johann Christian Günther und der prekäre Status der Muße

über. Der aus dem Bordelaiser Jesuitenmilieu stammende Pierre de Montmaur 
(1576–1650) hatte eine Zeitlang in Rom Grammatik gelehrt; in Avignon ließ er sich 
als Arzneimittelhändler nieder und gelangte zu ansehnlichem Reichtum. Später 
wurde er ans Pariser Collège royal berufen. Pierre Bayle, der ihm in seinem Dic-
tionnaire historique et critique (zuerst 1697) einen Artikel gewidmet hat, berichtet, 
dass er als größter Schmarotzer seiner Zeit galt und sich bei den „Schöngeistern“ 
(„beaux Esprits“) verhasst gemacht habe. Der Konflikt bildet ziemlich genau den 
sozialen Antagonismus zwischen Hof und Respublica literaria ab. Bayle schränk-
te im Horizont einer radikalen Vorurteilskritik die Wahrheitsfähigkeit der Satire 
allerdings grundsätzlich ein und bekräftigte die eigentlich triviale Feststellung, 
dass die Satire ein Spiegel der Wirklichkeit, nicht aber die Wirklichkeit selbst sei. 
Mitunter handelt es sich eben um einen Zerrspiegel. 

„Mir scheint,“ so führte er aus, „dass man, ohne einer Täuschung zu unter-
liegen, sagen kann, dass dieser Mensch nicht im entferntesten so verach-
tenswert war als wie man ihn vorstellt. Er liebte wohl allzu sehr eine reich 
gedeckte Tafel; er speiste öfter als nötig bei den Großen; er war dabei allzu 
geschwätzig, daran zweifle ich nicht. Wenn aber die Fruchtbarkeit seines 
Gedächtnisses, seine Belesenheit, seine Geistesgegenwart, ihn nicht emp-
fohlen hätten, hätte er dann so sehr Zugang zum Chancelier, zu dem Pré-
sident de Mesmes und zu einigen anderen Personen gehabt, die sich durch 
ihren Rang, ihren guten Geschmack und ihre Gelehrsamkeit ausgezeich-
neten?“ Bayle schloss: „Hüten wir uns davor, die satirischen Beschreibun-
gen, die man von seiner Person und von seinen Handlungen gemacht hat, 
für ein treues Porträt zu halten.“ 44 

Die größten Geister der Zeit hätten sich zusammen getan, um Montmaur „in ei-
ner Art von Kreuzzug“ („cette espece de croisade“) 45 der Lächerlichkeit preis-
zugeben. Die satirische Fiktion sei ein Spiel des Witzes („jeu d’Esprit“), die in 
der ‚historischen Erzählung‘ („le Narré Historique“) nicht gegründet sei. Bayle, 
der für sich die historische, d. h. vorurteilsfreie und mutmaßlich verlässliche ‚Er-
zählung‘ beansprucht, beendet den Artikel indes mit einem vielsagenden „On 
dit“: „Man sagt, dass er fünftausend Pfund Rente bezogen hat und dass er sehr 
geizig war.“ 46 Bayles Artikel ist ein gutes Beispiel für die in der Ambiguität der 

44 	Pierre Bayle: Dictionnaire historique et critique. Tome troisième. Troisième édition. Rotter-
dam 1720, S. 2005: „Il me semble qu’on peut dire sans se tromper que cet homme-là n’étoit 
pas à beaucoup près aussi méprisable qu’on le représente. Il aimoit trop la bonne chere; il 
alloit manger chez les Grans plus souvent qu’il n’eût falu; il y parloit avec trop de faste, je 
n’en doute point; mais si la fécondité de sa mémoire, si sa lecture, si sa présence d’esprit, ne 
l’eussent rendu recommandable, auroit-il eu tant d’accès chez Monsr. le Chancelier, chez Mr. 
le Président de Mesme, & auprès de quelques autres personnes éminentes, & par leur rang, 
& par leur bon goût, & par leur érudition? Gardons nous bien de prendre pour un fidele 
portrait les descriptions satiriques que l’on fit & de sa personne & de ses actions.“

45 	Bayle: Dictionnaire historique (Anm. 44), S. 2006.
46 	Bayle: Dictionnaire historique (Anm. 44), S. 2008.

DOI: 10.13173/9783447104975.145 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



160 Ralph Häfner

Argumente offen gehaltene Argumentationsform. Diese Form wiederholt sich, 
wie sich zeigen ließe, auch in dem bekanntermaßen ausufernden Anmerkungs-
apparat, von dem die Artikel des Dictionnaire begleitet werden. 

4	 Der prekäre Status der Muße im Zeitalter der Frühaufklärung
Dass Konflikte von der Art, wie sie sich um Montmaur entzündeten, nicht sel-
ten Konflikte der sozialen Hierarchie innerhalb der idealerweise sozial offenen 
Gelehrtenrepublik spiegelten, macht Günthers Satire auf den längst arrivierten 
Polyhistor Theodor Krause deutlich. Krause, der sich in Schweidnitz als Rechts-
anwalt niedergelassen hatte, füllte seine Mußestunden mit der scherzhaft-anek-
dotischen Verdichtung gelehrten Wissens, wie sie die ana-Sammlungen seit dem 
17. Jahrhundert bereitgestellt hatten.47 Die in unregelmäßigen Abständen erschei-
nende Vergnügung müßiger Stunden stellt sich bewusst in diese Tradition. Krause 
verweist neben den Chevreana, die er ausgiebig benutzt hat, auf Kompilationen 
vom Typus der Otia und Horae subcessivae. Dem Leser teilte er mit: „Die Uber-
schrifft stellt dir die Vergnügung müßiger Stunden dar: und hat mit denen Büchern, 
so unter dem Titul: Otia, Observationes, Anmerkungen, Feyerabend, Zeit-Vertreib, etc. 
etc. bekannt gemacht worden, fast einerley Absicht.“ 48 Gleich Ciceros Maxime ‚vi-
vas in litteris‘ stilisiert sich Krause zu jenem Polyhistor, der nur in und mit seinen 
Büchern wahres Lebensglück findet. Die Beispiele, die er in der geistreichen Le-
servorrede zum ersten Heft der Vergnügung 1713 anführt, sind dabei selbst Zeug-
nisse der Lektüre eines Juristen, der über genügend Zeit und Geld verfügt, sich 
der gelehrten Muße hinzugeben: 

Der vortreffliche Juriste Corrasius sagte einsmahls, so ihn jemand seiner 
Bücher beraubete, so benähme er ihm alle Lust, allen Trost, alle Begierde 
zu leben; Und der gelehrte König in Engelland Jacobus [gemeint ist Jacob I. 
(1566–1625); der Initiator der King-James-Bible war auch als Dichter hervor-
getreten] wüntschte öffters, wenn er sollte gefänglich bewahret werden, 
daß ihm die Bodlejanische Bibliothec darzu möchte destiniret werden; Ja 
Caelius Calcagninus verordnete gar, daß sein Cörper in seiner Bibliothec 
der Erden sollte anvertraut werden.49 

Krauses Beispiele sind signifikant. Mit dem französischen Juristen Jean de Coras 
(Corrasius, 1513–1572) benennt er einen Kollegen der eigenen Profession; das Dik-
tum Jacobs I. verdeutlicht, dass das ‚otium cum dignitate‘ auch höchsten Stan-
despersonen ansteht; Celio Calcagnini (1479–1541) endlich ist das Muster eines 
‚uomo universale‘. Der Ferraresische Humanist und Platoniker bringt mit der 
Parodie der Auferstehung von den Toten pointiert die innigste Hoffnung des Po-

47 	Vgl. Francine Wild: Naissance du genre des Ana 1574–1712. Paris 2001.
48 	[Theodor Krause:] „Günstiger Leser“. In ders.: Vergnügung müßiger Stunden, oder aller-

hand nützliche, zur heutigen galanten Gelehrsamkeit dienende Anmerkungen. Der I. Theil. 
Leipzig 1713, S. 4–8, hier S. 4.

49 	[Theodor Krause:] „Günstiger Leser“ (Anm. 48), S. 7.

DOI: 10.13173/9783447104975.145 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



161Johann Christian Günther und der prekäre Status der Muße

lyhistors zum Ausdruck. War die Seele einst im Kerker des Körpers begraben, so 
ersparte sich der Leib bei seiner Auferstehung den Umweg über das Tal Josephat; 
er würde vielmehr gleich wieder in seiner Bibliothek lebendig. Die Bibliothek 
ist der Raum imaginärer Kommunikation, der deshalb an das Paradies erinnert, 
weil die Präsenz des Wissens die historische Zeit gänzlich hinter sich lässt. Sie 
ist das genaue Widerspiel von Dantes Hölle; wer in die Bibliothek eintritt, ist alles 
irdischen Vergängnisses enthoben.

Krauses Beispiele sind geistreiche Variationen auf das ciceronianische Thema 
‚vivas in litteris‘. Nur der Büchermensch – der, der es sich aufgrund seines sozi-
alen Status leisten kann, in und mit einem reichen Bücherschatz zu leben – ist 
wahrhaft glücklich. Zumindest in Calcagninis Parodie öffnete diese Einschät-
zung auch eine eschatologische Perspektive.

Krause erhielt seine intellektuelle Sozialisation durch Christian Thomasius 
und Nicolaus Hieronymus Gundling. Die Vergnügung müßiger Stunden ist ge-
wissermaßen die Miniaturausgabe der Gundlingiana (seit 1715). In vier bis sechs 
Aufsätzen pro Lieferung handelte Krause verschiedenste Gegenstände aus der 
‚Historia literaria‘ ab; die Darstellungen zeichnen sich durch witzig-pointierten 
Stil und durch fortgesetzte Referentialisierung aus, die den Text in eine inter-
textuelle Textur, mit einer alten Metapher könnte man auch sagen: in einen Tep-
pich vielfältiges Wissens, verwandelt. Dieses – in der Frühen Neuzeit nicht un-
gewöhnliche – Verfahren lässt den Text zugunsten der Intertexte mitunter völlig 
zurücktreten. Günther sah in Krauses Schriften einen Missbrauch der Vernunft: 
Es ist der Eigensinn (der „eigne Dünckel“), der die Vernunft vergewaltigt und die 
„Wissenschafft“ zur „Grillenfängerey“ herabwürdigt.50 Das ‚Werk‘ der Vernunft 
wird, so Günthers Sprecher-Ich, zum geistlosen Register, das die ‚galanten‘ Topoi 
nach Belieben durchläuft:

Wer wacker schwatzen kan, Register-Schreiber braucht, 
Mit Nahmen um sich wirfft, davon die Ohren gällen, 
Den unverschämten Kiel in Gall und Lügen taucht, 
Zehn alte Schincken liest, den eilfften darzustellen; 
Wer, sag’ ich, etwan kaum ein dutzend Drucker kennt, 
Und her zu schnattern weiß, was Brown und Hobbes glaubte, 
Wie viel Gelehrte seyn, die man Johannes nennt, 
Der heist galant gelehrt; ich rede mit der Mode. 
Crispin ist so ein Fisch, jedoch aus ärgrem Sode.51

„Galant“ – damit benutzte Günther ein Reizwort der Epoche,52 das unmittelbar 
gegen Krauses Anspruch auf „galante Gelehrsamkeit“ zielte. Im Nachwort versi-

50 	Günther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 298 (Günther: Gedichte [1764] (Anm. 7), S. 618).
51 	Günther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 298 (Günther: Gedichte [1764] (Anm. 7), S. 619). 

– Gemeint sind Sir Thomas Browne und Thomas Hobbes.
52 	Vgl. Noémi Hepp: La galanterie. In: Les lieux de mémoire. Bd. 3.  Hrsg. von Pierre Nora. 

Paris 1997, S. 3677–3710; Christophe Losfeld: Galanterie in Frankreich. Genese und Nieder-

DOI: 10.13173/9783447104975.145 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



162 Ralph Häfner

cherte Günther, dass es ihm niemand verdenken könne, wenn er „die vom ernst-
hafftigen Studiren mir erlaubte Zeit mit einem gelehrten Affen verspiele.“ 53 Die 
in Günthers polemischer Satire zum Ausdruck kommende Differenz ist sicher-
lich auch darin begründet, dass ihr Autor – trotz der gemeinsamen intellektuel-
len Herkunft aus dem Thomasius-Umfeld – eine andere Auffassung von der Ge-
meinnützigkeit des Wissens vertrat als Krause alias Crispin. Zugleich ist sie Folge 
des sozial völlig ungesicherten Status eines Dichters, der sich 1716 durch seine 
Dichterkrönung verschuldet hatte. Wenn das Gedicht Der entlarvte Crispin mit 
einer Huldigung an den seit 1711 regierenden Kaiser Karl VI. ausklingt („Dein 
CARL, dein Käyser lebt, dein Herr, dein irdscher Gott; / Sein Adler schencket 
dir die Fittich hoher Gnaden.“),54 so klingt darin auch der Wunsch an, der Kai-
ser möge den Verfechter wahrer „Wissenschafft“ den eitlen „Thorheits-Kindern“ 
vom Schlage des Crispin vorziehen. Dabei ist das Gedicht ohne das Leipziger 
Umfeld um Johann Burkhard Mencke kaum denkbar. Der performative Grund-
zug des Werks setzt das humanistische Bild eines absurden Welttheaters in der 
spezifischen Form in Szene, die Mencke mit seiner Schrift über die Charlatanerie 
der Gelehrten – auch er wählt bekanntlich die performative Form der öffentli-
chen Rede – aktiviert hatte. Trotz der Bemühungen Menckes blieb Günther eine 
Anstellung oder mäzenatische Versorgung in seinem kurzen Leben verwehrt; 
die ‚Fittiche hoher Gnaden‘ hat der Dichter, der das Scheinwissen galanter Ge-
lehrsamkeit als eine Marter empfand, nie erhalten. Stilistisch ist Günthers Satire 
aus burlesken Schreibverfahren hervorgegangen, wie sie im 17. Jahrhundert zu-
mal in Frankreich, in der Tradition der Mazarinaden, durch Paul Scarron und in 
den neulateinischen Gedichten eines Gilles Ménage, ausgebildet worden waren. 
Die satirischen Autoren des 17. Jahrhunderts, an deren Stil Günther partizipiert, 
gingen bewusst hinter die von Horaz gesetzte Norm, auf Lucilius und die altgrie-
chische Satire des Hipponax, auf die spätantiken Grobianismen des Petronius 
und die Komödie der Aristophanes und Plautus, zurück. In ihnen erblickten sie 
alternative Schreibverfahren, die die performativen Gattungen der sotie und der 
Farce zu integrieren vermochten.

gang eines Verhaltensideals. In: Galanterie und Frühaufklärung. Hrsg. von Daniel Fulda. 
Halle/S. 2009, S. 13–50; ders.: Politesse, morale et construction sociale. Pour une histoire des 
traités de comportements (1670–1788). Paris 2011; Jörn Steigerwald: Galanterie als Kristalli-
sations- und Kreuzungspunkt um 1700: eine Problemskizze. In: Galanterie und Frühauf-
klärung. Hrsg. von Daniel Fulda. Halle/S. 2009, S. 51–79. Zum Verhältnis von Galanterie und 
Roman vgl. Florian Gelzer: Konversation, Galanterie und Abenteuer. Romaneskes Erzäh-
len zwischen Thomasius und Wieland. Tübingen 2007. Für den gesamten Kontext weiter-
hin grundlegend: Emmanuel Bury: Littérature et politesse. L'invention de l'honnête homme 
(1580–1750). Paris 1996. 

53 	Günther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 302.
54 	Günther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 301 (Günther: Gedichte [1764] (Anm. 7), S. 622). 

– Zu Günthers Verhältnis zum Kaiserhof vgl. Burkhard Bittrich: Johann Christian Günther 
und das Haus Habsburg. In: Johann Christian Günther (1695–1723). Oldenburger Symposi-
um zum 300. Geburtstag des Dichters. Hrsg. von Jens Stüben. München 1997, S. 77–87.

DOI: 10.13173/9783447104975.145 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Episteme in Beharrung
Konventionelle Artistik und orthodoxes religiöses Wissen  

in der ‚Lyrik‘ des Parnassus Boicus

Andreas Beck 

Im „17.  Jahrhundert[]“, so der call for papers zu unserer Tagung,1 vollziehe sich 
„eine zunehmende ‚Verinnerlichung‘ des Religionsbegriffs“; „religiöse[s] Wissen“ 
werde „zunehmend […] privates und ‚paradoxes‘ Wissen“, und dem korrespon
diere „[i]m selben historischen Zeitraum“ die Entstehung der „moderne[n] Gat-
tung einer ‚Lyrik‘ als Konstruktion eines ‚privaten‘ Raums, eines ‚inneren Aus-
drucks‘ persönlicher Gefühle, Empfindungen und Überzeugungen.“ Damit 
werde der Vers, der „bis zu diesem Zeitpunkt vor allem Ausdruck […] im weites-
ten Sinne ‚artistischer‘ (im Sinne von ‚Kunstfertigkeit‘) Anforderungen war, […] 
jetzt Ergebnis einer besonderen ‚Inspiration‘, die sich der Kontrolle des Verstands 
entz ieht oder zumindest entziehen kann“. „Religion und ‚Lyrik‘“, hieß es weiter, 
„geraten in ein enges Verhältnis, indem sich persönliche, ‚subjektive‘ religiöse 
Überzeugungen […] jetzt in lyrischer Form äußern können. Logische und lyri-
sche Form werden zu Gegensätzen.“

Hierzu möchte ich mit meinem Beitrag einen Kontrapunkt setzen und gerade 
nicht jene „Entwicklung“ von „‚Lyrik‘“ ausbuchstabieren, die sich, so eines der 
ersten Zentnerworte im call for papers, im Zeichen der „Reformation“ vollzieht. 
Wenigstens ansatzweise möchte ich den Rahmen jenes Narrativs zu verlassen 
suchen, mittels dessen die germanistische Literaturwissenschaft (zumeist unbe-
wusst) die Geschichte ihres nationalliterarischen Gegenstands als eine protes-
tantische Erfolgsgeschichte erzählt.2 Solche (krypto)teleologische Sicht nämlich 
impliziert problematische Wertmaßstäbe, die die Abwertung und Ausblendung 
andersartiger literarischer Phänomene begünstigen. Betroffen hiervon scheinen 
mir insbesondere katholisch-oberdeutsche poetische Produktionen; sie machen, 
meiner Leseerfahrung zufolge, jenen literarhistorischen ‚Fortschritt‘ vielfach 
nicht mit; die Dichtung des katholischen deutschen Südens formuliert bzw. er-

1		 Vgl. die mit ihm vielfach wörtlich übereinstimmende Tagungsankündigung im elektroni-
schen Veranstaltungsarchiv der Freien Universität Berlin, URL: http://www.sfb-episteme.
de/Listen_Read_Watch/Veranstaltungsarchiv/Tagung_A06_Religioeses_Wissen.html 
(31.12.2014) – Dort fehlt indes der im Folgenden angeführte Passus zur Versgeschichte, wes-
wegen ich mir erlaube, aus jenem unpublizierten Text zu zitieren.

2		 Hierauf hat Dieter Breuer vielfach konstruktiv-kritisch hingewiesen; vgl. exemplarisch Die-
ter Breuer: Deutsche Nationalliteratur und katholischer Kulturkreis. In: Nation und Litera-
tur im Europa der Frühen Neuzeit […]. Hrsg. von Klaus Garber. Tübingen 1989, S. 701–715, 
hier S. 701–703.

DOI: 10.13173/9783447104975.163 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



164 Andreas Beck 

zeugt noch bis weit ins 18. Jahrhundert hinein unter anderem orthodoxes religi-
öses Wissen durch konventionell artistisch gestaltete, verständig-verständliche 
Verssprache. Die Stimme dieser verdrängten Dichtung nun, die in beachtlicher 
Persistenz und, nicht nur vereinzelt, auf bemerkenswertem Niveau von einer 
‚Episteme in Beharrung‘ zeugt, sie gilt es zu hören, wenn die allmähliche An-
nahme einer literarischen Hauptgattung ‚Lyrik‘ in der deutschen poetologischen 
Diskussion des 18. Jahrhunderts zur Debatte steht.

Denn nicht erst 1735 bei Alexander Gottlieb Baumgarten begegnet – en pas-
sant – „zum erstenmal in Deutschland die triadische Gattungseinteilung in Lyrik, 
Epik und Dramatik“;3 „[s]chon zehn Jahre vorher“, darauf hat Otto Knörrich hin
gewiesen, „veröffentlichte Gelasius Hieber“, ein Münchner Augustinereremit, 
„i[n] […] der bayerischen Gelehrtenzeitschrift ‚Parnassus Boicus‘ […] eine Gat
tungslehre, die […] bereits deutlich eine selbständige lyrische Hauptgattung er
kennen läßt.“ 4 Im Parnassus Boicus stand 1725 zu lesen:

WIr haben […] auß Aristotele vernommen / wie die Poeterey in vier Haupt-
Gattungen sich außtheile / Erstlich / in die Epopœiam, zu welcher alle vnd 
jede Helden-Lieder / vnd Helden-Verß sowohl die Männlich / als Weibli-
che gehören; Zweytens / in die Comœdiam oder Lust-Spihl / drittens / in 
die Tragœdiam oder Trauer-Spihl / […] vnd dann vierdtens / in die Dithy-
rambica oder Lyrica, welche zu verschidenen sanfften Instrumenten, alters 
hin gesungen wurden. Wie nun zu diser vierdten Reyen alle vnd jede Verß 
vnd Lieder gehören  / welche in der ersten oder heroischen Gattung nit 
eingeschlossen / also seynd deren eine vnzahlbare Anzahl.5

3		 Otto Knörrich: Lexikon lyrischer Formen. Stuttgart  1992, S.  XXII; vgl. Alexander Gottlieb 
Baumgarten: Meditationes Philosophicae de Nonnvllis ad Poema Pertinentibvs. Halle/Saa-
le [1735], S. 36 (§ CVI): „lyricum, epicum, dramaticum cum subdiuisis generibus“ (‚die ly-
rische, epische und dramatische [Gattung] mit ihren Untergattungen‘); vgl. Dieter Burdorf: 
Lyriktheorie. In: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Hrsg. von Harald Fricke 
u. a. Bd. 2. Berlin und New York 2000, S. 502–505, hier S. 503.

4		 Knörrich: Lyrische Formen (Anm. 3), S. XXII; Knörrich knüpft an Guillaume van Gemert 
an, der bereits darauf hingewiesen hatte, dass bei Hieber „[d]ie dithyrambische Gattung […] 
schon explizit ‚lyrische‘ genannt wird“; Guillaume van Gemert: Oberdeutsche Poetiken als 
Forschungsproblem. Zur Dichtungslehre des „Parnassus Boicus“ (1725/1726). In: Zeitschrift 
für bayerische Landesgeschichte 47 (1984), H. 1, S. 277–296, hier S. 292. – Zu Hiebers Dich-
tungen und poetologischen Aufsätzen im Parnassus Boicus vgl. Dieter Breuer: Oberdeutsche 
Literatur 1565–1650. Deutsche Literaturgeschichte und Territorialgeschichte in frühabsolu-
tistischer Zeit. München  1979, S.  89; van  Gemert: Oberdeutsche Poetiken; Andreas Beck: 
Die Straßburger Eide in der Frühen Neuzeit. Modellstudie zu vor- und frühgermanistischen 
Diskursstrategien. Wiesbaden 2014, S. 190–202 und S. 218–259 (dort ausführliche bibliogra-
phische Hinweise).

5		 Parnassus Boicus, Oder: Neu-eröffneter Musen-Berg / […] Sechzehende Unterredung. Mün-
chen 1725, Hundert vnd vierzehender Bericht, S. 253; Teilzitat bei Knörrich: Lyrische Formen 
(Anm. 4), S. XXIII, nach van Gemert: Oberdeutsche Poetiken (Anm. 4), S. 292. – Zitate aus 
dem Parnassus Boicus im Folgenden unter Angabe von Unterredungs-, Berichts- und Sei-
tenzahl innerhalb des fortlaufenden Texts; Markierung (auch bei Zitaten aus anderen Tex-

DOI: 10.13173/9783447104975.163 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



165Konventionelle Artistik und orthodoxes religiöses Wissen

Knörrich sieht hier „[d]ie Herausbildung eines umfassenden Gattungsbegriffs 
‚Lyrik‘ […] in greifbare Nähe gerückt“, und zwar – was mir im Hinblick auf das 
Tagungsthema relevant erscheint – ohne dass eine „Einengung auf die Darstel-
lung von Empfindungen oder Affekten“ erfolgt.6 Stattdessen bestimmt Hieber 
die undramatische poetische „Haupt-Gattung[]“ ‚Lyrik‘ rein technisch-formal 
von der Metrik her dahingehend, dass sie alles umfasse, was nicht im „Helden-
Verß“, das heißt: im Alexandriner gehalten sei.

Diese Definition verdankt sich eigenwilliger Lektüre des „Frantzösischen 
Ronsard“, in dessen Abbregé de l'Art Poetique, in dessen „Poeterey-Kunst“ es „am 
418. Blat“ (XVI/114, 253 f.) heißt:

‚Die alexandrinischen und die gemeinen Verse sind die einzigen, die (nach 
der sechsten beziehungsweise vierten Silbe) eine Zäsur aufweisen. Die üb-
rigen gehen nämlich ungezwungen einher, ihnen genügt schon eine be-
stimmte Silbenzahl, die du nach Belieben einrichten kannst, wie du willst, 
bald sieben- bis acht-, bald sechs- bis sieben-, bald fünf- bis sechs-, bald 
vier- bis dreisilbig, […] je nach der Laune, die dich ergreift. Diese Verse 
passen wunderbar zur Musik, zur Lyra und anderen Instrumenten, und 
wenn du sie ‚lyrisch‘ nennst, wirst du ihnen nicht unrecht tun.‘ 7

‚Lyrisch‘ meint bei Ronsard kein übergeordnetes Dichtungsgenre, sondern eine 
Hauptgattung von Versen – ein kategorialer Unterschied, den Hieber nivelliert. 
Er amalgamiert beide Ebenen (unter Absehung vom vers commun, den er nirgends 
behandelt), und so wartet er vielleicht als erster deutscher Poetologe mit ‚Lyrik‘ 
als einer literarischen Hauptgattung neben Epik und Dramatik auf.

Aber wie belastbar ist dieses technische Gattungsverständnis, das den Ver-
dacht bloßer terminologischer Sorglosigkeit erweckt? Schon „Anfangs deß 106. Be-
richts am 164. Blat“ (XVI/114, 253) hatte Hieber die poetischen Hauptgattungen 
nach Aristoteles aufgeführt – und die „vierdte“ Gattung dort schlicht „Dithyram-
bica“ (XV/106, 164) genannt, ohne ‚lyrischen‘ Zusatz. Auch in anderer Hinsicht 
nimmt sich Hiebers ‚Lyrik‘ fragwürdig aus: Die unsystematische Behandlung 

ten) von Antiqua im Fraktursatz durch Kursive, von Hervorhebungen, z. B. durch größeren 
Schriftgrad oder Schwabacher, durch Kapitälchen.

6		 Knörrich: Lyrische Formen (Anm. 3), S. XXIII.
7		 „LEs vers Alexandrins & les communs sont seuls entre tous qui reçoiuent cesure, sur la sixiesme & 

quatriesme syllabe. Car les autres marchent d’vn pas licencieux, et se contentẽt seulemẽt d’vn certain 
nõbre que tu pourras faire à plaisir, selon ta volonté, tantost de sept à huict syllabes, tantost de six 
à sept, tantost de cinq à six, tantost de quatre à trois, […] selon que la caprice te prendra. Tels vers 
sont merueilleusemẽt propres a la Musique, la lyre, & autres instrumens, quand tu les appelleras 
lyriques, tu ne leur feras point de tort“; Pierre de  Ronsard: Abbregé de l’Art Poetiqve Fran-
cois. In: Les Œvvres de Pierre de Ronsard […]. Augmentees de plusieurs Poësies de l’Auteur, 
qui n’estoyent en la precedente edition […]. Bd. 3. Les Qvatre Premiers Livres de la Fran
ciade […]. Lyon 1592, S. 399–424, hier S. 418. – Diese Ausgabe des Abbregé verwendete auch 
Georg Philipp Harsdörffer, vgl. ders.: Specimen Philologiæ Germanicæ […]. Nürnberg 1646, 
S. 36 f.

DOI: 10.13173/9783447104975.163 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



166 Andreas Beck 

der Versmaße weist Leerstellen auf,8 und Beispielverse werden vielfach falsch 
klassifiziert.9 Warum also sich mit dieser ‚Lyrik‘ befassen, der systematisch-be-
griffliche Stimmigkeit abzugehen scheint? Weil Hiebers Darlegungen im Parnas-
sus Boicus oft das Entscheidende nicht explizit, sondern implizit äußern, durch 
zitierend-adaptierenden kombinatorischen Umgang mit den Quellen.10 Und wer 
dieses Vorgehen unbekümmert um terminologisch-systematische Irritationen 
rekonstruiert, begegnet dem stringenten Entwurf einer literarischen Hauptgat-
tung ‚Lyrik‘, die sich der Vermittlung religiösen Wissens verschreibt und dieses 
religiöse Wissen entschieden durch technisch-artistische, rhetorische, kunst-
handwerkliche Operationen entwickelt und vermittelt.

Jene Bestimmung der Gattung ‚Lyrik‘ im Rückgriff auf Ronsard steht nicht 
isoliert, sondern ergänzt den ebenfalls metrisch-formal orientierten Rekurs auf 
eine andere Quelle. Wenn im Parnassus Boicus die ‚lyrischen‘ Exempelgedichte 
zu den verschiedenen Metren aufsteigend nach Silbenzahl der Verse gereiht wer-
den, dann übernimmt dies, unter Anpassung an den knappen „Raumb deß Pa-
piers“ (XVI/114, 254) in der Zeitschrift, die Darbietungsform der „Reimarten“, der 
„gener[a] Carminum“ 11 aus Justus Georg Schottels Ausführlicher Arbeit von der Teut
schen HaubtSprache – von wo Hieber nicht nur dieses Ordnungsraster, sondern 
auch Versmaterial bezieht.12

Schottels tabellarisch-formales Vorgehen übernimmt Hieber mit bezeichnen-
den Einschränkungen. Die Auflistung der Ausführlichen Arbeit kennt natürlich 
die „Zwölffsylbig-“ und „Dreyzehnsylbig-Kurtzlange[n]“ Verse, „welche man 

	 8	 Die Aufzählung der „Metra“ nennt „Trochaica […] / […] Jambica […] / […] Dactylica“, sie ver-
gisst den Anapäst (XVI/114, 254) – während die nachfolgenden praktischen Beispiele „Tro-
chaische […] Dactylische […] Anapæstische Verß“ (XVI/114, S. 254–256) bieten, so dass jetzt der 
Jambus leer ausgeht.

	 9	 Die meisten von Hiebers Daktylen sind zeitgenössisch als Anapäste zu klassifizieren, die 
Mehrzahl seiner Anapäste hingegen als Daktylen – die auch, soweit sie aus Schottels Aus
führlicher Arbeit entlehnt sind, dort als solche rubriziert werden (wie etwa der von Zesen 
entlehnte Eröffnungsvers des unten analysierten Gedichts Liebe ist stärcker als tödtliche 
Schmertzen; vgl. XVI/114, 256 f., gegenüber Justus Georg Schottel: Ausführliche Arbeit von 
der Teutschen HaubtSprache […]. Braunschweig 1663, S. 904).

10	 Vgl. hierzu ausführlich Beck: Straßburger Eide in der Frühen Neuzeit (Anm. 4), S. 127–311.
11	 Schottel: Ausführliche Arbeit (Anm. 9), S. 867; vgl. Justus Georg Schottel: Teutsche Vers- oder 

ReimKunst […], Frankfurt/Main und Lüneburg 1656, S. 99.
12	 Vgl. etwa das dreisilbig-trochäischen Beispielgedicht XVI/114, 254, dessen erste Hälfte aus 

Schottel: Ausführliche Arbeit (Anm. 9), S. 871, übernommen wurde. – Sehr wahrscheinlich 
hat Hieber Schottels Verskunst im Rahmen der Ausführlichen Arbeit konsultiert und nicht eine 
der älteren Separatausgaben (1645 und 1656; erstere war mir nicht zugänglich) verwendet: 
Bei der Übernahme jenes dreisilbig-trochäischen Beispielgedichts nämlich ist ihm wohl ein 
Lesefehler unterlaufen, eine Versauslassung, zu der der zweispaltige Satz des Gedichts in 
der Ausführlichen Arbeit verleitet, nicht aber der einspaltige der Einzeledition (vgl. Schottel: 
Vers- oder ReimKunst [Anm. 11], S. 104). Natürlich lässt sich streng genommen nicht aus-
schließen, dass Hieber absichtlich v.  3 f. des betreffenden Gedichts, in welcher Verskunst-
Edition auch immer, fortgelassen hat – aber es ist doch auffällig, dass im Parnassus Boicus 
just die Verse angeführt werden, die in der Ausführlichen Arbeit in der linken Spalte zu stehen 
kommen, und nur diejenigen wegfallen, die dort in die rechte Spalte ‚abgewandert‘ sind.

DOI: 10.13173/9783447104975.163 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



167Konventionelle Artistik und orthodoxes religiöses Wissen

Alexandrinisch / nach unser Reimkunst aber Helden-art nennet“,13 und die der 
Parnassus Boicus aus seiner ‚Lyrik‘ mit Hilfe von Ronsards Abbregé ausschließt 
– was wohl gezielt geschieht, nämlich im Hinblick auf eine weitere, inhaltliche 
Einschränkung: Schottels Exempla sind mehrheitlich, aber nicht sämtlich religiö-
sen Inhalts, er bietet auch moralisch-didaktische und weltliche Beispielgedichte.14 
Dieses Themenspektrum engt Hieber ein, er präsentiert ausnahmslos geistliche 
Kurzdichtungen. Und was hat das mit der ronsardisch-‚lyrischen‘ Abkehr vom 
Alexandriner zu tun? Nun, der „teutsche[] Helden-Vers“ hat „zwölff biß drey-
zehen Sylben“ (XV/106, 166), und Dreizehnsilbler, die sich bei Hereinnahme des 
Alexandriners kaum hätten umgehen lassen,15 sie hätten dem ‚Lyriker‘ Hieber 
angesichts der religiösen Thematik seiner Gedichte ein zahlensymbolisches Pro-
blem bereitet.

Hierfür spricht der Schluss der Hieberschen Beispielreihe. Deren letztes Ge-
dicht ist in „Zwölffsylbige[n]“ Versen gehalten (XVI/114, 257) und umfasst zu-
gleich, als einziges der Exempelgedichte, zwölf Verse: Es potenziert die heilige 
Zwölfzahl und bietet so, passend zum Ende einer Serie religiöser Gedichte, ein 
hundertvierundvierzigsilbiges poetisch-quadratisches Pendant zum Ende der 
Bibel, zur zwölflastigen Vision des himmlischen Jerusalem im vorletzten Kapitel 
der Offenbarung.16 Wohl kalkuliert reichen Hiebers ‚lyrische‘ Beispiele nur bis 
zu zwölfsilbigen Versen und schließen – anders als Schottel, dem erst bei Vier-
zehn- bis Siebzehnsilblern unwohl wird17 – konsequent schon den womöglich 
dreizehnsilbigen Alexandriner aus.

13	 Schottel: Ausführliche Arbeit (Anm.  9), S.  895 f.; vgl. Schottel: Vers- oder ReimKunst 
(Anm. 11), S. 142 f.

14	 So begegnet etwa Schottel: Ausführliche Arbeit (Anm. 9), S. 875 f., ein Nebeneinander von 
moralischen und religiösen sowie ebd., S.  885 und S.  890, von religiösen und weltlichen 
Beispielgedichten; und die Schlusssequenz des Abschnitts der Ausführlichen Arbeit, an dem 
Hieber seine ‚lyrischen‘ Exempel orientiert (Teutsche Verskunst, Lib. II, Cap. IV–IIX), endet mit 
ausschließlich moralischen bzw. weltlichen Gedichten, vgl. ebd., S. 909–913.

15	 Entsprechend grenzt Hieber seine ‚Lyrik‘ ja gegen „sowohl die Männlich / als Weibliche“ 
Alexandriner ab (XVI/114, 253).

16	 Vgl. Offb 21: „12. Und sie [die heilige Stadt Jerusalem] hatte eine grosse hohe Maur / die hatte 
zwölff Porten / und auf den Porten zwölff Engel […]. 14. Und die Maur der Stadt hatte zwölff 
Gründ: und auf denselbigen waren die zwölff Namen der zwölff Apostlen deß Lamms. […] 
16. Und die Stadt ligt vierecket / und ihr Läng ist so groß / als groß ihre Breit ist. Und er 
maß die Stadt mit dem guldenen Rohr auf zwölff tausend Feldweegs: und ihre Länge / und 
Höhe / und Breite seynd gleich. 17. Und er maß ihre Maur / hundert und vier und viertzig 
Elen“; Biblia Sacra Vulgatæ Editionis […] Volumen II. […] Bibel Oder Heilige Schrifft. Zwey-
ter Theil […]. Übs. von Thomas Aquinas Erhard. 3. Auflage. Augsburg 1730, S. 731.

17	 Vgl. Schottel: Ausführliche Arbeit (Anm.  9), S.  885: „Diese Sechs- und SiebenzehnSilbige 
Langkurtze / wie auch die Sechs- und Siebenzehnsilbigen Kurtzlange“ Verse „haben wegen 
jhrer gar zu weit lauffenden gedehnten auslänge  / und wegen gar zu weiter Zurückwei-
chung des Reimes / nicht eine gleiche Lieblichkeit und Wollaut mit den anderen etwas kürt-
zeren Trogaischen und Jambischen Reimarten: Wie sie denn auch der ungebundenen Rede 
fast ähnlich scheinen“; vgl. auch ebd., S. 898. Vgl. weiterhin ebd., S. 911, das Problem überlan-
ger Anapäste und Daktylen: „Diese […] vierzehnsylbig- und funfzehnsylbig Gekurtzlange 
Reimarten  / wie auch […] die dreyzehn- und vierzehnsylbig- Gekurtzlange [recte: Lang-

DOI: 10.13173/9783447104975.163 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



168 Andreas Beck 

Auch in anderer Hinsicht agiert Hieber hier geschickt. Sein Gedicht paraphra-
siert „Rom. VIII. 35.“ (XVI/114, 257), ein berühmtes Pauluswort: „Wer will uns dan 
scheyden von der Lieb Christi? Trübsal? oder Angst? Hunger? oder Blösse? Ge-
fahr? Verfolgung? oder Schwerd?“ 18 Eine rhetorische Frage eröffnet den Epistel
vers; durch sie steht die Untrennbarkeit der Gläubigen von der Liebe Jesu von 
vornherein außer Frage, so dass sich die nachfolgend aufgelisteten Anfechtun
gen ohnmächtig ausnehmen. Hieber hingegen entfaltet anfangs ausladend-
wirkungsvoll – wirkungsvoll auch poetisch-stilistisch durch klangintensive Bin-
nenreime – mögliche Anfechtungen:

Laß türmen / laß stürmen die feindliche Horden 
Laß murren / laß kurren die höllische Porten / 
Laß knallen / erschallen Stuck / Mörser / Carthaunen. 
Laß Dröhnen / erthönen / Clärin vnd Posaunen / 
Laß rühren / laß kürren / laß surren vnd brummlen / 
Die heissere Paucken / vnd schnurrende Trum̃len / 
Entzünden / entbünden das Krieges-Geschütze / 
Laß glimmen / entbrinnen die feurige Blitze. 
Laß toben die wogen der Winden vnd Wellen / 
Und gleichsamb die Sternen am Himmel anbellen / 
Diß alles vnd noch mehr / wird nimmermehr können / 
Von Göttlicher Liebe mein Seele zertrennen.	 
(XVI/114, 257 f.; s. Abb. 1 und 2)

Zehneinhalb Verse entfalten die Kraft jener Widrigkeiten – woraufhin nur einein-
halb stilistisch merklich herabgestimmte Zeilen den Aufruhr jener geräuschvol-
len Wortmassen beruhigen. Eineinhalb schlichte Verse wiegen die poetische Last 
über ihnen auf, so dass die Überschrift, „Uber die Wort Rom. VIII. 35.“ (XVI/14, 
257; Hervorhebung A.B.), hinsichtlich der Seitenfläche, auf der das Gedicht po-
tentiell steht (wenn nicht, wie hier, ein kaum kalkulierbarer Seitenumbruch da-
zwischenkommt), ernst genommen werden kann. Die ersten zehneinhalb Verse 
paraphrasieren den Bibeltext sehr frei, erst der Gedichtschluss –

	 […] vnd noch mehr / wird nimmermehr können / 
	 Von Göttlicher Liebe mein Seele zertrennen. (XVI/114, 258)

– übersetzt recht genau den Schluss von Röm 8,39, einer Variation des Beginns 
von Röm 8,35: „neque creatura alia poterit nos separare à charitate Dei“.19

gekürzte, vgl. ebd., S. 905] Reimarten / sind im Teutschen etwas schwer zu machen / und 
scheinen auch wegen jhrer gar zuweitlauffenden Auslänge / nicht eine gleiche Lieblichkeit / 
mit den anderen etwas kürtzeren Reimarten zuhaben“. Vgl. Schottel: Vers- oder ReimKunst 
(Anm. 11), S. 125 und S. 167.

18	 Biblia Sacra / Heilige Schrifft II (Anm. 16), S. 599.
19	 Biblia Sacra / Heilige Schrifft II (Anm. 16), S. 599.

DOI: 10.13173/9783447104975.163 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



169Konventionelle Artistik und orthodoxes religiöses Wissen

Derart schreibt Hieber tatsächlich „Uber die Wort“ der Paulinischen Epistel, er 
„türm[t]“ – so das erste Verb im Gedicht –, schriftbildlich-konkret vielfältige Wid-
rigkeiten ‚über‘ den entscheidenden Bibelworten, die sich ‚unter‘ solchem Druck 
bewähren: und zwar nicht irgendwo, sondern hier und jetzt, an poetischem 
Ort und lyrisch wohldefinierter Stelle, mit dem zahlensymbolisch gewichtigen 
Übergang vom elften zum zwölften zwölfsilbigen Vers. Dadurch gewinnt das 
Gedicht performativen Charakter, es agiert in poetischer Praxis die Unbesiegbar-
keit des amor Dei aus, von der seine Verse sprechen.

Wir haben es im Parnassus Boicus also mit einer poetischen Hauptgattung ‚Ly-
rik‘ zu tun, die nicht para-, sondern orthodoxes religiöses Wissen transportiert 
– wobei die poetische Rede in Versen als solche, in ihrer spezifischen Differenz 
zur Prosa, die praktische Wirkmächtigkeit jenes traditionellen Wissens unter Be-

Abb. 1 und 2: 
Parnassus Boicus XVI/114, 257 und 258; Reproduktion nach dem Exemplar der Bayerischen 
Staatsbibliothek München, Sign. Bavar. 2050a-3.

DOI: 10.13173/9783447104975.163 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



170 Andreas Beck 

weis stellt, es in seiner Gültigkeit modelliert. Hierin zeigt sich die epistemisch-
diskursive Relevanz solcher ‚Lyrik‘, und zwar als einer Dichtung, in der der Vers, 
der sich Imitation und Variation verschreibt, nach wie vor entschieden „Aus-
druck […] ‚artistischer‘ Anforderungen“ ist. Jene zwölf zwölfsilbigen Verse erlau-
ben solche Folgerungen: Stellen sie doch keinen wenig aussagekräftigen Einzel-
fall dar, sondern das Ergebnis konzeptionsgeleiteter Poesieproduktion. Das zeigt 
das ähnlich gelagerte Gedicht, das dem eben analysierten vorhergeht:

	 Liebe ist stärcker als tödtliche Schmertzen 
	 Liebe die brinnet vnd brennet im Hertzen. 
	 Liebe bündt GOtt / vnd die Menschen zusammen 
	 Liebe halt beyde in Hitze vnd Flammen. 
	 Liebe die Liebende ausser sich setzet / 
	 Liebe mit Lieben in GOtt sich ergötzet. 
	 Liebe zerschmeltzet die Hertzen ins gmein 
	 Biß alle nur eins in GOtt werden seyn. (XVI/114, 257; Abb. 1)

Auffällig ist zunächst die siebenfache Anapher in ihrer eindringlichen optischen 
und gegebenenfalls akustischen Präsenz – und komplementär hierzu, dass die 
„Liebe“ den letzten Vers dieses geistlichen Gedichts gerade nicht eröffnet, mehr 
noch, dass auch in dessen Fortgang diese christliche Haupttugend ‚fehlt‘. Eine 
irritierende Pointe, die sich wohl provokantem Kalkül verdankt,20 denn der ‚lieb-
lose‘ Schlussvers fällt auch anderweitig aus dem poetischen Rahmen: Er beginnt 
nicht, wie die übrigen Verse, mit einer betonten Silbe, so dass er tatsächlich einen 
„Eylffsylbige[n]“ „Anapæstische[n] Verß“ (XVI/114, 256 f.) vorstellen würde,21 den 
das Gedicht ja exemplifizieren soll, doch –		

20	 Es dürfte sich hierbei um einen gängigen Kunstgriff gehandelt haben; so versieht Schottel 
seine Ausführungen zur Anapher („Vornlauff“), „welche[] unterweilen  / so es recht ge-
macht / nachdenklich und nicht ohn Zier ist“, mit zwei sechsversigen Beispielgedichten, die 
in spannungsvollem Nebeneinander eine zur Gänze durchgeführte sowie eine mit dem letz-
ten Vers abbrechende Anapher bieten: Im ersten Gedicht ist in sechsfacher Anapher davon 
die Rede, dass „Wenig sind / ach Gott / der Frommen / | Wenig in den Himmel kommen […]“ 
– während sich im zweiten Gedicht das Gros der um eine christliche Lebensführung Unbe-
kümmerten mit einer nur fünffachen Anapher begnügen muss: „Viele leben wie sie wollen / 
| Viele thun nicht was sie sollen […]“ (Schottel: Ausführliche Arbeit [Anm. 9], S. 964). Das ist 
„nachdencklich und nicht ohn Zier“, indem es poetisch demonstriert, dass jenes ‚Wenige‘ 
am Ende, mit dem letzten Vers beider Gedichte, doch mehr ist, als dieses ‚Viele‘.

21	 Vgl. Schottel: Ausführliche Arbeit (Anm. 9), S. 906: Die anapästischen Verse „haben grosse 
Verwandtschaft […] mit den Langgekurtzten oder Dactylischen / künnen auch leichtlich die 
einen in die anderen verändert werden  / wenn nämlich zu den Langgekürtzten nur eine 
Sylb vorn angefüget / und also eine […] Reimmaas […] den Anfang machet / darauf denn 
die Gekurtztlangen oder Anapesten folgen“ (vgl. Schottel: Vers- oder ReimKunst [Anm. 11], 
S.  158 f.). Ähnlich u. a. bereits Enoch Hanmann in seinen Anmerkungen (zuerst 1645) zu 
Martin Opitz’ Buch von der Deutschen Poetery; vgl. Martin Opitz: Prosodia Germanica, Oder 
Buch von der Deutschen Poeterey […]. Jetzo aber von Enoch Hannman an unterschiedenen 
Orten vermehret / und mit schönen Anmerckungen […] verbessert. In ders.: Opera Geist- 
und Weltlicher Gedichte […]. Bd. 1. Breslau 1690, S. 1–266 [separate Paginierung], hier S. 190.

DOI: 10.13173/9783447104975.163 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



171Konventionelle Artistik und orthodoxes religiöses Wissen

   v   - v    v      -     v     -        v    v      - 
Biß alle nur eins in GOtt werden seyn. (XVI/114, 257)

– die dritte ‚Reimmaas‘ bzw. der dritte ‚pes‘ 22 weist nur zwei statt der zu fordern-
den drei Silben auf; eine Silbe fehlt, was leicht hätte vermieden werden können, 
wenn ‚eines‘ anstelle von „eins“ gesetzt worden wäre:

   v    - v    v     -   v   v      -       v    v      - 
‚Biß alle nur eines in GOtt werden seyn.‘

So jedoch haben wir einen ‚hinkenden Vers‘ vor uns,23 oder aber eine jener met-
rischen Stolperfallen, wie sie sich häufig aus oberdeutscher Synkopierungs- und 
Apokopierungspraxis ergeben24 – eine weitere Auffälligkeit, durch die der letzte 
Vers den Rezipienten dazu anhält, der Faktur des Gedichts nachzuspüren.

Der Achtzeiler handelt von der Einswerdung der Menschen in Gott durch des-
sen Liebe sowie die Liebe zu ihm – oder besser: das Gedicht vollzieht in per-
formativem artistisch-technischen Sprachhandeln zuletzt solche Vereinigung. 
Während das erste Verspaar25 ‚nur‘ die Wirkung des amor Dei auf den Einzelnen 
schildert, spricht das zweite von der Verbindung, die solche Liebe zwischen Gott 
und den Menschen stiftet. Das dritte intensiviert dieses Thema: Es betont die 
Kraft des amor Dei, den Menschen aus seiner Ich-Befangenheit heraus „ausser 
sich“ zu „setze[n]“, ihn zu einem Sein „in Gott“ zu führen. Diese Liebe kennt 
kaum mehr ein von ihr trennbares Gegenüber, was die zweimalige figura etymo-
logica „Liebe die Liebende […] Liebe mit Lieben“ rhetorisch umsetzt; ihr Gleich-
klang macht erfahrbar, dass der amor Dei über eine bloße Verbindung hinaus eine 
Einheit der Liebenden stiftet.

Solche Einswerdung vollzieht nun das letzte Verspaar erstens: syntaktisch; 
zweitens: durch Synaphie; drittens: mittels der Verskadenz; und viertens: auf 
der Ebene einzelner Wörter. Zur Syntax: Bis einschließlich Vers sechs herrscht 
strenger Zeilenstil, jeder Vers ist als eigenständiger Hauptsatz von den anderen 
Versen syntaktisch unabhängig.26 Anders im letzten Verspaar: Zwar bietet auch 
der siebte Vers einen selbstständigen Hauptsatz, doch an ihn schließt der einzige 
Nebensatz des Gedichts an, so dass das Einswerden aller in Gott nicht in zwei 

22	 In Terminologie und metrischer Notation folge ich hier Schottel: Ausführliche Arbeit 
(Anm. 9), S. 833–835 und 906–911 (vgl. Schottel: Vers- oder ReimKunst [Anm. 11], S. 44–47 
und S. 158–167).

23	 „Die hinkenden Reime [= Verse] seynd, in welchen ein Theil oder Stükk des Pedis, oder der 
Reimmaas / mangelt und ausgelassen wird“; Schottel: Ausführliche Arbeit (Anm. 9), S. 970 f. 
(vgl. Schottel: Vers- oder ReimKunst [Anm. 11], S. 238); vgl. auch Georg Philipp Harsdörffer: 
Poetischer Trichter […]. Erster Theil. 2. Auflage. Nürnberg 1650, S. 86.

24	 Vgl. Beck: Straßburger Eide in der Frühen Neuzeit (Anm. 4), S. 239–243.
25	 Die Gliederung des Gedichts nach Verspaaren empfiehlt sich, neben dem Paarreim, auf 

Grund der Zeichensetzung: Alle geraden Verse – und nur sie – schließen mit einem Punkt.
26	 Entsprechend wären unter diesem Aspekt Versumstellungen denkbar, deren Beliebigkeit im 

Grunde nur das Pronomen „beyde“ einschränkt.

DOI: 10.13173/9783447104975.163 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



172 Andreas Beck 

Einzelsätzen, sondern, sachlich angemessen, in nur mehr einem, zwei Verse verei-
nenden syntaktischen Gefüge zum Ausdruck kommt.

Dem korrespondiert die Gestaltung der Versgrenzen. Das metrische Schema 
der ersten drei Verspaare ist dieses:

x́xx|x́xx|x́xx|x́x∧ 
x́xx|x́xx|x́xx|x́x∧

Die Pause von etwa einer Silbenlänge zwischen den Versen wird nicht durch 
Fugung, durch die unbetonte erste Silbe des Folgeverses gefüllt; die syntaktisch 
voneinander geschiedenen Verse erscheinen so auch metrisch klar voneinander 
getrennt. Im letzten Verspaar hingegen sieht das metrische Schema wie folgt aus:

x́xx|x́xx|x́xx|—́(∧)             bzw. x́xx|x́xx|x́xx|x́∧(∧)
x|x́xx|—́x|x́xx|x́∧∧ x|x́xx|—́x|x́xx|x́∧∧

Den zweiten Vers eröffnet hier ausnahmsweise eine unbetonte Silbe, die ganz 
(oder zum Teil) die Pause am Ende des vorhergehenden Verses besetzt. Derart 
gehört sie gewissermaßen beiden Versen zu – als Bindeglied zwischen ihnen, die 
auf diese Weise sowohl syntaktisch als auch durch metrische Fugung miteinan-
der verbunden sind.

Sehen wir uns die Verskadenzen an. Die beiden letzten, durch Synaphie ver-
knüpften Verse, die die Einswerdung aller in Gott in einem Satzgefüge formulie-
ren – sie zeigen folgerichtig männliche Kadenzen gegenüber den weiblichen der 
ersten sechs Verse: Deren Zweisilbigkeit erscheint im letzten Verspaar in Einsil-
bigkeit überführt, wodurch die poetische Aussageform ein weiteres Pendant zu 
jener Einswerdung bietet.

Vor der Folie all dessen erweisen sich auch die Auffälligkeiten auf der Ebene 
einzelner Wörter im letzten Verspaar als stimmig, etwa der ‚lieblose‘ Abbruch der 
Anapher: Deren Fortführung im achten Vers hätte die auf Einheit gestellte elocutio 
des letzten Verspaars durch eine Dopplung, eine Spaltung der Liebe gestört – 
die sich so indes, ihrer Wirkung gemäß, nur mehr als eine präsentiert. Ähnlich 
steht es mit jener metrisch fehlenden Silbe. Das korrekte ‚eines‘ hätte einen per-
formativen Widerspruch erzeugt: Im Kontext jener Fülle von einheitsorientierten 
Sprachgestaltungsstrategien hätte just dasjenige Wort ein zweisilbiges sein sollen, 
das die Einheit aller in Gott ausspricht? Hieber, in dessen Schriften bei diesem 
Thema sowohl ‚eines‘ als auch ‚eins seyn‘ vorkommt,27 dürfte sich hier mit gutem 
stilistischen Grund für die einsilbige Version samt sinntragender Störung des 
metrischen Schemas entschieden haben.

27	 Sogar in einem Satz: „himmlischer Vatter! sende deinen H. Geist / daß sie eines seyn im Glau-
ben und Liebe / wie wir eins seynd in der Natur und Weesenheit!“ Gelasius Hieber: Gepre-
digte Religions-Histori […]. Zweyter Theil […]. Augsburg und Dillingen 1729, S. 689b, erklä-
rende Paraphrase von Joh 17,22. – Ähnlich etwa auch Dominik Fleischmann: Schau-Bühne 
der Evangelischen Wahrheit […]. Zweyter Theil […]. München 1755, S. 104 f. (s. u. Anm. 36).

DOI: 10.13173/9783447104975.163 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



173Konventionelle Artistik und orthodoxes religiöses Wissen

Auch dieses Gedicht transportiert beziehungsweise modelliert mithin in per-
formativer, artistisch-‚lyrischer‘ Rede konventionelles religiöses Wissen in seiner 
Wirksamkeit; zudem erlauben hier intertextuelle Bezüge eine präzise Bestim-
mung der literar- und poetologiehistorischen Position von Hiebers epistemisch-
diskursiv beharrlicher ‚Lyrik‘.

Angeregt wurde jener Achtzeiler durch Schottels Ausführungen zu den deut-
schen ‚Reimarten‘. Hiebers „Liebe mit Lieben in GOtt sich ergötzet“ verarbeitet 
den dort angeführten Vers „Mit Gott sich ergetzet“ von „August[o] Buchner[o]“,28 
dem Begründer deutscher Daktylen.29 Doch den inventorischen Nucleus des par-
nassidischen Beispielgedichts bildeten andere Verse auf derselben Seite:

	 Lieben ist stärker als tödtliche Schmertzen / 
	 […] 
	 Funkelt und Flammet und glüet im Hertzen,30

heißt es da. Hieber variiert den dritten Vers und übernimmt den ersten fast un-
verändert:

	 Liebe ist stärcker als tödtliche Schmertzen 
	 Liebe die brinnet vnd brennet im Hertzen.

Eine Adaption von Material „[a]us dem Hohen Liede […] Cæsi[i]“,31 Philipps von 
Zesen, wo jene Verse Hld 8,6 umschreiben: „Liebe ist starck wie der Tod / […] ihre 
Glut ist feurig / und eine []Flamme des HERRN“.32

Und wozu dient im Parnassus Boicus dieser über Schottel und Zesen vermittelte 
Hohelied-Bezug? Protestanten wie Katholiken, Zesen und Hieber lesen das Hohe 

28	 Schottel: Ausführliche Arbeit (Anm. 9), S. 904; vgl. Schottel: Vers- oder ReimKunst (Anm. 11), 
S. 156.

29	 Schottel: Ausführliche Arbeit (Anm. 9), S. 899; vgl. Schottel: Vers- oder ReimKunst (Anm. 11), 
S. 147.

30	 Schottel: Ausführliche Arbeit (Anm. 9), S. 904; vgl. Schottel: Vers- oder ReimKunst (Anm. 11), 
S. 156.

31	 Schottel: Ausführliche Arbeit (Anm. 9), S. 904; vgl. Schottel: Vers- oder ReimKunst (Anm. 11), 
S. 156.

32	 Biblia, das ist / die gantze Heilige Schrifft […] / nach der Verdeutschung Doct. Martin Lu-
thers […]. Gotha 1712, Altes Testament, S. 698; zum Bezug der Zesen-Verse auf genau diesen 
Vers des Hohen Lieds vgl. Philipp von Zesen: Geistliche Wohl-lust oder Hohes Lied; in Pal-
men- oder dattel-reimen / mit […] vom fürtreflichen J. Schopen gesetzten sang-weisen […]. 
Amsterdam 1657, S. 109 f. und S. 114. Hieber hat diesen Bezug offenbar erkannt, denn die 
Verse „Liebe die brinnet vnd brennet im Hertzen. | […] | Liebe halt beyde in Hitze vnd Flam-
men“, sie ähneln merklich einer Übersetzung von „Cant. VIII. 6“, die Hieber wenig später in 
seiner Gepredigten Religions-Histori bietet: „Seine […] Liebe brinnet und brennet wie Feuer 
und Flammen“; Hieber: Gepredigte Religions-Histori II (Anm. 27), S. 680b. – Zudem dürfte 
das brennende Herz an prominenter Stelle, direkt nach dem ersten erborgten Zesen-Vers, 
eine Art Autorsignatur des Augustiners Hieber vorstellen; vgl. sein Exlibris, das den Heili-
gen Augustinus als schreibenden Autor mit brennendem Herzen in der Linken zeigt (Abb. 
bei Beck: Straßburger Eide in der Frühen Neuzeit [Anm. 4], S. 308).

DOI: 10.13173/9783447104975.163 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



174 Andreas Beck 

Lied typologisch als eine Allegorie der Vermählung Christi mit seiner Kirche.33 
Doch wer ist die Kirche Christi? Laut Lutheraner Zesen die „recht-gläubige[] aus-
|erkohrne[] Gemeine Gottes / Dem Augspurgischen unver-|fälschten Glaubens-
bekänntnüsse zugethan“.34 Hieber zufolge indes ist „die wahre alleinseeligma-
chende Kirchen eine allgemeine Kirchen“, also eine, oder besser: die katholische, 
die „der abtrinnige Lutherus“ mit „seiner Winckel- und Affter-Kirch“ verlassen 
hat35 – und dieses dogmatische religiöse Wissen vermittelt Hiebers lyrische Rede 
durch entsprechende Gestaltung jenes typologischen Bezugs.

An die durch Zesen angeregte Hoheliedparaphrase der ersten vier Verse 
schließt die Entfaltung der liebenden Einheit aller in Gott an. Deren poetische 
Gestaltung kulminiert, wie beschrieben, im letzten Vers – auch dahingehend, 
dass besagte Einheit dort mit der des dreieinigen Gottes verknüpft erscheint: Bie-
tet doch die Formulierung „eins in GOtt“ das durch Majuskeln hervorgehobene 
Wort „GOtt“ zum dritten und letzten Mal. Das Einssein aller in Gott durch die 
Liebe Gottes, kombiniert mit dessen mehrpersonaler Einheit, das verweist auf 
das siebzehnte Kapitel des Johannesevangeliums, wo allein im Neuen Testament 
sich genau dieser Themenkomplex findet:

11. […] Heiliger Vatter / erhalte sie [die Apostel] in deinem Namen / […] daß 
sie eins seyn / wie auch wir. […] 20. Ich bitte aber […] auch für diejenige / 
welche durch ihr Wort an mich glauben werden: 21. Auf daß sie alle eins 
seynd / wie du Vatter in mir bist / und ich in dir / daß sie auch also in uns 
eins seynd […]. 22. Und ich hab jhnen die Herrlichkeit[] gegeben […]: daß 
sie alle eins seynd / wie wir auch eins seynd. 23. Ich in ihnen / und du in 
mir: auf daß sie vollkommen seynd in einem: und die Welt erkenne / […] 
daß du sie geliebet hast / gleichwie du mich hast geliebet. […] 26. Und ich 
hab ihnen deinen Namen kund gemacht […]: auf daß die Lieb / damit du 
mich geliebet hast / in ihnen sey / und ich in ihnen.36

33	 Vgl. exemplarisch Zesen: Hohes Lied (Anm. 32), fol. Av; Gelasius Hieber: Gepredigte Religi-
ons-Histori […]. Erster Theil […]. Augsburg und Dillingen 1726, S. 141b.

34	 Zesen: Hohes Lied (Anm. 32), fol. A ijr.
35	 Hieber: Gepredigte Religions-Histori I (Anm. 33), S. 294a.
36	 Biblia Sacra / Heilige Schrifft II (Anm. 16), S. 535 f. – Explizit ist an dieser Stelle zwar ‚nur‘ von 

Gott Vater und Sohn die Rede, aber gerade Joh 17,26, der Schluss des Evangelienkapitels, der 
im Zeichen der Liebe die Einheit der Gläubigen mit der von Gott Vater und Sohn engführt, 
wurde wiederholt auf den Heiligen Geist als die Liebe zwischen letzteren gedeutet: Vgl. 
etwa Hieber: Gepredigte Religions-Histori II (Anm. 27), S. 690a (s. auch das Zitat Anm. 27), 
sowie eine Beuroner Predigt von Benedikt Schwank vom 20. Mai 2007 (URL: http://www.
beitraege.erzabtei-beuron.de/ [3. 1. 2015]). Hierzu stimmt, dass Joh 17,20–26 seit dem zweiten 
Vatikanum im Lesejahr C als Perikope am letzten Sonntag vor Pfingsten vorgelesen wird 
(vgl. URL: http://www.perikopen.de/ [3. 1. 2015]). – Vgl. außerdem weitere verwandte früh-
neuzeitliche theologische Deutungen von Joh 17: Die von Noël Alexandre (1639–1724) sieht 
das Einssein der Gläubigen, die Trinität und die Liebe eng zusammen (vgl. Noël Alexandre: 
Theologia Dogmatico-Moralis Secundum Ordinem Catechismi Concilii Tridentini […]. To-
mus Secundus […]. Paris 1759, S. 636b); und Fleischmann: Schau-Bühne der Evangelischen 
Wahrheit (Anm. 27), S. 104 f., führt in einer Predigt über den „Dreyeinigen GOtt“ nach Zitat 

DOI: 10.13173/9783447104975.163 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



175Konventionelle Artistik und orthodoxes religiöses Wissen

Auf diesen Antitypus macht der Achtzeiler im Parnassus Boicus Zesens Hohe-
lieddichtung transparent, denn Hieber versteht Joh  17 (bis heute gängig) 37 als 
„Bitt […] de[s] vermenschte[n] Sohn GOttes“ um „Einigkeit in seiner Kirchen“ 38 
– und so, zusammen mit dem Hohen Lied, als Mahnung, dass

die Kirch nur die eintzige Braut Christi ist: una est columba mea […]: 
Cant. VI. 8.  […] Aus welchem die Ketzer und Spaltige gnugsam ersehen 
können, wie es bey ihnen, gleich von Hauß aus, gefehlet seye, daß sie von 
der Kirchen, die nit mehr als ein eintzige ist, und seyn kan […], sich ge-
trennet.39

Angesichts dessen liest sich jenes Gedicht als Angriff auf unkatholische Häre-
tiker – und zwar, angesichts des vom Protestanten Zesen übernommenen An-
fangsverses, als eine vom „Salomonische[n] Bräutigamb“ des Hohen Lieds aus über 
„Joan. XVII.“ geführte Attacke gegen „unsre […] Protestanten die Lutheraner und 
Calvinisten“.40 Eine weitere Pointe des Gedichtschlusses, und auch sie verdankt 
sich konventioneller Artistik: nämlich einer inventio, die fern von ‚persönlichen 
Gefühlen‘ eine theologisch-dogmatisch gesicherte Prätextsuche darstellt, um an-
schließend durch Zitat, Variation und Neukombination des aufgefundenen Text-
materials eine katholisch-rechtgläubige Konversion protestantischer Dichtung 
und Poetologie des früheren 17.  Jahrhunderts vorzunehmen. Schottel, Buchner 
und Zesen werden vor der Folie des Johannesevangeliums adaptiert, um die 

von Joh 17,11 aus: „Wie sollen nun dise Wort eigentlich zu verstehen seyn, daß alle Recht-
Glaubige eines[!] seyn sollen, wie GOtt einig ist? […] Sint unum. Hierauf antwortet kürtzlich 
der heilige Augustinus, daß solches durch Treu und Liebe beschehen müsse: Per charitatem. 
Wann ein Mensch dem anderen durch Liebe getreu ist, so wird er GOtt gleich. Sint unum 
per charitatem.“ Fleischmanns Berufung auf den Hl. Augustinus (auf dessen Auslegung von 
Joh  17 in De Trinitate IV/9, vgl. Aurelius Augustinus: Tomvs  III. Opervm […]. Paris  1586, 
S. 113 A/B) zeigt, dass es sich bei den referierten Positionen wohl kaum um vereinzelte theo-
logische Stimmen handelt – vielmehr dürfte der Themenkomplex von amor Dei, mehrper-
sonaler Einheit Gottes sowie der Einheit der Gläubigen in Gott im Hinblick Joh 17 gelehrten 
zeitgenössischen Rezipienten bekannt gewesen sein, so dass sie ihn bei der Lektüre von 
Hiebers Gedicht an dieses herantragen konnten.

37	 Vgl. die erwähnte Beuroner Predigt von Schwank (s. Anm. 36); außerdem die Predigt zum 
Himmelfahrtstag vom 24.  Mai  2001 von Wolfgang Huber im Berliner Dom, URL: http://
www.ekd.de/glauben/feste/himmelfahrt/predigten/5576.html (1. 1. 2015).

38	 Gelasius Hieber: Gepredigte Religions-History […]. Dritter Theil […]. Regensburg und Stadt-
amhof  1733, S.  19b, bezogen auf „Joan.  XVII. 20.  21.“ (ebd.); auch hier kommt Hieber von 
Joh 17 aus auf den dort neben Vater und Sohn ‚fehlenden‘ Heiligen Geist als denjenigen zu 
sprechen, der jene Bitte vollzieht.

39	 Hieber: Gepredigte Religions-History III (Anm. 38), S. 19b–20a; ähnlich ebd., S. 184a, eben-
falls mit Kopplung von Joh 17 und Hld 6,8.

40	 Hieber: Gepredigte Religions-History III (Anm. 38), S. 184a/b. – Vgl. auch die Predigt Hubers 
im Berliner Dom von 2001 (Anm. 37); sie zeigt, dass die Protestanten sich ob jener Einheits-
forderung Jesu in Joh 17 noch immer ein wenig unter Druck fühlen; interessant in dieser 
Hinsicht Hubers Gedankengang, ob uns Häresien denn nicht bedeutend weiter gebracht 
hätten als die Befolgung jenes Einheitsgebots?

DOI: 10.13173/9783447104975.163 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



176 Andreas Beck 

Dichtkunst, die Opitz 1624 mit seinem Buch von der Deutschen Poeterey durch Lu-
therverse reformiert und begründet hatte, 1725 feindlich zu übernehmen.

Auch um Opitz geht es hier, denn Hiebers Gedichte stehen, was unerhört ist, 
unter dem Kolumnentitel „Von der Teutschen Poeterey“ (XVI/114, 257; s. Abb. 1). 
Kein postopitzianischer Poetologe wählte für seine Ausführungen diese Über-
schrift à la Opitz, der nicht ein, sondern das ‚Buch von der Deutschen Poeterey‘ 
verfasst hatte; Hieber ist meines Wissens der Erste (und wohl auch Einzige) der 
diesen Tabubruch wagt.41 Er führt, gerade auch mit seiner poetischen Hauptgat-
tung ‚Lyrik‘, die konventionelles religiöses Wissen nach überkommenen Mustern 
dichterischer Produktion technisch-artistisch modelliert, epistemisch-beharrlich 
jene in die Jahre gekommene ‚Poeterey‘ fort42 – die auf protestantischer Seite, be-
reits historisch geworden,43 u. a. einer ‚Lyrik‘ weichen mag, die in gefühlsinspi-
rierten Versen subjektiv-‚paradoxes‘ Wissen zum Ausdruck bringt und derart, 
teleologisch perspektiviert, den Keim unseres heutigen Verständnisses von Lyrik 
bildet.

Alternativlos war diese Entwicklung indes nicht. Dass Hiebers dezidiert tech-
nisch konzipierte ‚Lyrik‘ für sich genommen ernst zu nehmen ist, hoffe ich ge-
zeigt zu haben – woraus sich, wie ich glaube, auch deren literarhistorische Rele-
vanz ergibt: Die artistischen Verfahren der Text- und Sinnproduktion, die sich 
an jener ‚Lyrik‘ beobachten lassen, ihr Einsatz legt die Annahme nahe, dass sie 
im Hinblick auf ein Publikum Verwendung fanden, das solche Schreibstrategien 
ausmachen und verstehen konnte; also ist mit gelehrten Rezipienten zu rechnen, 

41	 Vgl. Beck: Straßburger Eide in der Frühen Neuzeit (Anm. 4), S. 196.
42	 In der Diskussion wurde erwogen, ob Hiebers Poesie in ihrer Artistik nicht womöglich auch 

entschieden in genuin katholischer Tradition stehe? Franz Eybl verwies auf Paschasius’ Pö-
esis artificiosa (1668, 1669 und 1674), Wolfgang Proß auf die Wirksamkeit italienischer kultu-
reller Vorbilder gerade in Kurbayern. Freilich sind entsprechende Einflüsse wahrscheinlich 
– die ich bislang jedoch nicht nachweisen konnte. Zudem scheinen mir die poetisch-tech-
nischen Verfahren, die sich im Parnassus Boicus beobachten lassen, nicht auf prinzipielle 
konfessionelle bzw. regionale Eigentümlichkeiten hinzudeuten; es finden sich ja, wie immer 
wieder angemerkt, grundsätzliche Gemeinsamkeiten (etwa, was Quellen oder verstechni-
sche Verfahren angeht) mit der protestantischen, mittel- und norddeutsch dominierten po-
etisch-poetologischen Tradition. Kurz: Hiebers ‚Lyrik‘ dürfte eine übergreifende veraltende 
diskursive Tradition fortschreiben – übergreifend auch dahingehend, dass sie längst nicht 
nur den Bereich der Dichtung umfasst, vgl. Beck: Straßburger Eide in der Frühen Neuzeit 
(Anm. 4), S. 313–319.

43	 Nach dem Erscheinen der von Hanmann nochmals (nach 1645, 1647 und 1650) erweiterten 
Ausgabe von Opitz’ Buch von der Deutschen Poeterey (1658) geht dessen Primärrezeption zu 
Ende; erst 1689/90 wird diese extended version in Breslau wieder aufgelegt und, nachdem sie 
„lange den Laden gehütet hatte[]“, zum einhundertsten Jahrestag des Buchs von der Deutschen 
Poeterey nochmals auf den Markt gebracht, „mit einem neuen Titelblatte vom Jahr 1724 ein-
gekleidet“ (J[ohann] J[akob] Bodmer und J[ohann] J[Jakob] B[reitinger] [Hrsg.]: Martin Opit-
zens Von Boberfeld Gedichte. […] Erster Theil. Zürich: 1745, fol. A2r). Seither ist die Opitzsche 
Dichtungslehre nicht mehr zusammen mit ihren Erweiterungen erschienen und nur mehr 
Gegenstand historisch-philologischen Interesses; Bodmer und Breitinger etwa arbeiten ab 
ca. 1724 an einer Art kritischen, von fremden Zusätzen ‚gereinigten‘ Ausgabe der Deutschen 
Poeterey (vgl. die Selbstdarstellung der Herausgeber ebd., fol. A2r–A3r, sowie S. 3 f.).

DOI: 10.13173/9783447104975.163 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



177Konventionelle Artistik und orthodoxes religiöses Wissen

die zu kompetenter Lektüre jener Texte in der Lage waren. Das wiederum führt 
auf die Annahme einer eingespielten, intakten konservativen literarischen Kom
munikationssituation im katholischen Süddeutschland der 1720er – und wohl 
auch bis zu drei Jahrzehnte danach. Daraus sollten sich literaturwissenschaftli-
che Konsequenzen ergeben: Eine Lyrikgeschichte sollte eingehend auch das ka-
tholisch-süddeutsche Komplement zur epistemisch bewegten, protestantischen 
Lyrik Mittel- und Norddeutschlands in den Blick nehmen; im Interesse einer 
angemessenen, gerade nicht problematisch-einseitigen Erforschung der literari-
schen Kultur des alten Reichs.

DOI: 10.13173/9783447104975.163 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447104975.163 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Newton in der Dichtung
Simone De Angelis

In den letzten Jahren hat die Forschung ein besonderes Augenmerk auf die Be-
deutung der Dichtung in der Debatte über den kulturellen Einfluss von Newton, 
seiner Ideen und Wissenschaft gelegt. Die lateinischen und englischen Gedichte, 
die von Patricia Fara und David Money behandelt wurden, prägen ein heroen-
haftes Bild, in dem Newton als britischer Held gefeiert wird, als mathematisches 
Genie mit dem Status eines Halbgotts.1 In anderen Gedichten wird seine Him-
melsmechanik, wie sie besonders die Principia entwerfen, gestützt oder kritisiert. 
In den Gedichten Alexander Popes und in denen des berühmten Schweizer Phy-
siologen Albrecht von Haller, die hier im Fokus stehen sollen, wird Newton ähn-
lich dargestellt, jedoch mit etwas mehr Skepsis, vor allem gegenüber der mathe-
matischen Methode seiner Naturphilosophie. 

Die Forschung hat der Rolle der Dichtung in dieser skeptischeren Behandlung 
Newtons bislang wenig Beachtung geschenkt. Wenn die prominente Rolle der 
Dichtkunst in der Gestaltung der Rezeption von Newtons Ideen erklärt werden 
soll, kann allerdings der kulturelle Kontext weder auf Großbritannien noch auf 
die höfische Kultur beschränkt werden, sondern muss auch die grundsätzliche 
Debatte über die Natur des Menschen berücksichtigen, die innerhalb der bürger-
lichen Kultur der Frühaufklärung geführt worden war. Die Funktion des Dich-
ters und das Genre der Lehrdichtung,2 das die natürliche und die moralische 
Seite des Menschen anspricht, erscheint in diesem Kontext in einem neuen Licht. 

Dieser Beitrag zeigt, wie sich die Auseinandersetzung mit der Erkenntnis der 
Natur in den 1720er Jahren in den Gedichten von Pope und Haller widerspiegelt. 

1 	 Patricia Fara and David Money: Isaac Newton and Augustan Anglo-Latin poetry. In: Stu-
dies in History and Philosophy of Science 35 (2004), S. 549–571. Vgl. auch David K. Money: 
The English Horace. Anthony Alsop and the Tradition of British Latin Verse. Oxford 1998, 
S.  135–167 sowie Jean-François Baillon: Early eighteenth-century Newtonianism: the Hu-
guenot contribution. In: Studies in History and Philosophy of Science 35 (2004), S. 533–548 
(über John Theophilus Desaguiliers Gedicht The Newtonian system of the world, the best model 
of government, 1728).

2 	 Vgl. Wilhelm Kühlmann: Lehrdichtung. In: Reallexikon der Deutschen Literaturwissen-
schaft. Hrsg. von Harald Fricke u. a. Bd. 2. Berlin, New York 2000, S. 393–397 (über das Genre 
der Lehrdichtung in der deutschen Frühaufklärung); vgl. auch Rainer Baasner: Abraham 
Gotthelf Kästner: Aufklärer (1719–1800). Tübingen 1999, S. 243–260 (über Abraham Gotthelf 
Kästners Philosophische Gedichte von den Kometen, 1744) sowie Simone De Angelis: Von New-
ton zu Haller. Studien zum Naturbegriff zwischen Empirismus und deduktiver Methode in 
der Schweizer Frühaufklärung. Tübingen 2003, S. 109–113 (über das kosmologische Gedicht 
in der deutschen Frühaufklärung).

DOI: 10.13173/9783447104975.179 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



180 Simone De Angelis

Es ist dabei kein Zufall, dass es mit Haller ein Experimentalphysiologe war, der in 
seinen Gedichten epistemologische und methodologische Belange hinterfragte, 
denn es waren gerade die ‚Wissenschaften vom Leben‘ des 18. Jahrhunderts, zu 
deren Etablierung Haller entscheidend beigetragen hatte, in denen die Grenzen 
der geometrischen, mathematischen Methode sichtbar geworden waren.

1	 Erkenntnis der Natur vs. menschliche Phantasie
Die Einbettung von Newtons poetischer Rezeption im Kontext der Geschichte 
der Wissenschaften vom Menschen seit 1600 eröffnet eine interessante Perspekti-
ve. Es ist nämlich aus dieser Perspektive, aus der die Veränderungen in der Bezie-
hung zwischen Geist und Körper, die sich um 1700 vollzogen und die auch einen 
Einfluss auf die Dichtkunst hatten, verstanden werden können. Diese Perspekti-
ve wurde auch von Henry St. John, Vicomte von Bolingbroke in seinen Letters or 
Essays Addressed to Alexander Pope eingenommen. Pope hatte unter dem Einfluss 
von Bolingbroke begonnen, seinen Essay on man (1733–34) zu schreiben.3 In den 
Works (1777) ist diesen Letters eine Einführung vorangestellt, in denen Bolingbro-
ke seine philosophische Position darlegt. 

In dieser Einführung grenzt Bolingbroke seine Auffassung von einer ‚Ersten 
Philosophie‘ von der der Metaphysik als Seinswissenschaft oder Ontologie ab,4 
die ihrerseits als Reaktion auf den Aristotelischen Naturalismus zu Beginn des 
17.  Jahrhunderts entstanden war. Das Problem, das durch die naturalistische 
Interpretation der Seele in ihrer Beziehung zum Körper aufgekommen und zu 
großen Debatten unter Philosophen und Theologen des 16. Jahrhunderts geführt 
hatte, war dadurch entstanden, dass Aristoteles die individuelle menschliche 
Seele innerhalb seiner Physik so diskutiert hatte, dass sie als sterblich erscheinen 
musste.5 Nach Bolingbroke erfanden die Metaphysiker die Hypothese von den 
zwei separaten Substanzen, was das System der Disziplinen grundlegend änder-
te: Die Disziplinen, die sich mit der immateriellen Seele (Metaphysik) beschäf-
tigten, wurden von denjenigen Disziplinen getrennt, die sich mit den Körpern 
(Physik) beschäftigten. Letztere galten in der Philosophie als von untergeordne-
tem Status.6

Bolingbroke lehnte diese Hypothese eines Substanzendualismus ab, da Geist 
und Körper, wie er sagte, „are still united, and blended, as it were, together, in one 
human nature: and all natures, united or not, fall within the province of natural 
philosophy“.7 In seinem Konzept einer ‚Ersten Philosophie‘, die eine andere Ord-

3 	 Brean S. Hammond: Pope and Bolingbroke. A Study of Friendship and Influence. Columbia 
1984; Pope. Hg. v. Brean S. Hammond. London, New York 1996; The Complete Critical Guide 
to Alexander Pope. Hg. v. Paul Baines. London, New York 2001.

4 	 Lord Bolingbroke: The Works. Bd. 3. London 1777, S. 320.
5 	 Simone De Angelis: From text to the body: Commentaries on De Anima, anatomical practice 

and authority around 1600.  In: Scholarly Knowledge. Textbooks in early modern Europe. 
Hrsg. von Emidio Campi u. a. Genf 2008, S. 205–227.

6 	 Bolingbroke: Works (Anm. 4), S. 326.
7 	 Bolingbroke: Works (Anm. 4), S. 326.

DOI: 10.13173/9783447104975.179 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



181Newton in der Dichtung

nung der Wissenschaften vorsieht, gehört der erste Platz der Naturphilosophie, 
aus der „natural theology or theism and natural religion or ethics“ 8 entstehen.

Diese Kritik der Metaphysik impliziert bei Bolingbroke auch eine bestimmte Epi-
stemologie und Methodologie als Reflexion über die Denkweise und die Wissens
produktion in den Naturwissenschaften. Prinzipiell ist Bolingbrokes Argument 
durch die Unterscheidung von natürlichem und unnatürlichem menschlichen 
Denken charakterisiert, wobei letzteres durch eine unangebrachte Verwendung 
des menschlichen Vorstellungsvermögens, der Phantasie, zustande kommt. Er be-
hauptet, dass „hypothetical reasoning“ und „systems and arguments à priori“ – als 
eine Art von Philosophieren „out of the bounds of human knowledge“ – die natür-
liche Theologie und die natürliche Religion korrumpiert hätten.9 

Für Bolingbroke hatte die Bildung von derartig hypothetischem Allgemein-
wissen mit dem Stolz der Metaphysiker zu tun: „To consider, attentively, even 
the minutest phaenomena of body and mind mortifies their pride. Rather than 
creep up slowly, à posteriori, to a little general knowledge, they soare at once as far, 
and as high, as imagination can carry them“.10 Das war nicht ironisch gemeint, 
da Bolingbroke Metaphysik als das Ergebnis eines „primitive error“ ansah, der 
darin bestand, dass „in the high opinion we are apt to entertain of the human 
mind, though it holds, in truth, a very low rank in the intellectual system“.11 Im 
Hinblick auf Popes Portrait von Newton in seinem Essay on man, auf das noch zu-
rückzukommen sein wird, sei hier schon angemerkt, dass auch Pope genau diese 
epistemologische Frage stellt:

The bliss of man (could pride that blessing find)
Is, not to act or think beyond mankind;
No pow’rs of body or of soul to share,
But what his nature and his state can bear.
Why has not man a microscopic eye?
For this plain reason – man is not a fly. (1.189–194) 12

Deshalb steht hinter der grundlegenden Unterscheidung zwischen einer natür-
lichen und einer vom Vorstellungsvermögen und von der Phantasie bestimmten 
Denkweise – nach Bolingbroke – die zu erörternde Frage: „what we can know of 
God, from what we cannot know“.13 Aus diesem epistemologischen Blickwinkel 
heraus fordert Bolingbroke eine Veränderung der Wissensordnung – weg von ei	

	 8 	Bolingbroke: Works (Anm. 4), S. 325.
	 9 	Bolingbroke: Works (Anm. 4), S. 327.
10 	Bolingbroke: Works (Anm. 4), S. 327.
11 	Bolingbroke: Works (Anm. 4), S. 328.
12 	Alexander Pope: The Works. 9 Bde. With his last Corrections, Additions, and Improvements; 

As they were delivered to the Editor a little before his Death; Together with the Commenta-
ries and Notes of Mr. Warburton. London 1751, Bd. 3 [containing his Moral Essays].

13 	Bolingbroke: Works (Anm. 4), S. 328.

DOI: 10.13173/9783447104975.179 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



182 Simone De Angelis

ner hierarchischen und hin zu einer psychogenetischen Ordnung, die in der Lage 
ist, zu demonstrieren, wie natürliches menschliches Wissen entsteht:

To cure this error, we need only turn our eyes inward, and contemplate im-
partially what passes there from the infancy to the maturity of the mind. 
Thus it will not be difficult, and thus alone it is possible, to discover the 
true nature of human knowledge, how far it extends, how far it is real, and 
where, and how it begins to be fantastical.14

Eine solche Untersuchung nimmt in nuce das epistemologische Programm der 
Aufklärung wieder auf, das John Locke in seinem Essay concerning human un-
derstanding (1689) initiiert und Etienne Bonnot de Condillac in seinem Essai sur 
l’origine des connoissances humaines (1746) weiterentwickelt hatte: „Locke pursued 
it. He grounded all he taught on the phaenomena of nature“.15 Folglich müssen 
aus der Perspektive der Methode alle Naturwissenschaften

rise from below, and from our own level. […] for all the knowledge that 
can be acquired about mind, […], must be acquired, like that about body 
[…] within the bounds of their province, and by the means they employ, 
particular experiments and observations.16

Bolingbrokes Ansatz ist daher antimetaphysisch; er unterstützt den Empirismus 
und den Experimentalismus. Was aber in seiner Einleitung am meisten hervor-
sticht, ist, dass Bolingbroke in seiner Bestimmung der moralischen Seite von 
Mensch und Gesellschaft dieselben Unterscheidungskriterien angenommen hat-
te wie in seiner Kritik der Metaphysik – natürlich vs. ‚phantasievoll‘. Das ist kein 
Zufall und hat mit drei wichtigen Faktoren zu tun, die um 1670 zur Konfiguration 
einer neuen historischen Situation beitrugen und einen großen Einfluss auf das 
18. Jahrhundert hatten: 1. Spinozas Konzept von Gottes Immanenz in der Natur; 
2. die Newton’schen Naturgesetze; 3. die Naturrechtstheorie und ihr Konzept von 
Sittengesetz und bürgerlicher Gesellschaft. Es ist vor allem der dritte Faktor, der 
dabei hilft, Bolingbrokes Analyse des moralischen Verhaltens besser zu verste-
hen.

Die grundlegende Annahme der Naturrechtstheorien der zweiten Hälfte 
des 17.  Jahrhunderts war, dass der moralische Bereich, sprich: der Bereich der 
menschlichen Handlungen, ebenso nach Gesetzen geregelt war wie der physi-
sche Bereich, also etwa die Bewegung der Körper. In De Legibus Naturae (1672) 
übernimmt Richard Cumberland (1623–1718) das Konzept des Naturgesetzes von 
Descartes und dem spätscholastischen spanischen Philosophen Francisco Suá-
rez, indem er argumentiert, dass menschliches Handeln nach bestimmten Natur-
gesetzen abläuft, die vom Schöpfer festgelegt wurden, ohne dass dieser jedoch 

14 	Bolingbroke: Works (Anm. 4), S. 328.
15 	Bolingbroke: Works (Anm. 4), S. 329.
16 	Bolingbroke: Works (Anm. 4), S. 325–326.

DOI: 10.13173/9783447104975.179 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



183Newton in der Dichtung

den freien Willen seiner Kreaturen und die Entfaltung der Fähigkeiten, mit de-
nen diese ausgestattet wurden, behindert.17 Deshalb war für Cumberland, der 
auch die physiologischen und anatomischen Studien von Thomas Willis (Gehirn, 
Nerven) und Richard Lower (Herz) aus den 1660er Jahren kannte, die Ursache 
menschlichen Handelns der Geist und der Körper des Menschen (De Legibus 
Naturae, Proleg., §18). Die Prinzipien, die menschliches Handeln leiten, sind ei-
nerseits Selbstliebe oder Egoismus und andererseits Gefühle von ‚mutual bene-
volence‘ oder Altruismus. Es gilt im gesellschaftlichen Leben zwischen diesen 
beiden Polen eine Balance zu finden (De Legibus Naturae, Kap. 2: De natura humana 
et recta ratio, §§17–30).18

In diesem Kontext ist Bolingbrokes moralisches Argument zu Beginn seiner 
Einleitung zu verstehen: Er beschuldigt seine Zeitgenossen, diese Balance zu-
gunsten der Selbstliebe aufgegeben zu haben und – wiederum als Resultat einer 
verzerrten, falschen Vorstellung („imagination“) – von der ‚einfachen und wirk-
lichen Natur‘ abgewichen zu sein:

When societies are once established, and governments formed, men flatter 
themselves that they proceed in cultivating the first rudiments of civili-
ty, policy, religion, and learning. But they do not observe that the private 
interests of many, the prejudices, affections, and passions of all, have a 
large share in the work, and often the largest. These put a sort of bias on 
the mind, which makes it decline from the straight course; and the fur-
ther these supposed improvements are carried, the greater this declination 
will grows, till men lose sight of primitive and real nature, and have no 
other guide but custom, a second and a false nature. The author of one 
is Divine Wisdom, of the other, human imagination; and yet whenever 
the second stands in opposition to the first, as it does most frequently, the 
second prevails. From hence it happens, that the most civilised nations are 
often guilty of injustice and cruelty, which the least civilised would abhor, 
and that many of the most absurd opinions and doctrines, which have 
been imposed in the dark ages of ignorance, continue to be the opinions, 
and doctrines of ages enlightened by philosophy and learning. If I was a 

17 	Vgl. hierzu Simone De Angelis: Lex naturalis, Leges naturae, „Regeln der Moral“. Der Begriff 
des ‚Naturgesetzes‘ und die Entstehung der modernen ‚Wissenschaften vom Menschen‘ im 
naturrechtlichen Zeitalter. In: ‚Natur‘, Naturrecht und Geschichte. Aspekte eines funda-
mentalen Begründungsdiskurses der Neuzeit (1600–1900). Hrsg. von Simone De Angelis 
u. a. Heidelberg 2010, S.  47–70; Robert Schnepf: Gottes Handeln und der Lauf der Natur. 
Probleme und Perspektiven der theologischen Vorgeschichte des neuzeitlichen Naturge-
setzbegriffs im Mittelalter. In: Naturgesetze. Historisch-systematische Analysen eines wis-
senschaftlichen Grundbegriffs. Hrsg. von Karin Hartbecke und Christian Schütt. Paderborn 
2006, S. 87–114; Jon Parkin: Science, Religion and Politics in Restauration England, Richard 
Cumberland’s De Legibus Naturae, Suffolk 1999.

18 	Vgl. auch De Angelis: Der Begrif﻿f des Naturgesetzes (Anm. 17), S. 52–69 sowie Simone De 
Angelis: Anthropologien. Genese und Konfiguration einer ‚Wissenschaft vom Menschen‘ in 
der Frühen Neuzeit. Berlin, New York 2010, Kap. 6.

DOI: 10.13173/9783447104975.179 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



184 Simone De Angelis

philosopher, says Montaigne, I would naturalise art, instead of artilising 
nature. The expression is odd, but the sense is good, and what he recom-
mends would be done, if the reasons that have been given did not stand 
in the way; if self-interest of some men, the madness of others and the 
universal pride of the human heart, did not determine them to prefer error 
to truth, and authority to reason.19

Bolingbroke fordert, das fehlerhafte Verhalten der Menschen zugunsten von de-
ren moralischer Natur wieder auszubalancieren, entsprechend den Prinzipien 
des Naturrechts. Und dabei ist es gerade die Dichtung, die ein Gefühl für das 
Natürliche in der menschlichen Psyche wieder herstellen könne:

[…] let the generous muse resume her ancient dignity, re-assert her an-
cient prerogative, and instruct and reform as well as amuse the world. Let 
her give a new turn to the thoughts of men, raise new affections in their 
minds, and determine in another and a better manner the passions of their 
hearts.20

Auf diese Weise machte Bolingbroke Pope auf die Rolle der Lehrdichtung in der 
modernen Welt aufmerksam und erinnerte an die ursprünglich religiöse und so-
ziale Funktion von Kunst. Allerdings war die Aufgabe eines modernen Dichters 
schwieriger geworden als im Zeitalter vor der Aufklärung, da die Menschen ihr 
moralisches Defizit hinter dem Schleier der Zivilisation versteckten:

Poets, they say, were the first philosophers and divines, in every country; 
and in ours, perhaps, the first institutions of religion, and civil policy, were 
owing to our bards. Their task might be hard, their merit was certainly 
great. But if they were to rise now from the dead, they would find the se-
cond task, if I mistake not, much harder than the first, and confess it more 
easy to deal with ignorance than with error.21

Und Pope wusste, welche Art von moralischen Gefühlen er im modernen Be-
wusstsein bewegen musste:

Self-love forsook the path it first pursu’d,
And found the private in the public good.
’Twas then the studious head, or gen’rous mind,
Follower of God, or friend of human kind,
Poet or patriot, rose but to restore
The faith and moral nature gave before;
Relum’d her ancient light, not kindled new; (3.281–287)

19 	Bolingbroke: Works (Anm. 4), S. 315–316.
20 	Bolingbroke: Works (Anm. 4), S. 314–315.
21 	Bolingbroke: Works (Anm. 4), S. 315.

DOI: 10.13173/9783447104975.179 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



185Newton in der Dichtung

Im Angesicht dieser Argumentation muss Popes Portrait von Newton in der 
zweiten Epistel seines Gedichts sowohl aus epistemologischer als auch morali-
scher Perspektive betrachtet werden.

2	 Popes Portrait von Newton
In Popes Gedicht wird Newtons Wissenschaft und seine Entdeckung der Natur-
gesetze in die Debatte über die Wissenschaften vom Menschen eingebettet, wie 
die Verse 1–2 der Epistel II klar erkennen lassen: „Know then thyself, presume not 
God to scan! / The proper study of mankind is man.“ Das antike Diktum des Ora-
kels von Delphi nosce te ipsum („Erkenne dich selbst“) war seit der Renaissance 
gewöhnlich in Studien zu finden, die die physische und/oder die moralische Sei-
te der menschlichen Natur erforschten. Wenn wir nun diesen Eröffnungsversen 
Popes Bild von Newton gegenüberstellen, zeichnet sich die Absicht des Dichters 
klar ab: Der große Mathematiker soll als Halbgott erscheinen, dessen Intelligenz 
groß genug ist, um selbst Gott zu imitieren:

Go, wondrous creature! Mount where science guides,
Go, measure earth, weigh air, and taste the tides;
Instruct the planets in what orbs to run,
Correct old time, and regulate the sun;
Go, soar with Plato to th’ empyreal sphere,
To the first good, first perfect, and first fair;
Or tread the mazy round his foll’wers trod,
And quitting sense, call imitating God;
As eastern priests in giddy circles run,
And turn their heads to imitate the sun.
Go, teach Eternal Wisdom how to rule –
Then drop into thyself, and be a fool
Superior being, when of late they saw,
A mortal man unfold all nature’s law,
Admir’d such wisdom in an earthly shape,
And show’d a Newton as we show an ape. (2.19–34)

Das Bild von Newton in einem Käfig – „a clever monkey, an exhibit for the angels 
to marvel at as we marvel at the semihuman intelligence of an ape“ 22 – bekommt 
seine Bedeutung aus der oben erläuterten, natürlich verfahrenden Erkenntnis 
und der empirischen Methode. Denn, wie wir gesehen haben, hatte sich die epis-
temologische Situation seit dem Erscheinen von Newtons Principia im Jahre 1687 
gewandelt. In den 1720er Jahren konnte das Natürliche nicht länger mit dem Ma-
thematischen oder Metaphysischen identifiziert werden. Beide brachten nur ein 
abstraktes Wissen hervor, das in der praktischen und empirischen Welt, in der 
der Mensch die Welt durch die Sinne erkennt, nutzlos ist. Die neue, empirische 

22 	Hammond: Pope and Bolingbroke (Anm. 3), S. 83.

DOI: 10.13173/9783447104975.179 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



186 Simone De Angelis

Epistemologie betrachtete die Sinne als die Quelle allen menschlichen Wissens. 
Newton war zwar im Stande, die exzentrische Umlaufbahn eines Kometen nach 
den Kepler’schen Gesetzen und dem Gravitationsgesetz zu erklären, aber – fragt 
Pope – 

Could he, whose rules the rapid comet bind,
Describe or fix one movement of his mind?
Who saw its fires here rise, and there descend,
Explain his own beginning, or his end? (2.35–38)

Mit anderen Worten: Newtons mathematische Modelle konnten keine Antworten 
auf Fragen geben, die die menschliche Natur und Existenz betrafen, wie Fragen 
der Psychologie oder was die Entstehung von Leben und den Tod betrifft.

Was jedoch wiederum interessant ist, ist die Tatsache, dass Pope zu Beginn 
seiner zweiten Epistel eine Doppelperspektive einnimmt, entsprechend der zwei 
beherrschenden Themen: Die natürliche Erkenntnis, die sich mit der physischen 
Welt beschäftigt (I.), und die Prinzipien des Naturrechts, die sich mit der morali-
schen Welt auseinandersetzen (II.). Sein Gedicht spiegelt daher die Doppelstruk-
tur des Naturgesetzes wieder – das physische und das moralische Gesetz, wie 
sie oben bereits erwähnt wurden. Zwei Schlüsselkonzepte in seinen Texten sind 
denn auch ‚Bescheidenheit‘ als Leitprinzip in den Naturwissenschaften, und ‚Ba-
lance‘ als das lenkende Prinzip menschlichen Handelns.

Erstens, natürliche Erkenntnis:

Trace science, then, with modesty the guide;
First strip off all her equipage of pride;
Deduct what is but vanity, or dress,
Or learning’ luxury, or idleness;
Or tricks to show the stretch of human brain,
Mere curious pleasure, or ingenious pain;
Expunge the whole, or lop th’ excrescent parts
Of all our vices have created arts:
Then see how little the remaining sum,
Which serv’d the past, and must the times to come! (2.44–52)

Zweitens, moralische Natur:

Two principles in human nature reign;
Self-love to urge, and reason to restrain;
Nor this a good, not that a bad we call,
Each works its end, to move or govern all:
And to their proper operation still,
Ascribe all good; to their improper, ill.
Self-love, the spring of motion, acts the soul;
Reason’s comparing balance rules the whole. (2.53–60)

DOI: 10.13173/9783447104975.179 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



187Newton in der Dichtung

Dieser doppelte Blick sowohl auf die Natur als auch auf die Moral war grundle-
gend für das Denken der Aufklärung. Er konditionierte auch den poetischen Dis-
kurs, aber nicht nur in England, sondern auch in Italien und in den deutschspra-
chigen Ländern am Ende des 17. und in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts, als 
der junge Schweizer Physiologe Albrecht von Haller (1708–1777) sein poetisches 
Oeuvre schuf (1725–1748).23 Wie später noch zu zeigen sein wird, reflektiert seine 
Position als Dichter und als Wissenschaftler Aspekte genau der kulturellen Situ-
ation, die auch bei Pope und Bolingbroke zu beobachten waren. So hat etwa auch 
Haller ein Portrait von Newton in ein schon 1730 verfasstes Gedicht eingefügt. 
Bevor ich einige der Gründe analysiere, die Haller dazu gebracht haben, dieses 
Portrait zu verfassen, möchte ich aber Aspekte der Diskussion um einen natürli-
chen Stil skizzieren, die auch seine Dichtung betreffen.

3	 Der natürliche Stil
Im Vorwort zur vierten Ausgabe seiner berühmten Gedichtsammlung Versuch 
Schweizerischer Gedichte (1748) schreibt Haller, dass er die englischen Dichter ge-
nau studiert habe und von ihnen „die Liebe zum Denken und den Vorzug der 
schweren Dichtkunst“ übernommen habe.24 Seiner Meinung nach sollte die Spra-
che der Dichtung prägnant, treffend und unerwartet sein, ihre Bilder und Figu-
ren lebendig, um sicher zu gehen, dass sich der Leser nicht langweile.25 Ein eng-
lischer Dichter, an den Haller dabei wahrscheinlich dachte, war Jonathan Swift 
(1667–1745). Er wird in einer auf den 31. Juli 1727 datierten Notiz des Tagebuchs 
erwähnt, das Haller auf seiner Reise nach London führte, neben Joseph Addison 
und Adam Steele, den Verfassern des Spectator, Samuel Butler (1620–1680) und 
John Wilmot, Earl of Rochester (1647–1680).26 Haller schätzte Swifts satirischen 
Stil, was er in seiner Rezension von Swifts Tale of a Tub (publiziert 1704, geschrie-
ben 1694), die er 1734 gelesen hatte, auch anmerkte.27 Besonders hob er die Leb-
haftigkeit von Swifts allegorischer Erzählung und die Neuheit seiner Art, ein 

23 	Eric Achermann: Dichtung. In: Albrecht von Haller. Leben – Werk – Epoche. Hrsg. von Hu-
bert Steinke, Urs Boschung und Wolfgang Pross. Göttingen 2008, S. 121–155 (der einen allge-
meinen Überblick über Hallers Dichtung gibt).

24 	Albrecht von Haller: Gedichte. Hrsg. von Ludwig Hirzel, Frauenfeld 1882, S. 248: „Ich hatte 
indessen die englischen Dichter mir bekannter gemacht und von denselben die Liebe zum 
Denken und den Vorzug der schweren Dichtkunst übernommen.“

25 	Haller: Gedichte (Anm. 24), S. 249: „Ein Dichter muß Bilder, lebhaffte Figuren, kurze Sprü-
che, starke Züge und unerwartete Anmerkungen auf einander häuffen oder gewärtig sein, 
daß man ihn weglegt.“

26 	Vgl. Albrecht Hallers Tagebücher seiner Reisen nach Deutschland, Holland und England, 
1723–1727. Hg. von Erich Hintzsche und Heinz Balmer. Bern, Stuttgart, Wien 1971, S. 94. Vgl. 
auch Barbara Mahlmann-Bauer: Albrecht von Haller, Satiriker auf den Spuren von Voltaire 
und Swift. In: Albrecht von Haller zum 300. Geburtstag. Pro Saeculo XVIII° Societas Helve-
tica. Themenheft Nr. 1. Hrsg. von Jean-Daniel Candaux u. a. 2008, S. 7–43 (die Hallers Rezep-
tion von Swift betont).

27 	Vgl. Hallers Literaturkritik. Hrsg. von Karl Guthke. Tübingen 1970, S. 31.

DOI: 10.13173/9783447104975.179 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



188 Simone De Angelis

poetisches Urteil auszudrücken, hervor. Gleichzeitig mochte er allerdings die 
Grobheit von Swifts Bildern nicht.28 

Haller glaubte, dass es möglich wäre, einen höheren Grad an natürlicher 
Schönheit zu erreichen, wenn man dem Witz mehr Sanftheit gab und Bilder ver-
wendete, die sowohl angemessen als auch gefällig waren.29 In seinem Vorwort 
von 1748 war es Haller ein großes Anliegen, die Sprache seiner Dichtungen von 
derjenigen der deutschen Barockdichter abzusetzen, deren Wortwahl und Meta-
phern er als unnatürlich empfand, da sie ohne Realitätsbezug auf purer Imagi-
nation basierten.30 Hallers Kritik bezog sich damit auf eine europaweite Debatte 
über den natürlichen Stil, die bereits um 1700 entbrannt und mit der er offen-
sichtlich vertraut war. Einer der Protagonisten dieser Debatte war der englische 
Dichter John Dryden (1631–1700), der das Werk von Vergil ins Englische über-
setzt hatte (1697).31 Im Vorwort seines Gedichts Religio laici or a Lymans Faith (1682) 
fordert Dryden für das Genre der Lehrdichtung einen natürlichen Stil, den er 
‚legislativ‘ nannte:

The expressions of a poem designed purely for instruction, ought to be 
plain and natural, and yet majestic; for here the poem is presumed to be a 
kind of lawgiver, and those three qualities which I have named, are prop-
er to the legislative style. The florid, elevated, and figurative way is for 
the passions; for love and hatred, fear and anger, are begotten in the soul, 
by showing their objects out of their true proportion, either greater than 
the life or less: but instruction is to be given by showing them what they 
naturally are. A man is to be cheated into passion, but to be reasoned into 
truth.32

28 	„C’est [sc. Swift, SdeA] le Lucien de nos jours. Il a la raillerie universelle, le sel & le piquant 
de cet ancien, mais il le surpasse sans doute par l’allegorie, par le vif de son sel, et par la 
nouveauté extraordinaire de la tournure de sa pensée. […] Il y a d’ailleurs quelque chose de 
rude, et de grossier dans ses images, qui s’enfonce tantot dans l’obscène, et tantot dans le 
degoutant.“ Vgl. Hallers Literaturkritik (Anm. 27), S. 31–32.

29 	„Si l’esprit consiste dans la facilité a trouver les raports des choses, jamais homme [sc. Swift, 
SdeA] n’en a tant u, ni trouvé des raports plus cachez & plus justes. S’il consiste a exprimer 
les degrez de beauté au naturel, il peut etre surpassé par ceux qui joignent plus de douceur 
au piquant, et qui presentent aux yeux des images en meme tems justes & agréables.“ Vgl. 
Hallers Literaturkritik (Anm. 27), S. 33.

30	 Haller erwähnt insbesondere Daniel Caspar von Lohenstein (1635–1683), einen Vertreter der 
‚Zweiten Schlesischen Dichterschule‘, vgl. Haller: Gedichte (Anm. 24), S. 248–249: „Die phi-
losophischen Dichter, deren Größe ich bewunderte, verdrangen bald bey mir das geblähte 
und aufgedunsene Wesen dess Lohensteins, der auf Metaphoren wie auf leichten Blasen 
schwimmt.“

31 	Zu Dryden siehe auch Claude Rawson und Aaron Santesso: John Dryden (1631–1700). His 
Politics, His Plays, and His Poets. Newark, London 2004 sowie Wolfgang Pross: Haller und 
die Aufklärung. In: Albrecht von Haller (Anm. 23), besonders S. 436–442 (zur Debatte über 
den natürlichen Stil im europäischen wie auch im Haller’schen Kontext um 1730).

32 	John Dryden: The Works. Bd. 2. Poems 1681–1684. Berkeley, Los Angeles, London 1972, S. 109.

DOI: 10.13173/9783447104975.179 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



189Newton in der Dichtung

Drydens Unterscheidung zwischen Leidenschaft und Vernunft, die jeweils einen 
anderen poetischen Stil verlangten, nimmt die Unterscheidung Popes im Essay 
on man vorweg:

Modes of self-love the passions we may call;
[…]
But what composes man, can man destroy:
Suffice that reason keep to nature’s road,
[…]. (2.93/114–15)

In Drydens Begriff des natürlichen Stils avancieren die Vernunft oder der Ver-
stand, die die Objekte in ihren wahren und natürlichen Proportionen zeigen, 
zum zentralen Kriterium eines stilistischen Konzepts, das Haller später als die 
Quelle seiner Dichtung betrachtete.33 Wie noch zu zeigen sein wird, hatte Hallers 
Vernunftdichtung auch einen bedeutsamen moralischen Anspruch.

Die poetologischen Reflexionen eines anderen Autors sind wichtig, um den 
Stil und den Gegenstand von Hallers wahrscheinlich berühmtesten Gedicht, Die 
Alpen, zu erklären, das er 1729, ein Jahr nach seiner Reise in die Schweizer Alpen, 
geschrieben hatte. In seiner Abhandlung Della perfetta poesia italiana aus dem Jahre 
1706 unterscheidet Ludovico Antonio Muratori (1672–1750) den schwülstigen Stil, 
der überladen und metaphorisch ist, von dem einfachen, ausgereiften Stil, der 
die Wörter passend zum Thema verwendet.34 Der ausgereifte Stil ist von einem 
gewöhnlichen und natürlichen Ausdruck gekennzeichnet, der vom Leser prob-
lemlos verstanden werden kann und ihn in die Lage versetzt, abzuwägen, ob das, 
was die Wörter bedeuten, auch wahrscheinlich ist. Für Muratori ist die bukoli-
sche Dichtung, die das einfache Leben der Hirten zeigt, repräsentativ für diesen 
Stil. Die Darstellung der einfachen und bescheidenen Arbeit, die die Hirten im 
Umgang mit den Herden oder auf ihren Feldern verrichten, wird nach Murato-
ri durch die Kunstfertigkeit des Dichters verschönert, die der Unterhaltung des 
Lesers dient.35 

Allerdings wurde um 1700 diese Thematik wie auch die Frage nach dem na-
türlichen Stil mit dem moralischen Diskurs gekoppelt, der aus der Naturrechts-
theorie hervorgegangen war. So transponierte Haller seine Landschaftsidylle in 
die Alpen und in das einfache und natürliche Leben von deren Bewohnern, das 
er idealisiert darstellte. Dieses Leben kontrastierte er mit den korrupten Gewohn-
heiten der Bevölkerung in modernen Städten. Vernunft und Natur, wie Haller es 
nennt, sind die Gesetze der Alpenbewohner:

33 	Haller: Gedichte (Anm. 24), S. 249: „Hierauf entstund bei mir die neue Art zu Dichten, die so 
vielen Deutschen zu missfallen das Unglük gehabt hat, die ich aber so wenig bereue, daß ich 
es wünschen möchte, noch viel mehr Gedanken in viel mindre Zeilen gebracht zu haben.“

34 	Ludovico Antonio Muratori: Della perfetta poesia italiana. Hrsg. von Ada Ruschioni. 2 Bde. 
Milano 1971, Bd. 1, B. 2, Kap. 15, S. 472–73 u. S. 477.

35 	Muratori: Della perfetta poesia (Anm. 34), S. 482.

DOI: 10.13173/9783447104975.179 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



190 Simone De Angelis

Glückseliger Verlust von schadenvollen Gütern!
Der Reichthum hat kein Gut, das eurer Armuth gleicht;
Die Eintracht wohnt bei euch in friedlichen Gemütern,
Weil kein beglänzter Wahn euch Zweytrachtsäpfel reicht:
Die Freude wird hier nicht mit ranger Furcht begleitet,
Weil man das Leben liebt, und doch den Tod nicht haßt;
Hier herrschet die Vernunft, von der Natur geleitet,
Die, was ihr nöthig, sucht, und mehrers hält für Last
[…].36

Und Haller schließt das Gedicht mit den Versen:

Bey euch, vergnügtes Volk, hat nie in den Gemühtern
Der Laster schwarze Brut den ersten Sitz gefaßt,
Euch sättigt die Natur mit ungesuchten Gütern,
Die macht der Wahn nicht schwer, noch der Genuß verhaßt:
Kein innerlicher Feind nagt unter euren Brüsten,
Wo nie die späte Reu mit Blut die Freude zahlt:
Euch überschwemmt kein Strom von wallenden Gelüsten,
Dawider die Vernunft mit eiteln Lehren prahlt.
Nichts ist, das euch erdrückt, nichts ist, das euch erhebet,
Ihr lebet immer gleich, und sterbet wie ihr lebet.

O selig! wer wie ihr mit selbst gezognen Stieren
Den angestorbnen Grund von eignen Aeckern pflügt:
Den reine Wolle deckt, belaubte Kränze zieren,
Und ungewürzte Speis’ aus süsser Milch vergnügt:
Der sich bey Zephirs Hauch, und kühlen Wasser-Fällen,
In ungesorgtem Schlaf, auf weichen Rasen streckt:
Den nie ein hoher See das Brausen wilder Wellen,
Noch der Trompeten Schall in bangen Zelten weckt.
Der seinen Zustand liebt, und niemals wünscht zu bessern,
Das Glück ist viel zu arm sein Wohlseyn zu vergrössern.37

Haller projizierte damit auf die Alpenbewohner das Ideal des moralisch integren 
Menschen, der, wie der Dichter in seinen Versen auch behauptet, unter seinen 
Zeitgenossen nicht zu finden war. Tatsächlich stimmte die politische und sozi-
ale Situation in der Republik Bern, in der Haller gegen Ende der 1720er Jahre 
lebte, nicht mit seinem Ideal überein, vor allem was die Diskrepanz zwischen 
der Regierung einiger reicher aristokratischer Familien und dem Rest der Ge-

36 	Albrecht von Haller: Versuch Schweizerischer Gedichte. Eilfte vermehrte und verbesserte 
Auflage. Bern 1777, S. 26 (ND Zürich, Hildesheim, New York 2006).

37 	Haller: Versuch Schweizerischer Gedichte (Anm. 36), S. 57–58.

DOI: 10.13173/9783447104975.179 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



191Newton in der Dichtung

sellschaft betraf. Die Arroganz der Aristokraten führte zu Korruption, Vettern-
wirtschaft und Oligarchie, was andere Bürger daran hinderte, unter ihnen auch 
Haller selbst, Mitglieder im sogenannten ‚Rat der Zweihundert‘ zu werden.38 Das 
war weder die Gesellschaft noch die Regierungsform, die sich Haller vorstellte. 
Eine Gesellschaft war für ihn eine Gemeinschaft von Menschen, die die gleichen 
Erfahrungen, Bedürfnisse und Pflichten hatte. Dieser Entwurf basierte auf den 
Prinzipien des Naturrechts, das im 18. Jahrhundert zur Entwicklung einer bür-
gerlichen Moraltheorie führte. Genau diese Prinzipien waren für Haller unter 
den günstigen Bedingungen der Alpenregion realisiert worden:

Und hier hat die Natur die Lehre recht zu leben
Dem Menschen in das Herz, und nicht ins Hirn gegeben.39

In seinem Gedicht Über den Ursprung des Übels (1734) bezieht sich Haller explizit 
auf das doppelte Konzept der Liebe, nämlich ‚die Selbstliebe und die gesellige 
Liebe‘, die menschliche Handlungen leitet:

Er [sc. Gott, SdeA.] legte tief in uns zwey unterschiedne Triebe,
Die Liebe für sich selbst, und seines Nächsten Liebe.
[…]
Viel edler ist der Trieb, der uns für andre rühret,
[…]
Sie, diese Liebe, war der Menschen erste Kette,
Sie macht uns bürgerlich, und sammelt uns in Städte;
[…].40

Auch Pope beschreibt im Essay on man eine Gesellschaft, in der ‚die Natur Gesetz 
war‘, und wie dieses Gesetz durch Despotismus pervertiert wurde:

Great Nature spoke; observant man obey’d;
Cities were built, societies were made:
[…]
What war could ravish, commerce could bestow,
And he return’d a friend, who came a foe.
Converse and love, mankind might strongly draw,
When love was liberty, and nature law.
Thus states were form’d; the name of king unknown,
Till common int’rest plac’d the sway in one.
‘Twas virtue only (or in arts or arms,
Diffusing blessings, or averting harms,)

38 	Haller: Gedichte (Anm. 24), S. LXXXVII–III. Vgl. auch Mahlmann-Bauer: Albrecht von Hal-
ler, Satiriker (Anm. 26), bes. S. 14–19 (die Hallers Kritik jener Missstände in seinen satiri-
schen Gedichten betont).

39 	Haller: Versuch Schweizerischer Gedichte (Anm. 35), S. 28.
40 	Haller: Versuch Schweizerischer Gedichte (Anm. 35), S. 178–179.

DOI: 10.13173/9783447104975.179 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



192 Simone De Angelis

The same which in a sire the sons obey’d,
A prince the father of a people made.
[…]
For nature knew no right divine in men:
[…]
Who first taught souls enslav’d, and realms undone
Th’ enourmous faith of many made for one;
That proud exception to all nature’s laws,
T’ invert the world, and counter-work its cause?
Force first made conquest, and that conquest, law;
Till superstition taught the tyrant awe.
Then shar’d the tyranny, then lent it aid,
And gods of conqu’rors, slaves of subjects made:
[…] (2.200–214, 236–248)

Haller lernte diese politischen, ethischen und rechtlichen Lehren kennen, als 
er in Leiden die Vorlesungen von Willem Jacob ’sGravesande (1688–1742), dem 
wohl bekanntesten Interpreten von Newtons Naturphilosophie in Kontinental-
europa, besuchte. In seinen Lehrbüchern erklärte ’sGravesande Newtons mathe-
matischen Ansatz und seine Philosophie der Experimentalphysik. ’sGravesan-
de, der seine Karriere als Anwalt begonnen hatte, zog dabei in seinen Schriften 
über ‚moralische Evidenz‘ die Lehren eines wichtigen Naturrechtstheoretikers 
in Betracht, des Deutschen Samuel von Pufendorf (1623–1694), der 1673 ein Kom-
pendium seines Hauptwerks De jure naturae et gentium (1672) unter dem Titel De 
officio hominis et civis juxta legem naturalem veröffentlicht hatte. Dieses Werk hatte 
einen großen Einfluss auf das politische und moraltheoretische Gedankengut 
des 18. Jahrhunderts.41 Hallers Jahre in Leiden (1725–27) waren deshalb sowohl 
für seine intellektuelle und wissenschaftliche Entwicklung als auch für die Inter-
pretation Newtons in seinen Gedichten ausschlaggebend.

4	 Hallers Portrait von Newton
Nachdem Haller seine ersten anatomischen Untersuchungen als Mitarbeiter von 
Johann Duvernoi in Tübingen durchgeführt hatte (1724–25), ging er im April 1725 
nach Leiden, wo er bei Herman Boerhaave studierte und seine 1727 publizier-
te Dissertation über den Neuen Coschwiz’schen Speichelgang verfasste.42 Davor 
hatte Duvernoi in Tübingen im Rahmen einer Arbeit, in der es um dasselbe The-
ma ging und an der auch der sechszehnjährige Haller mitgearbeitet hatte, die 

41	 Simone De Angelis: Pufendorf und der Cartesianismus. Medizin als Leitwissenschaft und 
die Rolle der Bibelhermeneutik in Pufendorfs Verteidigung des Naturrechts um 1680.  In: 
Internationales Archiv für die Sozialgeschichte der Literatur 29 (2004) 1, S. 129–172; vgl. auch 
De Angelis: Anthropologien (Anm. 18), Kap. 5.

42 	Albrecht von Haller: Dissertatio Inauguralis sistens Experimenta et Dubia Circa Ductum 
Salivalem Novum Coschwizianum. Leiden 1727.

DOI: 10.13173/9783447104975.179 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



193Newton in der Dichtung

Leistungen seines Schülers hervorgehoben. Es sei offensichtlich, so Duvernoi, 
dass Haller jene Methoden und wissenschaftlichen Herangehensweisen vertrat, 
die nicht auf Modellen oder Abbildungen, dem Wissen anderer oder auf Annah-
men seines eigenen Denkens beruhten. Haller bevorzuge ein Wissen von der Na-
tur, das auf genauen und oft wiederholten Experimenten beruhe, die von der 
Zuverlässigkeit der Natur und der Autopsie abhängig waren.43 

Der Begriff der Zuverlässigkeit oder Vertrauenswürdigkeit, der im lateini
schen Original des Textes verwendet wurde („ex Naturae et ἀυτοψὶας  fide pen
det“),44 ist wichtig, um die epistemische Situation, auf die wir hier stoßen, zu 
verstehen: Der Begriff verweist darauf, dass sogar ein rigoroser experimenteller 
Ansatz nicht darum herum kommt, generelle Voraussetzungen über die Struktur 
der physischen Welt sowie über die Mittel, die dem Menschen zur Verfügung 
stehen, um diese Struktur zu erkennen, anzunehmen. In diesem Sinne basiert 
die Zuverlässigkeit der Natur auf der metaphysischen Annahme, dass die von 
Gott geschaffenen Naturgesetze unveränderlich sind. In Hallers Gedicht Gedan-
ken über Vernunft, Aberglauben und Unglauben (1729) wird Newton als überirdische 
Figur, als der Moses der Naturphilosophie, der die Tafeln der Gesetze der Natur 
besitzt, dargestellt:

Ein Newton übersteigt das Ziel erschaffner Geister,
Find die Natur im Werk, und scheint des Weltbau’s Meister;
Er wiegt die inn’re Kraft die sich im Körper regt,
Den einen sinken macht, und den im Kreiß bewegt,
Und schlägt die Tafeln auf der ewigen Gesätze,
Die Gott einmal gemacht, daß er sie nie verletze.45

Die Zuverlässigkeit der Autopsie, die auf dem Sehen und der Sinneswahrneh-
mung basiert, wurde Teil des epistemologischen Konzepts der moralischen Evi-
denz oder moralischen Gewissheit, die Hallers Lehrer ’sGravesande in seiner 
Oratio de evidentia mathematica et morali (1724) erörterte. Dieser Text, der unter 
dem Titel Discours sur l’Evidence (1736) auch in französischer Übersetzung vorlag, 
wurde 1742 gemeinsam mit ’sGravesandes äußerst einflussreichem Hauptwerk 
über die Experimentalphilosophie Newtons – Physices Elementa Mathematica, ex-
perimentis confirmata. Sive Introductio ad Philosophiam Newtonianam (1720/21, 21725, 
31742 41748) – publiziert. ’sGravesandes Konzept der moralischen Evidenz, das 
auch in der Encyclopédie von Diderot und d’Alembert diskutiert wurde, war fun-
damental für die epistemologische Begründung der empirisch-experimentellen 
Naturwissenschaften um die Mitte des 18. Jahrhunderts. Es lag auch den metho-
dologischen Überzeugungen des jungen Anatomen Albrecht von Haller Mitte 

43 Thomas Breitbach: Albrecht Haller und der Coschwiz’sche Speichelgang. Die Entlarvung 
einer Fehlentdeckung. Unveröffentlichte Dissertation, Universität Bern 1991, S. 114–115.

44 Breitbach: Albrecht Haller (Anm. 43), S. 114–15 (der die Faksimile-Edition von 1725 wieder 
auflegt).

45 Haller: Versuch Schweizerischer Gedichte (Anm. 35), S. 63.

DOI: 10.13173/9783447104975.179 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



194 Simone De Angelis

der 1720er Jahre zugrunde. Außerdem war ’sGravesande überzeugt, dass es nicht 
möglich ist, sich von einem Objekt, das sich außerhalb unseres Körpers befindet, 
aufgrund von Wahrnehmung eine Idee zu bilden, da kein Objekt unmittelbar auf 
unsere Seele einwirken kann. Deshalb benötigen wir Mittel, die sich von diesen 
Objekten unterscheiden. Diese Mittel, mit denen der Schöpfer die Menschen aus-
gestattet hat, sind die Sinne, die Zeugenaussagen und die Analogie, die gemein-
sam die moralische Evidenz konstituieren. Im Gegensatz dazu operiert der ma-
thematische Beweis einzig vermittelst der Wahrnehmung von Ideen.46 Außerdem 
ist die moralische Evidenz die Grundlage für das Erkennen der Gesetze der phy-
sischen Welt und des Bereichs der menschlichen Handlungen, dem jede einzelne 
Gesellschaft ausgesetzt ist.47

Haller lernte von ’sGravesande vor allem, dass im Bereich der Naturphäno-
mene nur eine moralische Gewissheit, die von der Erfahrung herrührt, erreicht 
werden kann, nicht jedoch eine mathematische Gewissheit.48 Haller glaubte ei-
nerseits, dass die Sinne die Quelle allen Wissens seien, andererseits war er da-
von überzeugt, dass die menschliche Natur durch eine fundamentale Schwäche 
(imbecillitas) charakterisiert sei, die mit der eingeschränkten Kapazität unserer 
Sinnesorgane zusammenhing. Deshalb war es für Haller unumgänglich, unter-
schiedliche Abstufungen von Gewissheit zu unterscheiden. Er benannte seine 
epistemologischen Prinzipien im Vorwort zur zweiten Auflage seiner Primae li-
neae physiologiae, das vom 24. April 1751 datiert ist. Dort macht er u. a. darauf auf-
merksam, dass er überall, wo es darum gegangen war, das Ausmaß des physiolo-
gischen Wissens zu beschreiben, stets ehrlich angegeben hätte, was gewiss war, 
was wahrscheinlich und was noch nicht ausreichend bestätigt werden konnte.49 

46 	Willem Jacob ’sGravesande: Discours sur l’Evidence. In ders.: Œuvres Philosophiques et Ma-
thématiques. Hrsg. von Jean Nicolas Sebastien Allamand. Zweiter Teil. Amsterdam 1774, 
S. 339: „Quand il est question de choses hors de nous, ce n’est pas point par la perception 
de ces choses, que nous en acquérons l’idée, aucun objet hors de nous ne pouvant agir im-
médiatement sur notre âme. […] Il nous faut donc, pour acquérir l’idée des ces objets, des 
secours différents des objets mêmes. Ces secours, qui nous ont été fournis par le Créateur, 
son les Sens, le Témoignage & l’Analogie, trois Fondemens de l’Evidence morale, pendant 
que l’Evidence mathématique n’en a qu’un seul, sçavoir la perception des idées.“

47 	’sGravesande: Discours sur l’Evidence (Anm.  46), S.  337–338: „[…] dès qu’il est question 
d’hommes, il faut, outre cela, que nous sçachions quels sont les secours mutuel dont des 
hommes, qui vivent en société, ont besoin; c’est à dire, il est nécessaire, que nous acquiérions 
l’idée de société entre des hommes sujets aux mêmes passions & aux mêmes affections, aux-
quelles l’expérience nous apprend qu’ils sont réellement sujets. Si nous joignons à ces consi-
dérations celle de la société civile, comme cela se doit quand il s’agit des devoirs mutuels des 
hommes; il faudra, pour chaque société particulière, dont il sera question, sçavoir, où réside 
la puissance, dont doivent émaner les Loix, & quelles Loix en sont émanées.“

48 	’sGravesande: Discours sur l’Evidence (Anm. 46), S. 338: „Nous n’avons aussi en Physique 
qu’une Evidence morale, au sujet des mouvemens des corps, dont l’assemblage forme cet 
Univers, & des loix, auxquelles ces corps sont soumis.“

49 	Albrecht von Haller: Primae Lineae Physiologiae in usum Praelectionum Academicarum 
Aucta et Emendatae. Göttingen 21751, Praefatio, S. 8: „[…] narrare constitui ea omnia, quae 
ad rem physiologicam hactenus collata sunt, ut ea, quae vera sunt, quae probabilia, quae 

DOI: 10.13173/9783447104975.179 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



195Newton in der Dichtung

Als Experimentalphysiologe sezierte Haller lebende Tiere und verwendete Mi-
kroskope, um die Bewegungen von deren Eingeweiden und Organen zu sehen, 
soweit diese außerhalb der Reichweite des Skalpells lagen.50 Trotz des empiris-
tischen Ansatzes von Hallers Physiologie war er sich jedoch bewusst, dass er es 
auch mit Wissensansprüchen zu tun hatte, die wahrscheinlich, aber nicht absolut 
sicher waren.

Es ist aus dieser wissenschaftsmethodologisch reflektierten Perspektive her-
aus, aus der Haller in seinem Gedicht Die Falschheit menschlicher Tugenden (1730) 
ein ambivalentes Bild von Newton zeichnet: Auf der einen Seite lobt er das große 
mathematische Genie, auf der anderen weist er auf die Grenzen von dessen geo-
metrischer Methode hin, die ‚unfähig‘ ist‚ ‚die Tiefen der Natur zu ergründen‘:

Versenkt im tiefen Traum nachforschender Gedanken,
Schwingt ein erhabner Geist sich aus der Menschheit Schranken.
Seht den verwirrten Blick, der stäts abwesend ist,
Und vielleicht itzt den Raum von andern Welten mißt;
Sein stäts gespannter Sinn verzehrt der Jahre Blüthe,
Schlaf, Ruh und Wollust fliehn sein himmlisches Gemüthe.
Wie durch unendlicher verborgner Zahlen Reyh,
Ein krumm=geflochtner Zug gerecht zu messen sey;
Warum die Sterne sich an eigne Gleise halten;
Wie bunte Farben sich aus lichten Strahlen spalten;
Was für ein inn’rer Trieb der Welten Wirbel dreht;
Was für ein Zug das Meer zu gleichen Stunden bläht;
Das alles weiß er schon: Er füllt die Welt mit Klarheit,
Er ist ein stäter Quell von unerkannter Wahrheit.
Doch ach, es lischt in ihm des Lebens kurzer Tacht,
Den Milch und scharfer Witz zu heftig angefacht! 
Er stirbt, von Wissen satt, und einst wird in den Sternen
Ein Kenner der Natur des Weisen Namen lernen.
Erscheine grosser Geist, wann in dem tiefen Nichts
Der Welt Begriff dir bleibt, und die Begier des Lichts,
Und laß von deinem Witz, den hundert Völker ehren,
Mein lehr=begierig Ohr die letzten Proben hören:
Wie unterscheidest du die Wahrheit und den Traum?
Wie trennt im Wesen sich das feste von dem Raum?
Der Körper rauhen Stoff, wer schränkt ihn in Gestalten,
Die stäts verändert sind, und doch sich stäts erhalten?

infirma, sincerus ubique indicem, quantum imbecillitas humana, meique inprimis ingenii 
limites permittunt.“

50 	Hubert Steinke: Irritating Experiments. Haller’s Concept and the European Controversy on 
Irritability and Sensibility, 1750–90. Amsterdam, New York 2005, Kap. 2 (über Hallers expe-
rimentelle Forschung im Göttinger Labor um 1750).

DOI: 10.13173/9783447104975.179 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



196 Simone De Angelis

Den Zug, der alles senkt, den Trieb, der alles dehnt,
Den Reitz in dem Magnet, wonach sich Eisen sehnt,
Des Lichtes schnelle Fahrt, die Erbschaft der Bewegung,
Der Theilchen ewig Band, die Quelle neuer Regung,
Dieß lehre grosser Geist die schwache Sterblichkeit,
Worinn dir niemand gleicht, und alles dich bereut.
Doch suche nur im Riß von künstlichen Figuren
Beym Licht der Ziffer=Kunst, der Wahrheit dunkle Spuren;
Ins innre der Natur dringt kein erschaffner Geist,
Zu glücklich, wann sie noch die äußre Schale weis’t;
Du hast nach reifer Müh, und nach durchwachten Jahren,
Erst selbst, wie viel uns fehlt, wie nicht du weist, erfahren.51

Hallers berühmte Verse – „Ins innre der Natur dringt kein erschaffner Geist“ – 
sind emblematisch für die epistemische Situation, die oben beschrieben wurde. 
Das betrifft vor allem das Erkenntnisproblem im Bereich der ‚Wissenschaften 
vom Leben‘ im 18.  Jahrhundert, das im Schlussteil dieses Beitrags besprochen 
wird.

5	 Hallers Hypothese der ‚Anziehungskraft‘ in den Lebenswissenschaften
Die Schlussverse des Gedichts Die Falschheit menschlicher Tugenden weisen auf ein 
Erkenntnisproblem hin, mit dem sich Haller um 1750 konfrontiert sah, als im Be-
reich der lebenden Organismen neue Phänomene aufgetreten waren, besonders 
bei der Zeugung von Lebewesen. Dieses Problem hatte sowohl eine methodologi-
sche Seite, in der es um die Verwendung von Hypothesen in der experimentellen 
Physiologie ging, als auch eine ideologische Seite, in der es um Hallers Vorstel-
lung vom sittlichen Menschen ging, mit der seine Physiologie eng verzahnt war. 

Die ‚Wissenschaften vom Leben‘ im 18.  Jahrhundert wussten nichts über 
menschliche Zellen oder den genetischen Code im Sinne der heutigen Biologie. 
Die Diskussion war im Wesentlichen auf zwei embryogenetische Modelle fokus-
siert: einerseits die Epigenese (der zufolge die neuen Teile eines Lebewesen sich 
nacheinander ausbilden), andererseits die Präformation (der zufolge der Fötus 
schon im mütterlichen Ei präexistiert). Um 1750 zog Haller die Anziehungskraft 
nicht nur als Grundkraft der Reizbarkeit von Muskelfasern52 in Betracht, sondern 
auch als wahrscheinliche von Gott gelenkte Wirkursache der Embryogenese. In 
seiner Vorrede zum zweiten Band der deutschen Übersetzung von George Louis 
Le Clerc, Comte de Buffons Histoire naturelle (1750) maß Haller der Vorstellung, 

51 	Haller: Versuch Schweizerischer Gedichte (Anm. 35), S. 104–106.
52 	Albrecht von Haller: Physiologie. In: Supplément à l’Encyclopédie, ou Dictionnaire raisonné 

des sciences, des Arts et des Métiers. Hrsg. von Fortunato Bartolomeo De Felice. Amster-
dam. Bd. 4 (1777), S. 344b–365a, hier S. 358: „Le mouvement musculaire ne lui [Haller, SdeA] 
paroît qu’une attraction plus vive des élémens, excitée par le suc nerveux qui agit comme un 
stimulant.“

DOI: 10.13173/9783447104975.179 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



197Newton in der Dichtung

dass die gesamte Natur nur von wenigen allgemeinen Prinzipien gelenkt werde, 
unter diesen auch Newtons Anziehungs- und Abstoßungskräfte, große Plausibi-
lität zu.53

Selbst Buffon, dessen epigenetische Theorie Haller gegen die Angriffe der 
Theologen der Sorbonne verteidigt hatte, schien eine bildende Kraft der Materie 
vorauszusetzen, die Haller als den Newton’schen Grundkräften ähnlich ansah.54 
Wichtig ist hier jedoch vor allem die Tatsache, dass Haller von Probabilität oder 
Wahrscheinlichkeit spricht – oder mit anderen Worten: über eine plausible Hypo-
these, deren Grad von Evidenz gemäß ’sGravesandes epistemologischen Kriteri-
en mehr als wahrscheinlich war. Das bedeutete, dass die Hypothese in der Lage 
war, eine große Anzahl von Naturphänomenen zu erklären.55 Nach dem Vorbild 
seines ehemaligen Lehrers hatte Haller in der Vorrede zum ersten Band der deut-
schen Übersetzung von Buffons Histoire naturelle (1749) bereits ausführlich erklärt, 
welchen Nutzen die Verwendung von Hypothesen in der Naturerkenntnis haben 
könnte.56 Schließlich überprüfte Haller die Hypothese der Anziehungskraft in 

53 	Albrecht von Haller: Vorrede. In: [Georges Louis Leclerc, Count de Buffon] Allgemeine 
Historie der Natur nach allen ihren besonderen Theilen abgehandelt; nebst einer Bespre-
chung der Naturalienkammer, Sr. Majestät des Königs von Frankreich. Mit einer Vorrede 
Herrn Doctor Albrecht von Haller, Zweyter Theil [Erster Band], Hamburg, Leipzig 1752, fol. 
a3v–a4r: „Es wäre ein Zeichen einer unverantwortlichen Verachtung gegen den Leser, wenn 
ich ihn belehren wollte, daß Hrn. v. B[uffons] Meynung […] in Ansehung des Satzes einer 
allgemeinen gebildeten und bildbaren Materie, die gleichgültig ist, ein Mensch, ein Thier, 
oder ein Kraut zu werden, wieder etwas besonders hat, und von der durchgängig angenom-
menen Lehre von der Entwickelung [sc. die Präformation, SdeA] sich sehr weit entfernet. 
Ihre erste Wahrscheinlichkeit erhält diese Lehre [sc. Buffons epigenetische Theorie, SdeA] 
allerdings von der Übereinstimmung der ganzen Natur. Die weit herrschenden Gesetze der 
Schwere, der anziehenden Kraft und des federhaften Triebes scheinen bey der Natur eine 
große Geneigtheit zu beweisen, viele Körper mit gleichen Kräften zu versehen, und viele 
Wirkungen mit gleichen Gesetzen zu bewerkstelligen. Es scheint eine Spur eines unend-
lichen Verstandes in dieser Kunst zu liegen, so verschiedene, so widersprechende, und so 
zusammengesetzte Wirkungen durch einerlei Mittel zuwege zu bringen, und man findet in 
dieser sparsamen Weisheit einen Beweis der alles beherrschenden Weisheit, die vermuthlich 
in allen Thaten die kürzesten Mittel ergreift, und niemals zwey Gesetze brauchen wird, wo 
ein einziges zureicht.“

54 	Haller: Vorrede (Anm. 53), fol. b4r: „Gewisse Freunde der Vorsehung sehen das Lehrgebäu-
de des Hrn. v. B[uffon] und des Hrn. Needham für gefährlich an. Die Materie hat bey diesen 
Gelehrten das Recht sich selbst zu bilden. Aus gewissen dehnenden und anziehenden Kräf-
ten entsteht der göttliche Bau einer Theresia oder eines Newton.“

55 	Willem Jacob ’sGravesande: Introduction à la Philosophie, contenant la Metaphysique et la 
Logique, Kapitel 17 (De la probabilité), S. 84: „On appelle Vraisemblance la Probabilité, qui 
surpasse la demi-certitude.“ Kap. 34 (De l’Usage des Hypothèses), S. 137: „[…] il faut regarder 
l’Hypothèse comme incertaine, ou vraisemblable, suivant que la probabilité en est plus ou 
moins grande; ce qui dépend de la nature & du nombre des phénomènes, qu’on explique.“ In 
ders.: Œuvres Philosophiques et Mathématiques (Anm. 45). Siehe auch Willem Jacob ’sGra-
vesande: Introductio ad philosophiam. Metaphysicam et Logicam continens. Editio altera, 
Leiden: 1737, ND Hildesheim, Zürich, New York 2001, S. 185 u. S. 306.

56 	Albrecht von Haller: Vorrede. In: [Georges Louis Leclerc, Count de Buffon] Allgemeine His-
torie der Natur nach allen ihren besonderen Theilen abgehandelt; nebst einer Besprechung 
der Naturalienkammer, Sr. Majestät des Königs von Frankreich. Mit einer Vorrede Herrn 

DOI: 10.13173/9783447104975.179 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



198 Simone De Angelis

seinen embryologischen Studien (1755–57), indem er eine Reihe von Experimen-
ten an bebrüteten Hühnereiern durchführte.57 Diese Studien waren das Resultat 
eines wichtigen epistemologischen Wandels. Denn im Umgang mit ungewissem 
oder nur probablem Wissen hatte sich die Verwendung von Hypothesen, die 
Newton aus seiner Naturphilosophie verbannt haben wollte, als ein unverzicht-
bares Werkzeug des experimentell verfahrenden Naturforschers erwiesen.58

Hallers Hypothese hatte allerdings auch noch eine andere wichtige Implika-
tion, die in einigen Versen Alexander Popes deutlich wird, in denen dieser sich 
zur Omnipräsenz Gottes in der Welt äußert. Wie Pope in Epistel I seines Essay on 
man schreibt:

Just as absurd, to mourn the tasks of pains
The great directing Mind of all ordains.
All are but parts of one stupendous whole,
Whose body nature is, and God the soul;
That, chang’d through all, and yet in all the same;
Great in the earth, as in th’ ethereal frame;
Warms in the sun, refreshes in the breeze,
Glows in the stars, and blossoms in the trees;
Lives through all life, extends through all extent;
Spreads undivided, operates unspent;
Breathes in our soul, informs our mortal part,
As full, as perfect, in a hair as heart;
As full, as perfect, in vile man that mourns,
As the rapt seraph that adores and burns:
To him, no high, no low, no great, no small:
He fills, he bounds, connects, and equals all. (1.265–280)

In Popes Ausgabe der Works (1751) wurden diese Verse von William Warburton 
(1698–1779) detailliert kommentiert. Warburton legte die alten orphischen und 
stoischen Quellen offen und zeigte deren Übereinstimmung mit Passagen des 
Scholium generale in Newtons Principia sowie auch mit Paulus’ Apostelgeschichte 
XVII, 27, 28, in der der Apostel den Anfang der Phainomena des griechischen Dich-
ters Aratos von Soloi (4. Jh. v. Chr.) zitiert: „Denn in ihm leben und weben und 
sind wir“.59 Das Problem dieser Verse liegt in ihrer Ambiguität, denn, wie der 
Kommentator anmerkt, ein Spinozist könnte sich in derselben Weise ausdrücken:

Doctor Albrecht von Haller, Erster Theil [Erster Band], Hamburg, Leipzig, 1751, S.  XVII: 
„Doch die Hypothesen haben noch einen ernsthafteren Nutzen, […]. Sie werfen nämlich 
Fragen auf, deren Beantwortung von der Erfahrung gefordert wird, und die ohne eine Hy-
pothese uns nicht eingefallen wären, eine Wirkung, die ihren unsäglichen Vortheil in den 
Wissenschaften hat.“

57 	Albrecht von Haller: Commentarius de formatione cordis in ovo incubato. Hrsg. von Maria 
Teresa Monti. Basel 2000.

58 	De Angelis: Von Newton zu Haller (Anm. 2), S. 417–438.
59 	Pope: The Works (Anm. 12), Bd. 3, S. 31–32 (Anmerkungen zu Vers 268).

DOI: 10.13173/9783447104975.179 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



199Newton in der Dichtung

But now admitting, for argument’s sake, there was an ambiguity in these 
expressions, so great, as that a Spinozist might employ them to express his 
own particular principles; and such a thing might well be, because the Spi-
nozists, in order to hide the impiety of their principle, are used to express 
the Omnipresence of God in terms that any religious Theist might employ. 
In this case, I say, how are we to judge of the poet’s meaning? Surely by 
the whole tenor of his argument. Now take the words in the sense of the 
Spinozists, and he is made, in the conclusion of his epistle, to overthrow 
all he has been advancing throughout the body of it: For Spinozism is the 
destruction of an Universe, where every thing tends, by a forseen contriv-
ance in all its parts, to the perfection of the whole. But allow him to employ 
the passage in the sense of St. Paul, That we and all creatures live and move and 
have our being in God; and then it will be seen to be the most logical support 
of all that had preceded. For the poet having, as we say, laboured through 
his epistle to prove, that every thing in the Universe tends, by a foreseen 
contrivance, and a present direction of all its parts, to the perfection of the 
whole; it might be objected, that such a disposition of things implying in 
God a painful, operose, and inconceivable extent of Providence, it could 
not be supposed that such care extended to all, but was confined to the 
most noble parts of the creation. This gross conception of the First Cause 
the poet exposes, by shewing that God is equally and intimately present 
to every particle of Matter, to every sort of Substance, and in every instant 
of Being.60

In der Tat erwog auch Haller in einem Brief an seinen Freund Charles Bonnet 
vom 1. September 1757, dass Pope mit dem Prinzip des Optimismus („tout est 
bien“) zu weit gegangen sei.61 Aber die eigentliche Gefahr für Hallers Theismus 
bestand in der Tatsache, dass seine Hypothese der Anziehungskraft nicht nur 
mit dem antiken Monismus übereinstimmte, sondern auch mit dem sogenann-
ten ‚Neospinozismus‘, d. h. einer materialistischen Interpretation der Natur, die 
um 1750 von Diderot und sogar von Buffon vertreten wurde: Gott wird mit der 
Materie gleichgesetzt und die Natur ist, wie Gott selbst, causa sui, sprich: die Ur-
sache ihrer selbst, d. h. autonom.62 Diese Vorstellung von Natur hatte für Haller 
Konsequenzen für den sittlichen Menschen: Sollten Experimente die Existenz ei-
ner bildenden Kraft der Materie beweisen, würde das für Haller bedeuten, dass 
die Menschen im Bereich der Moral, d. h. in ihrem Verhalten, autonom wären. 
Weder die säkulare Ethik des Naturrechts, noch die christliche Lehre würden 
die Menschen moralisch binden, sondern einzig das ‚Recht der Natur‘ gemäß 

60 	Pope: The Works (Anm. 12), Bd. 3, S. 33.
61 	Vgl. The Correspondence between Albrecht von Haller and Charles Bonnet. Hrsg. von Otto 

Sonntag. Bern, Stuttgart, Wien 1983, S. 109–110.
62 	Paul Vernière: Spinoza et la Pensée Française avant la Révolution. 2 Bde. Paris 1954, Bd. 2, 

S. 553.

DOI: 10.13173/9783447104975.179 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



200 Simone De Angelis

Spinoza und Hobbes.63 Aus diesem Grund ermahnte Haller den jungen Physio-
logen Caspar Friedrich Wolff, der glaubte, er habe experimentell bewiesen, dass 
seine ‚vis essentialis‘ (Essentialkraft) für die Gefäßbildung verantwortlich sei,64 
die theologischen Konsequenzen seiner Theorie zu bedenken.65 

In größerer Sorge war Haller jedoch wegen der praktischen Konsequenzen 
von Atheismus und Unglaube. Er glaubte, dass Spinozas ‚Recht der Natur‘, wenn 
es sich bei den Menschen durchsetzen sollte, soziale Institutionen wie Ehe, Fa-
milie, Freundschaft und das Band zwischen dem Fürsten und seinen Unterta-
nen zerstören würde; eine Gesellschaft von Ungläubigen, so Haller, würde die 
vom Naturrecht begründeten sozialen Bande auflösen.66 Deshalb war das em-
bryogenetische Modell der Präformation für Haller der einzige Weg geworden, 
um Gott als Schöpfer zu erhalten und die Menschheit vor einem Rückfall in den 
Hobbes’schen ‚Naturzustand‘ zu bewahren. 1758 präsentierte Haller schließlich 
das Resultat seiner embryologischen Forschungsarbeit, die sich auf die ‚Beweis-
findung‘ der Präexistenz des Fötus in den Ovarien fokussierte.67

Der Bedeutungsverlust der Anziehungskraft in den ‚Wissenschaften vom Le-
ben‘ nach 1750 war ein Zeichen dafür, dass das Newton’sche Standardmodell der 
Interpretation der Natur nicht mehr länger aufrecht zu erhalten war. Zu Beginn 
der Goethezeit (1770–1830) war die Debatte über die Zeugungstheorien, vor allem 
in den Arbeiten von Kant und Goethe, denn auch vom Konzept des ‚inneren Bil-
dungstriebs‘ beherrscht, das von dem Göttinger Naturforscher Johann Friedrich 
Blumenbach in seiner Arbeit Über den Bildungstrieb (1780, 1781) entwickelt worden 
war.68 

63 	Albrecht von Haller: Vorrede. In: [Jean Henry Samuel Formey:] Prüfung der Secte die an 
allem zweifelt. Mit einer Vorrede des Herrn von Haller, Göttingen 1751.

64 	Caspar Friedrich Wolff: Theoria Generationis. Hrsg. von Robert Herrlinger, Halle 1759 (ND 
Hildesheim 1966), Pars II. De generatione animalium. Vis Vegetabilium essentialis. Et Viae 
Humorum in Animalibus, §168: „Embryonem hoc tempore ex substantia ovi nutriri, de-
monstrant illius volumen auctum, perfectiones acquisitae, absentia cujuscunque alius mate-
riae, consumtio albuminis & vitelli succedens, experimenta inferius recensenda, consequen-
ter; Transire particulas nutrientes ex ovo ad embryonem; Et existere vim, qua id perficitur, 
quae non est systaltica cordis & arteriarum, neque hinc facta pressio in venas vicinas, neque 
harum compressio a motu musculorum, dirigentem absque canalibus, viam determinanti-
bus, adeo analogam illi, quam aeque vocabo essentialem.“

65 	Vgl. zu dieser Debatte Wolffs Brief an Haller, datiert vom 17. April 1767, der in Robert Herr-
lingers Einleitung zu Wolffs Theoria Generationis (Anm. 64), S. 17–18 zitiert wird. Vgl. auch 
Jacques Roger: Les sciences de la vie dans la pensée française du XVIIIe siècle. Paris 1963, 
S. 705–712 (über Hallers Kritik an Wolffs epigenetischer Theorie).

66 	Haller: Vorrede (Anm. 63), S. 28: „Ich glaube, es ist genug erwiesen, daß diese neue Weisheit 
der Untergang des gesellschaftlichen Lebens seyn wird.“ Vgl. hierzu auch De Angelis: Von 
Newton zu Haller, S. 439–477.

67 	Albrecht von Haller: Sur la Formation du Coeur dans le Poulet, Sur L’Oeil, sur la Structure 
du Jaune, &c. Second Mémoire précis des Observations; suivi de Reflexions sur le Develo-
pement […]. Bd. 2.  Lausanne 1758, XIII (Preuves de la préexistence du fetus dans l’oeuf), 
S. 186–192.

68 	Luigi Marino: I maestri della Germania. Göttingen 1770–1820. Torino 1975, S. 112–129; vgl. 
auch Jutta Heinz: „Unendlicher Bildungstrieb“ – Zu Blumenbachs „Bildungstrieb“ und sei-

DOI: 10.13173/9783447104975.179 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



201Newton in der Dichtung

Auf der anderen Seite wurde auch die Naturrechtstheorie durch die Kritik 
Kants und den Kantianismus in den 1790er Jahren unterminiert, was Anzeichen 
dafür waren, dass sich die Welt und die Realitäten veränderten.69 Haller, der 1777 
starb, wusste nichts von der Französischen Revolution, auch wenn er noch in den 
1760er Jahren die sozialen Unruhen in der Republik Genf verfolgte und im Brief-
wechsel mit Bonnet mit Besorgnis kommentierte.70 Er hatte wohl eine Ahnung 
davon bekommen, wie sich die Dinge ändern konnten. Haller hatte vermutlich 
schon früh verstanden, dass ein radikaler Wechsel der sozialen Umstände und 
das Ende des aufklärerischen Absolutismus (‚philosophische Monarchie‘), den er 
unter den politischen Systemen stets bevorzugt hatte, für seine Vorstellung vom 
sittlichen Menschen verheerend sein würde. Gewiss hatte ihn seine moralische 
Empfindung dazu motiviert, als junger Mann Gedichte zu schreiben.

ner Rezeption in Philosophie und Literatur bis hin zu Friedrich Schlegel. In: Naturforschung 
und menschliche Geschichte. Hrsg. von Thomas Bach und Mario Marino. Heidelberg 2011, 
S. 175–203.

69 	Simone De Angelis: Unbewusste Perzeptivität und metaphysisches Bedürfnis. Ernst Plat-
ners Auseinandersetzung mit Haller in den Quaestiones physiologicae (1794). In: Aufklärung. 
Interdisziplinäres Jahrbuch zur Erforschung des 18. Jahrhunderts und seiner Wirkungsge-
schichte 19 (2007), S. 243–273.

70 	Haller an Bonnet, 7. Februar 1768: „Je suis desolé de tout cela. Vous allés vivre dans une De-
mocratie, gouvernement orageux, foible et dur, et qui renverse toute subordination“. [„Das 
Ganze tut mir leid. Sie werden in einer Demokratie leben, unruhige, schwache und harte 
Regierungen, und die jede Unterordnung ablehnt“; dt. Übers. SdeA]. In: Correspondence 
between Albrecht von Haller and Charles Bonnet (Anm. 61), S. 725.

DOI: 10.13173/9783447104975.179 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447104975.179 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Deistische Gotteserkenntnis, Poetik und Enthusiasmus
Der Hymnus an die Natur in Shaftesburys Moralists (1711)

Mark-Georg Dehrmann

1

Wie kann um 1700 Gotteserkenntnis im Gedicht inszeniert werden? Unter dieser 
Fragestellung wird im Folgenden ein Text betrachtet, der in der Geschichte der 
Dichtung nur selten Aufmerksamkeit erfährt: die Moralists (1709/1711) Anthony 
Ashley Coopers, des dritten Earl of Shaftesbury.1 Interessant sind die Moralists in 
Bezug auf eine Form der Dichtung, der in und seit der Frühaufklärung eine im-
mense Bedeutung zukommt: das Gedicht, das in der Betrachtung der Natur und 
des menschlichen Selbst zur Erkenntnis Gottes vorstoßen will.

Dichtungen, die eine Gotteskenntnis aus der Natur und der Selbstbetrachtung 
des Menschen inszenieren, sind als Dichtungen auch theologische Stellungnah-
men. Und theologisch gesehen kann dieser Gedichttypus ein erhebliches Provo-
kationspotential bergen. Von den dogmatischen Fragen her kann Brisanz an all 
den Punkten entstehen, an denen sie auch in innertheologischen Streitigkeiten 
zutage tritt bzw. in den zeitgenössischen Debatten zwischen (offenbarungs-)theo-
logischen und philosophischen Akteuren. Denn wenn sich Gott aus der Natur 
und aus dem Selbst des Menschen heraus erkennen lässt, dann kann dies die 
Geltung der Offenbarung in Frage stellen, also erstens die Heilige Schrift als Of-
fenbarung des Heilsgeschehens, zweitens die zentrale Stellung von Christus als 
Mittler, drittens die Notwendigkeit der übernatürlichen Gnade, die sich im Glau-
ben an das christliche Heilsgeschehen manifestiert. 

Wenn sich aber Dichtung auf solche Fragen einlässt, dann geschieht dies in 
einem spezifisch poetischen Rahmen. Abgesteckt wird er vom zeitgenössischen 
Verständnis des Status poetischer Rede. Deren Sprechakte werden dadurch po-
tentiell verkompliziert und mit einer gewissen Ambivalenz versehen, was ihren 
propositionalen Status und damit ihren diskursiven Geltungsanspruch betrifft. 
Poetische Sprache verfügt über gewisse Lizenzen, die sich aus der poetischen 

1 	 Die Erstausgabe der Characteristicks erschien anonym s.l., s.n. [London] 1711. Eine erste, ab-
weichende Fassung der Moralists wurde 1704 unter dem Titel The Sociable Enthusiast privat 
gedruckt, die Fassung der Characteristicks erschien separat erstmals 1709. Zitate werden im 
Folgenden direkt im Text nachgewiesen („Moralists“ mit Seite), nach der Ausgabe: Anthony, 
Third Earl of Shaftesbury: Characteristicks of Men, Mannes, Opinions, Times. Hrsg. von 
Douglas Den Uyl. 3 Bde. Indianapolis 2001; die Moralists in Bd. 2, S. 101–247.

DOI: 10.13173/9783447104975.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



204 Mark-Georg Dehrmann

Tradition herschreiben. Beispielsweise kann sie sich auf antike Gottheiten beru-
fen, diese etwa in einer Apostrophe anreden, obwohl ihr Autor weder an deren 
Existenz glaubt, noch Abgötterei betreiben will. Sie bedient sich anderer Tropen 
und Figuren, ihre Rede kann also in bestimmten Beziehungen den Status einer 
‚uneigentlichen‘ Rede reklamieren. Sie beruft sich auf die Einbildungskraft, also 
die sinnliche Vergegenwärtigung und Kombination von Dingen, die nicht anwe-
send sind bzw. die in dieser Kombination auch historisch niemals existiert haben. 
Sie kann sich auf den Enthusiasmus beziehen, ohne sich unmittelbar dem Vor-
wurf von Schwärmerei auszusetzen. Ambivalent sind solche Lizenzen bzw. Be-
sonderheiten der poetischen Rede aus verschiedenen Gründen. Dadurch, dass sie 
als uneigentliche Rede gelten können, ist ihr propositionaler Status oft unklar: In-
wieweit behauptet sie das, was sie sagt, als Wahrheit? Als sinnlich eindrückliche 
Rede kann Dichtung sich als Vermittlerin von Wahrheiten geben, deren Wahrheit 
eigentlich nur von anderen Erkenntnisvermögen des Menschen eingesehen wer-
den kann. Gleichzeitig mag die sinnliche Nachdrücklichkeit der Rede aber auch 
für sich reklamieren, etwas mitteilen zu können, was sich dem Menschen auf 
anderem Wege gerade nicht erschließt. Auch der Enthusiasmus kann mit einem 
neuen Ernst ausgestattet werden und damit eine Sonderstellung für den Dichter 
und die Dichtung beanspruchen. 

2 
Shaftesburys Moralists sind für alle diese Aspekte ein äußerst aufschlussrei-
cher Text. Aus theologisch-dogmatischer Perspektive gesehen, inszenieren sie, 
ausgehend von der äußeren Natur, eine Gotteserkenntnis, die ohne Rekurs auf 
genuin christliche Dogmen auskommt. Gleichzeitig reflektieren sie – implizit 
wie explizit – eingehend über den besonderen Status von Dichtung in dieser 
Erkenntnisbewegung, und zwar bezogen auf die Gattung der Hymne, also den 
Lobgesang an eine Gottheit. Nicht zuletzt entfalten sie dabei eine Konzeption des 
Enthusiasmus, der sich ebenfalls nachzugehen lohnt.

Die Moralists sind nun allerdings kein Gedicht, sondern ein philosophischer 
Dialog. Aber am Höhepunkt dieses Dialogs beginnt einer der beiden Gesprächs-
partner mit einer hymnischen Anrufung der Natur und des Gottes, die von bei-
den wiederum im Gespräch reflektiert wird. Diese Konstellation eröffnet vielfäl-
tige Deutungsperspektiven: Die Moralists präsentieren das Modell einer Hymne 
und kommentieren es zugleich. Sie führen auf diese Weise paradigmatisch die 
hymnische Gotteserkenntnis vor und setzen diese poetische Leistung zum phi-
losophischen Denken in Beziehung. Die Reflexionen über die Hymne lassen sich 
dabei geradezu als eine Poetik der Hymne lesen.2

2 	 Jüngst hat Rowan Boyson zutreffend festgestellt, dass die Bedeutung Shaftesburys für die 
Geschichte der Poesie in der Forschung noch kaum in den Blick genommen worden ist. 
Erstaunlicherweise umreißt selbst er dann Shaftesburys Begriff von Poesie, ohne auf die 
Moralists Bezug zu nehmen: Rowan Boyson: Poetical Stoical Shaftesbury. In: The Poetic En-
lightenment. Hrsg. von Tom Jones und Rowan Boyson. London, Brookfield 2013, S. 89–103.

DOI: 10.13173/9783447104975.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



205Der Hymnus an die Natur in Shaftesburys Moralists (1711)

Nicht nur die ungewöhnliche Anlage – gleichzeitig Dichtung und Reflexion 
über die Dichtung zu bieten – machen die Moralists zu einem besonderen Text für 
die Geschichte der Naturdichtung. Auch seine Rezeption in Deutschland trägt 
dazu bei – wenngleich dieser Aspekt hier nur sehr kurz angedeutet werden kann: 
Brockes3 und Herder4 haben den Hymnus aufgegriffen und ihn – losgelöst von sei-
nem Kontext im philosophischen Dialog – übersetzt.5 Auch bei Gottsched und Mo-
ses Mendelssohn kann eine Auseinandersetzung mit ihm nachgewiesen werden.6 

Shaftesbury ist auch deshalb eine interessante und bedeutende Figur, weil er 
von den Zeitgenossen äußerst kontrovers diskutiert wurde, was die Frage sei-
ner theologischen Orthodoxie angeht. Vielen erschien er als Deist und damit als 
Feind des Christentums. Anders als andere Deisten wie John Toland, Anthony 
Collins oder Matthew Tindal hatte Shaftesbury aber auch viele unverdächtige 
Verteidiger, die betonten, dass seine Philosophie mit einem recht verstandenen 
Christentum durchaus vereinbar sei.7 Insbesondere in der protestantischen deut-
schen Aufklärung sollte diese Möglichkeit einer Allianz weitreichende Folgen 
haben.8 Denn um 1750 wurden Shaftesburys Impulse unter anderem von dem 
jungen Theologen Johann Joachim Spalding entschieden aufgenommen. Dieser 
sollte wenige Jahre darauf eine der bedeutendsten Figuren innerhalb der Luthe-
rischen Kirche in Preußen werden. Shaftesbury wird auf diese Weise eminent 
wichtig für die innere Reform der protestantischen Theologie in Deutschland. Sie 
führte in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts zu einer Reduktion des Dogmas 
und einer Akzentuierung des Christentums als Morallehre, kurz: zu einem Kli-

3 	 Die Übersetzung des ersten Teils des Hymnus eröffnet als „Einleitung“ den achten Band von 
Brockes’ Irdischem Vergnügen (Hamburg 1746, S.  [3]–6). Vgl. dazu Ida M. Kimber: Barthold 
Hinrich Brockes: Two Unacknowledged Borrowings. In: Modern Language Review 64 
(1969), S. 806–808; Mark-Georg Dehrmann: Das „Orakel der Deisten“. Shaftesbury und die 
deutsche Aufklärung. Göttingen 2008, S. 395. Hier findet sich auch eine übergreifende Dar-
stellung der deutschen Shaftesbury-Rezeption im 18. Jahrhundert.

4 	 Der erste Druck von Herders stark bearbeitender Übersetzung in: ders.: Gott. Einige Gesprä-
che über Spinoza’s System; nebst Shaftesburi’s Naturhymnus. Gotha 21800, S. 314–336. Die-
ser Druck basiert auf einer früheren Fassung, die Herder 1774/75 handschriftlich in das 
sogenannte Buch der Gräfin Maria (von Schaumburg-Lippe) eintrug; zu Herders Shaftesbury-
Rezeption insgesamt vgl. Dehrmann: Orakel (Anm. 3), S. 341–387 und S. 409–411.

5 	 Übersetzungen liegen außerdem vor von Johann Joachim Spalding und Johann Lorenz 
Benzler, jeweils im Rahmen ihrer Übertragung der gesamten Moralists: Die Sitten-Lehrer 
oder Erzehlung philosophischer Gespräche, welche die Natur und Tugend betreffen. Aus 
dem Englischen des Grafen von Schaftesbury übersetzt [von J.J. Spalding]. Berlin 1745; Des 
Grafen von Shaftesbury philosophische Werke. Aus dem Englischen übersezt [von J.L. Benz-
ler]. Bd. 2. Leipzig 1777. Vgl. zu den Übersetzungen Dehrmann: Orakel (Anm. 3), S. 394 und 
S. 406–408.

6 	 Vgl. Dehrmann: Orakel (Anm. 3), S. 187–193 (Gottsched) und S. 250–256 (Mendelssohn).
7 	 Vgl. vor allem die große Studie von Isabel Rivers: Reason, Grace, and Sentiment. A Study 

of the Language of Religion and Ethics in England, 1660–1780. Bd. 2: Shaftesbury to Hume. 
Cambridge 2000.

8 	 Das Folgende detailliert in Dehrmann: Orakel (Anm. 3), vor allem S. 89–155. 

DOI: 10.13173/9783447104975.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



206 Mark-Georg Dehrmann

ma, in dem die Streitigkeiten um Vernunft oder Offenbarung die Dringlichkeit 
verloren, die sie vorher besessen hatten.

Die folgende Interpretation wird sich insbesondere auf vier Punkte konzen-
trieren. Der erste betrifft die theologische Dimension der Hymne. Zweitens soll 
– damit zusammenhängend – genauer bestimmt werden, wie Shaftesbury das 
Verhältnis von Gotteserkenntnis und Naturerkenntnis gestaltet. Drittens gilt es 
zu skizzieren, welche Rolle dem Enthusiasmus zukommt. Viertens stellt sich die 
Frage, welche spezifische Leistung hier der Dichtung zugesprochen wird.

3 
Zuvor aber muss rekapituliert werden, wie es überhaupt zu dieser hymnischen 
Dichtung im philosophischen Dialog kommt und auf welche Weise sie sich voll-
zieht. In den Moralists unterhalten sich – vereinfacht gesagt – der weise Philosoph 
Theocles und sein Freund Philocles, der einen heißen Drang zum philosophi-
schen Denken hat, aber immer wieder an Punkte des Zweifels, der Unsicherheit 
und des Verdrusses über die Menschheit gerät.9 Die Grundfrage des Gesprächs 
ist die nach dem guten Leben, einem Leben in Übereinstimmung mit der Natur 
– und das bedeutet mit der Gottheit, mit den anderen Menschen und mit sich 
selbst. Schon diese Ausgangsfrage mit ihrer gewissermaßen antiken Zuspitzung 
verdeutlicht, dass Theocles seinem Freund nicht etwa die göttliche Offenbarung 
und den christlichen Glauben empfiehlt. Explizite Bezüge vermeidend, entfaltet 
Theocles eine Philosophie, die stark an der späten Stoa Marc Aurels und Epik-
tets orientiert ist.10 Ein Angelpunkt seiner Argumentation ist dabei die rechte Er-
kenntnis des Kosmos als einer Ordnung, die von der ordnenden Präsenz eines 
allumfassenden Geistes zeuge: eines Gottes, der sich im Kosmos und auch im 
Menschen manifestiere. Nach und nach gewinnt Philocles im Laufe des Gesprä-

	 9 	Die Anlage des Dialogs ist komplizierter: Philocles berichtet brieflich an seinen Freund Pa-
lemon von seinen Gesprächen mit Theocles. Es handelt sich also um einen späteren Dia-
logbericht durch einen der Teilnehmer. An dem Gespräch nehmen zeitweise auch andere 
Personen teil. 

10 	Zu den stoischen Hintergründen von Shaftesburys Denken vgl. beispielsweise: Lawrence 
B. Klein: Shaftesbury and the Culture of Politeness: Moral discourse and cultural politics in 
early eighteenth-century England. Cambridge 1994; Laurent Jaffro: Les Exercices de Shaftes-
bury. Un stoïcisme crépusculaire. In: Cahiers de philosophie politique et juridique 25 (1994), 
S.  205–217; Friedrich A. Uehlein: „Stoisch, wahrhaft sokratisch“. Epiktet und Marc Aurel 
in der Philosophie Shaftesburys. In: Stoizismus in der europäischen Philosophie, Literatur, 
Kunst und Politik. Hrsg. von Barbara Neymeyr u. a. Berlin, New York 2008, Bd. 2, S. 1047–
1062; Mark-Georg Dehrmann: „Virtue is the Good, and Vice the Ill of every-one“. Shaftes-
burys Humanismus und die Stoa. In: Genese und Profil des europäischen Humanismus im 
18.  Jahrhundert. Hrsg. von Hubert Cancik und Martin Vöhler. Heidelberg 2009, S.  35–55; 
ders.: Shaftesburys stoischer Sokratismus. In: Aufklärung 22 (2010), S. 77–103; Wolfram Ben-
da, Christine Jackson-Holzberg, Patrick Müller, Friedrich A. Uehlein: Introduction. In: An-
thony Ashley Cooper, Third Earl of Shaftesbury: Standard Edition. Complete Works  […]. 
Hrsg. von dens. Bd. II.6. Stuttgart-Bad Cannstadt 2011, S. 9–54; Boyson: Poetical Stoical Shaf-
tesbury (Anm. 2).

DOI: 10.13173/9783447104975.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



207Der Hymnus an die Natur in Shaftesburys Moralists (1711)

ches einen Begriff von diesem Gott und auch von seinem eigenen Selbst. Der 
Kosmos als Ordnung zeugt von einem intelligenten Prinzip, einem ‚divine mind‘.

Philocles bemerkt während des Dialogs aber immer wieder, dass das philoso-
phische Gespräch zwar seine Ideen aufklärt, eines jedoch nicht leistet: Ihm fehlt 
die Gewissheit, von sich selbst her so denken und auch handeln zu können, wie 
er es eigentlich immer wieder als richtig erkannt hat (vgl. etwa Moralists, S. 134 f.). 
Daher begeben sich die beiden am Morgen des dritten Tages ihrer Unterredung 
in die Natur, die den Landsitz des Theocles umgibt. Hier setzt dieser nun zu einer 
neuen Form der Rede an. Er nimmt eine andere Positur ein, wendet seine Au-
gen von Philocles ab, sinnt eine Weile, weist mit seiner Hand auf die Umgebung 
und beginnt zu sprechen: „Ye Fields and Woods, my Refuge from the toilsome 
World of Business, receive me in your quiet Sanctuarys, and favour my Retreat 
and thoughtful Solitude.” (Moralists, S. 193) Der geänderten Redehaltung folgt ein 
Wechsel des sprachlichen Registers. Theocles’ Rede richtet sich scheinbar nicht 
mehr an seinen Gesprächspartner, sondern sie apostrophiert die umliegende Na-
tur. Die Anrede ist poetisch-archaisierend und jambisch rhythmisiert, obwohl 
der Text weiterhin als Prosa gesetzt ist.11 Es ist deutlich, was hier geschieht: Theo-
cles hat die Rolle eines begeisterten Dichters angenommen, der die Natur preist.

Freilich kommt dieser Wechsel in den Moralists nicht überraschend. Beide Ge-
sprächspartner haben sich eigens für diesen Morgen mit seinem Sonnenaufgang 
verabredet,12 damit Theocles seinem Freund die Schönheit und Ordnungshaftig-
keit des Kosmos auf andere Weise zeige, als es vorher im diskursiven Gespräch 
geschehen war. Als sie sich am vorgesehenen Ort treffen, verweist Philocles 
scherzhaft auf den genius loci, der in dieser bukolischen Szene herrsche. Er bringt 
Vergil ins Spiel: Nun habe er Theocles dingfest gemacht, auf dass er ihm Rede 
stehe wie der gebundene und trunkene Silenus (vgl. Moralists, S. 192). Diese An-
spielung auf die sechste Ekloge greift Theocles auf, aber er verwahrt sich gegen 
die Kosmogonie, die Silenus dort in einem Lied entfaltet.13 Zum Charakter des 

11 	Für die Zeitgenossen war das deutlich zu erkennen. Pope beispielsweise hat in den Anmer-
kungen zu seiner Dunciad Shaftesburys Prosa als Verse setzen lassen. Vgl. Alexander Pope: 
The Dunciad: Book the Fourth. With Illustrations of Scriblerus, and Notes Variorum. The 
Second Edition. London 1742, S. 34, Anm. zu Vers 480. Dies beobachtet und kommentiert: 
Pat Rogers: Shaftesbury and the Aesthetics of Rhapsody. In: British Journal of Aesthetics 12 
(1972), S. 244–257, hier S. 250.

12 	Die Verabredung: Moralists, S.  138.  Zwischen Verabredung und Treffen fallen andere Ge-
spräche der beiden, weshalb diese Stelle als Rahmen für den eigentlichen Hymnus meistens 
übersehen wird. 

13 	In der sechsten Ekloge heißt es (VV. 31–34): „namque canebat, uti magnum per inane coacta /  
semina terrarumque animaeque marisque fuissent / et liquidi simul ignis; ut his exordia 
primis / omnia et ipse tener mundi concreverit orbis;“. In der Übersetzung von Johannes 
und Maria Götte: „Denn er sang, wie im leeren, gewaltigen Raum ineinander / wirbelten 
noch die Keime für Land und Luft und für Wasser / und für lauteres Feuer zugleich, wie 
aus diesen als Urstoff / alles entstand und sogar das zarte Gewölbe der Welt wuchs.“ Beides 
zitiert aus: Vergil: Landleben. Vergil-Viten. Hrsg. von Johannes und Maria Götte sowie Karl 
Bayer. München 21977, S. 34 f.

DOI: 10.13173/9783447104975.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



208 Mark-Georg Dehrmann

betrunkenen Gottes passe es wohl, dass er die Welt aus Chaos und ungeordneter 
Materie entstehen lasse. Für Theokles aber kann ein geordneter Kosmos nicht 
durch Zufall zustande gekommen sein. Er sei nicht zu denken ohne einen Geist, 
der ihn hervorbringe und organisiere, ohne „Mind“ und „Thought“ (ebd.), ohne 
bewusste Formung und Durchbildung. Schon Vergil habe in der Aeneis eine Ge-
genversion gedichtet, in den Versen, mit denen Anchises seinem Sohn Aeneas 
in der Unterwelt die Entstehung der Welt schildert: „The active Mind, infus’d thro’ 
all the Space, / Unites and mingles with the mighty Mass: / Hence Men and Beasts. –“ 
(ebd.). In der Übersetzung von Dryden,14 die Theocles hier zitiert, sind Raum und 
Materie vom Geist durchwaltet; dieser bringt Tiere und Menschen hervor. Auch 
Theocles kündigt nun einen Gegengesang zu dem des Silenus an: 

Here, Philocles, we shall find our sovereign Genius; if we can charm the 
Genius of the Place (more chaste and sober than your Silenus) to inspire 
us with a truer Song of Nature, teach us some celestial Hymn, and make 
us feel Divinity present in these solemn Places of Retreat. (Moralists, S. 193).

Diese Passage bietet ein argumentum des folgenden Gesangs und – gewisserma-
ßen – eine Poetik der Hymne in Kurzfassung. Die Gattung wird angegeben, zu-
nächst als „Song“ – in Anlehnung an das carmen15 des Silenus –, dann als „celes-
tial Hymn“. Die adressierte Gottheit ist der „sovereign Genius“, also der ‚oberste 
Geist‘, der ‚Mind‘ und Schöpfer des Kosmos. Zweck der Hymne ist es, diesen 
Geist „[h]ere“, an diesem Ort, zu finden. Und auch den Weg, auf dem sich diese 
Gotteserkenntnis vollziehen soll, gibt Theocles an: Zum Genius des Ganzen führt 
der genius loci, also der Geist, der in der umgebenden Natur waltet. Ihn gilt es zu 
beschwören („charm“) – so wie Silenus gebunden werden musste –, auf dass er 
dem Sänger sein Lied eingebe, wodurch am Ende die Anwesenheit der Gottheit 
an diesem Ort spürbar werden soll. „[I]nspire“, „teach“ und „make us feel“ – der 
Hymne wird damit eine dreischrittige Struktur vorgegeben: Der Bitte um Inspi-
ration folgen die Empfängnis einer Lehre, deren Entfaltung sowie schließlich die 
Erscheinung der Gottheit, indem sie ihre Anwesenheit und Wirklichkeit durch 
eine Gefühlserkenntnis evident werden lässt. 

14 	Die Verse 981–986 (in Drydens Zählung) des 6. Buches im Kontext zitiert: „Know first, that 
Heav’n, and Earth’s compacted Frame, / And flowing Waters, and the starry Flame, / And 
both the Radiant Lights, one Common Soul / Inspires, and feeds, and animates the whole. / 
This Active Mind infus’d through all the Space, / Unites and mingles with the mighty Mass. /  
Hence Men and Beasts the Breath of Life obtain;“. The Works of Virgil: Containing His Pas-
torals, Georgics, and Æneis. Translated into English Verse; by Mr. Dryden. London 1697, 
S. 391. Bei Vergil lauten die Verse 724–728: „Prinicipio caelum ac terras camposque liquentis /  
lucentemque globum lunae Titaniaque astra / spiritus intus alit, totamque infusa per artus /  
mens agitat molem et magno se corpore miscet. inde hominum pecudumque genus […]“ 
Zitiert nach: P. Vergilius Maro: Aeneis. 5. und 6. Buch. Lateinisch/Deutsch. Übers. und hrsg. 
von Edith und Gerhard Binder. Stuttgart 22006, S. 136.

15 	Sowohl die Ekloge selbst wird als „carmen“ (V. 5) bezeichnet als auch die Lieder („carmina“; 
V. 25) des Silenus; vgl. Vergil: Landleben (Anm. 13), S. 32–34.

DOI: 10.13173/9783447104975.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



209Der Hymnus an die Natur in Shaftesburys Moralists (1711)

Und so beginnt Theocles mit der bereits zitierten Apostrophe an den genius 
loci, die umgebende Natur.16 Folgen wir, um uns Verfahren und Struktur zu ver-
gegenwärtigen, dem ersten Teil des Gesangs: Die Anrufung der umgebenden 
Natur – „Ye Fields and Woods“ – beginnt mit einer Bitte, dem Sänger günstig 
zu sein: „favour my Retreat and thoughtful Solitude.“ (Moralists, S. 193) In dieser 
Einsamkeit, angesichts der „Majestick Beautys of this Earth“ komme der Mensch 
zu seiner eigentlichen Bestimmung: „made for Contemplation, and to search his 
own and other Natures“, sei dies der Ort, um „the Cause of Things“ zu erwägen 
(„meditate“) und die Werke der Natur näher zu betrachten (alles ebd.).

Ein vorläufiges Ziel findet der Aufschwung des Sängers in einer zweiten Apo-
strophe. Sie richtet sich nicht mehr an die Umgebung, sondern spricht nun die 
Natur als Ganze an: „O glorious Nature! Supremely Fair, and sovereignly Good! 
All-loving and All-lovely, All-divine!“ (ebd.). Natur – das meint hier nun ein Prin-
zip, in dem sich Schönheit und Güte vereinigen. Sie trägt die Attribute des Gött-
lichen an sich: ‚supreme‘, ‚sovereign‘, „All-divine“. Dieser zweiten Apostrophe an 
die göttliche Natur folgt unmittelbar eine dritte: 

O mighty Nature! Wise Substitute of Providence! impower’d Creatress! Or 
Thou impowering Deity, supreme Creator! Thee I invoke, and Thee alone 
adore. To thee this Solitude, this Place, these Rural Meditations are sacred; 
whilst thus inspir’d with Harmony of Thoughts, tho unconfin’d by Words, 
and in loose Numbers, I sing of Nature’s Order in created Beings, and cel-
ebrate the Beautys which resolve in Thee, the Source and Principle of all 
Beauty and Perfection. (Moralists, S. 194)

Von der Natur richtet sich der Blick auf die Gottheit selbst. Diese Wendung voll-
zieht sich vermittels der einfachen Konjunktion „Or“. Die bevollmächtigte Schöp-
ferin Natur und die bevollmächtigende Gottheit werden in diesem Zuge zwar 
unterschieden; aber mit höchster Selbstverständlichkeit geht Theocles von der 
einen zum anderen über.17 Dieser „supreme Creator“ ist eigentlich das Ziel, zu 
dem die Erkenntnis des Sängers strebt. Zu ihm als dem „sovereign Genius“ (Mo-
ralists, S. 193) – wie es eingangs hieß – hat die invocatio des genius loci geführt. Die 
selbstreflexive, poetologische Wendung „I sing“ zeigt, dass die Bitte um Inspi-
ration nun an ihren eigentlichen Adressaten gelangt ist und erfüllt wurde. Im 
selben Zug hat sich dem Sänger das Wissen erschlossen, dass die Schönheit und 
Ordnung der Natur von dieser Gottheit ausgehen.

Gleich darauf aber thematisiert Theocles ein Problem der Gotteserkenntnis, zu 
der er sich aufgeschwungen hat: „Thy Being is boundless, unsearchable, impene-

16 	Seine Hymne ist dabei nicht überall streng metrisiert, aber durchgehend rhythmisiert. Er 
selbst gibt das, in einer selbstreflexiven Wendung der Hymne, zu verstehen: „and in loose 
Numbers, I sing of Nature’s Order in created Beings“ (Moralists, S. 194).

17 	Nicht zuletzt das „Or“ wirkte provozierend auf die Zeitgenossen. Pope beispielsweise wirft 
Shaftesbury genau aufgrund dieser Passage vor, Natur und Gott zu identifizieren; vgl. ders.: 
Dunciad (Anm. 11), S. 34.

DOI: 10.13173/9783447104975.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



210 Mark-Georg Dehrmann

trable. In thy Immensity all Thought is lost; Fancy gives o’er its Flight: and wea-
ry’d Imagination spends it-self in vain“ (Moralists, S. 194). Die Gottheit in ihrem 
Wesen erweist sich für Theocles als unbegreifbar. Hier scheitert das begriffliche 
Denken, und auch die bildlich vorstellende Phantasie versagt. Jeder Versuch, den 
„Abyss of Deity“ (ebd.) auf diese Weise zu ergründen, wirft den Sänger auf „my-
self“ zurück, auf den „Sense of this so narrow Being“ (ebd.), also das Selbstbe-
wusstsein kreatürlicher Beschränkung.

Aber gerade diese Rückkehr zu und Besinnung auf sich selbst weist den wei-
teren Weg für die Erkenntnis Gottes. Denn einerseits ist der Schöpfer in seinem 
Wesen für die Kreatur unbegreifbar. Aber als Geschöpf besitzt der Mensch ande-
rerseits Erkenntnisvermögen, die seinem Ort in der Schöpfung angemessen sind: 
„Yet since by Thee (O Sovereign Mind!) I have been form’d such as I am, intelligent 
and rational; since the peculiar Dignity of my Nature is to know and contemplate 
Thee; permit that with due freedom I exert those Facultys with which thou hast 
adorn’d me.” (Ebd.) Theocles hat als Mensch eine seiner Natur entsprechende 
Einsicht in das Wirken des Schöpfers. Dem „Mind“, als der dieser hier angespro-
chen wird, korrespondiert die menschliche Geistnatur. Sie auszuüben und Gott 
in seinen Werken zu erkennen, konstituiert die Freiheit und die Würde („Digni-
ty“) des Menschen. Mit der Bitte um Beistand und Leitung dabei endet der erste 
Teil von Theocles’ Hymne.

4
Gehen wir damit von der Kommentierung der Hymne zu den vier Aspekten über, 
die näher betrachtet werden sollen. Als erstes stellt sich die Frage, welche theolo-
gischen Konsequenzen dieses Modell der Gotteserkenntnis birgt. Zunächst mag 
das, was Theocles hier vorführt, unspektakulär erscheinen. Der Mensch ist Teil 
eines geordneten, von einem gütigen Gott geschaffenen Kosmos. Und auch wenn 
er Gott selbst nicht erkennen kann, so spricht sich ihm die Existenz dieses Gottes 
doch deutlich genug in dessen Werken zu. Aber gerade diese Konzeption kann 
als hochbrisant verstanden werden. Sie verzichtet auf alle zentralen Elemente, 
die diese Gotteserkenntnis als spezifisch christliche ausweisen könnten: Es fehlt 
jeder Verweis auf die Schrift als Offenbarung Gottes. Der Mittler Christus, von 
dem die Offenbarung zeugt, wird nicht genannt; entsprechend ist nicht die Rede 
vom Glauben an das Offenbarungsgeschehen und an Gott, ebenso wenig von 
der Empfängnis der Gnade Gottes, wie sie sich auch im anglikanischen Kontext 
durch die Lektüre der Heiligen Schrift ergeben kann. Diese Gnade allein aber 
könnte den Menschen aus seinem natürlichen, verdorbenen Zustand befreien. 
Erst damit würde er gültiger Erkenntnisse und eines gottgefälligen Lebens fähig.

Provokant ist Theocles’ Hymne nicht, weil sie natürliche Theologie betreibt. 
Sie ist es vielmehr, weil hier die natürliche Theologie absolut gesetzt wird. Die 
Erfahrung, dass Gott als Objekt der Erkenntnis nicht erfassbar ist, führt nicht zu 
Resignation, Hoffnung und Glauben, zu einer Wendung auf die Offenbarung. 
Vielmehr leitet sie zu der Einsicht, dass dieser Gott dem Menschen eine natür-

DOI: 10.13173/9783447104975.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



211Der Hymnus an die Natur in Shaftesburys Moralists (1711)

liche Fähigkeit gegeben hat, sein Wirken in der Welt nachzuvollziehen und da-
durch in ein rechtes Verhältnis zu ihm und zu sich selbst zu gelangen.

Der zweite Teil des Hymnus entfaltet diesen provokanten Gedanken noch wei-
ter. Hier besingt Theokles, weiterhin die Gottheit apostrophierend, ihr Wirken im 
Gesamtsystem Kosmos. Dieses Wirken weise sich aus im alles belebenden „vital 
Principle“ (Moralists, S. 205), in Materie, Bewegung, Zeit und Raum, schließlich 
in „Sense and Thought“ (Moralists, S.  206 f.), also in Wahrnehmungsfähigkeit, 
Bewusstsein und Denken. Und wenngleich der Mensch alle diese Aspekte der 
Wirklichkeit in ihrem Wesen ebenso wenig zu begreifen vermag wie den Gott 
selbst – er hat doch mit „Sense and Thought“ einen privilegierten Zugang zu ih-
nen. Sie ermöglichen es ihm erstens, das göttliche Wirken in seinen Konkretionen 
zu beobachten, in den „Works of Nature“: „our weak Eyes, help’d by mechanick 
Art, discover in these Works a hidden Scene of Wonders“ (Moralists, S. 206). Aber 
„Sense and Thought“ führen noch darüber hinaus. Zwar begreift der Mensch 
auch nicht, was diese beiden, ihm eigenen Vermögen in ihrem Wesen sind. Aber 
dass Reflexivität und Wahrnehmungsfähigkeit in ihm wirken, ist dem Menschen 
unmittelbar bewusst und gewiss, denn schließlich erkennt er durch sie die Welt 
und sich selbst. Diese Einsicht in seine eigene Natur führt Theocles zu einem 
weitreichenden Schluss: „Thus are we in a manner conscious of that original and 
eternally existent Thought, whence we derive our own“ (Moralists, S.  207). Und 
entsprechend dankt er dem höchsten Wesen als demjenigen, „who hast thus 
communicated thy-self more immediately to us, so as in some manner to inhabit 
within our Souls; Thou who art Original Soul, diffusive, vital in all, inspiriting 
the Whole.“ (ebd., S. 207) 18 Die reflexive Einsicht in seine Fähigkeit, Ordnung und 
Harmonie mit Freude zu erkennen, weist sich aus als substantielle Teilhabe an 
dem, was Ordnung und Harmonie stiftet. Dem Menschen selbst wohnen in ge-
wisser Weise die göttliche Kraft und der göttliche Geist inne. Der Mind des Men-
schen ist ein Teil des göttlichen Mind, oder, stoisch-platonisch formuliert: Der 
menschliche nous hat Teil am göttlichen nous.19 Theocles’ Formulierungen trans-
formieren dabei christliches Vokabular: Die Mitteilung Gottes an den Menschen 
– „communicated“ – referiert auf ein Offenbarungsgeschehen; ‚inspirit‘ wurde 
von zeitgenössischen Theologen mitunter für den der Heiligen Schrift einwoh-
nenden Geist verwendet, der sich dem Menschen in einem übernatürlichen Akt 
der Gnade mitteile und ihm die Kraft zu einem gottgefälligen Leben verleihe.20 

18 	Während Theokles hier noch den göttlichen Mind apostrophiert, hat sich seine Rede in die-
sem Teil doch verändert. Denn die Ich-Form, in der sich die Bitte um Inspiration im ers-
ten Teil vollzog, ist dem „we“ gewichen. Das Wissen, das sich dem Sänger erschließt, wird 
nun als paradigmatisches präsentiert, für den Zuhörer Philocles wie auch für die Gattung 
Mensch. 

19 	Vgl. dazu ausführlicher Dehrmann: Shaftesburys stoischer Sokratismus (Anm. 10), S. 94–96.
20 	Vgl. etwa Richard Allestree, Regius Professor of Divinity in Oxford: „it has pleased God to 

inspirit and actuate all his Evangelical methods, by a concurrence of supernatural strength, 
makes it not only eligible but possible, I may say easie and pleasant for us to do whatev-
er he commands us: and notwithstanding our natural debility, makes us through Christ 

DOI: 10.13173/9783447104975.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



212 Mark-Georg Dehrmann

All dies vollzieht sich hier durch die Betrachtung der Natur und des Selbst. 
Die Teilhabe am göttlichen Geist und die natürliche Fähigkeit, ihm handelnd und 
erkennend gerecht zu werden – darin liegt die „peculiar Dignity of my Nature“ 
(Moralists, S. 194), wie es oben hieß. Gott zu dienen, bedeutet für den Menschen, 
der eigenen Natur und der Natur des Ganzen gerecht zu werden, also den ihm 
jeweils zukommenden Platz in der kosmischen Ordnung zu erkennen und einzu-
nehmen. Was Shaftesbury hier aus stoischen und auch platonischen Traditionen 
heraus formuliert, kann als kompatibel mit christlichem Denken verstanden wer-
den. Aber es lässt sich auch als Deismus reinsten Wassers interpretieren, wenn 
man in Rechnung stellt, dass Offenbarung, Erlösungsbedürftigkeit des Men-
schen, Eingriff der göttlichen Gnade, Glaube überflüssig würden.

5
Gehen wir zum zweiten Punkt über, der Frage, in welche Beziehung Naturer-
kenntnis und Gotteserkenntnis in diesem Modell treten. Das Ziel von Theocles’ 
Hymnus war es, Gott in der Natur erfahrbar zu machen: „make us feel Divinity 
present in these solemn Places of Retreat.“ (Moralists, S. 193) In der Inszenierung 
seines Gedichtes scheint dies gelungen, bis hin zu einem transformierten, verna-
türlichten Offenbarungs- und Gnadengeschehen. Natur- und Gotteserkenntnis 
kommen dabei aber in ein besonderes Verhältnis. Es kann nachvollzogen wer-
den, wenn man sich verdeutlicht, dass Theocles’ zitierte Zielbestimmung der 
Hymne mehrdeutig ist.21 Diese Mehrdeutigkeit aber illustriert gleichsam den Er-
kenntnisweg, der sich im Laufe des Gesangs ergibt. 

Auf der ersten Ebene bezieht sich Theocles auf die spezifischen Vorausset-
zungen seines hymnischen Sprechens. „Divinity“ wird „present“ vermittels des 
enthusiastischen Gesangs. Die Bitte des Sängers um Inspiration und Erscheinung 
des Gottes hat Gnade gefunden. Die Inspiration besitzt hier eine Bedeutung, die 
innerhalb der poetischen Sprache entweder esoterisch verstanden werden kann 
– als wirkliche Be-Geisterung – oder aber als uneigentlich. Sie lässt sich jedoch 
reformulieren, wenn man sie auf die Natur bezieht. Schließlich hat sich Gott 
„in these solemn Places of Retreat“ (Moralists, S. 193) offenbart als derjenige, der 
die ganze Natur belebt. Insofern kann von ihm generell gesagt werden, dass er 
auch an diesem spezifischen Ort in der Natur wirksam sei. Um ihn zu erkennen, 
braucht es kein enthusiastisches Wissen. An dessen Stelle tritt in dieser Ausle-
gung die Beobachtung der Natur, einschließlich der Naturforschung – durch In-
strumente geschärft, erblickt das schwache menschliche Auge „a hidden Scene 
of Wonders“ (Moralists, S.  206), die von der kosmischen Ordnung zeugen. So 

which strengthens us, able to do all things”; [Richard Allestree:] The Causes of the Decay of 
Christian Piety. Or an Impartial Survey Of the Ruines of Christian Religion, Undermin’d by 
Unchristian Practice. London 1667, S. 19. Die Passage wird zitiert im Wörterbuch von Samuel 
Johnson: A Dictionary of the English Language […]. 2 Bde. London 61785, Bd. 1, s.p., sub verbo 
inspirit.

21 Vgl. die gesamte Passage oben, S. 208.

DOI: 10.13173/9783447104975.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



213Der Hymnus an die Natur in Shaftesburys Moralists (1711)

verstanden, scheint Theocles in seiner Hymne eine physikotheologische Gottes
erkenntnis in der Sprache der Dichtung vorzubringen. Aber angesichts des Ge-
dankens der menschlichen Teilhabe am göttlichen nous gewinnt Theocles’ Rede 
noch eine dritte Bedeutung. Die Bitte, „make us feel Divinity present“, erfüllt sich 
eigentlich erst, als der Sänger nicht mehr aus der äußeren Natur auf die Existenz 
und Präsenz Gottes schließt, sondern den Blick reflexiv auf sich selbst richtet. 
Die Gotteserkenntnis ergibt sich nicht aus einer Demonstration, die von wahrge-
nommenen Eigenschaften der göttlichen Werke auf die Existenz eines Schöpfers 
schließt. Evident wird sie vielmehr erst in der Selbsterkenntnis. Geist ist in der 
Natur, weil der menschliche Geist sich selbst in ihm und ihn in sich wiederer-
kennt. „Divinity“ ist also letztlich deshalb „present“, weil sie im Menschen selbst 
immer schon wirksam ist.

Theocles’ Hymne richtet sich also eigentlich auf Selbsterkenntnis bzw. erst in 
dieser kommt sie zu ihrem eigentlichen Ziel. Sie ist keine physikotheologische 
Dichtung, wenn damit gemeint ist, die Existenz Gottes aus der weisen Einrich-
tung der sichtbaren Natur zu demonstrieren. Eine solche Physikotheologie würde 
den entscheidenden Schritt verfehlen. Sie verstünde nicht, dass Ordnung und 
Schönheit in der Natur nur deshalb erkannt werden können, weil der menschli-
che Geist selbst Anteil hat an dem Prinzip, das Ordnung und Schönheit hervor-
bringt. Gerade darin, dass der Hymnus in diesem Sinne keine physikotheolo-
gische Dichtung ist, gründet auch seine Radikalität. Denn wenn beispielsweise 
William Derham 1711 und 1712 in den Boyle Lectures seine Physikotheologie vor-
trägt, dann zielt er zwar auf die vernunftmäßige Überzeugung vom Wirken Got-
tes in der Welt. Aber die Wirksamkeit dieser Überzeugung basiert letztlich auf 
„Fear and Obedience“ gegenüber der Natur wie der Offenbarung, auf „Thankful-
ness and Praise“ gegenüber dem allmächtigen Gott.22 Derhams Physikotheologie 
hängt ab von der Offenbarung. Shaftesburys Gott aber offenbart sich dem natür-
lichen Menschen in unmittelbarer Evidenz. Die Natur ist für diesen Erkenntnis-
prozess ein Durchgangsraum, denn die entscheidende Einsicht in die Teilhabe 
des Menschen am göttlichen Geist ergibt sich durch Selbsterkenntnis.

6
Mit dem Verweis auf den Enthusiasmus wurde bereits auf die dritte Frage an die 
Moralists vorgegriffen: Was für eine Konzeption von Enthusiasmus23 wird hier 
vertreten, wenn sich Gott in dieser Weise dem Menschen offenbart?

Zunächst muss festgehalten werden, dass der Enthusiasmus mit dem Hymnus 
zu einem zentralen Thema der Moralists aufrückt.24 Er wird, wie oben schon ange-

22 	William Derham: Physico-Theology: or, a Demonstration of the Being and Attributes of God, 
from his Works of Creation. […] London 21714, S. 443.

23 	Zum Enthusiasmus vgl. die gründliche und umfassende Studie von Volkhard Wels: Der 
Begriff der Dichtung in der Frühen Neuzeit. Berlin, New York 2009, S. 179–333.

24 	Der Enthusiasmus ist für Shaftesbury insgesamt ein wichtiges Thema. Im Letter Concerning 
Enthusiasm (zuerst 1708) rückt Shaftesbury eher vom Enthusiasmus ab, indem er ihn als Ur-

DOI: 10.13173/9783447104975.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



214 Mark-Georg Dehrmann

deutet wurde, erstens als Modus hymnischer Dichtung inszeniert. Zweitens spie-
len die Moralists in der gesamten Anlage ihrer Szene auf den Platonischen Phaid-
ros an; Sokrates begibt sich hier gemeinsam mit dem Titelcharakter in die Gegend 
außerhalb Athens, er stimmt im Laufe des Dialogs gleichfalls eine (ironische) 
enthusiastische Rede an.25 Drittens wird der Enthusiasmus diskursiv verhandelt 
(wie ebenfalls im Phaidros).26 Nur eines von vielen Beispielen bildet die Deutung 
von Vergils Ekloge über den betrunkenen Silen. Die Reflexion über den Enthusi-
asmus vollzieht sich aber auch formal. Denn Theocles trägt seine Hymne nicht in 
einem durchgehenden Raptus vor; vielmehr wird sie dreimal unterbrochen.27 Zu-
nächst fällt Theocles selbst zweimal aus seiner Rolle, um mit Philocles die Inhalte 
des Gesangs zu rekapitulieren und zu erwägen (vgl. Moralists, S. 194 und S. 209). 
Diese Rückkehr in den Modus des Dialogs ermöglicht die Kommentierung und 
Auslegung des begeisterten Gedichts. Was der begeisterte Sänger dort in poeti-
scher Rede vorgebracht hat, wird ‚übersetzt‘ in einen Diskurs, der zur Normali-
tät zurückkehrt ist. Schon diese Struktur wirft ein Licht auf den Enthusiasmus. 
Was er zutage fördert, muss im intersubjektiven Gespräch geprüft und gesichert 
werden können.28 Hier wird deutlich, was bereits die bewusste Inszenierung des 
enthusiastischen Zustandes durch Theocles nahelegt: Sein Enthusiasmus ist kein 

sache für religiöses und politisches Schwärmertum bzw. Fanatismus identifiziert und iro-
nisiert. Die Moralists bieten dagegen ein positives Verständnis des Enthusiasmus an, das 
allerdings – wie weiter unten deutlich werden wird – auf eine sehr spezifische Interpreta-
tion der ‚göttlichen‘ Begeisterung zielt. Beide Positionen schließen einander nicht aus. Zur 
Enthusiasmuskritik vgl. etwa Hans-Jürgen Schings: Melancholie und Aufklärung. Melan-
choliker und ihre Kritiker in Erfahrungsseelenkunde und Literatur des 18.  Jahrhunderts. 
Stuttgart 1977, S. 179–184 u. pass.; Michael Heyd: Be sober and reasonable: The Critique of 
Enthusiasm in the Seventeenth and Early Eighteenth Centuries. Leiden 1995; Albert Meier: 
Schwärmer auf dem Prüfstand. Shaftesburys ‚raillery‘ in der deutschen Moralphilosophie 
und Dichtung des 18. Jahrhunderts. In: Festschrift für Erich Trunz zum 90. Geburtstag. Vier-
zehn Beiträge zur deutschen Literaturgeschichte. Hrsg. von Dietrich Jöns u. Dieter Lohmei-
er. Kiel 1998, S. 55–74. Eine Interpretation beider Seiten des Enthusiasmus bieten Barbara 
Schmidt-Haberkamp: Die Kunst der Kritik. Zum Zusammenhang von Ethik und Ästhetik 
bei Shaftesbury. München 2000, S.  221–235 (mit einer Diskussion der Forschung); Günter 
Butzer: Soliloquium. Theorie und Geschichte des Selbstgesprächs in der europäischen Lite-
ratur. München 2008, S. 329–341.

25 	Vgl. Platon: Phaidros, etwa 237a, 238c-d und 241e (Stephanus).
26 	Zu Enthusiasmus bzw. manía vgl. ebd., 244a und den Fortgang des Dialogs. Zur Rezepti-

on des Phaidros und des Symposion in der Frühen Neuzeit vgl. Wels: Begriff der Dichtung 
(Anm. 23), pass., beispielsweise bei Ficino: S. 198–205.

27 	Der Hymnus wird dadurch in die vier Abschnitte geteilt, von denen oben bereits die Rede 
war. Wels geht in seiner Untersuchung zum Enthusiasmus (Begriff der Dichtung [Anm. 23], 
S. 224) auf den Dialog Naugerius, sive de poetica dialogus (1555) von Girolamo Fracastoro ein, 
der strukturelle Ähnlichkeiten zu haben scheint. Hier unterbreche der Dichter Naugerius 
den Dialog immer wieder, um begeistert Verse zu rezitieren. Zwar deutet Fracastoro den En-
thusiasmus nach Wels als natürliche – nicht göttlich induzierte – Entrückung (vgl. ebd.); aber 
die Unterbrechung des Dialogs scheint hier nicht die Funktion der Enthusiasmus-Kontrolle 
zu haben, wie dies in den Moralists der Fall ist.

28 	Vgl. dazu etwa Schmidt-Haberkamp: Kunst der Kritik (Anm. 24), S. 228–233. 

DOI: 10.13173/9783447104975.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



215Der Hymnus an die Natur in Shaftesburys Moralists (1711)

wirkliches Außer-sich-Sein, sondern ein bestimmter Modus der Rede, deren In-
halte sich auch vor dem abgekühlten Bewusstsein bewähren müssen.

Als Theocles sich zum zweiten Mal unterbricht, trägt er eine Bitte an seinen 
Gesprächspartner heran. Philocles möge über seinen Zustand wachen und ihn 
zur Raison rufen, wenn seine Rede sich in dunkle Tiefen oder zu luftige Höhen 
verliere (vgl. Moralists, S. 209 f.). Der Gedanke, dass der Enthusiasmus einer Kon
trolle bedürfe, gewinnt hier eine neue Pointe. Denn Theocles fordert seinen Schü-
ler gleichsam zu einem Lernprozess auf. Philocles soll sich den enthusiastischen 
Visionen nicht mehr einfach überlassen. Er selbst muss nun die Kontrollfunktion 
ausüben. Und das scheint ihm auch zu gelingen. Als Theocles das Element des 
Feuers besingt, unterbricht ihn Philocles29 und bittet um eine Deutung der dunk-
len Rede. Er hat den Eindruck, Theocles spiele auf die antike Vorstellung an, dass 
die Welt immer wieder von einem zyklischen Weltenbrand vernichtet würde.30 
Mit dem Bild der Gottheit, das er gewonnen habe, könne er so etwas aber nicht 
vereinbaren. Theocles räumt ein, er sei, das Feuer besingend, selbst „too warm“ 
(Moralists, S. 213) geworden. Künftig wolle er sich der Erde zuwenden (vgl. Mo-
ralists, S. 213 f.). Die Moralists führen hier einerseits den gelungenen Lernprozess 
von Philocles vor, der die nachdrückliche poetische Rede nun kritisch reflektiert. 
Daneben zeigt der Dialog auch, wie der Enthusiasmus sich spekulativ verstei-
gen kann. Die Einbildungskraft kann überhand nehmen. Die erhitzte Rede ist 
dann gerechtfertigt, wenn sie zurückgebunden werden kann an die Natur und 
das für den Menschen Wesentliche: die Erkenntnis, dass sein Geist ein Teil des 
kosmischen Geistes ist und dass seine Bestimmung darin liegt, sein Denken und 
Handeln daran auszurichten.

Genau in dieser Möglichkeit, die enthusiastischen Gesichte an die Natur zu-
rückzubinden, liegt aber eine der Pointen des enthusiastischen Hymnus in den 
Moralists insgesamt. Theocles agiert zwar als poeta vates, dem sich mit der Inspi-
ration ein esoterisches Wissen erschließt. Aber gleichzeitig sind diese Lehren so 
gefasst, dass sie vor einer mit ruhiger Besonnenheit vorgenommenen Prüfung 
bestehen können. Was entweder esoterisch oder uneigentlich erscheint, lässt sich 
auch exoterisch und natürlich verstehen. Am Beispiel des Satzes „make us feel 
Divinity present“ wurde diese kalkulierte Mehrdeutigkeit oben schon verdeut-

29 	Wie sich diese Unterbrechung vollzieht, ist nicht ganz klar. Philocles beschreibt die Szene 
so: „Here Theocles stopt on a sudden, when (as he imagin’d) I was putting my Hand out, to 
lay hold of his Sleeve.” (Moralists, S. 212) Es scheint, als würde Theocles sich den Vorgang 
nur einbilden; so deutet auch Schmidt-Haberkamp (Kunst der Kritik [Anm. 24], S. 229). Sie 
konzentriert sich in ihrer Interpretation auf Theocles und die Tatsache, dass er seinen En-
thusiasmus selbst kontrollieren könne. Allerdings verdeutlicht der Text auch, dass hier ein 
Lerneffekt des Philocles vorliegt, denn dieser gibt gleich zu verstehen, dass ihm angesichts 
des Fortgangs des Hymnus unwohl geworden sei: „Indeed, said I, you might well expect the 
Fate of Icarus, for your high-soaring. But this, indeed, was not what I fear’d. […] I was afraid 
it might, in the issue, run to what they tell us of a universal Conflagration; in which I knew not 
how it might go, possibly, with our Genius.” (Moralists, S. 213).

30 	Vgl. das Zitat oben, in Anm. 29.

DOI: 10.13173/9783447104975.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



216 Mark-Georg Dehrmann

licht.31 Nicht zuletzt gilt diese Reformulierbarkeit auch für den Enthusiasmus 
selbst. Als Beispiel sei eine Apostrophe aus dem Hymnus genannt, in der Theo-
cles den Enthusiasmus thematisiert. Er wendet sich dort mit folgenden Worten 
an den Geist des Ganzen: „O mighty Genius! […] Author and Subject of these 
Thoughts!“ (Moralists, S. 205) Als „Subject“ des Hymnus ist der Gott der Gegen-
stand der Rede. Indem Theocles ihn aber auch als „Author“ apostrophiert, gibt 
er der Vorstellung Ausdruck, dass er von dem Gott erfüllt sei und dieser nun 
aus ihm und durch ihn spreche. Was insofern wie ein wunderhaftes Geschehen 
– oder ein poetischer Topos – wirkt, hat aber einen doppelten Sinn. Denn wenn 
der menschliche Geist Teil des göttlichen Geistes ist, dann spricht der Mensch 
immer schon mit Gott, zumal wenn er dies erkennt – gerade das macht ja seine 
besondere Würde32 aus. Der „mighty Genius“ ist damit erstens in der enthusias-
tischen Sprache des Gedichtes der Gott, den Theocles anruft. Auf der zweiten Be-
deutungsebene aber ist dieser Genius und Dämon identisch mit dem kosmischen 
nous, an dem der Mensch durch Bewusstsein und Denkfähigkeit teilhat.33 

Was bedeutet diese kalkulierte Mehrdeutigkeit für den Enthusiasmus? Einer
seits wird die Vorstellung einer übernatürlichen Begeisterung und Inspiration 
offensichtlich abgelehnt. Enthusiasmus ist weder Sonderoffenbarung noch Beses-
senheit. Der Mensch hat von seiner Natur her Anteil am göttlichen Geist, er be-
kommt ihn nicht erst durch eine besondere Bitte oder Gnade. Daher entsprechen 
die Erkenntnisse, zu denen der rechte Enthusiasmus führen mag, dem, was der 
Mensch auch ohne besondere Inspiration durch Selbstbetrachtung und Betrach-
tung des Kosmos erkennen kann. Zu deutlich ist es auch, dass Theocles die Hal-
tung des poeta vates als eine Pose behandelt, die er bewusst verwendet, zumal er 
sie ja auch didaktisch einsetzt. Die enthusiastische Form der Rede ist kalkuliert. 
Die zahlreichen Verweise auf die Topoi des Enthusiasmus, den genius loci, die 
Nymphen (vgl. Moralists, S.  192), den Pegasus der Dichter oder den Hippogry-
phen Ariosts (Moralists, S. 214) – alles dies hat einen ironischen Unterton.

Aber diese Ironie zerstört doch diese Topoi nicht, sondern hält sie gewisser-
maßen in der Schwebe. Gleiches geschieht mit dem Enthusiasmus. Denn Theo-
cles macht sich die Form der begeisterten, bewegenden Rede sehr wohl zunutze. 

31 	Vgl. oben, S. 212 f.
32 	Vgl. oben, S. 210: „Dignity“.
33 	Der Dämon ist für Shaftesbury ein äußerst bedeutungsträchtiger Begriff. Er ist nicht nur das 

griechische Pendant zum lateinischen Genius. Gleichzeitig bezieht er sich auf das daimónion 
des Sokrates und den daímon der späten römischen Stoiker Marc Aurel und Epiktet. Shaf-
tesbury hat sich vor allem in den Jahren um und nach 1700 intensiv mit Sokrates beschäf-
tigt und dabei eingehend Platon und Xenophon studiert. Er plante eine kommentierte, mit 
Übersetzungen versehene Edition der antiken Schriften über Sokrates; vgl. die umfangrei-
chen Vorarbeiten in: Shaftesbury: Standard Edition. Bd. II.5: Chartae Socraticae. Design of a 
Socratick History. Hrsg. von Wolfram Benda, Christine Jackson-Holzberg und Friedrich A. 
Uehlein. Stuttgart-Bad Cannstadt 2008. Darin deutet er daimónion und daímon als natürliche 
Vernunft des Menschen, die Teil des göttlichen mind sei (vgl. dazu Dehrmann: Stoischer 
Sokratismus [Anm. 10], S. 91–96).

DOI: 10.13173/9783447104975.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



217Der Hymnus an die Natur in Shaftesburys Moralists (1711)

Und insofern lässt sich für die Berechtigung des Enthusiasmus anbringen, was 
eben noch als Argument gegen ihn erschien: Er ist gerade deshalb gerechtfer-
tigt, weil der Mensch von seiner Natur her Anteil am göttlichen Geist hat, er die-
sen also nicht erst durch eine besondere Bitte oder Gnade bekommt. Aus diesem 
Grund hat der Enthusiasmus in einer naturalisierten Auslegung einen genuinen 
Platz im Verhältnis des Menschen zur Welt und zu Gott.34 Wie dies gedacht ist, 
wird vollends deutlich, wenn sich Theocles und Philocles nach dem Hymnus 
über den Enthusiasmus unterhalten.35 Denn er sei die Liebe, die den Menschen 
zu dem hinziehe, was er als schön empfinde. Diese Liebe entzünde sich in der 
Regel an sinnlich erfahrbaren Dingen, die der Mensch heiß begehre. Nicht diese 
Liebe und nicht dieses Begehren seien dabei problematisch, wohl aber die Vor-
stellung, dass diese Liebe ihren adäquaten Gegenstand in den Objekten finde, 
auf die sie sich richte. Was der Mensch im sinnlich Schönen eigentlich liebe, was 
ihn eigentlich anziehe, sei nicht das schöne und begehrte Ding selbst, sondern 
das, was es schön mache, also letztlich der göttliche nous, der mit Bewusstheit die 
Harmonie und Ordnung geschaffen habe und sie durchwalte.36 Da der Mensch 
aber selbst nous sei, erkenne er in dieser Schönheit und Ordnung gleichsam auch 
sich selbst wieder. Enthusiasmus und Liebe sind Modi dieses Wiedererkennens. 
Recht verstanden, können sie den Menschen dazu führen, ja zunächst geradezu 
verführen, seine Liebe auf sich selbst zu richten, und das bedeutet für Shaftesbu-
ry, den eigenen mind, das eigene geistige Leitvermögen, dadurch zu ehren, dass 
man sich bemüht, ihn in Übereinstimmung mit dem ‚general Mind‘ des Kosmos 
zu halten: „the particular Mind shou’d seek its Happiness in conformity with the 
general-one, and endeavour to resemble it in its highest Simplicity and Excellence.“ 
(Moralists, S. 201).

Offensichtlich haben wir hier einen Grundgedanken vor uns, der zum Teil eng 
an Platon angelehnt ist, an den Phaidros mit dem Gespräch über die Liebe und den 
Seelenmythos, an den Eros Diotimas aus dem Symposion: Liebe als Sehnsucht, 
die selbst als Leitfaden fungiert und den Liebenden aus dem Körperlichen zur 
Idee hinzieht. Zum Verhältnis Shaftesburys zu Platon muss es hier hinreichen, 
festzustellen, dass diese Platonische Konzeption in ein stoisches Denkmodell ein-
gepasst wird, in dem die Bestimmung des Menschen in der Pflege seines Leitver-

34 	Günter Butzer (Soliloquium [Anm. 24], insbes. S. 339 f.) kommt zu dem Schluss, Shaftesbury 
vertrete das Modell eines selbstinduzierten Enthusiasmus. Dem kann ich mich mit zwei 
Einschränkungen anschließen: Erstens gilt es diesen Enthusiasmus zu kontrollieren; zwei-
tens zielt der Enthusiasmus am Ende gleichsam auf seine Überwindung, denn die Liebe 
zum Kosmos und zum mind, die den Enthusiasmus erregt, soll den Menschen am Ende auch 
im nüchternen Zustand leiten 

35 	Vgl. Shaftesbury: Moralists (Anm. 1), S. 220–232.
36 	Vgl. etwa Shaftesbury: Moralists (Anm. 1), S. 226: „the Beautiful, the Fair, the Comely, were ne-

ver in the Matter, but in the Art and Design; never in the Body it-self, but in the Form or forming 
Power.“

DOI: 10.13173/9783447104975.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



218 Mark-Georg Dehrmann

mögens liegt, das wiederum teilhat an der Geistnatur des Kosmos.37 Der Enthu-
siasmus ist für Shaftesbury die Liebe für das Schöne, das Gute und die Ordnung, 
die sich aus der Geistnatur des Menschen ergibt. Insofern, als die menschliche 
Natur Anteil am göttlichen Geist hat, spricht mit dem Enthusiasmus wirklich 
der Gott aus dem Menschen. Daher ist der Enthusiasmus – verstanden als Liebe 
für das Schöne – gerechtfertigt und wertvoll. Aber gleichzeitig führt diese Lie-
be, wenn sie sich selbst richtig versteht, weder ins Dunkle noch ins Esoterische, 
sondern zur Natur, also in die Selbsterkenntnis. Wenn sie geholfen hat, diesen 
Erkenntnisweg zu beschreiten, erweist sich das scheinbar Esoterische der Inhalte 
als Mittel, als besonderer und anziehender, damit aber in gewisser Weise auch 
uneigentlicher Ausdruck für etwas, was den Menschen eigentlich immer schon 
ausmacht, worüber der Mensch eigentlich immer schon verfügt. 

7
Damit sind wir bei der vierten Frage angelangt: Welchen Sinn hat es dann, dass 
Theocles seine Lehren in der Form einer enthusiastischen Hymne vorträgt? Den 
Schlüssel hierzu bietet das Ende des Gesangs. Im vierten Teil seiner Hymne 
wendet sich Theocles der Erdkugel zu, die er imaginativ überfliegt.38 Sein Blick 
wandert zunächst durch die klimatisch extremen Regionen, den Nordpol, dann 
den Äquator, das fruchtbare Ägypten und die nahe Wüste. Aus der erhobenen, 
distanzierten Perspektive betrachtet, erregen alle evozierten Orte Staunen und 
Verwunderung, sie erweisen sich als schön oder – wie die Gebirge – als erhaben. 
Jeder Ort erscheint dabei als sinnvoller Teil in dem zusammenhängenden System 
des Ganzen, als das die Erde erscheint. Dieses Ganze jedoch besingt Theocles 
nicht vollständig. Sein imaginärer Flug erstreckt sich nur über einen Teil des Glo-
bus. Mittendrin bricht er ihn ab und beendet damit seinen Hymnus.

37 	Der Hymnus in den Moralists und die anschließenden Diskussionen sind nicht zuletzt auch 
ein Kommentar zu Platon. Shaftesbury wurde vor dem Hintergrund dieser Passagen in der 
Forschung oft als Platoniker gesehen. Für ihn selbst allerdings ist nicht Platon entscheidend, 
sondern vielmehr Sokrates, der ein Leben nach der Natur lehre. Platon als Sokrates’ Schüler 
sieht Shaftesbury überall dort am Werk, wo dessen einfache, auf die praktische Philosophie 
gerichteten Lehren ins Spekulative geführt werden (vgl. dazu Dehrmann: Stoischer Sokra-
tismus [Anm. 10], pass.). Diesen ‚Zusätzen‘ aber steht Shaftesbury überwiegend skeptisch 
gegenüber. Er präferiert Xenophon, Platon aber wird für Shaftesbury damit – in Überein-
stimmung mit einem tradierten Platon-Bild (vgl. etwa Wels: Begriff der Dichtung [Anm. 23], 
pass.) – zum Repräsentanten des philosophischen Enthusiasmus par excellence. Mit seinem 
Hymnus greift Theocles dezidiert und bewusst diese spezifische Form der Philosophie auf, 
die auf besondere Weise die einfachen Lehren des Sokrates fortschreibe. Er nutzt und kriti-
siert sie. Am Ende führt er sie zurück zu einem natürlichen Verständnis ihrer Inhalte; darin 
liegt eine der Pointen des Hymnus. Zum Verhältnis Stoa und Platonismus bei Shaftesbury 
vgl. neben dem oben zitierten Aufsatz d. Vf. auch die in Anm. 10 genannte Literatur, ferner: 
Mark-Georg Dehrmann: Transition: „Pedagogy of the Eye“ in Shaftesbury’s Second Charac-
ters. In: New Ages, New Opinions: Shaftesbury in his World and Today. Hrsg. von Patrick 
Müller. Frankfurt a.M. u. a. 2014, S. 45–60.

38 	Vgl. Shaftesbury: Moralists (Anm. 1), S. 214–218.

DOI: 10.13173/9783447104975.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



219Der Hymnus an die Natur in Shaftesburys Moralists (1711)

Dieses Detail ist entscheidend, um zu verstehen, welche Bedeutung Shaftes-
bury der Dichtung zuweist. Warum hört Theocles mitten in seinem Flug auf? Das 
mag sich nicht nur der Leser fragen, sondern auch Philocles ist verwundert: „I 
cannot help being concern’d for your breaking off just when we were got half the 
World over“ (Moralists, S. 219). Und wenn nicht Europa, so führt Philocles aus, so 
hätte er doch gerne noch Amerika in das Bild der Welt eingefügt gesehen, Peru 
und Mexiko, die ganze Pracht dieser Länder mit ihren Tieren und Menschen, 
ihren Pflanzen und Wäldern, den Bergen und Flüssen, vor allem dem erhabenen 
Amazonas. All diese unterschlagene Pracht beschreibend, hält Philocles plötzlich 
inne, denn er bemerkt „so significant a Smile on Theocles’s Face, that it stopt 
me, out of Curiosity, to ask him his Thought.” (Moralists, S. 219) Natürlich lächelt 
Theocles, weil Philocles das, was er vermisst, selbst nachgetragen hat, unwillkür-
lich und ohne es zu bemerken. Damit aber habe, wie Theocles sagt, der „Spirit of 
this Sort of Prophecy“ (Moralists, S. 219) auch von Philocles Besitz ergriffen. Der 
Enthusiasmus ist gleichsam übergesprungen und hat ihn angesteckt, den abge-
brochenen Gesang jetzt seinerseits fortzuführen. Erst damit, dass sein Zuhörer 
ergriffen worden ist, hat sich erfüllt, was Theocles als das Ziel seiner Hymne 
formuliert hatte: „make us feel Divinity present“.39 

Die Doppeldeutigkeit dieser Rede vom Enthusiasmus ist nun leicht zu erken-
nen und aufzuschlüsseln. Die Hymne als Lernprozess ist vollendet, weil Philo-
cles selbst eine Perspektive einnehmen kann, aus der sich die Welt als harmo-
nisches Ganzes offenbart. Der Gott spricht aus ihm, weil sein Geist jetzt in der 
Lage ist, die Ordnung und Harmonie des Kosmos aus eigener Kraft heraus zu 
erkennen. Er hat gelernt, selbsttätig aus dem intuitiven Wissen heraus zu operie-
ren, dass sich in der Fähigkeit zur Wahrnehmung von Harmonie die Geistnatur 
ausspreche, die den Menschen als Teil eines harmonischen und geordneten Sys-
tems geschaffen habe.

Indem Philocles nun selbst die Welt und sich als durchwaltet vom nous be-
greifen kann, schließt sich eine große Klammer der gesamten Moralists. Denn 
den Anlass zu dem Hymnus hatte ursprünglich ein Zweifel gegeben, an dem 
Philocles zunächst unsicher zu werden drohte. Die Frage nach einem Leben, das 
der Natur entspreche, beantwortend, hatte Theocles entwickelt, dass dies für den 
Menschen bedeute, die menschliche Gattung insgesamt und den ganzen Kos-
mos als Objekte der Liebe und damit auch der Freude am Dasein begreifen zu 
können.40 Dann werde er erkennen, dass schlechtes menschliches Handeln nicht 
auf einem Missgriff Gottes in der Schöpfung beruhe, sondern auf einem Miss-
verständnis des Menschen über sich selbst und über das, was in seinem wahren 
Interesse als Geistwesen liege. Dann werde er auch begreifen, dass Unglücksfälle 
nicht gegen die Harmonie des Kosmos zeugten, sondern vielmehr notwendige 

39 	Shaftesbury: Moralists (Anm. 1), S. 193; die Hervorhebung von M.G.D. 
40 	Vgl. Shaftesbury: Moralists (Anm. 1), S. 135–138.

DOI: 10.13173/9783447104975.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



220 Mark-Georg Dehrmann

Bestandteile der Ökonomie des Ganzen seien.41 Nur eine sichere Vorstellung vom 
Kosmos als Ganzem könne zum Leitbild werden, um die Begegnisse des Lebens 
adäquat zu verstehen und zu beurteilen, und das bedeutet: sie als jeweils notwen-
dige Konstellationen innerhalb einer kosmischen Harmonie zu bejahen. So sehr 
Philocles diese stark stoisch geprägte Lehre zu diesem Zeitpunkt des Gesprächs 
eingesehen hatte, so sehr war er doch im Zweifel, ob es überhaupt möglich sei, 
in sich selbst Vorstellungen der gesamten Menschheit und der Natur als Ganzer 
aufzubauen, die nicht abstrakt und damit wirkungslos blieben. Denn sie müssten 
ihm ja die Kraft verleihen, den Kosmos und die Menschheit beständig lieben zu 
können, die Kraft, scheinbare partikulare Störungen nicht als Irritationen dieser 
Liebe zu erfahren, sondern vielmehr als notwendige Ereignisse, die es dankbar 
im Interesse des Ganzen anzunehmen gelte. Entsprechend hatte Philocles seinen 
Freund mit folgenden Worten herausgefordert: „Indeed, […] were it possible for 
me to stamp upon my Mind such a Figure as you speak of, whether it stood for 
Mankind or Nature, it might probably have its effect; and I might become perhaps 
a Lover after your way“ (Moralists, S. 138). Nachdem Theocles mit dem Hymnus 
geantwortet und nachdem Philocles den Gesang gleichsam eigentätig weiterge-
führt hat, erinnert jener seinen Freund auch an die Herausforderung: „And thus 
we are return’d again to the Subject of our Yesterday’s Morning-Conversation. […] 
We then had prov’d the Force of Divine Beauty; and form’d in our-selves an Object 
capable and worthy of real Enjoyment.“ (Moralists, S. 223).42

Der Hymnus des Theocles’ bietet Philocles also die Möglichkeit, sich ein 
anschauliches Bild vom Kosmos als System zu machen. Er evoziert eine phan-
tasía, ein visum der gottdurchwalteten Welt, das affektiv besetzbar ist. Diese Vor-
stellungsbilder, denen der poetische Modus auch metrische und sprachliche 
Schönheit verleiht, besitzen eine größere Kraft als die Alltagssprache oder der 
dialogische philosophische Diskurs.43 Mittels der Phantasie kann die Dichtung 
scheinbar abstrakte Vorstellungen wie ‚die Menschheit‘ oder ‚die Natur‘ versinn-
lichen. Sie verleiht ihnen eine Anziehungskraft, die dem Abstraktum zunächst 
abgeht. Indem sie versinnlicht, stellt die Dichtung Objekte her, die den Zuhörer 

41 	Zum Theodizeeproblem, das einen Ausgangspunkt der Moralists bildet, vgl. Patrick Müller: 
„Dwell with honesty & beauty & order“: The Paradox of Theodicy in Shaftesbury’s Thought. 
In: Aufklärung 22 (2010), S. 201–231.

42 	Auch früher im Text nimmt Philocles Bezug auf diese Szene, nämlich dort, wo er sich als 
Briefschreiber anschickt, seinem Adressaten Palemon von den Gesprächen mit Theocles zu 
berichten. Fast an der Aufgabe verzweifelnd, jenen Dialog über „the most difficult Subject“ 
(Shaftesbury: Moralists [Anm. 1], S. 125) zu Papier zu bringen, vergegenwärtigt ihm sein 
Gedächtnis in einer fast traumhaften Vision den Lehrer Theocles inmitten der Natur, die 
er hymnisch besungen hatte. Dieses Vorstellungsbild gibt ihm dann eine „clear and perfect 
Idea of what I desir’d so earnestly to bring back to my Memory“ (ebd., S. 126). Der Hymnus 
mit seiner versinnlichten Vorstellung des Kosmos hat sich so tief eingeprägt, dass die Erin-
nerung an ihn auch die leitenden Ideen, zu denen er hingeführt hat, wirksam reaktivieren 
kann.

43 	Vgl. dazu Alexandra Kleihues: Figuren der Evidenz in Shaftesburys Moralists. In: Aufklä-
rung 22 (2010), S. 41–57, insbes. S. 55 f.

DOI: 10.13173/9783447104975.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



221Der Hymnus an die Natur in Shaftesburys Moralists (1711)

mittels ihres Zaubers ergreifen; sie erregt Liebe, und die Liebe des Hörers kann 
sich auf dieses Bild richten.

Diese Liebe hat aber eine besondere Pointe, die deutlich wird, wenn man sich 
an die unterschiedlichen Bedeutungsschichten erinnert, die Theokles’ enthusi-
astische Rede barg. Denn der Erkenntnisprozess des Liebenden steuert auf die 
Erfahrung zu, dass die sinnlichen Objekte zwar seine Liebe erregen, aber nicht 
sie selbst dieser Liebe einen adäquaten Gegenstand bieten. Die Schönheit des 
Kosmos, die Anziehungskraft seines Vorstellungsbildes führen vielmehr zu der 
Erkenntnis, dass die Schönheit im mind ankert, der ihn hervorgebracht hat. Der 
mind selbst ist der Ursprung all der Bewunderung und Freude, die die phantasía 
erregt hat. Er ist der adäquate Gegenstand all der Bitten und Ehrenbezeugungen, 
die der enthusiastische Sänger anfangs einem Geist entgegenbrachte, den er erst 
herbeirufen zu müssen schien. Und er ist in jedem Menschen aktiv, so dass Liebe 
zu Gott und zum Kosmos letztlich bedeutet, der eigenen Geistnatur gerecht zu 
werden. Die Liebe, die die Dichtung erregt, hat eine Leitfunktion, die letztlich auf 
die Selbsterkenntnis zielt.44

Und insofern ist auch die Dichtung in den Moralists ein zunächst notwendiges 
Mittel, das sich am Ende aber wiederum selbst überwindet. Die verzaubernde 
Sprache der Poesie löst sich auf, wenn man von ihr zur Erkenntnis der Natur ge-
leitet worden ist, und das heißt zu der Erkenntnis, dass Ursprung und Ziel jeder 
Liebe die Teilhabe des Menschen am göttlichen Geist ist.

44 	In der ideengeschichtlichen Bewegung des Enthusiasmus-Denkens, die Wels (Begriff der 
Dichtung [Anm. 23], pass.] beschreibt, wäre Shaftesbury an einer interessanten Schlüssel-
position anzusiedeln. Verknappt gesagt, beschreibt Wels zunächst die Entwicklung zu einer 
physiologischen Interpretation des Enthusiasmus – dieser biete also keine Sonderoffenba-
rung. Ab 1700 dann werde diese physiologische Sonderstellung des Dichters nach und nach 
emphatisch interpretiert; die besondere (physiologisch begründete) Begabung des Dichters 
lasse ihn zum Künder einer Sprache des Herzens werden. Shaftesbury naturalisiert den En-
thusiasmus, ohne dabei jedoch im Falle des ‚positiven‘ Enthusiasmus auf die physiologische 
Dimension einzugehen. Gleichzeitig präsentiert er diesen Enthusiasmus als einen legitimen 
Leitfaden zu Einsichten, die sich dem Menschen aber auch im nüchternen Zustand erschlie-
ßen sollen, da sie seine eigene Natur konstituieren.

DOI: 10.13173/9783447104975.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447104975.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Zur religionshistorischen Verortung der ‚Naturlyrik‘  
bei Barthold Heinrich Brockes

Volkhard Wels

Die Frage, die ich stellen möchte, lautet, welche Art von Frömmigkeit, Religion 
oder Glauben in Barthold Heinrich Brockes' Irdischem Vergnügen in Gott (1721–
1748) zum Ausdruck kommt. Das ist alles andere als eine neue Frage. Zur Debatte 
gestellt worden sind bisher im Wesentlichen drei Optionen, nämlich ‚orthodoxes‘ 
Luthertum, Deismus und Pantheismus. Ich möchte mich für keine dieser Optio-
nen entscheiden und stattdessen dafür plädieren, vor allem „natürliche Religion“ 
und Teile der lutherischen Schultheologie in einen weniger radikalen Gegensatz 
zu bringen, als dies bisher geschehen ist. Dieses Plädoyer zielt vor allem darauf, 
den Übergang vom 17. Jahrhundert, also vom sogenannten ‚Barock‘, zum 18. Jahr-
hundert, also zur sogenannten ‚Aufklärung‘, weniger als einen Bruch denn als 
eine Entwicklung erscheinen zu lassen. 

Was mit diesem ‚Bruch‘ auf dem Spiel steht, ist offensichtlich. Wer die ‚moder-
ne Naturlyrik‘ als eine säkulare Erscheinung begreifen möchte, muss den Unter-
schied zwischen einem konfessionell geprägten, christlichen Weltbild und einer 
säkularisierten ‚Aufklärung‘ möglichst scharf erscheinen lassen. Für das Werk 
von Brockes, das genau an der angeblichen Schwelle von ‚Barock‘ und ‚Aufklä-
rung‘ steht, bedeutet dies, dass es entweder zum ‚christlichen Barock‘ oder zur 
‚säkularen Aufklärung‘ geschlagen wurde. 

Gegen diese binären Oppositionen möchte ich im Folgenden zeigen, dass das 
Werk von Brockes die Signatur einer spezifischen Epoche trägt, die sich nicht 
mit solchen trivialisierenden Schemata erfassen lässt. Weder gibt es ein in sich 
homogenes, christliches ‚Barock‘, noch kann die ‚Aufklärung‘ generell als ‚Sä-
kularisierung‘ verstanden werden. Statt dessen gilt es, die komplexe Frömmig-
keitsgeschichte des 17. und 18. Jahrhunderts, wie sie sich im Werk von Brockes 
abbildet, deutlich zu machen. Dieses Werk steht mit seinen poetischen Formen 
in der Tradition der christlichen Erbauungs- und Andachtsliteratur, in seinen In-
halten aber vertritt es den Gottesbegriff der „natürlichen Religion“. Diese „natür-
liche Religion“ ist weder eine ‚säkulare‘ Erscheinung, noch ist sie auch nur eine 
Schwundstufe auf dem Weg vom Christentum zu einer ‚säkularen Moderne‘. Sie 
ist eine Transformation der christlichen Frömmigkeitspraxis, in der sich eine Re-
ligion herausbildet, die bis in die Gegenwart hinein eine gewisse Rolle spielt. 

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



224 Volkhard Wels

1	 Anthropologischer Optimismus
Zu den wenigen, in der Brockes-Forschung unumstrittenen Punkten gehört das 
Faktum, dass man den Gottesbegriff von Brockes überhaupt erschließen muss. 
Aus den neun Bänden des Irdischen Vergnügens in Gott wird nicht hinreichend 
deutlich, von was für einem Gott die Rede ist.1 Dies mag man bereits als Indiz 
dafür werten, dass es sich bei diesem Gott nicht um den Gott der lutherischen 
Schultheologie handelt. Hätte sich Brockes zu ihm bekennen wollen, wäre ihm 
dies nicht schwer gefallen. 

Statt dessen herrscht im Irdischen Vergnügen eine gewisse Indifferenz, was zen-
trale Überzeugungen des Luthertums betrifft. Das ist insofern ein Argument für 
kryptoradikale Überzeugungen, als Hermann Samuel Reimarus dem unmittel-
baren persönlichen Umfeld von Brockes angehört. Reimarus aber hat zeit seines 
Lebens den äußeren Eindruck eines kirchentreuen Lutheraners gewahrt, wäh-
rend er im Verborgenen an seiner Apologie für die vernünftigen Verehrer Gottes ge-
schrieben hat, deren fragmentarische Veröffentlichung durch Lessing dann zu 
dem bekannten Streit mit Goeze geführt hat. Brockes gehörte zu den Wenigen, 
denen Reimarus diese Apologie mit ihrer Kritik der Bibel als göttlicher Offenba-
rung und ihrer Grundlegung einer „natürlichen Religion“ zu lesen gab.2 Zieht 
man außerdem das kryptoradikale Hamburger Umfeld in Betracht, wie es Mar-
tin Mulsow erschlossen hat, ist die Vermutung, dass wir es auch bei Brockes mit 
Heterodoxie zu tun haben könnten, alles andere als abwegig.3

Diesem Befund entspricht die Tatsache – deren Nachweis eines der zahlrei-
chen Verdienste von Hans-Georg Kemper ist4 –, dass zentrale Glaubensüberzeu-

1 	 Zitate aus dem Irdischen Vergnügen in Gott nach der Ausgabe von Jürgen Rathje, soweit bisher 
erschienen (Bd. 1 bis Bd. 2.2): Barthold Heinrich Brockes: Werke. Hg. u. komm. v. Jürgen 
Rathje. Göttingen 2012 ff. Alle anderen Zitate nach den Originalen oder der Reclam-Ausgabe 
von Hans-Georg Kemper (vgl. unten Anm. 4).

2 	 Gerhard Alexander: Einleitung. In: Hermann Samuel Reimarus: Apologie oder Schutz-
schrift für die vernünftigen Verehrer Gottes. Hg. v. Gerhard Alexander. Frankfurt/M. 1972, 
B. 1, S. 9–38, hier S. 17. Der Hinweis darauf bereits 1862 bei David Friedrich Strauß: Barthold 
Heinrich Brockes und Hermann Samuel Reimarus. In ders.: Kleine Schriften. Hg. v. Eduard 
Zeller. Leipzig 1862, S. 1–22, hier S. 9. Strauß war auch der erste, der aus dieser Nähe auf 
einen Deismus Brockes’ geschlossen hat.

3 	 Vgl. Martin Mulsow: Monadenlehre, Hermetik und Deismus. Georg Schades geheime Auf-
klärungsgesellschaft 1747–1760. Hamburg 1998 und ders.: Moderne aus dem Untergrund. 
Radikale Frühaufklärung in Deutschland. 1680–1720. Hamburg 2002.

4 	 Die beste Gesamtdarstellung von Brockes ist die kommentierte Reclam-Ausgabe Barthold 
Heinrich Brockes: Irdisches Vergnügen in Gott. Naturlyrik und Lehrdichtung. Ausgewählt 
und hg. v. Hans-Georg Kemper. Stuttgart 1999.  Eine ausführliche Interpretation im Kon-
text bietet Hans-Georg Kemper: Gottebenbildlichkeit und Naturnachahmung im Säkula-
risierungsprozeß. Problemgeschichtliche Studien zur deutschen Lyrik in Barock und Auf-
klärung. Tübingen 1981. Die Thesen zu Brockes präzise zusammengefasst in Hans-Georg 
Kemper: Norddeutsche Frühaufklärung. Poesie als Medium einer natürlichen Religion. In: 
Religionskritik und Religiosität in der deutschen Aufklärung. Hg. v. Karlfried Gründer und 
Karl Heinrich Rengstorf. Heidelberg 1989, S. 79–99; darüberhinaus die Darstellung in Hans-
Georg Kemper: Deutsche Lyrik der frühen Neuzeit. Bd. 5, Tübingen 1991 und seinen Beitrag 
in diesem Band. 

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



225Zur religionshistorischen Verortung der ‚Naturlyrik‘

gungen des Luthertums im Irdischen Vergnügen keine Rolle spielen. Das beginnt 
bei Christus selbst, dessen namentliche Nennungen in den Tausenden von Seiten 
des Irdischen Vergnügens man vielleicht nicht an einer Hand abzählen kann, die 
sich aber in einem sehr überschaubaren Rahmen halten. Die schlechthin zentrale 
Botschaft Luthers, die Rechtfertigung allein aus dem Glauben an den Erlösungs-
tod Christi, spielt keine Rolle, ebenso wenig wie die Erbsünde, die die Erlösung 
nötig macht. Gott erscheint im Irdischen Vergnügen nicht als Erlöser und Richter, 
nicht als strafender oder gnädiger Gott, sondern nur als Schöpfer in seiner Weis-
heit und Güte. Wie bei der Physikotheologie kann man deshalb auch bei Brockes 
von einem sapientalen Gottesverständnis sprechen. Der Gott der Physikotheolo-
gie ist der Schöpfergott, der die Welt nach Maß, Zahl und Gewicht (Buch der Weis-
heit 11,20) geordnet und in ihrer Schönheit geschaffen hat. Psalm 19 formuliert 
dieses Grundmotiv der gesamten Physikotheologie: „Die Himmel erzählen die 
Ehre Gottes, und die Feste verkündigt seiner Hände Werk“. Die Natur als solche 
ist gut, weil in ihr die Weisheit Gottes zum Ausdruck kommt. Dieser grundlegen-
de Optimismus – der ein wichtiges Merkmal des Deismus darstellt – hat seinen 
berühmtesten Ausdruck in Alexander Popes Essay on Man (1732) gefunden, in 
dem es heißt: „One truth is clear; Whatever Is, is Right“. Brockes ist der erste deut-
sche Übersetzer des Essay on Man. In seiner Fassung lautet diese Stelle, stilistisch 
nicht ganz geglückt: „So ist die Wahrheit offenbar: daß alles das, was ist, ist gut“.5 

Diesem optimistischen Schöpfungsverständnis entspricht eine optimistische 
Anthropologie. Auch das ist wiederum ein prägnantes Merkmal der „natürlichen 
Religion“ des Reimarus. Der Mensch ist für Brockes kein schändlicher, fauler, 
stinkender und sündiger Madensack, wie es bei Luther immer wieder heißt, von 
der Erbsünde im Kern verdorben und nur durch den Glauben an Christus erlö-
sungsfähig, sondern der Mensch ist gut, wie auch die Natur und die Schöpfung 
gut sind. Zu den Merkmalen dieser optimistischen Anthropologie gehört dabei 
an einer der ersten Stellen ein grundsätzliches Vertrauen in die menschliche Ver-
nunft. Mit diesem Vertrauen bewegt sich Brockes in einem zumindest beding-
ten Gegensatz zu Luther. Luther war der Überzeugung, dass die menschliche 
Vernunft von sich aus nicht hinreichend ist, Gott zu erkennen. Dieser pessimis-
tischen Einschätzung der Vernunft entspricht die Überzeugung von der Verbor-
genheit Gottes, wie sie Luther in De servo arbitrio entfaltet hatte. Die biblische Of-
fenbarung ist notwendig, um die menschliche Vernunft soweit zu erleuchten, 
dass sie Gott im Glauben und in der Gnade erkennen kann. Die Ursache für diese 
Verschlossenheit der Schöpfung ist das für Luther schlechthin unhintergehbare 
Faktum der Erbsünde. Durch die grundlegende Korruption der menschlichen 
Vernunft ist eine von der göttliche Gnade unabhängige, selbständige Erkenntnis 
nicht möglich. In den Worten von Johann Anselm Steiger: 

5 	 Alexander Pope: Versuch vom Menschen. Übers. v. Barthold Heinrich Brockes. Hamburg 
1740, S. 31.

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



226 Volkhard Wels

Eine natürliche Gotteserkenntnis nach dem Sündenfall gibt es nach Lu-
ther nicht, jedenfalls nicht in dem Sinne, daß sie über eine bloße Ahnung 
hinaus zur Gewißheit des Glaubens führen könnte. Der sündige, gefallene 
Mensch ist wegen seiner verfinsterten Vernunft nicht fähig, Gott aus den 
Schöpfungswerken zu erkennen.6 

Von einer solchen Heilsnotwendigkeit der biblischen Offenbarung kann bei 
Brockes aber keine Rede sein. Brockes versichert zwar immer wieder, dass die 
menschliche Vernunft nicht hinreichend sei, Gott zu erkennen. Das bezieht sich 
offensichtlich aber nicht auf die Erkenntnis Gottes aus der Natur, sondern nur 
auf die ‚übernatürlichen‘ Qualitäten Gottes, wie die Trinität oder das Erlösungs-
werk. Diese sind nur aus der biblischen Offenbarung zugänglich und müssen im 
Glauben – und das heißt: nicht über die Vernunft – angenommen werden. Für 
die ‚natürlichen‘ Qualitäten Gottes, wie sie sich in der Schöpfung offenbaren, gilt 
stattdessen, dass das ganze Irdische Vergnügen die Möglichkeit einer Erkenntnis 
Gottes aus der Natur von der ersten bis zur letzten Seite illustriert. 

Mit dieser grundsätzlich positiven Bewertung der menschlichen Vernunft 
unterscheidet sich Brockes sicherlich von Luther. Das heißt aber nicht, dass Bro-
ckes mit dieser Bewertung auch außerhalb der protestantischen Theologie stün-
de. Insbesondere Melanchthon hatte mit seinen naturphilosophischen Schriften 
durchaus andere Akzente gesetzt als Luther, und damit auch eine eigene, wirk-
mächtige Tradition innerhalb des Luthertums begründet. Während Luther die 
von der Erbsünde grundsätzlich korrumpierte Vernunft eine „kleine Hure“ und 
die „Braut des Satans“ nennt und den Nachdruck allein auf die Gnade legt, die 
sich im Tod Christi offenbart, hat Melanchthon in seinen Logik-Lehrbüchern und 
in seinen naturphilosophischen Schriften der Vernunft einen sehr weiten Spiel-
raum zugestanden. In seinen Loci communes rerum theologicarum (1521) hatte er 
schließlich sogar das getan, was Luther in seiner Disputatio contra scholasticam 
theologiam (1517) noch strikt abgelehnt hatte, nämlich die Glaubensinhalte einer 
logischen Deduktion und damit der Vernunft unterworfen. Ausgenommen da-
von hatte Melanchthon nur einige wenige, zentrale Mysterien wie die Trinität. 
In seinen Schriften zur Astronomie, Physik und Medizin hat Melanchthon die 
gesamte materielle Welt einer rationalen Analyse unterzogen, in der ausschließ-
lich die natürlichen Ursachen, die causae naturales, relevant sind.7 Melanchthon 
hat dabei nirgendwo übernatürliche Ursachen ausgeschlossen, aber er ist offen-

6 	 Johann Anselm Steiger: Fünf Zentralthemen der Theologie Luthers und seiner Erben. Com-
municatio – Image – Figura – Maria – Exempla. Leiden u. a. 2002, S. 26.

7 	 Stellvertretend für die neuere Erforschung der Naturphilosophie Melanchthons vgl. Dino 
Bellucci: Science de la Nature et Reformation. Rom 1998 und Sachiko Kusukawa: The Trans-
formation of Natural Philosophy: the Case of Philip Melanchthon. Cambridge 1995. Zur An-
thropologie der Frühen Neuzeit insbes. Simone de Angelis: Anthropologien. Genese und 
Konfiguration einer ‚Wissenschaft vom Menschen’ in der Frühen Neuzeit. Berlin, New York 
2010.

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



227Zur religionshistorischen Verortung der ‚Naturlyrik‘

sichtlich de facto davon ausgegangen, dass eine Kenntnis der causae naturales 
hinreichende Sicherheit beanspruchen kann. 

Diese melanchthonische Wissensauffassung hatte sich an den Universitäten 
des protestantischen Raumes fest etabliert und eine Tradition herausgebildet, die 
etwa im sogenannten Helmstedter Philippismus zu Beginn des 17. Jahrhunderts 
zu einer manifesten Bewegung wird. Auf der Gegenseite, am anderen Ende des 
innerlutherischen Spektrums, steht eine Tradition, die insbesondere von Luthers 
frühen Schriften über Johann Arndt führt und am Ende des 17. Jahrhunderts in 
den Pietismus mündet. Während in der melanchthonischen Tradition die Logik 
als Grundlagendisziplin gilt, auch für die Theologie, steht auf dieser ‚gnesiolu-
theranischen‘ Seite die gelebte Frömmigkeit, die praxis pietatis, im Mittelpunkt.

Im Verlauf des 17. Jahrhunderts wird der Spalt zwischen diesen beiden Tradi-
tionen zusehends größer. Die melanchthonische Naturphilosophie erweist sich 
sowohl als anschlussfähig an den Begriff der Natur als regelhaft-mechanische 
Ordnung, wie er sich im Gefolge von Descartes und dann den ‚new sciences‘ her
ausbildet, als auch an den Rationalismus eines Christian Wolff oder Reimarus. 
Der physikotheologische Natur- und Gottesbegriff um 1700 kann sich deshalb 
– über diese melanchthonische Tradition – zurecht als Teil des Luthertums be-
trachten. 

2	 Theologie und ‚Naturwissenschaft‘
Das ist freilich alles grob vereinfacht und in dieser Zuspitzung problematisch. 
Die Zuspitzung ist aber insofern legitim, als Wolfgang Philipp in seiner leider im-
mer noch vielzitierten Studie zur Physikotheologie diese als eine apologetische 
Reaktion von Seiten der protestantischen Theologie (die bei Philipp als monoli-
thischer Block erscheint) auf die Erkenntnisse der ‚new sciences‘ gedeutet hat.8 
Die Physikotheologie wäre die Reaktion auf einen ‚kopernikanischen Schock‘, 

8 	 Wolfgang Philipp: Das Werden der Aufklärung in theologiegeschichtlicher Sicht. Göttingen 
1957. In die Brockes-Forschung wurde diese Perspektive wirkmächtig übertragen von Uwe 
Karsten Ketelsen: Die Naturpoesie der norddeutschen Frühaufklärung. Poesie als Sprache 
der Versöhnung: alter Universalismus und neues Weltbild. Stuttgart 1974, der S. 177 etwa 
von den „reaktiven Bestrebungen der Physikotheologie“ spricht, und diese in einem Ge-
gensatzverhältnis zu den „neuen Naturerkenntnissen“ sieht. Pointiert heißt es S. 86: „Bro-
ckes’ Gedichte sind in ihrer Intention, diese Ordnung [Gottes] erkennbar zu machen, immer 
zugleich Kritik an der mechanistischen Theorie der neuen Naturphilosophie […].“ Diese 
Argumentation übernimmt etwa Heinz-Dieter Weber: Die Verzeitlichung der Natur im 
18. Jahrhundert. In: Vom Wandel des neuzeitlichen Naturbegriffs. Hg. v. Heinz-Dieter We-
ber. Konstanz 1989, S. 97–141, der S. 98 bei Brockes eine „ästhetische Naturerfahrung“ er-
kennt, die sich „ihrer Differenz zur wissenschaftlichen Welterkenntnis“ vollauf bewusst sei. 
Das „Irdische Vergnügen“ sei „Korrelat“ „eines durch die wissenschaftlich-rationale Welt-
erkenntnis eingetretenen Verlustes“ (S. 104). In diesem Sinne auch Wolfgang Preisendanz: 
Naturwissenschaft als Provokation der Poesie. Das Beispiel Brockes. In: Frühaufklärung. 
Hg. v. Sebastian Neumeister. München 1994, S. 469–494 und zuletzt Alexander Kling in: Li-
teratur und Wissen. Ein interdisziplinäres Handbuch. Hg. v. Roland Borgards u. a. Stuttgart 
u. a. 2013, S. 311–317.

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



228 Volkhard Wels

indem sie versuchen würde, die Erkenntnisse der entstehenden ‚Naturwissen-
schaften‘ theologisch kompatibel zu machen. Auf den Punkt gebracht hat diese 
Interpretation Volker Meid in seiner Literaturgeschichte, wenn es dort heißt:

Die Modernität und Attraktivität dieser Denkweise [der Physikotheologie] 
lag vor allem darin, daß sie sich – anders als die religiöse Orthodoxie oder 
der Pietismus – neuen naturwissenschaftlichen Erkenntnissen nicht ver-
weigerte, sondern sie vielmehr für die eigene Argumentation fruchtbar 
machte und sich damit zugleich den ‚gottlosen‘ Tendenzen eines mecha-
nistischen Weltbilds entgegenstellte.9

Demgegenüber gilt es festzuhalten, dass weder die „Orthodoxie“ noch der Pie-
tismus sich den naturwissenschaftlichen Erkenntnissen verweigerten noch das 
mechanische Denken als „gottlos“ wahrgenommen wurde. Von einem ‚koperni-
kanischen Schock‘ kann in der Physikotheologie, genauso wie bei Brockes, kei-
ne Rede sein. Die Erkenntnisse der ‚new sciences‘ wurden – zumindest bis weit 
ins 18.  Jahrhundert hinein – nicht als Herausforderungen der Theologie wahr-
genommen im Sinne eines keimhaften Atheismus oder Materialismus, sondern 
als überwältigende Bestätigung einer göttlichen Ordnung der Welt. Auch für die 
Physikotheologie gilt, was Francis Bacon, der Prophet der ‚new sciences‘, schon 
1605 am Anfang von The Advancement of Learning geschrieben hatte: Dass nämlich 
eine Kenntnis der natürlichen Ursachen nicht zum Atheismus verleite, sondern 
im Gegenteil zur Erkenntnis Gottes als der übernatürlichen, ersten Ursache hin-
führe.10 Ähnlich heißt es bei dem Physikotheologen Lesser, der Theologe brauche 
Kenntnisse in „Natur-Wissenschaft“, „denn ohne dieselbe wird er nicht im Stan-
de seyn denen atheistischen Spöttern recht zu begegnen“.11

Die experimentelle Erforschung der Natur und die kausalmechanische Be-
gründung aller natürlichen Vorgänge wurden als eine völlig neue Dimension der 
Erfahrung Gottes und seiner Schöpfung erlebt. Das ist auch die These von Udo 
Krolzig: 

Ihnen [den Physikotheologen] geht es nicht um die Überwindung eines 
Gegenübers von Theologie und Naturwissenschaft, sondern um eine Ver-
tiefung in die kausalmechanisch experimentell betrachtete und in Feld-
studien erforschte Natur, wodurch neue Tiefen der Begegnung mit dem 
Schöpfergott erschlossen werden.12 

	 9 	Volker Meid: Die deutsche Literatur im Zeitalter des Barock. Vom Späthumanismus zur 
Frühaufklärung 1570–1740. München 2009, S. 322.

10 	Francis Bacon: Über die Würde und die Förderung der Wissenschaften. Übers. v. Jutta 
Schlösser. Freiburg u. a. 2006, S. 17 f.

11 	Friedrich Christian Lesser: Lithotheologie. Hamburg 1735, Vorrede S. XVII.
12 	Udo Krolzig: Säkularisierung der Natur. Providentia-Dei-Lehre und Naturverständnis 

der Frühaufklärung. Neunkirchen-Vluyn 1988, S. 154. Eine Zusammenfassung bietet Udo 
Krolzig: Art. Physikotheologie. In: Theologische Realenzyklopädie Bd.  26, 1996, S.  590–
596.  Höchst problematisch ist allerdings Krolzigs Begriff der Säkularisierung, vgl. dazu 

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



229Zur religionshistorischen Verortung der ‚Naturlyrik‘

Das kausalmechanische Erklärungsmodell, wie es die Physikotheologie propa-
giert, steht weder in einem Widerspruch zur Anerkennung einer göttlichen Ord-
nung noch zur Teleologie, wie in der Folge von Philipps These behauptet worden 
ist.13 Es war genau im Gegenteil das kausalmechanische Erklärungsmodell, das 
als ein starkes Argument für den teleologischen ‚Gottesbeweis‘ wahrgenommen 
wurde.14 

Die biblische Offenbarung wurde nicht kausalmechanisch widerlegt, sondern 
erschien lediglich als eine zunehmend naive Formulierung derselben Erfahrung 
Gottes, die man aus der Natur in einer wesentlich deutlicheren und anspruchs-
volleren Form machen konnte. Die ‚Akkomodationstheorie‘, wie sie in der zwei-
ten Hälfte des 18. Jahrhundert Johann Salomo Semler explizit formulieren wird 
– also die Annahme, dass Gott sich in der Bibel an die schwachen Verstandes-
kräfte der frühen Menschen angepasst und sich einer schlichten, bildlichen Aus-
drucksweise bedient habe – kündigt sich bereits am Anfang des Jahrhunderts an. 
So heißt es bei Brockes schon im sechsten Band des Irdischen Vergnügens, wenn in 
der Bibel von Hölle, Drachen und Teufeln die Rede sei, gehe das auf die Vorlie-
be der „Orientalen“ für bildliche Ausdrücke zurück. Diese könnten aber „durch 
die vernünftigen Geistlichen“ auch „vernünftig erklärt“ werden.15 Die Bibel wird 
damit zu einem historischen Dokument, das in seinem historischen Kontext ge-
lesen und verstanden werden muss.16 Auch hier wäre wieder auf Reimarus zu 
verweisen.17

unten. An Krolzig anschließend (mit überzogenem Anspruch, aber interessanten Einzelbe-
obachtungen) Paul Michel: Physikotheologie. Ursprünge, Leistung und Niedergang einer 
Denkform. Zürich 2008.

13 	Manfred Büttner: Theologie und Klimatologie im 18. Jahrhundert. In: Neue Zeitschrift für 
systematische Theologie und Religionsphilosophie 6 (1964), S.  154–191; Manfred Büttner: 
Zum Übergang von der teleologischen zur kausalmechanischen Betrachtung der geogra-
phisch-kosmologischen Fakten. Ein Beitrag zur Geschichte der Geographie von Wolff bis 
Kant. In: Studia Leibnitiana 5 (1973), S. 177–195. Ähnlich Fritz Kraft: ‚Denn Gott schafft nichts 
umsonst!‘ Das Bild der Naturwissenschaft vom Kosmos im historischen Kontext des Span-
nungsfeldes Gott – Mensch – Natur. Münster 1999, S. 81. 

14 	So schon Richard Toellner: Die Bedeutung des physikotheologischen Gottesbeweises für 
die nachcarthesianische Physiologie im 18. Jahrhundert. In: Berichte zur Wissenschaftsge-
schichte 5 (1982), S.  75–82, der zeigt, wie das mechanistische Denken das physikotheolo-
gische Anliegen unterstützt. Vor allem aber Anne-Charlott Trepp: Von der Glückseligkeit 
alles zu wissen. Die Erforschung der Natur als religiöse Praxis in der Frühen Neuzeit. 
Frankfurt/M. u. a. 2009, S. 306–372.

15 	Brockes: Irdisches Vergnügen in Gott. Hamburg 1740. Bd. 6, S. 580 („Gedanken über den Tod 
der Belise“).

16 	Zur Historisierung der Theologie im 18. Jahrhundert vgl. stellvertretend Walter Sparn: Auf 
dem Weg zur theologischen Aufklärung in Halle: Von Johann Franz Budde zu Siegmund 
Jacob Baumgarten. In: Zentren der Aufklärung. Bd. 1: Halle. Aufklärung und Pietismus. Hg. 
v. Norbert Hinske. Berlin 1989, S. 71–90.

17 	Dirk Fleischer: Lebendige Geschichte: Hermann Samuel Reimarus und Johann Salomo Sem-
ler auf der Suche nach der biblischen Wahrheit. In: Aufgeklärtes Christentum. Beiträge zur 
Kirchen- und Theologiegeschichte des 18. Jahrhunderts. Hg. v. Albrecht Beutel u. a. Leipzig 
2010, S. 75–92.

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



230 Volkhard Wels

3	 Kausale Ursachenforschung versus allegorische Exegese
Wenn Brockes also – genauso aber Isaac Newton oder Robert Boyle – Gott aus 
und in den Ursache-Wirkungszusammenhängen der Natur erkennt, und zwar 
ohne dabei die christlichen Heilswahrheiten in irgendeiner Weise in Betracht zu 
ziehen, steht er damit nicht zwangsweise in einem Gegensatzverhältnis zum Lu-
thertum, sondern kann in melanchthonischer Tradition der menschlichen Ver-
nunft die Möglichkeit einer bedingt unabhängigen Naturerkenntnis zugestehen. 
Diese Tradition ist allerdings nicht mit der genuin lutherischen Deutung der 
Natur zu verrechnen. Der wichtigste Unterschied ist dabei, dass die Natur für 
Luther nur durch die biblische Offenbarung lesbar wird. Wenn die Natur zum 
Sprechen gebracht wird, dann allein durch die Heilswahrheiten der Bibel. Die 
Bibel ist der allegorische Schlüssel zum Buch der Natur: 

Derjenige [jedoch], der durch die Predigt von Gesetz und Evangelium 
zum Glauben gekommen ist und die imputatio der fremden Gerechtig-
keit Christi erlangt hat, beginnt, durch die Analogie des Glaubens (Röm 
12,7) in den Schöpfungswerken die Inhalte der biblischen Verkündigung 
gespiegelt zu sehen und die wahre cognitio Dei naturalis wiederzugewin-
nen.18 

Die Natur beginnt erst dann zum Menschen zu sprechen, wenn der Mensch 
das Wort Gottes vom Tod Christi im Glauben angenommen hat. Erst muss der 
Mensch zu glauben beginnen, dann kann er, noch einmal in den Worten Steigers, 
„mit den Augen des Glaubens per analogiam fidei die Sprache der Schöpfung als 
Verstärkung und Verlängerung des im Gottesdienst verkündeten Evangeliums 
verstehen lernen“.19 Selbstverständlich spricht eine solche durch die Heilswahr-
heiten der Bibel wahrgenommene Schöpfung nicht die Sprache der Naturphiloso-
phie oder dessen, was man später ‚Naturwissenschaft‘ nennen wird. Diese durch 
die Bibel wahrgenommene Schöpfung spricht nicht von irgendwelchen autono-
men ‚Naturgesetzen‘, von Kräften und Elementen der Materie, von Anziehung 
und Abstoßung, von organischen und anorganischen Prozessen der Bildung und 
Zersetzung, sondern die Schöpfung spricht, wie die Bibel, von Christus, von der 
Sünde und von der Erlösung, von der Fleischwerdung, dem Tod am Kreuz und 
vom kommenden Reich. 

Steiger hat in mehreren Studien gezeigt, wie dieses lutherische Verständnis 
der Natur und der Schöpfung die geistliche Dichtung und Erbauungsliteratur 
des 17.  Jahrhunderts beherrscht. Insbesondere sei hier auf seine Interpretation 
des „Sommerliedes“ von Paul Gerhardt verwiesen: „Geh aus mein Herz und su-
che Freud/ | In dieser lieben Sommerzeit | An deines Gottes Gaben“. Pointiert 

18 	Steiger: Zentralthemen (Anm. 6), S. 27.
19 	Steiger: Zentralthemen (Anm. 6), S. 51. Vgl. dazu auch Johann Anselm Steiger: „Alles vol 

Bibel“. Die Predigt der Kreatur in der Theologie Martin Luthers. Oder: Die Sprachmacht 
des Gemachten. In: Scientiae et artes: Die Vermittlung alten und neuen Wissens in Literatur, 
Kunst und Musik. Hg. v. Barbara Mahlmann-Bauer. Wiesbaden 2004, Bd. 1, S. 189–214.

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



231Zur religionshistorischen Verortung der ‚Naturlyrik‘

gegen alle Versuche, dieses Kirchenlied in eine Vorgeschichte der ‚Naturlyrik‘ zu 
stellen oder auch nur als Ausdruck ‚naiver Naturfrömmigkeit‘ zu verstehen, zeigt 
Steiger, dass es sich um eine genuin lutherische Interpretation der Schöpfung 
handelt, in der die ganze Natur von den Wahrheiten der Offenbarung spricht. 
Der Sommer bezeichnet darin keineswegs nur eine Jahreszeit, sondern steht für 
das jenseitige Paradies. Steiger spricht von einer „emblematischen Wiedergewin-
nung der Wirklichkeit“ – und das heißt: der biblischen Heilswahrheiten – im Bild 
der Natur.20 

Maria Marten hat in ihrer Studie zur Pflanzenallegorese in der protestanti-
schen Predigtliteratur eine eindrückliche Illustration dieser lutherischen Traditi-
on geliefert. Hier wird auch sehr anschaulich, was genau es bedeutet, die Natur 
mit dem allegorischen Schlüssel der Bibel zu lesen. So bezeichnet die niedrig am 
Boden wachsende Erdrose den sündigen Menschen, der, ursprünglich als Gottes 
Ebenbild erschaffen, vom Teufel niedergetreten worden ist. Die drei Blätter des 
Stiefmütterchens verweisen auf die göttliche Trinität, der Ölbaum mit seinen vie-
len Äste auf die Ausbreitung der Kirche, die purpurne Farbe des Veilchens auf 
das Leiden Christi, die roten Blüten der Pfingstrose auf das blutige Haupt Chris-
ti.21 Gott spricht überall in der Natur zum Menschen, und der Mensch kann diese 
Sprache im Glauben und im Licht des Evangeliums verstehen. Die Natur ist keine 
autonome Größe, sondern eine „Maske Gottes“ („larva dei“),22 in der der Gläubige 
die Heilswahrheiten der Bibel wiederfindet.

Diese genuin lutherische Tradition findet um 1600 eine äußerst einflussreiche 
Reformulierung und Transformation in Johann Arndts Vier Büchern vom wahren 
Christentum (1605 ff.). Dieses wohl meistgedruckte Buch des 17. Jahrhunderts pro-
pagiert eine Reformation der individuellen Frömmigkeit. Die praxis pietatis soll 
der von Luther vollzogenen Reformation der Theologie als der Theorie des Glau-
bens an die Seite treten.23 Frömmigkeit als gelebte Praxis auf der einen Seite und 
Theologie als ‚bloße Theorie‘ auf der anderen Seite erscheinen als Gegensatz, wie 
er etwa schon die mittelalterliche, klösterliche Mystik im Gegensatz zur akade-
mischen Scholastik bestimmt hat. Das vierte der Vier Bücher Arndts ist das Buch 
der Natur. Dieses vierte Buch vermittelt die lutherische Konzeption der Natur als 
einer Anrede Gottes, die erst im Glauben verständlich wird, an die Erbauungsli-
teratur und die geistliche Dichtung des 17. Jahrhunderts. Die geistliche Dichtung 
von Andreas Gryphius, Johann Rist, Sigmund von Birken oder Catharina Regina 

20 	Johann Anselm Steiger: „Geh’ aus, mein Herz, und suche Freud.“ Paul Gerhardts Sommer-
lied und die Gelehrsamkeit der Barockzeit (Naturkunde, Emblematik, Theologie). Berlin 
2007, S. 33. Vgl. zum „Sommerlied“ auch den Beitrag von Kemper in diesem Band. 

21 	Maria Marten: Buchstabe, Geist und Natur. Die evangelisch-lutherischen Pflanzenpredigten 
in nachreformatorischer Zeit. Bern u. a. 2010. Die Beispiele dort S. 127, 129, 113 und 105.

22 	Vgl. Steiger: Zentralthemen (Anm. 6), S. 28.
23 	Zu Johann Arndt vgl. stellvertretend Hanns-Peter Neumann: Natura sagax – die geistige 

Natur: zum Zusammenhang von Naturphilosophie und Mystik in der frühen Neuzeit am 
Beispiel Johann Arndts. Tübingen 2004 und Hans Schneider: Der fremde Arndt. Studien zu 
Leben, Werk und Wirkung Johann Arndts. Göttingen 2006.

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



232 Volkhard Wels

von Greiffenberg, die Meditationsliteratur eines Johann Gerhard, die Erbauungs-
literatur eines Christian Scriver, Joachim Lüdkemann und Heinrich Müller, ge-
nauso wie die geistliche Emblematik eines Johann Saubert oder Johann Michael 
Dilherr gehören in diese Tradition eines Ideals von gelebter Frömmigkeit. 

Bei der Physikotheologie um 1700 im Allgemeinen und bei Brockes im Beson-
deren kann dagegen – soweit die Forschungslage ein solches Urteil zulässt24 – von 
einem solchen lutherischen Begriff der Natur keine Rede sein. Die Natur wird im 
Irdischen Vergnügen nicht durch die Heilswahrheiten der Bibel verständlich, son-
dern sie wird in und durch die ‚natürlichen Ursachen‘, die causae naturales, als 
göttliche Ordnung verständlich. Das heißt aber nicht, dass Brockes damit außer-
halb des kirchlichen Luthertums stehen muss, denn mit Melanchthon gibt es die 
Tradition eines solchen sapientalen Schöpfungsverständnisses eben auch inner-
halb des Luthertums. Für Melanchthon, genauso wie für Brockes, erscheint die 
Schöpfung als Ausdruck der Weisheit Gottes, im Gegensatz zu Luther, für den 
die ganze Natur nur vom Heilshandeln Gottes spricht. Im Unterschied zu einem 
sapientalen Schöpfungsverständnis bei Melanchthon könnte man bei Luther des-
halb von einem soteriologischen Schöpfungsverständnis sprechen. 

Was mit diesem Unterschied für die Naturdeutung auf dem Spiel steht, illust-
rieren zwei Beispiele. Sigmund von Birken schreibt 1669 über die Passionsblume: 

Sie ist eine Wunderblume/ eine stumme Predigerinn des Jesus-Leidens/ 
und ruffet uns gleichsam zu: Haltet im Gedächtnis Jesum den Gekreuzig-
ten! dannenhero sie die Jesus Blume heisen möchte/ und der zeit in unsern 
Herzen wachsen und blühen soll.25 

Die Passionsblume – sie trägt bis heute diesen Namen – zeugt durch ihre Form 
und die Zahl ihrer Blütenblätter von der Passion Christi. In der Folge des zitierten 
Gesprächs werden ihre Eigenschaften systematisch auf die Details der Passions-
geschichte bezogen: auf das Kreuz, auf die Lanze, mit der Christus verletzt wur-
de, auf die Farbe des Blutes usw. Die natürlichen Eigenschaften der Passionsblu-
me spielen dagegen keine Rolle. Ein zweites Beispiel für eine solche allegorische 
Naturdeutung ist Johann Rist, der angesichts des Wachstums der Pflanzen in 
seinem Garten eben nicht nur an „die herliche Würkungen der Natur“ gemahnt 
wird, sondern in diesen „etwas übernatürliches“ erkennt, nämlich die „Auffer-
stehung der Todten“: 

24 	Es fehlt vor allem an gezielten Studien zu einzelnen Autoren, wie sie Trepp: Glückseligkeit 
(Anm. 14) für Lesser und Krolzig: Säkularisierung (Anm. 12) für Fabricius vorgelegt haben. 

25 	Sigmund von Birken: Himmel-klingendes Schäferspiel dem Nachruhme […] Johann Micha-
el Dilherrns […] 1669 […] gewidmet von der Blumen-Genosschaft an der Pegnitz. [Nürnberg 
1669], hier S. 5. Auf die Stelle hingewiesen hat Trepp: Glückseligkeit (Anm. 14), S. 257.

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



233Zur religionshistorischen Verortung der ‚Naturlyrik‘

sintemahl ich so wohl aus dem Natur- als Schriftbuch nunmehr vollen-
kommen bin vergewißert/ das/ so wahr als Gott unser Schöpfer lebet/ der 
alle Jahr der Welt gleichsahm ein neues Leben wiedergiebet/ auch wir/ 
sein Geschöpfe nach dem Tode widrum leben werden.26

Der Frühling zeugt nicht von der Weisheit Gottes, der die Jahreszeiten einan-
der abwechseln lässt, sondern von der kommenden Auferstehung nach dem 
Tod. Eine solche soteriologische Interpretation von Erscheinungen der Natur 
wird man bei Brockes vergeblich suchen. Für Brockes’ sapientales Schöpfungs-
verständnis zeugen die Blumen nicht vom Heilshandeln Gottes, sondern mit ih-
ren Farben und Formen, mit ihrer biologischen Funktionalität von der Weisheit 
Gottes, die in der Ordnung und Schönheit der Welt zum Ausdruck kommt. Für 
Brockes und die Physikotheologie dient der ‚naturwissenschaftliche‘ Nachweis 
der Kausalzusammenhänge dem Nachweis einer göttlichen Ordnung. Für die 
lutherische Tradition ist die Natur dagegen eine Allegorie, die vom Heilshan-
deln Gottes in der Schöpfung zeugt.27 Das sind zwei ganz unterschiedliche Na-
turbegriffe. Sie müssen allerdings keinesfalls gegensätzlich sein, sondern können 
durchaus komplementär sein. Auch hier gilt, dass man sich vor dichotomischen 
Vereinfachungen hüten sollte.

Brockes illustriert diesen Vorbehalt, wenn er sich mit seiner Naturdichtung 
in die Tradition von Paul Gerhardt28 stellt oder in einer Liste mit Lektüreempfeh-
lungen, die im Patrioten erschien, an erster Stelle die Klassiker der lutherischen 
Erbauungsliteratur nennt: Luther, Scriver, Lüdkemann, Lassenius, Arndt, Ger-
hard.29 Sein Freund und Hamburger Kollege Johann Albert Fabricius stellt seiner 
Brockes gewidmeten Übersetzung von William Derhams Astrotheologie eine lan-
ge Literaturliste voraus, die von den Kirchenvätern über das katholische Mittelal-
ter bis hin zu Melanchthon, Scriver, Dilherr und Arndt führt.30 Auch Robert Boyle 
wird dort prominent hervorgehoben. Brockes und Fabricius haben sich in einer 
kontinuierlichen, christlichen Tradition gesehen, nicht als Vertreter eines neuen, 
‚säkularen‘ Naturbegriffs. 

26 	Johann Rist: Das Alleredelste Nass. In ders.: Sämtliche Werke. Hg. v. Eberhard Mannack. 
Bd. 4, S. 1–120, hier S. 30 f. Auch dieses Beispiel nach Trepp: Glückseligkeit (Anm. 14), S. 113.

27 	Zum damit verbundenen Funktionswandel der Allegorie vgl. Peter-André Alt: Begriffsbilder. 
Studien zur literarischen Allegorie zwischen Opitz und Schiller. Tübingen 1995, S. 468–486. 

28 	Vgl. das Gedicht „Unbegreiffliche Gleichgültigkeit“ in der Reclam-Ausgabe von Kemper 
(Anm. 4), S. 217 ff. und Brockes: Irdisches Vergnügen in Gott. Hamburg 1740. Bd. 6, S. 279 f.

29 	Brockes: Achtes Stück. Donnerstag, den 24. Febr. 1724. In ders.: Werke Bd. 1 (Anm. 1), S. 430–
437. Vgl. auch: Der Patriot. Hg. v. Wolfgang Martens. Berlin u.s. 1969, Bd. 1, S. 67.

30 	William Derham: Astrotheologie, oder Himmlisches Vergnügen in Gott. Übers. v. Johann 
Albert Fabricius. Hamburg 1728 („Verzeichnis der alten und neuen Scribenten, die sich ha-
ben lassen angelegen seyn, durch Betrachtung der Natur, und der Geschöpffe, die Menschen 
zu Gott zu führen“, S. XIII–LXIV). 

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



234 Volkhard Wels

4	 Das Irdische Vergnügen als religiöse Praxis
Brockes steht zwar nicht mit seinem Naturbegriff in der Tradition der Erbauungs-
literatur, wohl aber mit der religiösen Praxis, als die er seine Arbeit am Irdischen 
Vergnügen in Gott begreift. Dass es sich bei dieser unermüdlichen, über fast drei-
ßig Jahre und neun Bände erstreckenden Arbeit seinem eigenen Verständnis zu-
folge um eine religiöse Tätigkeit, eine Frömmigkeitsübung und -ausübung, also 
eine praxis pietatis handelt, dokumentieren die zahllosen Versicherungen von 
Brockes selbst, die sich fast in jedem seiner Gedichte finden. In seiner Lebens-
beschreibung heißt es, er habe mit dem Irdischen Vergnügen begonnen, „um den 
Schöpfer zu besingen“:

Wozu ich mich um so viel mehr verpflichtet hielte, als ich eine so große 
und fast unverantwortliche Nachlässigkeit, Unempfindlichkeit, und dem 
daraus folgenden Undanck gegen den Allmächtigen Schöpfer für höchst 
sträflich und dem Christenthum gantz unanständig hielte. Verfertigte 
demnach […] eintzelne Stücke […] um so wol mich selbst als andere zu des 
weisen Schöpfers Ruhm […] anzufrischen […].31

Brockes praktiziert damit in formaler Hinsicht genau das, was auch die Erbau-
ungsliteratur als Frömmigkeitsübung praktiziert hat. Günther Butzer hat das We-
sen dieser Erbauung und Andacht sehr treffend als „Psychagogik“ beschrieben, 
als „Seelenführung“.32 Erbauungsliteratur ist in diesem Sinne Meditationslite-
ratur, indem sie sowohl den Verfasser wie den Leser dazu anleitet, seine Auf-
merksamkeit auf Gott zu richten. Die rhetorischen Stilmittel und die poetische 
Form der geistlichen Dichtung und der Erbauungsliteratur bekommen von hier 
aus ihre Legitimation: sie dienen der Aufmerksamkeitssteuerung, der Verdeutli-
chung, der Einprägung eines religiösen Wissens.33 Sie sind eine Form religiöser 
Übung und Praxis. 

Diese Beschreibung der Erbauungsliteratur als religiöser Übung ergänzt sich 
mit der These von Anne-Charlott Trepp, deren Studie zur Naturerfahrung in der 
Frühen Neuzeit den Untertitel „Die Erforschung der Natur als religiöse Praxis“ 
trägt.34 Trepp verortet die geistliche Dichtung eines Johann Rist, die Insekten-
Studien der Maria Sibylla Merian und die physikotheologischen Werke von 
Friedrich Christian Lesser nicht innerhalb einer Alternative von Dichtung oder 
‚Naturwissenschaft‘, sondern beschreibt sie aus ihrem zeitgenössischen Kontext 

31 	Brockes: Selbstbiographie. In ders.: Werke Bd. 1 (Anm. 1), S. 1–40, hier S. 25.
32 	Günter Butzer: Psychagogik in der Frühen Neuzeit. In: Diskurse der Gelehrtenkultur in 

der Frühen Neuzeit. Ein Handbuch. Hg. v. Herbert Jaumann. Berlin, New York 2010, S. 715–
746. Vgl. dazu auch den Beitrag von Butzer in diesem Band. Wenig aussagekräftig dagegen 
Henrik Petersen: B. H. Brockes, J. A. Fabricius, H. S. Reimarus: Physikotheologie im Nord-
deutschland des 18.  Jahrhunderts zwischen theologischer Erbauung und Wissensvermitt-
lung. Diss. Kiel. Digital zugänglich unter: urn:nbn:de:gbv:8–diss-20408 (07.04.2015).

33 	Vgl. dazu den Beitrag von Franz Eybl in diesem Band, mit ausführlichen Angaben zu weite-
rer Literatur.

34 	Trepp: Glückseligkeit (Anm. 14).

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



235Zur religionshistorischen Verortung der ‚Naturlyrik‘

heraus als Teil einer religiösen Praxis. Diese Praxis äußert sich gleichermaßen 
etwa in den Predigten, die Lesser unter freiem Himmel abgehalten hat, wie in 
den Naturalienkabinetten der Zeit – also in zwei Bereichen, die man heute als re-
ligiöse und wissenschaftliche Praxis unterscheiden würde. Die Leidenschaft, mit 
der in diesen Kabinetten Versteinerungen, Muscheln, Skelette, Mineralien usw. 
gesammelt und beschrieben werden, ist Ausdruck derselben Hinwendung zur 
Natur als göttlicher Ordnung, wie sie Brockes’ Irdisches Vergnügen auszeichnet. 

Dass es sich bei Brockes’ Erforschung der Natur um eine religiöse Praxis han-
delt, findet ein weiteres Argument in der Tatsache, dass sich das gesamte Irdische 
Vergnügen als Lob- und Dankgebet versteht. Gerade als Lob- und Dankgebet, als 
Vergegenwärtigung göttlicher Weisheit und Macht in der Schöpfung, steht das Ir-
dische Vergnügen aber wiederum klar in der Tradition der Erbauungsliteratur und 
eines christlichen Gottesbegriffes. Das Gebet als solches erfordert die Annahme 
eines persönlichen Gottes, der in das Geschehen dieser Welt eingreift. Wenn eine 
göttliche Providenz bestritten wird – etwa im Sinne eines spinozistischen Panthe-
ismus, der Gott mit der Natur identifiziert, oder im Sinne eines mechanistischen 
‚Uhrmacher-Gottes‘, der den Lauf der Welt von der Schöpfung an festgelegt hat 
– dann hat das Gebet keinen Sinn. Wenn Gott die Welt wie ein Uhrwerk in Gang 
gesetzt hat, das dann ohne weitere Eingriffe abläuft,35 dann braucht man zu die-
sem Gott nicht zu beten, genauso wenig, wie man zu einem Gott beten muss, der 
mit der Natur identisch ist.

Dem gegenüber gilt es festzuhalten, dass nahezu jedes zweite Gedicht des Ir-
dischen Vergnügens sich als Dankgebet versteht oder zumindest mit einer Dankes-
formel schließt. Das mag trivial erscheinen, ist aber ein gewichtiges Argument 
dafür, dass es sich bei dem Gott von Brockes nicht um einen pantheistisch oder 
spinozistisch gedachten Gott handelt, sondern um einen persönlichen Gott, der 
in seine Schöpfung eingreift und sich am Lob und Dank seiner Geschöpfe er-
freut. Dies wird im Irdischen Vergnügen ausdrücklich bestätigt, wenn Gott dort zu 
erkennen gibt, dass er aus Liebe zu seinen Geschöpfen an deren Gebeten Gefallen 
findet.36 Programmatisch zeigt der Titelkupfer zum fünften Band des Irdischen 
Vergnügens, wie das Lob der Schöpfung als Dankopfer in den Himmel steigt. 
Wenn Immanuel Kant am Ende des Jahrhunderts in seiner Schrift Die Religion 
innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft (1793) das private Gebet als „bloßen Re-

35 	Die Uhrwerksmetapher als solche impliziert dabei keineswegs, dass das Uhrwerk keine 
weiteren Eingriffe Gottes erlauben würde. Deswegen können sich auch Brockes und die an-
deren Physikotheologen der Metapher bedienen, ohne damit theologisch gesichertes Gebiet 
zu verlassen. Lesser geht in seiner Lithotheologie ausführlich auf diesen Punkt ein, indem er 
zeigt, wie Gott „die natürlichen Ursachen auf eine ausserordentliche Art zur Ausführung 
seines Vorhabens“ – also im Gegensatz zur ‚ordentlichen‘ Art der providentia generalis, 
vgl. dazu unten – gebrauchen kann und das Erdbeben etwa so einsetzt, dass die göttliche 
Strafe den Richtigen trifft, also im Sinne der providentia specialis. Lesser: Lithotheologie 
(Anm. 11), S. 25. 

36 	Brockes: Irdisches Vergnügen (ed. Rathke, Anm. 1) Bd. 2.1, S. 391–395 („Der Zweifel“).

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



236 Volkhard Wels

ligionswahn und Afterdienst Gottes“ bezeichnet, ist das deshalb sicher nicht die 
Überzeugung von Brockes.37 

Damit ist auch gesagt, dass ich – im Gegensatz zu Hans-Georg Kemper38 – 
keine Kontinuität zwischen der ‚Naturlyrik‘ eines Brockes und derjenigen etwa 
Goethes erkennen kann. Der Naturbegriff von Brockes und den Physikotheolo-
gen ist Ausdruck eines mechanistischen und rationalistischen Denkens und steht 
also solcher – tendenziell39 – in einem Gegensatz zu hermetisch-spiritualistischen 
Positionen, wie sie später bei Goethe zum Tragen kommen. Die pantheistische 
Naturlyrik Goethes versteht sich nicht als Dankgebet, sondern ist Ausdruck ei-
nes dynamisch-vitalistischen Naturbegriffs, einer Einheit von Mensch und be-
lebt gedachter Natur.40 Mit dem Natur- und Gottesbegriff von Brockes ist eine 
solche Einheit nicht zu haben. 

37 	Immanuel Kant: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft. Viertes Stück, 
zweiter Teil §2: „alles, was, außer dem guten Lebenswandel, der Mensch noch tun zu kön-
nen vermeint, um Gott wohlgefällig zu werden, ist bloßer Religionswahn und Afterdienst 
Gottes“.

38 	Kemper sieht eine solche Kontinuität, weil er die „natürliche Religion“ eines Brockes als 
Ausdruck einer hermetisch-neuplatonischen Tradition deutet und gerade in Gegensatz 
zum Deismus und Mechanismus bringt. Vgl. z. B. Kemper: Norddeutsche Frühaufklärung 
(Anm. 4), S. 93: „Es ist sein [Brockes’] Verdienst, daß er die Poesie zum priesterlichen Me-
dium einer Naturreligion erhob, die sich auf einen in der Auseinandersetzung mit dem 
Cartesianismus entwickelten, religiös fundierten Naturbegriff stützen konnte und die im 
Unterschied zur deistischen Vernunftreligion, deren Glaubensgrundsätze Brockes freilich 
ebenfalls zitieren konnte, auch die Sinne und das Gefühl ansprach und befriedigte. Damit 
verwirklichte er in der Frühaufklärung mit Hilfe seiner Poesie wichtige Aspekte, Tenden-
zen und Funktionen auf der Grundlage einer Weltanschauung, welcher auch die Sturm-
und-Drang-Generation zentrale Ideen und Impulse verdankt.“ Ähnlich Kemper in seiner 
Brockes-Ausgabe (Anm. 4), S. 215 f. und in ders.: Deutsche Lyrik der Frühen Neuzeit Bd. 5/2 
(Anm. 4), S. 47–75. Ausführlich und mit zahlreichen neuen Argumenten sein Beitrag in die-
sem Band. 

39 	Diese Einschränkung ist wichtig, denn grundsätzlich scheint es um 1700 keinen strikten 
Gegensatz zwischen einem hermetisch-spiritualistischen und einem mechanistischen Na-
turbegriff zu geben. Der „Geist“-Begriff, auf den sich Kempers Argumentation vor allem 
stützt, belegt dies paradigmatisch. Die spiritus-Theorie, die damit angesprochen ist, kann 
durchaus mechanistisch gedacht werden, wenn die spiritus als kleinste materielle Einhei-
ten gelten. Insbesondere in Hinblick auf Thomasius’ Versuch von Wesen des Geistes, auf den 
sich auch Kemper beruft, verdiente das Thema dringend weitere Aufmerksamkeit. Auf den 
Eklektizismus von Brockes gerade hinsichtlich hermetischer Elemente hat auch Wolfram 
Mauser: Die „Balsam=Kraft“ von innen. Dichtung und Diätetik am Beispiel des B.H. Bro-
ckes. In ders.: Konzepte aufgeklärter Lebensführung. Literarische Kultur im frühmodernen 
Deutschland. Würzburg 2000, S. 244–274, hier S. 247 f. hingewiesen.

40 	In diesem Sinne schon Wolfgang Martens: Erbauliche Naturlyrik eines Aufklärers (B. H. 
Brockes). In ders.: Literatur und Frömmigkeit in der Zeit der frühen Aufklärung. Tübingen 
1989, S. 261–275.

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



237Zur religionshistorischen Verortung der ‚Naturlyrik‘

5	 Mechanische Erklärungen und göttliche Providenz
Auf der anderen Seite gilt wieder, dass die atheistischen, materialistischen Kon-
sequenzen, die später mit dem mechanistischen Denken verknüpft werden, nicht 
auf die Zeit von Brockes zurückprojiziert werden dürfen. Das aber geschieht, 
wenn man die Vorstellung eines Gottes, der die Schöpfung analog zu einem me-
chanischen Uhrwerk geschaffen hat, mit dem Deismus identifiziert. Diese Vor-
stellung impliziert, Gott hätte dieses Uhrwerk der Schöpfung einmal geschaffen 
und in Gang gesetzt, ohne dann selbst noch in den Ablauf eingreifen zu können 
und zu müssen. Eine solche Schöpfungsvorstellung würde auf moralischer Ebe-
ne einen Fatalismus implizieren und sich damit in radikalem Widerspruch zu 
jeder christlichen Ethik befinden. 

Ein so verstandener Deismus ist immer wieder zum theologischen Überbau 
der neuen mechanischen Modelle und der ‚new sciences‘ erklärt worden. An die 
Stelle des persönlichen, ‚lebendigen‘ Gottes der christlichen Theologie wäre der 
‚tote‘ Gott der Moderne getreten, der durch Gebete nicht ansprechbar ist und in 
seine Schöpfung nicht mehr eingreift. An die Stelle einer göttlichen Providenz, 
die jedes individuelle Leben im Blick hat, wäre die blinde mechanische Notwen-
digkeit getreten. 

Gegen solche simplifizierenden Vorstellungen haben jedoch Günter Gawlick 
und Winfried Schröder gezeigt, dass es diesen Gegensatz für das 17.  und frü-
he 18.  Jahrhundert nicht gibt.41 Der sogenannte Deismus als die theologische 
Strömung, die die neuen naturwissenschaftlichen Erkenntnisse und damit das 
mechanische Erklärungsmodell als seine Grundlage versteht, haben die Exis-
tenz einer göttlichen Providenz nie und nirgends geleugnet. Auch wenn es der 
‚großen Erzählung‘ vom Aufstieg der modernen ‚Naturwissenschaften‘, die die 
alte, christliche Theologie herausfordern und schließlich zerstören, zuwiderläuft, 
lässt der historische Befund, folgt man Winfried Schröder, keinen Zweifel zu: 
Keiner der sogenannten Deisten hat eine göttliche Providenz bestritten.42 Damit 

41 	Vgl. v. a. Winfried Schröder: Der Deismus in der Philosophie der Neuzeit. In: Gestalten 
des Deismus in Europa. Hg. v. Winfried Schröder. Wiesbaden 2013, S. 7–27, der damit die 
Arbeiten von Günter Gawlick aufnimmt, vgl. darunter insbes. Günter Gawlick: Christian 
Wolff und der Deismus. In: Christian Wolff 1679–1754. Interpretationen zu seiner Philoso-
phie und deren Wirkung. Hg. v. Werner Schneiders. Hamburg 1983, S. 139–147 und ders.: 
Reimarus und der englische Deismus. In: Religionskritik und Religiosität in der deutschen 
Aufklärung. Hg. v. Karlfried Gründer und Karl Heinrich Rengstorf. Heidelberg 1989, S. 43–
54. Zur Rezeption des englischen Deismus vgl. Christopher Voigt: Der englische Deismus in 
Deutschland. Tübingen 2003 und Mark-Georg Dehrmann: Das „Orakel der Deisten“. Shaf-
tesbury und die deutsche Aufklärung. Göttingen 2008.

42 	Wenn Christian Wolff in seiner Theologia naturalis (1737) den Deismus genau in diesem Sin-
ne definiert, nämlich als Leugnung göttlicher Providenz – „Deista a nobis dicitur, qui Deum 
existere concedit, cum tamen res humanas curare negat, seu providentiam negat.“ (Theolo-
gia naturalis II.2, §529) – ist mit dem Begriff des Deismus hier wohl eher ein spinozistischer 
Pantheismus gemeint. Die Verallgemeinerung dieser Stelle hat in der Forschung zu zahlrei-
chen Fehlurteilen geführt, vgl. z. B. Krolzig: Säkularisierung der Natur (Anm. 12), S. 168. Die 
Definition könnte sich auch apologetischen Tendenzen in eigener Sache verdanken: Wolff 

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



238 Volkhard Wels

aber fällt einer der wichtigsten und größten Unterschiede zur lutherischen Theo-
logie weg. Denn auf der anderen Seite gilt, dass diese lutherische Theologie sehr 
wohl einen providentia-Begriff entwickelt hatte, der den Herausforderungen der 
‚neuen Naturwissenschaften‘ mit ihren mechanischen Erklärungsmodellen ge-
wachsen war. 

Mit dem Begriff eines concursus dei, einer „göttlichen Mitwirkung“ hatte die 
protestantische Schultheologie – es handelt sich wiederum um eine melanch-
thonische Tradition – das Wirken Gottes auch nach Beendigung der Schöpfung 
bezeichnet und damit ein mechanisch ablaufendes Naturgeschehen mit der Mög-
lichkeit direkter Eingriffe Gottes verträglich gemacht.43 Der Begriff des concursus 
richtet sich gegen die Möglichkeit eines Fatalismus in dem Sinne, dass Gott nach 
Vollendung der Schöpfung nicht mehr in den Lauf der Welt eingreifen würde. 
Wichtig ist dabei die Unterscheidung zwischen einer providentia generalis und 
einer providentia specialis. Während die providentia generalis im Sinne einer 
creatio continua, einer fortwährenden Schöpfung, für den allgemeinen Ablauf 
des Weltgeschehens verantwortlich ist, betrifft die providentia specialis das, was 
dem einzelnen Menschen zustößt. 

Eine besonders anschauliche und deutliche Formulierung dieser concursus-
Vorstellung findet sich in der Lithotheologie des Pfarrers und Physikotheologen 
Lesser, wenn es dort heißt, „daß Gott bey allen Bewegungen derer natürlichen 
Dinge concurriere.“ Auch wenn „die natürlichen Ursachen ihre eigene mitget-
heilte Krafft, etwas zu thun, haben; so trägt doch Gott zugleich bey allen ihren 
Bewegungen das Seinige bey.“ 44 Auch wenn etwa bei einem Erdbeben alles „na-
türlicher Weise“, also kausalmechanisch zuginge, würden 

diese natürlichen Ursachen von Gottes, des Werck-Meisters und Regierers 
der Natur, weiser Regierung und straffenden Gerechtigkeit so geleitet, 
daß er sie zu gewisser von ihm bestimmter Zeit zu seinen Straff-Gerich-
ten brauchet. […] Gott giebt nemlich in der Natur nicht einen bloßen Zu-
schauer ab, der alles gehen lässet, wie es gehet; sondern seine Fürsehung 
schläget sich gar offt ins Mittel, und richtet den ordentlichen Lauff derer 
natürlichen Ursachen zu ihrem Endzweck, daß man ihren allmächtigen 
Finger leicht sehen kan.45

definiert den Deismus über die Leugnung göttlicher Providenz, um seine eigene „Theologia 
naturalis“ von solchen Vorwürfen abzugrenzen.

43 	Vgl. allgemein Hermann Deuser: Art. Vorsehung. In: Theologische Realenzyklopädie 
Bd. 35. Berlin, New York 2003, S. 302–323, bes. S. 319–321; außerdem Reinhold Bernhardt: Was 
heißt „Handeln Gottes“? Eine Rekonstruktion der Lehre von der Vorsehung. Münster u. a. 
2008, S. 111 ff.

44 	Lesser: Lithotheologie (Anm.  11), S.  196 (Kapitel III.1.2, § 142). Vgl. Trepp: Glückseligkeit 
(Anm. 14), S. 455.

45 	Lesser: Lithotheologie (Anm. 11), S. 22 f.

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



239Zur religionshistorischen Verortung der ‚Naturlyrik‘

Mechanisches Denken und protestantische Providenz-Vorstellungen schlie-
ßen sich damit keineswegs aus.46 Die neue ‚naturwissenschaftliche‘ Vorstellung 
von einem geschlossenen Kausalnexus der Natur kann durchaus mit einem un-
mittelbaren Wirken Gottes in der Welt vermittelt werden.47

Die Unterscheidung zwischen providentia generalis und providentia specialis 
überbrückt den Gegensatz zwischen dem Wirken allgemeiner, mechanisch ge-
dachter Naturgesetze und der Möglichkeit unmittelbarer Eingriffe Gottes in das 
Leben des Einzelnen. Die Natur gehorcht im Sinne der providentia generalis all-
gemeinen Naturgesetzen, wie sie von den Botanikern, Physikern und Chemikern 
erschlossen werden, gleichzeitig aber werden diese Naturgesetze nur durch die 
Mitwirkung Gottes in ihrer Gültigkeit erhalten. Der Verweis auf die Botaniker, 
Physiker und Chemiker ist dabei nicht zufällig, denn es sind gerade die Vertreter 
dieser ‚new sciences‘, die sich ausdrücklich auf die protestantische concursus-
Vorstellung berufen – so etwa der Chemiker Robert Boyle in seinem Inquiry into 
the vulgarly received notion of nature (1686).48 Bei Boyle reicht die Vorstellung einer 
göttlichen Allgegenwart sogar bis in die atomare Struktur der Elemente hinein. 
Dass Isaac Newtons mechanistische Kosmologie die Möglichkeit eines unmittel-
baren Eingriffs Gottes in das Weltgeschehen bestritten hätte, gehört zu den gro-
ßen ätiologischen Mythen der Moderne. Das Gegenteil ist richtig: 

The typical picture of Isaac Newton as the paragon of Enlightenment de-
ism – responsible for recasting God as a divine clockmaker with nothing 
more to do once he had completed his creation – is more than just badly 
mistaken: it is precisely the opposite of the truth. It cannot simply be cor-
rected; it must be utterly repudiated.49

In der 1715 ausgetragenen Auseinandersetzung zwischen Isaac Newton, Samuel 
Clarke und Gottfried Wilhelm Leibniz bekennen sich sowohl Leibniz wie New-
ton und Clarke zu einer göttlichen Providenz.50 Obwohl die Naturphilosophie 
sowohl Newtons wie Leibnizens auf mechanischen Gesetzmäßigkeiten beruht, 
begreift keiner von beiden diese Providenz im Sinne eines mechanischen Fata-

46 	Vgl. Trepp: Glückseligkeit (Anm. 14), S. 454. Den vielzitierten Vers von Brockes – „Gott ist 
kein alter Mann […]. Er ist ein ewiges allgegenwärtges All“ (Irdisches Vergnügen, ed. Rathje, 
Bd. 2.1, „Das, durch die Betrachtung der Grösse Gottes, verherrlichte Nichts der Menschen“ 
S. 343) muss man deshalb auch nicht als pantheistisches Bekenntnis lesen, sondern kann ihn 
im Sinne der lutherischen concursus-Vorstellung verstehen – also bezogen auf die Allgegen-
wart Gottes, nicht als Identifikation von Gott und All.

47 	Vgl. Bernhard: Handeln Gottes (Anm. 43), 111 ff. 
48 	Vgl. Robert Boyle: A Free Enquiry Into the Vulgarly Receiv’d Notion of Nature. In ders.: 

Works. Hg. v. Michael Hunter u. Edward B. Davis. London 2000, Bd. 10, S. 437–571.
49 	Edward B. Davis: Myth 13: That Isaac Newton’s Mechanistic Cosmology Eliminated the 

Need for God. In: Galileo Goes To Jail and Other Myths about Science and Religion. Hg. v. 
Ronald L. Numbers. Cambridge, Mass.; London 2009, S. 115–122, hier S. 116.

50 	Krolzig: Säkularisierung der Natur (Anm. 12), S. 99–132 zu Natur und providentia bei New-
ton und Leibniz. Vgl. auch Ulrich L. Lehner: Kants Vorsehungskonzept auf dem Hinter-
grund der deutschen Schulphilosophie und -theologie. Leiden u. a. 2007, S. 31–58.

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



240 Volkhard Wels

lismus, sondern beide sehen sich auf dem Boden der protestantischen Schultheo-
logie.51 Das wiederum heißt: es gibt keinen radikalen Gegensatz zwischen den 
‚neuen Naturwissenschaften‘ und der ‚alten‘, christlichen Theologie.

Dieser Punkt ist vor allem deshalb von Interesse, als in der zweiten Hälfte 
des 18.  Jahrhunderts, prominent etwa mit d’Holbachs Systeme de la nature oder 
de La Mettries L’homme machine mechanistisches Denken tatsächlich mit Athe-
ismus und Materialismus identifiziert zu werden beginnt. Davon aber kann zu 
Beginn des 18. Jahrhunderts noch keine Rede sein. Das Irdische Vergnügen in Gott 
demonstriert mit seiner überwältigende Präsenz von Lob- und Dankesformeln, 
dass die christliche Vorstellung eines persönlichen Gottes sich hervorragend mit 
den neuen ‚naturwissenschaftlichen‘ Erkenntnissen vermitteln ließ. 

Dass Brockes aber auch im Sinne einer providentia specialis vom concursus 
dei in seinem eigenen Leben überzeugt war, dokumentiert die von ihm selbst ver-
fasste Lebensbeschreibung. Diese Lebensbeschreibung dient im Grunde nur und 
ausschließlich der Dokumentation des göttlichen Wirkens im eigenen Lebens-
lauf, illustriert mithin das Wirken der providentia specialis. Brockes listet Jahr 
für Jahr die Punkte auf, an denen Gott unmittelbar in sein Leben eingegriffen 
hat: Gefahren, denen er auf Reisen entronnen ist, Unglücksfälle, Naturkatastro-
phen wie Brände und Überschwemmungen, Krankheiten, Geburten und Todes-
fälle, aber auch sein politischer Aufstieg in Hamburg. Die Lebensbeschreibung 
beginnt mit zwei Sätzen, in denen diese Vorstellung ausdrücklich benannt wird: 

Anno 1724. d. 12 Aug. habe ich diese meine Lebens Beschreibung in Gottes 
Nahmen zu entwerffen angefangen, nicht aus eitler Ehre oder andern Ab-
sichten, welches ich vor Gott bezeuge, sondern blos um mich einiger von 
den unzähligen Wolthaten Gottes die er mir zeit meines Lebens erwiesen, 
mit froher Danckbarkeit zu erinnern. Denselben allerweisesten allermäch-
tigsten und liebreichsten Vater innbrünstig anflehend dass er die übrige 
Zeit meines Lebens mir ferner gnädig seyn und vor allen bösen so wol 
mich als die meinen gnädiglich behüten wolle.52

Wollte man allerdings aus diesem Glauben an eine göttliche Providenz auf einen 
schultheologischen, lutherischen Gottesbegriff zurückschließen, wäre dies wie-
derum eine Vereinfachung. Auch der Gott der „natürlichen Religion“ sorgt sich 
um seine Geschöpfe und erfreut sich an deren Dank. 

51 	Krolzig: Säkularisierung der Natur (Anm. 12), S. 132.
52 	Brockes: Selbstbiographie (Anm. 31), S. 3.

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



241Zur religionshistorischen Verortung der ‚Naturlyrik‘

6	 Das Irdische Vergnügen in Gott als „natürliche Religion“ in poetischer Form
Gawlick und Schröder bestimmen den Deismus über zwei Merkmale. Erstens 
über die Suffizienz einer „natürlichen Religion“, das heißt die Überzeugung, dass 
das aus bloßer Vernunft erreichbare Wissen von Gott und unseren Pflichten ihm 
gegenüber hinreicht, um ein gottgefälliges Leben zu führen.53 Zweitens ist mit 
dieser Suffizienz eine übernatürliche Offenbarung wie die Bibel unnötig gewor-
den, auch wenn ihr eine pädagogische Funktion zugesprochen werden kann, wie 
prominent etwa später bei Lessing in der Erziehung des Menschengeschlechts. 

Übernimmt man diese beiden Kriterien, fallen die Übereinstimmungen zum 
Werk von Brockes sofort in die Augen. Das Irdische Vergnügen in Gott ist Ausdruck 
einer „natürlichen Religion“, insofern eigentlich jedes Gedicht aus Vorgängen 
und Erscheinungen der Natur mittels eines Vernunftschlusses – und das sind 
auch Analogieschlüsse – auf die Existenz Gottes zurückschließt oder daraus 
Konsequenzen für die Bedingungen menschlichen Daseins ableitet. Der bibli-
schen Offenbarung widerspricht Brockes zwar nicht explizit, sie spielt aber de 
facto keine Rolle. 

Besonders auffällig ist dabei die Analogie zu Reimarus. Wie sein Freund Rei-
marus, der sich zeit seines Lebens nicht als Kritiker der christlichen Theologie 
zu erkennen gegeben hat, gleichzeitig aber in seinen Vornehmsten Wahrheiten der 
natürlichen Religion den Versuch gemacht hat, diese Wahrheiten allein mittels Ver-
nunftschlüssen und ohne Rekurs auf die biblische Offenbarung zu ermitteln, so 
ist auch das Irdische Vergnügen in Gott allein dem positiven Aufweis dieser Wahr-
heiten der „natürlichen Religion“ gewidmet.54 Biblische Motive sind im Irdischen 
Vergnügen eher selten anzutreffen und die theologischen Grundüberzeugungen, 
die für eine biblische Theologie charakteristisch sind – Trinität, Erbsünde, Er-
lösung, Sakramente, Apokalypse, Höllenstrafen usw. – tauchen, wie eingangs 
bereits bemerkt, bei Brockes gar nicht auf. Vor allem aber hat Reimarus eine gött-
liche Providenz nie und nirgends bestritten, sondern nachdrücklich bejaht. Die 
Überzeugung eines göttlichen Wirkens in der Natur und im Leben des Einzelnen 
– also im Sinne einer providentia generalis und specialis – steht für ihn geradezu 
im Mittelpunkt seines Glaubens.

53 	Schröder: Deismus in der Philosophie der Neuzeit (Anm. 41), S. 8. Mark-Georg Dehrmann 
hat in der Diskussion dagegen darauf hingewiesen, dass der Deismus nicht allein über be-
stimmte theoretische Positionen bestimmt werden kann, sondern immer auch als ‚diskursi-
ves Phänomen‘ verstanden werden müsse. So könne auch ein lutherischer Christ natürliche 
Theologie betreiben, ohne deswegen als Deist gelten zu müssen, weil seine Vernunft eben 
durch seinen Glauben erleuchtet ist. Betriebe auf der anderen Seite jemand natürliche Theo-
logie, der gleichzeitig provokativ die Offenbarung ablehnte, würde er von theologischer Sei-
te als ‚Deist‘ identifiziert und angegriffen. Entscheidend wäre damit eher die Frage, welches 
provokatorische Potential jemand entfaltet als die Frage, welche möglicherweise deistischen 
Positionen er vertritt. Zum Hintergrund dieses Einwandes, der gerade hinsichtlich Brockes 
interessant ist, vgl. Dehrmann: Orakel der Deisten (Anm. 41), bes. S. 107 f.

54 	Zu Reimarus jetzt stellvertretend Dietrich Klein: Hermann Samuel Reimarus (1694–1768). 
Das theologische Werk. Tübingen 2009.

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



242 Volkhard Wels

Wenn Christus im Irdischen Vergnügen keine nennenswerte Rolle spielt, ent-
spricht dies bei Reimarus der Tatsache, dass dieser Christus nicht für den Sohn 
Gottes hielt, sondern nur für eine Art antiken Weisheitslehrer, ähnlich Sokrates. 
In seinen physikotheologischen Allgemeinen Betrachtungen über die Triebe der Thiere 
(1760) vertritt Reimarus eine optimistische Anthropologie, indem er gerade an 
den „Trieben der Thiere“ deren Funktionalität in der Natur aufweist. Vor allem 
aber äußert sich Reimarus’ optimistische Anthropologie in der Hochschätzung 
der menschlichen Vernunft, wie sie in einem Lehrbuch der Logik zum Ausdruck 
kommt (Vernunftlehre, 1756). In der Apologie erklärt Reimarus die Vernunft zum 
„Prüfe-Stein“ der Offenbarung, setzt also im Gegensatz zu Luther nicht den Glau-
ben an die erste Stelle, sondern die Vernunft:

Eine vernünftige Religion muß vor allen Dingen in jeder sogenannten Of-
fenbarung der Grund- und Prüfe-Stein werden, als welche gewiß durch 
die Natur von Gott abstammet. Mithin muß uns auch ein ungehinderter 
Gebrauch der gesunden Vernunft und ihrer Regeln leiten. Ohne Vernunft 
und deren Gebrauch wären wir, wie das Vieh, gantz und gar keiner Reli-
gion fähig […].55

Analog heißt es im „Glaubensbekenntnis“ von Brockes:

Vom Glauben mach ich, demuthvoll, | Hier mein Bekenntniß offenbar: | 
Ich glaub, und halte das vor wahr, | Was Gott will, daß ich glauben soll. |  
Doch giebet die Vernunft mir ein: | Ich müsse dessen, was Gott wolle, | 
daß man es völlig glauben solle, | ganz überzeugt versichert seyn.56 

Dieses Glaubensbekenntnis hatte der Patriot – die Hamburger Variante der ‚mo-
ralischen Wochenschriften‘, zu deren Mitarbeitern Brockes gehörte – in seinem 
vierten Stück (1724) formuliert, wenn der ‚Patriot‘ dort als ‚vernünftiger Christ‘ 
beschrieben wird, der glaubt, „daß die wahre Gottes-Gelahrtheit gar wohl eine 
kluge aus der gesunden Vernunfft einfliessende Sitten-Lehre, als eine nutzbare 
Dienerin, hinter sich möge hertreten lassen.“ 57 Wenn Brockes wiederholt versi-
chert, die Offenbarungswahrheiten würden nur deshalb in seinem Werk keine 
Rolle spielen, weil es ihm eben um die Schöpfung und die Natur ginge, und nicht 
um die Offenbarungswahrheiten der Theologie und letztere zu verkündigen sei 
Aufgabe des Pfarrers,58 mag man das ernst nehmen oder für einen bloßen Vor-
wand halten: in jedem Fall bestätigt es die Tatsache, dass die biblische Offenba-
rung nicht notwendig ist, um Gott zu erkennen. 

Die negative, bibelkritische Seite, wie sie Reimarus in der apokryphen Apolo-
gie entwickelt, fehlt bei Brockes allerdings. Indem Reimarus seine Apologie aber 

55 	Reimarus: Apologie (Anm. 2), §10, S. 54.
56 	Brockes: Irdisches Vergnügen. Hamburg 1748, Bd. 9, S. 415. Abdruck bei Kemper in der Re-

clam-Ausgabe (Anm. 4), S. 232. 
57 	Der Patriot (Anm. 29), S. 27. 
58 	Vgl. das Zitat unten Anm. 64. 

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



243Zur religionshistorischen Verortung der ‚Naturlyrik‘

nie publiziert hat, ist das Fehlen einer explizit deistischen Argumentation bei 
Brockes kein starkes Gegenargument. Viel wichtiger scheint die Tatsache des öf-
fentlichen Schweigens, die Reimarus und Brockes damit verbindet. Reimarus hat 
seine Apologie, wie er in deren ersten Sätzen versichert, nicht aus Angst vor Verfol-
gung nicht publiziert, sondern weil er keinen Anlass zu Streitereien geben wollte: 

Lieber mag der gemeine Hauffe noch eine Weile irren, als daß ich ihn, 
(obwohl es ohne meine Schuld geschehen würde) mit Wahrheiten ärgern, 
und in einen wütenden Religions-Eiffer setzen sollte. Lieber mag der Wei-
se sich, des Friedens halber, unter den herrschenden Meynungen und Ge-
bräuchen schmiegen, dulden und schweigen, als daß er sich und andere, 
durch gar zu frühzeitige Äußerung, unglücklich machen sollte.59

Dieses irenische Bekenntnis findet seine Analogie bei Brockes, der in den Anhang 
seiner Pope-Übersetzung folgenden „Sinn-Spruch“ gesetzt hat: „Der Socrates um 
Rat gefraget: Wie man die Götter bestens preise, | Und ihnen sich gefällig ma-
che? Sprach: folget eures Landes-Weise.“ 60 Das ist genau die ‚politische‘ Haltung 
gegenüber Glaubensfragen, die die Hamburger Geistlichkeit so scharf kritisiert. 

7	 Dichtung als überkonfessionelle Frömmigkeit
Diese ‚politische‘ Haltung verweist auf einen Punkt, der für alle Anhänger der 
„natürlichen“ und damit ihrem Selbstverständnis zufolge nach auch „vernünfti-
gen Religion“ von größter Bedeutung ist, nämlich auf den Irenismus als Gegen-
satz zum dogmatischen Gezänk der christlichen Konfessionen.61 Gerade dagegen 
aber richtet sich die „natürliche Religion“ grundsätzlich und in allen ihren For-
men: Mit den konfessionellen Fanatikern, den Glaubenseiferern will man nichts 
zu tun habe. Auch hier stehen Reimarus und Brockes in einer breiten protestanti-
schen Tradition, die mindestens zurückgeht auf Hugo Grotius De veritate religionis 
christianae (1622), den ‚Klassiker‘ der irenischen Frömmigkeit, wenn nicht weiter 
bis auf Erasmus und Melanchthon. Ernst Fischer hat diese Frömmigkeit des Irdi-
schen Vergnügens sehr treffend beschrieben:

Das IVG [also das „Irdische Vergnügen in Gott“] als geistliche Dichtung 
neuen Zuschnitts zielte darauf ab, einer einfachen, allgemein nachvoll-
ziehbaren Frömmigkeit den ‚Sitz im Leben‘ zurückzuerobern, einer Fröm-
migkeit, die einen christlichen Grundcharakter wahrte, zugleich aber vom 
Abbau aller im engeren Sinn konfessionellen Elemente geprägt war: Mit 
Rechtfertigungs- und Gnadenlehre, mit dem gesamten christologisch-

59 	Reimarus: Apologie (Anm. 4), Vorbericht §1, S. 41.
60 	Brockes: Einige lehrreiche zum Teil eigene, zum Teil übersetzte Sinn-Sprüche. In Pope: Ver-

such vom Menschen (Anm. 5), S. 203.
61 	In diesem Sinne richtungsweisend Ernst Fischer: Brockes’ didaktische Poesie als Medium 

der Orthodoxiekritik, oder: Ursprünge der Aufklärung in Deutschland. In: Beiträge zu Kom-
paratistik und Sozialgeschichte der Literatur. Hg. v. Norbert Bachleitner u. a. Amsterdam 
1997, S. 657–681. 

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



244 Volkhard Wels

soteriologischen Moment bleiben Kernbereiche genuin lutherischer 
Glaubensauffassung ausgespart, an die Stelle von Erbschuld, Sündenbe
wußtsein und Bußgesinnung treten Schöpfungsoptimismus, positive An
thropologie und innerweltlich-eudämonistisches Denken; Natur löst als 
universelle Legitimationsformel die Bibel ab.62 

Im selben Sinne hat Hans-Georg Kemper das Irdische Vergnügen als Ausdruck 
eines „allgemeinen Christentums“ bezeichnet, „das sich im wesentlichen durch 
eine aus dem ersten Artikel (dem Glauben an den Schöpfer) entwickelte natürli-
che Religion geeint und befriedet wissen soll.“ Widersprechen würde ich Fischer 
und Kemper nur darin, dass dieses „allgemeine Christentum“ sich als ein „Alter-
nativprogramm zur Orthodoxie“ versteht.63 

Reimarus und Brockes verstehen die „natürliche Religion“ nicht als Gegen-
satz oder auch nur Alternative zur christlichen Glaubenspraxis, sondern als 
Gegensatz zu den unvernünftigen, aus der Bibel abgeleiteten Überzeugungen 
der christlichen Dogmatik. Aber diese aus der Bibel abgeleiteten theologischen 
Überzeugungen waren für sie eben nicht mit der christlichen Glaubenspraxis 
identisch. Praktizierte Frömmigkeit und theoretische, dogmatische Theolo-
gie sind für sie zwei grundsätzlich verschiedene Dinge. Berühmt geworden ist 
Reimarus’ Unterscheidung zwischen der Religion Christi mit ihrem zentralen 
Gebot der Nächstenliebe und dem Christentum als der korrumpierten, institu-
tionellen Form, die die Apostel aus ihrem Streben nach weltlicher Macht heraus 
dieser Religion Christi gegeben haben. Die praktizierte Frömmigkeit Christi hat 
mit der Theologie der christlichen Kirche nicht nur nichts zu schaffen, sie steht 
in direktem Gegensatz zu dieser. Ganz analog schreibt Brockes, Kern des „ver-
nünftigen Gottesdienstes“ sei das Gebot der Nächstenliebe. An derselben Stelle 
heißt es weiter, über die „Geheimnisse“ des Glaubens wolle er, Brockes, dagegen 
nicht sprechen. Das überlasse er denen, „die sonderlich dazu bestellt, und die, 
mit mehr geübten Händen, | Die Schätze der Geheimnisse, vermögend, auszu-
spenden“, also den studierten Theologen.64

Reimarus hat sich in einem radikalen Widerspruch zu diesem institutiona-
lisierten Christentum gesehen, aber keinesfalls in einem Widerspruch zu dem, 
was er als den Kern und die eigentliche Praxis der christlichen Frömmigkeit ge-
sehen hat, nämlich das Gebot der Nächstenliebe. Die Ablehnung der christlichen 
Theologie bedeutet nicht die Ablehnung der richtig verstandenen christlichen 
Glaubenspraxis. Darin unterscheidet sich Reimarus nicht von seinen zahlreichen 

62 	Ernst Fischer: Patrioten und Ketzermacher. Zum Verhältnis von Aufklärung und lutheri-
scher Orthodoxie in Hamburg am Beginn des 18. Jahrhunderts. In: Zwischen Aufklärung 
und Restauration. Sozialer Wandel in der deutschen Literatur (1700–1848). Hg. v. Wolfgang 
Frühwald u. Alberto Martino. Tübingen 1989, S. 17–47, hier S. 34.

63 	Kemper: Nachwort. In: Brockes: Irdisches Vergnügen in Gott (Anm. 4), S. 259–297, hier S. 270.
64 	Brockes: Irdisches Vergnügen in Gott. Hamburg 1746, Bd. 8, S. 619 und 620 („Der vernünftige 

Gottesdienst“). Teilabdruck in der Ausgabe von Kemper (Anm. 4), S. 221–223.

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



245Zur religionshistorischen Verortung der ‚Naturlyrik‘

Nachfolgern im weiteren Verlauf des 18. Jahrhunderts, bis hin zu Immanuel Kant, 
dessen „kategorischer Imperativ“ auch nichts anderes ist als eine philosophische 
Reformulierung des christlichen Gebots der Nächstenliebe.

Gerade weil es ihm um eine „natürliche Religion“ als praktizierte, im alltägli-
chen Leben verwirklichte Frömmigkeitspraxis ging, ist es keine Heuchelei, wenn 
Reimarus bis an sein Lebensende nach außen hin den Schein eines gläubigen 
Christen aufrecht erhalten hat. Die richtig verstandene, christliche Frömmigkeits
praxis war identisch mit der Ethik, die aus seiner „natürlichen Religion“ folgte. 
Das aber heißt, dass Deismus und christliche Frömmigkeit – im Unterschied zu 
Deismus und dogmatischer Theologie – nicht als Gegensätze verstanden werden 
dürfen. 

Die neun Bände des Irdischen Vergnügens in Gott mit ihren Hunderten von Ge-
dichten, manche sicherlich von zweifelhafter poetischer Qualität, haben immer 
wieder viel Anlass zu Spott und Ironie gegeben. Versteht man das Irdische Ver-
gnügen in Gott aber nicht als ein im modernen Sinne literarisches Werk, im Sin-
ne eines emphatischen ‚Kunst‘ oder ‚Literatur‘-Begriffs, sondern als Ausdruck 
einer religiösen Praxis, als Dokument einer gelebten Frömmigkeitsübung und 
-ausübung, dann würden diese neun Bände in ihrer Massivität vielleicht etwas 
verständlicher. Das Irdische Vergnügen in Gott ist Ausdruck einer Meditationspra-
xis, die selbst wieder Anlass zu einer solchen Meditation geben will. Das Irdische 
Vergnügen in Gott ist eine Übungsform, mit der eine bestimmte, überkonfessionel-
le Frömmigkeit gleichermaßen ausgedrückt wie vermittelt und eingeübt werden 
soll. Die poetische Form – also die Versform, die Reimbindung, die rhetorischen 
Stilmittel usw. – sind, wie in der Erbauungsliteratur des 17. Jahrhunderts, vor al-
lem als Medium der Vergegenwärtigung und Veranschaulichung zu verstehen. 
Statt in das Leiden Christi vertiefen Brockes und seine Leser sich allerdings in 
die Wunder der Schöpfung. Statt den Katechismus auswendig zu lernen, studiert 
man die Offenbarung Gottes in der Natur. Die meditative Versenkung in die Na-
tur und in die mechanischen, physikalischen, chemischen und biologischen Pro-
zesse, die ihr zugrundeliegen, ist eine religiöse Praxis in dem Sinne, dass hier aus 
der Natur auf die Bedingungen der Menschlichkeit zurückgeschlossen wird. Aus 
der Natur – und nicht aus der Bibel – erfahren Brockes und seine Leser, was es 
heißt, Mensch zu sein, wenn die Natur eine Schöpfung Gottes ist. 

8	 ‚Orthodoxie‘ zwischen „natürlicher Religion“ und Pietismus
Die öffentliche Diskussion um 1700 wird nicht im Sinne einer wie auch immer 
gearteten ‚Säkularisierung‘ als Auseinandersetzung zwischen einer konservativ-
überkommenen, protestantischen ‚Orthodoxie‘ des ‚Barock‘ und einer liberal-
progressiven, ‚natürlichen Religion‘ der ‚Aufklärung‘ wahrgenommen, sondern 
als Auseinandersetzung um die Deutung und Begründung bestimmter Glau-
bensinhalte. Es geht etwa um den Status der Vernunft in ‚Religionssachen‘ über-
haupt, um den Status der biblischen Offenbarung (literales Verständnis versus 
Annahme einer ‚Akkomodation‘ Gottes), um die Deutung ‚mythischer‘ Elemente 

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



246 Volkhard Wels

der Bibel (Gottessohnschaft Christi, Trinität, Erbsünde, Ewigkeit der Höllenstra-
fen), um die Vereinbarkeit neuer ‚naturwissenschaftlicher‘ Erkenntnisse mit dem 
biblischen Wissen (Heliozentrismus) oder etwa um den Status der sogenannten 
Adiaphora (Spiel, Tanz, Musik, weltliche Dichtung). Der grundlegende Charakter 
der christlichen Religion im Sinne einer ‚Säkularisierung‘ stand dabei nicht zur 
Debatte. Bis weit ins 18. Jahrhundert hinein gilt vielmehr der Befund von Ulrich 
Barth: 

Es ist unsachgemäß, die Aufklärungsepoche in pauschaler Form für die 
Säkularisierung oder Dechristianisierung Europas haftbar zu machen. Die 
religions- oder christentumsfeindliche Globaltendenz, die ihr von ortho-
doxen Kritikern und halbgebildeten Bewunderern zugeschrieben wird, 
läßt sich nur partiell auf das tatsächliche geschichtliche Profil abbilden.65

Befreit man sich von den teleologischen Perspektivierungen, die mit den Begrif-
fen der Säkularisierung und der ‚Aufklärung‘ verknüpft sind, erscheint das Irdi-
sche Vergnügen von Brockes weniger am Schnittpunkt von ‚Barock‘ und ‚Aufklä-
rung‘, als vielmehr innerhalb einer komplexen theologischen Problemlage, die 
ihren historisch prägnantesten Ausdruck in den sogenannten ‚pietistischen Strei-
tigkeiten‘ gefunden hat. Verortet man das Werk von Brockes im Kontext der theo-
logischen Fragen, die hier verhandelt wurden, springen die Verbindungen ins 
Auge. Dem strikten Sündenbewusstsein des Pietismus, das in letzter Instanz mit 
der Erbsünde begründet wird, steht die optimistische Anthropologie der „na-
türlichen Religion“ diametral gegenüber. Der gesamte theologische Nachdruck 
liegt im Pietismus auf der Gnade Gottes, wie sie sich im Tod Christi offenbart. 
Der Gläubige ist deshalb aufgefordert, sich in die Wunden Christi zu vertiefen, 
und nicht in die Wunder der Schöpfung. Das zeitgleich entstandene, poetische 
Werk des Grafen Zinzendorf, in dessen Aberhunderten von geistlichen Liedern 
Christus mehr oder weniger in jedem einzelnen Vers beschworen wird, verhält 
sich komplementär zum Werk von Brockes, in dem der Name Christi kaum ein-
mal genannt wird. 

Auch das bestätigt noch einmal die Differenz zwischen einer Theologie, die in 
der Tradition Luthers den Nachdruck auf die Soteriologie legt, und der Tradition 
Melanchthons mit ihrem sapientalen Schöpfungsverständnis. Melanchthon je-
denfalls gehört für einen Radikalpietisten wie Gottfried Arnold zu den meistge-
hassten Autoren. Er wurde wesentlich für die Fehlentwicklung der protestanti-
schen Theologie – so jedenfalls stellte es sich für die Pietisten dar – nach dem Tod 
Luthers verantwortlich gemacht.66 Der positiven Bewertung der menschlichen 

65 	Ulrich Barth: Gott als Projekt der Vernunft. Tübingen 2005, S. 142. Grundsätzlich zur Säku-
larisierungsthese vgl. Ulrich Barth: Art. „Säkularisierung I“. In: Theologische Realenzyklo-
pädie Bd. 29, S. 603–634.

66 	Johannes Wallmann: Das Melanchthonbild im kirchlichen und radikalen Pietismus. In: Me-
lanchthonbild und Melanchthonrezeption in der lutherischen Orthodoxie und im Pietis-
mus. Hg. v. Udo Sträter. Wittenberg 1999, S. 11–24.

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



247Zur religionshistorischen Verortung der ‚Naturlyrik‘

Vernunft in dieser melanchthonischen Tradition steht das Verdikt eines Zinzen-
dorf entgegen, der 1725 eine Begründung der Religion auf der „bloßen Empfin-
dung“ fordert, mithin auf der Stimme Gottes im eigenen Inneren: 

Die Religion kan ohne Vernunfft-Schlüsse gefaßt werden, sonst könnte 
niemand eine Religion haben, als der einen aufgeklärten Kopf hätte, und 
die wären die besten Gottesgelehrten, die am meisten Vernunfft hätten, 
jenes aber ist nicht glaublich, und auch dieses streitet mit der Erfahrung.

Deswegen gilt: „Die Religion muß eine Sache seyn, die sich ohne alle Begriffe, 
durch bloße Empfindung erlangen lässet […].“ 67 Diese Behauptung steht den 
oben zitierten Äußerungen von Brockes und Reimarus, in denen die Vernunft 
zur Grundlage der Religion erklärt wird, diametral entgegen. „Der Vernünftige 
Gottes-Dienst“ lautet programmatisch der Titel eines Gedichts im achten Teil des 
Irdischen Vergnügens.68 Im Grunde aber ist das ganze Irdische Vergnügen ein „ver-
nünftiger Gottesdienst“.

Ähnlich gegensätzlich verhält es sich mit dem Naturbegriff. In einem Lied 
Gottfried Arnolds, dessen thematische Nähe zu Brockes nicht größer sein könn-
te – ein Spaziergang im Garten – führt die Wahrnehmung der Natur nicht zur 
Erkenntnis der Weisheit und Liebe des Schöpfers, sondern zurück zu Christus:

Es ist ja wahr, im Feld siehts lieblich aus, | Wo alles sich mit Blumen kann 
bezieren; | Ich aber geh auch hier in meinem Haus | In aller Still mit mei-
nem Lamm spazieren. | Da scheint die Sonn, da singt die Nachtigall, | Da 
grünts und blühts, da rauschen frische Quellen; | Ich seh da nichts, als 
Jesum überall, | Sein Engel=Chor erfüllet alle Stellen. | Er ist die Sonn, die 
Liebe, der Gesang, | Dabei die Hoffnung grünt und reine Wasser springen, |  
Ist das nicht gnug bei meinem schönen Gang? | Er soll mich ja zum Para-
diese bringen.69

Dem lässt sich bei Brockes nichts an die Seite stellen. Brockes sieht in seinem 
Garten weder Jesus, noch hört er Engelschöre. Ausgerechnet der Vergleich des 
Gartens mit dem Paradies, die bildmächtigste Gartenmetapher der christlichen 
Tradition, spielt im Irdischen Vergnügen in Gott eine höchst untergeordnete Rolle – 
gerade weil es eben um das „irdische Vergnügen“ geht, und nicht um das „über-
irdische“. Auf der anderen Seite sind Zinzendorf oder Arnold nicht an den neuen 
naturwissenschaftlichen Erkenntnissen interessiert, die für dieses „irdische Ver-
gnügen“ eine so große Rolle spielen. Was man über die Natur lernen kann, steht 
für Zinzendorf und Arnold in der Bibel.

67 	Nikolaus Ludwig von Zinzendorf: Der Teutsche Sokrates. In ders.: Hauptschriften. Bd. 1: 
Schriften des jüngeren Zinzendorf. Hildesheim 1962, S. 289 („Anhang zum Socrate“).

68 	Brockes: Irdisches Vergnügen in Gott. Hamburg 1746, Bd. 8, S. 614–620. Teilabdruck in der 
Ausgabe von Kemper (Anm. 4), S. 221–223. 

69 	Gottfried Arnold: Sämmtliche geistliche Lieder. Hg. v. Karl C. Ehmann. Stuttgart 1856, hier 
S. 281 f. („Spaziergang mit Jesu“).

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



248 Volkhard Wels

Es wäre allerdings falsch, dem Pietismus per se ein Desinteresse an der Natur 
und dem Naturwissen zu unterstellen. Udo Sträter hat im Gegenteil das rege In-
teresse des Halleschen Pietismus an der Natur aufgezeigt, aus dem im Übrigen ja 
auch der Physikotheologe Lesser hervorgegangen ist.70 Auch hier wird man also 
differenzieren müssen zwischen den verschiedenen Formen des Pietismus. Bro-
ckes, der 1700 in Halle studiert hat, war mit diesen Differenzierungen genauso 
wie mit den Konflikten zwischen der sogenannten ‚Orthodoxie‘ – wie die protes-
tantische Schultheologie von pietistischer Seite genannt wurde71 – und den pie-
tistischen Frömmigkeitsformen zwangsweise schon von dieser Zeit an vertraut.

Insbesondere Hamburg hatte in den Auseinandersetzungen um den Pietismus 
eine große Rolle gespielt. 1677 bis 1688 hatte in Hamburg der sogenannte erste 
Theaterstreit getobt, in dem es ursprünglich um die Legitimität geistlicher Stoffe 
auf der Opernbühne gegangen war.72 Ausgangspunkt war die Aufführung eines 
geistlichen Singspiels zur Eröffnung der Hamburger Oper 1678 gewesen. Auch 
der erste große Erfolg von Brockes ist ein geistliches Singspiel: Der für die Sünden 
der Welt gemarterte und sterbende Jesus. Eine Aufführung solcher geistlichen Sing-
spiele in der Kirche war nicht durchzusetzen. Noch 1712 lässt Brockes es privat 
in seinem Hause aufführen.73 Dabei ist die Hamburger Geistlichkeit durchaus 
gespalten, denn die sogenannten ‚Orthodoxen‘ stehen den geistlichen Singspie-
len liberal gegenüber. Der Hamburger Pietist Anton Reiser dagegen hatte 1681 in 
seiner Theatromania das ganze Theater zu einem „Werk der Finsternis“ erklärt.74 

Grundsätzlich geht es bei den Streitereien um das Theater um die Frage der 
sogenannten ‚Adiaphora‘ als der ‚Mitteldinge‘, die für sich genommen weder gut 
noch böse sind und erst im Gebrauch oder Missbrauch gut oder böse werden.75 
Nach schultheologischer Überzeugung gehören dazu etwa Tanz, Spiel und welt-
liche Musik, nach pietistischer Überzeugung gibt es diese Adiaphora dagegen 
nicht. Tanz, Spiel und weltliche Musik sind immer Fallstricke des Teufels. Das 

70 	Udo Sträter: Zum Verhältnis des frühen Pietismus zu den Naturwissenschaften. In: Pie-
tismus und Neuzeit 32 (2006), S. 79–100. Zu Lesser insbes. Trepp: Glückseligkeit (Anm. 14), 
S. 372–465.

71 	Zur Problematik des ‚Orthodoxie‘-Begriffs, der erst von Gottfried Arnold aus pietistischer 
Perspektive geprägt wird, vgl. Theodor Mahlmann: Art. Orthodoxie II. In: Historisches 
Wörterbuch der Philosophie. Darmstadt 1984, Bd. 6, Sp. 1382–1385.

72 	Präzise Zusammenfassung der Ereignisse bei Johannes Geffcken: Der erste Streit über die 
Zulässigkeit des Schauspiels, 1677–1688. In: Zeitschrift des Vereins für Hamburgische Ge-
schichte 3 (1851), S. 1–33.

73 	Vgl. den Überblick von Harold P. Fry: Barthold Heinrich Brockes und die Musik. In: Barthold 
Heinrich Brockes (1680–1747). Dichter und Ratsherr in Hamburg. Hg. v. Hans-Dieter Loose. 
Hamburg 1980, S. 71–104.

74 	Anton Reiser: Theatromania, oder Die Wercke der Finsterniß. Nissen, Ratzeburg 1681.
75 	Reimund B. Sdzuj: Adiaphorie und Kunst. Studien zur Genealogie ästhetischen Denkens. 

Berlin 2005 hat gezeigt, dass in und mit dieser Adiaphora-Diskussion sich das entwickelt, 
was später die Ästhetik als Disziplin beanspruchen wird: ein theologisch und moralisch 
‚wertneutraler‘ Raum. Genau in diesem Sinne, so meine These, ist die Funktion der Dich-
tung in der „natürlichen Religion“ von Brockes zu verstehen: als überkonfessionelles, ireni-
sches Medium. 

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



249Zur religionshistorischen Verortung der ‚Naturlyrik‘

gesamte Irdische Vergnügen in Gott muss aus dieser Perspektive – eben als ‚irdi-
sches Vergnügen‘ – schon als ein zumindest latent antipietistisches Manifest er-
scheinen.

Ralph Häfner hat gezeigt, wie Brockes’ Preislied auf den Tokayer Wein im 
Kontext einer Geselligkeitskultur zu verorten ist, die in letzter Instanz auf natur-
rechtliche Vorstellungen zurückzuführen ist, mithin auf eine optimistische An-
thropologie. In geradezu programmatischer Weise übergeht Brockes in diesem 
Preislied die gesamte religiöse und mythische Dimension, wie sie sich gerade 
beim Wein aufdrängt. Weder gibt es Anspielungen auf die Bedeutung des Weins 
im Abendmahl, noch auf Dionysos und die antike Mythologie. Stattdessen wird 
der Wein zum Symbol für die „Schönheit irdischer Genüsse“, in denen die ange-
borene sittliche Güte des Menschen zur Erscheinung kommt.76 Auch das steht in 
maximaler Opposition zur pessimistischen Anthropologie des Pietismus – ein-
mal ganz abgesehen vom moralischen Fundamentalismus der Pietisten, der den 
Genuss von Alkohol per se verbietet und dieses Gedicht von Brockes zu einer 
Provokation macht. Analog hat Häfner für die Hydrotheologie von Fabricius ge-
zeigt, dass sie als eine „philologische Festkultur“ ein conviviales Spiel im Sinne 
eines grotianischen Irenismus darstellt.77 

Derselbe Irenismus als Ablehnung von jedem Glaubenseifer und Fanatismus 
dürfte auch dafür verantwortlich sein, dass sich bei Brockes kaum eine unmittel-
bare Auseinandersetzung mit dem Pietismus finden lässt. Umso mehr Aufmerk-
samkeit verdienen deshalb die Verse in einem „Der Atheist“ betitelten Gedicht, 
in denen Brockes sich die ‚orthodoxe‘ Polemik zu eigen macht. Gegen die pietis-
tischen Weltverächter heißt es dort: 

Zum andern, daß man, sonder Grund, uns manche Wollust in der Welt, | 
Die uns erlaubt, ja gar gebothen, mehr als unchristlich vorenthält, | Wie 
sonderlich die Pietisten hierin am allermeisten fehlen, | Die, durch die 
Mischungen des Cörpers und bittere Melancholey | verführet, allenthal-
ben lehren, daß alle Lust verboten sey, | Wodurch sie nicht nur sich und 
andre, mit stetiger Betrübniß quälen; | Nein, noch dazu, so viel an ihnen, 
dem Schöpffer Güt und Liebe stehlen | Die doch sein wahres Wesen ist. 
Es zeiget Schrift, es zeigt Natur, | Daß göttliche Vollkommenheit nur dieß 
am allermeisten wolle, | Daß man sich, hier sowohl auf Erden, als ewig 
dort, vergnügen solle, | (Wie hier Geschöpf und Sinne zeigen, der Him-
mel dort) die klarste Spur. | Der Schöpfer wollte seinen Ruhm, o Lieb! an 

76 	Ralph Häfner: Bukolik, Physikotheologie, Antimachiavellismus. Barthold Heinrich Brockes’ 
Preislied auf den Tokayer Wein. In: Literatur und Theologie im 18. Jahrhundert. Konfronta-
tionen – Kontroversen – Konkurrenzen. Hg. v. Hans-Edwin Friedrich u. a. Berlin, New York 
2011, S. 199–212, hier S. 212.

77 	Ralph Häfner: Philologische Festkultur in Hamburg im ersten Drittel des 18. Jahrhunderts: 
Fabricius, Brockes, Telemann. In: Philologie und Erkenntnis. Beiträge zu Begriff und Prob-
lem frühneuzeitlicher ‚Philologie‘. Hg. v. Ralph Häfner. Tübingen 2001, S. 349–378.

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



250 Volkhard Wels

unsre Freude fügen, | Und ist der beste Gottesdienst, sich Gott zu Ehren, 
zu vergnügen.78 

Diese ‚physiologische‘ Pathologisierung des Pietismus – es handelt sich beim Pie
tismus im Grunde nicht um eine theologische Überzeugung, sondern um ein 
medizinisches Krankheitsbild, das man heute als Depression bezeichnen wür-
de – ist für jeden Leser der Zeit eine deutliche Parteinahme. Sie entspricht genau 
der Kritik des Pietismus, die schon 1699 Friedrich Christian Bücher aus ‚ortho-
doxer‘ Perspektive in seinem Plato mysticus in Pietista redivivus vorgebracht hatte, 
wenn dort der ganze Pietismus ebenfalls auf eine melancholische Erkrankung 
zurückgeführt wurde.79 Als Therapeutikum gegen solche Formen der Depression 
gelten – damals wie heute – Musik, Spiel, geselliges Beisammensein und andere 
Formen der ‚irdischen Vergnügen‘. Wer dagegen alleine zu Hause sitzt und nur 
über seine Sündhaftigkeit meditiert, wird depressiv. Das ganze Irdische Vergnügen 
in Gott erscheint aus dieser Perspektive als eine diätetische Maßnahme, die gera-
dezu auf Melancholie-Vermeidung abzielt und als solche im Kontext der anthro-
pologischen Psychomedizin der Zeit gesehen werden muss.80

Diese Kultur der Geselligkeit, in der Musik, Gesang, Spiel und Scherz eine 
große Rolle spielen, ist symptomatisch auch für die fast zeitgleich einsetzende 
Anakreontik, die in der Brockes-Forschung eine merkwürdig geringe Rolle spielt. 
Deren theologisches, frömmigkeitsgeschichtliches Profil dürfte dem des Irdischen 
Vergnügens zumindest verwandt sein. Friedrich von Hagedorn lebt in unmittelba-
rer Nähe zu Brockes und ist mit ihm befreundet. 1747 richtet er ein „Anakreon“ 
betiteltes Gedicht gegen diejenigen Anakreontiker, die in ihren Scherzen zu weit 
gegangen waren und die Religion verächtlich gemacht hatten.81 Gegen sie heißt 

78 	Brockes: Irdisches Vergnügen in Gott. Hamburg 1740, Bd. 6, S. 373 f. („Der Atheist“). Auf 
die Stelle und ihre Bedeutung aufmerksam gemacht hat Kemper: Deutsche Lyrik (Anm. 4), 
Band 5/1, S. 68. Dort in der Folge auch eine historische Einordnung des Melancholie-Vor-
wurfs.

79 	Friedrich Christian Bücher: Plato mysticus in Pietista redivivus. Danzig 1699, S. 9. Zu diesem 
Kontext nach wie vor grundlegend Hans-Jürgen Schings: Melancholie und Aufklärung. Me-
lancholiker und ihre Kritiker in Erfahrungsseelenkunde und Literatur des 18. Jahrhunderts. 
Stuttgart 1977. Dort S. 153–155 zu Bücher. 

80 	Auf diesen diätetischen Kontext hingewiesen hat Mauser: Balsam=Kraft (Anm. 39). Mauser 
hat denselben Kontext auch schon für die anakreontische Dichtung namhaft gemacht, vgl. 
Wolfram Mauser: Anakreon als Therapie? Zur medizinisch-diätetischen Begründung der 
Rokokodichtung. In ders.: Konzepte aufgeklärter Lebensführung. Literarische Kultur im 
frühmodernen Deutschland. Würzburg 2000, S. 301–329. Zur Anthropologie und Psychome-
dizin der Zeit vgl. stellvertretend den Band: „Vernünftige Ärzte“. Hallesche Psychomedizi-
ner und die Anfänge der Anthropologie in der deutschsprachigen Frühaufklärung. Hg. v. 
Carsten Zelle. Tübingen 2001.

81 	Zum Kontext vgl. Ernst Fischer: „Er spielt mit seinen Göttern“. Kirchen- und religionskri-
tische Aspekte der anakreontischen Dichtung in Deutschland im 18. Jahrhundert. In: Der 
Kampf der Aufklärung. Kirchenkritik und Religionskritik zur Aufklärungszeit. Hg. v. Jean 
Mondot. Berlin 2004, S. 71–85. Allgemein zum theologischen Konfliktpotential der Anakre-
ontik vgl. Theodor Verweyen: „Halle die Hochburg des Pietismus, die Wiege der Anakreon

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



251Zur religionshistorischen Verortung der ‚Naturlyrik‘

es: „Doch höhnt ich nicht die Götter, | Auch nicht der Götter Diener, | Auch nicht 
der Götter Tempel“: 

In Tejos und in Samos | Und in der Stadt Minervens | Sang ich von Wein 
und Liebe, | Von Rosen und vom Frühling, | Von Freundschaft und von 
Tänzen; | Doch höhnt ich nicht die Götter, | Auch nicht der Götter Diener, |  
Auch nicht der Götter Tempel; | Wie hieß ich sonst der Weise? | Ihr Dichter 
voller Jugend, | Wollt ihr bei froher Muße | Anakreontisch singen, | So 
singt von milden Reben, | Von rosenreichen Hecken, | Vom Frühling und 
von Tänzen, | Von Freundschaft und von Liebe; | Doch höhnet nicht die 
Gottheit, | Auch nicht der Gottheit Diener, | Auch nicht der Gottheit Tem-
pel. | Verdienet, selbst im Scherzen, | Den Namen echter Weisen.82 

Das „irdische Vergnügen“ musste in einem religiös akzeptablen Rahmen blei-
ben, und gerade in diesem Punkt waren die ‚jungen Wilden‘ der Anakreontik 
mit ihrer Religionsspötterei einen Schritt zu weit gegangen – jedenfalls aus der 
Perspektive der älteren Generation von Hagedorn und Brockes. 

9	 Galante ‚Orthodoxie‘: Erdmann Neumeister
Noch wichtiger als die Anakreontik ist aber für das Werk von Brockes die soge-
nannte galante Dichtung, die in vielen Punkten der Anakreontik vorausgeht und 
den unmittelbaren zeitgeschichtlichen Hintergrund des Irdischen Vergnügens bil-
det. Erdmann Neumeister, der in der Brockes-Forschung immer nur als Theologe 
und Hamburger Hauptpastor in Erscheinung tritt, teilweise sogar als „ultraortho-
doxer Gegenspieler“ von Brockes bezeichnet wird, hatte seine Karriere als galan-
ter Dichter begonnen. 1695 hatte er seinem kritisch kommentierten Verzeichnis 
deutscher Dichter (De poetis germanicis) und mit seiner Allerneuesten Art zur reinen 
und galanten Poesie zu gelangen (1695, Druck 1707) zwei wichtige Programmschrif-
ten der galanten Dichtung verfasst.83 Seine eigenen galanten Gedichte erschie-
nen unter anderem in den ersten Bänden der „Neukirchschen Sammlung“, also 
der programmatischen Sammlung der ganzen Bewegung. In dieser Sammlung 
sind auch die erotischen Dichtungen Hoffmannswaldaus zu finden, in denen die 
galante Sinnlichkeit ihre sicherlich radikalste Ausprägung gefunden hat. Nach 
Franz Heiduk hatte Neumeister sogar entscheidenden Anteil an der Redaktion 
dieser Bände.84 In dem Artikel, den Neumeister Hoffmannswaldau in De poetis 

tik“. Über das Konfliktpotential der anakreontischen Poesie als „Kunst der sinnlichen Er-
kenntnis“. In: Zentren der Aufklärung I: Halle. Aufklärung und Pietismus. Hg. v. Norbert 
Hinske. Berlin 1989, S. 208–238.

82 	Zu Hagedorns Religiosität vgl. Steffen Martus: Friedrich von Hagedorn. Konstellationen der 
Aufklärung. Berlin, New York 1999, S. 323–415.

83 	Helmut K. Krausse: „Die unverbotne Lust“. Erdmann Neumeister und die galante Poesie. 
In: Daphnis 9 (1980), S. 133–161. Zu Neumeister und der galanten Dichtung vgl. auch den 
Beitrag von Stefan Elit in diesem Band. 

84 	Franz Heiduk: Nachwort. In: Erdmann Neumeister: De Poetis Germanicis. Hg. v. F. Heiduk 
in Zusammenarbeit G. Merwald. Bern, München 1978, S. 505–512, hier S. 509.

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



252 Volkhard Wels

germanicis gewidmet hatte, wird die „ausgesuchte Feinheit“ („elegantia exquisi-
ta“) dieser „erotischen Oden“ sogar ausdrücklich hervorgehoben.85 

Es ist genau diese erotische Lyrik Hoffmannswaldaus, für die Anselm Schu-
bert gezeigt hat, dass in ihr eine optimistische Anthropologie zum Ausdruck 
kommt, die mit der traditionellen Erbsündenlehre der lutherischen ‚Orthodoxie‘ 
in zentralen Punkten gebrochen hat.86 Schubert hat allerdings auch gezeigt, dass 
diese Auflösung der pessimistischen, christlichen Anthropologie kein Ergebnis 
der ‚Aufklärung‘ ist, sondern sich aus der protestantischen ‚Orthodoxie‘ heraus 
entwickelt hat: 

Die Kritik an der Erbsündenlehre ist weder eine Erfindung der Aufklä-
rungsphilosophie noch der Aufklärungstheologie des 18.  Jahrhunderts, 
sondern hat eine lange und komplizierte Vorgeschichte in den theologi-
schen Debatten des 17. Jahrhunderts. Die Aufklärung war bei weitem nicht 
so ‚aufgeklärt‘ und die Orthodoxie bei weitem nicht so ‚orthodox‘, wie die 
Aufklärer selbst behaupteten.87 

Dieser Punkt ist für die Einschätzung des „ultraorthodoxen“ Erdmann Neumeis-
ter von herausragender Bedeutung. 1697 wird Neumeister als Pfarrverweser in 
Bad Bibra bestellt, 1715 als Hauptpastor nach Hamburg berufen. Im geistlichen 
Amt muss Neumeister natürlich mit der weltlichen Dichtung aufhören. Aber da-
für, dass Neumeister mit Amtsantritt auch seine Überzeugungen radikal geän-
dert hätte – mithin ein früher, ‚galanter‘ Neumeister von einem späten, ‚ortho-
doxen‘ Neumeister zu unterscheiden wäre –, gibt es bisher keine Indizien. Im 
Gegenteil: Die grundlegende Reform der Kirchenkantate, die mit dem Namen 
Neumeisters verknüpft ist („die Geschichte der Kirchenkantate im 18. Jahrhun-
dert [ist] die Geschichte der Kantate Neumeisterscher Prägung“),88 besteht gerade 
darin, dass Neumeister die Prinzipien der höfischen Oper (die Abfolge von Arie 
und Rezitativ) auf die Kirchenkantate überträgt. Neumeister gestaltet die Kir-
chenkantate damit nicht nur nach dem Modell weltlicher Formen, sondern nach 
dem Modell der Oper als höfisch-galanter Form par excellence. Gerade die Oper, 
die Neumeister zum Modell der Kirchenkantate gemacht hatte, war in der Debat-
te zwischen Gottfried Vockerodt und Johann Beer der Stein des Anstoßes für den 
sogenannten zweiten adiaphoristischen Streit gewesen. Neumeister übernimmt 

85 	Neumeister: De Poetis Germanicis (Anm. 84), S. 55 (Übersetzung S. 191).
86 	Anselm Schubert: Auf der Suche nach der menschlichen Natur. Zur erotischen Lyrik Hoff-

mannswaldaus. In: Daphnis 25 (1996), S. 423–465.
87 	Anselm Schubert: Das Ende der Sünde. Anthropologie und Erbsünde zwischen Reforma-

tion und Aufklärung. Göttingen 2002, S.  230 f. Vgl. dagegen den Befund von Dehrmann: 
Orakel der Deisten (Anm. 41), S. 107, Anm. 82.

88 	Alfred Dürr: Die Kantaten von Johann Sebastian Bach. München u. a. 1985, Bd. 1, S. 22. Zu 
Neumeisters Kantatenform vgl. Irmgard Scheitler: Deutschsprachige Oratorienlibretti von 
den Anfängen bis 1730. Paderborn u. a. 2005, S. 133–155.

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



253Zur religionshistorischen Verortung der ‚Naturlyrik‘

dabei in vielen Punkten die Position Beers, mit dem er auch persönlich bekannt 
war.89 

Diese Neugestaltung der Kirchenkantate hat im sogenannten „Kantatenstreit“ 
um 1726 zu schwersten Auseinandersetzungen mit dem Pietismus geführt. Nach 
Vorstellung der Pietisten sollte das kirchliche Lied so schlicht wie möglich ge-
halten sein, auf jeden Fall aber die Musik allein im Dienst des göttlichen Wortes 
stehen. Radikal pietistische Forderungen gingen soweit, jede Instrumentalbeglei-
tung oder Instrumentalmusik überhaupt abzulehnen und allein einen möglichst 
schlichten Kirchengesang zu erlauben. Die hochartifiziellen Formen von Arie 
und Rezitativ, wie sie Neumeister in die Kirchenkantate eingeführt hat, erschie-
nen aus dieser Perspektive als unverantwortliche ‚Spielerei‘ mit dem Wort Gottes. 
Es waren dabei unter anderem Bach und Telemann, die die Kantaten Neumeis-
ters vertont haben. Mit Telemann, für dessen Berufung nach Hamburg er zusam-
men mit Brockes verantwortlich gewesen sein dürfte, arbeitete Neumeister über 
einen Zeitraum von 35 Jahren zusammen.

Aber nicht nur mit seinen poetischen Werken, sondern vor allem als Theologe 
gehört Neumeister zu den schärfsten Gegnern der Pietisten. Zahlreiche Predigten, 
Traktate und Polemiken hat er ihnen gewidmet.90 Seine mehrfach aufgelegte Idea 
Pietismi (zuerst 1712) ist eine Art Index der antipietistischen Polemik in Versform.91 
Mit genauen bibliographischen Nachweisen belegt Neumeister, wer die zahl
reichen pietistischen Irrtümer an welcher Stelle widerlegt hat. Wie Brockes (und 
später Karl Philipp Moritz im Anton Reiser) macht auch er dem Pietismus zum Vor-
wurf, dass dessen Erbsünden- und Gnadenlehre zur melancholischen Depression 
prädisponiere. Mit einer „pessimistischen menschlichen Selbstdeutungspraxis“, 
wie sie Ernst Fischer grundsätzlich dem „orthodoxen Protestantismus“ attestiert, 
ist diese Polemik – vorsichtig ausgedrückt – schwer zu vermitteln.92 

Wenn Neumeister ein „Ultraorthodoxer“ war, dann muss man im Auge be-
halten, dass diese „Ultraorthodoxie“ mit der Adiaphora-Lehre äußerst liberale 
Positionen vertrat, wie man das heute nennen würde. ‚Orthodox‘-konservativ 
war man gegenüber den anderen Konfessionen und den innerprotestantischen, 
pietistischen Tendenzen – also dort, wo es die Reinheit der lutherischen Lehre 
betraf. Aber zu dieser ‚orthodoxen‘ Lehre gehörte eben auch, dass „irdische Ver-
gnügen“ nicht generell verboten waren. Musik, Spiel und Tanz, Alkoholgenuss 
und sogar sexuelle Bedürfnisse (die auch Luther selbst ja keineswegs verdammt 
hatte) waren legitim, solange sie nicht zum Selbstzweck wurden. Von der ‚ein-

89 	Vgl. Wolfgang Miersemann: Erdmann Neumeisters „Vorbericht“ zu seinen „Geistlichen 
Cantaten“ von 1704: ein literatur- und musikprogrammatisches „Meister-Stück“. Erdmann 
Neumeister (1671–1756). Wegbereiter der evangelischen Kirchenkantate. Hg. v. Henrike Ru-
cker. Rudolstadt 2000, S. 51–74. Vgl. dort auch den Beitrag von Christian Bunners: Musik-
theologische Aspekte im Streit um den Neumeisterschen Kantatentyp, S. 39–50.

90 	Zur genaueren Einordnung seiner Polemik vgl. Johannes Wallmann: Erdmann Neumeister – 
der letzte orthodoxe Gegner des Pietismus. In: Erdmann Neumeister (Anm. 89), S. 27–37.

91 	Erdmann Neumeister: Idea Pietismi. Frankfurt, Leipzig 1714, S. 56.
92 	Fischer: Brockes’ didaktische Poesie (Anm. 61), S. 680. 

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



254 Volkhard Wels

gebildeten Heiligkeit‘ und den mystischen, weltfremden Forderungen radikaler 
Pietisten mit ihrer Verteufelung aller weltlichen Vergnügungen wollten gerade 
die ‚Orthodoxen‘ nichts wissen. Der ‚orthodoxe‘ Lutheraner hatte seinen Platz 
und seine ‚Berufung‘ vielmehr in der Welt. Mit den Worten von Brockes:

Sich unsern Erdkreis vorzustellen, | Als wie ein Vorgemach der Höllen, |  
Und wenigstens, als einen Kerker, den lauter Missethäter füllen, | So alle 
schmerzlich abzuthun [also verdammt sind]; sind schwarze schwärme-
rische [also melancholische, pietistische] Grillen. […] Gedenken, daß der 
Erdenkreis, zusammt den Menschen und den Thieren, | Sich, nach des 
weisen Schöpfers Willen, beständig in der Ordnung führen, | Und das 
seyn, was sie sollen seyn, ist, wie man denken soll, gedacht.93

Mit dieser klar gegen den Pietismus gerichteten Vorstellung von einer Schöp-
fung, in der alles so, wie es ist, seine Ordnung hat, stehen Brockes und seine 
„natürliche Religion“ sicherlich nicht in einem Gegensatz zur protestantischen 
‚Orthodoxie‘. Im Gegenteil: die zitierten Verse sind ein Bekenntnis zu dieser ‚Or-
thodoxie‘.

10	 Politische Gegensätze
Was auf der anderen Seite aber auch außer Zweifel steht, ist die Tatsache, dass 
zwischen dem Hamburger Rat, dem Brockes angehörte, und der Geistlichkeit der 
Stadt ein schwieriges Verhältnis herrschte, das bis weit ins 17.  Jahrhundert zu-
rückreichte. Hamburg unterschied sich damit nicht von anderen Städten. Der Rat 
musste die politischen und ökonomischen Interessen der Stadt im Auge haben, 
die Geistlichkeit das Seelenheil der Gläubigen. Das einfache Kirchenvolk stand 
dabei auf Seiten der Geistlichkeit. In diesem politischen Sinne war Neumeister si-
cherlich kein Ireniker. Vielmehr versuchte die lutherische Geistlichkeit der Stadt 
die anderen Konfessionen, die in Hamburg sowieso schon eine kleine Minderheit 
war, mit allen Mitteln zu bekämpfen. Vor allem aber tobte innerhalb der Hambur-
ger Geistlichkeit ein Kampf zwischen ‚Orthodoxen‘ und Pietisten. 

Was diese Auseinandersetzungen betraf, war Neumeister ein „ultraortho
doxer“ Lutheraner.94 1719 war es – wohl im Anschluss an eine Predigt Neu-
meisters – zu Ausschreitung gekommen, bei denen der ‚orthodoxe‘ „Pöbel“ die 
katholische Privatkapelle des österreichischen Gesandten zerstört hatte.95 Der 
Kaiser forderte eine kniefällige Entschuldigung des Rates und eine hohe finanzi-
elle Entschädigung. Indem die kaiserliche Protektion für die Stadt von enormer 

93 	Brockes: Irdisches Vergnügen in Gott. Hamburg 1740, Bd. 6, S. 325 („Eigentlicher Zustand auf 
Erden“).

94	 Vgl. Fischer: Patrioten und Ketzermacher (Anm. 62), S. 35–40.
95 	Den Begriff „Pöbel“ verwendet Brockes: Irdisches Vergnügen (ed. Rathje, Anm. 1) Bd. 2.1 

S. 358 in seiner Rückerinnerung an das Ereignis: „da mich mein Vater-Land | Zum grossen 
Carl nach Wien gesandt, | Um die, durch unsers Pöbels Schuld, | (So alle Schrancken über-
schritten) | Mit Recht’ verlohr’ne Gnad’ und Huld | Uns wieder helffen zu erbitten“.

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



255Zur religionshistorischen Verortung der ‚Naturlyrik‘

Wichtigkeit war, entsandte der Rat eine Gesandtschaft nach Wien, zu der auch 
Brockes gehörte. Unter anderem durch ein Gedicht von Brockes gelang es dieser 
Gesandtschaft, den Kaiser zu versöhnen.96 Angesichts eines solchen ‚Fanatismus‘ 
dürfte Brockes also durchaus auch an Neumeister gedacht haben, als er 1740 in 
den Anhang seiner Pope-Übersetzung („Einige lehrreiche zum Teil eigene, zum 
Teil übersetzte Sinn-Sprüche“) folgende Verse gesetzt hat: „Wenn nicht die Obrig-
keit gelindre Triebe nährte, | Und vielen Geistlichen den heilgen Eifer wehrte; |  
Es würde, dem zu Ehr, der diese Welt gemacht, | Der grosse Theil der Welt, ge-
lassen, umgebracht.“ 97 

Was aber in den Hamburger Konflikten zu Tage tritt, ist in erster Linie ein poli-
tischer Gegensatz zwischen ‚Obrigkeit‘ und Geistlichkeit, kein theologischer. Der 
Rat musste ‚politisch‘ handeln und warf der Geistlichkeit dogmatischen Starr-
sinn vor. Die Geistlichen dagegen warfen dem Rat vor, nur die ökonomischen 
Interessen zu vertreten und das Seelenheil der Gläubigen aufs Spiel zu setzen. 
„Geld ist der Hamburger ihr Gott“ hat Neumeister an seinen ‚orthodoxen‘ Kol-
legen Valentin Ernst Löscher geschrieben.98 Im Briefwechsel mit Ernst Salomo 
Cyprian, einem weiteren ‚Orthodoxen‘, findet sich die vielzitierte Stelle, in der 
sich Neumeister über das „heillose Patriotenkollegium“ beschwert, das aus lauter 
„Thomasianern“ bestünde, die „der Reinheit der Lehre“ zu nahe treten wollten.99 

„Thomasianer“ bezeichnet die Anhänger von Christian Thomasius, der zu 
diesem Zeitpunkt wie kein anderer mit weltlich-politischen Klugheitslehren as-
soziiert wurde. Brockes hat um 1700 ein Jahr bei ihm studiert. Mit ‚Patrioten‘ sind 
die Herausgeber der gleichnamigen Wochenschrift gemeint, zu denen Brockes 
gehörte. Wolfgang Martens hat die Frömmigkeit, wie sie der Patriot vertritt, präg
nant charakterisiert:

96 	Vgl. Fischer: Patrioten und Ketzermacher (Anm. 62), S. 26 ff.; Jürgen Klein: Barthold Heinrich 
Brockes als Politiker. In: Barthold Heinrich Brockes (1680–1747). Dichter und Ratsherr in 
Hamburg. Neue Forschungen zu Persönlichkeit und Wirkung. Hg. v. Hans-Dieter Loose. 
Hamburg 1980, S.  11–44.  Dort S.  31 f. zu Brockes’ Gesandtschaftsreise 1721 nach Wien in 
Folge der Unruhen. Außerdem Franklin Kopitzsch: Grundzüge einer Sozialgeschichte der 
Aufklärung in Hamburg und Altona. Hamburg 1982. Teil 1, S. 297 ff. zu Neumeisters Ausei-
nandersetzung mit dem Rat und dem Patrioten.

97 	Barthold Heinrich Brockes: Einige lehrreiche zum Teil eigene, zum Teil übersetzte Sinn-
Sprüche. In Pope: Versuch vom Menschen (Anm. 5), S. 202. Auf die Verse aufmerksam ge-
macht hat Kemper, der sie S. 231 in seine Reclam-Ausgabe (Anm. 4) übernommen hat. Dort 
im Nachwort S.  265 ff. eine abweichende Darstellung des Verhältnisses von Brockes und 
Neumeister. 

98 	„Geld ist der Hamburger ihr Gott“. Erdmann Neumeisters Briefe an Valentin Ernst Löscher. 
Hg. v. Herwarth von Schade. Herzberg 1998.

99 	Erdmann Neumeisters Briefe an Ernst Salomo Cyprian. Hg. v. Thomas Wotschke. 3 Teile. In: 
Zeitschrift des Vereins für Hamburgische Geschichte Bd. 26 (1952), S. 107–146; Bd. 30 (1929), 
S. 136–161; Bd. 31 (1930), S. 161–197. Dort Bd. 31 (1930), S. 181.

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



256 Volkhard Wels

Mit Nachdruck wird beteuert, zu den Pflichten eines rechten Patrioten 
gehöre es auch, seinen Gott recht zu erkennen und das Predigtamt zu eh-
ren, zugleich aber wird eine Abgrenzung der Funktionen des weltlichen 
Sittenlehrers von denen des geistlichen Amts vorgenommen. Dabei wird 
dem geistlichen Amt respektvoll der höherer Rang eingeräumt und das 
eigene Verfahren bescheiden der kirchlichen Verkündigung und Lehre 
nachgeordnet: die vernünftige Moral sei eine nützlicher Dienerin (27,14), 
die der Theologie nachfolge.100

Es gibt keinen Grund, diese Überordnung der kirchlichen Verkündigung gegen-
über der vernünftigen Moral, wie sie der Patriot predigt, für einen Vorwand zu 
halten, der letztlich der Abwertung des geistlichen Amtes diente. Sie entspricht 
genau der Haltung, wie sie Brockes in seinem Irdischen Vergnügen praktiziert. Die 
Verkündigung der Heilswahrheit obliegt der Geistlichkeit, die vernünftige Mo-
ral, das ‚Gesetz der Natur‘ dem „weltlichen Sittenlehrer“. Zwischen beiden gibt 
es zu diesem Zeitpunkt keinen grundsätzlichen Gegensatz, sondern ein komple-
mentäres Verhältnis. 

Das aber spricht nicht dafür, dass zwischen Brockes und Neumeister ein Miss-
verhältnis herrschte, im Sinne von ‚christlichem Barock‘ versus ‚säkularer Auf-
klärung‘. Bisher gibt es für ein solches Missverhältnis keine Belege.101 Im Gegen-
teil: 1727 erscheint im zweiten Teil des Irdischen Vergnügens eine „Aufmunterung 
an andere, zu gleichmäßiger Betrachtung der Werke Gottes“, in der an einer der 
ersten Stellen Neumeister als „heller Kirchen-Stern“ gepriesen wird. Das Lob des 
„Erlösungs-Werks“, heißt es dort, ließe sich sehr gut mit dem Lob der Schöpfung 
verbinden.102 Das mag man als kleine Spitze gegen die Geistlichkeit werten, ähn-
lich dem folgenden Lob der „tapfren Gottes-Helden“ Löscher und Wolf, die „von 
dem Buch der Welt erstaunten Hörern melden“.103 „Erstaunt“ sind die Hörer of-

100 	 Der Patriot. Hg. v. Wolfgang Martens. Bd. 4: Kommentarband. Berlin, New York 1984, S. 37, 
hier mit Bezug auf das 4.  Stück des „Patrioten“. Vgl. auch Wolfgang Martens: Die Bot-
schaft der Tugend. Die Aufklärung im Spiegel der deutschen Moralischen Wochenschrif-
ten. Stuttgart 1968, S. 198–217: „Zum Religionsbegriff der Wochenschriften: Die vernünf-
tige Religion“. Zur Gegenposition Neumeisters vgl. Fischer: Patrioten und Ketzermacher 
(Anm. 62), S. 41 ff.

101 	 Das könnte freilich auch an der Quellenlage liegen. Das umfangreiche theologische Werk 
Neumeisters, insbesondere die Predigten, harren noch der Erschließung, von archiva-
lischen Quellen ganz abgesehen. Carsten Zelle: Anakreontik und Anthropologie – Zu 
Johann Arnold Eberts ‚Das Vergnügen‘ (1743). In: Anakreontische Aufklärung. Hg. v. 
Manfred Beetz und Hans-Joachim Kertscher. Tübingen 2005 rekonstruiert die Auseinan-
dersetzung um eine Serenade Eberts, in der sich ebenfalls ein Konflikt von Rat und Geist-
lichkeit abzeichnet.

102 	 Brockes: Irdisches Vergnügen in Gott (ed. Rathje, Anm. 1) Bd. 2.2, S. 858. Zu dem an die 
Geistlichkeit gerichteten Vorwurf, sie vernachlässige über dem Erlösungswerk das Werk 
der Schöpfung vgl. auch Fischer: Brockes’ didaktische Poesie (Anm.  61), außerdem der 
Beitrag von Kemper in diesem Band.

103 	 Brockes: Irdisches Vergnügen in Gott (ed. Rathje, Anm. 1) Bd. 2.2, S. 864.

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



257Zur religionshistorischen Verortung der ‚Naturlyrik‘

fensichtlich, weil sie von Theologen ein solches Lob der Schöpfung nicht erwartet 
hätten. 

Erstaunlich aus heutiger Perspektive aber ist die Tatsache, dass die „ultraor-
thodoxen“ Neumeister, Löscher und Wolf dort in einer Reihe stehen mit Besser, 
Gottsched, König, Hagedorn, Haller und Richey: also dem, was zu diesem Zeit-
punkt die ‚Aufklärung‘ heißt. Das kann nicht nur Heuchelei gewesen sein, denn 
noch 1756 führte ausgerechnet Gottsched den Vorsitz bei der Trauerfeier Neu-
meisters. Auch das ist abschließend noch einmal eine Warnung, den Konflikt, 
der 1774 mit Lessings Veröffentlichung der „Fragmente“ aus Reimarus’ Apologie 
anhebt, auf die Zeit von Brockes und Neumeister zurückzuprojizieren. 

Im Gegensatz zu Lessing weiß Brockes noch nicht, dass er der ‚säkularen Auf-
klärung‘ angehört und Neumeister dem ‚christlichen Barock‘. 

DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447104975.223 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Un-/Biblischer Schöpfungsgesang
Psalm 8 und die Anfänge der deutschen Naturlyrik

Hans-Georg Kemper

1	 ‚Paradoxieentfaltung‘: ‚Vorgeschichte‘ moderner Naturlyrik  
mit ‚heidnischem‘ Schöpfungspsalm 

1.  Für die deutsche Lyrik der Frühen Neuzeit ist der dominante religionsge-
schichtliche Diskurs vielfach gattungskonstitutiv.1 So führt die Frage, ob die Na-
turlyrik in der von Goethe geprägten subjektbezogenen und pantheisierenden 
Gestalt eine ‚Vorgeschichte‘ im 17.  Jahrhundert habe,2 zu einer paradoxen Ant-
wort: Der religionsgeschichtliche Kontext verhindert eine gattungsbildende ‚Vor-
geschichte‘, weist aber selbst eine kontinuierliche pantheisierende kosmotheolo-
gische Religiosität auf, und zwar insbesondere in den Aneignungen hermetischer 
Tradition.3 Diese wurde in der vormodernen Lyrik vereinzelt, verschieden und 

1 	 Dies habe ich vor allem in meiner Habil.-Schrift und meiner Lyrik-Geschichte nachzuwei-
sen versucht: Hans-Georg Kemper: Gottebenbildlichkeit und Naturnachahmung. Problem-
geschichtliche Studien zur deutschen Lyrik in Barock und Aufklärung. 2 Bde. Tübingen 
1981. Ders: Deutsche Lyrik der frühen Neuzeit. 10 Bde. Tübingen 1987–2006. Die einzelnen 
Bände werden nur mit Band- und Seitenzahl sowie Erscheinungsjahr zitiert. Zuletzt zusam-
menfassend: Hans-Georg Kemper: Geschichte der deutschen Lyrik. Bd. 2: Von der Reforma-
tion bis zum Sturm und Drang. Stuttgart 2012. 

2 	 Aufschlussreich im vorliegenden Zusammenhang ist vor allem Volkhard Wels, der sich un-
ter dieser Fragestellung kritisch mit meiner Lyrik-Geschichte auseinandersetzt: Volkhard 
Wels: Zwischen Spiritualismus, Hermetik und lutherischer „Orthodoxie“. Zu Hans-Georg 
Kempers Vorgeschichte der Naturlyrik. In: Zeitsprünge. Forschungen zur Frühen Neuzeit 16 
(2012), H. 3/4, S. 243–284. Wels kritisiert vor allem das Gewicht, das ich der hermetischen 
Tradition für diese Entwicklung beimesse, und bringt stattdessen den Einfluss der Melanch
thonschen Naturphilosophie und der lutherischen Erbauungsliteratur ins Gespräch. Für 
diesen als Einladung zu einer allgemeinen Diskussion der Genese deutschsprachiger Na-
turlyrik gedachten Beitrag bin ich Wels dankbar und möchte mich an der Diskussion betei-
ligen, zum einen in den Zeitsprüngen selbst, zum anderen in dem vorliegenden Vortrag (die 
Vortragsform wurde beibehalten), der meine Position exemplarisch an einem rezeptionsge-
schichtlichen Beispiel erläutert. – Wels’ Begriff der ‚Vorgeschichte‘ verstehe ich – zur Ver-
meidung impliziter lyrikgeschichtlicher Vorurteile – hier neutral im Sinne von ‚Anfängen 
der deutschen Naturlyrik‘. Zu dieser gehören natürlich auch die im Folgenden behandelten 
Lieder Gerhardts und Gellerts.

3 	 Zur Diskussion um die Definierbarkeit der vielgestaltigen frühneuzeitlichen Hermetik 
und ihre Beziehung zur Esoterik vgl. u. a. zuletzt: Kemper: Deutsche Lyrik (Anm. 1) Bd. 4/I 
(2006), S. 56–65. – Ferner folgende Forschungsberichte: Monika Neugebauer-Wölk: Aufklä-
rung – Esoterik – Wissen. Transformationen des Religiösen im Säkularisierungsprozess. 
Eine Einführung. In: Aufklärung und Esoterik. Rezeption – Integration – Konfrontation. 

DOI: 10.13173/9783447104975.259 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



260 Hans-Georg Kemper

gattungsinhomogen rezipiert, verhalf dann aber den Lyrikern des Sturm und 
Drang zur Herausbildung ihrer ‚Naturlyrik‘.4 

2. Diese Thesen konkretisiere ich an einem Exempel aus den Psalmenparaphra-
sen. Diese sind vor allem im Luthertum, dem die wichtigsten deutschsprachigen 
Autoren der Frühen Neuzeit angehören, zu größter Bibel- und Dogmentreue ver-

Hg. v. ders. unter Mitarbeit von André Rudolph. Tübingen 2008, S.  5–28.  – Peter-André 
Alt: Hermetismus und frühneuzeitliche Literatur. Zur Forschungslage. In ders.: Imaginä-
res Geheimwissen. Untersuchungen zum Hermetismus in literarischen Texten der Frühen 
Neuzeit. Göttingen 2012, S. 11–24. – Kristine Hannak: Geist=reiche Critik. Hermetik, Mystik 
und das Werden der Aufklärung in spiritualistischer Literatur der Frühen Neuzeit. Ber-
lin, Boston 2013, S. 16–36. – Aufschlussreich für den hermetischen Anteil am Naturbegriff 
der Frühen Neuzeit sind die Beiträge in dem Sammelband: Der Naturbegriff in der Frühen 
Neuzeit. Semantische Perspektiven zwischen 1500 und 1700. Hrsg. von Thomas Leinkauf 
unter Mitwirkung von Karin Hartbecke. Tübingen 2005. Einschlägig und ergiebig in unse-
rem Zusammenhang insbesondere Barbara Mahlmann-Bauer: Poetische Darstellungen des 
Kosmos in der Nachfolge des Lukrez. Bruno – Kepler – Goethe. Ebd., S. 109–186. – Anregend 
für den vorliegenden Zusammenhang auch Jan Assmann: Moses der Ägypter. Entzifferung 
einer Gedächtnisspur. Darmstadt 1998.  Seine Beobachtungen zur frühneuzeitlichen Re-
habilitation des Corpus Hermeticum seit der Renaissance im Kontext einer zur ‚natürlichen 
Religion‘ der Aufklärung führenden ägyptologischen Moses-Debatte kann ich hier leider 
nur sporadisch berücksichtigen. Mein Beitrag zeigt, dass sich die Entwicklung zur Konzep-
tualisierung einer ‚natürlichen Religion‘ im Rückgriff auf die Hermetik unabhängig von 
der ‚Moses-Debatte‘ auch in anderen – religionsgeschichtlichen sowie naturwissenschaftli-
chen – Diskursfeldern und von daher auch in literarischen Texten und Positionen vollzieht.

4 	 Im Sturm und Drang ergeben sich allerdings neue Gattungsprobleme. Herders ‚holistische‘ 
Begründung der Naturpoesie richtete sich gegen die ‚gedrechselte‘ humanistische und po-
etik- sowie rhetorik-orientierte ‚Letternkultur‘. Naturpoesie war für ihn eine sinnliche, aus 
dem ‚Herzen‘ stammende und für die ‚Herzen‘ verfasste orale Poesie, wie sie als nationale 
Volkspoesie überliefert war und erneuert werden sollte. Daraus entstehende Gattungen wie 
das Erlebnisgedicht oder die Natur- und Liebeslyrik waren deshalb oft komplex verschwis-
tert (wie sich am Schluss noch zeigen wird). Im Übrigen ist vor allem beim Typ des Erleb-
nisgedichts die Fixierung auf Herder problematisch; denn neben ihm (und seiner frühen 
Rigaer Lyrik) haben auch Lavater und Lenz unabhängig und z. T. vor Goethe diesen ‚Typ‘ 
geschaffen. Und keiner dieser Autoren beruft sich im Zusammenhang mit deren Entstehung 
auf Herder, sondern alle weisen auf denselben pietistisch-hermetischen Kontext hin, dem 
sie selbst – auch in ihrer biographischen Konstellation – entstammen. Vgl. dazu Kemper: 
Deutsche Lyrik (Anm. 1). Bde. 6/II u. 6/III (2002). – Generell ist es problematisch, moderne 
Begriffe von Lyrik oder deren Teilgattungen ungeprüft als Orientierungs- und Ordnungs-
Kategorien auf die Lyrik der Frühen Neuzeit zu übertragen. Dafür bietet gerade die Naturly-
rik eindrucksvolles Anschauungsmaterial. Aber auch umgekehrt erfasst eine in der Frühen 
Neuzeit verbreitete Teilgattung aus der Geistlichen Poesie wie die Psalmenparaphrase bei 
zu enger Orientierung an den biblischen Gattungsvorgaben gerade nicht die entscheiden-
de Innovation individueller Abwandlung: Wie sich zeigen wird, bleibt oftmals der Kern-
inhalt des Prätextes als Hauptstimulans der poetischen Rezeption erhalten, diese selbst 
wandert aber in der subjektiven Aneignung und deren dichterischer Form aus der engen 
Paraphrasentradition aus. Im Übrigen aber eignet sich diese Gattung der Bibelpoesie und 
ihre Entwicklung als historischer Wegweiser zu Herders neuem Lyrik-Verständnis. Denn: 
„Alle wichtigen Merkmale der ‚Naturpoesie‘ leitet er aus der ‚Bibel-Poesie‘ her“ (Kemper: 
Deutsche Lyrik [Anm. 1] Bd. 6/II (2002), S. 153. Vgl. dazu ebd., S. 252–277).

DOI: 10.13173/9783447104975.259 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



261Psalm 8 und die Anfänge der deutschen Naturlyrik

pflichtet, denn der Psalter 5 repräsentiert neben dem Hohenlied 6 die Bibelpoesie und 
damit die vom Heiligen Geist selbst inspirierten Vorbilder der im Luthertum gat-
tungsreich gepflegten geistlichen Poesie. Indessen lädt der Psalter paradoxerwei-
se wiederum vor allem mit seinen Schöpfungsliedern7 auch zur Aneignung her-

5 	 Insgesamt besaßen die 150 meist David zugeschriebenen Gesänge gerade als biblische Lied-
sammlung auch im Calvinismus mit seinem (Hugenotten)-Psalter eine exzeptionelle Vor-
bildfunktion. Vgl. dazu: Luther, Zwingli, Calvin in ihren Liedern. Hrsg. v. Markus Jenny. 
Zürich 1983, S. 279. Luther wählte aus dem Psalter als Vorlagen für seine aktualisierenden 
Bekenntnis- und Verkündigungs-Lieder bezeichnenderweise keine Schöpfungs-, sondern 
sieben Bußpsalmen und den ‚Anti-Welt‘-Psalm 46 („Ein feste burg ist vnser Gott“) mit dem 
berühmt-berüchtigten „Las faren dahin“. Vgl. Martin Luther: Die deutschen geistlichen Lie-
der. Hrsg. von G. Hahn. Tübingen 1967, S. 62 f. – Wegen des hohen Stellenwerts des Psalters 
im protestantischen kirchlichen Kultus und in der geistlichen Poesie gab es in der Frühen 
Neuzeit eine intensive poetologische Diskussion über diese Bibelpoesie: von ihren stilisti-
schen und rhetorischen Qualitäten im 17. Jahrhundert bis zu ihrer Einschätzung als ‚einfäl-
tiger‘ „Erlebnislyrik“, als Modell der Oden und Medien der Ausdrucksästhetik sowie inspi-
rationsgeleitetem Inbegriff der Poesie im 18. Jahrhundert. Vgl. den Überblick von Dietmar 
Till: Die Psalmen als Modell poetischer Rede. Umrisse eines Diskurses, ca. 1650 – 1850. In: 
Morgen-Glantz 22 (2012), S. 35–54. – Einen Gesamtüberblick bieten Inka Bach/Helmut Gal-
le: Deutsche Psalmendichtung vom 16. bis zum 20. Jahrhundert. Untersuchungen zur Ge-
schichte einer lyrischen Gattung. Berlin New York 1989. – Zur poetischen Psalmenrezep-
tion im 17.  Jahrhundert vgl. Irmgard Scheitler: Das Geistliche Lied im deutschen Barock. 
Berlin 1982, S.  155 ff., u. a. auch zu Opitz’ Übersetzungen von 61 Psalmen (darunter nicht 
Psalm 8) und zu Weckherlins kompletter umfangreicher Vers-Übertragung. Weitere Psal-
menparaphrasen von Autoren des 17. und 18. Jahrhunderts behandeln die Bände 4 und 6 der 
Deutschen Lyrik (Anm. 1). – Von zentraler Bedeutung für das Lyrik-Verständnis des Sturm 
und Drang ist Herders große Abhandlung Vom Geist der Ebräischen Poesie mit zahlreichen 
poetischen Translationen von Psalmen: Johann Gottfried Herder: Vom Geist der Ebräischen 
Poesie. In ders.: Schriften zum Alten Testament. Hrsg. von Rudolf Smend. Frankfurt a. M. 
1993, S. 661–1301. Zu den Psalmen ebd., S. 1189 ff., 1246 ff. 

6 	 Vgl. dazu u. a. Kemper: Deutsche Lyrik (Anm. 1) Bd. 4/II (2006), S. 62 ff., 166 f. u. ö. Ders.: 
Hermetisch-poetischer Liebeszauber. Von der mystischen „Jeßus-wollust“ zur ‚Passion‘ 
der Liebesehe. In: Konzepte des Hermetismus in der Literatur der Frühen Neuzeit. Hrsg. 
v. Peter-André Alt u. Volkhard Wels. Göttingen 2010, S. 393–432, hier S. 407 ff. (mit weiterer 
Lit.). Unter dem Stichwort ‚Traditionsbildungsfunktion‘ zeigt Rüdiger Zymner in einer Fall
studie auch an der poetischen Rezeption des Hohenliedes eine Entwicklung auf, die von der 
Traditionsaneignung bis zur Traditionssubversion führt: Rüdiger Zymner: Funktionen der 
Lyrik. Münster 2013, S. 150–165. 

7 	 Unter den Hymnen, Klagen und Dankliedern finden sich auch einige Schöpfungspsalmen. Im 
engen Sinne zählen dazu nur vier Lieder (Ps. 8, 19A, 104, 148), die zur Gattung des Hymnus 
gehören. Da dieser schon im Psalter in seinem Hauptteil die ruhmwürdigen Taten Gottes aus 
Natur und Geschichte ‚erzählt‘, enthalten auch weitere Psalmen größere oder kleinere Pas-
sagen über Jehovas Wirken in seiner Schöpfung (z. B. Ps. 33, 6 ff.; 65, 7 ff.; 95, 4 ff.; 95, 4 ff.; 135, 
6 ff.; 136, 5 ff.; 146, 6 ff.). Vgl. dazu Arthur Weiser: Die Psalmen übersetzt und erklärt. 6. Aufl. 
Göttingen 1963, S. 40. Vor allem den Psalmen 8, 19A (V. 1–7) und 104 werden Übernahmen 
aus altägyptischen Weisheitssprüchen und Schöpfungsmythen attestiert (ebd., S. 40 f.; Kurt 
Galling: Psalmen. I. Im AT. In: RGG 3. Aufl. Bd. 5, Sp. 672–686, hier Sp. 673, 676 f.). Für Ass-
mann und andere Ägyptologen gilt Psalm 104, V. 20–30 sogar als Übersetzung des Großen 
Hymnus Echnatons, des berühmten revolutionären Stifters eines streng monotheistischen 
Kults um einen neuen Gott des Lichts (Echnaton wurde deshalb auch als „ägyptischer Mo-
ses“ bezeichnet). Nachweis der Parallelstellen bei Assmann (Anm. 3), S.  255–259. Der ge-

DOI: 10.13173/9783447104975.259 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



262 Hans-Georg Kemper

metischer Naturauffassungen ein. Als Beispiel dazu dient im Folgenden der von 
altägyptischer Weisheit und lyrischer „Paradoxieerwartung“ geprägte Psalm 8.8

2. Herr, unser Herrscher, wie herrlich ist dein Name in allen Landen, du, 
den man lobet im Himmel! [der du zeigst deine Hoheit am Himmel!]
3. Aus dem Munde der jungen Kinder und Säuglinge hast du eine Macht 
zugerichtet um deiner Feinde willen, dass du vertilgest den Feind und den 
Rachgierigen. 
4. Wenn ich sehe die Himmel, deiner Finger Werk, den Mond und die Ster-
ne, die du bereitet hast; 
5. was ist der Mensch, dass du seiner gedenkst, und des Menschen Kind, 
dass du dich seiner annimmst?
6. Du hast ihn wenig niedriger gemacht denn [als] Gott, und mit Ehre und 
Schmuck hast du ihn gekrönt. [mit Ehre und Herrlichkeit hast du ihn ge-
krönt.]
7. Du hast ihn zum Herrn gemacht über deiner Hände Werk; alles hast du 
unter seine Füße getan:
8. Schafe und Ochsen [Rinder] allzumal, dazu auch die wilden Tiere,
9. die Vögel unter dem Himmel und die Fische im Meer und was im Meer 
geht [alles, was die Meere durchzieht].
10. Herr, unser Herrscher, wie herrlich ist dein Name in allen Landen!

Der Mensch also – ein Nichts und ein Gott im Angesicht der Schöpfung! 9 Seine 
‚Würde‘ 10 erscheint als paradoxale Einheit von nichtigem Wesen und Gottes Eben-

samte Wortlaut des auch Sonnengesang Echnatons genannten Hymnus aus der Zeit um 1350 
v. Chr. in: Altägyptische Dichtung. Ausgewählt, übersetzt. u. erläutert von Erik Hornung. 
Stuttgart 1996, S. 129–133. Vgl. dazu ebd., S. 183. Zu Übernahmen der altägyptischen Weisheit 
im AT vgl. auch die Zusammenfassung in: Altägyptische Weisheit. Lehren für das Leben. 
Eingeleitet, übersetzt u. erläutert von Hellmut Brunner. Zürich und München 1988, S. 88 f.

	 8 	Vgl. dazu Weiser (Anm. 7), S. 94 ff. – Zum Begriff „Paradoxieerwartung“ als Spezifikum vor 
allem epigrammatisch-arguten, widersprüchlichen Sprechens in hermetik-affiner Poesie 
vgl. Peter-André Alt: Imaginäres Geheimwissen (Anm. 3), S. 181 ff. Der Wortlaut von Psalm 8 
wird zitiert nach der Übersetzung Martin Luthers in der revidierten Fassung von 1953 [in 
eckigen Klammern Abweichungen in der aktuellen revidierten Fassung von 1984].

	 9 	Dieses schöpfungstheologische Paradox steht in keinem Zusammenhang mit Luthers sote-
riologischem Paradox des Menschen als eines „simul iustus et peccator“.

10 	Giovanni Pico della Mirandola hatte in der Renaissance in seiner berühmten Rede Über die 
Würde des Menschen ein in freier Selbstbestimmung erreichbares Menschenbild mit der Al-
ternative zwischen ‚Nichts‘ und ‚Göttlichkeit‘ entworfen. Als Ziel proklamierte er, „unter 
Anspannung aller Kräfte“ „das Höchste zu erreichen“ und „in die Nähe der erhabenen 
Gottheit zu eilen.“ Giovanni Pico della Mirandola: De dignitate hominis. Lateinisch und 
Deutsch. Eingeleitet von Eugenio Garin. Bad Homburg v. d. H., Berlin, Zürich 1968, S. 28 f. 
Gleich zu Beginn berief sich Pico auch auf Hermes Trismegistus. Dieser habe den Menschen 
wegen seiner Sonderstellung unter allen erschaffenen Wesen ein „magnum miraculum“ 
genannt. Ebd., S. 26. Tatsächlich heißt es im Corpus Hermeticum: „Denn der Mensch ist ein 
göttliches Lebewesen und lässt sich auch nicht mit den anderen Lebewesen vergleichen, die 
auf der Erde leben, sondern nur mit denen oben im Himmel, die Götter genannt werden. […] 
Deshalb muß man es auszusprechen wagen, dass der irdische Mensch ein sterblicher Gott 

DOI: 10.13173/9783447104975.259 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



263Psalm 8 und die Anfänge der deutschen Naturlyrik

bild. Rezeptionsgeschichtlich überforderte dieses Paradox das dem kirchlichen 
Kultus nahe stehende geistliche Lied (Kap. 2), inspirierte aber in der privaten 
Lese- und Erbauungspoesie Autoren zur subjektiven Auslegung, die zu Varian-
ten moderner Naturlyrik führt (Kap. 3 und 4). Dazu regt der Psalm auch mit 
wichtigen Konstitutionsbedingungen an: Er praktiziert mit dem Lobpreis Gottes 
„in allen Landen“ und damit auch über die Glaubens- und Konfessionsgrenzen 
hinweg, eine ‚natürliche Theologie‘ als Gottes-Dienst in der Natur durch ein re-
flektierendes und emotionales Ich, das sich in Gottes Natur als deren Objekt und 
Subjekt ohne Angst vor der christlichen Todsünde des ‚eritis sicut Deus‘ in Vers 6 
[Gen. 3, 5]) erkundet. 

2	 Lutherische Natur-Allegorese und Schöpferverehrung  
(Luther, Gerhardt, Gellert)

1. Die kosmotheistischen Häresien dieses Psalms forderten zu seiner Umdeutung 
heraus, und dies schon im Neuen Testament. Jesus selbst berief sich im Anschluss 
an die Tempelreinigung und die ersten Wunder, die auch Kinder zur Huldigung: 
„Hosianna dem Sohn Davids!“ veranlassten, zur Rechtfertigung gegenüber den 
zürnenden Hohenpriestern auf Ps.  8, 3 und verstand sich damit als göttlichen 
Adressaten des Psalms (Mt. 21, 15 f.). Paulus wiederum, der zugleich die ‚natür-
liche Theologie‘ scharf kritisiert,11 wie auch der Autor des Hebräerbriefes bezie-

und der Gott am Himmel ein unsterblicher Mensch ist.“ Das Corpus Hermeticum Deutsch. 
Übersetzung, Darstellung und Kommentierung in drei Teilen. Im Auftrag der Heidelberger 
Akademie der Wissenschaften bearbeitet u. hrsg. von Carsten Colpe u. Jens Holzhausen. 
Teil I: Die griechischen Traktate und der lateinische ‚Asclepius‘. Übersetzt. u. eingeleitet von 
Jens Holzhausen. Stuttgart-Bad Cannstatt 1997, S. 113. Diese Sammlung wird im Folgenden 
mit den Titel-Initialen CHD und der jeweiligen Seitenzahl zitiert. – Vielleicht nicht zufällig 
treffen also im Psalm 8 und im Corpus Hermeticum zwei ursprünglich aus Ägypten stam-
mende Weisheiten zusammen. Jedenfalls bleibt die von Moses verdrängte kosmotheistische 
Alternative der altägyptischen Religion – wie auch dieser Text zeigt – an einigen Stellen des 
AT präsent, vielleicht weil Jahwe bei seiner Aufwertung vom nationalen Geschichts-Gott 
Israels zum höchsten Welt-Wesen auch die Funktion des Herrschers über den Kosmos über-
nehmen musste. Assmanns Folgerung indes, Gott müsse dann auch „seine transzendente 
Außerweltlichkeit aufgeben und eine immanente kosmische Gottheit werden“ (Assmann 
[Anm. 3], S. 79), ist nicht zwingend. Gerade wenn Gott wie in Psalm 8 einen irdischen Stell-
vertreter einsetzt, kann er seine Transzendenz bewahren. Diese Lösung fand auch Echna-
ton, der sich allein als irdischer Stellvertreter des Sonnengottes Aton verstand und damit 
wie sein ‚konträrer Nachahmer‘ Moses jeglichen Polytheismus und alle Idolatrie unterband. 
Wie bei Echnaton, aber auch in der vorausgehenden und folgenden altägyptischen Religio-
sität fehlt in Psalm 8 überdies ein Sündenbewusstsein und das „Leiden an der Sünde“, das 
nach Assmann als „wichtigstes Motiv“ den biblischen Offenbarungs-Monotheismus kenn-
zeichnet (Assmann [Anm. 3], S. 282). 

11 	Die Möglichkeit einer ‚natürlichen Theologie‘ wurde einerseits in der Bibel – vor allem wie-
der in den Schöpfungspsalmen – praktiziert: „Herr, wie sind deine Werke so groß und viel! 
Du hast sie alle weislich geordnet, und die Erde ist voll deiner Güter.“ (Ps. 104, 24). Oder: 
„Die Himmel erzählen die Ehre Gottes […] Es ist keine Sprache noch Rede, da man nicht 
ihre Stimme höre.“ (Ps.  19, 2, 4). Danach hatten also auch die Heiden in ihren Naturreli-

DOI: 10.13173/9783447104975.259 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



264 Hans-Georg Kemper

hen ihrerseits den „Menschen“ im ‚sensus litteralis‘ des Gesangs allein auf den 
„Menschensohn“ Christus (1. Kor. 15, 27; Hebr. 2, 6–9), den Gott hier erhöht und 
als Schöpfer und Erhalter der Welt eingesetzt habe. Martin Luther nutzte diese 
Umdeutung in seiner Übersetzung (1545) zum neuen christologischen Wortsinn: 
„6. Du wirst jn lassen eine kleine zeit von Gott verlassen sein/ Aber mit ehren vnd 
schmuck wirstu jn krönen. 7. Du wirst jn zum Herrn machen vber deiner hende 
werck/ Alles hastu vnter seine Füsse gethan.“ 12 Damit war der Psalm in die Sote-
riologie integriert, und sie bestimmte auch Luthers Gesamtdeutung des Psalters 
als einer „kleinen Biblia“: „VND solt der Psalter allein deshalben theur vnd lieb 
sein/ das er von Christus sterben vnd aufferstehung/ so klerlich verheisset/ vnd 
sein Reich und der gantzen Christenheit stand vnd wesen furbildet.“ 13 Philipp 
Melanchthon hat in seiner Paraphrase des achten Psalms die Kirche als sprechen-
des Subjekt eingesetzt und zugleich ebenfalls auf „Christus exaltatus […] super 
omnes creaturas“ bezogen.14 – Auch die „Psalmenexegeten des 17. Jahrhunderts“ 
„betonen“ bei Psalm 8 „immer die Funktion von Christi Erlösungswerk: denn 
nur durch die redemptio könne der Schöpfer überhaupt die schwachen Menschen 
nach dem Sündenfall zu sich und seiner Erkenntnis hinaufziehen.“ 15 

Selbst Johann Arndt, der bedeutendste und einflussreichste Erbauungsschrift-
steller des Luthertums in der Frühen Neuzeit, in dessen Wahrem Christentum der 
Natur immerhin ein Heilsweg zu Gott zugestanden wird, insistiert in seinem 
Gantzen Psalter Davids bei der Auslegung von Psalm 8 in drei Predigten auf des-
sen strikt christologischer und ekklesiologischer Deutung, ja die Predigten II und 

gionen eine Gotteserkenntnis. Das war für den Alleinvertretungsanspruch der jüdischen 
und christlichen Soteriologie gefährlich. Deshalb machte Paulus dieser Art von natürlicher 
Gotteserkenntnis den Heiden zum doppelten Vorwurf. „Denn was man von Gott weiß, ist 
ihnen offenbar“, „nämlich an der Schöpfung der Welt; also dass sie keine Entschuldigung 
haben.“ (Rm 1, 19 f.). Sie hätten sich von daher zu jener Wahrheit bekehren lassen müssen, 
die in der Natur nicht zu finden ist, sondern nur in der Heilslehre von Christus. Weil sie 
aber in ihrer scheinbaren „Weisheit“ verharrten, so Paulus, „sind sie zu Narren geworden 
und haben verwandelt die Herrlichkeit des unvergänglichen Gottes in ein Bild gleich dem 
vergänglichen Menschen und der Vögel und der vierfüßigen und der kriechenden Tiere“, 
womit auch an das Goldene Kalb und die ägyptische Idolatrie erinnert sein mag (Rm 1, 22 f.) 
Gotteserkenntnis aus der Natur ist so allenfalls im Vorhof des Tempels geduldet und ver-
fälscht ohne die in der Schrift offenbarte heilsgeschichtliche Wahrheit Gott zu einem in den 
mosaischen Geboten untersagten ‚Bild‘ aus der Natur und verführt damit zu Selbstvergot-
tung und mythologischer Abgötterei. Von daher und vom hohen Stellenwert des Römerbrie-
fes in der lutherischen Theologie erklärt sich die besondere Wachsamkeit der Orthodoxie 
gegenüber allen Versuchen, Gott auch aus der Natur oder gar nur aus der Natur zu erklären 
oder gar zu verherrlichen.

12 	Martin Luther: Biblia. Das ist die gantze Heilige Schrifft Deudsch auffs new zugericht. Wit-
tenberg 1545. Hrsg. von Hans Volz unter Mitarbeit von Heinz Blanke. Textredaktion Fried-
rich Kur. 3 Bde. München 1974. Hier Bd. 2, S. 972 f. 

13 	So in seiner Vorrede auf den Psalter. Luther: Biblia (Anm. 12), S. 964. Der Psalter sei auch „ein 
Exempelbuch von der gantzen Christenheit oder allen Heiligen zusamen“ (ebd.). 

14 	Zit. in: Mahlmann-Bauer (Anm. 3), S. 165. Zu Calvin ebd.
15 	So – mit Kommentarbeispielen aus lutherischer und calvinistischer Feder – Mahlmann-Bau-

er (Anm. 3), S. 165 f. 

DOI: 10.13173/9783447104975.259 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



265Psalm 8 und die Anfänge der deutschen Naturlyrik

III behandeln eigens und in systematischer Form alle wichtigen Lehrstücke der 
lutherischen Christologie.16 Und im Bezug darauf gibt Arndt auch in seiner ers-
ten Predigt (zu Ps. 8, 4) die grundsätzlich allegorische Naturbetrachtung in Erbau-
ungsschrifttum und Kirchenlied vor: „Der natürliche Himmel ist ein schön Bilde 
des geistlichen Himmels/ der heiligen Christlichen Kirchen.“ 17 Im Zusammenhang 
damit erläutert ein weiterer Abschnitt im Blick auf Ps. 8, 5 die Lehre von der ‚vani-
tas vanitatum‘: „Die gantze H. Schrifft ist gerichtet auffs Erkäntniß unseres Elendes 
und Nichtigkeit/ und auffs Erkäntniß der Gnaden Gottes.“ 18 – Dies illustriert ex-
emplarisch die Schwierigkeiten für Autoren innerhalb des Luthertums, nicht etwa 
nur die als „heidnisch“ verworfenen kosmotheistischen Anschauungen, sondern 
auch unverstellte Naturwahrnehmungen oder selbst christliche Schöpfungslehren 
gegenüber der zentralen Stellung der Heilslehre zu ‚Wort‘ zu bringen. 

2.  In Paul Gerhardts Schöpfungsliedern „Die güldne Sonne“ und „Sommerge-
sang“ („Geh aus mein Herz und suche Freud“) 19 meldet sich nach dem Ende des 
Dreißigjährigen Krieges ein positives lutherisches Naturgefühl zu Wort.20 Aber 
in dem streng bibelbezogenen Typ des Gerhardtschen ‚Frömmigkeitsliedes‘ 
dienen die Schöpfungspsalmen ganz im Sinne Luthers und Arndts nur als Sig-
naturen und Evidenz-Exempel für soteriologische Hoffnungen.21 In dem „Mor-

16 	Johann Arndts Auslegung des gantzen Psalters Davids (zuerst 1617) wird hier nach der Folio-
Ausgabe Der gantze Psalter Davids, des H. Königs und Propheten, in 462. Predigten außgelegt und 
erkläret (Frankfurt a. M. 1701) zitiert. Die drei Predigten über Psalm 8 ebd., S. 62–70. Ich danke 
Wolfgang Sommer, Neuendettelsau, herzlich für die Übermittlung ihres Wortlauts. – Selbst 
in den späteren revidierten Fassungen der Lutherbibel mit dem eingangs zitierten korrekten 
Wortlaut hat sich in den Überschriftskolumnen noch die christologische Deutung gehalten: 
„Gottes Größe in der Schöpfung. Des Menschensohnes Niedrigkeit und Hoheit.“ So in der 
Ausgabe von 1953. Immerhin hat sich in den neueren Bibelausgaben der Wortsinn durchge-
setzt, auch in der Zürcher Bibel. Psalm 8, 6 lautet hier: „Du hast ihn wenig geringer gemacht 
als Gott, mit Ehre und Hoheit hast du ihn gekrönt. Du hast ihn zum Herrscher gesetzt über 
die Werke deiner Hände.“ 

17 	Arndt: Der gantze Psalter (Anm. 16), S. 64.
18 	Arndt: Der gantze Psalter (Anm. 16), S. 62.
19 	Ulrich Kittstein gelangt bei diesem Lied zu dem Resultat: „So fügt sich die anfangs so breit 

ausgemalte schöne Natur letztlich in eine hierarchische Ordnung ein, die dieser Natur als 
einer vergänglichen, bloß irdischen Erscheinung lediglich einen untergeordneten Rang zu-
gesteht.“ Ulrich Kittstein: Deutsche Naturlyrik. Ihre Geschichte in Einzelanalysen. 2. Aufl. 
Darmstadt 2012, S. 27. Aber auch in allen anderen von ihm kurz behandelten Naturgedich-
ten des Zeitraums bestätigt sich für Kittstein stereotyp die ‚vanitas‘-Erfahrung des ‚Barock‘. 

20 	Auch wo der Schöpfer in den Katastrophenjahrzehnten um 1600 zornig und drohend in 
seiner Schöpfung agierte, da deuteten die lutherischen Kirchenlieder dies als göttliches 
Heilshandeln, womit er seine Lutheraner strafend zur Buße bewegen wollte. Vgl. Kemper: 
Deutsche Lyrik (Anm. 1) Bd. 2 (1987), S. 227 ff.

21 	Die erste Strophe von „Die güldne Sonne“ spielt auf den Sonnenhymnus von Psalm 19A 
an, der im ptolemäischen Sinne den Umlauf der Sonne um die Erde beschreibt (Ps. 19, 7) 
und zugleich allegorisch heidnisch-ägyptische Sonnengott-Bilder verwendet („und die-
selbe geht heraus wie ein Bräutigam aus seiner Kammer und freut sich wie ein Held zu 
laufen den Weg“; Ps. 19, 6; vgl. Weiser [Anm. 7], S. 134 f.). Doch vermeidet Gerhardt jeden 
mythologischen Zungenschlag und einen eindeutigen Bezug zum ptolemäischen Weltbild 

DOI: 10.13173/9783447104975.259 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



266 Hans-Georg Kemper

genlied“ („Die güldne Sonne / Voll Freud und Wonne / Bringt unsern Grenzen/ 
Mit ihrem Glänzen / Ein herzerquickendes liebliches Licht.“) 22 überblendet sich 
im Anschauen des „lieblichen Lichts“ der „güldnen Sonne“ von Anfang an der 
‚natürlich-mimetische‘ Blick auf den zentralen Planeten mit seiner geistlichen 
– und eigentlichen – Bedeutung, dem ‚sensus mysticus‘ des ‚Buchs der Natur‘; 
denn Christus sagt bekanntlich, er sei „das Licht der Welt“ und wer ihm nach-
folge, werde „das Licht des Lebens haben.“ (Joh. 8, 12) In diesem Sinne legt sich 
dieses ‚geistliche Natur-Gedicht‘ bis zur letzten Strophe auf die „wahre Sonne“ 
hin selbst aus. Die typologische Form des Liedes prägt schon die zweite Strophe. 
Deren Aufgesang ‚psalmodiert‘ mit Bezug auf Psalm 8, 2–4, überbietet ihn im Ab-
gesang aber dann heilsgeschichtlich und zeigt damit exemplarisch die figurale 
Allegorisierung der Natur (VALG, S. 132): 

Mein Auge schauet,
Was Gott gebauet
Zu seinen Ehren
Und uns zu lehren,
Wie sein Vermögen sei mächtig und groß,
	 Und wo die Frommen
Dann sollen hinkommen,
Wenn sie mit Frieden
Von hinnen geschieden
Aus dieser Erden vergänglichem Schoß.

Strophe 7 steigert die Spannung von Natur-Betrachtung und Heilserwartung mit 
Bezug auf Psalm 8, 5 wie bei Arndt zur ‚barocken‘ ‚vanitas‘-Vorstellung (ebd., S. 133):

Menschliches Wesen,
Was ists? Gewesen.
In einer Stunde
Geht es zu Grunde
Sobald das Lüftlein des Todes drein bläst.
	 Alles in allen
Muß brechen und fallen,
Himmel und Erden
Die müssen das werden,
Was sie vor ihrer Erschöpfung gewest. 

durch Einbezug von unverfänglichen Einzelmotiven aus dem Schöpfungspsalm 104 und 
ignoriert zugleich dessen ägyptisch-‚heidnisches‘, panentheistisches Bedeutungspotential 
(V. 2: „Licht ist dein Kleid, das du anhast“; stattdessen V. 9: „Du hast eine Grenze gesetzt“). 
Vgl. dazu Anm. 7.

22 	Paul Gerhardt: Wach auf, mein Herz, und singe. Vollständige Ausgabe seiner Lieder und 
Gedichte. Hrsg. von Eberhard von Cranach-Sichart. 4. Aufl. Wuppertal 2007, S. 132.–135, hier 
S. 132. Die Ausgabe im Text abgekürzt als VALG mit Seitenzahl. 

DOI: 10.13173/9783447104975.259 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



267Psalm 8 und die Anfänge der deutschen Naturlyrik

Nach der Evokation der Bildwelt der Schöpfungspsalmen überbietet und verein-
seitigt Gerhardt deren Gottes-, Schöpfungs- und Menschenbild im auch durch 
den Fragegestus („Menschliches Wesen, / Was ists? Gewesen.“) verdeutlichten 
Bezug auf Psalm 8, 5. Die Göttlichkeit des Menschen gilt indirekt nur als Verhei-
ßung für das Jenseits. Denn das Lied endet mit der Lutherschen Fokussierung auf 
Christus, der wahren „Sonnen gewünschtes Gesicht“, als Garanten einer künf-
tigen über-irdischen Herrlichkeit (VALG, S. 135): „Freude die Fülle / Und selige 
Stille / Hab ich zu warten / Im himmlischen Garten;/ Dahin sind meine Gedan-
ken gericht.“ Im Diesseits dagegen müssen Schöpfung und Mensch doch wieder 
„das werden“, „Was sie vor ihrer Erschöpfung gewest“ (nämlich ‚Nichts‘). 

3. Mitte des 18.  Jahrhunderts, als das Luthertum mit neuen Religionsfeinden – 
Gottesleugnern, Naturalisten und Deisten – zu kämpfen und den physikotheo-
logischen Gottesbeweis als apologetische Waffe zu schätzen gelernt hatte, galt es, 
die dem biblisch-ptolemäischen Weltbild entsprungene Schöpfung gleichwohl 
als Werk eines immer noch theistisch-transzendenten Schöpfers zu verteidigen. 
Berühmt ist dabei der von Psalm 8 inspirierte sechsstrophige „Preis des Schöp-
fers“ von Christian Fürchtegott Gellert (Str. 1):23

Wenn ich, o Schöpfer! Deine Macht,
Die Weisheit deiner Wege,
Die Liebe, die für alle wacht,
Anbetend überlege:
So weis ich, von Bewundrung voll,
Nicht, wie ich dich erheben soll,
Mein Gott, mein Herr und Vater!

Hier schiebt sich das Ich nicht nur grammatikalisch vor den Schöpfer und 
„überlegt“ „anbetend“ – also in der empfindsamen Kombination von ‚Kopf und 
Herz‘  – dessen Weisheit, Liebe und Macht, es begründet sich auch selbst – al-
lerdings nicht als individuelles, sondern als gnomisches Kirchenlied-Ich – aus 
dieser Betrachtung, die sich mit Beispielen für die Schöpfer-Herrlichkeit aus ver-
schiedenen Schöpfungspsalmen in den folgenden drei Strophen fortsetzt. Stro-
phe 5 resümiert aposteriorisch aus der Güte des Schöpfers und der Herrlichkeit 
der Schöpfung den Standort des Menschen. Erneut wird dabei die Paradoxie des 
Psalms aufgelöst, diesmal – im Gegensatz zu Gerhardt – ohne Beachtung der 

23 	Zugleich bot Gellert mit der poetischen Übersetzung des Schöpfungshymnus Psalm 19, 
V. 1–7 („Die Himmel rühmen des Ewigen Ehre“) unter dem Titel „Die Ehre Gottes aus der 
Natur“ eine Quintessenz des aposteriorischen Gottesbeweises im rhetorischen Fragegestus: 
„Verkündigt Weisheit und Ordnung und Stärke / Dir nicht den Herrn, den Herrn der Welt?“ 
Christian Fürchtegott Gellert: Geistliche Oden und Lieder. In ders.: Sämmtliche Schriften. 10 
Teile in 5 Bänden. Erster und Zweiter Teil. Reprograf. Nachdr. d. Ausgabe Leipzig 1769. Hil-
desheim 1968, S. 145 f., hier S. 145. 

DOI: 10.13173/9783447104975.259 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



268 Hans-Georg Kemper

Niedrigkeit zugunsten der Hoheit des sich als Wunderwerk bestaunenden Men-
schen (nach Psalm 8, 6 f.):

Der Mensch, ein Leib, den deine Hand
So wunderbar bereitet;
Der Mensch, ein Geist, den sein Verstand,
dich zu erkennen, leitet;
Der Mensch, der Schöpfung Ruhm und Preis,
Ist sich ein täglicher Beweis
Von deiner Güt und Größe.

Daraus resultiert dann der Aufruf zum ‚Gottes-Dienst‘ am Schluss. Der von chris-
tologischer Deutung des Psalms befreite Mensch feiert sich in diesem geistlichen 
Lied selbst als „der Schöpfung Ruhm und Preis“, er konstituiert und spiegelt sich 
im „Ruhm des Schöpfers“ und damit zumindest indirekt auch im Schöpfer selbst 
als dessen höchstes ‚Kunst-Werk‘. Aber dieses Selbst-Lob soll doch wiederum 
nur dem Schöpferlob dienen. Mit dem Luthertum konform bleibt Gellert, indem 
er am Begriff des theistisch-transzendenten Schöpfers festhält, diesen also nicht 
kosmotheistisch mit seiner Schöpfung vermengt.24 Weil die Natur als Werk Got-
tes unbeseelt bleibt, kommt es zu keiner identitätsstiftenden Kommunikation mit 
ihr – und deshalb auch lyrikgeschichtlich zu keiner Kommunikation mit dem 
jungen Goethe, der den Leipziger Lehrer nur als Beckmesser seines Stils wahr-
nahm.25

3 Hermetisch ‚tingiertes‘ Luthertum –  
„Wunder“-„All“ und „erhöhtes“ Ich (Greiffenberg)

1. Wie für Gerhardt wird für Catharina Regina von Greiffenberg die Nichtigkeit 
des Menschen zum Schlüssel für ihr Gottes- und Menschenbild und ihre Natur-
anschauung, aber eben daraus leitet sie auch den göttlichen Status des Menschen 
und des Ichs ihrer Texte ab. In einem „Kunst=Gedanken“ 26 mit dem Titel „Was ist 
der Mensch! daß du sein gedenkest. Ps. 8. V. 4.“ (!) aus ihrer Sammlung Geistlicher 

24 	Eine interessante Übergangsfigur ist in dieser Hinsicht Klopstock mit seiner sprachgewal-
tigen, das nachkopernikanische Weltbild bestaunenden Naturdichtung. Innovativ geschult 
an der Psalmensprache agiert in seiner Hymne ‚Die Frühlingsfeier/ Die Frühlingsfeyer‘ 
zunächst der angebetete „Allmächtige“ und „Unendliche“ im grenzenlosen All als seiner 
Hände Werk und wird am Schluss als „Vater“ und „Jehova“ fast alttestamentlich person-
haft in den vormodernen Erfahrungs-Horizont des erlebenden ‚Ich‘ zurückgeholt. Friedrich 
Gottlieb Klopstock: Oden. Auswahl u. Nachwort v. Karl Ludwig Schneider. Stuttgart 1980, 
S. 58–67. 

25 	Vgl. dazu Kemper: Deutsche Lyrik (Anm. 1) Bd. 6/II (2002), S. 293, 311.
26 	Catharina Regina von Greiffenberg: Geistliche Sonette, Lieder und Gedichte. Mit e. Nach-

wort zum Neudruck von Heinz-Otto Burger. Darmstadt 1967, S. 251. Kunst-Gedanken nennt 
Greiffenberg die zwischen ihre Lieder eingestreuten epigrammartigen, aber längeren Medi-
tations-Gedichte. Der Band wird im Folgenden mit den Titel-Initialen GSL zitiert.

DOI: 10.13173/9783447104975.259 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



269Psalm 8 und die Anfänge der deutschen Naturlyrik

Sonette / Lieder und Gedichte (1662) erklärt sie sich die Zuwendung zu dem hilflosen 
Menschen aus Gottes Haupteigenschaft, der Liebe (GSL, S. 345):

Kann aus diesem Gnaden=Werk/ wie aus einem Büchlein lesen
deiner Gottheit Eigenschafft/ Art/ und recht selbständigs Wesen:
dass du gütig/ liebreich/ heilig/ und derwegen Gott must seyn.
Aus der unergründten Liebe/ leucht der Gottheit heller Schein.

Diese allen Verstand übersteigende göttliche Liebe zeigt sich für sie grundlegend 
in zwei „Wunder=Proben“, nämlich dem zweifachen Eingehen in die Kreatür-
lichkeit der Welt, zuerst als Vater und Schöpfer – das ist Thema der ersten 100 
Sonette ihrer Sammlung –, dann nochmals als Sohn und Erlöser – dies in den 
nachfolgenden 85 Sonetten auf Christus.27 Im Gegensatz zur calvinistischen Prä-
destinationslehre28 und zur dominanten Soteriologie des Luthertums handelt 
Gott für Greiffenberg in beiden Offenbarungsquellen gleich gütig und will daher 
sein Ziel, die Erhöhung des Menschen, auch mittels seiner Schöpfung erreichen.

Mit der ersten „Wunderprobe“, nämlich der Kosmogonie, gelangt neben Gen. 1, 
27 f. wieder Psalm 8 in den Fokus der Autorin. In vier Alexandriner-Sonetten be-
gründet sie die Kosmogonie nämlich mit Gottes in der Prädestination gefassten 
Absicht: „daß du uns schuffst/ geschah allein uns zuerhöhen“ (GSL, S. 10).29 Für 
ihre argute Argumentation verbindet sie christlich-lutherisches Glaubensgut mit 

27 	Der erste und wichtigste Teil der Lyrik-Sammlung mit zweihundertfünfzig Sonetten auf die 
Trinität folgt den Artikeln des ‚Apostolischen Glaubensbekenntnisses‘. Die ersten hundert 
Sonette thematisieren vorrangig den ‚Vater‘ als Schöpfer und bedenken sein Wirken von 
der Kosmogonie über zahlreiche Beispiele seines Handelns im AT bis zu den Glücks- und 
Unglücksfällen seiner Schöpfungserhaltung in der Gegenwart. Das zweite Hundert wid-
met sich dem Erlöser und damit seinem im Neuen Testament bezeugten Lebens-Lauf von 
der Geburt über wichtige Wunder, den Leidensweg, Auferstehung und Himmelfahrt sowie 
seine Abendmahlsstiftung. Die letzten 15 Sonette des zweiten Hunderts sind dem Heili-
gen Geist gewidmet. Eine weitere Zugabe von 50 ‚Klinggedichten‘ bezieht dann wichtige 
Stationen von Kirchen- und Kalenderjahr mit ein, ferner Aufmunterungen zu christlichen 
Tugenden sowie Landschafts- und allein 15 Frühlings-Gedichte mit einer auf Christus als 
Schöpfer bezogenen Naturlyrik. 

28 	Diese hält Greiffenberg für Gotteslästerung. Catharina Regina von Greiffenberg: Sämtliche 
Werke in 10 Bänden. Hrsg. von Martin Bircher u. Friedhelm Kemp. Millwood N.Y. 1983, hier 
Bd. VIII, S. 529 ff. Die Bände werden im Folgenden mit SW abgekürzt sowie mit Band- und 
Seitenzahl zitiert. Vgl. dazu auch das Kapitel Kleine Konfessionskunde: Die wichtigsten Glau-
bensartikel und Lehrdifferenzen. In: Kemper: Deutsche Lyrik (Anm. 1) Bd. 4/I (2006), S. 353–364; 
zum calvinistischen und lutherischen Verständnis der Prädestination ebd., S. 361 ff.

29 	Greiffenberg ist eine von den Autoren, die Wels zu den „theologisch unauffälligen Protes-
tanten“ zählt, die auf Grund des „theologie- und sozialhistorischen Befundes“ Vertreter 
einer „lutherischen Religiosität“ seien. Die von mir herausgestellten Bezüge zur Hermetik 
seien deshalb ungerechtfertigt und problematisch. Wels: Zwischen Spiritualismus, Herme-
tik und lutherischer „Orthodoxie“ (Anm. 2), S. 259. Die „Indizien, an denen Kemper seine 
Interpretationen festmacht, im Detail zu überprüfen“, sei „hier nicht der Ort“, „obwohl das 
natürlich die eigentliche Herausforderung wäre.“ Ebd. Für die Diskussion biete ich im Fol-
genden weiteres Material.

DOI: 10.13173/9783447104975.259 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



270 Hans-Georg Kemper

hermetischen Vorstellungen.30 Dies verdeutlicht auch das dritte Sonett „Uber Got-
tes gnädige Vorsorge“. Es ist unausgesprochen eine kühne Meditation über Psalm 
8. Diese versucht, die christlich-lutherische Sicht von Schöpfung und Mensch als 
einem göttlichen Werk ‚aus Nichts‘ und ‚als Nichts‘ zu einer paradoxen Deifi-
zierung des Menschen umzudeuten. Letztere erfolgt allerdings am Schluss vor-
sichtshalber nur in einer rhetorischen Frage, weil diese ‚conclusio‘ noch kühner 
ist als der Psalm selbst, wonach der Mensch immerhin „wenig niedriger denn 
Gott“ sei (SWL, S. 12):

	 Ach hoher Gott/ vor dem die Sternen gleich dem Staube/
die Sonn‘ ein Senffkorn ist/ der Mond ein Körnlein Sand/
der ganze Erden Ball ein Pflaumen auf der Hand.
Verwunderns voll hierob/ ich mich schier ganz betaube.
	 Wann deine Haubtobacht‘/ auf mich ein nichts/ ich glaube/
Ja! Reich erfahrner spür‘/ im Tausendschickungs=Stand:
So scheints/ auf mich allein sey all dein Fleiß gewandt,
nur dieses Wunders Art zu preißen mir erlaube.
	 Ich bin ein Nichts/ aus nichts: durch deine Gnad so viel/
dass deiner Güte Mäng‘ ich ein eintreffends Ziel.

30 	Das erste Sonett „Von der hohen Erschaffungs Gnade“ eröffnet mit der hermetischen, auf 
Böhmes Kosmogonie verweisenden Vorstellung, Gott habe in der Sehnsucht nach Selbst-
Beschauung Welt und Mensch als einen „Spiegel“ seiner selbst magisch erzeugt („Herr/ dei-
ne Heiligkeit/ sich selber zu besehen // hatt’ eine Gottes-Lust, die Allheit fund’ in ihr // ein 
reichs Ergötzungs=Feld/ betrachtend ihre Zier.“) und endet mit der Bitte um Rückkehr in 
die göttliche Licht-Welt („daß du uns schuffst/ geschah allein uns zuerhöhen. […] Wir und 
das ganze Seyn/ seyn deine Wunder=Proben. // Wann deine Gnad nicht wär/ wir wären alle 
nicht. Gib/ dass/ als Strahlen / wir gehn lobend in ihr Liecht!“ (GSL; S. 10) Im „Wunder“ der 
Kosmogonie und mit ihr der Erschaffung des Menschen als Ausfluss der göttlichen Gnade 
und Liebe und der Rückkehr in die transzendente göttliche „Liecht“-Welt deutet sich ein 
eigener Heilsweg über das ‚Buch der Natur‘ an. – Das zweite Kosmogonie-Sonett verlagert 
den Grund-Gedanken von der Erschaffung der Welt hin zur Erhaltung, und der abstrak-
te theologische Sachverhalt wird originell alchimistisch-naturkundlich versinnlicht: Got-
tes Erhaltungs-Gnade erscheint als über die Sterne wirkende „Feuchtigkeit“, womit der an 
Gen. 1, 2 anknüpfende ‚essentialische Mercurius‘ oder das „UniversalSperma“ der Alchimie 
gemeint sein dürfte. (Vgl. zu diesem Barthold Heinrich Brockes: Irdisches Vergnügen in 
Gott. Naturlyrik und Lehrdichtung. Ausgewählt u. hrsg. von Hans-Georg Kemper. Stuttgart 
1999, S. 136. Künftig abgekürzt als IVG-R.) Dieses wird zum „Lebens=Safft“ und „pflegt in 
die Edlen theil der Edlesten zu sinken.“ Das Gedicht endet mit der das „ex nihilo“ der An-
fangszeile aufgreifenden Pointe: „Gar gern will ich gestehn/ dass ich nur Staub und Erd: // 
auf dass dein’ Herrlichkeit in mir erfunden werd.“ (SWL, S. 11) Zur Bedeutung alchimis-
tischer Bildlichkeit und der „Fließ“- und „Thau-„Vorstellungen für die (auch erotisch fun-
dierte) Synchronisierung von Text- und Körper-„Verflüssigungen“ im Prozess komplexer 
‚unio‘-Erfahrungen vgl. jetzt auch Franz M. Eybl: „Den Himmel auf der Zung’, im Munde 
die Sonne.“ Die Einverleibungen der Catharina Regina von Greiffenberg. In: Scharfsinn und 
Frömmigkeit. Zum Werk von Catharina Regina von Greiffenberg (1633–1694). Hrsg. v. Gesa 
Dane. Frankfurt a.M. u. a. 2013, S. 39–77, hier S. 42 ff., 54 ff., 58 f. Zum „Tröpflein“ als Bild 
alchimistischer „putrefactio“ vgl. auch Jörg Jungmayr: Mystische Traditionen bei Catharina 
Regina von Greiffenberg. Ebd., S. 79–100, hier S. 80 f.

DOI: 10.13173/9783447104975.259 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



271Psalm 8 und die Anfänge der deutschen Naturlyrik

der Menschen bößer Sinn möcht' diß vor Hoffart achten.
	 Doch ists der Demutgrund/ Gott/ deine Werk betrachten.
Ich bin/ wie ich gesagt/ ein Nichts: mein Alles du.
Hat (Wunder!) Allheit dann in Nichtes ihre Ruh?

Dieser Schluss ist zunächst eine Anspielung auf das Sechs-Tage-Werk der Gene-
sis – Gott „ruhte“ „am siebenten Tage von allen seinen Werken“ – und erinnert 
daran, dass Gott im ersten (jahwistischen) Schöpfungsbericht vornehmlich und 
zuletzt den Menschen vor dessen Sündenfall als sein Ebenbild und seinen Stell-
vertreter auf Erden eingesetzt hat. Davon handelt ja auch Psalm 8, der den Sün-
denfall jedoch ebenso wenig erwähnt wie Greiffenbergs Text (vgl. Gen. 1, 26 ff.; 
Gen 2, 1 f., 15). Indessen transformiert die Autorin hier offenkundig die biblisch-
christliche in die hermetische Kosmologie, und zwar in der Konstellation von 
„Allheit“ und „Ruh“.31 Bereits das erste Sonett beginnt mit der Anrede: „Ach All-
heit“ (SWL, S. 1), und diese Apostrophierung Gottes und Christi durchzieht den 
ganzen Lyrik-Band und das übrige Werk der Greiffenberg. Damit überschreitet 
sie das theistisch-personale christliche Gottesbild. Im Corpus Hermeticum ist Gott 
ein stets tätiges Wesen, Urheber von ‚Allem‘, ruht aber selbst als das „Eine“ in 
sich: „Von einem einzigen Anfange hängt das All ab, der Anfang aber hängt von 
Einem und Einzigem ab, und der Anfang bewegt sich, damit er wieder zum An-
fang wird, das Eine und Einzige aber steht fest und bewegt sich nicht.“ (CHD, 
S.  107) Da Gott selbst und allein unbeweglich in sich ruht, aber alles als sein 
Abbild schafft, hat dieses das letzte Ziel, wieder tätig zu Gott zurückzustreben, 
um in seiner Ruhe auch in Ewigkeit die eigene zu finden (CHD, S. 298 f.).32 Aber 
schon in der Gotteserkenntnis selbst „findet der Mensch die Ruhe, die er gesucht 
hat“ (CHD, S. 170). – Diese Funktion des meditativen ‚Betrachtens‘ der schöpfe-
rischen Tätigkeit der Allheit gilt auch für das Ich des Sonetts. In den Nöten des 
„Tausendschickungs=Standes“ gelangt es mit dem „Demutsgrund/ Gott/ deine 
Werk betrachten“ zur Ruhe in der Gewissheit, selbst auserwähltes Ziel des göttli-
chen Schöpfungs-Handelns zu sein. Damit kehrt sich die Bewegung von ‚Allem 
in Eines‘ um, und das Eine als All vereinigt sich mit dem scheinbaren Nichts des 
Einzel-Ichs, weil dieses selbst göttlichen Ursprungs und damit göttlicher Natur 
ist. Im folgenden Sonett erblickt sich das Ich ohne rhetorisches Fragezeichen in 
paradoxaler Selbstbestimmung als ein „Stäublein“ im All und zugleich als „der 

31	 Und wenn Greiffenberg auch am Geozentrismus festhält (die Sonne laufe mit einer Ge-
schwindigkeit von 114.000 Meilen pro Stunde um die Erde; SW V, S. 27), so sind ihr doch 
die riesigen astronomischen Dimensionen des Weltraums bewusst, um Gott nicht nur 
metaphorisch als „Allheit“ zu verstehen: „Hundert sechs und sechzig mal/ größer als der 
Erden=kreis/ ist die Sonn/ des Himmels=preis“ (SW IX, S. 326).

32 	Diese Lehre vertritt auch Daniel von Czepko in seinem hermetischen Weltbild, hier in sei-
nem Epigramm Ruh: „Mensch, der Bewegung Quell und Ursprung ist die Ruh./ Sie ist das 
best. Ihr eilt die gantze Schöpfung zu.“ Daniel von Czepko: Sexcenta Monodisticha Sapien-
tum. In ders.: Geistliche Schriften. Hrsg. von Werner Milch. Unveränd. fotomechan. Nach-
druck der Ausgabe Breslau 1930. Darmstadt 1963, S. 201–277, hier S. 238. 

DOI: 10.13173/9783447104975.259 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



272 Hans-Georg Kemper

Allmacht Pracht=geschöpff“, weil es sich erneut zum „höchsten EhrenZiel“ – der 
Vereinigung mit Gott – auserwählt weiß (GSL, S. 13). 

2. Der Sonneten/ Andres Hundert auf Christus beginnt bis in die Wortwahl mit der-
selben Paradoxie (so „Auf Christus Wunder=Geburt“): „WIe? Hat die Allheit sich 
in dieses Nichts begeben! // Die Vnaussprechlichkeit so alles sprichet aus // Macht 
sie die Schwachheit dann zu ihrer Allmacht Haus? // […] Gott wird ein Mensch/ 
auf daß der Mensch sey unverlohren.“ (GSL, S. 103) Hier deutet sich bereits die 
von Spiritualisten und Hermetikern geteilte und bis zum jungen Goethe wir-
kende Überzeugung an, die Menschwerdung und nicht der für die Doppelnatur 
problematische Opfertod des Gottessohns sei das Entscheidende, denn Christus 
sei nur Mensch geworden, um diesen als höchste Repräsentation der (gefalle-
nen) Schöpfung und damit diese selbst aus der Defizienz der Materie zu befreien 
und die Rückkehr ins Göttliche zu ermöglichen.33 Die Christologie erhält so eine 
schöpfungstheologische Dimension. 

Auch als Mensch war Christus für die Freifrau eine „Vermenschte GOttheit“ 
(GSL, S. 102). Dazu stützte sie sich auf eine – schon von Melanchthon und seinen 
Anhängern nicht geteilte, von den anderen Konfessionen als Häresie verurteilte, 
aber wiederum von Johann Arndt mit Nachdruck vertretene – Sonderlehre Lu-
thers, der auch der menschlichen Natur Christi die göttlichen Eigenschaften der 
Allgewalt und Ubiquität zugesprochen hatte.34 Diese habe der Gottessohn, so war 
sie überzeugt, auf Erden nur verborgen, aber im Geheimen ausgeübt (vgl. SW III, 
S. 357 ff. u. ö.). Nach seiner Auferstehung brauchte er wegen der Ubiquität seiner 
psychosomatischen „Subtiligkeit“ (SW III, S.  30) auch nicht zum Himmel auf-
zufahren: „kurz! Das zwey Naturte Wunder/ das recht unbeschreiblich All/ […] 
Bleibt doch noch im Erdenball!“ jubiliert sie in einem Sonett (GSL, S. 176). So blieb 
Christus als Pantokrator, „himmlischer Chymist“ (V, S. 483) und „göttliches Uni-
versal“ (SW VI, S. 804, 838, 1216) kraftvoll und nicht nur als Geist in der Schöp-
fung anwesend. Er bot dem „Nichts“ seine „Allheit“ vor allem im Abendmahl 
als Vergottungsmittel an (SW VIII, S. 822), aber auch in den Naturerscheinungen, 
und von daher entwickelte Greiffenberg eine christologische Naturlyrik um ih-
ren „Jesus-Frühling“.35

33 	Vgl. zur Entwicklung und Begründung dieses Gedankens im Anschluss an das Corpus 
Hermeticum und die Rezeption der platonischen ‚anima mundi‘-Lehre schon bei Cusanus 
Burkhard Dohm: Die Unsterblichkeit der Tierseele im Denken des Nicolaus Cusanus. In: 
The Animal Soul und the Human Mind. Renaissance Debates. Hrsg. von Cecilia Muratori. 
Pisa, Rom 2013, S. 27–43, bes. S. 28 ff., 37 ff. – Zu Goethe vgl. (mit weiterer Lit.) Hans-Georg 
Kemper: Bildung zur Gottähnlichkeit. Transformationen pietistischer und hermetischer Re-
ligiosität zur klassischen Kunst-Religion in Goethes Wilhelm Meisters Lehrjahren. In: Goethe-
Jahrbuch 130 (2013 [Ersch. 2014]), S. 75–92, hier S. 85 f. 

34 	Vgl. dazu die Kleine Konfessionskunde. In. Kemper: Deutsche Lyrik (Anm. 1) Bd. 4/I (2006), 
S. 355 ff. Johann Arndt in seinen Predigten zu Psalm 8 (vgl. Anm. 16), S. 67 ff.

35 	Vgl. dazu Kemper: Hermetisch-poetischer Liebeszauber (Anm. 6), S. 410 ff.

DOI: 10.13173/9783447104975.259 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



273Psalm 8 und die Anfänge der deutschen Naturlyrik

3. In solcher schöpfungstheologisch grundierten, „erstaunlich ich-starken“ Poe-
sie36 konstituiert sich die Sprechinstanz gleichwohl, wie es scheint, als eine ‚he-
terologe‘ Subjektivität, die sich an vorgegebenen Traditionen – biblischen, luthe-
risch-dogmatischen, gelehrten und poetologischen Vorgaben und kirchlichen 
Riten – sowie am göttlichen Adressaten orientiert, vor dem sie sich im Kontext 
des Psalms als ‚Nichts‘ begreift. Damit erringt das Ich – so Eva Kormann – „ein 
Bewusstsein seiner selbst gerade durch die Demut gegenüber Gott und die Un-
terwerfung unter seinen Willen“.37 Aber dadurch erlangt es eben auch seine ab-
solute Selbst-Gewißheit und das Bewusstsein der eigenen Geborgenheit, Unver-
lierbarkeit und maximalen Ich-Stabilität, die es wiederum aus Dankbarkeit dem 
Lob des Schöpfers im poetischen Gottesdienst widmet. Gerade weil das Ich sich 
letztlich aber mithilfe einer arguten Umdeutung der Tradition so ausschließlich 
aus Gott und auf Gott hin als ihr ‚Ein und Alles‘ begründet, übersteigt es die Gren-
zen der heterologen Subjektivität und verlässt zugleich mit der Exklusivität des 
Erlöstheitsbewusstseins die konfessionelle Gemeinsamkeit mit der Leserschaft.38 

36 	Vgl. Eva Kormann: Heterologie und geistliche Virtuosität. Zur Ich-Konzeption in Greiffen-
bergs Gedichten. In: Scharfsinn und Frömmigkeit (Anm. 30), S.145–162, hier S. 152. Kormann 
zählt im Kontext neuerer Lyrik-Theorien die Lyrik pauschal zu den „fiktionalen Textsorten“ 
(ebd., S. 146). Dem widerspricht mit guten Gründen – ebenfalls im Kontext neuerer Theori-
en – Rüdiger Zymner: Lyrik. Umriss und Begriff. Paderborn 2009, S.10 ff. Nach Zymner kann 
Lyrik fiktional oder nicht-fiktional sein, nach meiner Ansicht u. U. sogar beides zugleich, 
nämlich dann, wenn über die Form ein fiktiver Zusammenhang hergestellt wird, in der 
gleichwohl ein Autor selbst ‚spricht‘ und eine eigene Erfahrung mitteilt. Dies ist – wie sich 
zeigen wird – in Brockes’ Gedichten der Fall. Bei Greiffenberg handelt es sich um ein gnomi-
sches Ich, das die pointierte Wahrheit seiner Aussage aber nur durch die Authentizität der 
im Ich sich artikulierenden eigenen Glaubenserfahrung der Autorin verbürgen kann. Es ist 
kein Zufall, dass gerade geistliche Dichter Batteux widersprachen, als dieser den Grundsatz 
der ‚Nachahmung der Natur‘ auch für die Lyrik beanspruchte; denn, so betonte der Batteux-
Übersetzer Johann Andreas Cramer, die der „Begeisterung“ und dem „Enthusiasmus“ ent-
sprungenen geistlichen Lieder drückten „wirkliche“ und keine nachgeahmten Empfindun-
gen aus (vgl. Kemper: Deutsche Lyrik [Anm. 1], Bd. 6.I (1997), S. 216 ff., 222 ff.). 

37 	Kormann: Heterologie (Anm. 36), S. 149.
38 	Zwar bezieht das ‚Ich‘ auch die fromme Leserschaft explizit durch ‚Wir‘ und ‚uns‘ ein („daß 

du uns schuffst / geschah allein uns zuerhöhen“), doch sprengt die eigenständige subjek-
tive Umdeutung und Aneignung einer vorgegebenen Deutungstradition und die argute, 
zugleich hochemotionale Feier des mit Gott vereinten ‚Nichts‘ die Grenzen lutherischen 
Glaubens und führt – dies gegen Kormann (ebd., S. 161) – zur Nichtidentifizierbarkeit jedes 
Lesers mit diesem ‚Ich‘, der sich noch in den Nöten des diesseitigen „Tausendschickungs-
Standes“ als ,simul iustus et peccator‘ fühlen musste. Diese These wird auch durch die von 
Franz H. Eybl entdeckte und analysierte entschärfende poetische Überarbeitung von 10 Lie-
dern und 13 Sonetten aus Greiffenbergs Passionsandachten mit der „Tilgung“ „sprachlicher 
Erscheinungsweisen mystischer Repräsentation durch den weiblichen Körper“ durch den 
Stuttgarter Hofprediger Johann Reinhard Hedinger (1702) unterstützt. Eybl: „Den Himmel 
auf der Zung’, im Munde die Sonne“ (Anm. 30), S. 65 ff. In ihrer frommen poetischen Radika-
lität war die Freifrau für das lutherische Publikum offenbar nicht ‚anschlussfähig‘. Ihr Werk 
blieb den Zeitgenossen daher auch weitgehend – überdies wegen seines alsbald in Verruf 
geratenen ‚manieristischen Stils‘ – unbekannt. – Gerade die im Protestantismus geforderte 
religiöse Selbstverantwortung des Einzelnen, auch in Glaubensfragen zu prüfen und „das 
Richtige zu wählen“, hat immer wieder zu spiritualistischen, mystischen und radikalpietis-

DOI: 10.13173/9783447104975.259 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



274 Hans-Georg Kemper

Indem es sich in dem einen ‚Anderen‘ und diesen als das Andere seiner selbst 
begreift, begibt es sich auf den Weg in die Moderne, denn auch das neuzeitliche 
Individuum, wie es sich in der Naturlyrik des Sturm und Drang exemplarisch 
artikuliert, konstituiert sich – und wird seiner selbst erst gewahr und gewiss – in 
der Begegnung mit einem oder einer Anderen (sei es bei Goethe polemisch wie in 
„Prometheus“ oder identifikatorisch wie in „Ganymed“), mit dem (makrokos-
mischen) All, in dem es seine (mikrokosmische) Ebenbildlichkeit entdeckt, oder 
auch mit der entmythologisierten, vielerlei (Selbst-)Projektionen ermöglichenden 
‚Geliebten‘ oder ‚Mutter‘ Natur. 

In Greiffenbergs geistlicher Poesie vermag sich das Ich im persönlichen, emo-
tionalen lyrischen Lobpreis der „Allheit“ die eigene Göttlichkeit zu erschrei-
ben. Das ist auch die im Kern immer noch religiöse und nicht nur ästhetische 
Grundkonstellation von Ich und Natur zu Beginn der modernen Naturlyrik. „So 
schwinge dich dann hin/ mein Herz! In dein Vergnügen in Gott!“ (SW VII, S. 437), 
ruft die vom Geist inspirierte Autorin in einem Sonett und sucht diese Freude 
auch zu verbreiten (SW I, S. 442): „Die schönste Kunst im Schreiben // ist/ unver-
merkt der Erd‘ den Himmel einverleiben.“

4 	 Gottebenbildlichkeit des Ich aus der ‚Betrachtung‘ des All (Brockes)
1. Die Zitate wirken schon wie eine Vorausdeutung auf Barthold Heinrich Bro-
ckes. Dieser eröffnet 1721 den ersten Band seines Hauptwerkes Irdisches Vergnügen 
in Gott mit der Absicht, zu zeigen, wie leicht der „schöne Bau der Erden“, den die 
Menschen sich selbst zur Hölle machen, „Euch allen könn‘ ein [also nicht mehr 
der] Himmel werden!“ 39 Das anschließende erste und damit programmatische, 
vielleicht mit dem Teleskop vollführte ‚Erlebnis‘-Gedicht liest sich als Emanzipa-

tischen Abweichungen und anderen Heterodoxien geführt, die das Bewusstsein selbstver-
antwortlicher Individualität hervorgerufen haben. 

39	 Das einleitende Titel-Kupfer zeigt denn auch eine sitzende weibliche Figur, die im Gegensatz 
zur Muse in Greiffenbergs Titelkupfer nicht mehr zum Himmel aufblickt, sondern in einem 
umgrenzten ‚barocken‘ Garten ein vis-à-vis aufgestelltes Blumen-Arrangement bewundert, 
während der Himmel teilweise ostentativ durch einen baldachinartig geschwungenen Vor-
hang verdeckt wird. „Freuen wir uns nicht des Schöpffers in der Creaturen Pracht“, lautet 
die ironisch-polemische ‚subscriptio‘, „So ist, wenigstens für uns, diese Welt umsonst ge-
macht.“ Barthold Heinrich Brockes: Irdisches Vergnügen in Gott. Erster und Zweiter Theil. 
Hrsg. u. kommentiert von Jürgen Rathje. Göttingen 2013. (= B.H.W. Werke Bd. 2.1), Vorsatz-
Blatt. Diese noch unabgeschlossene neue Werk-Ausgabe wird nachfolgend zitiert als W mit 
Band- und Seitenzahl. – Der beharrlich beibehaltene Obertitel des neunbändigen Werkes 
kann diese Aufwertung des Diesseits bestätigen: ‚Irdisches Vergnügen in Gott‘, wobei „Ver-
gnügen“ mit dem Hauptaffekt der „Freude“ aus der ‚subscriptio‘ übersetzt werden kann (so 
auch Rathje im Vorwort; ebd., o. S.). Und der oft überlesene Zusatz bestehend in Physicalisch- 
und Moralischen Gedichten betont den Zusammenhang von Ästhetischem und Ethischem als 
Programm einer ‚Kalokagathie‘ – und dies oft (zum Missvergnügen des modernen Lesers) 
auch in den naturbeschreibenden Gedichten selbst – und verleiht der Brockesschen Poesie 
einen komplexen Sinnzusammenhang, den von vornherein verfehlt, wer nur die Naturma-
lereien als das literarhistorisch Innovative dieses Autors für wichtig hält.

DOI: 10.13173/9783447104975.259 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



275Psalm 8 und die Anfänge der deutschen Naturlyrik

tion aus der Paraphrasen-Tradition, als Transformierung zentraler Aussagen von 
Psalm 8 in eine irritierende Begegnung mit der Pluralität der Welten (W 2.1, S. 9):40

		  Das Firmament.

		  Sir. XLIII, 1.
	 Man siehet seine Herrlichkeit an der mächtigen
		  grossen Höhe, an dem hellen Firmament,
		  an dem schönen Himmel.

Als jüngst mein Auge sich in die Sapphirne Tieffe,
Die weder Grund, noch Strand, noch Ziel, noch End’ umschrenckt,
Ins unerforschte Meer des holen Luft-Raums senckt’,
Und mein verschlungner Blick bald hie- bald dahin lieffe,
Doch immer tieffer sanck; entsatzte sich mein Geist,
Es schwindelte mein Aug’, es stockte meine Seele
Ob der unendlichen, unmäßig-tieffen Höle,
Die, wol mit Recht, ein Bild der Ewigkeiten heisst,
So nur aus Gott allein, ohn’ End’ und Anfang, stammen.
Es schlug des Abgrunds Raum, wie eine dicke Fluth
Des Boden-losen Meers auf sinckend Eisen thut,
In einem Augenblick, auf meinen Geist zusammen.
Die ungeheure Gruft voll unsichtbaren Lichts,
Voll lichter Dunckelheit, ohn’ Anfang, ohne Schrancken,
Verschlang sogar die Welt, begrub selbst die Gedancken;
Mein gantzes Wesen ward ein Staub, ein Punct, ein Nichts,
Und ich verlohr mich selbst. Diß schlug mich plötzlich nieder;
Verzweiflung drohete der ganz verwirrten Brust:
Allein, o heylsams Nichts! glückseliger Verlust!
Allgegenwärt’ger Gott, in Dir fand ich mich wieder.

Die epochale Bedeutung dieses Gedichts unterstreicht Brockes durch ein 30seiti-
ges Neujahrsgedicht in der religionsphilosophischen Tradition des Lehrdialogs.41 
Darin begründet er das ästhetisch-religiöse ‚Erlebnis‘ im „Firmament“ rational 
als Anwalt der ‚new science‘ gegenüber einem Zweifler, der die ‚barocke‘ ‚va-
nitas‘ wegen der Nichtigkeit des Menschen nihilistisch zuspitzt, und greift die 
paradoxale Schlusspointe des „Firmaments“ schon im Titel auf: „Das, durch die 
Betrachtung der Grösse GOttes, verherrlichte Nichts der Menschen. In einem Ge-

40 	Vgl. zu diesem Gedicht auch den Beitrag von Jörg Robert im vorliegenden Band.
41 	In Form von Lehrdialogen ist u. a. auch das Corpus Hermeticum gestaltet, von dem eine deut-

sche Übersetzung 1706 in Hamburg erschien. Vgl. dazu Kemper: Deutsche Lyrik (Anm. 1), 
Bd. 5.1 (1991), S. 108 ff.

DOI: 10.13173/9783447104975.259 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



276 Hans-Georg Kemper

spräche. Auf das Neue Jahr, 1722“.42 Dieser Lehrdialog entwickelt zugleich physi-
kotheologisch den Kern von Brockes’ ‚natürlichem Gottesdienst‘.43 

Die Einführung in das neue Weltbild vollzieht sich zunächst auch in der Form 
des „Firmaments“. So nutzt Brockes zwar den ‚barocken‘ Alexandriner-Vers, die 
quartettartige Gestaltung des Sonetts oder Epigramms und die von diesem ge-
forderte ‚argut‘-paradoxale Schlusspointe. Gleichzeitig ‚wandert‘ er aber aus die-
sen Traditionen aus, indem er die von Greiffenberg zur meditativen Pointierung 
kreativ genutzte Enge der Sonett- und Epigramm-Form zu einem Gedicht mit 
zwanzig Versen erweitert. In ihm gewinnt nun das Ich buchstäblich ‚Raum‘, um 
die ‚Enge‘ des alten, im Bibelzitat erinnerten Weltbildes in einem hochemotiona-
len optischen ‚Höhenflug‘ zu transzendieren und mit Hilfe auch von Oxymora 
zu einer Ästhetik des Erhabenen vorzustoßen.44 Dies geschieht durch die Intro-
duktion eines für Brockes’ Gedichte konstitutiven Ich, das neben autorfiktionaler 

42 	W 2.1, S. 331–360. Im Folgenden zitiert als „Neujahrsgedicht auf 1722“.
43 	Zur Physikotheologie vgl. zuletzt umfassend Anne-Charlott Trepp: Von der Glückseligkeit 

alles zu wissen. Die Erforschung der Natur als religiöse Praxis in der Frühen Neuzeit. Frank-
furt, New York 2009, S. 306 ff. u. ö. – Wels’ Zuordnung von Brockes zur lutherischen Physi-
kotheologie und deren Herleitung aus der rationalen melanchthonschen Naturphilosophie 
führt ihn zu dem Urteil (über Brockes): „‚Paradoxieerfahrung‘ ist von dieser Lehrdichtung 
deshalb nicht zu erwarten, genauso wenig wie eine unmittelbare Ansprache Gottes in der 
Natur“. Diese Ansicht wird allerdings schon von diesem Eröffnungsgedicht des Hauptwer-
kes widerlegt, ebenso die weitere These, die „Bewunderung des Betrachters“ trete noch nicht 
wie bei Klopstock oder Goethe „in der lyrischen Form selbst in Erscheinung.“ Wels: Zwi-
schen Spiritualismus, Hermetik und lutherischer „Orthodoxie“ (Anm. 2), S. 282 f. – Nicht zu 
übersehen ist auch der Rekurs auf die altehrwürdige, vor allem im Katholizismus gepflegte, 
von Arndt zum Teil übernommene und zur Begründung und Entstehung der Physikotheo-
logie ebenfalls beitragende ‚Wege‘-Theologie, zum einen in Gestalt theoretischer Diskussion 
in einem dialogartigen Lehrgedicht „Die erste Staffel zur Gottheit“ (Barthold Heinrich Bro-
ckes: Land-Leben in Ritzebüttel, als des Irdischen Vergnügens in GOTT Siebender Theil. Von 
neuem aufgelegt. Tübingen 1746, S. 638–641: im Folgenden werden die Bände III bis VII des 
Irdischen Vergnügens in Gott unter der Sigle IVG sowie Band- und Seitenzahl zitiert), zum an-
deren in naturbetrachtender Poesie wie im Gedicht Das Große und Kleine. In letzterem erset-
zen die neuen Erfindungen von Teleskop und Mikroskop realitätsaffin ein Itinerarium mentis 
in Deum wie bei Bonaventura oder eine Ascensio mentis in Deum per scalas rerum creatarum bei 
Bellarmin (vgl. dazu Kemper: Gottebenbildlichkeit [Anm. 1], Bd. I, S. 164, 169 ff.) Und statt 
eines allwissenden Engels namens Kosmiel in Athanasius Kirchers geträumtem Himmels-
flug Iter ecstaticum (Würzburg 1671) reist ein Licidas per Fernrohr weiter und weiter in den 
Weltraum, dessen „Tieffen“ er nicht ergründen kann, selbst wenn er seine ‚Himmel-Fahrt‘ 
„bis in Ewigkeit“ fortsetzen würde (Barthold Heinrich Brockes: Auszug der vornehmsten 
Gedichte aus dem Irdischen Vergnügen in Gott. Faksimile-Druck nach d. Ausg. v. 1738. Mit 
einem Nachwort von Dietrich Bode. Stuttgart 1965, S. 242–247, hier S. 244. Dieser Band wird 
nachfolgend mit der Sigle A u. Seitenzahl zitiert). Aber Licidas darf sich auch mit der natur-
mystischen Schlusspointe des Firmaments trösten: Er fände „nie ein Ziel, weil er GOtt immer 
fünde“ (ebd.). Das stellt das katholische und mystische, an das alte hierarchisch gestufte 
Weltbild gebundene Aufstiegsdenken mit der schließlichen Vereinigung der Seele mit dem 
transmundanen Gott pointiert ‚auf den Kopf‘“. Vgl. dazu auch Anm. 57. 

44 	Vgl. dazu auch die detaillierte Interpretation dieses Gedichts in: Josef Billen u. Friedhelm 
Hassel: Undeutbare Welt. Sinnsuche und Entfremdungserfahrung in deutschen Naturge-
dichten von Andreas Gryphius bis Friedrich Nietzsche. Würzburg 2005, S. 38–49, hier S. 44.

DOI: 10.13173/9783447104975.259 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



277Psalm 8 und die Anfänge der deutschen Naturlyrik

formaler Fingierung des ‚Erlebnisses‘ autorfaktuale, ja autobiographische Züge 
aufweist, welche letztlich die ‚Wahrheit‘ der Schlusspointe beglaubigen.45 Das Ich 
selbst und keine theologische Norm verbürgt nun mit der zugleich astronomisch 
gesicherten Wahrnehmung die Authentizität des ‚Erlebten‘ und damit die Trans-
formation traditionellen Wissens im experimentellen Akt der Welt- und Selbst-
erkundung.

Inhaltlich beruft sich Brockes mit Titel und Bibelzitat zunächst auf eine zen-
trale Vorstellung des alten ptolemäischen Weltbildes, auf die „Himmelsfeste“ 
als achte Sphäre oberhalb des Umlaufs der sieben Planeten, jenseits derer die 
Sphäre der Transzendenz begann.46 Die Dimensionen dieses Weltbildes werden 
durch den als grenzenlos erfahrenen Weltraum augenscheinlich widerrufen, die 
visuelle ‚Raum-Fahrt‘ ist also zugleich eine ‚Zeit-Reise‘ von einem Weltbild zum 
anderen, der „schöne Himmel“ des apokryphen (von altägyptischer Weisheit ge-
prägten) 47 Jesus Sirach erweist sich für das – wie das „Neujahrsgedicht auf 1722“ 
nahe legt48 – ohnehin noch von ‚barocken‘ Welt- und ‚vanitas‘-Ängsten bedrängte 
Ich als erhaben und „ungeheuer“ und spiegelt sich in seiner „Verzweiflung“, und 
doch ereignet sich am Schluss eine paradoxe, ‚barockmystisch‘ gestaltete Erfah-
rung des Einsseins des zum „Nichts“ ‚vernichtigten‘ Ich mit einem in der Natur 
nahen Gott – ein Einssein, das ganz im Sinne von Psalm 8 die Gott-Nähe des Ich 
impliziert. 

2. Berufung auf die Bibel, ‚erlebter‘ Widerruf ihres Weltbildes und Erreichen der 
Vereinigung mit Gott – wie passt das zusammen? Hier sucht offenbar ein Spre-
cher sich und seinen Glauben in einer Art ‚Mystik mit offenen Augen‘ im neuen 
Weltbild zu ‚verorten‘. Dazu sind vorrangig drei Aspekte zu klären: das Verhält-
nis von Bibel und ‚Buch der Natur‘, die Verarbeitung der ‚Pluralität der Welten‘ 
und die Plausibilisierung eines damit zu vereinbarenden Gottesbegriffs. Erstens 

45 	Vgl. dazu auch Anm. 36. – Der Eindruck des Autobiographischen wird durch die alle Bände 
durchziehenden, stets umfangreichen Neujahrsgedichte verstärkt, in denen Brockes nach 
Abhandlung eines Themas am Schluss die wichtigsten familiären Ereignisse des Jahres zu-
sammenfasst. So beim Neujahrsgedicht auf 1722 u. a. seine wichtige Mission als Rats-Mitglied 
zum Hof nach Wien, um den Kaiser auch durch eine poetische Huldigung wieder versöhn-
lich zu stimmen, nachdem ein von der Geistlichkeit aufgehetzter Pöbel ein katholisches Got-
teshaus in Hamburg verwüstet hatte (W 2.1, S. 358 f.). In den Lehrdialogen kennzeichnet der 
Autor die eigenen Position stets durch die vorangestellte Initiale „B.“ (= Brockes).

46 	Vgl. Billen/Hassel: Undeutbare Welt (Anm. 44), S. 10 f., 43.
47 	Vgl. Brunner: Altägyptische Weisheit (Anm. 7), S. 89. 
48 	Eine nahezu komplette Vergegenwärtigung der ‚barocken‘ ‚vanitas‘-Vorstellungen bietet 

der ‚gegnerische‘ Gesprächspartner „A.“. W 2.1, S. 344 ff. Brockes nutzt diese eindrucksvolle 
Aufstellung aller Argumente für die Nichtigkeit und Vergänglichkeit des Menschen zur 
Zuspitzung hin zum Nihilismus, der sich hier als konsequent erweist, wenn die Soteriologie 
als ‚Antwort‘ auf die ‚vanitas‘ – wie hier bei „A.“ – völlig ausfällt. Dieser verleugnet deshalb 
auch ein Fortleben nach dem Tod: „Es scheint, dass Tod und Nichts bey Menschen einerley,/ 
Und dass die Hoffnung jenes Lebens/ Ein Kind der Eitelkeit, des Hochmuths Frucht nur 
sey.“ W 2.1, S. 345. Oder: „Was ich, den Augenblick vor meinem Leben, war, / Werd’ ich, den 
Augenblick nach meinem Leben, werden.“ Ebd., S. 348.

DOI: 10.13173/9783447104975.259 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



278 Hans-Georg Kemper

möchte der Hamburger Ratsherr grundsätzlich einen sinnlich-natürlichen, auf 
den ersten Glaubensartikel gestützten Gottesdienst etablieren und nutzt dazu 
viele – vor allem alttestamentliche – Bibelstellen, darunter bemerkenswerterwei-
se auch die von altägyptischer Weisheit geprägten Schöpfungspsalmen 104 und 
148 sowie Sapientia Salomonis Kap. 11, 22 ff. und Jesus Sirach Kap. 28 als Beweis 
für die Schöpferverehrung in der Bibel selbst.49 Den Theologen wirft er die mit 
Weltverachtung verbundene Verabsolutierung des soteriologischen 2. Artikels50 
sowie „Hass“ auf die Verehrer Gottes aus der Natur vor51 und beruft sich bei 
der deistischen Begründung für seinen „Ältesten Gottesdienst“, den schon Adam 
und Eva im Paradies ausgeübt hätten, wo es noch gar keine Bibel gegeben habe,52 

49 	Vgl. den ‚Anhang verschiedener Uebersetzungen‘ in W 2.2, S. 869–873. 
50 	Dies exemplarisch in dem langen, effektvoll an den Schluss des Zweiten Theils gerückten 

Gelegenheitsgedichts „Aufmunterung an andere, zu gleichmäßiger Betrachtung der Werke 
Gottes“ (W 2.2, S.  856–865). Der Aufruf richtet sich an 50 namentlich genannte Adressa-
ten, darunter zeitgenössische Theologen. Das Gedicht wendet sich zunächst an Gott selbst 
mit der Bitte um Beistand: „Unwandelbares All! Allgenwärtigs Wesen, / Selbständigs, ewigs 
Licht, / Erleuchte doch derjenigen Gesicht, / Die irgend diese Blätter lesen!“ Den Hamburger 
Theologen, Reformer des Kirchengesangs und Poetologen Erdmann Neumeister lockt Bro-
ckes mit der prätendierten ‚Harmonie‘ von Bibel und Buch der Natur: „Laß auch vom Schöp-
fer einst dein Saitenspiel erklingen! / Bey dem Erlösungs-Werk die Schöpfung zu besingen, /  
Kann wohl beysammen stehn, und stimmt gut überein.“ Ebd., S. 858. Dann aber spart er 
mit Berufung auf die heilsame Wirkung von Schöpfungsliedern im lutherischen geistlichen 
Lied nicht mit Vorwürfen gegenüber den Geistlichen. Dieses Schöpfungs- und Schöpferlob 
bleibe „fast uns ganz verborgen“, „Und es ist gar dahin gebracht, / Daß fast kein Geistlicher 
des Schöpfers Wunder-Macht / In seiner Creatur in Predigten erhöhn / Und von den Kanzeln 
Gott in seinem Werk zu sehn, / (Will er kein Neuling seyn) sich unterstehen darf.“ „Wie viele 
tausend Christen“ seien schon „gestorben“, ohne von des „Schöpfers Herrlichkeit“ auch nur 
die geringste „Spur“ „verspüret“ zu haben, weil sie nicht „darauf geführet“ worden seien. 
Ebd., S. 86. Dann lobt Brockes wiederum Valentin Ernst Löscher und den Hamburger Pastor 
Johann Christoph Wolf als „tapfre Gottes-Helden“ für ihren Einsatz, „dass man zum Schöp-
fer auch auf Leitern müsse steigen / Von seiner Creatur. Ihr beyde zeigt den Frommen / Den 
Vorhof, der, um recht ins Heiligste zu kommen, / Ganz unumgänglich ist.“ (Ebd., S. 864) In 
dieser Spannung zwischen „Vorhof“ und „unumgänglich“ liegt – mit wechselnden Akzen-
ten – der theologische Anspruch, den Brockes selbst mit seinem Irdischen Vergnügen in Gott 
erhebt.

51 	Ähnliche Vorwürfe beherrschen auch den Anfang des „Neujahrsgedichts auf 1722“: „Es ist 
Bedaurens wehrt, dass auch Theologi / (Denn viele nehm’ ich aus, und spreche nicht von 
allen) / Sich um des Schöpfers Werck nicht die geringste Müh / zu nehmen angewöhnt. […] 
Ja, welches schrecklich ist, diejenigen noch hassen, / die in Geschöpfen Gott zu sehn, / Und 
Seiner Weisheit Macht und Wesen zu erhöhn, / Sich etwan unterstehn und sich gelüsten 
lassen.“ (W 2.1, S. 335)

52 	Im Gefolge des Ursprungsdenkens der Renaissance entwickelt Brockes die These, der „äl-
teste GOttes=Dienst“, nämlich der von Adam und Eva im Paradies, sei eine von göttlicher 
Schrift-Offenbarung und kirchlicher Autorität noch freie Verehrung Gottes in der Natur 
gewesen (IVG VI, S. 245 f.; V, S. 149; A, S. 550) und diese sei deshalb auch heute noch die beste 
Übung der Frömmigkeit: „Denn nichts so sehr, als dieß, kann unsre Seelen leiten / Zu den 
verlohr’nen Herrlichkeiten.“ (Ebd.) Verloren waren diese nicht durch den Sündenfall, wie 
die Theologen lehrten, sondern durch deren spitzfindig argumentierendes (also selbst die 
Vernunft – allerdings unvernünftig – in Anspruch nehmendes) „Ketzermachen“ (IVG VI, 
S. 623) und durch uneinsichtige Lehren.

DOI: 10.13173/9783447104975.259 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



279Psalm 8 und die Anfänge der deutschen Naturlyrik

sogar auf Christus selbst: „Denn also lehrt er öffentlich: // Wer meinen Vater ehrt, 
der ehret mich!“ (W 2.2, S. 865, Hervorhebung von Brockes.) Dieser Spruch ist aber 
dem Wortlaut und der Sache nach in der Bibel nicht zu finden. Im Gegenteil sagt 
Jesus zu seinen Jüngern: „Wer den Sohn nicht ehrt, der ehrt den Vater nicht, der 
ihn gesandt hat.“ (Joh. 5, 23) 53 Diese Sinn-Verkehrung zeigt den Ernst, mit dem 
der frühere Autor des Passions-Oratoriums, der Christus auch leicht als Pantokra-
tor in sein Schöpferlob hätte einbeziehen können, nun einen trinitarischen Got-
tesbegriff ablehnt.54 Als Prophet eines allgegenwärtigen Gottes verabschiedet er 

53 	Analog 1. Joh. 2, 23; Joh. 15, 23. Sachlich analog der soteriologische Zentralsatz Jesu: „Ich bin 
der Weg und die Wahrheit und das Leben; niemand kommt zum Vater denn durch mich.“ 
Joh. 14, 6; vgl. Joh. 14, 13. – Warum Brockes in diesem – schon in Anm. 50 zitierten – Gelegen-
heitsgedicht eine solche provozierende Falsch-Aussage riskiert, bleibt rätselhaft. Vielleicht 
hielt er seine kühne Umkehrung für eine konsequente Folgerung aus diesem Jesus-Wort, 
vielleicht wollte er mit seinem Zitat wenigstens den Lesern ein trinitarisches Verständ-
nis seiner Gottes-Feier ermöglichen. Jedenfalls hätte er wie sein Freund Hermann Samuel 
Reimarus einfacher auf Mt. 22, 37 ff. verweisen können, um die Verehrung des ‚Vaters‘ als 
wichtigste Verpflichtung durch Jesus selbst zu begründen. Von einem Pharisäer nach dem 
„vornehmsten Gebot im Gesetz gefragt“ antwortet dieser: „37. Du sollst lieben Gott, deinen 
Herrn, von ganzem Herzen, von ganzer Seele und von ganzem Gemüte. 38. Dieses ist das 
vornehmste und größte Gebot. 39. Das andere aber ist ihm gleich: Du sollst deinen Nächsten 
lieben wie dich selbst. 40. In diesen zwei Geboten hanget das ganze Gesetz und die Prophe-
ten.“ Diese Stelle war für Reimarus der „Kern“ der von Jesus – der sich nie selbst als Gott 
verstanden habe – gepredigten praktischen Religion, die mit der Vernunft und natürlichen 
Religion völlig übereinstimme: Hermann Samuel Reimarus: Apologie oder Schutzschrift für 
die vernünftigen Verehrer Gottes. Hrsg. von Gerhard Alexander. 2 Bde. Frankfurt a. M. 1972, 
hier Bd. II, S. 25, 30. Bd. I, S. 69, 99, 113, 126 u. ö. 

54 	So auch im „Neujahrsgedicht auf 1722“. In der Tübinger Ausgabe lautet die Passage: „Ein 
Bettler, der nie eines Thalers wehrt /In seinem Bettelsack gesehen, / Kann weder Wehrt 
noch Zahl verstehen, / Wenn er von Millionen hör’t. So können auch wir armen Hörer, / So 
lange wir durch uns’rer Schulen Lehrer / Theils gar zu allgemein, theils gantz verwirret, / 
Theils Dreylings=förmige / Gedancken und Ideen / Von Gottes Majestät bekommen, nichts 
verstehen.“ (IVG I, S. 340–379, hier S. 344) Das Wort „Dreylings=förmig“ findet sich in der 
2. Aufl. 1724 der Hamburger Ausgabe und wurde von da in die Tübinger Ausgabe übernommen. 
„Dreyling“ – das heutige „Drilling“ – wurde laut Grimms ‚Deutschem Wörterbuch‘ auch 
als Bezeichnung für die Trinität benutzt (Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm 
Grimm. Bd. 2. Nachdr. München 1984, Sp. 1386), bezeichnete im 18. Jahrhundert aber auch 
„ein dreiheller- oder dreipfennigstück, wie dreier, drilling oder dreiling“ (so auch von J. 
E. Schlegel oder Lessing benutzt; ebd., Sp. 1387). Von daher versteht sich, warum Brockes 
in der von Rathje offenbar herangezogenen Version der siebenten und letzten Ausgabe des 
Ersten Theils der Hamburger Ausgabe „dreylings=förmige“ in „Pfennings-förmige“ verwan-
delt (W 2.1, S. 335. Vgl. ebd., S. 934) – ein Wort, das Grimm als Unikat nur bei Brockes nach-
weist (Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. Bd.  13.  Nachdr. München 
1984, Sp. 1668). Den zeitgenössischen Lesern dürfte vom Kontext her – angefangen von dem 
dem Bettler unbekannten „Thaler“ bis hin zur Kritik am Gottesbegriff – auch bei dieser Än-
derung die Kritik am Trinitätsbegriff bewusst geblieben sein, und dies mit der zusätzlichen 
Konnotation, dass der Gottes-„Thaler“ durch den „Pfennings“-‚Dreyling‘ nur verkleinert 
und herabgesetzt wird. Am Trinitätsbegriff übte auch Reimarus in seiner ‚Apologie‘, die er 
freilich zu Lebzeiten erst gar nicht zu veröffentlichen wagte, heftige Kritik (Reimarus: Apo-
logie [Anm. 53]. Bd. I, S. 48 f. Bd. II, S.46 ff., 73 ff.), ebenso an einem theistisch-personalen Got-
tesbegriff (ebd. Bd. I, S. 74, 179 ff. u. ö.). Auch in diesem Punkt stimmt Brockes – wieder öf-

DOI: 10.13173/9783447104975.259 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



280 Hans-Georg Kemper

die „Sonne“ lutherischer Frömmigkeit aus seinem poetischen ‚Gottes-Dienst‘, das 
‚Buch der Natur‘ wird für ihn zur entscheidenden Offenbarungsquelle, von der 
her das Weltbild der Bibel weitreichend zu korrigieren ist. 

Im Zusammenhang damit führt „Das Firmament“ zweitens den „Schock“ über 
die astronomischen Einsichten in eine Vielzahl von Welten, über die stellare Bedeu-
tungslosigkeit der Erde und den Verlust der Anthropozentrik des biblischen Welt-
bildes vor, was Psalm 8, 5 eine neue „Tiefen“-Dimension verleiht. „Denn was ist un-
sere ganze Erdkugel“, klagte auch William Derham in seiner Astrotheologie, „anders 
als ein Punct; ein Nichts gegen das ganze Weltgebäude“.55 Aber aus dieser „Krän-
kung“ ging die Vernunft gestärkt hervor; denn sie holte in der Erkenntnis des Alls, 
seiner Größe und naturgesetzlichen Ordnung gleichsam die Dimensionen eines 
nun nicht mehr unberechenbar und zornig handelnden, sondern allweisen göttli-
chen „architectus mundi“ ein, und schon Johannes Kepler hatte am Schluss seines 
Mysterium cosmographicum (1592) in einer enthusiastischen poetischen Paraphrase 
von Psalm 8 Gott dafür gerühmt, dass er das „Ingenium“ des Astronomen gewür-
digt habe, die „Planetenbahnen“ in ihrer „fünffachen Norm“ zu errechnen (wie er 
V. 4 erweiterte); er habe ihn so zum göttlichen Geist emporgehoben; „nur zum Göt-
tergeschlecht gehört er nicht“, hatte Kepler Vers 6 mythologisierend entschärft.56 
Auch Brockes, der auf seinen „Sternen-Reisen“ 57 vom „Seelen=Schwindel“ erfasst 

fentlich – mit Reimarus überein (vgl. Anm. 58). Gott ist allein der „Schöpfer“, auch in seinen 
soteriologischen Aktivitäten. Christus wird auch im „Neujahrsgedicht auf 1722“ nur von 
dem Dialogpartner „A.“ ins Gespräch gebracht, der die Existenz der Pluralität der Welten 
vom biblischen Weltbild her ablehnt und ironisch fragt, ob es schriftgemäß sei zu glauben, 
der Erlöser könne auch für die Bewohner einer Vielzahl anderer Welten gestorben sein, was 
„B.“ bejaht, falls die Bewohner anderer Planeten, wie er seinerseits ironisch kontert, „Auch 
etwa, durch uns gleiche Thaten, / In gleichen Stand mit uns gerahten“ (W 2.1, S. 342). 

55 	William Derham: Astrotheologie oder Anweisung zu der Erkenntnis GOTTES aus der Be-
trachtung der Himmlischen Körper, aus der 5. Engl. Ausgabe übersetzet. 4. Aufl. v. Jo. Alber-
to Fabricio, nebst dessen Pyrotheologie, oder Anweisung zur Erkenntnis Gottes aus Betrach-
tung des Feuers. Hamburg 1745, S. 235. Fabricius hatte seine Übersetzung Brockes gewidmet. 

56 	Text, Übersetzung und einlässliche Interpretation von Keplers Psalmenparaphrase in Mahl-
mann-Bauer (Anm. 3), S. 159 ff. Zur Verarbeitung der Pluralität der Welten zu Beginn der 
Aufklärung vgl. auch Karl S. Guthke: Der Mythos der Neuzeit. Das Thema der Mehrheit der 
Welten in der Literatur- und Geistesgeschichte von der Kopernikanischen Wende bis zur 
Science Fiction. Bern, München 1983, S. 180 ff.; Billen/Hassel: Undeutbare Welt (Anm. 44), 
S. 42 f. Im Sinne Keplers aktualisiert auch Gottsched 1733/34 im Titelkupfer zu seinen Ersten 
Gründen der gesammten Weltweisheit Psalm 8: „Hier starret Sinn und Witz, der Geist verliert 
sich gantz, / In aller Welten Heer, Pracht, Ordnung, Lauf und Glantz. / O! was ist hier der 
Mensch? Er wäre nichts zu nennen, / Könnt er am Werke nicht, des Meisters Größe ken-
nen.“ Johann Christoph Gottsched: Erste Gründe Der Gesammten Weltweisheit, Darinn alle 
Philosophische Wissenschaften in ihrer natürlichen Verknüpfung abgehandelt werden. 2 
Theile. Leipzig 1732/33. Unveränd. Nachdruck in einem Bd. Frankfurt/M. 1965, unpag.

57 	Vgl. z. B. A, S. 677 ff. Vgl. auch Anm. 43. – Zugleich sprengt die dem neuen Weltbild inji-
zierte Allgegenwart Gottes – dies gegen die Vorstellung von einem deistisch in die Ferne 
gerückten ‚Uhrmacher‘-Gott, wie sie auch Fénelon gestattet – die Vorstellung von einem bib-
lisch-christlichen, personhaft handelnden theistischen Gott der traditionellen lutherischen 
Physikotheologie. – Dieser Begriff, kritisiert Brockes, sei aus der Bibel – und zumal dem 
AT – übernommen und kanonisiert worden, dessen Anthropomorphisierung sei durch das 

DOI: 10.13173/9783447104975.259 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



281Psalm 8 und die Anfänge der deutschen Naturlyrik

wird und öfter das „Nichts“ des Menschen vor der göttlichen Allmacht betont,58 
findet im „Neujahrslied auf 1722“ diesen Trost (W 2. 1, S. 357): 

Der Sternen Gröss’ und ihre Höhe/
Wenn ich sie voll Erstaunen sehe/
	 Entzücket meinen frohen Sinn.
Ich werde dadurch überführet/
Daß/ da mich solche Grösse rühret/
	 Ich selber etwas grosses bin.

Und das ist für Brockes eigentlich der entscheidende, im „Firmament“ sinnlich-
emotional vollführte, im „Neujahrsgedicht auf 1722“ aposteriorisch bewiesene 
„Lehr=Satz“, dass man von Gott stets das „Größte“ denken müsse – „denn mich 
bedünckt: es sey / Ein kleiner Gott und kein Gott einerley“ (W 2.1, S. 334), ein 
„Lehr=Satz“, „Der uns der Gottheit Gröss’ recht anzusehn verbindet; / Da ja die 
Seele selbst, wenn ich es recht ermesse, / In Gottes Gröss’ ihr eigne Grösse, ihr 
Heyl, ihr ewigs Wohl, ganz überzeugend findet.“ (W 2.1, S. 355 f.) 59 

Was also ist das – drittens – für ein Gott, der im ‚Großen‘ der „ungeheuren 
Gruft“ „ohn’ Anfang, ohne Schrancken“, aber auch im ‚Kleinen‘ und im Men-
schen „allgegenwärtig“ ist? Das „Neujahrsgedicht auf 1722“ bietet eine für „Das 
Firmament“ gültige Definition (IVG I, S. 353): 

Gott ist kein alter Mann, kein Geist, wie and’re Geister,
Er ist ein ewiges allgegenwärtigs All,
Ein unermesslich’s Gantz, in dem, als wie ein Ball
Im weiten Ocean, nicht nur die Erd’ allein,

menschlich-„figürlich“-„morgenländische“ Reden der Juden entstanden und „Der Gottheit 
unanständig“ (IVG VI, S. 288). Vgl. dazu auch Brockes’ Gedicht „Gottes Allgegenwart“; A, 
S. 531 f. So polemisiert auch der Sprecher „B.“ im „Neujahrsgedicht auf 1722“: „An statt uns 
recht zum Schöpfer zu erheben, / Der aller Ewigkeit Unendlichkeiten füllt, / In dem wir 
weben, sind, und leben; / So stellen wir / Uns einen alten Greisen für, / Und einen solchen 
nicht einmal, / Als gegenwärtig hier auf Erden, / Nein! Er muß in des Himmels Saal / Noch 
allererst gesuchet werden.“ W.2.1, S. 336.

58 	So auch eindrucksvoll im „Neujahrsgedicht auf 1722“ (W 2.1, S. 344 ff.). Das gilt erst recht, 
wenn Gott seine Allgewalt in Naturkatastrophen demonstriert. Vgl. den „Gesang zur Zeit 
des Ungewitter“: A, S. 277–280, hier Str. 14, S. 279: „Von unserm Nichts kann nichts so klar 
uns überführen, / Als wenn wir die Gewalt der Elementen spüren. / Die ungeheure Macht 
erweiset, wie so klein, / So elend, so gering und arm wir Menschen seyn.“ 

59 	Ferner überwindet das Subjekt den „Schock“ durch eine zunächst paradox anmutende neue, 
vertiefte Anthropo- und Geozentrik, eine Konzentration auf die vom Menschen allein über-
schaubare und beherrschbare Erde, die es nun genauestens zu erkunden und zu ‚betrachten‘ 
gilt. Der Mensch sieht sich von daher neu berufen zum „Gott der Erde“ (Ps. 8, 6 f.). – Im „Fir-
mament“ aber führt das Keplersche „ingenium“ nicht zur Selbsterhöhung, sondern wird 
in gleichsam ‚barocker‘ Überwältigung „begraben“ und in den Seelenschwindel und das 
Gefühl völliger Ohnmacht und Nichtigkeit hineingezogen. Und ähnlich wie im Kosmogo-
nie-Sonett Greiffenbergs schlägt gerade dies in das Erlebnis der Gottesgewissheit um. In der 
völligen Selbstpreisgabe findet sich das Ich in mystischer Paradoxie im „allgegenwärt’gen 
Gott“ wieder.

DOI: 10.13173/9783447104975.259 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



282 Hans-Georg Kemper

Nein, ein unzählbar Heer von Sonnen, Sternen, Erden,
Die bloß durch ihn umringt, erfüllt, erhalten werden,
In stiller Majestät, in reger Ruhe schwimmt.

Bis ins Detail entspricht dieses panentheistische Gottesverständnis dem des Cor
pus Hermeticum und auch Greiffenbergs. Gott ist ein „unermesslich’s Gantz“, also 
ein ‚Hen‘, und ein „allgegenwärtigs All“, ein ‚Pan‘, er „umringt“ das gesamte 
Universum, „erfüllt“ und „erhält“ es, und das „Heer“ der Welten „schwimmt“ 
in ihm „in reger Ruhe“. Diese schon bei Greiffenberg thematisierte Paradoxie 
verweist auf die schöpferische Vitalität im Universum, das gleichwohl in Gott 
„ruht“. Dies impliziert – wie das „Schwimmen im Meer“ auch im Firmament il-
lustriert –, dass Brockes sich wie das Corpus Hermeticum keinen pneuma- oder 
luftleeren Raum im Kosmos vorstellen konnte, obwohl die Pluralität der Welten 
dies erforderte.60 Das Ich erlebt im Gedicht also keinen „horror vacui“, wie jüngst 
interpretiert,61 sondern das „Auge“ „senckt“ sich „Ins unerforschte Meer des ho-
len (= verborgenen, gekrümmten) Luft-Raums“; denn sonst würde Gott ja nicht 
„allgegenwärtig“ sein, „alles erfüllen“ können und wäre nicht „jederzeit“ und 
überall zu finden und sinnlich zu erfahren. Er ist „kein Geist, wie and’re Geis-
ter“, kein reiner ‚Spiritus‘, der nur die „sensus interiores“ tingiert, sondern ein 
mit allen äußeren Sinnen spür- und erfahrbares Wesen.62 Darauf beruht Brockes’ 

60 	Im Abschnitt über ‚die Leere‘ heißt es im CHD, S. 303: „etwas Leeres gibt es nicht, konnte 
es niemals und wird es niemals geben.“ „[…] denn auch wenn es möglich ist, das zu sehen, 
was an derartigen Dingen leer sein kann, so kann dennoch das, was als leer erscheint, – mag 
es nun klein oder groß sein, an Pneuma und Luft nicht leer sein.“ Ebd., S. 304. Das Pneuma 
wird allem Lebendigen von Gott eingehaucht (ebd., S.  274). „Das Pneuma, von dem alles 
erfüllt ist, mischt sich mit allen Dingen und belebt so alles, und dem Menschen ist der Geist 
zur Erkenntnis [= ‚Gnosis‘] gegeben, der – und das gibt es nur in diesem Fall – als fünfter 
Teil dem Menschen aus dem Äther zugestanden wird.“ Ebd., S. 260 f. „Die Luft aber ist das 
Werkzeug oder Hilfsmittel für alles, mittels dessen alles geschieht“ (ebd., S. 278). Auch im 
„Neujahrsgedicht auf 1722“ spricht „B.“ von „der holen Lüfte weitem Kreis“ und wiederholt 
das „Grauen“ „vor solcher Tieffe,“ in prosanahen Madrigalversen: „Da denn dieß Grund- 
und Grentzenlose Meer, / Das ungemessene Welt-Stern und Sonnen-Heer / Ihn, samt der 
gantzen Welt, zum Punct, zu nichtes machte. / Denn, dacht’ er, wenn in solchen Gründen / 
Sich tausend tausend Welten finden, / Und in des Luft-Raums Abgrunds-Thal / Viel Sonnen 
ohne Mas’ und Zahl; / So find’ ich, dass der Raum so ungeheuer groß, / Daß gegen ihn die 
Welt ein kleiner Erden-Kloß, / Ein’ Erbs, ein Senf- ein Sand-Korn scheint.“ W 2.1, S. 338 f. 

61 	Vgl. Billen/Hassel: Undeutbare Welt (Anm. 44), S. 46 ff.
62 	Grundbedingung für die Vorstellung einer wechselseitigen Durchdringbarkeit von Geist 

und Materie ist die Überzeugung vom Kosmos als einem Lebewesen. Vgl. CHD, S. 154 f.: 
„Denn weder gab es im Kosmos etwas Totes, noch gibt es dies noch wird es künftig geben. 
Der Vater wollte nämlich, dass der Kosmos ein Lebewesen sei, solange er besteht. Deswe-
gen muß er notwendigerweise auch ein Gott sein.“ Von daher ergeben sich Gradationen 
zwischen den ‚Welten‘ von Geist und Materie (ebd., S. 153 f.): „Der Logos ist nun Abbild und 
Geist Gottes; der Körper Abbild der Idee und die Idee Abbild der Seele. Der feinste Teil der 
Materie ist die Luft, der feinste Teil der Luft die Seele, von der Seele aber der Geist und vom 
Geist Gott. Und Gott ist um alles und durchdringt alles, der Geist aber ist um die Seele, die 
Seele um die Luft, die Luft aber um die Materie.“ Auf Hermes’ Aussage: „Und es gibt nichts 

DOI: 10.13173/9783447104975.259 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



283Psalm 8 und die Anfänge der deutschen Naturlyrik

unentwegter „sinnlicher Gottesdienst“. Das die kosmische „Gruft“ erfüllende 
„unsichtbare Licht“ und die „lichte Dunkelheit“ verweisen auf die hermetische 
Vorstellung, dass sich im göttlichen Licht, im Äther oder in der ‚quinta essentia‘ 
die göttlichen Kräfte verbergen und all-wirksam in den Kosmos und mit der Luft 
auch auf die Erde übertragen.63 So begleiten Gottes Kräfte im ‚Flug‘ bereits das Ich 
und plausibilisieren die Schlusspointe.64 Mit ihr begründet das „Neujahrsgedicht 
auf 1722“ auch seine nicht mehr aus der göttlichen Vorsehung, sondern aus der 
intellektuellen Verwandtschaft mit Gott hergeleitete Soteriologie (W 2.1, S.355):

Denn weil Gott selbst die Fähigkeit,
Von Seiner Grösse was zu dencken,
Und also fast Sich Selbst in unsern Geist zu sencken,
So wunderbar gewürdigt hat,
Wodurch sie gleichsam in der That
Mit Gott verbunden ist; so ist ja nicht zu glauben,
Daß, was mit Gott vereint vernichtigt werden kann.
Hieß dies der Gottheit nicht was von der Gottheit rauben?

Werdendes oder Gewordenes mehr, wo Gott nicht ist“, fragt sein Sohn Tat zurück: „Also 
ist er in der Materie, mein Vater?“ Hermes antwortet: „Ja, denn ist die Materie getrennt von 
Gott, welchen Platz willst du ihr dann zuteilen. […] Magst du von Materie, Körper oder 
Sein sprechen, wisse, dass auch dies Wirkungen Gottes sind. Die Wirkkraft, die die Mate-
rie entstehen lässt, ist die Materialität; die Wirkkraft, die die Körper entstehen lässt, ist die 
Seinshaftigkeit. Und dies ist Gott, das All. Im All ist nichts, was nicht Gott ist.“ CHD, S. 158. – 
Diese Vorstellung vom Kosmos als einem lebendigen Wesen und von dem Durchwirktsein 
der Materie, ja der Atome von Gott bzw. göttlichen Kräften hat auch Brockes expressis verbis 
vertreten. Vgl. IVG IV, S. 132 f.: „Durchdringt hingegen eine GOTTHEJT (so wie sie ja un-
streitig thut, / Da Sie allgegenwärtig ist) an allen Orten alle Dinge, / So ist kein Cörperchen 
so klein, und kein Geschöpffe so geringe, / Das Sie nicht durch und durch erfüllt; in welchem 
Sie nicht würckt und ruht.“ Vgl. dazu Hans-Georg Kemper: Norddeutsche Frühaufklärung. 
Poesie als Medium einer natürlichen Religion. In: Religionskritik und Religiosität in der 
deutschen Aufklärung. Hrsg. v. Karlfried Gründer u. Karl Heinrich Rengstorf. Heidelberg 
1989, S. 79–99, hier S. 85 ff.

63 	So auch im „Neujahrsgedicht auf 1722“: „Der Gottheit nahe Majestät, / Die in und durch und 
über alles geht, / Scheint sich im Licht der Sonnen-Strahlen / Fast augenscheinlich abzumah-
len, / Das Licht füllt alle Ding’; und nichts / Vergleicht an Grösse sich der Gröss’ und Kraft 
des Lichts.“ W 2.1, S. 337. Vgl. ferner Brockes’ Lehrgedicht „Die Luft“: IVG-R, S. 126ff). 

64 	Sie wird zugleich – analog zur Greiffenberg – bewirkt durch die von Brockes oft gepriesene 
wichtigste göttliche „Kraft“, nämlich „unsers Schöpfers Liebe, / Die eintzig Ihn, die Welt 
so schön zu machen, triebe“. So im Gedicht „Der weisse Schmetterling“ (W 2.1, S. 176–178, 
hier S. 176). Vgl. zu diesem problemgeschichtlich aufschlussreichen Gedicht Kemper (wie 
Anm. 62). Auf diese Liebe war eine Reihe von Traditionen und Naturphänomenen beziehbar: 
die stoisch-hermetische ‚Sympathie‘, der durch Ficino hermetisch interpretierte platonische 
‚Eros‘, der als Liebes- und Schöpfungskraft wirkte (vgl. Kemper: Deutsche Lyrik [Anm. 1]. 
Bd. 3 [1988], S. 131 ff.), sowie die von Newton mathematisch errechnete, aber erst nach ihm 
mechanistisch verstandene Schwerkraft, die für Newton noch Zeichen der „Vergöttlichung 
des Universums“ war. Vgl. dazu Billen/Hassel: Undeutbare Welt (Anm.  44), S. 13 f. Diese 
Universal-Liebe durchzieht – auch bei Greiffenberg (SW V, S. 461) – die ‚Kette der Wesen‘ 
und garantiert die Unsterblichkeit des Universums und aller Lebewesen. Vgl. W 2.1, S. 177; 
IVG VIII, S. 314, 554; CHD, S. 144, 155.

DOI: 10.13173/9783447104975.259 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



284 Hans-Georg Kemper

Hierin liegt auch der Grund für die Vorstellung einer psychophysischen ‚Wieder-
geburt‘ aller Lebewesen, wie sie auch dem Corpus Hermeticum, aber nicht dem 
lutherischen Dogma entspricht.65 Die Schlusspointe des „Firmaments“ wirkt so 
wie die ‚epochale‘ sinnbildliche ‚renovatio‘ des Ich von der ‚barocken ‚vanitas‘ 
zur Selbsterhöhung seiner – zugleich gegenüber dem „horror vacui“ schützenden 
– pantheistisch abgesicherten Gottähnlichkeit.66

3. Wenn Brockes Gott abschließend als „Allgegenwärtiger Herr Zebaoth“ apost-
rophiert (W 2.1, S. 359), so verweist dies auf die semantische Umcodierung und 

65 	Jedenfalls trifft auf Brockes hier die Definition eines „Naturalisten“ oder „Deisten“ aus der 
auf den englischen Deismus bezogenen Sicht des Lutheraners Johann Georg Walch zu: „da 
man der Natur mehr beylege; als sich’s gebühre“ und „meinet, man könne durch die Ver-
nunft alles dasjenige erkennen, was man zur Seligkeit zu wissen, nöthig habe, und brauche 
also die Offenbarung heiliger Schrift nicht.“ Johann Georg Walch: Historische und Theolo-
gische Einleitung in die Religions-Streitigkeiten, welche sonderlich ausser der Evangelisch-
Lutherischen Kirche entstanden. 5 Bde. 3. Aufl. Jena 1733–1736. Hier Bd. V/2, S. 176 f. – Im 
Zusammenhang mit der Lehre von der Lebendigkeit des Kosmos (vgl. Anm. 62) begründet 
Hermes auch die Wiedergeburt (CHD, S.  158): „Denn die Lebewesen sterben nicht, mein 
Sohn, sondern als zusammengesetzte Körper lösen sie sich auf. Ihre Auflösung aber ist kein 
Tod, sondern die Trennung einer Verbindung. Sie lösen sich aber nicht auf, um zugrunde zu 
gehen, sondern um von neuem zu werden. Denn worin besteht die Kraft des Lebens? Nicht 
in der Bewegung? Und was ist im Kosmos unbewegt? Nichts, mein Sohn!“ Die Wiederge-
burt ist das Schwerpunktthema von Traktat XIII, der mit Hymne und Gebet endet (ebd., 
S. 159–188). Brockes entwickelt im „Neujahrsgedicht auf 1722“ die Wiedergeburt zunächst 
aus einer Analogie der Jahreszeiten. Des „Cörpers Hässlichkeit im Alter“ korrespondiert mit 
„unsrer Erden / Verächtlicher Gestalt im Frost“, die aber im Frühling zu neuem Leben er-
wacht. „So wird auch unser Leib, / Nachdem des Alters Frost ihn hier versehret, / Im ew’gen 
Frühling leicht verjünget und verklähret.“ (W 2.1, S. 352) Den Einwand von „A.“, Mutationen 
in der Natur könnten kein Analogie-Beweis für den Menschen sein (ebd., S. 353), wischt „B.“ 
beiseite, es verkleinere Gottes Schöpfermacht, ihm diese Veränderung im Bereich des Men-
schen nicht auch zuzutrauen. „Draus folget nun: dass Gott zwar die Veränderung, / Doch 
nicht den Untergang und die Vernichtigung, / So herrlicher Geschöpfe könne wollen. […] 
Zumalen da wir überführet / dass die Vernichtigung nicht einst die Cörper rühret, / Weil 
ja bekannt, dass unser Leib zu Erde, / Nicht aber, wie du schwärmst, zu nichte, werde. […] 
Nichts wird zu nichts, und alle Dinge bleiben / Im allgemeinen Raum, in Gottes Händen, 
stehn.“ (Ebd., S.  354) Im Zusammenhang mit der Wiedergeburt thematisiert Brockes das 
ihn auch sonst ungemein faszinierende Geheimnis des Samens, weil sich in ihm Geist und 
Materie unmittelbar zu verbinden scheinen und im Samen als entscheidender Wirkkraft des 
Lebens Gottes Wirkung unmittelbar spürbar ist: „Es stammet bloß aus Dir allein / Das worin 
sich, so wie es scheint, / Der Cörper und der Geist vereint, / Das unbegreifliche Geheimniß 
aller Saamen, / Und deren, allen Witz verwirrend Eigenschaft.“ Ebd., S. 358. 

66 	Brockes’ eklektisch tätige Vernunft prüft in der Verarbeitung des neuen Weltbilds auch her-
metische Vorstellungen und konserviert sie, wo sie ihr noch evident erscheinen. Analog 
deutet auch Hans Joachim Kreutzer im Blick auf Newton, der alchimistische Studien be-
trieb, auf Brockes und Johann Sebastian Bach den „außerordentlich hohen Anteil“ der „Ge-
heimwissenschaften in Bildung und Lektüre der Zeit“: „Der Weg der Erkenntnis führt nicht 
ins Grenzenlose schlechthin, der Mensch bleibt aufgehoben in einem von der Kraft Gottes 
bestimmten All.“ Hans Joachim Kreutzer: Weltalldichtung und Vollendung der Natur. Li-
teraturtheorie im Umkreis Johann Sebastian Bachs. In ders.: Das zweite Leben der Künste. 
Literatur und Musik. Würzburg 2014, S. 9–35, hier S. 24, 26. 

DOI: 10.13173/9783447104975.259 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



285Psalm 8 und die Anfänge der deutschen Naturlyrik

damit auf die Gleich-Gültigkeit aller alten und neuen Namen für den „Unaus
sprechlichen“.67 Diese Personalisierung des ‚Pan‘ hat ihren religionsphilosophi-
schen und zugleich psychologischen Grund in der in den Handlungen dieses All 
erfahrenen Kern-Kraft der ‚Sympathie‘. Und sie erweckt die preisende Gegen-
Liebe der durch sie hervorgerufenen Kreaturen, die sich nach ‚Analogie‘ ihrer 
Empfindungen auf etwas Persönliches richten muss. Denn der Mensch, so erklärt 
Herder in seiner Schrift Vom Geist der Ebräischen Poesie, kann nur zu einem ihm 
ähnlichen oder als persönlich-lebendig empfundenen Wesen (wie auch zur ‚Mut-
ter Natur‘) überhaupt eine Beziehung aufbauen.68 – Noch in Herders Gott-Gesprä-
chen von 1800 erscheint die Angleichung als „das heiligste und gewiß göttliche 

67 	So ruft auch Klopstock Gott in der „Frühlingsfeier“ an, den er zugleich den „Namenloses-
ten“ nennt, vgl. Klopstock: Oden (Anm. 24), S. 62, 66 f. Zugleich entspricht dies dem Wort-
gebrauch des Corpus Hermeticum, in dem ‚der‘ Eine auch als ‚der‘ Schöpfer bezeichnet und 
zugleich als ‚All‘ angebetet wird. Zur Erklärung heißt es im Asclepius: „[…] ich habe kei-
ne Hoffnung, daß man den Schöpfer der gesamten Erhabenheit und Pracht, den Vater und 
Herrn aller Dinge, mit einem Namen, sei er auch aus vielen zusammengesetzt, bezeichnen 
kann, ihn, der namenlos ist oder eher jeden Namen trägt, weil er ja einer und alles ist, so daß 
man entweder alles mit seinem Namen oder ihn selbst mit dem Namen von allem benen-
nen muß.“ CHD, S. 280. Auf diese Passage beziehen sich mehrere an der Rehabilitation der 
altägyptischen Weisheit interessierte frühneuzeitliche Autoren. Vgl. Assmann: Moses der 
Ägypter (Anm. 3), S. 77, 179 ff. Vgl. dazu auch Goethes Schlussgedicht des Buchs Suleika aus 
dem Westöstlichen Divan, in dem die Geliebte mit „Allahs Namenhundert“ ausgeschmückt 
wird. Johann Wolfgang Goethe: West-östlicher Divan. In ders.: Gedichte und Epen. Bd. II. 
9. Aufl. Textkrit. durchges. u. kommentiert v. Erich Trunz. München 1972, S. 88. 

68 	Aus ihr erwächst eine „freundschaftliche Vertraulichkeit“ als „Grund aller Beziehungen des 
Menschen zu Gott und Gottes zum Menschen“. Herder: Vom Geist der Ebräischen Poesie 
(Anm.  5), S.  968.  – Noch in Herders klassischem Hauptwerk Ideen zur Philosophie der Ge-
schichte der Menschheit (1784 ff.) gilt die hermetische Kraft der „Sympathie“ nicht nur als Ur-
sache für die göttliche Emanation in die Welt („Eins in All!“), sondern auch umgekehrt wie 
bei Brockes für die erneute Rückkehr ins Göttliche („All in Eins!“), wobei auch für Herder 
die vitalen Höherentwicklungen in der „grossen Lebenskette“ als Beweise nach ‚Analogie 
der Natur‘ dienen (vgl. CHD, S. 255 ff.): Johann Gottfried Herder: Ideen zur Philosophie der 
Geschichte der Menschheit. Hrsg. von Martin Bollacher. Frankfurt/M. 1989, S. 193. – Bereits 
in seinem frühen Rigaer Hymnus Fragment eines Lobgesanges an die menschliche Seele hat Her-
der unter deutlichem Rückbezug auf Psalm 8 die von Brockes erreichte Position der Erhö-
hung des Menschen in der Betrachtung der Größe Gottes dahingehend radikalisiert, dass 
die menschliche Seele selbst als Mikrokosmos in Analogie zum makrokosmischen Schöpfer 
das ‚All‘ als ihr ‚All‘ aus sich selbst schöpft und damit sich zur ‚anima mundi‘ vergottet: 
Johann Gottfried Herder: Volkslieder. Übertragungen. Dichtungen. Hrsg. von Ulrich Gaier. 
Frankfurt a. M. 1990, S. 786–789. – Ein – allerdings die Existenz des Makrokosmos voraus-
setzendes – „Gleiches“ gestaltet noch der späte Goethe im Zyklus Gott und Welt mit dem 
„Prooemion“ („So weit das Ohr, so weit das Auge reicht / Du findest nur Bekanntes das Ihm 
(= Gott) gleicht, / Und deines Geistes höchster Feuerflug / Hat schon am Gleichnis, hat am 
Bild genug; […]“, und den anschließenden vier ‚kosmologischen‘ Gedichten „Wiederfinden“, 
„Weltseele“, „Dauer im Wechsel“ sowie „Eins und Alles“ (Johann Wolfgang Goethe: Gedich-
te 1800–1832. Hg. v. Karl Eibl. Darmstadt 1998 (= Sämtliche Gedichte Bd. II), S. 489–495). In 
ihnen werden, so Eibl zutreffend, „die Gesetze des Makrokosmos immer aus ihrem Walten 
im erfahrbaren Mikrokosmos bedacht“. Kommentar, ebd., S.  1074.  Vgl. zu diesem Zyklus 
auch Mahlmann-Bauer (wie Anm. 3), S. 172 ff. 

DOI: 10.13173/9783447104975.259 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



286 Hans-Georg Kemper

Gesetz“: „Alles, was sich liebt, verähnlichet sich einander“.69 Deshalb erblickt sich 
auch der Mensch, das geliebte würdigste Geschöpf, im Spiegel der göttlichen Na-
tur als „wenig niedriger“ „denn Gott“. 

Und deshalb „verähnlicht“ sich auch – poetologisch gewendet – in der Lyrik 
so oft Natur- und Liebespoesie, deshalb „leuchtet / Mir die Natur“ so „herrlich“ 
in Goethes „Mailied“, deshalb „lacht die Flur“, deshalb erscheinen Natur und 
Liebe im „Mädchen“ und dieses als ebenbildlicher „Spiegel“ der göttlichen Na-
tur.70 Das hermetische Gottes- und Menschenbild prägt nun auch den Beginn 
der goethezeitlichen Lyrik und wird in ihr die mechanistische und nihilistische 
Entgötterung der Welt und des Menschen überleben. Nach dem hermetischen 
‚Spiegelgesetz‘ von Anziehung und Angleichung ist es kein Wunder, dass gerade 
ein Psalm mit ägyptischer Weisheit auch die aus Ägypten stammende Weisheit 
des Hermes angezogen hat und so als ‚Bote‘ zur Einsicht in die Anfänge einiger 
hermetisch tingierter Kontexte und Texte frühneuzeitlicher Naturlyrik führen 
konnte.

69 	Johann Gottfried Herder: Gott. Einige Gespräche. In ders.: Schriften zu Philosophie, Lite-
ratur, Kunst und Altertum. 1774–1787.  Hrsg. von Jürgen Brummack u. Martin Bollacher. 
Frankfurt a. M. 1994, S. 785. 

70 	Johann Wolfgang Goethe: Mailied. In ders.: Gedichte 1756–1799. Hg. v. Karl Eibl. Darmstadt 
1998 (= Sämtliche Gedichte Bd. I), S. 287 f. 

DOI: 10.13173/9783447104975.259 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



„Des Abgrunds Raum“
Lyrische Ekstase(n) bei Barthold Heinrich Brockes 

Jörg Robert

1	 Ekstase als lyrische Form 
Einer viel zitierten Definition Martin Bubers zufolge bezeichnet der Begriff ‚Ek
stase‘ im Allgemeinen

[d]ie elementare Vorstellung […] einer – mehr oder minder gedachten – 
Vereinigung mit Gott. Ekstasis ist ursprünglich: Eingehen in den Gott. 
Enthusiasmos: Erfülltsein vom Gotte. Essen des Gottes, Einatmen des gött-
lichen Feuerhauchs, Liebeseinigung mit dem Gott (diese Grundform ist 
aller späteren Mystik eigen geblieben), Neugezeugtwerden, Wiedergeburt 
durch den Gott, Auffahrt der Seele zum Gotte, in den Gott […]“.1 

Buber betont entschieden den religiösen Erfahrungsgehalt des mystischen Erle-
bens, den Aspekt der unio mystica, die erotisch-ästhetische Erlebnis- und Aus-
druckskomponenten eröffnet. Hier wirkt Thomas von Aquins bekannte Bestim-
mung der Mystik als cognitio dei experimentalis („erfahrende Gotteserkenntnis“) 
nach. Sie zeichnet sich dadurch aus, dass das Subjekt „in sich den Geschmack der 
göttlichen Süße und das Wohlgefallen des göttlichen Willens wahrnimmt“.2 Für 
diese so genannte ‚Erlebnis-‘ oder Erfahrungsmystik ist (etwa bei Meister Eck-
hart3) das griechische Fremdwort „extasis mentis“ eingeführt; geläufige Alterna
tivbegriffe sind „alienatio“ oder „excessus mentis“, im Deutschen „Entrückung“, 
„Ver-“ oder „Entzückung.“ 4 Ekstase bedeutet also „Austritt der Seele aus dem 
Körper“ in einem „Erlebnis extrem intensiver Ergriffenheit bei gleichzeitigem 
Verlust der Körperempfindung und des Realitätsbezuges zur Umwelt“.5 Dabei 

1 	 Martin Buber: Werkausgabe. Bd. 2.2: Ekstatische Konfessionen. Hrsg., eingel. und kommen-
tiert von David Groiser. Gütersloh 2012, S. 52 f.

2 	 Thomas von Aquin: Summa theologiae: Die deutsche Thomas-Ausgabe Bd. 18. Heidelberg 
1953, II–II, 97, 2 ad 2.

3 	 Meister Eckhart: Lateinische Werke. Bd. 5. Hrsg. von Josef Koch, Bernhard Geyer und Erich 
Seeberg. Stuttgart 1936, S. 94.

4 	 Bei Guigo von Kastell (1088–1137) meint ‚E.‘ die Lösung der Diener Gottes vom Irdischen 
durch Ekstase des Geistes (a terrenis per mentis excessum alienare), die zur Enthüllung der 
Geheimnisse Gottes führt. Guigo I. von Kastell: Consuetudines. Parisiis 1854. Capitulum 
LXXIX: De commendatione solitariae vitae, Abs. 4.

5 	 Wörterbuch der Mystik. Hg. v. Peter Dinzelbacher. 2. ergänzte Auflage. Stuttgart 1998, Art. 
Ekstase, S. 132.

DOI: 10.13173/9783447104975.287 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



288 Jörg Robert

lässt sich mit Kurt Ruh zwischen Ekstase, Vision und Offenbarung unterschei-
den: 

Wie in der Ekstase (extasis, excessus, raptus) die visio erfolgt, so in der visio 
die Offenbarung (revelatio) […] Die Ekstase ist der Akt, der die Bedingun-
gen der leiblichen Existenz aufhebt, die visio die übersinnliche Erkenntnis- 
und Erfahrungsform der visionären Person, die Offenbarung die Kundge-
bung der Überwelt.6

So präsent die Mystik gegenwärtig in ethno-anthropologischen, religions- und 
kulturwissenschaftlichen, aber auch in ästhetischen Debatten ist,7 so sehr fehlt 
es doch weiterhin an einer eigentlichen Literaturgeschichte der Ekstase.8 Dies gilt 
weniger für die mittelalterliche Mystik, die gerade in den letzten zwei Dekaden 
intensiv neu erschlossen wurde,9 als vielmehr für deren Rezeption und Transfor-
mation zwischen Spätmittelalter und ‚Sattelzeit‘ – und darüber hinaus.10 Hier set-
zen die folgenden Überlegungen an. Sie widmen sich der Mystik nach und jenseits 
der Mystik. Im Mittelpunkt stehen lyrische Formen. In den lyrischen Ekstasen 
des 17. und 18.  Jahrhunderts manifestiert sich ein doppelter Prozess: Einerseits 
eine dichte Rezeption semantischer Ressourcen mystischen Erlebens und Spre-
chens, andererseits deren Transfer auf Felder, in denen der Transzendenzbezug 
mehr und mehr zurücktritt gegenüber innerweltlichen Erschließungs- und Er-
fahrungsweisen. Formal aber bleiben die Komponenten ekstatischer Rede erhal-
ten. Lyrische Ekstasen sind Texte über Gesichte, die den Versuch unternehmen, 
das Erlebnis narrativ und performativ nachzuvollziehen.11 

	 6 	Kurt Ruh: Geschichte der abendländischen Mystik. 2. Bd. Frauenmystik und Franziskani-
sche Mystik der Frühzeit. München 1993, S. 78.

	 7 	Einen aktuellen Überblick bieten etwa Volker Leppin: Die christliche Mystik. München 
2007; Uta Störmer-Caysa: Einführung in die mittelalterliche Mystik. Stuttgart 2004; Deut-
sche und niederländische Texte des Mittelalters. Hg. v. Peter Dinzelbacher. Berlin, Boston 
2012.  Unüberholt bleibt Kurt Ruh: Geschichte der abendländischen Mystik. 5 Bde. München 
1990–1999. 

	 8 	Eine wichtige Vorarbeit leistet eine komparatistische Studie von Christiane Augner, die 
„Gedichten der Ekstase in der Literatur des 16.  und 17.  Jahrhunderts“ gewidmet ist und 
in diesem Zusammenhang neben der französischen, spanischen und englischen auch die 
deutsche Tradition in Gestalt Friedrich Spees, Johannes Schefflers / Silesius, Catharina Re-
gina von Greiffenbergs und Quirinus Kuhlmanns einbezieht. Christiane Augner: Gedichte 
der Ekstase in der Literatur des 16. und 17. Jahrhunderts. Tübingen 2001, hier S. 9: „Nur in 
Ansätzen hat die literaturwissenschaftliche Forschung sich bisher mit der Problematik ei-
ner literarischen Darstellung der Ekstase auseinandergesetzt“. Das Leitzitat dieses Beitrages 
entlehne ich einer 2011 erschienenen Studie von Julia Weitbrecht zum Thema „Reise und 
Heiligung in Legenden und Jenseitsreisen der Spätantike und des Mittelalters“.

	 9 	Deutsche Mystik im abendländischen Zusammenhang: neu erschlossene Texte, neue me-
thodische Ansätze, neue theoretische Konzepte. Hg. v. Walter Haug. Tübingen 2000.

10 	Zur europäischen Wirkung Jakob Böhmes im 17. und 18. Jahrhundert. Hg. v. Wilhelm Kühl-
mann und Friedrich Vollhardt. Berlin, Boston 2012.

11 	Vgl. die Einteilung von Löser in „praktische (Erlebnis-) und spekulative (theoretisch-phi-
losophische) Mystik“. Literaturwissenschaftliches Lexikon. Hg. v. Horst Brunner, Rainer 
Moritz. 2. Auflage. Berlin 2006, Art. Mystik, S. 285.

DOI: 10.13173/9783447104975.287 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



289Lyrische Ekstase(n) bei Barthold Heinrich Brockes 

Lyrische oder poetische Ekstasen in diesem Sinne stehen an einer Medien- 
bzw. Gattungsgrenze: Sie übertragen das Schauen ins Erzählen und implemen-
tieren der Lyrik eine biographische Dimension, die immer wieder topische Nar-
rative oder narrative Topiken bemüht: Seelen- und Himmelsreise, Vision und 
Unterweltsfahrt, Ertrinken und Versinken.12 Ausgenommen aus dem Untersu-
chungskorpus sind damit jene Texte, die sich der Ekstase in theoretisch-reflek-
tierender Weise nähern – darunter die meisten Epigramme in Angelus Silesius’ 
Cherubinischem Wandersmann13 oder jene Stücke der Spee’schen Trvtznachtigall, 
deren brautmystische Konstellation in der petrarkistischen Tradition der reflek-
tierenden Distanzliebe steht.14 Überhaupt wird die eigentlich erotische, bernhar-
dinische Linie hier eine untergeordnete Rolle spielen. Lyrische Ekstasen sind 
performative Texte, weniger Meditationen als poetisch-mimetische Vollzüge re-
ligiösen Wissens und Handelns. Als religiöses Wissen in actu diskursivieren sie 
Grenzgänge, liminale Erfahrungen. Das Element der Narration und Transgression 
ist ihnen inhärent: Lyrische Ekstasen sind daher – im Sinne der Thomas’schen 
cognitio dei experimentalis – präadaptive Formen von Erlebnis- und Erlebenslyrik. 
Eine biographische Dimension ist ihnen inhärent. Lyrische Ekstasen sind Grenz-
fälle ästhetischer Kommunikation, für das Subjekt der Aussage ebenso wie für 
den Rezipienten. Die Reflexion auf die Grenzen des Darstellbaren ist den Texten 
daher eingeschrieben.15

Von den lyrischen Ekstasen des 17.  und 18.  Jahrhundert lassen sich die be-
kannten Makrothesen zur Geistes- und Ideengeschichte der Frühen Neuzeit neu 
reflektieren. Das religiöse Wissen der Lyrik hat symptomatische Qualität. Seit 
langem scheint ausgemacht, dass sich in der Frühen Neuzeit eine Literarisierung 
und Profanierung der Mystik vollziehe. Zudem wird eine „Tendenz zur Subjek-
tivierung“ konstatiert, sofern „mit dem Zustand der Ekstase das menschliche 

12 	Maximilian Benz, Julia Weitbrecht: Die Formierung des Jenseits als Bewegungsraum in 
Jenseitsreisen der Spätantike und des Mittelalters (‚Paulus-Apokalypse‘, ‚Visio Pauli‘, ‚Visio 
Tnugdali‘). In: Mittellateinisches Jahrbuch 46 (2011), S. 229–243; weiterhin: Julia Weitbrecht: 
Aus der Welt. Reise und Heiligung in Legenden und Jenseitsreisen der Spätantike und des 
Mittelalters. Heidelberg 2011; Brigitte Pfeil: Mittelalterliche Jenseitsvorstellungen und Jen-
seitsreisen mit besonderer Berücksichtigung des Mönches Alber von Windberg. In: Jahres-
bericht des historischen Vereins für Straubing und Umgebung 102 (2002), S. 133–173, hier 
S. 133 f.; Peter Dinzelbacher: Vision und Visionsliteratur im Mittelalter. Stuttgart 1981; Mittel-
alterliche Visionsliteratur. Eine Anthologie. Hg. v. Peter Dinzelbacher. Darmstadt 1989. Zur 
Tradition der Unterweltsfahrten (descensus, Nekyia) von der Antike bis in die Neuzeit vgl.: 
Unterwelten – Modelle und Transformationen. Hg. v. Jörg Robert und Joachim Hamm. 
Würzburg 2014. 

13 	Nicht aber seine Heilige Seelen-Lust Oder Geistliche Hirten-Lieder der in Ihren Jesum verliebten 
Psyche (Breßlau 1657, 2., um 5 Bücher vermehrte Aufl. 1668).

14 	Cornelia Rémi: Philomela mediatrix. Friedrich Spees Trutznachtigall zwischen poetischer 
Theologie und geistlicher Poetik. Frankfurt/M. 2006.

15 	Vgl. Daniel Kazmeier: Poetik des Abbruchs: Literarische Figurationen von Negativität im 
17. und 18. Jahrhundert (Pascal – Greiffenberg – Pyra). Erscheint Würzburg 2015; zur Tradi-
tion der via negativa vgl. Denys Turner: The Darkness of God, Negativity in Christian Mysti-
cism. Cambridge 1995. 

DOI: 10.13173/9783447104975.287 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



290 Jörg Robert

Subjekt in den Mittelpunkt der Darstellung rückt.“ 16 Die religiöse Erfahrung des 
Subjekts, so die These, verschiebt sich. Sie ist nicht mehr Erfahrung im Subjekt, 
sondern (Selbst-)Erfahrung des Subjekts, das sich seiner Teilhabe am Göttlichen 
bewusst wird. Damit ist jene Tendenz zur ‚Selbstvergottung‘ („Vergöttung in 
GOtt“ bei Silesius) angesprochen, die Hans-Georg Kemper in seiner Habilitati-
onsschrift und in seiner Geschichte der Lyrik in der Frühen Neuzeit als Tendenz der 
Barockmystik beschrieben hat.17 In der Identifikation von Gott und Subjekt, wie 
sie etwa bei Angelus Silesius vollzogen wird,18 gelange die genuin vormoderne 
Mystik an einen Endpunkt. Literarisierung, Subjektivierung und Profanierung 
(bzw. Säkularisierung) sind demnach nur unterschiedliche Facetten eines Prozes-
ses semantischer Umcodierung und Übertragung. Literatur und religiöses Wis-
sen – die Seite der praxis pietatis – scheinen sich im Sog frühneuzeitlicher Aus-
differenzierungsdynamiken zu scheiden. Wo genuin religiöse Erfahrung war, 
emergiert nun die Religion des Subjekts.  

Dass diese De- und Repotenzierung mystischer Semantiken jedoch ein wi-
dersprüchlicher und vielschichtiger, keineswegs einsinnig verlaufender Prozess 
ist, hat zuletzt die in der Frühneuzeitforschung auflebende Debatte um den Sä-
kularisierungsbegriff gezeigt.19 Bei aller Skepsis gegen teleologische Verlaufs-
begriffe und ‚große Erzählungen‘ insgesamt zeigt die aktuelle Debatte doch ein 
differenziertes Bild. Es geht weniger darum, Säkularisierung als Konzept zu ver-
abschieden als vielmehr darum, die ganz unterschiedlichen Dynamiken, Felder 
und Reichweiten exakt zu fassen, in denen sich Tendenzen der systemischen Ent-
kopplung und semantischen Umcodierung religiöser Rede- und Empfindungs-
weise vollziehen. Auch im Bereich einer Mystik nach der Mystik wirken Kräfte 

16 	Augner: Gedichte der Ekstase (Anm. 8), S. 43. 
17 	Hans-Georg Kemper: Gottebenbildlichkeit und Naturnachahmung im Säkularisierungs-

prozess. Problemgeschichtliche Studien zur deutschen Lyrik in Barock und Aufklärung. 2 
Bde. Tübingen 1981. 

18 	Winfried Freund: Sinnsuche – der Weg nach innen: Jakob Böhme, Angelus Silesius und die 
barocke Mystik. In: Annäherungen (2003), S. 48–58; Michael Fischer: „Du bist gantz schön“: 
das Motiv von der Schönheit Christi bei Angelus Silesius und seinen Zeitgenossen. In: Jahr-
buch für Liturgik und Hymnologie 45 (2006), S. 193–213; Cezary Lipiński: Angelus Silesius: 
im Spannungsfeld zwischen „GOtt leben“ und „Selbst=vernichtigung“. In: Zwischen Ver-
lust und Fülle. Studien zur Literatur und Kultur. Festschrift für Louis Ferdinand Helbig. 
Wrocław 2006, S.  133–174; Jan Mohr: Die zwei Füße des Mystikers: Spekulation und An-
dachtsübung in Angelus Silesius’ „Cherubinischer Wandersmann“. In: Daphnis 36 (2007), 
3–4, S.  539–564; Jan Mohr: Epigramm und Aphorismus im Verbund: Kompositionen aus 
kleinen Textformen im 17. und 18. Jahrhundert (Daniel Czepko, Angelus Silesius, Friedrich 
Schlegel, Novalis). Frankfurt/M. 2007; Angelus Silesius: Angelus Silesius: [der Mystiker]. 
Hrsg., ausgewählt und kommentiert von Gerhard Wehr. Wiesbaden 2011; Helen Watanabe-
O’Kelly: Ways of knowing. Blaise Pascal, Angelus Silesius and Catharina Regina von Greif-
fenberg. In: The present word (2013), S. 92–101.

19 	Charles Taylor: Ein säkulares Zeitalter. Frankfurt/M. 2009 (zuerst engl.: A secular Age. Cam-
bridge 2007); Literarische Säkularisierung im Mittelalter. Hg. v. Susanne Köbele u. Bruno 
Quast. Berlin 2014 (hier bes. die Einleitung der Herausgeber, S. 9–20).

DOI: 10.13173/9783447104975.287 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



291Lyrische Ekstase(n) bei Barthold Heinrich Brockes 

der Pluralisierung, wie sie die frühe Neuzeit insgesamt kennzeichnen.20 Keines-
falls nämlich erschöpft sich die Transformation mystischer Rede allein in einer 
Autonomisierung des profanen Eros (wie in der Brautmystik Spees oder des An-
gelus Silesius’ mit ihren petrarkistischen Basiselementen und -konstellationen). 
Funktionen und Einsatzfelder mystischer Rede vervielfältigen sich überhaupt: Im 
Horizont der new science können Elemente mystischer Seelenerfahrung zur se
mantischen Ressource für naturphilosophisch-kosmologische Erfahrungen wer-
den. Die cognitio dei experimentalis wird zum Medium kosmologischer Erkenntnis, 
bei der jedoch – darin liegt die Pointe – auch die Gefahren und die Abgründe 
der curiositas stets präsent bleiben. Die Versenkung in die Schöpfung – statt in 
den Schöpfer – ist der wunde Punkt einer kosmologischen Wende der Mystik am 
Ende der Vormoderne. 

Am Beginn dieser Überlegungen steht eine kursorische Übersicht über For-
men und Themen lyrisch-literarischer Himmelsreisen. Nach einem Blick auf ver-
schiedene frühneuzeitliche Variationen der Seelenreise und des Enthusiasmus' 
(2.) soll die Ambivalenz mystischer Rede an einem Zyklus gezeigt werden, der 
zutiefst durch das Problemdreieck von Theologie, Naturwissenschaft und Litera-
tur konfiguriert wird (3.). Das Eröffnungsgedicht von Barthold Hinrich Brockes 
Irdischem Vergnügen in Gott mit dem Titel „Über das Firmament“ (1721) belegt die 
fortwirkende Symbiose religiösen Erlebens, naturwissenschaftlicher Erkenntnis 
und Selbsterfahrung des Subjekts. Der Blick in die Tiefe des Kosmos führt bis an 
die Grenze des Selbstverlusts. Die lyrische Selbsterfahrung wird zur Grenz- und 
Nahtoderfahrung (4.), die erst durch die Wiedergeburt in Gott wieder aufgeho-
ben wird. Das Einleitungsgedicht lässt sich damit als Warnung aus dem Geist der 
curiositas-Kritik verstehen, mit der die Grenzen der Naturerkenntnis program-
matisch gesteckt werden. 

2	 Iter exstaticum – Mystiker und Kosmonauten
In form- und literaturgeschichtlicher Hinsicht müsste eine Geschichte der lyri-
schen Ekstase eine Reihe poetologischer Leitbegriffe und Topoi bedenken. Sie 
müsste die Rezeption der Bacchus-Oden des Horaz (c. 2,19; bes. 3,25: „Quo me, 
Bacche, rapis“), die Theorie des dichterischen Enthusiasmus21 und der Inspira-
tion, die Figuren des poeta vates und die Erfahrung des Erhabenen einschließen. 
Stofflich-thematisch gehören in dieses Feld die Visionen, Jenseits-, Unterwelts- 
oder Himmelsreisen, die Levitationen und Himmelfahrten, die in der Form 
des Enthusiasmus bei Sarbiewski, Balde22 oder – davon abhängig – in Gryphius’ 

20 	Pluralisierungen. Konzepte zur Erfassung der Frühen Neuzeit. Hg. v. Jan-Dirk Müller, Wulf 
Oesterreicher, Friedrich Vollhardt. Münster u. a. 2010; zur Frage des religiösen Wissens: Re-
ligiöses Wissen im vormodernen Europa (800–1800). Transfers und Transformationen. Hg. v. 
Annette Gerok-Reiter, Volker Leppin, Andreas Holzem. Tübingen 2015.

21 	Volkhard Wels: Der Begriff der Dichtung in der Frühen Neuzeit. Berlin 2009, S. 179–194.
22 	Eckart Schäfer: Deutscher Horaz. Conrad Celtis – Georg Fabricius – Paul Melissus – Jacob Bal-

de. Die Nachwirkung des Horaz in der neulateinischen Dichtung Deutschlands. Wiesbaden 

DOI: 10.13173/9783447104975.287 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



292 Jörg Robert

Kirchhofsgedanken23 ein eigenes Subgenus ausbilden. Balde vergleicht seine Enthu-
siasmen mit Somnambulismus24 und Opium-Genuss.25 Die Enthusiasmen verset-
zen den Dichter bei der Bibellektüre ins Paradies,26 auf die Spitze der Pyramiden 
von Gizeh27 oder nach Konstantinopel und wieder zurück.28 Der poetische raptus 
dient hier nicht mehr der Erweiterung des religiösen Erlebens, sondern des Welt-
erlebens schlechthin: Das berühmte Melancholia-Gedicht thematisiert den Drang 
der „libera mens“ den topographischen ‚Kerker‘ zu durchbrechen und auf den 
Flügeln der „divina poesis“ die Welt zu erkunden:

Semper ego inclusus Germanae finibus orae
	 in Bavara tellure senescam […]
libera mens tamen est: ubi vult, habitatque volatque.
	 in pelago non impedit Auster,
in terris non tardat obex, transcendit et Alpes
	 nubiferas ac sidera pulsat.
accedit Phoebi donum, divina poësis.
	 hac fretus velocior Euro
Euri nascentis patriam cunasque videbo, 
	 Aurorae rapiendus in ortum.29

Ewig bleib ich beschlossen in Deutschlands Grenzen, 
	 und altern muß ich im bayrischen Land. […]
doch ist mein Geist frei: er wohnt und er fliegt, wo’s ihm gutdünkt.
	 Nicht behindert Südsturm auf See ihn, 

1976, S.178–195; Beate Promberger: Die ‚Enthusiasmen‘ in den lyrischen Werken Jacob Baldes 
von 1643. Diss. München 1998. Bereits Eckart Schäfer hat (S. 178 f.) die 16 mit diesem Titel 
versehenen poetischen Ekstasen auf das rhetorische Verfahren der ‚evidentia‘ bezogen und 
auf Berührungspunkte zwischen ihnen und der Meditationstechnik der Exercitia spiritualia 
hingewiesen. 

23 	Nach Jacobii Balde: Lyricorum Libri. Liber II. 39. Coloniae 1706; ders.: Silvarum Libri. Liber 
VII.8. Coloniae 1706.

24 	Jacob Balde S.J.: Opera Poetica omnia (= OPO). Ndr. der Ausg. München 1729.  Hrsg. und 
eingel. von Wilhelm Kühlmann und Hermann Wiegand. 8 Bde. Frankfurt/M. 1990, Bd. 2, 
S. 103 f.: „Nimirum in speculationes Apollineas defixo, haut difficiliores sunt ascensus isti, 
quàm in somnambulantibus discursus per tecta.“ 

25 	Balde, OPO VII (Anm. 24), S. 12: „Quemadmodum Turcicum semen, quod opium vocant, 
praemorsum continuò mentem efferat, dum oblectat palatum: ita sensus istos, qui instar spi-
rituum super aquam Pegaseam feruntur, Poëmati inspersos, vim habere titillandi ingenium, 
rapiendique cum voluptate, quò feruntur.“ 

26 	Balde: Silv. VII (Anm. 23), 6.
27 	Balde: Lyr. IV (Anm. 23), 47.
28 	Balde: Lyr. IV (Anm. 23), 37 bzw. IV, 39.
29 	Balde: Melancholia – Schwermut. In: Lateinische Gedichte deutscher Humanisten: latei-

nisch und deutsch. Ausgew., übers. und erl. von Harry C. Schnur. Stuttgart 1967, S. 4 f. (v. 1 f.; 
12–20; Übers. H.C. Schnur, an einer Stelle korrigiert).

DOI: 10.13173/9783447104975.287 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



293Lyrische Ekstase(n) bei Barthold Heinrich Brockes 

keine Schranke zu Land; selbst die Alpen, die wolkengekrönten,
	 überfliegt er und pocht an die Sterne.
Ihm gesellt sich des Phoebus Gabe, die göttliche Dichtkunst.
	 Ihr vertrauend, wird schneller als Ostwind
ich des Ostwinds Ursprungsland und Wiege erblicken,
	 hingerissen zum Aufgang Auroras.

Eine nicht weniger bemerkenswerte Transformation mystisch-ekstatischer See-
len- und Himmelsreisen stammt von Athanasius Kircher. Schon der Titel sei-
nes Iter exstaticum, das 1656 erschien und seine endgültige, höchst erfolgreiche 
Endversion im Druck von 1671 fand,30 verweist auf die mystische Tradition, etwa 
Bonaventuras itinerarium mentis in Deum.31 Inhalt des Werkes ist eine geträumte 
Reise durch den Kosmos in Form eines dreiteiligen Dialoges zwischen zwei Figu-
ren: dem Gottesschüler Theodidactus und seinem himmlischen Führer Cosmiel. 
Vermittelnd tritt ein Ich-Erzähler auf. Ein zweiter Teil (Iter exsctaticum II, zuerst 
1657 erschienen) ist überschrieben „iter exstaticum in Mundum subterraneum“ 
und widmet sich der Darstellung des Erdinneren und des Meeresgrundes. 

Kirchers Umdeutung der mystischen Seelen- und Himmelsreise zur Imagina-
tion einer realen Expedition zeigt eine Transformation der religiösen Ekstase am 
Ende des 17. Jahrhunderts: „Die Profanierung der mystischen Ekstase hat also im 
deutschen Barock ein extremes Ausmaß angenommen“.32 Doch diese ‚Profanie-
rung‘ ist weder als einzige und endgültige Transformation, noch als Krisen- und 
Auflösungserscheinung zu sehen. Die de-sakralisierte Ekstase wird vielmehr 
frei und fungibel für epistemologische Erschließungsprojekte im zerdehnten 
Newton’schen Kosmos mit seiner Pluralität bewohnter Welten. Die Seelen- und 
Himmelsreise bietet sich als literarisches Erkundungsmedium für das „inner-
weltlich Unsichtbare“ 33 an. Aus Visionen werden im 18. Jahrhundert Visitationen, 
aus spirituellen Entzückungen Entrückungen zu fremden Welten, aus Jenseits-
fahrten imaginierte Weltraumexpeditionen. 

In den 1740er Jahren erscheinen zwei Texte, in denen sich die topischen Nar-
rative der Unterwelts- und der Himmelsfahrt in ironischer Weise in pseudo-Iti-
nerare verwandeln. Der descensus ad inferos in Ludvig Holbergs neulateinischem 
Roman Nicolai Klimii iter subterraneum (1741), der die Reise eines norwegischen 
Bacchalaureus gleichen Namens zum Mittelpunkt der Erde schildert – eine iro-
nische Auseinandersetzung mit dem kosmologischen Schrifttum und den von 
Edmond Halley ausgehenden Hohlerde-Spekulationen des ausgehenden 17. Jahr-
hunderts. Auf der anderen Seite, der des ascensus, Die Geschwinde Reise auf dem 

30 	Harald Siebert: Die große kosmologische Kontroverse: Rekonstruktionsversuche anhand 
des Itinerarium exstaticum von Athanasius Kircher SJ (1602 – 1680). Stuttgart 2006.

31 	Kemper: Gottesebenbildlichkeit Bd. 1 (Anm. 17), S. 163–180.
32 	Kemper: Gottesebenbildlichkeit Bd. 1 (Anm. 17), S. 199.
33 	Hans Blumenberg: Das Interesse am innerweltlich Unsichtbaren. In: Die Legitimität der 

Neuzeit. Erneuerte Ausgabe. Frankfurt/M. 1996, S. 422–439.

DOI: 10.13173/9783447104975.287 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



294 Jörg Robert

Lufft-Schiff nach der obern Welt, welche jüngstlich fünff Personen angestellt (1744).34 Sie 
stammt aus der Feder des Leipziger Astronomen Eberhard Christian Kinder-
mann, den Martin Mulsow zuletzt als einen ‚Freigeist‘ im akademischen Kreis 
um Gottsched, Mylius und Kästner gewürdigt hat.35 Seine Geschwinde Reise baut 
auf einem Vorgängerwerk Reise in Gedanken durch die eröffneten allgemeinen Him-
melskugeln (1739) auf, das schon im Titel an die Tradition des Kircher’schen Iter ec-
staticum anschließt. Der Roman von 1744 hat eine allegorische Struktur: Die fünf 
Kosmonauten, die sich anschicken, „eine Reise von der Unter- nach der Oberwelt 
anzustellen“ (S. 40), sind die fünf Sinne.36 Auf der Rückreise von einem neu ent-
deckten Marsmond bemerken sie einen Kometen, dessen Bewohner mit „elasti-
schen“, d. h. „ätherische[n] Cörper[n]“ ausgestattet sind und der auf die Sonne 
zurast. Dies eröffnet den Reisenden Gelegenheit, Thesen über abgeschiedene 
Seelen und ihre feinstoffliche Natur zu entwickeln. Kindermann schließt dabei 
an hermetische Spekulationen innerhalb des Gottsched-Umfelds an. Gottsched 
selbst hatte im Rahmen seiner Societas Conferentium in den Jahren 1732–1734 eine 
Abhandlung mit dem vielsagenden Titel Philosophische Mutmaßungen von dem 
Aufenthalte der abgeschiedenen Seelen verfasst.37 Kindermanns Geschwinde Reise ist 
die narrative Umsetzung dieser säkularen, hermetisch-alchemistisch geprägten 
Jenseitsspekulation. Zugleich verweist die allegorische Einkleidung – die fünf 
Sinne reisen zum Mond – auf den epistemologischen Charakter dieser Phantasie: 
Die Reise zum Mond ist eine Reflexion auf Reichweiten und Grenzen sinnlicher 
Erkenntnisse über das Weltall. An den Grenzen des Wissens, in der Grauzone 
des Zweifelhaften, findet die Literatur ihre epistemologische Zuständigkeit und 
Legitimation. 

Von hier aus ist es nur ein Schritt zu Barthold H. Brockes.38 Dass auch er leb-
haft an den seit Fontenelle prosperierenden Spekulationen um die ‚Pluralität der 

34 	Eberhard Christian Kindermann: Die geschwinde Reise. (o. Hg.) Zürich 2006, S. 37–87; Frank 
Baudach: Planeten der Unschuld – Kinder der Natur. Die Naturstandsutopie in der deut-
schen und westeuropäischen Literatur des 17. und 18. Jahrhunderts. Tübingen 1993, S. 232–
250.

35 	Martin Mulsow: Freigeister im Gottsched-Kreis. Wolffianismus, studentische Aktivitäten 
und Religionskritik in Leipzig 1740–1745. Göttingen 2007, S. 100–103.

36 	Vgl. Jakob Balde: Urania victrix. liber I – II = Die siegreiche Urania. Hrsg., übers. u. komm. v. 
Lutz Claren, Wilhelm Kühlmann, Wolfgang Schibel, Robert Seidel und Hermann Wiegand. 
Tübingen 2003; Wilhelm Kühlmann, Robert Seidel: Askese oder Augenlust? Sinnesvermö-
gen und Sinnlichkeit bei Jakob Balde SJ und Barthold Heinrich Brockes. In: Iliaster. Litera-
tur und Naturkunde in der frühen Neuzeit. Festgabe für Joachim Telle zum 60. Geburtstag. 
Hrsg. von Wilhelm Kühlmann und Wolf-Dieter Müller-Jahncke. Heidelberg 1999, S. 131–166.

37 	Mulsow: Freigeister im Gottsched-Kreis (Anm. 35), S. 102.
38 	Das literaturwissenschaftliche Interesse an Brockes’ physikotheologischer Naturlyrik und 

ihren epistemologischen Fundamenten scheint ungebrochen. Im Folgenden eine Auswahl 
der wichtigsten und neuesten Arbeiten: Natalie Binczek: Mikroskopie des Sandes. Zu 
Christian Wolff und Barthold Heinrich Brockes. In: Biologie, Psychologie, Poetologie. Ver-
handlungen zwischen den Wissenschaften. Hrsg. von Walburga Hülk und Ursula Renner. 
Würzburg 2005, S. 201–219; Roland Borgards: Poetik des Schmerzes. Physiologie und Lite-
ratur von Brockes bis Büchner. München 2007, S. 63–82; Bettina Clausen: „Sie kam mir für, 

DOI: 10.13173/9783447104975.287 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



295Lyrische Ekstase(n) bei Barthold Heinrich Brockes 

Welten‘ und deren Bewohner partizipierte, ist längst gesehen worden.39 Brockes’ 
„Faszination vom Motiv der Weltraumreise“ 40 ist im Irdischen Vergnügen überall 
greifbar. Im langen, erzählenden Gedicht Traum-Gesicht41 sieht sich Brockes in 
der Tradition von Keplers Somnium während einer kosmologischen Traum-Reise 
zu einem unbekannten Planeten entführt, der von exotischen Wohlgerüchen, 
aber auch von „ewge[r] Dämmrung“ erfüllt ist (161). Dort sieht er sich plötzlich 
einer „ungezehlten Schaar / Besonderer Geschöpf“ (162) gegenüber, die wegen 
des dämmrigen Lichts mit sechs Augen ausgestattet sind und sich aufgrund ih-
rer ätherischen „Flüchtigkeit“ schwebend fortbewegen – auch dies Reflex der 
eben angesprochenen, hermetischen Spekulation über die ätherischen Körper 
der Abgeschiedenen. Was an den rätselhaften Wesen auffällt, ist ihre gleichsam 
hyperästhetische Sensibilität, z. B. für alle olfaktorischen Reize: „Diß scheinen 
Seelen, / Die bloß durch einen Sinn sich mit der Welt vermählen“. Dies gilt auch 
für die Bewohner eines weiteren Planeten, der zweiten Station der Traum-Reise, 

wie eine Königin“. Zur Naturlyrik des Ratsherrn Barthold Heinrich Brockes (1680–1747). 
In: Hamburg im Zeitalter der Aufklärung. Hrsg. von Inge Stephan und Hans-Gerd Win-
ter. Berlin, Hamburg 1989, S.  161–184; Harold P. Frey: Gleich einem versificierten Buffon. 
Zu Chronologie und Quelle von Brockes’ Betrachtungen über die drey Reiche der Natur. In: 
Natura loquax. Naturkunde und allegorische Naturdeutung vom Mittelalter bis zur frühen 
Neuzeit. Hrsg. von Wolfgang Harms und Heimo Reinitzer. Frankfurt/M. 1981, S. 257–276; 
Harold P. Frey: Die Betrachtungen über die drey Reiche der Natur als Schlüssel zu einer neuen 
Brockes-Deutung. In: Lessing-Yearbook 11 (1979), S. 142–164; Barbara Hunfeld: Der Blick ins 
All. Reflexionen des Kosmos der Zeichen bei Brockes, Jean Paul, Goethe und Stifter. Tübin-
gen 2004; Hans-Georg Kemper: Naturkräfte. In: Barthold Heinrich Brockes: Irdisches Vergnü-
gen in Gott. Naturlyrik und Lehrdichtung. Hrsg. und ausgewählt von Hans-Georg Kemper, 
Stuttgart 1999, S. 148–152; Uwe-Karsten Ketelsen: Die Naturpoesie der norddeutschen Früh-
aufklärung. Poesie als Sprache der Versöhnung: alter Universalismus und neues Weltbild. 
Stuttgart 1974; Jörg Kreienbrock: „Merk’s! Merk’s!“ Aufmerksamkeit als Medium experimen-
teller Wahrnehmung bei Barthold Heinrich Brockes. In: „Es ist nun einmal zum Versuch 
gekommen“. Hrsg. von Michael Gamper, Martina Wernli und Jörg Zimmer. Experiment und 
Literatur I. 1580–1790. Göttingen 2009, S. 241–254; Günter Peters: Blumenblitze. Lektüre und 
Konstruktion der Natur in der physikotheologischen Ästhetik von Brockes zu Goethe. In: 
Ästhetik und Naturerfahrung. Hrsg. von Jörg Zimmermann. Stuttgart-Bad Cannstatt 1996, 
S. 195–222; Günter Peters: Die Kunst der Natur. Ästhetische Reflexion in Blumengedichten 
von Brockes, Goethe und Gautier. München 1993; Wolfgang Preisendanz: Naturwissen-
schaft als Provokation der Poesie. Das Beispiel Brockes. In: Frühaufklärung. Hrsg. von Se-
bastian Neumeister. München 1994, S. 469–494; Klaus Weimar: Gottes und der Menschen 
Schrift. Zum vollkommenen Gedicht des Barthold Hinrich Brockes. In: Merkur 45 (1991), 
S. 1089–1095; Carsten Zelle: Das Erhabene in der deutschen Frühaufklärung. Zum Einfluß 
der englischen Physikotheologie auf Barthold Heinrich Brockes’ Irdisches Vergnügen in Gott. 
In: Arcadia 25 (1990), S. 225–240.

39 	Karl Siegfried Guthke: Der Mythos der Neuzeit. Das Thema der Mehrheit der Welten in der 
Literatur- und Geistesgeschichte von der kopernikanischen Wende bis zur Science Fiction. 
Bern, München 1983, S. 274–278; Karl Richter: Literatur und Naturwissenschaft. Eine Studie 
zur Lyrik der Aufklärung. München 1972, S. 170 ff.

40 	Guthke: Mythos der Neuzeit (Anm. 39).
41 	B. H. Brockes: Irdisches Vergnügen in GOTT. 4. Teil. Tübingen 1753, S. 160–166.

DOI: 10.13173/9783447104975.287 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



296 Jörg Robert

die „gleichsam Geister waren“ und nur für akustische Sensationen empfindlich 
sind. Dies führt Brockes zu der Spekulation, ob 

nicht noch verschiedne Erden 
Im Reiche der Natur vielleicht gefunden werden, 
In welchen den Bewohnern nicht allein
Fünf Sinnen, noch vielmehr, vielleicht geschencket seyn. (IVG IV, 1753, 166)  

Brockes setzt solche Spekulationen, die immer wieder der „philosophischen Fra-
ge nach dem Rang des Menschen im belebten Kosmos“ 42 gelten, in zahlreichen 
weiteren Texten, z. B. in einer Fortsetzung „Zum Traum-Gesicht“ oder in den Ge-
dichten „Vier Welten“ und „Vergleichung“, fort. Auch sie sind in der Forschung 
stets im Hinblick auf das Thema der Pluralität der Welten behandelt worden. Ihre 
formgeschichtliche Position in einer Geschichte lyrischer Ekstasen ist jedoch nir-
gends thematisiert worden. Und doch erweist sich gerade das Gedicht „Traum-
Gesicht“ als kosmologisch-spekulative Fortführung des alten Visions- und Jen-
seitsreise-Narrativs: Von der Entrückung über den Seelenflug bis hin zur Vision 
ätherischer und hyperästhetischer Aliens, die in ihrer „ungemeine[n] Flüchtig-
keit“, zumal mit ihren „Schwanen-Federn“ (162), entweder wie abgeschiedene 
Seelen oder Engel wirken, sind die christlich-religiösen Bildresiduen nicht zu 
übersehen. Kosmologie und extraterrestrische Spekulation kleiden sich in ältes-
te religiöse Narrative und Topiken – die der Visions- und Jenseitsfahrten, der 
mystisch-ekstatischen Trancen und Enthusiasmen. Dieser Vorgang ist mit dem 
Begriff ‚Säkularisierung‘ nur unzureichend umschrieben. Es handelt sich viel-
mehr um eine Verschiebung religiöser Rede in einen neuen Kontext, der gleich-
wohl von religiösen Sinnerwartungen und Energien durchzogen ist und bleibt. 
Die Entkopplung der Wissensbereiche ist also nur eine relative. In Brockes’ Fall 
erfüllt die alte Form des iter extaticum den Zweck, die Grenzen des „innerwelt-
lich Unsichtbaren“, hier den fernen Rand des Kosmos, wenigstens in der Traum-
Imagination sichtbar zu machen. Form- und Funktionsgeschichte bedingen sich 
also wechselseitig. Das iter extaticum soll die Tiefen des Kosmos ausleuchten und 
erhellen. Noch in diesem Extremfall erweist sich Brockes’ Dichtung als „Perspec-
tiv“ 43 der Naturerkenntnis, als Wahrnehmungsexperiment. 

3	 Glückseelige Ertrinkung – Brockes am Abgrund 
Auch andere Texte des Irdischen Vergnügens in Gott lassen sich in die Tradition der 
lyrischen Ekstasen, der Jenseitsreisen, Visionen, Traumgesichte und Himmels-
flüge einreihen. Welche Bedeutung diese Form insgesamt für den Zyklus besitzt, 
zeigt bereits das Eröffnungsgedicht mit dem Titel „Das Firmament“,44 das eine 

42 	Guthke: Mythos der Neuzeit (Anm. 39), S. 277.
43 	Martina Wagner-Egelhaaf: Gott und die Welt im Perspektiv des Poeten. Zur Medialität der 

literarischen Wahrnehmung am Beispiel Barthold Hinrich Brockes’. In: Deutsche Viertel-
jahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 71 (1997), S. 183–216.

44 	Die beste und einlässlichste Interpretation bietet Hunfeld: Blick ins All (Anm. 38), S. 63–70.

DOI: 10.13173/9783447104975.287 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



297Lyrische Ekstase(n) bei Barthold Heinrich Brockes 

interessante Variation der eben dargestellten Himmelsreisen bietet. In zwanzig 
Alexandrinerversen schildert der Autor ein prekäres Ekstase-Erlebnis, das die 
Form des iter extaticum und des Visionsberichts aufgreift. Seiner Position in der 
Sammlung entsprechend hat das Gedicht proömialen Charakter, denn „[n]icht 
allein der Himmel, sondern das Projekt des Irdischen Vergnügens selbst wird hier 
ausgelotet.“ 45 

Das Firmament.
Sir. XLIII, 1

Man siehet seine Herrlichkeit, an der mächtigen grossen Höhe, an dem 
hellen Firmament/ an dem schönen Himmel

+ + +

Als jüngst mein Auge sich in die Sapphirne Tieffe,
Die weder Grund, noch Strand, noch Ziel, noch End’ umschrenckt,
Ins unerforschte Meer des holen Luftraums, senckt’,
Und mein verschlungener Blick bald hie- bald dahin lieffe,
Doch immer tieffer sank; entsatzte sich mein Geist,
Es schwindelte mein Aug’, es stockte meine Sele
Ob der unendlichen, unmäßig-tieffen Höle,
Die, wol mit Recht, ein Bild der Ewigkeiten heißt,
So nur aus GOtt allein, ohn’ End’ und Anfang, stammen.
Es schlug des Abgrunds Raum, wie eine dicke Flut
Des Boden-losen Meers auf sinckend Eisen thut,
In einem Augenblick, auf meinem Geist zusammen.
Die ungeheure Gruft voll unsichtbarem Lichts,
Voll lichter Dunckelheit, ohn’ Anfang, ohne Schranken,
Verschlang sogar die Welt, begrub selbst die Gedanken;
Mein ganzes Wesen ward ein Staub, ein Punct, ein Nichts,
Und ich verlohr mich selbst. Dieß schlug mich plötzlich nieder;
Verzweiflung drohete der gantz verwirrten Brust:
Allein, o heylsams Nichts! glückseliger Verlust!
Allgegenwärt’ger GOtt, in Dir fand ich mich wieder.46

Es handelt sich um den „wohl erste[n] Text in der deutschen Literatur überhaupt, 
der sich der Wahrnehmung des leeren physikalischen Raumes ausliefert und sie 
beschreibt.“ 47 Dabei besteht eine irritierende Spannung zum Motto: Der Blick 
in den gestirnten Himmel zeigt weniger – wie das Zitat aus Jesus Sirach sugge-

45 	Hunfeld: Blick ins All (Anm. 38), S. 64.
46 	Ich zitiere nach der Ausgabe: B.H. Brockes: Irdisches Vergnügen in GOTT, bestehend in Phy-

sicalisch- und Moralischen Gedichten. Erster Theil. 5. Auflage. Tübingen 1732, S. 54.
47 	Albrecht Koschorke: Die Geschichte des Horizonts. Grenze und Grenzüberschreitung in 

literarischen Landschaftsbildern. Frankfurt/M. 1990, S. 111.

DOI: 10.13173/9783447104975.287 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



298 Jörg Robert

riert – die Herrlichkeit des Herrn in seiner Schöpfung an, als die Gefahr, sich in 
der „Penetration des unendlichen Raumes“ 48 zu verlieren. Das Experiment ei-
ner ‚absoluten Beobachtung‘, wie es hier simuliert wird, mündet um ein Haar in 
die Annihilation des Wahrnehmungssubjekts.49 Brockes aktualisiert Form und 
Textsorte des epischen Visionsberichts. Dabei bleiben – abgesehen von der ste-
reotypen Zeitangabe („jüngst“) – alle konkreten Umstände und Rahmungen des 
Erlebnisses ausgespart und unbestimmt. Unvermittelt setzt der Text mit dem Ein-
tauchen in die „Sapphirne Tieffe“ des Himmels ein; der Blick des Sprechers ist 
haltlos, die Wahrnehmung absolut, gleichsam randlos, und der Leser wird in die-
se rahmen- und randlose Wahrnehmung, in den Absolutismus des ästhetischen 
„Totaleindrucks“, buchstäblich mitgerissen.50 Die leitende metaphora continua des 
Textes – die Überblendung von tiefster Höhe und höchster Höhe, Firmament und 
Meeresgrund – ist als argute Pointe kaum originell. Brockes gewinnt ihr jedoch 
ambivalente, ja negative Züge ab. Von der „Süße“ des Versinkens (wie in Giacomo 
Leopardis L’infinito: „e ’l naufragar m’è dolce in questo mare“) ist nirgends die 
Rede, kein Schiff bietet Halt und Zuflucht. Brockes’ erleidet nicht Schiffbruch, 

48 	Koschorke: Geschichte des Horizonts (Anm. 47), S. 112.
49 	Das lyrische Subjekt begegnet hier dem „mysterium tremendum“ bzw. einer „tremenda ma-

jestas“. Dieses „Moment der schlechthinnigen Übermacht“ induziert dem Subjekt „das Ge-
fühl des eigenen Versinkens Zunichtewerdens Erde-, Asche- und Nichts-Seins“. So Rudolf 
Otto: Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein Verhältnis zum 
Rationalen. München 2004 (zuerst 1917), S. 23. Dieses Gefühl führt, wie Otto weiter schreibt, 
„zu der ‚annihilatio´ des Selbst auf der einen Seite und zu der Allein- und All-realität des 
Transzendenten auf der anderen Seite, wie sie gewissen Formen der Mystik eigen sind.“(S. 24). 
Von Kant und Schiller her gesehen haben wir es bei Brockes' auto-ästhetischem Experiment 
mit einer Erfahrung des Erhabenen, mit Kant genauer des „mathematisch Erhabenen“, zu 
tun. Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft. In ders.: Werke in 6 Bänden. Band 5: Kritik der 
Urteilskraft und Schriften zur Naturphilosophie. Darmstadt 1957, § 25, S. 333. Das Erhabene 
ist, so könnte man sagen, eine systematische Überforderung der Wahrnehmungspotentiale 
des Menschen, ein hyper-ästhetisches Phänomen, dessen Effekte gestaltpsychologisch auf 
dem Verlust von Kontur und „Bestimmtheit“ beruhen und dessen Sinn jenseits der Ästhetik 
– in der „indirekten Darstellung des Übersinnlichen“ – liegt, Friedrich Schiller: Über Anmut 
und Würde. In ders.: Sämtliche Werke. Band 5: Philosophische Schriften, Vermischte Schriften. 
Düsseldorf 1997, S.  519: „Jede Erscheinung, deren letzter Grund aus der Sinnenwelt nicht 
kann abgeleitet werden, ist eine indirekte Darstellung des Übersinnlichen.“ Kant: „Erhaben 
nennen wir das, was schlechthin groß ist“. Es übersteigt damit die „Auffassung (apprehensio) 
und Zusammenfassung (comprehensio aesthetica)“. Kant: Kritik der Urteilskraft § 26, S. 337; 
Kant: Ebd., S.  336: „Erhaben ist, was auch nur denken zu können ein Vermögen des Ge-
müts beweiset, das jeden Maßstab der Sinne übertrifft.“ Vgl. Carsten Zelle: Das Erhabene in 
der deutschen Frühaufklärung. Zum Einfluß der englischen Physikotheologie auf Barthold 
Hinrich Brockes’ Irdisches Vergnügen in Gott. In: Arcadia 28 (1990), S. 225–240.

50 	Dieser Effekt ähnelt jenem, den Kleist in einer berühmten Rezension („Empfindungen vor 
Friedrichs Seelandschaft“, 1810) über Caspar David Friedrichs Seelandschaft beschreibt: „Das 
Bild liegt, mit seinen zwei oder drei geheimnißvollen Gegenständen, wie die Apokalypse 
da, als ob es Youngs Nachtgedanken hätte, und da es, in seiner Einförmigkeit und Uferlo-
sigkeit, nichts, als den Rahm, zum Vordergrund hat, so ist es, wenn man es betrachtet, als 
ob einem die Augenlider weggeschnitten wären.“ Heinrich von Kleist: Sämtliche Werke und 
Briefe. Hrsg. von Helmut Sembdner. 2 Bde. München 1993, Bd. 2, S. 327.

DOI: 10.13173/9783447104975.287 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



299Lyrische Ekstase(n) bei Barthold Heinrich Brockes 

er ertrinkt, weil er dem Element ungeschützt ausgesetzt ist. Schon mit der ersten 
Zeile setzt dieser Sturz ins Bodenlose ein. Des „Abgrunds Raum“ wird mit einer 
„Gruft“ gleichgesetzt. Dies gibt der Betrachtung des göttlichen Kosmos etwas 
Ambivalentes: Schwindel, Ohnmacht, (Beinahe-)Tod, kurz afflictio und desperatio, 
muss gewärtigen, wer sich der „Herrlichkeit an der mächtigen grossen Höhe“ 
(wie es im Motto gebenden Psalm heißt) ausliefert. So scheint der Text sein Motto 
zu konterkarieren: Naturerfahrung und Gotteserfahrung stehen in einer Span-
nung zueinander, bilden buchstäblich eine mise en abyme, die der Sprecher – das 
aisthetische Subjekt – durchschreiten muss, um eine angemessene Haltung für 
den weiteren Zyklus einzuüben.51 

Während Leopardis infinito das Erbe des idealistischen Sublimen antritt, das 
scheinbar ohne „Religionströstungen“ 52 auskommt, speist sich Brockes’ Text aus 
älteren Codes und Schichten. Vorstellungen vom Versinken und Ertrinken im 
Abgrund der Gottheit gehören zur Topik mystisch-ekstatischer Rede, wie ein 
Beispiel aus Johannes Schefflers / Angelus Silesius’ Cherubinischem Wandermann 
zeigt: 

Die glükseelige Ertrinkung.

Wenn du dein Schiffelein aufs Meer der GOttheit bringst: 
Glückseelig bistu dann/ so du darinn Ertrinkst.53

Die Vorstellung vom ‚glückseligen Ertrinken‘ in Gott ist der Kern einer ekstati-
schen (Selbst-)Auslöschungsphantasie, die Freud viel später, von Romain Rolland 
inspiriert, als „ozeanisches Gefühl“ 54 bezeichnen wird. In den Spielarten einer 
„gottlosen Mystik“ um und nach 190055 wirkt sie, von Schopenhauer und Nietz-
sche geprägt, als Sehnsucht nach der Aufhebung des principium individuationis 
weiter: Philosophisch in Freuds Todestrieblehre, poetisch in Gottfried Benns ek-
statischen Regressionsphantasien, Trance-Zuständen und „Lockerungen“, seinen 
performativen Entgrenzungen („Karyatide“) oder Zerfaserungen der Diskursi-
vitätsstruktur des Textes (Rönne-Novellen), die in einer Geschichte der literari-
schen Ekstatik einen besonderen Platz einnehmen müssten.56 

51 	Auch Kant gebraucht die Figur des ‚Abgrunds‘ im Zusammenhang mit Enthusiasmus und 
Einbildungskraft: „Das Überschwengliche für die Einbildungskraft […] ist gleichsam ein 
Abgrund, worin sie sich selbst zu verlieren fürchtet“. Kant: Kritik der Urteilskraft (Anm. 49), 
§ 27, S. 345.

52 	Friedrich Schiller: Werke. Nationalausgabe. Hrsg. von Herbert Kraft. Bd. 12. Weimar 1989, 
S. 24.

53 	Angelus Silesius (Johannes Scheffler): Cherubinischer Wandersmann. Kritische Ausgabe. 
Hrsg. von Louise Gnädinger. Bibliogr. ergänzte Ausg. Stuttgart 2000, IV 139, S. 174.

54 	Sigmund Freud: Gesammelte Werke. Bd. 10: Werke aus den Jahren 1913–1917. Frankfurt/M. 
1973 S. 423 (Das Unbehagen in der Kultur).

55 	Uwe Spörl: Gottlose Mystik in der deutschen Literatur um die Jahrhundertwende. Pader-
born 1997.

56 	Zu diesem Gesamtkomplex einer Mystik der klassischen Moderne vgl. Wolfgang Riedel: 
Wandlungen und Symbole des Todestriebs. Benns Lyrik im Kontext eines metapsychologi-

DOI: 10.13173/9783447104975.287 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



300 Jörg Robert

Bei Scheffler / Silesius ist die Rede vom „Abgrund der Gottheit“ noch unmit-
telbar auf die Tradition der mittelalterlichen Mystik bezogen. Dies lehrt schon der 
Blick auf Autoren und Texte, die in der Vorrede zum Cherubinischen Wandersmann 
zitiert werden. Hier ist die Rede vom „Abgrunde der Gottheit“ ein stehendes Mo-
tiv, um die Vorstellung der „Vergöttung in GOtt“ zu semantisieren. Dies gilt auch 
für die Bilder des Selbstverlusts in der unio mystica, vor allem aber auch für die 
oxymorischen Fügungen wie „unsichtbares Licht“,57 „lichte Dunkelheit“, später 
„o heylsams Nichts! glückseliger Verlust“, die in der Tradition apophatischen 
Sprechens seit Ps.-Dionysos Areopagita zur paradoxalen Kommunikation und 
Prädikation der Gottheit dienen. Andererseits nähert sich Brockes’ Himmels- 
und Seelenreise narrativen und semantischen Beständen der Visionsliteratur 
und der Jenseitsreisen, die Brockes – siehe oben – an anderer Stelle in durchaus 
säkularer, ‚entkoppelterer‘ Form durcharbeitet.58 Wenn die Protagonisten solcher 
Jenseitsfahrten eine „fundamentale Veränderung ihres Heilsstatus [erleben], eine 
durch den Raum und die Erkenntnisse induzierte Konversion, die sich im Sin-
ne eines radikalen Bewusstseinswandels wiederum auf die diesseitige Existenz 
auswirkt“,59 so lässt sich dies auch über Brockes kosmologische visio im Eingang 
zum Irdischen Vergnügen sagen. 

In dieser Grenzerfahrung ereignet sich eine radikale Subjekterfahrung, die je-
doch radikal subjektiv nicht zu fassen ist. Wo das Individuum sich ‚entleert‘ und 
auf Überindividuelles bezieht, wird das principium individuationis auch sprachlich 
aufgehoben. Das Individuum ist unaussprechlich – es sei denn in den Formen 
und Formeln einer Rede, die schon deshalb so topisch ist, weil sie an die Grenze 
des Kommunikablen überhaupt führt. Hier gewinnt Brockes’ spätbarocke argu-
tia-Poetik mit ihrem Sinn für Überraschung, Staunen und Verwunderung einen 
neuen Sinn. Das Staunen über die Natur wird so in das des Lesers über die argute 
Überblendung von Höhe und Tiefe, des von Freud so genannten „Gegensinn[s] 
der Urworte“ 60 verwandelt. Aber die Gleichsetzung des Höchsten (Firmament) 
mit dem Tiefsten (Meeresgrund), des forschenden Blicks mit dem Bad im Ozean 
der Welten, ist mehr als ein argutes Sprachspiel wie vergleichbar in Hoffmanns-
waldaus Gedicht So soll der Purpur deiner lippen.61 In Stil und Verfahrensweise 

schen Gedankens. In: Sigmund Freud und das Wissen der Literatur. Hrsg. von Peter-André 
Alt, Thomas Anz. Berlin, New York 2008, S. 101–120. 

57 	Vgl. etwa: „Die verborgene Finsternis des unsichtbaren Lichtes der ewigen Gottheit ist uner-
kannt und wird auch nimmermehr erkannt werden.“ Meister Eckhart: Predigt 51. Die deut-
schen Werke. Hrsg. von Josef Quint. Bd. 2. Stuttgart 1970, S. 476 f. (= Ausgabe Largier (1993). 
Bd. 1. Frankfurt/M. 2002, S. 548 f.).

58 	Einen Überblick bieten Benz und Weitbrecht: Formierung des Jenseits (Anm. 12), S. 229–243; 
weiterhin Weitbrecht: Aus der Welt (Anm. 12); Brigitte Pfeil: Mittelalterliche Jenseitsvorstel-
lungen (Anm. 12) S. 133 f.; Dinzelbacher: Vision und Visionsliteratur (Anm. 12); Mittelalterli-
che Visionsliteratur (Anm. 12), S. 29–39.

59 	Weitbrecht: Aus der Welt (Anm. 12), S. 150. 
60 	Sigmund Freud: Gesammelte Werke. Bd. 8, Frankfurt/M. 1999 (1948), S. 214–21.
61 Benjamin Neukirch: Herrn von Hoffmannswaldau und andrer Deutschen auserlesener 

und bissher ungedruckter Gedichte. Hrsg. von Angelo George de Capua und Erika Alma 

DOI: 10.13173/9783447104975.287 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



301Lyrische Ekstase(n) bei Barthold Heinrich Brockes 

sind Hoffmannswaldaus und Brockes’ Texte durchaus verwandt. Beide stehen 
im Horizont von concettismo und argutia-Poetik; beide sind auf dasselbe Modell 
– Giambattista Marino – bezogen, dessen Strage degli innocenti Brockes auch über-
tragen hat (Verteutschter Bethlehemitischer Kinder-Mord des Ritters Marino, 1725).62 
Bei Brockes gewinnen Metapher und Konzept jedoch einen existentiellen Sinn. 
Die Metapher entspringt der Ausdrucksnot (egestas sermonis). „Mangel und Ver-
legenheit“ des Ausdrucks zwingen dazu, dass man (wie schon Cicero schreibt), 
„anderswoher nimmt, was man nicht hat.“ 63 Die spätbarocke Pointenkunst wird 
– wie schon in der Mystik des 17. Jahrhunderts, bei Czepko oder Silesius – eine 
Ausdrucksfunktion im Rahmen negativer Theologie. 

Im Vergleich mit der genuinen Mystik eines Angelus Silesius zeigen sich je-
doch auch die Unterschiede. Sie gehen nicht ohne weiteres auf im Begriff der 
Säkularisierung oder Profanierung. Angemessener wäre es, von einer Pluralisie-
rung der Bezugssysteme und Lesarten, von neu hinzutretenden Ambiguitäten 
und Ambivalenzen zu sprechen. Denn die ‚alte‘ theologische Lesart verschwin-
det nicht einfach, sondern wird durch eine neue überlagert und durchdrungen, 
die nun ganz der Eigenlogik der neuen Wissenschaft(en) und ihrer Epistemologi-
en verpflichtet ist. Um dies zu zeigen, lässt sich ausgehen von der thomasischen 
Bestimmung der Mystik als cognitio dei experimentalis. Eine solche „experimentale 
Gotteserkenntnis“ prägt unseren Text gleich doppelt: In diesem Begriff sind theo-
logische, aisthetische und ästhetische Erfahrung integriert. Das Gedicht behandelt 
eine sinnliche, ja körperliche Erfahrung, die zu einer existentiellen Wende zu 
Gott führt. Andererseits lässt sich diese Erfahrung auch ganz ‚säkular‘ lesen. Es 
handelt sich dann um physiologisches (Selbst-)Experiment in ästhetischer Form. 
Man erkennt die Genealogie der Wissenschaft aus der Theologie. Kontemplation 
und Meditation gehen in wissenschaftliche Beobachtung und Selbstbeobachtung 
über. Entscheidet man sich dafür, unter der Oberfläche der religiösen Semantik 
das Wahrnehmungsexperiment zu sehen, dann ähnelt das „Firmament“ prinzi-
piell den zahlreichen anderen, instrumentell bewaffneten Vorstößen des Irdischen 
Vergnügens ins „innerweltlich Unsichtbare“,64 sei es im Großen oder im Kleinen, 

Metzger. Ndr. d. Ausg. 1697 mit einer kritischen Einleitung und Lesarten. Tübingen 1961, 
S. 449–450.

62 	Ralph-Georg Czapla: Das Bibelepos in der frühen Neuzeit. Zur deutschen Geschichte einer 
europäischen Gattung. Berlin, Boston 2013, S. 401–405; Klaus Ley: G.B. Marino/B.H. Brockes: 
Der Bethlehemitische Kinder-Mord. Zur italienischen Schreibart und ihrer Bedeutung für 
die Dichtung der frühen Aufklärung in Deutschland. In: Beiträge zu Komparatistik und 
Sozialgeschichte der Literatur. Hrsg. von Norbert Bachleitner, Alfred Noe und Hans-Gert 
Roloff. FS Alberto Marino. Amsterdam, Atlanta 1997, S. 275–339; Willi Hirdt: Zwischen Ab-
scheu und Ergötzen. Vom Mythos der „La Strage degli Innocenti“. Guido Reni, Giambattista 
Marino und Barthold Heinrich Brockes. In: Archiv für das Studium der neueren Sprachen 
und Literaturen 160 (245) 2008, 1, S. 107–129.

63 	Marcus Tullius Cicero: De oratore – Über den Redner. Buch 3. Lat.-dt. 3. erw. Aufl. Hrsg. und 
übersetzt von Harald Merklin. Stuttgart 1997, S. 155 f.

64 	Hans Blumenberg: Das Interesse am innerweltlich Unsichtbaren. In ders.: Die Legitimität 
der Neuzeit. Erneuerte Ausgabe. Frankfurt/M. 1996, S. 422–439.

DOI: 10.13173/9783447104975.287 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



302 Jörg Robert

mit Teleskop oder Mikroskop. Es ist oft betont worden, wie sensibel Brockes 
versucht, kleinste, transitorische ästhetisch-sinnliche Eindrücke in poetischer 
‚Malerei‘ zu erfassen. Ein schönes Beispiel bietet z. B. das Gedicht „Die durch 
Veränderung von Licht und Schatten sich vielfach verändernde Landschaft“. Ge-
genüber solchen sensualistisch inspirierten Texten des Irdischen Vergnügens, die 
nuancierte Wahrnehmungssplitter und -reflexe registrieren, stößt der mimetische 
furor in „Das Firmament“ an eine Grenze, ein Extremum, das gleichsam vor jeder 
Mikro-Mimesis ausgelotet werden muss. Brockes’ Kosmos ist ein „Kosmos der 
Sichtbarkeit“,65 in der sich die göttliche Licht-Spur offenbart. Das „Firmament“ ist 
daher das ‚Negativ‘, der dunkle Abgrund und Ungrund der Dinge. Es kontras-
tiert mit der Feier des Lichts und der Sichtbarkeit im Langgedicht „Die Sonne“. 
Die Sonne erscheint hier auf den Spuren der Hermetiker „als Emanation und Me-
dium des alles spendenden göttliche Ur-Lichts“.66 Sie ist „Lebens-Quelle, Brunn 
der Strahlen, / Sonne, Göttlichs Schatten-Bild“, 

Ursprung der Belebungs-Kräfte! 
Ausfluß aller Geistigkeit!
Brunnquell aller Zeugungs-Säfte!
Feind von aller Dunckelheit
[…].67

Die Abwesenheit der Sonne würde nicht nur der Welt selbst, sondern auch ihrer 
poetischen Registratur im Irdischen Vergnügens ein Ende bereiten: „Dann wann 
sich dein Strahl entfernet: / Stirbet die gefror’ne Welt“. Brockes geht noch weiter: 
Wenn nur das Licht Leben und Heil verspricht, muss das Dunkel, die Nacht zur 
„Hölle“ werden: 

Welch ein Abgrund voller Schrecken,
Welche düstre Kercker-Kluft
Würde sich bey uns entdecken,
Welche grause Todes-Gruft?
Würde nicht dieß Rund der Erden 
Augenblicks zur Hölle werden,
Wenn der holden Sonnen Schein
Stets uns sollt’ entrissen seyn?
(S. 113)

„Das Firmament“ bietet ein Gegenstück hierzu. Auch wenn von Nacht und Ster-
nenhimmel nicht explizit die Rede ist, deutet das Bild der „Sapphirne[n] Tieffe“, 
die Rede von „Grufft“ und „lichter Dunckelheit“ doch in diese Richtung. „Das 

65 	Hunfeld: Blick ins All (Anm. 38), S. 70.
66 	Kemper: Irdisches Vergnügen (Anm. 38), S. 108.
67 	Kemper: Irdisches Vergnügen (Anm. 38), S. 111.

DOI: 10.13173/9783447104975.287 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



303Lyrische Ekstase(n) bei Barthold Heinrich Brockes 

Firmament“ gehört zu den wenigen ‚dunklen‘, abgründigen Texten des Irdischen 
Vergnügens. Seine Position als Einleitungsgedicht mag daher zunächst überra-
schen. Und dennoch ist sie funktional gut begründet, denn Brockes steckt hier 
den Rahmen seiner Naturbetrachtung und seines ‚vernünftigen Gottesdienstes‘ 
insgesamt ab – in ästhetischer, epistemologischer und theologischer Hinsicht. Be-
vor er sich anschickt, alles zu schildern, schildert er das All. Dabei wird offenbar, 
wie sich die Grenzen der Wahrnehmung und die Wahrnehmung der Grenzen 
wechselseitig bedingen: „Die Grenzen des Kosmos markieren zugleich die Gren-
zen der Mimesis“.68 Der Blick zum Firmament stößt nicht zu den Grenzen des 
Alls vor, wohl aber zu den Grenzen der comprehensio aesthetica. Dieser liminale 
Vorbehalt, der auch z. B. das „Sonnen“-Gedicht durchzieht, dieses ästhetisch-
aisthetische Ausloten der Grenzen des Sichtbaren, überfordert die Codes spät-
barocker Naturlyrik, wie sie das Irdische Vergnügen bestimmen. Die kosmologi-
sche Ausdrucksnot, die durch das Heraustreten – die Ek-Stasis – des Ichs aus der 
konturierten Lebenswelt erzwungen wird, aktiviert durch die argutia-Ästhetik 
hindurch ältere religiöse Codes und Systeme, Bilder und Sprechweisen – in die-
sem Fall solche der Mystik. Dennoch ist Brockes kein Mystiker (mehr). Die in-
tertextuellen Reminiszenzen codieren eine Natur-, nicht eine Gotteserfahrung. 
Die ‚glückselige Ertrinkung‘ vollzieht sich in einem newtonschen Kosmos, der 
Schwindel ist ein Effekt der Pluralität der Welten: „Ein Sternchen, dessen Schein 
so klein, / Schliesst eine Gröss’ verschiedner Welten ein.“ („Das Große und das 
Kleine“).69 Das All, dieser „Abgrund ohne Grund“, wie es auch dort heißt, ist je-
doch stets nur das „Bild der Ewigkeiten […], so nur aus GOtt allein, ohn’ End’ und 
Anfang stammen“ – nicht Gott selbst. Die mystisch codierte Naturerfahrung lässt 
sich – dies zeigt das Ende – nicht pantheistisch aufrechnen. 

4	 Poème de passage – Nahtod und Naturerfahrung 
In seiner Intensität ekstatisch-visionären Erlebens ist Brockes’ Text in der Lite-
ratur des 18.  Jahrhunderts – nicht nur in einer Literaturgeschichte der Eksta-
se – singulär. Er ist dies, weil er an elementare anthropologische Grenzerfah-
rungen appelliert. Die Unendlichkeit „kann nur im Tod geschaut werden, den 
das Ich imaginativ erleidet“.70 In der Tat ist die „Vorstellung ausgehaltene[n], 
sprachlich simulierte Tod[es]“ 71 das zentrale Motiv im Gedicht neben dem des 
Ertrinkens. Es handelt sich gewissermaßen um ein poème de passage, eine lyrische 
Nahtoderfahrung,72 ähnlich jener, die Raymond Moody in seinem Bestseller Life 

68 	Hunfeld: Blick ins All (Anm. 38), S. 66. 
69 	Kemper: Irdisches Vergnügen (Anm. 38), S. 31.
70 	Hunfeld: Blick ins All (Anm. 38), S. 69.
71 	Koschorke: Geschichte des Horizonts (Anm. 47), S. 113.
72 	Ein Überblick bei Malte Meesmann: Immanente Strukturen der Nahtod-Erfahrung. In: 

Unterwelten. Modelle und Transformationen. Hrsg. von Joachim Hamm und Jörg Robert. 
Würzburg 2014, S. 285–308.

DOI: 10.13173/9783447104975.287 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



304 Jörg Robert

after Life (Leben nach dem Tod) beschrieben hat.73 Eine neuere Definition beschreibt 
die near death experience (NDE) folgendermaßen: 

NDE are generally understood to be the unusual, often vivid and realistic, 
and sometimes profoundly life-changing experience occurring to people 
who have been physiologically close to death, as in cardiac arrest or other 
life-threatening conditions, or psychologically close to death, as in acci-
dents or illnesses in which they feared they would die.74

Dokumentierte Berichte über Nahtoderlebnisse ähneln semantisch und moti-
visch immer wieder Ekstaseerlebnissen. „In der Vergangenheit hatten diese Er-
lebnisse oft andere Namen. Man bezeichnete sie als Visionen, Erleuchtungen, 
mystische oder religiöse Erfahrungen. In der Antike sah man in ihnen Berichte 
von Reisen in die Unterwelt.“ 75 

Die Auslöser für solche Nahtoderfahrungen sind vielfältig:76 Reanimation, 
Komplikationen bei Operationen, momentaner Verlust des Bewusstseins, Unfäl-
le, Drogen, Depression, aber auch selbst induzierte Ausnahmezustände, wie wir 
sie in Brockes’ Gedicht vor uns haben. Drei typische Formen von Nahtoderleb-
nissen sind Absturzerlebnis, Ertrinken, Herzrhythmusstörung. Eine besondere 
Stellung nimmt die so genannte „out-of-body-experience“ 77 ein, die ja – schon be-
grifflich – der Erlebnisform der „Ek-Stasis“, des Hinaustretens, entspricht. In der 
aktuellen Diskussion stehen sich eine physiologische und eine metaphysische Deu-
tung dieser Phänomene letztlich unversöhnlich gegenüber. Während eine Seite 
die Nahtoderfahrung als ein „präformiertes Reaktionsmuster des Gehirns“ ver-
steht, sieht die anderen in ihr den Beleg für ein „endloses Bewusstsein“,78 an dem 
das Subjekt an der Schwelle zum Tod partizipiert. Das ist – und hier schließt sich 
der Kreis – die Wiederkehr der platonischen Anamnesis-Theorie, der gnostisch-
neuplatonisch-mystischen Einheitsvorstellungen auf medizinischer Grundlage.

An den eigentlichen Nahtodberichten erstaunt immer wieder, „dass sie von 
kulturellen, medizinischen und demographischen Faktoren unabhängig zu sein 
schein[en].“ 79 Ihre literarisch-narrative Grundstruktur ist hochgradig topisch. 
Das Unerhörte, Inkommensurable und ‚ganz Andere‘ erzwingt den Rekurs auf 
alte topisch-archetypische Narrative und Motive. Dabei stellt sich meist ein Ge-

73 	Raymond A. Moody: Live After Life: The Investigation of a Phenomenon – Survival of Bodi-
ly Death. Covington / Georgia 1975.

74 	Bruce Greyson: The near-death experience Scale. Construction, reliability and validity. In: 
Journal of Nervous and Mental Diseases 171 (1983), S.  369–375; vgl. Meesmann: Nahtod-
Erfahrung (Anm. 72).

75 	Pim van Lommel: Endloses Bewusstsein. Neue medizinische Fakten zur Nahtoderfahrung. 
Düsseldorf 2009, S. 34.

76 	Meesmann: Nahtod-Erfahrung (Anm. 72), S. 291.
77 	Moody: Life after Life (Anm.73), S. 49–68.
78 	van Lommel: Endloses Bewußtsein (Anm.75).
79 	Carol Zaleski: Nah-Toderlebnisse und Jenseitsvisionen vom Mittelalter bis zur Gegenwart. 

Frankfurt/M. 1993/5, S. 238.

DOI: 10.13173/9783447104975.287 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



305Lyrische Ekstase(n) bei Barthold Heinrich Brockes 

fühl der Geborgenheit ein; es kommt zu Begegnungen und Erlebnissen, die nach 
der Rückkehr ins Leben und Bewusstsein zu einer nachhaltigen inneren Kon-
version führen.80 Dieselbe Polarität von Geborgenheit und Umkehr strukturiert 
auch Brockes Text. Darüber hinaus finden sich zahlreiche topische Elemente von 
Nahtoderfahrungen einerseits, Visionsliteratur andererseits wieder: Die narrati-
ve Struktur, das Versinken im Meer des Unendlichen, der Durchgang durch den 
Tod, sogar die „out-of-body-experience“, die einer Studie von Long und Perry 
(2010) zufolge in 75,4 % aller Fälle berichtet werden.81 Sie ist das medizinische 
Korrelat der Ekstase, der auch von Brockes bezeichnete „Augenblick“, in dem das 
commercium mentis et corporis aufgelöst wird, Leben und Tod sich scheiden – eine 
ambivalente, ängstigende Erfahrung: Während die Sinne in der „ungeheuren 
Gruft“ des heraufdämmernden Alls versinken, „entsatzte sich mein Geist“. 

Mit diesen Überlegungen ist ausdrücklich nicht impliziert, dass dem „Firma-
ment“ eine real-biographische Nahtoderfahrung vorausgeht und erlebnishaft 
zugrundeliegt. Es sollte lediglich gezeigt werden, wie mystisch-ekstatisches 
Sprechen und Nahtoderfahrung semantisch-motivisch miteinander korreliert 
sind – und dies nicht erst bei Brockes. Dennoch zeichnet sich die typische Struk-
tur des Nahtoderlebnisses – Durchgang durch den Tod, Wiedergeburt, Umkehr – 
sehr deutlich ab. Vor dieser Folie werden auch die dunklen Aspekte des Textes 
sichtbar: Denn keinesfalls handelt es sich um eine ungetrübt positive, lichtvolle 
und emphatisch als beglückend wahrgenommene Erfahrung, wie sie die meisten 
Nahtoderfahrungen bieten, keine Begegnung mit einem hellen Licht am Ende 
eines Tunnels, wie sie Hieronymus Boschs Visionen über das Jenseits (1490) bieten – 
im Gegenteil. Eher wird man von einer negativen, oder doch zumindest ambiva-
lenten Erfahrung sprechen, die erst am Ende durch die Vergewisserung in Gott 
aufgehoben wird. Gerade das Dunkle, Unbestimmte und Unkonturierte entfaltet 
einen gefährlichen Sog, der das Wahrnehmungssubjekt in „des Abgrunds Raum“ 
zieht. Wie ein Wirbel ‚verschlingt‘ es den Blick, zieht ihn in seine „unmäßig-tieffe 
Höle“. Das Bild der „Höle“ durchzieht den Text in mehrfacher Spiegelung: Es 

80 	Carol Zaleski hat in ihrem Buch über „Nah-Toderlebnisse und Jenseitsvisionen“ (Anm. 79) 
(angestoßen durch Moody) den Konnex zwischen Augenzeugenbericht und literarischer 
Tradition in einem weiten Bogen von der Antike bis ins späte Mittelalter (z. B. die Literatur 
über das Purgatorium des hl. Patrick) verfolgt. Eine Untersuchung über Vision und Nahtod 
in der Moderne (seit 1500) steht aus. Dabei bietet gerade die Literatur der klassischen Mo-
derne eine Vielzahl von Berichten über ‚andere Zustände‘ und Nahtoderlebnisse, die sich 
immer wieder in die Form der Jenseits- oder Unterweltreise kleiden: Ich erinnere an Rilkes 
Duineser Elegien oder Hofmannsthals Gedicht Erlebnis, das einen regelrechten Nahtodbe-
richt in Form eines descensus darstellt. Es kulminiert in den Zeilen: „Und still versank ich 
in dem webenden, / Durchsichtigen Meere und verließ das Leben“ und weiter: „Das ist der 
Tod. Der ist Musik geworden, / gewaltig sehnend, süß und dunkelglühend, / Verwandt der 
tiefsten Schwermut“. Hugo von Hofmannsthal: Gesammelte Werke in zehn Einzelbänden. 
Hrsg. von Bernd Schoeller in Beratung mit Rudolf Hirsch. Gedichte. Dramen I (1891–1898). 
Frankfurt/M. 1996, S. 19. 

81 	Jeffrey Long, Paul Perry: Beweise für ein Leben nach dem Tod. Die umfassende Dokumenta-
tion von Nahtoderfahrungen aus der ganzen Welt. München 2010, S. 21.

DOI: 10.13173/9783447104975.287 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



306 Jörg Robert

findet sich einerseits im „holen Lufft-Raum“, dann in der „Höle“ des Firmaments, 
schließlich in der „Gruft voll unsichtbaren Lichts“. All diese Bilder transportieren 
die Idee des Umfangenden, Einschließenden, Umhegenden. Sie sind – im Sinne 
C. G. Jungs – Aktualisierungen des Mutter-Archetyps: „Das Grab, der Sarkophag, 
die Wassertiefe, der Tod“, so C.G. Jung in seinem Aufsatz Die psychologischen As-
pekte des Mutterarchetyps (1938), geben dem Mutterarchetyp dabei einen „negati-
ven, nefasten Sinn“.82 Weitere Realisationen sind „das Geheime, Verborgene, das 
Finstere, der Abgrund, die Totenwelt, das Verschlingende, Verführende und Ver-
giftende, das Angsterregende und Unentrinnbare.“ 83 

All diese Prädikationen treffen auf die eine oder andere Weise auf unseren 
Text zu: Das Ich setzt sich willentlich einer Grenzerfahrung aus, die einen ge-
fährlichen Sog, eine Art Todestrieb aktiviert. Es handelt sich, wie gesagt, um ein 
wahrnehmungspsychologisches Extremexperiment am eigenen Körper, eine 
selbst-induzierte Bewusstseinseklipse. Dieser Selbstversuch scheint spätestens in 
Vers 18 in prekärer Weise zu entgleiten: Dem Auge misslingt der Zugriff auf den 
unendlichen Raum (die comprehensio aesthetica), dem Individuum droht die totale 
Auslöschung. Angesichts dieser negativen Ek-Stasis bzw. out-of-body-experience 
erfährt das in Körper und Geist dissoziierte Ich eine existentielle Verunsiche-
rung: „Verzweiflung drohete der ganz verwirrten Brust“. Contemplatio droht in 
desperatio umzuschlagen, die an der Existenz Gottes verzweifelt. Doch es folgt 
– noch einmal – die consolatio: In der Ubiquität Gottes, mystisch als „heylsams 
Nichts“ gewendet, wird der drohende Gottesverlust abgewendet. Im Gang des 
Textes wirkt dieser Sprung in Gott – die physikotheologische Regression – einiger-
maßen abrupt. Dieses radikale ‚Auftauchen‘ aus dem mystischen Tiefenrausch 
und Todestrieb leisten die beiden abschließenden Zeilen. Sie setzen den ‚nefasten‘ 
Aktualisierungen des Mutterarchetyps eine positive, väterliche gegenüber: die 
Vision eines das Subjekt integrierenden, allgegenwärtigen Gottes.

Dieser Sprung in die metaphysische Geborgenheit ist als Pointe des Textes 
wohl überlegt. Auch hierin kommt dem Text eine vorbereitende, propädeutische 
Funktion für die Sammlung insgesamt zu. Denn, anders als das Motto es an-
deutet, ist die göttliche „Herrlichkeit an der mächtigen Höhe“ nicht unmittelbar, 
sondern nur indirekt zu ermitteln – und dies nur unter Lebens- und Heilsgefahr. 
So radikal der Text in poetischer Hinsicht ist, so konservativ ist am Ende seine 
Botschaft. Denn sein Hauptteil (v. 18–20) ist nichts anderes als eine eindringliche, 
am eigenen Erkenntnisleib durchgeführte Warnung, sich nicht ‚an die Kreatur zu 
verlieren‘. Der Sinn der poetischen Nahtoderfahrung heißt Begrenzung und Ein-
hegung der curiositas. Der Sinn des Erlebnisberichts, der poetischen Konfession, 
liegt in der existentiellen Rettungserfahrung der Schlussverse. Der Leser ist auf-
gerufen, sie bei der eigenen Betrachtung der Natur – bzw. bei der fortschreiten-

82 	Carl Gustav Jung: Die psychologischen Aspekte des Mutterarchetyps. In ders.: Taschenbuch
ausgabe in elf Bänden. Hrsg. von Lorenz Jung auf der Grundlage der Gesammelten Werke. 
München 2001, S. 75–106, hier S. 80.

83 	Jung: Mutterarchetyp (Anm. 82), S. 81.

DOI: 10.13173/9783447104975.287 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



307Lyrische Ekstase(n) bei Barthold Heinrich Brockes 

den Lektüre des Irdischen Vergnügens – nicht zu vergessen. Rettung und Umkehr 
ergeben sich erst da, wo die Verlusterfahrung qua liminalem Übergang gewendet 
wird in eine Wiedergeburt in Gott. Dies verleiht dem ästhetisch-symbolischen 
Durchgang durch den Tod den Rang einer echten Konversion. „Das Firmament“ 
ist ein Bekehrungsgedicht, eine lyrische confessio, die nebenbei der frühaufkläre-
rischen Naturbetrachtung Grenzen setzt. Dazu muss der curiositas- und mit ihm 
der Pantheismusvorwurf abgewehrt werden. Der gestirnte Himmel, das All, ist 
eben nur „Bild der Ewigkeiten […], so nur aus GOtt allein, ohn’ End’ und Anfang, 
stammen“. So bedarf das Subjekt des Sprunges von der creatura zum creator, ein 
Sprung, der eine symbolische Wiedergeburt nach dem symbolischen Nah- oder 
Beinahe-Tod darstellt. Es ist der Sprung aus dem Abgrund des Textes. Die Schöp-
fung ist damit ambivalent: In der Logik vom ‚Buch der Natur‘ 84 ist sie als Medi-
um Trenn- und Verbindungslinie in einem. Wie in Baldes Enthusiasmen oder in 
Kirchers iter ecstaticum wird eine religiöse Form – die ekstatische Himmels- und 
Seelenreise – zum Medium der (Selbst-)Erfahrung. Das religiöse Wissen des Tex-
tes geht nicht in der Säkularisierung einer Form auf. 

84 	Dazu Hans Blumenberg: Das Hamburger Buch der Natur und sein Königsberger Reflex. In 
ders.: Die Lesbarkeit der Welt. Frankfurt/M. 1981, S. 180 ff.

DOI: 10.13173/9783447104975.287 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447104975.287 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



„Wo bin ich?“ 
Zur Orientierung der religiösen Lyrik im 18. Jahrhundert  

am Beispiel von Barthold Heinrich Brockes und Friedrich Hölderlin

Kevin F. Hilliard

Zum Erstaunen bin ich da. 
(Goethe, Parabase)

Die Lyrik1 hatte es im 18. Jahrhundert nicht leicht, sich zu behaupten. „J’ai souvent 
ouï dire à Despréaux“, erinnerte sich Jean-Baptiste Rousseau, „que la philosophie 
de Descartes avait coupé la gorge à la poésie“, und dem Verdikt des Literatur-
papstes Boileau fügte er aus eigener Einsicht hinzu: „Il est certain que ce qu’elle 
emprunte des mathématiques [d. h. der neueren Philosophen] dessèche l’esprit“.2 
Solche Klagen gegen den philosophischen Zeitgeist häuften sich im Laufe des 
18. Jahrhunderts. 

Il regne depuis peu en France un goût de Précision & de Méthode, qui va 
mal avec les fougues & les emportemens de l’Ode. Une je ne sçai quelle 
fureur de Logique s’est emparé des Esprit[s], [et] a fait de nous des Raison-
neurs; nous en sommes insuportables, & je ne conçois pas comment nous 
avons pû sacrifier si légérement au petit honneur de penser, le plaisir de 
sentir.3 

Ähnliche Klagen wurden auch in England erhoben: „But now the mystic tale, 
that pleas’d of yore / Can charm an understanding age no more“.4 Und wie für 
Addison war für Herder sein Jahrhundert, das „Jahrhundert der Philosophie“,5 

1 	 Es wird im Folgenden nur von der ,hohen Lyrik‘ die Rede sein. Die liedhafte, leichte Dich-
tung spielt hier keine Rolle. 

2 	 J.-B. Rousseau an Brossette, 27 July 1715; zitiert von E. F. Carritt: A Calendar of British Taste 
from 1600–1800. London o. J., S. 177. ,Mathematisch‘ bzw. ,geometrisch‘ war die deduktive 
Methode der kartesianischen Philosophie. Vgl. René Descartes: Meditationes de prima phi-
losophia (1641). In ders.: Œuvres Bd. 7. Hrsg. von Charles Adam und Paul Tannery. Paris 
1964, S. 1–90: „ord[o] […] quàm illum qui est apud Geometras usitatus“ (S. 13).

3 	 Toussaint Rémond de Saint-Mard: Réflexions sur la Poësie en général, Sur l’Eglogue, sur 
la Fable, sur l’Elégie, sur la Satire, sur l’Ode & sur les autres petits Poëmes. La Haye 1734, 
S. 225–226. 

4 	 Joseph Addison: Account of the Greatest English Poets; zitiert von Carritt: Calendar (Anm. 2), 
S. 129.

5 	 Johann Gottfried Herder: Versuch einer Geschichte der lyrischen Dichtkunst. In ders.: Sämt-
liche Werke Bd. XXXII. Hrsg. von Carl Redlich. Berlin 1899, S. 85–140, hier S. 136.

DOI: 10.13173/9783447104975.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



310 Kevin F. Hilliard

schlicht eine „unpoetische Zeit“:6 auf „ein[em] Feld, das der Weltweise ausgejä-
tet, auf dem er betrachtungsvoll spaziert[,] [kann] […] der Dichter […] nicht […] 
wandeln“.7

Unter den Angriffen der philosophischen Partei geriet insbesondere die geist-
liche Dichtung in Bedrängnis. „’Tis apparent“, behauptete Shaftesbury,

[…] that the Manners, Actions, and Characters of Sacred Writ, are in no 
wise the proper Subject of other Authors than Divines themselves. They 
are Matters incomprehensible in Philosophy: They are above the pitch of 
the mere human Historian, the Politician, or the Moralist; and are too sacred 
to be submitted to the Poet’s Fancy, when inspir’d by no other Spirit than 
that of his profane Mistresses, the Muses.8 

Bedroht waren aber nicht nur die biblische und geistliche Dichtung. Wenn die 
Musen wirklich zu verbuhlten „Gebieterinnen“ über die eitle Fantasie des Poeten 
herabgekommen waren, hatten sie offenbar auch ihren Chorführer Apoll im Stich 
gelassen; es konnte also auch um die Weisheit in dichterischer Form nicht gut 
bestellt sein. 

Und in der Tat: auf die Grundfragen des menschlichen Daseins hatte die Phi-
losophie Antworten parat, die umso klarer ausfielen, je weniger sie die Dichtung 
um Hilfe ersuchte. Die Dichtung befand sich damit im gleichen Fall wie die Theo-
logie; denn auch (und vor allem) von dieser wollte sich die Philosophie emanzi-
pieren. Umgekehrt waren also Theologie und Dichtung tendenziell Verbündete 
im Streit mit der Philosophie. In diesem Aufsatz soll zunächst in allgemeiner 
Form davon die Rede sein, wie man einander dabei gegenseitig aushalf. Vor die-
sem Hintergrund sollen dann Beispiele aus der Lyrik von Barthold Heinrich Bro-
ckes behandelt werden. Den Abschluss wird ein Ausblick auf die Lage um 1800 
bilden. 

1	 Die Form der philosophischen Weisheit
Drei Zitate: 

[D]a wir eine vernünftige Seele haben, die zu deutlichen Vorstellungen, 
und Begriffen geschickt, und aufgelegt ist, woran es denen unvernünftigen 
Thieren mangelt, so ist dieses die erste Pflicht, worzu uns die Seele selbst 
verbindet, dass wir die Wahrheit suchen, und uns um diejenigen Wahr-
heiten vornämlich, und insonderheit bekümmern, woran uns am meisten 
gelegen. […] [So bald] ein Mensch […], der auch nur anfängt menschlich 

6 	 Johann Gottfried Herder: Über die neuere deutsche Literatur. Zwote Sammlung von Frag-
menten. In ders.: Werke in zehn Bänden Bd. 1. Hrsg. von Ulrich Gaier. Frankfurt a. M. 1985, 
S. 261–365, hier S. 349.

7 	 Herder: Versuch einer Geschichte der lyrischen Dichtkunst (Anm. 5), S. 122–123.
8 	 Anthony Ashley Cooper, Earl of Shaftesbury: Soliloquy; or, Advice to an Author. In ders.: 

Characteristicks of Men, Manners, Opinions, Times. Indianapolis 2001 (nach der 6.  Aufl. 
London 1737–38). Bd. 1, S. 95–224, hier S. 220–221.

DOI: 10.13173/9783447104975.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



311Zur Orientierung der religiösen Lyrik im 18. Jahrhundert

zu denken, […] sich selbst ansiehet, so bald siehet er sich gezwungen zu 
fragen: Wer bin ich? Wo bin ich? Woher bin ich kommen? 9

Warum? Wer? Wo bin ich? Zum Glück. Ein Mensch. Auf Erden. 
Bescheide sonder Licht, die Kindern gnügen werden! 10

’Tis admirable11 […] to consider, That a Man shou’d have been long come 
into a World, carry’d his Reason and Sense about with him, and yet have 
never seriously ask’d himself this single Question, „Where am I? or What?“ 
but, on the contrary, shou’d proceed regularly to every other Study and 
Inquiry, postponing this alone, as the least considerable.12

Der kursächsische Pfarrer und Schulinspektor Johann Gottlieb Walpurger, Gott-
hold Ephraim Lessing und der Earl of Shaftesbury waren sich einig, dass es be-
stimmte Fragen gibt, denen der Mensch kraft seiner Vernunftbegabung nicht 
ausweichen kann und nicht ausweichen darf. Für Walpurger ist es jedoch selbst-
verständlich, dass die Sinnsuche in religiöse Bahnen gelenkt werden soll. Dem 
Fragenden wird auch sogleich die Antwort einsouffliert: „Man darf ihm nur ein 
Wörtgen von einem Höhern Wesen sagen, von welchem Himmel und Erde, und 
er selbst dependent ist, so wird er aufmerksam und sucht sich denjenigen be-
kannt zu machen, dem er alles, was er hat, zu danken hat“.13 Und wenn er dann 
„tüchtige Lehrmeister“ bekommt, wird er „alsbald“ Gottes „unendliche Macht, 
Weisheit und Güte“ „begreifen“ lernen.14 Zu diesen „Lehrmeistern“ zählte Wal-
purger selbst, dessen Amt es ja war, im schulischen und kirchlichen Unterricht 
für die entsprechende Unterweisung zu sorgen. 

Lessing genügen die Lehrmeinungen als Antworten nicht mehr. „Bescheide 
sonder Licht“ sind sie ihm, denen nur mehr die „Einfalt […], mit starrverwandten 
Blicken, / Mit gierig offnem Mund, und Beifallsreichem Nicken“ Glauben schen-
ken kann.15 Freilich bietet sich ihm keine bessere Auskunft an. Seine Suche mün-
det in zermürbendem Zweifel; das Lehrgedicht „Die Religion“ blieb Fragment. 

Auch Shaftesbury hält nicht viel von den bisher erteilten Antworten auf die 
Sinnfrage. Von dem philosophischen „Study and Inquiry“ verspricht er sich aber, 
im Gegensatz zu Lessing, Erfolg. Die entscheidende Voraussetzung ist, dass der 
Einzelne die Verantwortung dafür an keinen Zweiten abgibt, als ob es möglich 

	 9 	Johann Gottlieb Walpurger: Cosmotheologische Betrachtungen derer wichtigsten Wunder 
und Wahrheiten im Reiche der Natur und Gnaden zur Verherrlichung ihres glorwürdigen 
Urhebers[,] zur Beschämung des Unglaubens und zur allgemeinen Erbauung Schrift- und 
Vernunftmässig ausgefertiget. Zweyter Theil. Chemnitz 1749, S. 445–446.

10 	Gotthold Ephraim Lessing: Die Religion. In ders.: Werke und Briefe in zwölf Bänden 
Bd. 2. Hrsg. von Jürgen Stenzel. Frankfurt a. M. 1998, S. 264–276 (hier S. 267).

11 	Hier in dem Sinne: verwunderlich.
12 	Shaftesbury: Miscellany III. In ders.: Characteristicks (Anm. 8) Bd. 3, S. 82–115, hier S. 98.
13 	Walpurger: Cosmotheologische Betrachtungen (Anm. 9), S. 446. 
14 	Walpurger: Cosmotheologische Betrachtungen (Anm. 9), S. 446.
15 	Lessing: Die Religion (Anm. 10), S. 267. 

DOI: 10.13173/9783447104975.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



312 Kevin F. Hilliard

wäre, „[to] leav[e] the Examination […] to others commission’d, as he supposes, to 
understand and think for him“.16 Die philosophische Sinnsuche grenzt er aus-
drücklich von allen katechetischen Übungen ab.17 Gerade durch die Ähnlichkeit 
der Frageform18 werden die Unterschiede in der Sache unterstrichen. Nicht ge-
lerntes Wissen wird abgefragt. Es gibt zwar auch bei Shaftesbury einen Lehr-
meister, aber nur innerhalb des Ichs, als eine Rolle im Selbstgespräch: „By vir-
tue of […] Soliloquy he becomes two distinct Persons. He is Pupil and Preceptor. 
He teaches, and he learns“.19 Beide Personen gehören nur dem einem Ich an. Die 
Sinnsuche wird zwar auch bei Walpurger von einem Ich initiiert. Aber bei Shaf-
tesbury behält das Ich von Anfang bis Ende die Alleinregie über den von seinen 
Fragen ausgelösten Prozess und ist damit in einem radikaleren Sinne konstitutiv, 
als es bei Walpurger der Fall war. Shaftesbury gehört damit in eine Reihe mit 
den „Philosophen des späten 17. Jahrhunderts, die das Da-Sein unhinterfragbar 
auf den jeweils bestimmten Ort und die bestimmte Zeit fest[legen], zu denen ein 
unverwechselbares Individuum ‚Ich bin hier‘ sagt“.20

Das Ich steht dabei für die Voraussetzungslosigkeit der Fragestellung, und 
diese umgekehrt inszeniert die Voraussetzungslosigkeit des Ichs. Mit der Frage 
„Where am I? or What?“ wird bei Shaftesbury das bloße Lebewesen zum Men-
schen; er wird gleichsam zu seinem eigenen Schöpfer. Daher gibt es bei ihm auch 
keine Entsprechung zu Walpurgers letzter Frage: „Woher bin ich kommen?“ Und 
so wie die Sinnfrage im Leben des Einzelnen einen Einschnitt macht – als ob man 
„on a sudden [were] transported into a new Scene of Life“,21 sagt Shaftesbury – so 
markiert sie auch kulturgeschichtlich einen radikalen Bruch, indem ihre Beant-
wortung ohne Rekurs auf irgendwelche Traditionen oder Lehrmeinungen aus-
kommen soll. Mit ihr beginnt gleichsam eine neue Zeitrechnung; wo sie einsetzt, 
wird jede Zeit zur Neuzeit.

Shaftesburys Formulierung der Sinnfrage ist daher nicht schon deswegen 
im historischen Sinne neuzeitlich, weil in ihr Subjektivität so radikal gesetzt ist. 
Dieselbe Inszenierung subjektiver Voraussetzungslosigkeit kann man auch bei 
Shaftesburys Vorbildern Epiktet und Marc Aurel finden,22 unter anderen Vor-

16 	Shaftesbury: Miscellany III (Anm. 12), S. 98. 
17 	Shaftesbury: Soliloquy (Anm. 8), S. 189. 
18 	Der katholische Katechismus kennt die Fragen: „Woher kommen wir? Wohin gehen wir? 

Wozu leben wir?“ 
19 	Shaftesbury: Soliloquy (Anm. 8), S. 100.
20 	Ulrich Gaier: Die anthropologische Dimension von Einzelsinn-Ästhetiken. In: Herder und 

die Künste. Ästhetik, Kunsttheorie, Kunstgeschichte. Hrsg. von Elisabeth Décultot und Ger-
hard Lauer. Heidelberg 2013, S. 13–31, hier S. 13. 

21 	Shaftesbury: Miscellany III (Anm. 12), S. 98.
22 	Vgl. Shaftesbury: ’Ασκήματα (The Philosophical Regimen). In: The Life, Unpublished Let-

ters, and Philosophical Regimen of Anthony, Earl of Shaftesbury. Hrsg. von Benjamin Rand. 
London 1900, S. 1–272, hier S. 114, 115, 116, 123 (Epiktet), S. 112, 113, 117, 119 (Marc Aurel). 
Zur Kritik an dieser Edition s. Mark-Georg Dehrmann: Produktive Einsamkeit. Studien zu 
Gottfried Arnold, Shaftesbury, Johann Georg Zimmermann, Jacob Hermann Obereit und 
Christoph Martin Wieland. Hannover 2002, S. 36 Anm. 65.

DOI: 10.13173/9783447104975.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



313Zur Orientierung der religiösen Lyrik im 18. Jahrhundert

zeichen auch bei Augustinus.23 Das Paradoxon, dass Subjektivitätskonzepte und 
-techniken faktisch in historischen Abhängigkeitszusammenhängen stehen, soll-
te uns vorsichtig machen, bei dem Einzelfall, wie er uns bei Shaftesbury begeg-
net, gleich die Geburt des neuzeitlichen Subjekts und den Anbruch der Moderne 
auszurufen. Die neue Zeitrechnung, die mit dem Denkprozess einsetzt, ist viel-
mehr diesem selber inhärent und gilt immer nur für das Ich, das sich ihm unter-
zieht.24 Erst aus der Vervielfältigung solcher Einzelaktionen ergibt sich ein neues 
Epochenprofil. Auch das ist paradox: „Subjektivität“ wird erst dann zu einem 
Epochenphänomen, wenn sie im gesellschaftlichen Diskurs eine Systemstelle zu-
gewiesen bekommt und damit replizierbar wird.

In diesem Sinne war es bekanntlich Descartes, der Schule machte. In dessen 
Discours de la méthode pour bien conduire sa raison von 1637 beginnt die Wissenssu-
che damit, dass das Subjekt als einzige Begründungsinstanz die „Precepteurs“ 
entfernt und ihre Lehren tilgt, um dann so zu verfahren, als ob es neu auf die 
Welt käme, nur diesmal mit einer voll funktionsfähigen Vernunft: „[comme] si 
nous auions eu l’vsage entier de nostre raison dés le point de nostre naissance, & 
que nous n’eussions iamais esté conduits que par elle“.25 Bei Thomasius, um 1690, 
ist dieses Vorgehen bereits in der wissenschaftlichen Propädeutik verankert.26 
Wenn also am anderen Ende des Zeitraums Kant zum „Selbstdenken“ aufruft,27 
damit das von aller ,Vormundschaft‘ befreite Subjekt28 auf eigene Faust und für 
sich selbst die Fragen beantworten möge, in denen sich das „ganze Interesse [der] 
Vernunft […] vereinigt“,29 ist das im Grunde nur die Wiederholung einer bekann-
ten und mittlerweile zur Norm gewordenen pädagogischen Maxime. In diesem 

23 	Umfassend zur Geschichte des Selbstgesprächs: Günter Butzer: Soliloquium. Theorie und 
Geschichte des Selbstgesprächs in der europäischen Literatur. München 2008. Dort zu Shaf-
tesbury S. 329–341.

24 	Die Moderne ist damit eine „anthropologische“, keine „historische Kategorie“: s. Thomas E. 
Schmidt zu Peter Sloterdijk: Die schrecklichen Kinder der Neuzeit. Berlin 2014. In: Die Zeit. 
Nr. 26. 18. 6. 2014, S. 47. 

25 	René Descartes: Discours de la méthode pour bien conduire sa raison, & chercher la vérité 
dans les sciences. Leiden 1637, S. 14. 

26 	Christian Thomasius: Ausübung der Vernunftlehre. Halle 1691.  Nachdruck Hildesheim 
1968. Auszug in: 18. Jahrhundert. Texte und Zeugnisse. Hrsg. von Walther Killy. München 
1983, S. 9–11. 

27 	„Die Maxime, jederzeit selbst zu denken, ist die Aufklärung“. Immanuel Kant: Was heißt: Sich 
im Denken orientieren? In ders.: Werke Bd. 3. Schriften zur Metaphysik und Logik. Hrsg. 
von Wilhelm Weischedel. Wiesbaden 1958, S. 265–283, hier S. 283. 

28 	Immanuel Kant: Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? In ders.: Werke Bd. 6. Schrif-
ten zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik. Hrsg. von Wilhelm 
Weischedel. Frankfurt a. M. 1964, S. 51–61, hier S. 53–54. 

29 	Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft. In ders.: Werke Bd. 2. Kritik der reinen Ver-
nunft. Hrsg. von Wilhelm Weischedel. Wiesbaden 1956, S. 677. Kants Fragenkatalog lautet 
bekanntlich: „1. Was kann ich wissen? 2. Was soll ich tun? 3. Was darf ich hoffen?“ (ebd.)

DOI: 10.13173/9783447104975.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



314 Kevin F. Hilliard

Sinne lässt sich auch Kants Frage „Was heißt: Sich im Denken orientieren?“ als 
sublime Fortsetzung von Shaftesburys „Where am I?“ verstehen.30

Für unseren Zusammenhang ist eine weitere Gemeinsamkeit dieser tabula 
rasa-Entwürfe von besonderer Bedeutung. Es herrscht in ihnen eine gewisse As-
kese, die sich nach innen als Wachsamkeit gegenüber der eigenen Anfälligkeit 
für unkontrollierte Gemütsbewegungen, nach außen als eine Abwehrhaltung ge-
genüber den kulturellen Praktiken manifestiert, die solchen Gemütsbewegungen 
Vorschub leisten. Zu diesen Praktiken gehören das Erzählen, das Fabulieren, das 
Dichten. Descartes wusste, „que la gentillesse des fables reueille l’esprit […] [et] 
que la Poësie a des delicatesses & des douceurs rauissantes“.31 Als aber der Zeit-
punkt kam, wo es mit der Wahrheitssuche ernst wurde, glaubte er „auoir desia 
donné asses de tems […] a la lecture des liures anciens, & a leurs histoires, & a 
leurs fables“.32 Denn „les fables font imaginer plusieurs euenemens comme pos-
sibles qui ne le sont point“.33 Die, die in der Dichtung und in der kaum weniger 
fabelhaften Geschichte ein Mittel suchten „[pour] regl[er] leurs meurs“, seien „su-
iets a tomber dans les extrauagances des Paladins de nos romans, & a conceuoir 
des desseins qui passent leurs forces“.34 

Descartes scheint hier auf die Kritik des Don Quixote am Ritterroman anzu-
spielen. Ausdrücklich ist das bei Shaftesbury der Fall, der zu Beginn des 18. Jahr-
hunderts als ein zweiter „Spanish Cervantes“ gegen die Verführungen und 
Selbstüberschätzungen, die eine allzuwillige Hingabe an die Gaukelbilder der 
Einbildungskraft und der Poesie mit sich brachte, zu Felde gezogen war.35 Andere 
mochten Silben zählen („scan Syllables“) 36 und Luftschlösser bauen („build […] 
Castles in the Air“), um ihrer „aerial Fancy, or heated Imagination“ Lauf zu las-
sen.37 Der Philosophie komme es dagegen zu, die „Fancys, Passions, and Hu-
mours“ zu regulieren („regulate“).38 Ihre Befugnisse erstreckten sich dabei auf 
alle Aspekte der Dichtkunst, bis in Stilfragen hinein, wo Shaftesbury im Namen 
der Vernunft ein zähes Handgefecht gegen alles Hochtrabende, Aufgeblasene, 
Überhitzte führte – gegen „the Miraculous, the Pompous, or what we generally call 

30 	Vgl. auch Hume, der Shaftesburys Fragen „Where am I? or What?“ wörtlich wiederholt, um sie 
freilich auf seine eigene, eigenwillige Weise zu beantworten oder vielmehr beiseitezulegen. 
David Hume: A Treatise of Human Nature. Hrsg. von L. A. Selby-Bigge. Oxford 1965, S. 269.

31 	Descartes: Discours (Anm. 25), S. 7. Vgl. auch das Bekenntnis: „I’estois amoureux de la Poë-
sie“ (ebd. S. 7–8). 

32 	Descartes: Discours (Anm. 25), S. 8. 
33 	Descartes: Discours (Anm. 25), S. 8. 
34 	Descartes: Discours (Anm. 25), S. 8. 
35 	Shaftesbury: Miscellany V. In ders.: Characteristicks Bd. 3 (Anm. 8), S. 139–209, hier S. 156. 
36 	Shaftesbury: Soliloquy (Anm. 8), S. 184. 
37 	Shaftesbury: Miscellancy V (Anm. 35), S. 145. Vgl. A Letter Concerning Enthusiasm. In ders.: 

Characteristicks Bd. 1 (Anm. 8), S. 1–36, hier S. 30.
38 	Shaftesbury: Soliloquy (Anm. 8), S. 176; vgl. S. 199: „Every Man indeed who is not absolutely 

beside himself, must of necessity hold his Fancys under some kind of Discipline and Ma-
nagement. The stricter this Discipline is, the more the man is rational, and in his Wits. The 
looser it is, the more fantastical he must be, and the nearer to the Madman’s state.“

DOI: 10.13173/9783447104975.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



315Zur Orientierung der religiösen Lyrik im 18. Jahrhundert

the Sublime“, gegen das Staunen als dessen Grundaffekt, und gegen die Kunst-
mittel, mit denen dieses „Astonishment“ erregt werden sollte, „the variety of Fi-
gures, the multiplicity of Metaphors“ usw.39 Und Shaftesbury machte noch die 
feine Bemerkung, dass die Dichter das wirkliche Staunen am wirksamsten durch 
ein fingiertes erweckten: „The known way of pleasing such as these, is to make 
’em wonder, and lead the way for ’em in this Passion, by a feign’d surprize at 
the miraculous Objects we set before ’em.“ 40 Nichts anderes tue Horaz in seinen 
Musen- und Gottesanrufungen.41 Davon wird weiter unten noch die Rede sein.42

In Fortsetzung der Bemühungen Descartes’ und Shaftesburys definiert Adam 
Smith die Philosophie geradezu als „one of those arts which address themselves 
to the imagination“ – aber nicht etwa, weil sie die Aufgabe hätte, diese zu erre-
gen, sondern im Gegenteil, weil es ihr Amt ist, ihre Unruhe zu zügeln: 

Philosophy is the science of the connecting principles of nature. Nature […] 
seems to abound with events which appear solitary and incoherent with 
all that go before them, which therefore disturb the easy movement of the 
imagination [and] which make its ideas succeed each other […] by irregu-
lar starts and sallies […]. Philosophy, by representing the invisible chains 
which bind together all these disjointed objects, endeavours to introduce 
order into this chaos of jarring and discordant appearances, to allay this 
tumult of the imagination, and to restore it […] to [a] tone of tranquillity 
and composure.43

39 	Shaftesbury: Soliloquy (Anm. 8), S. 149. Der Leitgedanke ist hier das „nil admirari“ der Stoa.
40 	Shaftesbury: Soliloquy (Anm. 8), S. 149.
41 	Shaftesbury: A Letter Concerning Enthusiasm (Anm. 37), S. 3–4, 32–33.
42 	Günter Butzer vertritt die Auffassung, Shaftesbury habe bei aller Ironie der Dichtung eine 

positive Rolle in der Psychagogie zugedacht, und stellt eine „untergründige Affinität des 
scheinbar so rationalen Soliloquiums mit der enthusiastischen Rede“ fest (Soliloquium 
(Anm. 23), S. 337). Es ist aber in der Tat die Frage, welches Gewicht man der Ironie in seinen 
Äußerungen beilegen will; und ob der Aufbau des ersten Teils der Characteristicks nicht auch 
eine sorgfältig überlegte Progression darstellt (s. dazu Shaftesbury: Miscellany III (Anm. 12), 
S. 82), von anfänglich spielerischen Ausführungen im Letter Concerning Enthusiasm und dem 
Essay on the Freedom of Wit and Humour bis zum Soliloquy, wo im Ernst die Scheidung von 
„Fancy“ und dem Ich ins Werk gesetzt wird: „Fancy and I are not all one. The Disagreement 
makes me my own.“ (Soliloquy (Anm. 8), S. 200) Zwar behauptet Shaftesbury „We retain on 
Virtue’s side the noblest party of the Muses“; bei näherem Hinsehen jedoch stellt sich heraus, 
dass dies nur für die Dichtung der Antike gilt, und dass die Musen in der Neuzeit sich „in fa-
vour of Disorder“ haben missbrauchen lassen (Soliloquy (Anm. 8), S. 195). – Ausgeglichener: 
Mark-Georg Dehrmann: Produktive Einsamkeit, S. 35–55; Barbara Schmidt-Haberkamp: ,Go 
to the poets‘. Die Kunst des Selbstgesprächs bei Shaftesbury. In: Aufklärung. Interdiszipli-
näres Jahrbuch zur Erforschung des 18.  Jahrhunderts und seiner Wirkungsgeschichte 23 
(2011), S. 17–40. 

43 	Adam Smith: The Principles which Lead and Direct Philosophical Enquiries; Illustrated by 
the History of Astronomy. In ders.: Essays on philosophical subjects. Hrsg. von Joseph Black 
und James Hutton. London 1795, S. 2–93, hier S. 20. 

DOI: 10.13173/9783447104975.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



316 Kevin F. Hilliard

	 Kant bringt schließlich denselben kritischen Impuls auf die knappe Formel 
„Die Vernunft fühlt nicht“,44 und zieht über das „Genie“ her, das durch seine 
„Machtsprüche und große Erwartungen“ das Gemüt „bezaubert“, an der Ver-
nunft aber Verrat übt.45 Vom 17. bis in das späte 18.  Jahrhundert also zieht die 
Philosophie beharrlich gegen die Extravaganzen der Dichtkunst wie auch die an-
maßenden und kaum weniger extravaganten Ansprüche der Theologie zu Felde, 
um dem Ich für eine unvoreingenommene, sachliche, von keinen Affekten und 
Eingebungen gestörte Sinnsuche einen Freiraum zu schaffen. 

2	 Die Antwort der Theologie
Bevor wir uns der Lyrik nähern, müssen wir die Strategie umreißen, mit der die 
Theologie auf die philosophische Herausforderung reagierte. Denn nur in diesem 
Rahmen sind die Entwicklungen in der Lyrik des 18. Jahrhunderts zu verstehen. 

Die theologische Diskussion kann natürlich hier nicht in aller Ausführlich-
keit ausgebreitet werden. Bei aller Komplexität im einzelnen ist jedoch eine klare 
überkonfessionelle Linie zu erkennen. Der in den Jahren 1748–51 erschienene, 
1773 wieder aufgelegte Vertheidigter Glaube der Christen des reformierten Hofpre-
digers in Berlin, August Friedrich Wilhelm Sack, mag als Beispiel dienen. Dieses 
Traktat lässt sich in etwa so zusammenfassen: Was von der neuen Philosophie als 
theologische Altlast entsorgt worden war, musste die christliche Apologetik zu 
retten versuchen. Von der gesunden Vernunft glaubte man dabei nichts befürch-
ten zu müssen.46 Im Vertrauen auf deren Licht konnte man die zur Heilslehre 
gehörigen Offenbarungswahrheiten und die symbolischen Bücher erst einmal 
hintanstellen und erst nach und nach zu ihnen hinführen. Dem zweifelnden phi-
losophischen Subjekt konnte man daher getrost einen ebenso seiner Vernunft 
vertrauenden Sinnsucher gegenüberstellen. Auch dieser hatte, wie sein philoso-
phischer Widerpart, die Aufgabe, noch einmal von vorne zu beginnen. Nur be-
deutete dieser Anfang zugleich auch eine Rückkehr zum alten Wahren. Die erste 
Menschheit hatte eine prisca theologia von der Natur und von Gott empfangen. 
Noch in der Gegenwart konnte jeder, der sich denselben Eindrücken noch einmal 
aussetzte, aus dieser Quelle schöpfen. Was in der Menschheitsgeschichte längst 
Tatsache geworden war, konnte jeder Spätgeborene noch einmal nachvollziehen.

Unter den Formen, die diese Denkbewegung protokollierten, bot sich auch 
unter theologisch-apologetischen Vorzeichen das Soliloquium an. Die neuphilo-
sophische Variante, wie sie von Descartes und Shaftesbury propagiert wurde, 
hatte keineswegs das Feld für sich. Wie diese selbst ja eigentlich nur die von allen 
Affekten bereinigte Version der geistlichen Meditation war, bestand neben und 

44 	Kant: Was heißt: Sich im Denken orientieren? (Anm. 27), S. 274.
45 	Kant: Was heißt: Sich im Denken orientieren? (Anm. 27), S. 281. 
46 	So verspricht Sack sich viel von den „aufgeklärten Zeiten“, wo der „gute Verstand“ sich 

ausbreitet. August Friedrich Wilhelm Sack: Vertheidigter Glaube der Christen. Erstes Stück. 
Berlin 1748, S. 68. Das Verlagsemblem von Haude und Spener, das auch hier die Titelseite 
ziert, zeigt eine behelmte Minerva mit dem Wahlspruch: „sapere aude“.

DOI: 10.13173/9783447104975.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



317Zur Orientierung der religiösen Lyrik im 18. Jahrhundert

nach ihm diese selbst in unverminderter Stärke weiter. Sacks Vertheidigter Glaube 
hat die Form eines Selbstgesprächs. Einige andere hatten dabei sogar die Klug-
heit, sich in einen neumodischen philosophischen Mantel zu hüllen. Der zweite, 
posthum erschienene Teil von Fénelons Démonstration de l’existence de Dieu setzte 
mit eben jenem Gestus des Zweifels ein, mit dem Descartes 1641 seine Medita-
tiones de prima philosophia eingeleitet hatte; und auch diese Schrift hatte die Form 
eines Selbstgesprächs.47 Und genauso wie Fénelon sich Descartes’ Methode zu 
eigen machte, konnte Johann Joachim Spalding an Shaftesbury anknüpfen, wie 
Mark-Georg Dehrmann gezeigt hat.48 Fénelons Démonstration und Spaldings Be-
stimmung des Menschen, beides Erfolgsbücher des 18. Jahrhunderts, bedienten sich 
der Form nach bei ihren suspekten philosophischen Vorgängern, um dem Inhalt 
nach für ein naturtheologisches Christentum zu plädieren. Von solchen Umfunk-
tionalisierungen konnte die Dichtung profitieren, zumal Fénelon und Spalding 
im Gegensatz zu ihren philosophischen Rivalen vor der Affekterregung nicht 
zurückscheuten und damit auch in ihrem Pathos mit der Lyrik konvergierten.49

47 	„Il me semble que la seule maniere d’éviter toute erreur, est de douter sans exception de tou-
tes les choses dans lesquelles je ne trouverai pas une pleine évidence.“ François de Salignac 
de la Mothe Fénelon: Œuvres philosophiques ou démonstration de l’existence de Dieu. Paris 
1718, S. 315–522, hier S. 317. 

48 	Mark-Georg Dehrmann: Das „Orakel der Deisten“. Shaftesbury und die deutsche Aufklä-
rung. Göttingen 2008, S. 130–153; vgl. auch Clemens Schwaiger, Zur Frage nach den Quellen 
von Spaldings „Bestimmung des Menschen“. Ein ungelöstes Problem der Aufklärungsfor-
schung. In: Aufklärung. Interdisziplinäres Jahrbuch zur Erforschung des 18. Jahrhunderts 
und seiner Wirkungsgeschichte 11 (1999), S. 7–19, hier S. 11. Die Verszeile aus den Satiren des 
Persius, „Quid sumus et quidnam victuri gignimur?“ (Satiren III, Z. 67; „Was sind wir und 
wozu geboren?“), das Spalding seiner Bestimmung des Menschen voranschickte (Betrachtung 
über die Bestimmung des Menschen. 3. Aufl. Berlin 1749, S. A2r), fand sich auch bei Shaf-
tesbury (Miscellany III (Anm. 12), S. 91). Shaftesbury leitete damit über zu seiner eigenen, 
bereits zitierten Formulierung: „Where am I? or What?“ (vgl. Schwaiger, S. 13). 

49 	Zu den Gründen, die einen christlichen Apologeten dazu bewegen konnten, zur Form 
des Selbstgesprächs zu greifen, s.  Sack: Vertheidigter Glaube der Christen. Erstes Stück 
(Anm. 46): „Die Ursach dieser Wahl ist, weil sich diese Art zu schreiben vor eine so ernst-
hafte und wichtige Sache, als die Religion ist, meines Bedünkens nach am besten schickt, in 
dem sie den Verstand und das Herz zugleich beschäftigt“ (S. 33–34). Bei ihm bleibt allerdings 
der Vortrag merklich trocken. Vgl. dagegen bei Fénelon die Affektsignale „où suis-je? que 
suis-je!“ (Fénelon: Œuvres philosophiques (Anm. 47), S. 326) – hier allerdings nach augus-
tinischem Vorbild als Ausdruck von Verzweiflung über die Hinfälligkeit des menschlichen 
Geistes im Zeichen des Sündenfalls. Vgl. Ps.-Augustinus: Meditationes, Kap. XXXIX: „Quò 
tendebam, & quò deueni? Vbi sum, & vbi non sum?“ (Divi Aurelii Augustini Hipponensis 
episcopi, Meditationes, Soliloquia, Et Manuale. Köln 1598, S. 113). „Warnach strebte ich doch /  
und wohin bin ich kommen? Wo bin ich doch vnnd wo bin ich nicht?“ (Drey Büchlein deß 
H. Augustini / welche zu Latein Meditationes, Soliloquia und Manvale genennet. Köln 1597, 
S. 229). Zur pessimistischen Anthropologie von Fénelons Schrift S. das einleitende Zitat aus 
Augustinus: De libero arbitrio: „Human autem anima rationalis est, quæ mortalibus vincu-
lis peccati pœna tenebatur‟ (Œuvres philosophiques (Anm. 47), S. 4). 

DOI: 10.13173/9783447104975.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



318 Kevin F. Hilliard

3	 Die Antwort der Dichter
Diese apologetischen Lösungen der Theologie waren für die Dichtung in hohem 
Maße anschlussfähig, wobei man hier den weiteren Vorteil hatte, sich noch stär-
ker von allen im engeren Sinne dogmatischen Inhalten entfernen zu können. 

Der Gegner war aber der gleiche. Nach dem Selbstverständnis der neuen 
Philosophen war es ausgemacht, dass vor dem offenen Horizont einer voraus-
setzungslos einsetzenden Selbstbefragung die katechetisch memorierten Glau-
benssätze der Offenbarungsreligion50 mit ihren unüberprüfbaren historischen 
Tatsachenbehauptungen und ihren abstrusen metaphysischen „Dunkelheiten“ 
und „Überschwenglichkeiten“ nicht bestehen konnten.51 Genauso aber sah sich 
die geradezu auf „Überschwenglichkeiten“ spezialisierte Dichtkunst einem kal-
ten Zugwind ausgesetzt. „The Muses […] must make a very indifferent figure in 
this philosophical Draught“,52 so Shaftesbury, mit halbem (oder gespieltem?) Be-
dauern, über die ernüchternde Wirkung der philosophischen Kur, die er dem 
Subjekt verschrieb, damit es sich ohne Kräftevergeudung und Ablenkung der 
eigentlichen Aufgabe des gewissenhaften Selbstgesprächs widmen könne. 

Wie reagierten die Dichter auf diesen Frontalangriff? Langfristig konnte nur 
eine Strategie der Abkoppelung von der philosophischen Wahrheitssuche und 
der Entwicklung alternativer Begründungen für die Dichtung wirksam sein – 
z. B. indem man sie, wie in der Romantik, zum Spielfeld heterokosmischer Ent-
würfe erklärte, oder ihr das Feld partikularer Wirklichkeiten zuwies, wie im 
Realismus. Dafür war man im 18.  Jahrhundert aber noch nicht bereit. Zu sehr 
verwurzelt war die sich an der antiken paideia orientierende und in der Schul-
praxis institutionalisierte humanistische Vorstellung eines Verbunds und einer 
gemeinsamen Zielsetzung der Wissenschaften und Künste – eine Einheit, wie sie 
z. B. Scaliger im Eingangkapitel seiner Poetik beschwor, wo er von der Rhetorik 
ausgehend sowohl dieser als auch der Philosophie und der Dichtkunst die Auf-
gabe der „suasio“ zuwies.53 Was war also zu tun, jetzt, da die neue Philosophie 
willens schien, aus diesem Verbund auszuscheren? 

50 	Zum Katechisieren als Memorieren, S. Shaftesbury: Miscellany V (Anm. 35), S. 150.
51 	„Dunkelheiten“ und „Überschwenglichkeiten“: Immanuel Kant: Kritik der praktischen Ver-

nunft. In ders.: Werke Bd.  4.  Hrsg. von Wilhelm Weischedel. Darmstadt 1956, S.  103–302 
(hier S. 300). Vgl. Shaftesbury: A Letter Concerning Enthusiasm (Anm. 37), S. 4–5; Soliloquy 
(Anm. 8), S. 189–90, 222. 1637 äußert sich Descartes noch vorsichtiger; dennoch ist auch bei 
ihm die kritische Stoßrichtung gegen die jenseits der menschlichen Vernunft angesiedelten 
Wahrheiten (Discours (Anm. 25), S. 9–10) sowie die nur durch „la coustume & l’exemple“ 
beglaubigten Meinungen (ebd., S. 18) deutlich genug.

52 	Shaftesbury: Miscellany II. In ders.: Characteristicks Bd. 3 (Anm. 8), S. 19–81, hier S. 21.
53 	Julius Caesar Scaliger: Poetices libri septem. [Genf] 1561, S. 3. Vgl. auch das immer wieder 

zitierte horazische „Scribendi recte sapere est et principium et fons. / Rem tibi Socraticae 
poterunt ostendere chartae“ (Horaz, Ad Pisones [Ars poetica], Z. 309–310). In Gottscheds 
Übersetzung: „Vernunft und Klugheit sind die Quellen schöner Lieder, / Durchblättert nur 
mit Fleiß die Bücher hin und wieder, / Darinn des Socrates berühmte Weißheit steht: / So 
findet ihr den Stoff der ein Gedicht erhöht.“ Johann Christoph Gottsched: Versuch einer cri-

DOI: 10.13173/9783447104975.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



319Zur Orientierung der religiösen Lyrik im 18. Jahrhundert

Für eine gegenläufige Strategie bot sich das Lehrgedicht an, für das die Vo-
raussetzung einer Harmonie zwischen Philosophie und Dichtkunst geradezu 
konstitutiv war. In der Tat war das 18.  Jahrhundert eine Blütezeit der didakti-
schen Poesie.54 Auch hier wurden die Gewissensfragen, die die Philosophen be-
wegten, gestellt; so z. B., in wünschenswerter Deutlichkeit, in René Alexandre de 
Culants dem preußischen König Friedrich II. gewidmete L’Homéide (1781), deren 
vier Gesänge jeweils eine dieser Fragen aufgreifen und zu beantworten versu-
chen: Où suis-je? Qui suis-je? Que ferai-je? Que deviendrai-je? 55

Hier soll es jedoch um die Lyrik gehen, auch wenn diese historisch betrachtet 
keine festen Konturen hat und die Übergänge zum Lehrgedicht in vielen Fällen 
fließend sind.56 In der Ode (als Sammelbegriff für die in Frage kommende ,hohe‘ 
Lyrik) war eher mit Widerstand gegen die Ansprüche der Philosophie zu rech-
nen. Dennoch gab es auch hier durchaus Stimmen, die für eine Kompromiss-
lösung plädierten. In Frankreich wurde auf einem Seitenschauplatz der großen 
querelle des anciens et des modernes gerade über diese Frage ein Streit geführt. Für 
die einen – angeführt von Houdar de la Motte, sekundiert von Fontenelle – muss-
te sich die Ode der Philosophie anschmiegen: „Entouziasme tant qu’on voudra, il 
faut qu’il soit toûjours guidé par la raison, & que le poëte le plus échaufé se rap-
pelle souvent à soi, pour juger sainement de ce que son imagination lui offre“.57 
Die andere Partei scharte sich um Jean-Baptiste Rousseau, und hatte in Rémond 
de Saint-Mard ihren theoretischen Wortführer. Sie behauptete das alte Recht der 
Ode, von hohen Dingen in hohen Tönen zu singen: „Je veux“, sagt Saint-Mard, 
„qu’un Poëte qui fait un Ode, frapé de la dignité de sa matiere, élevé & soutenu 
par elle, ne parle plus comme le reste des Hommes“.58 In Deutschland findet man 

tischen Dichtkunst. Leipzig 1730, S. 38–39. Deutlicher noch die Anmerkung „wie nöthig es 
auch Dichtern sey, die Welt-Weisheit inne zu haben“ (ebd., S. 19). 

54 	Vgl. Christoph Siegrist: Das Lehrgedicht der Aufklärung. Stuttgart 1974. 
55 	René Alexandre de Culant: L’Homéide, poëme ein quatre chants. Où suis-je? Qui suis-je? 

Que ferai-je? Que deviendrai-je? Cologne 1781. Trotz des berüchtigten fiktiven Verlagsna-
mens „Pierre Marteau“ und einiger Seitenhiebe gegen Offenbarung (S.  35 Anm.), Chris-
tenheit (S. 69 Anm.) und den Fanatismus der Konfessionen (S. 72–75) ist das Gedicht kein 
radikalphilosophisches Traktat; es will den ,atheistischen‘ Spinozismus widerlegen und 
propagiert einen gemäßigten Deismus (S. 53–60, 77).

56 	Auch die Länge taugt nur bedingt als Unterscheidungsmerkmal: denn längere Gedichte ent-
halten oft Passagen gesteigerten Affekts, die man kaum umhin kann, ,lyrisch‘ zu nennen. 
Die Hymne an Venus zu Beginn von Lukrez’ De rerum natura war ein oft kommentiertes 
Beispiel. Z.B. Shaftesbury: A Letter Concerning Enthusiasm (Anm. 37): „Even the cold Luc-
retius makes use of Inspiration, when he writes against it“ (S. 33). 

57 	Odes de M. de la Motte, avec un discours sur la Poésie ein général, & sur l’Ode en particulier. 
2. Aufl. Paris 1729, S. 40. Der discours (S. 15–86) wurde 1709 verfasst. Vgl. Bernard le Bovier de 
Fontenelle: Sur la poésie en général. In ders.: Oeuvres complètes. Hrsg. von Alain Niderst. 
Bd. 5. Paris 1993, S. 537–561. Die Zeitgenossen („ses partisans mêmes“) urteilten, dass La 
Motte „moins Poëte que Philosophe“ gewesen sei (s. Discours sur l’apologue. In: Histoire de 
l’Académie Royale des Inscriptions et Belles-Lettres. Bd. 6. Paris 1751, S. 45–54, hier S. 54).

58 	Saint-Mard: Réflexions sur la Poësie (Anm. 3), S. 216; s. auch S. 43–46. Vgl. Rousseaus ge-
gen die „réformateurs austères / De nos priviléges sacrés“ gerichtete Ode „Sur les divinités 

DOI: 10.13173/9783447104975.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



320 Kevin F. Hilliard

einen ähnlichen, die französische querelle verlängernden Parteienzwist; die Na-
men Gottscheds auf der einen,59 der Schweizer, später auch Herders auf der ande-
ren Seite,60 mögen hier als Stichworte genügen.61 Diese zweite Partei wehrte sich 
dagegen, die Dichtkunst einer philosophischen Kur zu unterziehen. Sie wollte 
zugleich im vollsten Sinn des Wortes poetisch sein und Dienerin der Wahrheit;62 
nur dass sie sich weigerte, sich diese von der neuen Philosophie vorschreiben zu 
lassen. Was konnte also diese Partei ins Feld führen, um der Verdrängung der 
Lyrik aus ihrer Rolle in der Wahrheitsfindung vorzubeugen? 

Zunächst konnte sie die Emotion gegen die ratio ausspielen. Für die Philoso-
phen waren die Affekte als Störenfriede aus dem besonnenen Selbstgespräch der 
Vernunft mit sich selbst fernzuhalten. Vor allem gegen das Staunen musste man 
sich wappnen. Demgegenüber konnten die Dichter darauf hinweisen, dass wie 
nach Platon und Aristoteles die Philosophie selbst aus dem Staunen hervorgeht,63 
sie von ihm auch nicht zu trennen ist. Denn was wäre ein Wissen, das nicht von 
Staunen begleitet wäre? Wie soll sich das Wissen der Seele eindrücken, wenn sie 
von keinem übermächtigen Affekt begleitet und beglaubigt wird? 

Daher wurden die Odendichter der Zeit nicht müde, ihr erregtes Staunen über 
die Entdeckungen, die ihnen zuteil wurden, an den Tag zu legen. Das Marken-
zeichen dieses Staunens war das dem „quo me Bacche rapis“ des Horaz64 nach-
empfundene, epidemisch um sich greifende „où suis-je?“ bzw. „wo bin ich?“ der 
hohen Lyrik, das nur den Fehler hatte, das es sich ebenso rasch abnutzte und der 
philosophischen Partei Anlass zum Spott gab.65 Dessen ungeachtet kann man sa-

poétiques“, in: Jean-Baptiste Rousseau: Œuvres. Hrsg. von Antoine de Latour. Paris 1869, 
S.  272–277, hier S.  276.  In seinen eigenen Gedichten äußerte sich Saint-Mard allerdings 
konzilianter der Philosophie gegenüber: s. La Sagesse, poëme, in: Remond de Saint-Mard: 
Œuvres. Lettres Philosophiques. Bd. 3. Amsterdam 1750, S. 247–252 und die Anmerkungen 
dazu S. 252–254.

59 	Vgl. Gottsched: Versuch einer critischen Dichtkunst (Anm. 53), S. 37. 
60 	Vgl. Herder zur „einfältig hohe[n] poetische[n] Theopnevstie“ der Ode; Fragmente einer 

Abhandlung über die Ode, in Herder: Werke Bd. 1, S. 77–96 (hier S. 80). Zu Herder s. K. F. 
Hilliard: „Absteigerungen“ des Affekts: Herders Odentheorie in der Spannung zwischen 
Verlust und Bewahrung des Heiligen. In: Heilige versus unheilige Schrift. Hrsg. von Martin 
A. Hainz. Wien 2010, S. 71–85.

61 	Auffällig in unserem Zusammenhang ist das Lob, das Gottsched dem „berühmten Engli-
schen Grafen von Schaftesbury“ spendet: Versuch einer critischen Dichtkunst (Anm. 53), 
Vorrede, o. S. 

62 	Vgl. Christian Helmreich: Herders Lyrik. Über die Möglichkeit von Poesie im prosaischen 
Zeitalter der Sprache. In: Herder und die Künste (Anm. 20), S. 141–159, hier S. 155–158.

63 	Platon: Theætetus, 155d; Aristoteles: Metaphysik, 982b.
64 	Oden III. 25, Z. 1. Vgl. auch „quo, Musa, tendis?“, Oden III. 3.
65 	„Dans les Ouvrages qui se prétendent dictés par l’enthousiasme, il est très-ordinaire d’y 

trouver: Que vois-je? où suis-je? qu’entends-je? qui annoncent toujours de grands choses. Non-
seulement cela est trop usé et déchu de sa noblesse par le fréquent usage, mais il me paroît 
singulier que l’enthousiasme se fasse une espèce de formulaire réglé comme un acte judici-
aire“ (Fontenelle (Anm. 57), S. 546). „On s’est persuadé que l’Ode appellée Pindarique, ne de-
voit aller qu’en bondissant: de-là tous ces mouvemens qui ne sont qu’au bout de la plume, & 
ces formules de transports, Qu’entends-je? Que vois je? Où suis-je? qui ne se terminent à rien“ 

DOI: 10.13173/9783447104975.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



321Zur Orientierung der religiösen Lyrik im 18. Jahrhundert

gen, dass Shaftesburys „single Question, „Where am I? or What?“, die Frage also, 
mit der das klärende Orientierungsgespräch des philosophischen Subjekts über 
seine wahre Bestimmung eingeleitet wurde, in diesem scheinbar so ganz anders 
gearteten, staunenden „wo bin ich?“ der erhabenen Erregung ihren Widerpart 
hatte. Dieses „wo bin ich?“ ist zwar keine wirkliche Frage, sondern zunächst nur 
ein Ausruf ohne semantischen Inhalt; dennoch führe nur von ihm, so der An-
spruch der hohen Lyrik, der Weg zu wahrer Einsicht. 

Das hört sich nun so an, als ob die Lyrik nur in einem bewährten rhetorischen 
Schachzug das movere dem philosophischen docere überordnen wollte. Das war 
zwar gewiss der Fall; es war hier aber auch ein weiteres Argument im Spiel, das 
für unseren Zusammenhang von Bedeutung ist. Das movere, so kann man sich 
diesem Argument nähern, hatte nicht nur systematisch, sondern auch historisch 
eine Priorität gegenüber dem docere. Es stellte innerhalb der Rede gleichsam de-
ren archaische Schicht dar. In ihm tauchte man gleichsam zurück an den Anfang 
menschlichen Fühlens und Denkens.66

Der Ausruf als Indifferenzstelle zwischen reinem Staunen und Wissen gehör-
te phylogenetisch, in der Geschichte der Menschheit, an den Anfang der Zeit. 
Und dieser Ausruf war von Anfang an Dichtung:  

La premiére expression lyrique fut une exclamation. L’Homme sortant du 
néant, ouvrant les yeux sur l’Univers, sentant sa propre existence par les 
impressions agréables qu’il recevoit par tous ses sens, ne put s’empêcher 

(Jean-François Marmontel: Poétique françoise Bd.  1.  Paris 1763, S.  293). Vgl. Jean le Rond 
d’Alembert: Réflexions sur l’Ode. In ders.: Mélanges de Littérature, d’Histoire et de Philoso-
phie. 2. Aufl. Bd. 5. Amsterdam 1767, S. 453–468, hier S. 460. „[…] der so häufig gebrauchte, 
aber auch durch Gebrauch schon abgenutzte Anfang: Wo bin ich? Wie ist mir?“ (Johann Ja-
kob Engel: Anfangsgründe einer Theorie der Dichtungsarten aus deutschen Mustern entwi-
ckelt. Berlin und Stettin 1783, S. 305). Selbst Herder klagte über „das so oft mißbrauchte: quo 
me, Bacche, rapis“ (Herder: Kritische Wälder. Oder einige Betrachtungen die Wissenschaft 
und Kunst betreffend. Zweites Wäldchen. In ders.: Sämtliche Werke Bd. III. Hrsg. von Bern-
hard Suphan. Berlin 1878, S. 189–364, hier S. 343). Vgl. auch zu den „unnatürliche[n] Ausru-
fungen“ der neueren Dichter, in ders.: Über die neuere deutsche Literatur. Zwote Sammlung 
(Anm. 6), S. 339. Dabei konnte auch er der Versuchung nicht widerstehen: „Wohin! wohin! 
reißt du […] Phantasei […] mich fort […] Wo bin ich!“ (Dithryambe. In ders.: Sämtliche Wer-
ke Bd. XXIX. Hrsg. von Carl Redlich. Berlin 1889, S. 265–266, hier S. 265); vgl. auch „Wer bin 
ich?“ (Zweites Selbstgespräch, in ders.: Werke. Bd. 3. Hrsg. von Ulrich Gaier. Frankfurt a. M. 
1990, S. 780–782, hier S. 780). Auch Schiller verschmähte die Formel nicht: S. „Aber wo bin 
ich?“ (Der Spaziergang, in Schiller: Sämtliche Werke. Hrsg. von Gerhard Fricke und Herbert 
G. Göpfert. 3. Aufl. Bd. 1. München 1962, S. 228–234, hier S. 233). Ihre Abnutzung war z.T. 
darauf zurückzuführen, dass sie in der panegyrischen Lyrik der Zeit breite Verwendung 
fand, um das angebliche Staunen des Dichters über die glänzenden Eigenschaften und Taten 
fürstlicher und ähnlich erhabener Personen auszudrücken. Ein Beispiel für viele: Ode sur le 
sujet proposé par l’Académie Françoise pour le Prix de l’année 1749. Par M. Le Brun. [Paris] 
1749, S. 4 (das besagte Thema war: „L’Amour des François pour leurs rois consacré par des 
Monumens publics“).

66 	Im Hinblick auf Herders Theorie der Lyrik urteilt Helmreich (Anm. 62): „Dichtung als Spra-
che, in der sich die Kraft der uns berührenden Affekte unverfälscht manifestiert, besitzt 
geradezu archäologisches Potential“ (S. 149). 

DOI: 10.13173/9783447104975.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



322 Kevin F. Hilliard

de s’écrier: & ce cri fut à la fois un cri de joie, d’admiration, d’étonnement, 
de reconnoissance, causé par une multitude d’idées aussi frappantes par 
elles-mêmes que par leur nouveauté.67

In diesem ersten Ausruf war alle Lyrik der Folgezeit bereits enthalten. Die Ode 
war nach Sulzers prägnantem Ausdruck nichts anderes als die „erweiterte […] 
Ausrufung“.68 Auch sie war ursprünglich eine Schöpfung des „neugeschaffnen 
Naturmenschen“.69 „Das dichterische Genie“ der Jetztzeit konnte aber im rich-
tigen Zustand der Erregung diese Urerfahrung nacherleben, „sich in das ers-
te Zeitalter versetzen, alle Dinge so ansehen, als wenn sie ihm zum erstenmal 
erschienen“.70 

Klar war auch, dass mit einer Rückbesinnung auf dieses archaische Erbe nicht 
nur der Lyrik, sondern auch der Religion ein Dienst erwiesen würde. Denn es galt 
weiter als ausgemacht, dass in diesen Menschheitsanfängen Theologie, Philoso
phie und Dichtung eine Einheit gebildet hatten. „In early days“, sagt selbst Shaf-
tesbury, „Poets were looked upon as authentick Sages“.71 Für Dacier war die Poesie 
„d’abord la fille de la Religion“.72 Die prisca theologia wurde zuerst von den Dich-
tern an die Menschen weitergegeben.73 Die Konjunktur der natürlichen Theologie 
um 1700 gab auch der Lyrik die Möglichkeit, rückläufig zum historischen Zeiten-
gefälle ihre alte Würde als Vermittlerin göttlicher Weisheit zu behaupten.74 Um-
gekehrt musste jede gelungene Ode zugleich eine Rettung religiösen Empfindens 
sein, denn nur im Staunen wurde die Ode zu dem, was sie immer schon war. Re-
christianierung und Relyrisierung waren damit zwei Aspekte desselben Projekts. 

67 	Charles Batteux: Cours de belles lettres distribué par exercises. Tome second. Paris 1748, S. 27 
(im Kapitel „Histoire abrégée de l’Ode“ (S. 27–36)). Vgl. Jean-Jacques Rousseau: „Le premier 
langage de l’homme, le langage le plus universel, le plus énergique […] est le cri de la na-
ture“. Discours sur l’origine et les fondements de l’inégalité parmi les hommes. In: Rousseau: 
Discours sur les sciences et les arts. Discours sur l’origine de l’inégalité. Hrsg. von Jacques 
Roger. Paris 1971, S. 139–249, hier S. 190.

68 	Johann George Sulzer: Allgemeine Theorie der schönen Künste. Bd. 2. Leipzig 1774, S. 831 
(Artikel „Ode“). 

69 	Herder: Fragmente einer Abhandlung über die Ode (Anm. 60), S. 88. 
70 	Herder: Versuch einer Geschichte der lyrischen Dichtkunst (Anm. 5), S. 113.
71 	Shaftesbury: Soliloquy (Anm. 8), S. 98.
72 	[André Dacier] La Poëtique d’Aristote Traduite en François. Avec des Remarques. Paris 1692,  

S.  iiij. „Dacier ist der Meynung, die Religion sey die Hebamme der Poesie gewesen, und 
man habe die ersten Lieder bloß zum Lobe GOttes gemacht und abgesungen“ (Gottsched: 
Versuch einer critischen Dichtkunst (Anm. 53), S. 69). Gottsched selbst widerspricht (ebd.) 
diesem Gemeinplatz (ebd.). 

73 	Z.B. Scaliger: Poetices libri septem (Anm. 53), S. 5. Vgl. Kuni Sakamoto: Creation, Trinity 
and prisca theologia in Julius Caesar Scaliger. In: Journal of the Warburg and Courtauld Insti-
tutes 73 (2010), S. 195–207.

74 	Vgl. das umfangreiche „Verzeichniß der Alten und Neuen Scribenten, die sich haben lassen 
angelegen seyn durch Betrachtung der Natur, und der Geschöpfe die Menschen zu Gott zu 
führen“, in William Derham: Astrotheologie. Übersetzt von Johann Albert Fabricius. 2. Aufl. 
Hamburg 1732, S. XIII–LXXX.

DOI: 10.13173/9783447104975.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



323Zur Orientierung der religiösen Lyrik im 18. Jahrhundert

4	 Brockes
Fénelons oben erwähnte apologetische Schrift war in Hamburger literarischen 
Kreisen bald nach ihrem Erscheinen gut bekannt, nachdem ihr erster Teil schon 
1714 von Johann Albert Fabricius ins Deutsche übersetzt worden war.75 Fabricius’ 
Schüler und Freund Barthold Heinrich Brockes76 zog nach, als er 1728 im dritten 
Teil seines Irdischen Vergnügens in Gott ein anderes, ähnliches Werk der französi-
schen Erbauungsliteratur in einer Parallelübersetzung verdeutschte; aus Charles 
Claude Genests Principes de philosophie ou preuves naturelles de l’existence de Dieu et 
de l’immortalité de l’ame (1716) wurden die Grund-Sätze der Welt-Weisheit des Herrn 
Abts Genest.77 Sowohl Original wie Übersetzung liefern Anschauungsmaterial für 
die Christianisierung und Lyrisierung des philosophischen Selbstgesprächs. 

Genests Principes de Philosophie griffen, wie es der Titel schon nahelegt, in frei-
er Form Gedanken aus Descartes’ Principia Philosophiæ von 1644 auf,78 zumeist 
in recht trockenem Tonfall, streckenweise aber in Form eines enthusiasmierten 
Selbstgesprächs. Die theologischen und apologetischen Inhalte traten dabei stark 
in den Vordergrund. Diese Theologisierung fiel insofern nicht schwer, als auch 
Descartes sich anheischig gemacht hatte, das Dasein Gottes, den Dualismus von 
Leib und Seele und die Unsterblichkeit der letzteren philosophisch zu beweisen.79 

75 	François de Salignac de la Mothe Fénelon: Augenscheinlicher Beweiß, dass ein GOTT sey, 
hergenommen aus der Erkäntnis der Natur, und also eingerichtet, dass es auch die Einfälti-
gen begreiffen können. Übersetzt von Johann Albert Fabricius. Hamburg 1714.

76 	Zu ihrem Verhältnis s. Henrik Petersen: B. H. Brockes, J. A. Fabricius, H. S. Reimarus. Phy-
sikotheologie im Norddeutschland des 18. Jahrhunderts zwischen theologischer Erbauung 
und Wissensvermittlung. Diss. Kiel 2004, S. 152–156.

77 	Ich zitiere im laufenden Text unter der Sigle „Brockes 1728“, nach der 1. Auflage: Herrn B. H. 
Brockes […] verdeutschte Grund-Sätze der Welt-Weisheit, des Herrn Abts Genest, nebst ver-
schiedenen eigenen theils Physicalischen theils Moralischen Gedichten, als des Irdischen 
Vergnügens in GOTT Dritter Theil; zum Druck befördert von Joh. George Hamann. Ham-
burg 1728. Vgl. Charles Claude Genest: Principes de philosophie ou preuves naturelles de 
l’existence de Dieu et de l’immortalité de l’ame. Paris 1716. In seinem Delectus argumentorum 
et syllabus scriptorum, qui veritatem religionis Christianæ adversos atheos, epicureos, deistas seu na-
turalistas, idololatras, Iudæos et Muhammedanos lucubrationibus suis asseruerunt (Hamburg 1725) 
lobt Johann Albert Fabricius Genests Schrift als „carmen elegantis“ (S. 288); vgl. Johann Ge-
org Hamann: Vorrede zu Brockes 1728, S. 3v. Möglich also, dass Fabricius die Anregung zu 
Brockes’ Übersetzung gab . Das allgemeine Urteil war dem Gedicht Genests weniger güns-
tig: dieses „espèce de Poëme“ sei „[un] ouvrage auquel le Public n’a fait qu’un froid accueil, 
parce qu’il est venu dans un tems où la faveur du Cartesianisme étoit déja bien diminuée“ 
(Lettres de M. l’Abbé d’Olivet […] à M. le Président Bouhier. In: Recueil d’opuscules litté-
raires, avec un discours de Louis XIV. à Monseigneur le Dauphin. Amsterdam 1767, S. 92–
216, hier S. 125–126); vgl. auch den Vorwurf, er sei „den Grund-Lehren des Des Cartes allzu 
genau“ gefolgt (Hamann: Vorrede zu Brockes 1728, S. 2v).

78 	Vgl. Genests Apologie des Descartes in der „Preface“ zu den Principes de Philosophie 
(Anm. 77), o. S. Außer Descartes nennt er u. a. Bossuets Unterhaltungen, Malebranches Wer-
ke und Polignacs Anti-Lucretius als Quellen für sein Werk. 

79 	Vgl. René Descartes: Principia philosophiæ, I. 13–18; und den vollen Titel der Erst- und 
Zweitausgabe der Meditationes de prima philosophia, in qua Dei existentia et animæ immortalitas 
demonstratur (1641) bzw. in quibus Dei existentia, & animæ humane à corpore distinctio, demonst-
rantur (1642).

DOI: 10.13173/9783447104975.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



324 Kevin F. Hilliard

Freilich konnte angesichts der Bedenken, die viele Theologen der kartesischen 
Philosophie dennoch entgegenbrachten, eine weitere, deren Rechtgläubigkeit un-
terstreichende Bearbeitung nicht schaden.80 Und es sind vor allem die theologi-
schen Stellen, wo der Glaube an einen allgütigen Gott auf dem Spiel steht, wo der 
Dichter in Feuer gerät.

An dieser Stelle lenke ich den Blick vom französischen Original auf die (recht 
treue) Brockessche Übersetzung. Leitend für Genest wie für Brockes war die 
traurige Erkenntnis, dass die Menschen für die Schönheit und Ordnung, die in 
der Schöpfung herrschten, blind, und deshalb für die Weisheit des Schöpfers un
empfindlich seien.81 Dabei müsste, um Fénelon zu zitieren, der sich ganz ähnlich 
ausdrückt,82 ein einziger Augenaufschlag genügen, diese den Menschen fühlen 
zu lassen. „Je ne puis ouvrir les yeux, sans admirer l’art qui éclate dans toute la 
Nature. Le moindre coup d’œil suffit pour appercevoir la main qui fait tout.“ 83 
Wie also wäre es, wenn man diesen Augenaufschlag neu inszenieren, „den ersten 
Augenblick, wenn unser Auge schaut“ wiederholen könnte (Brockes 1728, S. 21)? 
Um der Abschleifung der Sinneseindrücke durch die Gewöhnung entgegenzu
wirken, müsste man sich vorstellen, man käme zum erstenmal zu Bewusstsein: 
„Erwachsen, dencke man: man käm’ erst auf die Welt. / Gleich wird uns eine 
Welt, die neu ist, vorgestellt“ (Brockes 1728, S. 29). Und sogleich ist das Wunder 
vollbracht:

Ich weiß nicht, ob es im – obs ohne Traum geschehe;  
Und sehe, wenigstens bedünckt mich, dass ich sehe,  
Ein’ Erd’, ein Sonnen-Licht, Gebirge voller Wälder,  
Beblühmte Hügel hier, dort angenehme Felder.  
Ich hör’, wie mit des Bachs sanfft rauschendem Gezische  
Der liebliche Gesang der Vögel sich vermische.  
Ist dies ein süsser Traum? nichts weiß ich, was geschehe,  
Aufmercksam, gantz erstaunt, vernehm ich und ich sehe.  
Wer bin ich? Wo bin ich? Woher bin ich gekommen? 84  
Und was geschicht in mir?  
Ich wancke hin und her und zweifle für und für.  

80 	Zum „zweideutigen Charakter“ und der „zweideutigen Rezeption“ der kartesischen Phi-
losophie vgl. Panajotis Kondylis: Die Aufklärung im Rahmen des neuzeitlichen Rationalis-
mus. Hamburg 2002, S. 191–209.

81 	Brockes 1728, S. 3. Die jeweilige Stelle im Original steht auf der gegenüberliegenden, mit 
geraden Ziffern bezeichneten Seiten (hier S. 2). Die Blindheit, die Genest und Brockes bekla-
gen, ist auch die des ausdrücklich als Gegner genannten Spinoza. Klingt in der Anklage, er 
leide an einer „étrange aveuglement“, einer „elend[en] […] Blindheit“ (Brockes 1728, S. 24/25) 
der alte Vorwurf der Blindheit der Juden nach?

82 	Fénelon: Œuvres philosophiques (Anm. 47), S. 4–6.
83 	Fénelon: Œuvres philosophiques (Anm. 47), S. 1–2.
84 	Dies sind wortgenau die Fragen, die Walpurger später stellen sollte (s. oben). Ob er sie aus 

Brockes abgeschrieben hat, lässt sich allerdings bei der Ubiquität ähnlicher Fragenkataloge 
in der Literatur der Zeit nicht ausmachen.  

DOI: 10.13173/9783447104975.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



325Zur Orientierung der religiösen Lyrik im 18. Jahrhundert

Von einem Ding ist mir der Zweifel doch benommen:  
Ich glaube, dass ich seh’, ich glaube, dass ich höre. (Brockes 1728, S. 31) 

Die den „Zweifel“ zerstreuende Versicherung, dass das Bewusstsein selbst im 
Traum aktiv ist, und dass man sich damit immerhin nicht über das eigene Dasein 
täuschen kann, ist dem kartesischen „cogito ergo sum“ nachgebildet. Der mittlere 
Teil jedoch hebt die Gedankenführung ins Erhabene. Das Sehen und Erkennen 
sind nun von einem ,Erstaunen‘ begleitet, und dieses wird im Ausruf „Wer bin 
ich? Wo bin ich?“ usw. in die entsprechende sprachliche Geste umgewandelt.85

Gerade diese Stelle ist es, die im Titelkupfer dargestellt wird. Auch diese ist 
aus der französischen Originalausgabe „übersetzt“ (vgl. Abbildungen nächste 
Seite).

Auf den ersten Blick ähneln sich die beiden Stiche. Dann aber merkt man, dass 
aus dem Bild einer schönen Landschaft eine Darstellung des Gartens Eden, aus 
dem Bild eines Menschen quiconque eine Darstellung Adams, des ersten Men-
schen geworden ist. Denn zu den zahmen Tieren aus den gemäßigten Klimazo-
nen, die bei Genest die Landschaft bevölkern, sind nun auch wilde und exotische 
gekommen, die jedoch in paradiesischer Unschuld neben den anderen lagern, 
am auffälligsten der Löwe im Vordergrund, der friedlich neben dem Hasen hockt 
(im Hintergrund sind noch ein Elefant, ein Wolf und ein Bär zu erkennen). In 
Brockes’ Fassung ist also das Ich des Gedichts der Antitypus Adams. Damit be-
kommt die Stelle eine theologische Tiefendimension, die bei Genest fehlt. Dass 
der neugeborene Mensch über den Anblick der Schöpfung noch erstaunen kann, 
liegt daran, dass er ebenso der noch unschuldige Adam ist, dem die Sünde die 
Sinneswahrnehmung nicht verdunkelt hat.86 

85 	Bei Genest lautet die Stelle: „Attentif, étonné, je regarde, j’écoute, / Qui suis-je? Où suis-je? Et 
d’où suis-je venu? / Qu’arrive-t-il en moi?“ (Brockes 1728, S. 30). Vgl. den Fragenkatalog bei 
Fénelon: „Où suis-je? que suis-je? où est-ce que je vais? où m’arrêterai-je?“ (Œuvres philoso-
phiques (Anm. 47), S. 355)

86 	Die Frage wäre natürlich, wer für diese bildliche Übersetzung verantwortlich ist. Dem Stich 
von Charles-Louis Simonneau d. Ä. (1645–1728) nach einem Entwurf von Nicolas Vleughels 
(1668–1737) entspricht das von dem Hamburger Künstler Christian Fritzsch (1695–1769) ver-
fertigte Bild („C. Fritzsch del[ineavit] & sculps[it]“). Fritzsch hat in der Folgezeit noch öfter 
den bildlichen Schmuck zu den Schriften von Brockes beigetragen, u. a. zu Brockes: Auszug 
der vornehmsten Gedichte aus dem […] Irdischen Vergnügen in GOTT (Hamburg 1738). 
Besonders interessant ist in unserem Zusammenhang sein Titelkupfer zu Brockes: Harmo-
nische Himmels-Lust im Irdischen, oder auserlesene, theils neue, theils aus dem Irdischen 
Vergnügen genommene, und nach den 4 Jahres-Zeiten eingerichtete Musicalische Gedichte 
und Cantaten. Hrsg. von B. H. Brockes Jun. (Hamburg 1741), das in der zweiten Auflage von 
1744 als Entwurf des jüngeren Brockes ausgewiesen wird. Nimmt man noch hinzu, dass 
Fritzsch 1744 ein Brustbild des Dichters gestochen hat (Nürnberg, Germanisches National-
museum, Graphische Sammlung (Paul Wolfgang Merkel’sche Familienstiftung), Inventar-
Nr. MP 2926, Kapsel-Nr. 49), wird man wohl ein engeres Vertrauensverhältnis zwischen dem 
Dichter und dem Künstler vermuten dürfen; so dass das Titelkupfer zur Genest-Überset-
zung, wenn nicht nach Anleitung des ersteren, so doch mit seinem Einverständnis zustande 

DOI: 10.13173/9783447104975.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



326 Kevin F. Hilliard

Dieser erste Mensch ist es also, der hier in einem Ur-Staunen die ersten Fragen 
an Gott und Welt stellt. Die Ahnung des Anfangs – über beide Landschaften geht 
gerade die Sonne auf – wird er bei abnehmender Erregung in gesichertes Wissen 
zerlegen; in noch unentwickelter Form ist dieses aber hier schon gegenwärtig. 
Das Gedicht wiederum versucht die Neuinszenierung dieses Augenblicks, die-
ses ersten Augenaufschlags, damit der Leser im imaginativen Nachvollzug aus 
seiner Sünden- und Sinnenträgheit aufwachen möge, um die Schöpfung, den 
Schöpfer, und sich selbst mit ungetrübtem Sinn und Geist wahrzunehmen. Und 
zugleich kehrt die Lyrik zu ihrem Ursprung zurück, zum ersten Gottesmorgen, 

gekommen sein dürfte. Freilich rückt auch unabhängig von der Urheberfrage das Frontispiz 
den Text in einen neuen Zusammenhang. 

Abb. 1:
Titelkupfer von Charles Claude Genest, 
Principes de Philosophie (1716). Bayerische 
Staatsbibliothek München (P.o.gall. 894).

Abb. 2:
Titelkupfer von Barthold Heinrich Brockes, 
Verdeutschte Grund-Sätze der Welt-Weisheit 
(1728). Bayerische Staatsbibliothek Mün-
chen (P.o.germ. 187 m-3). 

DOI: 10.13173/9783447104975.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



327Zur Orientierung der religiösen Lyrik im 18. Jahrhundert

als Gefühl, Wissen, Andacht eins waren; der Ausruf ist, wir erinnern uns, Lyrik 
in höchster Konzentration, aus dem wie aus dem Urknall alle dichterische Rede 
sich in der Folgezeit herauskristallisieren sollte. 

Das Lyrische ist hier freilich nur ein in Augenblicken aufleuchtendes Moment 
innerhalb der Lehre. Das in diesen Augenblicken affektiv aufgeladene Selbst-
gespräch beruhigt sich im weiteren Verlauf zum Selbstunterricht; das Lyrische 
geht im Lehrgedicht auf. Dort ist der Staunende zugleich Lehrer und Lernender, 
„Pupil and Preceptor“, wie es bei Shaftesbury hieß (wobei freilich die Schöpfung 
der eigentliche Lehrmeister ist). Die Ausdifferenzierung dieser Rollen bot dem 
Dichter aber neben der monologischen Realisierung eine zweite Möglichkeit 
dramatisch-lyrischer Aneignung an, die ich jetzt in einem neuen Beispiel veran-
schaulichen möchte. 

Man konnte nämlich erstens die eben erwähnten Rollen weiter ausdifferen-
zieren und vollends auf die „two distinct Persons“ Shaftesburys verteilen, das 
Selbst- also in ein echtes Zwiegespräch verwandeln. Damit wurde es zweitens 
möglich, auch das oben beleuchtete Motiv einer wiederholten Erschaffung des 
Menschen deutlicher in Szene zu setzen, indem man mehr oder weniger meta-
phorisch den „Preceptor“ zum Schöpfer des „Pupils“ machte. Das führte in die 
Nähe des Pygmalion-Stoffes. In der Tat kam gerade in unserem Zusammenhang 
dieser Mythos in der Literatur des 18. Jahrhunderts neu zur Geltung. Er machte 
es möglich, unter Wahrung aller affektiven Momente in der zum Leben erwa-
chenden Bildsäule gleichsam in Zeitlupe die ersten Regungen des Bewusstseins 
zu beobachten, in der Figur des Bildhauers aber gleich auch den Lehrer zur Stelle 
zu haben, der seinem Geschöpf die neue Welt, in die es getreten ist, erklären 
kann. Von Boureau-Deslandes, Bodmer, Jean-Jacques Rousseau und anderen 
wurde unter verschiedenen, mal materialistischen, mal theistischen Vorzeichen 
der Mythos neu durchgespielt.87 Für die theologisch konservative Richtung be-
stand dabei die besondere Attraktion darin, dass in der Figur des Lehrenden die 
reine Selbstbezüglichkeit des neuphilosophischen Modells durchbrochen wurde, 
und in der Notwendigkeit des Lehrens die Notwendigkeit einer Offenbarung un-

87 	[André François Boureau-Deslandes:] Pigmalion, ou la Statue animée. London 1742 (deutsch: 
Pigmalion, oder die belebte Statüe. Hamburg 1748); [Johann Jakob Bodmer:] Pygmalion und 
Elise. In: Neue Erzählungen verschiedener Verfasser. Frankfurt und Leipzig 1747, S. 1–68 
(eine Replik auf Boureau-Deslandes). Condillacs Traité des sensations (1754) und Charles Bon-
nets Essai analytique sur les facultés de l’âme (1760) übersetzten den Mythos in eine philoso-
phische Versuchsanordnung. Zum ganzen Komplex S. Eugenio Pesci: Saggio introduttivo. 
Materialismo, tradizioni filosofiche e gusto estetico nel „Pigmalion, ou la Statue animée” de 
A.-F. Deslandes. In: Antoine-François Deslandes: Pigmalion, ou la Statue Animée. L’Optique 
des Mœurs. Hrsg. und übers. von Eugenio Pesci. Quaderno VI: Maggazino di filosofia. Mila-
no 2008, S. 7–102; Hans Sckommodau: Pygmalion bei Franzosen und Deutschen im 18. Jahr-
hundert. Universität Frankfurt am Main: Wissenschaftliche Gesellschaft, Sitzungsberichte 8 
(1969), Nr. 3. Wiesbaden 1970; Joachim Gessinger: Auge und Ohr: Studien zur Erforschung 
der Sprache am Menschen 1700–1850. Berlin und New York 1994, S. 38–49, 89–114. Eine ex-
plizit christliche Vorstellung von Gott als Bildner des Menschen wie aus einem „Stück Mar-
mor“ findet sich bei Sack, Vertheidigter Glaube der Christen (Anm. 46), S. 94–95, hier S. 94. 

DOI: 10.13173/9783447104975.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



328 Kevin F. Hilliard

terschwellig suggeriert werden konnte; denn Offenbarung war ja nichts anderes 
als „väterlicher Unterricht“.88 

Brockes schrieb zwar kein Pygmalion-Gedicht, wie er überhaupt von aller an-
tiken Mythologie Abstand nahm. Seine „Erzehlung. Zum Neu-Jahrs-Gedicht auf 
das 1745ste Jahr“, 1746 im achten Teil des Irdischen Vergnügens in Gott erschienen, 
hat aber eine analoge Struktur.89 

In der Einleitung zur Verserzählung feuert sich Brockes noch einmal an, seine 
Leser zur Betrachtung von Gottes Werken in der Natur zu erheben. Dazu müsse 
die Dichtung die gewohnten Bahnen verlassen: 

[…] Um uns selbst nun zu erhöhn, 
In des Schöpfers Wunder-Werken, wenn wir Ihn darinn ersehn; 
Tret’ ich eine neue Bahn, (gieb, o Gott, dass es gelinge, 
Wenn ich in der Allmacht Tiefen, mit erstaunter Ehrfurcht, dringe!) 
Durch ein neues Dichten, an. (Brockes 1746, S. 413)

So „neu“ war fünfundzwanzig Jahre nach dem Erscheinen des ersten Teils des 
Irdischen Vergnügens Brockes’ Manier zwar nicht mehr. In einem anderen Sinne 
ist jedoch die ,Neuheit‘ zwingend und bleibend ein Merkmal des Brockesschen 
Gedichts. Nicht nur deshalb, weil das ,Erstaunen‘ über Gottes „Allmacht“ immer 
wieder neu erregt werden muss; sondern auch, weil dieses Staunen selbst ein 
Affekt des Anfangs ist. Wo Staunen ist, da ist Anfang. Und sobald im Staunen 
sich der Affekt sprachlich entlädt, ist auch in ihm ein „neues Dichten“ enthalten.90 

Dieses wie das Staunen selbst wird auch in der auf dieses Proömion folgenden 
Erzählung thematisiert. Die Geschichte handelt von einem in einer Höhle 
erzogenen Jüngling, Cernamir, und seinem Lehrer, Silvio, der mit ihm das Ex-
periment anstellt, wie ein in der Natur zu vernünftiger Betrachtung des Weltge-
bäudes angeleiteter Mensch auf die erste Begegnung mit der Zivilisation reagiert 
– wahrlich eine „neue Art“, einen Menschen „in die Welt zu führen“ (Brockes
1746, S. 415). Kennengelernt hat Cernamir vor diesem Zeitpunkt nur die „gestirn-

88 	Sack: Vertheidigter Glaube der Christen (Anm. 46), S. 21; vgl. ebd. S. 21, 98. „Was von eintze-
len Menschen wahr ist, die ohne Unterricht zu gar keiner vernünftigen Erkänntniß haben 
gelangen können; das ist […] von gantzen Völckern wahr. […] [Daher die] gantz unentbehrli-
che Nothwendigkeit […] eines höheren Unterrichts, oder einer Offenbarung“ (ebd. S. 14–15).

89 	Barthold Heinrich Brockes: Irdisches Vergnügen in GOTT, bestehend in Physicalisch- und 
Moralischen Gedichten. Achter Theil. Hrsg. von B[arthold]. H[einrich]. B[rockes]. jun. Ham-
burg 1746, S.  412–428.  Nachweise werden im fortlaufenden Text unter der Sigle „Brockes 
1746“ belegt. 

90 	Nicht von ungefähr hat „das Neue“ in der wirkungsästhetischen Diskussion der Zeit einen 
so hohen Stellenwert; s. zusammenfassend den Artikel „Neu“ in Sulzer: Allgemeine Theorie 
der schönen Künste (Anm. 68), Bd. 2, S. 815–818. Zumal die Ode hat die Aufgabe, das Neue 
in die Welt zu setzen: „Also dienet überhaupt die lyrische Poesie dazu, dass jedes Vermögen 
der Seele dadurch […] einen neuen Schwung und neue Kräfte bekommt“ (ebd., S. 838, Ar-
tikel „Ode“). Vgl. auch Gottsched: die Ode „wagt neue Ausdrückungen und Redensarten“ 
(Versuch einer critischen Dichtkunst (Anm. 53), S. 335); und Batteux zur „nouveauté“ der 
Gedanken in der Ode (s. oben).

DOI: 10.13173/9783447104975.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



329Zur Orientierung der religiösen Lyrik im 18. Jahrhundert

te Pracht“ des „Firmaments“, woran sich ein physikotheologischer Unterricht an-
schloss (Brockes 1746, S. 416). Immerhin hat Silvio ihm das Schreiben beigebracht 
(Brockes 1746, S. 418). 

So in die Wege geleitet, kann nun das Experiment beginnen. Cernamir be-
kommt einen Schlaftrunk und wird in bewusstlosem Zustand in ein Haus in der 
Stadt geführt (Brockes 1746, S. 417–418). Er erwacht und sieht sich, von dem mit-
gebrachten „bekannten Schreib-Tisch“ und „Lehn-Stuhl“ abgesehen, in einer völ-
lig neuen Umgebung. Er ,besieht‘ und ,betastet‘ alles. Von „des ganzen Zimmers 
Symmetrie“ und den „zierlichen Mobilien“ ist sein „Geist“ „gerührt“ (Brockes 
1746, S. 418). Um seine „zerstreuten Ideen“ (ebd.) zu sammeln, greift er zur Feder 
und bringt „folgende Gedanken, in Eile, zu Papier“:

„Wo bin ich? Ist, was mir hier in die Augen fällt, 
Auch wirklich? Bin ich hier in einer neuen Welt? 
Ist alles das, was hier vorhanden, 
Und was ich fühl’ und seh, von ungefehr entstanden? 
Ist es, so wie es ist, gewachsen? Oder muß 
Ein Geist gewesen seyn, der, nach vernünftgem Schluß, 
Die Theile so gefügt; der alles, mit Bedacht, 
Zu solcher Ebenmaß so ordentlich gebracht?“ (Brockes 1746, S. 419) 91

Nachdem von außen, von unsichtbarer Hand, die Fensterläden aufgemacht wer-
den, besieht er die Häuser und die Menschen in ihnen, und erinnert sich an Sil-
vios Lehren von „der Welten Vielheit“ und von diesen Welten als einer „großen 
Stadt der Gottheit“ (Brockes 1746, S. 421).92 Wieder muss er seine Gedanken auf-
schreiben: 

„[…] Bewunderns-würdge Himmels-Stadt! 
Die wohl mit allem Recht den Namen der Residenz des Schöpfers hat: 
Du füllst mit Ehrfurcht, voller Andacht, den Geist, mein ganzes Wesen, an, 
Daß ich, mit Lust darinn versunken, erstaunt, nichts weiter denken kann.“

Hier warf er seine Feder nieder, und sich selbst in den Stuhl zurück, 
Ganz ausser sich von tiefem Denken. (Brockes 1746, S. 422) 

Jetzt tritt Silvio ein. Er wirft einen Blick auf das „voll geschriebne Blatt“, und kann 
sich angesichts der „erhabne[n] Richtigkeit“ „der Ideen und des Ausdrucks“ 
überzeugen, dass sein Experiment geglückt ist (Brockes 1746, S. 423).

Wir werden hier Zeuge, wie von einem gleichsam „neugeschaffnen Natur-
menschen“, um Herders Ausdruck noch einmal aufzugreifen, das erste Gedicht 

91 	Cernamir macht hier die Erfahrung nach, die Fénelon in seiner Démonstration de l’existence de 
Dieu in einem Gedankenexperiment angestellt hatte, wo er sich fragt, welche Schlüsse auf ei-
nen Schöpfer ein Mensch wohl machen würde, der auf einer wüsten Insel eine vollkommen 
schön gebildete Statue fände (Fénelon: Œuvres philosophiques (Anm. 47), S. 12–14). 

92 	Silvio erweist sich hier als Leser von Fontenelles Entretiens sur la pluralité des mondes (1686).

DOI: 10.13173/9783447104975.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



330 Kevin F. Hilliard

geschrieben wird – ein Gedicht, das programmgemäß aus dem durch die nun 
schon bekannten Fragen markierten Staunen hervorgeht und alle Merkmale des 
Erhabenen an sich hat. Der lyrische Anfang ist eins mit dem „tiefe[n] Denken“; 
auf natürlichem Wege werden so im „neuen Dichten“ Erregung und Erleuchtung 
eins. Selbstverständlich auch, dass beide Erfahrungen das erschütterte, wachge-
rüttelte, neugeborene Ich unweigerlich zu Gott führen. 

Im Windschatten christlicher Apologetik versuchte Brockes in epochentypi-
scher Weise den lyrischen Ton sowohl für die Lehre als auch für die Affekterre-
gung nutzbar zu machen. Die Lyrisierung diente dabei nicht nur als rhetorisches 
Mittel zum guten didaktischen Zweck. Sondern das gattungskonstituierende 
Staunen war an sich schon die Lehre. In ihm erfuhr der Mensch seine wahre 
Bestimmung in der Welt. Lyrik war in nuce die prisca theologia, die es für die Ge-
genwart zu bewahren und zu erneuern galt.

5	 Abgesang: Hölderlin
Es war in diesen Ausführungen von dem Projekt die Rede, den neuen Philoso-
phen die Redehoheit streitig zu machen, ihnen das auf alle alten Gewissheiten 
verzichtende Soliloquium aus der Hand zu reißen, und dieses durch einen Re-
kurs auf die prisca theologia und die ewig ursprüngliche Dichtung für christliche 
Inhalte wieder zu öffnen. Hand in Hand damit ging die zumindest punktuelle 
Lyrisierung des Selbstgesprächs. Erst in ihren lyrisch-affektiven Steigerungen 
könne der menschlichen Selbstreflexion der aus der Isolation des Selbstbewusst-
seins herausführende Durchbruch zum wahren Wissen von Gott und Welt ge-
lingen.

Gegen die Entwürfe der neuen Philosophie setzte man sich chronotopisch zur 
Wehr, indem man ihrer historischen Stunde Null die alles überstrahlende Kraft 
des Schöpfungsbeginns setzte. Die lyrische Selbstverständigung wurde zu einem 
immer wieder neu erlebten adamitischen Erwachen umgedeutet.93 Hören wir ein 
letztes Beispiel, aus dem Umkreis der bereits erwähnten Nacherzählungen des 
Prometheus-Mythos. In Bodmers Pygmalion und Elise erwacht die Statue zum Be-
wusstsein, als Pygmalion gerade abwesend ist. Nach ersten, eher ruhigen Beob-

93 	Vgl. diese Szene in Klopstocks Messias, wo nach dem Versöhnungsopfer Christi am Kreuz 
die Toten zum Leben erwachen, unter ihnen Eva: „Eva begann sich empor zu heben. Wer 
bin ich geworden? / Bin ich in Eden? Wo bin ich? Ich lebe wieder im Leibe / Meiner ers-
ten Erschaffung? O dort ist Adam! Wie glänzt er! / Und wie glänz ich!“ (Friedrich Gottlieb 
Klopstock: Der Messias. Bd. 3. Halle 1769, S. 12). In Christian Scrivers mehrfach wiederauf-
gelegtem Seelen-Schatz, einem der bedeutendsten Erbauungsbücher der Zeit, erwacht der 
von Christus wiederauferweckte Jüngling zu Nain mit den (zum biblischen Bericht hin-
zugedichteten) Worten: „Hilff ewiger GOtt! wie geschicht mir? wo bin ich? bin ich wieder 
in der Welt?“ (M. Christian Scrivers […] Seelen-Schatz, Vierdter Theil. 11. Aufl. Magdeburg 
und Leipzig 1737, S. 294). Nicht unmöglich, dass Klopstock als gebürtiger Quedlinburger 
(geb. 1724) das Werk des ehemaligen dortigen Oberhofpredigers (1629–1693) gekannt hat. 
Zu Scriver s. Martin Brecht: Ein „Gastmahl“ an Predigten. Christian Scrivers Seelenschatz 
(1675–1692). In: Pietismus und Neuzeit 28 (2002), S. 72–117. 

DOI: 10.13173/9783447104975.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



331Zur Orientierung der religiösen Lyrik im 18. Jahrhundert

achtungen im Umkreis seiner Werkstatt empfindet sie eine Beklemmung, sich so 
„enge eingesperrt“ zu finden, und folgt einem „herrlichen Glantz“, der von einer 
Seite „einzudringen scheint“. Dies ist das Zeichen für die volle Entfaltung ihrer 
sinnlich-geistigen Kräfte:

Mit diesen Worten trat sie aus dem Saal in die Galerie, wo ihr plötzlich das 
prächtige Schauspiel der Natur begegnete, und alles Vermögen ihrer Sin-
nen und ihres Gemüthes in ihre Augen zusammenholete. Es war gleich an 
dem, daß die Sonne den Rand ihrer beleuchtenden Kugel aus der östlichen 
See hervorrekete, und unten den grossen Ocean, oben die ungemessene 
Bühne des blauen Himmels mit ihren sanften Strahlen tausendfältig be-
mahlete. Dieses unermeßliche Feld, die immer wechselnden und tausend-
fach gefärbten Gegenstände darauf, die Höhe der Farben, schlugen diesen 
neuen Menschen in eine taumelnde Entzükung; sie fiel mit geschlossenen 
Augen auf die Knie. Doch erholete sie sich selber augenblicklich, und da 
sie die Sonne jezo mit ihrer gantzen Scheibe auf dem Ende des Horizontes 
hervorbrechen sah, sagte sie: O du, ohne Zweifel das Auge des Himmels, 
das alles siehet und alles zu sehen giebt! du hast es gesehen, als ich ward, 
und warest eh ich noch gewesen. Sage mir denn, wie ward ich so? Wer 
hat mich zu diesem Wesen, das sich selber fühlet und sich so beweget 
und denket, geholfen? Ich könnte glauben, daß du es seyst, oder derjeni-
ge, dessen Auge du bist. Oder warest du selber noch nicht, ehe vor wenig 
Augenblicken ein grösseres Wesen dich angezündet und mit diesem Meer 
von Strahlen begabet hat? 94

Hier sind alle Motive noch einmal gebündelt, die uns beschäftigt haben, und 
einige ergänzende noch dazu. Die Neuschöpfung des Menschen, das staunende 
erste Gewahrwerden der Schöpfung, die symbolische Szenerie des Sonnenauf-
gangs, die ersten Orientierungsfragen des Ichs, die instinktive, nach Antworten 
suchende Hinwendung an ein Höheres, die über sich selbst schon hinwegeilen-
de Naturfrömmigkeit, die sich zunächst die Sonne als Göttliches vorstellt, um 
bereits im nächsten Augenblick mit sicherem Instinkt hinter diesem sichtbaren 
einen unsichtbaren Gegenstand der Verehrung zu vermuten, der biblische Ton-
fall („[du] warest eh ich noch gewesen“ ist eine Reminszenz an Hiob Kap. 38), in 
dem die Naturreligion für die geoffenbarte durchsichtig wird, der (auch in Prosa) 
erregte, gesteigerte Ausdruck, die Erweiterung des Selbstgesprächs zum Dialog 
– all dies ist für die hier untersuchten lyrischen Meditationen typisch, in denen 
dem Druck der Gegenwart die Kraft eines zeitlos gültigen Anfangs entgegenge-
setzt wird.

Viele Theologen und Dichter der Zeit ließen sich durch dieses Projekt inspirie-
ren. Der erste Teil von Herders Ältester Urkunde des Menschengeschlechts (1774) ist 
ein einziger Hymnus auf die Erziehung des ersten Menschen durch die morgen-

94 	Bodmer: Pygmalion und Elise (Anm. 87), S. 15–16. 

DOI: 10.13173/9783447104975.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



332 Kevin F. Hilliard

rötliche Offenbarung.95 Noch um 1800 erlebt das Projekt in Hölderlins Oden und 
Hymnen eine grandiose Steigerung. Eben dort zeichnet sich aber auch sein Ende 
ab. Gewiss, es gibt in Hölderlins Dichtung viele Aufschwünge und enthusias-
mierte Blicke in eine von göttlicher Allgegenwart durchleuchteten Welt.96 Ebenso 
eindrucksvoll, origineller, und, weil auf die Ersatzleistungen der Hoffnung ver-
zichtend, letztlich auch glaubwürdiger, sind auch die das Verebben jeglicher Ge-
wissheit gestaltenden Gedichte. In der Umkehrung werden darin alle Themen, 
die hier behandelt wurden, noch einmal sichtbar. Hier zum Abschluss ein Bei-
spiel, das sich wie eine negative Kontrafaktur der Szene in Bodmers Erzählung 
liest:

Sonnenuntergang

Wo bist du? trunken dämmert die Seele mir 
  Von aller deiner Wonne; denn eben ists, 
    Daß ich gelauscht, wie, goldner Töne 
      Voll, der entzückende Sonnenjüngling
Sein Abendlied auf himmlischer Leier spielt’; 
  Es tönten rings die Wälder und Hügel nach. 
    Doch fern ist er zu frommen Völkern, 
      Die ihn noch ehren, hinweggegangen.97

Auch in diesem im wörtlichsten Sinne lyrischen Gedicht (es ist nach Apolls „Lei-
er“ gestimmt) setzt die Rede mit einem Ausruf ein. Er ist zunächst als Ausdruck 
der Verzückung zu verstehen. Zunehmend wird in ihm aber die Endzeitklage 
eines Verlassenen hörbar. Die Sonne beleuchtet kein in neuem Glanze erstrah-
lendes Morgen-, sondern ein sich verdunkelndes Abendland. Sie geht unter, 
nicht auf. Im Wechsel von der Person der Anrede in die dritte Person, und im 
Übergang vom Präsens zum Präteritum werden die Phasen ihres Verschwindens 
markiert. In genauer Entsprechung dazu nimmt die in der Eingangsfrage noch 
verspürte, schon in der zweiten Zeile bereits der Vergangenheit angehörende ly-
rische Erregung im Laufe des Gedichts immer stärker ab. Das letzte Wort gibt 
unvermutet eine nüchterne und ernüchternde Antwort auf die Frage zu Beginn, 
die erst jetzt, hinter dem Ausruf, als tatsächlich Auskunft verlangende erkennbar 
wird: „Wo bist du?“ – „hinweggegangen“.98 Die Trunkenheit des Anfangs ist für 
den Dichter und den Hörer für immer dahin. Warum? Weil uns Abendländern 

95 	Johann Gottfried Herder: Werke. Bd. 5. Hrsg. von Rudolf Smend. Frankfurt a.M. 1993, S. 179–
660, hier S. 179–301. Vgl. besonders „Unterricht unter der Morgenröte“, S. 246–257.

96 	In diesem Zusammenhang besonders zu erwähnen: Des Morgens. In Hölderlin: Sämtliche 
Werke. Kleine Stuttgarter Ausgabe. Hrsg. von Friedrich Beissner. Bd. 1. Stuttgart 1946, S. 299.

97 	Hölderlin: Sämtliche Werke (Anm. 96), S. 256.
98 	Dies ist auch die Antwort auf die in Hölderlins Gedicht aufgegriffene, epochale Frage Schil-

lers in „Die Götter Griechenlands“: „Schöne Welt, wo bist du?“ Schiller: Sämtliche Werke 
Bd. 1 (Anm. 65), S. 167. 

DOI: 10.13173/9783447104975.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



333Zur Orientierung der religiösen Lyrik im 18. Jahrhundert

die naive Geisteshaltung „frommer Völker“ fehlt, die in der Sonne einen Sonnen-
gott erkennt und verehrt, und weil die schwärmerische Stimmung des Einzelnen, 
die im Farbkonzert des Abendrots die „himmlische Leier“ eines Apoll zu hören 
meint, für einen solchen Nationalglauben keinen dauerhaften Ersatz bieten kann. 
Im Gedicht ,tönt‘ diese momentane Verzückung zwar noch ,nach‘ (Z. 6), wie das 
Wort selbst innerhalb des Gedichts ein Echo der „goldnen Töne“ (Z. 3) des Son-
nen- und Dichtergottes ist. Als Nachhall ist aber dieses ,Nachtönen‘ parasitär, un-
wesentlich, schattenhaft, von Anfang an im Schwinden begriffen. Das Gedicht, 
das wir lesen, ist ein letzter Ausklang eines mächtigeren Gesangs. Was soll ein 
Dichter schon sagen, wenn Apolls Leier nicht mehr „tönt“? Eine untergegangene 
Sonne kann weder begeistern, noch wärmen, noch erleuchten. Denn mit der Er-
regung ist auch das in ihr gespeicherte Wissen verloschen. 

Semantisch entscheidend ist auch der Wechsel vom scheinbar selbstbezügli-
chen „wo bin ich?“ der bisherigen Beispielsreihe zum vokativen „wo bist du?“ 
Hölderlins. Hölderlin bringt darin die Einsicht auf den Begriff, dass der „wo bin 
ich?“-Ausruf der Lyriker zwar nicht grammatisch-formal, wohl aber der Sache 
nach darin immer schon auf ein Gegenüber angelegt war, indem er einen Dezen-
trierungsschock des Ichs und im Ich, einen durch die überwältigende Konfron-
tation mit einem Anderen ausgelösten Orientierungsverlust des Subjekts, regist-
rierte. Das lyrische Subjekt erfuhr sich selbst nur in Beziehung auf dieses Andere, 
als ein durch dieses Entrücktes. Im Gegensatz zum neu-philosophischen, das 
Subjekt absolut setzenden Selbstgespräch, war die lyrische Selbstbesinnung da-
her immer schon eingebettet in einen dialogischen Zusammenhang. Die auch 
grammatisch als Anrede kenntlich gemachte Variante Hölderlins kehrt nun die-
ses Dialogische explizit hervor. Schon darin gibt er zu erkennen, dass er von dem 
philosophischen Modell der Sinnsuche abrückt. 

Nun ist aber die Erfahrung der Ode, dass der Dialogpartner sich dem Dichter 
schrittweise entzieht; das Gedicht wird damit gegen seine eigene Absicht zum 
Monolog. Mit dem Ende des Dialogs ist auch die lyrische Erregung dahin. Nach 
dieser entlyrisierenden Beruhigung könnte, ginge es nach Descartes oder Shaf-
tesbury, das philosophische Selbstgespräch beginnen, denn nur unter der Bedin-
gung der Isolation des Subjekts und einer Stilllegung der Affekte in ihm kann 
diese in Gang kommen. Davon will aber Hölderlin nichts wissen. Dunkelheit 
und Einsamkeit, seit jeher der Nährboden für die meditative Einkehr ins Ich, 
bedeuten ihm nur ein Nichts, in dem sich auch das Ich auflöst.99 Am Ende von 
„Sonnenuntergang“ steht nicht einmal mehr dessen Klage,100 sondern konse-
quenterweise sein Verstummen. 

Noch in seiner lakonischen Kürze legt „Sonnenuntergang“ Zeugnis ab von 
der gespenstischen Kurzlebigkeit der Inspiration in einer sich verdunkelnden 

	 99 	 So jedenfalls in diesem Gedicht. Andere Möglichkeiten erprobt er z. B. in Brod und Wein. 
100 	 Im Gegensatz zur Larmoyanz von Abendphantasie: „Dunkel wirds und einsam / Unter dem 

Himmel, wie immer, bin ich“ (Sämtliche Werke Bd. 1 (Anm. 96), S. 298). 

DOI: 10.13173/9783447104975.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



334 Kevin F. Hilliard

Zeit.101 Das ist kein erstes Gedicht, sondern ein letztes; kein Anfang, sondern ein 
Ende – es sei denn, man wäre bereit zu glauben, dass Lyrik von sich aus, als Lyrik, 
ohne Rückendeckung durch eine wie auch immer verstandene Theologie, das 
Staunen des Anfangs stiften könnte. Ansonsten bliebe nur eine profanierende 
Ernüchterung der lyrischen Rede. In der Spannung zwischen diesen Alternati-
ven bewegt sich die Lyrik seither. Und wenn sie bei dieser Lage der Dinge noch 
Wissen transportieren kann, dann nur in prekärer und bruchstückhafter Form. 

101 	 Eine längere Fassung, Dem Sonnengott, blickt freilich hoffnungsvoll der Rückkehr Apolls 
entgegen (Sämtliche Werke Bd. 1 (Anm. 96), S. 255). 

DOI: 10.13173/9783447104975.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author


