R
—

\\\\\\ = wraRe

il _s_____g,,,ﬂ\\\_sn\,,é,. N
\s [TV EALI LA T L R AR




Religioses Wissen in der Lyrik der Frithen Neuzeit

agebe1e/\\ 216N jaquin au Y / Yarneiges uaydljugssed wnz Jnu
S[euInor z1mosse.lreH


http://www.tcpdf.org

Episteme in Bewegung

Beitrdge zu einer transdisziplindren Wissensgeschichte

Herausgegeben von Gyburg Uhlmann
im Auftrag des Sonderforschungsbereichs 980
,Episteme in Bewegung.
Wissenstransfer von der Alten Welt
bis in die Frithe Neuzeit”

Band 3

2015
Harrassowitz Verlag - Wiesbaden



Religioses Wissen
in der Lyrik der Frithen Neuzeit

Herausgegeben von
Peter-André Alt und Volkhard Wels

2015
Harrassowitz Verlag - Wiesbaden



Die Reihe , Episteme in Bewegung” umfasst wissensgeschichtliche Forschungen
mit einem systematischen oder historischen Schwerpunkt in der europdischen und
nicht-europadischen Vormoderne. Sie férdert transdisziplinare Beitrage, die sich
mit Fragen der Genese und Dynamik von Wissensbestanden befassen, und tragt
dadurch zur Etablierung vormoderner Wissensforschung als einer eigenstdndigen
Forschungsperspektive bei.

Publiziert werden Beitrdge, die im Umkreis des an der Freien Universitét Berlin
angesiedelten Sonderforschungsbereichs 980 , Episteme in Bewegung. Wissens-
transfer von der Alten Welt bis in die Frithe Neuzeit” entstanden sind.

Herausgeberbeirat:

Eva Cancik-Kirschbaum (Freie Universitat Berlin)
Anne Eusterschulte (Freie Universitét Berlin)

Kristiane Hasselmann (Freie Universitat Berlin)
Andrew James Johnston (Freie Universitédt Berlin)
Jochem Kahl (Freie Universitat Berlin)

Klaus Kriiger (Freie Universitat Berlin)

Tilo Renz (Freie Universitat Berlin)

Wilhelm Schmidt-Biggemann (Freie Universitat Berlin)

Gedruckt mit freundlicher Unterstiitzung der Deutschen Forschungsgemeinschaft (DFG).

Abbildung auf dem Umschlag:
Georg Philipp Harsdorffer: Herizbewegliche Sonntagsandachten
Niirnberg 1649, S. 53.

oo

Diese Publikation ist unter der Creative Commons-Lizenz CC BY-NC-ND 4.0 lizenziert.
Weitere Informationen: https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedingungen der CC-Lizenz gelten nur fiir das Originalmaterial. Die Verwendung von
Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet durch eine Quellenangabe) wie Schaubilder,
Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmigungen
durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Der Harrassowitz Verlag behilt sich das Recht vor, die Veroffentlichung vor unbefugter
Nutzung zu schiitzen. Antrédge auf kommerzielle Verwertung, Verwendung von Teilen der
Veréffentlichung und/oder Ubersetzungen sind an den Harrassowitz Verlag zu richten.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

iiber https://www.dnb.de/ abrufbar.

Informationen zum Verlagsprogramm finden Sie unter
https://www.harrassowitz-verlag.de/

© Autor/in.
Verlegt durch Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 2015

ISSN 2365-5666 ISBN 978-3-447-10497-5
eISSN 2701-2522 eISBN 978-3-447-19413-6
DOI 10.13173/2365-5666 DOI: 10.13173/9783447104975



Zum Geleit

Andrew James Johnston und Gyburg Uhlmann

Der an der Freien Universitdt Berlin angesiedelte Sonderforschungsbereich 980
,Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt bis in die Friihe
Neuzeit”, der im Juli 2012 seine Arbeit aufgenommen hat, untersucht anhand ex-
emplarischer Problemkomplexe aus europdischen und nicht-européaischen Kul-
turen Prozesse des Wissenswandels vor der Moderne. Dieses Programm zielt
auf eine grundsatzliche Neuorientierung wissensgeschichtlicher Forschung
im Bereich der Vormoderne ab. Sowohl in der modernen Forschung als auch
in den historischen Selbstbeschreibungen der jeweiligen Kulturen wurde das
Wissen der Vormoderne haufig als statisch und stabil, traditionsgebunden und
autoritdtsabhdngig beschrieben. Dabei waren die Stabilitdtspostulate moderner
Forscherinnen und Forscher nicht selten von der Dominanz wissensgeschicht-
licher Szenarien wie dem Bruch oder der Revolution gepragt sowie von Perio-
disierungskonzepten, die explizit oder implizit einem Narrativ des Fortschritts
verpflichtet waren. Vormodernen Kulturen wurde daher oft nur eine einge-
schrankte Fahigkeit zum Wissenswandel und vor allem zur — nicht zuletzt histo-
rischen — Reflexion dieses Wandels zugeschrieben. Demgegeniiber will dieser
SFB zeigen, dass vormoderne Prozesse der Wissensbildung und -entwicklung
von standiger Bewegung und auch standiger Reflexion geprégt sind, dass diese
Bewegungen und Reflexionen aber eigenen Dynamiken unterworfen sind und
in komplexeren Mustern verlaufen, als es eine traditionelle Wissensgeschichts-
schreibung wahrhaben will.

Um diese Prozesse des Wissenswandels fassen zu konnen, entwickelte der
SFB 980 einen Begriff von ,Episteme’, der sich sowohl auf ,Wissen’ als auch ,Wis-
senschaft’ bezieht und das Wissen als ,Wissen von etwas’ bestimmt, d. h. als mit
einem Geltungsanspruch versehenes Wissen. Diese Geltungsanspriiche werden
allerdings nicht notwendigerweise auf dem Wege einer expliziten Reflexion er-
hoben, sondern sie konstituieren sich und werden auch reflektiert in Formen der
Darstellung, durch bestimmte Institutionen, in besonderen Praktiken oder durch
spezifische &dsthetische oder performative Strategien.

Zudem bedient sich der SFB 980 eines speziell konturierten Transfer-Begriffs,
der im Kern eine Neukontextualisierung von Wissen meint. Transfer wird hier
nicht als Transport-Kategorie verstanden, sondern vielmehr im Sinne komplex
verflochtener Austauschprozesse, die selbst bei scheinbarem Stillstand iterativ
in Bewegung bleiben. Gerade Handlungen, die darauf abzielen, einen erreichten



VI Zum Geleit

Wissensstand zu tradieren, zu kanonisieren, zu kodifizieren oder zu fixieren, tra-
gen zum standigen Wissenswandel bei.

Gemeinsam mit dem Harrassowitz Verlag hat der SFB die Reihe ,Episteme in
Bewegung. Beitrdge zu einer transdisziplindren Wissensgeschichte” ins Leben
gerufen, um die Ergebnisse der Zusammenarbeit zu préasentieren und zugang-
lich zu machen. Die Bande, die hier erscheinen, werden das breite Spektrum der
Disziplinen représentieren, die im SFB vertreten sind, von der Altorientalistik bis
zur Mediavistik, von der Koreanistik bis zur Arabistik. Publiziert werden sowohl
aus der interdisziplindren Zusammenarbeit hervorgegangene Bande als auch
Monographien und fachspezifische Sammelbédnde, die die Ergebnisse einzelner
Teilprojekte dokumentieren.

Allen ist gemeinsam, dass sie die Wissensgeschichte der Vormoderne als ein
Forschungsgebiet betrachten, dessen Erkenntnisgewinne von grundsatzlichem
systematischen Interesse auch fiir die wissensgeschichtliche Erforschung der
Moderne sind.



Inhalt

Peter-André Alt und Volkhard Wels

Einleitung ... 1
Irmgard Scheitler

Konfessionelle Differenzen in Verbreitung und Gebrauch

religioser Gesangslyrik ..............coo 11

Andreas Lindner
,In Arbeit und Beruf”. Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer

Standes- und Berufsethik ..................co 31
Giinter Butzer
Ubung und Wissen in der religidsen Lyrik der frithen Neuzeit ............... 61

Franz M. Eybl
Lyrische Inszenierung optischer Evidenz bei Spee, Greiffenberg, Brockes .. 79

Peter-André Alt
Allegorie und Paradoxie. Zur Organisation religioser Denkmuster
in englischer und deutscher Lyrik des 17. Jahrhunderts ......................... 95

Gesa Dane
Christlicher Epikurismus? Lohensteins Preisgedicht Venus ..................... 117

Stefan Elit
Heiliger Ernst, das Ich und sdakulares Spiel? Galante Lyrik, Religiositét
und Individuierung um 1700 ............oo 127

Ralph Hifner

Das burleske Martyrium der Polymathie.

Johann Christian Giinther (1695-1723) und der prekire Status der Mufie

im Zeitalter der Frithaufklarung ....................ooo 145

Andreas Beck
Episteme in Beharrung. Konventionelle Artistik und orthodoxes
religioses Wissen in der ,Lyrik’ des Parnassus Boicus ....................oooeene. 163



Simone De Angelis
Newton in der Dichtung .............oooi 179

Mark-Georg Dehrmann
Deistische Gotteserkenntnis, Poetik und Enthusiasmus.

Der Hymnus an die Natur in Shaftesburys Moralists (1711) ..................... 203
Volkhard Wels

Zur religionshistorischen Verortung der ,Naturlyrik’

bei Barthold Heinrich Brockes ....................cocoi 223

Hans-Georg Kemper
Un-/Biblischer Schopfungsgesang. Psalm 8 und die Anfénge

der deutschen Naturlyrik .............o 259
Jorg Robert

,Des Abgrunds Raum”. Lyrische Ekstase(n)

bei Barthold Heinrich Brockes ..........oooviiiiiiiiiiiiiii i 287

Kevin F. Hilliard
,Wo bin ich?” Zur Orientierung der religidsen Lyrik im 18. Jahrhundert
am Beispiel von Barthold Heinrich Brockes und Friedrich Holderlin ......... 309



Einleitung

Peter-André Alt und Volkhard Wels

Die beiden zentralen Begriffe, die im Titel dieses Bandes firmieren — ,Lyrik’ und
,Religion’ - sind als historische GrofSen fiir die Frithe Neuzeit problematisch. Der
Begriff der Religion durchlduft in dieser Zeit einen fundamentalen Wandel, in-
dem sich mit der Reformation selbst und dann wiederum mit den innerkonfes-
sionellen Reformbewegungen vor allem des 17. Jahrhunderts eine zunehmende
NVerinnerlichung’ des Glaubens vollzieht. Grob vereinfacht konnte man formulie-
ren: Die akademische Theologie als logisch und systematisch strukturierte ,The-
orie’ des Glaubens wird gegeniiber der ,Frommigkeit” als dem ,gelebten Glauber,
der ,praxis pietatis’, zunehmend abgewertet. Diese ,Frommigkeit’ entzieht sich
mehr und mehr der dogmatischen, logisch-argumentativen Verfligungsgewalt
und wird privates und ,paradoxes’ Wissen.

Damit reagiert das religiose Wissen in einer negativen Absetzungsbewegung
auf einen Prozess der allgemeinen Wissensgeschichte, in dem genau gegenteilig
nur noch das Wissen Giiltigkeit beanspruchen kann, das sich als fortschrittsfa-
hig und dynamisch behauptet. Dabei ist insbesondere an das (experimentelle)
Wissen der sich konstituierenden, neuen ,Naturwissenschaften’ zu denken, in
denen sich das Paradigma der Fortschrittsfahigkeit exemplarisch herausbildet.
Waihrend dieses Wissen der ,Naturwissenschaften’ einem permanenten Prozess
der rationalen Kontrolle unterliegt, in dem jeder Widerspruch ein Argument ge-
gen das ganze System darstellt, bilden Dichtung und Religion eine Wissensform
heraus, die grundsétzlich als der Geschichtlichkeit {iberhoben gilt. Die ,ewigen,
gleichermafien aber subjektiven Wahrheiten der Dichtung und Religion werden
zum Negativ eines ,wissenschaftlichen’ niemals abgeschlossenen Wissens mit
objektivem Anspruch.

Eine wichtige Konsequenz dieser ,Verinnerlichung’ und ,Subjektivierung’ des
religidsen Wissens ist die Bildung zahlreicher Heterodoxien, ,Héresien’ und indi-
viduellen Glaubensformen, die sich als solche nicht mehr einer kirchlich-konfes-
sionellen und akademischen Kontrolle unterstellen. Einen signifikanten Punkt
in dieser Entwicklung bilden die 1534 erscheinenden Paradoxa Sebastian Francks,
die schon mit ihrem Untertitel zeigen, worauf Franck abzielt: ,Wunderreden [...]
aufl der H. Schrifft/ so vor allem fleysch vngelaublich/ vnd vnwar/ aber doch
wider der gantzen welt wahn vnnd achtung/ gewifs viind warhafftig seynd”!
Das Verfahren der Paradoxa ist damit prazise bestimmt: die Lehren der Bibel sind

1 Sebastian Franck: Paradoxa. Hg. und eingel. von Siegfried Wollgast. Berlin 1995, S. 1.



2 Peter-André Alt und Volkhard Wels

unglaublich, widerverniinftig, bizarr, aber doch wahr und gewiss. Wenn das so
ist, dann hat es keinen Sinn, diese Lehren der Bibel in ein dogmatisches, logisch
strukturiertes Korsett zu zwingen, wie es die akademische Theologie tut. Man
muss dann vielmehr auf das Wort Gottes selbst horen, wie es in der Bibel steht
und wie Franck es in einer Art Sentenzensammlung zusammenstellt, ohne einen
logischen Ausgleich oder eine Vermittlung der einzelnen Sentenzen zu versu-
chen. Man darf die Bibel nicht vor den ,,Richterstuhl der Vernunft” zerren, wie es
die akademische Theologie tut, sondern man muss das Wort Gottes im eigenen
Inneren horen. Dieses Lauschen auf das , innere Wort” Gottes wird damit zum
eigentlichen Gegensatz einer immer blofs dufserlichen, begrifflich verfahrenden
Vernunft.

Die Ablehnung der rational verfahrenden, dogmatischen Theologie steht da-
mit von Anfang an in einem zumindest komplementéren Verhiltnis zur personli-
chen, unmittelbaren, gottlichen Inspiration. Das ist es ndmlich, was Franck meint,
wenn er vom ,inneren Wort” Gottes spricht, das iiber aller weltlichen Logik und
Rationalitét steht. Wer sich aber solcherart auf gottliche Inspiration beruft, der
macht jede dogmatische Theologie {iberfliissig. Wahrend Sebastian Franck sei-
ne paradoxen Geheimnisse des Glaubens noch in Prosa formuliert, sind hundert
Jahre spéter (1656) die ,geistreichen Sinn- und Schlufireime” Johann Schefflers
genau aus diesem Grund in poetischer Form verfasst. Bekannt geworden sind die
Verse Schefflers als Cherubinischer Wandersmann unter dem Namen des Angelus
Silesius, den Scheffler nach seiner Konversion zum Katholizismus angenommen
hat. Der Cherubinische Wandersmann hat, wie die Paradoxa Francks, die paradoxen
Uberzeugungen des christlichen Glaubens zum Gegenstand, die doch, obwohl
sie jeder Vernunft widersprechen, die hochste Wahrheit fiir sich beanspruchen
konnen.

Wie Franck beansprucht auch Scheffler eine unmittelbare gottliche Inspiration,
und wie Franck fordert auch Scheffler mit seinem Widerspruch gegen die Herr-
schaft der Vernunft und mit seiner Berufung auf unmittelbare géttliche Inspira-
tion die protestantische Schultheologie heraus. Dieser Konflikt fiihrt bei Scheffler
unmittelbar zur Konversion zur katholischen Kirche, denn Scheffler glaubt die
lange Tradition der Mystik und Spiritualitat, in der er sich selbst stehen sieht, dort
besser aufgehoben als bei den ,geistfeindlichen’ Protestanten. Diese ,Geistfeind-
lichkeit” benennt Scheffler ausdriicklich, wenn er den Protestanten die ,frevent-
liche Verwerfung” der Mystik und die , Abgotterei der Vernunft” zum Vorwurf
macht.? Im Gegensatz zu Franck bedient sich Scheffler jetzt auch der poetischen
Form, um seiner Opposition zur ,Abgotterei der Vernunft” in der akademischen
Theologie sinnfalligen Ausdruck zu verleihen. Die Epigramme Schefflers sind
nicht geschrieben, um argumentativ zu {iberzeugen, sondern sollen den Leser

2 Johannes Scheffler [Angelus Silesius]: Griindtliche Vrsachen vnd Motiven, warumb er von
dem Lutherthumb abgetretten vnd sich zu der Catholischen Kyrchen bekennet hat. In ders.:
Samtliche poetische Werke. Hg. und eingel. von Hans Ludwig Held. Miinchen 1953, Bd. 1,
S. 233-254, hier S. 240, Punkt XL



Einleitung 3

gerade an die Grenzen der Vernunft fiihren. Die poetische Form wird zur Her-
ausforderung der akademischen Theologie.

Der Gegensatz von logischer verfahrender Vernunft und poetischer Form
kommt in den paradoxen Konstruktionen Schefflers in besonders deutlicher
Form zum Ausdruck, ist in weniger offensiver Form aber geradezu konstitutiv
fiir die gesamte Andachts- und Erbauungsliteratur, der Schefflers Cherubinischer
Wandersmann angehort. Schon von ihrem Umfang her handelt es sich bei die-
ser Andachts- oder Erbauungsliteratur um eine der bedeutendsten poetischen
Erscheinungen des 17. Jahrhunderts. Was die Andachtsliteratur als poetische
Form der Frommigkeitsbewegung charakterisiert, ist ihre Ausrichtung auf die
individuelle Frommigkeit des Lesers, das heifst auf seine ,Bekehrung’ zu einem
tatsdchlich frommen, christlichen Leben. ,Andacht’ und ,Erbauung’ bezeichnet
insofern nichts anderes als eben eine alltaglich praktizierte Frommigkeit. Zu die-
sem Zweck bedient sich die Andachtsliteratur tiberhaupt poetischer Formen. Die
durch rhetorische Stilmittel erzeugte Anschaulichkeit und sinnliche Prasenz, die
Musikalitat der metrisch geordneten Sprache, die mnemotechnische Funktiona-
litat des Verses dienen der Vergegenwartigung und Verinnerlichung eines reli-
giosen Wissens. Weil die Frommigkeit eben nicht auf rationale Begriindung und
argumentative Uberzeugung zielt, sondern auf eine dauernde Prasenz der Glau-
bensinhalte im ,,Herzen” des Lesers, sind poetische Formen dieser Frommigkeit
wesentlich angemessener als abstrakte Argumente. Hier findet eine Annédherung
von poetischer Form und religiosem Wissen statt, die mit der spateren ,Lyrik’
bereits ihre ,Subjektivitat’, ihre ,Innerlichkeit’ und Bekenntnishaftigkeit gemein-
sam hat.

Inihren radikalen Formen ist dieses genauso paradoxe wie subjektive religiose
Wissen in lyrischen Formen deshalb auch gar nicht mehr verstandlich, das heifdt
der Vernunft {iberhaupt noch zugéanglich. In Quirinus Kuhlmanns Kiihlpsalter
(1684) heifst es einleitend, dessen Gesdnge konnten ,alleine in dem stande vollig
verstanden werden, darinnen si geschriben. Denn si sind aus lebendiger Erfah-
rung hervorgeflossen, und wirstdu erst wissen, was hir geschriben, wann du es
erst wirst wissen”.® Hier bildet sich, so konnte es scheinen, der ,Hermetismus’
der modernen ,Lyrik’ mit seiner spezifisch religios wie ,subjektiv’ begriindeten
Unverstandlichkeit.

Ihren historisch prominentesten Ausdruck hitte die Entwicklung dieser ,Ly-
rik’ dann allerdings erst ein Jahrhundert spater etwa bei Goethe erreicht, wenn
dieser sein pantheistisches Bekenntnisgedicht ,Eins und Alles” mit den Worten
begleitet: ,Ich werde selbst fast des Glaubens, daf$ es der Dichtkunst vielleicht
allein gelingen konne, solche Geheimnisse gewissermafien auszudriicken, die in
Prosa gewohnlich absurd erscheinen, weil sie sich nur in Widerspriichen ausdrii-

3 Quirinus Kuhlmann: Der Kiihlpsalter. Hg. v. Robert L. Beare. Tiibingen 1971, Bd. 1, S. 3.



4 Peter-André Alt und Volkhard Wels

cken lassen, welche dem Menschenverstand nicht einwollen.”* Hegel bringt die-
ses Wesen der neuen Gattung in die Formel, in der Lyrik spreche sich das Subjekt
in seiner hochsten Subjektivitét aus.’

Zu den Qualitdten dieser ,Lyrik’ gehort damit per definitionem der Gegen-
satz zur rational-logischen Konstruktion. Als authentischer Ausdruck einer
Empfindung gilt sie stattdessen, und je mehr sie sich von dieser urspriinglichen
Empfindung entfernt, je artifizieller sie wird, als desto poetisch wertloser gilt sie
jetzt. ,Frey aus der schaffenden Sel enttaumeln”, solle das Gedicht, heifst es bei
Klopstock,® und damit ist der Gegensatz zur rational bewussten Konstruktion
gemeint. Als ,,unstudierten Ausdruck der Empfindung” bezeichnet Johann Elias
Schlegel das Gedicht, und auch das bezeichnet den Gegensatz zur Logik.”

Weil die Vernunft die Konstruktion eines solchen ,Gedichts’ per se nicht leis-
ten kann, ist es eine vor- und iiberrationale Inspiration, die an ihre Stelle tritt.
Dass es sich dabei um eine gottliche Inspiration handelt, behauptet nun aller-
dings kaum jemand mehr. Alexander Gottlieb Baumgarten etwa, der Begriinder
der Asthetik, spricht von einer ,Hebung des dunklen Grundes der Seele”, der
vom Dichter blof3 als Inspiration erlebt werde.® Goethe spricht von einer , enthusi-
astischen Aufgeregtheit” als Wesen der , Lyrik”’ und auch hier ist im Begriff des
Enthusiasmus die ehemals gottliche Inspiration noch gegenwaértig. Die Versform,
die bisher vor allem Ausdruck mnemotechnischer, musikalischer, metrischer
und im weitesten Sinne ,artistischer’, namlich technischer Anforderungen einer
JKunstfertigkeit’ (ars) war, wird jetzt zum Ergebnis einer besonderen ,Inspirati-
on!, die sich der Kontrolle des Verstands entzieht oder zumindest entziehen kann.

Die vielleicht prominentesten Formen, die diese ,Lyrik’ annehmen kann,
treten in ,Naturlyrik’ und ,Liebeslyrik’ zutage. Im Unterschied zu einer alteren
Dichtung, in der Natur nur als mehr oder weniger topischer Gegenstand der Be-
schreibung firmiert, konstituiert sich im friithen 18. Jahrhundert eine spezifische
Ausdrucksform, in der die Natur als gottlich beseeltes Wesen erscheint, das dem
Ayrischen Ich’ affektiv antwortet. Der Naturbegriff, der dieser ,Lyrik’ zugrun-

4 Johann Wolfgang Goethe: Samtliche Werke. Briefe, Tagebiicher und Gesprache. Bd. IL.9: Zwi-
schen Weimar und Jena. Hg. von Dorothea Schafer-Weiss. Frankfurt/M. 1999, S. 215 (Goethe
an Riemer, 28. 10. 1821).

5 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Werke Bd. 15: Vorlesungen {iber die Asthetik III. Hg. von
Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel. Frankfurt/M. 1986, S. 415-473.

6 Friedrich Gottlieb Klopstock: Alcdische Ode. 1747 — Auf meine Freunde, v. 6. In ders.: Werke
und Briefe. Bd. 1.1: Oden. Hg. von Horst Gronemeyer und Klaus Hurlebusch. Berlin, New
York 2010, S. 6.

7 Johann Adolf Schlegel: Vorrede zur Ubersetzung von Charles Batteux: Einschrankung der
schonen Kiinste auf einen einzigen Grundsatz. Aus dem Franzgsischen iibersetzt und mit
Abhandlungen begleitet von Johann Adolf Schlegel. Leipzig 1770. Ndr. Hildesheim, New
York 1976, S. XVIL

8 Alexander Gottlieb Baumgarten: Asthetik. Ubers., mit einer Einf., Anm.und Reg. hg. von
Dagmar Mirbach. Hamburg 2007, § 80.

9 Johann Wolfgang Goethe: West-0stlicher Divan. Hg. von Karl Richter. In ders.: Samtliche
Werke Bd. 11.1.2. Miinchen 1998, S. 194.



Einleitung 5

deliegt, ist damit von vornherein religios geprédgt, ohne dass allerdings bisher
in der Forschung eindeutig hétte geklart werden kénnen, welche Religion oder
Frommigkeit in diesem Naturbegriff zum Ausdruck kommt. Ahnliches gilt fiir
die ,Liebeslyrik’. Viele Argumente sprechen dafiir, dass der moderne Begriff ei-
ner ,Liebe als Passion” seine Wurzeln in der geistlichen Dichtung der Friithen
Neuzeit hat, in der Hingabe etwa, mit der sich eine Greiffenberg Christus als dem
,Seelenbrautigam” widmet,"® oder mit der sich ein Zinzendorf in die Wunden
Christi vertieft. Auch fiir die ,Liebeslyrik’, in der die Konstruktion der Innerlich-
keit, Gefiihlsintensitat und ,Subjektivitat’ des 18. Jahrhunderts ihren Hohepunkt
findet, wire damit zu fragen, inwiefern hier ein spezifisch religioses Wissen
transferiert und transformiert wird.

Daraus sollte auch deutlich geworden sein, dass uns bewusst ist, dass der Be-
griff der ,Lyrik’ in Bezug auf die Frithe Neuzeit ein anachronistisches Konstrukt
darstellt. Wer diesen Begriff unreflektiert auf die Frithe Neuzeit als analytische
Kategorie anwendete, wiirde sich schwerster Verzerrungen schuldig machen,
wie sie noch iiberall zu besichtigen sind, wo am Diltheyschen Begriff einer ,Er-
lebnislyrik”, abgeleitet aus der Dichtung der Goethezeit, die Geschichte einer
,Lyrik” als Gattung gemessen wird. Im strengen historischen Sinne gibt es keine
,Lyrik” des 17. Jahrhunderts. Der Begriff der ,Lyrik’, dessen Genese uns interes-
siert, betrifft aber gerade nicht eine Gattungsgeschichte, verstanden im Hegel-
schen Sinne als quasi ontologische, substanzielle Kategorie, die sich ankiindigt,
entwickelt und dann zu einem bestimmten historischen Zeitpunkt ihre hochste
Entfaltung gefunden hitte. Genau im Gegenteil geht es uns darum, Bausteine fiir
eine Geschichte der Genese dieser ,Lyrik’ als Gattung zu liefern. Im Sinne des
wissensgeschichtlichen Programms des Sonderforschungsbereichs , Episteme in
Bewegung” mochten wir gerade die Verschiebungen und Transfers rekonstru-
ieren, die sich im religidsen und poetischen Wissen ereignen mussten, um eine
Erscheinung wie die ,Lyrik’ als Ausdruck eines paradoxen, ,subjektiven’ Wissens
herauszubilden.

Selbstverstandlich mochten wir uns deshalb auch klar von jeder teleologi-
schen Interpretation dieses Prozesses abgrenzen. Die Entstehung der ,Lyrik” als
Gattung im engeren Sinne des 18. Jahrhunderts ist kein teleologischer, also ziel-
gerichteter und zweckmafig ablaufender Prozess, der dann womdglich noch in
Goethe sein Ziel und seine hochste Entfaltung gefunden hatte. Auf der anderen
Seite darf Teleologie jedoch nicht mit Kausalitat verwechselt werden, und wer
teleologische Prozesshaftigkeit bestreitet, muss deshalb nicht auch Kausalitét be-
streiten. Gegen die Rekonstruktion von Finalursachen im Sinne einer Teleologie
kann und muss man im historischen Kontext polemisieren (wie es seit Kant ja
auch immer wieder geschehen ist), gegen die Rekonstruktion von Wirkursachen

10 Der Aspekt der ,Liebeslyrik’ ist leider in diesem Band nicht vertreten. Vgl. aber zuletzt Hans-
Georg Kemper: Hermetisch-poetischer Liebes-Zauber. Von der mystischen , JefSus-wollust”
zur ,Passion’ der Liebesehe. In: Konzepte des Hermetismus in der Literatur der Frithen Neu-
zeit. Hg. von Peter-André Alt und Volkhard Wels. Gottingen 2010, S. 393-432.



6 Peter-André Alt und Volkhard Wels

kann man dagegen nur polemisieren, wenn man dazu bereit ist — im Sinne etwa
von radikal dekonstruktivistischen Ansétzen — den Begriff einer Geschichte als
Abfolge von Ursache und Wirkung ganz aufzugeben. In diesem Sinne arbeiten
wir tatsdchlich an einer Geschichte der ,Lyrik’ als einer spezifischen Wissens-
und Ausdrucksform, die sich im 18. Jahrhundert aus und in den Transferbewe-
gungen des religiosen Wissens bildet.

Damit ist auch gesagt, dass wir nicht der Meinung sind, dass die Auspragung
einer solcherart ,subjektiven’ und ,paradoxen’ ,Lyrik’ das Ergebnis einer irgend-
wie notwendigen Entwicklung war und keine anderen Formen metrisch und
rhythmisch strukturierter Rede moglich gewesen wéren und auch tatsachlich
realisiert worden sind. Ganz im Gegenteil sind gerade diese Formen und Prozes-
se — wie sie etwa Irmgard Scheitler, Andreas Lindner und Andreas Beck in ihren
Beitrdagen untersuchen — von besonderem Interesse, denn vor ihrem Hintergrund
werden die Ursachen, die den goethezeitlichen Begriff einer ,Lyrik’ hervorge-
bracht haben, nur umso deutlicher.

Dass es im Ubrigen Widerspriiche und Gegensitze innerhalb der Beitrége die-
ses Bandes gibt, ist den Herausgebern bewusst und angesichts der Forschungsla-
ge auch nicht erstaunlich. Differenzen waren deshalb nicht einzuebnen, sondern
sollten als Forschungsperspektiven produktiv gemacht werden.

Die Beitrige des Bandes

Eroffnet wird der Band mit einem Beitrag von Irmgard Scheitler, die die konfessi-
onellen Differenzen in Verbreitung und Gebrauch religidser Gesangslyrik unter-
sucht und dabei einen Befund bestatigt, den man in dieser Form bereits erwartet
hat: das katholische Liedschaffen ist erheblich geringer als das protestantisch-
lutherische. Scheitler verleiht diesem Befund allerdings eine neue Plastizitat, in-
dem sie nicht nur nach der Anzahl der gedruckten religiosen Lieder oder der
Gesangpbiicher fragt, sondern allgemein nach den Moglichkeiten, im Gottesdienst
zu singen, nach den Zeugnissen fiir geistlichen Liedgesang im Alltag, nach der
Kontrafakturpraxis bei Neudichtungen und nach der Verwendung von geistli-
chen Melodien in der Vokal- und Instrumentalmusik.

Andreas Lindner widmet sich mit seinem Beitrag zur lyrischen Verinnerli-
chung der lutherischen Standes- und Berufsethik einem besonderen Aspekt des
lutherischen Liedschaffens, namlich der Rubrik ,In Arbeit und Beruf”, die sich
seit dem 17. Jahrhundert in lutherischen Gesangbiichern findet. Lindner zeich-
net an den Bestanden der Gesangbiicher nach, wie die Ethik einer bewussten
Erfiillung der aus dem eigenen Stand resultierenden beruflichen Pflichten als
Ausdruck lutherischer Frommigkeit durch ein entsprechendes Liedgut tradiert
wurde und das Gesangbuch dabei, mehr noch als die Bibel, zum eigentlichen
Medium dieser Frommigkeit wurde.

Daran schliefst sich der Beitrag von Giinter Butzer an, der Gedichte von John
Donne, Catharina Regina von Greiffenberg, Thomas Traherne und Andreas Gry-
phius hinsichtlich des religiosen Wissens untersucht, das in diesen Gedichten als



Einleitung 7

Formen der Ubung oder Meditation eingeiibt wird. Das religitse Wissen dieser
Gedichte erscheint dabei nicht als blofser Import eines deklarativen, begrifflichen
Wissens aus der Theologie in die Dichtung, sondern vielmehr als ein prozedura-
les, praktisches, episodisch-emotives und stimmungshaftes Wissen, das von der
Dichtung selbst generiert wird.

Franz Eybl wendet sich der lyrischen Inszenierung optischer Evidenz bei Spee,
Greiffenberg und Brockes zu. Eybl zeigt an deren Gedichten, dass zwischen dem
Akt des Sehens als physiologischer Tatigkeit, der ,Betrachtung’ als meditativ-
erbaulicher Tétigkeit im Sinne der exercitia spiritualia und der poetischen Ge-
staltung des damit bezeichneten Meditationsprozesses im Sinne der rhetorischen
evidentia unterschieden werden muss. Wahrend bei Spee und Greiffenberg diese
Techniken im Dienst einer Disziplinierung des Blicks stehen, zeichnet sich bei
Brockes bereits die frithaufklarerische Transformation dieses Modells im Sinne
eines neuen Paradigmas der geselligen Aufmerksamkeit ab.

Peter-André Alt widmet sich dem Verhaltnis von Allegorie und Paradoxie in
Gedichten von John Donne, George Herbert, Daniel von Czepko und Angelus Si-
lesius. Alt zeigt, wie in diesen Gedichten ein paradoxes, religioses Wissen durch
die Mittel der Allegorie sprachlich dargestellt wird. Dabei dient die Allegorie
allerdings nicht nur der sprachlichen Darstellung, sondern wird auch zum Me-
dium fiir die reflexive Verarbeitung dieser Widerspriiche und modelliert damit
ein eigenstédndiges poetisches Wissen als ein iiber die Form konstituiertes Dar-
stellungswissen.

Gesa Dane fragt in ihrem Beitrag nach dem Stellenwert religiosen Wissens in
Daniel Casper von Lohensteins Preisgedicht ,Venus”, einem Gedicht, das sich
dadurch auszeichnet, dass es auf textinterne Hinweise zum richtigen Verstand-
nis dieses Lobpreises des Eros géanzlich verzichtet. Dane zeigt jedoch, dass das
Gedicht deshalb nicht unbedingt als Ausdruck eines christlichen Epikurismus
gelten muss, indem also der antike Venus-Kult gegen die christliche Moderne
ausgespielt wiirde, sondern auch als gelehrtes Spiel mit dem religiosen Wissen
der Antike und der Gegenwart verstanden werden kann. Aufgrund seiner na-
turrechtlichen Pramissen kann Lohenstein das anthropologisch Gleichrangige
menschlichen Verhaltens auch unter den Bedingungen unterschiedlicher Religi-
onen herausarbeiten.

In eine dhnliche Richtung zielt Stefan Elit, der sich dem Stellenwert religiosen
Wissens in der galanten Dichtung widmet. Auch wenn diese auf den ersten Blick
eine rein sikulare Dichtung scheint, gibt es doch eine begrenzte Zahl von Spiel-
arten, wie sich die galanten Dichter zu religiosen Fragen dufiern. Innerhalb die-
ser Auferungen lasst sich sogar eine Entwicklung beobachten, die eine zuneh-
mende Ernsthaftigkeit in religiosen Fragen bezeugt. Diese Tendenzen bestétigen
sich hinsichtlich der an die galante Dichtung anschlieffenden Anakreontik, die
nachhaltiger als diese eine christlich-ethische Asthetik mit individualisierenden
Tendenzen verkniipft.



8 Peter-André Alt und Volkhard Wels

Ralph Héfner untersucht in seinem Beitrag den prekéren Status der Mufle im
Zeitalter der Frithaufklarung an Hand von Johann Christian Giinthers Verssatire
,Der entlarvte Crispinus“(1718). Giinther pathologisiert in dieser Satire auf den
Polyhistor Theodor Krause das oberfldchliche, gesellschaftlich irrelevante Viel-
wissen und bedient sich dabei der geistlichen Odenform in burlesker Umkeh-
rung. Die Satire wird zur Kontrafaktur einer Méartyrerlegende.

Andreas Beck widmet sich in seinem Beitrag dem Miinchner Augustinerere-
miten Gelasius Hieber und seinen 1725 im Parnassus Boicus provokant unter dem
opitzianischen Titel ,Von der teutschen Poeterey” verdffentlichten Poetik und
deren Beispielgedichten. Noch zu Beginn des 18. Jahrhunderts sind deren Verse
gepragt von einem orthodox katholischen, religiosen Wissen und in einer kon-
ventionell artistisch gestalteten, verstandlichen Verssprache formuliert, fernab
von subjektiv-paradoxen Entwicklungen.

Simone De Angelis zeigt in seinem Beitrag, wie sich der neue, empiristische
Naturbegriff von Alexander Pope und Albrecht von Haller nicht nur im Newton-
Bild widerspiegelt, das deren Dichtungen propagieren, sondern auch im Nach-
druck auf einem natiirlichen, das heifst nicht von ,phantastischer’, ,unnatiirlicher’
Bildlichkeit gepragten Stil beider Autoren. Dieser ,nattirliche Stil’ korreliert mit
dem neuen Empirismus der ,Wissenschaften vom Leben’, wie sie Haller als Ex-
perimentalphysiologie paradigmatisch repréasentiert, im Gegensatz zu der mit
Newton assoziierten, geometrisch-mathematischen Methode. Genauso hangt
auch der moralische Anspruch von Hallers Dichtung mit der naturrechtlichen
Pragung seines Naturbegriffs zusammen.

Mark-Georg Dehrmann widmet sich der spezifischen Rolle, die die Dichtung
um 1700 im Prozess der Gotteserkenntnis iibernehmen kann und wie sie Shaf-
tesbury Moralists (1709/1711) vorfithren. Die Moralists inszenieren eine enthusi-
astische Gotteserkenntnis ohne Rekurs auf genuin christliche Dogmen und sind
damit dem Vorwurf des Deismus ausgesetzt. Indem sich diese enthusiastische
Gotteserkenntnis in einer poetischen Hymne vollzieht, reflektieren die Moralists
nicht nur tiber den Enthusiasmus als solchen, sondern auch iiber den besonderen
Status der Dichtung in dieser Erkenntnisbewegung, die eine Teilhabe am gottli-
chen Geist ermdglichen soll.

Volkhard Wels erortert in seinem Beitrag den Naturbegriff von Barthold Hein-
rich Brockes’ Irdischem Vergniigen in Gott, indem er diesen von einem lutherischen
Begriff der Natur als Ausdruck der biblischen Offenbarung abgrenzt, anderer-
seits aber dennoch in einer auf Melanchthon zuriickgehenden, protestantischen
Tradition verortet, in der die Natur als Schopfung Gottes erscheint. Dieser Me-
lanchthonische Begriff der Natur ist wiederum anschlussfdhig an den mechanis-
tischen Naturbegriff der ,new sciences’, so dass protestantische Schultheologie
und neue ,Naturwissenschaft’ nicht mehr als Oppositionen erscheinen.

Im Gegensatz dazu fithrt Hans-Georg Kemper in seinem anschliefSlenden Bei-
trag den Naturbegriff der entstehenden ,Naturlyrik’ auf eine hermetisch-panthe-
istische Religiositdt zuriick. Der religionsgeschichtliche Kontext hat dabei zwar



Einleitung 9

eine gattungsbildende ,Vorgeschichte’ im engeren Sinne verhindert, durch seine
pantheisierende kosmotheologische Religiositit aber die Aneignung der herme-
tischen Tradition geférdert. Kemper zeichnet diesen Prozess an der Rezeption
des Psalms 8 von Luther {iber Gerhardt, Gellert, Greiffenberg und Brockes nach,
bis hin zu den Lyrikern des Sturm und Drang und ihrer ,Naturlyrik’.

Auch im Mittelpunkt von Jorg Roberts Beitrag steht Brockes. Robert ordnet
Brockes’ ,Firmament” in eine Tradition mystischer Ekstase-Erfahrungen ein.
Einerseits sind in diesem Gedicht zwar noch die semantischen Ressourcen mysti-
schen Erlebens und Sprechens préasent, andererseits findet aber bereits ein Trans-
fer auf Felder statt, in denen der Transzendenzbezug bereits zuriicktritt gegen-
iiber innerweltlichen Erschliefungs- und Erfahrungsweisen. Lyrische Ekstasen
erscheinen so als Gedichte, die bereits den Versuch unternehmen, das Erlebnis
der Ekstase narrativ und performativ nachzuvollziehen und damit praadapti-
ve Formen von Erlebnis- und Erlebenslyrik ausbilden. Als ein solcher narrativer
Nachvollzug stehen sie in einer erstaunlichen Parallele zu Berichten {iber Nah-
toderlebnisse.

Im letzten Beitrag des Bandes schliefilich skizziert Kevin Hilliard anhand der
Sinnfrage menschlicher Existenz die Kontroversen zwischen Philosophie, Theo-
logie und Dichtung um das Recht, diese Frage zu beantworten. Lyrische ,Subjek-
tivitat’ konstituiert sich dabei geradezu in einer Allianz von Theologie und Dich-
tung gegen die Rationalitdtsanspriiche der Philosophie seit Descartes. Erst in der
lyrisch-affektiven Steigerung des Staunens iiber die eigene Existenz (paradigma-
tisch in der Erfahrung des Sonnenaufgangs) kann die Antwort auf die Grundfra-
gen menschlicher Existenz gelingen. Wiederum insbesondere an Brockes zeigt
Hilliard, wie dieses gattungskonstituierende Staunen der Lyrik im Sinne einer
prisca theologia fruchtbar gemacht wird. Bei Holderlin ist es dann umgekehrt,
erzwungen durch den Verlust der theologischen Riickendeckung, die profanie-
rende Erniichterung des Sonnenuntergangs, in dem sich das Verstummen poeti-
scher Inspiration ausdriickt.

Die Beitrage dieses Bandes sind aus den Vortragen hervorgegangen, die auf der
gleichnamigen, von der Deutschen Forschungsgemeinschaft finanzierten Tagung
an der Freien Universitdt Berlin vom 26. bis 28. September 2014 gehalten wurden.
Veranstaltet wurde die Tagung vom Sonderforschungsbereich 980 , Episteme in
Bewegung”, innerhalb dessen die beiden Herausgeber ein Teilprojekt zu Para-
doxien als Indikatoren epistemischer Umbriiche im 16. und 17. Jahrhundert be-
arbeiten. Die Herausgeber danken dem Sonderforschungsbereich fiir die finan-
zielle Unterstiitzung und die Aufnahme des Bandes in seine Schriftenreihe. Den
Autorinnen und Autoren der Beitrdge sei insbesondere fiir ihre konstruktive Mit-
arbeit gedankt, die eine ziigige Fertigstellung des Bandes ermoglicht hat.



DOI: 10.13173/9783447104975.001
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Konfessionelle Differenzen
in Verbreitung und Gebrauch religioser Gesangslyrik

Irmgard Scheitler

Die folgenden Ausfiithrungen konzentrieren sich unter Beriicksichtigung des
16. Jahrhunderts auf das 17. Jahrhundert. Sie wollen weniger in bekannter Weise
nach der Anzahl der gedruckten religiosen Lieder, der Distribution der Gesang-
biicher oder dem Proporz geistlicher Lyrik in Personaldrucken fragen; vielmehr
sollen andere, praxisnahe Kriterien fiir den Nachweis von Verbreitung angelegt
werden. Gefragt werden soll nach den Moglichkeiten, im Gottesdienst zu singen,
und nach den Zeugnissen fiir geistlichen Liedgesang im Alltag. Beleuchtet wird
die Kontrafakturpraxis bei Neudichtungen als Beweis fiir die Kenntnis einer Me-
lodie und mithin des mit ihr verbundenen Liedes und zwar am Korpus des popu-
larsten Mediums, des Liedflugblatts. Aber auch die Verwendung von geistlichen
Melodien in der Vokal- und Instrumentalmusik soll als ein aufschlussreiches Be-
weismittel fiir die Vertrautheit von Komponist und Publikum mit geistlichen Me-
lodien geniitzt werden. Schliefilich wird die innerliterarische Verwendung von
Kirchenliedern, vornehmlich in Schauspielen, in den Blick kommen.

Gemafs der Forschungslage muss den drei grofsen Konfessionen sehr verschie-
denes Gewicht eingerdumt werden. Dass die reformierte Konfession unbeachtet
bleibt, erklart sich durch die nahezu monopolistische Stellung, die in der frag-
lichen Zeit der Lobwasser-Psalter in ihr innehat.! Doch auch im Vergleich zum
Luthertum werden die nachfolgenden Betrachtungen der wesentlich schlechter
erforschten katholischen Seite viel mehr Aufmerksamkeit schenken miissen. Von
Anfang an sei darauf hingewiesen, dass dem Wissenschaftler, was die katholi-
sche Hymnologie anbetrifft, ein vermessenes Fundament fehlt, auf dem er auf-
bauen konnte.

1 Verbreitung und Gebrauch religioser Gesangslyrik
in der evangelischen Konfession

In der Formula Missae (1523) und der Deutschen Messe (1526) hatte Luther den
Wunsch nach Einbeziehung des Volksgesangs in den Gottesdienst geduflert. Das
letzte zu Lebzeiten des Reformators erschienene ,Babstsche Gesangbuch’ (Leip-
zig 1545) enthalt in zwei Teilen ca. 100 deutsche Strophenlieder, die mit ihren

1 Vgl auch Der Genfer Psalter und seine Rezeption in Deutschland, der Schweiz und den
Niederlanden. 16.-18. Jahrhundert. Hrsg. von Eckhard Grunewald, Henning P. Jiirgens und
Jan R. Luth. Tiibingen 2004.



12 Irmgard Scheitler

Melodien fortan den Kern der lutherischen Gemeindegesangbiicher bildeten. Die
Liedproduktion ging aber weiter. Der Protestantismus legte im 16. Jahrhundert
ca. 500 Gesangbiicher mit nahezu 4000 Liedern vor. Das alte Kirchenlied errang
schnell den Status eines Glaubenssymbolon. Die Agenden schrieben gewisse Ge-
sdnge fiir die Sonn- und Feiertage fest, der deutsche Liedgesang war damit etab-
liert. Dass weiterhin lateinisch musiziert wurde, tut dem keinen Abbruch, ebenso
wenig wie die Tatsache, dass weniger das Volk Gottes, als vielmehr die Schiiler
und die Chore sangen. Im Gegenteil: Nachdem das Deutsche im Gottesdienst voll
legitimiert war, 6ffneten sich Tiir und Tor fiir kunstvolle deutsche Vokalmusik.

Das Sonntag fiir Sonntag im Gottesdienst gehorte, in der Kinderlehre erlernte,
in der Liedpredigt und der Postille wieder aufgegriffene und erlauterte Lied wur-
de zu einem festen Bestandteil des kollektiven Bewusstseins. Es war im Alltag ge-
genwartig, der glaubige Christ sang die Lieder zur Arbeit, zur Hausandacht und
zur Entspannung im Freundeskreis, er wiahlte sie zur Taufe und Hochzeit seiner
Kinder aus und widmete sie ihnen, er lief sich von einem Gesang beim Sterben
begleiten und bestellte das selbst ausgewahlte Grablied vorweg.?

Das Lied war in der Kirche und im Alltag prasent. Was Wunder, dass es dem
Dichter in den Sinn kam, wenn er sich zum Verfassen eines lyrischen Gebildes
anschickte? Will man die selbstverstdndliche Prasenz eines Liedes und seiner
Melodie im kulturellen Leben einer Gesellschaft nachweisen, so ist die Kon-
trafaktur ein hervorragendes Beweismittel. Eine schier unermessliche Zahl er-
baulicher Lieder auch bedeutender Barockautoren wurde auf geldaufige geistliche
Melodien geschrieben, mogen sie auch noch eine moderne Generalbasskompo-
sition bekommen haben. Dies ldsst sich von Birken bis Paul Gerhardt, von Gry-
phius bis Rist beobachten.

Ob in Choralfantasie oder Kantate, im schlichten Kantionalsatz fiir den Schii-
lerchor, in Motette, Passion oder Oratorium: Choréle sind in der evangelische
Kirchenmusik prasent und garantieren die konfessionelle Identitét. Das Lied er-
klingt mit vollem Text als eigener Satz, liegt als Cantus firmus iiber einer konzer-
tanten eigenstdndigen Komposition, wird variiert, modifiziert, harmonisch und
polyphon durchgearbeitet. Der Christ erkennt es sogar im bloffen Melodiezitat.
Die Tonfolge allein geniigt, um den Sinn zu transportieren: Musik wird seman-

2 Vgl die zahlreichen Beispiele fiir die Verwendung bei Irmgard Scheitler: Das Geistliche
Lied im deutschen Barock. Berlin 1982. Vgl. Christian Weise: Curieuser Kérbelmacher/
Wie solcher auff dem Zittauischen Theatro den 26. Octobr. 1702 von Etlichen Studirenden
praesentiret worden/ Anietzo aus gewissen Ursachen herausgegeben. Gorlitz: Rohrlach
1705, Akt I, Szene 1: Korbmacher singen wahrend der Arbeit die Schlussstrophe von , Aus
meines Herzens Grunde”: ,,So streck ich aus meine Hand/ | Greiff an das Werck mit Freu-
den/ | Wozu mich Gott hat bescheiden | In meinem Beruf und Stand”. Philipp Wackerna-
gel: Das deutsche Kirchenlied von der dltesten Zeit bis zu Anfang des XVIIL. Jahrhunderts.
5 Bde. Leipzig 1864-1877, Reprint Hildesheim 1964, Bd. V Nr. 248; Das deutsche Kirchenlied.
Kritische Gesamtausgabe der Melodien. Vorgelegt von Joachim Stalmann, bearbeitet von
Karl-Giinther Hartmann, Hans-Otto Korth u. a. (= Das deutsche Kirchenlied I1I/1-4) Kassel
1993 ff. (im Folgenden zitiert EAK mit Sigle), EAK A247B;D;E;G;H.



Konfessionelle Differenzen in Verbreitung und Gebrauch religiéser Gesangslyrik 13

tisch besetzt. Beispiele finden sich in grofier Zahl. So erinnert in Johann Sebastian
Bachs Kantate ,Wachet, betet” (BWV 70) das Rezitativ des Basses in Satz 9 an das
drohende Ende des Lebens und das kommende Gericht. Die Trompete intoniert
den Choral ,Es ist gewisslich an der Zeit” und interpretiert die Dichtung.’

Knapp 100 verschiedene Kirchenlieder kommen in den Schauspielen des
16. und 17. Jahrhunderts vor. Sie erklingen zur Eréffnung und zum Ausklang, zur
Begleitung der Tableaux, als Repliken, als Zwischenaktchore, als Bithnenlieder, ja
sogar als zitiertes gefliigeltes Wort. Die Haufigkeitsliste wird angefiihrt von ,Vom
Himmel hoch da komm ich her” und , Ein feste Burg ist unser Gott”.* Kirchenlie-
der werden von den ersten Dramen eines Burkart Waldis oder Sixt Birck bis zu
Rollenhagen, Rinckart und Stieler eingesetzt. Im 17. Jahrhundert treten dann die
neuen Lieder Rists an die Stelle der altehrwiirdigen, die aber gleichwohl nicht
vollig verschwinden.” Angelus Silesius ist, obgleich wahrend der Entstehungszeit
seiner Geistlichen Hirtenlieder konvertiert, mit mehreren Liedern in evangelischen
Schauspielen vertreten, der heute so hochgeschatzte Paul Gerhardt fehlt hinge-
gen ganz. Friedrich von Spees , O Traurigkeit, o Herzeleid” kam in Adaptation
durch Rist zu ungeahnter Verbreitung in Passion und Schauspiel.®

2 Verbreitung und Gebrauch religioser Gesangslyrik

in der katholischen Konfession
1 Im Gottesdienst
Welche Bedeutung das Lied fiir die Verbreitung der neuen Lehre hatte, erkann-
ten die Katholiken sehr bald. Der propagandistische Erfolg des Liedgesangs
war so offensichtlich, dass man ihn auf altkirchlicher Seite nicht tibersehen und
iibergehen konnte.” Bald schon begannen auch altkirchliche Theologen, Georg

3 Weitere Beispiele aus dem Kantatenwerk bieten z. B. BWV 9; 19; 70; 106, 163; 77; 106; 172.

4 Vgl Irmgard Scheitler: Schauspielmusik. Funktion und Asthetik im deutschsprachigen Dra-
ma der Frithen Neuzeit. Bd.I: Materialteil. Tutzing 2013. Das Weihnachtslied kommt sieb-
zehnmal, das Kampflied fiinfzehnmal vor.

5 Vgl. Irmgard Scheitler: Die Rezeption der Lieder Rists im Schauspiel der Frithen Neuzeit. In:
Johann Rist (1607-1667). Profil und Netzwerke eines Pastors, Dichters und Gelehrten. Hrsg.
von Johann Anselm Steiger, Bernhard Jahn, Axel E. Walter. Berlin u. a. 2015, S. 240-257.

6 Vgl. Irmgard Scheitler: Deutschsprachige Oratorienlibretti. Von den Anfangen bis 1730. Pa-
derborn 2005, Liedregister S. 428. Scheitler: Schauspielmusik (Anm. 4), S. 217; 305; 366; 920.

7 Zum Folgenden vgl. auch: Michael Harting: Das deutsche Kirchenlied der Barockzeit. In:
Geschichte der katholischen Kirchenmusik. Hrsg. von Karl Gustav Fellerer. Bd.2: Vom Tri-
dentinum bis zur Gegenwart. Kassel u. a. 1976, S.108-118. Hans Schmidt: Kirchenlied, ka-
tholisch. In: MGG, 2. Aufl. Sachteil, Bd. 5. Kassel u. a. 1996, Sp. 110-115. Philipp Harnoncourt:
Deutscher Gemeindegesang im katholischen Gottesdienst seit Beginn der Reformation. In:
Gesamtkirchliche und teilkirchliche Liturgie. Studien zum liturgischen Heiligenkalen-
der und zum Gesang im Gottesdienst unter besonderer Beriicksichtigung des deutschen
Sprachgebiets. Freiburg i. Br. 1974, S. 317-354. Irmgard Scheitler: Geistliche Lyrik. In: Hansers
Sozialgeschichte der deutschen Literatur vom 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Bd. II: Das
17. Jahrhundert. Hrsg. von Albert Meier. Miinchen 1999, S.347-377. Irmgard Scheitler: Geist-
liches Lied. In: Literaturlexikon. Hrsg. von Walther Killy. Bd. 13: Begriffe, Realien, Metho-
den. Hrsg. von Volker Meid. Giitersloh, Miinchen 1992, S.348-351 und Kirchenlied, Gesang-



14 Irmgard Scheitler

Witzel,® Michael Vehe,’ und v. a. Johann Leisentrit," Lieder fiir den gemeinschaft-
lichen Gebrauch zusammenzustellen. Stets berief man sich dabei auf die bis in
die friiheste Zeit zuriickgehende Tradition gottesdienstlichen Singens. Deutsche
Lieder sollten nach den Vorstellungen der katholischen Reformer, die eine Ab-
wanderung ihrer Glaubigen befiirchteten, aber nicht nur wie im Mittelalter vor
und nach der Predigt oder zur Elevation, sondern auch zum Credo, Offertorium,
Vaterunser und zur Kommunion erklingen." Die kirchlichen Behorden setzten
diesen Bemiithungen immer wieder ihr Veto entgegen. Die Frage, wie viele Lie-
der in einem katholischen Gottesdienst im 17. Jahrhundert tatsachlich gesungen
werden durften, lasst sich wegen der enormen regionalen Unterschiede nicht
beantworten. In manchen Gegenden wurde der Liedgebrauch relativ grof3ziigig
gehandhabt; dabei handelte es sich, wie sich denken ldsst, vornehmlich um Dia-
sporagebiete.

Nachdem bereits 1602 Nicolaus Beuttner eine Rubrik ,bey dem Ambt der
H. Mef8” vorgesehen hatte,”? unternahm das Mainzer Cantual 1605 den offen-
sichtlich erfolgreichen Versuch, das Kirchenlied an mehreren Stellen zur Messe
singen zu lassen. Dieser Vorschlag, der irgendwie halboffiziell gewesen zu sein
scheint, setzte sich in der Folgezeit als Faustregel durch: Im gesungenen Amt, der
Missa cantata, ist lateinischer Chorgesang die Norm. Sollte aber kein Chor vor-
handen sein, so soll das Volk lateinisch oder deutsch singen, und zwar deutsch
an folgenden Stellen: vor dem Graduale, zur Sequenz, vor der Predigt, zum Offer-
torium, nach der Elevation, zum Agnus Dei (aufier an Festtagen), sub communi-
one, am Schluss. In der Stillmesse, der Missa lecta, ist deutscher Gesang generell
erlaubt.® Wesentlich zuriickhaltender ist das Paderborner Gesangbuch, das mit
kirchlicher Druckerlaubnis 1609 herauskam: Indem es deutschen Liedgesang nur
sub elevatione und sub communione gestatten will, kehrt es zur altesten Praxis

buch. In: Ebd. S.477-483. Irmgard Scheitler: Geistliches Lied. In: Reallexikon der deutschen
Literaturwissenschaft. Hrsg. von Klaus Weimar. Berlin, New York 1997, Bd. I, Sp. 680-683.

8 Georg Witzel: Psaltes Ecclesiasticus. Chorbuch der Heiligen Catholischen Kirchen/ Deutsch/
itzundt new ausgegangen. Kéln: Quentel/ S. Victor b. Mainz: Behem 1550. Odae Christianae:
Etliche Christliche Gesenge/ Gebete und Reymen/ fiir die Gotsforchtigen Layen. S. Victor bei
Mainz: Behem 1541.

9 Michael Vehe: New Gesangbiichlin. Leipzig: Wolrab 1537. Reprint, hrsg. von Walther Lipp-
hardt. Mainz 1970.

10 Johann Leisentrit: Geistliche Lieder und Psalmen. Bauzen 1567. 2. Aufl. 1573, 3. verm. Aufl.
1584. Reprint hrsg. von Walther Lipphardt. Kassel 1966.

11 Der Bistumsadministrator Leisentrit warb fiir die Lieder, damit durch ,zulassung/ der ge-
meine einfeltige ungelerte Man/ in gehorsam Heiliger Christlicher Kirch mocht erhalten
werden”. Leisentrit (Anm. 10), Bl. 301v.

12 Nicolaus Beuttner: Catholisch Gesang=Buch. Graz: Widmanstetter 1602. Reprint hrsg. von
Walther Lipphardt. Graz 1968.

13 Bd.I: Catholisch Manual. Bd.II: Catholisch Cantual. Mainz: Lipp 1605 (Hildesheim 1619),
Vorrede. Zit. Joseph Kehrein: Katholische Kirchenlieder, Hymnen, Psalmen, aus den éltes-
ten deutschen gedruckten Gesang- und Gebetbiichern zusammengestellt. 3 Bde. Wiirzburg
1859-1863. Reprint Hildesheim 1965, Bd. I, S. 80—85, hier S. 82 f.



Konfessionelle Differenzen in Verbreitung und Gebrauch religiéser Gesangslyrik 15

zuriick.” Es ist ungewiss, wieweit die kirchlichen Bestimmungen den liturgi-
schen Alltag regeln konnten.

Das Vorhandensein zahlreicher katholischer Lieder in einer stets wachsenden
Zahl von Gesangbiichern sollte nicht vorschnell mit einer Verwurzelung dieser
Gesange im Volk gleichgesetzt werden.® Das Tridentinum hatte nicht nur den
gregorianischen Gesang uniformiert und reglementiert, sondern forderte ihn in
der kirchlichen Praxis. Die Tatsache, dass das Volk im 18. Jahrhundert zdh an der
lateinischen Gregorianik festhielt, beweist deren weite Verbreitung.'

Letztendlich bleibt das deutsche katholische Lied — insbesondere im Vergleich
zu der lutherischen Praxis — in einer Randstellung. Es wird weniger in der Mess-
feier als in Katechismusunterricht, Bruderschaftsandacht, Rosenkranzgebet,
Wallfahrt und Prozession gepflegt. Besonders interessiert an der Gesangbuch-
produktion ist die Societas Jesu. Sehr schnell entwickelten sich im deutschspra-
chigen Gebiet Jesuitengesangbiicher, die ihren Bestand weitergaben.

2 Neudichtung zur personlichen Erbauung

Die Herausgeber katholischer Gesangbiicher zeigen sich ebenso wie ihre evange-
lischen Kollegen von dem Ehrgeiz beseelt, weltliches Liedgut zu verdrangen. Sie
wiinschen sich den Gesang ihrer Lieder bei der Arbeit und am Feierabend. Aber
wie weit mag dieses Ziel erreicht worden sein? Zu dem Stellenwert frommer Lie-
der im Alltag katholischer Christen liegen keine soziologischen Forschungen vor.

Nun war unter Katholiken weder die Bibellektiire noch das Lesen von Pos-
tillen und das Abhalten von Hausandachten auch nur annahernd so verbreitet
wie bei den Protestanten. Die Privatandacht, die im Protestantismus eine echte
Alternative zum Kirchgang darstellte,” konnte fiir den Katholiken keinen Got-
tesdienstbesuch ersetzen. Die erste wirklich von katholischen Laien rezipierte
Postille, die Hauspostill oder Christ-Catholische Unterrichtungen von allen Sonn- und
Feyr-Tagen des gantzen Jahrs (1690) von dem Pramonstratenser Leonhard Goffiné,
entfaltete ihre Wirkung erst im 18. Jahrhundert. Sie enthélt aber keine Lieder.
Hingegen kamen nach dem Vorbild der Pia Desideria von Hermann Hugo (1624)
im 17. Jahrhundert Erbauungsbiicher multimedialer Art, bestehend aus Prosa,

14 Alte Catholische Geistliche Kirchengesing [...] durch gnedigen Consens deff Hochwiirdi-
gen Fiirsten und Herrn, Herrn Dietherichen Bischoffen def3 Stiffts Paderborn etc. au3gan-
gen. Paderborn: Pontanus 1609. Neuauflagen Paderborn 1616; 1617; 1628; Erfurt 1622.

15 Das Miinsterisch Gesangbuch [...] Jetzo auffs new iibersehen. Miinster: Raefifeldt 1677 sieht
eine relativ liberale Praxis vor. Die extrem ,fortschrittliche” Diasporagemeinde in Fried-
richstadt im heutigen Schleswig-Holstein sang bereits 1687 das ganze Ordinarium deutsch
mit Orgelbegleitung. Vgl. Andreas Heinz: Die Jesuiten als Forderer deutscher Mefllieder.
Ein frithes Zeugnis fiir die Praxis des ,,Deutschen Hochamts”. In: Liturgisches Jahrbuch 35
(1985), S. 158-167.

16 Vgl. die eindrucksvollen Beispiele bei Wilhelm Baumker: Das katholische deutsche Kirchen-
lied in seinen Singweisen. 4 Bde. Freiburg i. Br. 1883-1911, Bd.III, S. 15.

17 Vgl. die Zeugnisse aus Sigmund von Birkens Tagebiichern und von anderen Autoren bei
Scheitler: Das Geistliche Lied im deutschen Barock. Berlin 1982, S. 403 f.



16 Irmgard Scheitler

Lied mit Komposition und Bild von Friedrich von Spee, Prokop von Templin oder
Laurentius von Schniiffis auf den Markt. Ihre Widmungen zeigen, dass sie sich
héaufig an Klosterfrauen und erst in der 2. Jahrhunderthalfte auch an Kleriker und
gebildete Laien wandten."

Die im Katholizismus bedeutend schwichere Stellung der Laien scheint ein
wesentlicher Hinderungspunkt fiir die Verbreitung deutscher geistlicher Lyrik
gewesen zu sein. Wahrend die Nicht-Theologen Paul Fleming, Simon Dach, An-
dreas Gryphius, Sigmund von Birken, Georg Philipp Harsdorffer oder Christian
Knorr von Rosenroth Lieder zur persénlichen Erbauung dichteten, die nach einer
gewissen Bewdhrungszeit sogar in den gottesdienstlichen Gebrauch tibergehen
konnten, war im Katholizismus die Produktion von Erbauungsliteratur nahezu
ausschliefllich Sache des Klerus, weitgehend der Ordensleute. Von dieser Regel
gibt es nur wenige Ausnahmen, und diese auch erst in der zweiten Halfte des
17. Jahrhunderts.”

Eine weitere Konfessionsdifferenz von grofSer Tragweite ist die unterschiedli-
che Wertschitzung geistlicher Lieder. Sie driickt sich auch in der Verbindung von
Dichtung und Dichternamen aus. Im katholischen Bericht blieben Lieder noch
bis in die zweiten Hélfte des 17. Jahrhunderts anonym, wiahrend die hohe Wiir-
de, die dem Lied im Luthertum zukam, friih auf den Autor {iberging. So ist aus
dem 16. Jahrhundert eine grofie Zahl hochberiihmter Autoren auf evangelischer
Seite namentlich bekannt. Sie wurden von ihren Glaubensgenossen verehrt, man
widmete ihnen biographische Abhandlungen und Predigten und verzeichnete
ihre Namen unter ihren Liedern. Die Geschichte des katholischen Kirchenliedes
kann auf Gesangbuchherausgeber verweisen. Namentlich bekannte Liederdich-
ter diirfte es aus dem 16. Jahrhundert kaum mehr als ein halbes Dutzend geben.

3 Popularisierung und Popularitit

Das wichtigste Medium zur Verbreitung von Liedern war nicht das Gesangbuch
oder die Lyriksammlung, sondern das Fliegende Blatt oder die Liedflugschrift.
Diese Kleindrucke, die in grofier Zahl verlegt und relativ preiswert abgegeben
werden konnten, erreichten ein breites Publikum. Die Reformation erkannte sehr
schnell den unschétzbaren Wert dieses Propagandamittels und niitzte es. Der er-
haltene Bestand an Flugschriften entspricht zwar wegen der hohen Verlustrate
bei diesen Kleindrucken nicht annédhernd dem urspriinglich Vorhandenen, doch
werden beide Konfessionen etwa gleiche Einbufien erlitten haben.

18 Spees Giildenes Tugendbuch ist fiir Klosterfrauen gedacht. Prokop von Templin widmete
Hertzen=Frewd und Seelen=Trost, Judicale und Tugend=Spiegel Klostervorsteherinnen. Die Wid-
mungen an Bischéfe etc. unterzeichnete hingegen der Salzburger Verleger Mayr.

19 Vgl. die Aufstellung bei Scheitler: Das katholische Kirchenlied zur Zeit Paul Gerhardts. In:
Paul Gerhardt — Dichtung, Theologie, Musik. Wissenschaftliche Beitrage zum 400. Geburts-
tag. Hrsg. von Dorothea Wendebourg. Tiibingen 2008, S. 117-140, hier S. 127-135.



Konfessionelle Differenzen in Verbreitung und Gebrauch religiéser Gesangslyrik 17

Das Korpus der Berliner Liedflugschriften erfasst den Bestand bis 1650.° Weil
das Bild, das dieses Korpus ergibt, moglicherweise durch den protestantischen
Sammelort Berlin verzerrt sein konnte, wurde die Bibliographie Wilhelm B&dum-
kers ergdnzend herangezogen, und zwar wiederum bis 1650.*

Die Durchsicht ergibt das iibereinstimmende Bild: Katholiken sind bei der
Flugblattproduktion weit unterreprésentiert. Die grofsen evangelischen Lieder-
buchdruckorte Niirnberg, Augsburg, Basel, StraSburg waren zugleich die Stat-
ten, die besonders viele Liedflugblatter hervorbrachten.?? Katholische Druckorte,
Dillingen, Ingolstadt, Miinchen, Luzern spielen eine untergeordnete Rolle. Wah-
rend die grofien lutherischen Dichter wie etwa Nikolaus Herman, Erasmus Al-
ber, Michael Weisse in Flugschriften mit ihren Liedern breit vertreten sind, von
Luther und Hans Sachs ganz zu schweigen, und auch fromme Lieder von den
Autoren des 17. Jahrhunderts in Kleindrucken verbreitet wurden, findet man un-
ter den Katholiken aus dem 16. Jahrhundert nur Johann Haym von Themar und
aus der ersten Halfte des 17. Jahrhunderts einzig Johann Khuen.

Blicken wir auf die Lieder selbst. Deutlichster Hinweis fiir die Bekanntheit
eines Liedes ist ein Verweis auf dessen Melodie. Evangelische Autoren hielten
sich beim Dichten sehr hédufig an die Melodien bekannter Kirchenlieder. So ist die
Zahl der verschiedenen evangelischen Lieder, deren Melodien wiederverwendet
wurden, im Berliner Korpus nahezu uniibersehbar. Einige Lieder wurden darii-
ber hinaus sehr oft kontrafaziert, z. B. ,,Erhalt uns Herr bei deinem Wort” 24mal,
,Kommt her zu mir spricht Gottes Sohn” ca. 60mal. Das katholische Kontingent
sieht hingegen schmal aus. Auf katholischer Seite war das Bediirfnis nach Lied-
flugblattern im 16. Jahrhundert offensichtlich wesentlich geringer als in der lu-
therischen Konfession; es lief erst zogerlich im 17. Jahrhundert an. Andererseits
gab es auch fast keine ziindenden Lieder und Liederdichter, die sich Beriihmtheit
verschafft hatten.

Auffallend viele katholische Flugschriften drucken eine Melodie mit ab, setzen
also die Notenkenntnis, immerhin ein Zeichen deutlich gehobener Bildung, bei
ihrem Publikum voraus. Offensichtlich wenden sie sich damit eher an Geistliche
oder Kantoren als an das einfache Volk. Die meisten Lieder verweisen auf einen
weltlichen Thon; bei Schweizer Drucken ist das Tellenlied besonders beliebt.?
Nicht wenige beziehen sich auf die Melodie protestantischer Lieder* oder dru-

20 Berliner Liedflugschriften. Katalog der bis 1650 erschienenen Drucke der Staatsbibliothek
Berlin Preuflischer Kulturbesitz. Bearb. von Eberhard Nehlsen. Hrsg. von Gerd-Josef Botte
u. a. 3 Bde. Baden-Baden 2008 f.

21 Baumker: Kirchenlied (Anm.16), Bd.I, S.51-107; Bd.Il, S.26-26. Ergénzt durch: Eberhard
Nehlson: Der Sammelband Luzern-Crecelius. Rekonstruktion einer verschollenen Quelle
von Liedflugschriften. In: Jahrbuch fiir Liturgik und Hymnologie 53 (2014), S.208-251.

22 Siehe die Aufstellung Berliner Liedflugschriften (Anm. 20), Bd.I, S. XVIL

23 Badumker: Kirchenlied (Anm. 16), Bd. I, Bibliographie Nr. 226; 242; 306; 369.

24 Baumker: Kirchenlied (Anm. 16), Bd. I, Bibliographie Nr. 364: ,Im Thon: Kommt her zu mir”.
Der ofters erwahnte ,Geistliche Buchsbaum” (Baumker: Kirchenlied Bd.I, Bibliographie
Nr. 171; 338) hat ein weltliches Ursprungslied; die geistliche Fassung, auf die die Flugblatter



18 Irmgard Scheitler

cken evangelische Gesange als gut katholische Lieder.”” Einige Flugschriften ver-
weisen auf vorreformatorische Lieder, vornehmlich auf ,Da Jesus an dem Kreuze
stund”. Caspar Ulenbergs Psalter (K6ln 1582), der heute als herausragend betrach-
tet wird, liefert, soweit ich sehe, nur einmal eine Melodie. Es wird aber nicht auf
sie verwiesen, sondern sie wird abgedruckt.*

Am héufigsten (aber unter zehnmal) erscheint als Melodieverweis ,Der grim-
mig Tod mit seinem Pfeil”, ein Lied, {iber dessen konfessionelle Zuordnung Un-
klarheit besteht.”” Als Melodieangaben mit genuin katholischer Provenienz fin-
det man in dieser Reihenfolge der Haufigkeit ,Maria zart” (viermal), , In schwarz
will ich mich kleiden”, , Freu dich, du Himmelskonigin® ,Solls sein so seis, wie
mein Gott will”, ,Ist das der Leib Herr Jesu Christ”, ,,O Wunder grof3”. Die meis-
ten der genannten Melodieverweise lassen sich nur ein- bis zweimal zé&hlen.
,Freu dich, du Himmelskonigin® wird ausschliefillich von Drucken jesuitischer
Provenienz und Verwendung zitiert. Sie beziehen sich damit auf eine Liedtraditi-
on aus Gesangbiichern ihres Ordens, die sie in ihren Kreisen als bekannt voraus-
setzen.?® Damit ist ein sehr kleiner Kreis von Liedern abgeschritten. Die Autoren
von Flugschriften hatten offenbar in die Kirchenliedkenntnis ihres Publikums
wenig Vertrauen.

4 Liedverweise im (Euvre bekannter katholischer Autoren des 17. Jahrhunderts

Evangelische Dichter des 17. Jahrhunderts haben ihre Texte, wie oben festgestellt,
weitgehend so abgefasst, dass sie auf bekannte Kirchenliedmelodien gesungen
werden konnten. Dies gilt aber nicht fiir katholische Autoren. Melodieverwei-
se sucht man vergebens bei Friedrich von Spee, Albert Curtz, Angelus Silesi-
us, Johann Khuen und Laurentius von Schniiffis. Sie geben stattdessen schone
Generalbasskompositionen bei. Dass weltliche Lieder und Tanzweisen hin und
wieder fur die Melodien Pate standen, ist bei Laurentius wie auch bei Scheff-

verweisen (,Nun horet zu ihr Christenleut”), entstammt aber dem Babstschen Gesangbuch,
Leipzig 1545. Der Luzerner Drucker Hautt bringt 1637 ,,Wie schon leucht uns der Morgen-
stern” (Baumker: Kirchenlied Bd. I, Bibliographie Nr. 326) und verweist im gleichen Jahr auf
den ,,Morgenstern” als Thon (Baumker: Kirchenlied Bd. I, Bibliographie Nr. 327).

25 Baumbker: Kirchenlied (Anm. 16), Bd.I Bibliographie Nr. 162: ,Sechs schdone catholische Lie-
der”, 1586. Alle Lieder sind lutherisch.

26 Baumker: Kirchenlied (Anm. 16), Bd.I Bibliographie Nr. 222: Zwey schone newe Geistliche
Lieder. Graz: Widmanstetter 1613. Fiir , All Tugend schon, viel Ehr’ und Lohn” wird die
Melodie zu Ulenbergs Psalm 60 ,,O Herr mein Gott in dieser Not” verwendet. EAK (Anm. 2),
Gc45, a [AK].

27 Esistnicht zu entscheiden ist, ob das Lied von dem Jesuiten Peter Franck oder von dem Stutt-
garter Stiftsprediger Balthasar Bidembach stammt. EAK (Anm. 2), B103. Auf katholischer
Seite zuerst Miinchen 1604, Baumker: Kirchenlied (Anm. 16), Bd. I Bibliographie Nr. 198.

28 Baumker: Kirchenlied (Anm. 16), Bd.I Bibliographie Nr. 252; 254; 319. Das Lied ist im verlo-
renen Brachelschen Gesangbuch Koln 1623 erstbelegt. Vgl. Friedrich von Spee: Auserlesene,
Catholische, Geistliche Kirchengesdng. Hrsg. von Theo G. M. van Oorschot. (= Simtliche
Werke. Bd.1V). Tiibingen, Basel 2005, S.281. Zur weiteren Verbreitung vgl. Baumker: Kir-
chenlied (Anm. 16), Bd.II, Lied Nr. 10.



Konfessionelle Differenzen in Verbreitung und Gebrauch religiéser Gesangslyrik 19

lers Tonsetzer Georg Joseph offensichtlich.” Albert Curtz’ Harpffen Davids®*® kennt
ebenfalls keine Thonangaben, stellt es aber jedem frei, auch andere als die bei-
gegebenen neu komponierten Generalbass-Melodien zu beniitzen. Mithin hatten
auch weltliche Melodien verwendet werden konnen.* Der Miinchner Geistliche
und Dichterkomponist Johann Khuen, der zwischen 1635-1674 ein umfangliches
und originelles (Euvre von ca. 30 Banden vorlegte, gibt an, Melodien aus weltli-
chen Liedern entlehnt zu haben.® Nicht einbekannt hat er, dass er fiir das 1637
in einer Flugschrift verdffentlichte ,,Solls sein so seis” de facto auf eine protes-
tantische Vorlage zuriickgriff, ndmlich auf das sehr verbreitete Kirchenlied von
Albrecht Herzog von PreufSen ,,Was mein Gott will, das gscheh allzeit”.** Khuens
Lied hétte auf die im Protestantismus gelaufige Melodie aus dem 16. Jahrhundert
gesungen werden konnen, doch diese ist gar nicht erwdhnt. Vielmehr gehort zu
dem Lied bei der Erstverdffentlichung eine Generalbasskomposition des Dich-
ters. Dieser verwendet selbst zwar keine Thonangaben, seine eigenen Lieder aber
stellen ihre Bekanntheit dadurch unter Beweis, dass sie ihrerseits fiir solche he-
rangezogen wurden. Khuen, der jesuitisch erzogen worden war und der Gesell-
schaft Jesu nahestand, war wohl der populédrste katholische Dichter. Dies zeigt
nicht nur die Verbreitung in Liedflugblattern, sondern auch die Rezeption bei
Dichterkollegen.**

Conrad Vetters Paradeiffvogel® bringt zu drei Liedern Noten, dariiber hinaus
aber keine Melodiehinweise. Gleichwohl handelt es sich {iberwiegend nicht um

29 Angelus Silesius (d.i. Johann Scheffler): Heilige Seelen-Lust. Reprint der fiinfteiligen Ausg.
Breslau 1668. Hrsg. von Michael Fischer. Kassel 2004, Nr.2: ,, Ach, wann kommt die Zeit
heran”. Melodie aus: Musikalisch Neu erbaute Schifferey. Konigsberg 1641 bzw. Venus-
Gartlein (1656), vgl. Baumker: Kirchenlied (Anm. 16), Bd.IIl, Lied Nr. 165. Scheffler Nr. 38:
,Liebster Jesu, was vor Miith”. Melodie aus: Enoch Gldser: Schiffer=Belustigung Anderes
Buch. Altdorf 1653, vgl. Biumker: Kirchenlied Bd.1V, Lied Nr. 295.

30 Albert Curtz: Harpffen Davids. Augsburg: Aperger 1659; Augsburg: Utzschneider 1669.

31 Curtz: Harpffen Davids (Anm. 30), §IX ,,Man hat sich bemiihet die allergemainiste weif3 der
Teutschen Reinem maistentheils zugebrauchen / damit nach eines jeden belieben/ umb so
vil desto mehr/ und unterschidliche Melodieyen/ welche etwas da/ oder dorten gebrauchig/
und annemblich/ mochten underlegt werden. Zumalen wir die andachtige Harpffenschla-
gerin/ gar nit wollen verbunden haben/ eben disen ton/ welcher vor einem jeden PsalmLied
verzaichnet ist/ zugebrauchen/ ob schon selbige von underschidlichen/ in der Singkunst
maisterhafften Kiinstlern zusammen getragen: unnd in die Musicnoten verstellt seynd.”

32 Johann Khuen: Tabernacula Pastorum. Miinchen: Wagner, Straub 1650, Ende des Inhaltsre-
gisters zum ersten Teil: ,NB. Die Melodeyen seyn maistenthails von Weltlichen Gesangern
genommen: Weil sie vorhin bekandt/ auch eben darumben der Geistliche Text desto leichter
eingelegt/ unnd ergriffen wird.”

33 Khuens Lied in: Drey schone newe Geistliche Lieder. Miinchen: Leysser 1637 [12: Res/
P.o.germ. 314]. Melodie von ,,Was mein Gott will“ EdK (Anm. 2), A514.

34 Zur Aufnahme in Gesangbiicher vgl. Bernd Genz: Johann Kuen. Eine Untersuchung zur
siiddeutschen geistlichen Lieddichtung in 17. Jahrhundert. Diss. masch. Koln 1957, S.18 f.
Corner nahm in sein Gesangbuch Geistliche Nachtigall 1676 zwolf Lieder von Khuen auf,
und zwar unter Angabe des Verfassers. Aussagekréftiger ist die haufige Kontrafaktur von
Khuens Farbenlied ,,In schwarz will ich mich kleiden”,

35 Conrad Vetter: Paradeifivogel. Ingolstadt: Angermayer 1613 u.06.



20 Irmgard Scheitler

Leselyrik. Der Autor betont im Vorwort, die Lieder seien ,nicht allein zulesen/
und zubetrachten/ sonder [sic] auch andachtig zusingen bequem/ unnd schon
ohne daff vorhin jedes in seiner Melodey und Thon/ mit beygesetzten Noten/
getruckt aufSgangen”.* Diese Aussage kann sich nicht nur auf einige Texte be-
ziehen. Der Autor macht drei Lieder namhaft, die bereits mit Noten gedruckt
seien. Eines davon, ,Maria rein, dein Klag allein”, hat auch im Paradeiffvogel einen
vierstimmigen Satz bei sich.”” Ein weiteres konnte mit seinen 90 Strophen im ver-
doppelten Vagantenmuster auf die Melodie seiner lateinischen Vorlage gesungen
werden: ,Nachtigall Daf H. Bonaventure Facht an im Latein Philomela praevia,
etc. Nachtigall dein edler Schall“.* Dass eine Singweise vorlag, zeigt eine Paro-
diemesse von Claudin de Sermisy (Paris 1558).

Aufschlussreich ist auch das dritte von Vetter erwahnte Lied: ,Jesu dulcis me-
moria”. Hier greift Vetter nicht auf die dem lateinischen Gesang zugehorige Me-
lodie zuriick, sondern gibt , Gelobet seist du, Jesu Christ” als Thon an.*® Da nicht
die im Luthertum geldufige, sondern nur die in katholischen Biichern seit 1599
notierte Variante in Frage kommt,* bezieht sich Vetter auf die Gesangbuchtradi-
tion seines Ordens. Damit zeigt sich, wie schon bei den Flugblattern, die Sonder-
stellung der Gesellschaft Jesu.

,Nachtigall dein edler Schall”, dem wir bei Vetters Paradeiffvogel zum ersten
Mal begegnen, wurde tatsachlich ein beliebtes Lied. Vetters Ordensbruder Jacob
Bidermann hat es in sein Himmelglicklein, ein Liederbuch ohne Noten, aufgenom-
men und es sogar auch noch kontrafaziert.” Ob es freilich zu einer volksliedar-
tigen Verbreitung kam, wie Vetter sie wiinschte, muss man dahingestellt lassen.

36 Vetter: Paradeifivogel (Anm. 35), Bl. )(6r.

37 Vetter: Paradeifivogel (Anm. 35), S.87: ,Planctus Mariae Virginis [...] in Thon Maria zart.”
,Maria rein dein Klag allein ist iiber alles Klagen”, 52 Strophen. Entgegen der Angabe des
Autors ldsst sich der Text wegen seines abweichenden Strophenmusters nicht auf eine
der Melodien von ,Maria zart” adaptieren. Vielmehr verzeichnet Baumker: Kirchenlied
(Anm. 16), Bd.II, Lied Nr. 27 die von Vetter beigegebene Melodie bei dem Text , Himmel und
Erd”.

38 Vetter: Paradeifivogel (Anm. 35), S.50. Der Text nimmt eine Sonderstellung ein, weil er einer
von zwei trochdischen Texten im Paradeiffvogel ist. Seit 1625 ist mit Vetters Text in Gesang-
biichern eine anspruchslose, aber schone Melodie im F-Modus verbunden, die schon 1605
bei einem anderen lateinischen Text im Mainzer Cantual stand, vgl. Biumker: Kirchenlied
(Anm. 16), Bd.], Lied Nr. 310.

39 Vetter: Paradeifivogel (Anm. 35), S. 9.

40 Die 2. Zeile ist bei Baumker: Kirchenlied Bd. I, Lied Nr. 30/ II. um eine Silbe ldnger als in Lied
Nr. 30/ I. Nur die Fassung II kann gemeint sein.

41 Jacob Bidermann: Himmelglocklein/ Das ist: Catholische/ Aufierlesene/Geistliche Gesang/
auff alle zeit def$ Jahrs. An Jetzo zum Drittenmal gedruckt/ und nach Notturfft verbessert.
Dillingen: Sermodi 1627. Hrsg. von Wolfgang Schiirle. Eingefiihrt und erldutert von Otto
Holzapfel und Hans Pornbacher. Weilenhorn 2000, S. 137. Bidermann vermerkt bei seinem
noch heute bekannten Sakramentslied ,Sei gegriifit du edle Speis”: , Im Thon: der Geistli-
chen Nachtigall”. S.320. ,Geistlich” heifSt diese , Nachtigall”, weil das Incipit so klingt wie
das weltliche Lied ,,O Nachtigall dein edler Schall”. Vgl. Gotteslob. Gebet- und Gesangbuch
fiir das Bistum Eichstatt. Eichstatt 1970, S. 797 mit der Melodie von , Philomela praevia“.



Konfessionelle Differenzen in Verbreitung und Gebrauch religioser Gesangslyrik 21

Er schreibt: ,Unnd warumben solte es den jungen Knaben und Jungfrawen nicht
tausentmal lustiger und lieblicher seyn/ S. Bonaventure holdselige Nachtigall/ in
den Sommerrayen auff der Gassen nachzusingen/ als andere leichtfertige Bulen-
lieder?”*

Dichtungen im trochdischen Versmaf$ waren in den ersten beiden Jahrzehnten
des 17. Jahrhunderts selten und modern. So verwundert es nicht, dass Bidermann
auch das zweite trochdische Lied seines Vetters, den Marienpreis ,, Alle Tage sing
und sage” ins Himmelglicklein iibernahm.* Insgesamt enthalt das Himmelgldcklein
128 Lieder. Davon tragen zwanzig Texte Thonangaben — was aufSergewd6hnlich fiir
ein katholisches Buch ist. Die Verweise zielen auf zwolf verschiedene Melodien.
Sechsmal handelt es sich um Melodien aus vorreformatorischer Zeit. Zwei Lieder
sind eindeutig katholischer (und eigentlich jesuitischer) Provenienz: neben der
erwahnten ,geistlichen Nachtigall” noch ,Wohlauf zu Gott mit Lobesschall” aus
dem jesuitisch beeinflussten Miinchener Gesangbuch von 1586.* Bei einem Lied
ist die evangelische Provenienz eindeutig: ,Wann mein stiindlein vorhanden ist”,
zu singen ,In der alten bekanten Melodey”; diese stammt aber wie der Text von
dem Joachimsthaler Kantor Nikolaus Herman. Drei Gesdnge wurden von beiden
Konfessionen beniitzt. — Man stellt mit Erstaunen fest, welch verschwindend klei-
ne Rolle bei den Melodieangaben die inzwischen seit ca. 100 Jahren in der katho-
lischen Kirche gedichteten und gedruckten Kirchenlieder spielen.

Reicher werden unsere Funde erst im grofsen (Euvre von Prokop von Templin.
Der aus Brandenburg stammende Kapuziner war urspriinglich Protestant. Lange
Zeit wirkte er als Seelsorger in der Passauer Maria Hilf-Wallfahrt. Neben reinen
Liederbiichern veroffentlichte er vor allem postillenartige Predigtsammlungen
mit Liedern. Seine {iber 570 Texte wurden von verschiedenen Komponisten in
die Musik gesetzt. Prokop duflerte den Wunsch, diese Lieder mdchten ,,zu Haufs/
zu Feld/ in Kirchen/ bey Prozessionen/ Andachten und dergleichen vielfaltigen
Begebenheiten” gesungen werden.*> Vermutlich aber konzentrierte sich die Re-
zeption auf Kloster. Prokop ist der Einzige, bei dem man Melodieangaben oder
- mit diesen fast gleichwertig — Initialkontrafakturen in grélerem Ausmaf$ fin-
det. Thonangaben stehen, wie man es von den Liederbiichern der protestanti-
schen Dichter des 17. Jahrhundert kennt, als Alternativen zu den neuen Melodien
iiber den Versen. In neun Féllen macht Prokop Anleihen bei Khuen, mit dem er

42 Vetter: Paradeifivogel (Anm. 35), BL. )(7r.

43 Bidermann: Himmelglocklein (Anm. 41), S.335 (verkiirzt). Bei Vetter S.28 ein vierstimmiger
Satz.

44 Baumker: Kirchenlied (Anm. 16), Bd.I, Lied Nr. 370. Das ,,mit Geistlicher und Weltlicher Ob-
rigkeit bewilligung” gedruckte Gesangbuch ist Ergebnis der Kulturpolitik Kurfiirst Maxi-
milians L.

45 Prokop von Templin: Hertzen=Frewd und Seelen=Trost. Das ist: Himmelische Betrachtun-
gen und [...] Lobgesdnger [...] Auff jeden Tag des gantzen Jahrs eine oder zwey frische Be-
trachtung und Gesang sampt eigner Melodey und Orgel-Baf$ gerichtet. I. T1. Passau: Holler
1660, Vorrede Bl. A7r.



22 Irmgard Scheitler

befreundet war. Darunter ist dreimal ,Solls seyn so seys“.* Er beniitzt ,Nachti-
gall dein edler Schall” von Vetter,”” ,,Der grimmig Tod mit seinem Pfeil”*® und
Grimmelshausens , Komm Trost der Nacht” aus dem Simplicissimus.* Erstmals
treffen wir nun auch auf ein Lied aus Leisentrit: ,Wir wollen heute loben”.>° Meh-
rere andere Thonangaben beziehen sich auf urspriinglich evangelische Lieder.
Da ist zundchst ,Wie schon leuchtet der Morgenstern,”* das aber schon in den
katholischen Gesang {ibergegangen war. Deutlicher evangelisch ist ,Nun frewt
euch liebe Christen gmein”,* das zweimal im Liederbuch Hertzen=Frewd als Tho-
nangabe auftaucht. Es gehort immerhin zu den lutherischen Kern- und Kampflie-
dern. Wolfgang Dachsteins ,,An Wasserfliissen Babylon” verwendet Prokop am
Sonntag Quinquagesimae, als er in dem Lied , Ein Gottvergefines Babylon” iiber
ein ,Jetziges Babylon/ Sodoma und Gomorra” handelt.*® Und sehr oft schliefs-
lich trifft man auf die Thonangabe: ,Wie nach einer [sic] Wasserquelle”,** einem
Psalmlied aus dem Lobwasser, jenem Liederbuch, das Prokop nach eigenen An-
gabe so faszinierte, dass er glaubte, die Konfession Calvins miisse die richtige
sein. Bei keinem dieser Lieder gibt es Belege fiir eine anderweitige katholische
Verwendung.”

Das Gros der katholischen Autoren sah mithin keinen Anlass, Melodien
katholischer Lieder als Singweisen anzugeben. Entweder bestand die Attraktion
der Veroffentlichungen in der Beigabe neuer Melodien, was bedeutet, dass nur

46 Genz: Khuen (Anm. 34), S.20 und S. 217. Khuen bedachte zwei Werke Prokops mit Ehrenge-
dichten. Ebd. S.20. ,Solls sein” in Funerale. Salzburg: Mayr 1670, S. 67a; Adventuale. Miin-
chen: Jacklin 1666, S. 653, Hertzen=Frewd II, S. 78.

47 Prokop von Templin: Dominicale Aestivale. Salzburg: Mayr 1667, S. 41: Auf die Speisung der
4000 ,,im Thon: Nachtigall dein edler Schall. Wieder: Prokop: Hertzen=Frewd (Anm.45) L,
S.563. Aus Vetter: Paradeiflvogel (Anm. 35), S. 50.

48 Prokop von Templin: Hertzen=Frewd I (Anm. 45), S. 252, beim ersten der ,, 12 Trostreiche =Ge-
sdnge” zur Fastenzeit. Wieder in Hertzen=Frewd I, S. 608.

49 Prokop von Templin: Patrociniale, Das ist: Hundert sonderbahre Predigen [sic]/ In welchen
Mit einer gantz neuen bifs dato noch nie gesehenen Manier [...] gelehrt [...] wird/ wie der
Allmachtige giitige Gott durch seine Heiligen [...] viel Gnaden erzeiget. Salzburg: Mayr 1674,
S. 646: Wenn einer des Gotteslobs tiberdriissig wird, so rat Prokop: ,Ich wiinschete/ daf§ der
Simplicius Simplicissimus hier vorhanden ware/ der wiirde uns erzehlen/ wie er und sein
Vatter lange Zeit im Wald solche Freud am Gesang der Nachtigalln gehabt/ also daf$ sie/ wie
auch Sanct Franciscus gethan/ manchesmal mit ihnen in der Wett gesungen/ wie sie denn
auch das schone Lied darvon componirt: Komb Trost der Nacht/ O Nachtigall”.

50 Prokop von Templin: Hertzen=Frewd (Anm. 45) II, S.237. Baumker: Kirchenlied (Anm. 16),
Bd.I, Lied Nr. 389. Aufgenommen in mehrere Gesangbiicher.

51 Prokop von Templin: Hertzen=Frewd I, S. 49.

52 Prokop von Templin: Hertzen=Frewd (Anm.45) I, S.8; I, S. 70.

53 Prokop von Templin: Hertzen=Frewd (Anm. 45) II, S. 216, alternative Melodieangabe S. 219.

54 Prokop von Templin: Hertzen=Frewd (Anm. 45) I, S. 455.

55 D.h. sie stehen nicht bei Baumker: Kirchenlied, ja nicht einmal bei Werlin. Der Benedikti-
ner Johannes Werlin (1588-1666) legte nach 1646 einen siebenbdndigen Katalog von 1365
strophischen Texten und Melodien an: Rhitmorum varietas [12: cgm 3636—342]. Dorothea
Hofmann: Die ,Rhitmorum varietas” von Johannes Werlin aus Kloster Seeon. Augsburg:
Wissner 1994.



Konfessionelle Differenzen in Verbreitung und Gebrauch religiéser Gesangslyrik 23

Beniitzer mit der Fahigkeit, Noten zu lesen als intendierte Leser in Frage kom-
men. Oder man rechnete gar nicht mit der Kenntnis katholischer geistlicher Lie-
der, einige ganz wenige Perlen ausgenommen. So miissen wir die merkwiirdige
Tatsache feststellen, dass der katholische Autor, der die meisten geistlichen Lie-
der kontrafazierte, sie also parat hatte, ein Konvertit war und bei seinen Lesern
auch die Bekanntheit evangelischer Lieder voraussetzte. Allerdings ist hier eine
Einschrankung zu machen: Von Prokops Biichern gab es zwar Zweitauflagen,
was fiir ihre Beliebtheit spricht, seine Lieder daraus wurden aber nur sehr spér-
lich in Gesangbiicher aufgenommen.* Prokop stellte sich zwar im Ehrenkrinzel
vor, sie konnten ,,sowol anheimbs als auch zu Feld und auff den Kirchfaehrten”
und ,bey Processionen und dergleichen vieféltigen Begebenheiten” gesungen
werden,” es hat jedoch nicht den Anschein, dass dies der Fall war. Eher pas-
sen die Generalbasslieder in die Hausmusik gebildeter Stinde, wie denn auch
Hertzen=Frewd und Mariale Dominicale davon schreiben, sie seien ,mit allerhand
Musicalischen Instrumenten auffzumachen”. Bischof Max Gandolf von Salzburg
ordnete mit Erlass vom 31. Juli 1676 an, das das von ,P. Prokopio verfafite und
neugedruckte Catechismale von allen Pfarren, Vikaren des Landes soll angekauft
werden [...] damit sich desselben die Kuraten bedienen mogen”.>®

Der Befund, Lieder seien hauptsachlich durch Klosterleute verbreitet worden,
wird durch einen Blick in die Predigtliteratur bekraftigt. Gleichzeitig kann Pre-
digtliteratur als gutes Indiz fiir Liedkenntnis gelten, denn der Sprecher setzt
doch wohl voraus, dass wenigstens einige seiner Zuhorer (oder Leser) den zi-
tierten Liedtext wiedererkennen. Wieder zeigt sich die Bedeutung von ,Der
grimmige Tod mit seinem Pfeil”. Der Augustiner Abraham a Sancta Clara fiihrt
die erste Strophe in seiner Schrift: Judas der Ertz=Schelm an.” Noch andere siid-
deutsche Predigter zitieren das Lied: der Augustiner-Eremit Ignatz Ertl bringt es
ebenso wie der Laufener Kollegiatsstiftherr Andreas Strobl.®* Der Barnabit (Pau-
laner) Florentius Schilling, einer der bedeutendsten Prediger Wiens, gibt in einer

56 Ins Gesangbuch ging ein ,O edle Mutter, hore an”, vgl. Baumker: Kirchenlied (Anm. 16),
Bd.III, Lied Nr.80 — zuerst in einer Vertonung des Passauer Domorganisten Georg Kopp
in Maria Hiilff Ehren Krintzel (1642), spater in Lob=Gesang (1659) und Mariale (1667); ,,Ave, o
Fiirstin mein”, vgl. Biumker Bd. L, Lied Nr. 419, aus Lob=Gesang.

57 Veit Gadient: Prokop von Templin. Sein Leben und seine Werke. Regensburg 1912, S.218.

58 Gadient: Prokop (Anm.57), S.40f.

59 Abraham a Sancta Clara: Judas der Ertz=Schelm/ fiir ehrliche Leuth oder: eigentlicher
Entworff/ und Lebens=Beschreibung defs iscariotischen Bofiwichts. Salzburg: Haan 1686,
S.511. Die Fassung ,,Der grimmige Tod” statt ,,Der grimmig Tod” war sehr verbreitet. Khuens
aus einem Flugblatt von 1639 (Baumker: Kirchenlied [Anm. 16] Bd. I Bibliographie Nr. 353)
stammendes Lied vom Schnitter Tod bringt P. Abraham im Gedenkbuch der Armenseelen-
bruderschaft: Grofle Todten=Bruderschafft/ Das ist: Ein kurtzer Entwurff deff Sterblichen
Lebens. Salzburg: Haan 1684, S. 24 mit seiner gesamten 1. Strophe: ,Es ist ein Schnitter haist
der Todt”.

60 Ignatz Ertl: Sonn= und Feyertdgliches Tolle Lege. 2. Aufl. Niirnberg 1708, S.319. Andreas
Strobl: Ovum Paschale Novum. 2. Aufl. Salzburg 1700, T1. 1, S. 410. Vgl. Elfriede Moser-Rath:



24 Irmgard Scheitler

Grabrede an: ,In vorstehender dreytagiger Besingnuf3®/ wird zweifels ohn/ daf3
anmiithige teutsche Gesang/ der Grimmige Tod gehoret und gesungen werden”
und zitiert die erste Strophe, um an sie seine Gedanken anzukniipfen.®

5 Kirchenlied und Geistliches Lied in mehrstimmiger Vokalmusik

Die Tatsache, dass im Amt deutscher Chorgesang nicht vorgesehen war, hatte
eine weitreichende Konsequenz: Es fehlt deutschsprachige geistliche mehrstim-
mige Musik, also jene, die in der evangelischen Kirche in verschiedenen vokalen
Gattungen und musikalischen Stilen eine iiberragende Rolle spielt. Zwar gibt es
hin und wieder einfache mehrstimmige Kantionalsatze, elaborierte Satze deut-
scher Lieder fiir religiosen Gebrauch sind aber im Vergleich zur reichen protes-
tantischen Produktion verschwindend selten. Die wenigen herausragenden Bei-
spiele sind leicht genannt:

Andreas Giglers zweiteilige Gesang Postill von 1569 und 1574 ist eine dezidiert
zum gottesdienstlichen Gebrauch gedachte Sammlung von Evangelienliedern
fiir das ganze Jahr.®® Die Gesdnge folgen formal alle der Lutherstrophe, lassen
sich also auf zahlreiche Melodien singen. Im Anhang beigegeben sind zwanzig
schlichte vierstimmige Tonsédtze von Johannes de Cleve mit dem Cantus firmus
im Tenor. Unter den Liedern befinden sich zehn protestantische Choréle, darun-
ter acht Lutherlieder. Das fiir den katholischen Bereich absonderliche Werk er-
klart sich aus der Situation Giglers. Der Grazer Stadtpfarrer von St. Egyd gehort
— verkiirzt gesprochen — noch der konfessionell unentschlossenen Zwischenge-
neration an. Er war ein irenischer, verheirateter Pfarrer, der von seinen Kollegen
als katholisch angesehen wurde, sich selbst aber als evangelisch betrachtete.®*

Fiir den Gebrauch an Schulen sind die vierstimmigen Tonsdtze zu Kaspar
Ulenbergs katholischem Psalter durch Conrad Hagius aus dem Jahr 1589 ge-
dacht.® Der Komponist ist personlich keiner Konfession so recht zuzuordnen.
Der weitreichende Einfluss des Ulenbergschen Psalters zeigt sich an den fiinf-
stimmigen Liedmotetten des Protestanten Abraham Praetorius.®

Als Musica riservata, rein fiir die Rezeption in der obersten Gesellschafts-
schicht, sind die von Orlando di Lasso und seinem Sohn Rudolph dreistimmig

Volkstiimliches Liedgut in barocken Predigtwerken. In: Jahrbuch des Osterreichischen
Volksliedwerkes 8 (1959), S.52-73, hier S. 55.

61 Gemeint sind die dreitdgigen Exequien.

62 Florentius Schilling: Mirandula Austriacus, Grabrede fiir Johann Wilhelm Mannagetta, ge-
halten in Wien, St. Stefan 1666. In: Catholisch Todten-Gerist: Dafs ist, Wolgegriindte Ehrn-
Gedachtnuf [...] Bd. 2, Wien: Rickesin 1676, S. 406 f.

63 Andreas Gigler: Gesang Postill. Vollstindige Faksimile-Ausgabe der Steiermérkischen Lan-
desbibliothek. Graz: Akademische Druck- und Verlagsanstalt 1950.

64 Karl Amon: Der Grazer Stadtpfarrer Andre Gigler und seine Gesangpostille. In: Jahrbuch
fiir Liturgik und Hymnologie 15 (1970), S. 1-31.

65 Konrad Hagius: Die Psalmen Davids. Diisseldorf: Buyf3 1589. 2., verm. Aufl. Oberursel: Sutor
1606.

66 Abraham Praetorius: Newe Geistliche Teutsche des Kéniglichen Propheten Davidis Psalmen
ganz lieblich zu singen und auff allerley Instrumenten zu gebrauchen. Greifswald 1592.



Konfessionelle Differenzen in Verbreitung und Gebrauch religiéser Gesangslyrik 25

komponierten fiinfzig Teutschen Psalmen nach Texten von Ulenberg gedacht.”
Ebenso wenig liefSen sich Lassos wenige geistliche deutsche Lieder, darunter ei-
nige Lutherlieder, fiir den allgemeinen Gottesdienst beniitzen.

In die gleiche Kategorie fiirstlicher Privatmusik gehort Gregor Aichingers drei-
stimmige deutsche Liedsammlung.*® Das Werk ist der Gattin Johann Fuggers von
Bebenhausen zugedacht und umfasst 21 Liedsatze, darunter sechs Ulenbergpsal-
men sowie die sieben deutschen Lieder des Miinchner Kleindrucks von 1604.%
Auch Aichingers zweites Werk mit deutschen, nun vierstimmigen Liedern diirfte
zu fiirstlichem Gebrauch gedacht sein.” Der Druck umfasst achtzehn Nummern
und enthdlt Vertonungen ausgewahlter Strophen von ,Der grimmig Tod mit sei-
nem Pfeil”, ausgewdhlter Strophen von Sigismund Bachamers SJ ,Komm her, wer
Kron und Infel tragt”” ferner den 129. Psalm und das Canticum Simeonis von
Ulenberg,.

Einzig in seiner Art ist das 1604 unter dem Titel Rosetum Marianum. Unser lie-
ben Frawen Rosengertlein erschienene Sammelwerk des Augsburger Priesters und
Domkapellmeisters Bernhard Klingenstein. Es handelt sich um eine Folge von
33 Motetten von eben so vielen Komponisten iiber die 33 Strophen des Liedes
,Maria zart””*> Die Tonsatze stammen z.T. von bedeutenden Meistern aus dem
stiddeutsch-0sterreichischen Raum. Interessant ist dabei, dass die Konfession
der Komponisten offenbar nicht den Ausschlag gab. Die Gebriider Jakob und
Hans Leo Hafller waren z. B. keine Katholiken. Ein anderer Beitrdger, der Bochme

67 Orlando und Rudolph di Lasso: Teutsche Psalmen: Geistliche Psalmen/ mit dreyen stim-
men/ welche nit allain lieblich zu singen/ sondern auch auff aller hand art Instrumenten
zugebrauchen. Miinchen: Berg 1588.

68 Gregor Aichinger: Teutsche Gesenglein Aufs dem Psalter des H. Propheten Davids. Dillin-
gen: Meltzer 1609.

69 Baumbker: Kirchenlied (Anm. 16), Bd. I Bibliographie Nr. 198. Enthilt ,,Der grimmig Tod".

70 Gregor Aichinger: Zwey Klaglieder vom Tod und Letzten Gericht. Dillingen: Héanlin
1613. Das tibrige umfangreiche geistliche Chorwerk Aichingers ist lateinisch. Ein Grofteil
ist liturgisch verwendbar; es finden sich aber auch Werke, die wohl eher zum privaten Ge-
brauch geeignet sein diirften, z. B. die Odaria lectissima auf mystische Texte des Pseudo-
Bernhard oder die Divinae laudes und das Encomium auf Dichtungen des Jesuiten Jacobus
Pontanus.

71 Dieses Lied ging in etliche Gesangbiicher ein, vgl. Paderborner Gesangbuch 1617 (Baum-
ker: Kirchenlied [Anm.16] Bd.II, Lied Nr.371) und Drucke der Kolner Jesuiten von 1636
(Baumker: Kirchenlied Bd. I Bibliographie Nr. 316 {.) 1615 wurde es ins Lateinische iibersetzt,
weshalb Corner wohl annahm, es sei aus dem Lateinischen ins Deutsche gekommen. Vgl.
Baumbker: Kirchenlied Bd. I Bibliographie, 234. Wackernagel (Anm. 2), Bd. V, Nr. 1487.

72 Bernhard Klingenstein: Rosetum Marianum. Unser lieben Frawen Rosengertlein, Von drey
und drey8sig lieblichen schonen Rosen oder Lobgesangen Gott dem Almechtigen, und des-
sen wiirdigsten Muotter und Junckfrawen Marie, durch drey und dreyf8sig beriembte Musi-
cos und Componisten, mit sondern fleif$ auff ein Subiectum, mit fiinff Stimmen Componirt,
und letztlich zusamen getragen. Durch Bernhardum Klingenstein, hoher Stifft Augspurg,
Chori Musici praefectum. Dillingen: Adam Meltzer 1604. Neuausgabe in 2 Bdn. von William
E. Hettrick. Madison 1977.



26 Irmgard Scheitler

Christoph Harant, wurde sogar in den gegenreformatorischen Wirren 1621 als
Utraquist enthauptet.”

Johann Degens Catholisches Gesangbuch von 1628 ist ein nach evangelischen
Mustern geschaffenes Kantionale und darf fiir seine Zeit als Unikum gelten.” Die
vierstimmigen schlichten Tonsdtze mit dem Cantus firmus im Diskant dienen
zur Begleitung des Gesangs der Gemeinde durch einen Schiilerchor. Damit ist
gleichsam das in die Praxis umgesetzt, was das Mainzer Cantual 1605 angeregt
hatte.

Was sonst an mehrstimmigen geistlichen Liedern von den Meistern des 16. und
frithen 17. Jahrhunderts veroffentlicht wurde, gehort in den Kreis biirgerlicher
Musikiibung. Es versteht sich, dass im Collegium musicum neben weltlichen hin
und wieder auch geistliche Lieder gesungen wurden. Genuin katholische Ge-
sangbuchlieder spielen dabei aber keine Rolle.”

6 Liedzitate in Kompositionen

Im evangelischen Bereich bestimmt der Choral, das Kirchenlied, nicht nur die Vo-
kalmusik, sondern auch die Instrumentalmusik. Von Jan Pieterszoon Sweelinck
bis Johannes Brahms schrieben die Komponisten Choralvorspiele, von Michael
Praetorius bis Hugo Distler sind uns Orgelchoréle und Choralfantasien iiberlie-
fert. Dieses gesamte (Euvre beruht auf der miihelosen Wiedererkennbarkeit ei-
ner Liedmelodie. Die katholische Kirchenmusik des 16. und 17. Jahrhunderts hat
keine vergleichbaren Werke aufzuweisen und integriert in ihre Passionsmusiken
auch keine geistlichen Lieder. Auch die trotz des tridentinischen Verbots weiter-
hin geschriebenen Parodiemessen verwenden so gut wie keine deutschen Lieder
als Cantus firmus, wahrend aus der evangelischen Kirchenmusik viele solcher
Parodiemessen, insbesondere aus dem 17, ja noch bis ins 18. Jahrhundert hinein
bekannt sind.” Einziges Gegenbeispiel fiir die Verwendung eines typisch katho-

73 The New Grove, Bd. 8, S. 156.

74 Johann Degen: Catholisches Gesangbuch Aufi unterschiedlichen/ von der Rémischen Catho-
lischen Kirchen approbierten Gesangbiichern [...] colligirt. Bamberg: Crinesius 1628. Faksi-
mile hrsg. von Wolfgang Spindler. Bamberg 1992.

75 Als Beispiel sei eine kleine Sammlung des Oberpfalzers Johann Piihler genannt: Schoener
auflerlefiner Geistlicher und Weltlicher Teutscher Lieder XX. von beruembten diser Kunst
mit Vier Stimmen gesetzt und Componiert gantz lieblich zu singen und auff allerley Instru-
menten artlich und lustig zugebrauchen. Durch Ioannem Piihlerum Schwandorffensem,
weylandt Kaisers Ferdinandi (hochloeblicher gedechtnufl) Capelnsingers jetzund Fuerst:
Bayrischem Provisioner zu Regenspurg zusam Colligirt und in Truck verfertigt. Miinchen:
Adam Berg 1585.

76 Die Ostermesse des friithprotestantischen Komponisten Johannes Galliculus verwendet
,Christ ist erstanden”; Messen von Christoph Bernhard beruhen auf , Christ, unser Herr,
zum Jordan kam” und ,Durch Adams Fall”, Messen von Sebastian Kniipfer auf ,Freu dich
sehr, o meine Seele” und , Herr Jesu Christ, wahr Mensch und Gott”. Fiir freundliche Aus-
kunft danke ich Herrn Maik Richter, M.A., Halle. Eine Ubersicht iiber die Vorlagekomposi-
tionen im 16. und frithen 17. Jahrhundert (ohne die evangelischen sog. Liedmessen seit der
2. Hilfte des 17. Jahrhunderts) bietet Andreas Waczkat: Parodietechniken in deutschen Mes-
senkompositionen des 17. Jahrhunderts. Untersuchungen zu Theorie und kompositorischer



Konfessionelle Differenzen in Verbreitung und Gebrauch religiéser Gesangslyrik 27

lischen Cantus firmus ist vielleicht die Missa ,,Maria zart” des in Brabant und
Italien lebenden Komponisten Jacob Obrecht. Erst recht tut man sich schwer, ein
Liedzitat zu finden, das dem oben angefiihrten textlosen Einsatz eines Chorals
aus einer Bachschen Kantate gleichkommt. Offenbar waren zu wenige katholi-
sche Kirchenlieder wirklich geldufig und im Volk verankert.

Die einzigen Ausnahmen finden sich im Werk von Heinrich Ignaz Franz Bi-
ber. Man konnte verfiihrt sein, Bibers Kirchenliedaffinitat aus seiner b6hmischen
Herkunft abzuleiten, war doch Bchmen von jeher die liederfreudigste Region. Der
Geigenvirtuose und Salzburger Kapellmeister verwendet in der XI. Rosenkranz-
sonate die Cantio , Surrexit Christus hodie” und verzeichnet das lateinische In-
cipit sogar in den Noten. Die Melodie stimmt mit der Singweise von , Erstanden
ist der heilig Christ” {iberein, die in kleinen Varianten in verschiedenen katholi-
schen Gesangbiichern seit alters vorliegt.”” Dass Biber in der Auferstehungssona-
te dieses Osterlied zitiert und als Thema in einer Serie von acht Variationen kon-
trapunktisch verarbeitet, scheint zunédchst wenig tiberraschend. In Wahrheit ist
es hochst ungewohnlich und ohne Parallele. Auch sind die Rosenkranzsonaten
— entgegen ihrem Namen — weder programmatisch, noch liturgisch funktional,
vielmehr sogar bewusst unveroffentlicht und in einer schon gestalteten Hand-
schrift privat dem Fiirsterzbischof zugedacht: Musica riservata ohne praktisch-
kirchliche Bestimmung. Bei der Ostersonate dréngte sich dem Komponisten aber
doch die Melodie auf, die er sicher von Kindesbeinen an kannte.

Ein weiteres, hochst bemerkenswertes Kirchenliedzitat versteckte Biber in
seine Sonata a 6 in B ,die Pauernkirchfahrt genandt” fiir Streicher und Basso
continuo. Hier verwendet er das Wallfahrtslied , O Mutter Gottes aufserkorn” aus
David Gregor Corners Grof§ Catholisch Gesangbuch (Niirnberg *1631) bzw. dessen
Catholischer Nachtigal (Wien 1676).”® Beide Sammlungen waren weit verbreitet,
gerade in Osterreich. Auch wenn man die Sonate nicht zur Programmmusik
herabwiirdigen will, so kann man sie doch teilweise als die Nachzeichnung einer
Wallfahrt ansehen. Zu Anfang eilen die Menschen herbei, ab Takt 30 erklingt das
Lied, dessen Einsatz sozusagen mimetisch gemeint ist: Es stellt den Gesang der
Pilger dar.

Einen anderen Charakter hat das Zitat von ,Der grimmige Tod mit seinem
Pfeil” in Bibers Oper ,,Chi la dura la vince””” Hier versteckte der Komponist an-
spielungsreich die Melodie, die ihm bei dieser Textstelle in den Sinn kam. Am

Praxis. Diss. Rostock 1996, S.225-242. Fuir die katholische Seite sind nur die Parodiemessen
,Ein Kind geborn in meiner Seel” des Tirolers Christoph Sétzl sowie ,Missa super Christ
ist erstanden” (1646) und ,Missa super Joseph, lieber Joseph mein” von Augustin Plattner
(1624) einschlédgig. Plattner war Organist in der Deutschordensresidenz Bad Mergentheim.
Die verwendeten Lieder sind allerdings vorreformatorisch.

77 Vgl. Baumker: Kirchenlied (Anm. 16), Bd. L, Lied Nr. 244.

78 Baumbker: Kirchenlied (Anm. 16), Bd.IL Lied Nr. 57.

79 Heinrich Ignaz Franz Biber: Chi la dura la vince. Dramma musicale in drei Akten. Faksimile
der Partitur Hs 560 aus dem Besitz des Salzburger Museums Carolino Augusteum. Hrsg.
von Sibylle Dahms. Salzburg 2004, Bl. 51r.



28 Irmgard Scheitler

Ende von Akt I spielt der Basso continuo zum fingierten Tod von Herchino eine
zwolftaktige Melodie. Unter die ersten Noten der Melodie schrieb Biber: , Der
grimmige [sic] Todt: [sic]“** Der Kontext ist ironisch, denn just als das Lied mit
seiner Todeswarnung erklingt, erholt sich Herchino: ,,Gli risornan le forze” lautet
der Vermerk in der Partitur. Die Anspielung auf das Lied muss begreiflich ge-
wesen sein und legt ein weiteres Mal von dessen enormer Verbreitung Zeugnis
ab. Der Liedeinsatz entspricht ziemlich genau der Semantisierung von Choral-
melodien bei J.S. Bach und stellt meines Wissens einen einzigartigen Fall in der
katholischen Musikliteratur der Zeit dar.

7 Katholische Kirchenlieder in Schauspielen

Den ca. 100 oben erwdhnten evangelischen Kirchenliedern im Schauspiel des
16. und 17. Jahrhunderts, von denen etliche sehr haufig verwendet wurden, ste-
hen auf katholischer Seite wenig mehr als das vorreformatorische ,Christ ist er-
standen” sowie ,Maria zart” gegeniiber. Beide wurden im Luzerner Osterspiel
eingesetzt. Die Bedeutung beider Lieder ist {iber jeden Zweifel erhaben. ,Christ
ist erstanden” sang man schon in den Osterspielen des Mittelalters. ,Maria zart”
konnte sehr schnell eine aufserordentliche Stellung erringen; sein Gesang wurde
sogar mit einem Ablass versehen.® In die Luzerner Auffithrungen brachte es der
damalige Spielleiter, der Luzerner Stadtverordnete Rewart Cysat, eine fiihrende
Figur der Gegenreformation. Cysat hatte das Lied bereits redigiert und erweitert
herausgegeben.® In den mehrtégigen Luzerner Auffithrungen erscheint es in he-
rausgehobener Position am Spielanfang und -ende.® Die einem Meistergesang
dhnliche Strophenform ist so charakteristisch, dass die Melodieangabe unnétig
wird. Wenn der Schweizer Hermann Haberer den Prolog von Ein gar schén Spyl

80 Eine genaue Vorlage fiir die Melodie suchen zu wollen, ist hier ebenso wenig sinnvoll wie
bei ,Erstanden ist der heilig Christ”. Werlin (Anm.55), X/8 Bl. 3118. verzeichnet ca. 1650
bereits 32 verschiedene Singweisen fiir ,Der grimmig Tod”. Biber folgt im Wesentlichen
der Melodie, die im Rheinfelsischen Gesangbuch (1666) belegt ist. Biumker: Kirchenlied
(Anm. 16), Bd.1I, Lied Nr. 329.

81 Wackernagel (Anm. 2), Bd. II Nr. 1035 ff. Geistliche Gesdnge des deutschen Mittelalters. Me-
lodien und Texte handschriftlicher Uberlieferung bis um 1530. Hrsg. von Max Liitolf. (= Das
deutsche Kirchenlied II) 6 Bde. Kassel 2003-2009, Bd. III Nr. 500-501. Baumker: Kirchenlied
(Anm. 16), Bd. I, Bibliographie Nr.2: Der Rosenkranz von U. L. Frawen und UBlegung des
Psalters etc. StraSburg 1470. Enthilt ,Maria zart” mit 21 Strophen. Birgit Lodes: ,Maria
zart” und die Angst vor Fegefeuer und Malafrantzos. Die Karriere eines Liedes zu Beginn
des 16. Jahrhunderts. In: Musikalischer Alltag im 15. und 16. Jahrhundert. Hrsg. von Nicole
Schwindt. Kassel u. a. 2001, S. 99-131.

82 Hie folget der Schoene andéchtige Text Lied und Gedicht [...] Maria zart/ von Edler art/ Ein
Ros ohn allen doren. O.O. 1580 [12: Res/4 P.o.germ. 231,24]; Ein schon andéchtigs Liedt und
gedicht, von unser lieben Frawen, jetzt von newen ubersehen, gebessert, und inn ein kombli-
chere Ordnung gestellt etc. Dillingen: Johan Maier 1593. 33 Strophen. Baumker: Kirchenlied
(Anm. 16), Bd.I Bibliographie Nr. 176; vgl. zusétzlich ebd. Nr. 203.

83 Vgl. Scheitler: Schauspielmusik (Anm.4), Nr.1318: Zum Beschluss der Auffithrung am
1. Spieltag 1583 und 1597 und zum Beginn und Ende des 2. Spieltages 1583 ist der Gesang
von ,Maria zart” zur Orgel verzeichnet. Es ist von Chorgesang auszugehen.



Konfessionelle Differenzen in Verbreitung und Gebrauch religiéser Gesangslyrik 29

von dem gléubigen vatter Abraham (zuerst 1554) in das bezeichnende Muster setzt,
so versteht sich geradezu von selbst, dass er auf die bekannte Melodie gesungen
wurde.®

Gegeniiber ,Maria zart” ist die Verwendung anderer Kirchenlieder nur mehr
von peripherer Bedeutung: Der Benediktiner Simon Rettenpacher schrieb 1682
in seinem Drama Frauen=Treu einen Zwischenaktchorus auf das Strophenmuster
von ,Wie schon leuchtet der Morgenstern”, ohne den Thon zu erwéhnen.® Das
Lied Philipp Nicolais war, wie schon erwéhnt, auch bei den Katholiken verbreitet.
Der Kremsmiinsterer Konventuale Rettenpacher ist eine Ausnahmefigur unter
den katholischen Dramatikern, denn er zeigt eine ungewohnliche Belesenheit in
hochdeutscher barocker Lyrik. Hingegen bestétigt sich am Beispiel des Kélners
Paul Aler S] die mehrfach gemachte Beobachtung, dass sich Jesuiten auf die Lie-
der ihrer Ordensbriider beziehen. Aler, Lehrer am Gymnasium Trium Corona-
tum, macht 1710 fiir den Text einer vierzeiligen Aria Anleihen bei der 14. Strophe
von Spees ,,Bei stiller Nacht”. Die Melodie hatte sich verwenden lassen.®

Wenn damit das von mir einsehbare Kontingent erschopft ist, so mag das
auch an dem enormen Forschungsriickstand liegen, unter dem die Kenntnis tiber
Verbreitung und Gebrauch katholischer religioser Gesangslyrik leidet. Trotzdem
bleibt festzuhalten: Die konfessionellen Differenzen sind erheblich. Die geringe
gottesdienstliche Verwendung mag der Ausgangspunkt des Unterschiedes sein.
Insbesondere die Gesellschaft Jesu forderte den Liedgesang in der Kinderlehre,
gebrauchlich war er in den Versammlungen der Bruderschaften und Kongregati-
onen ebenso wie bei Wallfahrten und Andachten. Mit der fehlenden liturgischen
Wiirde mag die mangelnde Wertschitzung zusammenhangen, mit der schlech-
teren Stellung des Laien die geringere Verbreitung und Verwendung zur per-
sonlichen Erbauung. Fiir deutsche Vokalmusik war in der katholischen Kirche
kaum Platz, sodass Kirchenlieder, anders als im Protestantismus, auch nicht im
Zentrum gottesdienstlicher Kunstmusik standen. Nimmt man die Kontrafaktur
als Beleg fiir vorausgesetzte Kenntnis einer Melodie und eines Liedes, so ergibt
sich ein erniichterndes Bild: Das katholische Volk war mit einigen vorreforma-
torischen Gesangen sowie mit ausgewahlten Melodien von Liedern der Refor-
mation vertraut. Die vielen im Zuge der katholischen Reform verfassten und
publizierten Lieder schlugen aber offenbar wenig Wurzeln. Als tatsachlich weit
verbreitet diirfen das im Grunde noch vorreformatorische ,Maria zart” und das
in seiner konfessionellen Provenienz unsichere ,Der grimmig Tod mit seinem
Pfeil” gelten.

84 Scheitler: Schauspielmusik (Anm. 4), Nr. 397 ff.
85 Scheitler: Schauspielmusik (Anm. 4), Nr. 814, 1115, zugleich Chor nach Akt IIL.
86 Scheitler: Schauspielmusik (Anm. 4), Nr. 30, II,4.



DOI: 10.13173/9783447104975.011
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



,In Arbeit und Beruf”

Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer Standes-
und Berufsethik

Andreas Lindner

1 Die Genese der lutherischen Standes- und Berufsethik

Schldgt man die aktuelle Ausgabe des Evangelischen Gesangbuchs sowohl in seiner
Version fiir die lutherischen als auch fiir die unierten Landeskirchen der , Evan-
gelischen Kirche in Deutschland” auf, so findet sich in Ihnen jeweils die Rubrik
,Arbeit” als ein kleiner Abschnitt mit jeweils vier Liedern. Auch in der Vorgén-
gerausgabe des Evangelischen Gesangbuchs, dem Evangelischen Kirchengesangbuch
gibt es diese Rubrik in beiden konfessionellen Versionen, hier noch unter dem
Titel ,In Arbeit und Beruf” mit jeweils fiinf identischen Titeln. Das Wort ,Beruf’
lasst noch eher die Wurzel der ja nicht unbedingt zwingenden Tatsache erken-
nen, dass geistliche Liedersammlungen die menschliche Arbeit thematisieren. So
kennt das katholische Gesangbuch Gotteslob eine solche Rubrik nicht.
Gleichwohl findet sich die Wurzel des lutherischen Arbeitsethos im Kloster
und in der monastischen Lebensweise. Dorothea Wendebourg hat das Erbe des
Monchs Martin Luther fiir die evangelische Kirche eindriicklich beschrieben. In
einem Bild zusammengefasst habe Luther die Mauern des Klosters nach aufien
in die Welt gekehrt. Er habe die auf dem Psalmengebet basierte monastische Spi-
ritualitdt in die neue reformatorisch-hdusliche Spiritualitdt transponiert. Das
klosterliche Leben war durch den Rhythmus der Tagzeitengebete und die dazwi-
schen gelagerten Arbeitszeiten streng strukturiert. Fiir Miifiggang gab es keinen
Platz und als der schlimmste Feind des Mdnchs war schon seit der Spatantike der
Déamon der mittdglichen Tragheit identifiziert;' unter dem Namen der Acedia® die

1 Evagrius Ponticus (ca. 345-399), aus der Provinz Pontus stammend, theologisch geprédgt von
dem Kreis der Nicaner um Basilius den Grofien, hatte sich 383 den Eremiten in der dgypti-
schen Wiiste angeschlossen. Er zdhlt zu den Leitfiguren der sogenannten Wiistenviter, ge-
hort zum Verfasserkreis der Apophthegmata patrum und ist Autor einer Reihe weiterer geistli-
cher Schriften zum Monchsleben. In letzteren formuliert er eine Acht-Laster-Lehre, aus der
sich die Anschauung von den Sieben Todsiinden entwickelte. Vgl. Evagrius Ponticus: Ad
Monachos. Ad Virginem Institutio ad Monachos. Der Monchsspiegel. Der Nonnenspiegel.
Ermahnung an Ménche. In: Fontes Christiani. Zweisprachige Ausgabe christlicher Quel-
lentexte aus Altertum und Mittelalter. Im Auftrag der Gorres-Gesellschaft hrsg. von Marc-
Aeilko Aris u. a., Bd. 51, eingeleitet und tibersetzt von Christoph Joest. Freiburg/ Br. 2012.

2 Acedia ist lateinisches Lehnwort vom griechischen &x1deia, wortlich: Sorglosigkeit, Nach-
lassigkedit.



32 Andreas Lindner

letzte in der Reihe der Sieben Todsiinden: Schlimmer als alle anderen, indem sie
diese quasi erst ermdglicht. Auf Gedanken des Hochmuts (superbia), des Geizes
(avaritia), der Wollust (luxuria), des Zorns (ira), der Selbstsucht (gula), des Neids
(invidia) kommt erst, wer sich weder dem Gebet noch der Arbeit widmet. Die
Acedia sollte im Hause lutherischer Eltern ebenfalls keine Chance haben. Auch
hier sollte der Alltag im Normalfall durch Gebet und Arbeit strukturiert werden.?

Diese so aus dem Kloster als das Tagwerk iibernommene Struktur hatte Lu-
ther geheiligt, denn wie urspriinglich die Ménche und Nonnen den ,Beruf’ dazu
hatten, sich durch ihre Lebensweise ganz Gott zu weihen, so hatte dies nun jeder
Mensch. Luther heiligt den biirgerlichen Alltag. In einer Predigt von 1534 dufSert
er:

Sihe vor, ut credas in Christum et baptisantus, Post vide vocationem: Ego
vocatua ad praedicandum, quando praedico, facio opus sanctum, quod
deo placet, [dass du an Christus glaubst und getauft bist. Danach sieh auf
deinen Beruf: Ich bin berufen zum Predigen, wenn ich predige, tue ich ein
heiliges Werk, das Gott gefillt]. Si es pater, mater, Crede in lesum Chris-
tum [Bist du Vater, Mutter: glaube an Jesus Christus], so bistu ein heiliger
vater, muter, Hore zu morgen deine kinder, lasse sie betten, straffe, steuppe
sie, Sihe, wie es im hause zugehe, wie man kocht, sind eitel heilige werck,
Quia [denn] du bist dazu geruffen. Das heisst ein heilig leben, quod in
verbo dei et vocatione [das in Gottes Wort und in der Berufung] hergeht.”*

Und zwei Jahre zuvor 1532 in den Wochenpredigten iiber Matthéius 5-7:

Bist du ein Handwerksmann, so findest du die Bibel gelegt in deine Werk-
statt, in deine Hand, in dein Herz, die dich lehrt und dir vorpredigt, wie
du dem Nachsten tun sollst. Sieh nur an, dein Werkzeug, deine Nadel,
dein Bierfafs, deinen Kram, deine Waage, Elle und Maf, so liest du die-
sen Spruch darauf geschrieben, daff du nirgendhin sehen kannst, das dir’s

3 ,Im Anhang zum Kleinen Katechismus, dem wichtigsten religiésen Lehrbuch der lutheri-
schen Tradition und einer der dogmatischen Grundlagen der lutherischen Kirche, finden
sich ein Morgen- und ein Abendgebet, [...] der ,Morgen-, und der ,, Abendsegen”. Diese Ge-
bete sind gedacht als geistlicher Beginn und Ausklang des Tages, wie ihn die ganze Familie
taglich halten soll. Mit ihnen verbunden sind andere liturgische Stiicke, wie das Vater unser,
das Glaubensbekenntnis, ein Choral - ein kleines Stundengebet fiir das christliche Haus.
Hat schon diese ganze Einrichtung einen unverkennbar monastischen Anklang, so gilt das
erst recht fiir jene Gebete, die in ihrer Mitte stehen: Der Morgensegen, nach dem Luther
auch den Abendsegen gebildet hat, ist seinem Ursprung nach ein Morgengebet fiir Glieder
monastischer Gemeinschaften, das nun hier, leicht abgewandelt, in die ,Welt” {ibernommen
wird. D. h. lutherische Familien haben jahrhundertelang, und tun es z.T. noch heute, jeden
Tag mit einem Gebet begonnen und beschlossen, das urspriinglich in den monastischen
Rahmen gehort, das aber nun, in die Weite der Kirche tibernommen, Allgemeingut aller
Christenmenschen geworden ist.” Dorothea Wendebourg: Der gewesene Mdnch Martin Lu-
ther. Sein Erbe fiir die evangelische Kirche heute. Erfurt 2006, S. 19.

4 Martin Luther: Werke. Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe). Weimar 1910. Ndr.
Weimar, Graz 1964. Bd. 37, S.480, Z. 2-8, (Predigt am 5. Sonntag nach Trinitatis, 5. Juli 1534).



Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer Standes- und Berufsethik 33

nicht unter die Augen stof8e, und kein Ding, mit dem du tdglich umgehst,
so gering ist, daf$ es dir solches nicht ohne Unterlaf sage, wenn du es ho-
ren willst.?

Solche AuBerungen ziehen sich durch das gesamte Wirken Luthers. Fiir die frii-
he Phase seien hier genannt die Programmschrift Von der Freiheit eines Christen-
menschen (1520) mit dem zweiten Teil ihres bekannten Leitmotivs , Ein Christen-
mensch ist ein dienstbarer Knecht aller Dinge und jedermann untertan” sowie
die Schrift Von weltlicher Oberkeit, wie weit man ihr gehorsam sey von 1523, in der
er 200 Jahre vor dem aufgeklarten Absolutismus den Fiirsten zum ersten Diener
seines Staats erklart, der vor Gott alle Verantwortung dafiir tragt, wie er dieser
Aufgabe gerecht wird. Fiir die spate Phase steht seine Predigt zur Einweihung
der Torgauer Schlosskirche am 5. Oktober 1544, in der er vor dem kurfiirstli-
chen Hofstaat vom Kanzler bis zur Kiichenmagd allen Standen ins Stammbuch
schreibt, dass sie vor Gottes Angesicht alle gleich viel wert seien, sofern sie den
Pflichten des Standes, in den sie hineingeboren sind, nachkommen. In diesem
Sinne hat nicht einmal eine Kaiserin einen Vorrang vor der Kiichenmagd, wéh-
rend diese es nicht nétig hat, neidisch auf die Kaiserin zu sein. Dieses Konzept ist
dabei kein erzkonservativer Versuch, die vorgegebene Standegesellschaft gleich-
sam erstarren zu lassen,® denn Luther selbst war als gesellschaftlicher Aufsteiger,
wie viele andere, ein Beispiel dafiir, dass Standesschranken z. B. durch Bildung
durchldssig waren.”

2 Das Gesangbuch als Hauptmedium lutherischer Standes- und
Berufsethik

Verinnerlicht wurde diese Ethik einer bewussten Erfiillung der aus dem eigenen
Stand resultierenden beruflichen Pflichten als Ausdruck bewussten Christ-Seins
und zugleich Ausdruck lutherischer Frommigkeit von Generation zu Generation
durch ein entsprechendes Liedgut. Mehr noch als die Bibel wurde das Gesang-
buch zum eigentlichen Medium. Der Psalter als Gebetbuch des Ménchtums, von
Luther im Kloster lieb gewonnen wie keine andere biblische Schrift, mutierte
iiber das Gesangbuch zur ,Laienbibel’ des Luthertums.

Dabei lassen sich hinsichtlich der Standes- und Berufsethik drei Entwick-
lungsphasen der Gattung ,Gesangbuch’ feststellen. In der ersten Phase sind lu-
therische Gesangbiicher nach rein systematisch theologisch-heilsgeschichtlichen

5 Luther: Werke (Anm.4), Bd.32, S.495, Z. 29-33 (Das fiinffte, Sechste und Siebend Capitel
S. Matthei gepredigt und ausgelegt. 1532).

6 Formulierungen, die das nahe legen kdnnten, wie: ,,Allein bleib inn deinem Stande und sey
zufriden, du sitzest oben oder unten an,” (WA 49, 609, 23-24) richten sich priméar zugleich ge-
gen den Hochmut der oberen Sténde {iber die unteren wie in umgekehrter Richtung gegen
den moglichen Neid der unteren.

7 Luther propagierte das auch. Seine ,Predigt, das man die Kinder zur Schule halten solle”
von 1530 ist eine einzige Werbeschrift fiir gesellschaftlichen Aufstieg durch Bildung.



34 Andreas Lindner

bzw. nach katechetischen Gesichtspunkten geordnet. Das gilt fiir alle Gesangbii-
cher des 16. Jahrhunderts bis hinein ins 17. Jahrhundert und zum Ende des Drei-
Bigjahrigen Kriegs. Exemplarisch sei hier genannt Johann Georg Schott: Psalmen
und Gesang=Buch/ Darinnen die Geistlichen Lieder D. Mart. Lutheri/ vnd anderer Chris-
ten begrieffen, Frankfurt/M. 1603. Dieses Gesangbuch gliedert sich wie folgt: kom-
pletter Psalter, Katechismusgesange, Festgesdange, Lehrgesange mit Lehr-, Trost-,
Bet-, Klag-, Lob- und Dank-Liedern. Weitere Beispiele mit prinzipiell gleichem
Aufbau lassen sich in grofler Zahl und geographisch weit verteilt beibringen.®
Eine stdrkere Ausdifferenzierung zeichnet sich seit den 1620er Jahren ab. So bei
Johann Hermann Schein: Cantional Oder Gesangbuch Augspurgischer Confession [...]
So in Chur=vnd Fiirstenthiimern Sachsen [...] gebriuchlich, Leipzig 1627: 1. Abschnitt:
Jesus Christus: Von der Menschwerdung bis zur Aussendung des Heiligen Geis-
tes; 2. Abschnitt: Die heilige Dreifaltigkeit, besondere Fest- und Aposteltage, die
10 Gebote, der christliche Glaube, Gebet, Taufe, Buffe, Abendmahl, Morgenlie-
der, Abendlieder, Vor dem Essen, Nach dem Essen, Von der Rechtfertigung, Vom
christlichen Leben und Wandel, Psalmenlieder, Von Kreuz, Verfolgung und An-
fechtung, Vom Wort Gottes und der christlichen Kirche, Vom Tod und Sterben,
Vom jlingsten Tage und der Toten Auferstehung, Ordnung der deutschen Messe
und deutsche Litanei.’

Die Ordnung all dieser Gesangbiicher spiegelt die lutherische Heiligung des
Lebens. Die Botschaft kommt iiber die Lieder — ohne ,Lyrik’ keine reformatori-
sche volkskirchliche Spiritualitdat. Noch aber kennen diese Gesangbiicher keine
Standes-, Amts- oder Berufsrubriken. Eine weitere Ausdifferenzierung in diese
Richtung und damit die zweite Phase, deutet sich das erste Mal greifbar in einem
Niirnberger Gesangbuch von 1657 an: Bey 1000 Alte und Neue Geistliche Psalmen/
Lieder und Gebete. Es enthélt eine Rubrik ,Lieder zur Haufi=Taffel gehorig” mit
fiinfzehn Liedern, unter denen als Autor der in Niirnberg aufgewachsene Niko-
laus Selnecker (1530-1592) besonders stark vertreten ist. Bedacht werden ,Stande’
wie Obrigkeit, Eltern, Kinder, Witwen sowie als Berufe Pfarrer und Kaufmann.”
Der Begriff ,Haufi=Tafel’ ist dabei durch seine Zuordnung zu den Verhaltensanwei-
sungspassagen in Kol 3,18-4,1 und Eph 5,21-69 eindeutig ethisch konnotiert. Lu-
ther hatte diese Verse neben weiteren aus dem 1. Timotheus-, Titus-, ROmer- und

8 Matthdus Pfeilschmidt: Geistliche Lieder vnd Kirchengesange/ so in der Christlichen Ge-
mein zu Hof [...] gebreuchlich, 0.0. 1608. 754 Auflerlesene/ Reine Geistliche Lieder vnd
Psalmen [...] Fiir die Kirchen vnd Schulen im [...] Hertzogthumb Wiirttemberg, Tiibingen
1608. Geistliche Psalmen Hymnen Lieder vnd Gebet, Jena und Niirnberg 1614.

9 Ein weiteres Beispiel wire Johannes Stumpf: Margréffisch Brandenburgisch Gesangbuch.
Coburg 1630.

10 Paul Sturm: Das evangelische Gesangbuch der Aufklarung. Barmen 1923, S.35, behauptet
diese Entwicklung habe bereits Mitte des 16. Jahrhunderts eingesetzt, kann das aber nicht
belegen. Sein einziger Quellennachweis betrifft den Entwurf zu einem nicht ausgefiithrten
Gesangbuch fiir die calvinistische Grafschaft Nassau-Dillenburg von 1601 mit ,[...] 70 Lie-
dergruppen fiir die verschiedenen Stande und Berufe, darunter Lieder eines Kuh=, Schaf=
und Sauhirten.” (ebd.).



Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer Standes- und Berufsethik 35

u[l rn

1 ﬁ‘tlff)::s >
!?m vt \*n_\m i

e “%“ nald:‘im‘
Sdenenwiller &

"" ;
'k‘ff H
et fc‘gm uimm [‘e’hr.f )‘ l

% ‘A 160 rL"‘ 8
%&‘5&1 eirngel u;lrc['hr]
¢ m na nd nad

ey “‘"--.

bt |i";.. il

Abb. 1

Frontispiz und Kupfertitel Niirnbergisches Gesangbuch von 1550 als Vorsatz zu: Bey
1000 Alte und Neue Geistliche Psalmen/ Lieder und Gebete., Niirnberg 1657. Das Fron-
tispiz illustriert die Luther-Basierung der Gesangbiicher bis zu deren Neukonzeption
durch Pietismus und Aufklarung. Luthers Lieder und sein Kleiner Katechismus bildeten
die ideelle Klammer; FB Gotha Cant. Spir 8° 00291.

1. Petrusbrief unter der Uberschrift ,Die Haustafel/ Das ist/ etliche Spriiche fiir
allerlei heilige Orden und Stande/ dadurch dieselbigen/ als durch eigen Lektion ih-
res Ampts und Diensts zu ermahnen” 1529 an den Kleinen Katechismus angehangt.!

Schnell entwickelt sich dann daraus die Rubrik , Von den drei Hauptstanden”
bzw. ,Standes-Lieder”. So in: Neu=vermehrtes vollstindiges Gesangbuch (Braun-
schweig 1661) mit der Rubrik ,Von den dreyen Hauptstdnden und umb Gottli-
che Regierung” mit insgesamt 25 Liedern. Die klassische Drei-Stande-Lehre des
Mittelalters und der Frithen Neuzeit von Wehrstand, Lehrstand und Nahrstand

11 Das Phénomen der ,Haustafel” am Kleinen Katechismus ist komplett analysiert und beschrie-
ben bei: Albrecht Peters: Kommentar zu Luthers Katechismen, Bd. 5: Die Beichte. Die Haus-
tafel. Das Traubiichlein. Das Taufbiichlein. Géttingen 1994, S. 95-118.



36 Andreas Lindner

spiegelt sich hier wider. In den néchsten 60 Jahren hélt diese Rubrik Einzug in
eine Vielzahl von Gesangbiichern, wobei allenfalls die Reihenfolge der Stinde
schwankt. Der Umfang kann von aufSerordentlicher Differenzierung bis hin zu
nur wenigen Liedern reichen. Ein Beispiel fiir eine starke Differenzierung bietet
der sachsische Oberhofprediger Johannes Olearius mit Geistliche Singe=Kunst Und
ordentlich verfassetes vollstindiges Gesang=Buch, Leipzig 1671:

Das V. Buch Standes=Lieder. I. Allgemeine Andacht vor alle Standes=Perso-
nen [2 Lieder] II. Sonderbare Andacht. [sechs Lieder] Die I. Claf$s Vom Lehr-
stande I. Der Prediger [...]"? IIl. Der Lehrmeister in Schulen IV. Die Lehr-
schiiler und Studenten. Die II. Claf Vom Wehrstande [23 Lieder] I. Regenten
Andacht [darin 19 Lieder: ,Symbola und Wahlspriiche hoher Personen/
und darauf gerichtete Lieder”: unter anderem auf Gustav II. Adolph von
Schweden, Kurfiirst Johann Friedrich der Grofsmiitige, Albrecht Alkibiades
von Brandenburg-Ansbach, Kurfiirst August von Sachsen] II. Eines Gottse-
ligen Kriegsmanns III. Gottseliger Unterthanen Ermunterung Die III. Clafs
Vom Nehr=Stande [17 Lieder] I. Insgemein (Ps 127 u. 128) II. Insonderheit.

In diesem letzten Teil sind zusammengefasst: Ehegatten, Eltern, Kinder, Hausva-
ter, Witwer/ Witwen, Waisen, Alte, junge Leute, Jungfrau, Diener, Handelsleute,
Handwerksleute, Ackersleute, Fischer, Reisende und Fremdlinge. Das wurde un-
ter Umstdanden noch weiter getrieben bis ins Situative, wie etwa bei Johannes Gu-
enther: Andichtiger Seelen geistliches Brand=und Gantz=Opfer/ Das ist: vollstindiges
Gesangbuch/ In acht unterschiedlichen Theilen Leipzig 1697. Der siebente Teil enthalt:
Stand=Lieder/ Nach den drey Haupt=Stinden eingerichtet/ Reise=Lieder Zu Land und
Wasser/ Item Krieg= Hunger= und Pest=Lieder. Hier finden sich dann auch Lieder
fiir folgende Félle, bei denen man von einer Ereigniskette mit allen moglichen
Alternativen sprechen kann: Ehe, Unfruchtbarkeit/ Schwangerschaft, Kreisende,
die (bei der Geburt) Umstehenden, die in Kindesnoten sterben, wenn das Kind
tot zur Welt kommt, Danklied, wenn Gott aus Kindesndten geholfen, Wiegenlie-
der, Bei ungliicklicher Ehe, Eltern und Kinder, Witwen und Waisen, Jiinglinge
und Jungfrauen.

Eher nebenbei, ndmlich ohne ausdriicklich benannt zu werden, erscheinen
Standeslieder zur Ehe, zum Predigtamt und zur Obrigkeit in Gesangbiichern wie
dem von Zerbst 1707* oder Gotha 1719, in dem die Rubrik: ,Von den drey Haupt-
stainden” aus nur drei Liedern besteht."* Dazwischen gibt es ein breites Mittelfeld
von Christian von Stokkens Holsteinischem Gesang=Buch, Rendsburg 1681% (25 Lie-

12 Ein Abschnitt II. existiert nicht; auf L. folgt IIL

13 Zerbstisches Gesang Buch. Zerbst 1707.

14 Johann Andreas Reyher: Geistliches neu=vermehrtes Gothaisches Gesang=Buch. Gotha
1719: Nr. 471. Johann Lindemann: Ein Lied {iber alle drei Stande zuziiglich der beiden Stan-
dard-Psalmenlieder des Luthertums fiir den Hausstand zu Ps 127 und 128.

15 Christian von Stokken: Holsteinisches Gesang=Buch. Rendsburg 1681. FB Gotha, Cant. Spir
8°00633.



Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer Standes- und Berufsethik 37

Ober:

~ Sniverfal-

S

Sluf alle llt a!l titen, alle
Glaubens - cbrcn auc beng: Pflich-
ten, quf falierley
nbe unb fpul'omn, onbers auf ben
Carechifimum gerichter,
Und aud 1300, nb]‘nnbetlldj crlefmen Riedern
muﬂbnmu‘Theo!ogo;umlmMJnmlj

Tebff einem bopp:lwn&ga[&n,

Beifreiden Sebet:

und

Sommunion - Budy,

aunrferﬁget
M. Sobann :iacob Gottfchald,
BT Dlaoono au M n od.
%:rkgte E}obann Ebnfhau ‘J}Iart}m,

. Bucghindler in der Grimmifben Straffes £.-,9.
_ R o

THEOLOGIA IN HYMNIS, 1 i
|

<8

Abb 2:

Gesangbiicher wie Johann Jacob Gottschalds Universal=Gesang=Buch von 1737 verdeut-
lichen schon {iber ihr Titelblatt das Streben nach allumfassender Durchdringung — Heili-
gung — des Lebens mit geistlichen Liedern und Gebeten; FB Gotha Cant. Spir 8° 00022a.

der) iiber Johann Christoph Olearius’ Neu=Verbessertes Arnstidtisches Gesangbuch
von 1700 (fiinfzehn Lieder), Carl Andreas Redels Gesangbuch fiir Altenburg 1721
(24 Lieder), das Fiirstliche Gesangbuch fiir Eisenberg 1734 (37 Lieder), Johann Georg
Webers Der Singende Glaube des Weimarischen Zions Oder Neu=eingerichtetes Weima-
risches Gesang=Buch 1739 (57 Lieder).

Zeitlich parallel taucht ab 1720 in der Rubrik der Standes-Lieder die Erwei-
terung durch den Begriff ,Beruf’ auf. So enthélt Johann Martin Schamelius:
Naumburgisches glossiretes Gesang=Buch (Naumburg 1720), die Rubrik ,Standes=
und Beruffs=Lieder” mit neun Liedern, die sich aber nur noch mit dem Wehr-
und dem Lehrstand befassen, wahrend der Hausstand ausgegliedert ist in die
néchstfolgende Rubrik ,Haufi= und Ehe=Lieder”. Weitere Gesangbiicher, die
auf diese Begriffsausweitung einschwenken sind Johann Philipp Treuner: Schul-
diges Lob Gottes Oder: Geistreiches Gesang=Buch, Weimar 1725 (vierzehn Lieder)

DOI: 10.13173/9783447104975.031
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



38 Andreas Lindner

und die Evangelische Lieder=Theologie Oder vollkommenes Lehr=und Geistreiches Ge-
sang=Buch, Hannover und Gottingen 1737 mit einer grofSen Rubrik: ,Berufs= und
Standes=Lieder fiir besondere Personen in ihrem Beruf und Stande” (39 Lieder).
Christian Siegmund Greens Neu=vermehrtes Rochlitzer Gesang=Buch In 1500 Aus-
erlesenen Liedern, Rochlitz 1746 enthalt eine Rubrik: ,, XXVIIL. Stand= Amts= und
Beruffs=Lieder” mit insgesamt 63 Liedern fiir alle drei Hauptstande. Das Neue
Gesang=Buch [...] der Stadt Straflburg, StrafSburg 1743, schiebt die ,Berufs=Lieder”
(insgesamt vier) als eigene Rubrik zwischen die Lieder ,Vom Predigt=Amt” und
,Vom Ehstand”, also zwischen Lehr- und Hausstand.

Zieht man bis hierher Bilanz, so fallt auf, dass die lutherische Standes- und
Berufsethik erst nach dem Dreifsigjahrigen Krieg mit einem eigenen spezifischen
Liedgut in die entsprechend gekennzeichneten Rubriken der Gesangbiicher ein-
zog. Das geschieht gleichzeitig mit der verstarkten Hinwendung der spéten lu-
therischen Orthodoxie zu einer Verbindung von Frommigkeit und Alltagsleben.
Namen, die hier zu nennen waren, sind Joachim Liitkemann (1608-1655), Theo-
phil Grofigebauer (1627-1661), Heinrich Miiller (1631-1675), und Christian Scriver
(1629-1693). Diese Entwicklung wurde durch den Pietismus unter dem Schlag-
wort der ,praxis pietatis’ bis zur Dominanz gesteigert. Eines der erfolgreichsten
Gesangpbiicher des 17. und 18. Jahrhunderts, das des Berliner Lehrers und Kan-
tors Johann Criiger fiihrte schon seit der zweiten Auflage 1647 — also noch vor
dem Einsetzen der pietistischen Bewegungen im Luthertum — im Titel das Motto
,Praxis pietatis melica”.” Das Thema an sich hatte weder allgemein theologisches
noch spezifisch moraltheologisches Streitpotential, so dass die Frage des rechten
christlichen Verhaltens in Beruf und Alltag unberiihrt von theologischen Strei-
tigkeiten blieb. Es hatte allenfalls in den Dissens iiber die Adiaphora zwischen
Orthodoxie und Pietismus hineingezogen werden konnen, was aber hinsichtlich
des hier behandelten Liedguts nicht geschah.

Wenn man sich wirklich profilieren wollte, war die Standes- und Berufsethik
nicht das geeignete Thema. Das wird daran deutlich, dass gerade in Gesang-
buchausgaben, die sich dezidiert pietistischer oder orthodoxer Theologie zu-
ordnen, Standes- und Berufslieder kaum prasent sind. Zu nennen sind hier der
Prototyp pietistischer Gesangbticher, Johann Anastasius Freylinghausens Neues
Geist=reiches Gesang=Buch' von 1703 oder auch Georg Friedrich Rogalls struktu-
rell an diesem orientierter Kern alter und neuer Lieder, Konigsberg 1744. Beide sind
nach dem Muster der pietistischen Soteriologie, im damaligen Sprachgebrauch

16 1. Auflage 1720, 2. Auflage 1730.

17 Vgl. Christian Bunners: Johann Criiger (1598-1662) — Berliner Musiker und Kantor, lutheri-
scher Lied- und Gesangbuchschopfer. Aufsatze, Bildnisse, Textdokumente. Berlin 2012.

18 Mir vorliegend in der 3. Auflage, Halle 1726, in deren Vorrede Freylinghausen ausdriicklich
anmerkt: ,Es kommt demnach dieses andere und neue Gesang=Buch mit dem ersten fast in
allen Stiicken {iberein. [...] So ist in beyden Biichern einerley Ordnung sowol der rubricirten
Materien der Lieder, als der unter iegliche Rubric gehoriger Lieder selbst” (Vorrede, Bl. 5v).



Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer Standes- und Berufsethik 39

der ,,Oeconomie und Ordnung des Heils”" aufgebaut. Freylinghausen bertick-
sichtigt diese Lieder gar nicht, Rogall nimmt drei Berufslieder auf. Ihre Entspre-
chung stellen zum Beispiel von der orthodoxen Stadtgeistlichkeit in Halle her-
ausgegebene Gesangbiicher dar, wie das Hillische Neu=eingerichtete Gesang=Buch
von 1711 und Johann George Kirchners Eines sidmtlichen Stadt=Ministerii zu Halle
Gesang=Buch von 1744",* beide ohne Standes- und Berufslieder.

Eine erneute Verschiebung im Sprachgebrauch und damit die dritte Phase tritt
mit der Aufkldrung ein, jetzt wieder im Sinne einer Verallgemeinerung. Zum
neuen zentralen Terminus entwickelt sich die ,Pflicht!, wobei die alten Begriff-
lichkeiten noch immer mitgenommen werden, zumal das Standes-Schema bis in
die Industrialisierung hinein aktuell blieb.” Den theologische Horizont, in dem
sich dieser Wandel vollzog, bietet Johann Lorenz von Mosheims Sitten-Lehre der
Heiligen Schrift, die ab 1735 in neun Teilen erschien und schon 1753 eine ,Vierte,
vermehrte und verbesserte Auflage” erlebte. In den Teilen fiinf bis neun wird
der Kanon der [...] allgemeinen Pflichten, die allen Christen obliegen” vorgestellt,
beginnend mit den ,Pflichten gegen Gott” (T. 5 und 6) {iber die ,Pflichten der
Christen gegen sich selber” (T. 6), ,,Aeusserliche Pflichten der Christen gegen an-
dere iiberhaupt oder gegen einzelne Personen” (T. 7) bis zu den ,[...] besondern
Pflichten, welche die Christen in gewissen Gesellschaften und Stéanden” zu beob-
achten haben (T. 8 und 9). Letztere unterteilen sich dabei in ,,[...] Pflichten, welche
die Christen als Glieder der natiirlichen Gesellschaft zu erfiillen schuldig sind”
(T. 8) und ,Pflichten der Christen in der biirgerlichen Gesellschaft” (T. 9). Gleich
zu Beginn der Gesamtthematik diskutiert Mosheim den Begriff der ,Pflicht’. In
Abgrenzung von einem traditionellen weiten Verstandnis, das Glaube, Bufle,
Wiedergeburt und Heiligung sowie die Bewegungen der Seele und des Herzens
— modern gesprochen: die Spiritualitat — als Pflichten eines Christenlebens be-
trachtet, pladiert er fiir ein engeres Verstdndnis. Da alles Genannte, im systema-
tischen Sinne also das Heilswerk, letztendlich Gott zum Urheber habe, konne es
nicht als menschliche Pflicht betrachtet werden:

Ich meyne, dafs nichts im eigentlichen Verstande den Namen einer Pflicht
tragen konne, als was ich selber durch den rechten Gebrauch der Gnaden-
kraft, die mir in der Bekehrung ist verliehen worden, verrichten kann. [.. ]
Ich trete also zu denen, die dem Worte Pflicht eine enge Bedeutung beyle-
gen, und dadurch nichts, als Handlungen meynen, die mit der Vorschrift
des Gesetzes ubereinstimmen. [...] Das Gesetz verbindet die Christen
nicht nur zur dusserlichen Verrichtung, sondern auch zu einem solchen

19 Freylinghausen: Neues Gesang=Buch (Anm. 18), Vorrede, Bl. 5v.

20 Systematisch gegliedert in Theologia thetica, Theologia morali und Thelogia paracletici.

21 Es gibt auch Beispiele, die diese Entwicklung nicht mitmachen und im klassischen frithneu-
zeitlichen Schema verharren. So das Vermehrte Kirchen= und Haus=Gesangbuch fiir das Konig-
lich Schwedische Herzogthum Pommern und Fiirstenthum Riigen, Stralsund 1804, das unter ,Von
denen Stdnden in der christlichen Kirche” drei eigene Rubriken ,Vom Lehrstande” ,Vom
Wehrstande” und ,Vom Néahrstande” zusammenfasst.



40

Andreas Lindner

Gebrauch der Krafte ihrer Seelen, der den Absichten des Hochsten gemafs
ist. Viele Werke werden entweder verdrossen und unwillig, oder nachla-
fig und unvollkommen geschehen, oder gar versaumet werden, wo der
Verstand und der Wille nicht vorher in eine gewisse Ordnung, die sich zu
den Wercken schickt, sind gebracht worden.?

Die praktische Anwendung erfolgt im § XV. des ,Sechsten Theils” unter dem Be-
griff der , Arbeitsamkeit”. Hier heifst es einleitend:

Lasset uns nunmehr wiederum zu den wesentlichen Pflichten der Chris-
ten kommen, und unter denselben der Arbeitsamkeit die erste Stelle ein-
raumen. Es ist kaum néthig, zu beweisen, dafs die Christen zur Arbeit,
oder zur niitzlichen Anwendung aller ihrer verschiedenen Krafte, und zur
tugendhaften Uberwindung aller damit verkniipften Beschwerlichkeiten
verbunden sind: sie, dieses auserwahlte Volk, welches Jesus Christus mit
seinem Blute sich dazu erkaufet, und durch seinen Geist geheiliget hat, dafs
sie eifrig, fleiffig und fruchtbar in guten Werken seyn sollen: Tit. 2,14. Aber
man kann sie auch zugleich nicht oft und nachdriicklich genug daran er-
innern, daf sie vorziiglich nur die néthigsten und niitzlichsten Geschéfte
und zwar unter diesen diejenigen, wozu sie theils einen besondern Beruf,
und theils die beste Gelegenheit haben, mit der grofiten Willigkeit und
Emsigkeit, oder moglichsten Zurathehaltung der kostbaren und unauf-
haltbaren Augenblicke, und einer redlichen Anwendung aller ihrer Krafte
verrichten, und dabey zugleich die rechte Ordnung und bequemste Zeit
beobachten, Spriichw. 12, 9, 11. 13, 4. 20, 12. Dadurch werden sie nicht
nur den eben so schddlichen als schiandlichen Miiffiggang, und die, den
Weichlingen selber so beschwerliche Langeweile und Faullenzerey ver-
meiden; als welche letztere nicht nur selber ein Laster, sondern auch die
Mutter unzéhliger Stinden ist 1 Thessal. 4, 11. Sir. 33, 29. Sondern sich auch
vor der unniitzen und wolliistigen Geschéftigkeit verwahren, 2 Thess 3,
10. Nur muf die Arbeitsamkeit nie so tibertrieben werden, daf$ man nicht
sich auch wiederum durch eine maflige und anstandige Musse erholete.” >

22

23

Johann Lorenz von Mosheim: Sitten=Lehre der Heiligen Schrift. Fiinfter Theil. Helmstadt
1761, S. 26 f.

Johann Lorenz von Mosheim: Sitten=Lehre der Heiligen Schrift. Sechster Theil. Helmstadt
1762, S.294 f. In der Durchfiihrung (S.295-309) stellt Mosheim sechs Regeln eines christli-
chen Arbeitsverstandnisses auf: 1: allgemeine Beforderung des Nutzens der Menschen und
der Ehre Gottes; 2: Nachahmung des unausgesetzt wirkenden Gottes; 3: Dankbarkeit fiir die
von Gott geschenkten Seelen- und Korperkréfte; 4: Erfiillung der Bestimmung des Men-
schen im Gesamtkontext der Schopfung; 5: Nachstenliebe; 6: fortwahrende Starkung und
Ausbildung der eigenen Seelen- und Korperkrafte, der Gesundheit und schliellich eines
ruhigen Gewissens im Angesicht des Rechenschaft fordernden Gottes im Sinne des Gleich-
nisses von den anvertrauten Talenten (Lk 19,12-27, Mt 25,14-30). In einem Zwischenschritt
werden die ,Reichen und Grossen” (S.298) kritisiert, die es sich leisten konnen, sich dem
Miiliggang zu ergeben. Die ganze Schopfung zeugt in ihrem titigen Charakter gegen sie.



Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer Standes- und Berufsethik 41

Bei dem aufgekldrten Theologen bleibt der Damon der Acedia in zentraler Weise
prasent, wenn er den Miifiiggang auch nicht als Ddmon begreifen wiirde und
bereits auf das Wechselspiel von Arbeit und Erholung verweist.

Der Miifsiggang bleibt ebenso im Liedgut der wesentliche Gegenpol zur lu-

therischen Pflichtethik.* In Lieder fiir den dffentlichen Gottesdienst des Berliner Ver-
legers David Gottlieb Schatz 1768 (erste Ausgabe 1765) thematisieren zwei der
insgesamt drei Lieder der Rubrik ,Von der Arbeitsamkeit und Treue im zeitlichen
Beruf” diesen Gegensatz gleich in der ersten Strophe, wie etwa in Nr. 206:

Du hast uns, HErr, die Pflicht zur Arbeit auferleget.
und Fleif$ in dem Beruf uns ernstlich eingepréaget.
Der Miifiiggang ist dir, o GOtt, verhafit,

fir uns der Laster Netz,

und unserm Nachsten Last.

24

Ihr Geist fallt zuriick auf den Status eines Embryos. Mosheim argumentiert hier, wie schon
bei der vierten der sechs Regeln, physikotheologisch. Sind diese Regeln eher theoretisch
ausgerichtet, so folgen nunmehr noch sieben Regeln fiir die Arbeitspraxis der ,durch den
Geist Gottes mit einem neuen Leben, mit einer neuen Wirksamkeit begabte[n] Christen”
(5.298): 1: Jeder sollte sich eine gesellschaftlich niitzliche Tatigkeit wahlen. Dabei sind alle
Arten von Arbeit im Horizont der Vorsehung Gottes gleich viel wert. Mosheim verweist auf
das Bild vom Leib mit den vielen Gliedern, Rom 12,4 f. 2: Die gesamte Lebenszeit ist Tag fiir
Tag intensiv zu nutzen. Dies ist das Kennzeichen der Menschen, deren Leben man nicht mit
den Worten: ,sie haben gegessen, getrunken, geschlafen, geheyrathet, und sind gestorben.”
(S.303) beschreiben kann. Mosheim nennt Paulus, Luther, Melanchthon, Gerhard, Grotius
und Spener. 3: Soll Arbeitsamkeit eine Tugend sein, so bedarf sie der Motivation, Ausdauer
und Effizienz. 4: Thematisiert noch einmal Effizienz im Sinne des Achtens auf Synergieef-
fekte und die Wahl des richtigen Zeitpunktes fiir eine Tatigkeit. 5: Man gonne sich Muse
zur Regeneration. Dies darf vergniiglich sollte aber nicht lasterhaft sein. Statthaft sind Mu-
sik, Malerei; Drechseln, Gartenarbeit (, Lustgédrtnerey”), Spaziergange, Besuche, das Spielen
mit seinen Kindern; verwerflich sind Miifiggehen auf der Strafie, Trinken, Spielen, Schlafen
und das Lesen von Romanen. 6: Man mische sich nicht in anderer Leute Tatigkeiten, die
einen nichts angehen. 7: Faulheit jeglichen Grades ist zu meiden. Mosheim kennt drei: dieje-
nigen, welche {iberhaupt nichts tun; die Bequemen, die nichts in geringster Weise Anstren-
gendes tun und die Saumseligen, die ihre Aufgaben nicht zur rechten Zeit erledigen. Ihnen
allen schreibt er zwei Seiten lang ins Gewissen, bevor er sich am Ende des Paragrafen kurz
den {ibertrieben Arbeitsamen widmet. Deren Habitus ist akzeptabel, wenn sie aus gemein-
niitzigen Griinden handeln wie der Erhaltung einer groflen Familie oder besonderen Berufs-
pflichten, nicht aber wenn sie aus Habsucht und Ruhmbegierde handeln.

Die entspricht auch im 18. Jahrhundert véllig ungebrochen dem Ansatz Luthers: ,,Das scho-
ne Leben der Heiligen [...] erfordert vor allen Dingen eine grosse Mannigfaltigkeit von lauter
guten Handlungen, die alle darin miteinander iibereinstimmen, daf8 der Christ durch das
Leben des Glaubens und der Liebe getrieben, Gott und Jesum Christum verherrliche und
zu dem Ende unaufhorlich mit allen seinen, sowohl durch seinen eigenen Fleis erworbenen,
als auch durch die Gnade erhoheten und geschenkten Kréften wirke. In so fern er sich dazu
durch die Vollkommenheit Gottes, durch die Wohlthaten und das Exempel seines Heilan-
des, und durch die heiligen Wahrheiten des Evangelii, antreiben ldst: so wird dadurch sein
ganzes Leben und Wirken ein bestandiger Gottesdienst, und er lebet gottlich.” (Mosheim:
Sitten=Lehre, Anm 22, S.296).



42 Andreas Lindner

Das Gesangbuch war weiterhin das populdre Medium der Tradierung. Ein frii-
hes, pragnantes Beispiel fiir das Mosheimsche Schema ist das Neu eingerichtete
Sachsen=Weimar=Eisenach= und Jenaische Gesang=Buch bestehend aus 1140 Alten und
neuen Liedern, Weimar 1763.% Dessen filinfter Teil ist iberschrieben: ,Von den
Evangelischen Heils=Pflichten.” Diese gliedern sich ,1. Von den allgemeinen
Christen=Pflichten” (christliches Leben und Wandel im Alltag und zu Festzeiten)
und ,,2. Von besonderen Christen=Pflichten Ueberhaupt: bey dem dusserlichen
Beruff” und hier eingebunden dann wieder ,Von den drey Haupt=Standen”.
Vom Schema her ganz dhnlich gegliedert ist das Neu=Vermehrte Frankfurter Ge-
sang=Buch, Frankfurt/O. 1766 in seiner Rubrik ,VIIL. Von den christlichen Pflich-
ten und Tugenden”.

SchlieSlich biirgert sich ein klares Pflichtenschema ein in der Reihenfolge:
Pflichten gegen Gott, Pflichten gegen uns selbst, Pflichten gegen den Nachsten,
Pflichten in allen Gesellschaften, besonderen Zeiten, Lebensarten, und Umstan-
den. In diesem Schema werden die Pflichten innerhalb der Stande regelméfig in
dieser letzten Abteilung untergebracht, wahrend Lieder zum Thema ,, Arbeit und
Beruf” sich innerhalb der ,Pflichten gegen uns selbst” finden. Beispiele hierfiir
sind das Allgemeine Gesangbuch [...] der Deutschen in Kopenhagen von 1784; Gott-
fried Christian Cannabich: Sammlung neuer und verbesserter geistlicher Lieder, Son-
dershausen 1794; Johann Gottfried Herder: Sachsen= Weimar= Eisenach= und Jenai-
sches Gesang=Buch, Weimar 1789% und das Neue Anhalt=Dessauische Gesangbuch
von 1794. Das Dresdnische Gesangbuch von 1798 ersetzt bei gleichem Schema den
Begriff der ,Pflicht’ durch ,Verhalten’. Moglicherweise ist das dem soziokulturel-
len Unterschied des sachsisch-preuffischen Antagonismus geschuldet, der sich
im Verlaufe des 18. Jahrhunderts entwickelt hatte.” Das Neue Thiiringische Gesang-
buch, oder Sammlung neuer auserlesener Religionsgesinge, Kolleda, Erfurt 1798, bringt
die Begriffe in der Formulierung ,Vom pflichtméafligen Verhalten” zusammen.
Das Stift Naumburg=Zeitzische Gesangbuch, Zeitz 1799, kombiniert dann ,Von den
Gesinnungen und Pflichten.”

25 Mosheim pléddiert in seiner Sitten=Lehre der Heiligen Schrift Neunter und letzter Theil. Verfas-
set von D. Johann Peter Miller [Mosheims Nachfolger als Theologieprofessor in Gottingen].
Gottingen, Leipzig 1770 in ,,§. LXXXXIL [...] Giber das Verhalten der Lehrer in Ansehung
des offentlichen Betens und Singens” fiir eine grundlegende Gesangbuchreform, da die al-
ten Lieder merkliche Schwichen in Inhalt, Ausdruck und Reim hétten. ,Man hat in den
meisten Provinzen sehr starcke Gesangbiicher, die groitentheils aus 600 bis 1000 Gesangen
bestehen. Wire es nicht besser, man ldse aus dieser grossen Menge ungefehr 150 bis 200
der besten Gesdnge aus, die zum allgemeinen Gebrauche beym 6ffentlichen Gottesdienste
geschickt waren” (S. 456 f). Daran hielt man sich allerdings nur bedingt und zunehmend erst
gegen Ende des Jahrhunderts wie dieses Sachsen=Weimarische Gesangbuch ausweist. Selbst
das Stift Naumburg=Zeitzische Gesangbuch von 1799 beinhaltet 805 Lieder.

26 Herder handelt das recht kurz ab: ,Fiinfter Theil Von den Evangelischen Heils=Pflichten.
1. Von den allgemeinen Christen=Pflichten [...] 2. Von besonderen Christen=Pflichten. Ueber-
haupt: bey dem &dusserlichen Beruf.”

27 Vgl.: Preussen und Sachsen. Szenen einer Nachbarschaft. Erste Brandenburgische Landes-
ausstellung Schloss Doberlug 2014. Hg. v. Frank Gose u. a. [Dresden 2014].



Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer Standes- und Berufsethik 43

Auf dem Hohepunkt der Aufkldrung kommt es zur Auswanderung der lu-
therischen Pflichtethik aus den Kirchengesangbiichern in sdkulare Kontexte.
In Christian Gotthilf Salzmanns Gesangbuch fiir seine philanthropische Erzie-
hungsanstalt Schnepfenthal von 1792% wird sie unter dem Stichwort , Fleiff” in
vollig eigener, schon sakularer Weise stilisiert:

1. Weil ich jung bin, soll mein Fleiss
Eifrig sich bestreben,

Dass ich einst mog als ein Greis,
Recht zufrieden leben.

2. Zwar will ich mich jugendlich
Meiner Tage freuen,

Doch nicht also, dass es mich
Darf im Alter reuen.”

Ein zweites Beispiel:

Siisser angenehmer Fleiss!

O, wie herrlich ist der Preis,
Den er jedem Menschen beut,
Der ihm seine Krafte weiht!

2. Wann die Langeweile jahnt,
Und sich krank nach Possen sehnt:
Hiipft, in froher Tatigkeit,

Die ihm nicht zu lange Zeit.

3. Ja auf seidnen Schwingen fliehn
Seine Stunden vor ihm hin;

Den verlohrnen Augenblick

Nichts sonst, wiinscht er sich zuriick.*

Das aus dem Alten Testament geldaufige theologische Konstrukt des Tat-Ergehens-
Zusammenhangs wird hier aufgegriffen. Die Lieder verheiflen diesen Zusam-
menhang erneut, allerdings jetzt statt des Gerechten dem Fleifligen. In Potsdam
ertonte seit 1797 jeweils zur halben Stunde vom Turm der Garnisonkirche die aus

28 Gesangbuch fiir die Erziehungsanstalt zu Schnepfenthal; Salzmann (1744-1811) war durch
sein Elternhaus und sein Theologiestudium in Jena noch véllig orthodox sozialisiert, lief3
dieses Milieu aber im Zuge der Entwicklung seiner padagogischen Interessen hinter sich.
Vgl. zuletzt: Christian Gotthilf Salzmann interdisziplinar: seine Werke und Wirkungen in
Theologie, Padagogik, Religionspadagogik und Kulturgeschichte. Hrsg. von Rainer Lach-
mann, Andreas Lindner und Andrea Schulte. Jena 2013.

29 Gesangbuch fiir die Erziehungsanstalt zu Schnepfenthal. Schnepfenthal 1792. Tischlieder
Nr. 38.

30 Gesangbuch fiir die Erziehungsanstalt zu Schnepfenthal (Anm. 29), Tischlieder Nr. 39.



44 Andreas Lindner

Mozarts Zauberflite entliehene Melodie® zu Ludwig Christoph Heinrich Holtys
,Ub immer Treu und Redlichkeit*:

Ub’ immer Treu und Redlichkeit
Bis an dein kiihles Grab,

Und weiche keinen Finger breit
Von Gottes Wegen ab

Dann wirst du wie auf griinen Aun
Durch’s Pilgerleben geh'n

Dann kannst du sonder Furcht und Graun
dem Tod ins Auge seh’n.

Dann wird die Sichel und der Pflug
In deiner Hand so leicht,

Dann singest du beim Wasserkrug,
Als war dir Wein gereicht.

Dem Bosewicht wird alles schwer,

Er tue was er tu,

Ihm gonnt der Tag nicht Freude mehr,
Die Nacht ihm keine Ruh.

Der schone Friihling lacht ihm nicht,
Ihm lacht kein Ahrenfeld,

Er ist auf Lug und Trug erpicht,

Und wiinscht sich nichts als Geld.

Der Wind im Hain, das Laub im Baum
Saust ihm Entsetzen zu,

Er findet, nach des Lebens Raum

Im Grabe keine Ruh.

Drum iibe Treu und Redlichkeit
Bis an dein kiihles Grab,

Und weiche keinen Finger breit
Von Gottes Wegen ab!

Dann suchen Enkel deine Gruft
Und weinen Tranen drauf,

Und Sonnenblumen, voll von Duft,
Bliith'n aus den Tranen auf.*

31 Eshandelt sich um die Arie des Papageno , Der Vogelfanger binich ja” aus dem ersten Aufzug.
32 Neues Saalfeldisches Gesangbuch. Saalfeld 1819, Nr. 231, S.205 f.



Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer Standes- und Berufsethik 45

Der Text weist es als Gewissens-Lied aus, ohne den Begriff zu benutzen. Uber sei-
ne erste und siebente Strophe ist es fromm, aber nicht kirchlich fromm, sondern
in einer sehr privaten, individuellen Art und Weise. Der Text muss nicht einmal
im Sinne des christlichen Glaubens verstanden werden. Das Lied hat es deshalb
auch nur selten zur Ehre der Gesangbiicher gebracht, so im Neuen Saalfeldischen
Gesangbuch von 1819 zutreffenderweise in der Rubrik ,Von der Gliickseligkeit des
Frommen und dem guten Gewissen”. In seiner populdren kurzen, achtstrophi-
gen Version® vereint es aber Pietismus und Aufklarung in einer kongenialen Art
und kennzeichnet das Preuflen des 18. Jahrhunderts in einer Weise, dass man
von einer inoffiziellen Staatshymne sprechen kann. Der sdkulare Aspekt dieses
Liedes und seiner besonderen Kommunikation iiber das Potsdamer Glockenspiel
bestand darin, dass es alle Einwohner der Haupt- und Residenzstadt ohne An-
sehen ihrer religisen Uberzeugungen oder Zugehédrigkeit horen mussten. Seine
Tradierung fand dann auch in sdkularen Gesangbiichern statt, vor allem in den
preuflischen Schulgesangbiichern,® aber ebenso im Liederbuch des Konigin-Lu-
ise-Bundes seit 1923.

Fiir die weitere Entwicklung der Gesangbiicher gilt, dass im 19. Jahrhundert
das Erscheinungsbild vielfiltig wird und die territorial differenzierten Entwick-
lungen hinsichtlich der landeskirchlichen Ausrichtungen in Theologie und
Frommigkeit abbildet. So erscheinen weiter Ausgaben, in denen bis in die zweite
Halfte des Jahrhunderts das aufgeklarte Schema mit der Dreiteilung von ,Glau-
benslehre”, ,Sittenlehre”, ,Besondere Zeiten, Umstiande und Personen” domi-
niert. Unter der Uberschrift , Arbeitsamkeit und Berufstreue” sind der Sittenleh-
re sowohl Berufslieder als auch Standeslieder zugeordnet, ohne dass die letzteren
in allen Féllen noch so bezeichnet werden. Beispiele fiir diesen langen Atem des
theologischen Rationalismus sind das Lobenstein=Ebersdorfische Gesangbuch von
1843, die Sammlung geistlicher Lieder zur dffentlichen und hiuslichen Gottesverehrung,
in achter Auflage, Liibben 1859, das Dresdner Gesangbuch von 1861, das Altenbur-
gische Gesangbuch von 1871, das Neue Gesangbuch fiir die protestantischen Gemeinden
des Herzogthums S.[achsen] Coburg von 1889 und noch das Gesangbuch fiir die Fiirst-
lich Reufi=Plauischen Lande Alterer Linie in 21. Auflage, Greiz 1903.

Daneben erfolgt die Riickwendung auf eine starker genuin reformatorische
Ausrichtung, die dazu fiihrt, dass der Kleine Katechismus und die Confessio Au-

33 In der langeren Version sind zwischen der 6. und der 7. Strophe weitere 8 Strophen einge-
schoben, die weder pietistisch noch aufgeklart sind und eher dem Charakter eines Bankel-
gesangs entsprechen.

34 Da Preuflen Zeit seiner Existenz ein Staat ohne Staatsnation war, wird der Begriff ,Staats-
hymne” hier bewusst und in terminologischer Absetzung von ,Nationalhymne” benutzt.
Eine solche hatte Preuflen nie.

35 Im Zentralblatt fiir die gesamte Unterrichtsverwaltung in Preuflen, Jahrgang 1912, S. 624, vorge-
schrieben als Pflichtlied fiir die fiinfte Klasse; Josef Bohn: Schulgesangbuch fiir hhere Lehr-
anstalten, Trier 1912; F. W. Sering: Lieder fiir die Unter- und Mittelklassen hherer Madchen-
schulen. Neu bearbeitet von Georg Rolle, 17. und 18. Auflage, Lahr 1919; auch hier jeweils in
der kurzen Version.



46 Andreas Lindner

gustana als Anhange aufgenommen werden. Die Gliederung des Liedteils greift
ebenfalls vor die Aufklarung zuriick,* benennt den zweiten Teil des aufgekldrten
Schemas, die Sittenlehre um in ,Das christliche Leben” und ordnet Berufs- und
Standeslieder einer eigenen Rubrik zu, deren Bezeichnung vielfaltige Formen an-
nehmen kann, etwa ,Fiir besondere Stande und Zeiten” in Evangelisches Gesang-
buch, Greifswald 1866, oder nur ,,Hausstandslieder” im Gesangbuch fiir die Evange-
lischen Gemeinden der Provinz Posen von 1875.

Nach der Reichseinigung und in den gegen Ende des Jahrhunderts zunehmen-
den Vereinheitlichungstendenzen der einzelnen Landeskirchen verfestigte sich
dieses Schema in der Begrifflichkeit von Heiligung, Gottvertrauen, Kreuz und
Trost mit der Rubrik ,, Beruf und Haus” bzw. ,,Haus und Beruf” und wanderte in
dieser Form ins 20. Jahrhundert. So in den Ausgaben des Evangelischen Gesangbuchs
[...] in der Provinz Brandenburg seit 1886, im Schlesischen Provinzial=Gesangbuch,
Breslau 1918; im Thiiringer evangelischen Gesangbuch, Erfurt 1928; im Einheitsgesang-
buch der Evangelisch=lutherischen Landeskirchen in Schleswig=Holstein=Lauenburg,
Hamburg, Mecklenburg=Schwerin, Liibeck, Mecklenburg=Strelitz, Eutin, erschie-
nen Schwerin 1930 und im Gesangbuch fiir die Provinz Sachsen und Anhalt, Halle
1931. Dabei gab es natiirlich zu keiner Zeit eine sprachlich vollig gleichformige
Entwicklung. Umso dezidiert lutherischer man sich verstehen wollte, umso al-
tertiimlicher blieb der Sprachgebrauch. So kennt das Mecklenburgische Kirchen-
Gesangbuch in Neu verbesserter Ausgabe 1905 ,Standeslieder”, das Gesangbuch fiir
die Grafschaft Stolberg=Rofla, Halle 1922 ,Standes= und Berufslieder” und das
altlutherische Gesangbuch fiir die Evangelisch Lutherische Kirche, Breslau 1937 eine
Rubrik , In allerlei Stinden und Anliegen”.

Die Bezeichnung in ,Arbeit und Beruf” taucht 1901 zum ersten Mal im Ge-
sangbuch fiir die evangelisch-lutherische Kirche im Fiirstentum Schwarzburg=Rudolstadt
(Rudolstadt 1901) auf. Danach folgt die Rubrik ,,Haus= und Ehestand”. Nach dem
Zweiten Weltkrieg setzt sich die Bezeichnung ,In Arbeit und Beruf” in den Ge-
sangbiichern der einzelnen Landeskirchen durch.”

Eine Sonderrolle spielen Gesangbiicher, die dem Thema der Lebens- bzw. Be-
rufspflichten in Ganze gewidmet sind. Solche Themengesangbiicher sind selten.

36 Mancherorts legte man auch Gesangbiicher lutherisch-orthodoxer Pragung wieder auf. Das
gilt fiir Zittau mit einer erweiterten Neuausgabe des ersten Zittauer Gesangbuchs von 1712
im Jahr 1829: M.G. andiichtiger Seelen vollstindiges Gesangbuch und fiir Konigsberg, wo man Jo-
hann Jacob Quandts Gesangbuch von 1735 als Neue Sammlung alter und neuer Lieder, die in den
PreufSischen Kirchen gesungen werden ebenfalls in erweiterter Form 1845 und noch 1883 neu
auflegte. Ebenso erschien auch das Rogall’'sche Gesangbuch von 1744 als Neues Rogall’sches
Gesangbuch, Konigsberg 1859. Des Weiteren fiir Magdeburg, wo man 1846 aus Anlass von
Luthers 300. Todestag das Vollstindige Gesang=Buch, in sich haltend 1000 geistreiche und auser-
lesene Lieder, sowohl [...] D. Martin Luthers [...] als auch anderer gottseligen Minner, Magdeburg
1596 mit Vorrede von 1738 wieder herausgab; in zweiter Auflage 1851; und fiir Halberstadt,
wo man das Halberstidtische Kirchen= und Haus=Gesang=Buch in seiner letzten Ausgabe von
1740 in unverdnderter Fassung 1832 und in revidierter Fassung 1855 neu herausgab.

37 Evangelisches Kirchen=Gesangbuch der Kirchenprovinz Sachsen. Leipzig 1953.



Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer Standes- und Berufsethik 47

Der Pfarrer von Crizkov und Weitendorf bei Giistrow, Laurents Hartmann gab
1716 Des Geistlichen und Evangelischen Zions Neue StandesLieder/ Darin ein Christ zu
GOttes Ehre/ und zu seinem Trost ersiehet/ und lernet/ Wie er seinen Stand mit guten
Gewissen GOt gefillig fithren/ auch dabey sich Gnade/ Segens/ Beystandes und Schutzes
des Allerhichsten/ bey allen Beschwerden/ und mannigfaltigen Hindernissen getrdsten
kénne heraus.® Die Lieder sind in alphabetischer Reihenfolge nach Berufen ge-
ordnet, von ,,Ackersmann” bis ,Zuhdrer, wann ein neuer Prediger ihm angewie-
sen”. Insgesamt listet Hartmann 148 Berufe auf:*

Ackersmann oder Bauer/ Advocat/ Alte/ Ammen/ Amtmann/ Amtsschrei-
ber eines Statthalters, adeliger Giiter oder einer Ausgeberin/ Apotheker/
Arzt oder Medicus/ Assessor oder Beisitzer im Gericht eines Rats oder Rats-
herren/ Bader/ Ballmeister/ Barbier oder Feldscherer/ Baumeister/ Backer/
Beutler/ Bildhauer oder Bildschnitzer/ Botticher oder Fassbinder/ Brauer/
Buchbinder/ Buchdrucker/ Buchhédndler oder Buchverleger/ Biichsen-
macher/ Biirger/ Biirgermeister/ Closter Jungfer oder Closter=Fraulein/
Dienstméadchens oder Dirnen/ Drescher/ Drechsler oder Dreher/ Drom-
meter/ Ehefrau oder Hausmutter/ Eisenkrdmer/ Ernd=Meher oder Schnit-
ter/ Farber/ Fechtmeister/ Fischer/ Forstmeister, Wald=Forster, Holzvogt/
Garber/ Gartner, Baum=Gartner, Liebhaber der Garten/ Geselle oder Jung-
frau der oder die heiraten will/ Getreidehdndler oder Kornkdufer und
-verkdufer/ Gewandhindler oder Gewandschneider/ Glasmacher oder
Glashdndler/ Glaser/ GlockengiefSer/ Goldschmied/ Handlungsbedienter/
Handwerkslehrjunge/ Handwerksgeselle/ Handwerksmeister/ Hebergirer,
Gastgeber, Wirt oder Kriiger/ Hofbedienter/ Hofmeister junger Herren/
Hiiter, Hutmacher oder Hutstafierer/ Jagermeister oder Jagt=Bedienter/
Jungfer oder Fraulein/ Jungfrau, die heiraten will/ Jungfrau, die nicht hei-
raten will/ KannengiefSer/ Kaufmann/ Kind/ Kirchenvorsteher/ Kleiber/ [=
Lehmverarbeiter] Kliplerin, Spitzen- oder Bortenmacher/ Knecht oder Die-
ner/ Koch oder Kéchin/ Kohler oder Kohlenbrenner/ Kramer insgemein/
Kriegs=Offizier insgemein/ Kupferschmied/ Kiirfiner oder Bundmacher/
Kiister/ Laternen= oder Leuchtenmacher/ Leinenweber/ Lichtzieher/ Maler
oder Conterfeyer/ Marschall des hohen Ministers am Hofe/ Maurer/ Mes-
serschmied/ Miiller insgemein/ Miinzmeister/ Nachtwéachter oder Wach-
ter in der Stadt/ Nadler/ Oberschenk/ Organist oder Orgelbauer/ Page oder
junger adliger Bediensteter am Hofe/ Papiermdiller oder Papiermacher/ Pa-
ruqvenmacher [= Periickenmacher]/ Pauker oder Paukenschldger/ Kunst-
oder RegimentPfeiffer/ Pfliiger oder Hiaker/ Praeceptor oder Schulmeister/

38 Das Buch hatte eine Vorstufe in Des geistlichen und Evangelischen Zions Neue Fest=und Freuden=
Lieder: Sammt einem Anhang etlicher Sorgen- und Standes-Lieder, Glistrow 1713. Standes- und
berufsbezogene Lieder bilden hier allerdings noch eine kleine Gruppe von 28 Liedern bei
einem Gesamtbestand von 187.

39 Davon 123 Berufe im modernen Verstandnis des Begriffs. Die anderen Lieder beziehen sich
zumeist auf Lebensphasen bzw. personliche Umstédnde.



48

Andreas Lindner

Prasident oder Direktor im Gericht/ Prediger/ Radmacher oder Wagner/
Reicher/ Reisender/ Rentmeister oder Rentschreiber/ Riemer/ Sdemann/
Sattler/ Schiffsmann/ Schlachter, Metscher oder Fleischhauer/ SchlGsser/
Schmied insgemein/ Schneider oder Kleidermacher/ Schiiler, der noch
klein ist/ GroSer Schiiler/ Schiilerin/ Schulregierer oder Rector/ Schuster
oder Schuhmacher/ Schuhflicker/ Schwerdtfeger/ [= Schwertschleifer]/ Sei-
ler oder Reifschldger/ Soldaten insgemein/ Studiosi, wann er des Morgens
anfangt zu studieren/ Studiosi insgemein/ Studiosi, der ein geringes vor
anderen von GOtt empfangen/ diirfftiger Studiosi/ Studiosi Philosophiae/
Studiosi Thelogiae/ Studiosi Juris/ Studiosi Medicinae/ Studiosi, wann er
disputieren will/ Studiosi, wann er aufhort zu studieren/ Syndicus/ Tage-
16hner/ Tanzmeister/ Teichgraber oder Teichmeister/ Torhiiter, Torwachter,
Pfortner/ Tischer/ Topfer/ Tuchmacher/ Viehhirte/ Uhrmacher, Uhren-
steller/ Vogelfanger/ Wascherin/ Wehe-Mutter, Bade-Mutter Heb-Amme/
Windmidiller/ Witwe insgemein/ Wundarzt/ Ziegler oder Ziegelmeister/
Zimmermann/ Zollner, Zoll=Accise, Licent= oder Kopfsteuer Einnehmer/
Zuhorer, wann ein neuer Prediger ihm angewiesen.

Es folgen noch Lieder fiir bestimmte Handlungen des Alltags:

Wann mans Morgens erwacht/ Wann der Tag anbricht/ Wann man vom
Bett auffstehet/ Wann man die Kleider anzeucht/ Wann man die Haare
kdmmet/ Wann man sich gewaschen hat/ Wann man sich zum Gebet vor-
bereitet/ Wann man in der Bibel lesen will/ Lutheri Andacht, wann man in
der Bibel lesen wil/ Wann man in der Bibel gelesen hat/ Um den Segen zu
den Wercken des Gottesdienstes/ Um gesegneter Verrichtung der Wercke
unseres Berufs/ Ein ander um gesegneter Verrichtung der Wercke unse-
res Berufs/ Um Gnade und Kraft Gottes zu dencken und zu thun/ Wann
man speisen will/ Wann man die Allmosen gibet/Wan mans Abends ein
Licht anziindet/ Nach verrichter Berufs=Arbeit/ Wenn man sich entklei-
det/ Wann man sich will zur Ruhe legen/ Wann man das Licht ausleschet.*’

Dieses Programm entspricht Luthers Frommigkeitstransformation vom klosterli-
chen zum gewerblichen und hauslichen Bereich. Das verdeutlicht auch das eben-
falls gereimte Eingangsvotum des Giistrower Superintendenten Johann Christi-
an Schaper:

Nach deiner Kunst und werck/ nach deinem Ampt und Ehre/
Ist dieses Lieder=Buch/ mein Leser eingericht.

Die Blatter sind gefiillt mit Gottes Weisheits=Lehre/

Du feh[l]st nicht seinen Preifs/ hier deine Christen=pflicht.

Vor Heermanns/ Franckens Thon/ und Gerhards schone Lieder

40 Laurents Hartmann: Des geistlichen und Evangelischen Zions Neue Standes=Lieder. Ros-

tock 1716.



Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer Standes- und Berufsethik 49

Sieht dieses Psalm=Gedicht Herr Hartmann gar nicht aus/
Doch Was fiir deinen Stand du suchest hin und wieder/
Das findst du hier allein fiir dich/ und deinen Haufs.

Des Dichters Absehn ist/ dich einig zu erbauen

In deinen Welt Beruf/ in Seel und Leibes Noth/

Er sucht nicht eitlen Ruhm/ dem kanst du sicher trauen/
Wirst du bekehrt dadurch/ so danckt er seinen GOtt.4!

Im selben Jahr 1716 erschien bereits in dritter Auflage in Schneeberg der
Seelen=Schatz Oder: Christlicher Bergkleut/ Gotteseliger Gewercken und aller frommer
Christen Gebet= und Gesang=Buch des ,Gewesenen Bergk=Steigers und Eltisten”
der Berg- und Schmelzer-Knappschaft zu Grafilitz, Matthédus Wieser, der 1672 als
Exilant ins séchsische Freiberg gekommen war. Das Gesangbuch hat ein eigenes
Titelblatt: Geistreiches und Vollstindiges Bergk=Gesang=Buch/ Darinnen viel schine
Bergk=Reyen/ Wie auch Des seligen D. Martini Lutheri und anderer hocherleuchteten
GOttes=Minner alte und neue in unserer Evangelischen Lutherischen Kirchen gebriuch-
liche Lieder zu finden. Wieser tritt als Gesangbuchherausgeber das erste Mal mit
230 Christliche Gebet/ Geistliche Lieder/ und andéchtige Wiinsche, Hof 1657/58 in Er-
scheinung. Daraus ist offensichtlich das Gesangbuch fiir die Bergleute erwach-
sen, denn noch 1716 fiihrt es eine Vorrede von Johannes Kiifner, Superintendent
in Hof von 1654 bis 1659.* Es hat dabei noch nicht einen so ausschliefilich auf den
Bergbau bzw. die Gewerke fokussierten Liedbestand wie der Geistliche Bergbau,
oder Sammlung von Berg=Gebeten und geistreichen Berg=Gesingen fiir christliche Berg-

41 Im Anschluss an die zitierten Verse heif3t es: ,So urtheilet von Herrn Hartmanns Standes
Liedern Johann Christian Schaper/ Der Heil Schrift Doctor, Hoch=Fiirstl. Mecklenburgi-
scher Consistorial=Rath/ und des Giistrowischen Districts Superintendens.” Hartmann:
Neue Standes=Lieder (Anm. 40), unpag.

42 Die Vorrede ist auf den 9. April 1658 datiert, so dass das Buch wohl auch erst in diesem Jahr
erschienen ist. Wiesers Lebensdaten sind in einer kleinen Schrift des Klingentaler Pfarrers
Nicolaus Spranger iiberliefert, der sich im Rahmen der frithen hymnologischen Forschun-
gen mit der Liedgattung der ,Berg=Reyhen” beschiftigt: Send=Schreiben von Bergmanni-
schen Geistlichen Liedern oder Berg=Reyhen/ an [...] Hrn. Jo. Christoph. Olearium, Fiirstl.
Schwartzburg=Arnstadtischen Consist. 0.0. 1723. Spranger wiederum beruft sich als Quel-
le auf die ungedruckte Leichenpredigt Wiesers von 1678 durch den Frithprediger an der
Freiberger St. Petri-Kirche Immanuel Gerber. Demnach wurde Wieser am 26. April 1617 in
Graflitz als Sohn des Bergknappschaftsiltesten und Kirchenvorstehers Ambrosius Wieser
und einer aus Sehbotten (Seeboden) in Karnten stammenden Exilantin geboren. Durch den
Krieg bedingt sei er nicht zur Schule gegangen, sondern habe Bergarbeit verrichtet und
,in dem 18ten Jahre seines Alters noch keinen Buchstaben lesen konnen” (S.20). In diesem
Zusammenhang wird der Eindruck vermittelt, er habe sich weitgehend als Autodidakt mit
Gottes Hilfe gebildet. Inwieweit das der Wahrheit entspricht oder bereits Propaganda war,
muss unbeantwortet bleiben. Fakt ist, dass Spranger ihn als einen ,,ungelehrten” anspricht
(S.20), der gleichwohl, beginnend mit dem Seelen=Schatz zwischen 1658 und 1678 vier Biicher
herausgegeben hat. Zugleich sieht Spranger in ihm einen der Hauptautoren von Bergmanns-
liedern und weist ihm insgesamt 19 Titel zu (S.25 f). Das wiederum passt zu den von ihm
iiberlieferten intensiven Arbeitserfahrungen seiner Kindheit.



50 Andreas Lindner

Weil. Herew'
M. si[)rtftvph Gottlob Grundigs,

giwefenen. Superineends i Frepberg e, |

Geiftlidhey

Brgbou,

ober

Samminng

von
Detrg: @ebeten, .

geiftliden Q}erg Gefangen

driftliche Bergbeanten, l'!icwerfcn,. Burglente, Hittens
SHammer:und Farb - Arbeieer

nib
einer newen Vorrede, EIIII:II:I britfen Cicdevanhang,
v oudyeiner Radylefe sur gﬂﬂ[ Bergmannifchen
i Bibliothet
anfé neie beraudgegeben

went
‘M. €arl Heinvid Tromler,
i Erferm Prediger 1n “"‘?ﬁ"@xﬁ' ber Brictanifden Didees

|

Schneeberg, gedruett und verlegt bey Dan, Hreine, Fuldes

Abb. 3:
Christoph Gottlob Grundig: Geistlicher Bergbau, Schneeberg (1716); FB Gotha
Cant. spir 8° 00310.

beamten, Gewerken, Bergleute, Hiitten= Hammer= und Farb=Arbeiter des Freiberger
Superintendenten Christoph Gottlob Grundig, Schneeberg 1750, das es 1781 zu
einer zweiten erweiterten Auflage durch den Schneeberger Pfarrer Carl Heinrich
Tromler brachte.*

43 Spranger: Send=Schreiben (Anm. 42) sieht 1723 in den Bergmannsliedern ein unbearbeite-
tes Feld: ,solte man sich nicht unbillig verwundern/ warum die Geistlichen Berg=Lieder
und deren Autores, fata und andere Umsténde/ bif auf diese Zeit gantzlich praeteriret/ und
von allen beriihmten/ gelehrten Ménnern [...] nicht das geringste gedacht/ noch erweh-
net worden” (S 3 f). Dass , die Berg=Gesangbiicher sehr sparsam anzutreffen/ auch einige
Berg=Reien selbst gar rar und seltsam sind” (S.4), fiihrt er auf deren lebensweltliche Be-
grenzung auf die Bergbaureviere zuriick. Als Viter der Bergmannslieder benennt er den
unter anderem durch seine Predigtsammlung Sarepta oder Berg=Postille fiir das Thema pré-
destinierten Joachimstaler Pfarrer Johann Mathesius (1504-1565) und dessen Kantor Niko-
laus Hermann (1500-1561). Mathesius habe seine , Berg-Predigten” in Bergmannshabit aus
Schachtmiitze und Grubenkleid gehalten, das ihm von den Gewerken verehrt worden sei
(5.12). Hier war ein Pfarrer eng verbunden mit der spezifischen Lebens- und Arbeitswelt



Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer Standes- und Berufsethik 51

Diese Art von Spezialgesangbtichern ist eine umfangreiche Fundgrube an so-
zial- und kulturgeschichtlichen Gegebenheiten. Als Beispiele sollen zwei Lieder
aus Laurents Hartmanns Stdnde-Gesangbuch dienen, die gerade in ihrer ,Exo-
tik” belegen, dass die Pflichtethik das Leben lutherischer Christen in jedweder
Profession und Situation durchdringen konnte. Das Lied Eines Ballmeisters weist
diesen in der sechsten und siebten Strophe als einen Vorldufer heutiger Fitness-
trainer aus:

Meister in dem ballspiehl waren
Cheraphan/ Demoteles/

Und besonders drinn erfahren
Der beriihmte Socrates.

Ja der arzt Galenus hat

Von den ballen den tractat/

Wie man soll denselben treiben/
Eigenhdndig wollen schreiben

Will man von gesundheit sagen/

Féangt man es [also das Ballspiel] vor essen an/
Dann erwérmet es den magen/

Der darauf gut dduen kann.

Wabhr ists/ dafs er aus dem leib

Arge feuchtigkeiten treib/

Aus der blas und aus den lenden

Sol die stein=pein er weg wenden.

Das Ballhaus als Sportstitte der Frithen Neuzeit existierte in fiirstlichen Resi-
denzstadten und in Universitatsstadten wie Tiibingen oder Jena. Ballmeister re-
prasentierten einen fiir damalige Verhiltnisse aufiergewohnlichen Beruf. Das
hinderte nicht daran, ihre Tatigkeit als Metapher christlicher Glaubenswahrhei-
ten zu deuten, wie das Lied in der zehnten Strophe zeigt:

Wie man auch den ball herschlaget/
Und man schlédgt ihn wieder hin/
Wird vom satan oft erreget

Boses wider seel und sinn:

seiner Gemeinde. Spranger kann (S. 28 f) insgesamt drei weitere Titel nennen, unter denen
ein Berg-Gebetbuch und ein Gesangbuch in Kombination erschienen: 1. Christian Zeidler:
Gottgelassener Berg=Mann, Saalfeld 1679; dieses erlebte eine vermehrte Neuauflage durch
den Sulzaer Schulrektor Johann Georg Zimmermann, Jena 1693, wobei der Kern der Er-
weiterungen aus Liedern Wiesers besteht; 2. Ohne Angabe des Herausgebers: Geistlicher
Berg=Schatz, Saalfeld 1692 bzw. Neuer Geistlicher Berg=Schatz, Saalfeld 1702; 3. Johann
Adam Laértis: Andachtiger Gott=ergebener Berg=Mann, Hof 1704, das wiederum wesent-
lich auf Liedern Wiesers basiert.



52 Andreas Lindner

GOTT hilff mir nach deiner huld/
Daf3 ich es nicht lange duld/

Und es schnell zurtiicke schlage/
Ja von mir den teufel jage.*

Das Lied ,Eines Gesellen oder Jungfrauen, die nicht heyrathen wollen” wider-
spricht in seinem Ansatz der lutherischen Anthropologie. Freiwillig unverhei-
ratet blieben allenfalls Gelehrte, die sich Personal leisten konnten. Und doch be-
griindet das Lied diese Mdglichkeit fiir jedermann schriftgemdfs und bezeugt
zugleich die besonderen Pflichten, die aus dieser Situation erwachsen:

Der ehestand gefalt Gott wohl/
Darin der mensch sich mehren soll/
Daf3 erd und himmel wird erfiillt/
Und hurerey todt eingehiillt/

Auch dafs man zum gehiilffen hab/
An dem man sich in liebe lab.

2. Doch GOttes Geist durch Paulus spricht:
Gut ist dem menschen/ wann er nicht

Ein eheweib nimmt und beriihrt/

Wann die verfolgung wird gefiihrt/

Zwar/ wer da freyt/ macht es gut/

Doch wer nicht freyet/ besser thut.

3. Weil du denn GOtt berufst auch mich/
Daf$ ausserm ehestande ich/

So wohl am geist als auch am leib

In heilger zucht hie bin und bleib

Ach so gib fort die gnaden=gab/

Und daf3 ich nicht verreitzung hab.

4. Auch gib mir, weil ich ledig bin/
Daf$ meine wercke/ wort und sinn/
Ohn hindernif ich tiberall

Zu dir richt/ und nur dir gefall/

Mein hertz auch von der welt gekehrt/
Nur sorge/ was man von dir lehrt.*

Inwiefern solche Texte als gesungene Lieder tatsdchlich einen Sitz im Leben hat-
ten, ist eine interessante Frage. Da der Ballmeister sich kaum iiber Genese und

44 Hartmann: Neue StandesLieder (Anm. 40), Nr. 10 Eines Ballmeisters.
45 Hartmann: Neue Standes=Lieder (Anm. 40), Nr. 39 Eines Gesellen/ oder Jungfrauen die nicht
heyrathen wollen.



Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer Standes- und Berufsethik 53

Charakter seines eigenen Berufes belehren musste, bleibt als gesicherte Erkennt-
nis nur, dass solche Texte die Gelehrsamkeit ihrer Verfasser bis hin zur kreati-
ven Kompetenz in theologischer Allegorese spiegeln. Allerdings gibt Hartmann
durchgehend keine Verfasser an. Dem heutigen Leser zumindest drangt sich bei
der Lektiire von Texten wie dem , Lied des Ballmeisters” der Eindruck auf, hier
wiirde eine polyhistorische, zugleich sdkulare wie auch fromme Selbstbespie-
gelung des Protagonisten stattfinden. Das vollig andere Verstdndnis der Zeitge-
nossen erhellt aus der Vorrede zu Hartmanns Stinde-Gesangbuch durch den Ros-
tocker Konsistorialrat und Superintendenten Johann Fecht,* der behauptet, er
habe, inspiriert vom Erfolg des Gesangbuchs von 1713, Hartmann gedrédngt, ein
reines Stande-Gesangbuch herauszugeben, denn:

Ich bin véllig versichert/ das keine Lieder mit grosserm Ernst und Eyfer/
auch mit mehrerm effect und Wiirckung/ als dies gesungen werden kénn-
ten/ dergleichen doch meines wissens bif8 dahero nicht in Druck gekom-
men. Mit was vor Freude/ und ungezweiffelter Hoffnung der Erhérung
muf/ unter andern/ auch ein frommer einféltiger Handwercks=Mann/
Tag=Lohner/ Schaffner/ und Arbeiter seine Geschifte vornehmen und
ausrichten/ wann er seinem GOtt vorstellet/ daf$ seine vorhabende Arbeit/
und Nahrung/ nicht nur in GOttes Wort gegriindet/ sondern auch mit
Gottlichen reichen Segen/ so offt und vielmahl begabet worden. Er hélt
GOTT dem HErrn seine selbst eigene Worte mit getrostem Muthe vor/ und
zwinget ihn gleichsam sein Wort zu halten/ und seinen Segen zu ertheilen.
Heisset das nicht so viel/ als mit David GOTT gleichsam obligiren/ daf er
uns erhdren miisse/ wo anders sein Wort wahr seye? Mein Hertz/ saget er:
hélt dir fiir dein Wort/ ihr solt mein Antlitz suchen/ darum suche ich auch/
HERR/ Dein Antlitz/ verbirge dein Antlitz nicht fiir mir/ und verstof8 nicht
im Zorn deinen Knecht/ denn du bist meine Hiilffe. Laff mich nicht und
thue nicht von mir die Hand ab Ps. 27 8.9. Das machet ein Himmel=vestes
Vertrauen gegen GOTT/ wann er ihm so oft/ und so nachdrticklich seine
Worte von seinem Beruf und Handwerck vorwirft/ und damit das Gottli-
che Vater=Hertz nothiget/ und zwinget/ ihn zu erhoren. Es kan in Warheit
kein nachdriicklicher/ und kraftiger Gebet erdacht werden.”

Gleichzeitig geht er auf den Umstand ein, dass jeder Stand nur mit einem Lied
vertreten sei. Er meint, so konne man sich mit den anderen Berufen vor Gottes
Angesicht solidarisieren, indem man auch deren Lieder singe.

46 Johann Fecht (1636-1716) war seit 1690 Theologieprofessor in Rostock und kiimmerte sich
im Rahmen seiner Moglichkeiten um die Reform des Kirchen- und Schulwesens in Meck-
lenburg im Sinne der lutherischen Spatorthodoxie. Hartmann gehorte in dieser Hinsicht zu
seinem Netzwerk.

47 Hartmann: Neue Standes=Lieder (Anm. 40), Vorrede unpag.



54 Andreas Lindner

3 Johann Heermanns Choral ,O Gott, du frommer Gott” als Ausdruck bis
in die Gegenwart prisenter lutherischer Berufsethik

Eingangs wurde bereits erwdhnt, dass der Liedbestand der Rubrik ,In Arbeit
und Beruf” bzw. ,Arbeit” in den evangelischen Gesangbiichern der Gegenwart
jeweils nur vier bis fiinf Lieder umfasst. An diesen Liedern fallt auf, dass sie mit
einer Ausnahme aus dem 17. Jahrhundert stammen. Im Evangelischen Kirchenge-
sangbuch — und zwar vollig parallel in der unierten wie in der lutherischen Aus-
gabe — sind das: Johann Heermann: ,,O Gott, du frommer Gott”, 1630; Paul Ger-
hardt: , Ich weifs mein Gott, dafd all mein Tun”* 1653; Salomo Liskow: ,,In Gottes
Namen fang ich an” 1672; Johann Betichius: ,,Das walte Gott der helfen kann”,
1697. Dazu kommt Johann Friedrich Moller: , Geh hin nach Gottes Willen” von
1822. Im Evangelischen Gesangbuch, wiederum in beiden Ausgaben parallel, sind
Betichius, ,,Das walte Gott” und Moller, ,,Geh hin nach Gottes Willen”, weggefal-
len und stattdessen ein weiterer, allerdings nur einstrophiger Text von Johann
Heermann, ,Laf8 dich, Herr Jesu Christ”, aufgenommen. Es erfolgte also eine Re-
duktion ausschlieSlich auf einen Bestand aus dem 17. Jahrhundert.

Die beiden ,Klassiker’ in diesem Minimalbestand sind, erstens, Johann Heer-
manns ,,0 Gott, du frommer® Gott™:

O Gott, du frommer Gott,
Du Brunnquell guter Gaben,
Ohn’ den nichts ist, was ist,
Von dem wir alles haben:
Gesunden Leib gib mir,

Und dafs in solchem Leib
Ein’ unverletzte Seel’

Und rein Gewifden bleib’.

2. Gib, daf3 ich tu” mit Fleifs,
Was mir zu tun gebiihret,
Wozu mich dein Befehl

In meinem Stande fiihret!
Gib, daf3 ich’s tue bald,

Zu der Zeit, da ich soll,
Und wenn ich’s tu’, so gib,
Daf3 es gerate wohl!

48 Es existiert auch eine plattdeutsche Fassung: Ick weit, min Gott, dat all min Daun. In Walter
Schréder: Plattdiitsch Kirchenleeder. Stettin o.J.

49 Die heute seltsam klingende Titelzeile mit dem Pradikat ,fromm” fiir Gott erklart sich aus
der Bedeutung des Wortes ,fromm” als ,gut, gerecht”. Vgl. Jacob und Wilhelm Grimm:
Deutsches Worterbuch, Nachdr. der Erstausgabe Leipzig 1878, Miinchen 1991, Bd. 4, Sp. 242.



Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer Standes- und Berufsethik

3. Hilf, daf3 ich rede stets,
Womit ich kann bestehen,

Laf3 kein unniitzes Wort

Aus meinem Munde gehen;
Und wenn in meinem Amt
Ich reden soll und mufs,

So gib den Worten Kraft

Und Nachdruck ohn” Verdrufs!

4. Find'’t sich Gefahrlichkeit,
So lafs mich nicht verzagen;
Gib einen Heldenmut,

Das Kreuz hilf selber tragen!
Gib, daf$ ich meinen Feind
Mit Sanftmut tiberwind’
Und, wenn ich Rats bedarf,
Auch guten Rat erfind!

5. Laf8 mich mit jedermann

In Fried” und Freundschaft leben,
Soweit es christlich ist.

Willst du mir etwas geben

An Reichtum, Gut und Geld,

So gib auch dies dabei,

Daf3 von unrechtem Gut

Nichts untermenget sei!

6. Soll ich auf dieser Welt
Mein Leben hoher bringen,
Durch manchen sauern Tritt
Hindurch ins Alter dringen,
So gib Geduld. Vor Siind’
Und Schanden mich bewahr’,
Auf daf$ ich tragen mag

Mit Ehren graues Haar!

7. Lafd mich an meinem End’
Auf Christi Tod abscheiden,
Die Seele nimm zu dir
Hinauf zu deinen Freuden,
Dem Leib ein Rdumlein gonn
Bei frommer Christen Grab,
Auf daf8 er seine Ruh’

An ihrer Seite hab’.

55



56 Andreas Lindner

8. Wenn du an jenem Tag

Die Toten wirst aufwecken,
So tu auch deine Hand

Zu meinem Grab ausstrecken;
Laf horen deine Stimm’

Und meinen Leib weck auf
Und fiihr ihn schon verklart
Zum auserwdahlten Hauf’!>°

Das Lied besteht aus drei Themenkreisen. Strophe eins bis vier zeigen das an-
gestrebte Verhalten bzw. die richtige Haltung; Strophe fiinf und sechs die im-
merhin mogliche Hoffnung auf irdischen Lohn. Das ist insofern interessant, als
das Neue Testament hier selbst harter ist, indem das Gleichnis vom Knechtslohn
Lk 17,7-10 keinen Lohn kennt, da alles, was getan wird, Pflicht ist. Strophe sieben
und acht bringen dann die eschatologische Hoffnung.

Der zweite ,Klassiker” ist Paul Gerhardts ,Ich weiffs mein Gott, dafd all mein
Tun”, von dem hier nur die ersten drei Strophen zitiert seien:

1. Ich weif3, mein Gott, dass all mein Tun
und Werk in deinem Willen ruh'n,

von dir kommt Gliick und Segen;

was du regierst, das geht und steht

auf rechten, guten Wegen.

2. Es steht in keines Menschen Macht,
dass sein Rat werd ins Werk gebracht
und seines Gangs sich freue;

des Hochsten Rat, der macht’s allein,
dass Menschenrat gedeihe.

3. Es fangt so mancher weise Mann
ein gutes Werk zwar frohlich an
und bringt’s doch nicht zum Stande;
er baut ein Schloss und festes Haus,
doch nur auf lauter'm Sande.*

Sowohl das Leben des Schlesischen Pfarrers Heermann, geboren 1585 in Raudten
im Herzogtum Glogau, als auch das des Brandenburgischen Pfarrers Gerhardt,
Jahrgang 1607, war geprédgt vom Dreifsigjahrigen Krieg und der Notwendigkeit,
Gewalt, Tod, Familienleid und Angriffe auf ihre innersten Glaubensiiberzeugun-
gen zu verarbeiten. Heermann wurde ein Opfer der habsburgischen Intoleranz

50 Johann Heermann: O Gott, du frommer Gott (1630), zit. nach Evangelisches Gesangbuch Nr. 495.
51 Paul Gerhardt: Ich weifs mein Gott, daf8 all mein Tun (1653), zit. nach Evangelisches Gesangbuch
Nr. 497.



Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer Standes- und Berufsethik 57

und musste 1638 sein Pfarramt in Koében bei Glogau aufgeben. Gerhardt wur-
de ein Opfer der brandenburgischen Toleranz des Grofien Kurfiirsten und zum
Exilanten im eigenen Land. Das hat sie beide nicht aus der Bahn geworfen. Sie
gehoren mit ihrem lyrischen Werk zu den herausragenden Vertretern einer Dich-
tergeneration, die wie keine zweite in der deutschen Literaturgeschichte Texte
des Gottvertrauens, Lebensmutes und Lebenswillens hervorgebracht hat.*

Die beiden Lieder verbindet, dass sie im Vergleich zu den anderen, die sich
heute in der Gesangbuch-Rubrik , Arbeit” befinden, eine durchgehende starke
Prasenz in der Gesangbuchtradition aufweisen. Allein eine Stichprobe im Ge-
sangbuchbestand der Forschungsbibliothek Gotha ergibt fiir den Zeitraum von
1650 bis 1800 64 Gesangbiicher lutherischer, teilweise auch reformierter Stadte
und Territorien zwischen Riga und Straflburg sowie zwischen Kopenhagen
und Reutlingen, in denen ,O Gott, du frommer Gott” enthalten ist; in 45 davon
zugleich ,Ich weifs mein Gott, dass all mein Tun”. Beide Lieder kommen dabei
héaufig in der Rubrik ,Vom christlichen Leben und Wandel” vor, aber eher selten
bei den Standes- bzw. Berufsliedern, ndmlich nur fiinfmal. Erst in den Ausga-
ben des Evangelischen Gesangbuchs [...] in der Provinz Brandenburg seit 1886 werden
sie in der Rubrik ,Beruf und Haus” zusammengefasst, wo sie sich dann in den
Gesangbuchausgaben des 20. Jahrhunderts bis heute regelmafig finden. Das hat
damit zu tun, dass sie fiir die Popularisierung genuin lutherischer Pflichtethik
in einem allgemeinen und nicht auf einen bestimmten Stand oder Beruf spezia-
lisiertem Sinne dienen und deshalb bis heute jeden politischen, soziokulturellen
und mentalen Wandel tiberstanden haben, denen Lieder wie das des Ballmeisters
oder derjenigen lutherischen Christenmenschen, die nicht heiraten wollen, wie
generell Standes- und Berufslieder notwendigerweise zum Opfer fallen mussten.

Fiir Heermanns Lied , O Gott, du frommer Gott” liegt eine greifbare und ins
Leben iibergreifende literarische Rezeption vor. Es erschien 1630 in Heermanns
Liedersammlung Devotio Musica Cordis. Das ist Allerley geistliche Lieder/ aus den H.
Kirchenlehrern und selbst eigener Andacht/ Auff bekandte/ und in unsern Kirchen ubliche
Weisen verfasst {iber einen Breslauer Verleger in Leipzig gedruckt. 1644 folgte eine
zweite Auflage. Das ,in unsern Kirchen ublichen Weisen” war nicht so einfach,
denn mit seiner Versform in Alexandrinern hatte es eine gewisse Sprodigkeit ge-
geniiber giangigen Melodien. Die beiden heute im Gesangbuch ausgewiesenen
Melodien stammen dann auch erst von 1648 und 1675. In seinen acht Strophen
fasst es nichts weniger als ein ganzes Christenleben von der Geburt, in der wir
von Gott Gaben, Leib, Seele und Gewissen erhalten, bis zur Auferstehung. Das ly-
rische Ich nimmt eine Grundhaltung der Bescheidenheit — geistlich ausgedriickt:

52 Zu Heermann vgl. Bernhard Liess: Johann Heermann (1585-1647). Prediger in Schlesien zur
Zeit des Dreiftigjahrigen Krieges. Diss. Theol. Neuendettelsau 1999. Miinster 2003. Zu Ger-
hardt vgl. Christian Bunners: Paul Gerhardt: Weg, Werk, Wirkung. 3. aktualisierte Aufl,,
Gottingen 2007.



58 Andreas Lindner

der Demut — und des Gottvertrauens ein. Diese Grundhaltung ist nicht mit Stoi-
zismus oder Quietismus zu verwechseln. Sie wirkte im Gegenteil aktivierend.*

In diesem Sinne hat Heermanns Lied ein Eigenleben in Form einer pietistisch
praktisch-frommen, literarischen Rezeption entwickelt. So verfasste Christian
Friedrich Hilscher (1679-1756), Pfarrer in Auerswalde bei Chemnitz 1710 einen
eigenen Kommentar: Hymnus Heermanianus: O Gott, du frommer Gott, rhythmis
latinis expressus, brevi commentariolo illustratus.>* Das Korrespondenzverzeichnis
August Hermann Franckes weist Hilscher als einen der wenigen Pietisten aus,
der in der ersten Halfte des 18. Jahrhunderts in einem sidchsischen Pfarramt tiber-
dauern konnte. Das ist insofern bezeichnend, als der Liedtext in der weiteren
Literatur zur Quelle pietistisch eingefarbter Anekdoten wird, die mit Vorliebe
im Wiirttemberg spielen. So im vierten Band von Eduard Emil Kochs Geschichte
des Kirchenlieds,” einer erbaulich geschriebenen Hymnologie, und darauf fuSend
in Paul Dorsch: Das deutsche evangelische Kirchenlied und sein Segensgang durch die
Gemeinde.*

Das einzige preufiische Exempel in dieser Reihe sind die Grenadiere Fried-
richs des GrofSen, die am Morgen der Schlacht von Leuthen unter Gesang der
zweiten Strophe ,,Gib, daf ich tu mit Fleif, was mir zu tun gebiihret, wozu mich
dein Befehl in meinem Stande fithret. Gib, daf ich’s tue bald, zu der Zeit da ich
soll, und wenn ich’s tu so gib, dafs es gerate wohl” ins Feld gezogen seien. Der
Koénig, von einem Offizier befragt, ob die Soldaten schweigen sollten, habe geant-
wortet: ,Nein! Lasse Er das, mit solchen Leuten wird Gott mir heute gewifs den
Sieg verleihen.”>” Koch gibt als Quelle der Anekdote den Schriftsteller und Auf-
klarungsphilosophen Thomas Abbt (1738-1766) an, der die Episode darin habe
ausklingen lassen, Friedrich habe sich hier die Kraft der Religion eingestanden.™

53 So blieb Heermann trotz schwerer Krankheit in den letzten neun Jahren seines Lebens inten-
siv schriftstellerisch tatig; vgl. Liess: Johann Heermann (Anm. 52), S. 49-58.

54 Der Titel ist nicht mehr ermittelbar.

55 Emil Koch: Geschichte des Kirchenlieds und Kirchengesangs der christlichen, insbesondere
der deutschen evangelischen Kirche. Stuttgart 1853, S. 31-35.

56 Paul Dorsch: Das deutsche evangelische Kirchenlied und sein Segensgang durch die Ge-
meinde. Stuttgart 1890, S. 115-119.

57 Koch: Geschichte des Kirchenlieds (Anm.55), S. 33.

58 Die Angaben sowohl Kochs als auch Dorschs halten einer Uberpriifung der Quelle aber
nicht stand. Diese wird von Koch: Geschichte des Kirchenlieds (Anm. 55), hier S. 34 angege-
ben mit: Das verdienstreiche Berlin, 1768, S. 257. Dabei handelt es sich um die ,,Abhandlung
vom Verdienste”, die als erster von sechs Teilen 1768 in Thomas Abbts Vermischten Werken
von Friedrich Nicolai herausgegeben wurde. Hier heif3t es S.257 lediglich: ,,Das erbauliche
Lied, welches das preufische Heer auf dem Wege, zum Angriff bey Lissa, sang, war zehen
Heldengedichte und auch eben so viele Bataillons werth.” Das Zitat gehort in den Abschnitt
,Vom Verdienste des Schriftstellers, des Kiinstlers und des Predigers” und hier wiederum in
die Wiirdigung der Wirkung lutherischer Erbauungsliteratur auf das einfache Volk. Die ein-
zigen beiden Namen, die genannt werden, sind Arndt und Scriver. Zu Abbt vgl. zuletzt Wil-
helm-Ludwig Federlin: Art. Abbt, Thomas. In: Killy Literaturlexikon. 2., vollstandig iiberar-
beitete Auflage. Hg. v. Wilhelm Kiithlmann. Berlin, New York 2008, Bd. 1, S.2-5. Aufierdem
Friedrich Nicolai: Ehrengedachtniff Herrn Thomas Abbt. Berlin, Stettin 1767. In Friedrich



Zur lyrischen Verinnerlichung lutherischer Standes- und Berufsethik 59

Dorsch macht daraus nicht weniger als die Behauptung, Friedrich habe sich im
Alter quasi bekehrt.”

Immerhin wird Heermanns Lied so zur kleinen Schwester des Chorals von
Leuthen — und mehr Pflichterfiillung ist nicht denkbar. Der Text aller acht Stro-
phen blieb in den Gesangbiichern der Aufklarungszeit unveréandert. Das ist an-
gesichts der Intensitadt, mit der das alte lutherische Liedgut, sofern man es nicht
aussortierte, aufklarungstheologisch angepasst wurde, bemerkenswert.® Auf je-
den Fall nicht legendarisch ist hingegen die Verbindung des Liedtextes mit der
Parabelerzahlung ,Von den Arbeitern im Weinberg”, Mt 19,27-20,16 durch den
Arnstddter Superintendenten und Hymnologen Johann Christoph Olearius in
seinem Evangelischen Lieder=Schatz, Jena 1705, T. 1, S.123. Wilhelm Nelle fiillt das
1918 in seinem Schliissel zum Evangelischen Gesangbuch im Rheinland und Westfalen
mit folgender Charakteristik:

Als Ganzes ist es ein Berufslied. Insbesondere eignet es sich bei Einfiih-
rung eines Pfarrers oder Beamten. Strophe 1-3 als Frithgesang am Synod-
altage. Seine 3. Strophe sollte das stindige Gebet eines Synodalen und Par-
lamentariers sein. Beherzigenswert ist es beim Antritt eines jeden Amtes;
wider alle Kriecherei nach oben und nach unten, vor den Hohen und vor
dem Volke vermag es das Riickgrat zu stérken, ein Lied der Gewissenhaf-
tigkeit und Wahrhaftigkeit.®

Martin Rofler {ibersetzt das im ersten Band seiner Reihe Liedermacher im Gesang-
buch, Stuttgart 1990 fiir die Gegenwart der Bundesrepublik:

In der Tat ein Lied der gewissenhaften Tugend; Zivilcourage gegen alle
Kriecherei nach oben und unten ist herauszuhoren, und es hat manchem

Nicolai: Gesammelte Werke. Hg. v. Bernhard Fabian und Marie-Luise Spieckermann. Bd. 12:
Opera Minora 1. Hildesheim, Ziirich, New York 1995. Zur Herausbildung und den Proble-
men eines preuflischen Patriotismus, allerdings ohne auf hymnologische Aspekte einzu-
gehen, vgl. zuletzt: Angelika Dorfler-Dierken: ,Friderikus ruft, unser Konig: Allons, frisch
ins Gewehr”. Oder: Die Formierung einer opferbereiten Erregungsgemeinschaft. In: Glaube
und Vernunft. Studien zur Kirchen- und Theologiegeschichte des spaten 18. Jahrhunderts.
Hrsg. von Albrecht Beutel, Thomas K. Kuhn und Markus Wriedt. Leipzig 2014, S. 302-322.

59 Tatsdchlich lasst sich fiir das Lied eine friihe biographische Verinnerlichung in einem Brief
Friedrichs an seinen Vater aus der Kiistriner Haftzeit vom 28. November 1730 nachweisen.
Hier zitiert er die Zeile ,,durch manchen sauern Tritt” aus Strophe 6, um seine Situation zu
beschreiben. Vgl. (Euvres de Frédéric le Grand. Bd. 27,3: Correspondance de Frédéric Il roi de
Prusse. Hg. v. J. D. E. Preu8. Berlin 1856, S. 13.

60 Als prominentes Beispiel kann hier Luthers Kampf- und Bekenntnislied , Erhalt uns Herr
bei deinem Wort” von 1543 (EG 193) gelten, das in Aufklarungsgesangbiichern, abgesehen
von der Titelzeile, vollstdndig zu einer Ode an Gewissensfreiheit und Toleranz umgedich-
tet wurde. Vgl. Andreas Lindner: Leben im Spannungsfeld von Orthodoxie, Pietismus
und Frithaufklarung. Johann Martin Schamelius, Oberpfarrer in Naumburg. GiefSen 1998,
S.314 ff.

61 Wilhelm Nelle: Schliissel zum Evangelischen Gesangbuch im Rheinland und Westfalen.
Gitersloh 1918, S. 176.



60 Andreas Lindner

Hofprediger und einfachen Untertanen in den Fangen des absolutistischen
Staates den Riicken gestédrkt und sie zum aufrechten Gang ermutigt.®

Hier wird eine Tradition greifbar, die das Lied zu dem Ordinationslied fiir luthe-
rische Pfarrer bis heute werden lief3. So driickt es in seiner altertiimlichen Spra-
che die immer noch giiltige Berufsethik zumindest — um nicht von geistlichem
Stand zu reden - fiir die Berufsgruppe der Pfarrer im lutherischen Sinne aus. Wie
viele dem gerecht werden, war und ist eine andere Frage.

62 Martin Rofller: Liedermacher im Gesangbuch. Zit. nach der 2., durchgesehenen Auflage.
Stuttgart 1992, S. 167.



Ubung und Wissen
in der religiosen Lyrik der frithen Neuzeit

Giinter Butzer

Vorbemerkungen

Die Ausfiithrungen beruhen auf den folgenden Verwendungen der titelgebenden
Begriffe: (1) ,Ubung’ wird in einem weiten Sinn verstanden als Inbegriff men-
tal-physischen Trainings, wie es durch die antiken Konzepte der askésis und des
exercitium bzw. der meditatio bezeichnet und von der christlichen Kultur {iber-
nommen wurde.!' Im Unterschied zur frithneuzeitlichen Disziplin ist die Ubung
nicht auf die Ausbildung ,gelehriger Korper'? gerichtet, sondern basiert auf einer
holistischen — in moderner Terminologie: psychosomatischen — Anthropologie,
was fiir die spezifischen Wissensformen der Ubung eine wichtige Rolle spielen
wird. (2.) ,Religiose Lyrik” verstehe ich im Folgenden als ,meditative Lyrik’? wo-
bei offen bleiben soll, ob beide Begriffe tatsdachlich deckungsgleich sind oder die
meditative nur als Teilbereich der religiosen Lyrik fungiert (da der Begriff der Ly-
rik fiir die frithe Neuzeit zumeist anachronistisch verwendet wird, bewegen wir
uns ohnehin in einem recht diffusen Feld). Ausschlaggebend fiir die Zuordnung
eines Texts zur meditativen Lyrik ist dessen intertextuelle Einzel- bzw. Systemre-
ferenz auf Meditationsanleitungen, -techniken und Prosameditationen und da-
mit seine Situierung im Kontext religioser Ubung und Textverarbeitung, die in
der christlichen Tradition unldsbar zusammenhéngen.* (3.) Geht man davon aus,
dass religioses Wissen nicht oder zumindest nicht nur ein Wissen {iber Religion
meint, wie es die Religionswissenschaft oder die Theologie hervorbringt, 6ffnet
sich der Terminus fiir unterschiedliche Wissensformen,® die der Religion eigen

1 Vgl. Paul Rabbow: Seelenfithrung. Methodik der Exerzitien in der Antike. Miinchen 1954;
Pierre Hadot: Exercices spirituels et philosophie antique. Paris 1981; Michel Foucault: Der
Gebrauch der Liiste. Sexualitdt und Wahrheit 2. Ubers. von Ulrich Raulff und Walter Seitter.
5. Aufl. Frankfurt/Main 1997.

2 Vgl. Michel Foucault: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefangnisses. Ubers. von
Walter Seitter. Frankfurt/Main 1994, S. 173 ff.

3 Der Begriff wurde etabliert von Louis L. Martz: The Poetry of Meditation: A Study in English
Religious Literature of the Seventeenth Century. 2. Aufl. New Haven 1962 (1. Aufl. 1954).

4 Vgl. Glnter Butzer: Soliloquium. Theorie und Geschichte des Selbstgesprachs in der europa-
ischen Literatur. Miinchen 2008, S. 34 f.

5 Der Begriff wurde in jiingster Zeit gepragt von Karen Gloy in Auseinandersetzung mit dem
verengten Wissensbegriff der Wissenschaftsgeschichte und dem Begriff der Wissenskul-
turen, wie er v.a. vom Frankfurter Sonderforschungsbereich/Forschungskolleg 435 , Wis-



62 Giinter Butzer

oder die zumindest von ihr in spezifischer Weise adaptiert worden sind und die
sich vom theoretischen Wissen der Theologie deutlich unterscheiden. Religitses
Wissen in der Lyrik der frithen Neuzeit, so meine im Folgenden auszufiihrende
These, ist nicht bzw. nicht zuvorderst als Wissensimport aus der Theologie in
die Literatur zu beschreiben, sondern vielmehr als ein Wissen, das von der Ly-
rik selbst generiert wird. Vier Formen dieses von der Lyrik produzierten religio-
sen Wissens sollen im Folgenden — ohne Anspruch auf Vollstindigkeit — anhand
einschlagiger Textbeispiele aus der englischen und deutschen Lyrik vorgestellt
werden.

1 Frommigkeit als prozedurales Wissen (John Donne)

Anders als noch im fritheren und hohen Mittelalter, in dem die Meditation eng
an die lectio divina gekoppelt war, mit der sie lange Zeit weitgehend identifiziert
wurde,® versteht die frithe Neuzeit die Meditation weithin als Kunstlehre (ars)”
— allerdings mit signifikanten Modifikationen. Sind die artes seit der Antike am
Modell der poiésis orientiert und geben die Anleitung zur kunstfertigen Hervor-
bringung von Objekten (ob nun Dichtwerke, Reden oder Bauten), so stellt sich
die Frage, was denn die Kunst der Meditation eigentlich produziere? Eine ge-
laufige Antwort lautet: sie produziert fromme Menschen, und damit wird die
Besonderheit der meditativen Kunst bereits deutlich: es handelt sich ndmlich um
eine ethopoietische Selbsttechnik im Sinne Foucaults, in der Subjekt und Objekt
zusammenfallen. Anders gesagt: der Meditierende bringt durch techné einen reli-
gitsen Habitus bei sich hervor, der eine Ausbildung bzw. Veranderung des éthos
impliziert.? Dass sich dieses neue éthos dann auch in einer verdnderten Hand-
lungsweise — als Orthopraxie — artikuliert, ist eine auch fiir die frithe Neuzeit
zentrale Konsequenz meditativer techne. Dadurch, dass diese unmittelbar cha-
rakterbildend wirkt, erzeugt sie indirekt auch eine ,ethische Praxis’, an der man
wiederum den Erfolg der Ethopoiesis erkennen kann.’ Insofern bildet der fiir die
frithe Neuzeit iiber die Konfessionsgrenzen hinweg abundierende Begriff der
praxis pietatis den Kernbegriff meditativer Selbsttechnik, weil er den Habitus der

senskultur und gesellschaftlicher Wandel” eingefiihrt wurde. Naheres dazu im Schluss-Ab-
schnitt dieses Beitrags.

6 Vgl. Heinrich Bacht: ,Meditatio” in den &ltesten Monchsquellen. In: Geist und Leben 28
(1955), S. 360-373.

7 Vgl. RJ. Corthell: Joseph Hall and Protestant Meditation. In: Texas Studies in Literature and
Language 20 (1978), S. 367-385. — Zum Zusammenhang von Meditation und Rhetorik vgl.
Giinter Butzer: Art. ,Meditation’. In: Historisches Worterbuch der Rhetorik. Hrsg. von Gert
Ueding. Bd. 5. Tiibingen 2001, Sp. 1016-1023.

8 Vgl. Michel Foucault: Technologien des Selbst. In: Technologien des Selbst. Ubers. von Mi-
chael Bischoff. Hrsg. von Luther H. Martin, Huck Gutman und Patrick H. Hutton. Frankfurt/
Main 1993, S. 24-62.

9 Vgl. Ilsetraut Hadot: Seneca und die griechisch-romische Tradition der Seelenleitung. Berlin
1969.



Ubung und Wissen in der religidsen Lyrik der frithen Neuzeit 63

Frommigkeit an die richtige Handlung kniipft und damit die Eigenart meditati-
ver techné als Produktion eines praxisrelevanten éthos auf den Punkt bringt.

Doch welche Rolle spielt nun das Wissen in dieser Kunstlehre? Wie in jeder
ars wird es als doctrina als bereits gegeben vorausgesetzt. Wie man gute Dichtung
oder gute Reden schafft, ist ebenso wenig eine offene Frage fiir die entsprechen-
den Kunstlehren wie diejenige, wie man ein frommer Mensch wird. Das Ent-
scheidende ist vielmehr, wie man sich das vorhandene Wissen dartiiber aneignet
und dadurch gelungene Ergebnisse erzielt. Die beiden Verfahren hierfiir sind
bekanntlich Nachahmung und Ubung, die man im Konzept einer exercitatio per
imitationem zusammenfassen kann. Damit ist zugleich der Kern der meditativen
Technik als iibende Aneignung doktrindren Wissens benannt. Als exercitium ist
die Ubung integraler Bestandteil jeder Kunstlehre; fiir die ars meditativa stellt sie
gewissermafen eine mise en abyme dar, sofern hier die Ubung im Sinne des exer-
citiums das Zentrum der Ubung im Sinne der meditatio bildet. Als Beispiel fiir
diesen Aneignungsprozess kann das siebte Sonett aus John Donnes Holy Sonnets
fungieren:

Spitt in my face yee Iewes, and peirce my side,
Buffett, and scoff, scourge, and crucifie mee,
For I haue sinn’d, and sinn’d, and only hee
Who could doe none iniquitie hath dyed.
But by my Death cannot bee satisfied 5
My sinnes which pass the lewes impietie;
They kill'd once an inglorious man, but I
Crucifie him daily, being nowe glorified.
Oh lett mee then his strange loue still admire,
Kings pardon, but hee bore our punnishment; 10
And Iacob came cloathed in vile harsh attire,
But to supplant, and with gainfull intent;
God cloath’d himself in vile mans fleash that soe
Hee might bee weake enough to suffer woe.!

Donne bearbeitet in diesem Sonett die christliche Kardinaldoktrin der Mensch-
werdung Gottes zur Erlosung der Menschheit von ihren Siinden. Er tut dies, in-
dem der Sprecher sich zunédchst selbst an die Stelle Jesu im Passionsgeschehen
versetzt und die ,lewes” (v. 1) dazu aufruft, ihn zu kreuzigen, um damit auf die
dogmatische Paradoxie aufmerksam zu machen, dass mit Jesus ein Unschuldiger
fiir die Siinden anderer gestorben ist. Die Verse 3 und 4 formulieren die theologi-
sche Doktrin, die der Sprecher sich nicht nur in der ersten Person zueigen macht
(,I haue sinn’d, and sinn’d”), sondern in Vers 1 bis 2 als ,inneres Schauspiel’ in-

10 John Donne: The Holy Sonnets 7 [in der Zahlung der Revised Sequence]. In: The Variorum
Edition of the Poetry of John Donne. Hrsg. von Gary A. Stringer. Bd. 7/1. Bloomington, Indi-
anapolis 2005, S. 24.



64 Giinter Butzer

szeniert.! Geméfs den Vorgaben der frithneuzeitlichen Meditationsanleitungen'
begibt sich der Sprecher imaginativ an den historischen Schauplatz der Kreuzi-
gung und interagiert mit den beteiligten Personen, die er direkt anspricht (,,Spitt
in my face yee Iewes, and peirce my side”). Auf diese Weise wird dem intratextu-
ellen Sprecher — aber durch die meditative Kommunikationsstruktur auch dem
Autor und dem Leser —nicht nur eine theologische Wahrheit in den Mund gelegt,
sondern er agiert diese Wahrheit aus. Genauso verhilt es sich mit dem zweiten
Theologoumenon, das zu Beginn der zweiten Strophe vorgetragen wird: ,But by
my Death cannot bee satisfied / My sinnes which pass the lewes impietie” (v. 5 f.).
Damit vollzieht der Text zugleich den Ubergang vom historischen Geschehen zur
Gegenwart des Sprechers: ,They kill'd once an inglorious man, but I / Crucifie
him daily, being nowe glorified” (v. 7 £).!* Der Sprecher, der anfangs noch von den
,lewes” gekreuzigt werden wollte, riickt nun selbst auf deren Position, ja er {iber-
trifft ihre , impietie” (v. 6) durch die bestdndige Wiederholung der Kreuzigung

11 Zur Meditation als innerem Schauspiel vgl. Jérg Jochen Berns: Nachwort. In: Gedachtnisleh-
ren und Gedéchtniskiinste in Antike und Frithmittelalter. Dokumentsammlung mit Uber-
setzung, Kommentar und Nachwort. Hrsg. von Jorg Jochen Berns. Tiibingen 2003, S. 523-597,
hier S. 548-560; Ders.: Inneres Theater und Mnemonik in Antike und Friiher Neuzeit. In:
Kunst der Bewegung. Kindsthetische Wahrnehmung und Probehandeln in virtuellen Wel-
ten. Hrsg. von Christina Lechtermann und Carsten Morsch. Bern [u. a.] 2004, S. 23-44.

12 Zu denken ist hier zunachst an die Exercitia spiritualia des Ignatius von Loyola, der den ve-
hementen Einsatz der imaginatio beim Meditieren empfiehlt und den Martz zum zentralen
Gewidhrsmann fiir die englische religiése Lyrik um 1600 gekiirt hat (vgl. Martz: The Poetry
of Meditation [Anm. 3], S. 25 ff.). Zur Bedeutung der Exercitia spiritualia fiir die frithneuzeitli-
che Lyrik vgl. auch Christian Wehr: Geistliche Meditation und poetische Imagination. Stu-
dien zu Ignacio de Loyola und Francisco de Quevedo. Miinchen 2009. — Helen Gardner hat
wenige Jahre vor Martz’ Studie im Vorwort zu ihrer einflussreichen Ausgabe von Donnes
Divine Poems den engen Anschluss der Struktur und der Abfolge der Holy Sonnets an die
ignatianischen Exerzitien postuliert (vgl. John Donne: The Divine Poems. Hrsg. von Helen
Gardner. Oxford 1952, S. 1-1v). Zur Problematik dieser Position vgl. die folgende Fufinote.

13 Wie Barbara Lewalski {iberzeugend gezeigt hat, folgt diese Wendung weg vom historischen
Geschehen hin zur eigenen Schuld des Sprechers der protestantischen Meditationsauffas-
sung, die auf der Auslegung des Passionsgeschehens nach den beiden Aspekten des propter
me (Jesus ist wegen meiner Siinden gestorben) und des pro me (Jesus ist stellvertretend fiir
mich gestorben) basiert (vgl. Barbara Kiefer Lewalski: Protestant Poetics and the Seven-
teenth-Century Religious Lyric. Princeton, NJ 1979, S. 270 £)). Damit steht die von Gardner,
Martz und zahlreichen anderen Forschern postulierte enge Anbindung der Holy Sonnets
an die ignatianischen Exerzitien generell in Frage (vgl. John Stachniewski: The Persecuto-
ry Imagination. English Puritanism and the Literature of Religious Despair. Oxford 1991,
S. 254 ff.). Beriicksichtigt werden sollten bei dieser Diskussion allerdings zwei Punkte: zum
einen sind die ignatianischen Meditationstechniken in den Exercitia spiritualia bei weitem
nicht so systematisiert, wie dies die spétere jesuitische Tradition behauptet (vgl. Butzer: So-
liloquium [Anm. 4], S. 226 ff.); zum andern wurden die ignatianischen Exerzitien interkon-
fessionell {iber ganz Europa verbreitet und fanden, etwa in Gestalt des Booke of the Christian
Exercise des Jesuiten Robert Parson, eine intensive Rezeption bei den Autoren protestanti-
scher Meditationsliteratur, so dass von einer exklusiven Zuschreibung der ignatianischen
Meditationstechniken zum Katholizismus keine Rede sein kann (vgl. Udo Stréter: Sonthom,
Bayly, Dyke und Hall. Studien zur Rezeption der englischen Erbauungsliteratur in Deutsch-
land im 17. Jahrhundert. Tiibingen 1987).



Ubung und Wissen in der religidsen Lyrik der frithen Neuzeit 65

immer dann, wenn er siindigt. Umso bewundernswerter ist die selbstlose Erlo-
sungstat Jesu, deren Bedeutung in der comparatio der dritten Strophe — durch den
Vergleich mit weltlichen Herrschern und mit dem Patriarchen Jakob — verstarkt
wird. Das Couplet formuliert schlieflich noch einmal komprimiert die Kardinal-
doktrin von der erlésenden Menschwerdung Gottes: ,God cloath’d himself in vile
mans fleash that soe / Hee might bee weake enough to suffer woe” (v. 13 f.).
Wollte man das von Donne angewandte textuelle Verfahren genauer beschrei-
ben, so konnte man von einer personalen Aneignung doktrinarer Gemeinplatze
durch deren imaginative Inszenierung sprechen. Dabei werden die loci communes
in imagines agentes verwandelt, die im doppelten Sinn bewegend wirken: rheto-
risch als Aktivierung der Affekte, theatral als mentales Ausagieren weniger der
historischen als der geistigen Bedeutung der doctrina. Dabei schafft bzw. verstarkt
die mentale Simulation weitgehend dieselben neuronalen Bahnungen, die auch
in der realen szenischen Aktion (die ja weit mehr ist als eine blofse motorische
Handlung) aktiviert werden." Unterstiitzt wird diese Innervation doktrinalen
Wissens durch die sinnlich stimulierende Wirkung von Rhythmus und Reim,
die, wie schon Seneca im psychagogischen Zusammenhang der Epistulae morales
ausfiihrt, auf die unbewussten Regionen der menschlichen Psyche wirken und
dadurch quasi natiirliche Effekte erzielen.” Auf diese Weise wird ein implizi-
tes, im Kern als prozedural anzusprechendes religioses Wissen erzeugt, das man
zeitgendssisch als pietas benannt hat.' Es entsteht aus der mit Hilfe mentaler sze-
nischer Simulation vollzogenen Verarbeitung eines expliziten deklarativen Wis-
sens in Form theologischer Gemeinplatze, die von der Strukturierung des zeitge-
nossischen Wissens nach der ramistischen loci-Methode unterstiitzt wird.

14 Zum Zusammenhang von Meditation und Neurobiologie vgl. Wolf Singer und Matthieu
Ricard: Hirnforschung und Meditation. Frankfurt/Main 2008.

15 Vgl. Seneca: Ep. 94, 27 f.: , Praeterea ipsa quae praecipiuntur, per se multum habent ponderis,
utique si aut carmini intexta sunt aut prosa oratione in sententiam coartata [...]. Aduocatum
ista non quaerunt: affectus ipsos tangunt et natura uim suam exercente proficiunt.”

16 Der Begriff ,prozedurales Wissen’ ist in Analogie zum kognitionswissenschaftlichen Be-
griff des ,prozeduralen Gedachtnisses’ gebildet, das alles das beinhaltet, ,was man ,ohne
nachzudenken’ weifd oder kann” (Gerhard Roth: Das Gehirn und seine Wirklichkeit. Kogni-
tive Neurobiologie und ihre philosophischen Konsequenzen. 6. Aufl. Frankfurt/Main 2001,
S. 191), und betont die habituelle Komponente dieses Wissens im Sinne eines gewohnheits-
mafigen, auf Ubung beruhenden Verhaltens. Doch wie auch das prozedurale Gedéchtnis
nicht nur auf kognitive Prozesse zuriickgeht, sondern auch mit diesen interagiert, beinhaltet
ein ,prozedurales Wissen’ durchaus kognitive Aspekte — wie die Bedeutung der Imagination
fiir die Meditation deutlich macht.



66 Giinter Butzer

2 Weisheit als praktisches Wissen (Catharina von Greiffenberg)

Weisheit hat Walter Benjamin einmal als die ,epische Seite der Wahrheit” be-
zeichnet.” Sie liefere ein praxisbezogenes Wissen, das sich in einer Moral, in
praktischen Anweisungen, Sprichwortern oder Lebensregeln dufSert. Die sprach-
liche Form der Weisheit wiare demnach die Sentenz, ihre literarische Form das
encheiridion, die Spruchsammlung, die in der frithen Neuzeit u. a. in den Flori-
legien, Adagia, Apophthegmata und Aphorismen prosperiert. Karen Gloy be-
stimmt entsprechend Weisheit als ,praktisch-moralisches [und] pragmatisches
Wissen”; es habe eine ,gesellschaftskonstituierende und identitétsstiftende
Funktion” und reiche vom ,reine[n] Sachwissen” bis zum , Wissen um die Seele
und die gute Lebensfithrung”’® Im Verlauf der frithen Neuzeit ist nun zu beob-
achten, dass sich Weisheit im Sinne von sophia bzw. sapientia immer mehr vom
wissenschaftlich definierten Wissen im Sinne der episteme bzw. scientia absondert
und esoterisch wird, weil sie auf einem analogischen Denken beruht, das als ver-
altet disqualifiziert wird." Das theologische Wissen passt sich dem neuen epis-
temischen Paradigma an, das religiose Wissen hingegen verharrt im Modus der
Weisheit und wird auf Grund seines lebenspraktischen Bezugs (zumindest teil-
weise) hermetisch. Das gilt insbesondere fiir eine auf psychagogische Effekte wie
die Reinigung der Seele und die Vereinigung mit dem Goéttlichen ausgerichtete
Weisheit, die zum Gegenspieler eines zunehmend vom éthos des Wissenschaft-
lers losgelosten Wissens gerit. (Aber vielleicht sollte man besser von einem éthos-
Wandel der Wissenschaft sprechen.)® Das verdeutlicht das Eingangsgedicht zu
den Passionsbetrachtungen Catharina Regina von Greiffenbergs:

LEsch aus / die ganze Welt. Die Tafel der Gedanken
rein werd gewischet ab. Nichts bleib / als JEsus Christ.
Nichts will ich dulten sonst. Es soll nichts in den schranken
der Angedédchtnis seyn / als der / der Alles ist.
Es mag die wifi=begier vil schdnes wesen reitzen: 5
mich labt mein JESUS nur / vor tausend=wissenschaft.
Die Welt mag / wie nach Geld / nach Kunst und Weifsheit geitzen:
ich will und weif8 sonst nichts / als seine Creuzes=kraft.
Der Gall= und Essig=Schwamm lesch’ aus all’ Eitelkeiten:
nur der Gekreutzigte bleib stehn in meinem Sinn. 10
Wie weit / wann sie allein / die Allheit sich ausbreiten
und alles wenden kan / das siht man klar hierinn.

17 Walter Benjamin: Der Erzahler. Betrachtungen zum Werk Nikolai Lesskows. In ders.: Ge-
sammelte Schriften. Hrsg. von Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhéuser. Bd.II/2.
Frankfurt/Main 1980, S. 438—465, hier S. 442.

18 Karen Gloy: Einfithrung: Die verschiedenen Wissenstypen. In: Weisheit - Wissen — Informa-
tion. Hrsg. von Karen Gloy und Rudolf zur Lippe. Géttingen 2005, S. 7-19, hier S. 10.

19 Gloy: Einfithrung: Die verschiedenen Wissenstypen (Anm. 18), S. 13.

20 Wie Hans Blumenberg in Der Prozef§ der theoretischen Neugierde (Frankfurt/Main 1973) ge-
zeigt hat, beruht auch das Wissensideal der Neuzeit auf einem éthos: dem der curiositas.



Ubung und Wissen in der religidsen Lyrik der frithen Neuzeit 67

Die Allheit ich allein will im Gedéchtnis haben:
so hab ich alls / und sie gekreutzigt noch darzu.

Nur unerreichlicher sind ihre Gnaden=Gaben / 15
je mehr sie angehafft. Jn ihm / ist meine Ruh.”!

Wenn Greiffenberg in diesem Gedicht die ,wifi=begier” (v. 5) der Jesus-Liebe ge-
geniiberstellt, aktualisiert sie den erwahnten Gegensatz von Wissen — dem die
Siinde der curiositas zugewiesen wird — und Weisheit. Die Autorin vollzieht ei-
nen auf der platonischen Tafelmetapher des Gedachtnisses basierenden Auslo-
schungsprozess (s. v. 1: ,LEsch aus / die ganze Welt”), der jegliches Weltwissen
betrifft und, wie das lemma der zugehdrigen pictura angibt, ,Nichts als Jesus”
iibrig behalt: ,,Der Gall=und Essig=Schwamm” der Passion soll, wie es in Vers 9 £.
heifit, ,all’ Eitelkeiten” vernichten — ,nur der Gekreutzigte bleib stehn in meinem
Sinn.”?? Dieser bildet indessen kein partikulares Element der episterme, sondern
er ist, ganz im Sinne der christlich adaptierten sophia-Auffassung, schlechthin
,Alles” (v. 4): Jesus ist fiir Greiffenberg , die Allheit” (vv. 11, 13), das hen kai pan
hermetischer Weisheit. Dieses wird in strikte Opposition zum epistemischen
Wissen gesetzt: ,Es mag die wifs=begier viel schones wesen reitzen: / mich labt
mein JESUS nur / vor tausend=wissenschaft” (v. 5 f.).?

Mit den letzten Worten des vorliegenden Gedichts ,In ihm / ist meine Ruh”
(v. 16) macht Greiffenberg den praktischen Charakter dieses Wissens von Jesus
nachdriicklich deutlich, und tatsachlich sind ja ihre Meditationen als schritt-
weises Reinigungsritual und Einiibung in die ekstatische Christus-Erfahrung
zu verstehen, die den Graden der mittelalterlichen scalae meditatoriae folgen:
ausgehend von der lectio eines Bibelwortes vollfiihrt sie zunachst eine in Pro-
sa gefasste Betrachtung mit Hilfe der Einbildungskraft, der Vernunft und des
Gedachtnisses,* zu der auch die Identifikation der Sprecherin mit dem Text der
biblischen Rede gehort; diese miindet in eine Gebetsanrufung Jesu im Sinne ei-
nes meditativen colloquiums, das vor allem der affektiven Vertiefung des durch
Fantasie und Vernunft nachvollzogenen Geschehens dient und schliefilich mit
einem Gedicht endet. Dieses nimmt mithin den strukturellen Ort ein, den in der

21 Catharina Regina von Greiffenberg: Erklarung des Tittel=Kupfers. In dies.: Simtliche Werke.
Hrsg. von Martin Bircher und Friedhelm Kemp. Bd. 9. Millwood, N.Y. 1983, o. P.

22 Vgl. Barbara Thums: Zur Topographie der memoria in frithneuzeitlicher Mystik: Catharina
Regina von Greiffenbergs , Geistliche Gedachtnisorte”. In: Meditation und Erinnerung in
der Frithen Neuzeit. Hrsg. von Gerhard Kurz. Géttingen 2000, S. 251-272.

23 Dass in Vers 7 des untersuchten Gedichts von der Wissenschaft als ,,Weifsheit” die Rede ist,
spricht m.E. nicht gegen diese Opposition; das Wort ,Weiflheit” wird hier der Wissenschaft
zugeschlagen und vom Greiffenberg durchaus geldufigen Begriff der Weisheit unterschie-
den, wie er etwa im vierten und fiinften Gedicht der Geistlichen Sonnette / Lieder und Gedichte
verwendet wird. Vgl. Catharina Regina von Greiffenberg: Samtliche Werke (Anm. 21), Bd. 1,
S. 4f.

24 Vgl. Catharina Regina von Greiffenberg: Des Allerheiligst- und Allerheilsamsten Leidens
und Sterbens Jesu Christi Zwolf andachtige Betrachtungen. In dies.: Simtliche Werke
(Anm.21), Bd.9, S. 15.



68 Giinter Butzer

scala meditatoria die contemplatio innehat, und tatsdchlich gestaltet Greiffenberg
in diesen lyrischen Texten ihre aus dem meditativen Gang entsprungene Erfah-
rung von Inspiration und mystischer Ekstase.”® Im Gedicht artikuliert sie ihre
Inspirationstopik vom , Flammen=Brunn der Seelen”, dem ,Geist=Geschmak in
meiner Seele kehlen”, dem gottlichen ,, Lieb=Nectar=Thau” als Erfahrung von Be-
gierde, Wollust und Verziickung.*® Es ist diese mystische Gotteserfahrung, die
Greiffenberg als Weisheit dem weltlichen Wissen entgegenhalt und fiir die sie
die lyrische Form wahlt, weil diese nicht nur eine psychagogische Wirkung aufs
Unbewusste im oben erlduterten Sinne Senecas erzeugt, sondern die gebunde-
ne Rede zugleich im hermetischen Zusammenhang eine magische Wirkung (im
Sinne des alchimistischen solve et coagula) entfaltet, die Jesus im Gedicht an die
Sprecherin binden soll.” Dem gemafs heifit es in einer Apostrophe Jesu der An-
dichtigen Betrachtungen: ,Ich kan mich nicht erséttigen / mit dir Verbindlichsten in
gebundner Sprache zu reden / dich damit mir zu verbinden und anzubinden”.*
Das Gedicht hat damit fiir Greiffenberg eine dhnliche Funktion wie das Abend-
mabhl, das sie als mystische unio erlebt, in der Gott fiir sie spiirbar und in gewisser
Weise auch verfiigbar wird.” So gerdt Weisheit bei Greiffenberg zu einem aus der
meditativen Ubung hervorgehenden, zugleich hermetischen und an den Ritus
des Abendmahls gekniipften religiosen Wissen von der gottlichen Allheit, das in
der lyrischen ,Binde=Kunst” textuell gebannt wird.*

3 Kindheit als episodisches Wissen (Thomas Traherne)

Wie Louis Martz in seinem Buch The Paradise Within ausgefiihrt hat, spielt ne-
ben der ignatianischen Methodik der Exerzitien ab der Mitte des 17. Jahrhunderts
zunehmend die weniger methodisch verfahrende, die Spuren des Géttlichen im
eigenen Inneren suchende augustinische Meditation eine wichtige Rolle fiir die

25 Vgl. Butzer: Soliloquium (Anm. 4), S. 282 f.

26 Die Zitate entstammen dem Sonett , O JEsu meine Lieb / du Flammen=Brunn der Seelen”
aus der ersten Passionsbetrachtung (In: Greiffenberg: Samtliche Werke [Anm.21], Bd.9,
S.20). Vgl. dazu Conrad Wiedemann: Engel, Geist und Feuer. Zum Dichterselbstverstandnis
bei Johann Klaj, Catharina von Greiffenberg und Quirinus Kuhlmann. In: Literatur und
Geistesgeschichte. Festgabe fiir Heinz Otto Burger. Hrsg. von Reinhold Grimm und Conrad
Wiedemann. Berlin 1968, S. 85-109.

27 Vgl. Burkhard Dohm: Poetische Alchimie. Offnung zur Sinnlichkeit in der Hohelied- und
Bibeldichtung von der protestantischen Barockmystik bis zum Pietismus. Tiibingen 2000,
S. 50. — Zum hermetischen und poetikgeschichtlichen Kontext vgl. Peter Cersowsky: Magie
und Dichtung. Zur deutschen und englischen Literatur des 17. Jahrhunderts. Miinchen 1990,
S. 26 ff., sowie Hans-Georg Kemper: Religion und Poetik. In: Religion und Religiositat im
Zeitalter des Barock. Hrsg. von Dieter Breuer. Bd. 1. Wiesbaden 1995, S. 63-92, hier S. 83 ff.

28 Catharina Regina von Greiffenberg: Der Allerheiligsten Menschwerdung, Geburt und Ju-
gend JEsu Christi Zwolf Andéchtige Betrachtungen. In dies.: Sémtliche Werke (Anm. 21),
Bd.3, S. 473.

29 Vgl. Dohm: Poetische Alchimie (Anm.27), S. 86 ff.

30 Der Titel der Poetik Sigmund von Birkens, des Mentors Greiffenbergs, der deren Dichtungs-
auffassung zweifellos nahe steht, lautet bezeichnenderweise Teutsche Rede-bind und Dicht-
Kunst (1679).



Ubung und Wissen in der religidsen Lyrik der frithen Neuzeit 69

religiose Lyrik.®® Mit Hilfe dieser Ubungstechnik wird eine neue Form des re-
ligiosen Wissens erzeugt, die mit den Kategorien der simplicitas und der docta
ignorantia (beides Konzepte der sapientia, nicht der scientia)® operiert. Gemafs der
Meditationsauffassung Augustins ist es moglich, durch die introspektive Erfor-
schung des eigenen Selbst und mit Unterstiitzung des gottlichen Lichts zu den
Spuren eines vom Siindenfall noch nicht korrumpierten Menschen vorzudrin-
gen (jedenfalls wurde er im 17. Jahrhundert so verstanden).* Ein solcher Prozess
scheint sich auch in Thomas Trahernes Gedicht ,Eden” abzuspielen. Man verglei-
che dazu die erste Strophe:

A learned and happy Ignorance
Divided me
From all the Vanity,
From all the Sloth, Care, Sorrow, that advance
The Madness and the Misery 5
Of Men. No Error, no Distraction, I
Saw cloud the Earth, or over-cast the Sky.*

Traherne spricht hier von einer ,learned and [...] happy Ignorance” (v. 1), die ihn
von der ,Vanity”, ,Madness” und ,Misery” (vv. 3/5) des postlapsalen Menschen
getrennt habe, welche unter dem Zeichen von ,Error” und ,Distraction” (v. 6)
stehen. Im weiteren Verlauf des Gedichts wird eine fiir die christliche Ideologie
zentrale Korrelation zwischen Wissen und Siinde auf der einen Seite und zwi-
schen Unwissenheit und Gliick auf der anderen Seite aufgebaut; ja, das Wissen
wird in einer auf den bliblischen Siindenfall rekurrierenden, zugleich aber kul-
turtheoretischen Argumentation an die Sterblichkeit des Menschen gekniipft,
wahrend der Sprecher die Unwissenheit der ,Immortality” (v. 14) des Paradieses
zuschreibt. Die dritte Strophe listet die Eigenschaften dieses paradiesischen Zu-
stands im Detail auf:

31 Vgl. Louis Martz: The Paradise Within. Studies in Vaughan, Traherne, and Milton. New Ha-
ven, London 1964. Daran anschliefend Giinter Butzer: Injizierte Himmel: die kiinstlichen
Paradiese der Meditation (Dante, Baudelaire, Milton). In: Projizierte Himmel in der Frithen
Neuzeit. Hrsg. von Jorg Jochen Berns und Thomas Rahn. Wiesbaden 2015 [i.E.].

32 Vgl. A. Speer: Art. Weisheit’. In: Historisches Worterbuch der Philosophie. Hrsg. von Joa-
chim Ritter, Karlfried Griinder und Gottfried Gabriel. Bd. 12. Darmstadt 2004, Sp. 371-397,
hier Sp. 384.

33 Vgl. Martz: The Paradise Within (Anm. 31), S. 17-31.

34 Thomas Traherne: Eden [Text nach der Ausg. der Poems of Felicity]. In ders.: Centuries, Po-
ems, and Thanksgivings. Hrsg. von H.M. Margoliouth. Bd. 2. Oxford 1958, S. 13/15. Traher-
nes Gedicht wird wegen seines Umfangs nur mit den fiir meine Argumentation relevanten
Strophen zitiert.



70 Giinter Butzer

Joy, Pleasure, Beauty, Kindness, charming Lov, 15
Sleep, Life, and Light,
Peace, Melody, my Sight
Mine Ears and Heart did fill and freely mov;
All that I saw did me delight:
The Universe was then a World of Treasure 20
To me an Universal World of Pleasure.

Die Lust, die hier insistent beschworen wird (und die {ibrigens auch das zentrale
Charakteristikum des Paradieses bei Milton bildet), entspringt einer unkorrum-
pierten Sinnlichkeit,* die eine gegeniiber dem postlapsalen Wissen vollig andere
Beziehung zur Welt ermdglicht, zu der man iiber die Meditation (wieder) Zugang
erlangt.’ Die Pointe des Gedichts besteht aber darin, dass dieser Zustand der
,Original Simplicity” (v. 35) nicht oder nicht nur ein phylogenetischer, sondern
zugleich ein ontogenetischer ist. Dem gemaf3 heifst es zu Beginn der 6. Strophe
(vv. 36-39):

Those things which first his [sc. Adam’s] Eden did adorn,
My Infancy
Did crown: Simplicity
Was my Protection when I first was born.

35 Entsprechend heifit es in dem Gedicht ,The Preeparative” (In: Traherne: Centuries, Poems,
and Thanksgivings [Anm. 34], S. 21-25): ,'Tis not the Object, but the Light, / That maketh
Hev'n: “Tis a clearer Sight” (v. 57 f.). Zu dieser Wendung vom Objekt zum Modus der Wahr-
nehmung und zur daraus resultierenden Betonung der ,experience” vgl. James J. Balakier:
Felicitous Perception as the ,Organizing Form” in Thomas Traherne’s Dobell Poems and
Centuries. In: XVII-XVIIL Bulletin de la société d’études anglo-américaines des XVlIle et
XVllle siecles 26 (1988), S. 53-68, hier S. 57 ff. — Dass es sich bei diesem unkorrumpierten
Wahrnehmungsmodus tatsdchlich um das Resultat einer ,serious Meditation” handelt,
macht Trahernes Gedicht Innocence, das in unmittelbarem Zusammenhang mit Eden steht,
unmissverstandlich deutlich. Vgl. die zweite Strophe: , A serious Meditation did employ /
My Soul within, which, taken up with Joy, / Did seem no outward thing to note, but fly / All
Objects that do feed the Ey: // Which it those very Objects did / Admire, and prize, and prais,
and lov, / Which in their Glory most are hid; / Which Presence only doth remov; // Their
constant daily Presence I / Rejoicing at did see; / And that which takes them from the Ey / Of
others, offer’d them to me” (In: Traherne: Centuries, Poems, and Thanksgivings [Anm. 34],
S. 17).

36 Im Hintergrund steht natiirlich die neuplatonisch-christliche Unterscheidung zwischen den
dufleren, weltlichen und den inneren, geistlichen Sinnen (vgl. Karl Rahner: Die geistlichen
Sinne nach Origenes. In ders.: Schriften zur Theologie. Bd. 12: Theologie aus Erfahrung des
Geistes. Bearb. von Karl-Heinz Neufeld SJ. Ziirich, Einsiedeln, K6ln 1975, S. 111-136) — welch
letztere ganz im Sinne Augustins dem ,inneren Paradies’ zugeordnet werden. Auf diese
Auffassung greift auch Ignatius mit seiner Technik der applicatio sensuum zuriick (vgl. Hugo
Rahner: Die ,Anwendung der Sinne” in der Betrachtungsmethode des hl. Ignatius v. Loyo-
la. In: Zeitschrift fiir katholische Theologie 79 [1957], S. 434-456, und Fridolin Marxer: Die
inneren geistlichen Sinne. Ein Beitrag zur Deutung ignatianischer Mystik. Freiburg, Basel,
Wien 1963).



Ubung und Wissen in der religidsen Lyrik der frithen Neuzeit 71

Diese Verkniipfung von Paradies und Kindheit und deren Semantisierung als
einféltig und unschuldig im Sinne des zeitgendssischen Neuplatonismus® stellt
zugleich eine frithe Formulierung der modernen Kindheitsauffassung dar, wie
sie dann im 18. Jahrhundert Rousseau paradigmatisch vertreten hat.* Sie impli-
ziert, dass der Meditant {iber die Erinnerung der eigenen Kindheit einen Weg
zuriick ins Paradies findet und derart durch eine unkorrumpierte Sinnlichkeit
— Traherne spricht vom ,Infant-Ey”* — ein verschiittetes Wissen aktualisiert,
das dem profanen Wissen der Erwachsenen nicht mehr zugénglich ist.** Das so
erzeugte Wissen wird in der siebten und letzten Strophe als ,,Great”, , Divine”,
,Pure”, fair and sweet” und ,tru” (vv. 43-45) bezeichnet und erméoglicht den Zu-
gang zu den ,glorious Wonders of the DEITY” (v. 49), die durch weltliches Wissen
nicht erfasst werden kénnen.

Der Soziologe Alois Hahn hat in Bezug auf die religiosen Ubungen von ,,Bio-
graphiegeneratoren” gesprochen.*’ Obwohl er vornehmlich die katholische Tra-
dition der Generalbeichte und der direction spirituelle im Sinne Frangois de Sales’
im Blick hat, konnen die protestantischen Techniken der Selbsterforschung und
der Autobiografik einem dhnlichen Effekt zugeordnet werden, der zwar zunachst
noch anderen Zielen wie der Suche nach den signa electionis dient, aber dennoch
ein biografisches Wissen produziert, das man im Anschluss an die Gedéchtnis-

37 Alison J. Sherrington spricht von , the Neo-Platonic theory of the soul’s original purity and
the consequent innocence of childhood” (Mystical Symbolism in the poetry of Thomas Tra-
herne. St. Lucia, Queensland 1970, S. 70). Tahernes Ziel ist dementsprechend die meditative
Riickgewinnung dieses Zustands urspriinglicher Unschuld.

38 ,His theological disposition is to return to the paradise of prelapsarian Eden. In terms of
a Christian Platonism, he yearns, Wordsworth-like, for a recovery of childhood innocence
with its proximity to preexistent purity” (Barry Spurr: Felicity Incarnate: Rediscovering
Thomas Traherne. In: Discovering and (Re)Covering the Seventeenth Century Religious
Lyric. Hrsg. von Eugene R. Cunnar und Jeffrey Johnson. Pittsburgh 2001, S. 273-289, hier
S. 285). Wie spiter Rousseau, fithrt auch Traherne in seinem Gedicht The Apostacy die Kor-
ruption des urspriinglich unschuldigen und reinen Kindes auf den Einfluss der (erwachse-
nen) Zivilisation zuriick und restimiert: ,All Bliss / Consists in this, / To do as Adam did; /
And not to know those superficial Joys / Which were from him in Eden hid” (vv. 37-41; in:
Traherne: Centuries, Poems, and Thanksgivings [Anm. 34], S. 95-97, hier S. 96).

39 Vgl. das Gedicht ,An Infant-Ey”, das den Verlust des unschuldigen Wahrnehmungsmodus
der Kindheit beklagt (in: Traherne: Centuries, Poems, and Thanksgivings [Anm. 34], S. 86 £.).
Die Poems of Felicity sollten laut Sherrington (Mystical Symbolism [Anm. 37], S. 79) urspriing-
lich den Untertitel ,, Divine Reflections” On The Native Objects of ,An Infant-Ey’” tragen.

40 Vgl. das Eingangsgedicht der Sammlung, ,, The Salutation” (In: Traherne: Centuries, Poems,
and Thanksgivings [Anm. 34], S. 4/6), das — allerdings nur in der Manuskript-Fassung, die
Strophe wurde in den Poems of Felicity gestrichen! — deutlich macht, dass fiir das Kind die
Welt selbst zum Paradies wird: ,,Long time before / I in my Mothers Womb was born, / A
GOD preparing did this Glorious Store, / The World for me adorne. / Into this Eden so Divine
and fair, / So Wide and Bright, I com his Son and Heir” (vv. 31-36) — als ob der Siindenfall nie
stattgefunden hatte.

41 Vgl. Alois Hahn: Zur Soziologie der Beichte und anderer Formen institutionalisierter Be-
kenntnisse: Selbstthematisierung und Zivilisationsprozef. In: Kélner Zeitschrift fiir Sozio-
logie und Sozialpsychologie 34 (1982), S. 407-434.



72 Giinter Butzer

forschung episodisch nennen konnte, weil es dem autobiografischen Gedéchtnis
angehort, dessen Besonderheit darin besteht, deklaratives Wissen tiber das eigene
Leben mit einer besonderen Intensitat emotionaler Bewertung zu verkniipfen.*
Dieses episodische Wissen hat, wie allgemein anerkannt wird, seinen Ursprung
in religiosen Ubungstechniken und kann daher vor allem fiir das spite 17. und
frithe 18. Jahrhundert als religioses Wissen angesprochen werden, auch wenn es
in seiner Bedeutung weit dariiber hinaus reicht.** Sein Kennzeichen ist — noch
vor jeder biografischen Narration — eine dem Episodischen eigene Situativitat,
wie sie etwa bei Brockes zu finden ist. Dem gemafl wére die Struktur der spater
(von Hegel und Dilthey) so genannten Gelegenheits- und Erlebnislyrik derselben
episodischen Wissensform zuzuordnen, die in der augustinischen Selbsterfor-
schung ihren Ursprung hat.* Dariiber hinaus wird der von Traherne exponierte
und mit dem episodischen Wissen unldsbar verkniipfte unkorrumpierte Wahr-
nehmungsmodus —im Sinne einer tiefergehenden, ganzheitlichen, unschuldigen
Auffassung der Welt — zu einem Spezifikum der Lyrik seit dem 18. Jahrhundert
werden.

4 Selbstthematisierung als Gestimmtheit (Andreas Gryphius)

Neben der Erzeugung von emotional gefarbtem episodischen Wissen ermoglicht
die religiose Lyrik eine gleichfalls in meditativer Ubung verankerte Selbstbe-
trachtung und Selbstbeobachtung, die in der frithen Neuzeit zwar nicht erfunden
wurde, aber iiber die Frommigkeitsbewegungen grofiere Teile der Bevolkerung
erfasst hat.*> Die Verpflichtung zur Selbstbetrachtung und Selbstanalyse dufSert
sich — um nur zwei prominente Beispiele zu nennen — in der zunehmenden Dif-
ferenziertheit der Beichtmanuale ebenso wie in den um die Wende vom 17. zum
18. Jahrhundert auch auf den biirgerlichen Verkehr iibergreifenden, zunéchst
aber religios fundierten und einer ausgefeilten Topik folgenden Anleitungen
zur Selbst- und Fremderkenntnis.® Der Vollzug dieser neuen Form der Selbstbe-
trachtung wird aber insbesondere in der religiosen Lyrik darstellbar. Hier finden
jene Prozesse der Spaltung, Objektivierung und Reflexion des Selbst statt, die
ein ganz neues, nicht-episodisches Wissen vom Ich generieren, dass man Ende

42 Vgl. Hans-Joachim Markowitsch: Dem Gedédchtnis auf der Spur. Vom Erinnern und Verges-
sen. Darmstadt 2002, S. 131. Ausfiihrlich zum emotionalen Gedachtnis vgl. Harald Welzer:
Das kommunikative Gedachtnis. Eine Theorie der Erinnerung. Miinchen 2002, S. 111-137.

43 Traherne vermengt offensichtlich einen religids-philosophischen Begriff der Gotteskind-
schaft mit einem autobiografischen Kindheitsbegriff und legitimiert dadurch ein episodi-
sches Wissen, das ansonsten in der frithen Neuzeit kein Interesse beanspruchen diirfte.

44 Vgl. Giinter Butzer: Schicksale des lyrischen Ich. In: Sprache und Literatur 30/2 (1999), S. 3-15.

45 Vgl. Stephanie Wodianka: Mitleid, innwendige Hollenpein, Selbstentfremdung und An-
spruch an sich selbst. Das meditative Gewissen in der Lyrik des 17. Jahrhunderts. In: Sprache
und Literatur 30/2 (1999), S. 16-27.

46 Vgl. Glinter Butzer: Psychagogik in der Frithen Neuzeit. In: Diskurse der Gelehrtenkultur
in der Frithen Neuzeit. Ein Handbuch. Hrsg. von Herbert Jaumann. Berlin, New York 2011,
S. 715-746.



Ubung und Wissen in der religidsen Lyrik der frithen Neuzeit 73

des 18. Jahrhunderts als Selbstbewusstsein bezeichnen wird. Zu ihren philoso-
phischen Programmschriften im 17. Jahrhundert gehdren Descartes” Meditationes
de prima philosophia, welche, wie Manfred Riedel gezeigt hat, eng mit der mit-
telalterlichen Meditationspraxis verflochten, aber nunmehr auf die Ausbildung
eines transzendentalen Subjekts ausgerichtet sind.*” Den vornehmlichen Ort der
Selbstbetrachtung bildet im 17. Jahrhundert aber nicht die philosophische Medi-
tation im Sinne Descartes’, sondern die lyrische meditatio mortis, die die ,vanitas-
und memento mori-Topik als Selbstthematisierung”*® inszeniert. Als Beispiel kann
Andreas Gryphius’ bekanntes Sonett , An sich selbst” dienen:

Mir grauet vor mir selbst ; mir zittern alle glieder,

Wenn ich die lipp” und nas’” und beider augen klufft,

Die blind vom wachen sind, des athems schwere lufft
Betracht’ und die nun schon erstorbnen augen-lieder.
Die zunge, schwartz vom brand, fallt mit den worten nieder 5

Und lallt, ich weif$ nicht was; die miide seele rufft

Dem groflen troster zu, das fleisch reucht nach der grufft,
Die artzte lassen mich, die schmertzen kommen wieder.

Mein corper ist nicht mehr als adern, fell, und bein.

Das sitzen ist mein tod, das liegen meine pein. 10
Die schenckel haben selbst nun trédger wol vonnothen.

Was ist der hohe ruhm und jugend, ehr und kunst?

Wenn diese stunde kommt, wird alles rauch und dunst,
Und eine noth muss uns mit allem vorsatz todten.*

In diesem Text wird die religidse Erinnerung an die Vergéanglichkeit und Sterb-
lichkeit des Menschen in Richtung auf eine anatomische Selbstzergliederung
iiberschritten. Im Modus der objektivierenden Selbstbeobachtung vollzieht der
Sprecher en detail den eigenen korperlichen Verfall nach. Der sezierende Blick
diagnostiziert einen pathologischen Zustand, der als Selbstentfremdung erfah-
ren wird. Die kérperlichen Kennzeichen der Identitédt, Gesicht und Stimme, sind
der Kontrolle des Ich entzogen; das Gesicht geht in die facies hippocratica, der Leib
ins corpus mortuum iiber. Erst in der Schlusswendung des zweiten Terzetts wird
die vanitas-Topik explizit realisiert, zuvor ergeht sich der Sprecher in einer Be-
schreibung, die durch den Titel als Selbstreflexion im Wortsinn ausgewiesen
ist.” Denn Selbstanrede, wie sie etwa Fleming in seinem Gedicht ,,An sich” prak-

47 Manfred Riedel: Grund und Abgrund der Subjektivitit. Nachcartesianische Meditationen.
In: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 61 (1987),
S. 377-398.

48 Stephanie Wodianka: Betrachtungen des Todes. Formen und Funktionen der ,meditatio
mortis” in der europédischen Literatur des 17. Jahrhunderts. Tiibingen 2004, S. 210.

49 Andreas Gryphius: An sich selbst. In ders.: Werke in drei Banden mit Ergdnzungsband.
Hrsg. von Hermann Palm. Bd. 3. Hildesheim 1961, S. 125.

50 Wolfram Mauser greift demnach zu kurz, wenn er ,, das Phanomen Krankheit zum Grund-
bestand der Argumentation gegen die Siindhaftigkeit des Menschen” rechnet und damit



74 Giinter Butzer

tiziert, findet sich bei Gryphius allenfalls in der letzten Strophe, die allerdings
bereits, wie erwahnt, wieder nach topischer Verallgemeinerung strebt (markiert
durch den Plural der ersten Person im letzten Vers). Das {ibrige Gedicht stellt eine
distanzierte Betrachtung dar, welche sogar die ,miide Seele”, die ,[d]em grossen
Troster zue[ruft]” (v. 6 ), noch in der dritten Person erfasst. Die christliche, auf
den Buflpsalmen beruhende Korrelation von Krankheit und Siinde ist hier nur
noch indirekt zu erkennen, an ihre Stelle tritt eine vergegenstandlichte, iiber wei-
te Strecken deskriptive Selbstwahrnehmung, die die Distanz des Ich gegeniiber
sich selbst in den Vordergrund riickt.” Wo sich Fleming im stoischen Paradigma
auf die Stabilitdt der res cogitans zuriickzieht,” setzt sich Gryphius der Selbst-
entfremdung in der res extensa aus. Und aus diesem Zustand der Nicht-Identitét
entsteht eine Gestimmtheit, die hier als Grauen erfahren wird.

Diese Gestimmtheit des Ich scheint mir, als genuines Produkt meditativer
Selbstbetrachtung, eine eigenstiandige Wissensform zu bilden.?® Sie ist nicht
durch die dihairetische Topik der Manuale zur Selbstzergliederung vorgeprégt,
sondern geht bei Gryphius aus einer Storung des Selbstbewusstseins hervor, die
sich als Verwirrung des Ich duf8ert. ,MJr ist ich weis nicht wie”, heifit es im Ein-
gang des Gryphschen Sonetts , Threnen in Schwerer Kranckheit”,* und gerade
diese Divergenz zwischen der Wahrnehmung eines subjektiven Zustands einer-
seits (,M]Jr ist”) und der Unmoglichkeit des kognitiven Wissens dariiber ande-
rerseits (,,ich weis nicht wie”) erweist sich als produktiv fiir ein Wissen um die
Befindlichkeit des Ich.”® Die Bestiirmung der Seele, von der in Vers 7 des Gedichts
die Rede ist (,Die seele wird bestiirmt, gleich wie die see im Mertzen”), meint
daher mehr als nur die perturbatio animi der affektiven Uberwiltigung; sie be-
zeichnet eine Gestimmtheit, die trotz bzw. in ihrer Negativitit ein Wissen tiber
sich selbst vermittelt. ,[...] vind was sind vnser thaten?”, fragt der Sprecher am
Ende und gibt zur Antwort: ,Ein mitt viel herber angst durchaus vermischter

den topischen Charakter dieses und dhnlicher Gedichte betont (vgl. Wolfram Mauser: Dich-
tung, Religion und Gesellschaft im 17. Jahrhundert. Die ,Sonette’ des Andreas Gryphius.
Miinchen 1976, S. 143).

51 Vgl. Wodianka: Betrachtungen des Todes (Anm. 48), S. 220 ff.

52 Vgl. Wilhelm Kiihlmann: Selbstbehauptung und Selbstdisziplin. Zu Paul Flemings An Sich.
In: Gedichte und Interpretationen. Bd. 1: Renaissance und Barock. Hrsg. von Volker Meid.
Stuttgart 1982, S. 160-166.

53 Zu ,Stimmung’ und ,Gestimmtheit als Wissenformen vgl. Karen Gloy: Von der Weisheit zur
Wissenschaft. Eine Genealogie und Typologie der Wissensformen. Freiburg, Miinchen 2007,
S. 139 ff.

54 Vgl. Andreas Gryphius: Threnen in Schwerer Kranckheit. In ders.: Werke in drei Banden mit
Ergénzungsband (Anm.49), S. 123 f.

55 Zum Begriff der Befindlichkeit, der in enger Beziehung zu dem der Gestimmtheit steht, vgl.
Martin Heidegger: Sein und Zeit. 16. Aufl. Tiibingen 1986, S. 134 ff. Dazu Rosmarie Paradise-
Dahinden: Da-sein als Befindlichkeit. In: Weisheit — Wissen — Information (Anm. 18), S. 141-
150.



Ubung und Wissen in der religidsen Lyrik der frithen Neuzeit 75

traum” (v. 13£).** Auch wenn es so klingen mag: Ich will diese Befunde nicht
modernistisch uminterpretieren, sondern lediglich darauf aufmerksam machen,
dass in der meditativen Selbstthematisierung neben der topischen Erfassung von
Siinde und Vergénglichkeit ein Wissen um die existenzielle Gestimmtheit des Ich
erzeugt wird, das sich nicht nur als wegweisend fiir das lyrische Genre ab der
Mitte des 18. Jahrhunderts erweisen wird, sondern zudem ein Selbstverhéltnis
konstituiert, das um 1800 unter dem Begriff des Selbstgefiihls eine Antwort auf
die Aporien des Selbstbewusstseins zu geben sucht.”

Schluss

Religioses Wissen, wie es sich aus der Sicht der meditativen Lyrik darstellt, ist
stets gebunden an ein theologisches Wissen, an das die Texte durch die Ver-
wendung von loci communes ankniipfen. Insofern spielt deklaratives Wissen
eine wichtige Rolle in den Gedichten, was angesichts der topischen Verfasstheit
frithneuzeitlicher Dichtung niemand verwundern wird.”® Bei diesem Befund
und der daraus resultierenden Identifikation theologischer Wissenselemente in
poetischen Texten sollte man jedoch nicht stehen bleiben. Zieht man neben der
kognitiv-deklarativen auch anderen Wissensformen in Betracht, erweist sich die
meditative Lyrik als dufSerst produktiv im Hinblick auf die Generierung von Wis-
sen, das insbesondere im prozeduralen, praktischen, episodisch-emotiven und
stimmungshaften Bereich zu lokalisieren ist.” Dabei wirken die hier unterschie-

56 Insofern erscheint es problematisch, das Gedicht vom Ende her zu lesen, wie dies Wolfram
Mauser paradigmatisch und wirkungsvoll getan hat. Vgl. Wolfram Mauser: Was ist dies
Leben doch? Zum Sonett Thrinen in schwerer Kranckheit von Andreas Gryphius. In: Meid:
Gedichte und Interpretationen (Anm. 52), S. 223-230.

57 Vgl. Manfred Frank: Selbstgefiihl. Eine historisch-systematische Erkundung. Frankfurt/
Main 2002.

58 Der Begriff ,deklaratives Wissen’ ist wiederum gebildet in Analogie zum Begriff des ,de-
klarativen Gedédchtnisses’ und umfasst ,all das Wissen [...], das wir bewuft reproduzieren
konnen” (Roth: Das Gehirn und seine Wirklichkeit [Anm. 16], S. 209). Markowitsch bezeich-
net das deklarative Gedéchtnis auch als ,Wissenssystem” (Markowitsch: Dem Gedachtnis
auf der Spur [Anm. 42], S. 88 £.).

59 Der Beitrag versteht sich demnach als ein Pladoyer, der in den Kognitions- wie in den Kul-
turwissenschaften in den vergangenen Jahrzehnten vollzogenen Ausdifferenzierung des
Gedéchtnisses eine entsprechende Ausdifferenzierung des Wissens an die Seite zu stel-
len. Derzeit kurrente Auffassungen wie Michael Tizmanns Konzeption des  jkulturellen
Wissens’ (vgl. Michael Titzmann: Kulturelles Wissen — Diskurs — Denksystem. Zu einigen
Grundbegriffen der Literaturgeschichtsschreibung. In: Zeitschrift fiir franzdsische Sprache
und Literatur 99 [1989], S. 47-61), Joseph Vogls Entwurf einer ,Poetologie des Wissens” (vgl.
Joseph Vogl: Poetologie des Wissens. In: Einfiihrung in die Kulturwissenschaft. Hrsg. von
Harun Maye und Leander Scholz. Miinchen 2011, S. 49-71) oder das Konzept der ,Wissens-
kulturen’ (vgl. Wolfgang Detel: Wissenskulturen und universelle Rationalitét. In: Wissens-
kulturen. Uber die Erzeugung und Weitergabe von Wissen. Hrsg. von Johannes Fried und
Michael Stolleis. Frankfurt/Main, New York 2009, S. 181-214) weisen zwar in ihrer Uber-
windung des rein szientifischen Wissensbegriffs in die richtige Richtung, bediirfen aber
einer zugleich phanomenologischen und kognitionswissenschaftlichen Fundierung und
Ausarbeitung, wie sie Karen Gloy erstmals unternommen hat (vgl. Gloy: Von der Weisheit



76 Giinter Butzer

denen Wissensformen im konkreten Text haufig zusammen, was keinen Zufall
darstellt, handelt es sich doch um eine Kohéarenz tibender Techniken, die nur auf
der Ebene der Typologie strikt auseinanderzuhalten sind.

Karen Gloy hat ein Drei-Schichten-Modell historischer Wissensformen vor-
geschlagen, das im Ubrigen von der kognitionswissenschaftlichen Forschung
weitgehend bestdtigt wird. Dieses unterscheidet eine mental-begriffliche Ebene
des expliziten, deklarativen Wissens von einer handlungsbezogenen Ebene, die
ein prozedurales, implizites Erfahrungswissen beinhaltet, und schliefilich einer
emotional-vitalen Ebene der Gestimmtheit und Befindlichkeit, die ein Wissen
hervorbringt, das womdoglich bis zu den Instinkten reicht. Dabei wird die letztere
Schicht als préreflexiv und prakognitiv gekennzeichnet; bei ihr geht es ,weder
um ein explizites begriffliches Verstehen [wie in der deklarativen Schicht, G.B]
noch um ein praktisch-pragmatisches Wissen [wie in der prozeduralen Schicht,
G.B], sondern um ein affektives, emotionales Betroffensein, das den ganzen
physisch-psychisch-geistigen Menschen einschliefSlich seiner Leiblichkeit und
Befindlichkeit betrifft”.®® Zu beriicksichtigen ist freilich, dass diese drei Ebenen
sich in stetiger Interaktion befinden. So betont beispielsweise der Neurobiolo-
ge Gerhard Roth, dass in unbeschddigten Gehirnen , Kognition [...] nicht ohne
Emotion moglich”® sei und dass prozedurale Prozesse weder ohne emotive Be-
wertung noch ohne kognitive Anteile auskommen, von denen sie im Lern- und
Erfahrungs- (in unserem Kontext: im religivsen Ubungs-)prozess in der Regel
ihren Ausgang genommen haben (sofern sie nicht rein instinktiv sind).

Zwar liegt Gloys Schichten-Modell des Wissens weder eine wertende noch
eine entwicklungsgeschichtliche Priorisierung zu Grunde, gleichwohl kénnen
interne Relationen von Dominanz und Subordination zur Beschreibung histori-
scher Wissensformationen genutzt werden. In diesem Sinn wiirde die Betonung
des prozeduralen, emotionalen und praktischen sowie des von Gloy nicht eigens
erwahnten episodisch-autobiografischen Wissens in der religiosen Lyrik ein Ge-

zur Wissenschaft [Anm.53]). Sie kann dabei an die phanomenologische Erweiterung des
Wissensbegriffs in der Wissenssoziologie ankniipfen, die Berger und Luckmann bereits in
den 1960er Jahren vollzogen haben (vgl. Peter L. Berger und Thomas Luckmann: Die gesell-
schaftliche Konstruktion der Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie. Ubers. von
Monika Plessner. Frankfurt/Main 1980 [engl. Erstausg. 1966]). Vgl. die dhnliche Intention
einer Offnung des Wissensbegriffs hin auf ,ein spezifisches Wissen der Literatur” und eine
Jliterarische Epistemologie” bei Bernadette Malinowski und Michael Ostheimer: Odipus
zum Beispiel: Zur Komparatistik als Wissenspoetik. In: Theorien der Literatur. Grundla-
gen und Perspektiven. Hrsg. von Giinter Butzer und Hubert Zapf. Bd. 6. Tiibingen, Basel
2013, S. 9-30, hier S. 26. In eine vergleichbare Richtung zielen die Arbeiten von Ottmar Ette
(z.B. Ottmar Ette: UberLebenswissen. Die Aufgabe der Philologie. Berlin 2004; Ders.: Zu-
sammenLebensWissen. List, Last und Lust literarischer Konvivenz im globalen Maf3stab.
Berlin 2010). Weitgehend unberiihrt von solchen Uberlegungen présentiert sich der Band:
Literatur und Wissen. Theoretisch-methodische Zugénge. Hg. von Tilmann Koppe. Berlin,
New York 2010.

60 Gloy: Einfiihrung: Die verschiedenen Wissenstypen (Anm. 18), S. 15.

61 Roth: Das Gehirn und seine Wirklichkeit (Anm. 16), S. 211.



Ubung und Wissen in der religidsen Lyrik der frithen Neuzeit 77

gengewicht schaffen zur verstdrkten Favorisierung des deklarativen Wissens in
der Kultur der frithen Neuzeit. Dass diese Favorisierung, die mit der Ausbildung
des modernen Wissenschaftsbegriffs korreliert, an die Erfindung und Verbrei-
tung der Drucktechnik gebunden ist, steht aufSer Frage, obschon sie sich, wie
etwa Ivan Illich gezeigt hat, bereits seit dem hohen Mittelalter abgezeichnet hat.®
Mit ihr verkniipft ist eine weitgehende Autonomisierung und Objektivation des
Wissens, die mit der ,Trennung der theoretischen Sphére von der ethischen”®
einhergeht und gegen die das religiose Wissen der frithneuzeitlichen Lyrik op-
poniert. Durch die Fundierung des Wissens in der Ubung gewahrleistet die re-
ligiose Lyrik eine Einheit von Kognition, Emotion und Handlung, die der von
Ulrike Bollmann eingeforderten Bedeutung der Leiblichkeit fiir das Problem des
Wissens gerecht wird.** Rudolf zur Lippe hat mit dhnlicher Intention von einem
,leibhaftige[n] Wissen” gesprochen und ihm einen mimetischen Charakter zuge-
schrieben; es ist nicht bzw. nicht vollstindig explizierbar, sondern kann ,nur im
handelnden Vollzug gedufiert werden”.® Ein solches mimetisches Wissen scheint
mir die religiose Lyrik der frithen Neuzeit hervorzubringen und gegen die Ver-
wissenschaftlichung nicht nur des Glaubens ins Feld zu fiihren. Fiir dieses Wis-
sen gilt der (womoglich im schlechten Sinn rhetorische) Satz Augustins: ,,si nemo
ex me quaerat, scio; si quaerenti explicare velim, nescio”.®

62 Vgl. Ivan Illich: Im Weinberg des Textes. Als das Schriftbild der Moderne entstand. Ein
Kommentar zu Hugos , Didascalicon”. Ubers. von Y. Eriksson-Kuchenbuch. Frankfurt/Main
1991.

63 Gloy: Von der Weisheit zur Wissenschaft (Anm. 53), S. 38.

64 Vgl. Ulrike Bollmann: Wandlungen neuzeitlichen Wissens. Historisch-systematische Ana-
lysen aus padagogischer Sicht. Wiirzburg 2001, S. 248 ff.

65 Vgl. Rudolf zur Lippe: Epistemische und andere Formen des Wissens. In: Weisheit — Wis-
sen — Information (Anm. 18), S. 23-38, hier S. 27.

66 Augustinus: Conf. 11, 14, 17.



DOI: 10.13173/9783447104975.061
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Lyrische Inszenierung optischer Evidenz
bei Spee, Greiffenberg, Brockes

Franz M. Eybl

,Ich sahe mit betrachtendem Gemdiithe”: Im Eingangsvers von Brockes” berithm-
ter , Kirschbliite” verweisen ,Sehen” und ,Betrachten” auf zwei im Zuge der
Aufklarung immer starker als Antagonismen gescharfte Wissensbestande, einer-
seits ein anthropologisches bzw. medizinisches Wissen um die Physik des Se-
hens und seine Physiologie, andererseits ein theologischer bzw. philosophischer
Wissensbestand, der die Gotthaltigkeit der Welt ebenso umfasst wie die Frage
nach deren Erkennbarkeit. ,Ich sahe mit betrachtendem Gemiithe” iiberspielt ei-
nen epistemologischen Widerspruch. Mit diesen Eingangsworten Brockes’ sind
Sachverhalte angesprochen, deren Divergenz im Wahrnehmungsmodell der Frii-
hen Neuzeit eine viel problematischere Geschichte aufweist als es die harmlos
beiordnende Formulierung des Hamburger Senators ausstellt. Insofern ist bereits
der erste Vers mehr als der , pleonastisch-rationalistische Eingang”' zum Kirsch-
bliitengedicht, er riickt vielmehr die programmatische und problematische Kop-
pelung der Wissensbereiche um Sinnesleistung und Betrachtung ins Bewusst-
sein.

Der physiologische Wissensbestand betrifft die naturwissenschaftliche Kon-
zeption der Sinne und insbesondere des Gesichtssinns. Im optischen Modell der
Humoralpathologie war das Auge als Relais winziger Korpuskeln gedacht, die
ausgesendet bzw. aufgefangen und mittels der den Korper steuernden Sifte des-
sen kognitiver Verarbeitung zugefiihrt werden. Dieses auf Galen und Hippokra-
tes beruhende Modell spendete der Literatur den ganzen weiten Bereich jener in
der Liebeslyrik massiv zur Wirkung gelangenden Blicke, etwa der tédlich durch-
bohrenden Blitze bei Hofmannswaldau: ,,Ein blick/ der blitze fithrt und manner
niederleget” (,Beschreibung vollkommener Schonheit”), aber auch in Brand set-
zen kann: ,,Mein Liecht entziinde mich mit deiner Augen Brunst”, schreibt Opitz
nach Ronsard,? oder, in einem geistlichen Gedicht iiber die Teile des Korpers, in

1 Hans-Georg Kemper: Gottebenbildlichkeit und Naturnachahmung im Séakularisations-
prozefs. Problemgeschichtliche Studien zur deutschen Lyrik in Barock und Aufklarung.
Bd. 1. Tiibingen 1981, S.345; vgl. insgesamt die einldssliche, vor allem an der hermetischen
Tradition der Naturauslegung interessierte Interpretation des Gedichts S.343-354. — Zu
Brockes” Hermetismus vgl. auch ders.: Deutsche Lyrik der frithen Neuzeit. Tiibingen 1991,
Bd. 5/1: Aufklarung und Pietismus, S. 114 f.; Bd. 5/1I: Frithaufklarung, S. 60 f., 74 u.6.

2 Martin Opitz: Ich wil dif§ halbe mich/ was wir den Cérper nennen. In ders.: Weltliche Poe-
mata, 1644, Faks. Neudr. Hrsg. von Erich Trunz. Tiibingen 1975, Sonnet Nr. XXXV, S.378; das
Gedicht iibersetzt Ronsards Sonett ,Je veus brusler pour m’en voler aux cieux”.



80 Franz M. Eybl

dem Opitz auch an Galen erinnert: ,Sie sind der Sinnen Bild/ der Spiegel vnd das
Liecht/ Darbey die Liebe pflegt jhr Fewer anzuziinden/ Der Weg/ durch den sie
sich kan in das Hertze finden”® Der Blick der Augen ist ein Beschuss:

Wenn nun zwei Paar Augen sich gegenseitig fixieren, so beschiefien sie
sich gegenseitig mit Lichtpfeilen und setzen auf diese Weise mehrere phy-
siologische Transformationen in Gang [...] Bei ihrem Eintritt in den Kor-
per verwandeln sich die visualisierten Lebensgeister in das Blut zuriick,
aus dem sie geschaffen sind. Sie ,verdicken' sich, heifst es, und pragen ihre
Qualitét in das fremde Herz ein.*

Die Intro- bzw. Extramissionstheorien des Auges spielen sowohl fiir die Ba-
rocklyrik wie noch fiir Brockes eine nicht unbetréachtliche Rolle’ und bleiben ne-
ben neueren physiologischen Modellen des Sehens bis ins 18. Jahrhundert hinein
in Geltung. Hervorzuheben bleibt die gegeniiber den Vorgiangerepochen {iber-
ragende frithneuzeitliche Rolle des Sehsinns insgesamt, der seine Vorrangstel-
lung mit den Instrumentarien des Mikroskops wie auch des Fernrohrs in beide
Dimensionen des mit freiem Auge nicht mehr Sichtbaren ausgedehnt hat. Diese
Dominanz kann als zeittypischer optischer Quantensprung® mit dem Begriff des
,skopischen Regimes”” bezeichnet werden, ein kulturelles Dispositiv, das Raum-
wahrnehmung, Zentralperspektive, Selbstinszenierung und Beobachtungstech-
niken neu justierte und damit bestimmte neue Formen von Evidenz ermdglichte.

3 Martin Opitz: Auff den Anfang def3 1621. Jahrs. In ders.: Geistliche Poemata, 1638, Faks. Neu-
dr. Hrsg. von Erich Trunz. Tiibingen 1966, S.272-278, hier S.274. Das Neujahrsgedicht gibt
eine Beschreibung des menschlichen Korpers und nennt S. 276 Galen.

4 Albrecht Koschorke: Koérperstrome und Schriftverkehr. Mediologie des 18. Jahrhunderts.
Miinchen 1999, S.118. — Vgl. auch Franz M. Eybl: Vom Blick zur Brunst, vom Schimpf zum
Schlag. Korpersteuerung bei Grimmelshausen und Beer. In: Simpliciana 31 (2009), S.273-
287.

5 Vgl. Wilhelm Kithlmann und Robert Seidel: Askese oder Augenlust? Sinnesvermogen und
Sinnlichkeit bei Jakob Balde SJ und Barthold Heinrich Brockes. In: Iliaster. Literatur und
Naturkunde in der Frithen Neuzeit. Festgabe fiir Joachim Telle zum 60. Geburtstag. Hrsg.
von Wilhelm Kiihlmann und Wolf-Dieter Miiller-Jahncke. Heidelberg 1999, S. 131-166, hier
S.139f. fiir Balde und S.154 uber die noch im 18. Jh. beobachtbare ,Vielzahl kursierender
Theorien” des Sehens. Zu diesem Kontext auch Karl Richter: Teleskop und Mikroskop in
Brockes’ Irdischem Vergniigen in Gott. In: Pragnanter Moment. Studien zur deutschen Lite-
ratur der Aufklarung und Klassik. Festschrift fiir Hans-Jiirgen Schings. Hrsg. von Peter-
André Alt u. a, Wiirzburg 2002, S. 3-17, hier S. 8 f.

6 Robert Jiitte: Augenlob — oder die (Neu-)Bewertung des Sehsinns in der Frithen Neuzeit. In:
Evidentia. Reichweiten visueller Wahrnehmung in der Frithen Neuzeit. Hrsg. von Gabriele
Wimbock, Karin Leonhard und Markus Friedrich. Berlin u. a. 2007, S. 39-56, hier S.42.

7 Der Begriff stammt von Christian Metz und wanderte iiber die Fassung von Martin Jay in
die deutschsprachige Forschungsdiskussion ein. Christian Metz: The Imaginary Signifyer:
Psychoanalysis and the Cinema [zuerst frz. 1977]. In: Der imagindre Signifikant. Psycho-
analyse und Kino. Miinster 2000, dort als ,, Das skopische Kino-Regime” im Abschnitt ,Der
imagindre Signifikant”, S.56 ff. — Martin Jay: Scopic Regimes of Modernity. In: Vision and
Visuality. Hrsg. von Hal Foster. Seattle 1988, S.3-23; online: http://beauty.gmu.edu/AVT307/
AVT307-001/martin%20jay %20vision%20and%20visuality %20copy.pdf (4.1.2015).



Lyrische Inszenierung optischer Evidenz bei Spee, Greiffenberg, Brockes 81

Daneben bleibt der theologische Wissensbestand die Bezugsgrofie des Den-
kens und Forschens, wobei in diesem Bereich eine zwischen Theorie und Praxis
angesiedelte religiose Technik der Weltanndherung belangreich wurde, die wir
als Meditation und Betrachtung kennen, mit Akzenten auf den Koérperleistungen
von phantasia bzw. visus. Sie ist Theorie, insofern sie auf Wahrnehmungs- und
Imaginationskonzepten beruht, die eine Abfolge von Sinneseindruck, verstan-
desgemafler Beurteilung und verhaltensorientierter Willensleistung ansetzen, in
einem input-output-Modell, das auf Augustinus zuriickgeht und fiir die Friihe
Neuzeit weitgehend verbindlich blieb — Philipp Melanchthon etwa verwendet in
De anima ein Seelenmodell, , das die Bewegungsimpulse der Affekte durch den
urteilenden Verstand und den auswéhlenden Willen zu lenken versteht.”® Die
ignatianischen Exercitia spiritualia von 1548 (Ejercicios espirituales, 1541) beginnen
mit der Konzentration auf einen Gegenstand oder ein Thema (arqumentum), sie
entwerfen dann eine Raumvorstellung (compositio loci), konzentrieren sich auf die
angemessene Empfindung und verarbeiten dann die einzelnen Gesichts-Punkte,
um zuletzt in ein Gebet einzutreten, als colloquium mit Gott. Auf dieser Grundla-
ge entwickeln sich Theorie und Praxis der in der frithneuzeitlichen Literatur so
machtigen Funktion der Meditation und Erbauung.’

Die epochenspezifische Spannung zwischen diesen frithneuzeitlichen Wis-
sensfeldern, die einander auch wechselseitig bedingen, ldsst sich mit dem Kon-
zept der Evidenz gut beschreiben. Denn als drittes steht die zwischen den Wis-
sensbereichen und dem lesenden Publikum vermittelnde sprachlich-diskursive
Inszenierung in Frage, die poetische Gestaltung durch die Dichter unter jeweils
differenzierten dsthetischen Rahmenbedingungen. Die Rhetorik vermittelt das
Einleuchtende, denn es ,kommt der Suggestion von Augenschein die zentrale
Bedeutung zu, so sehr, daf evidentia weithin nichts anderes als ,rhetorisch herge-
stellter Augenschein’ heifst.”'® Damit reicht das Evidenzkonzept in die medialen
Formationen von Bild, Text und Theater hinein, die insgesamt von der Diskursfi-
gur der Barockrhetorik beherrscht werden.

Der Akt des Sehens — so die kurze propositio dieser Skizze — gehort zur Physio-
logie und Anthropologie, der Akt der Bildverarbeitung bedarf der Abbildungs-
und Erkenntnistheorie, der Akt des Sprechens ist in der Rhetorizitat und Medi-
alitét der frithneuzeitlichen Poetik verankert. Dieser Kombination aus optischer

8 Vgl. dazu die Einleitung in Irmgard M. Wirtz: Affekt und Erzdhlung. Zur ethischen Fundie-
rung des Barockromans nach 1650. Habil. Bern 2007, hier S. 16.

9 Giinter Butzer: Meditation. In: Historisches Worterbuch der Rhetorik. Bd. 5. Tiibingen 2001,
Sp.1016-1023. Zur interkonfessionellen Tradition der Meditationstechnik immer noch
grundlegend Udo Stréter: Meditation und Kirchenreform in der lutherischen Kirche des
17. Jahrhunderts. Tiibingen 1995. — Vgl. zur Erbauungsfunktion der religidsen Barocklyrik
den Abschnitt ,,Erbauung als Meditationspraxis” bei Volkhard Wels: Manifestationen des
Geistes. Frommigkeit, Spiritualismus und Dichtung in der Frithen Neuzeit. Gottingen 2014,
S.336-341.

10 Jan-Dirk Miiller: Evidentia und Medialitat. Zur Ausdifferenzierung von Evidenz in der Frii-
hen Neuzeit. In: Wimbock / Leonhard / Friedrich: Evidentia (wie Anm. 6), S. 59-81, hier S. 61.



82 Franz M. Eybl

Technik, Reflexion der erbaulichen Verarbeitung und literarischer Gestaltung
wird nun an einigen Gedichten nachgegangen, die dem Anschauungs- und Dar-
stellungstypus der ,zufélligen Andacht” angehdren, ein mit Luther und Ignati-
us von Loyola bereits im 16. Jahrhundert entwickeltes und bis ins 18. Jahrhun-
dert reich differenziertes Gattungs- und Handlungsmuster." Es geht darum, die
Tauglichkeit der Fragestellung zu unterstreichen und ihre Geltung historisch ein
Stiick weit zu verfolgen.

1 Theologische Bildtheorie: Friedrich von Spee

Friedrich von Spee bevorzugt in der Trutz-Nachtigall (1649) generell, wie im Ti-
tel programmatisch genannt, das Gehor vor dem Gesichtssinn und bleibt nicht
selten auch dort unanschaulich, wo Naturbetrachtungen gestaltet werden. Das
héngt einerseits mit der spezifischen Gestaltung visueller Eindriicke zusammen,
denn bekannt ist die durch und durch ,literarische Natur der Speeschen Béche,
Blumen und Walder”, die zum grofien Teil Zitate und Paraphrasen lateinischer
Klassiker sind.'* Andererseits beruht dies auf der Imaginations- und Gedéachtnis-
theorie des Dichters, die eine geistliche Gewichtung des Blicks zur Folge hat. Im
,Liebgesang” der Seele ,Zum Anfang der Sommerzeit” wird der Lieblichkeit des
anbrechenden Sommers das innere Leid des Christussuchers entgegengesetzt,
das jeden optischen Eindruck entwertet:

9.
Was niitzet mir dan schone zeit?
Was glantz, vnd schein der Sonnen?
Was baum gar lieblich auf3gebreit?
Was klang der klaren Brunnen?
Was athem lind
Der kiihlen wind?
Was Béchlein krum geleitet?
Was edler Mey?
Was vogelschrey?
Was Felder griin gespreitet?'?

11 Im Uberblick Karl Baier: Meditation und Moderne. Zur Genese eines Kernbereichs moder-
ner Spiritualitdt in der Wechselwirkung zwischen Westeuropa, Nordamerika und Asien. 2
Bde. Wiirzburg 2009; Markus Friedrich: Das Hor-Reich und das Sehe-Reich. Zur Bewertung
des Sehens bei Luther und im frithneuzeitlichen Protestantismus. In: Wimbock / Leonhard /
Friedrich: Evidentia (wie Anm. 6), S.451-475; dort zur Entwicklung der , okkasionellen Me-
ditation” als religioser Aufladung visueller Praktiken Abschnitt 3: ,,Kontrolliertes Sehen als
frommer Akt”.

12 Stefan Busch: Die Lieblichkeit der Schépfung und der Dichtung. Zur Poetik der Naturschil-
derungen bei Friedrich Spee. In: Spee-Jahrbuch 2 (1995), S. 67-88, hier S.73.

13 Friedrich Spee: Anders Liebgesang der gespons JESV. Zum Anfang der Sommerzeit. In ders.:
Trutz-Nachtigall. Hg. v. Theo G. M. van Oorschot. Bern 1985 (Samtliche Schriften, Bd. 1),
Nr. 8, S.42-45, hier S. 44.



Lyrische Inszenierung optischer Evidenz bei Spee, Greiffenberg, Brockes 83

Wo zugleich mit dem poetischen Sprechen ein Blick inszeniert wird, finden sich
freilich Elemente einer spezifischen theologischen Bildtheorie, die auf Heilsge-
schichte und Schopfungstheologie beruht. Sie unterstellt das skopische Regime
den Momenten der Zeitlichkeit und einer spezifischen Bildtheorie von Abbild
und Urbild.

Unter dieser religiosen Blickregie untergrabt die Macht der Zeitlichkeit die
Evidenz des Augenblicks. Im ,Conterfey des Menschlichen Lebens” heifdt es
beim frithmorgendlichen Anblick eines Sommerbliimleins: ,Da wolt ich je noch
warten, Bif§ es vollkommen ward.”* Nicht die momentane Erscheinung, sondern
deren Veranderlichkeit steht im Zentrum des betrachtenden Interesses. Auch die
Beschreibung der Bliitenschonheit versetzt das Sichtbare sogleich unter den As-
pekt der Temporalitdt, die den Augenblick zunichte macht, wenn er in die Dau-
erhaftigkeit des Wandels eingeschrieben wird: ,Noch heut wirst miissen sterben,
Nur zeitlich denck zum Grab.”" Der augenblickliche Augen-Blick erfasst nichts
Festes, und das Dargestellte verweist auf die heilsgeschichtliche Vergéanglichkeit
alles Sichtbaren. Der Dichter stellt malend dem Leser statt dem Gesehenen dessen
transzendenten Status vor Augen und schliefit mit dem pastoralen Appell der
Besinnung und Einkehr:

12.

O Mensch hab Dir gemahlet
So gar ob augen dein,

Recht wie der Tod vns holet,
Wan wir in wolstand sein.

O nie nitt traw der Schone,
Dem Blut, noch Farben traw,

Dich nur mitt Gott versdhne,
Nur auff zum Himmel schaw.

Diese Besinnung ist als Blickregie gestaltet, wenn der Blick sich in der Hoffnung
auf Versohnung von der Erde zum Himmel heben soll.

Eine spezifische Relation von Abbild und Urbild entfaltet Spee in der Allegorie
des Malens, in Andeutung in der Betrachtung ,, Anleitung zur erkandtnufd vnd
Liebe des Schopffers aufs den Geschopffen” mit dem Refrain ,,O Mensch ermef3
im Herzen dein, Wie wunder mufS der Schopffer sein!”'® deutlicher im darauf
folgenden , Lob Gottes aufs einer weitleuffigen Poetischen beschreibung der froli-
chen SommerZeit”. In dieser malenden Poesie erscheint dem Blick die Welt als
Abbild eines géttlichen Bildentwurfs.

14 Spee: Conterfey des Menschlichen Lebens. In ders.: Trutz-Nachtigall (Anm. 13), Nr. 13, S. 71—
75, hier S.72.

15 Spee: Conterfey des Menschlichen Lebens. In ders.: Trutz-Nachtigall (Anm. 13), Vers 57f.,
S.73. Vgl. Vers 291, S.72: ,So séfftig, vnd so bliitig, Als war der tod noch fehr.”

16 Spee: Anleitung zur erkandtnufl vnd Liebe des Schopffers aufs den Geschopffen. In ders.:
Trutz-Nachtigall (Anm. 13), Nr. 21, 98-103, 18 Strophen.



84 Franz M. Eybl

10.
Mein saget an, ihr Bliimlein zart,
Vnd last michs ie doch wissen
Weil ihr an euch kein farb gespart,
Wer hats euch vorgerissen?

Wo nahmet ihr das Muster her,
Davon ihr euch copeyet?

Das Vorbild wolt ich schawen ger,
Welchs ihr habt conterfeyet.
O Gott ich sing von hertzen mein
Gelobet muf der Schopffer sein."”

Die rhetorischen Fragen der zehnten Strophe, die das sprechende Ich im Dialog
mit der Welt zeigen, aber noch keine Antwort eintragen, werden zuletzt durch
den Leserappell ersetzt und iiberboten, alles ,recht” zu bedenken, was zur Ver-
ziickung fiihrt:

20.

Wo nur das aug man wendet hinn
Mitt lusten wirds ergetzet;

Ergetzet wird fast ieder Sinn,
Vnd alles wunder schetzet;

Ohn maS ist alle Welt geschmuckt /
Wer kiinstler mogts erdencken?

Wers recht bedenckt, wird gar verzuckt
Das haupt thut nidersencken.
O Gott, ich sing von herzten [sic] mein,
Gelobet mufs der Schopffer sein.'®

Markiert ist damit der Ubergang vom Erfassen zum Bedenken, jenen vorberei-
tenden Schritten, die Francois de Sales 1608 in seiner Meditationslehre der vom
Adepten intendierten Vergegenwdrtigung Christi voranstellt.” Mit dieser tritt
die Verziickung ein, und wenn das Haupt sinkt, so ist der Vorgang des Sehens
abgebrochen. Zugleich referiert der Vers auf den bescheidenen Zollner Lk 18,13,
der im Bewusstsein seiner Siindhaftigkeit die Augen niederschldgt: ,Der Zollner
aber blieb ganz hinten stehen und wagte nicht einmal, seine Augen zum Himmel
zu erheben [...]” (Einheitsiibersetzung).

17 Spee: Lob Gottes auf$ einer weitleuffigen Poetischen beschreibung der frolichen Sommer-
Zeit. In ders.: Trutz-Nachtigall (Anm. 13), Nr. 22, 104-110, 21 Strophen, hier S. 106.

18 Spee: Lob Gottes auf3 einer weitleuffigen Poetischen beschreibung der frolichen Sommer-
Zeit. In ders.: Trutz-Nachtigall (Anm. 13), S. 109.

19 Abschnitt ,Meditation und Kontemplation bei Frangois de Sales”, Baier: Meditation und Mo-
derne (Anm. 11), S. 131 ff.



Lyrische Inszenierung optischer Evidenz bei Spee, Greiffenberg, Brockes 85

Nach einer Formulierung der Vorrede ist Spees Trutz-Nachtigall ,,zum Brau-
chen, vnd nicht nur zum Lesen gemacht” und damit in einen performativen
Zusammenhang der Meditation und Erbauung hineingestellt.’ In einem Kapitel
seines Guldenen Tugend-Buchs reflektiert Spee ausfiihrlich die mit kundiger Phan-
tasieleistung erzeugbare Gedéchtniseinpragung visueller Eindriicke. Nicht die
optische, sondern die imaginative und meditative Verarbeitung der sinnlichen
Signale ist sein Zugang, wobei es ihm auf die doppelte Speicherung des Bildein-
drucks ankommt, denn dem lebenslang haltbaren, aber dennoch vergéanglichen
der Phantasie steht ein anderer Bildeindruck gegeniiber, der ewig in die Seele
eingesenkt bleibt.”

Die hinter Spees Naturdarstellung wirksame Bildtheorie steht im Hinblick
auf die Zeitlichkeit sub specie aeternitatis und ist in den heilsgeschichtlichen Hori-
zont eingeschrieben. Stets ist der sensus historicus im Sinne literarischer ekphrasis
mit dem sensus allegoricus so verkoppelt, dass die Entfaltung optischer Evidenz
entbehrlich bleibt.?? Im Hinblick auf den ontologischen Status des Sichtbaren ar-
gumentiert Spee zugleich schopfungstheologisch, denn das Gesehene ist neu-
platonisch gedachtes Abbild eines unerreichbaren Bildes. Doch entspricht die
Doppelung von Malvorlage und Bild einer naturwissenschaftlichen Differenzie-
rung, die mit Johannes Kepler verbunden ist: , Kepler verlegt [...] das Wahrneh-
mungsorgan in den Augengrund, den wir heute Netzhaut nennen.”* Erst die
poetisch erzeugte Evidenz vermittelt ein korrektes Bild, und zwar nicht des Au-
genscheins, um mit Kepler zu differenzieren: nicht der pictura auf der Netzhaut,
sondern der Evidenz der Sache selbst, der imago rei. Auf diese Weise kommt die
alte Lehre vom vierfachen Schriftsinn ganz unverhofft mit der frithneuzeitlichen
Differenzierung des naturwissenschaftlichen Sehmodells in Einklang.

2 Greiffenbergs Lesen und Beschreiben: Von der Meditation zur Poesie

Der Themenbereich des Sehens und Blickens ist bei Catharina Regina von Greif-
fenberg von ihrem deutlichen Riickgriff auf die meditativen Vorlagen der Zeit
moderiert. Manche Erwdahnungen des Blickens bleiben als visueller Akt unausge-

20 Friedmann Harzer: ,Bilde dir fiir ...”[.] Meditation und Imagination in Friedrich Spees , Giil-
denem Tugend-Buch”. In: Meditation und Erinnerung in der Frithen Neuzeit. Hrsg. von Ger-
hard Kurz. Géttingen 2000, S.291-305.

21 Friedrich Spee: Giildenes Tugend-Buch. Hg. v. Theo G. M. van Oorschot. Miinchen 1968
(Samtliche Schriften, hg. v. Emmy Rosenfeld, Bd. 2), Kap. 25, S. 449-464. Vgl. dazu auch Har-
zer, ebd., Abschnitt II, S.204-301.

22 Busch: Die Lieblichkeit der Schépfung und der Dichtung (Anm. 12), S.75. Dies unterstreicht
Busch sodann mit der Poetik des Pontanus und belegt es mit der Trufz-Nachtigall; vgl. den
Abschnitt , Erbauliche Dichtung, poetische Erbauung”, S. 83-88.

23 Barbara Duden: ,De oculo morali”: Ivan Illich zur Blickgeschichte und zum bedrohten Bli-
cken heute. In: Wimbdck / Leonhard / Friedrich: Evidentia (wie Anm. 6), S.481-503, hier
S.499. Zu Keplers Theorie des Sehens in Illichs Darstellung S. 498-501.



86 Franz M. Eybl

fihrt, etwa im Sonett ,,Glaubens-Blick und Bericht von GOttes Gnaden-Herze":**
Hier thematisiert allein der Titel den optischen Sinnbereich, wobei das Komposi-
tum das Visuelle ins Geistliche hiniiberspielt und das Gedicht in den Rang einer
Vision erhebt. Erkennbar stellt sich die Dichterin in die Tradition des Buchs der
Natur, denn ,Das Sichtbare/ weiset unsichtbare Ding”* eine im Sinne des allego-
rischen Sinns auch bei Spee grundlegende Erkenntnisfigur, die fiir sie indessen
auch eine poetologische Figur wird. Die Dualitdt von Lesen und Stoff der Lektii-
re gestaltet sie durch die thematische Beistellung der dichterischen Ausdrucks-
form zu einer dynamischen Triade, dem Rezipieren von Bild und Schrift steht
die sprachliche Auerung gleich zur Seite. Das ,wolbekandte Bliimlein: Vergif
mein nicht”? gibt nicht nur als , Sitten-Lehrer” in der Betrachtung Auskunft iiber
den Schopfer (,Von dir kleinem Sitten-Lehrer lern” Geheimnus jederman”), son-
dern legt der Dichterin im letzten Terzett durch seinen Namen Poetisches in den
Mund: ,, Ach vergifs mein nicht / O Schopffer!” Die beiden Erklarungsrichtungen
poetischer Naturbetrachtungen, die Evidenz des Sichtbaren und des dahinterste-
henden geistlich Unsichtbaren, sind um die Dimension des Poetischen erweitert,
Lesen und Schreiben aufs Engste verklammert, wie im , Lust Liedlein bey dem
Ypserflufs”* angesprochen:

9.
Jn dem weissen Bliite-Buch/
ich aufsuch
die Erschaffungs-Wunder:
setze dann an jedes Blat/
an die statt/
Lob und Preifs darunter.

Die Strophe verbindet poetisch die doppelte Funktion von Schrift als Aufzeich-
nungs- wie als Kommunikationsmedium. Greiffenbergs Allegorisierung der Na-
tur als Buch mit dem blanken Weif$ des Papiers basiert auf der doppelten Funk-
tionalisierbarkeit von Schrift, deren medialer Trager, das Blatt, einerseits gelesen
und sein Text als , Erschaffungs-Wunder” entziffert, sodann aber mit ,Lob und
Preifs” weiter beschriftet werden kann. Die Dichterin iiberschreibt die Wunder
des Buchs der Natur mit ihrem eigenen Lobpreis, der ,,an die statt” der Schop-
fungsoffenbarung die Poesie setzt.

24 Catharina Regina von Greiffenberg: Glaubens-Blick und Bericht von GOttes Gnaden-Herze.
In dies.: Geistliche Sonnette/ Lieder und Gedichte/ zu Gottseligem Zeitvertreib/ erfunden
und gesetzet. Niirnberg 1662. Faks. Neudr. Darmstadt 1967, S. 100.

25 Greiffenberg: Auf eben dieselbe [liebliche Sommer- und Ernde-Zeit]. In dies.: Geistliche Son-
nette (Anm. 24), S.241.

26 Greiffenberg: Uber das kleine wolbekandte Bliimlein: Vergifs mein nicht. In dies.: Geistliche
Sonnette (Anm. 24), S.238.

27 Greiffenberg: Geistliche Sonnette (Anm. 24), S. 349-351.



Lyrische Inszenierung optischer Evidenz bei Spee, Greiffenberg, Brockes 87

Das einzigartige Verfahren der Dichterin wird in ihrer Betrachtung der Blii-
tenpracht im Kirschgarten deutlich.

Gottlicher Gnade Betrachtung/ in der Bliithe.”
1.

MJtten in der schonen Bliith/

sitz” ich voller Freuden hie/

voller Freud’ ob GOttes Giite/

die den Sinnen und Gemiite

ihre Wunderwerk vorstellt.

Weifs nicht/ wo ich mich hinwende/

wo Anfange oder Ende:

alles mir so wol gefallt/

dafs/ aus Uberflufs des Willen/

sich die Worterqvellen stillen.

Nicht unter Markierung einer Perspektive, sondern umringt von visuellen Ein-
driicken sitzt das sprechende Ich, dessen Verdoppelung der Freudenbeteuerung
gleich eingangs jenen Sprung vom Naturerlebnis zur geistlichen Betrachtung
vollendet, den der Gedichttypus der ,zufdlligen Andacht” erst als Ergebnis
kennt. Die ortliche Bestimmung als Umrundung spielt sogleich ins Zeitliche
(,wo Anfange oder Ende”, meisterlich geben sich die Verben des Anfangens und
Endens als Nomina und umgekehrt) und ins Poetische, denn copia fecit me inops,
die Fiille machte mich stumm, der Ausdruckswille verstopft die Quellen (beides
stimmig im hydrostatischen Bild).

Dariiber hinaus bietet die Eingangsstrophe eine Kiirzestfassung der Meditati-
onstheorie, deren Schritte von der Wahrnehmung und Uberlegung iiber die Er-
griffenheit zum Willen laufen und auch in die Sprache miinden, ins Gebet. Das
Gedicht schiebt, gerade indem sie markiert werden, die Gattungskonventionen
der Erbaulichkeit und der Erbaulichkeit erzeugenden Dichtung kurzerhand zur
Seite.

2.
Zwar ist dessen Ursach leicht/
weil der Geist im Himmel streicht
ganz verzuckt ins Engel-Wesen/
dafl ihm traumend macht genesen/
zieht nach sich der Sinnen Krafft.
Also kan er nichts vorbringen/
weil er mit viel hdhern Dingen/
als die Zeitlichkeit/ behafft:
wie der Reiger in dem fliegen/
last er alles Nidre ligen.

28 Greiffenberg: Geistliche Sonnette (Anm. 24), S. 357-358.



88 Franz M. Eybl

Denn der Zustand des sprechenden — schreibenden — Ich dhnelt dem Flug des
Reihers (der emblematische Reiher wird sich dann nicht ganz {iberzeugend in
einen Storch verwandeln). In der Emblematik verabscheut der Reiher den Regen,
er will zur Sonne und liefert damit ein Bild der Seele in ihren irdischen Anstren-
gungen — ,serena caeli quiete gaudens, supra nubes efferi solet” setzt Picinellis
Beschreibung ein, und Greiffenberg greift diese verbreitete Auslegung auf.?” Der
Geist ,zieht” die Sinne ,nach sich”, weil er sich mit Ewigem befasst. Doch nicht
die Beeintrachtigung des Wahrnehmungsapparats ist damit gemeint, sondern
des kommunikativen Apparats: Die Strophe spricht vom Verstummen, denn das
Ich kann ,nichts vorbringen”.

3.
Wie der treue Storch die Speifs/
die er kriegt auf seiner Reifs/
durch den langen Kragen windet/
dafs in dieser Speif3-Arch findet
ihre Nahrung sein Geschlecht:
also pflegt mein Geist in gleichen
seine Beut zu iiberreichen
meinen Reimen/ die mit Recht
seine Kinder und Nachkommen/
wann er dieser Welt entnommen.

Fiir sein Verwahrung von Nahrung in einer markanten ,Speifs-Arch” bekannt —
jedenfalls in Wolf Helmhard von Hohbergs Georgica Curiosa, jenem umfassenden
Hausbuch adeligen Landlebens, das in Greiffenbergs unmittelbarer niederdster-
reichischer Nachbarschaft entstand — ist nicht der Storch, sondern ebenfalls der
in Strophe zwei erwdhnte Reiher: Die ,Fisch-Raiger” haben ,einen ungemeinen
weiten Kropff, in welchem man eine gute Maas fiillen kan.”* Dem entspricht
auch die Atzung ihrer Brut durch das Hervorwiirgen der gekropften Nahrung:
,wenn die reiher ihren jungen keine nahrung verschaffen konnen, speien sie die
genossene speise wieder von sich und geben sie den jungen zu fressen.”* Doch
ist das Bild der Nahrung, die ,mein Geist” auf seiner Reise durch die Welt be-
trachtend aufliest, mittels Personalpronomen in ,,meinen Reimen” auf das geistli-
che Wort der Dichtung bezogen, worin die alte Predigtforderung anklingt, ,,den

29 Filippo Picinelli: Mundus Symbolicus, in emblematum universitate formatus, explicatus
et [...] illustratus [...] traductus a [...] Augustino Erath. Koln 1687. Neudr. Hrsg. von Dietrich
Donat. Hildesheim 1979, T11, Buch IV: Aves, cap. IX: Ardea, S.277. Das erste Motto ist ,SUB-
LIMITATE SECURITAS”, das Auslegungsstichwort der Marginalie ,Spes in Deo”.

30 Wolf Helmhard von Hohberg: Georgica Curiosa Aucta. Oder Adelichen Land- und Feld-
Lebens [...] Dritter Theil. Niirnberg 1749, Buch 11: , Niitzliches Supplementum, oder curieu-
ser Zusatz Von der Fischerey”, Kap. 17 ,Von denen zahmen und wilden Schwanen, Storch,
Fisch-Rayger, Rohrdommel und Trappen”, hier S. 319.

31 ,Reiher”, Deutsches Worterbuch. Bd. 14, Sp. 656—660, hier Sp.659: ,beobachtetes, volksglau-
ben, aberglauben”.



Lyrische Inszenierung optischer Evidenz bei Spee, Greiffenberg, Brockes 89

Kleinen das Brot zu brechen”. Greiffenberg kombiniert auch hier die geistliche
mit der klassischen Poesiedefinition, denn neben ihre Nahrhaftigkeit tritt die ihr
beigelegte Funktion der Zeitiiberwindung: die Reime erscheinen , mit Recht” als
,Nachkommen” des Dichters, der Dichterin, die ihren Tod tiberdauern und, aere
perennius (Horaz), deren Ruhm der Ewigkeit einschreiben.

4.
GOttes ausgefallne Giit/
tausend mahl viel schoner bliiht/
als der weisse Weichsel-Garten.
Ach ich will auch noch erwarten/
mit der GOtt-beliebten Zeit/
Herzergetzungs-frische Friichte/
gebend Himmlisch Lobgeriichte
GOtt in Zeit und Ewigkeit.
Daf$ in GOtt versenkt Verlangen/
ist bereit in Wiirckung gangen.

Die Schlussstrophe greift wiederum auf eine geldufige meditative Amplifikati-
onstechnik der comparatio a minore ad maiorem zuriick,”” wenn Gottes Giite die
Pracht der Sauerkirschenbliite weit iibertrifft. Die exclamatio entspricht dem Ge-
bet des Meditierenden, adressiert aber Gott gerade nicht, sondern verharrt im
Modus einer poetischen Selbstaussage. Birgt jede Strophe insbesondere in den
neologistischen Komposita eine kleine Uberschreitung des sonst durchgangigen
sermo humilis, von den ,,Worterqvellen” {iber das , Engel-Wesen” und die ,Speif3-
Arch” bis zur ,GOtt-beliebten Zeit”, so markiert das kithne Kompositum der
,Herzergetzungs-frische[n] Friichte” hier die Klimax dieser Reihe. Die Schluss-
sentenz bekréftigt die Teilhabe des Ich an einem guten, gottgerichteten Leben im
Bild von Samen und Reife, mit dem Wortspiel des ,Versenkens” als allegorischer
Klammer.

Die Heilsgeschichte ist bei Greiffenberg als personliche Hoffnung individuali-
siert, und ebenso ist es das Schreiben. Greiffenbergs skopisches Regime verortet
das Ich nicht, und keine Perspektive markiert die Erkenntnisrichtung zwischen
Subjekt und angeschautem Objekt. Hier geht es um eine implizite Poetik, die
die barocken Formen des Dichtens und des Betrachtens nicht erfiillt, sondern
voraussetzt und {iberschreitet. Fest steht aber auch, dass in den Naturgedichten
Greiffenbergs die allegorische Tauglichkeit der Welt schwerer wiegt als ihre em-
pirische Gestalt und deren optische Untersuchung, dass, konnte man zuspitzen,
die Prasenz des Glaubenserlebnisses mehr gilt als die Hermeneutik seines Zu-
standekommens. Bei Montaigne ist der Formenreichtum der Natur nicht mehr
,zu liberschauen, das heifit in eine umfassende Ordnung zu bringen”, und die
,Selbstkontextualisierung” des Erkennenden ,ist insofern nicht eine Selbstplat-

32 Vgl. Baier: Meditation und Moderne (Anm. 11), S. 92.



90 Franz M. Eybl

zierung in einem [...] erfassten Ganzen, sondern vielmehr eine Art vertrauensvol-
le Selbstabgabe an das nicht mehr gekannte aber doch immerhin als gegeben ge-
wusste Ganze der Natur.”* Man wird kaum danebengreifen, wenn man diesen
auch auf Greiffenbergs Gedicht passgenauen Befund als bereits hier realisierte
Konstruktion von Innerlichkeit versteht.

3 Brockes geschilderte Blicke — und ihre Erzeugung

Wenn literarische Anschaulichkeit als die dsthetische Qualitat des 18. Jahrhunderts
in Geltung tritt, dann ist Barthold Heinrich Brockes ihr definitiver Propagator,
indem er sprachmalend seine visuellen Eindriicke ,in imagines des Rezipienten”
umzusetzen bestrebt ist.** Dabei verbindet er Elemente der naturwissenschaft-
lichen Episteme sowie das traditionelle religiose Meditationswissen mit einer
spezifischen poetisch-didaktischen Durchdringung und Darstellung der Natur.
Bekannt und geriihmt ist sein Bezug auf den aktuellen Kenntnisstand der vie-
len von ihm durchmessenen Wissensbereiche, er ist in vieler Hinsicht Eklekti-
ker.% Breit erforscht ist insbesondere Brockes” mehrfach thematisiertes Interesse
tiir die optischen Instrumente (Perspektiv, Mikroskop),*® auch seine Beschreibung
des Auges (,Das Gesicht”)¥ innerhalb des Lehrgedichts ,Die fiinf Sinne”, dessen
Verbindungen mit der Antike, Herleitung aus Scheuchzers Physica und theoreti-
sche Bezugspositionen ebenso aufgearbeitet sind*® wie die Heterogenitat mehre-
rer nebeneinander referierter physiologischer Theorien zur optischen Mechanik
des Auges. Die alte Humoralpathologie ist darin jedenfalls {iberwunden, Keplers
Differenzierung eingearbeitet, Brockes befindet sich auf der Hohe der physiolo-
gischen Debatte und besitzt den Kenntnisstand der Frithaufklarung.® Statt der

33 Moritz Reiffers: Das Ganze im Blick. Eine Kulturgeschichte des Uberblicks vom Mittelalter
bis zur Moderne. Bielefeld 2013, S. 157-158.

34 ,,Die visiones des Dichters miissen sich in imagines des Rezipienten umsetzen, die ihn illusio-
nieren [...].” Miiller: Evidentia (Anm. 10), S. 64. Miiller fahrt fort: , Im Gefolge dieser Auffas-
sung wird im 18. Jahrhundert Anschaulichkeit zu einer dsthetischen Kategorie”.

35 Kemper: Deutsche Lyrik der frithen Neuzeit (Anm. 1), Bd.5/I, S.115 u.6.; vgl. Kithlmann /
Seidel: Askese oder Augenlust (Anm.5), S. 145.

36 Vgl. neben Richter: Teleskop und Mikroskop (Anm.5) Florian Welle: Der irdische Blick
durch das Fernrohr. Literarische Wahrnehmungsexperimente vom 17. bis zum 20. Jahrhun-
dert oder Das Subjekt zwischen Selbsterméchtigung und Selbstverlust. Wiirzburg 2009, zu
Brockes’ ,,Gedancken {iiber ein Perspectiv” S. 60-82.

37 Barthold Heinrich Brockes: Auszug der vornehmsten Gedichte aus dem Irdischen Vergnii-
gen in Gott, 1738, Faks. Neudr. Hrsg. von Dietrich Bode. Stuttgart 1965, S. 606-622; zuerst
T11I (1727): Irdisches Vergniigen in Gott. Erster und Zweiter Teil. Hrsg. von Jiirgen Rathje.
2 Bde. Géttingen 2013 (Werke 2.1-2). Bd. 2, S. 684—696.

38 Kiithlmann / Seidel: Askese oder Augenlust (Anm. 5), S. 142-158.

39 Jorn Steigerwald: Das gottliche Vergniigen des Sehens. Barthold Hinrich Brockes’ Techniken
des Betrachters. In: Convivium. Germanistisches Jahrbuch Polen 2000, S.9-41, hier S. 16-23
mit Erarbeitung des zeitgendssischen Diskussionsstandes, insbesondere der Ubereinstim-
mung Brockes” mit Zedler, dariiber hinaus mit medienhistorischem Ziel.



Lyrische Inszenierung optischer Evidenz bei Spee, Greiffenberg, Brockes 91

Bezeichnung , Lehrgedicht” wurde jiingst der Begriff ,Wissensgedicht”** vorge-
schlagen, was den Blick von der Didaxe auf die mimetische Leistung der Wis-
sensdarstellung umlenkt.

Die Wissensformation der religiosen Betrachtung speist Brockes’ bevorzug-
ten Gedichttypus der , deskribierenden Nachahmung” zwecks , Herstellung der
Aimago Dei“*" Er nennt auch die bekannten Elemente der religiosen Meditati-
on, im Gedicht ,, Der Kiirbis” heifst es etwa ,,Auf denn, mein Geist, betrachte mit
Vergniigen Das fruchtbare Gewachs”.*> Das steht ganz in der Tradition von Sin-
neseindruck, Verstandestatigkeit und Gedachtnisspeicherung. Allerdings ist die
tradierte Abfolge der betrachtenden Begleitung des Sehsinns bereits poetisches
Spielmaterial geworden, wenn Brockes die dreigliedrige Abfolge von Beobach-
tung, Reflexion und zuletzt immer Lobpreis Gottes*® verkehrt, was auf die Auf-
klarung deutet: die Verstandestdtigkeit geht der gelenkten Sinneswahrnehmung
voraus und fiithrt zu dauerhafter Einpragung. In seiner , unsere Seele, durchs Ge-
sicht, zur Ehre GOttes aufmunternde Schonheit der Felder, im Friihlinge” schrei-
tet die Anrede auf diese Weise von der kognitiven Erwédgung iiber die Betrach-
tung zur Befestigung im Gedéachtnis voran:

Erwege doch ohn Unterlafs,

Daf3, wenns der Schopfer nicht vergoénnte,
Kein Blat, kein Strauch, kein Spierchen Gras,
Kein einzigs Blithmchen, wachsen konnte. [.. ]
Betrachte, wie sein grosses Wort

Allein die Quelle dieser Welt [...]

Bemercke,

Dafs GOtt [...]

Dich, durch die Spiegel deiner Augen,

Vor solcher Anmubht, sinnlich macht;*

40 Roland Borgards: ,,Das Thierreich”. Anthropologie und Zoologie bei Barthold Heinrich Bro-
ckes. In: Zeitschrift fiir Germanistik 23 (2013), 1, S. 47-62, hier S.58.

41 Kemper: Gottebenbildlichkeit und Naturnachahmung (Anm.1), S.12. — Im Gegensatz zu
Kemper beziehen meine Ausfiihrungen das ,betrachtende Gemiith” (ebd., S.349) nicht auf
die verborgenere hermetische Tradition, sondern auf die religionsgeschichtlich offen zutage
liegende der Betrachtungs- und Erbauungspoesie.

42 Brockes: Der Kiirbis. In ders.: Irdisches Vergniigen II (Anm. 37), S. 669-674, hier S. 670, V. 13 f,;
Auszug (Anm.37), S.329-330, hier S.330. Zum semantischen Feld der Meditation gehort
auch, wenn in ,Die uns zur Andacht reitzende Vergniigung des Gehors im Friihlinge, in
einem Sing-Gedichte” (Irdisches Vergniigen I, 1721 (Anm.37), S.24-28; Auszug S.4-9) als
,Recitierende” abwechselnd die ,Aufmunterung” und die ,Betrachtung” auftreten.

43 Welle: Der irdische Blick durch das Fernrohr (Anm. 36), S. 80; Richter: Teleskop und Mikro-
skop (Anm.5), S.11 mit der Akzentuierung: ,Die Phase der ,Betrachtung’ ist der zentrale
Bereich der physikotheologischen Argumentation.”

44 Brockes: Die unsere Seele, durchs Gesicht, zur Ehre GOttes aufmunternde Schonheit der
Felder, im Friihlinge. In ders.: Irdisches Vergniigen I, 1721 (Anm. 37), S.37-40, hier S.39f,;
Auszug S.12-16, hier S. 15 f.



92 Franz M. Eybl

Zuerst kommt die wéagende voluntas (immer noch im Rahmen einer Theodizee),
zuletzt der auf Dauer zielende Lerneffekt, womit das Denken den Vorrang erhlt.
Es ist gewiss kein Zufall, wenn eine lakonische Formel im Gedicht ,Das Mensch-
liche Wissen” (zuerst) mit einem mehrfach wiederholten Refrain ,Das weif ich
nicht” zuletzt zur Basisdefinition des cartesianischen Subjekts gelangt: ,Ich weis:
Ich bin. Warum? ich denke” — so paraphrasiert Brockes Descartes.*

Die epistemologischen Problemfelder {iberlagern sich* und werden mit An-
strengung auf poetischem Wege auszugleichen versucht. Johann Jakob Breitin-
ger liest das Irdische Vergniigen 1740 ganz und gar nicht als religiose Poesie, er
nimmt vielmehr den Uberhang einer auf Vollzahligkeit setzenden akribischen
Aufzéhlungskunst wahr, die er einer wissenschaftlichen Formation zuschlégt,
indem er sie ,historisch” nennt (was die Wahrheitsgeltung bezeichnet) und als
Tugend ,eines Naturforschers” versteht. Er fiithrt aus, ,dafs Hr. Brockes in seinen
Beschreibungen mehr ein Historicus als ein Poet ist; Er stellet uns die Sachen, die
er beschreiben will, nicht nur etwan von derjeniger Seiten vor, die vor andern
einen starcken Eindruck auf das Gemiithe des Lesers machet, sondern er giebt
uns dieselben in allen moglichen Gesichts-Puncten zu besehen,” wobei er nicht
um poetische Wirkung, sondern , mit der grosten Sorgfalt eines Naturforschers
bemiihet ist, auch die kleinsten Umstdnde einer Sache aufzusuchen, und keinen
einzigen dahinten zu lassen.”*

Das greift deshalb ein wenig zu kurz, weil es die Intention Brockes {ibersieht,
sein Tun demonstrativ im kulturellen Feld der Literatur zu inszenieren. So indi-
viduell sich Brockes Gedichte geben, so stark verankert sind sie im Publikations-
betrieb. Denn manchmal tritt zum Vorschein, wie konsequent seine Poeterei der
Verwertungskette sowohl der literarischen Warenwelt wie auch der Patronage
eingegliedert ist.

Im , Hirten-Gedicht. Als der grosse und gelehrte Fiirst, Glinther, zu Schwartz-
burg, Die Gottlichen Wunder, in Vermehrung des Getraides, von mir betrachtet,
verlangte”, ein wunderbar christlich-erbauliches laus ruris in Horazischer Tra-
dition, wird das Verlangen des Gonners als Erfiillung des eigenen poetischen
Wunsches in Szene gesetzt. Dem gerade den Sommer besingenden Dichter (,,So
sang ich dazumahl”) ,lief” ,unverhofft ein Brief, Von meinem werthen Freund,

45 Brockes: Das Menschliche Wissen. In ders.: Irdisches Vergniigen II (Anm.37), S.853-855,
hier S.854 V. 25; Auszug S.695-697, hier S. 697. — Als Ausdruck von Brockes” ,Verbindung
von Vergniigen’ und Bewunderung Gottes” liest das Gedicht Steigerwald: Das gottliche
Vergniigen des Sehens (Anm. 39), S.13 f. — Die Spannungen zu Brockes Anticartesianismus
(Kemper: Deutsche Lyrik der frithen Neuzeit (Anm. 1), Bd.5/I, S.92-107) u. a. in Bezug auf
die Belebtheit der Materie kann ich hier nicht ausfiihren.

46 Zur Auseinandersetzung Brockes’ mit der theologischen Tradition Kemper: Deutsche Lyrik
der frithen Neuzeit (Anm. 1), Bd. 5/11, S. 57-75.

47 Johann Jacob Breitinger: Der vierzehnte Abschnitt. Von den Gleichnissen in Brockes irdi-
schem Vergniigen in GOtt. In ders.: Critische Abhandlung Von der Natur den Absichten und
dem Gebrauche der Gleichnisse. Ziirich 1740. Faks. Neudr. Hrsg. von Manfred Windfuhr.
Stuttgart 1967, S. 427-458, hier S. 432.



Lyrische Inszenierung optischer Evidenz bei Spee, Greiffenberg, Brockes 93

Durander, Mir ungefehr zu Héanden”, der den Auftrag des Patrons enthilt, den
Sommer zu besingen. ,Wie ward mein Geist geriihrt und meine Seele froh! Wie
inniglich ward ich ergetzet, Als eben das, was ich mir vorgesetzet, Von mir ver-
langet ward”. Gerne wird die Auftragsarbeit iibernommen, und das Zitat setzt
fort: ,ja nicht allein verlangt; Es war ein weiser Plan dem Schreiben angebogen,
Ein Abrif3, den der Geist des Fiirsten selbst gezogen”. Das dichtende Ich liefert
bereitwillig die Ausfithrung des vorgegebenen Programms: ,Ich fieng hierauf
mein Singen, Nach seiner Vorschrift, an”. Doch auch einer der Gesprachspartner
hat in flirstlichem Auftrag gedichtet:

Darauf nahm Segenfeld ein Blatt Papier,

Aus seinem Taschen-Buch’, und reicht” es Hirtenau,
Mit diesen Worten, ein: Diefs war des Fuirsten Wille,
Was ich beschreiben sollt’. Liefs, ob ich nicht genau
Geschrieben, was er schrieb. Ich les” indessen dir,
In dieser Einsamkeit, in dieser siissen Stille,

Was ich davon gereimet, fiir.

Nach Verlesung ist Hirtenau geriihrt und zu einem Danklied angeregt, das den
Schluss des ,,Hirten-Gedichts” bildet: ,Und fielen ihm dazu die Worte wieder
ein, Die einmahl, zu dem Zweck, von ihm gesungen seyn: | Du ewiger Gna-
den allmachtiger Wille! Unendlicher Ueberflufs ewiger Fiille!”*® Die mit dieser
Apostrophe Gottes einsetzenden gebetsartigen Verse des Dankliedes sind ein
Selbstzitat, denn Brockes hatte sein ausladendes Gedicht ,,Der Sommer” aus dem
ersten Band des Irdischen Vergniigens (1721) mit ihnen unter der Vortragsbezeich-
nung ,Affetuoso” beschlossen. Brockes versteckt diesen Bezug nicht, sondern
stellt sein intertextuelles Spiel aus, denn im Auszug von 1738 steht es nur 32 Seiten
entfernt, die man gerade gelesen hatte oder zuriickblittern konnte.*

Ein lyrisches Schreiben, das bei Brockes die Inszenierung einer subjektiven
Begegnung mit der gottdurchwalteten Natur bestdndig wiederholt, ist hier in ei-
nen Brief- und Schreibverkehr eingegliedert und medial kontextualisiert, womit
Brockes die diskursive Komplexitét religiosen Dichtens im frithen 18. Jahrhun-
dert entfaltet. Parameter seines Dichtens ist die im System der Patronage selbst-
verstandliche ,Vor-Schrift” als Thematisierung des poetischen Schreibvorgangs
und der Inspiration, ist der Verweis auf die Schreib- und Lesestoffe, die das Per-
sonal des ,Hirten-Gedichts” in die zu betrachtende Natur mitnimmt, sind die
Briefe, die dorthin expediert werden und die bukolischen Rollentrager an ihre
realen Pflichtenhefte erinnern. Brockes thematisiert das Feld der literarischen
Zirkulation, denn wo in der barocken Inszenierung der Kombination von Sehen

48 Brockes: Hirten-Gedicht. Als der grosse und gelehrte Fiirst, Giinther, zu Schwartzburg, Die
Gottlichen Wunder, in Vermehrung des Getraides, von mir betrachtet, verlangte. In ders.:
Irdisches Vergniigen (zuerst V/1736), Auszug (Anm. 37), S. 158-173, hier S. 165-167 und 172 f.

49 Brockes: Der Sommer. In ders.: Irdisches Vergniigen I, 1721 (Anm. 37), S.92-98, hier S.98;
Auszug S. 140.



94 Franz M. Eybl

und Erbaulichkeit — obzwar eben im Rahmen rhetorischer Ich-Aussage — ein In-
dividuum anzutreffen war, zeigen sich bei Brockes Figuren der Textwelt. Wie bei
Greiffenberg ist die Blickrichtung als organisierende Denkrichtung und skopi-
sches Regime aufgegeben, der Raum aber aufgeladen mit intertextuellen Verbin-
dungen.

Daran zeigt sich, dass die Welt der literarischen Texte die Geltung des friih-
neuzeitlichen skopischen Regimes wie auch der religiosen Wissenshorizonte be-
reits iiberfliigelt hat. Mit seinem Kiirbis verzichtet Brockes programmatisch auf
die traditionelle emblematische Ausdeutung als so schnell wachsendes wie wel-
kendes Gewéchs, was unter Rekurs auf Jona 4,5-11 breite Auslegungstradition
war (wo die Einheitsiibersetzung heute vom ,Rizinusstrauch” redet, tibersetz-
ten Luther und Dietenberger noch , Kiirbis”“) und die Vergéanglichkeit der Welt
vorziiglich illustrierte.®® Brockes demonstriert seine profunde Kenntnis von Bi-
bel und Exegese, wenn er wiinscht, dass die grofie Feldfrucht ,zwar fiir mich,
doch nicht fiir mich allein, Wie Jonas Kiirbs, von mir mocht angesehen seyn!”
Er schopft aber diesen meditativen Mehrwert poetisch nicht mehr aus, sondern
schlieft vielmehr mit einer erzahlten Illustration, die gegeniiber der meditativen
Affekterregung die Textualitat und Medialitat seiner Dichtung in den Vorder-
grund schiebt: ,Eh wir nun diefs Gedicht beschliefien, Werd” ich, mein Leser, dir
noch was, So ich einmal vom Kiirbs erbaulichs las, Vorher erzdahlen miissen”.%!
Es folgt erzahlte Lektiire, geschrieben fiir Leser, die Fabel vom Bauern, der die
Kleinheit der Eichel gegeniiber der Machtigkeit des Kiirbis tadelt, dann aber mit
Gott einverstanden und ganz froh ist, als ihm auf den Hut statt der schweren
Feldfrucht nur - eine Eichel fallt. Die sehr beliebte, spater in zahlreichen Gedicht-
und Prosaversionen kursierende Fabel stammt von Lafontaine (,,Die Eichel und
der Kiirbis”, Les Fables, livre IX, fable 4), und Brockes wechselt damit auch poe-
tisch von der Dichtung des besinnlichen Augenblicks ins Feld der aufgeraumt
konversierenden Aufklarung. Nicht mehr Meditation und Disziplinierung des
Blicks ist deren Ziel, sondern, als neues Paradigma, gesellige Aufmerksamkeit.*
Erbaulichkeit wird nun in der Gattung der Fabel von der Literatur bereitgestellt.

50 Immer noch erhellend die Studie Albrecht Schones zur Kiirbishiitte Simon Dachs und Hein-
rich Alberthins: Albrecht Schone: Kiirbishiitte und Konigsberg. Modellversuch einer sozial-
geschichtlichen Entzifferung poetischer Texte. Am Beispiel Simon Dach. Miinchen 1975.

51 Brockes: Der Kiirbis (Anm. 42), S.672 V. 26 f. und S. 674 V. 8-11; Auszug S. 333 und S. 335. Zum
Ubertritt des Erbaulichen in die Literatur vgl. Franz M. Eybl: Vom Verzehr des Textes. The-
sen zur Performanz des Erbaulichen. In: Aedificatio. Erbauung im interkulturellen Kontext
in der Frithen Neuzeit. Hrsg. von Andreas Solbach. Tiibingen 2005, S. 95-112, hier S. 104-110.

52 Ohne Bezug auf Brockes, aber den Diskurszusammenhang zwischen Moral und der neuen
Disziplin der Asthetik {iberzeugend skizziert Barbara Thums: Aufmerksamkeit: Zur Asthe-
tisierung eines anthropologischen Paradigmas im 18. Jahrhundert. In: Reiz, Imagination,
Aufmerksamkeit. Erregung und Steuerung von Einbildungskraft im klassischen Zeitalter
(1680-1830). Hrsg. von Jorn Steigerwald und Daniela Watzke. Wiirzburg 2003, S. 55-74.



Allegorie und Paradoxie

Zur Organisation religioser Denkmuster in englischer und
deutscher Lyrik des 17. Jahrhunderts

Peter-André Alt

1

Religioses Wissen wird in poetischen Texten des 17. Jahrhunderts nicht selten
durch Verfahren der Allegorie transportiert, die — von der Forschung unzurei-
chend erschlossen — paradoxe Elemente einbeziehen konnen. Die spirituelle Di-
mension des allegorisch-paradoxen Schreibens entsteht durch die Kombination
von Bildlichkeit und Scharfsinnigkeit, die hier als Formprinzip wirkt. Exempla-
risch wird sie in englischen und deutschen Lyriksammlungen der Zeit, so in
John Donnes Holy Sonnets (1633), George Herberts The Temple (1633), in Daniel von
Czepkos Mono-Disticha (1640-47) und Angelus Silesius” Cherubinischem Wanders-
mann (1675). Die Gemeinsamkeit dieser Zyklen besteht darin, dass sie paradoxe
Denkformen als Merkmal eines in poetischer Form entfalteten Glaubensdiskur-
ses mit den Mitteln der Allegorie organisieren. Dabei machen sie religioses Wis-
sen in Grenzbereichen der Logik operabel, indem sie es durch die Sprache der
lyrischen Poesie reflektieren und mit Hilfe rhetorischer Pointierung ausstellen.!
Waihrend die Paradoxie den religitsen Diskurs dezidiert zuschérft, elaboriert die
Allegorie den spirituellen Sinn, der in der von Gott erschaffenen Natur zutage-
tritt. Beide Konzepte ergdnzen sich in lyrischen Texten des 17. Jahrhunderts auf
produktive Weise, insofern sie den Widerspruch und das Nicht-Sichtbare durch
Zeichen darstellen und damit eine, logisch betrachtet, unwahrscheinliche Kom-
munikationsleistung erbringen.

Das allegorische Verfahren bedeutet im 17. Jahrhundert keine Erzeugung des
zweiten Sinns im Bild, sondern eine imitatio, die Annaherung an eine Realitat, in
deren Zeichen der spirituelle sensus immer schon vorgegeben ist. Das gilt vor al-
lem fiir die metaphora continua, die durch mehrere Bildglieder konsequent fortge-
setzte Metapher, wie sie schon die Cicero zugeschriebene Herennius-Rhetorik als

1 Zur Allegorieforschung vgl. den von Anselm Haverkamp und Bettine Menke verfassten
Artikel in: Historisches Worterbuch &sthetischer Grundbegriffe. Hrsg. v. Karlheinz Barck,
Martin Fontius, Dieter Schlenstedt, Burkhart Steinwachs u. Friedrich Wolfzettel. Bd. I. Stutt-
gart 2000, S. 49-104. Zur Allianz von Allegorie und Hermetik im 16. und 17. Jahrhundert vgl.
Peter-André Alt: Imaginidres Geheimwissen. Untersuchungen zum Hermetismus in literari-
schen Texten der Frithen Neuzeit. Géttingen 2012, S. 105 ff.



96 Peter-André Alt

typische Allegorieform bestimmt.? Und es gilt fiir die allegoria tota, die Allegorie
ohne explizite Bilderlduterung, die Quintilians Institutio oratoria von der allegoria
permixta abgrenzt (sie entspricht dem, was wir heute als Gleichnis bezeichnen).?
Im spezifischen Kontext des 17. Jahrhunderts préagt die Allegorie eine besondere
Form der imitatio aus, insofern sie die in die Welt hineingeschaffene spirituelle
Bedeutung aller Erscheinungen hervortreibt. Die Allegorie aktiviert die semanti-
sche Entelechie der Welt, indem sie zeigt, was hinter den Dingen steckt. Die Ahn-
lichkeit von Bild und Begriff, wie sie bereits die Herennius-Rhetorik als Merkmal
der metaphora continua definiert, ist kein Resultat einer artifiziellen Operation, die
den Zusammenhang zwischen den Erscheinungen iiber eine letzthin abstrakte
Analogie stiftet. Vielmehr représentiert alles, was die Allegorie zeigt, einen Teil
der Natur, die sie reflektiert. Ihr epistemischer Charakter liegt darin begriindet,
dass sie die enge Beziehung zwischen res und signa als Merkmal eines Denkens
verdeutlicht, das Sprache und Ding nicht trennt. Angesichts dessen gehort sie
einer {ibergreifenden Naturordnung an, in der keine Differenz zwischen Tropus
und eigentlicher Rede existiert. Die Allegorie ist die sinnbildliche Sprache eines
ontologischen Systems, das die Einheit von Modalitiat und Gegenstand vorgibt,
indem es deren innere Verwandtschaft fundiert.

In religioser Dichtung des 17. Jahrhunderts kann sich dieses Konzept der Alle-
gorie mit einer paradoxen Form verbinden. Nach Niklas Luhmann ist das System
der Religion generell durch immanente Paradoxien bestimmt, die aus der Span-
nung zwischen Glauben und Vernunft resultieren. Religidse Diskurse gelten ihm
als Formen der , Paradoxieentfaltung” in denen die konstitutiven Widerspriiche
von Glaubenssétzen kurrent werden.* Folgt man Luhmanns Exordialdefinition,
so lassen sich fiir die christliche Religion, zunéchst auflerhalb dogmen-, konfes-
sions- und frommigkeitsgeschichtlichtlicher Differenzierungen, eine Reihe von
leitenden Pramissen ausmachen, die im Zeichen paradoxer Logik stehen. Zu
ihnen gehoren die Vorstellung eines unbedingten, von einem unspezifizierten
Chaos ausgehenden Schopfungswerks, die Annahme eines unsichtbaren Schép-
fers, der Gedanke der Einheit in der Vielheit der Natur, die Trennung zwischen
causa (Gott) und effectus (Naturprozess), das Zugleich von Sterblichkeit und Un-
sterblichkeit in der Gestalt des Gottessohns und die Setzung einer Kategorie der
Ewigkeit als Gegenpol irdischer Zeiterfahrung. Samtliche dieser Modelle miissen
als die Grenzen der Logik sprengende Deutungsmuster betrachtet werden, deren

2 Auctor ad Herennium: De ratione dicendi, editit Fridericus Marx. Hildesheim 1966 (Nach-
druck der Ausgabe Leipzig 1894), IV, 34, 46 f.

3 Marcus Fabius Quintilianus: Institutionis oratoriae libri XII / Ausbildung des Redners
12 Biicher. Hrsg. u. {ibers. v. Helmut Rahn. Lateinisch/Deutsch. Darmstadt 1972, VIII, 6,44 ff.
Vgl. Anselm Haverkamp: Metaphora dis/continua: Figure in de/construction. Mit einem
Kommentar zur Begriffsgeschichte von Quintilian bis Baumgarten. In: Allegorie. Konfigu-
rationen von Text, Bild und Lektiire. Hrsg. v. Eva Horn u. Manfred Weinberg. Opladen 1998,
S. 29-45.

4 Niklas Luhmann: Die Religion der Gesellschaft. Hrsg. v. André Kieserling. Frankfurt/M.
2000, S. 64.



Allegorie und Paradoxie 97

zuverldssige, also vom Nachdenken iiber Widerspriiche befreite Funktionswei-
se die christliche Tradition durch sehr unterschiedliche Hilfsmittel sicherstellt:
durch den Rekurs auf feste Lehrsatze (Dogmatik), durch rituelle Organisation im
Vollzug von Andacht und Gottesdienst, durch ein Arsenal symbolischer Figuren
und Objekte, durch Spielrdume fiir Aber- und Wunderglauben im Zeichen einer
seit dem Mittelalter verstédrkt sich entwickelnden Volksfrommigkeit. Seit Beginn
der christlichen Uberlieferung tritt neben diese Techniken die lyrisch-bibelpoe-
tische Darstellung als Medium der ,Paradoxieentfaltung’, mithin ein genuin lite-
rarisches Verfahren. Die Paradoxie wird zur Form, in der die Widerspriiche des
Glaubens Ausdruck finden. Luhmanns grundlegende Definition erfihrt in sei-
nen gemeinsam mit Peter Fuchs verdffentlichten Studien {iber Reden und Schwei-
gen (1989) eine historische Spezifizierung im Hinblick auf das 16. und 17. Jahrhun-
dert; hier zeigt sich, dass die mystisch-hermetische Religiositit, wie sie sich im
Ausgang des Spatmittelalters auspragt, eine besonders radikale Spielart der fiir
religiose Denkformen generell typischen Paradoxie bildet.’ Die Tendenz zum pa-
radoxen Stil reprasentiert mit Luhmann/Fuchs eine fiir den Glaubensdiskurs der
Frithen Neuzeit prinzipiell virulente Affinitdt zum Denken im Widerspruch, die
im mystischen Kontext nochmals gesteigert wird. Die Sprache der Mystik, so heift
es, habe ,,immanent mit Transzendenz, transzendent mit Immanenz” zu tun.® Sie
gewinnt ihre Eigentiimlichkeit aus der grenziiberschreitenden Bewegung, in der
sie Welt und Spiritualitdt, AufSen und Innen stindig neu verbindet.

Die Paradoxie ldsst das Phdanomen der Grenziiberschreitung gleichsam als
internes Projekt religiosen Denkens sichtbar werden. Fiir die sprachliche Um-
setzung dieses Vorhabens ist im 17. Jahrhundert vielfach die allegorische Form
zustandig. Sie zielt auf die Kommunikation der Aporien, die religiése Diskurse
konstituieren: auf eine Funktion, die den Widerspruch mit Hilfe der Paradoxie in
den Dienst der Darstellbarkeit nimmt und rhetorisch fruchtbar macht. Durch die
Allegorie wird die Paradoxie zu einem Medium der Transformation religioser
Grundsétze, deren dogmatische Aussage sie zuspitzt und damit ins Heterodoxe
verlagert. Der vorliegende Beitrag soll erkunden, auf welche Weise literarische
Stilmittel wie emblematische Zitate, sinnbildliche Topoi, Personifikationen und
bibelpoetische Motive die Organisation widerspriichlichen Wissens beférdern
und ermoglichen. Ins Zentrum riickt dabei die Frage, inwiefern der religiose
Diskurs in seiner allegorisch-poetischen Ausgestaltung spezifische Formen ei-
nes eigenen Wissens ausbildet und wo diese Formen die Spuren von Umbruch-
prozessen im religidsen System selbst anzeigen. Von besonderer Bedeutung ist
hier, dass die allegorischen Muster der Paradoxie nicht nur als ,Auskleidung’
von Widerspriichen, sondern jeweils als Medium fiir deren reflexive Verarbei-
tung und Organisation mit dem Effekt eines dynamischen Wissenstransfers auf
epistemischer Ebene genutzt werden. Das Zusammenwirken von Allegorie und

5 Niklas Luhmann, Peter Fuchs: Reden und Schweigen. Frankfurt/M. 1999, S. 70 ff.
6 Luhmann, Fuchs: Reden und Schweigen (Anm. 5), S. 73.



98 Peter-André Alt

Paradoxie lasst sich daher am Beispiel der oben genannten lyrischen Texte aus
der englischen und deutschen Literatur als Musterfall fiir die Modellierung eines
eigenstdndigen poetischen Wissens — eines {iber die Form konstituierten Darstel-
lungswissens — untersuchen.

2

Das Zusammenwirken von Allegorie und Paradoxie ist nun an den genannten
Beispielen von John Donne, George Herbert, Daniel von Czepko und Angelus
Silesius zu iiberpriifen. Die 1633 publizierten Sammlungen Herberts (The Temple)
und Donnes (Holy Sonnets) werden zumeist unter dem Rubrum ,Metaphysical
Poetry” gefiihrt. Sie sind ausgezeichnet durch scharfsinnige Argumentation,
chiastischen Aufbau, Pointenstil, mystische Topoi, allegorische Bildsprache und
paradoxe Ubertreibung — Grundmuster, die pragend fiir das Genre wurden. Thre
stilistischen Innovationen haben Richard Crashaw, Abraham Cowley (in seinem
Frithwerk), Andrew Marvell, Thomas Traherne und Henry Vaughan wenige
Jahre spéter, noch wahrend der Regierungszeit Charles I, zu wichtigen Nachah-
mungen und Weiterfithrungen veranlasst. Herbert gliedert die ,,sacred Poems*
des Temple in drei Teile. Am Anfang steht ,The Church-porch” (Vorhalle), den
Hauptteil bildet die ,,Church”, den Schluf$ die ,,Church militant”. Wéhrend die
Vorrede sich auf lebenspraktische Ratschlédge fiir das angemessene Verhalten des
Glaubigen beschrankt (bescheidene Kleidung, wenig Mufle, fleiffiges Arbeiten,
nicht mehr als zwei Glaser Wein am Tag), bietet das Ende einen Abriss der Kir-
chengeschichte von Rom bis zur Christianisierung Amerikas.” Kunstvoller ist
das Mittelstiick, das den Blick auf ein prunkvoll ausgestaltetes Stiick allegori-
scher Poesie erdffnet. Am Beginn bietet Herbert eine Darstellung der Leidens-
geschichte Christi, die in den Paradies-Eintritt miindet. Topisch fiir die Samm-
lung ist die 6konomische Metaphorik, die sich zu einer Allegorie mit paradoxem
Grundtenor verdichtet: ,In heaven at his manour I him fought: | They told me
there, that he was lately gone | About some land, which he had dearly bought |
Long since on earth, to take possession.”® Das Land, das Gott erwarb, ist das Para-
dies, das Christus nun erreicht. Wenn Gott das Paradies ,gekauft’ hat (,,bought”),
dann steht das in merkwiirdigem Widerspruch zu der reinen Spiritualitdt der
christlichen Erlosungsidee. Der Mechanismus, nach dem Gott Geld gegen ewiges
Leben tauscht, ist insofern paradox, als er eine Verwandlung von Materiellem in
Geistiges betrifft. Herberts Bildlichkeit beleuchtet die Inkommensurabilitédt der
christlichen Idee des ewigen Lebens, die sich jeglicher rationalen Logik entzieht;

7 George Herbert: The Temple. Sacred Poems and Private Ejaculations (1633). Mit einer deut-
schen Versiibersetzung v. Inge Leimberg. Miinster, New York, Miinchen, Berlin 2002, S. 12—
42; S. 378-392.

8 Herbert: The Temple (Anm. 7), S. 72. ,An seinem Himmels-Sitz ich ihn nicht fand; | Man
sagte mir, er sei auf einer Reise, | Um in Besitz zu nehmen jenes Land, | Das er erworben
einst zu teurem Preise.” (5.73).



Allegorie und Paradoxie 99

sie schliefit die logisch unwahrscheinliche Verwandlung von Materialitét in Spi-
ritualitat als Teil ihres Heilsversprechens ein.

Der Tauschmechanismus, der Geld in Geist, Materie in Spiritualitdt und be-
grenztes in dauerhaftes Leben iiberfiihrt, taucht mehrfach bei Herbert auf. So
an jener Stelle, da der Gldubige sich Gottes im Abendmahl vergewissert: , Not
in rich furniture, or in fine aray, | Nor in a wedge of gold, | Thou, who from me
wast sold, | To me dost now thy self convey; | For so thou should’st without me
still have been; | Leaving within mesinne.”® Mit Gold hat Gott dem Menschen
einst sein Leben erkauft, nun aber den schndden Besitz beiseitegeworfen, wenn
er sich dem Glaubigen anbietet. Im Gebet kommuniziert dieser allein mit einem
geistigen Schopfer, der ohne die Insignien seines Reichtums erscheint. Der Wan-
del, den der Mensch auf dem Weg von seiner irdischen Existenz zum ewigen
Leben vollzieht, wird in Herberts fiir die Ohren zeitgendssischer deutscher Leser
blasphemisch klingenden Versen auf Gott projiziert. Der Schopfer muss als ewi-
ges Prinzip erkannt und seines rein duflerlichen Glanzes entkleidet werden. Die
Perspektive des Glaubigen, der das richtige Gottesbild entfalten soll, gerat zur
alleinigen Grundlage fiir die Beschreibung des himmlischen Herrschers.

Ahnlich heifit es hier: ,Scatter, or binde them all to bend to thee: | Though
elements change, and heaven move, | Let not thy higher Court remove, | But
keep a standing Majestic in me.”’® Damit Gott seine spirituelle Majestit in der
Seele des Glaubigen entfalten kann, muss er auf das Prinzip der Dauer konzen-
triert werden. Auch Gott, so liefle sich formulieren, ist der Vergéanglichkeit zu
entreifien, die der duflere Glanz seiner Herrlichkeit in falschen Bildern missver-
standener Andacht vermitteln konnte. Die Vanitas-Diagnose, die hier auf unge-
wohnliche Weise anklingt, kleidet eines der schonsten Gedichte der Sammlung
in die Aussage, dass das Fleisch das Glas sei, welches den Staub der vergehenden
Zeit anzeige: ,And wanton in thy cravings, thou mayst know, | That flesh is but
the glasse, which holds the dust | That measures all our time; which also shall |
Be crumbled into dust.”" Seine wahre Wiirde und Herrlichkeit erlangt Gott, wo
er im Herzen des Glaubigen wohnt, weder Furcht noch Schrecken sat, erfahrbar
wird in der unmittelbaren Begegnung durch das Gebet. Hier taucht, verkoppelt
mit mystischen Denkmustern, das Motiv der nattirlichen Religion auf, wie es Ed-
ward Herbert, der Bruder des Verfassers und erste Lord Cherbury, mit seiner
Schrift De veritate (1626) begriindete. Gott ist, anders als in der theistischen Lehre
der lutherischen Orthodoxie, kein der Schopfung duferliches Prinzip, sondern

9 Herbert: The Temple (Anm. 7), S. 96. ,Nicht in Gerdtschaft reich und Pracht-Talar | Noch in
‘nem Barren Gold, | Bringst du, der einst den Sold | Fiir mich gezahlt, dich selbst mir dar; |
Sonst wiird’st du aufler mir geblieben sein; | Und in mir Stindenpein.” (S. 97).

10 Herbert: The Temple (Anm. 7), S. 106. ,Zerstreue, oder bind’ und beug’ sie dir. | Ob Stoff
sich wandelt, Spharen kreisen, | Lafs deinen Hof nicht weiterreisen; | Halt’ fest an deiner
Majestat in mir.” (5.107).

11 Herbert: The Temple (Anm. 7), S. 124. ,,Du einst wirst fett und geil, dir ward die Kunde |
Dag Fleisch nichts als das Glas, das hélt den Staub | Der uns’re Zeit mifit, und das gleichfalls
all’ | Zerkriimelt wird zu Staub.” (S. 125).



100 Peter-André Alt

vermittelt sich in den Naturprozessen direkt tiber die Wahrnehmung des Men-
schen — eine Position, die man in Deutschland als ketzerisch brandmarkt.

Wenn Gott im Pladoyer des Gedichts auf die Rolle des Menschen zuriickge-
fiihrt wird, entspricht das der Logik des Tauschs. Herbert spielt mit der Stilfi-
gur der Inversion, die das formale Aquivalent des Skonomischen Waren- und
Geldverkehrs ist. So wie Materie gegen Geist eingetauscht wird, verwandelt sich
Gott in den Menschen, der seine Fixierung auf die korperliche Welt hinter sich
lassen muss, um fiir das ewige Leben bereit zu sein. Die Allegorie des Warenver-
kehrs wird durch die paradoxe Verschiebung der Rollen erganzt. Die Struktur,
die sich hier offenbart, ist chiastisch: der Tausch — als Sinnbild der Verwand-
lung — vollzieht eine Transformation, die logisch undenkbar bleibt (aus Materie
entsteht Spiritualitat); die einfache Tauschallegorie wird komplex durch die Pa-
radoxie, die nicht den Menschen, sondern Gott zum Subjekt des Wandlungspro-
zesses macht. Damit erfiillt sich wiederum der tiefere allegorische Sinn dieser
Verse in der Inkommensurabilitédt der Verheiffung, die das ewige Leben bedeutet.
Das Geschenk, das Gott dem Menschen durch die Opferung des eigenen Sohns
zuteil werden lasst, bleibt letzthin unerschopflich. Die diskursive Sprache kann
es nicht einholen, denn nur im widerspriichlichen Sinnbild erschliefit es seine
arkane Botschaft.”?

Das Gebet bietet das Medium, das die Anndherung an den ambivalenten Cha-
rakter des ewigen Lebens moglicht macht. Es fungiert als Paradiesvogel Phonix
(,bird of Paradise”), als Milchstrale zur wahren Erkenntnis, als Blut der See-
le.”® Nicht zuletzt gelingt im Gebet jene Vermenschlichung Gottes, die der Temp-
le durchweg reflektiert. Dieser Topos wiederum steigert Gedankenmotive der
nattirlichen Religion zu einer mystischen Anndherung, indem er einen signifi-
kanten Rollenwechsel offenbart. Gott, wie er sich dem Gldubigen im Gebet pra-
sentiert, ist korperlich, er besitzt Gold, hat physische Macht und muss selbst ab-
werfen, was physisch bleibt. ,Affictions” — Anfechtungen — ereilen auch ihn;" er
liebt und leidet wie sein Sohn, und seine menschlichen Ziige sind uniiberseh-
bar. Dass Christus bei Herbert mit seinem Vater mehrfach zu einer Einheit ver-
schmilzt, wird auch an anderen Stellen sichtbar. Wenn das Blut als Heilmittel fiir
den Menschen aus dem Himmel tropft (, There is a balsome, or indeed a bloud, |
Dropping from heav'n®),"” dann zeigt das an, wie eng gottliche Gnade und Opfe-
rung des Sohnes zusammenhangen.

Vermenschlichung des Schopfers, Identifizierung von Vater und Sohn sowie
Transformation der Materialitét in Spiritualitét finden sich als Topoi auch in ,The

12 Vgl. zu den imaginativen Aspekten dieses Allegoriekonzepts Verena Olejniczak Lobsien,
Eckhard Lobsien: Die unsichtbare Imagination. Literarisches Denken im 16. Jahrhundert.
Miinchen 2003, S. 62 ff.; Verena Lobsien: Jenseitsédsthetik. Literarische Raume letzter Dinge.
Berlin 2012, S. 87 ff.

13 Herbert: The Temple (Anm. 7), S. 96.

14 Herbert: The Temple (Anm. 7), S. 117 f.

15 Herbert: The Temple (Anm. 7), S. 292.



Allegorie und Paradoxie 101

Bag”. Hier erscheint Gott im Staatsornat zu Pferde (,The God of power, as he did
ride | In his majestick robes of glorie”),' ehe er sich unter die Menschen mischt
und seine prunkvolle Kleidung ablegt. Die Wolken erhalten seinen Bogen, der
Blitz gewinnt den Speer, das Blau des Mantels fillt an den Himmel, sodass Gott
sich mit seinen Attributen gleichsam in der Natur manifestiert. An die Stelle des
alten Ornats tritt ein einfacher Habit, in dem er auf Erden wandelt und nach ei-
ner Herberge sucht. Er ist jetzt in die Gestalt seines Sohnes gefahren, opfert sich
den Menschen und sichert ihnen damit ewiges Leben (,,That I shall minde, what
you impart | Look, you may put it very neare my heart.”).” Das Gedicht ist un-
ter zwei Aspekten bemerkenswert: Es beschwort ein pantheistisches Gottesbild,
indem es den Schopfer mit den Attributen seiner Schopfung gleichsetzt, die er
an die Welt weitergibt, wenn er die Insignien seiner Macht verdufiert. Die erneut
auftretende Allegorie des himmlischen Regenten, die Gottes Majestat sehr rea-
listisch als politisch-mundane Rolle zeichnet, wére ebenso wie die heterodoxe
Gleichsetzung seiner Eigenschaften mit denen der natura naturata fiir deutsche
Leser beider Konfessionen inakzeptabel gewesen. Hinzu tritt die ungewohnliche
Identifizierung Gottes mit seinem Sohn, die dazu fiihrt, dass sich Christi Op-
fer als direkte Selbstpreisgabe des Schopfers deuten lasst. Der Widerspruch, der
zwischen der neutestamentlichen Idee der Stellvertretung und dieser direkten
Schilderung des Opfertodes besteht, wird im Text nicht aufgeldst. Die Allego-
rie zeitigt den eigentiimlichen Effekt, dass die sinnbildliche Imagination des
himmlischen Herrschers wortlich erscheint: Der sensus allegoricus ist hier eigent-
lich ein sensus literalis, die buchstédbliche Annahme einer gottlichen Majestdt mit
sdmtlichen Attributen der Macht. Paradoxe Ziige tragt die Konstruktion, weil sie
die Inkommensurabilitat Gottes durch das Bild des einfachen Menschen ersetzt,
ohne diese Substitution ndher zu begriinden. An die Stelle von Transzendenz
tritt Immanenz, wie es fiir mystische Texte seit dem Mittelalter typisch ist. De-
ren Widerspriichlichkeit besteht darin, dass sie eine hohere, sich den Einsichten
der Vernunft entziehende Instanz mit sprachlichen Mitteln zu beschreiben su-
chen.” Sie bedienen sich also des Logos, um das Prinzip Gottes als das Nicht-
Erkennbare, Unsagbare und Inkommensurable aufzuweisen.” Herbert greift an
solchen Punkten auf die Tradition einer mystischen Ambivalenz zuriick, die sich
im Logos gerade als Widerspruch reflektiert.”® Erst am Ende des Gedichts tritt
diese paradoxe Perspektive in den Dienst eines Lobes des Glaubens und des Pa-
radieses. Der heilsgeschichtliche Sinn und die Preisung ewigen Lebens, welche

16 Herbert: The Temple (Anm. 7), S. 300.

17 Herbert: The Temple (Anm. 7), S. 302.

18 Zu den literarischen Implikationen des Konzepts vgl. Hans-Georg Kemper: Deutsche Lyrik
der frithen Neuzeit. Bd. 3 (Barock-Mystik). Tiibingen 1988, S. Xf.

19 Kurt Ruh: Geschichte der abendldndischen Mystik. Erster Bd.2. Aufl. (zuerst 1990). Miin-
chen 2001, S. 15.

20 Hierzu Alois M. Haas: Das mystische Paradox. In: Das Paradox. Eine Herausforderung des
abendlandischen Denkens. Hrsg. v. Paul Geyer u. Roland Hagenbiichle. Tiibingen 1992,
S.273-294, hier S. 288 f.



102 Peter-André Alt

die Allegorese-Tradition im sensus allegoricus und im sensus anagogicus verankert,
riicken hier zusammen. Damit verliert die Paradoxie ihre Zumutung fiir den or-
thodoxen Leser, sie wird selbst zum argumentum spirituale. >

Dazu passt konsequent, dass der Zyklus zunehmend, je weiter er fortschreitet,
ein spirituelles Gottesbild vorfiihrt, das die Tendenz zur mystischen Vermensch-
lichung des Schopfers tiberlagert. Zunéchst lasst sich das als Hervortreten der
eschatologischen Perspektive deuten, die fiir klare Gewichtungen sorgt. Die
Welt, so heifst es in einem allegorisch sehr einheitlich gestalteten Gedicht (,The
World”), ist durch menschliche Weisheit, Vergniigen, Stinde und Tod stetig bear-
beitet worden. Aber die Verschonerungen, die das bewirkte, bleiben relativ, weil
die wahren Werte im Jenseits liegen. Liebe, Gnade und Glorie bauen daher die
Welt nach ihren eigenen Vorstellungen neu im Paradies wieder auf: ,But Love
and Grace took Glorie by the hand, | And built a braver Palace then before.”*
Solche am Prediger Salomo geschulte Klage {iber den Verfall der Welt und die
Verganglichkeit aller Dinge bildet einen gesamteuropdischen Topos, der in der
spanischen, englischen und deutschen Allegorik des Barockzeitalters grofse Be-
deutung hat.” Gespiegelt wird dieses Muster bei Herbert in The Quip (,,Die Sti-
chelei”), wo Schonheit, Ruhm und Witz um die Gunst des Menschen buhlen, am
Ende aber die jeweilige Antwort auf ihre Avancen durch Gott gegeben wird.*
Ahnliche Eindriicke vermittelt das Gedicht Tine, das die theologisch einschla-
gige Stufenhierarchie von Lebenszeit und Paradieseszeit als systematisches Mo-
dell einer hierarchischen Ordnungsstruktur sichtbar macht.” Hier ist nicht mehr
die Rede von einer korperlichen Seite des Schopfers, von dessen Verwickeltsein
in die physische Welt. Mystische Anndherung im Gebet und natiirliche Begriin-
dung der Religion treten hinter orthodoxen Positionen zuriick, die das antithe-
tische Spiel von Vanitas-Diagnostik und Eschatologie freisetzen. Es dominieren
klare Abgrenzungen im Sinne einer Antithetik, die zwar auf ein ganzheitliches
Weltbild abstellt, aber dieses wesentlich {iber orthodoxe Gegensitze definiert.

Die Argumentationslogik, die jetzt bei Herbert regiert, unterscheidet sich stark
von den paradoxen Konstruktionen am Anfang des Zyklus. Die Antithetik der
eschatologisch gepragten Textpassagen entfaltet bindre Muster, die nirgends
verwischt werden. Die traditionell-christliche Zeitreflexion verzichtet auf die
Darstellung widerspriichlicher Glaubenserfahrungen, wie sie zur Kérper- und
Tauschmetaphorik der Mystik gehoren. Es ist bezeichnend, dass die Paradoxie

21 Uber die Verbindung von darstellerischer und hermeneutischer Potenz vgl. Hans-Georg
Kemper: Allegorische Allegorese. Zur Bildlichkeit und Struktur mystischer Literatur (Mecht-
hild von Magdeburg, Angelus Silesius). In: Formen und Funktionen der Allegorie. Sympo-
sion Wolfenbiittel 1978. Hrsg. v. Walter Haug. Tiibingen 1979, S. 90-125, hier S. 108 {.

22 Herbert: The Temple (Anm. 7), S. 162.

23 Immer noch mustergiiltig zu solchen Formen der Topik ist die Darstellung bei Wilfried Bar-
ner: Barockrhetorik. Untersuchungen zu ihren geschichtlichen Grundlagen. Tiibingen 1970,
S. 86 ff.

24 Herbert: The Temple (Anm. 7), S. 216.

25 Herbert: The Temple (Anm. 7), S. 240.



Allegorie und Paradoxie 103

in diesen fast lutherisch argumentierenden Passagen des Zyklus, die vielfach an
Martin Opitz und Paul Gerhardt erinnern, nahezu verschwindet. An ihre Stelle
tritt eine Verklarung des Todes als Heilsbringer, der seine abschreckende Wir-
kung verliert und anziehende Ziige gewinnt. Die Personifikation des Knochen-
manns (,Nothing but bones”) wird ersetzt durch die Allegorie des ewigen Le-
bens, eine verjiingte Gestalt, die der Seele ein neues Kleid antrégt (,When souls
wear their new aray”).”*® Das Paradies farbt den Tod in Tonen der Verklarung,
nicht als hippokratisches Gesicht. Und am Ende wandelt sich bei Herbert die Vi-
sion des Todes in eine Allegorie des Paradieses, deren letzte Paradoxie darin be-
steht, dass das Ende des Lebens ein Akt der Wiedergeburt ist.

John Donnes Holy Sonnets erschienen 1633; es folgten zwei Jahre spater in der
Neuausgabe vier weitere Sonette, und postum verodffentlichte Edmond Gosse
nochmals drei, die aus dem sogenannten Westmoreland-Manuskript stammten.
Der Zyklus — mit dem Untertitel Divine Meditations — umfasst zwolf Sonette in
klarer Anordnung, gestiitzt auf eine pragnante Argumentation, die ihre jewei-
lige Quintessenz nach bildhaftem Exordium und Exempla im Oktett gnomisch-
sententios formuliert. Das erste Sonett formuliert ein Gebet, das mit der Sorge
schliefit, Gott werde das glaubige Ich nicht aufnehmen, sodass es dem Teufel an-
heimfalle: ,That thou lov’st mankind well, yet wilt’ not chuse me, | And Satan
hates mee, is loth to lose me.”? Das zweite, dritte und vierte Sonett beschworen
Elemente der Eschatologie, Visonen von hollischer Bestrafung, Himmelspilger-
schaft und Jiingstem Gericht. Gott wird angefleht, das Ich in Gnade zu erlosen
und fiir seine Slinden nicht zu verdammen: , Teach mee how to repent; for that’s
a good | As if thou” hadst seal'd my pardon, with thy blood.”?® Das fiinfte und
sechste Sonett markieren eine Zasur, denn jetzt zeigt sich das Ich als Sieger tiber
Tod und Verdammnis. Selbstbewusst geworden durch Zuversicht und Gottver-
trauen, artikuliert es neuen Mut, weil der Tod nunmehr bezwungen ist. Nach ei-
nem zeittypischen, auch in der Malerei verbreiteten Motiv, das spater Jacob Balde
und Andreas Gryphius aufgreifen, figuriert er nicht mehr als mors triumphans,
sondern als mors devincta:®® ,,One short sleepe past, wee wake eternally, | And
death shall be no more, Death shalt die.”* Die eigentlichen Hohepunkte des Zy-

26 Herbert: The Temple (Anm. 7), S. 370.

27 John Donne: The Divine Poems. Ed. with Introductions and Commentary by Helen Gardner.
Oxford 1952, S. 6.

28 Donne: The Divine Poems (Anm. 27), S. 8.

29 Das dialektische Wechselspiel von siegreichem und besiegtem Tod ist Gegenstand zahlrei-
cher Deckenfresken und Grabbilder der Epoche. Literarisch einschlagig hier Jacob Balde:
Enthusiasmen. In: Opera Poetica Omnia. Bd. VIII. Miinchen 1729 (zuerst 1660), Sylvarum
liber VII, VIIII, liber II, XXXIX; Andreas Gryphius: Kirchhoffs=Gedancken (1657). Gesamt-
ausgabe der deutschsprachigen Werke. Hrsg. v. Marian Szyrocki u. Hugh Powell. Bd.IIL
Tiibingen 1963 ff., S. 19 ff. Als Materialsammlung diesbeziiglich immer noch instruktiv:
Friedrich-Wilhelm Wentzlaff-Eggebert: Der triumphierende und der besiegte Tod in der
Wort- und Bildkunst des Barock. Berlin, New York 1975, S. 74 ff.

30 Donne: The Divine Poems (Anm. 27), S. 9.



104 Peter-André Alt

klus finden sich in der zweiten Halfte, ab dem siebenten Sonett. Thema der Texte
ist der Dialog des Glaubigen mit Gott, seine Partizipation an der divinatorischen
Gnade, seine eigene Passio als Mitleiden an den Schmerzen der Menschheit, sei-
ne mystische Nédhe zum Schopfer. Hier tauchen auch jene paradox gesteigerten
Wendungen auf, fiir die Donnes Sonette beriihmt geworden sind.

Die abschlielenden fiinf Sonette zeigen ein gestarktes Ich, das im Gesprach
mit Gott die tiefsitzende Angst vor dem Ende seines irdischen Daseins ablegt.
Das siebte Sonett riickt dem Schopfer néher, indem es ihn in menschlicher Gestalt
zeigt. Gott habe sich ein fleischliches Kleid {ibergestreift und auf diese Weise jene
Schwiche erlangt, die es erlaube, Schmerz zu fiihlen: ,God cloth’d himselfe in
vile mans flesch, that so | He might be weake enough to suffer woe.”* Die allego-
rische Konstruktion weist den Korper als Kleid von Fleisch aus, das man an- und
ablegen kann; die Paradoxie zielt auf die fiir die Mystik gingige Verschrankung
von menschlichem Gott und gottlichem Menschen.” Denn wenn der Schopfer
sich dazu herablésst, den Korper seines Geschdpfs anzunehmen, ermoglicht das
auch den Umkehrschluss, dass das Geschopf seinem Schopfer gleiche. Die Pa-
radoxie besagt, dass der Mensch so gottlich sei wie Gott menschlich. Das eben
ist der Kern einer mystischen Annaherung, die im Gewand der Allegorie durch
den bewussten Widerspruch die Grenze zwischen Diesseits und Jenseits in Frage
stellt. Nach dem Muster des Chiasmus kreuzt der Text Attribut und Nomen, in-
dem er das Sterbliche ewig und das Ewige sterblich macht: eine rhetorische Figur,
die zugleich als Denkprinzip fungiert.*

Das zehnte Sonett beschwort die Befreiung vom Teufel und bittet Gott um Bes-
serung seiner Seele. Das Ich vergleicht sich mit einer besetzten Stadt (,,an usurpt
town”?"), die gefangen ist von den Machten der Finsternis. Der Teufel okkupiert
die Psyche, halt von der endgiiltigen Erlosung ab und erweist sich als diiste-
rer Herrscher, der grofse Beharrungskraft besitzt. Nicht Demut jedoch, sondern
Selbstbewusstsein bildet die Haltung, in der das Ich sich in dieser Situation Gott
nahert. In Ubereinstimmung mit den Rollenmustern barocker Liebeslyrik insze-
niert es sich als {iberlegene Schonheit, die ihren Bewunderer auffordert, er solle
sie gut unterhalten, damit ihr Herz entflammt werde. Nur wenn Gott die Seele
begeistern und entziicken kann, gewinnt das Ich Freiheit vom Bosen und Mafi-
gung im Trieb. Das Couplet charakterisiert dieses ungewo6hnliche Konzept wie-
derum in vertrauter chiastischer Konstruktion: ,Except you’ enthrall mee, never
shall be free, | Nor ever chast, except you ravish mee.”* Die besetzte Stadt steht

31 Donne: The Divine Poems (Anm. 27), S. 9.

32 Das ist eine Konstruktion, die sich rhetorisch wiederum in der Form des Chiasmus manifes-
tieren kann; kaum zuféllig begegnet man ihr in zahlreichen Texten des Zyklus wieder.

33 Zu Recht spricht Heinrich F. Plett daher im Blick auf die Paradoxie auch von ,Scheinwider-
spriichen’ (Das Paradoxon als rhetorische Kategorie. In: Das Paradox. Hrsg. v. Paul Geyer u.
Roland Hagenbiichle. S. 89-104, hier S. 90).

34 Donne: The Divine Poems (Anm. 27), S. 11.

35 Donne: The Divine Poems (Anm. 27), S. 11.



Allegorie und Paradoxie 105

allegorisch fiir die vom Teufel okkupierte Seele, deren Heilung durch gottliche
Begeisterung ermdglicht wird. Die Paradoxie der Argumentation resultiert dar-
aus, dass nicht BufSe und Miihsal, Entsagung und Pflicht, sondern Enthusiasmus
und Liebe das Antidot fiir Satans Verlockungen darstellen.

Die Summe des Zyklus wird bereits im vorletzten, dem elften Sonett gezo-
gen. Indem es die Leistungen der heilenden Meditation beschreibt, die den Men-
schen Gott naher bringt, beleuchtet es zugleich die spirituelle Reflexionsleistung
der Gedichte als deren metapoetische Dimension. Gottes Gnade besteht darin,
dass er den Menschen in seiner Brust wie in einem Tempel wohnen lédsst. Die
metaphorisch-allegorisch im Topos der Wohnung beschworene Nahe zwischen
Schopfer und Glaubigem findet erneut in der paradoxen Hyperbolisierung des
Couplets ihre Quintessenz. Das Wunder der creatio Dei beruhte, so heifst es, nicht
nur darauf, dass der Mensch Gott gleich geschaffen wurde; vielmehr offenbar-
te es sich auch in der verbliiffenden Menschenahnlichkeit Gottes: ,’Twas much,
that man was made like God before, | But, that God should be made like man,
much more.”** Wenn der Glaubige in Gottes Brust wie in einem Tempel wohnt,
bedeutet das gemaf dieser Logik, dass er in sich selbst enthalten ist. Denn Gott
gleicht dem Menschen, womit jede einfache Differenz aufgehoben wird. In der
paradoxen Darstellung erscheint wieder das Prinzip der Ordnungsstérung, das
die Allegorie der Wohnung mystisch-heterodox pointiert: Der Mensch ist Teil je-
nes Gottes, der ihm selbst ahnlich bleibt.” In der zirkuldren Struktur vergeht die
Unterscheidung von irdischem und ewigem Leben — ihre paradoxe Form reflek-
tiert die Idee der Erlosung, die alle profanen Gegensétze auflost.

Die Paradoxie bedeutet vor solchem Hintergrund keinen Widerspruch zur bi-
néren Logik, sondern deren formale Aufhebung. Die Bedeutsamkeit dieses Prin-
zips unterstreicht ein Beispiel aus dem ganz anderen Genre des hofischen Thea-
ters. In einem 1594 vor Elisabeth I. aufgefiihrten Maskenspiel tritt die Figur des
Paradoxes auf, die drei Kopfe tragt und damit ,Masculine, Femine, and Neuter”
verkorpert.® Das Prinzip der Mitte reflektiert einen Topos aus dem platonischen
Symposion — das Ideal aller Liebenden, die eine Einheit beider Geschlechter an-
streben, um in deren Verbindung Eros erleben zu konnen. Im Maskenspiel heifst
es dazu: , Every lover’s ayme is vertous; for virtus est in medio.”* An die Stelle
einer klaren Opposition tritt das ,in medio” als Quintessenz der Paradoxie. Genau
diese Praxis der Verschmelzung, die auf zwei Polen beruhende Unterscheidun-

36 Donne: The Divine Poems (Anm. 27), S. 11.

37 Dass nicht jeder Text des Zyklus Allegorie und Paradoxie verbindet, erweist das postum
verdffentlichte achtzehnte Sonett, das aus den nachgelassenen Westmoreland-Manuskripten
stammt. Es thematisiert im Sinnbild der Braut Gottes das Schisma der Kirchen, die Tren-
nung zwischen romischer und lutherischer ecclesia, ohne dass es aber zu einer paradoxen
Schlussfiigung kommt. Donne: The Divine Poems (Anm. 27), S. 15; vgl. den Kommentar
S. 127 ff.

38 The Progresses and Public Processions of Queen Elizabeth. 3 Volumes. Hg. v. John Nichols.
Vol. IIL. London 1823. Reprint New York 1965, S. 337.

39 The Progresses and Public Processions of Queen Elizabeth (Anm. 38), Vol. I1I, S. 340.



106 Peter-André Alt

gen aufhebt, ist auch im mystischen Prozess der Vermahlung zwischen Glaubi-
gem und Gott bezeichnet. Und es diirfte kein Zufall sein, dass er bei Donne und
Herbert durch genau jene Figur der Paradoxie dargestellt wird, die formal wie
inhaltlich die Tilgung der binédren Differenz reflektiert.

3

Daniel von Czepkos Sammlung von sechshundert ,,Schluf3-Reimen”, die Monodis-
ticha, entstand zwischen 1640 und 1647. Zu Lebzeiten des Autors zirkulierten Ab-
schriften nur im engeren Freundeskreis, weil die Zensur in Schlesien den Druck
des tendenziell hdretischen Zyklus verhindert hétte. Die Publikation erfolgte erst
1882 auf der Grundlage einer Handschrift aus dem Jahr 1723.%° Sein knappes spi-
rituelles Programm formuliert Czepko in seiner Vorrede ,, Aufwecker an die Rei-
me”, in der es heif$t: ,Wer inner sich das ScheideWasser hat, | Dadurch die Seel
auflost die Ding im Wesen, | Wird euern Kern stracks brechen in der That, | Und
Gott in Thm, Natur in ihn sich lesen.”*' Die Poesie ist die Hebamme fiir diese in-
nere Weisheit, die es dem Glaubigen erlaubt, auf den Kern der Dinge, die Natur
Gottes zu schauen.”? Im 1653 verfassten Widmungsgedicht an Wilhelm IV. von
Sachsen-Weimar, das Oberhaupt der , Fruchtbringenden Gesellschaft” (genannt
,der Schmackhafte”), beschwort Czepko Hermes Trismegistos als Prazeptor, der
dem Menschen des Altertums das ,Buch in der Natur”*’ nahegebracht habe. Her-
mes lehre im Pimander von , Gottes Giite”* so heifit es — eine Anspielung auf die
Ubersetzung von 14 Traktaten des spatantiken Corpus Hermeticum, die Marsilio
Ficino 1471 im Auftrag Cosimos di Medici unter dem urspriinglich fiir den ersten
Traktat resevierten Titel Pimander veroffentlichte.* Mit seiner Reminiszenz stellt
Czepko sofort eine Verbindung zum als ketzerisch geltenden Gedankengut der
Hermetik her. Natur erscheint unter der hier bemiihten Perspektive als ,,Schrifft”,
die der gottlichen Wahrheit feste Zeichen zuordnet.*® Dieses ist die Grundlage
flir die mystischen Paradoxien, mit denen der Text arbeitet. Zu ihnen gehort der

40 Vgl. Volker Meid: Die deutsche Literatur im Zeitalter des Barock. Vom Spathumanismus zur
Frithaufklarung. Miinchen 2009, S. 279.

41 Daniel von Czepko: Sexcenta Monodisticha Sapientum. In: Sdmtliche Werke. Hrsg. v. Hans-
Gert Roloff und Marian Szyrocki. Bd. 2. Berlin, New York 1980 ff., S. 519-672, hier S. 523.

42 Vgl. dazu grundlegend Hans-Georg Kemper: Religion und Poetik. In: Religion und Religio-
sitdt im Zeitalter des Barock. Hrsg. v. Dieter Breuer. Bd. I. Wiesbaden 1995, S. 63-92; vgl. Peter
Cersowsky: Magie und Dichtung. Zur deutschen und englischen Literatur des 17. Jahrhun-
derts. Miinchen 1990, S. 154 ff.

43 Czepko: Sexcenta Monodisticha Sapientum (Anm. 41), Bd.L,2, S. 535.

44 Czepko: Sexcenta Monodisticha Sapientum (Anm. 41), Bd. L2, S. 535.

45 Marsilio Ficino: Mercurii Trismegisti Liber de potestate et sapientia Dei cui titulus Piman-
der. In: Marsilii Ficini Opera Omnia. 2 Vol. Basel 1576; Nachdruck: Con una lettera intro-
duttiva di Paul Oskar Kristeller e una premessa di Mario Sancipriano. Vol. II. Torino 1962,
S. 1836-1873. Vgl. Paul Oskar Kristeller: Marsilio Ficino e Lodovico Lazzarelli. Contributo
alla diffusione delle idee ermetice nel rinascimento (1938). In ders.: Studies in Renaissance
Thought and Letters. Bd.I. Rom 1956, S. 221-247.

46 Czepko: Sexcenta Monodisticha Sapientum (Anm. 41), Bd. 1,2, S. 542.



Allegorie und Paradoxie 107

Topos von Gott als Mensch, der sich in Fleisch und Blut verwandelt; die Vorstel-
lung, der Schopfer sei ein ,Nicht”, das der Glaubige ansieht und dadurch erst
zu seinem existierenden Gegeniiber macht; der auf den Hermetismus zuriickge-
hende Gedanke, dass Schweigen das gottliche Reden sei;*” die Behauptung, der
Mensch schreite in seinem Leben nicht zum Alter, sondern zur Verjiingung fort,
sofern er den wahren Glaube pflege; die Phantasie vom Himmel, in dem allein
der Glaubige wie Gott selbst lebt; die Annahme, dass einzig das Eindringen in
Gottes Wesen die Moglichkeit bietet, ihn auch wahrzunehmen.*® Zahlreiche Leit-
motive des Konvoluts umspielen heterodoxes Gedankengut, denn sie stellen die
Grenze in Frage, die zwischen Gott und Mensch besteht. Im Akt der mystischen
Verschmelzung, den der wahre Glaube begriindet, existiert sie nicht mehr; das
ist der wesentliche Sinn, den Czepkos Paradoxien in epigrammtischer Form ver-
mitteln.

Sukkurs erhalten sie durch die Allegorie: Das Kreuz als Zeichen der passio
Christi ist zugleich Bahn des Lebens; Gott und Mensch sind fiireinander die Klei-
dung, in die sie sich hiillen; die Schrift im Herzen spiegelt durch die Vergeis-
tigung des Buchstabens den rechten Glauben; der innere Mensch erscheint als
fester, stehender Stab, der dufiere als von externen Einfliissen bewegter Zirkel.*
Der Regelfall ist das isolierte Vorkommen von Allegorie oder Paradoxie, jedoch
wirken beide an pragnanten Punkten des Zyklus auch zusammen. In Uberbie-
tung des Enthusiasmuskonzepts aus Platons Phaidros, das Ciceros De oratore unter
Rekurs auf Demokrit (Fragment 18 B) adaptiert,”® heifit es iiber die Sprache der
Poesie als himmlische Rede: ,Was ist die Schopffung? Nichts als ein geschlofs-
ner Reim, als Reim | Der klingt, der Gott sein Wort schallt GLEICHLAUTS wie-
der herein.”*! Die allegorische Konstruktion bezeichnet die Schépfung als Reim,
im Sinne eines musikalisch organisierten Textes, der durch lautlich-klangliche
Ahnlichkeiten bestimmt wird. Gott hat als selbst Begeisterter die Natur wie ein
Gedicht geschaffen, dessen Schonheit durch den Wohlklang seines Reimprinzips
entsteht. Nicht nur der Dichter, sondern auch der Schopfer stehen im Bann des

47 Im ersten Traktat heifit: ,Denn der Schlaf des Korpers war zur Niichternheit der Seele gewor-
den und das Schliefien der Augen zum wahren Sehen, und mein Schweigen trug das Gute in
sich und das Zu-Grabe-Tragen des Redens wurde zum Ans-Licht-Bringen des Guten.” (Das
Corpus Hermeticum Deutsch. Im Auftrag der Heidelberger Akademie der Wissenschaften
bearbeitet u. hrsg. v. Carsten Colpe u. Jens Holzhausen. Die griechischen Traktate und der
lateinische ,Asclepius’, iibers. u. eingeleitet v. Jens Holzhausen. Stuttgart-Bad Cannstatt 1997,
S. 21.) Der 16. Traktat, der einen fiktiven Brief des Asklepios an den dgyptischen Pharao
Ammon wiedergibt, tadelt das ,,Wort-Getdse” der griechischen Philosophie (Das Corpus
Hermeticum Deutsch, S. 207); nur durch den Geist wird der Mensch ,ein sterblicher Gott”,
und nur im Logos, der Spiritus und Fleisch verbindet, ndhert er sich dem Schopfer an. Die
hermetische Lehre liefert ganz offenkundig das Grundmuster, dem Czepko hier folgt.

48 Czepko: Sexcenta Monodisticha Sapientum (Anm. 41), Bd. L2, S. 551, 555, 553, 637, 653.

49 Czepko: Sexcenta Monodisticha Sapientum (Anm. 41), Bd. 1,2, S. 580, 581, 651, 598.

50 Cicero: De oratore/Uber den Redner. Lat./Dt,, iibers. u. hrsg. v. Harald Merklin. Stuttgart
2006, S. 328 (IL, 194).

51 Czepko: Sexcenta Monodisticha Sapientum (Anm. 41), Bd. 1,2, S. 654.



108 Peter-André Alt

Enthusiasmus, und die Perfektion ihrer Werke verdankt sich dieser Pragung. So
wie die Reime durch Korrespondenzen verbunden sind, arbeiten die Elemente
der Natur in einem grofien Analogiesystem zusammen und offenbaren darin
ihre geistige Verwandtschaft. Der allegorische sensus gewinnt Kontur gemafs
der augustinischen Formel ,a visibilibus ad invisibilia’, welche die hohere Lo-
gik der Schépfung aufzeigt. Hinter der sensuellen Dimension des divinatorisch
produzierten Reims erscheint ein spiritueller Sinn: die Macht der Analogie, in
deren Prinzip sich Gottes Schopferwille abzeichnet. Dadurch, dass die Zeichen
der Natur durch Ahnlichkeiten verbunden sind, zeigt sich ihr geistiges Organi-
sationsgesetz. Der Reim ist nicht nur Klang, sondern auch Offenbarung gottlicher
Potenz und Hinweis auf die Schonheit der Analogien, die die Natur durchziehen.
Am Ende des vierten Zyklus heifst es daher auch: ,Sind in Gott alle Ding, ist Gott
in allen Dingen: | Helf alle Welt: MEIN GOTT UND ALLE DINGE, singen.”>

Ein anderes Beispiel zeigt die wechselseitige Erganzung von Allegorie und Pa-
radoxie im Kontext einer fast blasphemischen Deutung der Passionsgeschichte:
,Das von dem Creutz ins Hertz uns filt, ist Gottes Blut: Gottes Blut: | Das tilgt die
Siind: umbsonst wirckt fremde Bufs und Glut.”** Der paradoxale Charakter der
Verse entsteht durch die Vorstellung, dass Gott einen fleischlich-vergénglichen
Leib besitze.>* Nicht sein Sohn, sondern er selbst blutet am Kreuz, aber sein Tod
ist nur der Ursprung des wahren Glaubens und damit die Bedingung ewigen
Lebens - ein Motiv, das schon in Herberts Temple auftauchte.® Die metaphora conti-
nua des Kreuzes als Sinnbild der Passionsgeschichte und der Paradiesverheiffung
reflektiert das widerspriichliche Modell der aus dem Sterben geborenen vita ae-
terna, die das ewige Leben durch das Kreuzesopfer begriindet findet. Als Teil der
christlichen Dogmatik ist dieses Modell gut vertraut, jedoch pointiert Czepko
seine Botschaft auf besondere Weise, indem er Gott selbst durch seine eigenwil-
lige Allegorie als Gekreuzigten darstellt. Damit gewinnt auch die Aussage tiber
den heilsgeschichtlichen Kern der Passio Christi eine neue Dimension, denn das
ewige Leben geht hier aus dem Tod des Schopfers selbst hervor. Diese Logik des
Kreislaufs ist typisch fiir den mystischen Tenor der Monodistichen; formal wird
sie durch die paradoxe Zuspitzung der an sich traditionellen Kreuzesallegorie
zum Ausdruck gebracht.

Das Moment des Zyklischen taucht am Ende der Sammlung wiederholt auf.
Unter der Uberschrift ,Letztes Gerichte” heifit es: , Seht wie die gantzer Welt im
Feuer Urtheil steht. | Zur Rechten heist es: Kommt: Zur Lincken heist es: Geht.” >
Das Jiingste Gericht setzt die Seele dem Feuer aus, mit dem Resultat, dass die Siin-
der von den Frommen geschieden werden. So strikt diese Opposition hier anmu-

52 Czepko: Sexcenta Monodisticha Sapientum (Anm. 41), Bd. L2, S. 630.

53 Czepko: Sexcenta Monodisticha Sapientum (Anm. 41), Bd.L2, S. 667.

54 Zu Vorlaufern vgl. Kurt Ruh: Geschichte der abendldndischen Mystik. Vierter Band. Die
niederldndische Mystik des 14.-16. Jahrhunderts. Miinchen 1999, S. 231 ff.

55 Herbert: The Temple (Anm. 7), S. 292.

56 Czepko: Sexcenta Monodisticha Sapientum (Anm. 41), Bd. L2, S. 672.



Allegorie und Paradoxie 109

tet, so relativ ist doch ihre Distinktionsleistung; denn das Gesetz des Kreislaufs
als Prinzip der Schopfung stellt die Differenz zwischen ,Gehen’ und ,Kommen’
fundamental in Frage. Im letzten Monodistichon wirken Paradoxie und Allego-
rie erneut zusammen, wenn es heifdt: ,Das End ist hier: doch wer zuriicke keh-
ren kan | Der trifft den Anbeginn im Ende wieder an.””” Ende und Anfang sind
eins, wie auch der Blick auf das erste Monodistichon der Sammlung lehrt: ,Das
Ende, das du suchst, das schleufs in Anfang ein, | Wilt du auf Erden weis’, im
Himmel seelig seyn.”® Die Paradoxie der Einheit von Anfang und Ende folgt der
uns bekannten Logik, der Aufhebung des bindren Unterschieds zugunsten einer
Verschrankung, die sich im kompositorischen Chiasmus von erstem und letztem
Monodistichon spiegelt. Sie entspricht im tiibrigen Platons Timaios, der die Idee
der urspriinglichen Eingeschlechtlichkeit des Menschen mit dem Bild der Kreis-
formigkeit verbindet.” Im ersten Traktat des Corpus Hermeticum, auf den Czepkos
einfiihrendes Lehrgedicht mit Anspielung auf dessen mythischen Verfasser, den
Hirtengott Poimander, verwiesen hatte, wird eine vergleichbare Idee des Kreises
beleuchtet.®® Im vierten Traktat heif3t es: ,Das, was schwindet, wird mit Notwen-
digkeit wieder erneuert sowohl durch die Erneuerung der Gétter als auch durch
den sich nach Zahlgesetzen vollziehenden Naturkreislauf.”® Fiir Czepko kann
es in Ubereinstimmung mit dem Hermetismus keine Differenzierung zwischen
Beginn und Schluss geben, weil die Schopfung selbst dem Prinzip des Zykli-
schen gehorcht. Vor diesem Hintergrund ist auch die Frage nach der klaren Tren-
nung zwischen den Siindern, die in die Holle fahren, und den Frommen, die im
Himmel aufgenommen werden, durchaus hinfillig. Weil die Natur einem zykli-
schen Grundzug gehorcht, kann jede Wirkung auch wieder eingeschrénkt, jedes
Absolutum relativiert und jedes Resultat wieder aufgehoben werden. Es gehort
zu Czepkos heterodoxer Kunst, dass solche Botschaften durch die paradoxe Zu-
scharfung der Allegorie vermittelt werden.

Das allegorische Sinnbild des Kreislaufs reflektiert aber mehr als nur den Ge-
danken der in sich geschlossenen Natur, wo Ursprung und Ende eine Einheit
bilden. Gleichzeitig beleuchtet es die Poetik Czepkos, das mystische Programm
der Anndherung an die Welt des Schopfers. Die literarische Selbstreflexion ge-
schieht in der paradoxen Allegorie des Kreislaufs, in der sich der poetische Text
als mimetische Wiederholung des Naturzyklus zeigt. So wie Anfang und Ende
unterschiedslos sind, so verschmelzen auch Kunst und Natur. Die Poesie ist
eine Allegorie der Natur, die sie darstellt, und in dieser Konfiguration zugleich

57 Czepko: Sexcenta Monodisticha Sapientum (Anm. 41), Bd. 1,2, S. 672

58 Czepko: Sexcenta Monodisticha Sapientum (Anm. 41), Bd. 1,2, S. 546.

59 Timaios 31c-34c. Platon: Samtliche Werke. Nach der Ubers. v. Friedrich Schleiermacher mit
der Stephanus-Numerierung hrsg. v. Walter F. Otto, Ernesto Grassi, Gert Plambdock. Bd. V.
Reinbek b. Hamburg 1958, S. 15 f. Vgl. Wilhelm Schmidt-Biggemann: Philosophia perennis.
Historische Umrisse abendlandischer Spiritualitdt in Antike, Mittelalter und Friither Neu-
zeit. Frankfurt/M. 1998, S. 211 f.

60 Das Corpus Hermeticum Deutsch (Anm. 47), S. 16 (Traktat I).

61 Das Corpus Hermeticum Deutsch (Anm. 47), S. 41 (Traktat III).



110 Peter-André Alt

ein Mittel der Teilhabe an deren gottlicher Architektur. Die literarische Selbst-
reflexion, die der Zyklus hier ermdglicht, beleuchtet auch die Tatsache, dass das
poetische Verfahren ebenso wie die Paradoxie, auf die es sich stiitzt, nicht mehr in
den Verankerungen einer binaren Ordnung ruht, sondern tiber diese hinauszielt.
Der Autor, der in der Sprache von Allegorie und Paradoxie redet, entaufSert sich
seines klaren logischen Standpunkts. Er geht ein in die Rhetorik einer mysti-
schen Verschmelzung, die dafiir sorgt, dass die rationalen Unterschiede geldscht,
Kausalitaten durch Korrelationen ersetzt und bipolare Oppositionen aufgehoben
werden. Die nach Luhmann fiir den religiosen Diskurs typische Form der ,Para-
doxieentfaltung’ gewinnt damit den Charakter einer Gegenrede, in der Poesie
und Glauben eine neue Welt der Spiritualitét jenseits von Ratio, Finalitat und
Kausalitat entwickeln.

Auch in Angelus Silesius’ Cherubinischem Wandersmann (1675), der ohne Czep-
kos Monodistichen nicht entstanden wére, spielen Allegorie und Paradoxie auf
der Basis einer sehr préazisen Arbeitsteilung zusammen. Die allegorische Kon-
struktion schafft die bildhafte Grundlage fiir die widerspriichliche Zuspitzung
der Paradoxie. So heifst es im zweiten Buch: ,Mein Leib ist eine Schal’ in dem
ein Kuechelein | Vom Geist der Ewigkeit will aufSgebruettet seyn.”%* Der Korper
als Schale, gedacht im Modus der Allegorie, nimmt den ewigen Geist, zugespitzt
im Modus der Paradoxie, als gleichsam physische Komponente in sich auf. Die
paradoxe Struktur bedeutet eine Balance der Gegensitze, die haufig durch for-
male Strukturen wie Chiasmen oder die Mittelzasur im Sonett getragen wird.
Indem Silesius das geistige Prinzip im Korper zu vergegenwartigen sucht, 16st
er sich von den giangigen Antithesen der barocken Liebeslyrik. Es bildet einen
Effekt der paradoxen Sprache, die hier angestimmt wird, dass die traditionelle
allegorische Topik nicht bei der Darstellung von Dualismen stehenbleibt, son-
dern in den Dienst der mystischen Reflexion tritt, die der Verschmelzung von
Gegensitzen gilt. Ahnliche Befunde wie beim zitierten Beispiel vermittelt Sile-
sius im Brauttopos als Chiffre fiir die seelische Vereinigung mit Gott oder in der
Liebesmetaphorik zahlreicher Epigramme. Auch hier offenbart die allegorische
Antithetik im Moment des paradoxen Ausdrucks eine einheitsstiftende Tendenz
zur coincidentia oppositorum: ,Jch bin die Turteldaub/ die Welt ist meine Wiiste/
Gott mein Gemahl ist weg: drumb sitz ich ohn geniste.”%

Wesentliche Themenfelder fiir allegorische Modelle sind die Zeit und der
Korper. Beide werden bei Silesius in eine spirituelle Perspektive integriert, die
wiederum mit paradoxen Stilelementen verbunden ist. Gemafs der patristischen
Allegorese-Tradition erscheint die Ewigkeit als stillgestellte Zeit, wie in Gryphi-
us’ Trauerspiel Catharina von Georgien (1657), wo sie als Personifizierung des dau-
erhaften Strafgerichts am Ende den Schuldigen verdammt, indem sie ihn mit den

62 Angelus Silesius (d.i. Johann Scheffler): Cherubinischer Wandersmann (1675). Kritische Aus-
gabe. Hrsg. v. Louise Gnadinger. Stuttgart 1985, S. 84 (II, 87). Vgl. Hans-Georg Kemper: Deut-
sche Lyrik der frithen Neuzeit (Anm. 18). Bd. 3 (Barock-Mystik), bes. S. 208 ff.

63 Silesius: Cherubinischer Wandersmann (Anm. 62), S. 229 (V, 285).



Allegorie und Paradoxie 111

Mafistdben einer nicht mehr zeitlich-irdischen Urteilsinstanz konfrontiert.5* Bei
Silesius liest man: ,Die Gottheit ist mein Safft: was aufs mir gruent und blueht/ |
Das ist sein Heilger Geist/ durch den der trib geschiht.”%> Allegorisch betrachtet,
ist Gott der lebensspendende Saft, der den Korper durchpulst und einen eige-
nen Trieb” begriindet. Die paradoxe Seite dieser Aussage besteht darin, dass das
hochste geistige Prinzip des Schopfers im Sinne der mystischen Versenkung zu
einem leiblichen Grundsatz wird. Dieser spiegelt die Intensititdt der Anndherung
des Gldubigen an ihn, die dahinterstehende erotische Kraft und Sinnlichkeit des
gesamten Prozesses. Zu bedenken bleibt, dass die allegorische Darstellung noch
im 17. Jahrhundert den Gesetzen der Allegorese folgt (,,Schreiben, wie die Bibel
gedeutet wird”, so lautete die einschldgige Formel). Jenseits der reinen Literali-
tat erschlieffen sich bekanntlich drei Ebenen des allegorischen Zweitseins: der
sensus tropologicus (seu moralis) verdeutlicht die moralische Dimension des Dar-
gestellten, der sensus allegoricus die ekkelsiologisch-heilsgeschichtliche Qualitét,
der sensus anagogicus den Gedanken der Ewigkeit und des dauernden Lebens im
Reich Gottes. Unter dem Diktat der Paradoxie verdndert sich bei Silesius die seit
den Kirchenvétern klar geregelte Zuordnung der drei Stufen des Zweitsinns: Der
sensus tropologicus, der gemeinhin mit dem Leben im Zeichen der Andacht in Ver-
bindung steht, wandelt sich zum sensus allegoricus, in dem die heilsgeschichtliche
Dimension aller Ereignisse aufscheint — eine Tendenz, die auch schon bei Herbert
zutage trat. Letzthin gewinnt die moralische Ebene sogar implizit die Ziige des
sensus anagogicus, indem sie die eschatologische Pointe aller Dinge und Taten an-
zeigt. Die dreifache Schichtung des allegorischen Sinns verdichtet sich in einer
einzigen Konfiguration, die das Epigramm durch seine paradoxe Pointierung
hervortreibt. An die Stelle der scholastischen Architektur der Allegorese-Hierar-
chie riickt, passend zur Einheitsbotschaft der von Silesius praktizierten Mystik,
das geschlossene Prinzip eines ens universale.

Die topische Logik, die hinter diesem Konzentrationsgeschehen steht, wird
durch den Begriff des Ortes umrissen, in Ubereinstimmung mit der spatantiken,
seit Cicero vertrauten Loci-Tradition:®¢ ,,Nicht du bist in dem Orth/ der Orth der
istin dir! | Wirfstu jhn auf’/ so steht die Ewigkeit schon hier.”% Ein solches Inein-
anderenthaltensein begriindet die paradoxe Struktur des gesamten Zyklus. Das

64 Andreas Gryphius: Catharina von Georgien. Oder Bewehrete Bestaendikeit. In: Dramen.
Hrsg. v. Eberhard Mannack. Frankfurt/M. 1991, S. 221 (V, v. 408 £.).

65 Silesius: Cherubinischer Wandersmann (Anm. 62), S. 40 (I, 89).

66 Marcus Tullius Cicero: Topik. Lateinisch-Deutsch, {ibers. u. hrsg. v. Hans Giinter Zekl. Ham-
burg 1983, 2,7 ff.; Marcus Tullius Cicero: De oratore/Uber den Redner (Anm. 50), II, 36-38
(zur Differenzierung zwischen loci = ethischen Wahrheiten und loci communes = Ordnungs-
systemen). Vgl. als immer noch leitendes Standardwerk zu den Folgewirkungen der cice-
ronischen Lehre in der Frithen Neuzeit: Wilhelm Schmidt-Biggemann: Topica universalis.
Eine Modellgeschichte humanistischer und barocker Wissenschaft. Hamburg 1983, S. 7 ff.;
ders.: Apokalypse und Philologie. Wissensgeschichten und Weltentwiirfe der Frithen Neu-
zeit. Hrsg. v. Anja Hallacker u. Boris Bayer. Gottingen 2007, S. 229 ff.

67 Silesius: Cherubinischer Wandersmann (Anm. 62), S. 54 (1, 185).



112 Peter-André Alt

Auflere gehort zum Inneren, das Innere zum Aufleren: Die Allegorie bezeich-
net, im Kontext mystischer Rede, eine Offenbarung der verborgenen Bedeutung.
Die Differenz zwischen Zeit und Ewigkeit wird ebenso wie jene zwischen Kor-
per und Geist, Wort und Schopfung systematisch kassiert.®* Ahnlich heift es im
finften Buch: ,Mensch allererst bistu fuer Gott geschikt und recht: | Wenn du
zugleiche bist ein Koenig und ein Knecht.”® Erneut erscheint hier die Einheit von
Hohem und Niedrigem, die ein Merkmal der mystischen Spiritualitat ist. Auf
formaler Ebene betont auch Silesius diese Einheit durch die nach Luhmann und
Fuchs fiir den mystischen Diskurs typische Verkniipfung von Transzendenz und
Immanenz, indem er das Allegorische ins Literale zuriickfiihrt.”” Dabei lasst sich
erkennen, dass die Paradoxie mit der Allegorie gemeinsam an einer Aufklarung
der spirituellen Dunkelheit arbeitet. Der geheime Sinn offenbart sich im parado-
xen Diskurs, er erhellt sich durch die Paradoxie und hilft, den von ihr formulier-
ten Widerspruch spirituell produktiv zu machen.

Nicht selten kommt es zur Verwendung topischer Allegorien, die durch den
Einsatz paradoxer Hyperbolisierungen semantisch umgedreht und in ihrer Aus-
sage komplett verwandelt werden. So hier: ,Die Lieb ist ein Magnet/ sie ziehet
mich in Gott: | Unnd was noch groesser ist/ sie reisset Gott inn Tod.””! Die Kon-
sequenz der Magnetismus-Allegorie besteht iiblicherweise darin, dass der Sterb-
liche durch seine starke Liebe zu Gott die Garantie seiner Unsterblichkeit emp-
féngt. In einer anderen Variante hat er teil an Christus, mit dem er sich erotisch
vereinigt, wie es Silesius’ Heilige Seelenlust Oder Geistliche Hirtenlieder der in Ihren
Jesum Verliebten Psyche (1657) und Gryphius’ Leichabdankung Magnetische Verbin-
dung des HErrn JESV/ und der in [hn verliebten Seelen (1660) reflektiert.” Bei Silesius
geht es um einen chiastisch anmutenden Effekt, insofern der Mensch goéttlich,
Gott aber menschlich wird. Wenn der Schopfer in den ,Tod’ eintritt, bekundet das
genau diese paradoxe Wirkung der Liebe, die der Glaubige ihm entgegenbringt.
Die Magnetismus-Allegorie macht deutlich, dass die Verbindung, die Leben und
Ewigkeit, Geist und Fleisch zusammenfiihrt, natiirlich und kraftvoll zugleich ist.
Damit gewinnt die allegorische Konstruktion wieder den Charakter einer Grund-
lage fiir die paradoxe Zuspitzung, und umgekehrt unterwirft die Paradoxie das
allegorische Verweisungsprinzip einer eigenen Dynamik, die ihre traditionelle
Zuordnungsstruktur unterminiert: Inmanenz und Transzendenz verschmelzen.
Die mystische Dimension der Gottesliebe wird durch diese formale Allianz zum

68 Vgl. Hans-Georg Kemper: Allegorische Allegorese (Anm. 21), S. 105.

69 Silesius: Cherubinischer Wandersmann (Anm. 62), S. 207 (V, 134).

70 Luhmann, Fuchs: Reden und Schweigen (Anm. 5), S. 73 f.

71 Silesius: Cherubinischer Wandersmann (Anm. 62), S. 72 (IL, 1).

72 Angelus Silesius: Heilige Seelenlust Oder Geistliche Hirtenlieder der in Thren Jesum Verlieb-
ten Psyche (1657). Hrsg. v. Georg Ellinger. Halle a.S. 1901; Andreas Gryphius: Dissertationes
funebres, Oder Leich=Abdanckungen. Leipzig 1667 (zuerst 1666), bes. S. 119 f.: Vgl. auch das
in denselben Kontext gehdrende Epicedium auf Mariane von Popschitz: Andreas Gryphius:
Gesamtausgabe der deutschsprachigen Werke. Hrsg. v. Marian Szyrocki u. Hugh Powell.
Bd.III. Tiibingen 1963 ff., S. 136.



Allegorie und Paradoxie 113

Ausdruck gebracht, wie es das folgende Epigramm sehr treffend belegt: ,Gott
kiist sich in sich selbst/ sein Kuf3 der ist sein Geist/ | Sein Sohn ist den er kiist/
der Vater ders geleist.””® Die allegorische Konstruktion illustriert die Liebe Got-
tes zu seinem Geschopf, die Paradoxie verdeutlicht den Kreislauf, der in dieser
Liebe in Gang kommt; der Schopfer kiisst sich selbst, wenn er seinen Sohn kiisst.
Waihrend die Allegorie die mystisch-erotische Dimension jeglicher Annédherung
an Gott beschwart, fallt es der Paradoxie zu, die jenseits der irdischen Logik lie-
genden Kontradiktionen des spirituellen Wissens zu reflektieren.

Benjamin hat am Allegorischen des Barock bekanntlich eine besondere Dia-
lektik aus Profanisierung und Heiligkeit wahrgenommen, dabei allerdings die
Stufenlogik der hier nachwirkenden mittelalterlichen Allegorese vernachlassigt,
die fiir solche Kombinationen charakteristisch ist.”* Zwar erkennt er die Bedeu-
tung der Konvention allegorischer Schriftexegese fiir die Barockallegorie an, je-
doch nur im Sinne einer formalen Triebkraft, die den dialektischen Eigenimpuls
des allegorischen Verfahrens steuert.”> Der Weg von der literalen zur spirituellen
Welt ist fiir die Allegorie des 17. Jahrhunderts in der Tat durch das hermeneu-
tische Prinzip der Allegorese vorgezeichnet.” Zur dialektischen Struktur aber
findet die Allegorie im 17. Jahrhundert zuallererst durch die Kombination mit der
Paradoxie, weil nur hier die Verschrankung von profanem und heiligem Sinn,
von geistlichem und irdischem Bezug greift, die Benjamin an der Spannung
zwischen Martyrer und Tyrann in Gryphius’ Trauerspielen wahrnahm. Silesius’
Epigramme, die durch Czepkos Monodistichen geschult sind, zeigen die innere
Einheit der dialektischen Gegensitze, wie sie Benjamins bekannte Antinomien
dokumentieren, durch eine Arbeitsteilung auf komplementdarer Grundlage. In-

73 Silesius: Cherubinischer Wandersmann (Anm. 62), S. 282 (VI, 238).

74 Walter Benjamin: Ursprung des deutschen Trauerspiels. In: Gesammelte Schriften. Hrsg. v.
Rolf Tiedemann u. Hermann Schweppenhéuser. Bd.I. Frankfurt/M. 1972-1987, S. 351f. Zur
Kritik auch Hans-Jiirgen Schings: Walter Benjamin, das barocke Trauerspiel und die Barock-
forschung. In: ,Dass eine Nation die ander verstehen mdoge’. Festschrift f. Marian Szyrocki.
Hrsg. v. Norbert Honza u. Hans-Gert Roloff. Amsterdam 1988, S. 663—676, Peter-André Alt: Be-
griffsbilder. Studien zur literarischen Allegorie zwischen Opitz und Schiller. Tiibingen 1995,
S. 141 ff.

75 Benjamin: Ursprung des deutschen Trauerspiels (Anm. 74), Bd.I, S. 351: , Die Allegorie des
XVIL Jahrhunderts ist nicht Konvention des Ausdrucks, sondern Ausdruck der Konvention.
Ausdruck der Autoritdt mithin, geheim der Wiirde ihres Ursprungs nach und offentlich
nach dem Bereiche ihrer Geltung. Und wiederum die gleiche Antinomik ists, die bildnerisch
begegnet im Konflikt der kalten schnellfertigen Technik mit dem eruptiven Ausdruck der
Allegorese.” Ob Benjamins Theorie der Allegorie tatsdchlich ein Versuch war, das allméch-
tige Dogma einer konfessionalistischen Pragung barocker Texte aufler Kraft zu setzen, darf
man bezweifeln (so die These bei Jane Newman: Benjamin’s Library. Modernity, Nation,
and the Baroque. Ithaca, New York 2011, S. 144 f.. Vgl. zu Benjamins Allegoriekonzept auch
Heinz ]. Driigh: Anders-Rede. Zur Struktur und historischen Systematik des Allegorischen.
Freiburg i. Br. 2000, Achim Geisenhansliike: Der Buchstabe des Geistes. Postfigurationen der
Allegorie von Bunyan zu Nietzsche. Miinchen 2003.

76 Das ignoriert auch Paul de Man in der Nachfolge Benjamins (Blindness and Insight. Essays
in the Rhetoric of Contemporary Criticism. Minneapolis 1983, S. 187-228, hier S. 188).



114 Peter-André Alt

dem sie das Allegorische zum Modell der Topik, die Paradoxie aber zum dynami-
schen Movens des Widerspruchs machen, erzeugen sie die Balance zwischen reli-
giosem Wissen und iiberraschender Reflexion des logischen Ausnahmezustands.

Zu den Metaphern des Fleisches, der geistlichen Wollust und Vereinigung ge-
sellt sich bei Silesius jene des Essens. Sie ist im klassischen Sinn metaphora conti-
nua und damit, wie schon die antike Rhetorik definiert, Allegorie. Hier ein typi-
sches Beispiel: , Gott jsst die Hertzen gern: Wiltu jhn stattlich speisen/ | So richt’
jhm deines zu: Er wird es ewig preisen.””” Gott verleibt sich essend die Glaubigen
ein, indessen diese sich ihm als Mahlzeit darbieten, um von ihm aufgenommen
zu werden. Der geistige Akt ist zugleich ein korperlicher, durch den der Mensch
an der gottlichen Ordnung teilhat. Erotisch direkt heifst es unter den geistlichen
Schlufireimen des sechsten Buchs iiber das Reich der Seligkeit: , Hier schaut man
Gottes glantz und suesses Angesicht/ | Hier wird man ueberformt von seiner
Gottheit Licht. | Hier senkt man sich in Jhn/ und giebt jhm tausend kuesse.”” Der
allegorische Sinn besteht darin, den spirituellen Vorgang der Versenkung phy-
sisch zu fassen; die Paradoxie beruht darauf, dass nicht nur der Mensch, sondern
Gott der leibgebundene Esser und sinnlich Liebende sein kann.

Wie eng die korperliche Dimension unter dem Regiment der Allegorie mit der
geistigen verbunden ist, verrdt ein Diktum Sigmund von Birkens, das aus der
Teutschen Rede-bind- und Dicht-Kunst (1679) stammt. Dort heifdt es im Blick auf das
,Ausschreiben’ poetischer Vorlagen und die Aneignung fremder Quellen als Ba-
sis der Inventio: ,Man mufs entnehmen/ wie die Bienen ihr Honig aus den Blu-
men. Man mufs das Gehirne zum guten Magen machen/ der die Speise/ nicht wie
er sie empfangen wieder herauskotze/ sondern verdaue und in eignen Nahrung-
Saft verwandele.”” Das Gehirn ist didtetisch, das heifdt: im Sinne eines physio-
logischen Systems zu behandeln. Seine Peristaltik soll durch angemessene Nah-
rungszufuhr so eingestellt werden, dass es die aufgenommene Speise verwerten
kann. Das Gehirn bildet den Magen des Dichters, der sich an fremden Texten
starkt. Dem Rezeptionsvorgang entspricht ein korperinterner Verarbeitungspro-
zess, der die aufgenommenen Materialien durch Hinzusetzung von Fermenten
in ein eigenes, dem Leib zutrdgliches Gemisch verwandelt. Silesius” Vergleich
zwischen Essen und Andacht, Verdauung und Versenkung folgt derselben Logik
wie Birkens Bild. Die Allegorie macht mithilfe der Paradoxie sichtbar, dass Geist
und Materie eine geheime Einheit darstellen. Im Essvorgang, der im Geist statt-
hat, bekundet sie sich ebenso wie in der Verdauung durch Gott.

77 Silesius: Cherubinischer Wandersmann (Anm. 62), S. 202 (V, 99). Vgl. auch S. 269 ((V1, 148) mit
Blick auf die Anagoge: ,Wie dass der Frafs nicht kommt zum ewgen Abendessen/ | Er mag
nicht weil er hier sich hat zu satt gefressen.”

78 Silesius: Cherubinischer Wandersmann (Anm. 62), S. 247 (VI, 9).

79 Sigmund von Birken: Teutsche Rede-bind- und Dicht-Kunst [...] (1679). Faksimile-Neudruck.
Hildesheim, New York 1973, S. 178.



Allegorie und Paradoxie 115

4

Bei manchen Unterschieden im Detail, die durch religiose Traditionen und Pra-
gungen zustandekommen, offenbart das hier herangezogene Textmaterial doch
klare Gemeinsamkeiten. Die allegorische Form erzeugt in den angefiihrten Bei-
spielen zumeist einen Konnex von Bild und episteme, wahrend die Paradoxie Lo-
gos und episteme trennt. Wo die Erkenntnis im Fall der Allegorie durch das Bild
lanciert wird, tritt sie im Fall der Paradoxie gerade jenseits der argumentativen
Ebene auf: Was sie vermittelt, kann nicht durch die logische Darstellung, sondern
allein im Widerspruch zu ihr erschlossen werden. Die teils unterschwellige, teils
offenkundige Heterodoxie der mystischen Rede {iber Gott, die Idee des ewigen
Lebens und des absoluten Glaubens brechen sich so in der spirituellen Funktion,
die sie erfiillen. Denn hinter den Zuriistungen der paradoxen Rede erklingt das
Preislied auf die Verheiflung des Paradieses.

Martin Mulsow hat das Prekariat des Wissens als besonderes Merkmal fiir
bestimmte epistemische Ordnungen der Frithen Neuzeit herausgestellt. Prekdr
ist Wissen dann, wenn seine Quellen materiell oder unter Kanonaspekten un-
gesichert bleiben, wenn es in methodischen Nischen entsteht, auf riskoreichen
Transferleistungen beruht oder durch die Uberschreitung herkémmlicher Er-
kenntnisformen zustandekommt.®® Samtliche dieser Merkmale sorgen dafiir,
dass diejenigen, die prekares Wissen akkumulieren, personliche Gefahrdungen
auf sich nehmen - vom akademischen Statusverlust bis zur Bedrohung des eige-
nen Lebens. Legt man Mulsows Definition zugrunde, so muss man festhalten,
dass das religiose Wissen, wie es bei Herbert, Donne und Scheffler aufscheint,
keinen prekdren Charakter trdgt, auch wenn es nicht rational fundiert ist. Unter
den vier berticksichtigten Autoren hat einzig Czepko darauf verzichtet, seinen
Text zu Lebzeiten zu veroffentlichen, weil er scharfe Zensurmafinahmen fiirch-
tete. Tatsédchlich ist der Grad der Ablosung von orthodoxen Mustern bei Czepko
ausgepragter als bei den drei anderen Verfassern — das gilt vor allem fiir den
Gedanken der Materialitat Gottes, die Idee seiner Leiblichkeit und die daraus
resultierenden Vereinigungstopoi. Auch bei Czepko ist die allegorisch-paradoxe
Konstruktion jedoch eingebunden in ein Kontinuum topischer Traditionen, die
auf Mystik und Hermetismus zuriickgehen.®

Das hier kommunizierte religiose Wissen reprasentiert eine Ordnung jenseits
des begrifflichen Diskurses, die aufgehoben ist in den Sinnbildern der Allego-

80 Martin Mulsow: Prekédres Wissen. Eine andere Ideengeschichte der Frithen Neuzeit. Frank-
furt/M. 2012, S. 14 ff.

81 Diese Traditionen wiederum stiitzen sich auf poetische Repertoires, die ihrerseits Teil einer
technischen Grundausrichtung auch der ,inspirierten’ Literatur sind. Vgl. dazu die Arbeiten
von Volkhard Wels: Imaginatio oder Inventio. Das dichterische Schaffen und sein Gegenstand
bei Puttenham, Sidney und Temple. In: Poetica 37 (2005), S. 65-91; ders.: Zur Vorgeschichte des
Begriffs der kreativen Phantasie. In: Zeitschrift fiir Asthetik und Allgemeine Kunstwissen-
schaft 50 (2005), S. 199-226; ders.: Rationalistische Begriindung der Dichtung und Kritik des
Enthusiasmus. Die Poetik Campanellas. In: Scientia Poetica 9 (2005), S. 14-38; ders.: ,Verborge-
ne Theologie’. Enthusiasmus und Andacht bei Martin Opitz. In: Daphnis 36 (2007), S. 223-294.



116 Peter-André Alt

rie und der formalen Gegenrede des paradoxen Sprechens. Es entzieht sich der
einfachen Okonomie buchstablicher Darstellung durch die Chiffrierungstechnik
des allegorischen Verfahrens; und es entwindet sich der bindren Logik durch
deren Aufhebung in einer neuen Dimension des Sowohl-als-Auch, die keine Un-
terscheidungen, sondern nur die Kohédrenz des urspriinglich Getrennten kennt.
Fleisch und Geist, Eros und Askese, Gott und Mensch werden so zu einer Ein-
heit gefiihrt, wie sie dem Prinzip des spirituellen Realismus entspricht. In den
paradoxen Zuriistungen der mystischen Rede findet so auch die Allegorie zur
Erfiillung ihres Prinzips, das Buchstabe und Geist, Koérper und Sinn verbindet.
Die paradoxe Logik verwirklicht das Gesetz der Allegorie, das in der bildhaften
Darstellung Gottes Prasenz zur Sprache bringt.

Neben dieser strikt religiosen Bindung beleuchtet das Textmaterial aber auch
eine Metaebene. Sie offenbart den Autor als enthusiastisch Sprechenden, der in
den Zeichen seiner Rede Buchstabe und Geist verkniipft. Seine Kreuzziige ge-
gen die rationale Logik etablieren eine neue Form der Poesie, die Mimesis als
Versenkung und Argumentation als Beschworung fasst. Allegorie und Parado-
xie verbiinden sich zur Konstitution einer poetischen Ordnung, die permanent
Entgrenzungen organisiert. Fiir das dichtungstheoretische Selbstverstandnis der
Zeit bezeichnete die sinnbildliche Rede jedoch keinen Gegensatz zur Vernunft,
sondern deren Stimulation. Im dritten Teil seines Poetischen Trichters (1648—1653)
beschreibt Georg Philipp Harsdorffer den intellektuellen Mechanismus, den die
scharfsinnig-allegorische Sprache freisetzt:

Der Lehrbegierige Verstand hat zwey Mittel sich zuvergnuegen: 1. in Er-
kantniff der Sachen selbsten/ ohne Betrachtung/ was derselben Eigen-
schaft/ und Beschafenheit seye/ wann sie mit andern vereinbaret wird.
2. Durch die Gegenhaltung gleichstaendiger Sachen/ wann man vil auf
einmahl anschauet/ und solche gegeneinander halt/ ihre Gleichheit und
Ungleichheit betrachtet/ und diese Erkaentnifs vergniiget den Verstand so
vielmehr/ so viel weiter sie sich erstrecket/ eine Sache vollstaendiger an
das Liecht setzet/ und gleichsam von einer Warheit in die andere leitet.*

Die Allegorie bedeutet, gerade in ihrer scharfsinnigen Auspragung, kein Mittel
der bloBen Verkleidung oder Ubersetzung, sondern eine epistemische Operation,
die der Anndherung an begrifflich inkommensurable Bezirke dient. Die religiose
Poesie des 17. Jahrhunderts zeigt durch ihre mystisch-allegorische Rede, was 150
Jahre spater bei Novalis, Schlegel, Byron, Shelley und Keats nochmals zu Ge-
sicht kommt: die Einheit von Buchstabe und Geist in einer literarischen Form, die
Inspiration rhetorisch inszeniert.

82 Georg Philipp Harsdorffer: Poetischer Trichter. Die Teutsche Dicht= und Reimkunst/ ohne
Behuf der lateinischen Sprache/ in VI. Stunden einzugiessen. Drei Theile. Niirnberg 1648—
1653. Dritter Theil, Faksimileneudruck. Darmstadt 1969, S. 57.



Christlicher Epikurismus?

Lohensteins Preisgedicht Venus

Gesa Dane

Daniel Casper von Lohensteins Preisgedicht Venus auf die Dimension des reli-
giosen Wissens hin zu befragen, setzt einen Religionsbegriff voraus, wie er erst
seit der europdischen Aufklarung mdéglich geworden ist, seitdem namlich wird
er nicht mehr ausschliefSlich auf die christliche Religion bezogen. Die vielleicht
bekannteste Definition stammt von Friedrich Schleiermacher, der Religion als
,5inn und Geschmack fiir das Unendliche”! bestimmt. Diese Erklarung hat ihre
theologiegeschichtlichen und religionsphilosophischen Voraussetzungen im
17. Jahrhundert. In Lohensteins Lebenszeit fallen die grofSen westeuropdischen
innerprotestantischen theologischen Umformungsprozesse und damit, als eine
Reaktion auf die konfessionellen Streitigkeiten,” die Herausbildung der Vorstel-
lung von der natiirlichen Religion. Eine bedeutende Rolle kommt hier Edward
Herbert von Cherbury zu, in De religione gentilium (1645; veroffentlicht 1663) wird
der Begriff Religion auch auf die antiken Gotter bezogen. Freilich deutet er diese
symbolisch, in ihnen werde letztlich doch ein hochster Gott verehrt.? Dies hat
Folgen auch fiir seine Interpretation der Goéttin Venus, die im Sinne christlicher
Vorstellungen eine Aufwertung erfihrt: weniger eine Dirne als eine schamhafte
junge Frau sei in dieser verehrt worden.*

Uber die christliche Religion erfahrt man in Lohensteins Venus nichts, ebenso
wenig {iber christliche Frommigkeit oder Erbauung. Dieses fast 2.000 Alexandri-
nerverse umfassende Preisgedicht exponiert vielmehr Wissen tiber die antiken

1 Friedrich Schleiermacher: Uber die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Veréch-
tern. Mit einer Einleitung und Anmerkungen. Hrsg. von Andreas Arndt. Hamburg 2004,
S.30.

2 Vgl. Emanuel Hirsch: Geschichte der neuern evangelischen Theologie im Zusammenhang
mit den allgemeinen Bewegungen des europaischen Denkens. Neu hrsg. und eingeleitet von
Albrecht Beutel. Bd. 1, Waltrop 2000, S. 244 ff.

3 Sie erfiillen die Grundbedingungen fiir natiirliche Religionen, weil sie Frommigkeit, Stin-
de, Reue und Umkehr wie auch Vorstellungen von einer gottlichen Gerechtigkeit kennen.
Vgl. Hirsch: Geschichte der neuern evangelischen Theologie (Anm. 2), S.248 f. und S.250 f.
Herbert von Cherbury hat gleichwohl die antiken Religionen ,,in ihrer empirischen Gestalt
zu billigen oder gar fiir besser als die christliche zu halten” gewagt. Giinter Gawlick: Einlei-
tung. In: Edward Lord Herbert of Cherbury: De religione gentilium errorumque apud eos
causis. Faksimile der Ausgabe Amsterdam 1663. Hrsg. und eingeleitet von Giinter Gawlick.
Stuttgart-Bad Cannstatt 1967, S. V-XIX, hier S. X.

4 Siehe hierzu Cherbury: De religione gentilium (Anm. 3), S.134: ,Venerem in Deos relatam,
non meretrices tantum, sed pudice etiam puella colebant.”



118 Gesa Dane

Vorstellungen von der Liebesgéttin Venus. Die Weise, in der dies instrumentiert
wird, sowie die intertextuellen Beziige und Traditionen, in denen Lohensteins
Preisgedicht steht, lassen eine eigentiimliche Verschrankung von christlichen
mit epikureischen Positionen erkennen. Dass hier durchaus Provozierendes vor-
getragen wird, mag die Wendung von der ,ungewaschnen Lippe’® anzeigen, die
sich in der captatio benevolentiae findet, mit der der Preisende, das Lyrische Ich,
sich an Venus wendet. Denn ,ungewaschne Lippe’ konnte auch ,freche, schmut-
zige reden fithren”® bedeuten.

Lohensteins Venus-Gedicht stellt die in seiner Entstehungszeit wohl unge-
wohnliche Konstellation von weltlicher Liebesthematik und verborgenem geist-
lichen Sinn dar. Lohenstein hat es bezeichnenderweise nicht in seine Gedicht-
sammlung Blumen (1680) aufgenommen, und man darf sich fragen, ob dies allein
dem Umfang von fast 2.000 Alexandrinerversen geschuldet ist, wie dies Charlotte
Brancaforte vermutet hat.” Nicht vollig von der Hand zu weisen ist die Annah-
me, dass Lohenstein in der nur von literarisch gebildeten Lesern zu entziffernden
Verschrankung von Religion und Eros einen Hinderungsgrund fiir eine Publika-
tion sah. Das Gedicht erschien erst zwolf Jahre nach Lohensteins Tod in Benjamin
Neukirchs Anthologie Herrn von Hoffmannswaldau und andrer Deutschen auserlesener
und bifher ungedruckter Gedichte erster Theil erstmals 1695, dann wiederaufgelegt
1697. In vieler Hinsicht ist dieses Venus-Gedicht einer der gewagtesten Texte, die
Lohenstein geschrieben hat, weil es auf textinterne Hinweise zum rechten Ver-
stindnis des Gegensinns dieses Lobpreises der Gottin ganzlich verzichtet. Wie
hat ein Lutheraner, der Lohenstein doch ohne Zweifel war, dieses Lob der romi-
schen Gottin Venus verstanden wissen wollen? Was bezweckte er damit? Eines ist
unzweifelhaft: Von den drei Dimensionen des abendlédndischen Liebesbegriffs,
Eros, Agape und Philia, findet sich hier ausschliefSlich Eros.

Albrecht Schone hat darauf hingewiesen, dass ,ein Originalitatsdenken, wel-
ches die Unterscheidung von der poetischen Konvention zum Wertmafistab der
Poesie erhebt, und ein Wahrheitsbegriff, der die Uberzeugungskraft der Dichtung
von ihrem Beichtcharakter abhangig sieht [...], dem Autor des 17. Jahrhunderts im
Tiefsten fremd”® gewesen sei. Privates Erlebnis und individuelles Ausdrucksver-
langen mussten vielmehr allgemeinen symbolischen Ordnungen und {iberindi-

5 Vgl. Daniel Casper von Lohenstein: Venus. In: Charlotte Brancaforte: Lohensteins Preisge-
dicht ,Venus’. Kritischer Text und Untersuchung. Miinchen 1974, S. 16, Vers 33; nach dieser
Ausgabe wird Lohensteins Venus-Gedicht unter Angabe der Verszahl im FliefStext zitiert.

6 Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. Nachdruck der Erstausgabe.
Bd. 24. Miinchen 1984, S.910; diesen Hinweis verdanke ich Dr. Christiane Caemmerer (Ber-
lin); ,ungewaschene Gusche” im Sinne von ,frechem Mundwerk’ verwendet auch Gryphius.
Vgl. Andreas Gryphius: Absurda Comica Oder Herr Peter Squentz. Schimpfspiel. In ders.:
Dramen Bd. 3. Hrsg. von Eberhard Mannack. Frankfurt a.M. 1991, S. 577-619, hier S. 602.

7 Charlotte Brancaforte: Druckgeschichte und Kritik. In dies.: Lohensteins Preisgedicht ,Ve-
nus’ (Anm.5), S.9.

8 Albrecht Schéne: Vorbemerkung des Herausgebers. In: Das Zeitalter des Barock. Texte und
Zeugnisse. Studienausgabe. Miinchen 1988, S. V-XX, hier SVIL



Lohensteins Preisgedicht Venus 119

viduellen Ausdrucksformen unterworfen werden, losgelost von der Zufalligkeit
individuellen Erlebens. Dichtung im 17. Jahrhundert sei eine , kunstverstéandige,
regeltreue, gattungsgerechte Handhabung des dem Menschen verfiigbaren Wort-
und Bilder- und Formenschatzes, ein Ausweis und Muster rechten menschlichen
Verhaltens iiberhaupt”® gewesen. Damals wurde als ,komplementar begriffen
und verklammert”!° was inzwischen als unvereinbar erscheint: namlich Jenseits
und Diesseits, Frommigkeitshaltung und Galanterie, Devotion und Obszonitéat —
Maria und Venus. Weite Teile der Lyrik des 17. Jahrhunderts seien von diesem
,spannungsreichen Miteinander des Gegensétzlichen”" etwa von geistlichem
und weltlichem, religiosem und erotischem Sinn, geprégt.

Exemplarisch finden sich diese Komplementaritdt und Verschrankung des
Gegensaitzlichen in der von Lohenstein 1680 in Breslau zum Druck gebrachten
Lyrik-Sammlung Blumen wieder. Die Abschnitte Himmels-Schliissel, also geistli-
che Gedichte und Begréabnis- bzw. Gedachtnis-Gedichte, sowie Hyazinthen und
Rosen, also Hochzeits- und Liebesgedichte, stehen schroff nebeneinander. Lo-
henstein setzt einen mit lyrischen Traditionen, Gattungen und Motiven vertrau-
ten Leser, einen Literatus und Politicus voraus, der die Zusammengehdrigkeit
von Verschiedenem begreift. So schreibt er in der Vorrede zu seiner Sammlung,
es richte diese sich an einen Freundeskreis von wenigen Gleichgesinnten: ,,das
meiste/ was aus meiner Feder geflossen/ hat die Begierde vornehmen und ver-
trauten Freinden damit zu dienen/ so wol anfangs gebohren/ als itzt selbten zu-
zueignen veranlasset”."?

In seiner geistlichen Lyrik zeigt Lohenstein sich als ein in der lutheranischen
Tradition verankerter Autor. Sie kreist, wie Gerhard Spellerberg ausgefiihrt hat,
,um die beiden zentralen, mit dem Glaubensgeheimnis der Dreieinigkeit ver-
bundenen christlichen Heilstatsachen, die Menschwerdung Gottes zum einen,
Leiden und Sterben des menschgewordenen Gottes zum anderen”, und zwar in
einer ,weniger vom inbriinstigen Sich-Versenken” als vielmehr ,vom gedankli-
chen Sich-Verbohren bestimmte[n] Glaubenshaltung”®* Das Gedicht Die Thrinen
der Maria Magdalena zu den Fiissen Unsers Erldsers, das die Gottesebenbildlichkeit
des Menschen und die Bufle thematisiert, ist dafiir nur ein Beispiel.* Lohen-

9 Schone: Vorbemerkung (Anm. 8), S. VIII.

10 Schone: Vorbemerkung (Anm. 8), S.IX.

11 Schone: Vorbemerkung (Anm. 8), S. IX.

12 Daniel Casper von Lohenstein: Vorrede zu ,Blumen’. In ders.: Lyrica. Die Sammlung ,Blu-
men’ (1680) und ,Erleuchteter Hoffmann’ (1685) nebst einem Anhang. Gelegenheitsgedichte
in separater Uberlieferung. Hrsg. und mit einem Nachwort versehen von Gerhard Speller-
berg. Tiibingen 1992, S.[7]-[16], hier S. [16].

13 Gerhard Spellerberg: Nachwort. Zur Lyrik Daniel Caspers von Lohenstein. In: Lohenstein:
Lyrica (Anm. 12), S.23*-54% hier S.37*. ,Es ist die im Ausloten der paradoxalen Glaubens-
wabhrheiten gemachte Erfahrung des Scheiterns der Vernunft, die den Menschen sich vom
Glauben ergreifen und dann unirritierbar leiten 148t, die den Menschen begriindeterweise
zur Andacht als Grundhaltung fiihrt.” (Ebd.).

14 Dazu: Franz M. Eybl: Problematische Harmonie. Lohensteins ,Thranen der Maria Magda-
lena zu den Fiilen Unsers Erlosers’. In: Studien zum Werk Daniel Caspers von Lohenstein.



120 Gesa Dane

steins geistliche Lyrik vermittelt eine ,hochreflektierte Pathetik”” die keinen
Unterschied zwischen Theologie und individueller Frommigkeit, theologischem
Dogma und personlicher Glaubenshaltung kennt. Die Beziige zu Bibeltexten,
die argumentativen und scheinargumentativen Schlussverfahren und der rei-
che sprachliche Ornatus appellieren an Verstand und Reflexion des Lesers, ohne
doch auf die Affekterregung zu verzichten. Bei Lohenstein stellen lyrisch-appel-
lative und logisch-argumentative Ausdrucksformen keineswegs Gegensitze dar,
und die Theologie als ,Lehre von Gott — oder den Gottern” findet sich gegeniiber
dem gelebten Glauben keineswegs abgewertet.

Auch die weltlichen Gedichte der Rosen, zumeist Casualgedichte oder Preisre-
den anlasslich von Hochzeiten von Verwandten oder adligen Widmungstréagern,
sind von der Komplementaritit des Gegensatzlichen geprégt: einerseits eine in
vielem mit Christian Hoffmann von Hoffmannswaldaus Liebeslyrik konkurrie-
rende, ja sie tiberbietende erotisch-galante Direktheit der Aussage, andererseits
die Exposition von theologisch-metaphysischen Pramissen, welche dem Wissen-
den zu verstehen geben, dass auch die Beschreibung des scheinbar weltlichsten
Liebesgeschehens, ja selbst noch dessen physiologische Vorgange auf einen ver-
borgenen geistlichen Sinn verweisen. Dies ist ein explizites Thema etwa in Lo-
hensteins Preisrede Vereinbarung der Sterne und Gemiither anlasslich der Heirat sei-
nes Bruders. Die spekulativen Voraussetzungen eines Makro- und Mikrokosmos
umspannenden Denkens werden hier auf einen Nenner gebracht:

Der weise Baumeister dieses Allen hat theils eine ergédtzende Wiederwar-
tigkeit gewissen Sachen eingepflantzet/ meist aber die grossen Geschopffe
der Welt mit einer wunderbaren Kette der Eintracht vereinigt/ und ihre an
sich selbst wiederwaértige Eigenschafften durch eine annehmliche Zusam-
menstimmung mit einander vermahlet.'s

1zt liebt die gantze welt!” (V. 1), so hebt das Venus-Gedicht an, ein paganer Lob-
gesang, ohne den geringsten Hinweis auf christliche Vorstellungen, im Ubrigen
von einer spielerischen Heiterkeit, wie sie in Lohensteins Werk selten ist — als
wolle er selber das Urteil iiber die eigene Poesie, diese habe aufgrund der Ernst-
haftigkeit seiner Rechtgeschéfte als Syndicus ,eine gewisse Saure an sich”"
Liigen strafen. Schwerer wiegt noch, dass jede Referenz auf Vorgiange, die iiber
der antiken Welt hinaus liegen, vermieden wird, und die Moderne mit ihrem
christlichen Monotheismus keineswegs als die iiberlegene Kultur ins Spiel ge-
bracht wird, wie dies zeitgleich die sogenannten ,Modernes’ in Frankreich in ih-
rer ,Querelle’ mit den ,Anciens’ tun.

Anlasslich der 300. Wiederkehr des Todesjahres. Hrsg. von Gerald Gillespie und Gerhard
Spellerberg. Amsterdam 1983, S.23-46, bes. S. 44 ff.

15 Gerhard Spellerberg: Nachwort. In: Lohenstein: Lyrica (Anm. 12), S. 23*-54%, hier S. 38*.

16 Lohenstein: Vereinbarung der Sterne und Gemiither. In ders.: Lyrica (Anm.12), S.116 [350],
vgl. auch: S. 126 [360].

17 Lohenstein: Vorrede. In ders.: Lyrica (Anm. 12), [S. 15].



Lohensteins Preisgedicht Venus 121

Das Lobgedicht ist ein gelehrtes Spiel mit dem Wissen von der antiken Got-
terwelt und mit philosophischen Gedanken, die auf Lukrez’ grofies Gedicht De
rerum natura zuriickgehen, freilich mit den Mitteln barockmanieristischer Stil-
kiinste. Dass Lohenstein mit den romischen Dichtern in Wettstreit eintreten
wollte, macht seine captatio benevolentiae deutlich, in der er sein Gedicht als ein
Dankopfer fiir Venus in den den Musen geweihten Quellen am Fufle des Helikon
in Aganippe bzw. Enippe ausgibt:

[...] Verzeihe mir nur hier

Du Gnidus=konigin/ daf ich dif8 schlechte dir

Auff dein bekrantzt altar mit ungewaschner lippe

Im gléser=hellen qvell des pferde=brunns Enippe

Zu opffern mich erkiithn. O milde geberin

Der viel beredsamkeit/ nimm dif§ mein deutschen hin.
Gib/ daf3 ein lauter schwan von deinen mir es zeige/
Wie ich dich singen soll. Lafs meine lorbeer=zweige
Bey deinen myrthen bliihn. [...]

(V. 31-40)

Lohenstein hat zeitgenossische literarische Vorbilder benutzt, vor allem das Ado-
nis-Gedicht des Italieners Giambattista Marino L’Adone, dasim Jahre 1612 erstmals
publiziert worden war. Dieses Langgedicht mit seinen rund 40.000 Versen hatte
hinter der Figur der Venus, der Tochter Jupiters, die ,santa madre d’Amor*" also
Maria, durchscheinen lassen. Damit konnte dies Gedicht als , Kontrafaktur des
in den Marienhymnen iiblichen Anrufs”" dechiffriert werden, wie Hugo Fried-
rich aufgezeigt hat. Dergleichen wird man bei Lohenstein vergeblich suchen, so
nahe er der italienischen Lyrik mit dem Prunk seiner gelehrt-arguten Vergleiche,
den Ausgriffen in antike Mythologie und Geographie sowie der Verfanglichkeit
seiner Darstellung des erotischen Begehrens steht. Maria als Gottesmutter konn-
te bei einem Lutheraner wie Lohenstein nicht denselben Stellenwert einnehmen
wie bei Marino.

Marino legte, wie zuvor schon William Shakespeare in seinem Langgedicht
Venus and Adonis (1593) und spater Jean de La Fontaine in seinem Adonis-Gedicht
(1658), den Schwerpunkt auf die von Ovid skizzierte Venus-Adonis-Handlung.
Lohenstein dagegen reduziert diese narratio auf eine vergleichsweise kurze Epi-
sode seines Langgedichts (Vers 1600 bis 1702) und entwickelt fiir die Grof3struktur
eine dispositio, welche die Topoi der Abstammung, der Herkunft und Geburt der
Venus, des Empfangs im Himmel durch Jupiter und der Wirkung der Liebe ex
actis ausfiihren, verbunden mit zahlreichen eingestreuten Exkursen und Kurzer-

18 Giambattista Marino: I’Adone. Hrsg. von Giuseppe Guido Ferrero. Neapel 1954, S. 4.

19 Hugo Friedrich: Epochen der italienischen Lyrik. Frankfurt a. M. 1964, S. 691. ,Marino lasst
Venus fromm vom christlichen Kreuz sprechen; ihr Tempel heifst ,Kirche’; als sie sich dem
Adonis zu erkennen gibt, wird sie mit der ,reinen Jungfrau’ verglichen: es gibt Venusprozes-
sionen, Venusgeliibde, Venusheilige.” (Ebd.).



122 Gesa Dane

zahlungen. In Lohensteins Venus gibt es keine fortlaufende Handlungslinie, die
erzahlt wiirde, sondern einen entsprechend der antiken epideiktischen Literatur
geformten, wohldurchdachten, wenn auch nicht leicht zu durchschauenden rheto-
risch-topischen Aufbau.”® Wie auch Herbert von Cherbury in De religione gentilium
stellt Lohenstein die unterschiedlichen Uberlieferungen des Venus-Mythos dar.?!

1zt liebt die gantze welt!”. Lohenstein macht mit den dann folgenden Versen
klar, dass die ,gantze Welt” hier nicht ausschliefilich die hofische Welt oder, noch
weiter gefasst, die Menschenwelt meint. Vielmehr sind die antike Gotterwelt und
die Natur, also Mythologie und Naturphilosophie, mit eingeschlossen:

Izt liebt die gantze welt! des Titans glut wird méchtig
Die erde zu verméhln/ der himmel machet tréchtig
Mit regen ihren schoof3/ das blumen-gelbe jahr
Beschwangert ihren bauch/ der blumen sommer=haar
Bekleidet allbereits die unbelaubten wipffel:

Des Demus kahlen kopff/ und die unwirthbarn gipffel/
Die hier der siid versengt/ und dort der schnee ableckt/
Hat schon der bunte lentz mit krautern {iberdeckt.
(V.1-9)

Feuer und Wasser, Erde und Himmel — die vier Elemente der antiken Elementen-
Lehre erweisen sich als von Liebe durchdrungen, zumal in Friithling und Som-
mer. Wie es spater im Gedicht heifit: ,Lufft/ erde/ see und feur/ ja diese gantze
welt/ Wird durch der liebe geist begeistert und erhellt” (V. 1412 f)). Lohenstein
nimmt das Bild von der Umarmung von Himmel und Erde von Hesiod auf, doch
verweist die allegorisch ausgesponnene Metapher von Verméhlung, Schwénge-
rung und Schwangerschaft iiber Hesiod hinaus auf sein anderes grofles literari-
sches Vorbild: auf Lukrez’ De rerum natura. Dieses philosophische Lehrgedicht
beginnt ja mit einer Anrufung der Venus als ,Mutter der Aeneaden, der Men-
schen und der Gotter Wonne, Venus, Spenderin des Lebens [...]. Dir verdankt
alles Belebte Empfangnis, den ersten Blick auf der Sonne Licht.”?* Fiir Lukrez
ist die Venus-Liebe das schlechthin lebenserhaltende Prinzip, ohne , den leiden-
schaftlichen Trieb, [...] sich zu mehren”,” wiirde keine Tier- und Pflanzengattung
und auch der Mensch nicht iiberleben. Diesen Gedanken variiert Lohenstein:

Wo wiirde frucht und brut/ und alles marck der erden
In der versiegnen art gezeuget konnen werden/

Bey mangel deiner glut? [...]

(V. 77-79)

20 Vgl. dazu: Charlotte Brancaforte: Struktur des Gedichts ,Venus'. In dies.: Lohensteins Preis-
gedicht ,Venus’ (Anm. 5), S.78-100.

21 Vgl. Cherbury: De religione gentilium (Anm. 3) S.133 ff.

22 Lukrez: Uber die Natur der Dinge. In deutsche Prosa {ibertragen und kommentiert von
Klaus Binder. Mit einer Einfiihrung von Stephen Greenblatt. Berlin 2014, S. 39.

23 Lukrez: Uber die Natur der Dinge (Anm. 22), S. 39.



Lohensteins Preisgedicht Venus 123

[...] Daf$ dieses alles alle

Nicht stracks in einem nu in einen klumpen falle/
Halt Deine gutthat auff. [...]

(V. 81-83)

Was bei Lukrez in die elegante und begrifflich konzise Versform eines philoso-
phischen Lehrgedichts gegossen ist, erscheint bei Lohenstein als rhetorisch am-
plifizierter und reich geschmiickter epideiktischer Diskurs, als Lobgesang. Fiir
Lohenstein ist die Idee von der Liebe als schlechthin generativer Kraft in Na-
tur- und Menschenwelt eine Vorstellung, auf die er in vielen Gedichten, in den
Reyen zu seinen Trauerspielen und in seinem Arminius-Roman immer wieder
zuriickkommt.?* Schon Lukrez verstand die Venus-Figur rein allegorisch, da er,
entsprechend der Religionskritik Epikurs, die traditionellen griechischen und
romischen Gottervorstellungen ablehnte, ja bekampfte. Auch Lohenstein lag es
fern, diese Gottin anders denn als allegorisch zu verstehen. Allerdings hatte er
andere Griinde dafiir: Wahrend fiir Lukrez, wie schon fiir Epikur, die Gotter
ohne Moglichkeit der Einflussnahme auf das irdische Geschehen in irgendeinem
kosmischen Intermundium leben, unterstellt Lohenstein einen Schopfergott, der
die Welt wohl geordnet hat und der auch der Liebe bzw. der Wollust ihren festen
Platz in seinem Schépfungsplan zugewiesen hat. Eine Gottin Venus hat in seinem
monotheistischen Glaubenssystem keinen Platz, auch wenn sie hier beinahe mit
der Macht eines monotheistischen Gottes ausgestattet ist.

Diese gedankliche Verbindung des polytheismuskritischen antiken Epikureis-
mus mit christlichen Gottesvorstellungen war durch den neuzeitlichen Rezep-
tionsprozess des 1417 wiederentdeckten Lehrgedichts Lukrez’ mdglich gewor-
den. Von dem Florentiner Philosophen Marsilio Ficino iiber Niccolo Machiavelli
und Giordano Bruno bis hin zu Michel de Montaigne fand es eine teils unter-
griindige, teils provokativ 6ffentliche Rezeption, {iber die das religionskritische
Denken Epikurs in die europdische Geistesgeschichte einging.” Nachdem Lu-
krez’ Gedicht einmal {iber die Druckerpresse verbreitet worden war, konnte es
als wichtigster antiker Vermittler von Epikurs Denken nicht langer unterdriickt
werden. Der katholische Priester und Mathematiker Pierre Gassendi unternahm
dann in der ersten Halfte des 17. Jahrhunderts den Versuch, Epikurs Lehre mit
christlichen Glaubenspostulaten zu versdhnen: In seinem De vita et moribus Epi-
curi (1647) versuchte er, die seit der Antike iibliche Diffamierung Epikurs zu

24 Dazu: Reinhart Meyer-Kalkus: Wollust und Grausamkeit. Affektenlehre und Affektdarstel-
lung in Lohensteins Dramatik am Beispiel von Lohensteins ,Agrippina’. Gottingen 1986.

25 Eine kurze Rezeptionsgeschichte hierzu bietet Stephen Greenblatt: Einfiihrung. In: Lukrez:
Uber die Natur der Dinge (Anm.22), S.9-17. Vgl. umfassend: Die Rezeption der atomisti-
schen Philosophie. In: Grundriss der Geschichte der Philosophie. Begriindet von Friedrich
Ueberweg. Die Philosophie des 17. Jahrhunderts. Bd. 2: Frankreich und Niederlande. Hrsg.
von Jean-Pierre Schobinger. Basel 1993, S.199-230; zu seiner Wirkungsgeschichte ebd.,
S.231-257.



124 Gesa Dane

widerlegen. Spéter publizierte er eine systematische Darstellung von Epikurs
Philosophie unter dem Titel Philosophiae Epicuri syntagma, die sich auf antike
Autoritdten wie Lukrez, Diogenes Laertios, Cicero und Seneca stiitzt. Obgleich
Gassendi eine mechanistische Deutung von Natur und menschlichen Empfin-
dungen entwickelte, vertrat er in seiner Physik einen gottlichen Ursprung der
Schopfung. In seiner Ethik legte er dar, dass das Streben nach Lust, Seelenfrieden
und Schmerzfreiheit die hochsten Ziele menschlichen Strebens sind.

Es sind keine Zeugnisse fiir eine direkte Rezeption Gassendis durch Lohen-
stein {iberliefert, dennoch lassen sich Elemente dieses christlichen Epikureismus
in seinen Schriften nachweisen. In seinem Arminius-Roman heifst es iiber Epikur
in einem der philosophischen Gespréche des ersten Bandes: ,Er hat geirret/ wie
alle Weltweisen in andern Stiicken; wo es anderst wahr ist/ dafs er unsere Seelen
fiir sterblich gehalten/ und keine géttliche vorsehung geglaubt”.? Epikur konne
man aber zu Gute halten, er habe

die Eitelkeit der Griechischen Abgoétter verworffen/ die Vielheit der Gott-
heiten als den Grund aller ihrer Tempel und Andacht iiber einen Hauffen
zu werffen angezielet; der lasterhafften Seelen kiinfftige Angst aber durch
ihre Sterbligkeit angedeutet [...]. Massen denn auch einige seiner Feinde
gestehen/ daf$ er nicht so wohl die Versehung Gottes/ als daf8 das ewige/
unsterbliche und allergiitigste Wesen einiger Schwachheit der Sorgfalt un-
terworffen sey/ geleugnet habe. [...] Denn Epicurus hat zwar die Wollust
auf den Konigs-Stul des hochsten Gutes erhoben/ nicht aber die iippige
und schlammichte/ sondern die ruhige /welche aus dem Besitzthum der
Tugend und insonderheit aus der siissen Erinnerung dessen/ was man vo-
riger Zeit gutes gethan hat/ entspringet; also auch zwischen Fesseln und
Folterbanck ihre unabtrennliche Gefédhrtin ist. Diese Wollust ist sicher
nichts anders/ als die Beruhigung des Gemiithes/ und die Freude eines
guten Gewissens.”

Epikur hat also geirrt im Hinblick auf die Unsterblichkeit der Seele und die Vor-
sehung in Natur und Geschichte. Im Hinblick auf ein verniinftiges und tugend-
haftes Streben nach Lust kann man ihm aber durchaus folgen. Lohenstein war
bekanntlich kein Anhénger des Stoizismus und dessen Verdammung der Affek-
te. Nach Thomas Borgstedt hat Lohenstein seine Ablehnung der stoischen Kritik
noch epikureisch zugespitzt: ,,Die epikureische Idee der Ataraxie als einer milden
und angenehmen Seelenbewegung”,?® die sich einer Lenkung des Strebens nach
Lust durch Vernunft und Tugend verdanke, verweise schon auf die frithaufklare-
rischen Gliickseligkeits-Lehren, etwa von Christian Thomasius.

26 Daniel Casper von Lohenstein: Grofimiithiger Feldherr Arminius. 2 Bde. Leipzig 1689/90.
Neudruck. Hrsg. von Elida Maria Szarota. Hildesheim, New York 1973. Bd. 1, S. 617b.

27 Lohenstein: Arminius (Anm. 26), S. 617b-618a.

28 Thomas Borgstedt: Reichsidee und Liebesethik. Eine Rekonstruktion des Lohensteinschen
Arminiusromans. Tiibingen 1992, S. 85.



Lohensteins Preisgedicht Venus 125

In seinem Venus-Gedicht stehen allerdings weniger Ataraxie und sanfte Affek-
te als vielmehr die extremen Affektstufen von Liebe und Wollust und deren Ge-
fahrdungen im Vordergrund. Lohenstein konnte auch hier an Lukrez ankniipfen,
hatte dieser doch im vierten Gesang das Streben nach Lust als héchstes Ziel des
Menschen und aller Lebewesen grundsétzlich gerechtfertigt, zugleich aber, an
Epikur anschlieffend, die Verirrungen und pathologischen Abwege scharfsinnig
analysiert. ,Begehren und Wollust ist Venus fiir uns; von daher der Liebe Namen;
von daher tropft uns Venus zuerst siiffen Tau ins Herz, und darauf folgen abkiih-
lend Kummer und Sorge.”?

Das Motiv der Liebeskrankheit variiert Lohensteins Venus-Gedicht in vielen
Episoden, teilweise durchaus auf heiter-scherzhafte Weise, wenn er etwa dar-
stellt, wie der ganze Gotterhimmel, und zumal der oberste Gott Jupiter, durch
das Erscheinen der Venus in helle Aufregung versetzt werden, oder wenn Cupi-
do seine Liebespfeile der Venus selber ins Herz versenkt, so dass sie in Liebe zu
Adonis verfallt. Lohenstein findet eine an die petrarkistischen Liebesparadoxien
ankniipfende Sprache, wenn er die Perspektive des vom Liebesgift Infizierten —
narratologisch gesprochen: in interner Fokussierung — vergegenwartigt:

Ich weifs nicht/ was ich will/ ich will nicht/ was ich weif3!

Ich bin nach kranckheit kranck/ und will doch nicht erkrancken;
Was ists denn/ das mich kranckt? Sinds nichtige gedancken?
Ich denck ja allezeit nicht mehr zu dencken dran?

Ich fiihl es warheit seyn/ und ist doch nur ein wahn.

Lieb” ich aus zwang? Wie kan ich mich denn selber zwingen?
Lieb ich freywilliglich/ was muf8 mich denn so dringen?

Die wunde fiihl” ich zwar/ fiihl aber keinen pfeil;

Ich bin begarnt/ bestrickt/ allein kein band/ kein seil/

Kein netze schau ich nicht. Entschlag dich dieser schmertzen/
Mein hertze! Thorichter! Ich rede zu dem hertzen/

Und hab es eingebiist. Ich leb” in lust und noth.

Leb ich? Ich sterbe ja. Ich sterb und bin nicht tod.

(V. 1269-1281)*

29 Lukrez: Uber die Natur der Dinge (Anm.22), S. 163; Stephen Greenblatt fasst dies zusammen:
,,Die Unstillbarkeit des sexuellen Verlangens ist, nach Lukrez’ Ansicht, eine der durchtrie-
benen Strategien der Liebesgottin Venus. [...] Lukrez will nicht bestreiten, dass die wie-
derholten Umarmungen zutiefst befriedigend sind, ihn beunruhigt diese List jedoch, das
Aufpeitschen aggressiver Impulse, das ungute Gefiihl, das auf den Akt folgt, und vor allem
das Gefiihl, dass noch der Augenblick der Ekstase etwas zu begehren iibrig lasst.” Stephen
Greenblatt: Die Wende. Wie die Renaissance begann. Ubersetzt von Klaus Binder. Miinchen
2013, S. 206.

30 Mit Vers 1269 zitiert Lohenstein wortlich die Zeile ,Ich weifs nicht was ich will/ ich will
nicht/ was ich weifs” aus Martin Opitz’ Gedicht Auf dem Italienischen Petrarchae. In: Schone:
Das Zeitalter des Barock (Anm. 8), S.716.



126 Gesa Dane

Nur schwer wird sich ein anderes Beispiel fiir eine solche fluide und zugleich
argumentativ durchreflektierte Sprache fiir den Gemdiitswirrwarr der Liebe im
17. Jahrhundert finden, und zwar ohne dass man deshalb gleich von einer Ver-
innerlichung im Sinne der Literatur der Empfindsamkeit sprechen kénnte. Denn
Affekte sind hier, bei Lohenstein, gleichsam gegenstandliche Machte, welche die
Menschen von aufien und innen anfallen.

Gegeniiber Lukrez raumt Lohenstein allerdings der ,sonne der vernunft”
(V. 108) neben der Venussonne eine ebenbiirtige, wenn nicht grofsere Macht ein.
Der Mensch ist seiner Venusliebe nicht wehrlos ausgeliefert, sofern er nur sei-
nen Verstand gebraucht und sich vor den Abwegen seiner Leidenschaften hii-
tet. Fiir Lohenstein hat die Vernunft, bzw. die Prudentia, in letzter Instanz sogar
die Oberhand. Auch deshalb ist es fraglich, ob man von Lohensteins Venus-Kult
als ,,Sakrament einer sakuldren Liebes-Religion”* sprechen kann. Dem Kult der
Venus-Liebe wird als Gegenmacht die Prudentia entgegengesetzt, und was als
,Liebes-Religion’ erscheinen mag, ist ein gelehrtes Spiel, ein ,scherzo’ im Sinne
der italienischen Barocklyrik. Bei einem Autor wie dem Verfasser des Arminius-
Romans hatte nichts ndher gelegen, als dass er die Grenzen der romischen Welt
schonungslos aufzeigt. Doch Lohenstein verschmaéht eine moralisch und religits
aufgeladene Konfrontation von modern und antik, von christlich und heidnisch-
vielgobtterisch, von germanisch und rémisch. Aufgrund seiner naturrechtlichen
Pramissen kann er das anthropologisch Gleichrangige menschlichen Verhaltens
auch unter den Bedingungen unterschiedlicher Religionen herausarbeiten, so wie
er Keuschheit oder Ehre einer afrikanischen Fiirstin, Sophonisbe, ebenso zuge-
stehen kann wie den Heroinen in seinem Roman. , Ich liefer nur ein Spiel”** heifst
es in der Widmungsvorrede zu Lohensteins Trauerspiel Sophonisbe, und dies hitte
er auch hinsichtlich seines Venus-Gedichts sagen konnen. Doch dieses Spiel mit
dem religiosen Wissen der Antike und Gegenwart ware nicht moglich gewesen
ohne die aufgrund von Reisen, Reiseberichten und dem Buchdruck bewirkte Er-
weiterung des Horizonts in rdumlicher wie in zeitlicher Hinsicht, sowohl gegen-
iiber auflereuropdischen als auch gegeniiber nicht-christlichen Religionen, die in
bemerkenswerter Objektivitat vergegenwartigt werden.

31 So Hans-Georg Kemper: Geschichte der deutschen Lyrik. Bd.2: Von der Reformation bis
zum Sturm und Drang. Stuttgart 2012, S. 113.

32 Daniel Casper von Lohenstein: Sophonisbe. In ders: Samtliche Werke. Historisch-kritische
Ausgabe. Abteilung II: Dramen: Ibrahim Sultan — Sophonisbe. Hrsg. von Lothar Mundt,
Wolfgang Neuber, Thomas Rahn. Teilband 1: Text. Hrsg. von Lothar Mundt, Berlin 2013,
5.394, V. 19.



Heiliger Ernst, das Ich und sdakulares Spiel?
Galante Lyrik, Religiositat und Individuierung um 1700

Stefan Elit

Wie spiegelt sich christliches Wissen in galanter Lyrik? Raffiniert natiirlich: So
wendet sich Hoffmannswaldaus Liebesklage Ich singe tauben Ohren in der fiinften
und letzten Strophe in typischer Wendung an die angebetete Dame, eine hoch-
fahrende ,,Melinde”, die das lyrische Ich nicht erhort:

Doch wilt du gottin heifSen/

Zu der dich deine tugend macht?

So must du auch bey solcher pracht

Dich der erbarmung stets befleissen.

Reif} deinen kalten vorsatz ein/

Nicht mache meine noth zum schertze/

Die holle lehret grausam seyn/

Der himmel/ dem du gleichst/ vertragt kein steinern hertze.'

Gespielt wird hier das iibliche Spiel der doch nicht ganz so hohen Minne: Zwar
wird die Frau auf den ersten Blick einer paganen Gottheit gleich verehrt, und der
sich selbst erniedrigende Geliebte beklagt ihre abweisende hoheitliche Haltung;
aber es gibt auch die letztliche Erwartung beziehungsweise den subkutanen An-
spruch, dass sich eine Vereinigung der Liebenden schon noch wieder herstellen
sollte, weil sich die Angebetete den barock-rationalen Argumenten des Verehrers
wohl wird beugen miissen. Besonders interessant ist jedoch an diesem Gedicht,
dass das in Anschlag gebrachte, altbekannte liebesreligiose Bildfeld gegen Ende
dezidiert christlich eingeférbt erscheint, indem ,tugend”, ,erbarmung”, ,holle”
und ,himmel” argumentativ eingebracht werden. — Aber ist es das in der Ga-
lanterie nicht auch schon gewesen, was die Frage der Verschaltung von an sich
grundsdkularem erotischem Spiel und Religiosa betrifft? Haben Hoffmanns-
waldau und andere nicht bestenfalls einen latent blasphemischen Zugriff, wenn
sie christliche Themen und Motive ins Genre einblenden, statt in zeittiblicher
Weise die Sphéren literarisch strikt getrennt zu halten und im galanten Genre
brav respektive in ausblendender Weise mythologisch antik-pagan zu bleiben?

1 Christian Hoffmann von Hoffmannswaldau: Ich singe tauben Ohren. In: Benjamin Neu-
kirchs Anthologie. Herrn von Hoffmannswaldau und andrer Deutschen auserlesener und
bifher ungedruckter Gedichte erster theil. Nach einem Druck von 1697 mit einer kritischen
Einleitung und Lesarten. Hg. von Angelo George de Capua u. Ernst Alfred Philippson. Tii-
bingen 1961, S. 379.



128 Stefan Elit

Was sodann die Frage von religiosem Wissen in der Kopplung mit modernen
Individuierungstendenzen betrifft, ist die galante Lyrik in Deutschland wie auch
sonst in Europa doch zudem {iber weite Strecken hoch formelhaft und von daher
sozusagen die falsche Adresse: Zum einen entstammt das bukolische Setting der
hellenistischen Antike und wurde bereits seit der Renaissance wie viele andere
Stoffe und Motive nach dem Prinzip von Imitatio und Aemulatio neulateinischen
und volkssprachlichen Werken zugrunde gelegt, nicht zuletzt in Kopplung mit
dem europdischen Petrarkismus. Zum anderen erweiterten lasziv-erotische Ele-
mente in der Facon Giambattista Marinos die ansonsten vor allem amplifizier-
te Motivik, und schon die barocke deutschsprachige Schéferdichtung erschien
nur mehr als eine von vielen rhetorischen Variationsiibungen, die die Bildung
und das Leistungsvermogen der Autoren, oder in galanter Perspektive: deren
Bon Gout nachweisen sollten. Entsprechende Anerkennung zollte ein adliges und
stadtbiirgerliches Publikum, das auf angemessene Weise zu unterhalten war,
und diese Delectatio verhalf den Dichtern vielleicht zu einer gefestigten Position
in Hof- und weiteren Berufskreisen.

Dariiber hinaus war das Verfertigen galanter und wie es zeitgendssisch hiefs:
,verliebter’ oder scherzhaft-satirischer Gedichte nur eines von vielen literarischen
Mitteln zum anerkennungsmafligen Zweck, wenn man die Oeuvres von Hoff-
mannswaldau {iber Hunold bis Giinther betrachtet. Denn deren Werkausgaben
sind in aller Regel, und in typischer Weise abteilungsmaéfiig rubriziert, zugleich
Sammlungen diverser ,ernsthafter’ sikularer und religioser Gelegenheitsdich-
tungen sowie von Epigrammen und anderen Kleinformen oder spaterhin bis-
weilen sogar von Kirchenliedern. Von der ethisch-dsthetischen Vereinbarkeit des
Schreibens in allen diesen Formen wird dabei in barockiiblicher Weise anschei-
nend ausgegangen, auch wenn durchaus ein gewisser Legitimationsdruck vor-
gelegen haben mag, wie sich an einzelnen Vorreden zu Ausgaben erkennen lasst.
Aber nicht zuletzt erwies eben das Produzieren in diesem ganzen Formenspekt-
rum die Verfasser als gute Traditionsvertreter, deren ,Individualitdt’ sich — wenn
man diese Kategorie denn verwenden will — im Bespielen und Variieren der Gat-
tungskanones herstellte.

Auf den ersten Blick hat literarische Galanterie also kaum etwas mit individu-
alistischen Entwicklungen des religiosen Wissens oder auch mit modernen Ly-
riktendenzen um 1700 gemein. Rhetorisch gesehen ist bei der galanten Stromung
mit der Zeit lediglich eine Verschiebung auf der Ebene der Elocutio bzw. des Stils
von einem spatbarocken Pleonasmus hin zu einem (wieder) klassizistischen be-
ziehungsweise friithaufklarerischen Claritas-Ideal festzustellen. Auf den Ebenen
der Inventio, also des Motivbestands, und der Dispositio, der typischen Themen-
anordnung, sind hingegen bis zum Ende der Stromung gegen 1720 nur wenige
signifikante Veranderungen mit Blick auf die in diesem Rahmen interessierenden
Modernisierungsschiibe zu erkennen.

Kurzum: Muss man die Galanten an dieser Stelle nicht schlicht ein weiteres
Mal ,iiberspringen’, so wie dies mit deren literarischen Erzeugnissen — scheinbar



Galante Lyrik, Religiositdt und Individuierung um 1700 129

mangels Wert und Bedeutung — sowieso jahrzehntelang geschehen ist, wenn es
um die Entwicklung der deutschsprachigen Lyrik vom Barock zur Aufklarung
ging? Bis auf wenige Ausnahmen zumal gegen Ende der galanten Stromung
kénnte man dies durchaus konstatieren, denn eine deutliche und ,positive’ Ver-
bindung stellt sich wie gesagt weder hinsichtlich zeitgendssischer Individualisie-
rungstendenzen noch hinsichtlich etwaiger Transformationsleistungen religio-
sen Wissens her. — Ergo: vielen Dank, der Nachste bitte?

So rasch sei die galante Lyrik nun doch nicht entlassen, denn bei genauerem
Hinsehen gibt es immerhin interessante thematische Konvergenzen oder auch
Beziehungen ex negativo, wie die eingangs zitierte kleine ,Blasphemie’, und es
lasst sich daher nicht zuletzt die Frage aufwerfen, wie sich sozusagen ein galan-
ter Parallellauf neben der hier interessierenden doppelten Innovierung der zeit-
gendssischen Lyrik gehalten hat respektive wie die galante Stromung womoglich
zumindest indirekt auf religiose und individualistische Tendenzen reflektiert
haben konnte.

Um diese etwas intrikate Korrelation zumindest in einigen Ansétzen zu ver-
folgen, seien folgende Sondagen unternommen: Erstens sind Selbstpositionierun-
gen der Galanten gegeniiber ethischen und oft zugleich religiosen Anforderun-
gen im Kontext zeitgendssischer hofischer Theorie auszuloten. Zweitens werden
Spielarten von galanten Stellungnahmen zu kirchlich-religiosen Fragen in den
Blick genommen. Drittens lasst sich fiir ausgewdhlte Beispiele beobachten, wie
die Topik der galanten Stromung bei einzelnen Autoren durch eine Art ,Ernster-
werden’ mit religiosen und individualisierenden Tendenzen gekoppelt wird; und
viertens, und damit ausblickartig abschliefiend, soll ein kleiner Vergleich zu einer
Entwicklung in der epochal ja unmittelbar nachfolgenden Anakreontik gezogen
werden.

1 Galanterie und christliche Ethik in der héfischen Theorie

Eine erste Ebene, auf der sich fragen lasst, wie sich die galante Lyrik in allge-
meiner Form ethisch selbst positioniert und in welches Verhiltnis zur zeitgends-
sischen Morallehre vor allem christlicher Provenienz sie sich setzt, ist die aka-
demische Handlungslehre beziehungsweise dann die explizite Poetik zentraler
Vertreter der Galanterie in Deutschland. Mit Blick auf die Handlungslehre kon-
nen exemplarisch Setzungen von Christian Thomasius und August Bohse heran-
gezogen werden. Bei Thomasius ist es eine 1689 publizierte Vorlesung zur aller-
dings dezidiert aufierliterarischen Galanterie, die in ihrer veroffentlichten Form
die zu lehrende oberste Verhaltensmaxime zugleich mit einer basalen Sensibilitét
fiir die Sphére des Religitsen in ihrem Titel verkiindigt:

Christian Thomasius eroéffnet Der Studierenden Jugend Einen Vorschlag,
Wie er einen Jungen Menschen, der sich ernstlich fiirgesetzt, GOtt und der
Welt dermahleins in vita civili rechtschaffen zu dienen, und als ein honnet



130 Stefan Elit

und galant homme zu leben, binnen dreyen Jahre Frist in der Philosophie und
singulis Jurisprudentiae partibus zu informiren gesonnen sey.?

Was genau einen ,galant homme” ausmacht, fithrt Thomasius im 13. Abschnitt
aus, in dem er den Begriff der Galanterie aufschlussreich an seine dreigeteilte
praktische Philosophie, sprich: Ethik, Politik und Okonomik, anschlieft:

Uber dieses ist in der Welt aber noch was besonders, das nebst dem ho-
nesto, utili und jocundo dem Thun und Lassen der Menschen eine gemeine
Richtschnur ist, absonderlich aber Polite, Welt-kluge und hoffliche Leute
von plumpen, groben und ungeschickten Tolpeln absondert. Dieses wird
von den Lateinern Decorum, von denen Frantzosen Galanterie genennet.?

Thomasius’ Begriff des Decorum als eine Art in der hofischen Welt angemesse-
nes Verhalten erscheint hier gleichsam als Kern weniger einer Ethik denn einer
Asthetik des Galant Homme — darauf wird auch noch zuriickzukommen sein. Im
weiteren Abschnitt legt Thomasius jedoch Wert darauf, dass das Decorum nicht
mit dem anscheinend eng benachbarten Honestum, also der Zentralkategorie der
Ethik, zu verwechseln sei. Er korreliert dann aber den Begriff des Decorum vor
allem mit dem Pudor als seinerseits ja ethischem Kernbegriff der ehrfiirchtigen
Scheu und Scham, und spricht auch von ,, dem decoro, als andern bonis”.* Thoma-
sius suggeriert so zumindest, dass Galanterie letztlich nur ein zutiefst sittsames,
ja geradezu religits schamhaftes Verhalten sein konne.

Wenig spéter postuliert dann der Rhetorikprofessor und Schriftsteller Au-
gust Bohse Ahnliches, wobei Bohse fiir seinen Begriff von Galanterie respektive
ebenfalls: des Decorum noch mehr als Thomasius Bezug nimmt auf den Rahmen
christlich-religioser Moral, den er fiir hofisches Verhalten gesetzt sieht; und zwar
behauptet Bohse unter seinem Pseudonym Talander 1706 in der Lehrschrift Der
getreue Hoffmeister adelicher und biirgerlicher Jugend gleich zu Anfang (§ 2): ,,Die erste
Schuldigkeit nun, welche einer zu beobachten hat, damit er so wol seiner ewigen
Wohlfarth rathe, als auch bey der honétten Welt sich in guten Credit setze, ist diese,
daf er eine rechte Ehrerbietung gegen GOTT und Liebe zu dessen Wort von sich
leuchten lasse.” > Diese allgemeine Maxime fiir den galanten jungen Mann bedeu-
tet fiir ihn allerdings recht pragmatisch, dass man sich etwa bei Kirchgéngen gut
zu betragen habe, also zum Beispiel beim Betreten einer Kirche immer schén den

2 Christian Thomasius: Der Studierenden Jugend [...]. Halle 1689.

3 Thomasius: Der Studierenden Jugend (Anm. 2), S. 33 (s. auch in: Der galante Stil. 1680—
1730. Hg. von Conrad Wiedemann. Tiibingen 1969, S. 4-6, hier: S. 4). Vgl. zur Erlduterung
und Abgrenzung zur philosophischen Fundierung bei den voranstehenden Franzosen Jérn
Steigerwald: Galanterie. Die Fabrikation einer natiirlichen Ethik der hofischen Gesellschaft
(1650-1710). Heidelberg 2011, S. 25-55, bes. S. 44 f.

4 Thomasius: Der Studierenden Jugend (Anm. 2), S. 36 (s. auch in: Der galante Stil [Anm. 3],
S.5).

5 Talander: Der getreue Hoffmeister adelicher und biirgerlicher Herkunft [...]. Leipzig 1706,
S. 70 (s. auch in: Der galante Stil [Anm. 3], S. 16 f,, hier: S. 16).



Galante Lyrik, Religiositdt und Individuierung um 1700 131

Hut abnehmen und erkennbar mitbeten miisse;® aufSerdem solle man sich etwa
weder iiber geistliche Lieder noch Prediger lustig machen.” Wie pragmatisch be-
ziehungsweise wieder mehr &sthetisch denn wirklich ethisch Bohse fokussiert,
zeigt sich schliefilich in einer Nebenbemerkung: ,,Selbst diejenigen Staatisten [!]
und Hof-Leute, welche lieber wolten, daf$ kein Gott ware [...], werden sich doch
beym Gottesdienst allezeit sittsam und bescheiden auffithren, damit sie theils
von sich eine gute Opinion machen; theils andere nicht drgern [...].“*

Von galanter Literatur, oder aus der Perspektive von Thomasius und Bohse:
von deren Verfertigung durch Galant Hommes, ist interessanterweise praktisch
nicht die Rede, und Wiedemann hat daher fiir die beiden Autoren bereits kon-
statiert: ,Im System der streng utilitaristisch orientierten galanten Lebenslehre
hat [...] die Poesie in der Regel keinen Platz.”® Befragt man jedoch noch starker
pragmatisierte beziehungsweise konkreter auf Beschaftigungen bei Hofe bezo-
gene Lehrschriften galanter Couleur, erscheint literarisches Schreiben, neben an-
deren Kunsttatigkeiten, durchaus sinnvoll. Etwa in einer Schrift des Niirnberger
Naturwissenschaftlers und Schriftstellers Johann Leonhard Rost finden sich ent-
sprechende Ausfiithrungen, die Rost 1713 unter dem Pseudonym Meletaon und
mit dem Titel Von der Nutzbarkeit des Tantzens verdffentlicht hat. Aufschlussreich
sind diese Ausfithrungen nicht nur wegen ihrer besonders typischen Definiti-
onselemente fiir Galanterie, sondern auch wegen einer kleinen ,Vorneverteidi-
gung’ gleich zu Beginn:

Die Galanterie ist nichts anders, als eine schertzhaffte und dabey kluge
Artigkeit: und diese ist weder in der Biebel [!] noch sonsten verbotten. Sie
ist das Mittel, grosse Gesellschafften zu unterhalten: Sie ist der Weeg, sich
bey Hohen und Niedern beliebt zu machen. [...] Ein galanter Mensch muf3
in allem seynem Thun nattirlich seyn, und gleichwol, so natiirlich er ist, so
mufl er doch auch in allen Dingen etwas besonders haben. Tantzet er, so
muf er es ohne Affectirung der Kunst, aber doch mit Verwunderung aller
Zuschauer thun: Singet er, so muf3 er gefallen, redet er, so mufs er ergotzen,
machet er Verse, so miissen sie durchdringen [...]."°

Die konkreten Maximen verweisen vor allem offen auf den latent paradoxen
Imperativ hofischen Verhaltens: ,Erscheine effektvoll natiirlich’, den Thomasius
und Bohse noch umschifft hatten, indem sie eine notwendige ethische Korrekt-
heit der Galanterie behaupteten. Je ndher man an die galante Literatur kommt,
so liefle sich sagen, desto ethisch verminter wird das Geldnde jedoch sogleich.
Bemerkenswerter erscheint aber wie gesagt zu Eingang des Zitats die defensive

6 Vgl. Talander: Der getreue Hoffmeister (Anm. 5), S. 71 (s. auch in: Der galante Stil [Anm. 3],
S. 16).
7 Vgl. Talander: Der getreue Hoffmeister (Anm. 5), S. 76 .
8 Talander: Der getreue Hoffmeister (Anm. 5), S. 72.
9 Nachwort, in: Der galante Stil (Anm. 3), S. 149-151, hier: S. 149.
10 Meletaon: Von der Nutzbarkeit des Tantzens [...]. Frankfurt/Main, Leipzig 1713, S. 7 f.



132 Stefan Elit

Linie, die Rost in die wiederum recht asthetisch galante Lehre mit Bezug auf die
christliche Ethik einzieht und die davon zeugt, dass Galanterie und allgemeine
ethische Maf3stabe der Zeit wohl doch nicht einfach konform erschienen, denn
(siehe oben): ,,Die Galanterie ist nichts anders, als eine schertzhaffte und dabey
kluge Artigkeit: und diese ist weder in der Biebel noch sonsten verbotten.”

Dariiber hinaus wird das Verfassen galanter Dichtung zeitgendssisch prob-
lematisiert, wenn es um Autoren geht, deren Hauptaugenmerk eigentlich der
christlichen Lehre oder allenfalls ,ernsthafter’ religioser Dichtung zu gelten
hatte — das barocke gleichzeitige Bespielen verschiedenster Gattungen wird an-
scheinend spétestens dann angreifbar, wenn ein Geistlicher sich auch in galan-
ter Lyrik iibt. Erkennbar wird diese Problemlage in Christian Friedrich Hunolds
beriihmter ,Vorrede”, die dieser unter seinem Pseudonym Menantes zu der 1707
von ihm herausgegebenen Poetik Die Allerneueste Art, Zur Reinen und Galanten
Poesie zu gelangen verfasst hat. Hunold nimmt dort Bezug auf die bereits von Jo-
hann Burckhard Mencke gestellte Frage, ,,Ob ein Poete wohl Superintendens seyn
konne?“!" und er referiert zustimmend dessen Argumentation, dass es gute his-
torische Beispiele gebe, nach denen die eigene moralische Integritét, ja sogar eine
besonders grofie Frommigkeit durch das Abfassen selbst ,,sehr verliebter Verse” !
nicht zweifelhaft werde. Insbesondere das Thema Liebe diirfe allerdings in Dich-
tung nicht missbraucht im Sinne von entwiirdigt werden.”® Hunold beschlieft
die Diskussion sodann mit einer Verallgemeinerung, die die galante Dichtung
wohl mit einschlieflen soll und die einer beliebten Argumentation der libera-
len Literaturvertreter um 1700 entspricht: ,Dafl keine vergniigtere und dabey
edlere Beschifftigung ist/ als seine Poesie dem Himmel/ sich selber/ oder sei-
ner Gemiiths=Zufriedenheit/ und hohen/ wie auch andern tugendhafften/ oder
Tugend=bediirfftigen Personen zu Gefallen und Ruhm verfertigen.” "

Die Ausgangsfrage, ,Ob ein Poete wohl Superintendens seyn konne?”, hatte
Menke in einem Gratulationsgedicht auf seinen Leipziger Studienfreund, den
frisch in einem solchen Amt (in Sorau) bestallten Erdmann Neumeister gestellt;
Hunold stellt dies zu Beginn seiner kleinen Erérterung auch durchaus klar, nicht
explizit geklart wird jedoch der springende Punkt, dass auch die ganze von Hu-
nold herausgegebene galante Poetik von ebenjenem Neumeister stammt — ,Poet
sein’ durfte ein Superintendent also schon, offener poetologischer Verfechter ei-
ner wenn auch vergleichsweise zuriickhaltenden respektive noch von é&lterem
Gelehrtentum gepragten literarischen Galanterie aber wohl doch besser nicht.”

11 Menantes: Vorrede, in: [Erdmann Neumeister:] Die Allerneueste Art, Zur Reinen und Galan-
ten Poesie zu gelangen [...]. Hg. von Menantes. Hamburg 1707 [unpag.].

12 Menantes: Vorrede (Anm. 11).

13 Vgl. Menantes: Vorrede (Anm. 11).

14 Menantes: Vorrede (Anm. 11).

15 Zur Verfasserfrage sowie zu Neumeisters Poetik vgl. Helmut K. Krausse: ,,Die unverbotne
Lust”. Erdmann Neumeister und die galante Poesie. In: Daphnis 9 (1980), S. 133161, bes.
S. 139, sowie Dieter Merzbacher: Ob ein Poete wohl Superintendens seyn kénne? Erdmann
Neumeisters Kantatendichtungen im Spiegel seiner Poetik. In: Erdmann Neumeister (1671-



Galante Lyrik, Religiositdt und Individuierung um 1700 133

Was die bei Neumeister zu beobachtende Zuriickhaltung in Eroticis betrifft:
Die immer stdrkere Selbstbeschrankung, zumal gemessen an den Ausgéngen
bei Hoffmannswaldau, wird auch an den Beispielen deutlich, die Neumeister
entsprechenden Kapiteln seiner Poetik beifiigt, und diese Tendenz verstarkt
sich ja nach 1700 allenthalben. Erinnert sei exemplarisch an die entsprechende
Entwicklung der beriihmten urspriinglich von Benjamin Neukirch herausgege-
benen Bande Herrn von Hoffmannswaldau und andrer Deutschen auserlesener und
bifher ungedruckter Gedichte: Spatestens mit dem sechsten Band von 1709 kommt
es zu einer starken Zuriicknahme der marinistischen Erotik zugunsten dezente-
rer, gleichsam wieder petrarkistischer Formen. Die Metzgers, wissenschaftliche
Editoren unter anderem dieses Bandes, konstatierten diese Tendenz konkret am
Wechsel der Herausgeberschaft ab Band fiinf, das heifit von Christian Hélmann
zu Gottlieb Stolle, und sahen schon in Stolles Herausgeber-Pseudonym , Lean-
der” ein Signal hin zu mehr ,ernsterer’ Elegik beziehungsweise zu einem ,mora-
lischeren’ Zeitgeschmack, auf den die verlegerisch stark erfolgsorientierte Reihe
ausgerichtet war.'

Und eine weitere zusammenfassende Beobachtung: Nachdem die ersten all-
gemeinen Theoretiker der Galanterie diese de facto beinahe modern vornehm-
lich asthetisch!” bestimmt haben, sehen die Theoretiker der literarischen Galan-
terie doch wieder einen zunehmenden ethischen Selbstrechtfertigungsbedarf,
und gegen Ende der Stromung scheinen die christlich begriindeten moralischen
Grenzen enger und enger zu werden. Die Geschichte der galanten Poetik ist in-
sofern auch die einer Entwicklung von einer hofisch-liberalen asthetischen Au-
tonomisierung zu einer immer stdrkeren moralisch begriindeten Defensive und
schliefllich ,neuen Keuschheit’. Die sich verstirkende Ubernahme von christlich-
ethischen Mafistaben ldsst die Stromung so gewissermafSen in einer neuen Ethi-
sierung enden, in die sich die Dichter womdglich in einer nun aufgeklért-modern
begriindeten und gewissermafien auch individualisierten Selbstbeschrénkung
ergeben. Vor der vollen individualistischen Autonomie der biirgerlichen moder-
nen Lyrik des 18. Jahrhunderts steht aber erst einmal noch das Versiegen einer
asthetischen Freiheit der hofischen Galanterie.

Die Selbstpositionierung der Galanten in explizit poetologischen Schriften
und auf der Ebene der allgemeinen ethischen Gattungstendenzen ist jedoch das

1756). Wegbereiter der evangelischen Kirchenkantate. Hg. von Henrike Rucker. Rudolstadt,
Jena 2000, S. 75-95.

16 Erika A. Metzger, Michael M. Metzger: Einleitung. In: Benjamin Neukirchs Anthologie.
Herrn von Hoffmannswaldau und andrer Deutschen auserlesener und biSher ungedruckter
Gedichte Sechster Teil. Nach dem Druck vom Jahre 1709 mit einer kritischen Einleitung und
Lesarten. Hg. von dens. Tiibingen 1988, S. IX-XXXVIII, hier: S. XXI.

17 Besonders pur dsthetisch erscheint aulerdem noch die Def. ,,galante Dichter” in der ,Vor-
rede” des Herausgebers Neukirch. In: Neukirchs Anthologie 1 (Anm. 1), S. 6-22, hier:
S. 18/Z. 455-458: ,feurige und aufgeweckte gemiither, welche in der galanterie sehr wohl
erfahren, im erfinden kurz, in der ausarbeitung hurtig, und in allen ihren gedanken seltsam
seyn.”



134 Stefan Elit

eine, ein anderes sind die mehr oder weniger impliziten galanten Positionsnah-
men gegeniiber Religiosem und Klerikalem, die sich auf mindestens drei Ebenen
und vor allem in epigrammatischen Dichtungen zeigen und die nun gesichtet
werden sollen, und zwar a) bibel- und klerikerbezogene erotische sowie ande-
re Anziiglichkeiten, b) tendenziell ernstere Kirchen- und Religionskritik und c)
scherzhaft-parodistische Gelegenheitsgedichte auf der Basis ernsthaft-religioser
literarischer Gattungen.

2 Galante Positionsnahmen gegeniiber Kirche, deren Vertretern und Religion
Als Ausgangspunkt ist zum Vergleich freilich noch einmal auf explizite galan-
te Theorie zuriickzugreifen, und zwar interessiert hier namentlich der generelle
Antiklerikalismus des Christian Thomasius, der ja ebenso bekannt ist wie dessen
subkutane grundsétzliche Entfernung vom Christentum in Richtung auf einen
verkappten Epikureismus mit typisch ,privatistischen’ Tendenzen. An Thomasi-
us’ strukturelle Kritik machtpolitischer und moralisch bigotter Kirchenaktivita-
ten, sei es auf katholischer, sei es auf protestantischer Seite, sei ebenfalls erinnert."

In den nachfolgend zu diskutierenden lyrischen Stiicken, vornehmlich aus der
Neukirch’schen Sammlung, ist zwar eine solche Grundsatzlichkeit eher selten zu
finden, statt auf hochste Machtstrukturen richten sich die Gedichte eher auf kri-
tikables Verhalten einfacher Kleriker, die generelle Stofirichtung erscheint jedoch
vergleichbar: Es geht gegen klerikale Autoritdtsanspriiche und Bigotterie und
implizit damit um einen selbstbewussteren Umgang mit der Kirche sowie um
einen individuelleren Zugang zu religiosem Wissen. Dass die meisten Positions-
nahmen dieser Art anonym abgedruckt sind, verweist zudem auf die Gefahren,
die diese fiir die Autoren als empirische Individuen mit sich bringen mochten.
Als tendenziell ,privatistisch’ bzw. ,individualisierend’ konnte man Lyrik dieser
Artim Ubrigen insofern ansehen, als ihre spéttische Hinterfragung von Kirchen-
personal und -dogmen nicht nur ein geniissliches ,Vorfiihren’ bedeutet, sondern
indirekt gewissermafien eine Lanze fiir mehr Toleranz gegeniiber andersartigen
Lebensweisen bricht — was dann zugleich eine moralische Kritik als Plddoyer fiir
weniger Scheinmoral ware oder womdoglich sogar eine allgemeine Propagation
galanter Lebensésthetik.

a) Bibel- und klerikerkritische Erotica und andere Anziiglichkeiten

Schon bei Figuren des Alten Testaments setzen galante Thematisierungen an. Da-
bei geht es um Personen, deren Lebensweise aus christlicher Sicht zwar bereits
kritikabel erscheint, die nun aber auch als typisch menschlich und gewisserma-
fien galant gedeutet wird. Dies ist etwa der Fall in dem anonymen Epigramm Auf
den Loth aus Band 6 der Neukirch’schen Sammlung;:

18 Vgl. Frank Grunert: Antiklerikalismus und christlicher Anspruch im Werk von Christi-
an Thomasius. In: Les Lumiéres et leur combat. La critique de la religion et des Eglises a
Iépoques des Lumieres / Der Kampf der Aufklarung. Kirchenkritik und Religionskritik zur
Aufklarungszeit. Hg. von Jean Mondot. Berlin 2004, S. 39-56.



Galante Lyrik, Religiositdt und Individuierung um 1700 135

ZWey engel haben dich aus einem brand’ erldst,

Zwey weiber haben dir den andern eingeflost.

Aus was die flucht dich bracht, drein stiirtzt dich die begier;
Ein Sodom last du dort, das andre findst du hier.”®

Wenige Seiten spater folgt im selben Band ein an die Damenwelt gerichtetes Pen-
dant, und zwar in Form eines Benjamin Neukirch zuzuschreibenden Epigrammes,
das laut Titel aus dem Mund von Davids Frau Abigail kommt:

Ich habe Davids zorn mit freundlichkeit verséhnt,

Dafs er mein wittwen=lied mit seiner liebe cront.

Ihr weiber, dencket nach! War ich nicht klug und schlau?
Ich gab ihm einen korb, so ward ich seine frau.”

Die beliebteste Rubrik ist jedoch in zeitloser Perspektive das Leben von einfachen
Klerikern, sprich: Priestern, Ménchen und Nonnen, und insbesondere deren
starkes erotisches Begehren, aber auch dasjenige gegeniiber ihnen, sowie weitere
menschliche Schwéchen. Ein besonders pikantes Beispiel ist das von Christoph
G. Burghart in dem Einstropher An eine Nonne ausgemalte sexuelle Verlangen;
in der Fiktion wird entweder tatsdchlich eine Nonne adressiert oder im Bild des
Nonnenlebens eine besondere Erotik gefunden und mit Galanterie-typischen Bil-
der ausgemalt; der Reiz konnte genau in der diesbeziiglichen Unentscheidbarkeit
liegen, die bis zum Schluss anhalt:

Darff sich was weltliches in deine zelle wagen?

Darff wohl, o heilige, bey dir ein siinder stehn?

Du pflegest sonsten zwar mit engeln umzugehn;
Jedoch Gott selber will sein haufs uns nicht versagen,
Wann wir nur an die brust mit leyd und reue schlagen;
Mich driickt der stinden last; du wirst dein lob erhdhn,
Woferne du mich last bey dir zur beichte gehen;

So lafs mich doch um rath vor mein gewissen fragen,
Du bist die priesterin; dein leib ist mein altar,

Die beyden lichter drauff sind deiner augen paar;

Der tempel aber selbst ist deine dunckle zelle,

Ach sprich mich, heilige, von meinen siinden lofs,

Die straffe leg’ ich dir gantz willig in die schoof3,

Wo nicht, so bringet mich die schuld noch in die holle.”

19 Neukirchs Anthologie 6 (Anm. 16), S. 104.
20 Neukirchs Anthologie 6 (Anm. 16), S. 106.
21 Christoph G. Burghart: An eine Nonne. Zit. nach: Der galante Stil (Anm. 3), S. 114.



136 Stefan Elit

Eine grofere Tradition hat freilich die Kritik des Nonnenlebens in Form der
Unterstellung, dass es mit deren Keuschheit realiter nicht ganz soweit her sei,
sondern vielmehr allenthalben galant-erotisches Verhalten zu finden wire. Ein
frithes Beispiel fiir Lyrik dieser Art hat Hoffmannswaldau geliefert, wobei sich
die Kritik interessanterweise nicht nur auf die Frau, sondern auch auf ein anthro-
pologisches Problem des Nonnentums richtet:

Auf eine Nonne.

MAnRN nahm mir meinen schmuck/ und liefs nur fleisch und blut/
Man schnitt die haare weg/ und liefS mir meine glut.

Im beten hat mir stets der glaube sehr behaget/

Weil er von aufferstehn des fleisches etwas saget.?

Andere Gedichte suchen gewissermafien nach einer Ursache fiir die Lasterhaf-
tigkeit von Nonnen und finden sie nicht zuletzt in deren vorangehender Lebens-
weise, die wohl als typischer Vorlauf unterstellt wird; man vergleiche etwa ein
anonymes Epigramm aus dem Band 6 der Sammlung Neukirch mit dem fiir sich
sprechenden Titel Auf eine ins Kloster gehende courtisanin® oder die vermutliche
Anklage einer unkeuschen Klosterfrau unter dem Titel Als sie sich als eine Nonne
verkleidete, verfasst von einem bisher nicht ermittelten Celander von 1716.2*

Gegen Monche und einfache Priester geht es ebenso; bei diesen stellt das Lie-
besleben allerdings nur einen der aufs Korn genommenen Bereiche dar, weil
sich genderspezifisch ein breiteres Betatigungsfeld kritisieren lasst. Den Anfang
macht hier Hoffmannswaldaus fiktionales Grabepigramm Eines tadelhafftigen
Monchs, der ex post seine Verzweiflung ob der Heillosigkeit seines Lebenswan-
dels ausdriickt.” Exemplarisch noch grundsatzlicher wird eine von Hoffmanns-
waldau inszenierte fiktionale Selbstanklage in der Grabschrifft eines lasterhafften
geistlichen, weil dieser ein breiteres amoralisches Wirkspektrum entfaltet konnte,
das als standestypisch suggeriert wird: Es geht um Kupplerdienste fiir Machtige,
Kriegstreiberei, Hochmut und nur scheinbare Gottglaubigkeit.*

Noch einmal deutlicher hinsichtlich der Usualitdt sexueller Verfehlungen
wird dann in Band 5 der Sammlung Neukirch der nicht identifizierte Verfasser
,L.R.B.” unter dem Titel Als ihm der Closterstand 1. D. S. P. vorgeworffen wurde:

DU narr du tadelst zwar den heilgen closter=stand/
Es miist ein armer Miinch so fromm und einsam leben/
Allein/ laf8 dir so viel zu deiner nachricht geben:

22 Neukirchs Anthologie 1 (Anm. 1), S. 127.

23 Vgl. Neukirchs Anthologie 1 (Anm. 1), S. 107.

24 Vgl. Der galante Stil (Anm. 3), S. 123.

25 Vgl. Neukirchs Anthologie 1 (Anm. 1), S. 127.

26 Vgl. Benjamin Neukirchs Anthologie. Herrn von Hoffmannswaldau und andrer Deutschen
auserlesener und bifSher ungedruckter Gedichte dritter theil. Nach dem Erstdruck von 1703
mit einer kritischen Einleitung und Lesarten. Hg. von Angelo George de Capua u. Ernst
Alfred Philippson. Tiibingen 1970, S. 121.



Galante Lyrik, Religiositdt und Individuierung um 1700 137

Ich habe manche nacht auffs Nonnen=fleisch gewand/
Denn was der Pater thut/ kann auch der Miinch versuchen/
Wer will ein junges bluth zur einsamkeit verfluchen.”

Weitere Gedichte insbesondere in Band 6 der Sammlung Neukirch fokussieren
auf den ersten Blick galante junge Damen und deren Liebesbegehren, die epi-
grammatischen Pointen stellen jedoch letztlich klar, dass die eigentlich galant-
erotisch Umtriebigen die ihnen begegnenden Kleriker sind; dies ist der Fall etwa
in dem anonymen Gedicht Auf Dorindes unniitzes kirchen-gehen, in dem es darum
geht, dass man auch in Kirchen flugs schwanger werden kann,”® oder in dem
Gedicht des Bandherausgebers Stolle Von der geistlichen liebe der Cloris, das mit
kleruskritischer Spitze berichtet, die Cloris schlafe nur mehr mit Priestern, um
,geistlicher’ zu leben.”

b) Tendencziell ernstere Kirchen- und Religionskritik

Ist auch das Gros galanter Epigrammatik heiter bis bissig-sp6ttisch, erscheint zu-
mindest eine kleine Zahl etwas ernster in der Auseinandersetzung mit dem Kir-
chenleben oder bisweilen auch dem Glauben an sich. Noch ganz in der Thematik
des Nonnentums steht dabei ein langeres Gedicht Hoffmannswaldaus mit dem
Titel Seine geliebte wolte ins kloster gehen, das in typischer Perspektive an eine junge
Frau appelliert, nicht Nonne zu werden und so die galanten Freuden des Daseins
aufzugeben — die anderswo unterstellte Moglichkeit eines erotischen Klosterda-
seins wird hier gerade nicht erwogen.* Eine spdtgalante Variation des namlichen
Themas findet sich in der Aria (= Titel der ersten Fassung) Als sie ins Kloster ziehen
wollte (= Titel der zweiten Fassung) von Johann Christian Giinther.*

Jenseits der Liebesthematik, damit aber lediglich am Rande von im engeren
Sinne galanter Dichtung, finden sich kirchenkritische Téne wiederum vornehm-
lich in Band 6 der Sammlung Neukirch, etwa bezogen auf allgemeine Verletzun-
gen des klerikalen Armutsgebots in Christian Holmanns Epigramm Die faulen
prediger® oder sogar ganz vorsichtig bezogen auf hochste Instanzen beispielswei-
se in dem sicherlich nicht zufillig anonymen Epigramm Auf den ertz-bischoff von
Cammerich, in dem der zeitgendssische Papst fiir ein Buchverbot kritisiert wird.*

27 Benjamin Neukirchs Anthologie. Herrn von Hoffmannswaldau und andrer Deutschen aus-
erlesener und biflher noch nie zusammen-gedruckter Gedichte Fiinffter Teil. Nach dem
Druck vom Jahre 1705 mit einer kritischen Einleitung und Lesarten. Hg. von Erika A. Metz-
ger u. Michael M. Metzger. Tiibingen 1981, S. 364.

28 Vgl. Neukirchs Anthologie 6 (Anm. 16), S. 120.

29 Neukirchs Anthologie 6 (Anm. 16), S. 140.

30 Neukirchs Anthologie 1 (Anm. 1), S. 72 f.

31 Vgl. Johann Christian Giinther: Werke. Hg. von Reiner Bolhoff. Frankfurt/Main 1998, S. 776—
778 (in zwei Fassungen).

32 Vgl. Neukirchs Anthologie 6 (Anm. 16), S. 121.

33 Vgl. Neukirchs Anthologie 6 (Anm. 16), S. 109.



138 Stefan Elit

Die Frage, was fiir einen Glauben man tiberhaupt haben kénne, wird ebenso
in Band 6 der Sammlung Neukirch ventiliert, etwa in den provokativ flapsigen
anonymen Epigrammen Auf eine schrift von mehr als einer welt** und Die schénen
glaubens-briider; letzteres Stiick erinnert im Egalismus an antikrémische Haltun-
gen a la Martial:

Was glaubst du? ward gefragt. Die antwort kam geflogen:
Ich glaube nichts. Warum? so werd ich nicht betrogen.

So glaub ich alles denn, warff ihm ein andrer ein,

Es mufs ja etwas wahr von dem geglaubten seyn.®

Noch pointierter kritisch gegeniiber dem institutionalisierten Christentum &u-
Bert sich wenig spéter Johann Christian Giinther etwa in folgendem Zweizeiler:
,Warum man mich in keiner Kirche sieht?/ Du weist ja, daff mein Herz der Heuch-
ler Umgang flieht.”? Auf eine Erorterung dieser fiir den Dichter ungewdhnlich
deutlichen Spitze sei jedoch an dieser Stelle verzichtet, da Hans-Georg Kemper
dieses und andere Epigramme im Kontext von Giinthers personlich motivierter
Orthodoxiekritik bereits ausgeleuchtet hat.?”

¢) Parodistische Gelegenheitsgedichte

Vielmehr soll es nun noch um eine andere Ebene galanter Perspektivierungen re-
ligioser Themen gehen, und zwar um das Phdnomen der satirischen oder auch
heiter scherzhaften Parodien beziehungsweise Kontrafakturen von ernsthaften
kasuallyrischen Gattungen. Gemeint sind damit zunéchst die bereits aus inhaltli-
chen Griinden angesprochenen fiktionalen epigrammatischen , Grabschrifften” a
la Martial wie Hoffmannswaldaus Eines tadelhafftigen Monchs und Grabschrifft eines
lasterhafften geistlichen® oder auch spétere Texte wie Ephraim Gerhards Grabschrifft
eines ketzer-machers® und Christian Friedrich Weichmanns Das wol-aufgenommene
Leichen-Gedicht. Eine besondere Rubrik stellen hierbei , Grabschrifften” auf wohl
bei Hofe gelebt habende Tiere dar, wie sie Hans Assmann von Abschatz in einer
eigenen Werkausgaben-Abteilung heiter-leichter , Schertz-Grabschrifften”*® ver-

34 Vgl. Neukirchs Anthologie 6 (Anm. 16).

35 Neukirchs Anthologie 6 (Anm. 16), S. 100.

36 Giinther: Werke (Anm. 31), S. 530 (= <Auf den vorhergehenden [Bavius].>).

37 Vgl. Hans-Georg Kemper: Deutsche Lyrik der frithen Neuzeit. Band 4/I1. Barock-Humanis-
mus: Liebeslyrik. Tiibingen 2006, S. 300-335, bes. S. 305 f. u. 325 f.

38 Vgl. erneut Neukirchs Anthologie 1 (Anm. 1), S. 127 bzw. Neukirchs Anthologie 3 (Anm. 26),
S. 121.

39 Vgl. Neukirchs Anthologie 5 (Anm. 27), S. 138.

40 Vgl. Hans Assmann von Abschatz: Schertz-Grabschrifften. In ders.: Poetische Ubersetzun-
gen und Gedichte. Faksimile-Druck nach der Gesamtausgabe von 1704 mit der Vorrede von
Christian Gryphius. Hg. von Erika Alma Metzger. Bern 1970, S. 61-68 (= separate Paginie-
rung im Sammelband).



Galante Lyrik, Religiositdt und Individuierung um 1700 139

sammelt hat oder wie sie sich in moralisch-satirischer Tonart wieder besonders in
Band sechs der Sammlung Neukirch finden.*!

Neben der Gattung des Grabgedichts findet sich der Typus des Hochzeitsge-
dichts mindestens bei einem spaten Autor auf galante Weise variiert und mit leich-
ten religionskritischen Spitzen versehen, und zwar bei einem ,GrofSproduzenten’
scherzhaft-heiterer, bisweilen auch recht kalauernder Gelegenheitsgedichte, und
zwar bei dem Bach-(Kantaten-)Librettisten Christian Friedrich Henrici, der unter
dem Pseudonym Picander in vier Werkbédnden (in Erstauflagen von 1727-1737)
nicht zuletzt zahlreiche Hochzeitscarmina publiziert hat. So prasentiert er unter
dem Titel Auf die F. und H. Hochzeit, 1728. Des Frauenzimmers Tugend=Spiegel eine
augenzwinkernde quasi-galante Verhaltenslehre, deren Strophen immer begin-
nen mit ,Ein Magdgen soll”; die sechste beginnt ,,Ein Mégdgen soll auch christ-
lich seyn” und dann heift es:

Sie muf oft in die Kirche gehen,

Und sey der Tugend zugethan.

Hingegen soll sie nicht verstehen,

Was Lomber=Spiele und Roman.

Der Mode nach galant zu leben,

Kann freylich grosses Ansehn geben,
Viel Seegen bringt es nur nicht ein,
Drum soll ein Magdgen Christlich seyn.*?

Ein wenig ernster wird Henrici allerdings, wenn er die Frage der Priesterehe auf-
greift, so in dem antizolibataren Bey der G. und W. Hochzeit, in Grost, den 16. Jul.
1726, das mit den Zeilen beginnt: , EIn Priester soll sich nicht beweiben,/ So lehret
Rom, die grosse Stadt”, * oder in dem recht extensiven, teils scherzhaften, teils
ernsten Gedicht Auf die B. und F. Hochzeit./ Oppurg, den 1. Mart. 1729./ Der Vortheil,/
Einen Priester zu heyrathen.**

3 Galanter Ernst auf dem Weg zu einer neuen (christlichen) Individualitit?

Was sich soeben auch schon zeigen sollte: Gewisse ,ernsthaftere’ Tendenzen in Krei-
sen galanter Autoren lassen sich in kirchen- und religionsbezogener Epigrammatik
und Gelegenheitsdichtung durchaus konstatieren, und dabei zeichnen sich ganz
indirekt sogar individualistische Tendenzen ab, etwa in Form von dialektisch sich
ergebenden Toleranzpostulaten. Aber enthélt im engeren Sinne galante Lyrik eben-
falls religioses Wissen beziehungsweise zumindest christliche Motivik einerseits
sowie Individuierungstendenzen respektive moderne Ich-Positionen andererseits?

41 Vgl. Neukirchs Anthologie 6 (Anm. 16), z. B. S. 107.

42 Picander: Ernst=Scherzhafte und Satyrische Gedichte Anderer Theil. Leipzig 1729, S. 448—
451, hier: S. 450; vgl. unter den ,Vermischten Gedichten” dhnlich scherzhaft an junge Frauen:
In ein Gebeth-Buch, ebd., S. 551-553.

43 Picander: Ernst=Scherzhafte und Satyrische Gedichte. Leipzig 1727, S. 470-473.

44 Picander: Gedichte Anderer Theil (Anm. 42), S. 486—490.



140 Stefan Elit

Auf eine Grundtendenz wurde im Abschnitt zu den hofischen Theorien bereits
hingewiesen: Nach 1700 wird die marinistische Erotik immer starker zugunsten
wieder dezenterer, gleichsam erneut petrarkistischer Formen zuriickgenommen,
und dies kann als Ausdruck eines allgemein ,moralischeren’ Zeitgeschmacks
verstanden werden — eine Moralisierung, die sowohl mit der ethischen wie stil-
pragenden Entwicklung der Aufklarung in dieser Zeit zu erkldren ist als auch mit
neueren religiosen Anforderungen, die von den nun vermehrt schreibenden biir-
gerlichen Autoren mehr Moralitat verlangen. Diese doppelte Tendenz wirkt sich
nun in der Tat in galanter Lyrik aus, und zwar zum einen im Sinne eines ,Ernster-
werdens’ und einer grofleren ,Tugendhaftigkeit’ und zum anderen ansatzweise
im Sinne von Individualisierung und stéarker empirischen Ich-Positionen.

Als erster Beispielautor sei der ,Poet’ und ,Superintendens’ Erdmann Neu-
meister angefiihrt, dessen ethische Verteidigung wie erwéahnt bereits Hunold
und andere unternommen haben. Entsprechende Gedichte sind in Neumeisters
Poetik Die Allerneueste Art, Zur Reinen und Galanten Poesie zu gelangen zu finden;
unter diesen sticht eines mit dem Titel Imm Nahmen einer gewissen hohen Persohn, an
eine noch hohere* hervor, bei dem es sich um eine galante Liebeserklarung han-
delt. Schon die pauschale Benennung von Sender und Adressat steht fiir eine
bezeichnende Festlegung: Man soll sozusagen dem Hochadel Angemessenes
erwarten, sprich: gewisse Schicklichkeitsgrenzen. Gleich die allerersten Zeilen
setzen einen entsprechenden Ton, der auch eine Verbindung von Christlichkeit
und personlicher Aufrichtigkeit stiftet, wie man sie ansonsten eher ein halbes
Jahrhundert spater erwartet; Vers 1-4 lauten:

ERoOffne dieses Blat, das dir ein offnes Hertze,

Und dann den Schliissel auch zu meiner Seele bringt.

Hier ist die Feder frey von allem freyen Schertze,

Weil Seel und Hertz zugleich auf Ernst und Wahrheit dringt.*

Aufschlussreich ist ferner, mit welchem Argument die Aufrichtigkeit dieser Lie-
beserklarung im weiteren Eingangsabschnitt beteuert wird, bevor eine Kette von
eher sdkularen Bildern in Hoffmannswaldau’scher Manier folgt: ,Wer sich von
aussen nur denckt Engeln gleich zu schmincken,/ Wird von dem Himmel selbst
den Teufeln gleich geschitzt.”*” Das Stichwort der ,Engel” greift der lyrische
Sprecher im zentralen, der Adressatin huldigenden Teil dann wiederholt auf und
1adt so das iibliche galante Lobspektrum christlich auf:

Mein Hertze liebet dich, weil du ein Engel bist.
Dein Bildnis muss mir nur in den Gedancken schweben,
Als wie ein Heiligthum, das man im Glas kiisst:*®

Neumeister:] Die Allerneueste Art (Anm. 11), S. 92-95.
Neumeister:] Die Allerneueste Art (Anm. 11), S. 92-95, hier S. 92.
Neumeister:] Die Allerneueste Art (Anm. 11), Z. 11 f.

45
46
47
48 [Neumeister:] Die Allerneueste Art (Anm. 11), S. 92-95, hier S. 94.

—_———



Galante Lyrik, Religiositdt und Individuierung um 1700 141

Benachbarte Gedichtbeispiele weisen dhnliche Ziige auf, wenn auch oft in
schwicherer Form; noch ,authentischer’ und christlicher wird es freilich, wenn
Neumeister eine neuere Gedichtform zwischen galanter und ernsterer kasual-
lyrischer Form bewusst innovativ nutzt: Etwas spater in der Beispielreihe steht
ein Dialoggedicht mit der Vorbemerkung: ,Weil es auch grande Mode worden,
Hochzeit=Gratulationes in Form der Briefe, als ob Brautigam und Braut einander
schreiben, abzufassen, wollen wir ebenfalls einen Versuch in folgenden thun”.*
Hunold als Herausgeber der Poetik dachte vermutlich auch an solche Gedichte,
als er in seiner , Vorrede” zu Neumeisters Poetik betonte, dass die Verbindung von
,Schonheit” und , Tugend” das zentrale Ziel sei.”® Ein weiteres Beispiel fiir eine
Verbindung von grundstdandig galantem Duktus, dabei aber ernsterem Thema
und ,individuellerem’ Zuschnitt gibt im Ubrigen Hunold selbst in einer seiner Ly-
riksammlungen, und zwar in Form eines pauschalisierten Gelegenheitsgedichts
mit dem Titel Als eine kluge Dame Aebtissen wurde/ Im Nahmen eines andern.” Ganz
im Gegensatz zu den oberhalb thematisierten anziiglichen Imaginationen von
Klosternovizinnen wird galante Liebes- und Naturtopik hier eingesetzt, um eine
komplett ernste und ,keusche’, aber dennoch ,verliebte’ Lobadresse abzusetzen.

Als letzter Beispielautor kann an dieser Stelle Johann Christian Giinther na-
turlich nicht unerwahnt bleiben, zu dessen hier interessierenden Tendenzen al-
lerdings bereits verschiedene Untersuchungen vorliegen, ich nenne nur Ursula
Regeners Giinther-Dissertation,* die bereits auf die signifikant hhere Dezenz
im Vergleich zu anderen Galanten hingewiesen hat, oder Hans-Georg Kempers
einschlagiges Kapitel in seiner Untersuchungsreihe Deutsche Lyrik der friihen Neu-
zeit, Band 4/11: Barock-Humanismus: Liebeslyrik.>® Als auf ihre Weise innovativ ga-
lant und religios und personlich seien aus Giinthers Werk daher in aller Kiirze nur
zwei Gedichte herausgestellt, und zwar aus den ,Verliebten Gedichten” dasjenige
mit dem Titel Als er ungefehr auf dem Kirchhofe mit seiner Leonore zusammen kam,>*
gefolgt von einem Liebesdialog auf ebenjenem Friedhof (Titel: Als Leonore sich
endlich zum Lieben bewegen liefS. Leipzig, A<nno> 1719. den 26. Jun<ii>. Aria),” und
ferner das Gedicht An seine Braut,* ebenfalls auf ,Leonore”, sprich: Johanna Bar-
bara Littmann, aus dem Friihjahr 1721.

49 [Neumeister:] Die Allerneueste Art (Anm. 11), S. 103.

50 Menantes: Vorrede, in: Die Allerneueste Art (Anm. 11), [unpag.]. Zu weiteren individualisti-
schen Tendenzen Neumeisters vgl. Ann Le Bar: Die subjektive Dichtkunst des jungen Erd-
mann Neumeister. In: Neumeister. Wegbereiter (Anm. 15), S. 97-107, bes. S. 103 f.

51 Vgl. Menantes: Galante, Verliebte und Satyrische Gedichte. Erster und Anderer Theil. Ham-
burg 1704, S. 125-127.

52 Ursula Regener: Stumme Lieder? Zur motiv- und gattungsgeschichtlichen Situierung von
Johann Christian Glinthers Verliebten Gedichten. Berlin, New York 1989.

53 Kemper: Deutsche Lyrik der frithen Neuzeit 4/I (Anm. 37), S. 300-334 (=, Distanz und Néhe /
Glinther”).

54 Vgl. Glinther: Werke (Anm. 31), S. 795-801.

55 Vgl. Glinther: Werke (Anm. 31), S. 801-803.

56 Vgl. Glinther: Werke (Anm. 31), S. 826 f.



142 Stefan Elit

Letzteres Gedicht liefert eine christlich-galante und individuelle Liebesdich-
tung und Brautbeschreibung, die laut dem Giinther-Herausgeber Bolhoff, ,[d]
urch die programmatische Abkehr von fritherem Liebesleichtsinn und die Be-
rufung auf [eine] tugendhafte Gonnerin” vor allem den Brautvater beeindrucken
sollte.”” Die beiden ersteren Gedichte verbinden hingegen auf geradezu aparte
Weise das Sujet des galanten Rendezvous respektive des bukolischen Dialogge-
dichts mit Verweisen auf die biographische Authentizitdt und mit einem dezi-
diert christlichen Setting, das eine neue Ernsthaftigkeit ,im Angesicht des Todes’
produziert, da eben ein Friedhof als locus amoenus fungiert — freilich nur, so die
letzten zwei Verse des ersten der beiden Stiicke, ,[b]is daf die Dammerung mit
Macht darzwischen kam,/ Und diefs verliebte Paar den Weg nach Hause nahm.”

4 Ein Da-capo? ,Ernste’ und individualisierte Anakreontik
der Empfindsamen

Dass bukolische Lyrik aus konservativer christlich-moralischer Sicht rasch kriti-
kabel war, wurde in den 1740er Jahren nicht weniger gesehen als zuvor; Friedrich
Hagedorn verlangte daher von seinen jiingeren Mitstreitern in seinem Gedicht
Anacreon, Strophe 2:

Ihr Dichter voller Jugend,

Wollt ihr bei froher Mufse
Anacreontisch singen:

So singt von milden Reben,

Von rosenreichen Hecken,

Vom Friihling und von Ténzen,
Von Freundschaft und von Liebe;
Doch hohnet nicht die Gottheit,
Auch nicht der Gottheit Diener,
Auch nicht der Gottheit Tempel.
Verdienet, selbst im Scherzen,
Den Namen dchter Weisen.”

Zumindest implizit war damit eine zeitgendssisch wie bei den spdten Galanten
notwendig erscheinende Dezenz poetologisch schon einmal gefordert, und man
kann wohl sagen, dass etwa der Leipziger Kreis der spaten 1740er Jahre, Johann
Arnold Ebert, Johann Andreas Cramer, Karl Christian Géartner und andere, ih-
rem Vorbild Hagedorn in dieser Hinsicht auch folgten.

Implizit nahmen die Anakreontiker zudem wie die Galanten kirchen- und re-
ligionskritische Positionen ein, die zuletzt Ernst Fischer luzide kulturhistorisch
analysiert hat, namentlich anhand von Hagedorns Anacreon-Gedicht und in Ab-

57 Informationen und Zitat: Glinther: Werke (Anm. 31), S. 1470.
58 Giinther: Werke (Anm. 31), S. 801, V. 199 {.
59 Friedrich v. Hagedorn: Oden und Lieder in fiinf Biichern. Hamburg 1747, S. 82.



Galante Lyrik, Religiositdt und Individuierung um 1700 143

grenzung von Gleims kritischerer Haltung.® Eine unmittelbare Verbindung von
anakreontischen Topoi und Christlichkeit sowie auch von moderner Individuali-
tat ergibt sich aber erst, als deutlicher religios orientierte Autoren sich der Sujets
fiir ihre zértlich-empfindsamen beziehungsweise empfindsam-erhabenen Zwe-
cke bedienen; insonderheit zu nennen sind hier Ewald von Kleist oder Friedrich
Gottlieb Klopstock, man denke bei Letzterem nur an die empfindsam-erhabene
Ode Der Ziirchersee oder das kleine, zartlich-empfindsame Gedicht Das Rosen-
band. Deren Transformation des jheiteren Spiels’ in ,ernstere’ Formen erscheint
angesichts der bei den spdten Galanten beobachteten Tendenz als frappante
Wiederholung, allerdings mit einer wesentlichen Variation: Religiositat und Ich-
Positionen erfahren im bukolischen Rahmen eine deutliche programmatische
Aufwertung und finden zeitgendssisch auch mehr Widerhall. Die empfindsame
Anakreontik erscheint so gewissermafsen erfolgreicher beziehungsweise ,nach-
haltiger’ darin, eine neue christlich-ethische Asthetik mit individualisierenden
Tendenzen zu erreichen.

60 Ernst Fischer: ,Er spielt mit seinen Gottern”. Kirchen- und religionskritische Aspekte der
anakreontische Dichtung in Deutschland im 18. Jahrhundert. In: Les Lumieres et leur com-
bat (Anm. 18), S. 71-85.



DOI: 10.13173/9783447104975.127
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Das burleske Martyrium der Polymathie

Johann Christian Giinther (1695-1723)
und der prekére Status der Mufie im Zeitalter der Frithaufklarung

Ralph Hifner

1 Einleitung

Als Scapin Mitte des 19. Jahrhunderts die Biithne von Honoré Daumiers imagina-
rem Theater betritt, wird der verschlagene Held von seinem Kumpanen Crispin
begleitet. Das Duo berit offenbar Streiche der hinterlistigsten Art. Wer genau ist
Crispin? Versuchen wir, eine Antwort zu geben, indem wir zunéchst fragen: Wer
ist Scapin? In Molieres Komddie Les fourberies de Scapin, erstmals 1671 im Theater
des Palais royal' in Paris aufgefiihrt, ist Scapin der Typus des skrupellosen Betrii-
gers (,fourbe”), der iiber Leichen geht, um seine perfiden Ziele zu erreichen. Das
Spektakel ist auf der untersten Theaterhierarchie angesiedelt; auf dem Bretter-
geriist der Jahrmarktsbiihne (,théatre de la foire’) zieht das Stiick, in dem es um
Liebe auf Leben und Tod geht, ein schaulustiges gemischtes Publikum an. Ein
beriihmter Zeitgenosse Moliéres, Paul Scarron, hat in dem Gedicht La Foire S. Ger-
main Einblicke in die auch im Bild oft dargestellte Halbwelt der Jongleure und
Trickkiinstler, der Masken und Marionettenspieler, gegeben.? In Daumiers Bilder-
findung handelt Scapin nicht allein; gleich einem Doppelgédnger, dessen schwar-
zer Umhang das weifle Gewand Scapins — die sprichwortliche ,weifse Weste’
(,etre blanc comme neige’) — interpretiert, erscheint Crispin im verlorenen Profil;
es lasst die schlimmen Schurkereien, die die Physiognomie Scapins zum Aus-
druck bringt, nur erst erahnen. Erich Klossowski hat in seiner Daumier gewid-
meten Monographie von 1923 — uniibertroffen in der Schérfe der Analysen — Sca-
pin als den ins Derbe verwandelten Watteau'schen Pierrot aufgefasst: , Eine derbe
proletarische Kraft hat sich in den geheiligten Schnee des Gewandes gekleidet.
Und was ist dieses Geheimnis, das ihm der schwarze Gefdahrte ins Ohr fliistert.
Es muss, man spiirt es an dem Reflex der Miene, eine fiirchterliche Intrige sein.
Es ist ein infernalisches Lacheln, das die fahle Miene zu einem grauenerregen-
den Behagen verzerrt. In dem Auge schwimmt ein satanischer Triumph, der sich
am Brande Roms zu weiden scheint.”? Daumier hat die Figuren der Commedia
dell’Arte sehr genau gekannt und studiert. Etwa zur selben Zeit arbeitete Maurice

1 Vgl Daniel Snowman: The Guilded Stage. A Social History of Opera. London 2009, S. 52-56.

2 Vgl Paul Scarron: La Foire S. Germain. In ders.: Recueil des ceuvres diverses et choisies en
vers burlesques. Lyon 1695, S. 33-44.

3 Vgl. Erich Klossowski: Honoré Daumier. Miinchen 1923, S. 51.



146 Ralph Héfner

Sand, der kiinstlerisch hoch begabte Sohn der Schriftstellerin George Sand, an
den Illustrationen des 1860 erschienenen Werks Masques et bouffons. Comédie itali-
enne. Maurice Sand hatte die Geschichte der Stegreifbiihne bis auf die Urbilder der
Typenkomddie in der Antike (im Theater der sogenannten ,Atellanen’) zuriick-
verfolgt.* Die gesellschaftlich subversive Kraft der Stegreifbiihne bewéhrte sich
immer dann, wenn sich das Spiel als eine Handlung herausstellte, die die Distanz
zwischen dem imaginédren Raum der Bithne und dem ,wirklichen’ Leben, dem die
Zuschauer auf einige Stunden entkommen zu sein schienen, aufthob. Der gespielte
Totschlag wird zum ,wirklichen” Totschlag, wie Ruggero Leoncavallo in seiner
veristischen Oper I Pagliacci (1892) vor Augen fiihrt. Jacques Callot (ca. 1592-1635)
interpretiert in den ,Balli di Sfessania” (1621/1622) das Leben in der Kunstform des
Tanzes. Der zur Arabeske ausblithende Tanz schafft Moglichkeiten eines vielfach
facettierten Bewusstseins, das E.T.A. Hoffmann 1820 in Prinzessin Brambilla, jenem
,Capriccio nach Jacob Callot”, ins Werk setzen wird.

Antoine Watteau hat im frithen 18. Jahrhundert diese Distanz, die die ,Wirk-
lichkeit” von der Biihne iiblicherweise trennt, als eine solche aufgefasst, die von
den Typen der Commedia dell’Arte bewusst iiberschritten wird. Indem die The-
atertruppe vor den die Trennung anzeigenden Vorhang tritt, durchbricht sie die
Distanz, die das raumzeitliche Kontinuum zwischen Zuschauern und Schaustel-
lern {iblicherweise impliziert; das Leben selbst wird zur — mitunter grausamen
— Improvisation. Anders als in Daumiers Erfindung gut einhundert Jahre spater
ist Crispin allein der Betriiger, der vor Schandung und Ehebruch nicht zurtiick-
schreckt. Durch die Bildunterschrift des oft wieder aufgelegten Kupferstichs
(Abb. 1) nach Watteaus Gemalde aus dem Umbkreis der ,fétes galantes”® wird der
Tanz auf dem Proszenium unvermittelt zum Tanz des Lebens. Die beiden franzo-
sisch und deutsch beigestochenen Vierzeiler lauten:

Arlequin, Pierrot et Scapin

En dancant ont '’Ame rauie,
Pendant que le fourbe Crispin
En conte a la jeune sylvie.

Ce que t'offre ici le pinceau,
Quoique prit de la Comédie,
N’est que trop souvent le tableau
De ce qui se passe en la vie.

4 Vgl. Maurice Sand: Avant-propos. In ders.: Masques et Bouffons. Comédie italienne. Texte
et dessins par Maurice Sand. Gravures par A. Manceau. Preface par Georges Sand. Tome
premier. Paris 1862 [zuerst 1860], S. 1-15.

5 Vgl. Robert Tomlinson: La Féte galante. Watteau et Marivaux. Genf, Paris 1981; Mary Vidal:
Watteau’s Painted Conversations. Art, Literature, and Talk in Seventeenth- and Eighteenth-
Century France. New Haven, London 1992; [Kat.] Watteau et la féte galante. Musée des Be-
aux-Arts de Valenciennes. 5 mars - 14 juin 2004. Paris 2004; Antoine Watteau. Perspectives on
the Artist and the Culture of his Time. Hrsg. von Mary D. Sheriff. Newark, N.J. 2006.



Johann Christian Giinther und der prekére Status der Mufle 147

Abb. 1

Pierrot, Harlequin, Scapin

Sind im Tantzen gantz vergniiget,
Da indessen sich Crispin

An die Silvie geschmieget,

Der er seine Leidenschafft
Suchet an den Tag zu geben.
Wird auch difs nicht nachgeafft
In dem Biirgerlichen Leben?

Enden die Verse im Deutschen geschickt mit einer rhetorischen Frage, so ist die
franzosische Version noch pointierter. Das Geschehen auf der Biihne gleicht dem
Sujet eines Gemaldes, dessen Illusionismus performativ aufgehoben wird. Die
Handlung ist gar nicht illusionar, sie ist das Leben selbst, oder umgekehrt: Das
Leben aktualisiert Verlaufsformen des ,Wirklichen’, die im imagindren Raum der
Typenkomodie vorgezeichnet sind; mit dem Bild des deutschen Verses konnte
man auch sagen: das alltdgliche (,biirgerliche”) Leben afft die typischerweise
langst bekannten Handlungsverldufe, in denen sich das Leben realisiert, mehr
oder weniger bewusst nach.



148 Ralph Héfner

2 Johann Christian Giinthers Verssatire Der entlarvte Crispinus (1718)

Es ist diese ,biirgerliche”, definitionsgeméfs in der Komddie verortete Welt, die
Johann Christian Giinther (1695-1723) im Juli 1718 in seinem Gedicht Der entlarvte
Crispinus zur Darstellung gebracht hat.® Der vollstindige Titel des Werks lautet:
,Der entlarvte Crispinus, von Schweidnitz aus Schlesien, oder die von denen Mu-
sen gestriegelte Tadel-Sucht.” Dass das Gedicht in postumen Gesamtausgaben
der Werke Giinthers mitunter in der Sammlung der ,Stanzen” erscheint,” ist we-
niger durch seinen gedankenlyrischen als vielmehr performativen Charakter ge-
rechtfertigt, der es in eine Beziehung zum komisch-heroischen Epos der Boiardo,
Berni, Ariosto und Scarron (Le Virgile travesti, 1648—1653) setzt. Stanzen wie Scar-
rons Versburleske La Foire S. Germain erwecken durch rhetorische Stilmittel der
Enargeia das ausgelassene, oft gegen soziale Konventionen verstofiende Treiben
auf dem Jahrmarkt zu sinnlicher Prasenz. Ublicherweise findet man Giinthers
Gedicht indes in der Gruppe seiner Verssatiren (,,Satyren oder Straff-Gedichte”®)
im Stil der lateinischen Satiren der Horaz, Iuvenal und Persius. Formal handelt es
sich bei Giinthers Strophe um die Kombination eines kreuzgereimten Quartetts
(abab) und zweier Terzette mit Schweifreim (cddcee). Zurecht hat man anlasslich
dieses Typs auf Frangois Malherbe verwiesen, dessen Oden in der geistlichen
Lyrik des 17. Jahrhunderts vielfach variiert worden sind.’

Der Hinweis auf die geistliche Odenform ist dabei keineswegs abwegig. Dem
Gehalt nach eignet dem Werk Giinthers etwas von einer Kontrafaktur der Mar-
tyrerlegenden im Gewand der lateinischen Personalsatire. Giinther bringt die
burleske Umkehrung eines geistlichen Genres bereits in der verspielten Leser-
vorrede zum Ausdruck, die er dem Erstdruck vorangestellt hat; der Autor ver-
setzte sich darin versuchsweise in die Rolle eines ,,von seinem Bekehrungs-Amte”
iiberzeugten Martyrers, der , fiirwahr keinen Satyr zum Apostel machen” diirfe,
wenn er sein Ziel, die ,Besserung der Gemiither”, zu erreichen beabsichtigte.
Die ,bof3hafftige Grobheit” seines Gegners — gemeint ist der Polyhistor Theodor
Krause — lasse indes gar nicht mehr an Besserung denken, so dass es gerechtfer-

6 Nachweis des Erstdrucks: Johann Christian Giinther: Textkritische Werkausgabe in vier
Béanden und einer Quellendokumentation Bd.1.2. Hrsg. von Reiner Bolhoff. Berlin, Boston
2013, S.99, Einzeldruck 18 (Juli 1718). - Zu dem Gedicht vgl. Harald Flentge: Zur frithaufkla-
rerischen Satire Johann Christian Giinthers. Davis 1987, 1990; Reiner Bolhoff: Probleme der
Giinther-Edition. In: Johann Christian Giinther (1695-1723). Oldenburger Symposium zum
300. Geburtstag des Dichters. Hrsg. von Jens Stiiben. Miinchen 1997, S.289-323, hier S. 295 f.

7 So in der Ausgabe: Gedichte. Sechste, verbesserte und gednderte Auflage. Brefilau, Leipzig
1764, S. 603-622.

8 So in der Ausgabe: Sammlung von Johann Christian Giinthers, aus Schlesien, bis anhero
edirten deutschen und lateinischen Gedichten, auf das neue iibersehen. [2. Auflage]. Bref3-
lau, Leipzig 1739, S. 491-507.

9 Vgl. Horst Joachim Frank: Handbuch der deutschen Strophenformen. Miinchen, Wien 1980,
S.713f.



Johann Christian Giinther und der prekére Status der Mufle 149

tigt sei, ,,die Regeln und Schranken einer Christlichen Gelassenheit”, wie sie ein
geistliches Klagelied hétte befolgen miissen, beherzt zu iiberschreiten.”

Ginther stellte seinem Werk zwei Motti aus Satiren des Horaz und des Juve-
nal voran. Der Autor erldutert anhand dieser Motti den Namen ,Crispinus”, der
damit zum Urtypus einer bis auf Krause hinab reichenden illustren Ahnenreihe
wird: Der Betriiger, Hochstapler und Schmarotzer Crispinus ist ein uralter Typ,
der sich in der Gesellschaft immer von neuem wieder verkorpert. Er stirbt nie,
wenn er sich unter der Maske von Horazens Thrax, von Moliéres Tartuffe oder
dem Gargil des franzdsischen Philologen Gilles Ménage verbirgt. Gleich einem
Marktschreier auf der Bretterbiihne einer fahrenden Schauspieltruppe verkiindet
Giinthers Sprecher-Ich, dass der Crispin, dessen Betrug er entlarven wolle, alle
seine Vorgénger in den Schatten stellen werde:

Tartuffe, Thrax, Gargil und wer ihr alle seid!

Die ihr am Helicon als Thorheits-Martrer leidet,

Die ihr bif8 diesen Tag zum Theil auf Hecheln schreyt,

Zum Theil wie Marsias das nackte Fleisch entkleidet;

Seyd froh, nunmehr erscheint das Ziel erlittner Schmach,

Die Blosse des Crispins bemantelt eure Schande.

Macht Platz! er nimmt den Rang; der Schaum von eurer Bande
Geht ihm, so klein er ist, an grober BofSheit nach.

Jetzt habt ihr Fug und Recht, die Dichter zu verklagen,

Die euch der Ewigkeit so hefilich vorgetragen."

Die Figur des Crispin ist in der franzosischen Komddie in den Jahrzehnten um
1700 allgegenwartig. Ungezéahlt sind die Stiicke, in denen er als zwergenhafter
Diener (Giinther: ,so klein er ist”) seines Herrn — in der Regel ist es der junge
Liebhaber einer ins Burleske spielenden Liebesintrige — die Rolle des verruch-
ten, auf eigene Rechnung agierenden Intriganten spielt. Zu denken ist an eine
Reihe von Werken von damals bekannten Komddiendichtern in der Nachfolge
Molieres, wie Florent Carton Dancourt (1661-1725), Raymond Poisson oder Jean
Frangois Regnard (1655-1709). Nicht selten gehort es zur Rolle Crispins, seinen
Herrn betriigerisch zu hintergehen, wie in Alain-René Lesages einaktiger Komo-
die Crispin, rival de son maitre (1707). Im Blick auf Giinthers Satire steht Crispins
anmafiender Anspruch auf Gelehrsamkeit im Mittelpunkt, die ihn zum halbge-
lehrten Charlatan macht. In dieser Rolle erscheint er wiederholt in Komddien von

10 Johann Christian Giinther: ,,Bescheidener Leser” (= Leservorrede zu: Der entlarvte Crispi-
nus). In ders.: Textkritische Werkausgabe in vier Binden und einer Quellendokumentation
Bd.IL1. Hrsg. von Reiner Bolhoff. Berlin, Boston 2013, S.281 f. — Vergleichend wurde heran-
gezogen: Johann Christian Giinther: Werke. Hrsg. von Reiner Bolhoff. Frankfurt/M. 1998,
S.498-525, 1242-1255 (Anmerkungen).

11 Johann Christian Giinther: Der entlarvte Crispinus. In ders.: Textkritische Werkausgabe in
vier Binden und einer Quellendokumentation Bd. II.1. Hrsg. von Reiner B6lhoff. Berlin, Bos-
ton 2013, S.280-302, hier S. 283 f. (Glinther: Gedichte [1764] (Anm. 7), S. 603).



150 Ralph Héfner

Gaspard Abeille (1648-1718), der im Verein mit dem Schauspieler Jean Frangois
Juvenon de La Thuillerie (1653-1688) einschldgige Werke publiziert hat; der Au-
tor von Crispin précepteur (1679) hat in der Komodie Crispin bel esprit (1681) auch
den Zirkel von konversationellem, die Mufiestunden fiillendem Halbwissen und
hofischer Galanterie ausgemessen. Mitunter schliipft Crispin auch in die Rolle
des Liebhabers von Stande, wie in Charles Chevillet de Champmeslés (1642-1701)
Komdodie Les Grisettes, ou Crispin chevalier (1683). Joseph de La Font (1686-1725)
endlich hat ihm 1710 mit der Komd&die Le Naufrage ou La Pompe funébre de Crispin
das Grab bereitet — ohne zu ahnen, dass sein Held von Marivaux bis Daumier
noch oft auf der Bithne der menschlichen Tollheiten wieder auferstehen wiirde.
Wenn Giinther vom ,entlarvten” Crispin spricht, so stellt er explizit einen Be-
zug zur Stegreifkomddie her. Crispin soll durch die Satire dem Publikum ohne
Larve — ohne Maske — in seiner wahren Gestalt gezeigt werden. Glinther wendet
Krauses Angriff auf ihn selbst zuriick, der den ,poeta lauretaus’ als ,poeta larva-
tus’ (,verhexter Dichter’) verspottet hatte.”” In seinem kurzen Nachwort, mit dem
er das Gedicht beschliefst, schrieb Giinther, dass er ,mich alsdenn mit besserm
Rechte einen Poétam larvatum nennen kann, weil ich einem so elenden Stiimper
die Larve einer eingebildeten Gelehrsamkeit von dem Gesichte gezogen”."?

Man muss bedenken, dass Giinther die Satire Der entlarvte Crispinus in jenem
Leipzig publizierte, das mit seinem Forderer Johann Burkard Mencke (1674-1732)
ein Schmelztiegel der Gelehrtensatire war. Mencke hatte sich 1715 der Form der
akademischen Rede bedient, als er die Gelehrtenparodie De charlataneria erudito-
rum ans Licht brachte. Das sehr bekannte Titelkupfer zeigt die von Pritschentra-
gern und Akrobaten umgebenen Halbgelehrten auf einer Bretterbiihne, die ihre
trickreichen rhetorischen Kunststiickchen auf dem Jahrmarkt der intellektuellen
Eitelkeiten ausstellen. Uber dem Baldachin, der den Theaterhimmel abschlieft,
liest man in grotesk entstelltem Latein: ,Muntus fuld tezibi” — ,Die Welt will be-
trogen sein’. Es ist genau dieser Typus, den Giinther in seiner Satire zeichnet.
Giinther {iberschreibt das aus Iuvenals vierter Satire genommene Motto entspre-
chend; hatte Juvenal Crispin als Liistling und Ehebrecher vorgestellt (,sola libidi-
ne fortes” und ,adulter’), so lasst ihn Giinther als krankhaften Schwitzer (linguae
libidine fortis’) die Bithne der gelehrten Welt betreten: ,Ja, schon wieder Crispi-
nus, und wirklich muss ich ihn oft auf die Biihne (d. h. in seine Rolle, ,ad partes’)
rufen, ein Scheusal, dessen Laster durch keinerlei Tugend aufgewogen werden,
zerriittet und allein durch die Ziigellosigkeit seiner Zunge stark.”™

12 Vgl. hierzu den Kommentar von Reiner Bolhoff, in: Glinther: Werke (Anm. 10), S. 1255.

13 Giinther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 302.

14 Giinther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), Motto: , Ecce iterum Crispinus, et est mihi sae-
pe vocandus / Ad partes monstrum nulla virtute redemptum / A vitiis, aeger Linguaeque
libidine fortis.“ (Die deutsche Ubersetzung folgt — bis auf das von Giinther hinzugefiigte
,Linguaeque” — der Tusculum-Ausgabe von Joachim Adamietz). — Giinthers Parodie von
Juvenals Satire ist in den Ausgaben von Reiner Bolhoff nicht nachgewiesen.



Johann Christian Giinther und der prekére Status der Mufe 151

Giinthers Satire auf Crispin ist eine Kontrafaktur der Martyrerlegenden. Der
Helikon, Sitz der Musen und Quellgebirge der dichterischen Inspiration, wird
zum Kalvarienberg, auf dem die , Thorheitsmértrer” aller Zeiten leiden. Tartuffe,
Thrax und Gargil, so versichert das Sprecher-Ich, seien indes, ,5o0 dumm, so arg
sie sind, noch klug und fromme Leute”, wenn man sie ,,dem Pfuscher” Crispin
,an die Seite” setze.

Der entlarvte Crispinus, von Schweidnitz aus Schlesien ist eine Personalsatire,
die ihr Formrepertoire {iber die genannten Komddien hinaus aus dem Possen-
spiel und der derb-komischen Burleske bezieht. Die Personlichkeit, die sich hin-
ter der ,persona’ Crispinus verbirgt, ist der Jurist und Gelehrte Theodor Krause
(Crusius, 1688-1740). Krause hatte seit 1713 in Leipzig die Vergniigung miifliger
Stunden oder allerhand niitzliche zur heutigen galanten Gelehrsamkeit dienende
Anmerkungen publiziert, deren Hefte im Umfang von etwa 70 bis 100 Seiten bis
1732 auf zwanzig Lieferungen anwuchsen.” Die , galante Gelehrsamkeit” ist das
Produkt einer Mufie, die Raume imaginarer Kommunikation stiftet. Das Merkmal
,miiliger Stunden” ist die Ausloschung des Bewusstseins von Zeit. Die Polemik,
mit der Krause den Lebenswandel des frisch verlobten Giinther anprangerte,’
war fiir den jungen, sozial noch vollig ungesicherten Dichter in hochstem Mafle
rufschadigend. Giinthers Satire ist aber nicht nur die bittere Abrechnung eines
desillusionierten dichtenden Studenten mit dem , preetendirenden Polyhistor in
Schweidnitz, welcher in der gelehrten Welt gerne eine Figur machen wollte”.”
Sie ist zugleich eine Polemik gegen den Typus , galanter Gelehrsamkeit”, die sich
in der geschwitzigen Anhédufung disparatester Wissenspartikel geféllt. Die er-
lauternden Fufinoten, die Giinther seinem Gedicht beigefiigt hat, sind in diesem
Sinne integraler Bestandteil des Werks; ja, man konnte geradezu von einer In-
teraktion zwischen der anspielungsreichen Dichtung und der die Anspielungen
aufdeckenden Anmerkungsprosa sprechen. Dieses Verfahren, die eigene Dich-
tung zu kommentieren, war nach der neulateinischen Dichtung der Renaissance
seit Daniel Heinsius und Martin Opitz auch in der Volkssprache {ibrigens gang
und gabe und diente der sachlich amplifizierenden Steigerung der im poetischen
Text exponierten Stilfiguren. Giinther spielt dabei mit dem Modell der durch
den gelehrten Kommentar zu 6ffnenden poetischen Matrix. Die in den Fufinoten
zur Schau gestellte Gelehrsamkeit wird selbst zur Farce. Die eigentlich so ge-
nannte Entlarvung’ des im Gedicht der ,, Schmiererey” bezichtigten ,Stiimpers”
Crispin, der ,,an Eulenspiegeln denken” lasse, findet in den Anmerkungen statt.™

15 Vgl. Theodor Krause: Vergniigungen miiffiger Stunden. 20 Bde. Leipzig 1713-1732.

16 Vgl. Eike Fuhrmann: Giinther, Johann Christian. In: Neue Deutsche Biographie 7 (1966),
S.269-271 (Onlinefassung).

17 Gilinther: Der entlarvte Crispinus (Anm.11), S.283, Anm.c) (Giinther: Gedichte [1764]
(Anm.7), S.603).

18 Vgl. Uwe-K. Ketelsen: Innovation und Transformation. Von der Entstehung aufklérerischer
Lyrik im Verfall der barocken Poetik. In: The Enlightenment and Its Legacy. Studies in Ger-
man Literature in Honor of Helga Slessarev. Hrsg. von Sara Friedrichsmeyer und Barbara
Becker-Cantarino. Bonn 1991, S. 43-53.



152 Ralph Héfner

Dort entlarvt Giinther Krauses , gelehrte Windmachereyen”* als ,thorichte Po-
lyhistor-Streiche”.® In der derben Bildlichkeit der Dichtung wird der ,Kliigling*”
Krause dann vollends zum ,,Schwein”, das die Garten der Musen auf dem He-
likon durchwiihlt. In der bildhaften Brutalisierung ruft Giinther theriomorphe
Elemente des antiken Mythos auf:

Ihr Musen! ist es nicht ein unverdienter Lohn

Den eure Mildigkeit um Har und Scheitel windet,

So staupt, so ziichtigt mir den geilen Midas-Sohn,

Bif3 sein vertracktes Fell die spate Reu empfindet.

Ihr seht, er will mit Macht der Straffe wiirdig seyn,

Es klaubt sein Unverstand zur Nahrung neid’scher Flammen
Hier einen Weiber-Spruch, dort einen Reim zusammen,

Um den verwegnen Gifft mit Fudern auszuspeyn;

Gewdhrt, wornach er ringt! und lafit den Kliigling fiihlen,
Daf8 Schweine nicht umsonst in euren Garten withlen.”

Giinther fiihrt eine ganze Reihe von Stilelementen in seiner Satire zusammen,
die dem derb-dramatischen Genre der frithneuzeitlichen Farce entspricht. (1) Da
ist zundchst die Aktivierung der burlesken Mythologie, die sich um Midas und
Marsyas rankt. Marsyas wird geschunden, weil er sich anmaft, schéner als Apoll
zu singen; dem Konig Midas wachsen Eselsohren, die er unter einer phrygischen
Miitze zu verbergen sucht, weil er im Wettstreit zwischen Apoll und Pan dem
letzteren den Vorzug gibt. Derart burleske Mythologien erdffneten ein formelles
Zeichensystem, innerhalb dessen individuelle Ereignisse am Mafistab traditio-
neller Allegorese gemessen und pointiert bewertet werden konnten. Johann Se-
bastian Bach wird den Midas-Stoff 1729 in der burlesken Kantate , Geschwinde,
ihr wirbelnden Winde” (BWV 201) aufgreifen. Auch im Genre iibrigens ent-
spricht die halbdramatische Form der Kantate dem performativen Charakter der
Verssatire. Wie im Falle Giinthers diente die mythologische Form auch bei dem
berithmten Leipziger Komponisten der prazis zu benennenden Personalsatire.
Wie das Beispiel zeigt, ist die Burleske gattungsunspezifisch. Sie bezeichnet viel-

19 Die Metapher geht unmittelbar auf Horaz, Sat. 1,4,14-20, zuriick. André Dacier kommen-
tiert das Lemma , At tu conclusas hircinis follibus auras” (v. 19) wie folgt: 11 [sc. Horace]
s’adresse a Crispinus, qu'il compare aux soufflets d'une forge, & ses Ouvrages au vent qui en
sort: Comme ces soufflets soufflent tant qu'on veut, & sont tofijours prests, sans avoir besoin
d’aucune preparation, Crispinus & tous ceux qui se piquent de cette facilité, travaillent de
mesme. IIs n‘ont besoin d’aucune meditation; mais aussi leur travail n’a rien de solide. C’est
un vent qui passe, & ne dure point. Cette comparaison est d’autant plus juste, qu'elle marque
aussi 'orgueil ordinaire de ces sortes de gens, qui sont toGijours remplis de vent, comme les
soufflets des forges.” ([André Dacier:] Remarques critiques sur les ceuvres d’'Horace, avec
une nouvelle traduction. Tome sixiéme. Paris 1687, S. 316 £.).

20 Giinther: Der entlarvte Crispinus (Anm.11), S.294, Anm.i) (Giinther: Gedichte [1764]
(Anm.7), S. 614).

21 Giinther: Der entlarvte Crispinus (Anm.11), 5.284f. (Glinther: Gedichte [1764] (Anm.7),
S.604).



Johann Christian Giinther und der prekére Status der Mufe 153

mehr einen Stil, der der Komddie ebenso angemessen sein kann wie performati-
ven Formen der Lyrik, in unserem Beispiel der Satire und der weltlichen Kantate,
und der Prosa. Man denke nur an die Abenteuer des Ragotin in Paul Scarrons
Roman comique (1651/1657). Der Jesuit Frangois Vavasseur (1605-1681) hatte 1658 in
der wiederholt aufgelegten Abhandlung De ludicra dictione die Poetik des Burles-
ken — wenn auch in polemischer Absicht — grundgelegt.?? (2) Das Bild der von
Schweinen durchwiihlten Gérten ist leicht als die burleske Umkehrung des Bildes
von den Bienen zu dechiffrieren, die den Honig aus den Bliiten saugen. Es handelt
sich also um eine duflerst derbe Parodie des im {ibrigen anmutigen Bildes der ,Blii-
tenlese’, mit der der Gelehrte einen Raum imagindrer Kommunikation etabliert.
Krauses Gelehrsamkeit, so erlautert Giinther in einer Fufinote, sei das Ergebnis
einer oberflachlichen Lektiire bereits vorhandener Florilegien; was die Anthologie
Vergniigung miifiger Stunden prasentierte, waren Ausziige aus Ausziigen:

Wenn der Herr Polyhistor keine Polyantheen, Diversitées curieuses (die
er sich vorher mufS exponiren lassen), Herrn Reichels Hanfs Wursten, das
gelehrte Frauen-Zimmer-Cabinet, u.d.g. nicht zu reithen hatte, so wiirde es
um seine Gelehrsamkeit sehr mifilich stehen, und in seinem Kopffe so aus-
sehen, wie in dem ersten Capitel des ersten Buches Mosis auf der Erden.”

Die Haufung anspielungsreicher Apercus, die zuletzt noch in das sprichwort-
liche ,Tohuwabohu’ am Anfang der biblischen Schopfungsgeschichte miindet,
erinnert nicht zuféllig an den burlesken Stil Frangois Rabelais’, wie er von Paul
Scarron, diesem Meister der Burleske, nachgeahmt worden ist. In der Tat steht
Giinthers Spottgedicht auch in der Tradition der Mazarinaden,* der burlesken
Verspottung Kardinal Mazarins, die ihren Hohepunkt in den 1640er Jahren er-
reichte; Scarron war nicht zuletzt durch sie bekannt geworden. (3) Zum burlesken
Stil gehort auch die Verwendung eines derb-niederen, oft der Kiichen- und auch
der Fakalsprache entlehnten Wortschatzes, so etwa, wenn Giinther ein Kommen-
tarwerk des Gelehrten Krause der Lacherlichkeit preisgibt: ,Hier liegt Sarckmasi-
us, man koste nur die Briih, / Die unser Sudel-Koch dariiber hergegossen;” hier-
hin gehort auch die Rede von der , Eckel” und Brechreiz erregenden ,Briih” des
Krause’schen Buchs im ganzen.?* Gewdhnlich beziehen frithneuzeitliche Dichter
eine so spezialisierte Lexik aus dem Satyricon des spatantiken Romanciers Petro-

22 Vgl. Frangois Vavasseur: De ludicra dictione liber in quo tota iocandi ratio ex veterum scrip-
tis aestimatur. Paris 1658.

23 Giinther: Der entlarvte Crispinus (Anm.11), 5.296, Anm.n) (Glinther: Gedichte [1764]
(Anm.7), S.617, Anm. n). — Anspielung auf ,Tohuwabohu’ bei Bolhoff nicht nachgewiesen.

24 Vgl. Hubert Carrier: Les Muses guerrieres. Les Mazarinades et la vie littéraire au milieu du
XVII° siecle. Paris 1996.

25 Giinther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 293 (Giinther: Gedichte [1764] (Anm. 7), S. 614).
— Gemeint sind die Acta Sarcmasiana ad usum reipublicae literariae in unum corpus collecta
a Theodoro Crusio. [Leipzig?] 1711 (Sarcmasius ist die grazisierte Form des Namens des
Universalgelehrten Conrad Samuel Schurtzfleisch, 1641-1708).

26 Giinther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S.294.



154 Ralph Héfner

nius Arbiter (ca. 14-66 n. Chr.). Glinther hatte ihn tibrigens in seiner Leservorrede
an die Seite des Aristophanes gestellt.”” Diese Lexik ruft vor allem aber auch die
alteste lateinische Satire des Lucilius auf. Das fragmentarisch iiberlieferte Werk
des Satirikers Lucilius (180-102 v. Chr.), noch fiir Horaz eine Referenz ersten Gra-
des und von Giinther ausdriicklich genannt,® war seit dem spaten 16. Jahrhun-
dert in guten Editionen greifbar.”” Das Frontispiz (Abb. 2) zur zweiten — postumen
— Ausgabe von Giinthers Gedichten setzt trefflich die sprichwortliche ,Janx satu-
ra’ ins Bild; die bocksgestaltigen Satyrn tragen das in der Satire zusammenge-
brachte ,Allerlei’ von Friichten auf einer tippig dekorierten Schiissel (Ianx) herbei:
,Zwey Satyrn bringen hier auf einer Schaale Friichte: / Von gleicher Gattung sind
auch folgende Gedichte.”*

Giinthers Gedicht ist eine derartige ,lanx satura’, wenn sie die Personalsatire
mit der facettenreichen, die kontrafaktische Struktur der Martyriologie aufneh-
menden Gelehrtenkritik zusammenmischt. Krauses schmales Werk zur Proso-
pographie der evangelischen Theologen, Die beriihmte Schlesische Priester-Quelle
(ca. 1714), ist fiir das Sprecher-Ich des die Dialogizitit einer Farce evozierenden
Gedichts Der entlarvte Crispinus nur ein weiteres Zeugnis der eitlen Selbstbespie-
gelung eines Représentanten der gelehrten Halbwelt. Nach dem Sudelkoch also
abermals der Schmierer:

Wer sich dabey erbricht und auff den Eckel flucht,

Der spiihle nur den Mund aus seiner Priester-Quelle.

Difs Werckgen, sehts doch an, vertritt des Glases Stelle,

Wenn sich die Einfalt putzt und zu bespiegeln sucht;

Nur schade, dafs dadurch viel theure Manner [Variante: Martrer] leiden,
Da wir vor ihr Verdienst so grobe Federn schneiden.*

Wiederum ist das kontrafaktisch verkehrte Spiegelbild der Martyrerlegende
sichtbar. Giinthers punktuelle Polemik ist seine Antwort auf eine Diskussionsla-
ge, die die Gelehrtenrepublik seit 1692 beschaftigt hatte. Damals veroffentlichte
der Mystiker Pierre Poiret eine Abhandlung mit dem Titel De eruditione solida,
superficiaria et falsa. Das Werk, das unter dem Stichwort ,oberflachliche und fal-
sche Gelehrsamkeit’ mit einer grundsétzlichen Kritik schulgelehrten Wissens
aufwartete, wurde von dem damals dem Pietismus zugeneigten Christian Tho-
masius (1655-1728) mit Begeisterung aufgenommen; zwei Jahre spiter, 1694, hat

27 Vgl. Giinther: , Bescheidener Leser” (= Leservorrede zu: Der entlarvte Crispinus) (Anm. 10),
S.282.

28 Giinther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 298 (Giinther: Gedichte [1764] (Anm. 7), S. 618).
—In der Ausgabe von Bolhoff nicht nachgewiesen.

29 Wichtig wurde vor allem die von dem niederldndischen Philologen Franciscus Dousa her-
gestellte Ausgabe der Satyrarum quae supersunt reliquiae. Hrsg. von Franciscus Dousa. Lei-
den 1597.

30 Vgl. die Ausgabe von 1739 (Anm. 8), Frontispiz.

31 Giinther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 294 (Giinther: Gedichte [1764] (Anm. 7), S. 614,
hier: ,Martrer” anstelle von ,Manner”).



Johann Christian Gilinther und der prekére Status der Mufie 155

er es von neuem zum Druck gebracht.®
Fiir Thomasius war das Werk insofern
auch spater noch von Wert, insofern
als es ihm Aspekte der rationalen Vor-
urteilskritik vorformulierte. Genau in
dieser Perspektive integrierte Giinther
im Juli 1718 die Polemik gegen das
oberflachliche Wissen der Polyhistoren,
das er als Scheinwissen entlarvte. In
der Abfolge von Personifikationen, die
Giunther der Reihe nach auftreten lasst,
nimmt seine Satire vollends die quasi-
dramatische Form der Farce oder, wenn
man die allgegenwartige franzdsische
Tradition einbezieht, der sotie an.*® Der
,Narr” wird von Glinther selbst im
Kontext der alten Komodie des Plautus
aufgerufen. Krause ist der Vertreter ei-
ner traditionsreichen Narrenzunft, an
deren Physiognomie Erasmus von Rot-
terdam mit seinem Lob der Torheit (1511)
r brirgen b wle Sich '.. ebenso gearbeitet hat wie Sebastian
er ﬂull’ﬁr i [ind aitely ¥ irum\l geduehiie {4 B ; .
rant mit dem Narrenschiff (1494). In
den pointierenden Schlussversen ihrer
Abb. 2 Rede spottet Giinthers Personifikation
der ,Thorheit” wie ein an Erasmus’
Schrift geschulter Thomasianer:

Yiper)
Porig

P,’.?h

Versaume die Vernunfft mit niedertracht’gem Wifien,
Und sey bifs in das Grab auff keinen Zweck beflissen.*

Ganz im Sinne von Christian Thomasius verkniipft Giinther die derart aufge-
wiesene Vernunftwidrigkeit polyhistorischen Wissens mit dessen sozialer Irre-
levanz. Der Miifiiggang ist aus dieser Perspektive grundsétzlich eine moralisch
zutiefst verwerfliche weil a-soziale Haltung. Mit Sarkasmus zitiert Giinthers
Sprecher-Ich den ,Stiimper” Krause mit den Worten: , Ich und mein Miifsiggang;

32 Vgl. Ralph Héfner: Das Erkenntnisproblem in der Philologie um 1700. Zum Verhéltnis von
Polymathie und Aporetik bei Jacob Friedrich Reimmann, Christian Thomasius und Johann
Albert Fabricius. In: Philologie und Erkenntnis. Hrsg. von Ralph Héfner. Tiibingen 2001,
S.95-128, hier S.104-110.

33 Vgl. Heather Arden: Fool’s Plays. A study of satire in the sottie. Cambridge u. a. 1980; vgl.
auch Barbara Swain: Fools and Folly During the Middle Ages and the Renaissance. New
York 1932.

34 Giinther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 290 (Giinther: Gedichte [1764] (Anm. 7), S. 611).

DOI: 10.13173/9783447104975.145
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by t \u author



156 Ralph Héfner

ihr seyd ein braves Paar!”“* Die in der Vergniigung miifiiger Stunden aufgehauften
Kenntnisse stellten indessen nur Scheinwissen vor, , Blendwerk und Betrug”, wie
der personifizierte ,,Schein” in einer an derben Grobianismen reichen ,Predigt” —
auch hier also die Kontrafaktur geistlicher Beredsamkeit — diagnostiziert:

Lern’ alles oben hin, und laf§ von Jung und Alten
Den Fiirnifs deines Koths vor reines Gold-Ertz halten.

Merkmal des oberflachlichen Wissens ist sein blof§ memorativer Charakter, mit
Giinther: es ist bloies ,,Geddchtnif$-Werck”, das der Priifung der Vernunft nicht
weiter mehr unterliegt.”” Crispin wird zum gelehrten Charlatan, dessen krank-
hafte Gelehrteneitelkeit seinem Miiffiggang entspringt. Die Freude am gelehrten
Miifiiggang wéchst sich im Falle des Halbgelehrten zu einer Art von Manie aus;
Krause, der sich ,prachtig” ausspricht, ist der Krankheit der Logomachie, der
blindwiitigen Wortfechtereien, verfallen.* Giinther pathologisiert das oberflach-
liche, gesellschaftlich irrelevante Vielwissen im Sinne von Christian Thomasius,
wenn er sein Sprecher-Ich konstatieren lésst:

Crispin ergab sich ietzt der Polyhistorie,

Zog Schwanck’” und Mahrchen ein, die Jung’ und Méagde brachten,
Und ward vor Freuden kranck, wenn etwan der und die

Vom Pobel iiber ihn und sein Gemaéchte lachten.

Er las’ und iiberlas’, was er mit Angst geschmiert,

Er sprach sich prachtig aus, wenn Prefs” und Druck vergonnte,
Daf8 er sein Anfangs C im Nahmen lesen konnte,

Den er beym Schlaffen-gehn aus Liebe buchstabiert;

Nun wird man, dacht’ er offt, in allen Biicher-Salen

Auch deinen Miiffiggang zur kliigsten Arbeit zehlen.*

Die Bibliothek — der dem Vergangnis enthobene Raum der Mufle — wird zum blo-
Ben ,Gedéchtnifi-Werck”, von dessen nutzlosem Ballast die praktische Vernunft
erdriickt wird.

3 Gilles Ménage und die Funktion der Intertexte

Glinthers Satire entstand in einem intellektuellen Umfeld, in dem es nicht zuletzt
auch um den sozialen Status des Gelehrten ging. In Hamburg beispielsweise, im
Umkreis von Johann Albert Fabricius und Barthold Heinrich Brockes, hatte man
grundsatzlich Vorbehalte gegeniiber dem von Thomasius absolut gesetzten Kri-
terium der Niitzlichkeit gelehrten Wissens, seiner gesellschaftlichen Relevanz,

35 Giinther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 294 (Giinther: Gedichte [1764] (Anm. 7), S. 614).
36 Giinther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 291 (Giinther: Gedichte [1764] (Anm. 7), S. 611).
37 Giinther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 292 (Giinther: Gedichte [1764] (Anm. 7), S. 612).
38 Vgl. Samuel Werenfels: Dissertationes de logomachiis eruditorum, et de meteoris orationis.
Frankfurt/M. 1724. — Die beiden Abhandlungen erschienen zuerst einzeln 1688 und 1692.
39 Giinther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 293 (Giinther: Gedichte [1764] (Anm. 7), S. 613).



Johann Christian Giinther und der prekére Status der Mufe 157

ohne dass man sich auf die polemischen Diskussionen innerhalb der Offentlich-
keit der Gelehrtenrepublik hatte einlassen wollen. Dafiir waren die gesellschaft-
lichen Verhiltnisse, die sich nach dem erbitterten Kampf zwischen radikalem
Pietismus und lutherischer Orthodoxie erst wieder geordnet hatten, in der Freien
Reichsstadt noch zu labil. In der Biicherstadt Leipzig, neben Halle die Hochburg
der Thomasianer, vermochte Johann Burkard Mencke mit den von seinem Vater
iibernommenen Acta eruditorum zu zeigen, dass die Wissensvermittlung in ei-
ner raschen Umbriichen unterliegenden Gesellschaft anderen Kriterien als dem
gelehrten Miiffiggang zu gehorchen hatte. Giinthers Satire ist in diesem Umfeld
kein Einzelfall, auch wenn seine Polemik der gattungsgeméfien Logik des Derben
und Burlesken, der Farce und der sotie, folgt. Dass es sich dabei um eine hochst
elaborierte Form der Satire handelt, macht der Autor selbst nicht zuletzt durch die
Vielzahl intertextueller Verweise deutlich. Werfen wir daher einen vergleichen-
den Blick auf Gilles Ménage und seine Satire In Gargilium indignatio (Gedicht der
Entriistung gegen Gargilius’, 1643).

Neben Tartuffe und Thrax gehort Gargilius zu den drei der von Giinther ge-
nannten ,, Thorheitsmaértrer[n]”, deren soziales Parasitentum sich in Crispin von
neuem darstellt. Sie alle sind Exempla einer burlesken Martyrerlegende. Ména-
ge (1613-1692), einer der grofsen Philologen des 17. Jahrhunderts, war vor allem
durch sprachgeschichtliche Forschungen hervorgetreten, die der im Umkreis des
Pariser ,Cabinet Dupuy’*® betriebenen Spracharchiologie verpflichtet war. Sein
Hauptwerk, Les origines de la langue francoise (1650), ein Werk sprachvergleichen-
der Etymologie,* ist Pierre Dupuy in seiner Eigenschaft als Conseiller d'Etat ge-
widmet; zusammen mit seinem Bruder Jacques Dupuy unterhielt Pierre einen
offenen Intellektuellenzirkel, das ,Cabinet des freres Dupuy’, zu dem {ibrigens
auch Martin Opitz wahrend seines Aufenthalts in Paris Zugang hatte. Ménage
war durch Forschungen dieser Art so sensibel wie kaum ein anderer im Blick auf
den lexikalischen Reichtum der Sprachen. Veraltete Wortformen, die niedere und
mitunter derbe Sprache des Volks, kunstvolle oder aus dem Alltag heraus ent-

40 Vgl. vor allem die Arbeiten von Jérome Delatour, dessen mafigebliche Studie zu den Briidern
Dupuy (hervorgegangen aus einer these der Ecole des chartes) demnéchst erscheinen soll,
sowie die beiden Studien von Klaus Garber: A propos de la politisation de ’humanisme tar-
dif européen. Jacques Auguste de Thou et le ,Cabinet Dupuy’ a Paris. In: Le juste et I'injuste a
la Renaissance et a 'age classique. Actes du colloque international tenu a Saint-Etienne du 21
au 23 avril 1983. Hrsg. von Christiane Lauvergnat-Gagniere und Bernard Yon. Saint-Etienne
1986, S.157-177, und: Paris, die Hauptstadt des europdischen Spathumanismus. Jacques
Auguste de Thou und das Cabinet Dupuy. In: Res Publica Litteraria. Die Institutionen der
Gelehrsamkeit in der frithen Neuzeit. 2 Teile. Hrsg. von Sebastian Neumeister und Conrad
Wiedemann. Wiesbaden 1987, S. 71-92.

41 Vgl. Isabelle Leroy-Turcan: Introduction a I'étude du , Dictionnaire étymologique ou origi-
nes de la langue frangoise” de Gilles Ménage (1694). Les étymologies de Ménage, science et
fantaisie. Lyon 1991; Gilles Menage (1613-1692) — grammairien et lexicographe. Le rayonne-
ment de son ceuvre linguistique. Actes du colloque international tenu a 'occasion du tricen-
tenaire du , Dictionnaire étymologique ou Origines de la langue frangoise” (1694). Hrsg. von
Isabelle Leroy-Turcan. Lyon 1995.



158 Ralph Héfner

standene Neologismen formten einen intellektuellen Kosmos, der fiir den Autor
von Gelegenheitssatiren zur unerschopflichen Fundgrube wurde. Dabei stellte
sich Ménage selbst in eine bis auf den derb-erotischen altgriechischen Satiriker
Hipponax (6. Jh. v. Chr.) zuriickreichende Tradition und nannte Daniel Heinsius
und Giambattista Marino als Beispiele der Gelehrtensatire seiner Zeit.*?

Das Gedicht In Gargilium indignatio ist nur ein Beispiel unter einer Vielzahl von
Werkchen, mit denen Ménage den am Collége royal tatigen Grazistik-Professor
Pierre de Montmaur attackiert hat. Zu nennen ist wenigstens noch die dem Dich-
ter und Freund Guez de Balzac gewidmete Satire Gargilii Macronis parasitosophistae
metamorphosis, die die Verwandlung des ,schwatzhaften Schmarotzers’ Gargilius
in einen Papagei zum Inhalt hat.* Stilistisch arbeitet Ménage mit einem reichen
mythologischen Apparat, Makkaronismen und einer Fiille literarischer Anspie-
lungen. Die Satire In Gargilium indignatio ist demgegeniiber kiirzer, entfaltet aber
einen Reichtum derben, ja, fletrierenden Wortschatzes, der hinter der klassischen
Form des Horaz die &lteste Satire der Lucilius und Hipponax transparent werden
lasst. Einige der Schimpfworter, die Ménage zu Beginn in dichter Parataxe an-
einanderreiht, mogen geniigen, um einen Eindruck von dieser fiir Giinther vor-
bildlichen Art der Personalsatire zu bekommen: ,Faex literarum’ (,Abschaum der
Gelehrsamkeit’), ,Literatorum probrum’ (,Schmach der Gelehrten’), ,Pindi cloa-
ca’ (Kloake des Pindus’), ,carcinoma saeculi’ (,Krebsgeschwiir des Zeitalters’),
,Apollinaris lixa" (,dem Apoll geweihter Marktschreier’), ,mundi cymbalum’
(,Zimbel des Universums’), ,ineptus’ (,Pedant’), ,vecors’ (,Unsinniger‘), ,Literator
insolens’ (,ahnungsloser Halbgebildeter’), ,Tu Paedagoge, tu Magister garrule’
(,geschwitziger Lehrer und Meister”), ,Fallax Sophista’ (,betriigerischer Sophist’),
,Circulator impudens’ (;unverschamter Trodler’), ,Propago terrae’ (,Auswurf
der Erde’), furcifer’ (,Galgenstrick’), ,tenebrio’ (,Schwindler’), ,esuritor’ (,Hun-
gerleider’), ,vorax’ (,Vielfraf3’), jhelluo’ (,Prasser’), ,Nidoris auceps’ (,stinkender
Wortkramer’), usw. Ménage entwirft das Bild eines Schmarotzers (,parasitus’),
der innerhalb der Gelehrtenrepublik zum Typus des aus fremden Quellen bor-
genden — sich mit fremden Federn schmiickenden — Gelehrten geworden ist. Der
Ausdruck ,mundi cymbalum’ mag als Anspielung auf Bonaventure des Périers’
Gotterburleske Cymbalum mundi (1538) gedeutet werden, die im Stil der Fazetien
die gelehrten und konfessionellen Streitigkeiten der Zeit verspottete.

Neben Ménage beteiligten sich auch Jean Frangois Sarrazin (1611-1654), Henri
Valois (1603-1676) und der notorische Paul Scarron an der Rufmordkampagne
gegen Montmaur — nicht zuféllig standen alle drei in mehr oder weniger enger
Verbindung zur Pariser ,Académie’ der Briider Jacques und Pierre Dupuy. Mé-
nage zog einem damals angesehenen Gelehrten die burleske Maske des Gargil

42 Vgl. Gilles Ménage: Miscellanea. Paris 1652, S. 38. - Ménage bezieht sich auf Daniel Heinsius’
menippeische Satire gegen Caspar Schoppe (Leiden 1608) und Giambattista Marinos Invek-
tiven gegen den Dichter Gaspare Murtola (1570-1624).

43 Vgl. Gilles Ménage: Gargilii Macronis parasitosophistae metamorphosis ad lo. Lud. Balzaci-
um. In ders.: Poemata, secunda editio auctior & emendatior. Paris 1656, S. 3-9.



Johann Christian Giinther und der prekére Status der Mufe 159

tiber. Der aus dem Bordelaiser Jesuitenmilieu stammende Pierre de Montmaur
(1576-1650) hatte eine Zeitlang in Rom Grammatik gelehrt; in Avignon liefs er sich
als Arzneimittelhdndler nieder und gelangte zu ansehnlichem Reichtum. Spater
wurde er ans Pariser College royal berufen. Pierre Bayle, der ihm in seinem Dic-
tionnaire historique et critique (zuerst 1697) einen Artikel gewidmet hat, berichtet,
dass er als grofiter Schmarotzer seiner Zeit galt und sich bei den ,, Schongeistern”
(,beaux Esprits”) verhasst gemacht habe. Der Konflikt bildet ziemlich genau den
sozialen Antagonismus zwischen Hof und Respublica literaria ab. Bayle schrank-
te im Horizont einer radikalen Vorurteilskritik die Wahrheitsfahigkeit der Satire
allerdings grundsatzlich ein und bekréftigte die eigentlich triviale Feststellung,
dass die Satire ein Spiegel der Wirklichkeit, nicht aber die Wirklichkeit selbst sei.
Mitunter handelt es sich eben um einen Zerrspiegel.

,Mir scheint,” so fiihrte er aus, ,dass man, ohne einer Tauschung zu unter-
liegen, sagen kann, dass dieser Mensch nicht im entferntesten so verach-
tenswert war als wie man ihn vorstellt. Er liebte wohl allzu sehr eine reich
gedeckte Tafel; er speiste 6fter als notig bei den Grofien; er war dabei allzu
geschwitzig, daran zweifle ich nicht. Wenn aber die Fruchtbarkeit seines
Gedachtnisses, seine Belesenheit, seine Geistesgegenwart, ihn nicht emp-
fohlen hitten, hétte er dann so sehr Zugang zum Chancelier, zu dem Pré-
sident de Mesmes und zu einigen anderen Personen gehabt, die sich durch
ihren Rang, ihren guten Geschmack und ihre Gelehrsamkeit ausgezeich-
neten?” Bayle schloss: , Hiiten wir uns davor, die satirischen Beschreibun-
gen, die man von seiner Person und von seinen Handlungen gemacht hat,
fiir ein treues Portrét zu halten.”*

Die grofiten Geister der Zeit hétten sich zusammen getan, um Montmaur ,in ei-
ner Art von Kreuzzug” (,cette espece de croisade”)* der Lacherlichkeit preis-
zugeben. Die satirische Fiktion sei ein Spiel des Witzes (,jeu d’Esprit”), die in
der ,historischen Erzahlung’ (,le Narré Historique”) nicht gegriindet sei. Bayle,
der fir sich die historische, d. h. vorurteilsfreie und mutmaflich verlassliche ,Er-
zahlung’ beansprucht, beendet den Artikel indes mit einem vielsagenden ,On
dit”: ,Man sagt, dass er fiinftausend Pfund Rente bezogen hat und dass er sehr
geizig war.”*® Bayles Artikel ist ein gutes Beispiel fiir die in der Ambiguitat der

44 Pierre Bayle: Dictionnaire historique et critique. Tome troisiéme. Troisiéme édition. Rotter-
dam 1720, S.2005: ,,I1 me semble qu’on peut dire sans se tromper que cet homme-la n’étoit
pas a beaucoup pres aussi méprisable qu’on le représente. Il aimoit trop la bonne chere; il
alloit manger chez les Grans plus souvent qu'il n'eit falu; il y parloit avec trop de faste, je
n‘en doute point; mais si la fécondité de sa mémoire, si sa lecture, si sa présence d’esprit, ne
I'eussent rendu recommandable, auroit-il eu tant d’acces chez Monsr. le Chancelier, chez Mr.
le Président de Mesme, & aupres de quelques autres personnes éminentes, & par leur rang,
& par leur bon goft, & par leur érudition? Gardons nous bien de prendre pour un fidele
portrait les descriptions satiriques que 'on fit & de sa personne & de ses actions.”

45 Bayle: Dictionnaire historique (Anm. 44), S.2006.

46 Bayle: Dictionnaire historique (Anm. 44), S.2008.



160 Ralph Héfner

Argumente offen gehaltene Argumentationsform. Diese Form wiederholt sich,
wie sich zeigen liefle, auch in dem bekanntermaflen ausufernden Anmerkungs-
apparat, von dem die Artikel des Dictionnaire begleitet werden.

4 Der prekire Status der MufSe im Zeitalter der Frithaufklirung

Dass Konflikte von der Art, wie sie sich um Montmaur entziindeten, nicht sel-
ten Konflikte der sozialen Hierarchie innerhalb der idealerweise sozial offenen
Gelehrtenrepublik spiegelten, macht Giinthers Satire auf den langst arrivierten
Polyhistor Theodor Krause deutlich. Krause, der sich in Schweidnitz als Rechts-
anwalt niedergelassen hatte, fiillte seine Muflestunden mit der scherzhaft-anek-
dotischen Verdichtung gelehrten Wissens, wie sie die ana-Sammlungen seit dem
17. Jahrhundert bereitgestellt hatten.*” Die in unregelmafligen Abstdnden erschei-
nende Vergniigung miiffiger Stunden stellt sich bewusst in diese Tradition. Krause
verweist neben den Chevreana, die er ausgiebig benutzt hat, auf Kompilationen
vom Typus der Otia und Horae subcessivae. Dem Leser teilte er mit: ,Die Uber-
schrifft stellt dir die Vergniigung miifSiger Stunden dar: und hat mit denen Biichern,
so unter dem Titul: Otia, Observationes, Anmerkungen, Feyerabend, Zeit-Vertreib, etc.
etc. bekannt gemacht worden, fast einerley Absicht.”*® Gleich Ciceros Maxime ,vi-
vas in litteris” stilisiert sich Krause zu jenem Polyhistor, der nur in und mit seinen
Biichern wahres Lebensgliick findet. Die Beispiele, die er in der geistreichen Le-
servorrede zum ersten Heft der Vergniigung 1713 anfiihrt, sind dabei selbst Zeug-
nisse der Lektiire eines Juristen, der {iber geniigend Zeit und Geld verfiigt, sich
der gelehrten MufSe hinzugeben:

Der vortreffliche Juriste Corrasius sagte einsmahls, so ihn jemand seiner
Biicher beraubete, so bendhme er ihm alle Lust, allen Trost, alle Begierde
zu leben; Und der gelehrte Konig in Engelland Jacobus [gemeint ist Jacob L
(1566-1625); der Initiator der King-James-Bible war auch als Dichter hervor-
getreten] wiintschte offters, wenn er sollte gefinglich bewahret werden,
dafs ihm die Bodlejanische Bibliothec darzu mochte destiniret werden; Ja
Caelius Calcagninus verordnete gar, daf8 sein Corper in seiner Bibliothec
der Erden sollte anvertraut werden.*

Krauses Beispiele sind signifikant. Mit dem franzdsischen Juristen Jean de Coras
(Corrasius, 1513-1572) benennt er einen Kollegen der eigenen Profession; das Dik-
tum Jacobs I. verdeutlicht, dass das ,otium cum dignitate’ auch hochsten Stan-
despersonen ansteht; Celio Calcagnini (1479-1541) endlich ist das Muster eines
,uomo universale’. Der Ferraresische Humanist und Platoniker bringt mit der
Parodie der Auferstehung von den Toten pointiert die innigste Hoffnung des Po-

47 Vgl. Francine Wild: Naissance du genre des Ana 1574-1712. Paris 2001.

48 [Theodor Krause:] ,Giinstiger Leser”. In ders.: Vergniigung miiffiger Stunden, oder aller-
hand niitzliche, zur heutigen galanten Gelehrsamkeit dienende Anmerkungen. Der I. Theil.
Leipzig 1713, S. 4-8, hier S. 4.

49 [Theodor Krause:] ,Giinstiger Leser” (Anm. 48), S.7.



Johann Christian Giinther und der prekére Status der Mufle 161

lyhistors zum Ausdruck. War die Seele einst im Kerker des Korpers begraben, so
ersparte sich der Leib bei seiner Auferstehung den Umweg iiber das Tal Josephat;
er wiirde vielmehr gleich wieder in seiner Bibliothek lebendig. Die Bibliothek
ist der Raum imaginédrer Kommunikation, der deshalb an das Paradies erinnert,
weil die Prasenz des Wissens die historische Zeit ganzlich hinter sich lasst. Sie
ist das genaue Widerspiel von Dantes Holle; wer in die Bibliothek eintritt, ist alles
irdischen Vergangnisses enthoben.

Krauses Beispiele sind geistreiche Variationen auf das ciceronianische Thema
,vivas in litteris’. Nur der Biichermensch — der, der es sich aufgrund seines sozi-
alen Status leisten kann, in und mit einem reichen Biicherschatz zu leben - ist
wahrhaft gliicklich. Zumindest in Calcagninis Parodie 6ffnete diese Einschit-
zung auch eine eschatologische Perspektive.

Krause erhielt seine intellektuelle Sozialisation durch Christian Thomasius
und Nicolaus Hieronymus Gundling. Die Vergniigung miiffiger Stunden ist ge-
wissermaflen die Miniaturausgabe der Gundlingiana (seit 1715). In vier bis sechs
Aufsdtzen pro Lieferung handelte Krause verschiedenste Gegenstiande aus der
,Historia literaria’ ab; die Darstellungen zeichnen sich durch witzig-pointierten
Stil und durch fortgesetzte Referentialisierung aus, die den Text in eine inter-
textuelle Textur, mit einer alten Metapher konnte man auch sagen: in einen Tep-
pich vielféltiges Wissens, verwandelt. Dieses — in der Frithen Neuzeit nicht un-
gewohnliche — Verfahren lasst den Text zugunsten der Intertexte mitunter vollig
zuriicktreten. Glinther sah in Krauses Schriften einen Missbrauch der Vernunft:
Es ist der Eigensinn (der , eigne Diinckel”), der die Vernunft vergewaltigt und die
,Wissenschafft” zur ,Grillenfangerey” herabwiirdigt.®® Das ,Werk’ der Vernunft
wird, so Giinthers Sprecher-Ich, zum geistlosen Register, das die ,galanten’ Topoi
nach Belieben durchlauft:

Wer wacker schwatzen kan, Register-Schreiber braucht,

Mit Nahmen um sich wirfft, davon die Ohren gillen,

Den unverschamten Kiel in Gall und Liigen taucht,

Zehn alte Schincken liest, den eilfften darzustellen;

Wer, sag’ ich, etwan kaum ein dutzend Drucker kennt,

Und her zu schnattern weifs, was Brown und Hobbes glaubte,
Wie viel Gelehrte seyn, die man Johannes nennt,

Der heist galant gelehrt; ich rede mit der Mode.

Crispin ist so ein Fisch, jedoch aus drgrem Sode.”

,Galant” — damit benutzte Giinther ein Reizwort der Epoche,” das unmittelbar
gegen Krauses Anspruch auf ,galante Gelehrsamkeit” zielte. Im Nachwort versi-

50 Giinther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 298 (Giinther: Gedichte [1764] (Anm. 7), S. 618).

51 Giinther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 298 (Giinther: Gedichte [1764] (Anm. 7), S. 619).
— Gemeint sind Sir Thomas Browne und Thomas Hobbes.

52 Vgl. Noémi Hepp: La galanterie. In: Les lieux de mémoire. Bd. 3. Hrsg. von Pierre Nora.
Paris 1997, S.3677-3710; Christophe Losfeld: Galanterie in Frankreich. Genese und Nieder-



162 Ralph Héfner

cherte Giinther, dass es ihm niemand verdenken konne, wenn er , die vom ernst-
hafftigen Studiren mir erlaubte Zeit mit einem gelehrten Affen verspiele.”* Die
in Glinthers polemischer Satire zum Ausdruck kommende Differenz ist sicher-
lich auch darin begriindet, dass ihr Autor — trotz der gemeinsamen intellektuel-
len Herkunft aus dem Thomasius-Umfeld — eine andere Auffassung von der Ge-
meinniitzigkeit des Wissens vertrat als Krause alias Crispin. Zugleich ist sie Folge
des sozial vollig ungesicherten Status eines Dichters, der sich 1716 durch seine
Dichterkrénung verschuldet hatte. Wenn das Gedicht Der entlarvte Crispin mit
einer Huldigung an den seit 1711 regierenden Kaiser Karl VI. ausklingt (,,Dein
CARL, dein Kéyser lebt, dein Herr, dein irdscher Gott; / Sein Adler schencket
dir die Fittich hoher Gnaden.”),* so klingt darin auch der Wunsch an, der Kai-
ser moge den Verfechter wahrer ,Wissenschafft” den eitlen , Thorheits-Kindern”
vom Schlage des Crispin vorziehen. Dabei ist das Gedicht ohne das Leipziger
Umfeld um Johann Burkhard Mencke kaum denkbar. Der performative Grund-
zug des Werks setzt das humanistische Bild eines absurden Welttheaters in der
spezifischen Form in Szene, die Mencke mit seiner Schrift iiber die Charlatanerie
der Gelehrten — auch er wahlt bekanntlich die performative Form der &ffentli-
chen Rede — aktiviert hatte. Trotz der Bemiithungen Menckes blieb Giinther eine
Anstellung oder mézenatische Versorgung in seinem kurzen Leben verwehrt;
die ,Fittiche hoher Gnaden’ hat der Dichter, der das Scheinwissen galanter Ge-
lehrsamkeit als eine Marter empfand, nie erhalten. Stilistisch ist Giinthers Satire
aus burlesken Schreibverfahren hervorgegangen, wie sie im 17. Jahrhundert zu-
mal in Frankreich, in der Tradition der Mazarinaden, durch Paul Scarron und in
den neulateinischen Gedichten eines Gilles Ménage, ausgebildet worden waren.
Die satirischen Autoren des 17. Jahrhunderts, an deren Stil Giinther partizipiert,
gingen bewusst hinter die von Horaz gesetzte Norm, auf Lucilius und die altgrie-
chische Satire des Hipponax, auf die spatantiken Grobianismen des Petronius
und die Komddie der Aristophanes und Plautus, zuriick. In ihnen erblickten sie
alternative Schreibverfahren, die die performativen Gattungen der sotie und der
Farce zu integrieren vermochten.

gang eines Verhaltensideals. In: Galanterie und Frithaufklarung. Hrsg. von Daniel Fulda.
Halle/S. 2009, S. 13-50; ders.: Politesse, morale et construction sociale. Pour une histoire des
traités de comportements (1670-1788). Paris 2011; Jorn Steigerwald: Galanterie als Kristalli-
sations- und Kreuzungspunkt um 1700: eine Problemskizze. In: Galanterie und Frithauf-
kldarung. Hrsg. von Daniel Fulda. Halle/S. 2009, S. 51-79. Zum Verhaltnis von Galanterie und
Roman vgl. Florian Gelzer: Konversation, Galanterie und Abenteuer. Romaneskes Erzah-
len zwischen Thomasius und Wieland. Tiibingen 2007. Fiir den gesamten Kontext weiter-
hin grundlegend: Emmanuel Bury: Littérature et politesse. Linvention de I'honnéte homme
(1580-1750). Paris 1996.

53 Giinther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 302.

54 Giinther: Der entlarvte Crispinus (Anm. 11), S. 301 (Giinther: Gedichte [1764] (Anm. 7), S. 622).
— Zu Gilinthers Verhiltnis zum Kaiserhof vgl. Burkhard Bittrich: Johann Christian Giinther
und das Haus Habsburg. In: Johann Christian Giinther (1695-1723). Oldenburger Symposi-
um zum 300. Geburtstag des Dichters. Hrsg. von Jens Stiiben. Miinchen 1997, S. 77-87.



Episteme in Beharrung

Konventionelle Artistik und orthodoxes religioses Wissen
in der ,Lyrik’ des Parnassus Boicus

Andreas Beck

Im ,17. Jahrhundert[]”, so der call for papers zu unserer Tagung,' vollziehe sich
,eine zunehmende Verinnerlichung’ des Religionsbegriffs”; , religiose[s] Wissen”
werde ,zunehmend [...] privates und ,paradoxes’ Wissen”, und dem korrespon-
diere ,[i]m selben historischen Zeitraum” die Entstehung der ,,moderne[n] Gat-
tung einer ,Lyrik’ als Konstruktion eines ,privaten’ Raums, eines ,inneren Aus-
drucks’ personlicher Gefiihle, Empfindungen und Uberzeugungen.” Damit
werde der Vers, der ,bis zu diesem Zeitpunkt vor allem Ausdruck [...] im weites-
ten Sinne ,artistischer’ (im Sinne von ,Kunstfertigkeit’) Anforderungen war, [...]
jetzt Ergebnis einer besonderen ,Inspiration’, die sich der Kontrolle des Verstands
entzieht oder zumindest entziehen kann”. ,Religion und ,Lyrik’”, hiefs es weiter,
~geraten in ein enges Verhiltnis, indem sich personliche, ,subjektive’ religise
Uberzeugungen [...] jetzt in lyrischer Form &ufern kénnen. Logische und lyri-
sche Form werden zu Gegensétzen.”

Hierzu mochte ich mit meinem Beitrag einen Kontrapunkt setzen und gerade
nicht jene , Entwicklung” von ,, Lyrik” ausbuchstabieren, die sich, so eines der
ersten Zentnerworte im call for papers, im Zeichen der ,Reformation” vollzieht.
Wenigstens ansatzweise mochte ich den Rahmen jenes Narrativs zu verlassen
suchen, mittels dessen die germanistische Literaturwissenschaft (zumeist unbe-
wusst) die Geschichte ihres nationalliterarischen Gegenstands als eine protes-
tantische Erfolgsgeschichte erzahlt.? Solche (krypto)teleologische Sicht namlich
impliziert problematische Wertmafistabe, die die Abwertung und Ausblendung
andersartiger literarischer Phanomene begiinstigen. Betroffen hiervon scheinen
mir insbesondere katholisch-oberdeutsche poetische Produktionen; sie machen,
meiner Leseerfahrung zufolge, jenen literarhistorischen ,Fortschritt’ vielfach
nicht mit; die Dichtung des katholischen deutschen Siidens formuliert bzw. er-

1 Vgl. die mit ihm vielfach wortlich {ibereinstimmende Tagungsankiindigung im elektroni-
schen Veranstaltungsarchiv der Freien Universitdt Berlin, URL: http:/www.sfb-episteme.
de/Listen_Read_Watch/Veranstaltungsarchiv/Tagung_A06_Religioeses_Wissen.html
(31.12.2014) — Dort fehlt indes der im Folgenden angefiihrte Passus zur Versgeschichte, wes-
wegen ich mir erlaube, aus jenem unpublizierten Text zu zitieren.

2 Hierauf hat Dieter Breuer vielfach konstruktiv-kritisch hingewiesen; vgl. exemplarisch Die-
ter Breuer: Deutsche Nationalliteratur und katholischer Kulturkreis. In: Nation und Litera-
tur im Europa der Frithen Neuzeit [...]. Hrsg. von Klaus Garber. Tiibingen 1989, S. 701-715,
hier S. 701-703.



164 Andreas Beck

zeugt noch bis weit ins 18. Jahrhundert hinein unter anderem orthodoxes religi-
Oses Wissen durch konventionell artistisch gestaltete, verstandig-verstandliche
Verssprache. Die Stimme dieser verdriangten Dichtung nun, die in beachtlicher
Persistenz und, nicht nur vereinzelt, auf bemerkenswertem Niveau von einer
,Episteme in Beharrung’ zeugt, sie gilt es zu horen, wenn die allmahliche An-
nahme einer literarischen Hauptgattung ,Lyrik’ in der deutschen poetologischen
Diskussion des 18. Jahrhunderts zur Debatte steht.

Denn nicht erst 1735 bei Alexander Gottlieb Baumgarten begegnet — en pas-
sant — ,,zum erstenmal in Deutschland die triadische Gattungseinteilung in Lyrik,
Epik und Dramatik”;?® ,[s]chon zehn Jahre vorher”, darauf hat Otto Knorrich hin-
gewiesen, ,verdffentlichte Gelasius Hieber”, ein Miinchner Augustinereremit,
4i[n] [...] der bayerischen Gelehrtenzeitschrift ,Parnassus Boicus’ [...] eine Gat-
tungslehre, die [...] bereits deutlich eine selbstdandige lyrische Hauptgattung er-
kennen lafst.”* Im Parnassus Boicus stand 1725 zu lesen:

WIr haben [...] auf Aristotele vernommen / wie die Poeterey in vier Haupt-
Gattungen sich aufitheile / ErstLicH / in die Epopeiam, zu welcher alle vind
jede Helden-Lieder / vind Helden-Verfs sowohl die Ménnlich / als Weibli-
che gehoren; ZweyTtens / in die Comadiam oder Lust-Spihl / prRITTENS / in
die Trageediam oder Trauer-Spihl / [...] vnd dann vierdtens / in die Dithy-
rambica oder Lyrica, welche zu verschidenen sanfften Instrumenten, alters
hin gesungen wurden. Wie nun zu diser vierdten Reyen alle vnd jede Verf3
vnd Lieder gehoren / welche in der ersten oder heroischen Gattung nit
eingeschlossen / also seynd deren eine vnzahlbare Anzahl.>

3 Otto Knorrich: Lexikon lyrischer Formen. Stuttgart 1992, S. XXIL vgl. Alexander Gottlieb
Baumgarten: Meditationes Philosophicae de Nonnvllis ad Poema Pertinentibvs. Halle/Saa-
le [1735], S. 36 (§ CVI): ,lyricum, epicum, dramaticum cum subdiuisis generibus” (,die ly-
rische, epische und dramatische [Gattung] mit ihren Untergattungen’); vgl. Dieter Burdorf:
Lyriktheorie. In: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Hrsg. von Harald Fricke
u. a. Bd. 2. Berlin und New York 2000, S. 502-505, hier S. 503.

4 Knorrich: Lyrische Formen (Anm. 3), S. XXII; Knorrich kniipft an Guillaume van Gemert
an, der bereits darauf hingewiesen hatte, dass bei Hieber , [d]ie dithyrambische Gattung [...]
schon explizit lyrische’ genannt wird”; Guillaume van Gemert: Oberdeutsche Poetiken als
Forschungsproblem. Zur Dichtungslehre des ,Parnassus Boicus” (1725/1726). In: Zeitschrift
fiir bayerische Landesgeschichte 47 (1984), H. 1, S. 277-296, hier S. 292. — Zu Hiebers Dich-
tungen und poetologischen Aufsétzen im Parnassus Boicus vgl. Dieter Breuer: Oberdeutsche
Literatur 1565-1650. Deutsche Literaturgeschichte und Territorialgeschichte in frithabsolu-
tistischer Zeit. Miinchen 1979, S. 89; van Gemert: Oberdeutsche Poetiken; Andreas Beck:
Die Strafilburger Eide in der Frithen Neuzeit. Modellstudie zu vor- und frithgermanistischen
Diskursstrategien. Wiesbaden 2014, S. 190-202 und S. 218-259 (dort ausfiihrliche bibliogra-
phische Hinweise).

5 Parnassus Boicus, Oder: Neu-eroffneter Musen-Berg / [...] Sechzehende Unterredung. Miin-
chen 1725, Hundert vnd vierzehender Bericht, S. 253; Teilzitat bei Knorrich: Lyrische Formen
(Anm. 4), S. XXIIL nach van Gemert: Oberdeutsche Poetiken (Anm. 4), S. 292. — Zitate aus
dem Parnassus Boicus im Folgenden unter Angabe von Unterredungs-, Berichts- und Sei-
tenzahl innerhalb des fortlaufenden Texts; Markierung (auch bei Zitaten aus anderen Tex-



Konventionelle Artistik und orthodoxes religioses Wissen 165

Knorrich sieht hier ,[d]ie Herausbildung eines umfassenden Gattungsbegriffs
,Lyrik’ [...] in greifbare Nahe geriickt”, und zwar — was mir im Hinblick auf das
Tagungsthema relevant erscheint — ohne dass eine ,Einengung auf die Darstel-
lung von Empfindungen oder Affekten” erfolgt.® Stattdessen bestimmt Hieber
die undramatische poetische ,Haupt-Gattung[]” ,Lyrik’ rein technisch-formal
von der Metrik her dahingehend, dass sie alles umfasse, was nicht im ,,Helden-
Verfs”, das heif8it: im Alexandriner gehalten sei.

Diese Definition verdankt sich eigenwilliger Lektiire des ,Frantzdsischen
Ronsard”, in dessen Abbregé de I’Art Poetique, in dessen ,Poeterey-Kunst” es ,am
418. Blat” (XVI/114, 253 f.) heifit:

,Die alexandrinischen und die gemeinen Verse sind die einzigen, die (nach
der sechsten beziehungsweise vierten Silbe) eine Zasur aufweisen. Die {ib-
rigen gehen namlich ungezwungen einher, ihnen gentigt schon eine be-
stimmte Silbenzahl, die du nach Belieben einrichten kannst, wie du willst,
bald sieben- bis acht-, bald sechs- bis sieben-, bald fiinf- bis sechs-, bald
vier- bis dreisilbig, [...] je nach der Laune, die dich ergreift. Diese Verse
passen wunderbar zur Musik, zur Lyra und anderen Instrumenten, und
wenn du sie lyrisch’ nennst, wirst du ihnen nicht unrecht tun.’”

,Lyrisch’ meint bei Ronsard kein {ibergeordnetes Dichtungsgenre, sondern eine
Hauptgattung von Versen — ein kategorialer Unterschied, den Hieber nivelliert.
Er amalgamiert beide Ebenen (unter Absehung vom vers commun, den er nirgends
behandelt), und so wartet er vielleicht als erster deutscher Poetologe mit ,Lyrik’
als einer literarischen Hauptgattung neben Epik und Dramatik auf.

Aber wie belastbar ist dieses technische Gattungsverstandnis, das den Ver-
dacht blofser terminologischer Sorglosigkeit erweckt? Schon ,, Anfangs def3 106. Be-
RICHTS am 164. BLatr” (XVI/114, 253) hatte Hieber die poetischen Hauptgattungen
nach Aristoteles aufgefiihrt — und die ,vierdte” Gattung dort schlicht , Dithyram-
bica” (XV/106, 164) genannt, ohne lyrischen’ Zusatz. Auch in anderer Hinsicht
nimmt sich Hiebers ,Lyrik’ fragwiirdig aus: Die unsystematische Behandlung

ten) von Antiqua im Fraktursatz durch Kursive, von Hervorhebungen, z. B. durch groieren
Schriftgrad oder Schwabacher, durch KAPITALCHEN.

6 Knorrich: Lyrische Formen (Anm. 3), S. XXIIL

7, LEs vers Alexandrins & les communs sont seuls entre tous qui regoiuent cesure, sur la sixiesme &
quatriesme syllabe. Car les autres marchent d’vn pas licencieux, et se contentét seulemét d'vn certain
nobre que tu pourras faire a plaisir, selon ta volonté, tantost de sept a huict syllabes, tantost de six
a sept, tantost de cing a six, tantost de quatre a trois, [...] selon que la caprice te prendra. Tels vers
sont merueilleusemét propres a la Musique, la lyre, & autres instrumens, quand tu les appelleras
lyriques, tu ne leur feras point de tort”; Pierre de Ronsard: Abbregé de I’Art Poetiqve Fran-
cois. In: Les (Evvres de Pierre de Ronsard [...]. Augmentees de plusieurs Poésies de ’Auteur,
qui n‘estoyent en la precedente edition [...]. Bd. 3. Les Qvatre Premiers Livres de la Fran-
ciade [...]. Lyon 1592, S. 399424, hier S. 418. — Diese Ausgabe des Abbregé verwendete auch
Georg Philipp Harsdorffer, vgl. ders.: Specimen Philologise Germanicee [...]. Niirnberg 1646,
S.36f.



166 Andreas Beck

der Versmafle weist Leerstellen auf,® und Beispielverse werden vielfach falsch
klassifiziert.” Warum also sich mit dieser ,Lyrik’ befassen, der systematisch-be-
griffliche Stimmigkeit abzugehen scheint? Weil Hiebers Darlegungen im Parnas-
sus Boicus oft das Entscheidende nicht explizit, sondern implizit duflern, durch
zitierend-adaptierenden kombinatorischen Umgang mit den Quellen.”” Und wer
dieses Vorgehen unbekiimmert um terminologisch-systematische Irritationen
rekonstruiert, begegnet dem stringenten Entwurf einer literarischen Hauptgat-
tung ,Lyrik’, die sich der Vermittlung religiosen Wissens verschreibt und dieses
religiose Wissen entschieden durch technisch-artistische, rhetorische, kunst-
handwerkliche Operationen entwickelt und vermittelt.

Jene Bestimmung der Gattung ,Lyrik’ im Riickgriff auf Ronsard steht nicht
isoliert, sondern erganzt den ebenfalls metrisch-formal orientierten Rekurs auf
eine andere Quelle. Wenn im Parnassus Boicus die ,lyrischen’ Exempelgedichte
zu den verschiedenen Metren aufsteigend nach Silbenzahl der Verse gereiht wer-
den, dann iibernimmt dies, unter Anpassung an den knappen ,Raumb def3 Pa-
piers” (XVI1/114, 254) in der Zeitschrift, die Darbietungsform der ,REIMARTEN", der
wgener[a]l Carminum”™ aus Justus Georg Schottels Ausfiihrlicher Arbeit von der Teut-
schen HaubtSprache — von wo Hieber nicht nur dieses Ordnungsraster, sondern
auch Versmaterial bezieht."

Schottels tabellarisch-formales Vorgehen {ibernimmt Hieber mit bezeichnen-
den Einschrankungen. Die Auflistung der Ausfiihrlichen Arbeit kennt natiirlich
die ,ZworrrsyLBiG-“ und , DrEYZEHNSYLBIG-KURTZLANGE[N]” Verse, ,welche man

8 Die Aufzdhlung der , Metra” nennt , Trochaica [...] / [...] Jambica [...] / [...] Dactylica”, sie ver-
gisst den Anapast (XVI/114, 254) — wihrend die nachfolgenden praktischen Beispiele , Tro-
chaische [...] Dactylische [...] Anapastische Ver3” (XV1/114, S. 254-256) bieten, so dass jetzt der
Jambus leer ausgeht.

9 Die meisten von Hiebers Daktylen sind zeitgendssisch als Anapaste zu klassifizieren, die
Mehrzahl seiner Anapéste hingegen als Daktylen — die auch, soweit sie aus Schottels Aus-
fiihrlicher Arbeit entlehnt sind, dort als solche rubriziert werden (wie etwa der von Zesen
entlehnte Erdffnungsvers des unten analysierten Gedichts Liebe ist stircker als tddtliche
Schmertzen; vgl. XVI/114, 256 f., gegeniiber Justus Georg Schottel: Ausfiihrliche Arbeit von
der Teutschen HaubtSprache [...]. Braunschweig 1663, S. 904).

10 Vgl. hierzu ausfiihrlich Beck: Strafburger Eide in der Frithen Neuzeit (Anm. 4), S. 127-311.

11 Schottel: Ausfiihrliche Arbeit (Anm. 9), S. 867; vgl. Justus Georg Schottel: Teutsche Vers- oder
ReimKunst [...], Frankfurt/Main und Liineburg 1656, S. 99.

12 Vgl. etwa das dreisilbig-trochdischen Beispielgedicht XVI/114, 254, dessen erste Halfte aus
Schottel: Ausfiihrliche Arbeit (Anm. 9), S. 871, ibernommen wurde. — Sehr wahrscheinlich
hat Hieber Schottels Verskunst im Rahmen der Ausfiihrlichen Arbeit konsultiert und nicht eine
der dlteren Separatausgaben (1645 und 1656; erstere war mir nicht zuganglich) verwendet:
Bei der Ubernahme jenes dreisilbig-trochaischen Beispielgedichts namlich ist ihm wohl ein
Lesefehler unterlaufen, eine Versauslassung, zu der der zweispaltige Satz des Gedichts in
der Ausfiihrlichen Arbeit verleitet, nicht aber der einspaltige der Einzeledition (vgl. Schottel:
Vers- oder ReimKunst [Anm. 11], S. 104). Natiirlich lasst sich streng genommen nicht aus-
schlieflen, dass Hieber absichtlich v. 3 f. des betreffenden Gedichts, in welcher Verskunst-
Edition auch immer, fortgelassen hat — aber es ist doch auffallig, dass im Parnassus Boicus
just die Verse angefiihrt werden, die in der Ausfiihrlichen Arbeit in der linken Spalte zu stehen
kommen, und nur diejenigen wegfallen, die dort in die rechte Spalte ,abgewandert’ sind.



Konventionelle Artistik und orthodoxes religioses Wissen 167

Alexandrinisch / nach unser Reimkunst aber Helden-art nennet”!® und die der
Parnassus Boicus aus seiner ,Lyrik’ mit Hilfe von Ronsards Abbregé ausschlieft
— was wohl gezielt geschieht, ndmlich im Hinblick auf eine weitere, inhaltliche
Einschrankung: Schottels Exempla sind mehrheitlich, aber nicht samtlich religio-
sen Inhalts, er bietet auch moralisch-didaktische und weltliche Beispielgedichte."
Dieses Themenspektrum engt Hieber ein, er prasentiert ausnahmslos geistliche
Kurzdichtungen. Und was hat das mit der ronsardisch-lyrischen” Abkehr vom
Alexandriner zu tun? Nun, der ,teutsche[] Helden-Vers” hat ,zwolff bifs drey-
zehen Sylben” (XV/106, 166), und Dreizehnsilbler, die sich bei Hereinnahme des
Alexandriners kaum hatten umgehen lassen,” sie hatten dem ,Lyriker’ Hieber
angesichts der religiosen Thematik seiner Gedichte ein zahlensymbolisches Pro-
blem bereitet.

Hierfiir spricht der Schluss der Hieberschen Beispielreihe. Deren letztes Ge-
dicht ist in , ZwOLFFSYLBIGE[N]” Versen gehalten (XVI/114, 257) und umfasst zu-
gleich, als einziges der Exempelgedichte, zwolf Verse: Es potenziert die heilige
Zwolfzahl und bietet so, passend zum Ende einer Serie religioser Gedichte, ein
hundertvierundvierzigsilbiges poetisch-quadratisches Pendant zum Ende der
Bibel, zur zwolflastigen Vision des himmlischen Jerusalem im vorletzten Kapitel
der Offenbarung.'® Wohl kalkuliert reichen Hiebers ,lyrische’ Beispiele nur bis
zu zwolfsilbigen Versen und schliefen — anders als Schottel, dem erst bei Vier-
zehn- bis Siebzehnsilblern unwohl wird” — konsequent schon den womdoglich
dreizehnsilbigen Alexandriner aus.

13 Schottel: Ausfiihrliche Arbeit (Anm. 9), S. 895f,; vgl. Schottel: Vers- oder ReimKunst
(Anm. 11), S. 142 £.

14 So begegnet etwa Schottel: Ausfiihrliche Arbeit (Anm. 9), S. 875f., ein Nebeneinander von
moralischen und religidsen sowie ebd., S. 885 und S. 890, von religiosen und weltlichen
Beispielgedichten; und die Schlusssequenz des Abschnitts der Ausfiihrlichen Arbeit, an dem
Hieber seine lyrischen’ Exempel orientiert (Teutsche Verskunst, Lib. 11, Cap. IV-1IX), endet mit
ausschliefSlich moralischen bzw. weltlichen Gedichten, vgl. ebd., S. 909-913.

15 Entsprechend grenzt Hieber seine ,Lyrik’ ja gegen ,sowohl die Mannlich / als Weibliche”
Alexandriner ab (XVI/114, 253).

16 Vgl. Offb 21: ,12. Und sie [die heilige Stadt Jerusalem] hatte eine grosse hohe Maur / die hatte
zwOlff Porten / und auf den Porten zwolff Engel [...]. 14. Und die Maur der Stadt hatte zwolff
Griind: und auf denselbigen waren die zwolff Namen der zwolff Apostlen defs Lamms. [...]
16. Und die Stadt ligt vierecket / und ihr Lang ist so grof3 / als grof§ ihre Breit ist. Und er
maf die Stadt mit dem guldenen Rohr auf zwolff tausend Feldweegs: und ihre Lange / und
Hohe / und Breite seynd gleich. 17. Und er maf$ ihre Maur / hundert und vier und viertzig
Elen”; Biblia Sacra Vulgatee Editionis [...] Volumen IL [...] Bibel Oder Heilige Schrifft. Zwey-
ter Theil [...]. Ubs. von Thomas Aquinas Erhard. 3. Auflage. Augsburg 1730, S. 731.

17 Vgl. Schottel: Ausfiihrliche Arbeit (Anm. 9), S. 885: ,Diese Sechs- und SiebenzehnSilbige
Langkurtze / wie auch die Sechs- und Siebenzehnsilbigen Kurtzlange” Verse , haben wegen
jhrer gar zu weit lauffenden gedehnten ausldnge / und wegen gar zu weiter Zuriickwei-
chung des Reimes / nicht eine gleiche Lieblichkeit und Wollaut mit den anderen etwas kiirt-
zeren Trogaischen und Jambischen Reimarten: Wie sie denn auch der ungebundenen Rede
fast dhnlich scheinen”; vgl. auch ebd., S. 898. Vgl. weiterhin ebd., S. 911, das Problem iiberlan-
ger Anapaste und Daktylen: ,Diese [...] vierzehnsylbig- und funfzehnsylbig Gekurtzlange
Reimarten / wie auch [...] die dreyzehn- und vierzehnsylbig- Gekurtzlange [recte: Lang-



168 Andreas Beck

Auch in anderer Hinsicht agiert Hieber hier geschickt. Sein Gedicht paraphra-
siert ,Rom. VIII. 35.” (XV1/114, 257), ein berithmtes Pauluswort: ,,Wer will uns dan
scheyden von der Lieb Christi? Triibsal? oder Angst? Hunger? oder Blosse? Ge-
fahr? Verfolgung? oder Schwerd?”* Eine rhetorische Frage erodffnet den Epistel-
vers; durch sie steht die Untrennbarkeit der Glaubigen von der Liebe Jesu von
vornherein aufler Frage, so dass sich die nachfolgend aufgelisteten Anfechtun-
gen ohnmaéchtig ausnehmen. Hieber hingegen entfaltet anfangs ausladend-
wirkungsvoll — wirkungsvoll auch poetisch-stilistisch durch klangintensive Bin-
nenreime — mogliche Anfechtungen:

Laf3 tiirmen / lafs stiirmen die feindliche Horden

Lafl murren / lafs kurren die hollische Porten /

Laf3 knallen / erschallen Stuck / Morser / Carthaunen.
Laf$ Drohnen / erthonen / Clarin vnd Posaunen /

Laf3 rithren / laf8 kiirren / lafs surren vnd brummlen /
Die heissere Paucken / vnd schnurrende Trurnlen /
Entziinden / entbiinden das Krieges-Geschiitze /

Lafs glimmen / entbrinnen die feurige Blitze.

Lafs toben die wogen der Winden vnd Wellen /

Und gleichsamb die Sternen am Himmel anbellen /
Difs alles vnd noch mehr / wird nimmermehr konnen /
Von Gottlicher Liebe mein Seele zertrennen.

(XVI/114, 257 f.; s. Abb. 1 und 2)

Zehneinhalb Verse entfalten die Kraft jener Widrigkeiten — worauthin nur einein-
halb stilistisch merklich herabgestimmte Zeilen den Aufruhr jener gerauschvol-
len Wortmassen beruhigen. Eineinhalb schlichte Verse wiegen die poetische Last
iber ihnen auf, so dass die Uberschrift, ,User die Wort Rom. VIII. 35.” (XVI1/14,
257; Hervorhebung A.B.), hinsichtlich der Seitenfldche, auf der das Gedicht po-
tentiell steht (wenn nicht, wie hier, ein kaum kalkulierbarer Seitenumbruch da-
zwischenkommt), ernst genommen werden kann. Die ersten zehneinhalb Verse
paraphrasieren den Bibeltext sehr frei, erst der Gedichtschluss —

[...] vod noch mehr / wird nimmermehr kénnen /
Von Gottlicher Liebe mein Seele zertrennen. (XVI/114, 258)

— Ubersetzt recht genau den Schluss von Rom 8,39, einer Variation des Beginns
von Rom 8,35: ,neque creatura alia poterit nos separare a charitate Dei”."

gekiirzte, vgl. ebd., S. 905] Reimarten / sind im Teutschen etwas schwer zu machen / und
scheinen auch wegen jhrer gar zuweitlauffenden Ausldnge / nicht eine gleiche Lieblichkeit /
mit den anderen etwas kiirtzeren Reimarten zuhaben”. Vgl. Schottel: Vers- oder ReimKunst
(Anm. 11), S. 125 und S. 167.

18 Biblia Sacra / Heilige Schrifft II (Anm. 16), S. 599.

19 Biblia Sacra / Heilige Schrifft II (Anm. 16), S. 599.



Konventionelle Artistik und orthodoxes religioses Wissen

Bonder TeutfchenPoeterey. 257

D dag mein Sehiffiein batd dorfen anlend
1ind dert aud) roobne chn cingiges End!

C o Eylfffstbige.

fiebe ift fiarder als todtliche Schmertsen
giche bie brinnet vnd brennef im Hersen.
ficbe biindt GOt /vnd die Menfchen sufante

men
fiebe halt bepde in Hise vnd Flammen,
Liebe dic Fiebende auffer fich fepet
fiebe mif Fieben in GO1t fich ergosef.
Ficbe serfhmeleet die Hersen ing qmein
Bifalle nur eingd in SO werden fepm,

Swdlffvibige,

Uber die Mot Rom. vur. 31
faf tlirmen/ laf filvmen die feindliche Horden
Laf murren/ laf Furren die hdlifche Porten /
fafi Enallen / exfihatien Stud/ Morfer/ Sare

Sa5 rsbien chinen / Cidin onb Poft
faf nib%?jnﬁfﬁmn/[aﬁ furren ond brumte
Die "“{Iﬁf‘, Pancten, vnd fchnurrende Trunie
@ntyiinden/entbiinden bagKrieaes- Gefchies

£af glimmen/entbrinnen die feurige Vlise.
£ag toben die wogen der LWinden vnd Wele

169

28 SHundert vd 15.der Beticht/

Dif alles onid noch mehe/ wird nimmermehe
* toanen/ :
€B8on Gdttlicher Sicbe mein Secle gerfrennen,

Sovil von den vier Gattungen des
Pocterey.

Hundert ond flinfFzehender

Nericht.

SWeiterer Verfolg der Regenfputs
o gifdhen Kivdhen: Hiftors,

K XIL Chuno 2bbf von Sigberg 1wurde
Bifdhoff Unno 1126, ¢ hat die 3u feiner Jeit
oon Dicdbeldo Grafen von Vodburg / ¢i-
nem Schn Dicdboldi / Marggrafen von
@amb / gefliffte Clofter ond Kirchen su Wald=

achfen in MNordgan cingeroephet / ond hat
eibft qeftifftet die Collegiae-Rivchen su &t.Jo-
n Baptift in Regenfpurg/ farb/ als e
vier ‘;abr tegicref/ wurde ju &f. Emmeran bea

aben.

91:x}(lll. Henricus ein ©ohn Othonis bef erz
ften Grafens von T oblfartshaufen / wurbe
anff Borfchub Friderici Srafens von Bogen/
e Schus=Herns iber das Stifft Regens

fourg / von der GeiftlichEeit vnd Burgers
febafit wider den Wilien Henrici Def hofidre

len/ :
Und gleichfamb die Sternen am Himmel ane tigen

beden/ D § Dif i

Abb. 1und 2:
Parnassus Boicus XVI/114, 257 und 258; Reproduktion nach dem Exemplar der Bayerischen
Staatsbibliothek Miinchen, Sign. Bavar. 2050a-3.

Derart schreibt Hieber tatsachlich ,, User die Wort” der Paulinischen Epistel, er
,tirm[t]” —so das erste Verb im Gedicht —, schriftbildlich-konkret vielféltige Wid-
rigkeiten ,iber’ den entscheidenden Bibelworten, die sich ,unter’ solchem Druck
bewidhren: und zwar nicht irgendwo, sondern hier und jetzt, an poetischem
Ort und lyrisch wohldefinierter Stelle, mit dem zahlensymbolisch gewichtigen
Ubergang vom elften zum zwdlften zwdlfsilbigen Vers. Dadurch gewinnt das
Gedicht performativen Charakter, es agiert in poetischer Praxis die Unbesiegbar-
keit des amor Dei aus, von der seine Verse sprechen.

Wir haben es im Parnassus Boicus also mit einer poetischen Hauptgattung ,Ly-
rik’ zu tun, die nicht para-, sondern orthodoxes religioses Wissen transportiert
— wobei die poetische Rede in Versen als solche, in ihrer spezifischen Differenz
zur Prosa, die praktische Wirkmaéchtigkeit jenes traditionellen Wissens unter Be-



170 Andreas Beck

weis stellt, es in seiner Giiltigkeit modelliert. Hierin zeigt sich die epistemisch-
diskursive Relevanz solcher ,Lyrik’, und zwar als einer Dichtung, in der der Vers,
der sich Imitation und Variation verschreibt, nach wie vor entschieden , Aus-
druck [...] ,artistischer’ Anforderungen” ist. Jene zwolf zwolfsilbigen Verse erlau-
ben solche Folgerungen: Stellen sie doch keinen wenig aussagekriftigen Einzel-
fall dar, sondern das Ergebnis konzeptionsgeleiteter Poesieproduktion. Das zeigt
das dhnlich gelagerte Gedicht, das dem eben analysierten vorhergeht:

Liebe ist starcker als todtliche Schmertzen

Liebe die brinnet vnd brennet im Hertzen.

Liebe biindt GOtt / vnd die Menschen zusammen

Liebe halt beyde in Hitze vnd Flammen.

Liebe die Liebende ausser sich setzet /

Liebe mit Lieben in GOttt sich ergotzet.

Liebe zerschmeltzet die Hertzen ins gmein

Bifs alle nur eins in GOtt werden seyn. (XV1/114, 257; Abb. 1)

Auffallig ist zunéchst die siebenfache Anapher in ihrer eindringlichen optischen
und gegebenenfalls akustischen Prasenz — und komplementéar hierzu, dass die
,Liebe” den letzten Vers dieses geistlichen Gedichts gerade nicht eréffnet, mehr
noch, dass auch in dessen Fortgang diese christliche Haupttugend ,fehlt". Eine
irritierende Pointe, die sich wohl provokantem Kalkiil verdankt,*® denn der ,lieb-
lose’ Schlussvers fallt auch anderweitig aus dem poetischen Rahmen: Er beginnt
nicht, wie die {ibrigen Verse, mit einer betonten Silbe, so dass er tatséchlich einen
, EYLFFSYLBIGE[N]” ,, Anapeestische[n] Verf3” (XVI/114, 256 f.) vorstellen wiirde,? den
das Gedicht ja exemplifizieren soll, doch —

20 Es diirfte sich hierbei um einen gangigen Kunstgriff gehandelt haben; so versieht Schottel
seine Ausfiihrungen zur Anapher (,VornLAUFE”), ,welche[] unterweilen / so es recht ge-
macht / nachdenklich und nicht ohn Zier ist”, mit zwei sechsversigen Beispielgedichten, die
in spannungsvollem Nebeneinander eine zur Génze durchgefiihrte sowie eine mit dem letz-
ten Vers abbrechende Anapher bieten: Im ersten Gedicht ist in sechsfacher Anapher davon
die Rede, dass ,Wenig sind / ach Gott / der Frommen / | Wenig in den Himmel kommen [...]“
— wihrend sich im zweiten Gedicht das Gros der um eine christliche Lebensfithrung Unbe-
kiimmerten mit einer nur fiinffachen Anapher begniigen muss: ,Viele leben wie sie wollen /
| Viele thun nicht was sie sollen [...]” (Schottel: Ausfiihrliche Arbeit [Anm. 9], S. 964). Das ist
,mnachdencklich und nicht ohn Zier”, indem es poetisch demonstriert, dass jenes ,Wenige’
am Ende, mit dem letzten Vers beider Gedichte, doch mehr ist, als dieses ,Viele”.

21 Vgl. Schottel: Ausfiihrliche Arbeit (Anm. 9), S. 906: Die anapéstischen Verse , haben grosse
Verwandtschaft [...] mit den Langgekurtzten oder Dactylischen / kiinnen auch leichtlich die
einen in die anderen verdndert werden / wenn ndmlich zu den Langgekiirtzten nur eine
Sylb vorn angefiiget / und also eine [...] Reimmaas [...] den Anfang machet / darauf denn
die Gekurtztlangen oder Anapesten folgen” (vgl. Schottel: Vers- oder ReimKunst [Anm. 11],
S. 158 £.). Ahnlich u. a. bereits Enoch Hanmann in seinen Anmerkungen (zuerst 1645) zu
Martin Opitz” Buch von der Deutschen Poetery; vgl. Martin Opitz: Prosodia Germanica, Oder
Buch von der Deutschen Poeterey [...]. Jetzo aber von Enoch Hannman an unterschiedenen
Orten vermehret / und mit schonen Anmerckungen [...] verbessert. In ders.: Opera Geist-
und Weltlicher Gedichte [...]. Bd. 1. Breslau 1690, S. 1-266 [separate Paginierung], hier S. 190.



Konventionelle Artistik und orthodoxes religioses Wissen 171

v -v v - U - v v -
Bif alle nur eins in GOtt werden seyn. (XV1/114, 257)

— die dritte ,Reimmaas’ bzw. der dritte ,pes’? weist nur zwei statt der zu fordern-
den drei Silben auf; eine Silbe fehlt, was leicht hatte vermieden werden konnen,
wenn ,eines’ anstelle von ,eins” gesetzt worden ware:

v -v v - UV U - v v -
,Bif$ alle nur eines in GOtt werden seyn.’

So jedoch haben wir einen ,hinkenden Vers’ vor uns,” oder aber eine jener met-
rischen Stolperfallen, wie sie sich hédufig aus oberdeutscher Synkopierungs- und
Apokopierungspraxis ergeben* — eine weitere Auffélligkeit, durch die der letzte
Vers den Rezipienten dazu anhalt, der Faktur des Gedichts nachzuspiiren.

Der Achtzeiler handelt von der Einswerdung der Menschen in Gott durch des-
sen Liebe sowie die Liebe zu ihm — oder besser: das Gedicht vollzieht in per-
formativem artistisch-technischen Sprachhandeln zuletzt solche Vereinigung.
Waihrend das erste Verspaar® ,nur’ die Wirkung des amor Dei auf den Einzelnen
schildert, spricht das zweite von der Verbindung, die solche Liebe zwischen Gott
und den Menschen stiftet. Das dritte intensiviert dieses Thema: Es betont die
Kraft des amor Dei, den Menschen aus seiner Ich-Befangenheit heraus , ausser
sich” zu ,setze[n]”, ihn zu einem Sein ,in Gott” zu fiithren. Diese Liebe kennt
kaum mehr ein von ihr trennbares Gegentiber, was die zweimalige figura etymo-
logica ,Liebe die Liebende [...] Liebe mit Lieben” rhetorisch umsetzt; ihr Gleich-
klang macht erfahrbar, dass der amor Dei iiber eine blofie Verbindung hinaus eine
Einheit der Liebenden stiftet.

Solche Einswerdung vollzieht nun das letzte Verspaar erstens: syntaktisch;
zweitens: durch Synaphie; drittens: mittels der Verskadenz; und viertens: auf
der Ebene einzelner Worter. Zur Syntax: Bis einschliefilich Vers sechs herrscht
strenger Zeilenstil, jeder Vers ist als eigenstandiger Hauptsatz von den anderen
Versen syntaktisch unabhangig.” Anders im letzten Verspaar: Zwar bietet auch
der siebte Vers einen selbststindigen Hauptsatz, doch an ihn schliefst der einzige
Nebensatz des Gedichts an, so dass das Einswerden aller in Gott nicht in zwei

22 In Terminologie und metrischer Notation folge ich hier Schottel: Ausfiihrliche Arbeit
(Anm. 9), S. 833-835 und 906-911 (vgl. Schottel: Vers- oder ReimKunst [Anm. 11], S. 44-47
und S. 158-167).

23 ,,Die HINKENDEN REIME [= Verse] seynd, in welchen ein Theil oder Stiikk des Pedis, oder der
Reimmaas / mangelt und ausgelassen wird”; Schottel: Ausfiihrliche Arbeit (Anm. 9), S. 970 f.
(vgl. Schottel: Vers- oder ReimKunst [Anm. 11], S. 238); vgl. auch Georg Philipp Harsdorffer:
Poetischer Trichter [...]. Erster Theil. 2. Auflage. Niirnberg 1650, S. 86.

24 Vgl. Beck: Strafiburger Eide in der Frithen Neuzeit (Anm. 4), S. 239-243.

25 Die Gliederung des Gedichts nach Verspaaren empfiehlt sich, neben dem Paarreim, auf
Grund der Zeichensetzung: Alle geraden Verse — und nur sie — schlieffen mit einem Punkt.

26 Entsprechend wiren unter diesem Aspekt Versumstellungen denkbar, deren Beliebigkeit im
Grunde nur das Pronomen , beyde” einschrankt.



172 Andreas Beck

Einzelsétzen, sondern, sachlich angemessen, in nur mehr einem, zwei Verse verei-
nenden syntaktischen Gefiige zum Ausdruck kommt.

Dem korrespondiert die Gestaltung der Versgrenzen. Das metrische Schema
der ersten drei Verspaare ist dieses:

XXX Xxx X xx [ XxA
XXX XXX X xx [ XxA

Die Pause von etwa einer Silbenldnge zwischen den Versen wird nicht durch
Fugung, durch die unbetonte erste Silbe des Folgeverses gefiillt; die syntaktisch
voneinander geschiedenen Verse erscheinen so auch metrisch klar voneinander
getrennt. Im letzten Verspaar hingegen sieht das metrische Schema wie folgt aus:

XXX xxx [xxx| = (A) bzw. XXX XXX XXX TXA(A)

X oo | =x I xxx [ XAA X Ixxx | =x I xxx I XAA

Den zweiten Vers erdffnet hier ausnahmsweise eine unbetonte Silbe, die ganz
(oder zum Teil) die Pause am Ende des vorhergehenden Verses besetzt. Derart
gehort sie gewissermafien beiden Versen zu — als Bindeglied zwischen ihnen, die
auf diese Weise sowohl syntaktisch als auch durch metrische Fugung miteinan-
der verbunden sind.

Sehen wir uns die Verskadenzen an. Die beiden letzten, durch Synaphie ver-
kniipften Verse, die die Einswerdung aller in Gott in einem Satzgefiige formulie-
ren - sie zeigen folgerichtig mannliche Kadenzen gegeniiber den weiblichen der
ersten sechs Verse: Deren Zweisilbigkeit erscheint im letzten Verspaar in Einsil-
bigkeit iiberfithrt, wodurch die poetische Aussageform ein weiteres Pendant zu
jener Einswerdung bietet.

Vor der Folie all dessen erweisen sich auch die Auffélligkeiten auf der Ebene
einzelner Worter im letzten Verspaar als stimmig, etwa der ,lieblose” Abbruch der
Anapher: Deren Fortfiithrung im achten Vers hatte die auf Einheit gestellte elocutio
des letzten Verspaars durch eine Dopplung, eine Spaltung der Liebe gestort —
die sich so indes, ihrer Wirkung gemag, nur mehr als eine prasentiert. Ahnlich
steht es mit jener metrisch fehlenden Silbe. Das korrekte ,eines’ hatte einen per-
formativen Widerspruch erzeugt: Im Kontext jener Fiille von einheitsorientierten
Sprachgestaltungsstrategien hitte just dasjenige Wort ein zweisilbiges sein sollen,
das die Einheit aller in Gott ausspricht? Hieber, in dessen Schriften bei diesem
Thema sowohl ,eines’ als auch ,eins seyn’ vorkommt,” diirfte sich hier mit gutem
stilistischen Grund fiir die einsilbige Version samt sinntragender Stérung des
metrischen Schemas entschieden haben.

27 Sogar in einem Satz: ,himmlischer Vatter! sende deinen H. Geist / daf sie eines seyn im Glau-
ben und Liebe / wie wir eins seynd in der Natur und Weesenheit!” Gelasius Hieber: Gepre-
digte Religions-Histori [...]. Zweyter Theil [...]. Augsburg und Dillingen 1729, S. 689b, erkla-
rende Paraphrase von Joh 17,22. — Ahnlich etwa auch Dominik Fleischmann: Schau-Biihne
der Evangelischen Wahrheit [...]. Zweyter Theil [...]. Miinchen 1755, S. 104 {. (s. u. Anm. 36).



Konventionelle Artistik und orthodoxes religioses Wissen 173

Auch dieses Gedicht transportiert beziehungsweise modelliert mithin in per-
formativer, artistisch-,lyrischer’ Rede konventionelles religioses Wissen in seiner
Wirksamkeit; zudem erlauben hier intertextuelle Beziige eine prézise Bestim-
mung der literar- und poetologiehistorischen Position von Hiebers epistemisch-
diskursiv beharrlicher ,Lyrik’.

Angeregt wurde jener Achtzeiler durch Schottels Ausfithrungen zu den deut-
schen ,Reimarten’. Hiebers ,Liebe mit Lieben in GOtt sich ergotzet” verarbeitet
den dort angefiihrten Vers ,Mit Gott sich ergetzet” von , August[o] Buchner[o]”*
dem Begriinder deutscher Daktylen.”” Doch den inventorischen Nucleus des par-
nassidischen Beispielgedichts bildeten andere Verse auf derselben Seite:

Lieben ist starker als todtliche Schmertzen /

[.]

Funkelt und Flammet und gliiet im Hertzen,*

heifdt es da. Hieber variiert den dritten Vers und {ibernimmt den ersten fast un-
verandert:

Liebe ist starcker als todtliche Schmertzen
Liebe die brinnet vnd brennet im Hertzen.

Eine Adaption von Material ,,[a]Jus bEM HoneN LieDE [...] Ceesili]*" Philipps von
Zesen, wo jene Verse Hld 8,6 umschreiben: , Liebe ist starck wie der Tod /[...] ihre
Glut ist feurig / und eine [J[Flamme des HERRN".*

Und wozu dient im Parnassus Boicus dieser tiber Schottel und Zesen vermittelte
Hohelied-Bezug? Protestanten wie Katholiken, Zesen und Hieber lesen das Hohe

28 Schottel: Ausfiihrliche Arbeit (Anm. 9), S. 904; vgl. Schottel: Vers- oder ReimKunst (Anm. 11),
S. 156.

29 Schottel: Ausfiihrliche Arbeit (Anm. 9), S. 899; vgl. Schottel: Vers- oder ReimKunst (Anm. 11),
S. 147.

30 Schottel: Ausfiihrliche Arbeit (Anm. 9), S. 904; vgl. Schottel: Vers- oder ReimKunst (Anm. 11),
S. 156.

31 Schottel: Ausfiihrliche Arbeit (Anm. 9), S. 904; vgl. Schottel: Vers- oder ReimKunst (Anm. 11),
S. 156.

32 Biblia, das ist / die gantze Heilige Schrifft [...] / nach der Verdeutschung Doct. Martin Lu-
thers [...]. Gotha 1712, Altes Testament, S. 698; zum Bezug der Zesen-Verse auf genau diesen
Vers des Hohen Lieds vgl. Philipp von Zesen: Geistliche Wohl-lust oder Hohes Lied; in Pal-
men- oder dattel-reimen / mit [...] vom fiirtreflichen J. Schopen gesetzten sang-weisen [...].
Amsterdam 1657, S. 109 f. und S. 114. Hieber hat diesen Bezug offenbar erkannt, denn die
Verse , Liebe die brinnet vnd brer}.net im Hertzen. | [...] | Liebe halt beyde in Hitze vnd Flam-
men”, sie dhneln merklich einer Ubersetzung von ,Cant. VIII. 6, die Hieber wenig spéter in
seiner Gepredigten Religions-Histori bietet: ,SEINE [...] LIEBE BRINNET UND BRENNET WIE FEUER
unp FLammen®; Hieber: Gepredigte Religions-Histori II (Anm. 27), S. 680b. — Zudem diirfte
das brennende Herz an prominenter Stelle, direkt nach dem ersten erborgten Zesen-Vers,
eine Art Autorsignatur des Augustiners Hieber vorstellen; vgl. sein Exlibris, das den Heili-
gen Augustinus als schreibenden Autor mit brennendem Herzen in der Linken zeigt (Abb.
bei Beck: Strafiburger Eide in der Frithen Neuzeit [Anm. 4], S. 308).



174 Andreas Beck

Lied typologisch als eine Allegorie der Verméahlung Christi mit seiner Kirche.*
Doch wer ist die Kirche Christi? Laut Lutheraner Zesen die ,,RECHT-GLAUBIGE[] AUS-
|ERKOHRNE[] GEMEINE GOTTES / DEM AUGSPURGISCHEN UNVER-|fdlschten Glaubens-
bekédnntniisse zugethan”** Hieber zufolge indes ist ,die wahre alleinseeligma-
chende Kirchen eine aLLGEMEINE Kirchen”, also eine, oder besser: die katholische,
die , der abtrinnige Lutherus” mit ,seiner Winckel- und Affter-Kirch” verlassen
hat* —und dieses dogmatische religiose Wissen vermittelt Hiebers lyrische Rede
durch entsprechende Gestaltung jenes typologischen Bezugs.

An die durch Zesen angeregte Hoheliedparaphrase der ersten vier Verse
schliefit die Entfaltung der liebenden Einheit aller in Gott an. Deren poetische
Gestaltung kulminiert, wie beschrieben, im letzten Vers — auch dahingehend,
dass besagte Einheit dort mit der des dreieinigen Gottes verkniipft erscheint: Bie-
tet doch die Formulierung ,eins in GOtt” das durch Majuskeln hervorgehobene
Wort , GOtt” zum dritten und letzten Mal. Das Einssein aller in Gott durch die
Liebe Gottes, kombiniert mit dessen mehrpersonaler Einheit, das verweist auf
das siebzehnte Kapitel des Johannesevangeliums, wo allein im Neuen Testament
sich genau dieser Themenkomplex findet:

11. [...] Heiliger Vatter / erhalte sie [die Apostel] in deinem Namen/[...] daf8
sie eins seyn / wie auch wir. [...] 20. Ich bitte aber [...] auch fiir diejenige /
welche durch ihr Wort an mich glauben werden: 21. Auf dafs sie alle eins
seynd / wie du Vatter in mir bist / und ich in dir / daf$ sie auch also in uns
eins seynd [...]. 22. Und ich hab jhnen die Herrlichkeit[] gegeben [...]: dafs
sie alle eins seynd / wie wir auch eins seynd. 23. Ich in ihnen / und du in
mir: auf daf$ sie vollkommen seynd in einem: und die Welt erkenne / [.. ]
dafs du sie geliebet hast / gleichwie du mich hast geliebet. [...] 26. Und ich
hab ihnen deinen Namen kund gemacht [...]: auf dafs die Lieb / damit du
mich geliebet hast / in ihnen sey / und ich in ihnen.*

33 Vgl. exemplarisch Zesen: Hohes Lied (Anm. 32), fol. A"; Gelasius Hieber: Gepredigte Religi-
ons-Histori [...]. Erster Theil [...]. Augsburg und Dillingen 1726, S. 141b.

34 Zesen: Hohes Lied (Anm. 32), fol. A ij".

35 Hieber: Gepredigte Religions-Histori I (Anm. 33), S. 294a.

36 Biblia Sacra/Heilige Schrifft II (Anm. 16), S. 535 f. — Explizit ist an dieser Stelle zwar ,nur’ von
Gott Vater und Sohn die Rede, aber gerade Joh 17,26, der Schluss des Evangelienkapitels, der
im Zeichen der Liebe die Einheit der Glaubigen mit der von Gott Vater und Sohn engfiihrt,
wurde wiederholt auf den Heiligen Geist als die Liebe zwischen letzteren gedeutet: Vgl.
etwa Hieber: Gepredigte Religions-Histori II (Anm. 27), S. 690a (s. auch das Zitat Anm. 27),
sowie eine Beuroner Predigt von Benedikt Schwank vom 20. Mai 2007 (URL: http:/www.
beitraege.erzabtei-beuron.de/ [3. 1. 2015]). Hierzu stimmt, dass Joh 17,20-26 seit dem zweiten
Vatikanum im Lesejahr C als Perikope am letzten Sonntag vor Pfingsten vorgelesen wird
(vgl. URL: http://www.perikopen.de/ [3. 1. 2015]). — Vgl. auSerdem weitere verwandte friih-
neuzeitliche theologische Deutungen von Joh 17: Die von Noél Alexandre (1639-1724) sieht
das Einssein der Glaubigen, die Trinitdt und die Liebe eng zusammen (vgl. Noél Alexandre:
Theologia Dogmatico-Moralis Secundum Ordinem Catechismi Concilii Tridentini [...]. To-
mus Secundus [...]. Paris 1759, S. 636b); und Fleischmann: Schau-Biihne der Evangelischen
Wahrheit (Anm. 27), S. 104 £, fiihrt in einer Predigt tiber den , Dreyeinigen GOtt” nach Zitat



Konventionelle Artistik und orthodoxes religioses Wissen 175

Auf diesen Antitypus macht der Achtzeiler im Parnassus Boicus Zesens Hohe-
lieddichtung transparent, denn Hieber versteht Joh 17 (bis heute gangig)® als
,Bitt [...] de[s] vermenschte[n] Sohn GOttes” um , Einigkeit in seiner Kirchen”
—-und so, zusammen mit dem Hohen Lied, als Mahnung, dass

die Kirch nur die eiNTZIGE BrRAUT CHRISTI ist: una est columba mea [...]:
Cant. V1. 8. [...] Aus welchem die Ketzer und Spaltige gnugsam ersehen
koénnen, wie es bey ihnen, gleich von Hauf$ aus, gefehlet seye, dafi sie von
der Kirchen, die nit mehr als ein eintzige ist, und seyn kan [...], sich ge-
trennet.*

Angesichts dessen liest sich jenes Gedicht als Angriff auf unkatholische Hére-
tiker — und zwar, angesichts des vom Protestanten Zesen iibernommenen An-
fangsverses, als eine vom , Salomonische[n] Brautigamb” des Hohen Lieds aus iiber
,Joan. XVIL.” gefiihrte Attacke gegen ,unsre [...] Profestanten die Lutheraner und
Calvinisten”*® Eine weitere Pointe des Gedichtschlusses, und auch sie verdankt
sich konventioneller Artistik: ndmlich einer inventio, die fern von ,persénlichen
Gefiihlen’ eine theologisch-dogmatisch gesicherte Pratextsuche darstellt, um an-
schliefend durch Zitat, Variation und Neukombination des aufgefundenen Text-
materials eine katholisch-rechtgldaubige Konversion protestantischer Dichtung
und Poetologie des fritheren 17. Jahrhunderts vorzunehmen. Schottel, Buchner
und Zesen werden vor der Folie des Johannesevangeliums adaptiert, um die

von Joh 17,11 aus: ,Wie sollen nun dise Wort eigentlich zu verstehen seyn, daf8 alle Recht-
Glaubige eines|[!] seyn sollen, wie GOttt einig ist? [...] Sint unum. Hierauf antwortet kiirtzlich
der heilige Augustinus, daf8 solches durch Treu und Liebe beschehen miisse: Per charitatem.
Wann ein Mensch dem anderen durch Liebe getreu ist, so wird er GOtt gleich. Sint unum
per charitatem.” Fleischmanns Berufung auf den HI. Augustinus (auf dessen Auslegung von
Joh 17 in De Trinitate IV/9, vgl. Aurelius Augustinus: Tomvs III. Opervm [...]. Paris 1586,
S. 113 A/B) zeigt, dass es sich bei den referierten Positionen wohl kaum um vereinzelte theo-
logische Stimmen handelt — vielmehr diirfte der Themenkomplex von amor Dei, mehrper-
sonaler Einheit Gottes sowie der Einheit der Glaubigen in Gott im Hinblick Joh 17 gelehrten
zeitgendssischen Rezipienten bekannt gewesen sein, so dass sie ihn bei der Lektiire von
Hiebers Gedicht an dieses herantragen konnten.

37 Vgl. die erwédhnte Beuroner Predigt von Schwank (s. Anm. 36); auSerdem die Predigt zum
Himmelfahrtstag vom 24. Mai 2001 von Wolfgang Huber im Berliner Dom, URL: http://
www.ekd.de/glauben/feste/himmelfahrt/predigten/5576.html (1. 1. 2015).

38 Gelasius Hieber: Gepredigte Religions-History [...]. Dritter Theil [...]. Regensburg und Stadt-
amhof 1733, S. 19b, bezogen auf , Joan. XVIL 20. 21.“ (ebd.); auch hier kommt Hieber von
Joh 17 aus auf den dort neben Vater und Sohn ,fehlenden’ Heiligen Geist als denjenigen zu
sprechen, der jene Bitte vollzieht.

39 Hieber: Gepredigte Religions-History III (Anm. 38), S. 19b—20a; dhnlich ebd., S. 184a, eben-
falls mit Kopplung von Joh 17 und Hld 6,8.

40 Hieber: Gepredigte Religions-History III (Anm. 38), S. 184a/b. — Vgl. auch die Predigt Hubers
im Berliner Dom von 2001 (Anm. 37); sie zeigt, dass die Protestanten sich ob jener Einheits-
forderung Jesu in Joh 17 noch immer ein wenig unter Druck fiihlen; interessant in dieser
Hinsicht Hubers Gedankengang, ob uns Héresien denn nicht bedeutend weiter gebracht
hitten als die Befolgung jenes Einheitsgebots?



176 Andreas Beck

Dichtkunst, die Opitz 1624 mit seinem Buch von der Deutschen Poeterey durch Lu-
therverse reformiert und begriindet hatte, 1725 feindlich zu {ibernehmen.

Auch um Opitz geht es hier, denn Hiebers Gedichte stehen, was unerhort ist,
unter dem Kolumnentitel ,Von per TEutscHEN PoeTEREY” (XVI/114, 257; s. Abb. 1).
Kein postopitzianischer Poetologe wihlte fiir seine Ausfithrungen diese Uber-
schrift a la Opitz, der nicht ein, sondern das ,Buch von der Deutschen Poeterey’
verfasst hatte; Hieber ist meines Wissens der Erste (und wohl auch Einzige) der
diesen Tabubruch wagt.*! Er fiihrt, gerade auch mit seiner poetischen Hauptgat-
tung ,Lyrik’, die konventionelles religioses Wissen nach iiberkommenen Mustern
dichterischer Produktion technisch-artistisch modelliert, epistemisch-beharrlich
jene in die Jahre gekommene ,Poeterey’ fort*? — die auf protestantischer Seite, be-
reits historisch geworden,” u. a. einer ,Lyrik’ weichen mag, die in gefiihlsinspi-
rierten Versen subjektiv-,paradoxes’ Wissen zum Ausdruck bringt und derart,
teleologisch perspektiviert, den Keim unseres heutigen Verstindnisses von Lyrik
bildet.

Alternativlos war diese Entwicklung indes nicht. Dass Hiebers dezidiert tech-
nisch konzipierte ,Lyrik’ fiir sich genommen ernst zu nehmen ist, hoffe ich ge-
zeigt zu haben — woraus sich, wie ich glaube, auch deren literarhistorische Rele-
vanz ergibt: Die artistischen Verfahren der Text- und Sinnproduktion, die sich
an jener ,Lyrik’ beobachten lassen, ihr Einsatz legt die Annahme nahe, dass sie
im Hinblick auf ein Publikum Verwendung fanden, das solche Schreibstrategien
ausmachen und verstehen konnte; also ist mit gelehrten Rezipienten zu rechnen,

41 Vgl. Beck: Straflburger Eide in der Frithen Neuzeit (Anm. 4), S. 196.

42 In der Diskussion wurde erwogen, ob Hiebers Poesie in ihrer Artistik nicht womdoglich auch
entschieden in genuin katholischer Tradition stehe? Franz Eybl verwies auf Paschasius’ Pj-
esis artificiosa (1668, 1669 und 1674), Wolfgang Prof3 auf die Wirksamkeit italienischer kultu-
reller Vorbilder gerade in Kurbayern. Freilich sind entsprechende Einfliisse wahrscheinlich
— die ich bislang jedoch nicht nachweisen konnte. Zudem scheinen mir die poetisch-tech-
nischen Verfahren, die sich im Parnassus Boicus beobachten lassen, nicht auf prinzipielle
konfessionelle bzw. regionale Eigentiimlichkeiten hinzudeuten; es finden sich ja, wie immer
wieder angemerkt, grundsétzliche Gemeinsamkeiten (etwa, was Quellen oder verstechni-
sche Verfahren angeht) mit der protestantischen, mittel- und norddeutsch dominierten po-
etisch-poetologischen Tradition. Kurz: Hiebers ,Lyrik’ diirfte eine iibergreifende veraltende
diskursive Tradition fortschreiben — iibergreifend auch dahingehend, dass sie langst nicht
nur den Bereich der Dichtung umfasst, vgl. Beck: Strafburger Eide in der Frithen Neuzeit
(Anm. 4), S. 313-319.

43 Nach dem Erscheinen der von Hanmann nochmals (nach 1645, 1647 und 1650) erweiterten
Ausgabe von Opitz” Buch von der Deutschen Poeterey (1658) geht dessen Priméarrezeption zu
Ende; erst 1689/90 wird diese extended version in Breslau wieder aufgelegt und, nachdem sie
,lange den Laden gehiitet hatte[]”, zum einhundertsten Jahrestag des Buchs von der Deutschen
Poeterey nochmals auf den Markt gebracht, ,mit einem neuen Titelblatte vom Jahr 1724 ein-
gekleidet” (Jlohann] Jlakob] Bodmer und J[ohann] J[Jakob] B[reitinger] [Hrsg.]: Martin Opit-
zens Von Boberfeld Gedichte. [...] Erster Theil. Ziirich: 1745, fol. A2"). Seither ist die Opitzsche
Dichtungslehre nicht mehr zusammen mit ihren Erweiterungen erschienen und nur mehr
Gegenstand historisch-philologischen Interesses; Bodmer und Breitinger etwa arbeiten ab
ca. 1724 an einer Art kritischen, von fremden Zusitzen ,gereinigten’ Ausgabe der Deutschen
Poeterey (vgl. die Selbstdarstellung der Herausgeber ebd., fol. A2™~A37, sowie S. 3 f.).



Konventionelle Artistik und orthodoxes religioses Wissen 177

die zu kompetenter Lektiire jener Texte in der Lage waren. Das wiederum fiihrt
auf die Annahme einer eingespielten, intakten konservativen literarischen Kom-
munikationssituation im katholischen Siiddeutschland der 1720er — und wohl
auch bis zu drei Jahrzehnte danach. Daraus sollten sich literaturwissenschaftli-
che Konsequenzen ergeben: Eine Lyrikgeschichte sollte eingehend auch das ka-
tholisch-stiddeutsche Komplement zur epistemisch bewegten, protestantischen
Lyrik Mittel- und Norddeutschlands in den Blick nehmen; im Interesse einer
angemessenen, gerade nicht problematisch-einseitigen Erforschung der literari-
schen Kultur des alten Reichs.



DOI: 10.13173/9783447104975.163
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Newton in der Dichtung

Simone De Angelis

In den letzten Jahren hat die Forschung ein besonderes Augenmerk auf die Be-
deutung der Dichtung in der Debatte {iber den kulturellen Einfluss von Newton,
seiner Ideen und Wissenschaft gelegt. Die lateinischen und englischen Gedichte,
die von Patricia Fara und David Money behandelt wurden, pragen ein heroen-
haftes Bild, in dem Newton als britischer Held gefeiert wird, als mathematisches
Genie mit dem Status eines Halbgotts.! In anderen Gedichten wird seine Him-
melsmechanik, wie sie besonders die Principia entwerfen, gestiitzt oder kritisiert.
In den Gedichten Alexander Popes und in denen des berithmten Schweizer Phy-
siologen Albrecht von Haller, die hier im Fokus stehen sollen, wird Newton dhn-
lich dargestellt, jedoch mit etwas mehr Skepsis, vor allem gegeniiber der mathe-
matischen Methode seiner Naturphilosophie.

Die Forschung hat der Rolle der Dichtung in dieser skeptischeren Behandlung
Newtons bislang wenig Beachtung geschenkt. Wenn die prominente Rolle der
Dichtkunst in der Gestaltung der Rezeption von Newtons Ideen erklart werden
soll, kann allerdings der kulturelle Kontext weder auf Grofsbritannien noch auf
die hofische Kultur beschrankt werden, sondern muss auch die grundsétzliche
Debatte iiber die Natur des Menschen berticksichtigen, die innerhalb der biirger-
lichen Kultur der Frithaufklarung gefiithrt worden war. Die Funktion des Dich-
ters und das Genre der Lehrdichtung,” das die natiirliche und die moralische
Seite des Menschen anspricht, erscheint in diesem Kontext in einem neuen Licht.

Dieser Beitrag zeigt, wie sich die Auseinandersetzung mit der Erkenntnis der
Natur in den 1720er Jahren in den Gedichten von Pope und Haller widerspiegelt.

1 Patricia Fara and David Money: Isaac Newton and Augustan Anglo-Latin poetry. In: Stu-
dies in History and Philosophy of Science 35 (2004), S. 549-571. Vgl. auch David K. Money:
The English Horace. Anthony Alsop and the Tradition of British Latin Verse. Oxford 1998,
S. 135-167 sowie Jean-Frangois Baillon: Early eighteenth-century Newtonianism: the Hu-
guenot contribution. In: Studies in History and Philosophy of Science 35 (2004), S. 533-548
(Gber John Theophilus Desaguiliers Gedicht The Newtonian system of the world, the best model
of government, 1728).

2 Vgl. Wilhelm Kiithlmann: Lehrdichtung. In: Reallexikon der Deutschen Literaturwissen-
schaft. Hrsg. von Harald Fricke u. a. Bd. 2. Berlin, New York 2000, S. 393-397 (iiber das Genre
der Lehrdichtung in der deutschen Frithaufklarung); vgl. auch Rainer Baasner: Abraham
Gotthelf Kéastner: Aufklarer (1719-1800). Tiibingen 1999, S. 243-260 (iiber Abraham Gotthelf
Kastners Philosophische Gedichte von den Kometen, 1744) sowie Simone De Angelis: Von New-
ton zu Haller. Studien zum Naturbegriff zwischen Empirismus und deduktiver Methode in
der Schweizer Frithaufklarung. Tiibingen 2003, S. 109-113 (iiber das kosmologische Gedicht
in der deutschen Frithaufklarung).



180 Simone De Angelis

Es ist dabei kein Zufall, dass es mit Haller ein Experimentalphysiologe war, der in
seinen Gedichten epistemologische und methodologische Belange hinterfragte,
denn es waren gerade die ,Wissenschaften vom Leben’ des 18. Jahrhunderts, zu
deren Etablierung Haller entscheidend beigetragen hatte, in denen die Grenzen
der geometrischen, mathematischen Methode sichtbar geworden waren.

1 Erkenntnis der Natur vs. menschliche Phantasie

Die Einbettung von Newtons poetischer Rezeption im Kontext der Geschichte
der Wissenschaften vom Menschen seit 1600 erdffnet eine interessante Perspekti-
ve. Es ist namlich aus dieser Perspektive, aus der die Verdnderungen in der Bezie-
hung zwischen Geist und Korper, die sich um 1700 vollzogen und die auch einen
Einfluss auf die Dichtkunst hatten, verstanden werden kénnen. Diese Perspekti-
ve wurde auch von Henry St. John, Vicomte von Bolingbroke in seinen Letters or
Essays Addressed to Alexander Pope eingenommen. Pope hatte unter dem Einfluss
von Bolingbroke begonnen, seinen Essay on man (1733-34) zu schreiben.’ In den
Works (1777) ist diesen Letters eine Einfiihrung vorangestellt, in denen Bolingbro-
ke seine philosophische Position darlegt.

In dieser Einfiithrung grenzt Bolingbroke seine Auffassung von einer ,Ersten
Philosophie’ von der der Metaphysik als Seinswissenschaft oder Ontologie ab,*
die ihrerseits als Reaktion auf den Aristotelischen Naturalismus zu Beginn des
17. Jahrhunderts entstanden war. Das Problem, das durch die naturalistische
Interpretation der Seele in ihrer Beziehung zum Korper aufgekommen und zu
groflen Debatten unter Philosophen und Theologen des 16. Jahrhunderts gefiihrt
hatte, war dadurch entstanden, dass Aristoteles die individuelle menschliche
Seele innerhalb seiner Physik so diskutiert hatte, dass sie als sterblich erscheinen
musste.” Nach Bolingbroke erfanden die Metaphysiker die Hypothese von den
zwei separaten Substanzen, was das System der Disziplinen grundlegend ander-
te: Die Disziplinen, die sich mit der immateriellen Seele (Metaphysik) beschif-
tigten, wurden von denjenigen Disziplinen getrennt, die sich mit den Kérpern
(Physik) beschiftigten. Letztere galten in der Philosophie als von untergeordne-
tem Status.

Bolingbroke lehnte diese Hypothese eines Substanzendualismus ab, da Geist
und Korper, wie er sagte, , are still united, and blended, as it were, together, in one
human nature: and all natures, united or not, fall within the province of natural
philosophy”” In seinem Konzept einer ,Ersten Philosophie’, die eine andere Ord-

3 Brean S. Hammond: Pope and Bolingbroke. A Study of Friendship and Influence. Columbia
1984; Pope. Hg. v. Brean S. Hammond. London, New York 1996; The Complete Critical Guide
to Alexander Pope. Hg. v. Paul Baines. London, New York 2001.

4 Lord Bolingbroke: The Works. Bd. 3. London 1777, S. 320.

5 Simone De Angelis: From text to the body: Commentaries on De Anima, anatomical practice
and authority around 1600. In: Scholarly Knowledge. Textbooks in early modern Europe.
Hrsg. von Emidio Campi u. a. Genf 2008, S. 205-227.

6 Bolingbroke: Works (Anm. 4), S. 326.

7 Bolingbroke: Works (Anm. 4), S. 326.



Newton in der Dichtung 181

nung der Wissenschaften vorsieht, gehort der erste Platz der Naturphilosophie,
aus der ,natural theology or theism and natural religion or ethics”® entstehen.

Diese Kritik der Metaphysik impliziert bei Bolingbroke auch eine bestimmte Epi-
stemologie und Methodologie als Reflexion iiber die Denkweise und die Wissens-
produktion in den Naturwissenschaften. Prinzipiell ist Bolingbrokes Argument
durch die Unterscheidung von natiirlichem und unnatiirlichem menschlichen
Denken charakterisiert, wobei letzteres durch eine unangebrachte Verwendung
des menschlichen Vorstellungsvermogens, der Phantasie, zustande kommt. Er be-
hauptet, dass ,hypothetical reasoning” und ,systems and arguments a priori” —als
eine Art von Philosophieren , out of the bounds of human knowledge” — die natiir-
liche Theologie und die natiirliche Religion korrumpiert hétten.’

Fiir Bolingbroke hatte die Bildung von derartig hypothetischem Allgemein-
wissen mit dem Stolz der Metaphysiker zu tun: ,To consider, attentively, even
the minutest phaenomena of body and mind mortifies their pride. Rather than
creep up slowly, a4 posteriori, to a little general knowledge, they soare at once as far,
and as high, as imagination can carry them”!® Das war nicht ironisch gemeint,
da Bolingbroke Metaphysik als das Ergebnis eines ,primitive error” ansah, der
darin bestand, dass ,in the high opinion we are apt to entertain of the human
mind, though it holds, in truth, a very low rank in the intellectual system”." Im
Hinblick auf Popes Portrait von Newton in seinem Essay on man, auf das noch zu-
riickzukommen sein wird, sei hier schon angemerkt, dass auch Pope genau diese
epistemologische Frage stellt:

The bliss of man (could pride that blessing find)

Is, not to act or think beyond mankind;

No pow’rs of body or of soul to share,

But what his nature and his state can bear.

Why has not man a microscopic eye?

For this plain reason — man is not a fly. (1.189-194) "

Deshalb steht hinter der grundlegenden Unterscheidung zwischen einer natiir-
lichen und einer vom Vorstellungsvermdgen und von der Phantasie bestimmten
Denkweise — nach Bolingbroke — die zu erdrternde Frage: ,what we can know of
God, from what we cannot know”.® Aus diesem epistemologischen Blickwinkel
heraus fordert Bolingbroke eine Veranderung der Wissensordnung — weg von ei

8 Bolingbroke: Works (Anm. 4), S. 325.
9 Bolingbroke: Works (Anm. 4), S. 327.

10 Bolingbroke: Works (Anm. 4), S. 327.

11 Bolingbroke: Works (Anm. 4), S. 328.

12 Alexander Pope: The Works. 9 Bde. With his last Corrections, Additions, and Improvements;
As they were delivered to the Editor a little before his Death; Together with the Commenta-
ries and Notes of Mr. Warburton. London 1751, Bd. 3 [containing his Moral Essays].

13 Bolingbroke: Works (Anm. 4), S. 328.



182 Simone De Angelis

ner hierarchischen und hin zu einer psychogenetischen Ordnung, die in der Lage
ist, zu demonstrieren, wie natiirliches menschliches Wissen entsteht:

To cure this error, we need only turn our eyes inward, and contemplate im-
partially what passes there from the infancy to the maturity of the mind.
Thus it will not be difficult, and thus alone it is possible, to discover the
true nature of human knowledge, how far it extends, how far it is real, and
where, and how it begins to be fantastical."

Eine solche Untersuchung nimmt in nuce das epistemologische Programm der
Aufklarung wieder auf, das John Locke in seinem Essay concerning human un-
derstanding (1689) initiiert und Etienne Bonnot de Condillac in seinem Essai sur
l'origine des connoissances humaines (1746) weiterentwickelt hatte: ,,Locke pursued
it. He grounded all he taught on the phaenomena of nature”! Folglich miissen
aus der Perspektive der Methode alle Naturwissenschaften

rise from below, and from our own level. [...] for all the knowledge that
can be acquired about mind, [...], must be acquired, like that about body
[...] within the bounds of their province, and by the means they employ,
particular experiments and observations."

Bolingbrokes Ansatz ist daher antimetaphysisch; er unterstiitzt den Empirismus
und den Experimentalismus. Was aber in seiner Einleitung am meisten hervor-
sticht, ist, dass Bolingbroke in seiner Bestimmung der moralischen Seite von
Mensch und Gesellschaft dieselben Unterscheidungskriterien angenommen hat-
te wie in seiner Kritik der Metaphysik — natiirlich vs. ,phantasievoll’. Das ist kein
Zufall und hat mit drei wichtigen Faktoren zu tun, die um 1670 zur Konfiguration
einer neuen historischen Situation beitrugen und einen grofien Einfluss auf das
18. Jahrhundert hatten: 1. Spinozas Konzept von Gottes Immanenz in der Natur;
2. die Newton’schen Naturgesetze; 3. die Naturrechtstheorie und ihr Konzept von
Sittengesetz und biirgerlicher Gesellschaft. Es ist vor allem der dritte Faktor, der
dabei hilft, Bolingbrokes Analyse des moralischen Verhaltens besser zu verste-
hen.

Die grundlegende Annahme der Naturrechtstheorien der zweiten Halfte
des 17. Jahrhunderts war, dass der moralische Bereich, sprich: der Bereich der
menschlichen Handlungen, ebenso nach Gesetzen geregelt war wie der physi-
sche Bereich, also etwa die Bewegung der Korper. In De Legibus Naturae (1672)
iibernimmt Richard Cumberland (1623-1718) das Konzept des Naturgesetzes von
Descartes und dem spatscholastischen spanischen Philosophen Francisco Sué-
rez, indem er argumentiert, dass menschliches Handeln nach bestimmten Natur-
gesetzen ablauft, die vom Schopfer festgelegt wurden, ohne dass dieser jedoch

14 Bolingbroke: Works (Anm. 4), S. 328.
15 Bolingbroke: Works (Anm. 4), S. 329.
16 Bolingbroke: Works (Anm. 4), S. 325-326.



Newton in der Dichtung 183

den freien Willen seiner Kreaturen und die Entfaltung der Fahigkeiten, mit de-
nen diese ausgestattet wurden, behindert.”” Deshalb war fiir Cumberland, der
auch die physiologischen und anatomischen Studien von Thomas Willis (Gehirn,
Nerven) und Richard Lower (Herz) aus den 1660er Jahren kannte, die Ursache
menschlichen Handelns der Geist und der Korper des Menschen (De Legibus
Naturae, Proleg., §18). Die Prinzipien, die menschliches Handeln leiten, sind ei-
nerseits Selbstliebe oder Egoismus und andererseits Gefiihle von ,mutual bene-
volence’ oder Altruismus. Es gilt im gesellschaftlichen Leben zwischen diesen
beiden Polen eine Balance zu finden (De Legibus Naturae, Kap. 2: De natura humana
et recta ratio, §§17-30).8

In diesem Kontext ist Bolingbrokes moralisches Argument zu Beginn seiner
Einleitung zu verstehen: Er beschuldigt seine Zeitgenossen, diese Balance zu-
gunsten der Selbstliebe aufgegeben zu haben und — wiederum als Resultat einer
verzerrten, falschen Vorstellung (,imagination”) — von der ,einfachen und wirk-
lichen Natur’ abgewichen zu sein:

When societies are once established, and governments formed, men flatter
themselves that they proceed in cultivating the first rudiments of civili-
ty, policy, religion, and learning. But they do not observe that the private
interests of many, the prejudices, affections, and passions of all, have a
large share in the work, and often the largest. These put a sort of bias on
the mind, which makes it decline from the straight course; and the fur-
ther these supposed improvements are carried, the greater this declination
will grows, till men lose sight of primitive and real nature, and have no
other guide but custom, a second and a false nature. The author of one
is Divine Wisdom, of the other, human imagination; and yet whenever
the second stands in opposition to the first, as it does most frequently, the
second prevails. From hence it happens, that the most civilised nations are
often guilty of injustice and cruelty, which the least civilised would abhor,
and that many of the most absurd opinions and doctrines, which have
been imposed in the dark ages of ignorance, continue to be the opinions,
and doctrines of ages enlightened by philosophy and learning. If I was a

17 Vgl. hierzu Simone De Angelis: Lex naturalis, Leges naturae, ,Regeln der Moral”. Der Begriff
des ,Naturgesetzes’ und die Entstehung der modernen ,Wissenschaften vom Menschen’ im
naturrechtlichen Zeitalter. In: ,Natur’, Naturrecht und Geschichte. Aspekte eines funda-
mentalen Begriindungsdiskurses der Neuzeit (1600-1900). Hrsg. von Simone De Angelis
u. a. Heidelberg 2010, S. 47-70; Robert Schnepf: Gottes Handeln und der Lauf der Natur.
Probleme und Perspektiven der theologischen Vorgeschichte des neuzeitlichen Naturge-
setzbegriffs im Mittelalter. In: Naturgesetze. Historisch-systematische Analysen eines wis-
senschaftlichen Grundbegriffs. Hrsg. von Karin Hartbecke und Christian Schiitt. Paderborn
2006, S. 87-114; Jon Parkin: Science, Religion and Politics in Restauration England, Richard
Cumberland’s De Legibus Naturae, Suffolk 1999.

18 Vgl. auch De Angelis: Der Begriff des Naturgesetzes (Anm. 17), S. 52-69 sowie Simone De
Angelis: Anthropologien. Genese und Konfiguration einer ,Wissenschaft vom Menschen’ in
der Frithen Neuzeit. Berlin, New York 2010, Kap. 6.



184 Simone De Angelis

philosopher, says Montaigne, I would naturalise art, instead of artilising
nature. The expression is odd, but the sense is good, and what he recom-
mends would be done, if the reasons that have been given did not stand
in the way; if self-interest of some men, the madness of others and the
universal pride of the human heart, did not determine them to prefer error
to truth, and authority to reason.”

Bolingbroke fordert, das fehlerhafte Verhalten der Menschen zugunsten von de-
ren moralischer Natur wieder auszubalancieren, entsprechend den Prinzipien
des Naturrechts. Und dabei ist es gerade die Dichtung, die ein Gefiihl fiir das
Natiirliche in der menschlichen Psyche wieder herstellen konne:

[...] let the generous muse resume her ancient dignity, re-assert her an-
cient prerogative, and instruct and reform as well as amuse the world. Let
her give a new turn to the thoughts of men, raise new affections in their
minds, and determine in another and a better manner the passions of their
hearts.?

Auf diese Weise machte Bolingbroke Pope auf die Rolle der Lehrdichtung in der
modernen Welt aufmerksam und erinnerte an die urspriinglich religiose und so-
ziale Funktion von Kunst. Allerdings war die Aufgabe eines modernen Dichters
schwieriger geworden als im Zeitalter vor der Aufklarung, da die Menschen ihr
moralisches Defizit hinter dem Schleier der Zivilisation versteckten:

Poets, they say, were the first philosophers and divines, in every country;
and in ours, perhaps, the first institutions of religion, and civil policy, were
owing to our bards. Their task might be hard, their merit was certainly
great. But if they were to rise now from the dead, they would find the se-
cond task, if I mistake not, much harder than the first, and confess it more
easy to deal with ignorance than with error.”

Und Pope wusste, welche Art von moralischen Gefiihlen er im modernen Be-
wusstsein bewegen musste:

Self-love forsook the path it first pursud,

And found the private in the public good.

"Twas then the studious head, or gen'rous mind,
Follower of God, or friend of human kind,

Poet or patriot, rose but to restore

The faith and moral nature gave before;

Relum’d her ancient light, not kindled new; (3.281-287)

19 Bolingbroke: Works (Anm. 4), S. 315-316.
20 Bolingbroke: Works (Anm. 4), S. 314-315.
21 Bolingbroke: Works (Anm. 4), S. 315.



Newton in der Dichtung 185

Im Angesicht dieser Argumentation muss Popes Portrait von Newton in der
zweiten Epistel seines Gedichts sowohl aus epistemologischer als auch morali-
scher Perspektive betrachtet werden.

2 Popes Portrait von Newton

In Popes Gedicht wird Newtons Wissenschaft und seine Entdeckung der Natur-
gesetze in die Debatte iiber die Wissenschaften vom Menschen eingebettet, wie
die Verse 1-2 der Epistel Il klar erkennen lassen: ,, Know then thyself, presume not
God to scan! / The proper study of mankind is man.” Das antike Diktum des Ora-
kels von Delphi nosce te ipsum (,,Erkenne dich selbst”) war seit der Renaissance
gewohnlich in Studien zu finden, die die physische und/oder die moralische Sei-
te der menschlichen Natur erforschten. Wenn wir nun diesen Eréffnungsversen
Popes Bild von Newton gegeniiberstellen, zeichnet sich die Absicht des Dichters
klar ab: Der grofse Mathematiker soll als Halbgott erscheinen, dessen Intelligenz
grofd genug ist, um selbst Gott zu imitieren:

Go, wondrous creature! Mount where science guides,
Go, measure earth, weigh air, and taste the tides;
Instruct the planets in what orbs to run,

Correct old time, and regulate the sun;

Go, soar with Plato to th” empyreal sphere,

To the first good, first perfect, and first fair;

Or tread the mazy round his foll'wers trod,

And quitting sense, call imitating God;

As eastern priests in giddy circles run,

And turn their heads to imitate the sun.

Go, teach Eternal Wisdom how to rule —

Then drop into thyself, and be a fool

Superior being, when of late they saw,

A mortal man unfold all nature’s law,

Admir'd such wisdom in an earthly shape,

And show’d a Newton as we show an ape. (2.19-34)

Das Bild von Newton in einem Kaéfig — ,,a clever monkey, an exhibit for the angels
to marvel at as we marvel at the semihuman intelligence of an ape”** — bekommt
seine Bedeutung aus der oben erlduterten, natiirlich verfahrenden Erkenntnis
und der empirischen Methode. Denn, wie wir gesehen haben, hatte sich die epis-
temologische Situation seit dem Erscheinen von Newtons Principia im Jahre 1687
gewandelt. In den 1720er Jahren konnte das Natiirliche nicht langer mit dem Ma-
thematischen oder Metaphysischen identifiziert werden. Beide brachten nur ein
abstraktes Wissen hervor, das in der praktischen und empirischen Welt, in der
der Mensch die Welt durch die Sinne erkennt, nutzlos ist. Die neue, empirische

22 Hammond: Pope and Bolingbroke (Anm. 3), S. 83.



186 Simone De Angelis

Epistemologie betrachtete die Sinne als die Quelle allen menschlichen Wissens.
Newton war zwar im Stande, die exzentrische Umlaufbahn eines Kometen nach
den Kepler’'schen Gesetzen und dem Gravitationsgesetz zu erklaren, aber — fragt
Pope -

Could he, whose rules the rapid comet bind,
Describe or fix one movement of his mind?

Who saw its fires here rise, and there descend,
Explain his own beginning, or his end? (2.35-38)

Mit anderen Worten: Newtons mathematische Modelle konnten keine Antworten
auf Fragen geben, die die menschliche Natur und Existenz betrafen, wie Fragen
der Psychologie oder was die Entstehung von Leben und den Tod betrifft.

Was jedoch wiederum interessant ist, ist die Tatsache, dass Pope zu Beginn
seiner zweiten Epistel eine Doppelperspektive einnimmt, entsprechend der zwei
beherrschenden Themen: Die natiirliche Erkenntnis, die sich mit der physischen
Welt beschiftigt (1), und die Prinzipien des Naturrechts, die sich mit der morali-
schen Welt auseinandersetzen (IL.). Sein Gedicht spiegelt daher die Doppelstruk-
tur des Naturgesetzes wieder — das physische und das moralische Gesetz, wie
sie oben bereits erwdahnt wurden. Zwei Schliisselkonzepte in seinen Texten sind
denn auch ,Bescheidenheit’ als Leitprinzip in den Naturwissenschaften, und ,Ba-
lance’ als das lenkende Prinzip menschlichen Handelns.

Erstens, natiirliche Erkenntnis:

Trace science, then, with modesty the guide;

First strip off all her equipage of pride;

Deduct what is but vanity, or dress,

Or learning’ luxury, or idleness;

Or tricks to show the stretch of human brain,

Mere curious pleasure, or ingenious pain;

Expunge the whole, or lop th” excrescent parts

Of all our vices have created arts:

Then see how little the remaining sum,

Which serv’d the past, and must the times to come! (2.44-52)

Zweitens, moralische Natur:

Two principles in human nature reign;

Self-love to urge, and reason to restrain;

Nor this a good, not that a bad we call,

Each works its end, to move or govern all:

And to their proper operation still,

Ascribe all good; to their improper, ill.

Self-love, the spring of motion, acts the soul;

Reason’s comparing balance rules the whole. (2.53-60)



Newton in der Dichtung 187

Dieser doppelte Blick sowohl auf die Natur als auch auf die Moral war grundle-
gend fiir das Denken der Aufklarung. Er konditionierte auch den poetischen Dis-
kurs, aber nicht nur in England, sondern auch in Italien und in den deutschspra-
chigen Landern am Ende des 17. und in der ersten Halfte des 18. Jahrhunderts, als
der junge Schweizer Physiologe Albrecht von Haller (1708-1777) sein poetisches
Oeuvre schuf (1725-1748).% Wie spéter noch zu zeigen sein wird, reflektiert seine
Position als Dichter und als Wissenschaftler Aspekte genau der kulturellen Situ-
ation, die auch bei Pope und Bolingbroke zu beobachten waren. So hat etwa auch
Haller ein Portrait von Newton in ein schon 1730 verfasstes Gedicht eingefiigt.
Bevor ich einige der Griinde analysiere, die Haller dazu gebracht haben, dieses
Portrait zu verfassen, mochte ich aber Aspekte der Diskussion um einen natiirli-
chen Stil skizzieren, die auch seine Dichtung betreffen.

3 Der natiirliche Stil

Im Vorwort zur vierten Ausgabe seiner berithmten Gedichtsammlung Versuch
Schweizerischer Gedichte (1748) schreibt Haller, dass er die englischen Dichter ge-
nau studiert habe und von ihnen , die Liebe zum Denken und den Vorzug der
schweren Dichtkunst” {ibernommen habe.* Seiner Meinung nach sollte die Spra-
che der Dichtung pragnant, treffend und unerwartet sein, ihre Bilder und Figu-
ren lebendig, um sicher zu gehen, dass sich der Leser nicht langweile.” Ein eng-
lischer Dichter, an den Haller dabei wahrscheinlich dachte, war Jonathan Swift
(1667-1745). Er wird in einer auf den 31. Juli 1727 datierten Notiz des Tagebuchs
erwahnt, das Haller auf seiner Reise nach London fiihrte, neben Joseph Addison
und Adam Steele, den Verfassern des Spectator, Samuel Butler (1620-1680) und
John Wilmot, Earl of Rochester (1647-1680).%° Haller schatzte Swifts satirischen
Stil, was er in seiner Rezension von Swifts Tale of a Tub (publiziert 1704, geschrie-
ben 1694), die er 1734 gelesen hatte, auch anmerkte.” Besonders hob er die Leb-
haftigkeit von Swifts allegorischer Erzdhlung und die Neuheit seiner Art, ein

23 Eric Achermann: Dichtung. In: Albrecht von Haller. Leben — Werk — Epoche. Hrsg. von Hu-
bert Steinke, Urs Boschung und Wolfgang Pross. Gottingen 2008, S. 121-155 (der einen allge-
meinen Uberblick iiber Hallers Dichtung gibt).

24 Albrecht von Haller: Gedichte. Hrsg. von Ludwig Hirzel, Frauenfeld 1882, S. 248: ,Ich hatte
indessen die englischen Dichter mir bekannter gemacht und von denselben die Liebe zum
Denken und den Vorzug der schweren Dichtkunst iibernommen.”

25 Haller: Gedichte (Anm. 24), S. 249: , Ein Dichter muf$ Bilder, lebhaffte Figuren, kurze Sprii-
che, starke Ziige und unerwartete Anmerkungen auf einander hiuffen oder gewartig sein,
dafl man ihn weglegt.”

26 Vgl. Albrecht Hallers Tagebiicher seiner Reisen nach Deutschland, Holland und England,
1723-1727. Hg. von Erich Hintzsche und Heinz Balmer. Bern, Stuttgart, Wien 1971, S. 94. Vgl.
auch Barbara Mahlmann-Bauer: Albrecht von Haller, Satiriker auf den Spuren von Voltaire
und Swift. In: Albrecht von Haller zum 300. Geburtstag. Pro Saeculo XVIII° Societas Helve-
tica. Themenheft Nr. 1. Hrsg. von Jean-Daniel Candaux u. a. 2008, S. 7-43 (die Hallers Rezep-
tion von Swift betont).

27 Vgl. Hallers Literaturkritik. Hrsg. von Karl Guthke. Tiibingen 1970, S. 31.



188 Simone De Angelis

poetisches Urteil auszudriicken, hervor. Gleichzeitig mochte er allerdings die
Grobheit von Swifts Bildern nicht.”

Haller glaubte, dass es moglich wére, einen hoheren Grad an natiirlicher
Schonheit zu erreichen, wenn man dem Witz mehr Sanftheit gab und Bilder ver-
wendete, die sowohl angemessen als auch gefallig waren.”” In seinem Vorwort
von 1748 war es Haller ein grofSes Anliegen, die Sprache seiner Dichtungen von
derjenigen der deutschen Barockdichter abzusetzen, deren Wortwahl und Meta-
phern er als unnatiirlich empfand, da sie ohne Realitatsbezug auf purer Imagi-
nation basierten.*® Hallers Kritik bezog sich damit auf eine europaweite Debatte
uber den natiirlichen Stil, die bereits um 1700 entbrannt und mit der er offen-
sichtlich vertraut war. Einer der Protagonisten dieser Debatte war der englische
Dichter John Dryden (1631-1700), der das Werk von Vergil ins Englische iiber-
setzt hatte (1697).%' Im Vorwort seines Gedichts Religio laici or a Lymans Faith (1682)
fordert Dryden fiir das Genre der Lehrdichtung einen natiirlichen Stil, den er
Jegislativ’ nannte:

The expressions of a poem designed purely for instruction, ought to be
plain and natural, and yet majestic; for here the poem is presumed to be a
kind of lawgiver, and those three qualities which I have named, are prop-
er to the legislative style. The florid, elevated, and figurative way is for
the passions; for love and hatred, fear and anger, are begotten in the soul,
by showing their objects out of their true proportion, either greater than
the life or less: but instruction is to be given by showing them what they
naturally are. A man is to be cheated into passion, but to be reasoned into
truth.?

28 ,C’est [sc. Swift, SdeA] le Lucien de nos jours. Il a la raillerie universelle, le sel & le piquant
de cet ancien, mais il le surpasse sans doute par l'allegorie, par le vif de son sel, et par la
nouveauté extraordinaire de la tournure de sa pensée. [...] Il y a d’ailleurs quelque chose de
rude, et de grossier dans ses images, qui s'enfonce tantot dans l'obscéne, et tantot dans le
degoutant.” Vgl. Hallers Literaturkritik (Anm. 27), S. 31-32.

29 ,,Sil'esprit consiste dans la facilité a trouver les raports des choses, jamais homme [sc. Swift,
SdeA] n'en a tant u, ni trouvé des raports plus cachez & plus justes. S'il consiste a exprimer
les degrez de beauté au naturel, il peut etre surpassé par ceux qui joignent plus de douceur
au piquant, et qui presentent aux yeux des images en meme tems justes & agréables.” Vgl.
Hallers Literaturkritik (Anm. 27), S. 33.

30 Haller erwdhnt insbesondere Daniel Caspar von Lohenstein (1635-1683), einen Vertreter der
,Zweiten Schlesischen Dichterschule’, vgl. Haller: Gedichte (Anm. 24), S. 248-249: ,Die phi-
losophischen Dichter, deren GrofSe ich bewunderte, verdrangen bald bey mir das gebldhte
und aufgedunsene Wesen dess Lohensteins, der auf Metaphoren wie auf leichten Blasen
schwimmt.”

31 Zu Dryden siehe auch Claude Rawson und Aaron Santesso: John Dryden (1631-1700). His
Politics, His Plays, and His Poets. Newark, London 2004 sowie Wolfgang Pross: Haller und
die Aufklarung. In: Albrecht von Haller (Anm. 23), besonders S. 436-442 (zur Debatte iiber
den natiirlichen Stil im européischen wie auch im Haller’schen Kontext um 1730).

32 John Dryden: The Works. Bd. 2. Poems 1681-1684. Berkeley, Los Angeles, London 1972, S. 109.



Newton in der Dichtung 189

Drydens Unterscheidung zwischen Leidenschaft und Vernunft, die jeweils einen
anderen poetischen Stil verlangten, nimmt die Unterscheidung Popes im Essay
on man vorweg;:

Modes of self-love the passions we may call;
[..]

But what composes man, can man destroy:
Suffice that reason keep to nature’s road,
[...]. (2.93/114-15)

In Drydens Begriff des natiirlichen Stils avancieren die Vernunft oder der Ver-
stand, die die Objekte in ihren wahren und natiirlichen Proportionen zeigen,
zum zentralen Kriterium eines stilistischen Konzepts, das Haller spater als die
Quelle seiner Dichtung betrachtete.?® Wie noch zu zeigen sein wird, hatte Hallers
Vernunftdichtung auch einen bedeutsamen moralischen Anspruch.

Die poetologischen Reflexionen eines anderen Autors sind wichtig, um den
Stil und den Gegenstand von Hallers wahrscheinlich beriihmtesten Gedicht, Die
Alpen, zu erkldren, das er 1729, ein Jahr nach seiner Reise in die Schweizer Alpen,
geschrieben hatte. In seiner Abhandlung Della perfetta poesia italiana aus dem Jahre
1706 unterscheidet Ludovico Antonio Muratori (1672-1750) den schwiilstigen Stil,
der iiberladen und metaphorisch ist, von dem einfachen, ausgereiften Stil, der
die Worter passend zum Thema verwendet.* Der ausgereifte Stil ist von einem
gewohnlichen und natiirlichen Ausdruck gekennzeichnet, der vom Leser prob-
lemlos verstanden werden kann und ihn in die Lage versetzt, abzuwégen, ob das,
was die Worter bedeuten, auch wahrscheinlich ist. Fiir Muratori ist die bukoli-
sche Dichtung, die das einfache Leben der Hirten zeigt, reprasentativ fiir diesen
Stil. Die Darstellung der einfachen und bescheidenen Arbeit, die die Hirten im
Umgang mit den Herden oder auf ihren Feldern verrichten, wird nach Murato-
ri durch die Kunstfertigkeit des Dichters verschonert, die der Unterhaltung des
Lesers dient.

Allerdings wurde um 1700 diese Thematik wie auch die Frage nach dem na-
tlirlichen Stil mit dem moralischen Diskurs gekoppelt, der aus der Naturrechts-
theorie hervorgegangen war. So transponierte Haller seine Landschaftsidylle in
die Alpen und in das einfache und natiirliche Leben von deren Bewohnern, das
er idealisiert darstellte. Dieses Leben kontrastierte er mit den korrupten Gewohn-
heiten der Bevolkerung in modernen Stadten. Vernunft und Natur, wie Haller es
nennt, sind die Gesetze der Alpenbewohner:

33 Haller: Gedichte (Anm. 24), S. 249: , Hierauf entstund bei mir die neue Art zu Dichten, die so
vielen Deutschen zu missfallen das Ungliik gehabt hat, die ich aber so wenig bereue, daf} ich
es wiinschen mochte, noch viel mehr Gedanken in viel mindre Zeilen gebracht zu haben.”

34 Ludovico Antonio Muratori: Della perfetta poesia italiana. Hrsg. von Ada Ruschioni. 2 Bde.
Milano 1971, Bd. 1, B. 2, Kap. 15, S. 472-73 u. S. 477.

35 Muratori: Della perfetta poesia (Anm. 34), S. 482.



190 Simone De Angelis

Gliickseliger Verlust von schadenvollen Giitern!

Der Reichthum hat kein Gut, das eurer Armuth gleicht;
Die Eintracht wohnt bei euch in friedlichen Gemditern,
Weil kein beglédnzter Wahn euch Zweytrachtsépfel reicht:
Die Freude wird hier nicht mit ranger Furcht begleitet,
Weil man das Leben liebt, und doch den Tod nicht hafst;
Hier herrschet die Vernunft, von der Natur geleitet,

Die, was ihr nothig, sucht, und mehrers hélt fiir Last

[..].%

Und Haller schliefst das Gedicht mit den Versen:

Bey euch, vergniigtes Volk, hat nie in den Gemiihtern

Der Laster schwarze Brut den ersten Sitz gefafst,

Euch séttigt die Natur mit ungesuchten Giitern,

Die macht der Wahn nicht schwer, noch der Genuf verhafst:
Kein innerlicher Feind nagt unter euren Briisten,

Wo nie die spate Reu mit Blut die Freude zahlt:

Euch tiberschwemmt kein Strom von wallenden Geliisten,
Dawider die Vernunft mit eiteln Lehren prahlt.

Nichts ist, das euch erdriickt, nichts ist, das euch erhebet,
Ihr lebet immer gleich, und sterbet wie ihr lebet.

O selig! wer wie ihr mit selbst gezognen Stieren

Den angestorbnen Grund von eignen Aeckern pfliigt:

Den reine Wolle deckt, belaubte Krdnze zieren,

Und ungewtirzte Speis” aus siisser Milch vergniigt:

Der sich bey Zephirs Hauch, und kiithlen Wasser-Fallen,

In ungesorgtem Schlaf, auf weichen Rasen streckt:

Den nie ein hoher See das Brausen wilder Wellen,

Noch der Trompeten Schall in bangen Zelten weckt.

Der seinen Zustand liebt, und niemals wiinscht zu bessern,
Das Gliick ist viel zu arm sein Wohlseyn zu vergrdssern.””

Haller projizierte damit auf die Alpenbewohner das Ideal des moralisch integren
Menschen, der, wie der Dichter in seinen Versen auch behauptet, unter seinen
Zeitgenossen nicht zu finden war. Tatsdchlich stimmte die politische und sozi-
ale Situation in der Republik Bern, in der Haller gegen Ende der 1720er Jahre
lebte, nicht mit seinem Ideal iiberein, vor allem was die Diskrepanz zwischen
der Regierung einiger reicher aristokratischer Familien und dem Rest der Ge-

36 Albrecht von Haller: Versuch Schweizerischer Gedichte. Eilfte vermehrte und verbesserte
Auflage. Bern 1777, S. 26 (ND Ziirich, Hildesheim, New York 2006).
37 Haller: Versuch Schweizerischer Gedichte (Anm. 36), S. 57-58.



Newton in der Dichtung 191

sellschaft betraf. Die Arroganz der Aristokraten fiithrte zu Korruption, Vettern-
wirtschaft und Oligarchie, was andere Biirger daran hinderte, unter ihnen auch
Haller selbst, Mitglieder im sogenannten ,Rat der Zweihundert’ zu werden.* Das
war weder die Gesellschaft noch die Regierungsform, die sich Haller vorstellte.
Eine Gesellschaft war fiir ihn eine Gemeinschaft von Menschen, die die gleichen
Erfahrungen, Bediirfnisse und Pflichten hatte. Dieser Entwurf basierte auf den
Prinzipien des Naturrechts, das im 18. Jahrhundert zur Entwicklung einer biir-
gerlichen Moraltheorie fiithrte. Genau diese Prinzipien waren fiir Haller unter
den giinstigen Bedingungen der Alpenregion realisiert worden:

Und hier hat die Natur die Lehre recht zu leben
Dem Menschen in das Herz, und nicht ins Hirn gegeben.®

In seinem Gedicht Uber den Ursprung des Ubels (1734) bezieht sich Haller explizit
auf das doppelte Konzept der Liebe, namlich ,die Selbstliebe und die gesellige
Liebe’, die menschliche Handlungen leitet:

Er [sc. Gott, SdeA.] legte tief in uns zwey unterschiedne Triebe,
Die Liebe fiir sich selbst, und seines Néachsten Liebe.

[...]

Viel edler ist der Trieb, der uns fiir andre rithret,

[...]

Sie, diese Liebe, war der Menschen erste Kette,

Sie macht uns biirgerlich, und sammelt uns in Stadte;

[..]%

Auch Pope beschreibt im Essay on man eine Gesellschaft, in der ,die Natur Gesetz
war’, und wie dieses Gesetz durch Despotismus pervertiert wurde:

Great Nature spoke; observant man obey’d;

Cities were built, societies were made:

[...]

What war could ravish, commerce could bestow,
And he return’d a friend, who came a foe.
Converse and love, mankind might strongly draw,
When love was liberty, and nature law.

Thus states were form’d; the name of king unknown,
Till common int’rest plac’d the sway in one.

"Twas virtue only (or in arts or arms,

Diffusing blessings, or averting harms,)

38 Haller: Gedichte (Anm. 24), S. LXXXVII-IIL Vgl. auch Mahlmann-Bauer: Albrecht von Hal-
ler, Satiriker (Anm. 26), bes. S. 14-19 (die Hallers Kritik jener Missstande in seinen satiri-
schen Gedichten betont).

39 Haller: Versuch Schweizerischer Gedichte (Anm. 35), S. 28.

40 Haller: Versuch Schweizerischer Gedichte (Anm. 35), S. 178-179.



192 Simone De Angelis

The same which in a sire the sons obey’d,
A prince the father of a people made.
[...]

For nature knew no right divine in men:

[..]

Who first taught souls enslav’d, and realms undone
Th’ enourmous faith of many made for one;

That proud exception to all nature’s laws,

T’ invert the world, and counter-work its cause?
Force first made conquest, and that conquest, law;
Till superstition taught the tyrant awe.

Then shar’d the tyranny, then lent it aid,

And gods of conqu’rors, slaves of subjects made:
[...] 2.200-214, 236-248)

Haller lernte diese politischen, ethischen und rechtlichen Lehren kennen, als
er in Leiden die Vorlesungen von Willem Jacob 'sGravesande (1688-1742), dem
wohl bekanntesten Interpreten von Newtons Naturphilosophie in Kontinental-
europa, besuchte. In seinen Lehrbiichern erkldrte ‘sGravesande Newtons mathe-
matischen Ansatz und seine Philosophie der Experimentalphysik. 'sGravesan-
de, der seine Karriere als Anwalt begonnen hatte, zog dabei in seinen Schriften
iiber ,moralische Evidenz’ die Lehren eines wichtigen Naturrechtstheoretikers
in Betracht, des Deutschen Samuel von Pufendorf (1623-1694), der 1673 ein Kom-
pendium seines Hauptwerks De jure naturae et gentium (1672) unter dem Titel De
officio hominis et civis juxta legem naturalem verdffentlicht hatte. Dieses Werk hatte
einen grofien Einfluss auf das politische und moraltheoretische Gedankengut
des 18. Jahrhunderts.* Hallers Jahre in Leiden (1725-27) waren deshalb sowohl
tiir seine intellektuelle und wissenschaftliche Entwicklung als auch fiir die Inter-
pretation Newtons in seinen Gedichten ausschlaggebend.

4 Hallers Portrait von Newton

Nachdem Haller seine ersten anatomischen Untersuchungen als Mitarbeiter von
Johann Duvernoi in Tiibingen durchgefiihrt hatte (1724-25), ging er im April 1725
nach Leiden, wo er bei Herman Boerhaave studierte und seine 1727 publizier-
te Dissertation {iber den Neuen Coschwiz’schen Speichelgang verfasste.*? Davor
hatte Duvernoi in Tiibingen im Rahmen einer Arbeit, in der es um dasselbe The-
ma ging und an der auch der sechszehnjahrige Haller mitgearbeitet hatte, die

41 Simone De Angelis: Pufendorf und der Cartesianismus. Medizin als Leitwissenschaft und
die Rolle der Bibelhermeneutik in Pufendorfs Verteidigung des Naturrechts um 1680. In:
Internationales Archiv fiir die Sozialgeschichte der Literatur 29 (2004) 1, S. 129-172; vgl. auch
De Angelis: Anthropologien (Anm. 18), Kap. 5.

42 Albrecht von Haller: Dissertatio Inauguralis sistens Experimenta et Dubia Circa Ductum
Salivalem Novum Coschwizianum. Leiden 1727.



Newton in der Dichtung 193

Leistungen seines Schiilers hervorgehoben. Es sei offensichtlich, so Duvernoi,
dass Haller jene Methoden und wissenschaftlichen Herangehensweisen vertrat,
die nicht auf Modellen oder Abbildungen, dem Wissen anderer oder auf Annah-
men seines eigenen Denkens beruhten. Haller bevorzuge ein Wissen von der Na-
tur, das auf genauen und oft wiederholten Experimenten beruhe, die von der
Zuverlassigkeit der Natur und der Autopsie abhédngig waren.*

Der Begriff der Zuverldssigkeit oder Vertrauenswiirdigkeit, der im lateini-
schen Original des Textes verwendet wurde (,ex Naturae et dvtoiag fide pen-
det”),* ist wichtig, um die epistemische Situation, auf die wir hier stofSen, zu
verstehen: Der Begriff verweist darauf, dass sogar ein rigoroser experimenteller
Ansatz nicht darum herum kommt, generelle Voraussetzungen iiber die Struktur
der physischen Welt sowie tiber die Mittel, die dem Menschen zur Verfiigung
stehen, um diese Struktur zu erkennen, anzunehmen. In diesem Sinne basiert
die Zuverlassigkeit der Natur auf der metaphysischen Annahme, dass die von
Gott geschaffenen Naturgesetze unverdnderlich sind. In Hallers Gedicht Gedan-
ken iiber Vernunft, Aberglauben und Unglauben (1729) wird Newton als {iberirdische
Figur, als der Moses der Naturphilosophie, der die Tafeln der Gesetze der Natur
besitzt, dargestellt:

Ein Newton iibersteigt das Ziel erschaffner Geister,

Find die Natur im Werk, und scheint des Weltbau’s Meister;
Er wiegt die inn're Kraft die sich im Korper regt,

Den einen sinken macht, und den im Kreifs bewegt,

Und schldgt die Tafeln auf der ewigen Gesitze,

Die Gott einmal gemacht, dafi er sie nie verletze.*

Die Zuverldssigkeit der Autopsie, die auf dem Sehen und der Sinneswahrneh-
mung basiert, wurde Teil des epistemologischen Konzepts der moralischen Evi-
denz oder moralischen Gewissheit, die Hallers Lehrer 'sGravesande in seiner
Oratio de evidentia mathematica et morali (1724) erorterte. Dieser Text, der unter
dem Titel Discours sur I'Evidence (1736) auch in franzosischer Ubersetzung vorlag,
wurde 1742 gemeinsam mit 'sGravesandes dufierst einflussreichem Hauptwerk
iiber die Experimentalphilosophie Newtons — Physices Elementa Mathematica, ex-
perimentis confirmata. Sive Introductio ad Philosophiam Newtonianam (1720/21, 21725,
31742 *1748) — publiziert. 'sGravesandes Konzept der moralischen Evidenz, das
auch in der Encyclopédie von Diderot und d’Alembert diskutiert wurde, war fun-
damental fiir die epistemologische Begriindung der empirisch-experimentellen
Naturwissenschaften um die Mitte des 18. Jahrhunderts. Es lag auch den metho-
dologischen Uberzeugungen des jungen Anatomen Albrecht von Haller Mitte

43 Thomas Breitbach: Albrecht Haller und der Coschwiz’sche Speichelgang. Die Entlarvung
einer Fehlentdeckung. Unverdffentlichte Dissertation, Universitdt Bern 1991, S. 114-115.

44 Breitbach: Albrecht Haller (Anm. 43), S. 114-15 (der die Faksimile-Edition von 1725 wieder
auflegt).

45 Haller: Versuch Schweizerischer Gedichte (Anm. 35), S. 63.



194 Simone De Angelis

der 1720er Jahre zugrunde. Auflerdem war ‘sGravesande tiberzeugt, dass es nicht
moglich ist, sich von einem Objekt, das sich aufierhalb unseres Kérpers befindet,
aufgrund von Wahrnehmung eine Idee zu bilden, da kein Objekt unmittelbar auf
unsere Seele einwirken kann. Deshalb bendtigen wir Mittel, die sich von diesen
Objekten unterscheiden. Diese Mittel, mit denen der Schopfer die Menschen aus-
gestattet hat, sind die Sinne, die Zeugenaussagen und die Analogie, die gemein-
sam die moralische Evidenz konstituieren. Im Gegensatz dazu operiert der ma-
thematische Beweis einzig vermittelst der Wahrnehmung von Ideen.* AuSerdem
ist die moralische Evidenz die Grundlage fiir das Erkennen der Gesetze der phy-
sischen Welt und des Bereichs der menschlichen Handlungen, dem jede einzelne
Gesellschaft ausgesetzt ist.””

Haller lernte von 'sGravesande vor allem, dass im Bereich der Naturphéno-
mene nur eine moralische Gewissheit, die von der Erfahrung herriihrt, erreicht
werden kann, nicht jedoch eine mathematische Gewissheit.”® Haller glaubte ei-
nerseits, dass die Sinne die Quelle allen Wissens seien, andererseits war er da-
von {iberzeugt, dass die menschliche Natur durch eine fundamentale Schwache
(imbecillitas) charakterisiert sei, die mit der eingeschréankten Kapazitdt unserer
Sinnesorgane zusammenhing. Deshalb war es fiir Haller unumgéanglich, unter-
schiedliche Abstufungen von Gewissheit zu unterscheiden. Er benannte seine
epistemologischen Prinzipien im Vorwort zur zweiten Auflage seiner Primae li-
neae physiologiae, das vom 24. April 1751 datiert ist. Dort macht er u. a. darauf auf-
merksam, dass er tiberall, wo es darum gegangen war, das Ausmaf3 des physiolo-
gischen Wissens zu beschreiben, stets ehrlich angegeben hitte, was gewiss war,
was wahrscheinlich und was noch nicht ausreichend bestétigt werden konnte.*

46 Willem Jacob ‘sGravesande: Discours sur I'Evidence. In ders.: CEuvres Philosophiques et Ma-
thématiques. Hrsg. von Jean Nicolas Sebastien Allamand. Zweiter Teil. Amsterdam 1774,
S. 339: ,,Quand il est question de choses hors de nous, ce n‘est pas point par la perception
de ces choses, que nous en acquérons l'idée, aucun objet hors de nous ne pouvant agir im-
médiatement sur notre ame. [...] Il nous faut donc, pour acquérir l'idée des ces objets, des
secours différents des objets mémes. Ces secours, qui nous ont été fournis par le Créateur,
son les Sens, le Témoignage & I’Analogie, trois Fondemens de I'Evidence morale, pendant
que I'Evidence mathématique n‘en a qu'un seul, sgavoir la perception des idées.”

47 ’sGravesande: Discours sur I'Evidence (Anm. 46), S. 337-338: ,[...] des qu'il est question
d’hommes, il faut, outre cela, que nous sgachions quels sont les secours mutuel dont des
hommes, qui vivent en société, ont besoin; c’est a dire, il est nécessaire, que nous acquiérions
I'idée de société entre des hommes sujets aux mémes passions & aux mémes affections, aux-
quelles I'expérience nous apprend qu’ils sont réellement sujets. Si nous joignons a ces consi-
dérations celle de la société civile, comme cela se doit quand il s’agit des devoirs mutuels des
hommes; il faudra, pour chaque société particuliere, dont il sera question, sgavoir, ou réside
la puissance, dont doivent émaner les Loix, & quelles Loix en sont émanées.”

48 ’sGravesande: Discours sur I'Evidence (Anm. 46), S. 338: ,Nous n‘avons aussi en Physique
qu'une Evidence morale, au sujet des mouvemens des corps, dont l'assemblage forme cet
Univers, & des loix, auxquelles ces corps sont soumis.”

49 Albrecht von Haller: Primae Lineae Physiologiae in usum Praelectionum Academicarum
Aucta et Emendatae. Gottingen 21751, Praefatio, S. 8: ,[...] narrare constitui ea omnia, quae
ad rem physiologicam hactenus collata sunt, ut ea, quae vera sunt, quae probabilia, quae



Newton in der Dichtung 195

Als Experimentalphysiologe sezierte Haller lebende Tiere und verwendete Mi-
kroskope, um die Bewegungen von deren Eingeweiden und Organen zu sehen,
soweit diese aufierhalb der Reichweite des Skalpells lagen.” Trotz des empiris-
tischen Ansatzes von Hallers Physiologie war er sich jedoch bewusst, dass er es
auch mit Wissensanspriichen zu tun hatte, die wahrscheinlich, aber nicht absolut
sicher waren.

Es ist aus dieser wissenschaftsmethodologisch reflektierten Perspektive her-
aus, aus der Haller in seinem Gedicht Die Falschheit menschlicher Tugenden (1730)
ein ambivalentes Bild von Newton zeichnet: Auf der einen Seite lobt er das grofie
mathematische Genie, auf der anderen weist er auf die Grenzen von dessen geo-
metrischer Methode hin, die ,unfahig’ ist, ,die Tiefen der Natur zu ergriinden”

Versenkt im tiefen Traum nachforschender Gedanken,
Schwingt ein erhabner Geist sich aus der Menschheit Schranken.
Seht den verwirrten Blick, der stdts abwesend ist,

Und vielleicht itzt den Raum von andern Welten mif3t;
Sein stéts gespannter Sinn verzehrt der Jahre Bliithe,
Schlaf, Ruh und Wollust fliehn sein himmlisches Gemdiithe.
Wie durch unendlicher verborgner Zahlen Reyh,

Ein krumm=geflochtner Zug gerecht zu messen sey;
Warum die Sterne sich an eigne Gleise halten;

Wie bunte Farben sich aus lichten Strahlen spalten;

Was fiir ein inn’rer Trieb der Welten Wirbel dreht;

Was fiir ein Zug das Meer zu gleichen Stunden blaht;
Das alles weif$ er schon: Er fiillt die Welt mit Klarheit,
Er ist ein stater Quell von unerkannter Wahrheit.

Doch ach, es lischt in ihm des Lebens kurzer Tacht,

Den Milch und scharfer Witz zu heftig angefacht!

Er stirbt, von Wissen satt, und einst wird in den Sternen
Ein Kenner der Natur des Weisen Namen lernen.
Erscheine grosser Geist, wann in dem tiefen Nichts

Der Welt Begriff dir bleibt, und die Begier des Lichts,
Und lafs von deinem Witz, den hundert Volker ehren,
Mein lehr=begierig Ohr die letzten Proben horen:

Wie unterscheidest du die Wahrheit und den Traum?
Wie trennt im Wesen sich das feste von dem Raum?

Der Korper rauhen Stoff, wer schrankt ihn in Gestalten,
Die stats verandert sind, und doch sich stats erhalten?

infirma, sincerus ubique indicem, quantum imbecillitas humana, meique inprimis ingenii
limites permittunt.”

50 Hubert Steinke: Irritating Experiments. Haller’s Concept and the European Controversy on
Irritability and Sensibility, 1750-90. Amsterdam, New York 2005, Kap. 2 (iiber Hallers expe-
rimentelle Forschung im Gottinger Labor um 1750).



196 Simone De Angelis

Den Zug, der alles senkt, den Trieb, der alles dehnt,

Den Reitz in dem Magnet, wonach sich Eisen sehnt,

Des Lichtes schnelle Fahrt, die Erbschaft der Bewegung,
Der Theilchen ewig Band, die Quelle neuer Regung,

Diefs lehre grosser Geist die schwache Sterblichkeit,
Worinn dir niemand gleicht, und alles dich bereut.

Doch suche nur im Rif8 von kiinstlichen Figuren

Beym Licht der Ziffer=Kunst, der Wahrheit dunkle Spuren;
Ins innre der Natur dringt kein erschaffner Geist,

Zu gliicklich, wann sie noch die dufire Schale weis't;

Du hast nach reifer Miih, und nach durchwachten Jahren,
Erst selbst, wie viel uns fehlt, wie nicht du weist, erfahren.>!

Hallers beriihmte Verse — ,Ins innre der Natur dringt kein erschaffner Geist” —
sind emblematisch fiir die epistemische Situation, die oben beschrieben wurde.
Das betrifft vor allem das Erkenntnisproblem im Bereich der ,Wissenschaften
vom Leben’ im 18. Jahrhundert, das im Schlussteil dieses Beitrags besprochen
wird.

5 Hallers Hypothese der ,Anziehungskraft’ in den Lebenswissenschaften

Die Schlussverse des Gedichts Die Falschheit menschlicher Tugenden weisen auf ein
Erkenntnisproblem hin, mit dem sich Haller um 1750 konfrontiert sah, als im Be-
reich der lebenden Organismen neue Phanomene aufgetreten waren, besonders
bei der Zeugung von Lebewesen. Dieses Problem hatte sowohl eine methodologi-
sche Seite, in der es um die Verwendung von Hypothesen in der experimentellen
Physiologie ging, als auch eine ideologische Seite, in der es um Hallers Vorstel-
lung vom sittlichen Menschen ging, mit der seine Physiologie eng verzahnt war.

Die ,Wissenschaften vom Leben’ im 18. Jahrhundert wussten nichts tiber
menschliche Zellen oder den genetischen Code im Sinne der heutigen Biologie.
Die Diskussion war im Wesentlichen auf zwei embryogenetische Modelle fokus-
siert: einerseits die Epigenese (der zufolge die neuen Teile eines Lebewesen sich
nacheinander ausbilden), andererseits die Praformation (der zufolge der Fotus
schon im miitterlichen Ei préexistiert). Um 1750 zog Haller die Anziehungskraft
nicht nur als Grundkraft der Reizbarkeit von Muskelfasern® in Betracht, sondern
auch als wahrscheinliche von Gott gelenkte Wirkursache der Embryogenese. In
seiner Vorrede zum zweiten Band der deutschen Ubersetzung von George Louis
Le Clerc, Comte de Buffons Histoire naturelle (1750) mafl Haller der Vorstellung,

51 Haller: Versuch Schweizerischer Gedichte (Anm. 35), S. 104-106.

52 Albrecht von Haller: Physiologie. In: Supplément a I'Encyclopédie, ou Dictionnaire raisonné
des sciences, des Arts et des Métiers. Hrsg. von Fortunato Bartolomeo De Felice. Amster-
dam. Bd. 4 (1777), S. 344b-365a, hier S. 358: ,Le mouvement musculaire ne lui [Haller, SdeA]
paroit qu'une attraction plus vive des élémens, excitée par le suc nerveux qui agit comme un
stimulant.”



Newton in der Dichtung 197

dass die gesamte Natur nur von wenigen allgemeinen Prinzipien gelenkt werde,
unter diesen auch Newtons Anziehungs- und Abstoffungskrifte, grofie Plausibi-
litat zu.”

Selbst Buffon, dessen epigenetische Theorie Haller gegen die Angriffe der
Theologen der Sorbonne verteidigt hatte, schien eine bildende Kraft der Materie
vorauszusetzen, die Haller als den Newton’schen Grundkraften dhnlich ansah.>*
Wichtig ist hier jedoch vor allem die Tatsache, dass Haller von Probabilitdt oder
Wahrscheinlichkeit spricht — oder mit anderen Worten: iiber eine plausible Hypo-
these, deren Grad von Evidenz gemafs ‘sGravesandes epistemologischen Kriteri-
en mehr als wahrscheinlich war. Das bedeutete, dass die Hypothese in der Lage
war, eine grofle Anzahl von Naturphdnomenen zu erkldren.® Nach dem Vorbild
seines ehemaligen Lehrers hatte Haller in der Vorrede zum ersten Band der deut-
schen Ubersetzung von Buffons Histoire naturelle (1749) bereits ausfiihrlich erklart,
welchen Nutzen die Verwendung von Hypothesen in der Naturerkenntnis haben
konnte.”® Schliefilich {iberpriifte Haller die Hypothese der Anziehungskraft in

53 Albrecht von Haller: Vorrede. In: [Georges Louis Leclerc, Count de Buffon] Allgemeine
Historie der Natur nach allen ihren besonderen Theilen abgehandelt; nebst einer Bespre-
chung der Naturalienkammer, Sr. Majestit des Konigs von Frankreich. Mit einer Vorrede
Herrn Doctor Albrecht von Haller, Zweyter Theil [Erster Band], Hamburg, Leipzig 1752, fol.
a3v—a4r: ,Es wire ein Zeichen einer unverantwortlichen Verachtung gegen den Leser, wenn
ich ihn belehren wollte, daf Hrn. v. Bluffons] Meynung [...] in Ansehung des Satzes einer
allgemeinen gebildeten und bildbaren Materie, die gleichgiiltig ist, ein Mensch, ein Thier,
oder ein Kraut zu werden, wieder etwas besonders hat, und von der durchgéngig angenom-
menen Lehre von der Entwickelung [sc. die Praformation, SdeA] sich sehr weit entfernet.
TIhre erste Wahrscheinlichkeit erhilt diese Lehre [sc. Buffons epigenetische Theorie, SdeA]
allerdings von der Ubereinstimmung der ganzen Natur. Die weit herrschenden Gesetze der
Schwere, der anziehenden Kraft und des federhaften Triebes scheinen bey der Natur eine
grofle Geneigtheit zu beweisen, viele Kérper mit gleichen Kréften zu versehen, und viele
Wirkungen mit gleichen Gesetzen zu bewerkstelligen. Es scheint eine Spur eines unend-
lichen Verstandes in dieser Kunst zu liegen, so verschiedene, so widersprechende, und so
zusammengesetzte Wirkungen durch einerlei Mittel zuwege zu bringen, und man findet in
dieser sparsamen Weisheit einen Beweis der alles beherrschenden Weisheit, die vermuthlich
in allen Thaten die kiirzesten Mittel ergreift, und niemals zwey Gesetze brauchen wird, wo
ein einziges zureicht.”

54 Haller: Vorrede (Anm. 53), fol. b4r: ,,Gewisse Freunde der Vorsehung sehen das Lehrgebau-
de des Hrn. v. Bluffon] und des Hrn. Needham fiir gefdhrlich an. Die Materie hat bey diesen
Gelehrten das Recht sich selbst zu bilden. Aus gewissen dehnenden und anziehenden Kraf-
ten entsteht der gottliche Bau einer Theresia oder eines Newton.”

55 Willem Jacob ‘sGravesande: Introduction a la Philosophie, contenant la Metaphysique et la
Logique, Kapitel 17 (De la probabilité), S. 84: ,,On appelle Vraisemblance la Probabilité, qui
surpasse la demi-certitude.” Kap. 34 (De 'Usage des Hypotheses), S. 137: [...] il faut regarder
I'Hypothése comme incertaine, ou vraisemblable, suivant que la probabilité en est plus ou
moins grande; ce qui dépend de la nature & du nombre des phénomeénes, qu’on explique.” In
ders.: (Euvres Philosophiques et Mathématiques (Anm. 45). Siehe auch Willem Jacob 'sGra-
vesande: Introductio ad philosophiam. Metaphysicam et Logicam continens. Editio altera,
Leiden: 1737, ND Hildesheim, Ziirich, New York 2001, S. 185 u. S. 306.

56 Albrecht von Haller: Vorrede. In: [Georges Louis Leclerc, Count de Buffon] Allgemeine His-
torie der Natur nach allen ihren besonderen Theilen abgehandelt; nebst einer Besprechung
der Naturalienkammer, Sr. Majestédt des Konigs von Frankreich. Mit einer Vorrede Herrn



198 Simone De Angelis

seinen embryologischen Studien (1755-57), indem er eine Reihe von Experimen-
ten an bebriiteten Hiithnereiern durchfiihrte.”” Diese Studien waren das Resultat
eines wichtigen epistemologischen Wandels. Denn im Umgang mit ungewissem
oder nur probablem Wissen hatte sich die Verwendung von Hypothesen, die
Newton aus seiner Naturphilosophie verbannt haben wollte, als ein unverzicht-
bares Werkzeug des experimentell verfahrenden Naturforschers erwiesen.®

Hallers Hypothese hatte allerdings auch noch eine andere wichtige Implika-
tion, die in einigen Versen Alexander Popes deutlich wird, in denen dieser sich
zur Omniprasenz Gottes in der Welt dufiert. Wie Pope in Epistel I seines Essay on
man schreibt:

Just as absurd, to mourn the tasks of pains

The great directing Mind of all ordains.

All are but parts of one stupendous whole,
Whose body nature is, and God the soul;

That, chang’d through all, and yet in all the same;
Great in the earth, as in th” ethereal frame;
Warms in the sun, refreshes in the breeze,

Glows in the stars, and blossoms in the trees;
Lives through all life, extends through all extent;
Spreads undivided, operates unspent;

Breathes in our soul, informs our mortal part,

As full, as perfect, in a hair as heart;

As full, as perfect, in vile man that mourns,

As the rapt seraph that adores and burns:

To him, no high, no low, no great, no small:

He fills, he bounds, connects, and equals all. (1.265-280)

In Popes Ausgabe der Works (1751) wurden diese Verse von William Warburton
(1698-1779) detailliert kommentiert. Warburton legte die alten orphischen und
stoischen Quellen offen und zeigte deren Ubereinstimmung mit Passagen des
Scholium generale in Newtons Principia sowie auch mit Paulus’ Apostelgeschichte
XVII, 27,28, in der der Apostel den Anfang der Phainomena des griechischen Dich-
ters Aratos von Soloi (4. Jh. v. Chr)) zitiert: ,Denn in ihm leben und weben und
sind wir”.> Das Problem dieser Verse liegt in ihrer Ambiguitédt, denn, wie der
Kommentator anmerkt, ein Spinozist konnte sich in derselben Weise ausdriicken:

Doctor Albrecht von Haller, Erster Theil [Erster Band], Hamburg, Leipzig, 1751, S. XVIIL:
,Doch die Hypothesen haben noch einen ernsthafteren Nutzen, [...]. Sie werfen ndmlich
Fragen auf, deren Beantwortung von der Erfahrung gefordert wird, und die ohne eine Hy-
pothese uns nicht eingefallen wéren, eine Wirkung, die ihren unséglichen Vortheil in den
Wissenschaften hat.”

57 Albrecht von Haller: Commentarius de formatione cordis in ovo incubato. Hrsg. von Maria
Teresa Monti. Basel 2000.

58 De Angelis: Von Newton zu Haller (Anm. 2), S. 417-438.

59 Pope: The Works (Anm. 12), Bd. 3, S. 31-32 (Anmerkungen zu Vers 268).



Newton in der Dichtung 199

But now admitting, for argument’s sake, there was an ambiguity in these
expressions, so great, as that a Spinozist might employ them to express his
own particular principles; and such a thing might well be, because the Spi-
nozists, in order to hide the impiety of their principle, are used to express
the Omnipresence of God in terms that any religious Theist might employ.
In this case, I say, how are we to judge of the poet’s meaning? Surely by
the whole tenor of his argument. Now take the words in the sense of the
Spinozists, and he is made, in the conclusion of his epistle, to overthrow
all he has been advancing throughout the body of it: For Spinozism is the
destruction of an Universe, where every thing tends, by a forseen contriv-
ance in all its parts, to the perfection of the whole. But allow him to employ
the passage in the sense of St. Paul, That we and all creatures live and move and
have our being in God; and then it will be seen to be the most logical support
of all that had preceded. For the poet having, as we say, laboured through
his epistle to prove, that every thing in the Universe tends, by a foreseen
contrivance, and a present direction of all its parts, to the perfection of the
whole; it might be objected, that such a disposition of things implying in
God a painful, operose, and inconceivable extent of Providence, it could
not be supposed that such care extended to all, but was confined to the
most noble parts of the creation. This gross conception of the First Cause
the poet exposes, by shewing that God is equally and intimately present
to every particle of Matter, to every sort of Substance, and in every instant
of Being.%

In der Tat erwog auch Haller in einem Brief an seinen Freund Charles Bonnet
vom 1. September 1757, dass Pope mit dem Prinzip des Optimismus (,tout est
bien”) zu weit gegangen sei.”! Aber die eigentliche Gefahr fiir Hallers Theismus
bestand in der Tatsache, dass seine Hypothese der Anziehungskraft nicht nur
mit dem antiken Monismus {ibereinstimmte, sondern auch mit dem sogenann-
ten ,Neospinozismus’, d. h. einer materialistischen Interpretation der Natur, die
um 1750 von Diderot und sogar von Buffon vertreten wurde: Gott wird mit der
Materie gleichgesetzt und die Natur ist, wie Gott selbst, causa sui, sprich: die Ur-
sache ihrer selbst, d. h. autonom.® Diese Vorstellung von Natur hatte fiir Haller
Konsequenzen fiir den sittlichen Menschen: Sollten Experimente die Existenz ei-
ner bildenden Kraft der Materie beweisen, wiirde das fiir Haller bedeuten, dass
die Menschen im Bereich der Moral, d. h. in ihrem Verhalten, autonom waren.
Weder die sdkulare Ethik des Naturrechts, noch die christliche Lehre wiirden
die Menschen moralisch binden, sondern einzig das ,Recht der Natur’ gemaf3

60 Pope: The Works (Anm. 12), Bd. 3, S. 33.

61 Vgl. The Correspondence between Albrecht von Haller and Charles Bonnet. Hrsg. von Otto
Sonntag. Bern, Stuttgart, Wien 1983, S. 109-110.

62 Paul Verniere: Spinoza et la Pensée Francgaise avant la Révolution. 2 Bde. Paris 1954, Bd.2,
S. 553.



200 Simone De Angelis

Spinoza und Hobbes.®* Aus diesem Grund ermahnte Haller den jungen Physio-
logen Caspar Friedrich Wolff, der glaubte, er habe experimentell bewiesen, dass
seine ,vis essentialis’ (Essentialkraft) fiir die GefafSbildung verantwortlich sei,*
die theologischen Konsequenzen seiner Theorie zu bedenken.®

In grofierer Sorge war Haller jedoch wegen der praktischen Konsequenzen
von Atheismus und Unglaube. Er glaubte, dass Spinozas ,Recht der Natur’, wenn
es sich bei den Menschen durchsetzen sollte, soziale Institutionen wie Ehe, Fa-
milie, Freundschaft und das Band zwischen dem Fiirsten und seinen Unterta-
nen zerstoren wiirde; eine Gesellschaft von Ungldubigen, so Haller, wiirde die
vom Naturrecht begriindeten sozialen Bande auflosen.®® Deshalb war das em-
bryogenetische Modell der Praformation fiir Haller der einzige Weg geworden,
um Gott als Schopfer zu erhalten und die Menschheit vor einem Riickfall in den
Hobbes’schen ,Naturzustand’ zu bewahren. 1758 prasentierte Haller schliefSlich
das Resultat seiner embryologischen Forschungsarbeit, die sich auf die ,Beweis-
findung’ der Praexistenz des Fotus in den Ovarien fokussierte.”

Der Bedeutungsverlust der Anziehungskraft in den ,Wissenschaften vom Le-
ben’ nach 1750 war ein Zeichen dafiir, dass das Newton’sche Standardmodell der
Interpretation der Natur nicht mehr ldnger aufrecht zu erhalten war. Zu Beginn
der Goethezeit (1770-1830) war die Debatte {iber die Zeugungstheorien, vor allem
in den Arbeiten von Kant und Goethe, denn auch vom Konzept des ,inneren Bil-
dungstriebs’ beherrscht, das von dem Goéttinger Naturforscher Johann Friedrich
Blumenbach in seiner Arbeit Uber den Bildungstrieb (1780, 1781) entwickelt worden
war.®

63 Albrecht von Haller: Vorrede. In: [Jean Henry Samuel Formey:] Priifung der Secte die an
allem zweifelt. Mit einer Vorrede des Herrn von Haller, Goéttingen 1751.

64 Caspar Friedrich Wolff: Theoria Generationis. Hrsg. von Robert Herrlinger, Halle 1759 (ND
Hildesheim 1966), Pars II. De generatione animalium. Vis Vegetabilium essentialis. Et Viae
Humorum in Animalibus, §168: ,Embryonem hoc tempore ex substantia ovi nutriri, de-
monstrant illius volumen auctum, perfectiones acquisitae, absentia cujuscunque alius mate-
riae, consumtio albuminis & vitelli succedens, experimenta inferius recensenda, consequen-
ter; Transire particulas nutrientes ex ovo ad embryonem; Et existere vim, qua id perficitur,
quae non est systaltica cordis & arteriarum, neque hinc facta pressio in venas vicinas, neque
harum compressio a motu musculorum, dirigentem absque canalibus, viam determinanti-
bus, adeo analogam illi, quam aeque vocabo essentialem.”

65 Vgl. zu dieser Debatte Wolffs Brief an Haller, datiert vom 17. April 1767, der in Robert Herr-
lingers Einleitung zu Wolffs Theoria Generationis (Anm. 64), S. 17-18 zitiert wird. Vgl. auch
Jacques Roger: Les sciences de la vie dans la pensée frangaise du XVIII®siecle. Paris 1963,
S. 705-712 (iiber Hallers Kritik an Wolffs epigenetischer Theorie).

66 Haller: Vorrede (Anm. 63), S. 28: ,Ich glaube, es ist genug erwiesen, daf$ diese neue Weisheit
der Untergang des gesellschaftlichen Lebens seyn wird.” Vgl. hierzu auch De Angelis: Von
Newton zu Haller, S. 439-477.

67 Albrecht von Haller: Sur la Formation du Coeur dans le Poulet, Sur L’Oeil, sur la Structure
du Jaune, &c. Second Mémoire précis des Observations; suivi de Reflexions sur le Develo-
pement [...]. Bd.2. Lausanne 1758, XIII (Preuves de la préexistence du fetus dans l'oeuf),
S. 186-192.

68 Luigi Marino: I maestri della Germania. Gottingen 1770-1820. Torino 1975, S. 112-129; vgl.
auch Jutta Heinz: ,Unendlicher Bildungstrieb” — Zu Blumenbachs ,Bildungstrieb” und sei-



Newton in der Dichtung 201

Auf der anderen Seite wurde auch die Naturrechtstheorie durch die Kritik

Kants und den Kantianismus in den 1790er Jahren unterminiert, was Anzeichen
dafiir waren, dass sich die Welt und die Realitaten veranderten.® Haller, der 1777
starb, wusste nichts von der Franzdsischen Revolution, auch wenn er noch in den
1760er Jahren die sozialen Unruhen in der Republik Genf verfolgte und im Brief-
wechsel mit Bonnet mit Besorgnis kommentierte.”” Er hatte wohl eine Ahnung
davon bekommen, wie sich die Dinge dndern konnten. Haller hatte vermutlich
schon frith verstanden, dass ein radikaler Wechsel der sozialen Umstande und
das Ende des aufklédrerischen Absolutismus (,philosophische Monarchie’), den er
unter den politischen Systemen stets bevorzugt hatte, fiir seine Vorstellung vom
sittlichen Menschen verheerend sein wiirde. Gewiss hatte ihn seine moralische
Empfindung dazu motiviert, als junger Mann Gedichte zu schreiben.

69

70

ner Rezeption in Philosophie und Literatur bis hin zu Friedrich Schlegel. In: Naturforschung
und menschliche Geschichte. Hrsg. von Thomas Bach und Mario Marino. Heidelberg 2011,
S.175-203.

Simone De Angelis: Unbewusste Perzeptivitat und metaphysisches Bediirfnis. Ernst Plat-
ners Auseinandersetzung mit Haller in den Quaestiones physiologicae (1794). In: Aufklarung.
Interdisziplindres Jahrbuch zur Erforschung des 18. Jahrhunderts und seiner Wirkungsge-
schichte 19 (2007), S. 243-273.

Haller an Bonnet, 7. Februar 1768: ,Je suis desolé de tout cela. Vous allés vivre dans une De-
mocratie, gouvernement orageux, foible et dur, et qui renverse toute subordination”. [,,Das
Ganze tut mir leid. Sie werden in einer Demokratie leben, unruhige, schwache und harte
Regierungen, und die jede Unterordnung ablehnt; dt. Ubers. SdeA]. In: Correspondence
between Albrecht von Haller and Charles Bonnet (Anm. 61), S. 725.



DOI: 10.13173/9783447104975.179
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Deistische Gotteserkenntnis, Poetik und Enthusiasmus
Der Hymnus an die Natur in Shaftesburys Moralists (1711)

Mark-Georg Dehrmann

1

Wie kann um 1700 Gotteserkenntnis im Gedicht inszeniert werden? Unter dieser
Fragestellung wird im Folgenden ein Text betrachtet, der in der Geschichte der
Dichtung nur selten Aufmerksamkeit erfahrt: die Moralists (1709/1711) Anthony
Ashley Coopers, des dritten Earl of Shaftesbury.' Interessant sind die Moralists in
Bezug auf eine Form der Dichtung, der in und seit der Frithaufklarung eine im-
mense Bedeutung zukommt: das Gedicht, das in der Betrachtung der Natur und
des menschlichen Selbst zur Erkenntnis Gottes vorstofsen will.

Dichtungen, die eine Gotteskenntnis aus der Natur und der Selbstbetrachtung
des Menschen inszenieren, sind als Dichtungen auch theologische Stellungnah-
men. Und theologisch gesehen kann dieser Gedichttypus ein erhebliches Provo-
kationspotential bergen. Von den dogmatischen Fragen her kann Brisanz an all
den Punkten entstehen, an denen sie auch in innertheologischen Streitigkeiten
zutage tritt bzw. in den zeitgendssischen Debatten zwischen (offenbarungs-)theo-
logischen und philosophischen Akteuren. Denn wenn sich Gott aus der Natur
und aus dem Selbst des Menschen heraus erkennen lasst, dann kann dies die
Geltung der Offenbarung in Frage stellen, also erstens die Heilige Schrift als Of-
fenbarung des Heilsgeschehens, zweitens die zentrale Stellung von Christus als
Mittler, drittens die Notwendigkeit der tibernatiirlichen Gnade, die sich im Glau-
ben an das christliche Heilsgeschehen manifestiert.

Wenn sich aber Dichtung auf solche Fragen einlédsst, dann geschieht dies in
einem spezifisch poetischen Rahmen. Abgesteckt wird er vom zeitgendssischen
Verstdandnis des Status poetischer Rede. Deren Sprechakte werden dadurch po-
tentiell verkompliziert und mit einer gewissen Ambivalenz versehen, was ihren
propositionalen Status und damit ihren diskursiven Geltungsanspruch betrifft.
Poetische Sprache verfiigt {iber gewisse Lizenzen, die sich aus der poetischen

1 Die Erstausgabe der Characteristicks erschien anonym s.1, s.n. [London] 1711. Eine erste, ab-
weichende Fassung der Moralists wurde 1704 unter dem Titel The Sociable Enthusiast privat
gedruckt, die Fassung der Characteristicks erschien separat erstmals 1709. Zitate werden im
Folgenden direkt im Text nachgewiesen (,,Moralists” mit Seite), nach der Ausgabe: Anthony,
Third Earl of Shaftesbury: Characteristicks of Men, Mannes, Opinions, Times. Hrsg. von
Douglas Den Uyl. 3 Bde. Indianapolis 2001; die Moralists in Bd. 2, S. 101-247.



204 Mark-Georg Dehrmann

Tradition herschreiben. Beispielsweise kann sie sich auf antike Gottheiten beru-
fen, diese etwa in einer Apostrophe anreden, obwohl ihr Autor weder an deren
Existenz glaubt, noch Abgotterei betreiben will. Sie bedient sich anderer Tropen
und Figuren, ihre Rede kann also in bestimmten Beziehungen den Status einer
,uneigentlichen’ Rede reklamieren. Sie beruft sich auf die Einbildungskraft, also
die sinnliche Vergegenwértigung und Kombination von Dingen, die nicht anwe-
send sind bzw. die in dieser Kombination auch historisch niemals existiert haben.
Sie kann sich auf den Enthusiasmus beziehen, ohne sich unmittelbar dem Vor-
wurf von Schwérmerei auszusetzen. Ambivalent sind solche Lizenzen bzw. Be-
sonderheiten der poetischen Rede aus verschiedenen Griinden. Dadurch, dass sie
als uneigentliche Rede gelten konnen, ist ihr propositionaler Status oft unklar: In-
wieweit behauptet sie das, was sie sagt, als Wahrheit? Als sinnlich eindriickliche
Rede kann Dichtung sich als Vermittlerin von Wahrheiten geben, deren Wahrheit
eigentlich nur von anderen Erkenntnisvermogen des Menschen eingesehen wer-
den kann. Gleichzeitig mag die sinnliche Nachdriicklichkeit der Rede aber auch
fur sich reklamieren, etwas mitteilen zu konnen, was sich dem Menschen auf
anderem Wege gerade nicht erschliefit. Auch der Enthusiasmus kann mit einem
neuen Ernst ausgestattet werden und damit eine Sonderstellung fiir den Dichter
und die Dichtung beanspruchen.

2

Shaftesburys Moralists sind fiir alle diese Aspekte ein &dufierst aufschlussrei-
cher Text. Aus theologisch-dogmatischer Perspektive gesehen, inszenieren sie,
ausgehend von der dufleren Natur, eine Gotteserkenntnis, die ohne Rekurs auf
genuin christliche Dogmen auskommt. Gleichzeitig reflektieren sie — implizit
wie explizit — eingehend {iber den besonderen Status von Dichtung in dieser
Erkenntnisbewegung, und zwar bezogen auf die Gattung der Hymne, also den
Lobgesang an eine Gottheit. Nicht zuletzt entfalten sie dabei eine Konzeption des
Enthusiasmus, der sich ebenfalls nachzugehen lohnt.

Die Moralists sind nun allerdings kein Gedicht, sondern ein philosophischer
Dialog. Aber am Hohepunkt dieses Dialogs beginnt einer der beiden Gesprachs-
partner mit einer hymnischen Anrufung der Natur und des Gottes, die von bei-
den wiederum im Gespréach reflektiert wird. Diese Konstellation erdffnet vielfal-
tige Deutungsperspektiven: Die Moralists prasentieren das Modell einer Hymne
und kommentieren es zugleich. Sie fithren auf diese Weise paradigmatisch die
hymnische Gotteserkenntnis vor und setzen diese poetische Leistung zum phi-
losophischen Denken in Beziehung. Die Reflexionen tiber die Hymne lassen sich
dabei geradezu als eine Poetik der Hymne lesen.?

2 Jiingst hat Rowan Boyson zutreffend festgestellt, dass die Bedeutung Shaftesburys fiir die
Geschichte der Poesie in der Forschung noch kaum in den Blick genommen worden ist.
Erstaunlicherweise umreifit selbst er dann Shaftesburys Begriff von Poesie, ohne auf die
Moralists Bezug zu nehmen: Rowan Boyson: Poetical Stoical Shaftesbury. In: The Poetic En-
lightenment. Hrsg. von Tom Jones und Rowan Boyson. London, Brookfield 2013, S. 89-103.



Der Hymnus an die Natur in Shaftesburys Moralists (1711) 205

Nicht nur die ungewohnliche Anlage — gleichzeitig Dichtung und Reflexion
iiber die Dichtung zu bieten — machen die Moralists zu einem besonderen Text fiir
die Geschichte der Naturdichtung. Auch seine Rezeption in Deutschland tragt
dazu bei — wenngleich dieser Aspekt hier nur sehr kurz angedeutet werden kann:
Brockes® und Herder* haben den Hymnus aufgegriffen und ihn — losgeldst von sei-
nem Kontext im philosophischen Dialog — iibersetzt.> Auch bei Gottsched und Mo-
ses Mendelssohn kann eine Auseinandersetzung mit ihm nachgewiesen werden.

Shaftesbury ist auch deshalb eine interessante und bedeutende Figur, weil er
von den Zeitgenossen dufierst kontrovers diskutiert wurde, was die Frage sei-
ner theologischen Orthodoxie angeht. Vielen erschien er als Deist und damit als
Feind des Christentums. Anders als andere Deisten wie John Toland, Anthony
Collins oder Matthew Tindal hatte Shaftesbury aber auch viele unverdachtige
Verteidiger, die betonten, dass seine Philosophie mit einem recht verstandenen
Christentum durchaus vereinbar sei.” Insbesondere in der protestantischen deut-
schen Aufklarung sollte diese Moglichkeit einer Allianz weitreichende Folgen
haben.® Denn um 1750 wurden Shaftesburys Impulse unter anderem von dem
jungen Theologen Johann Joachim Spalding entschieden aufgenommen. Dieser
sollte wenige Jahre darauf eine der bedeutendsten Figuren innerhalb der Luthe-
rischen Kirche in PreufSen werden. Shaftesbury wird auf diese Weise eminent
wichtig fiir die innere Reform der protestantischen Theologie in Deutschland. Sie
fiihrte in der zweiten Hélfte des 18. Jahrhunderts zu einer Reduktion des Dogmas
und einer Akzentuierung des Christentums als Morallehre, kurz: zu einem Kli-

3 Die Ubersetzung des ersten Teils des Hymnus eroffnet als , Einleitung” den achten Band von
Brockes’ Irdischem Vergniigen (Hamburg 1746, S. [3]-6). Vgl. dazu Ida M. Kimber: Barthold
Hinrich Brockes: Two Unacknowledged Borrowings. In: Modern Language Review 64
(1969), S. 806—808; Mark-Georg Dehrmann: Das ,Orakel der Deisten”. Shaftesbury und die
deutsche Aufklarung. Gottingen 2008, S. 395. Hier findet sich auch eine {ibergreifende Dar-
stellung der deutschen Shaftesbury-Rezeption im 18. Jahrhundert.

4 Der erste Druck von Herders stark bearbeitender Ubersetzung in: ders.: Gott. Einige Gespra-
che iiber Spinoza’s System; nebst Shaftesburi’s Naturhymnus. Gotha 21800, S. 314-336. Die-
ser Druck basiert auf einer fritheren Fassung, die Herder 1774/75 handschriftlich in das
sogenannte Buch der Griifin Maria (von Schaumburg-Lippe) eintrug; zu Herders Shaftesbury-
Rezeption insgesamt vgl. Dehrmann: Orakel (Anm. 3), S. 341-387 und S. 409-411.

5 Ubersetzungen liegen auferdem vor von Johann Joachim Spalding und Johann Lorenz

Benzler, jeweils im Rahmen ihrer Ubertragung der gesamten Moralists: Die Sitten-Lehrer

oder Erzehlung philosophischer Gesprache, welche die Natur und Tugend betreffen. Aus

dem Englischen des Grafen von Schaftesbury {ibersetzt [von J.J. Spalding]. Berlin 1745; Des

Grafen von Shaftesbury philosophische Werke. Aus dem Englischen {ibersezt [von J.L. Benz-

ler]. Bd. 2. Leipzig 1777. Vgl. zu den Ubersetzungen Dehrmann: Orakel (Anm. 3), S. 394 und

S. 406—408.

Vgl. Dehrmann: Orakel (Anm. 3), S. 187-193 (Gottsched) und S. 250-256 (Mendelssohn).

7 Vgl. vor allem die grofie Studie von Isabel Rivers: Reason, Grace, and Sentiment. A Study
of the Language of Religion and Ethics in England, 1660-1780. Bd. 2: Shaftesbury to Hume.
Cambridge 2000.

8 Das Folgende detailliert in Dehrmann: Orakel (Anm. 3), vor allem S. 89-155.

[e)}



206 Mark-Georg Dehrmann

ma, in dem die Streitigkeiten um Vernunft oder Offenbarung die Dringlichkeit
verloren, die sie vorher besessen hatten.

Die folgende Interpretation wird sich insbesondere auf vier Punkte konzen-
trieren. Der erste betrifft die theologische Dimension der Hymne. Zweitens soll
— damit zusammenhangend — genauer bestimmt werden, wie Shaftesbury das
Verhiltnis von Gotteserkenntnis und Naturerkenntnis gestaltet. Drittens gilt es
zu skizzieren, welche Rolle dem Enthusiasmus zukommt. Viertens stellt sich die
Frage, welche spezifische Leistung hier der Dichtung zugesprochen wird.

3

Zuvor aber muss rekapituliert werden, wie es iiberhaupt zu dieser hymnischen
Dichtung im philosophischen Dialog kommt und auf welche Weise sie sich voll-
zieht. In den Moralists unterhalten sich — vereinfacht gesagt — der weise Philosoph
Theocles und sein Freund Philocles, der einen heiffen Drang zum philosophi-
schen Denken hat, aber immer wieder an Punkte des Zweifels, der Unsicherheit
und des Verdrusses {iber die Menschheit gerdt.’ Die Grundfrage des Gesprachs
ist die nach dem guten Leben, einem Leben in Ubereinstimmung mit der Natur
— und das bedeutet mit der Gottheit, mit den anderen Menschen und mit sich
selbst. Schon diese Ausgangsfrage mit ihrer gewissermafien antiken Zuspitzung
verdeutlicht, dass Theocles seinem Freund nicht etwa die gottliche Offenbarung
und den christlichen Glauben empfiehlt. Explizite Beziige vermeidend, entfaltet
Theocles eine Philosophie, die stark an der spaten Stoa Marc Aurels und Epik-
tets orientiert ist." Ein Angelpunkt seiner Argumentation ist dabei die rechte Er-
kenntnis des Kosmos als einer Ordnung, die von der ordnenden Prédsenz eines
allumfassenden Geistes zeuge: eines Gottes, der sich im Kosmos und auch im
Menschen manifestiere. Nach und nach gewinnt Philocles im Laufe des Gespra-

9 Die Anlage des Dialogs ist komplizierter: Philocles berichtet brieflich an seinen Freund Pa-
lemon von seinen Gespréachen mit Theocles. Es handelt sich also um einen spateren Dia-
logbericht durch einen der Teilnehmer. An dem Gespriach nehmen zeitweise auch andere
Personen teil.

10 Zu den stoischen Hintergriinden von Shaftesburys Denken vgl. beispielsweise: Lawrence
B. Klein: Shaftesbury and the Culture of Politeness: Moral discourse and cultural politics in
early eighteenth-century England. Cambridge 1994; Laurent Jaffro: Les Exercices de Shaftes-
bury. Un stoicisme crépusculaire. In: Cahiers de philosophie politique et juridique 25 (1994),
S. 205-217; Friedrich A. Uehlein: ,Stoisch, wahrhaft sokratisch”. Epiktet und Marc Aurel
in der Philosophie Shaftesburys. In: Stoizismus in der europdischen Philosophie, Literatur,
Kunst und Politik. Hrsg. von Barbara Neymeyr u. a. Berlin, New York 2008, Bd. 2, S. 1047-
1062; Mark-Georg Dehrmann: ,Virtue is the Good, and Vice the Ill of every-one”. Shaftes-
burys Humanismus und die Stoa. In: Genese und Profil des europdischen Humanismus im
18. Jahrhundert. Hrsg. von Hubert Cancik und Martin Vohler. Heidelberg 2009, S. 35-55;
ders.: Shaftesburys stoischer Sokratismus. In: Aufklarung 22 (2010), S. 77-103; Wolfram Ben-
da, Christine Jackson-Holzberg, Patrick Miiller, Friedrich A. Uehlein: Introduction. In: An-
thony Ashley Cooper, Third Earl of Shaftesbury: Standard Edition. Complete Works [...].
Hrsg. von dens. Bd. IL.6. Stuttgart-Bad Cannstadt 2011, S. 9-54; Boyson: Poetical Stoical Shaf-
tesbury (Anm. 2).



Der Hymnus an die Natur in Shaftesburys Moralists (1711) 207

ches einen Begriff von diesem Gott und auch von seinem eigenen Selbst. Der
Kosmos als Ordnung zeugt von einem intelligenten Prinzip, einem ,divine mind".

Philocles bemerkt wéahrend des Dialogs aber immer wieder, dass das philoso-
phische Gesprach zwar seine Ideen aufklért, eines jedoch nicht leistet: Ihm fehlt
die Gewissheit, von sich selbst her so denken und auch handeln zu konnen, wie
er es eigentlich immer wieder als richtig erkannt hat (vgl. etwa Moralists, S. 134 {.).
Daher begeben sich die beiden am Morgen des dritten Tages ihrer Unterredung
in die Natur, die den Landsitz des Theocles umgibt. Hier setzt dieser nun zu einer
neuen Form der Rede an. Er nimmt eine andere Positur ein, wendet seine Au-
gen von Philocles ab, sinnt eine Weile, weist mit seiner Hand auf die Umgebung
und beginnt zu sprechen: ,Ye Fields and Woods, my Refuge from the toilsome
World of Business, receive me in your quiet Sanctuarys, and favour my Retreat
and thoughtful Solitude.” (Moralists, S. 193) Der gednderten Redehaltung folgt ein
Wechsel des sprachlichen Registers. Theocles” Rede richtet sich scheinbar nicht
mehr an seinen Gesprachspartner, sondern sie apostrophiert die umliegende Na-
tur. Die Anrede ist poetisch-archaisierend und jambisch rhythmisiert, obwohl
der Text weiterhin als Prosa gesetzt ist."" Es ist deutlich, was hier geschieht: Theo-
cles hat die Rolle eines begeisterten Dichters angenommen, der die Natur preist.

Freilich kommt dieser Wechsel in den Moralists nicht iiberraschend. Beide Ge-
sprachspartner haben sich eigens fiir diesen Morgen mit seinem Sonnenaufgang
verabredet,'> damit Theocles seinem Freund die Schénheit und Ordnungshaftig-
keit des Kosmos auf andere Weise zeige, als es vorher im diskursiven Gesprach
geschehen war. Als sie sich am vorgesehenen Ort treffen, verweist Philocles
scherzhaft auf den genius loci, der in dieser bukolischen Szene herrsche. Er bringt
Vergil ins Spiel: Nun habe er Theocles dingfest gemacht, auf dass er ihm Rede
stehe wie der gebundene und trunkene Silenus (vgl. Moralists, S. 192). Diese An-
spielung auf die sechste Ekloge greift Theocles auf, aber er verwahrt sich gegen
die Kosmogonie, die Silenus dort in einem Lied entfaltet.” Zum Charakter des

11 Fiir die Zeitgenossen war das deutlich zu erkennen. Pope beispielsweise hat in den Anmer-
kungen zu seiner Dunciad Shaftesburys Prosa als Verse setzen lassen. Vgl. Alexander Pope:
The Dunciad: Book the Fourth. With Illustrations of Scriblerus, and Notes Variorum. The
Second Edition. London 1742, S. 34, Anm. zu Vers 480. Dies beobachtet und kommentiert:
Pat Rogers: Shaftesbury and the Aesthetics of Rhapsody. In: British Journal of Aesthetics 12
(1972), S. 244257, hier S. 250.

12 Die Verabredung: Moralists, S. 138. Zwischen Verabredung und Treffen fallen andere Ge-
spriache der beiden, weshalb diese Stelle als Rahmen fiir den eigentlichen Hymnus meistens
iibersehen wird.

13 In der sechsten Ekloge heifit es (VV. 31-34): ,namque canebat, uti magnum per inane coacta /
semina terrarumque animaeque marisque fuissent / et liquidi simul ignis; ut his exordia
primis / omnia et ipse tener mundi concreverit orbis;”. In der Ubersetzung von Johannes
und Maria Gotte: ,Denn er sang, wie im leeren, gewaltigen Raum ineinander / wirbelten
noch die Keime fiir Land und Luft und fiir Wasser / und fiir lauteres Feuer zugleich, wie
aus diesen als Urstoff / alles entstand und sogar das zarte Gewolbe der Welt wuchs.” Beides
zitiert aus: Vergil: Landleben. Vergil-Viten. Hrsg. von Johannes und Maria Gotte sowie Karl
Bayer. Miinchen 21977, S. 34 f.



208 Mark-Georg Dehrmann

betrunkenen Gottes passe es wohl, dass er die Welt aus Chaos und ungeordneter
Materie entstehen lasse. Fiir Theokles aber kann ein geordneter Kosmos nicht
durch Zufall zustande gekommen sein. Er sei nicht zu denken ohne einen Geist,
der ihn hervorbringe und organisiere, ohne ,Minp” und , Thought” (ebd.), ohne
bewusste Formung und Durchbildung. Schon Vergil habe in der Aeneis eine Ge-
genversion gedichtet, in den Versen, mit denen Anchises seinem Sohn Aeneas
in der Unterwelt die Entstehung der Welt schildert: , The active MIND, infus'd thro’
all the Space, | Unites and mingles with the mighty Mass: | Hence Men and Beasts. -
(ebd.). In der Ubersetzung von Dryden," die Theocles hier zitiert, sind Raum und
Materie vom Geist durchwaltet; dieser bringt Tiere und Menschen hervor. Auch
Theocles kiindigt nun einen Gegengesang zu dem des Silenus an:

Here, PuiLocLes, we shall find our sovereign Genius; if we can charm the
Genius of the Place (more chaste and sober than your SiLENUS) to inspire
us with a truer Song of Nature, teach us some celestial Hymn, and make
us feel Divinity present in these solemn Places of Retreat. (Moralists, S. 193).

Diese Passage bietet ein argumentum des folgenden Gesangs und — gewisserma-
fien — eine Poetik der Hymne in Kurzfassung. Die Gattung wird angegeben, zu-
néchst als ,Song” — in Anlehnung an das carmen' des Silenus —, dann als ,celes-
tial Hymn". Die adressierte Gottheit ist der ,sovereign Genius”, also der ,oberste
Geist’, der ,Mind" und Schopfer des Kosmos. Zweck der Hymne ist es, diesen
Geist ,[hlere”, an diesem Ort, zu finden. Und auch den Weg, auf dem sich diese
Gotteserkenntnis vollziehen soll, gibt Theocles an: Zum Genius des Ganzen fiihrt
der genius loci, also der Geist, der in der umgebenden Natur waltet. Ihn gilt es zu
beschworen (,,charm”) — so wie Silenus gebunden werden musste —, auf dass er
dem Sdnger sein Lied eingebe, wodurch am Ende die Anwesenheit der Gottheit
an diesem Ort spiirbar werden soll. ,[Ilnspire”, ,teach” und , make us feel” — der
Hymne wird damit eine dreischrittige Struktur vorgegeben: Der Bitte um Inspi-
ration folgen die Empfangnis einer Lehre, deren Entfaltung sowie schliefilich die
Erscheinung der Gottheit, indem sie ihre Anwesenheit und Wirklichkeit durch
eine Gefiihlserkenntnis evident werden lasst.

14 Die Verse 981-986 (in Drydens Zdhlung) des 6. Buches im Kontext zitiert: ,Know first, that
Heav'n, and Earth’s compacted Frame, / And flowing Waters, and the starry Flame, / And
both the Radiant Lights, one Common Soul / Inspires, and feeds, and animates the whole. /
This Active Mind infus’d through all the Space, / Unites and mingles with the mighty Mass. /
Hence Men and Beasts the Breath of Life obtain;”. The Works of Virgil: Containing His Pas-
torals, Georgics, and Zneis. Translated into English Verse; by Mr. Dryden. London 1697,
S. 391. Bei Vergil lauten die Verse 724-728: , Prinicipio caelum ac terras camposque liquentis /
lucentemque globum lunae Titaniaque astra / spiritus intus alit, totamque infusa per artus /
mens agitat molem et magno se corpore miscet. inde hominum pecudumque genus [...]“
Zitiert nach: P. Vergilius Maro: Aeneis. 5. und 6. Buch. Lateinisch/Deutsch. Ubers. und hrsg.
von Edith und Gerhard Binder. Stuttgart 22006, S. 136.

15 Sowohl die Ekloge selbst wird als ,carmen” (V. 5) bezeichnet als auch die Lieder (,,carmina”;
V. 25) des Silenus; vgl. Vergil: Landleben (Anm. 13), S. 32-34.



Der Hymnus an die Natur in Shaftesburys Moralists (1711) 209

Und so beginnt Theocles mit der bereits zitierten Apostrophe an den genius
loci, die umgebende Natur." Folgen wir, um uns Verfahren und Struktur zu ver-
gegenwartigen, dem ersten Teil des Gesangs: Die Anrufung der umgebenden
Natur — ,Ye Fields and Woods” — beginnt mit einer Bitte, dem Sanger giinstig
zu sein: ,favour my Retreat and thoughtful Solitude.” (Moralists, S. 193) In dieser
Einsamkeit, angesichts der ,,Majestick Beautys of this Earth” komme der Mensch
zu seiner eigentlichen Bestimmung: ,made for Contemplation, and to search his
own and other Natures”, sei dies der Ort, um ,,the Cause of Things” zu erwagen
(,meditate”) und die Werke der Natur ndher zu betrachten (alles ebd.).

Ein vorlaufiges Ziel findet der Aufschwung des Sangers in einer zweiten Apo-
strophe. Sie richtet sich nicht mehr an die Umgebung, sondern spricht nun die
Natur als Ganze an: ,,O glorious Nature! Supremely Fair, and sovereignly Good!
All-loving and All-lovely, All-divine!” (ebd.). Natur — das meint hier nun ein Prin-
zip, in dem sich Schonheit und Giite vereinigen. Sie tragt die Attribute des Gott-
lichen an sich: ,supreme’, ,sovereign’, ,, All-divine”. Dieser zweiten Apostrophe an
die gottliche Natur folgt unmittelbar eine dritte:

O mighty Nature! Wise Substitute of Providence! impower’d Creatress! Or
Thou impowering Derty, supreme Creator! Thee I invoke, and Thee alone
adore. To thee this Solitude, this Place, these Rural Meditations are sacred;
whilst thus inspir’d with Harmony of Thoughts, tho unconfin'd by Words,
and in loose Numbers, I sing of Nature’s Order in created Beings, and cel-
ebrate the Beautys which resolve in Thee, the Source and Principle of all
Beauty and Perfection. (Moralists, S. 194)

Von der Natur richtet sich der Blick auf die Gottheit selbst. Diese Wendung voll-
zieht sich vermittels der einfachen Konjunktion ,Or”. Die bevollmachtigte Schop-
ferin Natur und die bevollmachtigende Gottheit werden in diesem Zuge zwar
unterschieden; aber mit hochster Selbstverstdandlichkeit geht Theocles von der
einen zum anderen {iber."” Dieser ,supreme Creator” ist eigentlich das Ziel, zu
dem die Erkenntnis des Sangers strebt. Zu ihm als dem ,sovereign Genius” (Mo-
ralists, S. 193) — wie es eingangs hief§ — hat die invocatio des genius loci gefiihrt. Die
selbstreflexive, poetologische Wendung ,I sing” zeigt, dass die Bitte um Inspi-
ration nun an ihren eigentlichen Adressaten gelangt ist und erfiillt wurde. Im
selben Zug hat sich dem Sanger das Wissen erschlossen, dass die Schonheit und
Ordnung der Natur von dieser Gottheit ausgehen.

Gleich darauf aber thematisiert Theocles ein Problem der Gotteserkenntnis, zu
der er sich aufgeschwungen hat: , Thy Being is boundless, unsearchable, impene-

16 Seine Hymne ist dabei nicht iiberall streng metrisiert, aber durchgehend rhythmisiert. Er
selbst gibt das, in einer selbstreflexiven Wendung der Hymne, zu verstehen: ,,and in loose
Numbers, I sing of Nature’s Order in created Beings” (Moralists, S. 194).

17 Nicht zuletzt das ,Or” wirkte provozierend auf die Zeitgenossen. Pope beispielsweise wirft
Shaftesbury genau aufgrund dieser Passage vor, Natur und Gott zu identifizieren; vgl. ders.:
Dunciad (Anm. 11), S. 34.



210 Mark-Georg Dehrmann

trable. In thy Immensity all Thought is lost; Fancy gives o‘er its Flight: and wea-
ry’d Imagination spends it-self in vain” (Moralists, S. 194). Die Gottheit in ihrem
Wesen erweist sich fiir Theocles als unbegreifbar. Hier scheitert das begriffliche
Denken, und auch die bildlich vorstellende Phantasie versagt. Jeder Versuch, den
,Abyss of DErTY” (ebd.) auf diese Weise zu ergriinden, wirft den Sanger auf ,my-
self” zuriick, auf den ,Sense of this so narrow Being” (ebd.), also das Selbstbe-
wusstsein kreatiirlicher Beschrankung.

Aber gerade diese Riickkehr zu und Besinnung auf sich selbst weist den wei-
teren Weg fiir die Erkenntnis Gottes. Denn einerseits ist der Schopfer in seinem
Wesen fiir die Kreatur unbegreifbar. Aber als Geschdpf besitzt der Mensch ande-
rerseits Erkenntnisvermogen, die seinem Ort in der Schopfung angemessen sind:
,Yet since by Thee (O Sovereign Minp!) I have been form’'d such as I am, intelligent
and rational; since the peculiar Dignity of my Nature is to know and contemplate
Thee; permit that with due freedom I exert those Facultys with which thou hast
adorn’d me.” (Ebd.) Theocles hat als Mensch eine seiner Natur entsprechende
Einsicht in das Wirken des Schopfers. Dem , MinD*, als der dieser hier angespro-
chen wird, korrespondiert die menschliche Geistnatur. Sie auszuiiben und Gott
in seinen Werken zu erkennen, konstituiert die Freiheit und die Wiirde (, Digni-
ty”) des Menschen. Mit der Bitte um Beistand und Leitung dabei endet der erste
Teil von Theocles” Hymne.

4

Gehen wir damit von der Kommentierung der Hymne zu den vier Aspekten iiber,
die ndher betrachtet werden sollen. Als erstes stellt sich die Frage, welche theolo-
gischen Konsequenzen dieses Modell der Gotteserkenntnis birgt. Zunachst mag
das, was Theocles hier vorfiihrt, unspektakuldr erscheinen. Der Mensch ist Teil
eines geordneten, von einem giitigen Gott geschaffenen Kosmos. Und auch wenn
er Gott selbst nicht erkennen kann, so spricht sich ihm die Existenz dieses Gottes
doch deutlich genug in dessen Werken zu. Aber gerade diese Konzeption kann
als hochbrisant verstanden werden. Sie verzichtet auf alle zentralen Elemente,
die diese Gotteserkenntnis als spezifisch christliche ausweisen kénnten: Es fehlt
jeder Verweis auf die Schrift als Offenbarung Gottes. Der Mittler Christus, von
dem die Offenbarung zeugt, wird nicht genannt; entsprechend ist nicht die Rede
vom Glauben an das Offenbarungsgeschehen und an Gott, ebenso wenig von
der Empféngnis der Gnade Gottes, wie sie sich auch im anglikanischen Kontext
durch die Lektiire der Heiligen Schrift ergeben kann. Diese Gnade allein aber
konnte den Menschen aus seinem natiirlichen, verdorbenen Zustand befreien.
Erst damit wiirde er giiltiger Erkenntnisse und eines gottgefélligen Lebens fihig.

Provokant ist Theocles” Hymne nicht, weil sie natiirliche Theologie betreibt.
Sie ist es vielmehr, weil hier die natiirliche Theologie absolut gesetzt wird. Die
Erfahrung, dass Gott als Objekt der Erkenntnis nicht erfassbar ist, fiihrt nicht zu
Resignation, Hoffnung und Glauben, zu einer Wendung auf die Offenbarung.
Vielmehr leitet sie zu der Einsicht, dass dieser Gott dem Menschen eine natiir-



Der Hymnus an die Natur in Shaftesburys Moralists (1711) 211

liche Fahigkeit gegeben hat, sein Wirken in der Welt nachzuvollziehen und da-
durch in ein rechtes Verhéltnis zu ihm und zu sich selbst zu gelangen.

Der zweite Teil des Hymnus entfaltet diesen provokanten Gedanken noch wei-
ter. Hier besingt Theokles, weiterhin die Gottheit apostrophierend, ihr Wirken im
Gesamtsystem Kosmos. Dieses Wirken weise sich aus im alles belebenden ,,vital
Principle” (Moralists, S. 205), in Materie, Bewegung, Zeit und Raum, schlieSlich
in ,Sense and TroucHT” (Moralists, S. 206 £.), also in Wahrnehmungsfahigkeit,
Bewusstsein und Denken. Und wenngleich der Mensch alle diese Aspekte der
Wirklichkeit in ihrem Wesen ebenso wenig zu begreifen vermag wie den Gott
selbst — er hat doch mit ,, SEnse and THouGHT” einen privilegierten Zugang zu ih-
nen. Sie ermdglichen es ihm erstens, das gottliche Wirken in seinen Konkretionen
zu beobachten, in den ,Works of Nature”: ,,our weak Eyes, help’d by mechanick
Art, discover in these Works a hidden Scene of Wonders” (Moralists, S. 206). Aber
,SENSE and TaoucHT” fithren noch dariiber hinaus. Zwar begreift der Mensch
auch nicht, was diese beiden, ihm eigenen Vermdgen in ihrem Wesen sind. Aber
dass Reflexivitdt und Wahrnehmungsfahigkeit in ihm wirken, ist dem Menschen
unmittelbar bewusst und gewiss, denn schliefSlich erkennt er durch sie die Welt
und sich selbst. Diese Einsicht in seine eigene Natur fiihrt Theocles zu einem
weitreichenden Schluss: ,,Thus are we in a manner conscious of that original and
eternally existent THouGHT, whence we derive our own” (Moralists, S. 207). Und
entsprechend dankt er dem hochsten Wesen als demjenigen, ,who hast thus
communicated thy-self more immediately to us, so as in some manner fo inhabit
within our Souls; Thou who art Original Sout, diffusive, vital in all, inspiriting
the Whole.” (ebd., S. 207) " Die reflexive Einsicht in seine Fahigkeit, Ordnung und
Harmonie mit Freude zu erkennen, weist sich aus als substantielle Teilhabe an
dem, was Ordnung und Harmonie stiftet. Dem Menschen selbst wohnen in ge-
wisser Weise die gottliche Kraft und der gottliche Geist inne. Der Mind des Men-
schen ist ein Teil des gottlichen Mind, oder, stoisch-platonisch formuliert: Der
menschliche nous hat Teil am goéttlichen nous.”” Theocles” Formulierungen trans-
formieren dabei christliches Vokabular: Die Mitteilung Gottes an den Menschen
- ,communicated” — referiert auf ein Offenbarungsgeschehen; ,inspirit’ wurde
von zeitgendssischen Theologen mitunter fiir den der Heiligen Schrift einwoh-
nenden Geist verwendet, der sich dem Menschen in einem iibernatiirlichen Akt
der Gnade mitteile und ihm die Kraft zu einem gottgefalligen Leben verleihe.

18 Wahrend Theokles hier noch den gottlichen Mind apostrophiert, hat sich seine Rede in die-
sem Teil doch verdndert. Denn die Ich-Form, in der sich die Bitte um Inspiration im ers-
ten Teil vollzog, ist dem , we” gewichen. Das Wissen, das sich dem Séanger erschliefit, wird
nun als paradigmatisches prasentiert, fiir den Zuhorer Philocles wie auch fiir die Gattung
Mensch.

19 Vgl. dazu ausfiihrlicher Dehrmann: Shaftesburys stoischer Sokratismus (Anm. 10), S. 94-96.

20 Vgl. etwa Richard Allestree, Regius Professor of Divinity in Oxford: ,it has pleased God to
inspirit and actuate all his Evangelical methods, by a concurrence of supernatural strength,
makes it not only eligible but possible, I may say easie and pleasant for us to do whatev-
er he commands us: and notwithstanding our natural debility, makes us through Christ



212 Mark-Georg Dehrmann

All dies vollzieht sich hier durch die Betrachtung der Natur und des Selbst.
Die Teilhabe am géttlichen Geist und die natiirliche Fahigkeit, ihm handelnd und
erkennend gerecht zu werden — darin liegt die ,,peculiar Dignity of my Nature”
(Moralists, S. 194), wie es oben hief. Gott zu dienen, bedeutet fiir den Menschen,
der eigenen Natur und der Natur des Ganzen gerecht zu werden, also den ihm
jeweils zukommenden Platz in der kosmischen Ordnung zu erkennen und einzu-
nehmen. Was Shaftesbury hier aus stoischen und auch platonischen Traditionen
heraus formuliert, kann als kompatibel mit christlichem Denken verstanden wer-
den. Aber es lédsst sich auch als Deismus reinsten Wassers interpretieren, wenn
man in Rechnung stellt, dass Offenbarung, Erlosungsbediirftigkeit des Men-
schen, Eingriff der gottlichen Gnade, Glaube iiberfliissig wiirden.

5

Gehen wir zum zweiten Punkt iiber, der Frage, in welche Beziehung Naturer-
kenntnis und Gotteserkenntnis in diesem Modell treten. Das Ziel von Theocles’
Hymnus war es, Gott in der Natur erfahrbar zu machen: ,,make us feel Divinity
present in these solemn Places of Retreat.” (Moralists, S. 193) In der Inszenierung
seines Gedichtes scheint dies gelungen, bis hin zu einem transformierten, verna-
tlirlichten Offenbarungs- und Gnadengeschehen. Natur- und Gotteserkenntnis
kommen dabei aber in ein besonderes Verhiltnis. Es kann nachvollzogen wer-
den, wenn man sich verdeutlicht, dass Theocles’ zitierte Zielbestimmung der
Hymne mehrdeutig ist.*' Diese Mehrdeutigkeit aber illustriert gleichsam den Er-
kenntnisweg, der sich im Laufe des Gesangs ergibt.

Auf der ersten Ebene bezieht sich Theocles auf die spezifischen Vorausset-
zungen seines hymnischen Sprechens. , Divinity” wird ,present” vermittels des
enthusiastischen Gesangs. Die Bitte des Sangers um Inspiration und Erscheinung
des Gottes hat Gnade gefunden. Die Inspiration besitzt hier eine Bedeutung, die
innerhalb der poetischen Sprache entweder esoterisch verstanden werden kann
— als wirkliche Be-Geisterung — oder aber als uneigentlich. Sie ldsst sich jedoch
reformulieren, wenn man sie auf die Natur bezieht. Schliefslich hat sich Gott
,in these solemn Places of Retreat” (Moralists, S. 193) offenbart als derjenige, der
die ganze Natur belebt. Insofern kann von ihm generell gesagt werden, dass er
auch an diesem spezifischen Ort in der Natur wirksam sei. Um ihn zu erkennen,
braucht es kein enthusiastisches Wissen. An dessen Stelle tritt in dieser Ausle-
gung die Beobachtung der Natur, einschliefilich der Naturforschung — durch In-
strumente gescharft, erblickt das schwache menschliche Auge ,a hidden Scene
of Wonders” (Moralists, S. 206), die von der kosmischen Ordnung zeugen. So

which strengthens us, able to do all things”; [Richard Allestree:] The Causes of the Decay of
Christian Piety. Or an Impartial Survey Of the Ruines of Christian Religion, Undermin’d by
Unchristian Practice. London 1667, S. 19. Die Passage wird zitiert im Worterbuch von Samuel
Johnson: A Dictionary of the English Language [...]. 2 Bde. London ¢1785, Bd. 1, s.p., sub verbo
inspirit.

21 Vgl. die gesamte Passage oben, S. 208.



Der Hymnus an die Natur in Shaftesburys Moralists (1711) 213

verstanden, scheint Theocles in seiner Hymne eine physikotheologische Gottes-
erkenntnis in der Sprache der Dichtung vorzubringen. Aber angesichts des Ge-
dankens der menschlichen Teilhabe am gottlichen nous gewinnt Theocles” Rede
noch eine dritte Bedeutung. Die Bitte, ,make us feel Divinity present”, erfiillt sich
eigentlich erst, als der Singer nicht mehr aus der dufieren Natur auf die Existenz
und Prasenz Gottes schliefdt, sondern den Blick reflexiv auf sich selbst richtet.
Die Gotteserkenntnis ergibt sich nicht aus einer Demonstration, die von wahrge-
nommenen Eigenschaften der gottlichen Werke auf die Existenz eines Schopfers
schliefit. Evident wird sie vielmehr erst in der Selbsterkenntnis. Geist ist in der
Natur, weil der menschliche Geist sich selbst in ihm und ihn in sich wiederer-
kennt. ,Divinity” ist also letztlich deshalb , present”, weil sie im Menschen selbst
immer schon wirksam ist.

Theocles” Hymne richtet sich also eigentlich auf Selbsterkenntnis bzw. erst in
dieser kommt sie zu ihrem eigentlichen Ziel. Sie ist keine physikotheologische
Dichtung, wenn damit gemeint ist, die Existenz Gottes aus der weisen Einrich-
tung der sichtbaren Natur zu demonstrieren. Eine solche Physikotheologie wiirde
den entscheidenden Schritt verfehlen. Sie verstiinde nicht, dass Ordnung und
Schonheit in der Natur nur deshalb erkannt werden konnen, weil der menschli-
che Geist selbst Anteil hat an dem Prinzip, das Ordnung und Schonheit hervor-
bringt. Gerade darin, dass der Hymnus in diesem Sinne keine physikotheolo-
gische Dichtung ist, griindet auch seine Radikalitdt. Denn wenn beispielsweise
William Derham 1711 und 1712 in den Boyle Lectures seine Physikotheologie vor-
tragt, dann zielt er zwar auf die vernunftmagige Uberzeugung vom Wirken Got-
tes in der Welt. Aber die Wirksamkeit dieser Uberzeugung basiert letztlich auf
,Fear and Obedience” gegeniiber der Natur wie der Offenbarung, auf ,, Thankful-
ness and Praise” gegeniiber dem allméachtigen Gott.?2 Derhams Physikotheologie
héangt ab von der Offenbarung. Shaftesburys Gott aber offenbart sich dem natiir-
lichen Menschen in unmittelbarer Evidenz. Die Natur ist fiir diesen Erkenntnis-
prozess ein Durchgangsraum, denn die entscheidende Einsicht in die Teilhabe
des Menschen am goéttlichen Geist ergibt sich durch Selbsterkenntnis.

6

Mit dem Verweis auf den Enthusiasmus wurde bereits auf die dritte Frage an die
Moralists vorgegriffen: Was fiir eine Konzeption von Enthusiasmus® wird hier
vertreten, wenn sich Gott in dieser Weise dem Menschen offenbart?

Zunachst muss festgehalten werden, dass der Enthusiasmus mit dem Hymnus
zu einem zentralen Thema der Moralists aufriickt.* Er wird, wie oben schon ange-

22 William Derham: Physico-Theology: or, a Demonstration of the Being and Attributes of God,
from his Works of Creation. [...] London 21714, S. 443.

23 Zum Enthusiasmus vgl. die griindliche und umfassende Studie von Volkhard Wels: Der
Begriff der Dichtung in der Frithen Neuzeit. Berlin, New York 2009, S. 179-333.

24 Der Enthusiasmus ist fiir Shaftesbury insgesamt ein wichtiges Thema. Im Letter Concerning
Enthusiasm (zuerst 1708) riickt Shaftesbury eher vom Enthusiasmus ab, indem er ihn als Ur-



214 Mark-Georg Dehrmann

deutet wurde, erstens als Modus hymnischer Dichtung inszeniert. Zweitens spie-
len die Moralists in der gesamten Anlage ihrer Szene auf den Platonischen Phaid-
ros an; Sokrates begibt sich hier gemeinsam mit dem Titelcharakter in die Gegend
auflerhalb Athens, er stimmt im Laufe des Dialogs gleichfalls eine (ironische)
enthusiastische Rede an. Drittens wird der Enthusiasmus diskursiv verhandelt
(wie ebenfalls im Phaidros). Nur eines von vielen Beispielen bildet die Deutung
von Vergils Ekloge {iber den betrunkenen Silen. Die Reflexion iiber den Enthusi-
asmus vollzieht sich aber auch formal. Denn Theocles triagt seine Hymne nicht in
einem durchgehenden Raptus vor; vielmehr wird sie dreimal unterbrochen.”” Zu-
néchst fallt Theocles selbst zweimal aus seiner Rolle, um mit Philocles die Inhalte
des Gesangs zu rekapitulieren und zu erwégen (vgl. Moralists, S. 194 und S. 209).
Diese Riickkehr in den Modus des Dialogs ermdglicht die Kommentierung und
Auslegung des begeisterten Gedichts. Was der begeisterte Sanger dort in poeti-
scher Rede vorgebracht hat, wird ,{ibersetzt’ in einen Diskurs, der zur Normali-
tat zuriickkehrt ist. Schon diese Struktur wirft ein Licht auf den Enthusiasmus.
Was er zutage fordert, muss im intersubjektiven Gesprach gepriift und gesichert
werden konnen.? Hier wird deutlich, was bereits die bewusste Inszenierung des
enthusiastischen Zustandes durch Theocles nahelegt: Sein Enthusiasmus ist kein

sache fiir religioses und politisches Schwarmertum bzw. Fanatismus identifiziert und iro-
nisiert. Die Moralists bieten dagegen ein positives Verstindnis des Enthusiasmus an, das
allerdings — wie weiter unten deutlich werden wird — auf eine sehr spezifische Interpreta-
tion der ,gottlichen’ Begeisterung zielt. Beide Positionen schliefien einander nicht aus. Zur
Enthusiasmuskritik vgl. etwa Hans-Jiirgen Schings: Melancholie und Aufkldrung. Melan-
choliker und ihre Kritiker in Erfahrungsseelenkunde und Literatur des 18. Jahrhunderts.
Stuttgart 1977, S. 179-184 u. pass.; Michael Heyd: Be sober and reasonable: The Critique of
Enthusiasm in the Seventeenth and Early Eighteenth Centuries. Leiden 1995; Albert Meier:
Schwérmer auf dem Priifstand. Shaftesburys ,raillery’ in der deutschen Moralphilosophie
und Dichtung des 18. Jahrhunderts. In: Festschrift fiir Erich Trunz zum 90. Geburtstag. Vier-
zehn Beitrdge zur deutschen Literaturgeschichte. Hrsg. von Dietrich Jéns u. Dieter Lohmei-
er. Kiel 1998, S. 55-74. Eine Interpretation beider Seiten des Enthusiasmus bieten Barbara
Schmidt-Haberkamp: Die Kunst der Kritik. Zum Zusammenhang von Ethik und Asthetik
bei Shaftesbury. Miinchen 2000, S. 221-235 (mit einer Diskussion der Forschung); Giinter
Butzer: Soliloquium. Theorie und Geschichte des Selbstgesprachs in der européischen Lite-
ratur. Miinchen 2008, S. 329-341.

25 Vgl. Platon: Phaidros, etwa 237a, 238c-d und 241e (Stephanus).

26 Zu Enthusiasmus bzw. mania vgl. ebd., 244a und den Fortgang des Dialogs. Zur Rezepti-
on des Phaidros und des Symposion in der Frithen Neuzeit vgl. Wels: Begriff der Dichtung
(Anm. 23), pass., beispielsweise bei Ficino: S. 198-205.

27 Der Hymnus wird dadurch in die vier Abschnitte geteilt, von denen oben bereits die Rede
war. Wels geht in seiner Untersuchung zum Enthusiasmus (Begriff der Dichtung [Anm. 23],
S. 224) auf den Dialog Naugerius, sive de poetica dialogus (1555) von Girolamo Fracastoro ein,
der strukturelle Ahnlichkeiten zu haben scheint. Hier unterbreche der Dichter Naugerius
den Dialog immer wieder, um begeistert Verse zu rezitieren. Zwar deutet Fracastoro den En-
thusiasmus nach Wels als natiirliche — nicht géttlich induzierte — Entriickung (vgl. ebd.); aber
die Unterbrechung des Dialogs scheint hier nicht die Funktion der Enthusiasmus-Kontrolle
zu haben, wie dies in den Moralists der Fall ist.

28 Vgl. dazu etwa Schmidt-Haberkamp: Kunst der Kritik (Anm. 24), S. 228-233.



Der Hymnus an die Natur in Shaftesburys Moralists (1711) 215

wirkliches AufSer-sich-Sein, sondern ein bestimmter Modus der Rede, deren In-
halte sich auch vor dem abgekiihlten Bewusstsein bewdhren miissen.

Als Theocles sich zum zweiten Mal unterbricht, tragt er eine Bitte an seinen
Gesprachspartner heran. Philocles moge {iber seinen Zustand wachen und ihn
zur Raison rufen, wenn seine Rede sich in dunkle Tiefen oder zu luftige Hohen
verliere (vgl. Moralists, S. 209 £.). Der Gedanke, dass der Enthusiasmus einer Kon-
trolle bediirfe, gewinnt hier eine neue Pointe. Denn Theocles fordert seinen Schii-
ler gleichsam zu einem Lernprozess auf. Philocles soll sich den enthusiastischen
Visionen nicht mehr einfach iiberlassen. Er selbst muss nun die Kontrollfunktion
ausiiben. Und das scheint ihm auch zu gelingen. Als Theocles das Element des
Feuers besingt, unterbricht ihn Philocles® und bittet um eine Deutung der dunk-
len Rede. Er hat den Eindruck, Theocles spiele auf die antike Vorstellung an, dass
die Welt immer wieder von einem zyklischen Weltenbrand vernichtet wiirde.*
Mit dem Bild der Gottheit, das er gewonnen habe, konne er so etwas aber nicht
vereinbaren. Theocles raumt ein, er sei, das Feuer besingend, selbst ,,too warm”
(Moralists, S. 213) geworden. Kiinftig wolle er sich der Erde zuwenden (vgl. Mo-
ralists, S. 213 £.). Die Moralists fiihren hier einerseits den gelungenen Lernprozess
von Philocles vor, der die nachdriickliche poetische Rede nun kritisch reflektiert.
Daneben zeigt der Dialog auch, wie der Enthusiasmus sich spekulativ verstei-
gen kann. Die Einbildungskraft kann tiberhand nehmen. Die erhitzte Rede ist
dann gerechtfertigt, wenn sie zuriickgebunden werden kann an die Natur und
das fiir den Menschen Wesentliche: die Erkenntnis, dass sein Geist ein Teil des
kosmischen Geistes ist und dass seine Bestimmung darin liegt, sein Denken und
Handeln daran auszurichten.

Genau in dieser Moglichkeit, die enthusiastischen Gesichte an die Natur zu-
riickzubinden, liegt aber eine der Pointen des enthusiastischen Hymnus in den
Moralists insgesamt. Theocles agiert zwar als poeta vates, dem sich mit der Inspi-
ration ein esoterisches Wissen erschliefst. Aber gleichzeitig sind diese Lehren so
gefasst, dass sie vor einer mit ruhiger Besonnenheit vorgenommenen Priifung
bestehen konnen. Was entweder esoterisch oder uneigentlich erscheint, lasst sich
auch exoterisch und natiirlich verstehen. Am Beispiel des Satzes , make us feel
Divinity present” wurde diese kalkulierte Mehrdeutigkeit oben schon verdeut-

29 Wie sich diese Unterbrechung vollzieht, ist nicht ganz klar. Philocles beschreibt die Szene
so: ,Here Theocles stopt on a sudden, when (as he imagin’d) I was putting my Hand out, to
lay hold of his Sleeve.” (Moralists, S. 212) Es scheint, als wiirde Theocles sich den Vorgang
nur einbilden; so deutet auch Schmidt-Haberkamp (Kunst der Kritik [Anm. 24], S. 229). Sie
konzentriert sich in ihrer Interpretation auf Theocles und die Tatsache, dass er seinen En-
thusiasmus selbst kontrollieren kénne. Allerdings verdeutlicht der Text auch, dass hier ein
Lerneffekt des Philocles vorliegt, denn dieser gibt gleich zu verstehen, dass ihm angesichts
des Fortgangs des Hymnus unwohl geworden sei: ,Indeed, said I, you might well expect the
Fate of Icarus, for your high-soaring. But this, indeed, was not what I fear’d. [...] I was afraid
it might, in the issue, run to what they tell us of a universal Conflagration; in which I knew not
how it might go, possibly, with our Genrtus.” (Moralists, S. 213).

30 Vgl. das Zitat oben, in Anm. 29.



216 Mark-Georg Dehrmann

licht' Nicht zuletzt gilt diese Reformulierbarkeit auch fiir den Enthusiasmus
selbst. Als Beispiel sei eine Apostrophe aus dem Hymnus genannt, in der Theo-
cles den Enthusiasmus thematisiert. Er wendet sich dort mit folgenden Worten
an den Geist des Ganzen: ,O mighty Gentus! [...] Author and Subject of these
Thoughts!” (Moralists, S. 205) Als ,Subject” des Hymnus ist der Gott der Gegen-
stand der Rede. Indem Theocles ihn aber auch als ,, Author” apostrophiert, gibt
er der Vorstellung Ausdruck, dass er von dem Gott erfiillt sei und dieser nun
aus ihm und durch ihn spreche. Was insofern wie ein wunderhaftes Geschehen
— oder ein poetischer Topos — wirkt, hat aber einen doppelten Sinn. Denn wenn
der menschliche Geist Teil des gottlichen Geistes ist, dann spricht der Mensch
immer schon mit Gott, zumal wenn er dies erkennt — gerade das macht ja seine
besondere Wiirde* aus. Der ,mighty Genius” ist damit erstens in der enthusias-
tischen Sprache des Gedichtes der Gott, den Theocles anruft. Auf der zweiten Be-
deutungsebene aber ist dieser Genius und Damon identisch mit dem kosmischen
nous, an dem der Mensch durch Bewusstsein und Denkféahigkeit teilhat.*

Was bedeutet diese kalkulierte Mehrdeutigkeit fiir den Enthusiasmus? Einer-
seits wird die Vorstellung einer iibernatiirlichen Begeisterung und Inspiration
offensichtlich abgelehnt. Enthusiasmus ist weder Sonderoffenbarung noch Beses-
senheit. Der Mensch hat von seiner Natur her Anteil am gottlichen Geist, er be-
kommt ihn nicht erst durch eine besondere Bitte oder Gnade. Daher entsprechen
die Erkenntnisse, zu denen der rechte Enthusiasmus fiithren mag, dem, was der
Mensch auch ohne besondere Inspiration durch Selbstbetrachtung und Betrach-
tung des Kosmos erkennen kann. Zu deutlich ist es auch, dass Theocles die Hal-
tung des poeta vates als eine Pose behandelt, die er bewusst verwendet, zumal er
sie ja auch didaktisch einsetzt. Die enthusiastische Form der Rede ist kalkuliert.
Die zahlreichen Verweise auf die Topoi des Enthusiasmus, den genius loci, die
Nymphen (vgl. Moralists, S. 192), den Pegasus der Dichter oder den Hippogry-
phen Ariosts (Moralists, S. 214) — alles dies hat einen ironischen Unterton.

Aber diese Ironie zerstort doch diese Topoi nicht, sondern hilt sie gewisser-
mafien in der Schwebe. Gleiches geschieht mit dem Enthusiasmus. Denn Theo-
cles macht sich die Form der begeisterten, bewegenden Rede sehr wohl zunutze.

31 Vgl. oben, S. 212 f.

32 Vgl. oben, S. 210: , Dignity”.

33 Der Damon ist fiir Shaftesbury ein dulerst bedeutungstrachtiger Begriff. Er ist nicht nur das
griechische Pendant zum lateinischen Genius. Gleichzeitig bezieht er sich auf das daiménion
des Sokrates und den daimon der spéten romischen Stoiker Marc Aurel und Epiktet. Shaf-
tesbury hat sich vor allem in den Jahren um und nach 1700 intensiv mit Sokrates beschéf-
tigt und dabei eingehend Platon und Xenophon studiert. Er plante eine kommentierte, mit
Ubersetzungen versehene Edition der antiken Schriften iiber Sokrates; vgl. die umfangrei-
chen Vorarbeiten in: Shaftesbury: Standard Edition. Bd.IL.5: Chartae Socraticae. Design of a
Socratick History. Hrsg. von Wolfram Benda, Christine Jackson-Holzberg und Friedrich A.
Uehlein. Stuttgart-Bad Cannstadt 2008. Darin deutet er daimdnion und daimon als natiirliche
Vernunft des Menschen, die Teil des gottlichen mind sei (vgl. dazu Dehrmann: Stoischer
Sokratismus [Anm. 10], S. 91-96).



Der Hymnus an die Natur in Shaftesburys Moralists (1711) 217

Und insofern lésst sich fiir die Berechtigung des Enthusiasmus anbringen, was
eben noch als Argument gegen ihn erschien: Er ist gerade deshalb gerechtfer-
tigt, weil der Mensch von seiner Natur her Anteil am géttlichen Geist hat, er die-
sen also nicht erst durch eine besondere Bitte oder Gnade bekommt. Aus diesem
Grund hat der Enthusiasmus in einer naturalisierten Auslegung einen genuinen
Platz im Verhéltnis des Menschen zur Welt und zu Gott.** Wie dies gedacht ist,
wird vollends deutlich, wenn sich Theocles und Philocles nach dem Hymnus
tiber den Enthusiasmus unterhalten.®® Denn er sei die Liebe, die den Menschen
zu dem hinziehe, was er als schon empfinde. Diese Liebe entziinde sich in der
Regel an sinnlich erfahrbaren Dingen, die der Mensch heifs begehre. Nicht diese
Liebe und nicht dieses Begehren seien dabei problematisch, wohl aber die Vor-
stellung, dass diese Liebe ihren addquaten Gegenstand in den Objekten finde,
auf die sie sich richte. Was der Mensch im sinnlich Schénen eigentlich liebe, was
ihn eigentlich anziehe, sei nicht das schéne und begehrte Ding selbst, sondern
das, was es schon mache, also letztlich der gottliche nous, der mit Bewusstheit die
Harmonie und Ordnung geschaffen habe und sie durchwalte.”® Da der Mensch
aber selbst nous sei, erkenne er in dieser Schonheit und Ordnung gleichsam auch
sich selbst wieder. Enthusiasmus und Liebe sind Modi dieses Wiedererkennens.
Recht verstanden, kénnen sie den Menschen dazu fiihren, ja zunéchst geradezu
verfiihren, seine Liebe auf sich selbst zu richten, und das bedeutet fiir Shaftesbu-
ry, den eigenen mind, das eigene geistige Leitvermdgen, dadurch zu ehren, dass
man sich bemiiht, ihn in Ubereinstimmung mit dem ,general Mind’ des Kosmos
zu halten: ,the particular MinDp shou'd seek its Happiness in conformity with the
general-one, and endeavour to resemble it in its highest Simplicity and Excellence.”
(Moralists, S. 201).

Offensichtlich haben wir hier einen Grundgedanken vor uns, der zum Teil eng
an Platon angelehnt ist, an den Phaidros mit dem Gesprach iiber die Liebe und den
Seelenmythos, an den Eros Diotimas aus dem Symposion: Liebe als Sehnsucht,
die selbst als Leitfaden fungiert und den Liebenden aus dem Korperlichen zur
Idee hinzieht. Zum Verhiéltnis Shaftesburys zu Platon muss es hier hinreichen,
festzustellen, dass diese Platonische Konzeption in ein stoisches Denkmodell ein-
gepasst wird, in dem die Bestimmung des Menschen in der Pflege seines Leitver-

34 Giinter Butzer (Soliloquium [Anm. 24], insbes. S. 339 f.) kommt zu dem Schluss, Shaftesbury
vertrete das Modell eines selbstinduzierten Enthusiasmus. Dem kann ich mich mit zwei
Einschrankungen anschliefien: Erstens gilt es diesen Enthusiasmus zu kontrollieren; zwei-
tens zielt der Enthusiasmus am Ende gleichsam auf seine Uberwindung, denn die Liebe
zum Kosmos und zum mind, die den Enthusiasmus erregt, soll den Menschen am Ende auch
im niichternen Zustand leiten

35 Vgl. Shaftesbury: Moralists (Anm. 1), S. 220-232.

36 Vgl. etwa Shaftesbury: Moralists (Anm. 1), S. 226: ,,the Beautiful, the Fair, the Comely, were ne-
ver in the Matter, but in the Art and Design; never in the Body it-self, but in the Form or forming
Power.”



218 Mark-Georg Dehrmann

mogens liegt, das wiederum teilhat an der Geistnatur des Kosmos.”” Der Enthu-
siasmus ist fiir Shaftesbury die Liebe fiir das Schone, das Gute und die Ordnung,
die sich aus der Geistnatur des Menschen ergibt. Insofern, als die menschliche
Natur Anteil am gottlichen Geist hat, spricht mit dem Enthusiasmus wirklich
der Gott aus dem Menschen. Daher ist der Enthusiasmus — verstanden als Liebe
fiir das Schone — gerechtfertigt und wertvoll. Aber gleichzeitig fiihrt diese Lie-
be, wenn sie sich selbst richtig versteht, weder ins Dunkle noch ins Esoterische,
sondern zur Natur, also in die Selbsterkenntnis. Wenn sie geholfen hat, diesen
Erkenntnisweg zu beschreiten, erweist sich das scheinbar Esoterische der Inhalte
als Mittel, als besonderer und anziehender, damit aber in gewisser Weise auch
uneigentlicher Ausdruck fiir etwas, was den Menschen eigentlich immer schon
ausmacht, woriiber der Mensch eigentlich immer schon verfiigt.

7

Damit sind wir bei der vierten Frage angelangt: Welchen Sinn hat es dann, dass
Theocles seine Lehren in der Form einer enthusiastischen Hymne vortragt? Den
Schliissel hierzu bietet das Ende des Gesangs. Im vierten Teil seiner Hymne
wendet sich Theocles der Erdkugel zu, die er imaginativ {iberfliegt.*® Sein Blick
wandert zunédchst durch die klimatisch extremen Regionen, den Nordpol, dann
den Aquator, das fruchtbare Agypten und die nahe Wiiste. Aus der erhobenen,
distanzierten Perspektive betrachtet, erregen alle evozierten Orte Staunen und
Verwunderung, sie erweisen sich als schon oder — wie die Gebirge — als erhaben.
Jeder Ort erscheint dabei als sinnvoller Teil in dem zusammenhé&ngenden System
des Ganzen, als das die Erde erscheint. Dieses Ganze jedoch besingt Theocles
nicht vollstdndig. Sein imaginarer Flug erstreckt sich nur iiber einen Teil des Glo-
bus. Mittendrin bricht er ihn ab und beendet damit seinen Hymnus.

37 Der Hymnus in den Moralists und die anschliefenden Diskussionen sind nicht zuletzt auch
ein Kommentar zu Platon. Shaftesbury wurde vor dem Hintergrund dieser Passagen in der
Forschung oft als Platoniker gesehen. Fiir ihn selbst allerdings ist nicht Platon entscheidend,
sondern vielmehr Sokrates, der ein Leben nach der Natur lehre. Platon als Sokrates’” Schiiler
sieht Shaftesbury {iberall dort am Werk, wo dessen einfache, auf die praktische Philosophie
gerichteten Lehren ins Spekulative gefiihrt werden (vgl. dazu Dehrmann: Stoischer Sokra-
tismus [Anm. 10], pass.). Diesen ,Zusédtzen’ aber steht Shaftesbury iiberwiegend skeptisch
gegeniiber. Er praferiert Xenophon, Platon aber wird fiir Shaftesbury damit — in Uberein-
stimmung mit einem tradierten Platon-Bild (vgl. etwa Wels: Begriff der Dichtung [Anm. 23],
pass.) — zum Reprasentanten des philosophischen Enthusiasmus par excellence. Mit seinem
Hymnus greift Theocles dezidiert und bewusst diese spezifische Form der Philosophie auf,
die auf besondere Weise die einfachen Lehren des Sokrates fortschreibe. Er nutzt und kriti-
siert sie. Am Ende fiihrt er sie zuriick zu einem natiirlichen Verstandnis ihrer Inhalte; darin
liegt eine der Pointen des Hymnus. Zum Verhaltnis Stoa und Platonismus bei Shaftesbury
vgl. neben dem oben zitierten Aufsatz d. Vf. auch die in Anm. 10 genannte Literatur, ferner:
Mark-Georg Dehrmann: Transition: ,Pedagogy of the Eye” in Shaftesbury’s Second Charac-
ters. In: New Ages, New Opinions: Shaftesbury in his World and Today. Hrsg. von Patrick
Miiller. Frankfurt a.M. u. a. 2014, S. 45-60.

38 Vgl. Shaftesbury: Moralists (Anm. 1), S. 214-218.



Der Hymnus an die Natur in Shaftesburys Moralists (1711) 219

Dieses Detail ist entscheidend, um zu verstehen, welche Bedeutung Shaftes-
bury der Dichtung zuweist. Warum hort Theocles mitten in seinem Flug auf? Das
mag sich nicht nur der Leser fragen, sondern auch Philocles ist verwundert: I
cannot help being concern’d for your breaking off just when we were got half the
World over” (Moralists, S. 219). Und wenn nicht Europa, so fiithrt Philocles aus, so
hitte er doch gerne noch Amerika in das Bild der Welt eingefiigt gesehen, Peru
und Mexiko, die ganze Pracht dieser Lander mit ihren Tieren und Menschen,
ihren Pflanzen und Waldern, den Bergen und Fliissen, vor allem dem erhabenen
Amazonas. All diese unterschlagene Pracht beschreibend, halt Philocles plotzlich
inne, denn er bemerkt ,so significant a Smile on TaEOCLES’s Face, that it stopt
me, out of Curiosity, to ask him his Thought.” (Moralists, S. 219) Natiirlich lachelt
Theocles, weil Philocles das, was er vermisst, selbst nachgetragen hat, unwillkiir-
lich und ohne es zu bemerken. Damit aber habe, wie Theocles sagt, der ,,Spirit of
this Sort of Prophecy” (Moralists, S. 219) auch von Philocles Besitz ergriffen. Der
Enthusiasmus ist gleichsam {ibergesprungen und hat ihn angesteckt, den abge-
brochenen Gesang jetzt seinerseits fortzufiithren. Erst damit, dass sein Zuhorer
ergriffen worden ist, hat sich erfiillt, was Theocles als das Ziel seiner Hymne
formuliert hatte: ,make us feel Divinity present”.®

Die Doppeldeutigkeit dieser Rede vom Enthusiasmus ist nun leicht zu erken-
nen und aufzuschliisseln. Die Hymne als Lernprozess ist vollendet, weil Philo-
cles selbst eine Perspektive einnehmen kann, aus der sich die Welt als harmo-
nisches Ganzes offenbart. Der Gott spricht aus ihm, weil sein Geist jetzt in der
Lage ist, die Ordnung und Harmonie des Kosmos aus eigener Kraft heraus zu
erkennen. Er hat gelernt, selbsttdtig aus dem intuitiven Wissen heraus zu operie-
ren, dass sich in der Fahigkeit zur Wahrnehmung von Harmonie die Geistnatur
ausspreche, die den Menschen als Teil eines harmonischen und geordneten Sys-
tems geschaffen habe.

Indem Philocles nun selbst die Welt und sich als durchwaltet vom nous be-
greifen kann, schliefit sich eine grofie Klammer der gesamten Moralists. Denn
den Anlass zu dem Hymnus hatte urspriinglich ein Zweifel gegeben, an dem
Philocles zunachst unsicher zu werden drohte. Die Frage nach einem Leben, das
der Natur entspreche, beantwortend, hatte Theocles entwickelt, dass dies fiir den
Menschen bedeute, die menschliche Gattung insgesamt und den ganzen Kos-
mos als Objekte der Liebe und damit auch der Freude am Dasein begreifen zu
konnen.* Dann werde er erkennen, dass schlechtes menschliches Handeln nicht
auf einem Missgriff Gottes in der Schépfung beruhe, sondern auf einem Miss-
verstandnis des Menschen tiber sich selbst und tiber das, was in seinem wahren
Interesse als Geistwesen liege. Dann werde er auch begreifen, dass Ungliicksfalle
nicht gegen die Harmonie des Kosmos zeugten, sondern vielmehr notwendige

39 Shaftesbury: Moralists (Anm. 1), S. 193; die Hervorhebung von M.G.D.
40 Vgl. Shaftesbury: Moralists (Anm. 1), S. 135-138.



220 Mark-Georg Dehrmann

Bestandteile der Okonomie des Ganzen seien.*! Nur eine sichere Vorstellung vom
Kosmos als Ganzem konne zum Leitbild werden, um die Begegnisse des Lebens
addquat zu verstehen und zu beurteilen, und das bedeutet: sie als jeweils notwen-
dige Konstellationen innerhalb einer kosmischen Harmonie zu bejahen. So sehr
Philocles diese stark stoisch gepragte Lehre zu diesem Zeitpunkt des Gesprachs
eingesehen hatte, so sehr war er doch im Zweifel, ob es tiberhaupt moglich sei,
in sich selbst Vorstellungen der gesamten Menschheit und der Natur als Ganzer
aufzubauen, die nicht abstrakt und damit wirkungslos blieben. Denn sie miissten
ihm ja die Kraft verleihen, den Kosmos und die Menschheit bestandig lieben zu
konnen, die Kraft, scheinbare partikulare Storungen nicht als Irritationen dieser
Liebe zu erfahren, sondern vielmehr als notwendige Ereignisse, die es dankbar
im Interesse des Ganzen anzunehmen gelte. Entsprechend hatte Philocles seinen
Freund mit folgenden Worten herausgefordert: ,Indeed, [...] were it possible for
me to stamp upon my Mind such a Figure as you speak of, whether it stood for
Mankind or Nature, it might probably have its effect; and I might become perhaps
a Lover after your way” (Moralists, S. 138). Nachdem Theocles mit dem Hymnus
geantwortet und nachdem Philocles den Gesang gleichsam eigentatig weiterge-
fiihrt hat, erinnert jener seinen Freund auch an die Herausforderung: ,,And thus
we are return’d again to the Subject of our Yesterday’s Morning-Conversation. [...]
We then had prov’d the Force of Divine BEauTy; and form’d in our-selves an Object
capable and worthy of real Enjoyment.” (Moralists, S. 223).*?

Der Hymnus des Theocles’ bietet Philocles also die Moglichkeit, sich ein
anschauliches Bild vom Kosmos als System zu machen. Er evoziert eine phan-
tasia, ein visum der gottdurchwalteten Welt, das affektiv besetzbar ist. Diese Vor-
stellungsbilder, denen der poetische Modus auch metrische und sprachliche
Schonheit verleiht, besitzen eine grofiere Kraft als die Alltagssprache oder der
dialogische philosophische Diskurs.*® Mittels der Phantasie kann die Dichtung
scheinbar abstrakte Vorstellungen wie ,die Menschheit’ oder ,die Natur’ versinn-
lichen. Sie verleiht ihnen eine Anziehungskraft, die dem Abstraktum zunachst
abgeht. Indem sie versinnlicht, stellt die Dichtung Objekte her, die den Zuhorer

41 Zum Theodizeeproblem, das einen Ausgangspunkt der Moralists bildet, vgl. Patrick Miiller:
,Dwell with honesty & beauty & order”: The Paradox of Theodicy in Shaftesbury’s Thought.
In: Aufklarung 22 (2010), S. 201-231.

42 Auch frither im Text nimmt Philocles Bezug auf diese Szene, namlich dort, wo er sich als
Briefschreiber anschickt, seinem Adressaten Palemon von den Gesprachen mit Theocles zu
berichten. Fast an der Aufgabe verzweifelnd, jenen Dialog {iber ,the most difficult Subject”
(Shaftesbury: Moralists [Anm. 1], S. 125) zu Papier zu bringen, vergegenwirtigt ihm sein
Gedéachtnis in einer fast traumhaften Vision den Lehrer Theocles inmitten der Natur, die
er hymnisch besungen hatte. Dieses Vorstellungsbild gibt ihm dann eine , clear and perfect
Idea of what I desir’d so earnestly to bring back to my Memory” (ebd., S. 126). Der Hymnus
mit seiner versinnlichten Vorstellung des Kosmos hat sich so tief eingeprégt, dass die Erin-
nerung an ihn auch die leitenden Ideen, zu denen er hingefiihrt hat, wirksam reaktivieren
kann.

43 Vgl. dazu Alexandra Kleihues: Figuren der Evidenz in Shaftesburys Moralists. In: Aufkla-
rung 22 (2010), S. 41-57, insbes. S. 55 f.



Der Hymnus an die Natur in Shaftesburys Moralists (1711) 221

mittels ihres Zaubers ergreifen; sie erregt Liebe, und die Liebe des Horers kann
sich auf dieses Bild richten.

Diese Liebe hat aber eine besondere Pointe, die deutlich wird, wenn man sich
an die unterschiedlichen Bedeutungsschichten erinnert, die Theokles’ enthusi-
astische Rede barg. Denn der Erkenntnisprozess des Liebenden steuert auf die
Erfahrung zu, dass die sinnlichen Objekte zwar seine Liebe erregen, aber nicht
sie selbst dieser Liebe einen addquaten Gegenstand bieten. Die Schonheit des
Kosmos, die Anziehungskraft seines Vorstellungsbildes fithren vielmehr zu der
Erkenntnis, dass die Schonheit im mind ankert, der ihn hervorgebracht hat. Der
mind selbst ist der Ursprung all der Bewunderung und Freude, die die phantasia
erregt hat. Er ist der addquate Gegenstand all der Bitten und Ehrenbezeugungen,
die der enthusiastische Sdanger anfangs einem Geist entgegenbrachte, den er erst
herbeirufen zu miissen schien. Und er ist in jedem Menschen aktiv, so dass Liebe
zu Gott und zum Kosmos letztlich bedeutet, der eigenen Geistnatur gerecht zu
werden. Die Liebe, die die Dichtung erregt, hat eine Leitfunktion, die letztlich auf
die Selbsterkenntnis zielt.**

Und insofern ist auch die Dichtung in den Moralists ein zunédchst notwendiges
Mittel, das sich am Ende aber wiederum selbst iberwindet. Die verzaubernde
Sprache der Poesie 16st sich auf, wenn man von ihr zur Erkenntnis der Natur ge-
leitet worden ist, und das heifst zu der Erkenntnis, dass Ursprung und Ziel jeder
Liebe die Teilhabe des Menschen am géttlichen Geist ist.

44 In der ideengeschichtlichen Bewegung des Enthusiasmus-Denkens, die Wels (Begriff der
Dichtung [Anm. 23], pass.] beschreibt, wéare Shaftesbury an einer interessanten Schliissel-
position anzusiedeln. Verknappt gesagt, beschreibt Wels zunachst die Entwicklung zu einer
physiologischen Interpretation des Enthusiasmus — dieser biete also keine Sonderoffenba-
rung. Ab 1700 dann werde diese physiologische Sonderstellung des Dichters nach und nach
emphatisch interpretiert; die besondere (physiologisch begriindete) Begabung des Dichters
lasse ihn zum Kiinder einer Sprache des Herzens werden. Shaftesbury naturalisiert den En-
thusiasmus, ohne dabei jedoch im Falle des ,positiven’ Enthusiasmus auf die physiologische
Dimension einzugehen. Gleichzeitig prasentiert er diesen Enthusiasmus als einen legitimen
Leitfaden zu Einsichten, die sich dem Menschen aber auch im niichternen Zustand erschlie-
Ben sollen, da sie seine eigene Natur konstituieren.



DOI: 10.13173/9783447104975.203
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Zur religionshistorischen Verortung der ,Naturlyrik’
bei Barthold Heinrich Brockes

Volkhard Wels

Die Frage, die ich stellen mochte, lautet, welche Art von Frommigkeit, Religion
oder Glauben in Barthold Heinrich Brockes' Irdischem Vergniigen in Gott (1721-
1748) zum Ausdruck kommt. Das ist alles andere als eine neue Frage. Zur Debatte
gestellt worden sind bisher im Wesentlichen drei Optionen, namlich ,orthodoxes’
Luthertum, Deismus und Pantheismus. Ich mochte mich fiir keine dieser Optio-
nen entscheiden und stattdessen dafiir pladieren, vor allem , natiirliche Religion”
und Teile der lutherischen Schultheologie in einen weniger radikalen Gegensatz
zu bringen, als dies bisher geschehen ist. Dieses Pladoyer zielt vor allem darauf,
den Ubergang vom 17. Jahrhundert, also vom sogenannten ,Barock’, zum 18. Jahr-
hundert, also zur sogenannten ,Aufklarung’, weniger als einen Bruch denn als
eine Entwicklung erscheinen zu lassen.

Was mit diesem ,Bruch’ auf dem Spiel steht, ist offensichtlich. Wer die ,moder-
ne Naturlyrik” als eine sdkulare Erscheinung begreifen mochte, muss den Unter-
schied zwischen einem konfessionell gepragten, christlichen Weltbild und einer
sdkularisierten ,Aufklarung’ moglichst scharf erscheinen lassen. Fiir das Werk
von Brockes, das genau an der angeblichen Schwelle von ,Barock’ und ,Aufkla-
rung’ steht, bedeutet dies, dass es entweder zum ,christlichen Barock’ oder zur
,sdkularen Aufklarung’ geschlagen wurde.

Gegen diese bindren Oppositionen mochte ich im Folgenden zeigen, dass das
Werk von Brockes die Signatur einer spezifischen Epoche trdgt, die sich nicht
mit solchen trivialisierenden Schemata erfassen lasst. Weder gibt es ein in sich
homogenes, christliches ,Barock’, noch kann die ,Aufklarung’ generell als ,S&-
kularisierung’ verstanden werden. Statt dessen gilt es, die komplexe Frommig-
keitsgeschichte des 17. und 18. Jahrhunderts, wie sie sich im Werk von Brockes
abbildet, deutlich zu machen. Dieses Werk steht mit seinen poetischen Formen
in der Tradition der christlichen Erbauungs- und Andachtsliteratur, in seinen In-
halten aber vertritt es den Gottesbegriff der ,natiirlichen Religion”. Diese ,natiir-
liche Religion” ist weder eine ,sékulare’ Erscheinung, noch ist sie auch nur eine
Schwundstufe auf dem Weg vom Christentum zu einer ,sdkularen Moderne’. Sie
ist eine Transformation der christlichen Frommigkeitspraxis, in der sich eine Re-
ligion herausbildet, die bis in die Gegenwart hinein eine gewisse Rolle spielt.



224 Volkhard Wels

1 Anthropologischer Optimismus

Zu den wenigen, in der Brockes-Forschung unumstrittenen Punkten gehort das
Faktum, dass man den Gottesbegriff von Brockes iiberhaupt erschlieffen muss.
Aus den neun Banden des Irdischen Vergniigens in Gott wird nicht hinreichend
deutlich, von was fiir einem Gott die Rede ist.'! Dies mag man bereits als Indiz
dafiir werten, dass es sich bei diesem Gott nicht um den Gott der lutherischen
Schultheologie handelt. Hatte sich Brockes zu ihm bekennen wollen, wére ihm
dies nicht schwer gefallen.

Statt dessen herrscht im Irdischen Vergniigen eine gewisse Indifferenz, was zen-
trale Uberzeugungen des Luthertums betrifft. Das ist insofern ein Argument fiir
kryptoradikale Uberzeugungen, als Hermann Samuel Reimarus dem unmittel-
baren personlichen Umfeld von Brockes angehort. Reimarus aber hat zeit seines
Lebens den &dufieren Eindruck eines kirchentreuen Lutheraners gewahrt, wah-
rend er im Verborgenen an seiner Apologie fiir die verniinftigen Verehrer Gottes ge-
schrieben hat, deren fragmentarische Veroffentlichung durch Lessing dann zu
dem bekannten Streit mit Goeze gefiihrt hat. Brockes gehoérte zu den Wenigen,
denen Reimarus diese Apologie mit ihrer Kritik der Bibel als gottlicher Offenba-
rung und ihrer Grundlegung einer ,natiirlichen Religion” zu lesen gab.? Zieht
man auflerdem das kryptoradikale Hamburger Umfeld in Betracht, wie es Mar-
tin Mulsow erschlossen hat, ist die Vermutung, dass wir es auch bei Brockes mit
Heterodoxie zu tun haben konnten, alles andere als abwegig.?

Diesem Befund entspricht die Tatsache — deren Nachweis eines der zahlrei-
chen Verdienste von Hans-Georg Kemper ist* —, dass zentrale Glaubensiiberzeu-

1 Zitate aus dem Irdischen Vergniigen in Gott nach der Ausgabe von Jiirgen Rathje, soweit bisher
erschienen (Bd. 1 bis Bd. 2.2): Barthold Heinrich Brockes: Werke. Hg. u. komm. v. Jiirgen
Rathje. Gottingen 2012 ff. Alle anderen Zitate nach den Originalen oder der Reclam-Ausgabe
von Hans-Georg Kemper (vgl. unten Anm. 4).

2 Gerhard Alexander: Einleitung. In: Hermann Samuel Reimarus: Apologie oder Schutz-
schrift fiir die verniinftigen Verehrer Gottes. Hg. v. Gerhard Alexander. Frankfurt/M. 1972,
B. 1, S.9-38, hier S. 17. Der Hinweis darauf bereits 1862 bei David Friedrich Straufs: Barthold
Heinrich Brockes und Hermann Samuel Reimarus. In ders.: Kleine Schriften. Hg. v. Eduard
Zeller. Leipzig 1862, S. 1-22, hier S. 9. Straufl war auch der erste, der aus dieser Niahe auf
einen Deismus Brockes” geschlossen hat.

3 Vgl. Martin Mulsow: Monadenlehre, Hermetik und Deismus. Georg Schades geheime Auf-
klarungsgesellschaft 1747-1760. Hamburg 1998 und ders.: Moderne aus dem Untergrund.
Radikale Frithaufklarung in Deutschland. 1680-1720. Hamburg 2002.

4 Die beste Gesamtdarstellung von Brockes ist die kommentierte Reclam-Ausgabe Barthold
Heinrich Brockes: Irdisches Vergniigen in Gott. Naturlyrik und Lehrdichtung. Ausgewahlt
und hg. v. Hans-Georg Kemper. Stuttgart 1999. Eine ausfiihrliche Interpretation im Kon-
text bietet Hans-Georg Kemper: Gottebenbildlichkeit und Naturnachahmung im Sékula-
risierungsprozef. Problemgeschichtliche Studien zur deutschen Lyrik in Barock und Auf-
kldarung. Tiibingen 1981. Die Thesen zu Brockes prézise zusammengefasst in Hans-Georg
Kemper: Norddeutsche Frithaufklarung. Poesie als Medium einer natiirlichen Religion. In:
Religionskritik und Religiositdt in der deutschen Aufklarung. Hg. v. Karlfried Griinder und
Karl Heinrich Rengstorf. Heidelberg 1989, S. 79-99; dariiberhinaus die Darstellung in Hans-
Georg Kemper: Deutsche Lyrik der frithen Neuzeit. Bd. 5, Tiibingen 1991 und seinen Beitrag
in diesem Band.



Zur religionshistorischen Verortung der ,Naturlyrik’ 225

gungen des Luthertums im Irdischen Vergniigen keine Rolle spielen. Das beginnt
bei Christus selbst, dessen namentliche Nennungen in den Tausenden von Seiten
des Irdischen Vergniigens man vielleicht nicht an einer Hand abzéhlen kann, die
sich aber in einem sehr {iberschaubaren Rahmen halten. Die schlechthin zentrale
Botschaft Luthers, die Rechtfertigung allein aus dem Glauben an den Erlésungs-
tod Christi, spielt keine Rolle, ebenso wenig wie die Erbsiinde, die die Erlésung
notig macht. Gott erscheint im Irdischen Vergniigen nicht als Erloser und Richter,
nicht als strafender oder gnadiger Gott, sondern nur als Schopfer in seiner Weis-
heit und Giite. Wie bei der Physikotheologie kann man deshalb auch bei Brockes
von einem sapientalen Gottesverstandnis sprechen. Der Gott der Physikotheolo-
gie ist der Schopfergott, der die Welt nach Maf, Zahl und Gewicht (Buch der Weis-
heit 11,20) geordnet und in ihrer Schonheit geschaffen hat. Psalm 19 formuliert
dieses Grundmotiv der gesamten Physikotheologie: ,,Die Himmel erzdhlen die
Ehre Gottes, und die Feste verkiindigt seiner Hande Werk”. Die Natur als solche
ist gut, weil in ihr die Weisheit Gottes zum Ausdruck kommt. Dieser grundlegen-
de Optimismus — der ein wichtiges Merkmal des Deismus darstellt — hat seinen
beriihmtesten Ausdruck in Alexander Popes Essay on Man (1732) gefunden, in
dem es heifst: ,One truth is clear; Whatever Is, is Right”. Brockes ist der erste deut-
sche Ubersetzer des Essay on Man. In seiner Fassung lautet diese Stelle, stilistisch
nicht ganz gegliickt: , So ist die Wahrheit offenbar: daf alles das, was ist, ist gut”.>

Diesem optimistischen Schopfungsverstandnis entspricht eine optimistische
Anthropologie. Auch das ist wiederum ein pragnantes Merkmal der ,natiirlichen
Religion” des Reimarus. Der Mensch ist fiir Brockes kein schédndlicher, fauler,
stinkender und siindiger Madensack, wie es bei Luther immer wieder heifit, von
der Erbsiinde im Kern verdorben und nur durch den Glauben an Christus erlo-
sungsfahig, sondern der Mensch ist gut, wie auch die Natur und die Schépfung
gut sind. Zu den Merkmalen dieser optimistischen Anthropologie gehort dabei
an einer der ersten Stellen ein grundsatzliches Vertrauen in die menschliche Ver-
nunft. Mit diesem Vertrauen bewegt sich Brockes in einem zumindest beding-
ten Gegensatz zu Luther. Luther war der Uberzeugung, dass die menschliche
Vernunft von sich aus nicht hinreichend ist, Gott zu erkennen. Dieser pessimis-
tischen Einschitzung der Vernunft entspricht die Uberzeugung von der Verbor-
genheit Gottes, wie sie Luther in De servo arbitrio entfaltet hatte. Die biblische Of-
fenbarung ist notwendig, um die menschliche Vernunft soweit zu erleuchten,
dass sie Gott im Glauben und in der Gnade erkennen kann. Die Ursache fiir diese
Verschlossenheit der Schopfung ist das fiir Luther schlechthin unhintergehbare
Faktum der Erbsiinde. Durch die grundlegende Korruption der menschlichen
Vernunft ist eine von der gottliche Gnade unabhangige, selbstdndige Erkenntnis
nicht moglich. In den Worten von Johann Anselm Steiger:

5 Alexander Pope: Versuch vom Menschen. Ubers. v. Barthold Heinrich Brockes. Hamburg
1740, S. 31.



226 Volkhard Wels

Eine natiirliche Gotteserkenntnis nach dem Siindenfall gibt es nach Lu-
ther nicht, jedenfalls nicht in dem Sinne, daf sie {iber eine blofSe Ahnung
hinaus zur GewifSheit des Glaubens fiihren konnte. Der siindige, gefallene
Mensch ist wegen seiner verfinsterten Vernunft nicht fahig, Gott aus den
Schopfungswerken zu erkennen.®

Von einer solchen Heilsnotwendigkeit der biblischen Offenbarung kann bei
Brockes aber keine Rede sein. Brockes versichert zwar immer wieder, dass die
menschliche Vernunft nicht hinreichend sei, Gott zu erkennen. Das bezieht sich
offensichtlich aber nicht auf die Erkenntnis Gottes aus der Natur, sondern nur
auf die ,libernatiirlichen’ Qualitaten Gottes, wie die Trinitat oder das Erlésungs-
werk. Diese sind nur aus der biblischen Offenbarung zugénglich und miissen im
Glauben — und das heifit: nicht iiber die Vernunft — angenommen werden. Fiir
die natiirlichen’ Qualitaten Gottes, wie sie sich in der Schopfung offenbaren, gilt
stattdessen, dass das ganze Irdische Vergniigen die Moglichkeit einer Erkenntnis
Gottes aus der Natur von der ersten bis zur letzten Seite illustriert.

Mit dieser grundsétzlich positiven Bewertung der menschlichen Vernunft
unterscheidet sich Brockes sicherlich von Luther. Das heifdt aber nicht, dass Bro-
ckes mit dieser Bewertung auch aufierhalb der protestantischen Theologie stiin-
de. Insbesondere Melanchthon hatte mit seinen naturphilosophischen Schriften
durchaus andere Akzente gesetzt als Luther, und damit auch eine eigene, wirk-
machtige Tradition innerhalb des Luthertums begriindet. Wahrend Luther die
von der Erbsiinde grundsatzlich korrumpierte Vernunft eine ,kleine Hure” und
die ,Braut des Satans” nennt und den Nachdruck allein auf die Gnade legt, die
sich im Tod Christi offenbart, hat Melanchthon in seinen Logik-Lehrbiichern und
in seinen naturphilosophischen Schriften der Vernunft einen sehr weiten Spiel-
raum zugestanden. In seinen Loci communes rerum theologicarum (1521) hatte er
schliefSlich sogar das getan, was Luther in seiner Disputatio contra scholasticam
theologiam (1517) noch strikt abgelehnt hatte, namlich die Glaubensinhalte einer
logischen Deduktion und damit der Vernunft unterworfen. Ausgenommen da-
von hatte Melanchthon nur einige wenige, zentrale Mysterien wie die Trinitét.
In seinen Schriften zur Astronomie, Physik und Medizin hat Melanchthon die
gesamte materielle Welt einer rationalen Analyse unterzogen, in der ausschliefs-
lich die nattirlichen Ursachen, die causae naturales, relevant sind.” Melanchthon
hat dabei nirgendwo tibernatiirliche Ursachen ausgeschlossen, aber er ist offen-

6 Johann Anselm Steiger: Fiinf Zentralthemen der Theologie Luthers und seiner Erben. Com-
municatio — Image — Figura — Maria — Exempla. Leiden u. a. 2002, S. 26.

7 Stellvertretend fiir die neuere Erforschung der Naturphilosophie Melanchthons vgl. Dino
Bellucci: Science de la Nature et Reformation. Rom 1998 und Sachiko Kusukawa: The Trans-
formation of Natural Philosophy: the Case of Philip Melanchthon. Cambridge 1995. Zur An-
thropologie der Frithen Neuzeit insbes. Simone de Angelis: Anthropologien. Genese und
Konfiguration einer ,Wissenschaft vom Menschen’ in der Frithen Neuzeit. Berlin, New York
2010.



Zur religionshistorischen Verortung der ,Naturlyrik’ 227

sichtlich de facto davon ausgegangen, dass eine Kenntnis der causae naturales
hinreichende Sicherheit beanspruchen kann.

Diese melanchthonische Wissensauffassung hatte sich an den Universitdten
des protestantischen Raumes fest etabliert und eine Tradition herausgebildet, die
etwa im sogenannten Helmstedter Philippismus zu Beginn des 17. Jahrhunderts
zu einer manifesten Bewegung wird. Auf der Gegenseite, am anderen Ende des
innerlutherischen Spektrums, steht eine Tradition, die insbesondere von Luthers
frithen Schriften iiber Johann Arndt fithrt und am Ende des 17. Jahrhunderts in
den Pietismus miindet. Wahrend in der melanchthonischen Tradition die Logik
als Grundlagendisziplin gilt, auch fiir die Theologie, steht auf dieser ,gnesiolu-
theranischen’ Seite die gelebte Frommigkeit, die praxis pietatis, im Mittelpunkt.

Im Verlauf des 17. Jahrhunderts wird der Spalt zwischen diesen beiden Tradi-
tionen zusehends grofier. Die melanchthonische Naturphilosophie erweist sich
sowohl als anschlussfahig an den Begriff der Natur als regelhaft-mechanische
Ordnung, wie er sich im Gefolge von Descartes und dann den ,new sciences’ her-
ausbildet, als auch an den Rationalismus eines Christian Wolff oder Reimarus.
Der physikotheologische Natur- und Gottesbegriff um 1700 kann sich deshalb
— iiber diese melanchthonische Tradition — zurecht als Teil des Luthertums be-
trachten.

2 Theologie und ,Naturwissenschaft’

Das ist freilich alles grob vereinfacht und in dieser Zuspitzung problematisch.
Die Zuspitzung ist aber insofern legitim, als Wolfgang Philipp in seiner leider im-
mer noch vielzitierten Studie zur Physikotheologie diese als eine apologetische
Reaktion von Seiten der protestantischen Theologie (die bei Philipp als monoli-
thischer Block erscheint) auf die Erkenntnisse der ,new sciences’ gedeutet hat.?
Die Physikotheologie wére die Reaktion auf einen kopernikanischen Schock’,

8 Wolfgang Philipp: Das Werden der Aufklarung in theologiegeschichtlicher Sicht. Gottingen
1957. In die Brockes-Forschung wurde diese Perspektive wirkmaéchtig {ibertragen von Uwe
Karsten Ketelsen: Die Naturpoesie der norddeutschen Frithaufklarung. Poesie als Sprache
der Versshnung: alter Universalismus und neues Weltbild. Stuttgart 1974, der S. 177 etwa
von den ,reaktiven Bestrebungen der Physikotheologie” spricht, und diese in einem Ge-
gensatzverhdltnis zu den ,neuen Naturerkenntnissen” sieht. Pointiert heifit es S. 86: , Bro-
ckes” Gedichte sind in ihrer Intention, diese Ordnung [Gottes] erkennbar zu machen, immer
zugleich Kritik an der mechanistischen Theorie der neuen Naturphilosophie [...].” Diese
Argumentation iibernimmt etwa Heinz-Dieter Weber: Die Verzeitlichung der Natur im
18. Jahrhundert. In: Vom Wandel des neuzeitlichen Naturbegriffs. Hg. v. Heinz-Dieter We-
ber. Konstanz 1989, S. 97-141, der S. 98 bei Brockes eine , dsthetische Naturerfahrung” er-
kennt, die sich ,ihrer Differenz zur wissenschaftlichen Welterkenntnis” vollauf bewusst sei.
Das ,Irdische Vergniigen” sei , Korrelat” ,eines durch die wissenschaftlich-rationale Welt-
erkenntnis eingetretenen Verlustes” (S.104). In diesem Sinne auch Wolfgang Preisendanz:
Naturwissenschaft als Provokation der Poesie. Das Beispiel Brockes. In: Frithaufklarung.
Hg. v. Sebastian Neumeister. Miinchen 1994, S. 469-494 und zuletzt Alexander Kling in: Li-
teratur und Wissen. Ein interdisziplindres Handbuch. Hg. v. Roland Borgards u. a. Stuttgart
u.a. 2013, S. 311-317.



228 Volkhard Wels

indem sie versuchen wiirde, die Erkenntnisse der entstehenden ,Naturwissen-
schaften’ theologisch kompatibel zu machen. Auf den Punkt gebracht hat diese
Interpretation Volker Meid in seiner Literaturgeschichte, wenn es dort heifst:

Die Modernitat und Attraktivitat dieser Denkweise [der Physikotheologie]
lag vor allem darin, daf$ sie sich — anders als die religiose Orthodoxie oder
der Pietismus — neuen naturwissenschaftlichen Erkenntnissen nicht ver-
weigerte, sondern sie vielmehr fiir die eigene Argumentation fruchtbar
machte und sich damit zugleich den ,gottlosen’ Tendenzen eines mecha-
nistischen Weltbilds entgegenstellte.’

Demgegentiber gilt es festzuhalten, dass weder die ,Orthodoxie” noch der Pie-
tismus sich den naturwissenschaftlichen Erkenntnissen verweigerten noch das
mechanische Denken als ,,gottlos” wahrgenommen wurde. Von einem ,koperni-
kanischen Schock’ kann in der Physikotheologie, genauso wie bei Brockes, kei-
ne Rede sein. Die Erkenntnisse der ,new sciences’ wurden — zumindest bis weit
ins 18. Jahrhundert hinein — nicht als Herausforderungen der Theologie wahr-
genommen im Sinne eines keimhaften Atheismus oder Materialismus, sondern
als tiberwiltigende Bestdtigung einer gottlichen Ordnung der Welt. Auch fiir die
Physikotheologie gilt, was Francis Bacon, der Prophet der ,new sciences’, schon
1605 am Anfang von The Advancement of Learning geschrieben hatte: Dass namlich
eine Kenntnis der natiirlichen Ursachen nicht zum Atheismus verleite, sondern
im Gegenteil zur Erkenntnis Gottes als der {ibernatiirlichen, ersten Ursache hin-
fiihre.® Ahnlich heift es bei dem Physikotheologen Lesser, der Theologe brauche
Kenntnisse in ,,Natur-Wissenschaft”, ,,denn ohne dieselbe wird er nicht im Stan-
de seyn denen atheistischen Spottern recht zu begegnen”."

Die experimentelle Erforschung der Natur und die kausalmechanische Be-
griindung aller natiirlichen Vorgdnge wurden als eine vollig neue Dimension der
Erfahrung Gottes und seiner Schopfung erlebt. Das ist auch die These von Udo
Krolzig:

Thnen [den Physikotheologen] geht es nicht um die Uberwindung eines
Gegeniibers von Theologie und Naturwissenschaft, sondern um eine Ver-
tiefung in die kausalmechanisch experimentell betrachtete und in Feld-
studien erforschte Natur, wodurch neue Tiefen der Begegnung mit dem
Schopfergott erschlossen werden.'?

9 Volker Meid: Die deutsche Literatur im Zeitalter des Barock. Vom Spdthumanismus zur
Frithaufklarung 1570-1740. Miinchen 2009, S. 322.

10 Francis Bacon: Uber die Wiirde und die Forderung der Wissenschaften. Ubers. v. Jutta
Schlosser. Freiburg u. a. 2006, S. 17 f.

11 Friedrich Christian Lesser: Lithotheologie. Hamburg 1735, Vorrede S. XVIIL.

12 Udo Krolzig: Sékularisierung der Natur. Providentia-Dei-Lehre und Naturverstindnis
der Frithaufklarung. Neunkirchen-Vluyn 1988, S. 154. Eine Zusammenfassung bietet Udo
Krolzig: Art. Physikotheologie. In: Theologische Realenzyklopéadie Bd. 26, 1996, S. 590-
596. Hochst problematisch ist allerdings Krolzigs Begriff der Sakularisierung, vgl. dazu



Zur religionshistorischen Verortung der ,Naturlyrik’ 229

Das kausalmechanische Erklarungsmodell, wie es die Physikotheologie propa-
giert, steht weder in einem Widerspruch zur Anerkennung einer géttlichen Ord-
nung noch zur Teleologie, wie in der Folge von Philipps These behauptet worden
ist.* Es war genau im Gegenteil das kausalmechanische Erklarungsmodell, das
als ein starkes Argument fiir den teleologischen ,Gottesbeweis’ wahrgenommen
wurde."

Die biblische Offenbarung wurde nicht kausalmechanisch widerlegt, sondern
erschien lediglich als eine zunehmend naive Formulierung derselben Erfahrung
Gottes, die man aus der Natur in einer wesentlich deutlicheren und anspruchs-
volleren Form machen konnte. Die ,Akkomodationstheorie’, wie sie in der zwei-
ten Halfte des 18. Jahrhundert Johann Salomo Semler explizit formulieren wird
— also die Annahme, dass Gott sich in der Bibel an die schwachen Verstandes-
krafte der frithen Menschen angepasst und sich einer schlichten, bildlichen Aus-
drucksweise bedient habe — kiindigt sich bereits am Anfang des Jahrhunderts an.
So heifit es bei Brockes schon im sechsten Band des Irdischen Vergniigens, wenn in
der Bibel von Holle, Drachen und Teufeln die Rede sei, gehe das auf die Vorlie-
be der ,Orientalen” fiir bildliche Ausdriicke zurtick. Diese konnten aber ,,durch
die verniinftigen Geistlichen” auch ,verniinftig erklart” werden.” Die Bibel wird
damit zu einem historischen Dokument, das in seinem historischen Kontext ge-
lesen und verstanden werden muss.'® Auch hier wire wieder auf Reimarus zu
verweisen.”

unten. An Krolzig anschlieffend (mit iiberzogenem Anspruch, aber interessanten Einzelbe-
obachtungen) Paul Michel: Physikotheologie. Urspriinge, Leistung und Niedergang einer
Denkform. Ziirich 2008.

13 Manfred Biittner: Theologie und Klimatologie im 18. Jahrhundert. In: Neue Zeitschrift fiir
systematische Theologie und Religionsphilosophie 6 (1964), S. 154-191; Manfred Biittner:
Zum Ubergang von der teleologischen zur kausalmechanischen Betrachtung der geogra-
phisch-kosmologischen Fakten. Ein Beitrag zur Geschichte der Geographie von Wolff bis
Kant. In: Studia Leibnitiana 5 (1973), S. 177-195. Ahnlich Fritz Kraft: ,Denn Gott schafft nichts
umsonst!” Das Bild der Naturwissenschaft vom Kosmos im historischen Kontext des Span-
nungsfeldes Gott —- Mensch — Natur. Miinster 1999, S. 81.

14 So schon Richard Toellner: Die Bedeutung des physikotheologischen Gottesbeweises fiir
die nachcarthesianische Physiologie im 18. Jahrhundert. In: Berichte zur Wissenschaftsge-
schichte 5 (1982), S. 75-82, der zeigt, wie das mechanistische Denken das physikotheolo-
gische Anliegen unterstiitzt. Vor allem aber Anne-Charlott Trepp: Von der Gliickseligkeit
alles zu wissen. Die Erforschung der Natur als religiose Praxis in der Frithen Neuzeit.
Frankfurt/M. u. a. 2009, S. 306-372.

15 Brockes: Irdisches Vergniigen in Gott. Hamburg 1740. Bd. 6, S. 580 (,,Gedanken iiber den Tod
der Belise”).

16 Zur Historisierung der Theologie im 18. Jahrhundert vgl. stellvertretend Walter Sparn: Auf
dem Weg zur theologischen Aufkldarung in Halle: Von Johann Franz Budde zu Siegmund
Jacob Baumgarten. In: Zentren der Aufklarung. Bd. 1: Halle. Aufklarung und Pietismus. Hg.
v. Norbert Hinske. Berlin 1989, S. 71-90.

17 Dirk Fleischer: Lebendige Geschichte: Hermann Samuel Reimarus und Johann Salomo Sem-
ler auf der Suche nach der biblischen Wahrheit. In: Aufgeklartes Christentum. Beitrdge zur
Kirchen- und Theologiegeschichte des 18. Jahrhunderts. Hg. v. Albrecht Beutel u. a. Leipzig
2010, S. 75-92.



230 Volkhard Wels

3 Kausale Ursachenforschung versus allegorische Exegese

Wenn Brockes also — genauso aber Isaac Newton oder Robert Boyle — Gott aus
und in den Ursache-Wirkungszusammenhédngen der Natur erkennt, und zwar
ohne dabei die christlichen Heilswahrheiten in irgendeiner Weise in Betracht zu
ziehen, steht er damit nicht zwangsweise in einem Gegensatzverhaltnis zum Lu-
thertum, sondern kann in melanchthonischer Tradition der menschlichen Ver-
nunft die Moglichkeit einer bedingt unabhéngigen Naturerkenntnis zugestehen.
Diese Tradition ist allerdings nicht mit der genuin lutherischen Deutung der
Natur zu verrechnen. Der wichtigste Unterschied ist dabei, dass die Natur fiir
Luther nur durch die biblische Offenbarung lesbar wird. Wenn die Natur zum
Sprechen gebracht wird, dann allein durch die Heilswahrheiten der Bibel. Die
Bibel ist der allegorische Schliissel zum Buch der Natur:

Derjenige [jedoch], der durch die Predigt von Gesetz und Evangelium
zum Glauben gekommen ist und die imputatio der fremden Gerechtig-
keit Christi erlangt hat, beginnt, durch die Analogie des Glaubens (R6m
12,7) in den Schopfungswerken die Inhalte der biblischen Verkiindigung
gespiegelt zu sehen und die wahre cognitio Dei naturalis wiederzugewin-
nen.'®

Die Natur beginnt erst dann zum Menschen zu sprechen, wenn der Mensch
das Wort Gottes vom Tod Christi im Glauben angenommen hat. Erst muss der
Mensch zu glauben beginnen, dann kann er, noch einmal in den Worten Steigers,
,mit den Augen des Glaubens per analogiam fidei die Sprache der Schopfung als
Verstarkung und Verldngerung des im Gottesdienst verkiindeten Evangeliums
verstehen lernen”" Selbstverstandlich spricht eine solche durch die Heilswahr-
heiten der Bibel wahrgenommene Schépfung nicht die Sprache der Naturphiloso-
phie oder dessen, was man spater ,Naturwissenschaft’ nennen wird. Diese durch
die Bibel wahrgenommene Schopfung spricht nicht von irgendwelchen autono-
men ,Naturgesetzen, von Krédften und Elementen der Materie, von Anziehung
und Abstoffung, von organischen und anorganischen Prozessen der Bildung und
Zersetzung, sondern die Schopfung spricht, wie die Bibel, von Christus, von der
Siinde und von der Erlésung, von der Fleischwerdung, dem Tod am Kreuz und
vom kommenden Reich.

Steiger hat in mehreren Studien gezeigt, wie dieses lutherische Verstandnis
der Natur und der Schopfung die geistliche Dichtung und Erbauungsliteratur
des 17. Jahrhunderts beherrscht. Insbesondere sei hier auf seine Interpretation
des ,,Sommerliedes” von Paul Gerhardt verwiesen: ,,Geh aus mein Herz und su-
che Freud/ | In dieser lieben Sommerzeit | An deines Gottes Gaben”. Pointiert

18 Steiger: Zentralthemen (Anm. 6), S. 27.

19 Steiger: Zentralthemen (Anm. 6), S. 51. Vgl. dazu auch Johann Anselm Steiger: ,,Alles vol
Bibel”. Die Predigt der Kreatur in der Theologie Martin Luthers. Oder: Die Sprachmacht
des Gemachten. In: Scientiae et artes: Die Vermittlung alten und neuen Wissens in Literatur,
Kunst und Musik. Hg. v. Barbara Mahlmann-Bauer. Wiesbaden 2004, Bd. 1, S. 189-214.



Zur religionshistorischen Verortung der ,Naturlyrik’ 231

gegen alle Versuche, dieses Kirchenlied in eine Vorgeschichte der ,Naturlyrik’ zu
stellen oder auch nur als Ausdruck ,naiver Naturfrommigkeit’ zu verstehen, zeigt
Steiger, dass es sich um eine genuin lutherische Interpretation der Schopfung
handelt, in der die ganze Natur von den Wahrheiten der Offenbarung spricht.
Der Sommer bezeichnet darin keineswegs nur eine Jahreszeit, sondern steht fiir
das jenseitige Paradies. Steiger spricht von einer ,,emblematischen Wiedergewin-
nung der Wirklichkeit” —und das heifit: der biblischen Heilswahrheiten —im Bild
der Natur.®

Maria Marten hat in ihrer Studie zur Pflanzenallegorese in der protestanti-
schen Predigtliteratur eine eindriickliche Illustration dieser lutherischen Traditi-
on geliefert. Hier wird auch sehr anschaulich, was genau es bedeutet, die Natur
mit dem allegorischen Schliissel der Bibel zu lesen. So bezeichnet die niedrig am
Boden wachsende Erdrose den siindigen Menschen, der, urspriinglich als Gottes
Ebenbild erschaffen, vom Teufel niedergetreten worden ist. Die drei Blatter des
Stiefmiitterchens verweisen auf die géttliche Trinitat, der Olbaum mit seinen vie-
len Aste auf die Ausbreitung der Kirche, die purpurne Farbe des Veilchens auf
das Leiden Christi, die roten Bliiten der Pfingstrose auf das blutige Haupt Chris-
ti.?! Gott spricht {iberall in der Natur zum Menschen, und der Mensch kann diese
Sprache im Glauben und im Licht des Evangeliums verstehen. Die Natur ist keine
autonome GrofSe, sondern eine ,,Maske Gottes” (,larva dei”),? in der der Glaubige
die Heilswahrheiten der Bibel wiederfindet.

Diese genuin lutherische Tradition findet um 1600 eine dufSerst einflussreiche
Reformulierung und Transformation in Johann Arndts Vier Biichern vom wahren
Christentum (1605 ff.). Dieses wohl meistgedruckte Buch des 17. Jahrhunderts pro-
pagiert eine Reformation der individuellen Frommigkeit. Die praxis pietatis soll
der von Luther vollzogenen Reformation der Theologie als der Theorie des Glau-
bens an die Seite treten.”® Frommigkeit als gelebte Praxis auf der einen Seite und
Theologie als ,blofle Theorie’ auf der anderen Seite erscheinen als Gegensatz, wie
er etwa schon die mittelalterliche, klosterliche Mystik im Gegensatz zur akade-
mischen Scholastik bestimmt hat. Das vierte der Vier Biicher Arndts ist das Buch
der Natur. Dieses vierte Buch vermittelt die lutherische Konzeption der Natur als
einer Anrede Gottes, die erst im Glauben verstédndlich wird, an die Erbauungsli-
teratur und die geistliche Dichtung des 17. Jahrhunderts. Die geistliche Dichtung
von Andreas Gryphius, Johann Rist, Sigmund von Birken oder Catharina Regina

20 Johann Anselm Steiger: ,Geh” aus, mein Herz, und suche Freud.” Paul Gerhardts Sommer-
lied und die Gelehrsamkeit der Barockzeit (Naturkunde, Emblematik, Theologie). Berlin
2007, S. 33. Vgl. zum ,Sommerlied” auch den Beitrag von Kemper in diesem Band.

21 Maria Marten: Buchstabe, Geist und Natur. Die evangelisch-lutherischen Pflanzenpredigten
in nachreformatorischer Zeit. Bern u. a. 2010. Die Beispiele dort S. 127, 129, 113 und 105.

22 Vgl. Steiger: Zentralthemen (Anm. 6), S. 28.

23 Zu Johann Arndt vgl. stellvertretend Hanns-Peter Neumann: Natura sagax — die geistige
Natur: zum Zusammenhang von Naturphilosophie und Mystik in der frithen Neuzeit am
Beispiel Johann Arndts. Tiibingen 2004 und Hans Schneider: Der fremde Arndt. Studien zu
Leben, Werk und Wirkung Johann Arndts. Gottingen 2006.



232 Volkhard Wels

von Greiffenberg, die Meditationsliteratur eines Johann Gerhard, die Erbauungs-
literatur eines Christian Scriver, Joachim Liidkemann und Heinrich Miiller, ge-
nauso wie die geistliche Emblematik eines Johann Saubert oder Johann Michael
Dilherr gehoren in diese Tradition eines Ideals von gelebter Frommigkeit.

Bei der Physikotheologie um 1700 im Allgemeinen und bei Brockes im Beson-
deren kann dagegen — soweit die Forschungslage ein solches Urteil zuladsst* — von
einem solchen lutherischen Begriff der Natur keine Rede sein. Die Natur wird im
Irdischen Vergniigen nicht durch die Heilswahrheiten der Bibel verstandlich, son-
dern sie wird in und durch die ,nattirlichen Ursachen’, die causae naturales, als
gottliche Ordnung verstandlich. Das heifst aber nicht, dass Brockes damit aufSer-
halb des kirchlichen Luthertums stehen muss, denn mit Melanchthon gibt es die
Tradition eines solchen sapientalen Schopfungsverstandnisses eben auch inner-
halb des Luthertums. Fiir Melanchthon, genauso wie fiir Brockes, erscheint die
Schopfung als Ausdruck der Weisheit Gottes, im Gegensatz zu Luther, fiir den
die ganze Natur nur vom Heilshandeln Gottes spricht. Im Unterschied zu einem
sapientalen Schopfungsverstandnis bei Melanchthon konnte man bei Luther des-
halb von einem soteriologischen Schopfungsverstdndnis sprechen.

Was mit diesem Unterschied fiir die Naturdeutung auf dem Spiel steht, illust-
rieren zwei Beispiele. Sigmund von Birken schreibt 1669 {iber die Passionsblume:

Sie ist eine Wunderblume/ eine stumme Predigerinn des Jesus-Leidens/
und ruffet uns gleichsam zu: Haltet im Gedédchtnis Jesum den Gekreuzig-
ten! dannenhero sie die Jesus Blume heisen mochte/ und der zeit in unsern
Herzen wachsen und bliihen soll.”

Die Passionsblume — sie trdgt bis heute diesen Namen — zeugt durch ihre Form
und die Zahl ihrer Bliitenblétter von der Passion Christi. In der Folge des zitierten
Gesprachs werden ihre Eigenschaften systematisch auf die Details der Passions-
geschichte bezogen: auf das Kreuz, auf die Lanze, mit der Christus verletzt wur-
de, auf die Farbe des Blutes usw. Die natiirlichen Eigenschaften der Passionsblu-
me spielen dagegen keine Rolle. Ein zweites Beispiel fiir eine solche allegorische
Naturdeutung ist Johann Rist, der angesichts des Wachstums der Pflanzen in
seinem Garten eben nicht nur an , die herliche Wiirkungen der Natur” gemahnt
wird, sondern in diesen ,etwas tibernatiirliches” erkennt, namlich die ,, Auffer-
stehung der Todten™:

24 Es fehlt vor allem an gezielten Studien zu einzelnen Autoren, wie sie Trepp: Gliickseligkeit
(Anm. 14) fiir Lesser und Krolzig: Sédkularisierung (Anm. 12) fiir Fabricius vorgelegt haben.

25 Sigmund von Birken: Himmel-klingendes Schéferspiel dem Nachruhme [...] Johann Micha-
el Dilherrns [...] 1669 [...] gewidmet von der Blumen-Genosschaft an der Pegnitz. [Niirnberg
1669], hier S. 5. Auf die Stelle hingewiesen hat Trepp: Gliickseligkeit (Anm. 14), S. 257.



Zur religionshistorischen Verortung der ,Naturlyrik’ 233

sintemahl ich so wohl aus dem Natur- als Schriftbuch nunmehr vollen-
kommen bin vergewifSert/ das/ so wahr als Gott unser Schopfer lebet/ der
alle Jahr der Welt gleichsahm ein neues Leben wiedergiebet/ auch wir/
sein Geschopfe nach dem Tode widrum leben werden.?

Der Friihling zeugt nicht von der Weisheit Gottes, der die Jahreszeiten einan-
der abwechseln ldsst, sondern von der kommenden Auferstehung nach dem
Tod. Eine solche soteriologische Interpretation von Erscheinungen der Natur
wird man bei Brockes vergeblich suchen. Fiir Brockes’ sapientales Schépfungs-
verstindnis zeugen die Blumen nicht vom Heilshandeln Gottes, sondern mit ih-
ren Farben und Formen, mit ihrer biologischen Funktionalitdt von der Weisheit
Gottes, die in der Ordnung und Schonheit der Welt zum Ausdruck kommt. Fiir
Brockes und die Physikotheologie dient der ,naturwissenschaftliche’ Nachweis
der Kausalzusammenhénge dem Nachweis einer gottlichen Ordnung. Fiir die
lutherische Tradition ist die Natur dagegen eine Allegorie, die vom Heilshan-
deln Gottes in der Schopfung zeugt.”” Das sind zwei ganz unterschiedliche Na-
turbegriffe. Sie miissen allerdings keinesfalls gegensatzlich sein, sondern kénnen
durchaus komplementar sein. Auch hier gilt, dass man sich vor dichotomischen
Vereinfachungen hiiten sollte.

Brockes illustriert diesen Vorbehalt, wenn er sich mit seiner Naturdichtung
in die Tradition von Paul Gerhardt® stellt oder in einer Liste mit Lektiireempfeh-
lungen, die im Patrioten erschien, an erster Stelle die Klassiker der lutherischen
Erbauungsliteratur nennt: Luther, Scriver, Liidkemann, Lassenius, Arndt, Ger-
hard.® Sein Freund und Hamburger Kollege Johann Albert Fabricius stellt seiner
Brockes gewidmeten Ubersetzung von William Derhams Astrotheologie eine lan-
ge Literaturliste voraus, die von den Kirchenvitern {iber das katholische Mittelal-
ter bis hin zu Melanchthon, Scriver, Dilherr und Arndt fiihrt.*® Auch Robert Boyle
wird dort prominent hervorgehoben. Brockes und Fabricius haben sich in einer
kontinuierlichen, christlichen Tradition gesehen, nicht als Vertreter eines neuen,
,sdkularen’ Naturbegriffs.

26 Johann Rist: Das Alleredelste Nass. In ders.: Simtliche Werke. Hg. v. Eberhard Mannack.
Bd. 4, S. 1-120, hier S. 30 f. Auch dieses Beispiel nach Trepp: Gliickseligkeit (Anm. 14), S. 113.

27 Zum damit verbundenen Funktionswandel der Allegorie vgl. Peter-André Alt: Begriffsbilder.
Studien zur literarischen Allegorie zwischen Opitz und Schiller. Tiibingen 1995, S. 468—486.

28 Vgl. das Gedicht ,Unbegreiffliche Gleichgiiltigkeit” in der Reclam-Ausgabe von Kemper
(Anm. 4), S. 217 ff. und Brockes: Irdisches Vergniigen in Gott. Hamburg 1740. Bd. 6, S. 279 f.

29 Brockes: Achtes Stiick. Donnerstag, den 24. Febr. 1724. In ders.: Werke Bd. 1 (Anm. 1), S. 430—
437. Vgl. auch: Der Patriot. Hg. v. Wolfgang Martens. Berlin u.s. 1969, Bd. 1, S. 67.

30 William Derham: Astrotheologie, oder Himmlisches Vergniigen in Gott. Ubers. v. Johann
Albert Fabricius. Hamburg 1728 (,,Verzeichnis der alten und neuen Scribenten, die sich ha-
ben lassen angelegen seyn, durch Betrachtung der Natur, und der Geschopffe, die Menschen
zu Gott zu fithren”, S. XIII-LXIV).



234 Volkhard Wels

4 Das Irdische Vergniigen als religiose Praxis

Brockes steht zwar nicht mit seinem Naturbegriff in der Tradition der Erbauungs-
literatur, wohl aber mit der religiosen Praxis, als die er seine Arbeit am Irdischen
Vergniigen in Gott begreift. Dass es sich bei dieser unermiidlichen, {iber fast drei-
Big Jahre und neun Béande erstreckenden Arbeit seinem eigenen Verstdndnis zu-
folge um eine religiose Tatigkeit, eine Frommigkeitsiibung und -ausiibung, also
eine praxis pietatis handelt, dokumentieren die zahllosen Versicherungen von
Brockes selbst, die sich fast in jedem seiner Gedichte finden. In seiner Lebens-
beschreibung heifit es, er habe mit dem Irdischen Vergniigen begonnen, ,um den
Schopfer zu besingen™:

Wozu ich mich um so viel mehr verpflichtet hielte, als ich eine so grofie
und fast unverantwortliche Nachléssigkeit, Unempfindlichkeit, und dem
daraus folgenden Undanck gegen den Allméchtigen Schopfer fiir hochst
straflich und dem Christenthum gantz unanstandig hielte. Verfertigte
demnach [...] eintzelne Stiicke [...] um so wol mich selbst als andere zu des
weisen Schopfers Ruhm [...] anzufrischen [...].»!

Brockes praktiziert damit in formaler Hinsicht genau das, was auch die Erbau-
ungsliteratur als Frommigkeitsiibung praktiziert hat. Glinther Butzer hat das We-
sen dieser Erbauung und Andacht sehr treffend als ,Psychagogik” beschrieben,
als ,Seelenfithrung”** Erbauungsliteratur ist in diesem Sinne Meditationslite-
ratur, indem sie sowohl den Verfasser wie den Leser dazu anleitet, seine Auf-
merksamkeit auf Gott zu richten. Die rhetorischen Stilmittel und die poetische
Form der geistlichen Dichtung und der Erbauungsliteratur bekommen von hier
aus ihre Legitimation: sie dienen der Aufmerksamkeitssteuerung, der Verdeutli-
chung, der Einpragung eines religiosen Wissens.* Sie sind eine Form religioser
Ubung und Praxis.

Diese Beschreibung der Erbauungsliteratur als religioser Ubung ergénzt sich
mit der These von Anne-Charlott Trepp, deren Studie zur Naturerfahrung in der
Frithen Neuzeit den Untertitel ,,Die Erforschung der Natur als religiose Praxis”
tréagt.3* Trepp verortet die geistliche Dichtung eines Johann Rist, die Insekten-
Studien der Maria Sibylla Merian und die physikotheologischen Werke von
Friedrich Christian Lesser nicht innerhalb einer Alternative von Dichtung oder
,Naturwissenschaft’, sondern beschreibt sie aus ihrem zeitgendssischen Kontext

31 Brockes: Selbstbiographie. In ders.: Werke Bd. 1 (Anm. 1), S. 1-40, hier S. 25.

32 Giinter Butzer: Psychagogik in der Frithen Neuzeit. In: Diskurse der Gelehrtenkultur in
der Frithen Neuzeit. Ein Handbuch. Hg. v. Herbert Jaumann. Berlin, New York 2010, S. 715—
746. Vgl. dazu auch den Beitrag von Butzer in diesem Band. Wenig aussagekréftig dagegen
Henrik Petersen: B. H. Brockes, J. A. Fabricius, H. S. Reimarus: Physikotheologie im Nord-
deutschland des 18. Jahrhunderts zwischen theologischer Erbauung und Wissensvermitt-
lung. Diss. Kiel. Digital zugédnglich unter: urn:nbn:de:gbv:8—diss-20408 (07.04.2015).

33 Vgl. dazu den Beitrag von Franz Eybl in diesem Band, mit ausfiihrlichen Angaben zu weite-
rer Literatur.

34 Trepp: Gliickseligkeit (Anm. 14).



Zur religionshistorischen Verortung der ,Naturlyrik’ 235

heraus als Teil einer religiosen Praxis. Diese Praxis duf8ert sich gleichermafsen
etwa in den Predigten, die Lesser unter freiem Himmel abgehalten hat, wie in
den Naturalienkabinetten der Zeit — also in zwei Bereichen, die man heute als re-
ligiose und wissenschaftliche Praxis unterscheiden wiirde. Die Leidenschaft, mit
der in diesen Kabinetten Versteinerungen, Muscheln, Skelette, Mineralien usw.
gesammelt und beschrieben werden, ist Ausdruck derselben Hinwendung zur
Natur als gottlicher Ordnung, wie sie Brockes’ Irdisches Vergniigen auszeichnet.

Dass es sich bei Brockes” Erforschung der Natur um eine religiose Praxis han-
delt, findet ein weiteres Argument in der Tatsache, dass sich das gesamte Irdische
Vergniigen als Lob- und Dankgebet versteht. Gerade als Lob- und Dankgebet, als
Vergegenwartigung gottlicher Weisheit und Macht in der Schopfung, steht das Ir-
dische Vergniigen aber wiederum klar in der Tradition der Erbauungsliteratur und
eines christlichen Gottesbegriffes. Das Gebet als solches erfordert die Annahme
eines personlichen Gottes, der in das Geschehen dieser Welt eingreift. Wenn eine
gottliche Providenz bestritten wird — etwa im Sinne eines spinozistischen Panthe-
ismus, der Gott mit der Natur identifiziert, oder im Sinne eines mechanistischen
,Uhrmacher-Gottes’, der den Lauf der Welt von der Schopfung an festgelegt hat
— dann hat das Gebet keinen Sinn. Wenn Gott die Welt wie ein Uhrwerk in Gang
gesetzt hat, das dann ohne weitere Eingriffe ablauft,® dann braucht man zu die-
sem Gott nicht zu beten, genauso wenig, wie man zu einem Gott beten muss, der
mit der Natur identisch ist.

Dem gegeniiber gilt es festzuhalten, dass nahezu jedes zweite Gedicht des Ir-
dischen Vergniigens sich als Dankgebet versteht oder zumindest mit einer Dankes-
formel schliefit. Das mag trivial erscheinen, ist aber ein gewichtiges Argument
dafiir, dass es sich bei dem Gott von Brockes nicht um einen pantheistisch oder
spinozistisch gedachten Gott handelt, sondern um einen personlichen Gott, der
in seine Schopfung eingreift und sich am Lob und Dank seiner Geschépfe er-
freut. Dies wird im Irdischen Vergniigen ausdriicklich bestatigt, wenn Gott dort zu
erkennen gibt, dass er aus Liebe zu seinen Geschdpfen an deren Gebeten Gefallen
findet.** Programmatisch zeigt der Titelkupfer zum fiinften Band des Irdischen
Vergniigens, wie das Lob der Schopfung als Dankopfer in den Himmel steigt.
Wenn Immanuel Kant am Ende des Jahrhunderts in seiner Schrift Die Religion
innerhalb der Grenzen der blofien Vernunft (1793) das private Gebet als , blofsen Re-

35 Die Uhrwerksmetapher als solche impliziert dabei keineswegs, dass das Uhrwerk keine
weiteren Eingriffe Gottes erlauben wiirde. Deswegen konnen sich auch Brockes und die an-
deren Physikotheologen der Metapher bedienen, ohne damit theologisch gesichertes Gebiet
zu verlassen. Lesser geht in seiner Lithotheologie ausfiihrlich auf diesen Punkt ein, indem er
zeigt, wie Gott , die natiirlichen Ursachen auf eine ausserordentliche Art zur Ausfithrung
seines Vorhabens” — also im Gegensatz zur ,ordentlichen’ Art der providentia generalis,
vgl. dazu unten — gebrauchen kann und das Erdbeben etwa so einsetzt, dass die gottliche
Strafe den Richtigen trifft, also im Sinne der providentia specialis. Lesser: Lithotheologie
(Anm. 11), S. 25.

36 Brockes: Irdisches Vergniigen (ed. Rathke, Anm. 1) Bd. 2.1, S. 391-395 (,,Der Zweifel”).



236 Volkhard Wels

ligionswahn und Afterdienst Gottes” bezeichnet, ist das deshalb sicher nicht die
Uberzeugung von Brockes.”

Damit ist auch gesagt, dass ich — im Gegensatz zu Hans-Georg Kemper® —
keine Kontinuitat zwischen der ,Naturlyrik’ eines Brockes und derjenigen etwa
Goethes erkennen kann. Der Naturbegriff von Brockes und den Physikotheolo-
gen ist Ausdruck eines mechanistischen und rationalistischen Denkens und steht
also solcher — tendenziell®* - in einem Gegensatz zu hermetisch-spiritualistischen
Positionen, wie sie spdter bei Goethe zum Tragen kommen. Die pantheistische
Naturlyrik Goethes versteht sich nicht als Dankgebet, sondern ist Ausdruck ei-
nes dynamisch-vitalistischen Naturbegriffs, einer Einheit von Mensch und be-
lebt gedachter Natur.*® Mit dem Natur- und Gottesbegriff von Brockes ist eine
solche Einheit nicht zu haben.

37 Immanuel Kant: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloSen Vernunft. Viertes Stiick,
zweiter Teil §2: ,alles, was, aufler dem guten Lebenswandel, der Mensch noch tun zu kén-
nen vermeint, um Gott wohlgeféllig zu werden, ist bloler Religionswahn und Afterdienst
Gottes”.

38 Kemper sieht eine solche Kontinuitit, weil er die ,natiirliche Religion” eines Brockes als
Ausdruck einer hermetisch-neuplatonischen Tradition deutet und gerade in Gegensatz
zum Deismus und Mechanismus bringt. Vgl. z. B. Kemper: Norddeutsche Frithaufklarung
(Anm. 4), S. 93: ,Es ist sein [Brockes’] Verdienst, daf8 er die Poesie zum priesterlichen Me-
dium einer Naturreligion erhob, die sich auf einen in der Auseinandersetzung mit dem
Cartesianismus entwickelten, religios fundierten Naturbegriff stiitzen konnte und die im
Unterschied zur deistischen Vernunftreligion, deren Glaubensgrundsitze Brockes freilich
ebenfalls zitieren konnte, auch die Sinne und das Gefiihl ansprach und befriedigte. Damit
verwirklichte er in der Frithaufklarung mit Hilfe seiner Poesie wichtige Aspekte, Tenden-
zen und Funktionen auf der Grundlage einer Weltanschauung, welcher auch die Sturm-
und-Drang-Generation zentrale Ideen und Impulse verdankt.” Ahnlich Kemper in seiner
Brockes-Ausgabe (Anm. 4), S. 215 f. und in ders.: Deutsche Lyrik der Frithen Neuzeit Bd. 5/2
(Anm. 4), S. 47-75. Ausfiihrlich und mit zahlreichen neuen Argumenten sein Beitrag in die-
sem Band.

39 Diese Einschrankung ist wichtig, denn grundsatzlich scheint es um 1700 keinen strikten
Gegensatz zwischen einem hermetisch-spiritualistischen und einem mechanistischen Na-
turbegriff zu geben. Der ,Geist“-Begriff, auf den sich Kempers Argumentation vor allem
stiitzt, belegt dies paradigmatisch. Die spiritus-Theorie, die damit angesprochen ist, kann
durchaus mechanistisch gedacht werden, wenn die spiritus als kleinste materielle Einhei-
ten gelten. Insbesondere in Hinblick auf Thomasius’ Versuch von Wesen des Geistes, auf den
sich auch Kemper beruft, verdiente das Thema dringend weitere Aufmerksamkeit. Auf den
Eklektizismus von Brockes gerade hinsichtlich hermetischer Elemente hat auch Wolfram
Mauser: Die ,Balsam=Kraft” von innen. Dichtung und Diatetik am Beispiel des B.H. Bro-
ckes. In ders.: Konzepte aufgeklarter Lebensfithrung. Literarische Kultur im frithmodernen
Deutschland. Wiirzburg 2000, S. 244-274, hier S. 247 f. hingewiesen.

40 In diesem Sinne schon Wolfgang Martens: Erbauliche Naturlyrik eines Aufklarers (B. H.
Brockes). In ders.: Literatur und Frommigkeit in der Zeit der frithen Aufklarung. Tiibingen
1989, S. 261-275.



Zur religionshistorischen Verortung der ,Naturlyrik’ 237

5 Mechanische Erklirungen und géttliche Providenz

Auf der anderen Seite gilt wieder, dass die atheistischen, materialistischen Kon-
sequenzen, die spater mit dem mechanistischen Denken verkniipft werden, nicht
auf die Zeit von Brockes zuriickprojiziert werden diirfen. Das aber geschieht,
wenn man die Vorstellung eines Gottes, der die Schopfung analog zu einem me-
chanischen Uhrwerk geschaffen hat, mit dem Deismus identifiziert. Diese Vor-
stellung impliziert, Gott hétte dieses Uhrwerk der Schopfung einmal geschaffen
und in Gang gesetzt, ohne dann selbst noch in den Ablauf eingreifen zu kénnen
und zu miissen. Eine solche Schopfungsvorstellung wiirde auf moralischer Ebe-
ne einen Fatalismus implizieren und sich damit in radikalem Widerspruch zu
jeder christlichen Ethik befinden.

Ein so verstandener Deismus ist immer wieder zum theologischen Uberbau
der neuen mechanischen Modelle und der ,new sciences’ erklart worden. An die
Stelle des personlichen, ,lebendigen’ Gottes der christlichen Theologie wére der
,stote” Gott der Moderne getreten, der durch Gebete nicht ansprechbar ist und in
seine Schopfung nicht mehr eingreift. An die Stelle einer gottlichen Providenz,
die jedes individuelle Leben im Blick hat, ware die blinde mechanische Notwen-
digkeit getreten.

Gegen solche simplifizierenden Vorstellungen haben jedoch Giinter Gawlick
und Winfried Schroder gezeigt, dass es diesen Gegensatz fiir das 17. und frii-
he 18. Jahrhundert nicht gibt.* Der sogenannte Deismus als die theologische
Stromung, die die neuen naturwissenschaftlichen Erkenntnisse und damit das
mechanische Erkldrungsmodell als seine Grundlage versteht, haben die Exis-
tenz einer gottlichen Providenz nie und nirgends geleugnet. Auch wenn es der
,grofSen Erzahlung’ vom Aufstieg der modernen ,Naturwissenschaften’ die die
alte, christliche Theologie herausfordern und schliefilich zerstéren, zuwiderlauft,
lasst der historische Befund, folgt man Winfried Schroder, keinen Zweifel zu:
Keiner der sogenannten Deisten hat eine gottliche Providenz bestritten.*> Damit

41 Vgl. v.a. Winfried Schroder: Der Deismus in der Philosophie der Neuzeit. In: Gestalten
des Deismus in Europa. Hg. v. Winfried Schroder. Wiesbaden 2013, S. 7-27, der damit die
Arbeiten von Giinter Gawlick aufnimmt, vgl. darunter insbes. Giinter Gawlick: Christian
Wolff und der Deismus. In: Christian Wolff 1679-1754. Interpretationen zu seiner Philoso-
phie und deren Wirkung. Hg. v. Werner Schneiders. Hamburg 1983, S. 139-147 und ders.:
Reimarus und der englische Deismus. In: Religionskritik und Religiositét in der deutschen
Aufklarung. Hg. v. Karlfried Griinder und Karl Heinrich Rengstorf. Heidelberg 1989, S. 43—
54. Zur Rezeption des englischen Deismus vgl. Christopher Voigt: Der englische Deismus in
Deutschland. Tiibingen 2003 und Mark-Georg Dehrmann: Das ,Orakel der Deisten”. Shaf-
tesbury und die deutsche Aufklarung. Goéttingen 2008.

42 Wenn Christian Wolff in seiner Theologia naturalis (1737) den Deismus genau in diesem Sin-
ne definiert, namlich als Leugnung géttlicher Providenz — , Deista a nobis dicitur, qui Deum
existere concedit, cum tamen res humanas curare negat, seu providentiam negat.” (Theolo-
gia naturalis 11.2, §529) — ist mit dem Begriff des Deismus hier wohl eher ein spinozistischer
Pantheismus gemeint. Die Verallgemeinerung dieser Stelle hat in der Forschung zu zahlrei-
chen Fehlurteilen gefiihrt, vgl. z. B. Krolzig: Sdkularisierung der Natur (Anm. 12), S. 168. Die
Definition konnte sich auch apologetischen Tendenzen in eigener Sache verdanken: Wolff



238 Volkhard Wels

aber fallt einer der wichtigsten und grofsten Unterschiede zur lutherischen Theo-
logie weg. Denn auf der anderen Seite gilt, dass diese lutherische Theologie sehr
wohl einen providentia-Begriff entwickelt hatte, der den Herausforderungen der
,neuen Naturwissenschaften’ mit ihren mechanischen Erklarungsmodellen ge-
wachsen war.

Mit dem Begriff eines concursus dei, einer ,gottlichen Mitwirkung” hatte die
protestantische Schultheologie — es handelt sich wiederum um eine melanch-
thonische Tradition — das Wirken Gottes auch nach Beendigung der Schépfung
bezeichnet und damit ein mechanisch ablaufendes Naturgeschehen mit der Mog-
lichkeit direkter Eingriffe Gottes vertraglich gemacht.* Der Begriff des concursus
richtet sich gegen die Moglichkeit eines Fatalismus in dem Sinne, dass Gott nach
Vollendung der Schopfung nicht mehr in den Lauf der Welt eingreifen wiirde.
Wichtig ist dabei die Unterscheidung zwischen einer providentia generalis und
einer providentia specialis. Wahrend die providentia generalis im Sinne einer
creatio continua, einer fortwahrenden Schopfung, fiir den allgemeinen Ablauf
des Weltgeschehens verantwortlich ist, betrifft die providentia specialis das, was
dem einzelnen Menschen zustofst.

Eine besonders anschauliche und deutliche Formulierung dieser concursus-
Vorstellung findet sich in der Lithotheologie des Pfarrers und Physikotheologen
Lesser, wenn es dort heifit, ,daff Gott bey allen Bewegungen derer natiirlichen
Dinge concurriere.” Auch wenn ,die natiirlichen Ursachen ihre eigene mitget-
heilte Krafft, etwas zu thun, haben; so tridgt doch Gott zugleich bey allen ihren
Bewegungen das Seinige bey.”** Auch wenn etwa bei einem Erdbeben alles ,na-
tlirlicher Weise”, also kausalmechanisch zuginge, wiirden

diese natiirlichen Ursachen von Gottes, des Werck-Meisters und Regierers
der Natur, weiser Regierung und straffenden Gerechtigkeit so geleitet,
dafs er sie zu gewisser von ihm bestimmter Zeit zu seinen Straff-Gerich-
ten brauchet. [...] Gott giebt nemlich in der Natur nicht einen blolen Zu-
schauer ab, der alles gehen ldsset, wie es gehet; sondern seine Fiirsehung
schldget sich gar offt ins Mittel, und richtet den ordentlichen Lauff derer
nattirlichen Ursachen zu ihrem Endzweck, daff man ihren allméchtigen
Finger leicht sehen kan.*

definiert den Deismus iiber die Leugnung goéttlicher Providenz, um seine eigene ,Theologia
naturalis” von solchen Vorwiirfen abzugrenzen.

43 Vgl. allgemein Hermann Deuser: Art. Vorsehung. In: Theologische Realenzyklopadie
Bd. 35. Berlin, New York 2003, S. 302-323, bes. S. 319-321; auflerdem Reinhold Bernhardt: Was
heifit ,Handeln Gottes”? Eine Rekonstruktion der Lehre von der Vorsehung. Miinster u. a.
2008, S. 111 ff.

44 Lesser: Lithotheologie (Anm. 11), S. 196 (Kapitel II1.1.2, §142). Vgl. Trepp: Gliickseligkeit
(Anm. 14), S. 455.

45 Lesser: Lithotheologie (Anm. 11), S. 22 f.



Zur religionshistorischen Verortung der ,Naturlyrik’ 239

Mechanisches Denken und protestantische Providenz-Vorstellungen schlie-
fen sich damit keineswegs aus.** Die neue ,naturwissenschaftliche’ Vorstellung
von einem geschlossenen Kausalnexus der Natur kann durchaus mit einem un-
mittelbaren Wirken Gottes in der Welt vermittelt werden.*”

Die Unterscheidung zwischen providentia generalis und providentia specialis
iiberbriickt den Gegensatz zwischen dem Wirken allgemeiner, mechanisch ge-
dachter Naturgesetze und der Moglichkeit unmittelbarer Eingriffe Gottes in das
Leben des Einzelnen. Die Natur gehorcht im Sinne der providentia generalis all-
gemeinen Naturgesetzen, wie sie von den Botanikern, Physikern und Chemikern
erschlossen werden, gleichzeitig aber werden diese Naturgesetze nur durch die
Mitwirkung Gottes in ihrer Giiltigkeit erhalten. Der Verweis auf die Botaniker,
Physiker und Chemiker ist dabei nicht zuféllig, denn es sind gerade die Vertreter
dieser ,new sciences’, die sich ausdriicklich auf die protestantische concursus-
Vorstellung berufen — so etwa der Chemiker Robert Boyle in seinem Inquiry into
the vulgarly received notion of nature (1686).** Bei Boyle reicht die Vorstellung einer
gottlichen Allgegenwart sogar bis in die atomare Struktur der Elemente hinein.
Dass Isaac Newtons mechanistische Kosmologie die Moglichkeit eines unmittel-
baren Eingriffs Gottes in das Weltgeschehen bestritten hétte, gehort zu den gro-
fsen atiologischen Mythen der Moderne. Das Gegenteil ist richtig:

The typical picture of Isaac Newton as the paragon of Enlightenment de-
ism — responsible for recasting God as a divine clockmaker with nothing
more to do once he had completed his creation — is more than just badly
mistaken: it is precisely the opposite of the truth. It cannot simply be cor-
rected; it must be utterly repudiated.”

In der 1715 ausgetragenen Auseinandersetzung zwischen Isaac Newton, Samuel
Clarke und Gottfried Wilhelm Leibniz bekennen sich sowohl Leibniz wie New-
ton und Clarke zu einer gottlichen Providenz.” Obwohl die Naturphilosophie
sowohl Newtons wie Leibnizens auf mechanischen Gesetzmaéfigkeiten beruht,
begreift keiner von beiden diese Providenz im Sinne eines mechanischen Fata-

46 Vgl. Trepp: Gliickseligkeit (Anm. 14), S. 454. Den vielzitierten Vers von Brockes — , Gott ist
kein alter Mann [...]. Er ist ein ewiges allgegenwirtges All” (Irdisches Vergniigen, ed. Rathje,
Bd. 2.1, ,Das, durch die Betrachtung der Grosse Gottes, verherrlichte Nichts der Menschen”
S. 343) muss man deshalb auch nicht als pantheistisches Bekenntnis lesen, sondern kann ihn
im Sinne der lutherischen concursus-Vorstellung verstehen — also bezogen auf die Allgegen-
wart Gottes, nicht als Identifikation von Gott und All.

47 Vgl. Bernhard: Handeln Gottes (Anm. 43), 111 ff.

48 Vgl. Robert Boyle: A Free Enquiry Into the Vulgarly Receiv’d Notion of Nature. In ders.:
Works. Hg. v. Michael Hunter u. Edward B. Davis. London 2000, Bd. 10, S. 437-571.

49 Edward B. Davis: Myth 13: That Isaac Newton’s Mechanistic Cosmology Eliminated the
Need for God. In: Galileo Goes To Jail and Other Myths about Science and Religion. Hg. v.
Ronald L. Numbers. Cambridge, Mass.; London 2009, S. 115-122, hier S. 116.

50 Krolzig: Sdkularisierung der Natur (Anm. 12), S. 99-132 zu Natur und providentia bei New-
ton und Leibniz. Vgl. auch Ulrich L. Lehner: Kants Vorsehungskonzept auf dem Hinter-
grund der deutschen Schulphilosophie und -theologie. Leiden u. a. 2007, S. 31-58.



240 Volkhard Wels

lismus, sondern beide sehen sich auf dem Boden der protestantischen Schultheo-
logie.”' Das wiederum heifst: es gibt keinen radikalen Gegensatz zwischen den
,neuen Naturwissenschaften’ und der ,alten, christlichen Theologie.

Dieser Punkt ist vor allem deshalb von Interesse, als in der zweiten Halfte
des 18. Jahrhunderts, prominent etwa mit d’'Holbachs Systeme de la nature oder
de La Mettries L'homme machine mechanistisches Denken tatsachlich mit Athe-
ismus und Materialismus identifiziert zu werden beginnt. Davon aber kann zu
Beginn des 18. Jahrhunderts noch keine Rede sein. Das Irdische Vergniigen in Gott
demonstriert mit seiner tiberwéltigende Prasenz von Lob- und Dankesformeln,
dass die christliche Vorstellung eines personlichen Gottes sich hervorragend mit
den neuen naturwissenschaftlichen’ Erkenntnissen vermitteln liefs.

Dass Brockes aber auch im Sinne einer providentia specialis vom concursus
dei in seinem eigenen Leben iiberzeugt war, dokumentiert die von ihm selbst ver-
fasste Lebensbeschreibung. Diese Lebensbeschreibung dient im Grunde nur und
ausschliefllich der Dokumentation des gottlichen Wirkens im eigenen Lebens-
lauf, illustriert mithin das Wirken der providentia specialis. Brockes listet Jahr
flir Jahr die Punkte auf, an denen Gott unmittelbar in sein Leben eingegriffen
hat: Gefahren, denen er auf Reisen entronnen ist, Ungliicksfille, Naturkatastro-
phen wie Briande und Uberschwemmungen, Krankheiten, Geburten und Todes-
félle, aber auch sein politischer Aufstieg in Hamburg. Die Lebensbeschreibung
beginnt mit zwei Sétzen, in denen diese Vorstellung ausdriicklich benannt wird:

Anno 1724. d. 12 Aug. habe ich diese meine Lebens Beschreibung in Gottes
Nahmen zu entwerffen angefangen, nicht aus eitler Ehre oder andern Ab-
sichten, welches ich vor Gott bezeuge, sondern blos um mich einiger von
den unzéhligen Wolthaten Gottes die er mir zeit meines Lebens erwiesen,
mit froher Danckbarkeit zu erinnern. Denselben allerweisesten allerméch-
tigsten und liebreichsten Vater innbriinstig anflehend dass er die iibrige
Zeit meines Lebens mir ferner gnéddig seyn und vor allen bésen so wol
mich als die meinen gnadiglich behiiten wolle.>

Wollte man allerdings aus diesem Glauben an eine gottliche Providenz auf einen
schultheologischen, lutherischen Gottesbegriff zuriickschliefSen, wire dies wie-
derum eine Vereinfachung. Auch der Gott der ,natiirlichen Religion” sorgt sich
um seine Geschopfe und erfreut sich an deren Dank.

51 Krolzig: Sdakularisierung der Natur (Anm. 12), S. 132.
52 Brockes: Selbstbiographie (Anm. 31), S. 3.



Zur religionshistorischen Verortung der ,Naturlyrik’ 241

6 Das Irdische Vergniigen in Gott als ,natiirliche Religion” in poetischer Form

Gawlick und Schréder bestimmen den Deismus iiber zwei Merkmale. Erstens
iiber die Suffizienz einer ,natiirlichen Religion”, das heifst die Uberzeugung, dass
das aus blofler Vernunft erreichbare Wissen von Gott und unseren Pflichten ihm
gegeniiber hinreicht, um ein gottgefalliges Leben zu fiithren.® Zweitens ist mit
dieser Suffizienz eine {ibernatiirliche Offenbarung wie die Bibel unnétig gewor-
den, auch wenn ihr eine padagogische Funktion zugesprochen werden kann, wie
prominent etwa spéter bei Lessing in der Erziehung des Menschengeschlechts.

Ubernimmt man diese beiden Kriterien, fallen die Ubereinstimmungen zum
Werk von Brockes sofort in die Augen. Das Irdische Vergniigen in Gott ist Ausdruck
einer ,natiirlichen Religion”, insofern eigentlich jedes Gedicht aus Vorgangen
und Erscheinungen der Natur mittels eines Vernunftschlusses — und das sind
auch Analogieschliisse — auf die Existenz Gottes zuriickschliefst oder daraus
Konsequenzen fiir die Bedingungen menschlichen Daseins ableitet. Der bibli-
schen Offenbarung widerspricht Brockes zwar nicht explizit, sie spielt aber de
facto keine Rolle.

Besonders aufféllig ist dabei die Analogie zu Reimarus. Wie sein Freund Rei-
marus, der sich zeit seines Lebens nicht als Kritiker der christlichen Theologie
zu erkennen gegeben hat, gleichzeitig aber in seinen Vornehmsten Wahrheiten der
natiirlichen Religion den Versuch gemacht hat, diese Wahrheiten allein mittels Ver-
nunftschliissen und ohne Rekurs auf die biblische Offenbarung zu ermitteln, so
ist auch das Irdische Vergniigen in Gott allein dem positiven Aufweis dieser Wahr-
heiten der ,natiirlichen Religion” gewidmet.>* Biblische Motive sind im Irdischen
Vergniigen eher selten anzutreffen und die theologischen Grundiiberzeugungen,
die fiir eine biblische Theologie charakteristisch sind — Trinitat, Erbsiinde, Er-
16sung, Sakramente, Apokalypse, Hollenstrafen usw. — tauchen, wie eingangs
bereits bemerkt, bei Brockes gar nicht auf. Vor allem aber hat Reimarus eine gott-
liche Providenz nie und nirgends bestritten, sondern nachdriicklich bejaht. Die
Uberzeugung eines gottlichen Wirkens in der Natur und im Leben des Einzelnen
—also im Sinne einer providentia generalis und specialis — steht fiir ihn geradezu
im Mittelpunkt seines Glaubens.

53 Schroder: Deismus in der Philosophie der Neuzeit (Anm. 41), S. 8. Mark-Georg Dehrmann
hat in der Diskussion dagegen darauf hingewiesen, dass der Deismus nicht allein iiber be-
stimmte theoretische Positionen bestimmt werden kann, sondern immer auch als ,diskursi-
ves Phanomen’ verstanden werden miisse. So kénne auch ein lutherischer Christ natiirliche
Theologie betreiben, ohne deswegen als Deist gelten zu miissen, weil seine Vernunft eben
durch seinen Glauben erleuchtet ist. Betriebe auf der anderen Seite jemand nattirliche Theo-
logie, der gleichzeitig provokativ die Offenbarung ablehnte, wiirde er von theologischer Sei-
te als ,Deist’ identifiziert und angegriffen. Entscheidend wére damit eher die Frage, welches
provokatorische Potential jemand entfaltet als die Frage, welche moglicherweise deistischen
Positionen er vertritt. Zum Hintergrund dieses Einwandes, der gerade hinsichtlich Brockes
interessant ist, vgl. Dehrmann: Orakel der Deisten (Anm. 41), bes. S. 107 {.

54 Zu Reimarus jetzt stellvertretend Dietrich Klein: Hermann Samuel Reimarus (1694-1768).
Das theologische Werk. Tiibingen 2009.



242 Volkhard Wels

Wenn Christus im Irdischen Vergniigen keine nennenswerte Rolle spielt, ent-
spricht dies bei Reimarus der Tatsache, dass dieser Christus nicht fiir den Sohn
Gottes hielt, sondern nur fiir eine Art antiken Weisheitslehrer, dhnlich Sokrates.
In seinen physikotheologischen Allgemeinen Betrachtungen iiber die Triebe der Thiere
(1760) vertritt Reimarus eine optimistische Anthropologie, indem er gerade an
den , Trieben der Thiere” deren Funktionalitit in der Natur aufweist. Vor allem
aber dufiert sich Reimarus’ optimistische Anthropologie in der Hochschéatzung
der menschlichen Vernunft, wie sie in einem Lehrbuch der Logik zum Ausdruck
kommt (Vernunftlehre, 1756). In der Apologie erklart Reimarus die Vernunft zum
,Priife-Stein” der Offenbarung, setzt also im Gegensatz zu Luther nicht den Glau-
ben an die erste Stelle, sondern die Vernunft:

Eine verniinftige Religion muf vor allen Dingen in jeder sogenannten Of-
fenbarung der Grund- und Priife-Stein werden, als welche gewifs durch
die Natur von Gott abstammet. Mithin muf$ uns auch ein ungehinderter
Gebrauch der gesunden Vernunft und ihrer Regeln leiten. Ohne Vernunft
und deren Gebrauch wéren wir, wie das Vieh, gantz und gar keiner Reli-
gion fahig [...].%

Analog heifit es im ,Glaubensbekenntnis” von Brockes:

Vom Glauben mach ich, demuthvoll, | Hier mein Bekenntnif§ offenbar: |
Ich glaub, und halte das vor wahr, | Was Gott will, daf8 ich glauben soll. |
Doch giebet die Vernunft mir ein: | Ich miisse dessen, was Gott wolle, |
dafs man es vollig glauben solle, | ganz {iberzeugt versichert seyn.

Dieses Glaubensbekenntnis hatte der Patriot — die Hamburger Variante der ,mo-
ralischen Wochenschriften’, zu deren Mitarbeitern Brockes gehdrte — in seinem
vierten Stiick (1724) formuliert, wenn der ,Patriot’ dort als ,verniinftiger Christ’
beschrieben wird, der glaubt, ,,daf8 die wahre Gottes-Gelahrtheit gar wohl eine
kluge aus der gesunden Vernunfft einfliessende Sitten-Lehre, als eine nutzbare
Dienerin, hinter sich moge hertreten lassen.””” Wenn Brockes wiederholt versi-
chert, die Offenbarungswahrheiten wiirden nur deshalb in seinem Werk keine
Rolle spielen, weil es ihm eben um die Schopfung und die Natur ginge, und nicht
um die Offenbarungswahrheiten der Theologie und letztere zu verkiindigen sei
Aufgabe des Pfarrers,”® mag man das ernst nehmen oder fiir einen blofien Vor-
wand halten: in jedem Fall bestétigt es die Tatsache, dass die biblische Offenba-
rung nicht notwendig ist, um Gott zu erkennen.

Die negative, bibelkritische Seite, wie sie Reimarus in der apokryphen Apolo-
gie entwickelt, fehlt bei Brockes allerdings. Indem Reimarus seine Apologie aber

55 Reimarus: Apologie (Anm. 2), §10, S. 54.

56 Brockes: Irdisches Vergniigen. Hamburg 1748, Bd. 9, S. 415. Abdruck bei Kemper in der Re-
clam-Ausgabe (Anm. 4), S. 232.

57 Der Patriot (Anm. 29), S. 27.

58 Vgl. das Zitat unten Anm. 64.



Zur religionshistorischen Verortung der ,Naturlyrik’ 243

nie publiziert hat, ist das Fehlen einer explizit deistischen Argumentation bei
Brockes kein starkes Gegenargument. Viel wichtiger scheint die Tatsache des of-
fentlichen Schweigens, die Reimarus und Brockes damit verbindet. Reimarus hat
seine Apologie, wie er in deren ersten Sétzen versichert, nicht aus Angst vor Verfol-
gung nicht publiziert, sondern weil er keinen Anlass zu Streitereien geben wollte:

Lieber mag der gemeine Hauffe noch eine Weile irren, als daf ich ihn,
(obwohl es ohne meine Schuld geschehen wiirde) mit Wahrheiten drgern,
und in einen wiitenden Religions-Eiffer setzen sollte. Lieber mag der Wei-
se sich, des Friedens halber, unter den herrschenden Meynungen und Ge-
brauchen schmiegen, dulden und schweigen, als daf er sich und andere,
durch gar zu friihzeitige Auerung, ungliicklich machen sollte.”

Dieses irenische Bekenntnis findet seine Analogie bei Brockes, der in den Anhang
seiner Pope-Ubersetzung folgenden ,Sinn-Spruch” gesetzt hat: ,Der Socrates um
Rat gefraget: Wie man die Gotter bestens preise, | Und ihnen sich geféllig ma-
che? Sprach: folget eures Landes-Weise.”® Das ist genau die ,politische’ Haltung
gegeniiber Glaubensfragen, die die Hamburger Geistlichkeit so scharf kritisiert.

7 Dichtung als iiberkonfessionelle Frommigkeit

Diese ,politische’” Haltung verweist auf einen Punkt, der fiir alle Anhanger der
,natiirlichen” und damit ihrem Selbstverstandnis zufolge nach auch ,verniinfti-
gen Religion” von grofiter Bedeutung ist, namlich auf den Irenismus als Gegen-
satz zum dogmatischen Gezank der christlichen Konfessionen.® Gerade dagegen
aber richtet sich die ,natiirliche Religion” grundsatzlich und in allen ihren For-
men: Mit den konfessionellen Fanatikern, den Glaubenseiferern will man nichts
zu tun habe. Auch hier stehen Reimarus und Brockes in einer breiten protestanti-
schen Tradition, die mindestens zuriickgeht auf Hugo Grotius De veritate religionis
christianae (1622), den ,Klassiker” der irenischen Frommigkeit, wenn nicht weiter
bis auf Erasmus und Melanchthon. Ernst Fischer hat diese Frommigkeit des Irdi-
schen Vergniigens sehr treffend beschrieben:

Das IVG [also das ,Irdische Vergniigen in Gott”“] als geistliche Dichtung
neuen Zuschnitts zielte darauf ab, einer einfachen, allgemein nachvoll-
ziehbaren Frommigkeit den ,Sitz im Leben’ zuriickzuerobern, einer From-
migkeit, die einen christlichen Grundcharakter wahrte, zugleich aber vom
Abbau aller im engeren Sinn konfessionellen Elemente gepragt war: Mit
Rechtfertigungs- und Gnadenlehre, mit dem gesamten christologisch-

59 Reimarus: Apologie (Anm. 4), Vorbericht §1, S. 41.

60 Brockes: Einige lehrreiche zum Teil eigene, zum Teil {ibersetzte Sinn-Spriiche. In Pope: Ver-
such vom Menschen (Anm. 5), S. 203.

61 In diesem Sinne richtungsweisend Ernst Fischer: Brockes” didaktische Poesie als Medium
der Orthodoxiekritik, oder: Urspriinge der Aufklarung in Deutschland. In: Beitrdge zu Kom-
paratistik und Sozialgeschichte der Literatur. Hg. v. Norbert Bachleitner u. a. Amsterdam
1997, S. 657-681.



244 Volkhard Wels

soteriologischen Moment bleiben Kernbereiche genuin lutherischer
Glaubensauffassung ausgespart, an die Stelle von Erbschuld, Stindenbe-
wufltsein und Bufigesinnung treten Schépfungsoptimismus, positive An-
thropologie und innerweltlich-euddmonistisches Denken; Natur 16st als
universelle Legitimationsformel die Bibel ab.®*

Im selben Sinne hat Hans-Georg Kemper das Irdische Vergniigen als Ausdruck
eines ,allgemeinen Christentums” bezeichnet, ,,das sich im wesentlichen durch
eine aus dem ersten Artikel (dem Glauben an den Schopfer) entwickelte natiirli-
che Religion geeint und befriedet wissen soll.” Widersprechen wiirde ich Fischer
und Kemper nur darin, dass dieses , allgemeine Christentum” sich als ein , Alter-
nativprogramm zur Orthodoxie” versteht.®

Reimarus und Brockes verstehen die ,natiirliche Religion” nicht als Gegen-
satz oder auch nur Alternative zur christlichen Glaubenspraxis, sondern als
Gegensatz zu den unverniinftigen, aus der Bibel abgeleiteten Uberzeugungen
der christlichen Dogmatik. Aber diese aus der Bibel abgeleiteten theologischen
Uberzeugungen waren fiir sie eben nicht mit der christlichen Glaubenspraxis
identisch. Praktizierte Frommigkeit und theoretische, dogmatische Theolo-
gie sind fiir sie zwei grundsétzlich verschiedene Dinge. Berithmt geworden ist
Reimarus’ Unterscheidung zwischen der Religion Christi mit ihrem zentralen
Gebot der Nachstenliebe und dem Christentum als der korrumpierten, institu-
tionellen Form, die die Apostel aus ihrem Streben nach weltlicher Macht heraus
dieser Religion Christi gegeben haben. Die praktizierte Frommigkeit Christi hat
mit der Theologie der christlichen Kirche nicht nur nichts zu schaffen, sie steht
in direktem Gegensatz zu dieser. Ganz analog schreibt Brockes, Kern des ,ver-
niinftigen Gottesdienstes” sei das Gebot der Nachstenliebe. An derselben Stelle
heifit es weiter, {iber die ,Geheimnisse” des Glaubens wolle er, Brockes, dagegen
nicht sprechen. Das iiberlasse er denen, ,die sonderlich dazu bestellt, und die,
mit mehr geiibten Handen, | Die Schitze der Geheimnisse, vermogend, auszu-
spenden”, also den studierten Theologen.®

Reimarus hat sich in einem radikalen Widerspruch zu diesem institutiona-
lisierten Christentum gesehen, aber keinesfalls in einem Widerspruch zu dem,
was er als den Kern und die eigentliche Praxis der christlichen Frommigkeit ge-
sehen hat, ndmlich das Gebot der Néachstenliebe. Die Ablehnung der christlichen
Theologie bedeutet nicht die Ablehnung der richtig verstandenen christlichen
Glaubenspraxis. Darin unterscheidet sich Reimarus nicht von seinen zahlreichen

62 Ernst Fischer: Patrioten und Ketzermacher. Zum Verhiltnis von Aufklarung und lutheri-
scher Orthodoxie in Hamburg am Beginn des 18. Jahrhunderts. In: Zwischen Aufklarung
und Restauration. Sozialer Wandel in der deutschen Literatur (1700-1848). Hg. v. Wolfgang
Frithwald u. Alberto Martino. Tiibingen 1989, S. 17-47, hier S. 34.

63 Kemper: Nachwort. In: Brockes: Irdisches Vergniigen in Gott (Anm. 4), S. 259-297, hier S. 270.

64 Brockes: Irdisches Vergniigen in Gott. Hamburg 1746, Bd. 8, S. 619 und 620 (,,Der verniinftige
Gottesdienst”). Teilabdruck in der Ausgabe von Kemper (Anm. 4), S. 221-223.



Zur religionshistorischen Verortung der ,Naturlyrik’ 245

Nachfolgern im weiteren Verlauf des 18. Jahrhunderts, bis hin zu Immanuel Kant,
dessen ,kategorischer Imperativ” auch nichts anderes ist als eine philosophische
Reformulierung des christlichen Gebots der Nachstenliebe.

Gerade weil es ihm um eine ,natiirliche Religion” als praktizierte, im alltagli-
chen Leben verwirklichte Frommigkeitspraxis ging, ist es keine Heuchelei, wenn
Reimarus bis an sein Lebensende nach auflen hin den Schein eines glédubigen
Christen aufrecht erhalten hat. Die richtig verstandene, christliche Frommigkeits-
praxis war identisch mit der Ethik, die aus seiner ,natiirlichen Religion” folgte.
Das aber heifst, dass Deismus und christliche Frommigkeit — im Unterschied zu
Deismus und dogmatischer Theologie — nicht als Gegensétze verstanden werden
diirfen.

Die neun Béande des Irdischen Vergniigens in Gott mit ihren Hunderten von Ge-
dichten, manche sicherlich von zweifelhafter poetischer Qualitédt, haben immer
wieder viel Anlass zu Spott und Ironie gegeben. Versteht man das Irdische Ver-
gniigen in Gott aber nicht als ein im modernen Sinne literarisches Werk, im Sin-
ne eines emphatischen ,Kunst’ oder ,Literatur-Begriffs, sondern als Ausdruck
einer religiosen Praxis, als Dokument einer gelebten Frommigkeitsiibung und
-ausiibung, dann wiirden diese neun Bédnde in ihrer Massivitéat vielleicht etwas
verstandlicher. Das Irdische Vergniigen in Gott ist Ausdruck einer Meditationspra-
xis, die selbst wieder Anlass zu einer solchen Meditation geben will. Das Irdische
Vergniigen in Gott ist eine Ubungsform, mit der eine bestimmte, iiberkonfessionel-
le Frémmigkeit gleichermafien ausgedriickt wie vermittelt und eingeiibt werden
soll. Die poetische Form — also die Versform, die Reimbindung, die rhetorischen
Stilmittel usw. — sind, wie in der Erbauungsliteratur des 17. Jahrhunderts, vor al-
lem als Medium der Vergegenwaértigung und Veranschaulichung zu verstehen.
Statt in das Leiden Christi vertiefen Brockes und seine Leser sich allerdings in
die Wunder der Schopfung. Statt den Katechismus auswendig zu lernen, studiert
man die Offenbarung Gottes in der Natur. Die meditative Versenkung in die Na-
tur und in die mechanischen, physikalischen, chemischen und biologischen Pro-
zesse, die ihr zugrundeliegen, ist eine religiose Praxis in dem Sinne, dass hier aus
der Natur auf die Bedingungen der Menschlichkeit zuriickgeschlossen wird. Aus
der Natur — und nicht aus der Bibel — erfahren Brockes und seine Leser, was es
heifit, Mensch zu sein, wenn die Natur eine Schopfung Gottes ist.

8 ,Orthodoxie’ zwischen ,natiirlicher Religion” und Pietismus

Die offentliche Diskussion um 1700 wird nicht im Sinne einer wie auch immer
gearteten ,Sakularisierung’ als Auseinandersetzung zwischen einer konservativ-
iiberkommenen, protestantischen ,Orthodoxie’ des ,Barock’ und einer liberal-
progressiven, ,natiirlichen Religion’ der ,Aufkldrung’ wahrgenommen, sondern
als Auseinandersetzung um die Deutung und Begriindung bestimmter Glau-
bensinhalte. Es geht etwa um den Status der Vernunft in ,Religionssachen’ iiber-
haupt, um den Status der biblischen Offenbarung (literales Verstandnis versus
Annahme einer ,Akkomodation’ Gottes), um die Deutung ,mythischer’ Elemente



246 Volkhard Wels

der Bibel (Gottessohnschaft Christi, Trinitédt, Erbsiinde, Ewigkeit der Hollenstra-
fen), um die Vereinbarkeit neuer ,naturwissenschaftlicher’ Erkenntnisse mit dem
biblischen Wissen (Heliozentrismus) oder etwa um den Status der sogenannten
Adiaphora (Spiel, Tanz, Musik, weltliche Dichtung). Der grundlegende Charakter
der christlichen Religion im Sinne einer ,Sakularisierung’ stand dabei nicht zur
Debatte. Bis weit ins 18. Jahrhundert hinein gilt vielmehr der Befund von Ulrich
Barth:

Es ist unsachgemafs, die Aufklarungsepoche in pauschaler Form fiir die
Sékularisierung oder Dechristianisierung Europas haftbar zu machen. Die
religions- oder christentumsfeindliche Globaltendenz, die ihr von ortho-
doxen Kritikern und halbgebildeten Bewunderern zugeschrieben wird,
146t sich nur partiell auf das tatsachliche geschichtliche Profil abbilden.®

Befreit man sich von den teleologischen Perspektivierungen, die mit den Begrif-
fen der Sékularisierung und der ,Aufklarung’ verkniipft sind, erscheint das Irdi-
sche Vergniigen von Brockes weniger am Schnittpunkt von ,Barock’ und ,Aufkla-
rung’, als vielmehr innerhalb einer komplexen theologischen Problemlage, die
ihren historisch pragnantesten Ausdruck in den sogenannten ,pietistischen Strei-
tigkeiten’ gefunden hat. Verortet man das Werk von Brockes im Kontext der theo-
logischen Fragen, die hier verhandelt wurden, springen die Verbindungen ins
Auge. Dem strikten Siindenbewusstsein des Pietismus, das in letzter Instanz mit
der Erbsiinde begriindet wird, steht die optimistische Anthropologie der ,na-
tlirlichen Religion” diametral gegeniiber. Der gesamte theologische Nachdruck
liegt im Pietismus auf der Gnade Gottes, wie sie sich im Tod Christi offenbart.
Der Glaubige ist deshalb aufgefordert, sich in die Wunden Christi zu vertiefen,
und nicht in die Wunder der Schopfung. Das zeitgleich entstandene, poetische
Werk des Grafen Zinzendorf, in dessen Aberhunderten von geistlichen Liedern
Christus mehr oder weniger in jedem einzelnen Vers beschworen wird, verhalt
sich komplementédr zum Werk von Brockes, in dem der Name Christi kaum ein-
mal genannt wird.

Auch das bestitigt noch einmal die Differenz zwischen einer Theologie, die in
der Tradition Luthers den Nachdruck auf die Soteriologie legt, und der Tradition
Melanchthons mit ihrem sapientalen Schépfungsverstandnis. Melanchthon je-
denfalls gehort fiir einen Radikalpietisten wie Gottfried Arnold zu den meistge-
hassten Autoren. Er wurde wesentlich fiir die Fehlentwicklung der protestanti-
schen Theologie — so jedenfalls stellte es sich fiir die Pietisten dar —nach dem Tod
Luthers verantwortlich gemacht.®® Der positiven Bewertung der menschlichen

65 Ulrich Barth: Gott als Projekt der Vernunft. Tiibingen 2005, S. 142. Grundsatzlich zur Siku-
larisierungsthese vgl. Ulrich Barth: Art. ,Sékularisierung I”. In: Theologische Realenzyklo-
padie Bd. 29, S. 603-634.

66 Johannes Wallmann: Das Melanchthonbild im kirchlichen und radikalen Pietismus. In: Me-
lanchthonbild und Melanchthonrezeption in der lutherischen Orthodoxie und im Pietis-
mus. Hg. v. Udo Stréter. Wittenberg 1999, S. 11-24.



Zur religionshistorischen Verortung der ,Naturlyrik’ 247

Vernunft in dieser melanchthonischen Tradition steht das Verdikt eines Zinzen-
dorf entgegen, der 1725 eine Begriindung der Religion auf der , bloffen Empfin-
dung” fordert, mithin auf der Stimme Gottes im eigenen Inneren:

Die Religion kan ohne Vernunfft-Schliisse gefafst werden, sonst kénnte
niemand eine Religion haben, als der einen aufgekladrten Kopf hatte, und
die waren die besten Gottesgelehrten, die am meisten Vernunfft hatten,
jenes aber ist nicht glaublich, und auch dieses streitet mit der Erfahrung.

Deswegen gilt: ,Die Religion mufs eine Sache seyn, die sich ohne alle Begriffe,
durch blofse Empfindung erlangen lasset [...]“ Diese Behauptung steht den
oben zitierten AuBerungen von Brockes und Reimarus, in denen die Vernunft
zur Grundlage der Religion erklédrt wird, diametral entgegen. , Der Verniinftige
Gottes-Dienst” lautet programmatisch der Titel eines Gedichts im achten Teil des
Irdischen Vergniigens.®® Im Grunde aber ist das ganze Irdische Vergniigen ein ,ver-
niinftiger Gottesdienst”.

Ahnlich gegensitzlich verhlt es sich mit dem Naturbegriff. In einem Lied
Gottfried Arnolds, dessen thematische Néhe zu Brockes nicht grofer sein konn-
te — ein Spaziergang im Garten — fithrt die Wahrnehmung der Natur nicht zur
Erkenntnis der Weisheit und Liebe des Schopfers, sondern zuriick zu Christus:

Es ist ja wahr, im Feld siehts lieblich aus, | Wo alles sich mit Blumen kann
bezieren; | Ich aber geh auch hier in meinem Haus | In aller Still mit mei-
nem Lamm spazieren. | Da scheint die Sonn, da singt die Nachtigall, | Da
griints und bliihts, da rauschen frische Quellen; | Ich seh da nichts, als
Jesum {iberall, | Sein Engel=Chor erfiillet alle Stellen. | Er ist die Sonn, die
Liebe, der Gesang, | Dabei die Hoffnung griint und reine Wasser springen, |
Ist das nicht gnug bei meinem schénen Gang? | Er soll mich ja zum Para-
diese bringen.

Dem ldsst sich bei Brockes nichts an die Seite stellen. Brockes sieht in seinem
Garten weder Jesus, noch hort er Engelschore. Ausgerechnet der Vergleich des
Gartens mit dem Paradies, die bildmachtigste Gartenmetapher der christlichen
Tradition, spielt im Irdischen Vergniigen in Gott eine hochst untergeordnete Rolle —
gerade weil es eben um das ,irdische Vergniigen” geht, und nicht um das ,iiber-
irdische”. Auf der anderen Seite sind Zinzendorf oder Arnold nicht an den neuen
naturwissenschaftlichen Erkenntnissen interessiert, die fiir dieses ,,irdische Ver-
gniigen” eine so grofie Rolle spielen. Was man {iber die Natur lernen kann, steht
fiir Zinzendorf und Arnold in der Bibel.

67 Nikolaus Ludwig von Zinzendorf: Der Teutsche Sokrates. In ders.: Hauptschriften. Bd. 1:
Schriften des jiingeren Zinzendorf. Hildesheim 1962, S. 289 (,,Anhang zum Socrate”).

68 Brockes: Irdisches Vergniigen in Gott. Hamburg 1746, Bd. 8, S. 614—620. Teilabdruck in der
Ausgabe von Kemper (Anm. 4), S. 221-223.

69 Gottfried Arnold: Simmtliche geistliche Lieder. Hg. v. Karl C. Ehmann. Stuttgart 1856, hier
S. 281 f. (,Spaziergang mit Jesu”).



248 Volkhard Wels

Es wire allerdings falsch, dem Pietismus per se ein Desinteresse an der Natur
und dem Naturwissen zu unterstellen. Udo Striter hat im Gegenteil das rege In-
teresse des Halleschen Pietismus an der Natur aufgezeigt, aus dem im Ubrigen ja
auch der Physikotheologe Lesser hervorgegangen ist.”” Auch hier wird man also
differenzieren miissen zwischen den verschiedenen Formen des Pietismus. Bro-
ckes, der 1700 in Halle studiert hat, war mit diesen Differenzierungen genauso
wie mit den Konflikten zwischen der sogenannten ,Orthodoxie’ — wie die protes-
tantische Schultheologie von pietistischer Seite genannt wurde” — und den pie-
tistischen Frommigkeitsformen zwangsweise schon von dieser Zeit an vertraut.

Insbesondere Hamburg hatte in den Auseinandersetzungen um den Pietismus
eine grofie Rolle gespielt. 1677 bis 1688 hatte in Hamburg der sogenannte erste
Theaterstreit getobt, in dem es urspriinglich um die Legitimitéat geistlicher Stoffe
auf der Opernbiihne gegangen war.”? Ausgangspunkt war die Auffithrung eines
geistlichen Singspiels zur Eréffnung der Hamburger Oper 1678 gewesen. Auch
der erste grofie Erfolg von Brockes ist ein geistliches Singspiel: Der fiir die Siinden
der Welt gemarterte und sterbende Jesus. Eine Auffithrung solcher geistlichen Sing-
spiele in der Kirche war nicht durchzusetzen. Noch 1712 lasst Brockes es privat
in seinem Hause auffithren.” Dabei ist die Hamburger Geistlichkeit durchaus
gespalten, denn die sogenannten ,Orthodoxen’ stehen den geistlichen Singspie-
len liberal gegentiiber. Der Hamburger Pietist Anton Reiser dagegen hatte 1681 in
seiner Theatromania das ganze Theater zu einem ,Werk der Finsternis” erklart.”

Grundsétzlich geht es bei den Streitereien um das Theater um die Frage der
sogenannten ,Adiaphora’ als der ,Mitteldinge’, die fiir sich genommen weder gut
noch bose sind und erst im Gebrauch oder Missbrauch gut oder bése werden.”
Nach schultheologischer Uberzeugung gehdren dazu etwa Tanz, Spiel und welt-
liche Musik, nach pietistischer Uberzeugung gibt es diese Adiaphora dagegen
nicht. Tanz, Spiel und weltliche Musik sind immer Fallstricke des Teufels. Das

70 Udo Strater: Zum Verhailtnis des frithen Pietismus zu den Naturwissenschaften. In: Pie-
tismus und Neuzeit 32 (2006), S. 79-100. Zu Lesser insbes. Trepp: Gliickseligkeit (Anm. 14),
S. 372-465.

71 Zur Problematik des ,Orthodoxie’-Begriffs, der erst von Gottfried Arnold aus pietistischer
Perspektive gepragt wird, vgl. Theodor Mahlmann: Art. Orthodoxie II. In: Historisches
Worterbuch der Philosophie. Darmstadt 1984, Bd. 6, Sp. 1382-1385.

72 Prézise Zusammenfassung der Ereignisse bei Johannes Geffcken: Der erste Streit iiber die
Zuléssigkeit des Schauspiels, 1677-1688. In: Zeitschrift des Vereins fiir Hamburgische Ge-
schichte 3 (1851), S. 1-33.

73 Vgl. den Uberblick von Harold P. Fry: Barthold Heinrich Brockes und die Musik. In: Barthold
Heinrich Brockes (1680-1747). Dichter und Ratsherr in Hamburg. Hg. v. Hans-Dieter Loose.
Hamburg 1980, S. 71-104.

74 Anton Reiser: Theatromania, oder Die Wercke der Finsternif. Nissen, Ratzeburg 1681.

75 Reimund B. Sdzuj: Adiaphorie und Kunst. Studien zur Genealogie dsthetischen Denkens.
Berlin 2005 hat gezeigt, dass in und mit dieser Adiaphora-Diskussion sich das entwickelt,
was spiter die Asthetik als Disziplin beanspruchen wird: ein theologisch und moralisch
,wertneutraler’ Raum. Genau in diesem Sinne, so meine These, ist die Funktion der Dich-
tung in der ,natiirlichen Religion” von Brockes zu verstehen: als tiberkonfessionelles, ireni-
sches Medium.



Zur religionshistorischen Verortung der ,Naturlyrik’ 249

gesamte Irdische Vergniigen in Gott muss aus dieser Perspektive — eben als ,irdi-
sches Vergniigen’ — schon als ein zumindest latent antipietistisches Manifest er-
scheinen.

Ralph Haéfner hat gezeigt, wie Brockes’ Preislied auf den Tokayer Wein im
Kontext einer Geselligkeitskultur zu verorten ist, die in letzter Instanz auf natur-
rechtliche Vorstellungen zuriickzufiihren ist, mithin auf eine optimistische An-
thropologie. In geradezu programmatischer Weise {ibergeht Brockes in diesem
Preislied die gesamte religiose und mythische Dimension, wie sie sich gerade
beim Wein aufdrangt. Weder gibt es Anspielungen auf die Bedeutung des Weins
im Abendmahl, noch auf Dionysos und die antike Mythologie. Stattdessen wird
der Wein zum Symbol fiir die ,,Schonheit irdischer Geniisse”, in denen die ange-
borene sittliche Giite des Menschen zur Erscheinung kommt.” Auch das steht in
maximaler Opposition zur pessimistischen Anthropologie des Pietismus — ein-
mal ganz abgesehen vom moralischen Fundamentalismus der Pietisten, der den
Genuss von Alkohol per se verbietet und dieses Gedicht von Brockes zu einer
Provokation macht. Analog hat Héfner fiir die Hydrotheologie von Fabricius ge-
zeigt, dass sie als eine ,philologische Festkultur” ein conviviales Spiel im Sinne
eines grotianischen Irenismus darstellt.””

Derselbe Irenismus als Ablehnung von jedem Glaubenseifer und Fanatismus
diirfte auch dafiir verantwortlich sein, dass sich bei Brockes kaum eine unmittel-
bare Auseinandersetzung mit dem Pietismus finden lasst. Umso mehr Aufmerk-
samkeit verdienen deshalb die Verse in einem ,,Der Atheist” betitelten Gedicht,
in denen Brockes sich die ,orthodoxe’ Polemik zu eigen macht. Gegen die pietis-
tischen Weltverachter heifst es dort:

Zum andern, dafd man, sonder Grund, uns manche Wollust in der Welt, |
Die uns erlaubt, ja gar gebothen, mehr als unchristlich vorenthalt, | Wie
sonderlich die Pietisten hierin am allermeisten fehlen, | Die, durch die
Mischungen des Corpers und bittere Melancholey | verfiihret, allenthal-
ben lehren, daf$ alle Lust verboten sey, | Wodurch sie nicht nur sich und
andre, mit stetiger BetriibnifS quélen; | Nein, noch dazu, so viel an ihnen,
dem Schopffer Giit und Liebe stehlen | Die doch sein wahres Wesen ist.
Es zeiget Schrift, es zeigt Natur, | Daf$ géttliche Vollkommenheit nur diefd
am allermeisten wolle, | Dafl man sich, hier sowohl auf Erden, als ewig
dort, vergniigen solle, | (Wie hier Geschopf und Sinne zeigen, der Him-
mel dort) die klarste Spur. | Der Schopfer wollte seinen Ruhm, o Lieb! an

76 Ralph Hafner: Bukolik, Physikotheologie, Antimachiavellismus. Barthold Heinrich Brockes’
Preislied auf den Tokayer Wein. In: Literatur und Theologie im 18. Jahrhundert. Konfronta-
tionen — Kontroversen — Konkurrenzen. Hg. v. Hans-Edwin Friedrich u. a. Berlin, New York
2011, S. 199-212, hier S. 212.

77 Ralph Hafner: Philologische Festkultur in Hamburg im ersten Drittel des 18. Jahrhunderts:
Fabricius, Brockes, Telemann. In: Philologie und Erkenntnis. Beitrdge zu Begriff und Prob-
lem frithneuzeitlicher ,Philologie’. Hg. v. Ralph Hafner. Tiibingen 2001, S. 349-378.



250 Volkhard Wels

unsre Freude fiigen, | Und ist der beste Gottesdienst, sich Gott zu Ehren,
zu vergniigen.”

Diese ,physiologische’ Pathologisierung des Pietismus — es handelt sich beim Pie-
tismus im Grunde nicht um eine theologische Uberzeugung, sondern um ein
medizinisches Krankheitsbild, das man heute als Depression bezeichnen wiir-
de - ist fiir jeden Leser der Zeit eine deutliche Parteinahme. Sie entspricht genau
der Kritik des Pietismus, die schon 1699 Friedrich Christian Biicher aus ,ortho-
doxer’ Perspektive in seinem Plato mysticus in Pietista redivivus vorgebracht hatte,
wenn dort der ganze Pietismus ebenfalls auf eine melancholische Erkrankung
zuriickgefiithrt wurde.” Als Therapeutikum gegen solche Formen der Depression
gelten — damals wie heute — Musik, Spiel, geselliges Beisammensein und andere
Formen der ,irdischen Vergniigen' Wer dagegen alleine zu Hause sitzt und nur
iiber seine Stindhaftigkeit meditiert, wird depressiv. Das ganze Irdische Vergniigen
in Gott erscheint aus dieser Perspektive als eine didtetische Mafinahme, die gera-
dezu auf Melancholie-Vermeidung abzielt und als solche im Kontext der anthro-
pologischen Psychomedizin der Zeit gesehen werden muss.*

Diese Kultur der Geselligkeit, in der Musik, Gesang, Spiel und Scherz eine
grofle Rolle spielen, ist symptomatisch auch fiir die fast zeitgleich einsetzende
Anakreontik, die in der Brockes-Forschung eine merkwiirdig geringe Rolle spielt.
Deren theologisches, frommigkeitsgeschichtliches Profil diirfte dem des Irdischen
Vergniigens zumindest verwandt sein. Friedrich von Hagedorn lebt in unmittelba-
rer Nahe zu Brockes und ist mit ihm befreundet. 1747 richtet er ein , Anakreon”
betiteltes Gedicht gegen diejenigen Anakreontiker, die in ihren Scherzen zu weit
gegangen waren und die Religion verdchtlich gemacht hatten.®' Gegen sie heifst

78 Brockes: Irdisches Vergniigen in Gott. Hamburg 1740, Bd. 6, S. 373f. (,Der Atheist”). Auf
die Stelle und ihre Bedeutung aufmerksam gemacht hat Kemper: Deutsche Lyrik (Anm. 4),
Band 5/1, S. 68. Dort in der Folge auch eine historische Einordnung des Melancholie-Vor-
wurfs.

79 Friedrich Christian Biicher: Plato mysticus in Pietista redivivus. Danzig 1699, S. 9. Zu diesem
Kontext nach wie vor grundlegend Hans-Jiirgen Schings: Melancholie und Aufklarung. Me-
lancholiker und ihre Kritiker in Erfahrungsseelenkunde und Literatur des 18. Jahrhunderts.
Stuttgart 1977. Dort S. 153-155 zu Biicher.

80 Auf diesen didtetischen Kontext hingewiesen hat Mauser: Balsam=Kraft (Anm. 39). Mauser
hat denselben Kontext auch schon fiir die anakreontische Dichtung namhaft gemacht, vgl.
Wolfram Mauser: Anakreon als Therapie? Zur medizinisch-didtetischen Begriindung der
Rokokodichtung. In ders.: Konzepte aufgeklarter Lebensfiihrung. Literarische Kultur im
frithmodernen Deutschland. Wiirzburg 2000, S. 301-329. Zur Anthropologie und Psychome-
dizin der Zeit vgl. stellvertretend den Band: ,Verniinftige Arzte”. Hallesche Psychomedizi-
ner und die Anfiange der Anthropologie in der deutschsprachigen Friihaufklarung. Hg. v.
Carsten Zelle. Tiibingen 2001.

81 Zum Kontext vgl. Ernst Fischer: , Er spielt mit seinen Gottern”. Kirchen- und religionskri-
tische Aspekte der anakreontischen Dichtung in Deutschland im 18. Jahrhundert. In: Der
Kampf der Aufklarung. Kirchenkritik und Religionskritik zur Aufklarungszeit. Hg. v. Jean
Mondot. Berlin 2004, S. 71-85. Allgemein zum theologischen Konfliktpotential der Anakre-
ontik vgl. Theodor Verweyen: ,Halle die Hochburg des Pietismus, die Wiege der Anakreon-



Zur religionshistorischen Verortung der ,Naturlyrik’ 251

es: ,,Doch hohnt ich nicht die Gotter, | Auch nicht der Gotter Diener, | Auch nicht
der Gotter Tempel™

In Tejos und in Samos | Und in der Stadt Minervens | Sang ich von Wein
und Liebe, | Von Rosen und vom Friihling, | Von Freundschaft und von
Tanzen; | Doch hohnt ich nicht die Gotter, | Auch nicht der Gotter Diener, |
Auch nicht der Gotter Tempel; | Wie hiefs ich sonst der Weise? | Ihr Dichter
voller Jugend, | Wollt ihr bei froher MufSe | Anakreontisch singen, | So
singt von milden Reben, | Von rosenreichen Hecken, | Vom Friihling und
von Tanzen, | Von Freundschaft und von Liebe; | Doch hohnet nicht die
Gottheit, | Auch nicht der Gottheit Diener, | Auch nicht der Gottheit Tem-
pel. | Verdienet, selbst im Scherzen, | Den Namen echter Weisen.®

Das ,irdische Vergniigen” musste in einem religios akzeptablen Rahmen blei-
ben, und gerade in diesem Punkt waren die ,jungen Wilden’ der Anakreontik
mit ihrer Religionsspotterei einen Schritt zu weit gegangen — jedenfalls aus der
Perspektive der dlteren Generation von Hagedorn und Brockes.

9 Galante ,Orthodoxie’: Erdmann Neumeister

Noch wichtiger als die Anakreontik ist aber fiir das Werk von Brockes die soge-
nannte galante Dichtung, die in vielen Punkten der Anakreontik vorausgeht und
den unmittelbaren zeitgeschichtlichen Hintergrund des Irdischen Vergniigens bil-
det. Erdmann Neumeister, der in der Brockes-Forschung immer nur als Theologe
und Hamburger Hauptpastor in Erscheinung tritt, teilweise sogar als ,,ultraortho-
doxer Gegenspieler” von Brockes bezeichnet wird, hatte seine Karriere als galan-
ter Dichter begonnen. 1695 hatte er seinem kritisch kommentierten Verzeichnis
deutscher Dichter (De poetis germanicis) und mit seiner Allerneuesten Art zur reinen
und galanten Poesie zu gelangen (1695, Druck 1707) zwei wichtige Programmschrif-
ten der galanten Dichtung verfasst.® Seine eigenen galanten Gedichte erschie-
nen unter anderem in den ersten Banden der ,Neukirchschen Sammlung”, also
der programmatischen Sammlung der ganzen Bewegung. In dieser Sammlung
sind auch die erotischen Dichtungen Hoffmannswaldaus zu finden, in denen die
galante Sinnlichkeit ihre sicherlich radikalste Auspragung gefunden hat. Nach
Franz Heiduk hatte Neumeister sogar entscheidenden Anteil an der Redaktion
dieser Bande.* In dem Artikel, den Neumeister Hoffmannswaldau in De poetis

tik”. Uber das Konfliktpotential der anakreontischen Poesie als , Kunst der sinnlichen Er-
kenntnis”. In: Zentren der Aufklarung I: Halle. Aufklarung und Pietismus. Hg. v. Norbert
Hinske. Berlin 1989, S. 208-238.

82 Zu Hagedorns Religiositat vgl. Steffen Martus: Friedrich von Hagedorn. Konstellationen der
Aufklarung. Berlin, New York 1999, S. 323-415.

83 Helmut K. Krausse: ,Die unverbotne Lust”. Erdmann Neumeister und die galante Poesie.
In: Daphnis 9 (1980), S. 133-161. Zu Neumeister und der galanten Dichtung vgl. auch den
Beitrag von Stefan Elit in diesem Band.

84 Franz Heiduk: Nachwort. In: Erdmann Neumeister: De Poetis Germanicis. Hg. v. F. Heiduk
in Zusammenarbeit G. Merwald. Bern, Miinchen 1978, S. 505-512, hier S. 509.



252 Volkhard Wels

germanicis gewidmet hatte, wird die ,,ausgesuchte Feinheit” (,elegantia exquisi-
ta”) dieser , erotischen Oden” sogar ausdriicklich hervorgehoben.®

Es ist genau diese erotische Lyrik Hoffmannswaldaus, fiir die Anselm Schu-
bert gezeigt hat, dass in ihr eine optimistische Anthropologie zum Ausdruck
kommt, die mit der traditionellen Erbsiindenlehre der lutherischen ,Orthodoxie’
in zentralen Punkten gebrochen hat.? Schubert hat allerdings auch gezeigt, dass
diese Auflésung der pessimistischen, christlichen Anthropologie kein Ergebnis
der ,Aufklarung’ ist, sondern sich aus der protestantischen ,Orthodoxie’ heraus
entwickelt hat:

Die Kritik an der Erbsiindenlehre ist weder eine Erfindung der Aufkla-
rungsphilosophie noch der Aufklarungstheologie des 18. Jahrhunderts,
sondern hat eine lange und komplizierte Vorgeschichte in den theologi-
schen Debatten des 17. Jahrhunderts. Die Aufklarung war bei weitem nicht
so ,aufgekldrt’ und die Orthodoxie bei weitem nicht so ,orthodox’, wie die
Aufklarer selbst behaupteten.”

Dieser Punkt ist fiir die Einschdtzung des ,ultraorthodoxen” Erdmann Neumeis-
ter von herausragender Bedeutung. 1697 wird Neumeister als Pfarrverweser in
Bad Bibra bestellt, 1715 als Hauptpastor nach Hamburg berufen. Im geistlichen
Amt muss Neumeister natiirlich mit der weltlichen Dichtung aufhoren. Aber da-
fiir, dass Neumeister mit Amtsantritt auch seine Uberzeugungen radikal gean-
dert hétte — mithin ein friiher, ,galanter’ Neumeister von einem spaten, ,ortho-
doxen’ Neumeister zu unterscheiden wire —, gibt es bisher keine Indizien. Im
Gegenteil: Die grundlegende Reform der Kirchenkantate, die mit dem Namen
Neumeisters verkniipft ist (,,die Geschichte der Kirchenkantate im 18. Jahrhun-
dert [ist] die Geschichte der Kantate Neumeisterscher Pragung”),® besteht gerade
darin, dass Neumeister die Prinzipien der hofischen Oper (die Abfolge von Arie
und Rezitativ) auf die Kirchenkantate iibertrdagt. Neumeister gestaltet die Kir-
chenkantate damit nicht nur nach dem Modell weltlicher Formen, sondern nach
dem Modell der Oper als hofisch-galanter Form par excellence. Gerade die Oper,
die Neumeister zum Modell der Kirchenkantate gemacht hatte, war in der Debat-
te zwischen Gottfried Vockerodt und Johann Beer der Stein des Anstofes fiir den
sogenannten zweiten adiaphoristischen Streit gewesen. Neumeister iibernimmt

85 Neumeister: De Poetis Germanicis (Anm. 84), S. 55 (Ubersetzung S.191).

86 Anselm Schubert: Auf der Suche nach der menschlichen Natur. Zur erotischen Lyrik Hoff-
mannswaldaus. In: Daphnis 25 (1996), S. 423—465.

87 Anselm Schubert: Das Ende der Siinde. Anthropologie und Erbsiinde zwischen Reforma-
tion und Aufkldarung. Goéttingen 2002, S. 230 f. Vgl. dagegen den Befund von Dehrmann:
Orakel der Deisten (Anm. 41), S. 107, Anm. 82.

88 Alfred Diuirr: Die Kantaten von Johann Sebastian Bach. Miinchen u. a. 1985, Bd. 1, S. 22. Zu
Neumeisters Kantatenform vgl. Irmgard Scheitler: Deutschsprachige Oratorienlibretti von
den Anféngen bis 1730. Paderborn u. a. 2005, S. 133-155.



Zur religionshistorischen Verortung der ,Naturlyrik’ 253

dabei in vielen Punkten die Position Beers, mit dem er auch personlich bekannt
war.%

Diese Neugestaltung der Kirchenkantate hat im sogenannten ,, Kantatenstreit”
um 1726 zu schwersten Auseinandersetzungen mit dem Pietismus gefiihrt. Nach
Vorstellung der Pietisten sollte das kirchliche Lied so schlicht wie moglich ge-
halten sein, auf jeden Fall aber die Musik allein im Dienst des gottlichen Wortes
stehen. Radikal pietistische Forderungen gingen soweit, jede Instrumentalbeglei-
tung oder Instrumentalmusik iiberhaupt abzulehnen und allein einen mdoglichst
schlichten Kirchengesang zu erlauben. Die hochartifiziellen Formen von Arie
und Rezitativ, wie sie Neumeister in die Kirchenkantate eingefiihrt hat, erschie-
nen aus dieser Perspektive als unverantwortliche ,Spielerei’ mit dem Wort Gottes.
Es waren dabei unter anderem Bach und Telemann, die die Kantaten Neumeis-
ters vertont haben. Mit Telemann, fiir dessen Berufung nach Hamburg er zusam-
men mit Brockes verantwortlich gewesen sein diirfte, arbeitete Neumeister iiber
einen Zeitraum von 35 Jahren zusammen.

Aber nicht nur mit seinen poetischen Werken, sondern vor allem als Theologe
gehort Neumeister zu den schérfsten Gegnern der Pietisten. Zahlreiche Predigten,
Traktate und Polemiken hat er ihnen gewidmet.” Seine mehrfach aufgelegte Idea
Pietismi (zuerst 1712) ist eine Art Index der antipietistischen Polemik in Versform.”
Mit genauen bibliographischen Nachweisen belegt Neumeister, wer die zahl-
reichen pietistischen Irrtiimer an welcher Stelle widerlegt hat. Wie Brockes (und
spéater Karl Philipp Moritz im Anton Reiser) macht auch er dem Pietismus zum Vor-
wurf, dass dessen Erbsiinden- und Gnadenlehre zur melancholischen Depression
pradisponiere. Mit einer ,,pessimistischen menschlichen Selbstdeutungspraxis®,
wie sie Ernst Fischer grundsatzlich dem ,orthodoxen Protestantismus” attestiert,
ist diese Polemik — vorsichtig ausgedriickt — schwer zu vermitteln.”

Wenn Neumeister ein , Ultraorthodoxer” war, dann muss man im Auge be-
halten, dass diese ,Ultraorthodoxie” mit der Adiaphora-Lehre dufierst liberale
Positionen vertrat, wie man das heute nennen wiirde. ,Orthodox’-konservativ
war man gegeniiber den anderen Konfessionen und den innerprotestantischen,
pietistischen Tendenzen — also dort, wo es die Reinheit der lutherischen Lehre
betraf. Aber zu dieser ,orthodoxen’ Lehre gehdrte eben auch, dass ,irdische Ver-
gniigen” nicht generell verboten waren. Musik, Spiel und Tanz, Alkoholgenuss
und sogar sexuelle Bediirfnisse (die auch Luther selbst ja keineswegs verdammt
hatte) waren legitim, solange sie nicht zum Selbstzweck wurden. Von der ,ein-

89 Vgl. Wolfgang Miersemann: Erdmann Neumeisters ,Vorbericht” zu seinen ,Geistlichen
Cantaten” von 1704: ein literatur- und musikprogrammatisches , Meister-Stiick”. Erdmann
Neumeister (1671-1756). Wegbereiter der evangelischen Kirchenkantate. Hg. v. Henrike Ru-
cker. Rudolstadt 2000, S. 51-74. Vgl. dort auch den Beitrag von Christian Bunners: Musik-
theologische Aspekte im Streit um den Neumeisterschen Kantatentyp, S. 39-50.

90 Zur genaueren Einordnung seiner Polemik vgl. Johannes Wallmann: Erdmann Neumeister —
der letzte orthodoxe Gegner des Pietismus. In: Erdmann Neumeister (Anm. 89), S. 27-37.

91 Erdmann Neumeister: Idea Pietismi. Frankfurt, Leipzig 1714, S. 56.

92 Fischer: Brockes’ didaktische Poesie (Anm. 61), S. 680.



254 Volkhard Wels

gebildeten Heiligkeit’ und den mystischen, weltfremden Forderungen radikaler
Pietisten mit ihrer Verteufelung aller weltlichen Vergniigungen wollten gerade
die ,Orthodoxen’ nichts wissen. Der ,orthodoxe’ Lutheraner hatte seinen Platz
und seine ,Berufung’ vielmehr in der Welt. Mit den Worten von Brockes:

Sich unsern Erdkreis vorzustellen, | Als wie ein Vorgemach der Hoéllen, |
Und wenigstens, als einen Kerker, den lauter Missethater fiillen, | So alle
schmerzlich abzuthun [also verdammt sind]; sind schwarze schwarme-
rische [also melancholische, pietistische] Grillen. [...] Gedenken, dafs der
Erdenkreis, zusammt den Menschen und den Thieren, | Sich, nach des
weisen Schopfers Willen, bestindig in der Ordnung fiihren, | Und das
seyn, was sie sollen seyn, ist, wie man denken soll, gedacht.”

Mit dieser klar gegen den Pietismus gerichteten Vorstellung von einer Schép-
fung, in der alles so, wie es ist, seine Ordnung hat, stehen Brockes und seine
,natiirliche Religion” sicherlich nicht in einem Gegensatz zur protestantischen
,Orthodoxie’. Im Gegenteil: die zitierten Verse sind ein Bekenntnis zu dieser ,Or-
thodoxie”.

10 Politische Gegensitze

Was auf der anderen Seite aber auch aufSer Zweifel steht, ist die Tatsache, dass
zwischen dem Hamburger Rat, dem Brockes angehdrte, und der Geistlichkeit der
Stadt ein schwieriges Verhéltnis herrschte, das bis weit ins 17. Jahrhundert zu-
riickreichte. Hamburg unterschied sich damit nicht von anderen Stadten. Der Rat
musste die politischen und konomischen Interessen der Stadt im Auge haben,
die Geistlichkeit das Seelenheil der Glaubigen. Das einfache Kirchenvolk stand
dabei auf Seiten der Geistlichkeit. In diesem politischen Sinne war Neumeister si-
cherlich kein Ireniker. Vielmehr versuchte die lutherische Geistlichkeit der Stadt
die anderen Konfessionen, die in Hamburg sowieso schon eine kleine Minderheit
war, mit allen Mitteln zu bekampfen. Vor allem aber tobte innerhalb der Hambur-
ger Geistlichkeit ein Kampf zwischen ,Orthodoxen’ und Pietisten.

Was diese Auseinandersetzungen betraf, war Neumeister ein ,ultraortho-
doxer” Lutheraner® 1719 war es — wohl im Anschluss an eine Predigt Neu-
meisters — zu Ausschreitung gekommen, bei denen der ,orthodoxe’ ,Pobel” die
katholische Privatkapelle des Osterreichischen Gesandten zerstort hatte®> Der
Kaiser forderte eine kniefillige Entschuldigung des Rates und eine hohe finanzi-
elle Entschddigung. Indem die kaiserliche Protektion fiir die Stadt von enormer

93 Brockes: Irdisches Vergniigen in Gott. Hamburg 1740, Bd. 6, S. 325 (,,Eigentlicher Zustand auf
Erden”).

94 Vgl. Fischer: Patrioten und Ketzermacher (Anm. 62), S. 35-40.

95 Den Begriff ,Pobel” verwendet Brockes: Irdisches Vergniigen (ed. Rathje, Anm. 1) Bd. 2.1
S. 358 in seiner Riickerinnerung an das Ereignis: ,da mich mein Vater-Land | Zum grossen
Carl nach Wien gesandt, | Um die, durch unsers Pébels Schuld, | (So alle Schrancken iiber-
schritten) | Mit Recht’ verlohr'ne Gnad’ und Huld | Uns wieder helffen zu erbitten”.



Zur religionshistorischen Verortung der ,Naturlyrik’ 255

Wichtigkeit war, entsandte der Rat eine Gesandtschaft nach Wien, zu der auch
Brockes gehorte. Unter anderem durch ein Gedicht von Brockes gelang es dieser
Gesandtschaft, den Kaiser zu versdhnen.” Angesichts eines solchen ,Fanatismus’
diirfte Brockes also durchaus auch an Neumeister gedacht haben, als er 1740 in
den Anhang seiner Pope-Ubersetzung (,Einige lehrreiche zum Teil eigene, zum
Teil iibersetzte Sinn-Spriiche”) folgende Verse gesetzt hat: ,Wenn nicht die Obrig-
keit gelindre Triebe ndhrte, | Und vielen Geistlichen den heilgen Eifer wehrte; |
Es wiirde, dem zu Ehr, der diese Welt gemacht, | Der grosse Theil der Welt, ge-
lassen, umgebracht.”*”

Was aber in den Hamburger Konflikten zu Tage tritt, ist in erster Linie ein poli-
tischer Gegensatz zwischen ,Obrigkeit’ und Geistlichkeit, kein theologischer. Der
Rat musste ,politisch’ handeln und warf der Geistlichkeit dogmatischen Starr-
sinn vor. Die Geistlichen dagegen warfen dem Rat vor, nur die 6konomischen
Interessen zu vertreten und das Seelenheil der Gldubigen aufs Spiel zu setzen.
,Geld ist der Hamburger ihr Gott” hat Neumeister an seinen ,orthodoxen’ Kol-
legen Valentin Ernst Loscher geschrieben.® Im Briefwechsel mit Ernst Salomo
Cyprian, einem weiteren ,Orthodoxen’, findet sich die vielzitierte Stelle, in der
sich Neumeister iiber das ,heillose Patriotenkollegium” beschwert, das aus lauter
,Thomasianern” bestiinde, die ,, der Reinheit der Lehre” zu nahe treten wollten.”

,Thomasianer” bezeichnet die Anhdnger von Christian Thomasius, der zu
diesem Zeitpunkt wie kein anderer mit weltlich-politischen Klugheitslehren as-
soziiert wurde. Brockes hat um 1700 ein Jahr bei ihm studiert. Mit ,Patrioten’ sind
die Herausgeber der gleichnamigen Wochenschrift gemeint, zu denen Brockes
gehorte. Wolfgang Martens hat die Frommigkeit, wie sie der Patriot vertritt, préag-
nant charakterisiert:

96 Vgl. Fischer: Patrioten und Ketzermacher (Anm. 62), S. 26 ff,; Jiirgen Klein: Barthold Heinrich
Brockes als Politiker. In: Barthold Heinrich Brockes (1680-1747). Dichter und Ratsherr in
Hamburg. Neue Forschungen zu Personlichkeit und Wirkung. Hg. v. Hans-Dieter Loose.
Hamburg 1980, S. 11-44. Dort S. 31 f. zu Brockes” Gesandtschaftsreise 1721 nach Wien in
Folge der Unruhen. Auflerdem Franklin Kopitzsch: Grundziige einer Sozialgeschichte der
Aufklarung in Hamburg und Altona. Hamburg 1982. Teil 1, S. 297 ff. zu Neumeisters Ausei-
nandersetzung mit dem Rat und dem Patrioten.

97 Barthold Heinrich Brockes: Einige lehrreiche zum Teil eigene, zum Teil {ibersetzte Sinn-
Spriiche. In Pope: Versuch vom Menschen (Anm. 5), S. 202. Auf die Verse aufmerksam ge-
macht hat Kemper, der sie S. 231 in seine Reclam-Ausgabe (Anm. 4) {ibernommen hat. Dort
im Nachwort S. 265 ff. eine abweichende Darstellung des Verhéltnisses von Brockes und
Neumeister.

98 ,,Geld ist der Hamburger ihr Gott”. Erdmann Neumeisters Briefe an Valentin Ernst Loscher.
Hg. v. Herwarth von Schade. Herzberg 1998.

99 Erdmann Neumeisters Briefe an Ernst Salomo Cyprian. Hg. v. Thomas Wotschke. 3 Teile. In:
Zeitschrift des Vereins fiir Hamburgische Geschichte Bd. 26 (1952), S. 107-146; Bd. 30 (1929),
S. 136-161; Bd. 31 (1930), S. 161-197. Dort Bd. 31 (1930), S. 181.



256 Volkhard Wels

Mit Nachdruck wird beteuert, zu den Pflichten eines rechten Patrioten
gehore es auch, seinen Gott recht zu erkennen und das Predigtamt zu eh-
ren, zugleich aber wird eine Abgrenzung der Funktionen des weltlichen
Sittenlehrers von denen des geistlichen Amts vorgenommen. Dabei wird
dem geistlichen Amt respektvoll der hoherer Rang eingerdaumt und das
eigene Verfahren bescheiden der kirchlichen Verkiindigung und Lehre
nachgeordnet: die verniinftige Moral sei eine niitzlicher Dienerin (27,14),
die der Theologie nachfolge.'®

Es gibt keinen Grund, diese Uberordnung der kirchlichen Verkiindigung gegen-
iiber der verniinftigen Moral, wie sie der Patriot predigt, fiir einen Vorwand zu
halten, der letztlich der Abwertung des geistlichen Amtes diente. Sie entspricht
genau der Haltung, wie sie Brockes in seinem Irdischen Vergniigen praktiziert. Die
Verkiindigung der Heilswahrheit obliegt der Geistlichkeit, die verniinftige Mo-
ral, das ,Gesetz der Natur’ dem ,weltlichen Sittenlehrer”. Zwischen beiden gibt
es zu diesem Zeitpunkt keinen grundsétzlichen Gegensatz, sondern ein komple-
mentdres Verhaltnis.

Das aber spricht nicht dafiir, dass zwischen Brockes und Neumeister ein Miss-
verhéltnis herrschte, im Sinne von ,christlichem Barock’ versus ,sdakularer Auf-
klarung’. Bisher gibt es fiir ein solches Missverhaltnis keine Belege."” Im Gegen-
teil: 1727 erscheint im zweiten Teil des Irdischen Vergniigens eine , Aufmunterung
an andere, zu gleichmafiger Betrachtung der Werke Gottes”, in der an einer der
ersten Stellen Neumeister als ,heller Kirchen-Stern” gepriesen wird. Das Lob des
,Erlosungs-Werks”, heifsit es dort, liefse sich sehr gut mit dem Lob der Schépfung
verbinden.'” Das mag man als kleine Spitze gegen die Geistlichkeit werten, ahn-
lich dem folgenden Lob der ,tapfren Gottes-Helden” Loscher und Wolf, die ,von
dem Buch der Welt erstaunten Horern melden”.'® , Erstaunt” sind die Horer of-

100 Der Patriot. Hg. v. Wolfgang Martens. Bd. 4: Kommentarband. Berlin, New York 1984, S. 37,
hier mit Bezug auf das 4. Stiick des ,Patrioten”. Vgl. auch Wolfgang Martens: Die Bot-
schaft der Tugend. Die Aufklarung im Spiegel der deutschen Moralischen Wochenschrif-
ten. Stuttgart 1968, S. 198-217: ,,Zum Religionsbegriff der Wochenschriften: Die verniinf-
tige Religion”. Zur Gegenposition Neumeisters vgl. Fischer: Patrioten und Ketzermacher
(Anm. 62), S. 41 ff.

101 Das konnte freilich auch an der Quellenlage liegen. Das umfangreiche theologische Werk
Neumeisters, insbesondere die Predigten, harren noch der ErschlieSung, von archiva-
lischen Quellen ganz abgesehen. Carsten Zelle: Anakreontik und Anthropologie — Zu
Johann Arnold Eberts ,Das Vergniigen’ (1743). In: Anakreontische Aufklarung. Hg. v.
Manfred Beetz und Hans-Joachim Kertscher. Tiibingen 2005 rekonstruiert die Auseinan-
dersetzung um eine Serenade Eberts, in der sich ebenfalls ein Konflikt von Rat und Geist-
lichkeit abzeichnet.

102 Brockes: Irdisches Vergniigen in Gott (ed. Rathje, Anm. 1) Bd. 2.2, S. 858. Zu dem an die
Geistlichkeit gerichteten Vorwurf, sie vernachléssige iiber dem Erlosungswerk das Werk
der Schopfung vgl. auch Fischer: Brockes’ didaktische Poesie (Anm. 61), auflerdem der
Beitrag von Kemper in diesem Band.

103 Brockes: Irdisches Vergniigen in Gott (ed. Rathje, Anm. 1) Bd. 2.2, S. 864.



Zur religionshistorischen Verortung der ,Naturlyrik’ 257

fensichtlich, weil sie von Theologen ein solches Lob der Schépfung nicht erwartet
hétten.

Erstaunlich aus heutiger Perspektive aber ist die Tatsache, dass die ,ultraor-
thodoxen” Neumeister, Loscher und Wolf dort in einer Reihe stehen mit Besser,
Gottsched, Konig, Hagedorn, Haller und Richey: also dem, was zu diesem Zeit-
punkt die ,Aufklarung’ heifit. Das kann nicht nur Heuchelei gewesen sein, denn
noch 1756 fiihrte ausgerechnet Gottsched den Vorsitz bei der Trauerfeier Neu-
meisters. Auch das ist abschliefend noch einmal eine Warnung, den Konflikt,
der 1774 mit Lessings Veroffentlichung der , Fragmente” aus Reimarus’ Apologie
anhebt, auf die Zeit von Brockes und Neumeister zuriickzuprojizieren.

Im Gegensatz zu Lessing weifs Brockes noch nicht, dass er der ,sakularen Auf-
klarung’ angehort und Neumeister dem ,christlichen Barock”.



DOI: 10.13173/9783447104975.223
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Un-/Biblischer Schopfungsgesang
Psalm 8 und die Anfange der deutschen Naturlyrik

Hans-Georg Kemper

1 ,Paradoxieentfaltung”: ,Vorgeschichte’ moderner Naturlyrik
mit heidnischem’ Schépfungspsalm

1. Fir die deutsche Lyrik der Frithen Neuzeit ist der dominante religionsge-
schichtliche Diskurs vielfach gattungskonstitutiv.! So fiithrt die Frage, ob die Na-
turlyrik in der von Goethe geprédgten subjektbezogenen und pantheisierenden
Gestalt eine ,Vorgeschichte’ im 17. Jahrhundert habe,* zu einer paradoxen Ant-
wort: Der religionsgeschichtliche Kontext verhindert eine gattungsbildende ,Vor-
geschichte’, weist aber selbst eine kontinuierliche pantheisierende kosmotheolo-
gische Religiositat auf, und zwar insbesondere in den Aneignungen hermetischer
Tradition.* Diese wurde in der vormodernen Lyrik vereinzelt, verschieden und

1 Dies habe ich vor allem in meiner Habil.-Schrift und meiner Lyrik-Geschichte nachzuwei-
sen versucht: Hans-Georg Kemper: Gottebenbildlichkeit und Naturnachahmung. Problem-
geschichtliche Studien zur deutschen Lyrik in Barock und Aufklarung. 2 Bde. Tiibingen
1981. Ders: Deutsche Lyrik der frithen Neuzeit. 10 Bde. Tiibingen 1987-2006. Die einzelnen
Béande werden nur mit Band- und Seitenzahl sowie Erscheinungsjahr zitiert. Zuletzt zusam-
menfassend: Hans-Georg Kemper: Geschichte der deutschen Lyrik. Bd. 2: Von der Reforma-
tion bis zum Sturm und Drang. Stuttgart 2012.

2 Aufschlussreich im vorliegenden Zusammenhang ist vor allem Volkhard Wels, der sich un-
ter dieser Fragestellung kritisch mit meiner Lyrik-Geschichte auseinandersetzt: Volkhard
Wels: Zwischen Spiritualismus, Hermetik und lutherischer ,,Orthodoxie”. Zu Hans-Georg
Kempers Vorgeschichte der Naturlyrik. In: Zeitspriinge. Forschungen zur Frithen Neuzeit 16
(2012), H. 3/4, S. 243-284. Wels kritisiert vor allem das Gewicht, das ich der hermetischen
Tradition fiir diese Entwicklung beimesse, und bringt stattdessen den Einfluss der Melanch-
thonschen Naturphilosophie und der lutherischen Erbauungsliteratur ins Gesprach. Fiir
diesen als Einladung zu einer allgemeinen Diskussion der Genese deutschsprachiger Na-
turlyrik gedachten Beitrag bin ich Wels dankbar und mochte mich an der Diskussion betei-
ligen, zum einen in den Zeitspriingen selbst, zum anderen in dem vorliegenden Vortrag (die
Vortragsform wurde beibehalten), der meine Position exemplarisch an einem rezeptionsge-
schichtlichen Beispiel erlautert. — Wels” Begriff der ,Vorgeschichte’ verstehe ich — zur Ver-
meidung impliziter lyrikgeschichtlicher Vorurteile — hier neutral im Sinne von ,Anfiangen
der deutschen Naturlyrik’. Zu dieser gehoren natiirlich auch die im Folgenden behandelten
Lieder Gerhardts und Gellerts.

3 Zur Diskussion um die Definierbarkeit der vielgestaltigen friihneuzeitlichen Hermetik
und ihre Beziehung zur Esoterik vgl. u. a. zuletzt: Kemper: Deutsche Lyrik (Anm. 1) Bd. 4/I
(2006), S. 56—65. — Ferner folgende Forschungsberichte: Monika Neugebauer-Wolk: Aufkla-
rung — Esoterik — Wissen. Transformationen des Religiosen im Sdkularisierungsprozess.
Eine Einfithrung. In: Aufklarung und Esoterik. Rezeption — Integration — Konfrontation.



260 Hans-Georg Kemper

gattungsinhomogen rezipiert, verhalf dann aber den Lyrikern des Sturm und
Drang zur Herausbildung ihrer ,Naturlyrik’*

2. Diese Thesen konkretisiere ich an einem Exempel aus den Psalmenparaphra-
sen. Diese sind vor allem im Luthertum, dem die wichtigsten deutschsprachigen
Autoren der Frithen Neuzeit angehoren, zu grofiter Bibel- und Dogmentreue ver-

Hg. v. ders. unter Mitarbeit von André Rudolph. Tiibingen 2008, S. 5-28. — Peter-André
Alt: Hermetismus und frithneuzeitliche Literatur. Zur Forschungslage. In ders.: Imagina-
res Geheimwissen. Untersuchungen zum Hermetismus in literarischen Texten der Frithen
Neuzeit. Gottingen 2012, S. 11-24. — Kristine Hannak: Geist=reiche Critik. Hermetik, Mystik
und das Werden der Aufklarung in spiritualistischer Literatur der Frithen Neuzeit. Ber-
lin, Boston 2013, S. 16-36. — Aufschlussreich fiir den hermetischen Anteil am Naturbegriff
der Frithen Neuzeit sind die Beitrdge in dem Sammelband: Der Naturbegriff in der Frithen
Neuzeit. Semantische Perspektiven zwischen 1500 und 1700. Hrsg. von Thomas Leinkauf
unter Mitwirkung von Karin Hartbecke. Tiibingen 2005. Einschldgig und ergiebig in unse-
rem Zusammenhang insbesondere Barbara Mahlmann-Bauer: Poetische Darstellungen des
Kosmos in der Nachfolge des Lukrez. Bruno — Kepler — Goethe. Ebd., S. 109-186. — Anregend
fiir den vorliegenden Zusammenhang auch Jan Assmann: Moses der Agypter. Entzifferung
einer Gedachtnisspur. Darmstadt 1998. Seine Beobachtungen zur frithneuzeitlichen Re-
habilitation des Corpus Hermeticum seit der Renaissance im Kontext einer zur ,natiirlichen
Religion” der Aufklarung fithrenden dgyptologischen Moses-Debatte kann ich hier leider
nur sporadisch beriicksichtigen. Mein Beitrag zeigt, dass sich die Entwicklung zur Konzep-
tualisierung einer ,natiirlichen Religion’ im Riickgriff auf die Hermetik unabhingig von
der ,Moses-Debatte’ auch in anderen — religionsgeschichtlichen sowie naturwissenschaftli-
chen — Diskursfeldern und von daher auch in literarischen Texten und Positionen vollzieht.

4 Im Sturm und Drang ergeben sich allerdings neue Gattungsprobleme. Herders ,holistische’
Begriindung der Naturpoesie richtete sich gegen die ,gedrechselte’ humanistische und po-
etik- sowie rhetorik-orientierte ,Letternkultur’. Naturpoesie war fiir ihn eine sinnliche, aus
dem ,Herzen’ stammende und fiir die ,Herzen’ verfasste orale Poesie, wie sie als nationale
Volkspoesie iiberliefert war und erneuert werden sollte. Daraus entstehende Gattungen wie
das Erlebnisgedicht oder die Natur- und Liebeslyrik waren deshalb oft komplex verschwis-
tert (wie sich am Schluss noch zeigen wird). Im Ubrigen ist vor allem beim Typ des Erleb-
nisgedichts die Fixierung auf Herder problematisch; denn neben ihm (und seiner frithen
Rigaer Lyrik) haben auch Lavater und Lenz unabhingig und z. T. vor Goethe diesen ,Typ’
geschaffen. Und keiner dieser Autoren beruft sich im Zusammenhang mit deren Entstehung
auf Herder, sondern alle weisen auf denselben pietistisch-hermetischen Kontext hin, dem
sie selbst — auch in ihrer biographischen Konstellation — entstammen. Vgl. dazu Kemper:
Deutsche Lyrik (Anm. 1). Bde. 6/II u. 6/III (2002). — Generell ist es problematisch, moderne
Begriffe von Lyrik oder deren Teilgattungen ungepriift als Orientierungs- und Ordnungs-
Kategorien auf die Lyrik der Frithen Neuzeit zu iibertragen. Dafiir bietet gerade die Naturly-
rik eindrucksvolles Anschauungsmaterial. Aber auch umgekehrt erfasst eine in der Frithen
Neuzeit verbreitete Teilgattung aus der Geistlichen Poesie wie die Psalmenparaphrase bei
zu enger Orientierung an den biblischen Gattungsvorgaben gerade nicht die entscheiden-
de Innovation individueller Abwandlung: Wie sich zeigen wird, bleibt oftmals der Kern-
inhalt des Pratextes als Hauptstimulans der poetischen Rezeption erhalten, diese selbst
wandert aber in der subjektiven Aneignung und deren dichterischer Form aus der engen
Paraphrasentradition aus. Im Ubrigen aber eignet sich diese Gattung der Bibelpoesie und
ihre Entwicklung als historischer Wegweiser zu Herders neuem Lyrik-Verstandnis. Denn:
,Alle wichtigen Merkmale der ,Naturpoesie’ leitet er aus der ,Bibel-Poesie” her” (Kemper:
Deutsche Lyrik [Anm. 1] Bd. 6/II (2002), S. 153. Vgl. dazu ebd., S. 252-277).



Psalm 8 und die Anfange der deutschen Naturlyrik 261

pflichtet, denn der Psalter® reprasentiert neben dem Hohenlied® die Bibelpoesie und
damit die vom Heiligen Geist selbst inspirierten Vorbilder der im Luthertum gat-
tungsreich gepflegten geistlichen Poesie. Indessen lddt der Psalter paradoxerwei-
se wiederum vor allem mit seinen Schopfungsliedern” auch zur Aneignung her-

5

Insgesamt besaflen die 150 meist David zugeschriebenen Gesange gerade als biblische Lied-
sammlung auch im Calvinismus mit seinem (Hugenotten)-Psalter eine exzeptionelle Vor-
bildfunktion. Vgl. dazu: Luther, Zwingli, Calvin in ihren Liedern. Hrsg. v. Markus Jenny.
Ziirich 1983, S. 279. Luther wéahlte aus dem Psalter als Vorlagen fiir seine aktualisierenden
Bekenntnis- und Verkiindigungs-Lieder bezeichnenderweise keine Schépfungs-, sondern
sieben BuSpsalmen und den ,Anti-Welt’-Psalm 46 (,,Ein feste burg ist vnser Gott”) mit dem
beriihmt-beriichtigten ,Las faren dahin”. Vgl. Martin Luther: Die deutschen geistlichen Lie-
der. Hrsg. von G. Hahn. Tiibingen 1967, S. 62 f. - Wegen des hohen Stellenwerts des Psalters
im protestantischen kirchlichen Kultus und in der geistlichen Poesie gab es in der Frithen
Neuzeit eine intensive poetologische Diskussion iiber diese Bibelpoesie: von ihren stilisti-
schen und rhetorischen Qualitdten im 17. Jahrhundert bis zu ihrer Einschédtzung als ,einfal-
tiger’ , Erlebnislyrik”, als Modell der Oden und Medien der Ausdruckséasthetik sowie inspi-
rationsgeleitetem Inbegriff der Poesie im 18. Jahrhundert. Vgl. den Uberblick von Dietmar
Till: Die Psalmen als Modell poetischer Rede. Umrisse eines Diskurses, ca. 1650 — 1850. In:
Morgen-Glantz 22 (2012), S. 35-54. — Einen Gesamtiiberblick bieten Inka Bach/Helmut Gal-
le: Deutsche Psalmendichtung vom 16. bis zum 20. Jahrhundert. Untersuchungen zur Ge-
schichte einer lyrischen Gattung. Berlin New York 1989. — Zur poetischen Psalmenrezep-
tion im 17. Jahrhundert vgl. Irmgard Scheitler: Das Geistliche Lied im deutschen Barock.
Berlin 1982, S. 155 ff., u.a. auch zu Opitz’ Ubersetzungen von 61 Psalmen (darunter nicht
Psalm 8) und zu Weckherlins kompletter umfangreicher Vers-Ubertragung. Weitere Psal-
menparaphrasen von Autoren des 17. und 18. Jahrhunderts behandeln die Béande 4 und 6 der
Deutschen Lyrik (Anm. 1). - Von zentraler Bedeutung fiir das Lyrik-Verstandnis des Sturm
und Drang ist Herders grofse Abhandlung Vom Geist der Ebriischen Poesie mit zahlreichen
poetischen Translationen von Psalmen: Johann Gottfried Herder: Vom Geist der Ebrdischen
Poesie. In ders.: Schriften zum Alten Testament. Hrsg. von Rudolf Smend. Frankfurt a. M.
1993, S. 661-1301. Zu den Psalmen ebd., S. 1189 ff., 1246 ff.

Vgl. dazu u. a. Kemper: Deutsche Lyrik (Anm. 1) Bd. 4/II (2006), S. 62 ff., 166 f. u. &. Ders.:
Hermetisch-poetischer Liebeszauber. Von der mystischen ,JefSus-wollust” zur ,Passion’
der Liebesehe. In: Konzepte des Hermetismus in der Literatur der Frithen Neuzeit. Hrsg.
v. Peter-André Alt u. Volkhard Wels. Gottingen 2010, S. 393-432, hier S. 407 ff. (mit weiterer
Lit.). Unter dem Stichwort ,Traditionsbildungsfunktion’ zeigt Riidiger Zymner in einer Fall-
studie auch an der poetischen Rezeption des Hohenliedes eine Entwicklung auf, die von der
Traditionsaneignung bis zur Traditionssubversion fiihrt: Riidiger Zymner: Funktionen der
Lyrik. Miinster 2013, S. 150-165.

Unter den Hymnen, Klagen und Dankliedern finden sich auch einige Schipfungspsalmen. Im
engen Sinne zdhlen dazu nur vier Lieder (Ps. 8, 194, 104, 148), die zur Gattung des Hymnus
gehoren. Da dieser schon im Psalter in seinem Hauptteil die ruhmwiirdigen Taten Gottes aus
Natur und Geschichte ,erzahlt’, enthalten auch weitere Psalmen groiere oder kleinere Pas-
sagen iiber Jehovas Wirken in seiner Schopfung (z. B. Ps. 33, 6 ff.; 65, 7 ff.; 95, 4 ff.; 95, 4 f.; 135,
6 ff.; 136, 5 ff.; 146, 6 ff.). Vgl. dazu Arthur Weiser: Die Psalmen {ibersetzt und erklart. 6. Aufl.
Gottingen 1963, S. 40. Vor allem den Psalmen 8, 19A (V. 1-7) und 104 werden Ubernahmen
aus altdgyptischen Weisheitsspriichen und Schopfungsmythen attestiert (ebd., S. 40 f.; Kurt
Galling: Psalmen. I. Im AT. In: RGG 3. Aufl. Bd. 5, Sp. 672686, hier Sp. 673, 676 f). Fiir Ass-
mann und andere Agyptologen gilt Psalm 104, V. 20-30 sogar als Ubersetzung des Grofien
Hymmnus Echnatons, des beriihmten revolutiondren Stifters eines streng monotheistischen
Kults um einen neuen Gott des Lichts (Echnaton wurde deshalb auch als ,, dgyptischer Mo-
ses” bezeichnet). Nachweis der Parallelstellen bei Assmann (Anm. 3), S. 255-259. Der ge-



262 Hans-Georg Kemper

metischer Naturauffassungen ein. Als Beispiel dazu dient im Folgenden der von
altagyptischer Weisheit und lyrischer ,Paradoxieerwartung” gepréagte Psalm 8.

2. Herr, unser Herrscher, wie herrlich ist dein Name in allen Landen, du,
den man lobet im Himmel! [der du zeigst deine Hoheit am Himmel!]

3. Aus dem Munde der jungen Kinder und Sauglinge hast du eine Macht
zugerichtet um deiner Feinde willen, dass du vertilgest den Feind und den
Rachgierigen.

4. Wenn ich sehe die Himmel, deiner Finger Werk, den Mond und die Ster-
ne, die du bereitet hast;

5. was ist der Mensch, dass du seiner gedenkst, und des Menschen Kind,
dass du dich seiner annimmst?

6. Du hast ihn wenig niedriger gemacht denn [als] Gott, und mit Ehre und
Schmuck hast du ihn gekront. [mit Ehre und Herrlichkeit hast du ihn ge-
kront.]

7. Du hast ihn zum Herrn gemacht iiber deiner Hande Werk; alles hast du
unter seine Fiifie getan:

8. Schafe und Ochsen [Rinder] allzumal, dazu auch die wilden Tiere,

9. die Vogel unter dem Himmel und die Fische im Meer und was im Meer
geht [alles, was die Meere durchzieht].

10. Herr, unser Herrscher, wie herrlich ist dein Name in allen Landen!

Der Mensch also — ein Nichts und ein Gott im Angesicht der Schopfung!® Seine
,Wiirde’ ' erscheint als paradoxale Einheit von nichtigem Wesen und Gottes Eben-

10

samte Wortlaut des auch Sonnengesang Echnatons genannten Hymnus aus der Zeit um 1350
v. Chr. in: Altagyptische Dichtung. Ausgewahlt, iibersetzt. u. erldutert von Erik Hornung.
Stuttgart 1996, S. 129-133. Vgl. dazu ebd., S. 183. Zu Ubernahmen der altigyptischen Weisheit
im AT vgl. auch die Zusammenfassung in: Altdgyptische Weisheit. Lehren fiir das Leben.
Eingeleitet, {ibersetzt u. erlautert von Hellmut Brunner. Ziirich und Miinchen 1988, S. 88 f.
Vgl. dazu Weiser (Anm. 7), S. 94 ff. - Zum Begriff , Paradoxieerwartung” als Spezifikum vor
allem epigrammatisch-arguten, widerspriichlichen Sprechens in hermetik-affiner Poesie
vgl. Peter-André Alt: Imagindres Geheimwissen (Anm. 3), S. 181 ff. Der Wortlaut von Psalm 8
wird zitiert nach der Ubersetzung Martin Luthers in der revidierten Fassung von 1953 [in
eckigen Klammern Abweichungen in der aktuellen revidierten Fassung von 1984].

Dieses schopfungstheologische Paradox steht in keinem Zusammenhang mit Luthers sote-
riologischem Paradox des Menschen als eines ,,simul iustus et peccator”.

Giovanni Pico della Mirandola hatte in der Renaissance in seiner beriihmten Rede Uber die
Wiirde des Menschen ein in freier Selbstbestimmung erreichbares Menschenbild mit der Al-
ternative zwischen ,Nichts’ und ,Goéttlichkeit” entworfen. Als Ziel proklamierte er, ,,unter
Anspannung aller Kréfte” ,das Hochste zu erreichen” und ,in die Ndhe der erhabenen
Gottheit zu eilen.” Giovanni Pico della Mirandola: De dignitate hominis. Lateinisch und
Deutsch. Eingeleitet von Eugenio Garin. Bad Homburg v. d. H., Berlin, Ziirich 1968, S. 28 f.
Gleich zu Beginn berief sich Pico auch auf Hermes Trismegistus. Dieser habe den Menschen
wegen seiner Sonderstellung unter allen erschaffenen Wesen ein ,magnum miraculum”
genannt. Ebd., S. 26. Tatsachlich heifit es im Corpus Hermeticum: ,,Denn der Mensch ist ein
gottliches Lebewesen und ldsst sich auch nicht mit den anderen Lebewesen vergleichen, die
auf der Erde leben, sondern nur mit denen oben im Himmel, die Gotter genannt werden. [...]
Deshalb mufl man es auszusprechen wagen, dass der irdische Mensch ein sterblicher Gott



Psalm 8 und die Anfange der deutschen Naturlyrik 263

bild. Rezeptionsgeschichtlich {iberforderte dieses Paradox das dem kirchlichen
Kultus nahe stehende geistliche Lied (Kap. 2), inspirierte aber in der privaten
Lese- und Erbauungspoesie Autoren zur subjektiven Auslegung, die zu Varian-
ten moderner Naturlyrik fithrt (Kap. 3 und 4). Dazu regt der Psalm auch mit
wichtigen Konstitutionsbedingungen an: Er praktiziert mit dem Lobpreis Gottes
,in allen Landen” und damit auch iiber die Glaubens- und Konfessionsgrenzen
hinweg, eine natiirliche Theologie’ als Gottes-Dienst in der Natur durch ein re-
flektierendes und emotionales Ich, das sich in Gottes Natur als deren Objekt und
Subjekt ohne Angst vor der christlichen Todsiinde des ,eritis sicut Deus’ in Vers 6
[Gen. 3, 5]) erkundet.

2 Lutherische Natur-Allegorese und Schopferverehrung
(Luther, Gerhardt, Gellert)

1. Die kosmotheistischen Haresien dieses Psalms forderten zu seiner Umdeutung
heraus, und dies schon im Neuen Testament. Jesus selbst berief sich im Anschluss
an die Tempelreinigung und die ersten Wunder, die auch Kinder zur Huldigung;:
,Hosianna dem Sohn Davids!” veranlassten, zur Rechtfertigung gegeniiber den
ziirnenden Hohenpriestern auf Ps. 8, 3 und verstand sich damit als gottlichen
Adressaten des Psalms (Mt. 21, 15 f.). Paulus wiederum, der zugleich die natiir-
liche Theologie’ scharf kritisiert," wie auch der Autor des Hebrierbriefes bezie-

und der Gott am Himmel ein unsterblicher Mensch ist.” Das Corpus Hermeticum Deutsch.
Ubersetzung, Darstellung und Kommentierung in drei Teilen. Im Auftrag der Heidelberger
Akademie der Wissenschaften bearbeitet u. hrsg. von Carsten Colpe u. Jens Holzhausen.
Teil I: Die griechischen Traktate und der lateinische ,Asclepius’. Ubersetzt. u. eingeleitet von
Jens Holzhausen. Stuttgart-Bad Cannstatt 1997, S. 113. Diese Sammlung wird im Folgenden
mit den Titel-Initialen CHD und der jeweiligen Seitenzahl zitiert. — Vielleicht nicht zufillig
treffen also im Psalm 8 und im Corpus Hermeticum zwei urspriinglich aus Agypten stam-
mende Weisheiten zusammen. Jedenfalls bleibt die von Moses verdrangte kosmotheistische
Alternative der altdgyptischen Religion — wie auch dieser Text zeigt — an einigen Stellen des
AT présent, vielleicht weil Jahwe bei seiner Aufwertung vom nationalen Geschichts-Gott
Israels zum hochsten Welt-Wesen auch die Funktion des Herrschers {iber den Kosmos iiber-
nehmen musste. Assmanns Folgerung indes, Gott miisse dann auch ,seine transzendente
Aufierweltlichkeit aufgeben und eine immanente kosmische Gottheit werden” (Assmann
[Anm. 3], S. 79), ist nicht zwingend. Gerade wenn Gott wie in Psalm 8 einen irdischen Stell-
vertreter einsetzt, kann er seine Transzendenz bewahren. Diese Losung fand auch Echna-
ton, der sich allein als irdischer Stellvertreter des Sonnengottes Aton verstand und damit
wie sein kontrarer Nachahmer’ Moses jeglichen Polytheismus und alle Idolatrie unterband.
Wie bei Echnaton, aber auch in der vorausgehenden und folgenden altidgyptischen Religio-
sitat fehlt in Psalm 8 iiberdies ein Siindenbewusstsein und das , Leiden an der Siinde”, das
nach Assmann als ,wichtigstes Motiv” den biblischen Offenbarungs-Monotheismus kenn-
zeichnet (Assmann [Anm. 3], S. 282).

11 Die Moglichkeit einer natiirlichen Theologie’ wurde einerseits in der Bibel — vor allem wie-
der in den Schopfungspsalmen — praktiziert: ,Herr, wie sind deine Werke so grof3 und viel!
Du hast sie alle weislich geordnet, und die Erde ist voll deiner Giiter.” (Ps. 104, 24). Oder:
,Die Himmel erzdhlen die Ehre Gottes [...] Es ist keine Sprache noch Rede, da man nicht
ihre Stimme hore.” (Ps. 19, 2, 4). Danach hatten also auch die Heiden in ihren Naturreli-



264 Hans-Georg Kemper

hen ihrerseits den ,,Menschen” im ,sensus litteralis’ des Gesangs allein auf den
+Menschensohn” Christus (1. Kor. 15, 27; Hebr. 2, 6-9), den Gott hier erhoht und
als Schopfer und Erhalter der Welt eingesetzt habe. Martin Luther nutzte diese
Umdeutung in seiner Ubersetzung (1545) zum neuen christologischen Wortsinn:
,6. Du wirst jn lassen eine kleine zeit von Gott verlassen sein/ Aber mit ehren vnd
schmuck wirstu jn kronen. 7. Du wirst jn zum Herrn machen vber deiner hende
werck/ Alles hastu vnter seine Fiisse gethan.”'> Damit war der Psalm in die Sote-
riologie integriert, und sie bestimmte auch Luthers Gesamtdeutung des Psalters
als einer , kleinen Biblia”: ,VND solt der Psalter allein deshalben theur vnd lieb
sein/ das er von Christus sterben vnd aufferstehung/ so klerlich verheisset/ vnd
sein Reich und der gantzen Christenheit stand vnd wesen furbildet.”" Philipp
Melanchthon hat in seiner Paraphrase des achten Psalms die Kirche als sprechen-
des Subjekt eingesetzt und zugleich ebenfalls auf ,Christus exaltatus [...] super
omnes creaturas” bezogen." — Auch die ,,Psalmenexegeten des 17. Jahrhunderts”
,betonen” bei Psalm 8 ,immer die Funktion von Christi Erlosungswerk: denn
nur durch die redemptio konne der Schopfer {iberhaupt die schwachen Menschen
nach dem Siindenfall zu sich und seiner Erkenntnis hinaufziehen.”'

Selbst Johann Arndt, der bedeutendste und einflussreichste Erbauungsschrift-
steller des Luthertums in der Frithen Neuzeit, in dessen Wahrem Christentum der
Natur immerhin ein Heilsweg zu Gott zugestanden wird, insistiert in seinem
Gantzen Psalter Davids bei der Auslegung von Psalm 8 in drei Predigten auf des-
sen strikt christologischer und ekklesiologischer Deutung, ja die Predigten Il und

gionen eine Gotteserkenntnis. Das war fiir den Alleinvertretungsanspruch der jiidischen
und christlichen Soteriologie gefdhrlich. Deshalb machte Paulus dieser Art von natiirlicher
Gotteserkenntnis den Heiden zum doppelten Vorwurf. ,Denn was man von Gott weif3, ist
ihnen offenbar”, ,ndmlich an der Schopfung der Welt; also dass sie keine Entschuldigung
haben.” (Rm 1, 19 f.). Sie hétten sich von daher zu jener Wahrheit bekehren lassen miissen,
die in der Natur nicht zu finden ist, sondern nur in der Heilslehre von Christus. Weil sie
aber in ihrer scheinbaren ,Weisheit” verharrten, so Paulus, ,sind sie zu Narren geworden
und haben verwandelt die Herrlichkeit des unvergénglichen Gottes in ein Bild gleich dem
vergdnglichen Menschen und der Végel und der vierfiifigen und der kriechenden Tiere”,
womit auch an das Goldene Kalb und die dgyptische Idolatrie erinnert sein mag (Rm 1, 22 f)
Gotteserkenntnis aus der Natur ist so allenfalls im Vorhof des Tempels geduldet und ver-
falscht ohne die in der Schrift offenbarte heilsgeschichtliche Wahrheit Gott zu einem in den
mosaischen Geboten untersagten ,Bild’ aus der Natur und verfiithrt damit zu Selbstvergot-
tung und mythologischer Abgoétterei. Von daher und vom hohen Stellenwert des Rémerbrie-
fes in der lutherischen Theologie erklirt sich die besondere Wachsamkeit der Orthodoxie
gegeniiber allen Versuchen, Gott auch aus der Natur oder gar nur aus der Natur zu erklaren
oder gar zu verherrlichen.

12 Martin Luther: Biblia. Das ist die gantze Heilige Schrifft Deudsch auffs new zugericht. Wit-
tenberg 1545. Hrsg. von Hans Volz unter Mitarbeit von Heinz Blanke. Textredaktion Fried-
rich Kur. 3 Bde. Miinchen 1974. Hier Bd. 2, S. 972 f.

13 So in seiner Vorrede auf den Psalter. Luther: Biblia (Anm. 12), S. 964. Der Psalter sei auch ,ein
Exempelbuch von der gantzen Christenheit oder allen Heiligen zusamen” (ebd.).

14 Zit. in: Mahlmann-Bauer (Anm. 3), S. 165. Zu Calvin ebd.

15 So - mit Kommentarbeispielen aus lutherischer und calvinistischer Feder - Mahlmann-Bau-
er (Anm. 3), S. 165 f.



Psalm 8 und die Anfange der deutschen Naturlyrik 265

III behandeln eigens und in systematischer Form alle wichtigen Lehrstiicke der
lutherischen Christologie.”® Und im Bezug darauf gibt Arndt auch in seiner ers-
ten Predigt (zu Ps. 8, 4) die grundsatzlich allegorische Naturbetrachtung in Erbau-
ungsschrifttum und Kirchenlied vor: ,,Der natiirliche Himmel ist ein schon Bilde
des geistlichen Himmels/ der heiligen Christlichen Kirchen.”"” Im Zusammenhang
damit erlautert ein weiterer Abschnitt im Blick auf Ps. 8, 5 die Lehre von der ,vani-
tas vanitatum” , Die gantze H. Schrifft ist gerichtet auffs Erkantnifs unseres Elendes
und Nichtigkeit/ und auffs Erkantnifs der Gnaden Gottes.”'® — Dies illustriert ex-
emplarisch die Schwierigkeiten fiir Autoren innerhalb des Luthertums, nicht etwa
nur die als ,heidnisch” verworfenen kosmotheistischen Anschauungen, sondern
auch unverstellte Naturwahrnehmungen oder selbst christliche Schopfungslehren
gegeniiber der zentralen Stellung der Heilslehre zu ,Wort’ zu bringen.

2. In Paul Gerhardts Schopfungsliedern ,Die giildne Sonne” und ,Sommerge-
sang” (,Geh aus mein Herz und suche Freud”)' meldet sich nach dem Ende des
Dreiligjahrigen Krieges ein positives lutherisches Naturgefiihl zu Wort.®® Aber
in dem streng bibelbezogenen Typ des Gerhardtschen ,Frommigkeitsliedes’
dienen die Schopfungspsalmen ganz im Sinne Luthers und Arndts nur als Sig-
naturen und Evidenz-Exempel fiir soteriologische Hoffnungen.” In dem ,,Mor-

16 Johann Arndts Auslegung des gantzen Psalters Davids (zuerst 1617) wird hier nach der Folio-
Ausgabe Der gantze Psalter Davids, des H. Konigs und Propheten, in 462. Predigten aufigelegt und
erkliret (Frankfurt a. M. 1701) zitiert. Die drei Predigten {iber Psalm 8 ebd., S. 62-70. Ich danke
Wolfgang Sommer, Neuendettelsau, herzlich fiir die Ubermittlung ihres Wortlauts. — Selbst
in den spateren revidierten Fassungen der Lutherbibel mit dem eingangs zitierten korrekten
Wortlaut hat sich in den Uberschriftskolumnen noch die christologische Deutung gehalten:
,Gottes Grofie in der Schépfung. Des Menschensohnes Niedrigkeit und Hoheit.” So in der
Ausgabe von 1953. Immerhin hat sich in den neueren Bibelausgaben der Wortsinn durchge-
setzt, auch in der Ziircher Bibel. Psalm 8, 6 lautet hier: ,Du hast ihn wenig geringer gemacht
als Gott, mit Ehre und Hoheit hast du ihn gekrént. Du hast ihn zum Herrscher gesetzt iiber
die Werke deiner Hande.”

17 Arndt: Der gantze Psalter (Anm. 16), S. 64.

18 Arndt: Der gantze Psalter (Anm. 16), S. 62.

19 Ulrich Kittstein gelangt bei diesem Lied zu dem Resultat: ,So fiigt sich die anfangs so breit
ausgemalte schone Natur letztlich in eine hierarchische Ordnung ein, die dieser Natur als
einer verganglichen, blof§ irdischen Erscheinung lediglich einen untergeordneten Rang zu-
gesteht.” Ulrich Kittstein: Deutsche Naturlyrik. Ihre Geschichte in Einzelanalysen. 2. Aufl.
Darmstadt 2012, S. 27. Aber auch in allen anderen von ihm kurz behandelten Naturgedich-
ten des Zeitraums bestétigt sich fiir Kittstein stereotyp die ,vanitas’-Erfahrung des ,Barock”.

20 Auch wo der Schopfer in den Katastrophenjahrzehnten um 1600 zornig und drohend in
seiner Schopfung agierte, da deuteten die lutherischen Kirchenlieder dies als gottliches
Heilshandeln, womit er seine Lutheraner strafend zur Bufle bewegen wollte. Vgl. Kemper:
Deutsche Lyrik (Anm. 1) Bd. 2 (1987), S. 227 ff.

21 Die erste Strophe von ,Die giildne Sonne” spielt auf den Sonnenhymnus von Psalm 19A
an, der im ptolemdischen Sinne den Umlauf der Sonne um die Erde beschreibt (Ps. 19, 7)
und zugleich allegorisch heidnisch-dgyptische Sonnengott-Bilder verwendet (,und die-
selbe geht heraus wie ein Brautigam aus seiner Kammer und freut sich wie ein Held zu
laufen den Weg”; Ps. 19, 6; vgl. Weiser [Anm. 7], S. 134 f.). Doch vermeidet Gerhardt jeden
mythologischen Zungenschlag und einen eindeutigen Bezug zum ptolemdischen Weltbild



266 Hans-Georg Kemper

genlied” (,Die giildne Sonne / Voll Freud und Wonne / Bringt unsern Grenzen/
Mit ihrem Gldnzen / Ein herzerquickendes liebliches Licht.”)** iiberblendet sich
im Anschauen des ,lieblichen Lichts” der ,giildnen Sonne” von Anfang an der
,atiirlich-mimetische’ Blick auf den zentralen Planeten mit seiner geistlichen
— und eigentlichen — Bedeutung, dem ,sensus mysticus’ des ,Buchs der Natur’
denn Christus sagt bekanntlich, er sei , das Licht der Welt” und wer ihm nach-
folge, werde ,,das Licht des Lebens haben.” (Joh. 8, 12) In diesem Sinne legt sich
dieses ,geistliche Natur-Gedicht’ bis zur letzten Strophe auf die ,wahre Sonne”
hin selbst aus. Die typologische Form des Liedes préagt schon die zweite Strophe.
Deren Aufgesang ,psalmodiert’ mit Bezug auf Psalm 8, 2—4, {iberbietet ihn im Ab-
gesang aber dann heilsgeschichtlich und zeigt damit exemplarisch die figurale
Allegorisierung der Natur (VALG, S. 132):

Mein Auge schauet,

Was Gott gebauet

Zu seinen Ehren

Und uns zu lehren,

Wie sein Vermdgen sei méachtig und grofs,
Und wo die Frommen

Dann sollen hinkommen,

Wenn sie mit Frieden

Von hinnen geschieden

Aus dieser Erden vergédnglichem SchoS83.

Strophe 7 steigert die Spannung von Natur-Betrachtung und Heilserwartung mit
Bezug auf Psalm 8, 5 wie bei Arndt zur ,barocken’ ,vanitas’-Vorstellung (ebd., S. 133):

Menschliches Wesen,

Was ists? Gewesen.

In einer Stunde

Geht es zu Grunde

Sobald das Liiftlein des Todes drein bléast.
Alles in allen

Muf8 brechen und fallen,

Himmel und Erden

Die miissen das werden,

Was sie vor ihrer Erschopfung gewest.

durch Einbezug von unverfinglichen Einzelmotiven aus dem Schopfungspsalm 104 und
ignoriert zugleich dessen dgyptisch-heidnisches’, panentheistisches Bedeutungspotential
(V. 2: ,Licht ist dein Kleid, das du anhast”; stattdessen V. 9: ,Du hast eine Grenze gesetzt”).
Vgl. dazu Anm. 7.

22 Paul Gerhardt: Wach auf, mein Herz, und singe. Vollstindige Ausgabe seiner Lieder und
Gedichte. Hrsg. von Eberhard von Cranach-Sichart. 4. Aufl. Wuppertal 2007, S. 132.-135, hier
S.132. Die Ausgabe im Text abgekiirzt als VALG mit Seitenzahl.



Psalm 8 und die Anfange der deutschen Naturlyrik 267

Nach der Evokation der Bildwelt der Schopfungspsalmen iiberbietet und verein-
seitigt Gerhardt deren Gottes-, Schopfungs- und Menschenbild im auch durch
den Fragegestus (,Menschliches Wesen, / Was ists? Gewesen.”) verdeutlichten
Bezug auf Psalm 8, 5. Die Géttlichkeit des Menschen gilt indirekt nur als Verhei-
fsung fiir das Jenseits. Denn das Lied endet mit der Lutherschen Fokussierung auf
Christus, der wahren ,,Sonnen gewiinschtes Gesicht”, als Garanten einer kiinf-
tigen tiber-irdischen Herrlichkeit (VALG, S. 135): ,Freude die Fiille / Und selige
Stille / Hab ich zu warten / Im himmlischen Garten;/ Dahin sind meine Gedan-
ken gericht.” Im Diesseits dagegen miissen Schopfung und Mensch doch wieder
,das werden”, ,Was sie vor ihrer Erschdpfung gewest” (ndmlich ,Nichts’).

3. Mitte des 18. Jahrhunderts, als das Luthertum mit neuen Religionsfeinden —
Gottesleugnern, Naturalisten und Deisten — zu kampfen und den physikotheo-
logischen Gottesbeweis als apologetische Waffe zu schétzen gelernt hatte, galt es,
die dem biblisch-ptolemdischen Weltbild entsprungene Schépfung gleichwohl
als Werk eines immer noch theistisch-transzendenten Schopfers zu verteidigen.
Beriihmt ist dabei der von Psalm 8 inspirierte sechsstrophige , Preis des Schop-
fers” von Christian Fiirchtegott Gellert (Str. 1):*

Wenn ich, o Schopfer! Deine Macht,
Die Weisheit deiner Wege,

Die Liebe, die fiir alle wacht,
Anbetend {iiberlege:

So weis ich, von Bewundrung voll,
Nicht, wie ich dich erheben soll,
Mein Gott, mein Herr und Vater!

Hier schiebt sich das Ich nicht nur grammatikalisch vor den Schépfer und
,lberlegt” ,anbetend” — also in der empfindsamen Kombination von ,Kopf und
Herz’ — dessen Weisheit, Liebe und Macht, es begriindet sich auch selbst — al-
lerdings nicht als individuelles, sondern als gnomisches Kirchenlied-Ich — aus
dieser Betrachtung, die sich mit Beispielen fiir die Schopfer-Herrlichkeit aus ver-
schiedenen Schopfungspsalmen in den folgenden drei Strophen fortsetzt. Stro-
phe 5 resiimiert aposteriorisch aus der Giite des Schopfers und der Herrlichkeit
der Schopfung den Standort des Menschen. Erneut wird dabei die Paradoxie des
Psalms aufgeltst, diesmal — im Gegensatz zu Gerhardt — ohne Beachtung der

23 Zugleich bot Gellert mit der poetischen Ubersetzung des Schopfungshymnus Psalm 19,
V. 1-7 (,Die Himmel rithmen des Ewigen Ehre”) unter dem Titel ,Die Ehre Gottes aus der
Natur” eine Quintessenz des aposteriorischen Gottesbeweises im rhetorischen Fragegestus:
,Verkiindigt Weisheit und Ordnung und Starke / Dir nicht den Herrn, den Herrn der Welt?”
Christian Fiirchtegott Gellert: Geistliche Oden und Lieder. In ders.: Sémmtliche Schriften. 10
Teile in 5 Banden. Erster und Zweiter Teil. Reprograf. Nachdr. d. Ausgabe Leipzig 1769. Hil-
desheim 1968, S. 145 £, hier S. 145.



268 Hans-Georg Kemper

Niedrigkeit zugunsten der Hoheit des sich als Wunderwerk bestaunenden Men-
schen (nach Psalm 8, 6 f.):

Der Mensch, ein Leib, den deine Hand

So wunderbar bereitet;

Der Mensch, ein Geist, den sein Verstand,
dich zu erkennen, leitet;

Der Mensch, der Schépfung Ruhm und Preis,
Ist sich ein taglicher Beweis

Von deiner Giit und Grofse.

Daraus resultiert dann der Aufruf zum ,Gottes-Dienst’ am Schluss. Der von chris-
tologischer Deutung des Psalms befreite Mensch feiert sich in diesem geistlichen
Lied selbst als ,,der Schopfung Ruhm und Preis” er konstituiert und spiegelt sich
im ,Ruhm des Schopfers” und damit zumindest indirekt auch im Schopfer selbst
als dessen hochstes ,Kunst-Werk’. Aber dieses Selbst-Lob soll doch wiederum
nur dem Schépferlob dienen. Mit dem Luthertum konform bleibt Gellert, indem
er am Begriff des theistisch-transzendenten Schopfers festhalt, diesen also nicht
kosmotheistisch mit seiner Schopfung vermengt.** Weil die Natur als Werk Got-
tes unbeseelt bleibt, kommt es zu keiner identitatsstiftenden Kommunikation mit
ihr — und deshalb auch lyrikgeschichtlich zu keiner Kommunikation mit dem
jungen Goethe, der den Leipziger Lehrer nur als Beckmesser seines Stils wahr-
nahm.”

3 Hermetisch ,tingiertes’ Luthertum -
»Wunder”-,All” und , erhohtes” Ich (Greiffenberg)

1. Wie fiir Gerhardt wird fiir Catharina Regina von Greiffenberg die Nichtigkeit
des Menschen zum Schliissel fiir ihr Gottes- und Menschenbild und ihre Natur-
anschauung, aber eben daraus leitet sie auch den gottlichen Status des Menschen
und des Ichs ihrer Texte ab. In einem , Kunst=Gedanken”?® mit dem Titel ,,Was ist
der Mensch! daf8 du sein gedenkest. Ps. 8. V. 4.” (!) aus ihrer Sammlung Geistlicher

24 Eine interessante Ubergangsfigur ist in dieser Hinsicht Klopstock mit seiner sprachgewal-
tigen, das nachkopernikanische Weltbild bestaunenden Naturdichtung. Innovativ geschult
an der Psalmensprache agiert in seiner Hymne ,Die Friihlingsfeier/ Die Friihlingsfeyer’
zundchst der angebetete ,, Allmachtige” und ,,Unendliche” im grenzenlosen All als seiner
Hénde Werk und wird am Schluss als ,Vater” und ,Jehova” fast alttestamentlich person-
haft in den vormodernen Erfahrungs-Horizont des erlebenden ,Ich” zuriickgeholt. Friedrich
Gottlieb Klopstock: Oden. Auswahl u. Nachwort v. Karl Ludwig Schneider. Stuttgart 1980,
S. 58-67.

25 Vgl. dazu Kemper: Deutsche Lyrik (Anm. 1) Bd. 6/1I (2002), S. 293, 311.

26 Catharina Regina von Greiffenberg: Geistliche Sonette, Lieder und Gedichte. Mit e. Nach-
wort zum Neudruck von Heinz-Otto Burger. Darmstadt 1967, S. 251. Kunst-Gedanken nennt
Greiffenberg die zwischen ihre Lieder eingestreuten epigrammartigen, aber langeren Medi-
tations-Gedichte. Der Band wird im Folgenden mit den Titel-Initialen GSL zitiert.



Psalm 8 und die Anfange der deutschen Naturlyrik 269

Sonette / Lieder und Gedichte (1662) erklart sie sich die Zuwendung zu dem hilflosen
Menschen aus Gottes Haupteigenschaft, der Liebe (GSL, S. 345):

Kann aus diesem Gnaden=Werk/ wie aus einem Biichlein lesen
deiner Gottheit Eigenschafft/ Art/ und recht selbsténdigs Wesen:
dass du giitig/ liebreich/ heilig/ und derwegen Gott must seyn.
Aus der unergriindten Liebe/ leucht der Gottheit heller Schein.

Diese allen Verstand {ibersteigende gottliche Liebe zeigt sich fiir sie grundlegend
in zwei ,Wunder=Proben”, ndmlich dem zweifachen Eingehen in die Kreatiir-
lichkeit der Welt, zuerst als Vater und Schopfer — das ist Thema der ersten 100
Sonette ihrer Sammlung —, dann nochmals als Sohn und Erloser — dies in den
nachfolgenden 85 Sonetten auf Christus.”” Im Gegensatz zur calvinistischen Pra-
destinationslehre® und zur dominanten Soteriologie des Luthertums handelt
Gott fiir Greiffenberg in beiden Offenbarungsquellen gleich giitig und will daher
sein Ziel, die Ethdhung des Menschen, auch mittels seiner Schépfung erreichen.

Mit der ersten ,Wunderprobe”, ndmlich der Kosmogonie, gelangt neben Gen. 1,
27 f. wieder Psalm 8 in den Fokus der Autorin. In vier Alexandriner-Sonetten be-
griindet sie die Kosmogonie ndmlich mit Gottes in der Pradestination gefassten
Absicht: ,,daf8 du uns schuffst/ geschah allein uns zuerhéhen” (GSL, S. 10).% Fiir
ihre argute Argumentation verbindet sie christlich-lutherisches Glaubensgut mit

27 Der erste und wichtigste Teil der Lyrik-Sammlung mit zweihundertfiinfzig Sonetten auf die
Trinitét folgt den Artikeln des ,Apostolischen Glaubensbekenntnisses’. Die ersten hundert
Sonette thematisieren vorrangig den ,Vater’ als Schopfer und bedenken sein Wirken von
der Kosmogonie {iber zahlreiche Beispiele seines Handelns im AT bis zu den Gliicks- und
Ungliicksféllen seiner Schépfungserhaltung in der Gegenwart. Das zweite Hundert wid-
met sich dem Erloser und damit seinem im Neuen Testament bezeugten Lebens-Lauf von
der Geburt iiber wichtige Wunder, den Leidensweg, Auferstehung und Himmelfahrt sowie
seine Abendmahlsstiftung. Die letzten 15 Sonette des zweiten Hunderts sind dem Heili-
gen Geist gewidmet. Eine weitere Zugabe von 50 ,Klinggedichten’ bezieht dann wichtige
Stationen von Kirchen- und Kalenderjahr mit ein, ferner Aufmunterungen zu christlichen
Tugenden sowie Landschafts- und allein 15 Friihlings-Gedichte mit einer auf Christus als
Schopfer bezogenen Naturlyrik.

28 Diese hilt Greiffenberg fiir Gotteslasterung. Catharina Regina von Greiffenberg: Samtliche
Werke in 10 Banden. Hrsg. von Martin Bircher u. Friedhelm Kemp. Millwood N.Y. 1983, hier
Bd. VIII, S. 529 ff. Die Bande werden im Folgenden mit SW abgekiirzt sowie mit Band- und
Seitenzahl zitiert. Vgl. dazu auch das Kapitel Kleine Konfessionskunde: Die wichtigsten Glau-
bensartikel und Lehrdifferenzen. In: Kemper: Deutsche Lyrik (Anm. 1) Bd. 4/1 (2006), S. 353-364;
zum calvinistischen und lutherischen Verstandnis der Pradestination ebd., S. 361 ff.

29 Greiffenberg ist eine von den Autoren, die Wels zu den ,theologisch unauffalligen Protes-
tanten” zdhlt, die auf Grund des ,theologie- und sozialhistorischen Befundes” Vertreter
einer ,lutherischen Religiositdt” seien. Die von mir herausgestellten Beziige zur Hermetik
seien deshalb ungerechtfertigt und problematisch. Wels: Zwischen Spiritualismus, Herme-
tik und lutherischer ,Orthodoxie” (Anm. 2), S. 259. Die , Indizien, an denen Kemper seine
Interpretationen festmacht, im Detail zu tiberpriifen”, sei ,hier nicht der Ort”, ,,obwohl das
natiirlich die eigentliche Herausforderung wére.” Ebd. Fiir die Diskussion biete ich im Fol-
genden weiteres Material.



270 Hans-Georg Kemper

hermetischen Vorstellungen.* Dies verdeutlicht auch das dritte Sonett ,Uber Got-
tes gnadige Vorsorge”. Es ist unausgesprochen eine kithne Meditation iiber Psalm
8. Diese versucht, die christlich-lutherische Sicht von Schopfung und Mensch als
einem gottlichen Werk ,aus Nichts’ und ,als Nichts’ zu einer paradoxen Deifi-
zierung des Menschen umzudeuten. Letztere erfolgt allerdings am Schluss vor-
sichtshalber nur in einer rhetorischen Frage, weil diese ,conclusio’ noch kiihner
ist als der Psalm selbst, wonach der Mensch immerhin , wenig niedriger denn
Gott” sei (SWL, S. 12):

Ach hoher Gott/ vor dem die Sternen gleich dem Staube/
die Sonn’ ein Senffkorn ist/ der Mond ein Kérnlein Sand/
der ganze Erden Ball ein Pflaumen auf der Hand.
Verwunderns voll hierob/ ich mich schier ganz betaube.

Wann deine Haubtobacht’/ auf mich ein nichts/ ich glaube/
Ja! Reich erfahrner spiir’/ im Tausendschickungs=Stand:

So scheints/ auf mich allein sey all dein Fleif§ gewandt,
nur dieses Wunders Art zu preifien mir erlaube.

Ich bin ein Nichts/ aus nichts: durch deine Gnad so viel/
dass deiner Giite Médng’ ich ein eintreffends Ziel.

30 Das erste Sonett ,Von der hohen Erschaffungs Gnade” eroffnet mit der hermetischen, auf
Bohmes Kosmogonie verweisenden Vorstellung, Gott habe in der Sehnsucht nach Selbst-
Beschauung Welt und Mensch als einen , Spiegel” seiner selbst magisch erzeugt (,, Herr/ dei-
ne Heiligkeit/ sich selber zu besehen // hatt’ eine Gottes-Lust, die Allheit fund’ in ihr // ein
reichs Ergotzungs=Feld/ betrachtend ihre Zier.”) und endet mit der Bitte um Riickkehr in
die gottliche Licht-Welt (,da8 du uns schuffst/ geschah allein uns zuerhéhen. [...] Wir und
das ganze Seyn/ seyn deine Wunder=Proben. // Wann deine Gnad nicht wir/ wir wiren alle
nicht. Gib/ dass/ als Strahlen / wir gehn lobend in ihr Liecht!” (GSL; S. 10) Im ,Wunder” der
Kosmogonie und mit ihr der Erschaffung des Menschen als Ausfluss der gottlichen Gnade
und Liebe und der Riickkehr in die transzendente gottliche , Liecht”-Welt deutet sich ein
eigener Heilsweg {iber das ,Buch der Natur’ an. — Das zweite Kosmogonie-Sonett verlagert
den Grund-Gedanken von der Erschaffung der Welt hin zur Erhaltung, und der abstrak-
te theologische Sachverhalt wird originell alchimistisch-naturkundlich versinnlicht: Got-
tes Erhaltungs-Gnade erscheint als iiber die Sterne wirkende ,Feuchtigkeit”, womit der an
Gen. 1, 2 ankniipfende ,essentialische Mercurius’ oder das ,UniversalSperma” der Alchimie
gemeint sein diirfte. (Vgl. zu diesem Barthold Heinrich Brockes: Irdisches Vergniigen in
Gott. Naturlyrik und Lehrdichtung. Ausgewahlt u. hrsg. von Hans-Georg Kemper. Stuttgart
1999, S. 136. Kiinftig abgekiirzt als IVG-R.) Dieses wird zum ,Lebens=Safft” und ,pflegt in
die Edlen theil der Edlesten zu sinken.” Das Gedicht endet mit der das ,,ex nihilo” der An-
fangszeile aufgreifenden Pointe: ,,Gar gern will ich gestehn/ dass ich nur Staub und Erd: //
auf dass dein’ Herrlichkeit in mir erfunden werd.” (SWL, S. 11) Zur Bedeutung alchimis-
tischer Bildlichkeit und der ,FlieS“- und , Thau-,Vorstellungen fiir die (auch erotisch fun-
dierte) Synchronisierung von Text- und Korper-,Verfliissigungen” im Prozess komplexer
,unio’-Erfahrungen vgl. jetzt auch Franz M. Eybl: ,Den Himmel auf der Zung’, im Munde
die Sonne.” Die Einverleibungen der Catharina Regina von Greiffenberg. In: Scharfsinn und
Frommigkeit. Zum Werk von Catharina Regina von Greiffenberg (1633-1694). Hrsg. v. Gesa
Dane. Frankfurt a.M. u.a. 2013, S. 39-77, hier S. 42 ff., 54 ff,, 58 f. Zum ,Tropflein” als Bild
alchimistischer , putrefactio” vgl. auch Jorg Jungmayr: Mystische Traditionen bei Catharina
Regina von Greiffenberg. Ebd., S. 79-100, hier S. 80 f.



Psalm 8 und die Anfange der deutschen Naturlyrik 271

der Menschen bofSer Sinn mocht' difs vor Hoffart achten.
Doch ists der Demutgrund/ Gott/ deine Werk betrachten.

Ich bin/ wie ich gesagt/ ein Nichts: mein Alles du.

Hat (Wunder!) Allheit dann in Nichtes ihre Ruh?

Dieser Schluss ist zunédchst eine Anspielung auf das Sechs-Tage-Werk der Gene-
sis — Gott ,ruhte” ,,am siebenten Tage von allen seinen Werken” — und erinnert
daran, dass Gott im ersten (jahwistischen) Schépfungsbericht vornehmlich und
zuletzt den Menschen vor dessen Siindenfall als sein Ebenbild und seinen Stell-
vertreter auf Erden eingesetzt hat. Davon handelt ja auch Psalm 8, der den Siin-
denfall jedoch ebenso wenig erwahnt wie Greiffenbergs Text (vgl. Gen. 1, 26 ff,;
Gen 2, 11, 15). Indessen transformiert die Autorin hier offenkundig die biblisch-
christliche in die hermetische Kosmologie, und zwar in der Konstellation von
,Allheit” und ,Ruh”.? Bereits das erste Sonett beginnt mit der Anrede: ,Ach All-
heit” (SWL, S. 1), und diese Apostrophierung Gottes und Christi durchzieht den
ganzen Lyrik-Band und das iibrige Werk der Greiffenberg. Damit tiberschreitet
sie das theistisch-personale christliche Gottesbild. Im Corpus Hermeticum ist Gott
ein stets tatiges Wesen, Urheber von ,Allem’, ruht aber selbst als das ,Eine” in
sich: ,Von einem einzigen Anfange hdngt das All ab, der Anfang aber hangt von
Einem und Einzigem ab, und der Anfang bewegt sich, damit er wieder zum An-
fang wird, das Eine und Einzige aber steht fest und bewegt sich nicht.” (CHD,
S. 107) Da Gott selbst und allein unbeweglich in sich ruht, aber alles als sein
Abbild schafft, hat dieses das letzte Ziel, wieder tatig zu Gott zuriickzustreben,
um in seiner Ruhe auch in Ewigkeit die eigene zu finden (CHD, S. 298 £)).>> Aber
schon in der Gotteserkenntnis selbst , findet der Mensch die Ruhe, die er gesucht
hat” (CHD, S. 170). — Diese Funktion des meditativen ,Betrachtens’ der schopfe-
rischen Tatigkeit der Allheit gilt auch fiir das Ich des Sonetts. In den Noten des
,Tausendschickungs=Standes” gelangt es mit dem , Demutsgrund/ Gott/ deine
Werk betrachten” zur Ruhe in der Gewissheit, selbst auserwéhltes Ziel des gottli-
chen Schépfungs-Handelns zu sein. Damit kehrt sich die Bewegung von ,Allem
in Eines’ um, und das Eine als All vereinigt sich mit dem scheinbaren Nichts des
Einzel-Ichs, weil dieses selbst gottlichen Ursprungs und damit gottlicher Natur
ist. Im folgenden Sonett erblickt sich das Ich ohne rhetorisches Fragezeichen in
paradoxaler Selbstbestimmung als ein ,Stdublein” im All und zugleich als , der

31 Und wenn Greiffenberg auch am Geozentrismus festhélt (die Sonne laufe mit einer Ge-
schwindigkeit von 114.000 Meilen pro Stunde um die Erde; SW V, S. 27), so sind ihr doch
die riesigen astronomischen Dimensionen des Weltraums bewusst, um Gott nicht nur
metaphorisch als , Allheit” zu verstehen: ,Hundert sechs und sechzig mal/ gréfer als der
Erden=kreis/ ist die Sonn/ des Himmels=preis” (SW IX, S. 326).

32 Diese Lehre vertritt auch Daniel von Czepko in seinem hermetischen Weltbild, hier in sei-
nem Epigramm Ruh: ,Mensch, der Bewegung Quell und Ursprung ist die Ruh./ Sie ist das
best. Ihr eilt die gantze Schopfung zu.” Daniel von Czepko: Sexcenta Monodisticha Sapien-
tum. In ders.: Geistliche Schriften. Hrsg. von Werner Milch. Unverand. fotomechan. Nach-
druck der Ausgabe Breslau 1930. Darmstadt 1963, S. 201-277, hier S. 238.



272 Hans-Georg Kemper

Allmacht Pracht=geschopff”, weil es sich erneut zum ,hochsten EhrenZiel” — der
Vereinigung mit Gott — auserwahlt weif3 (GSL, S. 13).

2. Der Sonneten/ Andres Hundert auf Christus beginnt bis in die Wortwahl mit der-
selben Paradoxie (so ,,Auf Christus Wunder=Geburt“): ,WIe? Hat die Allheit sich
in dieses Nichts begeben! // Die Vnaussprechlichkeit so alles sprichet aus // Macht
sie die Schwachheit dann zu ihrer Allmacht Haus? // [...] Gott wird ein Mensch/
auf daf8 der Mensch sey unverlohren.” (GSL, S. 103) Hier deutet sich bereits die
von Spiritualisten und Hermetikern geteilte und bis zum jungen Goethe wir-
kende Uberzeugung an, die Menschwerdung und nicht der fiir die Doppelnatur
problematische Opfertod des Gottessohns sei das Entscheidende, denn Christus
sei nur Mensch geworden, um diesen als hochste Reprasentation der (gefalle-
nen) Schépfung und damit diese selbst aus der Defizienz der Materie zu befreien
und die Riickkehr ins Géttliche zu ermoglichen.® Die Christologie erhélt so eine
schopfungstheologische Dimension.

Auch als Mensch war Christus fiir die Freifrau eine ,Vermenschte GOttheit”
(GSL, S. 102). Dazu stiitzte sie sich auf eine — schon von Melanchthon und seinen
Anhéngern nicht geteilte, von den anderen Konfessionen als Haresie verurteilte,
aber wiederum von Johann Arndt mit Nachdruck vertretene — Sonderlehre Lu-
thers, der auch der menschlichen Natur Christi die gottlichen Eigenschaften der
Allgewalt und Ubiquitét zugesprochen hatte.* Diese habe der Gottessohn, so war
sie iiberzeugt, auf Erden nur verborgen, aber im Geheimen ausgetibt (vgl. SW III,
S. 357 ff. u. 6.). Nach seiner Auferstehung brauchte er wegen der Ubiquitét seiner
psychosomatischen ,,Subtiligkeit” (SW III, S. 30) auch nicht zum Himmel auf-
zufahren: ,kurz! Das zwey Naturte Wunder/ das recht unbeschreiblich All/ [...]
Bleibt doch noch im Erdenball!” jubiliert sie in einem Sonett (GSL, S. 176). So blieb
Christus als Pantokrator, ,himmlischer Chymist” (V, S. 483) und , géttliches Uni-
versal” (SW VI, S. 804, 838, 1216) kraftvoll und nicht nur als Geist in der Schop-
fung anwesend. Er bot dem ,Nichts” seine ,Allheit” vor allem im Abendmahl
als Vergottungsmittel an (SW VIII, S. 822), aber auch in den Naturerscheinungen,
und von daher entwickelte Greiffenberg eine christologische Naturlyrik um ih-
ren ,Jesus-Frithling”.*

33 Vgl. zur Entwicklung und Begriindung dieses Gedankens im Anschluss an das Corpus
Hermeticum und die Rezeption der platonischen ,anima mundi’-Lehre schon bei Cusanus
Burkhard Dohm: Die Unsterblichkeit der Tierseele im Denken des Nicolaus Cusanus. In:
The Animal Soul und the Human Mind. Renaissance Debates. Hrsg. von Cecilia Muratori.
Pisa, Rom 2013, S. 27-43, bes. S. 28 ff., 37 ff. — Zu Goethe vgl. (mit weiterer Lit.) Hans-Georg
Kemper: Bildung zur Gottdhnlichkeit. Transformationen pietistischer und hermetischer Re-
ligiositat zur klassischen Kunst-Religion in Goethes Wilhelm Meisters Lehrjahren. In: Goethe-
Jahrbuch 130 (2013 [Ersch. 2014]), S. 75-92, hier S. 85 f.

34 Vgl. dazu die Kleine Konfessionskunde. In. Kemper: Deutsche Lyrik (Anm. 1) Bd. 4/I (2006),
S. 355 ff. Johann Arndt in seinen Predigten zu Psalm 8 (vgl. Anm. 16), S. 67 ff.

35 Vgl. dazu Kemper: Hermetisch-poetischer Liebeszauber (Anm. 6), S. 410 ff.



Psalm 8 und die Anfange der deutschen Naturlyrik 273

3. In solcher schopfungstheologisch grundierten, ,erstaunlich ich-starken” Poe-
sie* konstituiert sich die Sprechinstanz gleichwohl, wie es scheint, als eine ,he-
terologe’ Subjektivitat, die sich an vorgegebenen Traditionen — biblischen, luthe-
risch-dogmatischen, gelehrten und poetologischen Vorgaben und kirchlichen
Riten — sowie am gottlichen Adressaten orientiert, vor dem sie sich im Kontext
des Psalms als ,Nichts’ begreift. Damit erringt das Ich — so Eva Kormann — ,,ein
Bewusstsein seiner selbst gerade durch die Demut gegeniiber Gott und die Un-
terwerfung unter seinen Willen”*” Aber dadurch erlangt es eben auch seine ab-
solute Selbst-GewifSheit und das Bewusstsein der eigenen Geborgenheit, Unver-
lierbarkeit und maximalen Ich-Stabilitat, die es wiederum aus Dankbarkeit dem
Lob des Schopfers im poetischen Gottesdienst widmet. Gerade weil das Ich sich
letztlich aber mithilfe einer arguten Umdeutung der Tradition so ausschliefSlich
aus Gott und auf Gott hin als ihr ,Ein und Alles’ begriindet, {ibersteigt es die Gren-
zen der heterologen Subjektivitdt und verldsst zugleich mit der Exklusivitét des
Erlostheitsbewusstseins die konfessionelle Gemeinsamkeit mit der Leserschaft.®

36 Vgl. Eva Kormann: Heterologie und geistliche Virtuositat. Zur Ich-Konzeption in Greiffen-
bergs Gedichten. In: Scharfsinn und Frommigkeit (Anm. 30), S.145-162, hier S. 152. Kormann
zdhlt im Kontext neuerer Lyrik-Theorien die Lyrik pauschal zu den , fiktionalen Textsorten”
(ebd., S. 146). Dem widerspricht mit guten Griinden — ebenfalls im Kontext neuerer Theori-
en — Riidiger Zymner: Lyrik. Umriss und Begriff. Paderborn 2009, S.10 ff. Nach Zymner kann
Lyrik fiktional oder nicht-fiktional sein, nach meiner Ansicht u. U. sogar beides zugleich,
ndmlich dann, wenn {iber die Form ein fiktiver Zusammenhang hergestellt wird, in der
gleichwohl ein Autor selbst ,spricht’ und eine eigene Erfahrung mitteilt. Dies ist — wie sich
zeigen wird —in Brockes’ Gedichten der Fall. Bei Greiffenberg handelt es sich um ein gnomi-
sches Ich, das die pointierte Wahrheit seiner Aussage aber nur durch die Authentizitdt der
im Ich sich artikulierenden eigenen Glaubenserfahrung der Autorin verbiirgen kann. Es ist
kein Zufall, dass gerade geistliche Dichter Batteux widersprachen, als dieser den Grundsatz
der ,Nachahmung der Natur’ auch fiir die Lyrik beanspruchte; denn, so betonte der Batteux-
Ubersetzer Johann Andreas Cramer, die der ,Begeisterung” und dem , Enthusiasmus” ent-
sprungenen geistlichen Lieder driickten ,wirkliche” und keine nachgeahmten Empfindun-
gen aus (vgl. Kemper: Deutsche Lyrik [Anm. 1], Bd. 6.1 (1997), S. 216 ff., 222 ff.).

37 Kormann: Heterologie (Anm. 36), S. 149.

38 Zwar bezieht das ,Ich’ auch die fromme Leserschaft explizit durch ,Wir’ und ,uns’ ein (,,daf8
du uns schuffst / geschah allein uns zuerhéhen”), doch sprengt die eigenstandige subjek-
tive Undeutung und Aneignung einer vorgegebenen Deutungstradition und die argute,
zugleich hochemotionale Feier des mit Gott vereinten ,Nichts’ die Grenzen lutherischen
Glaubens und fiihrt — dies gegen Kormann (ebd., S. 161) — zur Nichtidentifizierbarkeit jedes
Lesers mit diesem ,Ich’, der sich noch in den Noten des diesseitigen ,Tausendschickungs-
Standes” als ,simul iustus et peccator’ fithlen musste. Diese These wird auch durch die von
Franz H. Eybl entdeckte und analysierte entschirfende poetische Uberarbeitung von 10 Lie-
dern und 13 Sonetten aus Greiffenbergs Passionsandachten mit der ,Tilgung” , sprachlicher
Erscheinungsweisen mystischer Repréasentation durch den weiblichen Korper” durch den
Stuttgarter Hofprediger Johann Reinhard Hedinger (1702) unterstiitzt. Eybl: ,Den Himmel
auf der Zung’, im Munde die Sonne” (Anm. 30), S. 65 ff. In ihrer frommen poetischen Radika-
litat war die Freifrau fiir das lutherische Publikum offenbar nicht ,anschlussfahig’. Ihr Werk
blieb den Zeitgenossen daher auch weitgehend - iiberdies wegen seines alsbald in Verruf
geratenen ,manieristischen Stils’ — unbekannt. — Gerade die im Protestantismus geforderte
religiose Selbstverantwortung des Einzelnen, auch in Glaubensfragen zu priifen und ,das
Richtige zu wéhlen”, hat immer wieder zu spiritualistischen, mystischen und radikalpietis-



274 Hans-Georg Kemper

Indem es sich in dem einen ,Anderen’ und diesen als das Andere seiner selbst
begreift, begibt es sich auf den Weg in die Moderne, denn auch das neuzeitliche
Individuum, wie es sich in der Naturlyrik des Sturm und Drang exemplarisch
artikuliert, konstituiert sich — und wird seiner selbst erst gewahr und gewiss —in
der Begegnung mit einem oder einer Anderen (sei es bei Goethe polemisch wie in
,Prometheus” oder identifikatorisch wie in ,Ganymed”), mit dem (makrokos-
mischen) All, in dem es seine (mikrokosmische) Ebenbildlichkeit entdeckt, oder
auch mit der entmythologisierten, vielerlei (Selbst-)Projektionen ermoglichenden
,Geliebten’ oder ,Mutter’ Natur.

In Greiffenbergs geistlicher Poesie vermag sich das Ich im personlichen, emo-
tionalen lyrischen Lobpreis der , Allheit” die eigene Géttlichkeit zu erschrei-
ben. Das ist auch die im Kern immer noch religiése und nicht nur dsthetische
Grundkonstellation von Ich und Natur zu Beginn der modernen Naturlyrik. ,So
schwinge dich dann hin/ mein Herz! In dein Vergniigen in Gott!” (SW VII, S. 437),
ruft die vom Geist inspirierte Autorin in einem Sonett und sucht diese Freude
auch zu verbreiten (SW [, S. 442): , Die schonste Kunst im Schreiben // ist/ unver-
merkt der Erd’ den Himmel einverleiben.”

4 Gottebenbildlichkeit des Ich aus der ,Betrachtung’ des All (Brockes)

1. Die Zitate wirken schon wie eine Vorausdeutung auf Barthold Heinrich Bro-
ckes. Dieser eroffnet 1721 den ersten Band seines Hauptwerkes Irdisches Vergniigen
in Gott mit der Absicht, zu zeigen, wie leicht der , schone Bau der Erden”, den die
Menschen sich selbst zur Hélle machen, ,Euch allen kénn’ ein [also nicht mehr
der] Himmel werden!“* Das anschlieSende erste und damit programmatische,
vielleicht mit dem Teleskop vollfiihrte ,Erlebnis’-Gedicht liest sich als Emanzipa-

tischen Abweichungen und anderen Heterodoxien gefiihrt, die das Bewusstsein selbstver-
antwortlicher Individualitédt hervorgerufen haben.

39 Das einleitende Titel-Kupfer zeigt denn auch eine sitzende weibliche Figur, die im Gegensatz
zur Muse in Greiffenbergs Titelkupfer nicht mehr zum Himmel aufblickt, sondern in einem
umgrenzten ,barocken’ Garten ein vis-a-vis aufgestelltes Blumen-Arrangement bewundert,
wihrend der Himmel teilweise ostentativ durch einen baldachinartig geschwungenen Vor-
hang verdeckt wird. ,,Freuen wir uns nicht des Schopffers in der Creaturen Pracht”, lautet
die ironisch-polemische ,subscriptio’, ,So ist, wenigstens fiir uns, diese Welt umsonst ge-
macht.” Barthold Heinrich Brockes: Irdisches Vergniigen in Gott. Erster und Zweiter Theil.
Hrsg. u. kommentiert von Jiirgen Rathje. Gottingen 2013. (= B.H.W. Werke Bd. 2.1), Vorsatz-
Blatt. Diese noch unabgeschlossene neue Werk-Ausgabe wird nachfolgend zitiert als W mit
Band- und Seitenzahl. — Der beharrlich beibehaltene Obertitel des neunbéndigen Werkes
kann diese Aufwertung des Diesseits bestdtigen: ,Irdisches Vergniigen in Gott’, wobei ,Ver-
gniigen” mit dem Hauptaffekt der ,Freude” aus der ,subscriptio’ iibersetzt werden kann (so
auch Rathje im Vorwort; ebd., 0. S.). Und der oft {iberlesene Zusatz bestehend in Physicalisch-
und Moralischen Gedichten betont den Zusammenhang von Asthetischem und Ethischem als
Programm einer ,Kalokagathie’ — und dies oft (zum Missvergniigen des modernen Lesers)
auch in den naturbeschreibenden Gedichten selbst — und verleiht der Brockesschen Poesie
einen komplexen Sinnzusammenhang, den von vornherein verfehlt, wer nur die Naturma-
lereien als das literarhistorisch Innovative dieses Autors fiir wichtig halt.



Psalm 8 und die Anfdnge der deutschen Naturlyrik 275

tion aus der Paraphrasen-Tradition, als Transformierung zentraler Aussagen von
Psalm 8 in eine irritierende Begegnung mit der Pluralitédt der Welten (W 2.1, S. 9):4°

Das Firmament.

Sir. XLIIL, 1.

Man siehet seine Herrlichkeit an der machtigen
grossen Hohe, an dem hellen Firmament,
an dem schonen Himmel.

Als jlingst mein Auge sich in die Sapphirne Tieffe,

Die weder Grund, noch Strand, noch Ziel, noch End’ umschrenckt,
Ins unerforschte Meer des holen Luft-Raums senckt’,

Und mein verschlungner Blick bald hie- bald dahin lieffe,
Doch immer tieffer sanck; entsatzte sich mein Geist,

Es schwindelte mein Aug’, es stockte meine Seele

Ob der unendlichen, unmagig-tieffen Hole,

Die, wol mit Recht, ein Bild der Ewigkeiten heisst,

So nur aus Gott allein, ohn” End” und Anfang, stammen.

Es schlug des Abgrunds Raum, wie eine dicke Fluth

Des Boden-losen Meers auf sinckend Eisen thut,

In einem Augenblick, auf meinen Geist zusammen.

Die ungeheure Gruft voll unsichtbaren Lichts,

Voll lichter Dunckelheit, ohn” Anfang, ohne Schrancken,
Verschlang sogar die Welt, begrub selbst die Gedancken;
Mein gantzes Wesen ward ein Staub, ein Punct, ein Nichts,
Und ich verlohr mich selbst. Dif8 schlug mich plétzlich nieder;
Verzweiflung drohete der ganz verwirrten Brust:

Allein, o heylsams Nichts! gliickseliger Verlust!
Allgegenwirt’'ger Gott, in Dir fand ich mich wieder.

Die epochale Bedeutung dieses Gedichts unterstreicht Brockes durch ein 30seiti-
ges Neujahrsgedicht in der religionsphilosophischen Tradition des Lehrdialogs.*
Darin begriindet er das &sthetisch-religiose ,Erlebnis’ im , Firmament” rational
als Anwalt der ,new science’ gegeniiber einem Zweifler, der die ,barocke’ ,va-
nitas’ wegen der Nichtigkeit des Menschen nihilistisch zuspitzt, und greift die
paradoxale Schlusspointe des ,Firmaments” schon im Titel auf: ,Das, durch die
Betrachtung der Grosse GOttes, verherrlichte Nichts der Menschen. In einem Ge-

40 Vgl. zu diesem Gedicht auch den Beitrag von Jorg Robert im vorliegenden Band.

41 In Form von Lehrdialogen ist u. a. auch das Corpus Hermeticum gestaltet, von dem eine deut-
sche Ubersetzung 1706 in Hamburg erschien. Vgl. dazu Kemper: Deutsche Lyrik (Anm. 1),
Bd. 5.1 (1991), S. 108 ff.



276 Hans-Georg Kemper

spréache. Auf das Neue Jahr, 1722“*? Dieser Lehrdialog entwickelt zugleich physi-
kotheologisch den Kern von Brockes’ natiirlichem Gottesdienst’.*

Die Einfiihrung in das neue Weltbild vollzieht sich zunéchst auch in der Form
des , Firmaments”. So nutzt Brockes zwar den ,barocken’ Alexandriner-Vers, die
quartettartige Gestaltung des Sonetts oder Epigramms und die von diesem ge-
forderte ,argut’-paradoxale Schlusspointe. Gleichzeitig ,wandert’ er aber aus die-
sen Traditionen aus, indem er die von Greiffenberg zur meditativen Pointierung
kreativ genutzte Enge der Sonett- und Epigramm-Form zu einem Gedicht mit
zwanzig Versen erweitert. In ihm gewinnt nun das Ich buchstablich ,Raum’, um
die ,Enge’ des alten, im Bibelzitat erinnerten Weltbildes in einem hochemotiona-
len optischen ,Hohenflug’ zu transzendieren und mit Hilfe auch von Oxymora
zu einer Asthetik des Erhabenen vorzustofen.* Dies geschieht durch die Intro-
duktion eines fiir Brockes” Gedichte konstitutiven Ich, das neben autorfiktionaler

42 W 21, S. 331-360. Im Folgenden zitiert als , Neujahrsgedicht auf 1722“.

43 Zur Physikotheologie vgl. zuletzt umfassend Anne-Charlott Trepp: Von der Gliickseligkeit
alles zu wissen. Die Erforschung der Natur als religiose Praxis in der Frithen Neuzeit. Frank-
furt, New York 2009, S. 306 ff. u. 6. — Wels’ Zuordnung von Brockes zur lutherischen Physi-
kotheologie und deren Herleitung aus der rationalen melanchthonschen Naturphilosophie
fihrt ihn zu dem Urteil (iber Brockes): ,,Paradoxieerfahrung’ ist von dieser Lehrdichtung
deshalb nicht zu erwarten, genauso wenig wie eine unmittelbare Ansprache Gottes in der
Natur”. Diese Ansicht wird allerdings schon von diesem Erdffnungsgedicht des Hauptwer-
kes widerlegt, ebenso die weitere These, die ,Bewunderung des Betrachters” trete noch nicht
wie bei Klopstock oder Goethe ,,in der lyrischen Form selbst in Erscheinung.” Wels: Zwi-
schen Spiritualismus, Hermetik und lutherischer , Orthodoxie” (Anm. 2), S. 282 f. — Nicht zu
iibersehen ist auch der Rekurs auf die altehrwiirdige, vor allem im Katholizismus gepflegte,
von Arndt zum Teil iibernommene und zur Begriindung und Entstehung der Physikotheo-
logie ebenfalls beitragende ,Wege’-Theologie, zum einen in Gestalt theoretischer Diskussion
in einem dialogartigen Lehrgedicht , Die erste Staffel zur Gottheit” (Barthold Heinrich Bro-
ckes: Land-Leben in Ritzebiittel, als des Irdischen Vergniigens in GOTT Siebender Theil. Von
neuem aufgelegt. Tiibingen 1746, S. 638—641: im Folgenden werden die Bande III bis VII des
Irdischen Vergniigens in Gott unter der Sigle IVG sowie Band- und Seitenzahl zitiert), zum an-
deren in naturbetrachtender Poesie wie im Gedicht Das Grofie und Kleine. In letzterem erset-
zen die neuen Erfindungen von Teleskop und Mikroskop realitatsaffin ein Itinerarium mentis
in Deum wie bei Bonaventura oder eine Ascensio mentis in Deum per scalas rerum creatarum bei
Bellarmin (vgl. dazu Kemper: Gottebenbildlichkeit [Anm. 1], Bd. L, S. 164, 169 ff.) Und statt
eines allwissenden Engels namens Kosmiel in Athanasius Kirchers getraumtem Himmels-
flug Iter ecstaticum (Wiirzburg 1671) reist ein Licidas per Fernrohr weiter und weiter in den
Weltraum, dessen ,Tieffen” er nicht ergriinden kann, selbst wenn er seine ,Himmel-Fahrt’
,bis in Ewigkeit” fortsetzen wiirde (Barthold Heinrich Brockes: Auszug der vornehmsten
Gedichte aus dem Irdischen Vergniigen in Gott. Faksimile-Druck nach d. Ausg. v. 1738. Mit
einem Nachwort von Dietrich Bode. Stuttgart 1965, S. 242-247, hier S. 244. Dieser Band wird
nachfolgend mit der Sigle A u. Seitenzahl zitiert). Aber Licidas darf sich auch mit der natur-
mystischen Schlusspointe des Firmaments trosten: Er fande ,nie ein Ziel, weil er GOtt immer
fiinde” (ebd.). Das stellt das katholische und mystische, an das alte hierarchisch gestufte
Weltbild gebundene Aufstiegsdenken mit der schliefSlichen Vereinigung der Seele mit dem
transmundanen Gott pointiert ,auf den Kopf*. Vgl. dazu auch Anm. 57.

44 Vgl. dazu auch die detaillierte Interpretation dieses Gedichts in: Josef Billen u. Friedhelm
Hassel: Undeutbare Welt. Sinnsuche und Entfremdungserfahrung in deutschen Naturge-
dichten von Andreas Gryphius bis Friedrich Nietzsche. Wiirzburg 2005, S. 38—49, hier S. 44.



Psalm 8 und die Anfdnge der deutschen Naturlyrik 277

formaler Fingierung des ,Erlebnisses’ autorfaktuale, ja autobiographische Ziige
aufweist, welche letztlich die ,Wahrheit’ der Schlusspointe beglaubigen.* Das Ich
selbst und keine theologische Norm verbiirgt nun mit der zugleich astronomisch
gesicherten Wahrnehmung die Authentizitét des ,Erlebten’ und damit die Trans-
formation traditionellen Wissens im experimentellen Akt der Welt- und Selbst-
erkundung.

Inhaltlich beruft sich Brockes mit Titel und Bibelzitat zunachst auf eine zen-
trale Vorstellung des alten ptoleméischen Weltbildes, auf die ,Himmelsfeste”
als achte Sphére oberhalb des Umlaufs der sieben Planeten, jenseits derer die
Sphére der Transzendenz begann.* Die Dimensionen dieses Weltbildes werden
durch den als grenzenlos erfahrenen Weltraum augenscheinlich widerrufen, die
visuelle ,Raum-Fahrt’ ist also zugleich eine ,Zeit-Reise’ von einem Weltbild zum
anderen, der ,,schéne Himmel” des apokryphen (von altdgyptischer Weisheit ge-
pragten)? Jesus Sirach erweist sich fiir das — wie das , Neujahrsgedicht auf 1722
nahe legt*s — ohnehin noch von ,barocken’ Welt- und ,vanitas-Angsten bedrangte
Ich als erhaben und , ungeheuer” und spiegelt sich in seiner ,Verzweiflung”, und
doch ereignet sich am Schluss eine paradoxe, ,barockmystisch’ gestaltete Erfah-
rung des Einsseins des zum ,Nichts” ,vernichtigten’ Ich mit einem in der Natur
nahen Gott — ein Einssein, das ganz im Sinne von Psalm 8 die Gott-Néhe des Ich
impliziert.

2. Berufung auf die Bibel, ,erlebter’ Widerruf ihres Weltbildes und Erreichen der
Vereinigung mit Gott — wie passt das zusammen? Hier sucht offenbar ein Spre-
cher sich und seinen Glauben in einer Art ,Mystik mit offenen Augen’ im neuen
Weltbild zu ,verorten’. Dazu sind vorrangig drei Aspekte zu klaren: das Verhalt-
nis von Bibel und ,Buch der Natur’, die Verarbeitung der ,Pluralitit der Welten’
und die Plausibilisierung eines damit zu vereinbarenden Gottesbegriffs. Erstens

45 Vgl. dazu auch Anm. 36. — Der Eindruck des Autobiographischen wird durch die alle Binde
durchziehenden, stets umfangreichen Neujahrsgedichte verstarkt, in denen Brockes nach
Abhandlung eines Themas am Schluss die wichtigsten familidren Ereignisse des Jahres zu-
sammenfasst. So beim Neujahrsgedicht auf 1722 u. a. seine wichtige Mission als Rats-Mitglied
zum Hof nach Wien, um den Kaiser auch durch eine poetische Huldigung wieder verséhn-
lich zu stimmen, nachdem ein von der Geistlichkeit aufgehetzter Pobel ein katholisches Got-
teshaus in Hamburg verwiistet hatte (W 2.1, S. 358 £.). In den Lehrdialogen kennzeichnet der
Autor die eigenen Position stets durch die vorangestellte Initiale ,B.” (= Brockes).

46 Vgl. Billen/Hassel: Undeutbare Welt (Anm. 44), S. 10 £., 43.

47 Vgl. Brunner: Altagyptische Weisheit (Anm. 7), S. 89.

48 Eine nahezu komplette Vergegenwartigung der ,barocken’ ,vanitas’-Vorstellungen bietet
der ,gegnerische’ Gespréachspartner ,,A.”. W 2.1, S. 344 ff. Brockes nutzt diese eindrucksvolle
Aufstellung aller Argumente fiir die Nichtigkeit und Verganglichkeit des Menschen zur
Zuspitzung hin zum Nihilismus, der sich hier als konsequent erweist, wenn die Soteriologie
als ,Antwort’ auf die ,vanitas’ — wie hier bei ,, A.” — v6llig ausfallt. Dieser verleugnet deshalb
auch ein Fortleben nach dem Tod: ,Es scheint, dass Tod und Nichts bey Menschen einerley,/
Und dass die Hoffnung jenes Lebens/ Ein Kind der Eitelkeit, des Hochmuths Frucht nur
sey.” W 2.1, S. 345. Oder: ,,Was ich, den Augenblick vor meinem Leben, war, / Werd’ ich, den
Augenblick nach meinem Leben, werden.” Ebd., S. 348.



278 Hans-Georg Kemper

mochte der Hamburger Ratsherr grundsatzlich einen sinnlich-natiirlichen, auf
den ersten Glaubensartikel gestiitzten Gottesdienst etablieren und nutzt dazu
viele — vor allem alttestamentliche — Bibelstellen, darunter bemerkenswerterwei-
se auch die von altdgyptischer Weisheit gepragten Schopfungspsalmen 104 und
148 sowie Sapientia Salomonis Kap. 11, 22 ff. und Jesus Sirach Kap. 28 als Beweis
fiir die Schopferverehrung in der Bibel selbst.*” Den Theologen wirft er die mit
Weltverachtung verbundene Verabsolutierung des soteriologischen 2. Artikels™
sowie ,,Hass” auf die Verehrer Gottes aus der Natur vor® und beruft sich bei
der deistischen Begriindung fiir seinen . Altesten Gottesdienst”, den schon Adam
und Eva im Paradies ausgeiibt hétten, wo es noch gar keine Bibel gegeben habe,*

49 Vgl. den ,Anhang verschiedener Uebersetzungen’ in W 2.2, S. 869-873.

50 Dies exemplarisch in dem langen, effektvoll an den Schluss des Zweiten Theils geriickten
Gelegenheitsgedichts ,Aufmunterung an andere, zu gleichméagliger Betrachtung der Werke
Gottes” (W 2.2, S. 856-865). Der Aufruf richtet sich an 50 namentlich genannte Adressa-
ten, darunter zeitgendssische Theologen. Das Gedicht wendet sich zunachst an Gott selbst
mit der Bitte um Beistand: ,,Unwandelbares All! Allgenwértigs Wesen, / Selbstandigs, ewigs
Licht, / Erleuchte doch derjenigen Gesicht, / Die irgend diese Blatter lesen!” Den Hamburger
Theologen, Reformer des Kirchengesangs und Poetologen Erdmann Neumeister lockt Bro-
ckes mit der pratendierten ,Harmonie’ von Bibel und Buch der Natur: ,Laff auch vom Schép-
fer einst dein Saitenspiel erklingen! / Bey dem Erlésungs-Werk die Schépfung zu besingen, /
Kann wohl beysammen stehn, und stimmt gut iiberein.” Ebd., S. 858. Dann aber spart er
mit Berufung auf die heilsame Wirkung von Schépfungsliedern im lutherischen geistlichen
Lied nicht mit Vorwiirfen gegeniiber den Geistlichen. Dieses Schopfungs- und Schépferlob
bleibe ,fast uns ganz verborgen”, ,,Und es ist gar dahin gebracht, / Daf fast kein Geistlicher
des Schopfers Wunder-Macht / In seiner Creatur in Predigten erhhn / Und von den Kanzeln
Gott in seinem Werk zu sehn, / (Will er kein Neuling seyn) sich unterstehen darf.” ,Wie viele
tausend Christen” seien schon ,,gestorben”, ohne von des , Schopfers Herrlichkeit” auch nur
die geringste ,Spur” ,verspiiret” zu haben, weil sie nicht ,,darauf gefiihret” worden seien.
Ebd., S. 86. Dann lobt Brockes wiederum Valentin Ernst Loscher und den Hamburger Pastor
Johann Christoph Wolf als ,tapfre Gottes-Helden” fiir ihren Einsatz, ,,dass man zum Schop-
fer auch auf Leitern miisse steigen / Von seiner Creatur. Ihr beyde zeigt den Frommen / Den
Vorhof, der, um recht ins Heiligste zu kommen, / Ganz unumganglich ist.” (Ebd., S. 864) In
dieser Spannung zwischen ,Vorhof” und ,unumgénglich” liegt — mit wechselnden Akzen-
ten — der theologische Anspruch, den Brockes selbst mit seinem Irdischen Vergniigen in Gott
erhebt.

51 Ahnliche Vorwiirfe beherrschen auch den Anfang des ,Neujahrsgedichts auf 1722: ,Es ist
Bedaurens wehrt, dass auch Theologi / (Denn viele nehm’ ich aus, und spreche nicht von
allen) / Sich um des Schdpfers Werck nicht die geringste Miih / zu nehmen angewdhnt. [...]
Ja, welches schrecklich ist, diejenigen noch hassen, / die in Geschopfen Gott zu sehn, / Und
Seiner Weisheit Macht und Wesen zu erhdhn, / Sich etwan unterstehn und sich geliisten
lassen.” (W 2.1, S. 335)

52 Im Gefolge des Ursprungsdenkens der Renaissance entwickelt Brockes die These, der ,,il-
teste GOttes=Dienst”, namlich der von Adam und Eva im Paradies, sei eine von gottlicher
Schrift-Offenbarung und kirchlicher Autoritat noch freie Verehrung Gottes in der Natur
gewesen (IVG VI, S5.245f,;V, S. 149; A, S. 550) und diese sei deshalb auch heute noch die beste
Ubung der Frommigkeit: ,Denn nichts so sehr, als diefs, kann unsre Seelen leiten / Zu den
verlohr'nen Herrlichkeiten.” (Ebd.) Verloren waren diese nicht durch den Siindenfall, wie
die Theologen lehrten, sondern durch deren spitzfindig argumentierendes (also selbst die
Vernunft — allerdings unverniinftig — in Anspruch nehmendes) , Ketzermachen” (IVG VI,
S. 623) und durch uneinsichtige Lehren.



Psalm 8 und die Anfange der deutschen Naturlyrik 279

sogar auf Christus selbst: ,Denn also lehrt er offentlich: // Wer meinen Vater ehrt,
der ehret mich!” (W 2.2, S. 865, Hervorhebung von Brockes.) Dieser Spruch ist aber
dem Wortlaut und der Sache nach in der Bibel nicht zu finden. Im Gegenteil sagt
Jesus zu seinen Jiingern: ,Wer den Sohn nicht ehrt, der ehrt den Vater nicht, der
ihn gesandt hat.” (Joh. 5, 23)* Diese Sinn-Verkehrung zeigt den Ernst, mit dem
der frithere Autor des Passions-Oratoriums, der Christus auch leicht als Pantokra-
tor in sein Schopferlob hitte einbeziehen konnen, nun einen trinitarischen Got-
tesbegriff ablehnt.> Als Prophet eines allgegenwértigen Gottes verabschiedet er

53 Analog 1. Joh. 2, 23; Joh. 15, 23. Sachlich analog der soteriologische Zentralsatz Jesu: , Ich bin
der Weg und die Wahrheit und das Leben; niemand kommt zum Vater denn durch mich.”
Joh. 14, 6; vgl. Joh. 14, 13. - Warum Brockes in diesem — schon in Anm. 50 zitierten — Gelegen-
heitsgedicht eine solche provozierende Falsch-Aussage riskiert, bleibt réatselhaft. Vielleicht
hielt er seine kithne Umkehrung fiir eine konsequente Folgerung aus diesem Jesus-Wort,
vielleicht wollte er mit seinem Zitat wenigstens den Lesern ein trinitarisches Verstand-
nis seiner Gottes-Feier ermdglichen. Jedenfalls hitte er wie sein Freund Hermann Samuel
Reimarus einfacher auf Mt. 22, 37 ff. verweisen konnen, um die Verehrung des ,Vaters’ als
wichtigste Verpflichtung durch Jesus selbst zu begriinden. Von einem Pharisder nach dem
,vornehmsten Gebot im Gesetz gefragt” antwortet dieser: ,37. Du sollst lieben Gott, deinen
Herrn, von ganzem Herzen, von ganzer Seele und von ganzem Gemiite. 38. Dieses ist das
vornehmste und grofite Gebot. 39. Das andere aber ist ihm gleich: Du sollst deinen Nachsten
lieben wie dich selbst. 40. In diesen zwei Geboten hanget das ganze Gesetz und die Prophe-
ten.” Diese Stelle war fiir Reimarus der ,Kern” der von Jesus — der sich nie selbst als Gott
verstanden habe — gepredigten praktischen Religion, die mit der Vernunft und natiirlichen
Religion vollig tibereinstimme: Hermann Samuel Reimarus: Apologie oder Schutzschrift fiir
die verniinftigen Verehrer Gottes. Hrsg. von Gerhard Alexander. 2 Bde. Frankfurt a. M. 1972,
hier Bd. I, S. 25, 30. Bd. I, S. 69, 99, 113, 126 u. 6.

54 So auch im ,Neujahrsgedicht auf 1722“. In der Tiibinger Ausgabe lautet die Passage: ,Ein
Bettler, der nie eines Thalers wehrt /In seinem Bettelsack gesehen, / Kann weder Wehrt
noch Zahl verstehen, / Wenn er von Millionen hor’t. So konnen auch wir armen Horer, / So
lange wir durch uns’rer Schulen Lehrer / Theils gar zu allgemein, theils gantz verwirret, /
Theils Dreylings=férmige / Gedancken und Ideen / Von Gottes Majestdat bekommen, nichts
verstehen.” (IVG I, S. 340-379, hier S. 344) Das Wort ,Dreylings=férmig” findet sich in der
2. Aufl. 1724 der Hamburger Ausgabe und wurde von da in die Tiibinger Ausgabe {ibernommen.
,Dreyling” — das heutige , Drilling” — wurde laut Grimms ,Deutschem Worterbuch” auch
als Bezeichnung fiir die Trinitat benutzt (Deutsches Wérterbuch von Jacob und Wilhelm
Grimm. Bd. 2. Nachdr. Miinchen 1984, Sp. 1386), bezeichnete im 18. Jahrhundert aber auch
,ein dreiheller- oder dreipfennigstiick, wie dreier, drilling oder dreiling” (so auch von J.
E. Schlegel oder Lessing benutzt; ebd., Sp. 1387). Von daher versteht sich, warum Brockes
in der von Rathje offenbar herangezogenen Version der siebenten und letzten Ausgabe des
Ersten Theils der Hamburger Ausgabe , dreylings=férmige” in ,Pfennings-férmige” verwan-
delt (W 2.1, S. 335. Vgl. ebd., S. 934) — ein Wort, das Grimm als Unikat nur bei Brockes nach-
weist (Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. Bd. 13. Nachdr. Miinchen
1984, Sp. 1668). Den zeitgendssischen Lesern diirfte vom Kontext her — angefangen von dem
dem Bettler unbekannten ,Thaler” bis hin zur Kritik am Gottesbegriff — auch bei dieser An-
derung die Kritik am Trinitatsbegriff bewusst geblieben sein, und dies mit der zusatzlichen
Konnotation, dass der Gottes-,Thaler” durch den ,Pfennings”-,Dreyling’ nur verkleinert
und herabgesetzt wird. Am Trinitédtsbegriff {ibte auch Reimarus in seiner ,Apologie’, die er
freilich zu Lebzeiten erst gar nicht zu verdffentlichen wagte, heftige Kritik (Reimarus: Apo-
logie [Anm. 53]. Bd. I, S. 48 f. Bd. I, S.46 ff., 73 ff.), ebenso an einem theistisch-personalen Got-
tesbegriff (ebd. Bd. I, S. 74, 179 ff. u. 6.). Auch in diesem Punkt stimmt Brockes — wieder 6f-



280 Hans-Georg Kemper

die ,,Sonne” lutherischer Frommigkeit aus seinem poetischen ,Gottes-Dienst’, das
,Buch der Natur’ wird fiir ihn zur entscheidenden Offenbarungsquelle, von der
her das Weltbild der Bibel weitreichend zu korrigieren ist.

Im Zusammenhang damit fithrt ,,Das Firmament” zweitens den ,,Schock” iiber
die astronomischen Einsichten in eine Vielzahl von Welten, {iber die stellare Bedeu-
tungslosigkeit der Erde und den Verlust der Anthropozentrik des biblischen Welt-
bildes vor, was Psalm 8, 5 eine neue ,, Tiefen“~-Dimension verleiht. ,Denn was ist un-
sere ganze Erdkugel”, klagte auch William Derham in seiner Astrotheologie, ,anders
als ein Punct; ein Nichts gegen das ganze Weltgebaude”.> Aber aus dieser ,Kran-
kung” ging die Vernunft gestarkt hervor; denn sie holte in der Erkenntnis des Alls,
seiner Grofie und naturgesetzlichen Ordnung gleichsam die Dimensionen eines
nun nicht mehr unberechenbar und zornig handelnden, sondern allweisen gottli-
chen , architectus mundi” ein, und schon Johannes Kepler hatte am Schluss seines
Muysterium cosmographicum (1592) in einer enthusiastischen poetischen Paraphrase
von Psalm 8 Gott dafiir gerithmt, dass er das ,Ingenium” des Astronomen gewtir-
digt habe, die ,Planetenbahnen” in ihrer , fiinffachen Norm” zu errechnen (wie er
V. 4 erweiterte); er habe ihn so zum gottlichen Geist emporgehoben; ,nur zum Got-
tergeschlecht gehort er nicht”, hatte Kepler Vers 6 mythologisierend entscharft.*
Auch Brockes, der auf seinen ,,Sternen-Reisen”® vom ,,Seelen=Schwindel” erfasst

fentlich — mit Reimarus {iberein (vgl. Anm. 58). Gott ist allein der , Schopfer”, auch in seinen
soteriologischen Aktivitaten. Christus wird auch im ,Neujahrsgedicht auf 1722” nur von
dem Dialogpartner ,A.” ins Gespréach gebracht, der die Existenz der Pluralitdt der Welten
vom biblischen Weltbild her ablehnt und ironisch fragt, ob es schriftgemaf sei zu glauben,
der Erloser konne auch fiir die Bewohner einer Vielzahl anderer Welten gestorben sein, was
,B.” bejaht, falls die Bewohner anderer Planeten, wie er seinerseits ironisch kontert, ,,Auch
etwa, durch uns gleiche Thaten, / In gleichen Stand mit uns gerahten” (W 2.1, S. 342).

55 William Derham: Astrotheologie oder Anweisung zu der Erkenntnis GOTTES aus der Be-
trachtung der Himmlischen Korper, aus der 5. Engl. Ausgabe iibersetzet. 4. Aufl. v. Jo. Alber-
to Fabricio, nebst dessen Pyrotheologie, oder Anweisung zur Erkenntnis Gottes aus Betrach-
tung des Feuers. Hamburg 1745, S. 235. Fabricius hatte seine Ubersetzung Brockes gewidmet.

56 Text, Ubersetzung und einlissliche Interpretation von Keplers Psalmenparaphrase in Mahl-
mann-Bauer (Anm. 3), S. 159 ff. Zur Verarbeitung der Pluralitat der Welten zu Beginn der
Aufklarung vgl. auch Karl S. Guthke: Der Mythos der Neuzeit. Das Thema der Mehrheit der
Welten in der Literatur- und Geistesgeschichte von der Kopernikanischen Wende bis zur
Science Fiction. Bern, Miinchen 1983, S. 180 ff.; Billen/Hassel: Undeutbare Welt (Anm. 44),
S. 42 f. Im Sinne Keplers aktualisiert auch Gottsched 1733/34 im Titelkupfer zu seinen Ersten
Griinden der gesammten Weltweisheit Psalm 8: , Hier starret Sinn und Witz, der Geist verliert
sich gantz, / In aller Welten Heer, Pracht, Ordnung, Lauf und Glantz. / O! was ist hier der
Mensch? Er wére nichts zu nennen, / Konnt er am Werke nicht, des Meisters GrofSe ken-
nen.” Johann Christoph Gottsched: Erste Griinde Der Gesammten Weltweisheit, Darinn alle
Philosophische Wissenschaften in ihrer natiirlichen Verkniipfung abgehandelt werden. 2
Theile. Leipzig 1732/33. Unverand. Nachdruck in einem Bd. Frankfurt/M. 1965, unpag.

57 Vgl. z.B. A, S. 677 ff. Vgl. auch Anm. 43. — Zugleich sprengt die dem neuen Weltbild inji-
zierte Allgegenwart Gottes — dies gegen die Vorstellung von einem deistisch in die Ferne
geriickten ,Uhrmacher’-Gott, wie sie auch Fénelon gestattet — die Vorstellung von einem bib-
lisch-christlichen, personhaft handelnden theistischen Gott der traditionellen lutherischen
Physikotheologie. — Dieser Begriff, kritisiert Brockes, sei aus der Bibel — und zumal dem
AT - tibernommen und kanonisiert worden, dessen Anthropomorphisierung sei durch das



Psalm 8 und die Anfange der deutschen Naturlyrik 281

wird und ofter das ,Nichts” des Menschen vor der gottlichen Allmacht betont,™
findet im , Neujahrslied auf 1722 diesen Trost (W 2. 1, S. 357):

Der Sternen Gross’ und ihre Hohe/

Wenn ich sie voll Erstaunen sehe/
Entziicket meinen frohen Sinn.

Ich werde dadurch iiberfiihret/

Dafs/ da mich solche Grosse rithret/
Ich selber etwas grosses bin.

Und das ist fiir Brockes eigentlich der entscheidende, im ,Firmament” sinnlich-
emotional vollfiithrte, im ,Neujahrsgedicht auf 1722“ aposteriorisch bewiesene
,Lehr=Satz”, dass man von Gott stets das , Grofste” denken miisse — ,,denn mich
bediinckt: es sey / Ein kleiner Gott und kein Gott einerley” (W 2.1, S. 334), ein
,Lehr=5Satz”, ,Der uns der Gottheit Gross’ recht anzusehn verbindet; / Da ja die
Seele selbst, wenn ich es recht ermesse, / In Gottes Gross’ ihr eigne Grosse, ihr
Heyl, ihr ewigs Wohl, ganz iiberzeugend findet.” (W 2.1, S. 355 £.)*°

Was also ist das — drittens — fiir ein Gott, der im ,Grofien’ der ,ungeheuren
Gruft” ,ohn’ Anfang, ohne Schrancken”, aber auch im ,Kleinen’ und im Men-
schen , allgegenwartig” ist? Das , Neujahrsgedicht auf 1722” bietet eine fiir ,Das
Firmament” giiltige Definition IVG I, S. 353):

Gott ist kein alter Mann, kein Geist, wie and’re Geister,
Er ist ein ewiges allgegenwartigs All,

Ein unermesslich’s Gantz, in dem, als wie ein Ball

Im weiten Ocean, nicht nur die Erd” allein,

menschlich-,figiirlich”-, morgenlédndische” Reden der Juden entstanden und ,Der Gottheit
unanstandig” (IVG VI, S. 288). Vgl. dazu auch Brockes’” Gedicht ,Gottes Allgegenwart”; A,
S. 531 f. So polemisiert auch der Sprecher ,B.” im ,Neujahrsgedicht auf 1722“: ,An statt uns
recht zum Schopfer zu erheben, / Der aller Ewigkeit Unendlichkeiten fiillt, / In dem wir
weben, sind, und leben; / So stellen wir / Uns einen alten Greisen fiir, / Und einen solchen
nicht einmal, / Als gegenwartig hier auf Erden, / Nein! Er mufs in des Himmels Saal / Noch
allererst gesuchet werden.” W.2.1, S. 336.

58 So auch eindrucksvoll im , Neujahrsgedicht auf 1722 (W 2.1, S. 344 ff.). Das gilt erst recht,
wenn Gott seine Allgewalt in Naturkatastrophen demonstriert. Vgl. den ,Gesang zur Zeit
des Ungewitter”: A, S. 277-280, hier Str. 14, S. 279: ,Von unserm Nichts kann nichts so klar
uns iiberfiihren, / Als wenn wir die Gewalt der Elementen spiiren. / Die ungeheure Macht
erweiset, wie so klein, / So elend, so gering und arm wir Menschen seyn.”

59 Ferner iiberwindet das Subjekt den , Schock” durch eine zunéchst paradox anmutende neue,
vertiefte Anthropo- und Geozentrik, eine Konzentration auf die vom Menschen allein iiber-
schaubare und beherrschbare Erde, die es nun genauestens zu erkunden und zu ,betrachten’
gilt. Der Mensch sieht sich von daher neu berufen zum ,Gott der Erde” (Ps. 8, 6 f.). - Im ,, Fir-
mament” aber fiithrt das Keplersche ,ingenium” nicht zur Selbsterhdhung, sondern wird
in gleichsam ,barocker’ Uberwiltigung ,begraben” und in den Seelenschwindel und das
Gefiihl volliger Ohnmacht und Nichtigkeit hineingezogen. Und dhnlich wie im Kosmogo-
nie-Sonett Greiffenbergs schlédgt gerade dies in das Erlebnis der Gottesgewissheit um. In der
volligen Selbstpreisgabe findet sich das Ich in mystischer Paradoxie im ,allgegenwért’gen
Gott” wieder.



282 Hans-Georg Kemper

Nein, ein unziahlbar Heer von Sonnen, Sternen, Erden,
Die blofs durch ihn umringt, erfiillt, erhalten werden,
In stiller Majestat, in reger Ruhe schwimmt.

Bis ins Detail entspricht dieses panentheistische Gottesverstdndnis dem des Cor-
pus Hermeticum und auch Greiffenbergs. Gott ist ein ,unermesslich’s Gantz”, also
ein ,Hen’, und ein ,allgegenwartigs All”, ein ,Pan’ er ,umringt” das gesamte
Universum, ,erfiilllt” und ,erhalt” es, und das , Heer” der Welten , schwimmt”
in ihm ,in reger Ruhe”. Diese schon bei Greiffenberg thematisierte Paradoxie
verweist auf die schopferische Vitalitdit im Universum, das gleichwohl in Gott
,ruht”. Dies impliziert — wie das , Schwimmen im Meer” auch im Firmament il-
lustriert —, dass Brockes sich wie das Corpus Hermeticum keinen pneuma- oder
luftleeren Raum im Kosmos vorstellen konnte, obwohl die Pluralitat der Welten
dies erforderte.®” Das Ich erlebt im Gedicht also keinen , horror vacui”, wie jiingst
interpretiert,” sondern das ,, Auge” ,senckt” sich ,Ins unerforschte Meer des ho-
len (= verborgenen, gekriimmten) Luft-Raums”; denn sonst wiirde Gott ja nicht
,allgegenwértig” sein, ,alles erfiillen” konnen und wére nicht ,jederzeit” und
uberall zu finden und sinnlich zu erfahren. Er ist ,kein Geist, wie and’re Geis-
ter”, kein reiner ,Spiritus’, der nur die ,sensus interiores” tingiert, sondern ein
mit allen dufseren Sinnen spiir- und erfahrbares Wesen.®? Darauf beruht Brockes’

60 Im Abschnitt {iber ,die Leere’ heifit es im CHD, S. 303: , etwas Leeres gibt es nicht, konnte
es niemals und wird es niemals geben.” ,[...] denn auch wenn es moglich ist, das zu sehen,
was an derartigen Dingen leer sein kann, so kann dennoch das, was als leer erscheint, - mag
es nun klein oder grof sein, an Pneuma und Luft nicht leer sein.” Ebd., S. 304. Das Pneuma
wird allem Lebendigen von Gott eingehaucht (ebd., S. 274). ,,Das Pneuma, von dem alles
erfiillt ist, mischt sich mit allen Dingen und belebt so alles, und dem Menschen ist der Geist
zur Erkenntnis [= ,Gnosis’] gegeben, der — und das gibt es nur in diesem Fall — als fiinfter
Teil dem Menschen aus dem Ather zugestanden wird.” Ebd., S. 260 f. , Die Luft aber ist das
Werkzeug oder Hilfsmittel fiir alles, mittels dessen alles geschieht” (ebd., S. 278). Auch im
,Neujahrsgedicht auf 1722" spricht ,,B.” von , der holen Liifte weitem Kreis” und wiederholt
das ,Grauen” ,vor solcher Tieffe,” in prosanahen Madrigalversen: ,Da denn diefs Grund-
und Grentzenlose Meer, / Das ungemessene Welt-Stern und Sonnen-Heer / Ihn, samt der
gantzen Welt, zum Punct, zu nichtes machte. / Denn, dacht’ er, wenn in solchen Griinden /
Sich tausend tausend Welten finden, / Und in des Luft-Raums Abgrunds-Thal / Viel Sonnen
ohne Mas’ und Zahl; / So find’ ich, dass der Raum so ungeheuer grof3, / Daf§ gegen ihn die
Welt ein kleiner Erden-Klof3, / Ein” Erbs, ein Senf- ein Sand-Korn scheint.” W 2.1, S. 338 f.

61 Vgl. Billen/Hassel: Undeutbare Welt (Anm. 44), S. 46 ff.

62 Grundbedingung fiir die Vorstellung einer wechselseitigen Durchdringbarkeit von Geist
und Materie ist die Uberzeugung vom Kosmos als einem Lebewesen. Vgl. CHD, S. 154 f.:
,Denn weder gab es im Kosmos etwas Totes, noch gibt es dies noch wird es kiinftig geben.
Der Vater wollte ndmlich, dass der Kosmos ein Lebewesen sei, solange er besteht. Deswe-
gen mufl er notwendigerweise auch ein Gott sein.” Von daher ergeben sich Gradationen
zwischen den ,Welten’ von Geist und Materie (ebd., S. 153 £): ,Der Logos ist nun Abbild und
Geist Gottes; der Kérper Abbild der Idee und die Idee Abbild der Seele. Der feinste Teil der
Materie ist die Luft, der feinste Teil der Luft die Seele, von der Seele aber der Geist und vom
Geist Gott. Und Gott ist um alles und durchdringt alles, der Geist aber ist um die Seele, die
Seele um die Luft, die Luft aber um die Materie.” Auf Hermes’ Aussage: ,Und es gibt nichts



Psalm 8 und die Anfange der deutschen Naturlyrik 283

unentwegter ,sinnlicher Gottesdienst”. Das die kosmische ,Gruft” erfiillende
,unsichtbare Licht” und die ,lichte Dunkelheit” verweisen auf die hermetische
Vorstellung, dass sich im gottlichen Licht, im Ather oder in der ,quinta essentia’
die gottlichen Kréfte verbergen und all-wirksam in den Kosmos und mit der Luft
auch auf die Erde {ibertragen.®® So begleiten Gottes Krafte im ,Flug’ bereits das Ich
und plausibilisieren die Schlusspointe.® Mit ihr begriindet das , Neujahrsgedicht
auf 1722” auch seine nicht mehr aus der gottlichen Vorsehung, sondern aus der
intellektuellen Verwandtschaft mit Gott hergeleitete Soteriologie (W 2.1, 5.355):

Denn weil Gott selbst die Fahigkeit,

Von Seiner Grosse was zu dencken,

Und also fast Sich Selbst in unsern Geist zu sencken,

So wunderbar gewdiirdigt hat,

Wodurch sie gleichsam in der That

Mit Gott verbunden ist; so ist ja nicht zu glauben,

Daf3, was mit Gott vereint vernichtigt werden kann.

Hief$ dies der Gottheit nicht was von der Gottheit rauben?

Werdendes oder Gewordenes mehr, wo Gott nicht ist”, fragt sein Sohn Tat zuriick: ,,Also
ist er in der Materie, mein Vater?” Hermes antwortet: ,Ja, denn ist die Materie getrennt von
Gott, welchen Platz willst du ihr dann zuteilen. [...] Magst du von Materie, Kérper oder
Sein sprechen, wisse, dass auch dies Wirkungen Gottes sind. Die Wirkkraft, die die Mate-
rie entstehen lasst, ist die Materialitdt; die Wirkkraft, die die Korper entstehen lasst, ist die
Seinshaftigkeit. Und dies ist Gott, das All. Im All ist nichts, was nicht Gott ist.” CHD, S. 158. -
Diese Vorstellung vom Kosmos als einem lebendigen Wesen und von dem Durchwirktsein
der Materie, ja der Atome von Gott bzw. gottlichen Kraften hat auch Brockes expressis verbis
vertreten. Vgl. IVG 1V, S. 132f.: ,Durchdringt hingegen eine GOTTHEJT (so wie sie ja un-
streitig thut, / Da Sie allgegenwiértig ist) an allen Orten alle Dinge, / So ist kein Cérperchen
so klein, und kein Geschopffe so geringe, / Das Sie nicht durch und durch erfiillt; in welchem
Sie nicht wiirckt und ruht.” Vgl. dazu Hans-Georg Kemper: Norddeutsche Frithaufklarung.
Poesie als Medium einer natiirlichen Religion. In: Religionskritik und Religiositdt in der
deutschen Aufklarung. Hrsg. v. Karlfried Griinder u. Karl Heinrich Rengstorf. Heidelberg
1989, S. 79-99, hier S. 85 ff.

63 So auch im ,Neujahrsgedicht auf 1722”: , Der Gottheit nahe Majestat, / Die in und durch und
uber alles geht, / Scheint sich im Licht der Sonnen-Strahlen / Fast augenscheinlich abzumah-
len, / Das Licht fiillt alle Ding’; und nichts / Vergleicht an Grdsse sich der Gross” und Kraft
des Lichts.” W 2.1, S. 337. Vgl. ferner Brockes’ Lehrgedicht ,Die Luft”: IVG-R, S. 126ff).

64 Sie wird zugleich — analog zur Greiffenberg — bewirkt durch die von Brockes oft gepriesene
wichtigste gottliche , Kraft”, namlich ,unsers Schopfers Liebe, / Die eintzig Ihn, die Welt
so schon zu machen, triebe”. So im Gedicht , Der weisse Schmetterling” (W 2.1, S.176-178,
hier S. 176). Vgl. zu diesem problemgeschichtlich aufschlussreichen Gedicht Kemper (wie
Anm. 62). Auf diese Liebe war eine Reihe von Traditionen und Naturphdnomenen beziehbar:
die stoisch-hermetische ,Sympathie’, der durch Ficino hermetisch interpretierte platonische
,Eros’, der als Liebes- und Schopfungskraft wirkte (vgl. Kemper: Deutsche Lyrik [Anm. 1].
Bd. 3 [1988], S. 131 ff.), sowie die von Newton mathematisch errechnete, aber erst nach ihm
mechanistisch verstandene Schwerkraft, die fiir Newton noch Zeichen der , Vergottlichung
des Universums” war. Vgl. dazu Billen/Hassel: Undeutbare Welt (Anm. 44), S.13 f. Diese
Universal-Liebe durchzieht — auch bei Greiffenberg (SW V, S. 461) — die ,Kette der Wesen’
und garantiert die Unsterblichkeit des Universums und aller Lebewesen. Vgl. W 2.1, S. 177;
IVG VIIL, S. 314, 554; CHD, S. 144, 155.



284 Hans-Georg Kemper

Hierin liegt auch der Grund fiir die Vorstellung einer psychophysischen ,Wieder-
geburt’ aller Lebewesen, wie sie auch dem Corpus Hermeticum, aber nicht dem
lutherischen Dogma entspricht.®® Die Schlusspointe des ,Firmaments” wirkt so
wie die ,epochale’ sinnbildliche ,renovatio” des Ich von der ,barocken ,vanitas’
zur Selbsterhthung seiner — zugleich gegeniiber dem , horror vacui” schiitzenden
— pantheistisch abgesicherten Gottahnlichkeit.®

3. Wenn Brockes Gott abschliefsend als , Allgegenwartiger Herr Zebaoth” apost-
rophiert (W 2.1, S. 359), so verweist dies auf die semantische Umcodierung und

65

66

Jedenfalls trifft auf Brockes hier die Definition eines , Naturalisten” oder , Deisten” aus der
auf den englischen Deismus bezogenen Sicht des Lutheraners Johann Georg Walch zu: ,da
man der Natur mehr beylege; als sich’s gebiithre” und ,meinet, man konne durch die Ver-
nunft alles dasjenige erkennen, was man zur Seligkeit zu wissen, néthig habe, und brauche
also die Offenbarung heiliger Schrift nicht.” Johann Georg Walch: Historische und Theolo-
gische Einleitung in die Religions-Streitigkeiten, welche sonderlich ausser der Evangelisch-
Lutherischen Kirche entstanden. 5 Bde. 3. Aufl. Jena 1733-1736. Hier Bd. V/2, S. 176 f. — Im
Zusammenhang mit der Lehre von der Lebendigkeit des Kosmos (vgl. Anm. 62) begriindet
Hermes auch die Wiedergeburt (CHD, S. 158): ,,Denn die Lebewesen sterben nicht, mein
Sohn, sondern als zusammengesetzte Korper 19sen sie sich auf. Ihre Auflosung aber ist kein
Tod, sondern die Trennung einer Verbindung. Sie 16sen sich aber nicht auf, um zugrunde zu
gehen, sondern um von neuem zu werden. Denn worin besteht die Kraft des Lebens? Nicht
in der Bewegung? Und was ist im Kosmos unbewegt? Nichts, mein Sohn!” Die Wiederge-
burt ist das Schwerpunktthema von Traktat XIII, der mit Hymne und Gebet endet (ebd.,
S. 159-188). Brockes entwickelt im ,Neujahrsgedicht auf 1722” die Wiedergeburt zunachst
aus einer Analogie der Jahreszeiten. Des ,Corpers Hasslichkeit im Alter” korrespondiert mit
,unsrer Erden / Verdchtlicher Gestalt im Frost”, die aber im Friihling zu neuem Leben er-
wacht. ,So wird auch unser Leib, / Nachdem des Alters Frost ihn hier versehret, / Im ew’gen
Friihling leicht verjiinget und verkldhret.” (W 2.1, S. 352) Den Einwand von , A.”, Mutationen
in der Natur konnten kein Analogie-Beweis fiir den Menschen sein (ebd., S. 353), wischt ,,B.”
beiseite, es verkleinere Gottes Schopfermacht, ihm diese Verdnderung im Bereich des Men-
schen nicht auch zuzutrauen. ,Draus folget nun: dass Gott zwar die Verdnderung, / Doch
nicht den Untergang und die Vernichtigung, / So herrlicher Geschdpfe konne wollen. [...]
Zumalen da wir {iberfiihret / dass die Vernichtigung nicht einst die Corper riihret, / Weil
ja bekannt, dass unser Leib zu Erde, / Nicht aber, wie du schwarmst, zu nichte, werde. [...]
Nichts wird zu nichts, und alle Dinge bleiben / Im allgemeinen Raum, in Gottes Handen,
stehn.” (Ebd., S. 354) Im Zusammenhang mit der Wiedergeburt thematisiert Brockes das
ihn auch sonst ungemein faszinierende Geheimnis des Samens, weil sich in ihm Geist und
Materie unmittelbar zu verbinden scheinen und im Samen als entscheidender Wirkkraft des
Lebens Gottes Wirkung unmittelbar spiirbar ist: ,,Es stammet blof aus Dir allein / Das worin
sich, so wie es scheint, / Der Corper und der Geist vereint, / Das unbegreifliche Geheimnif3
aller Saamen, / Und deren, allen Witz verwirrend Eigenschaft.” Ebd., S. 358.

Brockes’ eklektisch tatige Vernunft priift in der Verarbeitung des neuen Weltbilds auch her-
metische Vorstellungen und konserviert sie, wo sie ihr noch evident erscheinen. Analog
deutet auch Hans Joachim Kreutzer im Blick auf Newton, der alchimistische Studien be-
trieb, auf Brockes und Johann Sebastian Bach den , auSerordentlich hohen Anteil” der ,Ge-
heimwissenschaften in Bildung und Lektiire der Zeit": ,,Der Weg der Erkenntnis fiithrt nicht
ins Grenzenlose schlechthin, der Mensch bleibt aufgehoben in einem von der Kraft Gottes
bestimmten AlL” Hans Joachim Kreutzer: Weltalldichtung und Vollendung der Natur. Li-
teraturtheorie im Umkreis Johann Sebastian Bachs. In ders.: Das zweite Leben der Kiinste.
Literatur und Musik. Wiirzburg 2014, S. 9-35, hier S. 24, 26.



Psalm 8 und die Anfdnge der deutschen Naturlyrik 285

damit auf die Gleich-Giiltigkeit aller alten und neuen Namen fiir den , Unaus-
sprechlichen”.” Diese Personalisierung des ,Pan’ hat ihren religionsphilosophi-
schen und zugleich psychologischen Grund in der in den Handlungen dieses All
erfahrenen Kern-Kraft der ,Sympathie’. Und sie erweckt die preisende Gegen-
Liebe der durch sie hervorgerufenen Kreaturen, die sich nach ,Analogie’ ihrer
Empfindungen auf etwas Personliches richten muss. Denn der Mensch, so erklart
Herder in seiner Schrift Vom Geist der Ebriischen Poesie, kann nur zu einem ihm
dhnlichen oder als personlich-lebendig empfundenen Wesen (wie auch zur ,Mut-
ter Natur’) tiberhaupt eine Beziehung aufbauen.®® — Noch in Herders Gott-Gespra-
chen von 1800 erscheint die Angleichung als , das heiligste und gewif gottliche

67 So ruft auch Klopstock Gott in der ,Friihlingsfeier” an, den er zugleich den ,Namenloses-
ten” nennt, vgl. Klopstock: Oden (Anm. 24), S. 62, 66 f. Zugleich entspricht dies dem Wort-
gebrauch des Corpus Hermeticum, in dem ,der’ Eine auch als ,der” Schopfer bezeichnet und
zugleich als ,All’ angebetet wird. Zur Erklarung heifit es im Asclepius: ,[...] ich habe kei-
ne Hoffnung, daff man den Schopfer der gesamten Erhabenheit und Pracht, den Vater und
Herrn aller Dinge, mit einem Namen, sei er auch aus vielen zusammengesetzt, bezeichnen
kann, ihn, der namenlos ist oder eher jeden Namen tragt, weil er ja einer und alles ist, so daf§
man entweder alles mit seinem Namen oder ihn selbst mit dem Namen von allem benen-
nen mufl.” CHD, S. 280. Auf diese Passage beziehen sich mehrere an der Rehabilitation der
altdagyptischen Weisheit interessierte frithneuzeitliche Autoren. Vgl. Assmann: Moses der
Agypter (Anm. 3), S. 77, 179 ff. Vgl. dazu auch Goethes Schlussgedicht des Buchs Suleika aus
dem Westdstlichen Divan, in dem die Geliebte mit ,Allahs Namenhundert” ausgeschmiickt
wird. Johann Wolfgang Goethe: West-ostlicher Divan. In ders.: Gedichte und Epen. Bd. IL.
9. Aufl. Textkrit. durchges. u. kommentiert v. Erich Trunz. Miinchen 1972, S. 88.

68 Ausihrerwichsteine ,freundschaftliche Vertraulichkeit” als ,Grund aller Beziehungen des
Menschen zu Gott und Gottes zum Menschen”. Herder: Vom Geist der Ebradischen Poesie
(Anm. 5), S. 968. — Noch in Herders klassischem Hauptwerk Ideen zur Philosophie der Ge-
schichte der Menschheit (1784 ff.) gilt die hermetische Kraft der ,, Sympathie” nicht nur als Ur-
sache fiir die gottliche Emanation in die Welt (,,Eins in All!”), sondern auch umgekehrt wie
bei Brockes fiir die erneute Riickkehr ins Géttliche (,,All in Eins!”), wobei auch fiir Herder
die vitalen Hoherentwicklungen in der ,grossen Lebenskette” als Beweise nach ,Analogie
der Natur’ dienen (vgl. CHD, S. 255 ff.): Johann Gottfried Herder: Ideen zur Philosophie der
Geschichte der Menschheit. Hrsg. von Martin Bollacher. Frankfurt/M. 1989, S. 193. — Bereits
in seinem frithen Rigaer Hymnus Fragment eines Lobgesanges an die menschliche Seele hat Her-
der unter deutlichem Riickbezug auf Psalm 8 die von Brockes erreichte Position der Erho-
hung des Menschen in der Betrachtung der Gréfle Gottes dahingehend radikalisiert, dass
die menschliche Seele selbst als Mikrokosmos in Analogie zum makrokosmischen Schopfer
das ,All" als ihr ,All" aus sich selbst schopft und damit sich zur ,anima mundi’ vergottet:
Johann Gottfried Herder: Volkslieder. Ubertragungen. Dichtungen. Hrsg. von Ulrich Gaier.
Frankfurt a. M. 1990, S. 786-789. — Ein — allerdings die Existenz des Makrokosmos voraus-
setzendes — ,Gleiches” gestaltet noch der spate Goethe im Zyklus Gott und Welt mit dem
,,Prooemion” (,So weit das Ohr, so weit das Auge reicht / Du findest nur Bekanntes das Thm
(= Gott) gleicht, / Und deines Geistes hochster Feuerflug / Hat schon am Gleichnis, hat am
Bild genug; [...]", und den anschlieSenden vier ,kosmologischen” Gedichten ,Wiederfinden”,
,Weltseele”, ,Dauer im Wechsel” sowie ,Eins und Alles” (Johann Wolfgang Goethe: Gedich-
te 1800-1832. Hg. v. Karl Eibl. Darmstadt 1998 (= Samtliche Gedichte Bd. II), S. 489-495). In
ihnen werden, so Eibl zutreffend, , die Gesetze des Makrokosmos immer aus ihrem Walten
im erfahrbaren Mikrokosmos bedacht”. Kommentar, ebd., S. 1074. Vgl. zu diesem Zyklus
auch Mahlmann-Bauer (wie Anm. 3), S. 172 ff.



286 Hans-Georg Kemper

Gesetz”: ,, Alles, was sich liebt, verahnlichet sich einander”.?®® Deshalb erblickt sich
auch der Mensch, das geliebte wiirdigste Geschopf, im Spiegel der gottlichen Na-
tur als ,,wenig niedriger” ,denn Gott”.

Und deshalb ,verdhnlicht” sich auch — poetologisch gewendet — in der Lyrik
so oft Natur- und Liebespoesie, deshalb ,leuchtet / Mir die Natur” so ,herrlich”
in Goethes ,Mailied”, deshalb ,lacht die Flur”, deshalb erscheinen Natur und
Liebe im ,Madchen” und dieses als ebenbildlicher , Spiegel” der géttlichen Na-
tur.”® Das hermetische Gottes- und Menschenbild pragt nun auch den Beginn
der goethezeitlichen Lyrik und wird in ihr die mechanistische und nihilistische
Entgotterung der Welt und des Menschen {iiberleben. Nach dem hermetischen
,Spiegelgesetz’ von Anziehung und Angleichung ist es kein Wunder, dass gerade
ein Psalm mit dgyptischer Weisheit auch die aus Agypten stammende Weisheit
des Hermes angezogen hat und so als ,Bote’ zur Einsicht in die Anfange einiger
hermetisch tingierter Kontexte und Texte frithneuzeitlicher Naturlyrik fithren
konnte.

69 Johann Gottfried Herder: Gott. Einige Gespréche. In ders.: Schriften zu Philosophie, Lite-
ratur, Kunst und Altertum. 1774-1787. Hrsg. von Jiirgen Brummack u. Martin Bollacher.
Frankfurt a. M. 1994, S. 785.

70 Johann Wolfgang Goethe: Mailied. In ders.: Gedichte 1756-1799. Hg. v. Karl Eibl. Darmstadt
1998 (= Samtliche Gedichte Bd. I), S. 287 f.



,Des Abgrunds Raum”
Lyrische Ekstase(n) bei Barthold Heinrich Brockes

Jorg Robert

1 Ekstase als lyrische Form
Einer viel zitierten Definition Martin Bubers zufolge bezeichnet der Begriff ,Ek-
stase’ im Allgemeinen

[d]ie elementare Vorstellung [...] einer — mehr oder minder gedachten —
Vereinigung mit Gott. Ekstasis ist urspriinglich: Eingehen in den Gott.
Enthusiasmos: Erfiilltsein vom Gotte. Essen des Gottes, Einatmen des gott-
lichen Feuerhauchs, Liebeseinigung mit dem Gott (diese Grundform ist
aller spateren Mystik eigen geblieben), Neugezeugtwerden, Wiedergeburt
durch den Gott, Auffahrt der Seele zum Gotte, in den Gott [...]"!

Buber betont entschieden den religiosen Erfahrungsgehalt des mystischen Erle-
bens, den Aspekt der unio mystica, die erotisch-dsthetische Erlebnis- und Aus-
druckskomponenten eréffnet. Hier wirkt Thomas von Aquins bekannte Bestim-
mung der Mystik als cognitio dei experimentalis (,erfahrende Gotteserkenntnis®)
nach. Sie zeichnet sich dadurch aus, dass das Subjekt ,,in sich den Geschmack der
gottlichen Siiffe und das Wohlgefallen des gottlichen Willens wahrnimmt”.? Fiir
diese so genannte ,Erlebnis-' oder Erfahrungsmystik ist (etwa bei Meister Eck-
hart’) das griechische Fremdwort ,extasis mentis” eingefiihrt; geldufige Alterna-
tivbegriffe sind , alienatio” oder ,excessus mentis”, im Deutschen , Entriickung”,
,Ver-" oder ,Entziickung.”* Ekstase bedeutet also , Austritt der Seele aus dem
Korper” in einem ,Erlebnis extrem intensiver Ergriffenheit bei gleichzeitigem
Verlust der Kérperempfindung und des Realitdtsbezuges zur Umwelt”.> Dabei

1 Martin Buber: Werkausgabe. Bd. 2.2: Ekstatische Konfessionen. Hrsg., eingel. und kommen-
tiert von David Groiser. Giitersloh 2012, S. 52f.

2 Thomas von Aquin: Summa theologiae: Die deutsche Thomas-Ausgabe Bd. 18. Heidelberg
1953, 1111, 97,2 ad 2.

3 Meister Eckhart: Lateinische Werke. Bd. 5. Hrsg. von Josef Koch, Bernhard Geyer und Erich
Seeberg. Stuttgart 1936, S. 94.

4 Bei Guigo von Kastell (1088-1137) meint ,E." die Losung der Diener Gottes vom Irdischen
durch Ekstase des Geistes (a terrenis per mentis excessum alienare), die zur Enthiillung der
Geheimnisse Gottes fiihrt. Guigo I. von Kastell: Consuetudines. Parisiis 1854. Capitulum
LXXIX: De commendatione solitariae vitae, Abs. 4.

5 Worterbuch der Mystik. Hg. v. Peter Dinzelbacher. 2. ergdnzte Auflage. Stuttgart 1998, Art.
Ekstase, S. 132.



288 Jorg Robert

lasst sich mit Kurt Ruh zwischen Ekstase, Vision und Offenbarung unterschei-
den:

Wie in der Ekstase (extasis, excessus, raptus) die visio erfolgt, so in der visio
die Offenbarung (revelatio) [...] Die Ekstase ist der Akt, der die Bedingun-
gen der leiblichen Existenz aufhebt, die visio die iibersinnliche Erkenntnis-
und Erfahrungsform der visiondren Person, die Offenbarung die Kundge-
bung der Uberwelt.®

So prasent die Mystik gegenwiértig in ethno-anthropologischen, religions- und
kulturwissenschaftlichen, aber auch in asthetischen Debatten ist,” so sehr fehlt
es doch weiterhin an einer eigentlichen Literaturgeschichte der Ekstase.? Dies gilt
weniger fiir die mittelalterliche Mystik, die gerade in den letzten zwei Dekaden
intensiv neu erschlossen wurde,’ als vielmehr fiir deren Rezeption und Transfor-
mation zwischen Spatmittelalter und ,Sattelzeit’ — und dariiber hinaus." Hier set-
zen die folgenden Uberlegungen an. Sie widmen sich der Mystik nach und jenseits
der Mystik. Im Mittelpunkt stehen lyrische Formen. In den lyrischen Ekstasen
des 17. und 18. Jahrhunderts manifestiert sich ein doppelter Prozess: Einerseits
eine dichte Rezeption semantischer Ressourcen mystischen Erlebens und Spre-
chens, andererseits deren Transfer auf Felder, in denen der Transzendenzbezug
mehr und mehr zuriicktritt gegeniiber innerweltlichen ErschlieSungs- und Er-
fahrungsweisen. Formal aber bleiben die Komponenten ekstatischer Rede erhal-
ten. Lyrische Ekstasen sind Texte {iber Gesichte, die den Versuch unternehmen,
das Erlebnis narrativ und performativ nachzuvollziehen."

6 Kurt Ruh: Geschichte der abendldndischen Mystik. 2. Bd. Frauenmystik und Franziskani-
sche Mystik der Friihzeit. Miinchen 1993, S. 78.

7 Einen aktuellen Uberblick bieten etwa Volker Leppin: Die christliche Mystik. Miinchen
2007; Uta Stormer-Caysa: Einfiihrung in die mittelalterliche Mystik. Stuttgart 2004; Deut-
sche und niederldndische Texte des Mittelalters. Hg. v. Peter Dinzelbacher. Berlin, Boston
2012. Uniiberholt bleibt Kurt Ruh: Geschichte der abendldndischen Mystik. 5 Bde. Miinchen
1990-1999.

8 Eine wichtige Vorarbeit leistet eine komparatistische Studie von Christiane Augner, die
,Gedichten der Ekstase in der Literatur des 16. und 17. Jahrhunderts” gewidmet ist und
in diesem Zusammenhang neben der franzdsischen, spanischen und englischen auch die
deutsche Tradition in Gestalt Friedrich Spees, Johannes Schefflers / Silesius, Catharina Re-
gina von Greiffenbergs und Quirinus Kuhlmanns einbezieht. Christiane Augner: Gedichte
der Ekstase in der Literatur des 16. und 17. Jahrhunderts. Tiibingen 2001, hier S. 9: ,Nur in
Ansitzen hat die literaturwissenschaftliche Forschung sich bisher mit der Problematik ei-
ner literarischen Darstellung der Ekstase auseinandergesetzt”. Das Leitzitat dieses Beitrages
entlehne ich einer 2011 erschienenen Studie von Julia Weitbrecht zum Thema ,Reise und
Heiligung in Legenden und Jenseitsreisen der Spatantike und des Mittelalters”.

9 Deutsche Mystik im abendldndischen Zusammenhang: neu erschlossene Texte, neue me-
thodische Ansétze, neue theoretische Konzepte. Hg. v. Walter Haug. Tiibingen 2000.

10 Zur europdischen Wirkung Jakob Béhmes im 17. und 18. Jahrhundert. Hg. v. Wilhelm Kiihl-
mann und Friedrich Vollhardt. Berlin, Boston 2012.

11 Vgl. die Einteilung von Loser in ,praktische (Erlebnis-) und spekulative (theoretisch-phi-
losophische) Mystik”. Literaturwissenschaftliches Lexikon. Hg. v. Horst Brunner, Rainer
Moritz. 2. Auflage. Berlin 2006, Art. Mystik, S. 285.



Lyrische Ekstase(n) bei Barthold Heinrich Brockes 289

Lyrische oder poetische Ekstasen in diesem Sinne stehen an einer Medien-
bzw. Gattungsgrenze: Sie iibertragen das Schauen ins Erzdhlen und implemen-
tieren der Lyrik eine biographische Dimension, die immer wieder topische Nar-
rative oder narrative Topiken bemiiht: Seelen- und Himmelsreise, Vision und
Unterweltsfahrt, Ertrinken und Versinken.!? Ausgenommen aus dem Untersu-
chungskorpus sind damit jene Texte, die sich der Ekstase in theoretisch-reflek-
tierender Weise nahern — darunter die meisten Epigramme in Angelus Silesius’
Cherubinischem Wandersmann® oder jene Stiicke der Spee’schen Trviznachtigall,
deren brautmystische Konstellation in der petrarkistischen Tradition der reflek-
tierenden Distanzliebe steht.* Uberhaupt wird die eigentlich erotische, bernhar-
dinische Linie hier eine untergeordnete Rolle spielen. Lyrische Ekstasen sind
performative Texte, weniger Meditationen als poetisch-mimetische Vollziige re-
ligiosen Wissens und Handelns. Als religioses Wissen in actu diskursivieren sie
Grenzginge, liminale Erfahrungen. Das Element der Narration und Transgression
ist ihnen inhdrent: Lyrische Ekstasen sind daher — im Sinne der Thomas’schen
cognitio dei experimentalis — praadaptive Formen von Erlebnis- und Erlebenslyrik.
Eine biographische Dimension ist ihnen inhdrent. Lyrische Ekstasen sind Grenz-
félle asthetischer Kommunikation, fiir das Subjekt der Aussage ebenso wie fiir
den Rezipienten. Die Reflexion auf die Grenzen des Darstellbaren ist den Texten
daher eingeschrieben.”

Von den lyrischen Ekstasen des 17. und 18. Jahrhundert lassen sich die be-
kannten Makrothesen zur Geistes- und Ideengeschichte der Frithen Neuzeit neu
reflektieren. Das religiose Wissen der Lyrik hat symptomatische Qualitdt. Seit
langem scheint ausgemacht, dass sich in der Frithen Neuzeit eine Literarisierung
und Profanierung der Mystik vollziehe. Zudem wird eine , Tendenz zur Subjek-
tivierung” konstatiert, sofern , mit dem Zustand der Ekstase das menschliche

12 Maximilian Benz, Julia Weitbrecht: Die Formierung des Jenseits als Bewegungsraum in
Jenseitsreisen der Spatantike und des Mittelalters (,Paulus-Apokalypse’, ,Visio Pauli’, ,Visio
Tnugdali’). In: Mittellateinisches Jahrbuch 46 (2011), S. 229-243; weiterhin: Julia Weitbrecht:
Aus der Welt. Reise und Heiligung in Legenden und Jenseitsreisen der Spatantike und des
Mittelalters. Heidelberg 2011; Brigitte Pfeil: Mittelalterliche Jenseitsvorstellungen und Jen-
seitsreisen mit besonderer Beriicksichtigung des Monches Alber von Windberg. In: Jahres-
bericht des historischen Vereins fiir Straubing und Umgebung 102 (2002), S. 133-173, hier
S. 133 f,; Peter Dinzelbacher: Vision und Visionsliteratur im Mittelalter. Stuttgart 1981; Mittel-
alterliche Visionsliteratur. Eine Anthologie. Hg. v. Peter Dinzelbacher. Darmstadt 1989. Zur
Tradition der Unterweltsfahrten (descensus, Nekyia) von der Antike bis in die Neuzeit vgl.:
Unterwelten — Modelle und Transformationen. Hg. v. Jérg Robert und Joachim Hamm.
Wiirzburg 2014.

13 Nicht aber seine Heilige Seelen-Lust Oder Geistliche Hirten-Lieder der in Thren Jesum verliebten
Psyche (BreBlau 1657, 2., um 5 Biicher vermehrte Aufl. 1668).

14 Cornelia Rémi: Philomela mediatrix. Friedrich Spees Trutznachtigall zwischen poetischer
Theologie und geistlicher Poetik. Frankfurt/M. 2006.

15 Vgl. Daniel Kazmeier: Poetik des Abbruchs: Literarische Figurationen von Negativitat im
17. und 18. Jahrhundert (Pascal — Greiffenberg — Pyra). Erscheint Wiirzburg 2015; zur Tradi-
tion der via negativa vgl. Denys Turner: The Darkness of God, Negativity in Christian Mysti-
cism. Cambridge 1995.



290 Jorg Robert

Subjekt in den Mittelpunkt der Darstellung riickt.”'¢ Die religiose Erfahrung des
Subjekts, so die These, verschiebt sich. Sie ist nicht mehr Erfahrung im Subjekt,
sondern (Selbst-)Erfahrung des Subjekts, das sich seiner Teilhabe am Géttlichen
bewusst wird. Damit ist jene Tendenz zur ,Selbstvergottung’ (,Vergéttung in
GOtt” bei Silesius) angesprochen, die Hans-Georg Kemper in seiner Habilitati-
onsschrift und in seiner Geschichte der Lyrik in der Friihen Neuzeit als Tendenz der
Barockmystik beschrieben hat."” In der Identifikation von Gott und Subjekt, wie
sie etwa bei Angelus Silesius vollzogen wird,”® gelange die genuin vormoderne
Mystik an einen Endpunkt. Literarisierung, Subjektivierung und Profanierung
(bzw. Sékularisierung) sind demnach nur unterschiedliche Facetten eines Prozes-
ses semantischer Umcodierung und Ubertragung. Literatur und religioses Wis-
sen — die Seite der praxis pietatis — scheinen sich im Sog friithneuzeitlicher Aus-
differenzierungsdynamiken zu scheiden. Wo genuin religiose Erfahrung war,
emergiert nun die Religion des Subjekts.

Dass diese De- und Repotenzierung mystischer Semantiken jedoch ein wi-
derspriichlicher und vielschichtiger, keineswegs einsinnig verlaufender Prozess
ist, hat zuletzt die in der Frithneuzeitforschung auflebende Debatte um den Sa-
kularisierungsbegriff gezeigt.!” Bei aller Skepsis gegen teleologische Verlaufs-
begriffe und ,grofie Erzahlungen’ insgesamt zeigt die aktuelle Debatte doch ein
differenziertes Bild. Es geht weniger darum, Sékularisierung als Konzept zu ver-
abschieden als vielmehr darum, die ganz unterschiedlichen Dynamiken, Felder
und Reichweiten exakt zu fassen, in denen sich Tendenzen der systemischen Ent-
kopplung und semantischen Umcodierung religioser Rede- und Empfindungs-
weise vollziehen. Auch im Bereich einer Mystik nach der Mystik wirken Kréfte

16 Augner: Gedichte der Ekstase (Anm. 8), S. 43.

17 Hans-Georg Kemper: Gottebenbildlichkeit und Naturnachahmung im Sikularisierungs-
prozess. Problemgeschichtliche Studien zur deutschen Lyrik in Barock und Aufklarung. 2
Bde. Tiibingen 1981.

18 Winfried Freund: Sinnsuche — der Weg nach innen: Jakob Béhme, Angelus Silesius und die
barocke Mystik. In: Anndherungen (2003), S. 48-58; Michael Fischer: ,,Du bist gantz schon™:
das Motiv von der Schonheit Christi bei Angelus Silesius und seinen Zeitgenossen. In: Jahr-
buch fiir Liturgik und Hymnologie 45 (2006), S. 193-213; Cezary Lipinski: Angelus Silesius:
im Spannungsfeld zwischen , GOtt leben” und ,,Selbst=vernichtigung”. In: Zwischen Ver-
lust und Fiille. Studien zur Literatur und Kultur. Festschrift fiir Louis Ferdinand Helbig.
Wroctaw 2006, S. 133-174; Jan Mohr: Die zwei Fiife des Mystikers: Spekulation und An-
dachtsiibung in Angelus Silesius’ ,Cherubinischer Wandersmann”. In: Daphnis 36 (2007),
3-4, S. 539-564; Jan Mohr: Epigramm und Aphorismus im Verbund: Kompositionen aus
kleinen Textformen im 17. und 18. Jahrhundert (Daniel Czepko, Angelus Silesius, Friedrich
Schlegel, Novalis). Frankfurt/M. 2007, Angelus Silesius: Angelus Silesius: [der Mystiker].
Hrsg., ausgewdhlt und kommentiert von Gerhard Wehr. Wiesbaden 2011; Helen Watanabe-
O’Kelly: Ways of knowing. Blaise Pascal, Angelus Silesius and Catharina Regina von Greif-
fenberg. In: The present word (2013), S. 92-101.

19 Charles Taylor: Ein sdkulares Zeitalter. Frankfurt/M. 2009 (zuerst engl.: A secular Age. Cam-
bridge 2007); Literarische Sékularisierung im Mittelalter. Hg. v. Susanne Kébele u. Bruno
Quast. Berlin 2014 (hier bes. die Einleitung der Herausgeber, S. 9-20).



Lyrische Ekstase(n) bei Barthold Heinrich Brockes 291

der Pluralisierung, wie sie die frithe Neuzeit insgesamt kennzeichnen.” Keines-
falls namlich erschopft sich die Transformation mystischer Rede allein in einer
Autonomisierung des profanen Eros (wie in der Brautmystik Spees oder des An-
gelus Silesius” mit ihren petrarkistischen Basiselementen und -konstellationen).
Funktionen und Einsatzfelder mystischer Rede vervielféltigen sich {iberhaupt: Im
Horizont der new science konnen Elemente mystischer Seelenerfahrung zur se-
mantischen Ressource fiir naturphilosophisch-kosmologische Erfahrungen wer-
den. Die cognitio dei experimentalis wird zum Medium kosmologischer Erkenntnis,
bei der jedoch — darin liegt die Pointe — auch die Gefahren und die Abgriinde
der curiositas stets prasent bleiben. Die Versenkung in die Schopfung — statt in
den Schopfer —ist der wunde Punkt einer kosmologischen Wende der Mystik am
Ende der Vormoderne.

Am Beginn dieser Uberlegungen steht eine kursorische Ubersicht iiber For-
men und Themen lyrisch-literarischer Himmelsreisen. Nach einem Blick auf ver-
schiedene frithneuzeitliche Variationen der Seelenreise und des Enthusiasmus'
(2) soll die Ambivalenz mystischer Rede an einem Zyklus gezeigt werden, der
zutiefst durch das Problemdreieck von Theologie, Naturwissenschaft und Litera-
tur konfiguriert wird (3.). Das Erdffnungsgedicht von Barthold Hinrich Brockes
Irdischem Vergniigen in Gott mit dem Titel ,Uber das Firmament” (1721) belegt die
fortwirkende Symbiose religiosen Erlebens, naturwissenschaftlicher Erkenntnis
und Selbsterfahrung des Subjekts. Der Blick in die Tiefe des Kosmos fiihrt bis an
die Grenze des Selbstverlusts. Die lyrische Selbsterfahrung wird zur Grenz- und
Nahtoderfahrung (4.), die erst durch die Wiedergeburt in Gott wieder aufgeho-
ben wird. Das Einleitungsgedicht lasst sich damit als Warnung aus dem Geist der
curiositas-Kritik verstehen, mit der die Grenzen der Naturerkenntnis program-
matisch gesteckt werden.

2 Iter exstaticum — Mystiker und Kosmonauten

In form- und literaturgeschichtlicher Hinsicht miisste eine Geschichte der lyri-
schen Ekstase eine Reihe poetologischer Leitbegriffe und Topoi bedenken. Sie
miisste die Rezeption der Bacchus-Oden des Horaz (c. 2,19; bes. 3,25: ,Quo me,
Bacche, rapis”), die Theorie des dichterischen Enthusiasmus® und der Inspira-
tion, die Figuren des poeta vates und die Erfahrung des Erhabenen einschliefien.
Stofflich-thematisch gehoren in dieses Feld die Visionen, Jenseits-, Unterwelts-
oder Himmelsreisen, die Levitationen und Himmelfahrten, die in der Form
des Enthusiasmus bei Sarbiewski, Balde* oder — davon abhdngig — in Gryphius’

20 Pluralisierungen. Konzepte zur Erfassung der Frithen Neuzeit. Hg. v. Jan-Dirk Miiller, Wulf
Oesterreicher, Friedrich Vollhardt. Miinster u. a. 2010; zur Frage des religiosen Wissens: Re-
ligioses Wissen im vormodernen Europa (800-1800). Transfers und Transformationen. Hg. v.
Annette Gerok-Reiter, Volker Leppin, Andreas Holzem. Tiibingen 2015.

21 Volkhard Wels: Der Begriff der Dichtung in der Frithen Neuzeit. Berlin 2009, S. 179-194.

22 Eckart Schafer: Deutscher Horaz. Conrad Celtis — Georg Fabricius — Paul Melissus — Jacob Bal-
de. Die Nachwirkung des Horaz in der neulateinischen Dichtung Deutschlands. Wiesbaden



292 Jorg Robert

Kirchhofsgedanken® ein eigenes Subgenus ausbilden. Balde vergleicht seine Enthu-
siagsmen mit Somnambulismus® und Opium-Genuss.” Die Enthusiasmen verset-
zen den Dichter bei der Bibellektiire ins Paradies,* auf die Spitze der Pyramiden
von Gizeh? oder nach Konstantinopel und wieder zuriick.”® Der poetische raptus
dient hier nicht mehr der Erweiterung des religiosen Erlebens, sondern des Welt-
erlebens schlechthin: Das berithmte Melancholia-Gedicht thematisiert den Drang
der ,libera mens” den topographischen ,Kerker’ zu durchbrechen und auf den
Fliigeln der ,,divina poesis” die Welt zu erkunden:

Semper ego inclusus Germanae finibus orae
in Bavara tellure senescam [...]

libera mens tamen est: ubi vult, habitatque volatque.
in pelago non impedit Auster,

in terris non tardat obex, transcendit et Alpes
nubiferas ac sidera pulsat.

accedit Phoebi donum, divina poésis.
hac fretus velocior Euro

Euri nascentis patriam cunasque videbo,
Aurorae rapiendus in ortum.”

Ewig bleib ich beschlossen in Deutschlands Grenzen,
und altern muf$ ich im bayrischen Land. [...]

doch ist mein Geist frei: er wohnt und er fliegt, wo’s ihm gutdiinkt.
Nicht behindert Stidsturm auf See ihn,

1976, 5.178-195; Beate Promberger: Die ,Enthusiasmen’ in den lyrischen Werken Jacob Baldes
von 1643. Diss. Miinchen 1998. Bereits Eckart Schéifer hat (S.178f)) die 16 mit diesem Titel
versehenen poetischen Ekstasen auf das rhetorische Verfahren der ,evidentia’ bezogen und
auf Berithrungspunkte zwischen ihnen und der Meditationstechnik der Exercitia spiritualia
hingewiesen.

23 Nach Jacobii Balde: Lyricorum Libri. Liber II. 39. Coloniae 1706; ders.: Silvarum Libri. Liber
VIL8. Coloniae 1706.

24 Jacob Balde S.J.: Opera Poetica omnia (= OPO). Ndr. der Ausg. Miinchen 1729. Hrsg. und
eingel. von Wilhelm Kiithlmann und Hermann Wiegand. 8 Bde. Frankfurt/M. 1990, Bd. 2,
S.103f.: ,Nimirum in speculationes Apollineas defixo, haut difficiliores sunt ascensus isti,
quam in somnambulantibus discursus per tecta.”

25 Balde, OPO VII (Anm. 24), S. 12: ,Quemadmodum Turcicum semen, quod opium vocant,
praemorsum continud mentem efferat, dum oblectat palatum: ita sensus istos, qui instar spi-
rituum super aquam Pegaseam feruntur, Poémati inspersos, vim habere titillandi ingenium,
rapiendique cum voluptate, quo feruntur.”

26 Balde: Silv. VII (Anm. 23), 6.

27 Balde: Lyr. IV (Anm. 23), 47.

28 Balde: Lyr. IV (Anm. 23), 37 bzw. IV, 39.

29 Balde: Melancholia — Schwermut. In: Lateinische Gedichte deutscher Humanisten: latei-
nisch und deutsch. Ausgew,, iibers. und erl. von Harry C. Schnur. Stuttgart 1967, S. 4 f. (v. 1 £,
12-20; Ubers. H.C. Schnur, an einer Stelle korrigiert).



Lyrische Ekstase(n) bei Barthold Heinrich Brockes 293

keine Schranke zu Land; selbst die Alpen, die wolkengekronten,
iiberfliegt er und pocht an die Sterne.

Ihm gesellt sich des Phoebus Gabe, die gottliche Dichtkunst.
Thr vertrauend, wird schneller als Ostwind

ich des Ostwinds Ursprungsland und Wiege erblicken,
hingerissen zum Aufgang Auroras.

Eine nicht weniger bemerkenswerte Transformation mystisch-ekstatischer See-
len- und Himmelsreisen stammt von Athanasius Kircher. Schon der Titel sei-
nes Iter exstaticum, das 1656 erschien und seine endgiiltige, hochst erfolgreiche
Endversion im Druck von 1671 fand,* verweist auf die mystische Tradition, etwa
Bonaventuras itinerarium mentis in Deum.?' Inhalt des Werkes ist eine getraumte
Reise durch den Kosmos in Form eines dreiteiligen Dialoges zwischen zwei Figu-
ren: dem Gottesschiiler Theodidactus und seinem himmlischen Fiithrer Cosmiel.
Vermittelnd tritt ein Ich-Erzédhler auf. Ein zweiter Teil (Iter exsctaticum II, zuerst
1657 erschienen) ist {iberschrieben ,iter exstaticum in Mundum subterraneum”
und widmet sich der Darstellung des Erdinneren und des Meeresgrundes.

Kirchers Umdeutung der mystischen Seelen- und Himmelsreise zur Imagina-
tion einer realen Expedition zeigt eine Transformation der religidsen Ekstase am
Ende des 17. Jahrhunderts: , Die Profanierung der mystischen Ekstase hat also im
deutschen Barock ein extremes Ausmafl angenommen”.*> Doch diese ,Profanie-
rung’ ist weder als einzige und endgiiltige Transformation, noch als Krisen- und
Auflésungserscheinung zu sehen. Die de-sakralisierte Ekstase wird vielmehr
frei und fungibel fiir epistemologische Erschliefungsprojekte im zerdehnten
Newton’schen Kosmos mit seiner Pluralitit bewohnter Welten. Die Seelen- und
Himmelsreise bietet sich als literarisches Erkundungsmedium fiir das ,inner-
weltlich Unsichtbare”?® an. Aus Visionen werden im 18. Jahrhundert Visitationen,
aus spirituellen Entziickungen Entriickungen zu fremden Welten, aus Jenseits-
fahrten imaginierte Weltraumexpeditionen.

In den 1740er Jahren erscheinen zwei Texte, in denen sich die topischen Nar-
rative der Unterwelts- und der Himmelsfahrt in ironischer Weise in pseudo-Iti-
nerare verwandeln. Der descensus ad inferos in Ludvig Holbergs neulateinischem
Roman Nicolai Klimii iter subterraneum (1741), der die Reise eines norwegischen
Bacchalaureus gleichen Namens zum Mittelpunkt der Erde schildert — eine iro-
nische Auseinandersetzung mit dem kosmologischen Schrifttum und den von
Edmond Halley ausgehenden Hohlerde-Spekulationen des ausgehenden 17. Jahr-
hunderts. Auf der anderen Seite, der des ascensus, Die Geschwinde Reise auf dem

30 Harald Siebert: Die grofle kosmologische Kontroverse: Rekonstruktionsversuche anhand
des Itinerarium exstaticum von Athanasius Kircher SJ (1602 — 1680). Stuttgart 2006.

31 Kemper: Gottesebenbildlichkeit Bd. 1 (Anm. 17), S. 163-180.

32 Kemper: Gottesebenbildlichkeit Bd. 1 (Anm. 17), S. 199.

33 Hans Blumenberg: Das Interesse am innerweltlich Unsichtbaren. In: Die Legitimitét der
Neuzeit. Erneuerte Ausgabe. Frankfurt/M. 1996, S. 422-439.



294 Jorg Robert

Lufft-Schiff nach der obern Welt, welche jiingstlich fiinff Personen angestellt (1744).* Sie
stammt aus der Feder des Leipziger Astronomen Eberhard Christian Kinder-
mann, den Martin Mulsow zuletzt als einen ,Freigeist’ im akademischen Kreis
um Gottsched, Mylius und Kastner gewiirdigt hat.* Seine Geschwinde Reise baut
auf einem Vorgangerwerk Reise in Gedanken durch die erdffneten allgemeinen Him-
melskugeln (1739) auf, das schon im Titel an die Tradition des Kircher’schen Iter ec-
staticum anschliefit. Der Roman von 1744 hat eine allegorische Struktur: Die fiinf
Kosmonauten, die sich anschicken, ,,eine Reise von der Unter- nach der Oberwelt
anzustellen” (S.40), sind die finf Sinne.*® Auf der Riickreise von einem neu ent-
deckten Marsmond bemerken sie einen Kometen, dessen Bewohner mit ,elasti-
schen”, d.h. , dtherische[n] Corper[n]” ausgestattet sind und der auf die Sonne
zurast. Dies erdffnet den Reisenden Gelegenheit, Thesen iiber abgeschiedene
Seelen und ihre feinstoffliche Natur zu entwickeln. Kindermann schliefst dabei
an hermetische Spekulationen innerhalb des Gottsched-Umfelds an. Gottsched
selbst hatte im Rahmen seiner Societas Conferentium in den Jahren 1732-1734 eine
Abhandlung mit dem vielsagenden Titel Philosophische Mutmafiungen von dem
Aufenthalte der abgeschiedenen Seelen verfasst.”” Kindermanns Geschwinde Reise ist
die narrative Umsetzung dieser sdkularen, hermetisch-alchemistisch gepragten
Jenseitsspekulation. Zugleich verweist die allegorische Einkleidung — die fiinf
Sinne reisen zum Mond - auf den epistemologischen Charakter dieser Phantasie:
Die Reise zum Mond ist eine Reflexion auf Reichweiten und Grenzen sinnlicher
Erkenntnisse iiber das Weltall. An den Grenzen des Wissens, in der Grauzone
des Zweifelhaften, findet die Literatur ihre epistemologische Zustandigkeit und
Legitimation.

Von hier aus ist es nur ein Schritt zu Barthold H. Brockes.* Dass auch er leb-
haft an den seit Fontenelle prosperierenden Spekulationen um die ,Pluralitat der

34 Eberhard Christian Kindermann: Die geschwinde Reise. (0. Hg.) Ziirich 2006, S. 37-87; Frank
Baudach: Planeten der Unschuld — Kinder der Natur. Die Naturstandsutopie in der deut-
schen und westeuropdischen Literatur des 17. und 18. Jahrhunderts. Tiibingen 1993, S. 232—
250.

35 Martin Mulsow: Freigeister im Gottsched-Kreis. Wolffianismus, studentische Aktivitaten
und Religionskritik in Leipzig 1740-1745. Gottingen 2007, S. 100-103.

36 Vgl. Jakob Balde: Urania victrix. liber I - II = Die siegreiche Urania. Hrsg,, iibers. u. komm. v.
Lutz Claren, Wilhelm Kiithlmann, Wolfgang Schibel, Robert Seidel und Hermann Wiegand.
Tiibingen 2003; Wilhelm Kiithlmann, Robert Seidel: Askese oder Augenlust? Sinnesverma-
gen und Sinnlichkeit bei Jakob Balde S] und Barthold Heinrich Brockes. In: Iliaster. Litera-
tur und Naturkunde in der frithen Neuzeit. Festgabe fiir Joachim Telle zum 60. Geburtstag.
Hrsg. von Wilhelm Kithlmann und Wolf-Dieter Miiller-Jahncke. Heidelberg 1999, S. 131-166.

37 Mulsow: Freigeister im Gottsched-Kreis (Anm. 35), S. 102.

38 Das literaturwissenschaftliche Interesse an Brockes’ physikotheologischer Naturlyrik und
ihren epistemologischen Fundamenten scheint ungebrochen. Im Folgenden eine Auswahl
der wichtigsten und neuesten Arbeiten: Natalie Binczek: Mikroskopie des Sandes. Zu
Christian Wolff und Barthold Heinrich Brockes. In: Biologie, Psychologie, Poetologie. Ver-
handlungen zwischen den Wissenschaften. Hrsg. von Walburga Hiilk und Ursula Renner.
Wiirzburg 2005, S. 201-219; Roland Borgards: Poetik des Schmerzes. Physiologie und Lite-
ratur von Brockes bis Biichner. Miinchen 2007, S. 63—-82; Bettina Clausen: ,,Sie kam mir fiir,



Lyrische Ekstase(n) bei Barthold Heinrich Brockes 295

Welten’ und deren Bewohner partizipierte, ist langst gesehen worden.* Brockes’
,Faszination vom Motiv der Weltraumreise”* ist im Irdischen Vergniigen iiberall
greifbar. Im langen, erzahlenden Gedicht Traum-Gesicht"' sieht sich Brockes in
der Tradition von Keplers Somnium wahrend einer kosmologischen Traum-Reise
zu einem unbekannten Planeten entfiihrt, der von exotischen Wohlgeriichen,
aber auch von ,ewge[r] Dammrung” erfiillt ist (161). Dort sieht er sich plotzlich
einer ,ungezehlten Schaar / Besonderer Geschdpf” (162) gegeniiber, die wegen
des dammrigen Lichts mit sechs Augen ausgestattet sind und sich aufgrund ih-
rer atherischen ,Fliichtigkeit” schwebend fortbewegen — auch dies Reflex der
eben angesprochenen, hermetischen Spekulation iiber die dtherischen Korper
der Abgeschiedenen. Was an den ritselhaften Wesen auffillt, ist ihre gleichsam
hyperésthetische Sensibilitét, z. B. fiir alle olfaktorischen Reize: ,DifS scheinen
Seelen, / Die blofs durch einen Sinn sich mit der Welt vermahlen”. Dies gilt auch
fur die Bewohner eines weiteren Planeten, der zweiten Station der Traum-Reise,

wie eine Konigin”. Zur Naturlyrik des Ratsherrn Barthold Heinrich Brockes (1680-1747).
In: Hamburg im Zeitalter der Aufklarung. Hrsg. von Inge Stephan und Hans-Gerd Win-
ter. Berlin, Hamburg 1989, S. 161-184; Harold P. Frey: Gleich einem versificierten Buffon.
Zu Chronologie und Quelle von Brockes’ Betrachtungen iiber die drey Reiche der Natur. In:
Natura loquax. Naturkunde und allegorische Naturdeutung vom Mittelalter bis zur frithen
Neuzeit. Hrsg. von Wolfgang Harms und Heimo Reinitzer. Frankfurt/M. 1981, S. 257-276;
Harold P. Frey: Die Betrachtungen iiber die drey Reiche der Natur als Schliissel zu einer neuen
Brockes-Deutung. In: Lessing-Yearbook 11 (1979), S. 142-164; Barbara Hunfeld: Der Blick ins
All Reflexionen des Kosmos der Zeichen bei Brockes, Jean Paul, Goethe und Stifter. Ttibin-
gen 2004; Hans-Georg Kemper: Naturkréfte. In: Barthold Heinrich Brockes: Irdisches Vergnii-
gen in Gott. Naturlyrik und Lehrdichtung. Hrsg. und ausgewahlt von Hans-Georg Kemper,
Stuttgart 1999, S. 148-152; Uwe-Karsten Ketelsen: Die Naturpoesie der norddeutschen Friih-
aufklarung. Poesie als Sprache der Versohnung: alter Universalismus und neues Weltbild.
Stuttgart 1974; Jorg Kreienbrock: ,,Merk’s! Merk’s!” Aufmerksamkeit als Medium experimen-
teller Wahrnehmung bei Barthold Heinrich Brockes. In: ,Es ist nun einmal zum Versuch
gekommen”. Hrsg. von Michael Gamper, Martina Wernli und Jorg Zimmer. Experiment und
Literatur I. 1580-1790. Géttingen 2009, S. 241-254; Giinter Peters: Blumenblitze. Lektiire und
Konstruktion der Natur in der physikotheologischen Asthetik von Brockes zu Goethe. In:
Asthetik und Naturerfahrung. Hrsg. von Jérg Zimmermann. Stuttgart-Bad Cannstatt 1996,
S. 195-222; Giinter Peters: Die Kunst der Natur. Asthetische Reflexion in Blumengedichten
von Brockes, Goethe und Gautier. Miinchen 1993; Wolfgang Preisendanz: Naturwissen-
schaft als Provokation der Poesie. Das Beispiel Brockes. In: Frithaufklarung. Hrsg. von Se-
bastian Neumeister. Miinchen 1994, S. 469-494; Klaus Weimar: Gottes und der Menschen
Schrift. Zum vollkommenen Gedicht des Barthold Hinrich Brockes. In: Merkur 45 (1991),
S. 1089-1095; Carsten Zelle: Das Erhabene in der deutschen Frithaufklarung. Zum Einfluf§
der englischen Physikotheologie auf Barthold Heinrich Brockes’ Irdisches Vergniigen in Gott.
In: Arcadia 25 (1990), S. 225-240.

39 Karl Siegfried Guthke: Der Mythos der Neuzeit. Das Thema der Mehrheit der Welten in der
Literatur- und Geistesgeschichte von der kopernikanischen Wende bis zur Science Fiction.
Bern, Miinchen 1983, S. 274-278; Karl Richter: Literatur und Naturwissenschaft. Eine Studie
zur Lyrik der Aufklarung. Miinchen 1972, S. 170 ff.

40 Guthke: Mythos der Neuzeit (Anm. 39).

41 B. H. Brockes: Irdisches Vergniigen in GOTT. 4. Teil. Tiibingen 1753, S. 160-166.



296 Jorg Robert

die ,gleichsam Geister waren” und nur fiir akustische Sensationen empfindlich
sind. Dies fiihrt Brockes zu der Spekulation, ob

nicht noch verschiedne Erden

Im Reiche der Natur vielleicht gefunden werden,

In welchen den Bewohnern nicht allein

Fiinf Sinnen, noch vielmehr, vielleicht geschencket seyn. (IVG 1V, 1753, 166)

Brockes setzt solche Spekulationen, die immer wieder der ,,philosophischen Fra-
ge nach dem Rang des Menschen im belebten Kosmos“** gelten, in zahlreichen
weiteren Texten, z. B. in einer Fortsetzung ,, Zum Traum-Gesicht” oder in den Ge-
dichten , Vier Welten” und , Vergleichung”, fort. Auch sie sind in der Forschung
stets im Hinblick auf das Thema der Pluralitdt der Welten behandelt worden. Ihre
formgeschichtliche Position in einer Geschichte lyrischer Ekstasen ist jedoch nir-
gends thematisiert worden. Und doch erweist sich gerade das Gedicht , Traum-
Gesicht” als kosmologisch-spekulative Fortfithrung des alten Visions- und Jen-
seitsreise-Narrativs: Von der Entriickung iiber den Seelenflug bis hin zur Vision
atherischer und hyperéasthetischer Aliens, die in ihrer ,ungemeine[n] Fliichtig-
keit”, zumal mit ihren ,Schwanen-Federn” (162), entweder wie abgeschiedene
Seelen oder Engel wirken, sind die christlich-religiosen Bildresiduen nicht zu
iibersehen. Kosmologie und extraterrestrische Spekulation kleiden sich in altes-
te religiose Narrative und Topiken — die der Visions- und Jenseitsfahrten, der
mystisch-ekstatischen Trancen und Enthusiasmen. Dieser Vorgang ist mit dem
Begriff ,Sakularisierung’ nur unzureichend umschrieben. Es handelt sich viel-
mehr um eine Verschiebung religioser Rede in einen neuen Kontext, der gleich-
wohl von religiosen Sinnerwartungen und Energien durchzogen ist und bleibt.
Die Entkopplung der Wissensbereiche ist also nur eine relative. In Brockes’ Fall
erfillt die alte Form des iter extaticum den Zweck, die Grenzen des ,innerwelt-
lich Unsichtbaren”, hier den fernen Rand des Kosmos, wenigstens in der Traum-
Imagination sichtbar zu machen. Form- und Funktionsgeschichte bedingen sich
also wechselseitig. Das iter extaticum soll die Tiefen des Kosmos ausleuchten und
erhellen. Noch in diesem Extremfall erweist sich Brockes” Dichtung als ,,Perspec-
tiv”* der Naturerkenntnis, als Wahrnehmungsexperiment.

3 Gliickseelige Ertrinkung — Brockes am Abgrund

Auch andere Texte des Irdischen Vergniigens in Gott lassen sich in die Tradition der
lyrischen Ekstasen, der Jenseitsreisen, Visionen, Traumgesichte und Himmels-
fliige einreihen. Welche Bedeutung diese Form insgesamt fiir den Zyklus besitzt,
zeigt bereits das Eroffnungsgedicht mit dem Titel ,,Das Firmament”* das eine

42 Guthke: Mythos der Neuzeit (Anm. 39), S. 277.

43 Martina Wagner-Egelhaaf: Gott und die Welt im Perspektiv des Poeten. Zur Medialitit der
literarischen Wahrnehmung am Beispiel Barthold Hinrich Brockes’. In: Deutsche Viertel-
jahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 71 (1997), S. 183-216.

44 Die beste und einldsslichste Interpretation bietet Hunfeld: Blick ins All (Anm. 38), S. 63-70.



Lyrische Ekstase(n) bei Barthold Heinrich Brockes 297

interessante Variation der eben dargestellten Himmelsreisen bietet. In zwanzig
Alexandrinerversen schildert der Autor ein prekares Ekstase-Erlebnis, das die
Form des iter extaticum und des Visionsberichts aufgreift. Seiner Position in der
Sammlung entsprechend hat das Gedicht proomialen Charakter, denn ,[n]icht
allein der Himmel, sondern das Projekt des Irdischen Vergniigens selbst wird hier
ausgelotet.”*

Das Firmament.
Sir. XLIII, 1

Man siehet seine Herrlichkeit, an der machtigen grossen Hohe, an dem
hellen Firmament/ an dem schénen Himmel

+++

Als jlingst mein Auge sich in die Sapphirne Tieffe,

Die weder Grund, noch Strand, noch Ziel, noch End” umschrenckt,
Ins unerforschte Meer des holen Luftraums, senckt’,

Und mein verschlungener Blick bald hie- bald dahin lieffe,
Doch immer tieffer sank; entsatzte sich mein Geist,

Es schwindelte mein Aug’, es stockte meine Sele

Ob der unendlichen, unmagig-tieffen Hole,

Die, wol mit Recht, ein Bild der Ewigkeiten heifst,

So nur aus GOtt allein, ohn” End” und Anfang, stammen.

Es schlug des Abgrunds Raum, wie eine dicke Flut

Des Boden-losen Meers auf sinckend Eisen thut,

In einem Augenblick, auf meinem Geist zusammen.

Die ungeheure Gruft voll unsichtbarem Lichts,

Voll lichter Dunckelheit, ohn” Anfang, ohne Schranken,
Verschlang sogar die Welt, begrub selbst die Gedanken;

Mein ganzes Wesen ward ein Staub, ein Punct, ein Nichts,
Und ich verlohr mich selbst. Diefs schlug mich plétzlich nieder;
Verzweiflung drohete der gantz verwirrten Brust:

Allein, o heylsams Nichts! gliickseliger Verlust!
Allgegenwirt’'ger GOtt, in Dir fand ich mich wieder.*

Es handelt sich um den ,wohl erste[n] Text in der deutschen Literatur iiberhaupt,
der sich der Wahrnehmung des leeren physikalischen Raumes ausliefert und sie
beschreibt.”* Dabei besteht eine irritierende Spannung zum Motto: Der Blick
in den gestirnten Himmel zeigt weniger — wie das Zitat aus Jesus Sirach sugge-

45 Hunfeld: Blick ins All (Anm. 38), S. 64.

46 Ich zitiere nach der Ausgabe: B.H. Brockes: Irdisches Vergniigen in GOTT, bestehend in Phy-
sicalisch- und Moralischen Gedichten. Erster Theil. 5. Auflage. Tiibingen 1732, S. 54.

47 Albrecht Koschorke: Die Geschichte des Horizonts. Grenze und Grenziiberschreitung in
literarischen Landschaftsbildern. Frankfurt/M. 1990, S. 111.



298 Jorg Robert

riert — die Herrlichkeit des Herrn in seiner Schépfung an, als die Gefahr, sich in
der ,Penetration des unendlichen Raumes”* zu verlieren. Das Experiment ei-
ner ,absoluten Beobachtung’, wie es hier simuliert wird, miindet um ein Haar in
die Annihilation des Wahrnehmungssubjekts.*” Brockes aktualisiert Form und
Textsorte des epischen Visionsberichts. Dabei bleiben — abgesehen von der ste-
reotypen Zeitangabe (,jiingst”) — alle konkreten Umstande und Rahmungen des
Erlebnisses ausgespart und unbestimmt. Unvermittelt setzt der Text mit dem Ein-
tauchen in die ,Sapphirne Tieffe” des Himmels ein; der Blick des Sprechers ist
haltlos, die Wahrnehmung absolut, gleichsam randlos, und der Leser wird in die-
se rahmen- und randlose Wahrnehmung, in den Absolutismus des &dsthetischen
,Totaleindrucks”, buchstablich mitgerissen.”® Die leitende metaphora continua des
Textes — die Uberblendung von tiefster Hohe und hochster Hohe, Firmament und
Meeresgrund — ist als argute Pointe kaum originell. Brockes gewinnt ihr jedoch
ambivalente, ja negative Ziige ab. Von der ,,Siifse” des Versinkens (wie in Giacomo
Leopardis Linfinito: ,e 'l naufragar m’e dolce in questo mare”) ist nirgends die
Rede, kein Schiff bietet Halt und Zuflucht. Brockes’ erleidet nicht Schiffbruch,

48 Koschorke: Geschichte des Horizonts (Anm. 47), S. 112.

49 Das lyrische Subjekt begegnet hier dem ,mysterium tremendum” bzw. einer ,tremenda ma-
jestas”. Dieses ,Moment der schlechthinnigen Ubermacht” induziert dem Subjekt ,das Ge-
fiihl des eigenen Versinkens Zunichtewerdens Erde-, Asche- und Nichts-Seins”. So Rudolf
Otto: Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des Gottlichen und sein Verhiltnis zum
Rationalen. Miinchen 2004 (zuerst 1917), S. 23. Dieses Gefiihl fithrt, wie Otto weiter schreibt,
,zu der ,annihilatio” des Selbst auf der einen Seite und zu der Allein- und All-realitit des
Transzendenten auf der anderen Seite, wie sie gewissen Formen der Mystik eigen sind.”(S. 24).
Von Kant und Schiller her gesehen haben wir es bei Brockes' auto-dsthetischem Experiment
mit einer Erfahrung des Erhabenen, mit Kant genauer des ,mathematisch Erhabenen”, zu
tun. Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft. In ders.: Werke in 6 Banden. Band 5: Kritik der
Urteilskraft und Schriften zur Naturphilosophie. Darmstadt 1957, § 25, S. 333. Das Erhabene
ist, so konnte man sagen, eine systematische Uberforderung der Wahrnehmungspotentiale
des Menschen, ein hyper-adsthetisches Phanomen, dessen Effekte gestaltpsychologisch auf
dem Verlust von Kontur und , Bestimmtheit” beruhen und dessen Sinn jenseits der Asthetik
—in der ,indirekten Darstellung des Ubersinnlichen” — liegt, Friedrich Schiller: Uber Anmut
und Wiirde. In ders.: Simtliche Werke. Band 5: Philosophische Schriften, Vermischte Schriften.
Diisseldorf 1997, S. 519: ,Jede Erscheinung, deren letzter Grund aus der Sinnenwelt nicht
kann abgeleitet werden, ist eine indirekte Darstellung des Ubersinnlichen.” Kant: ,,Erhaben
nennen wir das, was schlechthin grof3 ist”. Es tibersteigt damit die , Auffassung (apprehensio)
und Zusammenfassung (comprehensio aesthetica)”. Kant: Kritik der Urteilskraft § 26, S. 337;
Kant: Ebd,, S. 336: ,Erhaben ist, was auch nur denken zu kdnnen ein Vermogen des Ge-
miits beweiset, das jeden Mafistab der Sinne iibertrifft.” Vgl. Carsten Zelle: Das Erhabene in
der deutschen Friithaufklarung. Zum Einfluf§ der englischen Physikotheologie auf Barthold
Hinrich Brockes’ Irdisches Vergniigen in Gott. In: Arcadia 28 (1990), S. 225-240.

50 Dieser Effekt dhnelt jenem, den Kleist in einer berithmten Rezension (,, Empfindungen vor
Friedrichs Seelandschaft”, 1810) iiber Caspar David Friedrichs Seelandschaft beschreibt: ,,Das
Bild liegt, mit seinen zwei oder drei geheimnifivollen Gegenstidnden, wie die Apokalypse
da, als ob es Youngs Nachtgedanken hitte, und da es, in seiner Einférmigkeit und Uferlo-
sigkeit, nichts, als den Rahm, zum Vordergrund hat, so ist es, wenn man es betrachtet, als
ob einem die Augenlider weggeschnitten waren.” Heinrich von Kleist: Sdimtliche Werke und
Briefe. Hrsg. von Helmut Sembdner. 2 Bde. Miinchen 1993, Bd. 2, S. 327.



Lyrische Ekstase(n) bei Barthold Heinrich Brockes 299

er ertrinkt, weil er dem Element ungeschiitzt ausgesetzt ist. Schon mit der ersten
Zeile setzt dieser Sturz ins Bodenlose ein. Des ,, Abgrunds Raum” wird mit einer
,Gruft” gleichgesetzt. Dies gibt der Betrachtung des gottlichen Kosmos etwas
Ambivalentes: Schwindel, Ohnmacht, (Beinahe-)Tod, kurz afflictio und desperatio,
muss gewartigen, wer sich der ,Herrlichkeit an der machtigen grossen Hohe”
(wie es im Motto gebenden Psalm heifst) ausliefert. So scheint der Text sein Motto
zu konterkarieren: Naturerfahrung und Gotteserfahrung stehen in einer Span-
nung zueinander, bilden buchstéblich eine mise en abyme, die der Sprecher — das
aisthetische Subjekt — durchschreiten muss, um eine angemessene Haltung fiir
den weiteren Zyklus einzuiiben.”

Waihrend Leopardis infinito das Erbe des idealistischen Sublimen antritt, das
scheinbar ohne , Religionstrostungen”> auskommt, speist sich Brockes’ Text aus
alteren Codes und Schichten. Vorstellungen vom Versinken und Ertrinken im
Abgrund der Gottheit gehoren zur Topik mystisch-ekstatischer Rede, wie ein
Beispiel aus Johannes Schefflers / Angelus Silesius’ Cherubinischem Wandermann
zeigt:

Die gliikseelige Ertrinkung.

Wenn du dein Schiffelein aufs Meer der GOttheit bringst:
Gliickseelig bistu dann/ so du darinn Ertrinkst.>

Die Vorstellung vom ,gliickseligen Ertrinken’ in Gott ist der Kern einer ekstati-
schen (Selbst-)Ausloschungsphantasie, die Freud viel spater, von Romain Rolland
inspiriert, als ,,0zeanisches Gefiihl“** bezeichnen wird. In den Spielarten einer
,gottlosen Mystik” um und nach 1900% wirkt sie, von Schopenhauer und Nietz-
sche geprégt, als Sehnsucht nach der Aufthebung des principium individuationis
weiter: Philosophisch in Freuds Todestrieblehre, poetisch in Gottfried Benns ek-
statischen Regressionsphantasien, Trance-Zustanden und , Lockerungen”, seinen
performativen Entgrenzungen (,Karyatide”) oder Zerfaserungen der Diskursi-
vitatsstruktur des Textes (Ronne-Novellen), die in einer Geschichte der literari-
schen Ekstatik einen besonderen Platz einnehmen miissten.*

51 Auch Kant gebraucht die Figur des ,Abgrunds‘ im Zusammenhang mit Enthusiasmus und
Einbildungskraft: ,Das Uberschwengliche fiir die Einbildungskraft [...] ist gleichsam ein
Abgrund, worin sie sich selbst zu verlieren fiirchtet”. Kant: Kritik der Urteilskraft (Anm. 49),
§27,S. 345.

52 Friedrich Schiller: Werke. Nationalausgabe. Hrsg. von Herbert Kraft. Bd. 12. Weimar 1989,
S.24.

53 Angelus Silesius (Johannes Scheffler): Cherubinischer Wandersmann. Kritische Ausgabe.
Hrsg. von Louise Gnadinger. Bibliogr. erganzte Ausg. Stuttgart 2000, IV 139, S. 174.

54 Sigmund Freud: Gesammelte Werke. Bd. 10: Werke aus den Jahren 1913-1917. Frankfurt/M.
1973 S. 423 (Das Unbehagen in der Kultur).

55 Uwe Sporl: Gottlose Mystik in der deutschen Literatur um die Jahrhundertwende. Pader-
born 1997.

56 Zu diesem Gesamtkomplex einer Mystik der klassischen Moderne vgl. Wolfgang Riedel:
Wandlungen und Symbole des Todestriebs. Benns Lyrik im Kontext eines metapsychologi-



300 Jorg Robert

Bei Scheffler / Silesius ist die Rede vom , Abgrund der Gottheit” noch unmit-
telbar auf die Tradition der mittelalterlichen Mystik bezogen. Dies lehrt schon der
Blick auf Autoren und Texte, die in der Vorrede zum Cherubinischen Wandersmann
zitiert werden. Hier ist die Rede vom ,,Abgrunde der Gottheit” ein stehendes Mo-
tiv, um die Vorstellung der , Vergottung in GOtt” zu semantisieren. Dies gilt auch
fiir die Bilder des Selbstverlusts in der unio mystica, vor allem aber auch fiir die
oxymorischen Fiigungen wie ,,unsichtbares Licht”,*” ,lichte Dunkelheit”, spater
,,0 heylsams Nichts! gliickseliger Verlust”, die in der Tradition apophatischen
Sprechens seit Ps.-Dionysos Areopagita zur paradoxalen Kommunikation und
Pradikation der Gottheit dienen. Andererseits nédhert sich Brockes’” Himmels-
und Seelenreise narrativen und semantischen Bestanden der Visionsliteratur
und der Jenseitsreisen, die Brockes — siehe oben — an anderer Stelle in durchaus
sdkularer, ,entkoppelterer’ Form durcharbeitet.”® Wenn die Protagonisten solcher
Jenseitsfahrten eine ,fundamentale Veranderung ihres Heilsstatus [erleben], eine
durch den Raum und die Erkenntnisse induzierte Konversion, die sich im Sin-
ne eines radikalen Bewusstseinswandels wiederum auf die diesseitige Existenz
auswirkt”™ so lasst sich dies auch tiber Brockes kosmologische visio im Eingang
zum Irdischen Vergniigen sagen.

In dieser Grenzerfahrung ereignet sich eine radikale Subjekterfahrung, die je-
doch radikal subjektiv nicht zu fassen ist. Wo das Individuum sich ,entleert’ und
auf Uberindividuelles bezieht, wird das principium individuationis auch sprachlich
aufgehoben. Das Individuum ist unaussprechlich - es sei denn in den Formen
und Formeln einer Rede, die schon deshalb so topisch ist, weil sie an die Grenze
des Kommunikablen {iberhaupt fiihrt. Hier gewinnt Brockes’ spatbarocke argu-
tia-Poetik mit ihrem Sinn fiir Uberraschung, Staunen und Verwunderung einen
neuen Sinn. Das Staunen iiber die Natur wird so in das des Lesers {iber die argute
Uberblendung von Hohe und Tiefe, des von Freud so genannten ,Gegensinn[s]
der Urworte”® verwandelt. Aber die Gleichsetzung des Hochsten (Firmament)
mit dem Tiefsten (Meeresgrund), des forschenden Blicks mit dem Bad im Ozean
der Welten, ist mehr als ein argutes Sprachspiel wie vergleichbar in Hoffmanns-
waldaus Gedicht So soll der Purpur deiner lippen.' In Stil und Verfahrensweise

schen Gedankens. In: Sigmund Freud und das Wissen der Literatur. Hrsg. von Peter-André
Alt, Thomas Anz. Berlin, New York 2008, S. 101-120.

57 Vgl. etwa: , Die verborgene Finsternis des unsichtbaren Lichtes der ewigen Gottheit ist uner-
kannt und wird auch nimmermehr erkannt werden.” Meister Eckhart: Predigt 51. Die deut-
schen Werke. Hrsg. von Josef Quint. Bd. 2. Stuttgart 1970, S. 476 f. (= Ausgabe Largier (1993).
Bd. 1. Frankfurt/M. 2002, S. 548 £.).

58 Einen Uberblick bieten Benz und Weitbrecht: Formierung des Jenseits (Anm. 12), S. 229-243;
weiterhin Weitbrecht: Aus der Welt (Anm. 12); Brigitte Pfeil: Mittelalterliche Jenseitsvorstel-
lungen (Anm. 12) S. 133 {.; Dinzelbacher: Vision und Visionsliteratur (Anm. 12); Mittelalterli-
che Visionsliteratur (Anm. 12), S. 29-39.

59 Weitbrecht: Aus der Welt (Anm. 12), S. 150.

60 Sigmund Freud: Gesammelte Werke. Bd. 8, Frankfurt/M. 1999 (1948), S. 214-21.

61 Benjamin Neukirch: Herrn von Hoffmannswaldau und andrer Deutschen auserlesener
und bissher ungedruckter Gedichte. Hrsg. von Angelo George de Capua und Erika Alma



Lyrische Ekstase(n) bei Barthold Heinrich Brockes 301

sind Hoffmannswaldaus und Brockes” Texte durchaus verwandt. Beide stehen
im Horizont von concettismo und argutia-Poetik; beide sind auf dasselbe Modell
— Giambattista Marino — bezogen, dessen Strage degli innocenti Brockes auch iiber-
tragen hat (Verteutschter Bethlehemitischer Kinder-Mord des Ritters Marino, 1725).5
Bei Brockes gewinnen Metapher und Konzept jedoch einen existentiellen Sinn.
Die Metapher entspringt der Ausdrucksnot (egestas sermonis). ,Mangel und Ver-
legenheit” des Ausdrucks zwingen dazu, dass man (wie schon Cicero schreibt),
,anderswoher nimmt, was man nicht hat.”* Die spatbarocke Pointenkunst wird
— wie schon in der Mystik des 17. Jahrhunderts, bei Czepko oder Silesius — eine
Ausdrucksfunktion im Rahmen negativer Theologie.

Im Vergleich mit der genuinen Mystik eines Angelus Silesius zeigen sich je-
doch auch die Unterschiede. Sie gehen nicht ohne weiteres auf im Begriff der
Sékularisierung oder Profanierung. Angemessener wére es, von einer Pluralisie-
rung der Bezugssysteme und Lesarten, von neu hinzutretenden Ambiguitaten
und Ambivalenzen zu sprechen. Denn die ,alte’ theologische Lesart verschwin-
det nicht einfach, sondern wird durch eine neue iiberlagert und durchdrungen,
die nun ganz der Eigenlogik der neuen Wissenschaft(en) und ihrer Epistemologi-
en verpflichtet ist. Um dies zu zeigen, lasst sich ausgehen von der thomasischen
Bestimmung der Mystik als cognitio dei experimentalis. Eine solche ,,experimentale
Gotteserkenntnis” pragt unseren Text gleich doppelt: In diesem Begriff sind theo-
logische, aisthetische und dsthetische Erfahrung integriert. Das Gedicht behandelt
eine sinnliche, ja korperliche Erfahrung, die zu einer existentiellen Wende zu
Gott fiithrt. Andererseits lédsst sich diese Erfahrung auch ganz ,sdkular’ lesen. Es
handelt sich dann um physiologisches (Selbst-)Experiment in dsthetischer Form.
Man erkennt die Genealogie der Wissenschaft aus der Theologie. Kontemplation
und Meditation gehen in wissenschaftliche Beobachtung und Selbstbeobachtung
iiber. Entscheidet man sich dafiir, unter der Oberflache der religiosen Semantik
das Wahrnehmungsexperiment zu sehen, dann dhnelt das ,Firmament” prinzi-
piell den zahlreichen anderen, instrumentell bewaffneten Vorstofien des Irdischen
Vergniigens ins ,innerweltlich Unsichtbare”® sei es im Grofien oder im Kleinen,

Metzger. Ndr. d. Ausg. 1697 mit einer kritischen Einleitung und Lesarten. Tiibingen 1961,
S. 449-450.

62 Ralph-Georg Czapla: Das Bibelepos in der frithen Neuzeit. Zur deutschen Geschichte einer
europdischen Gattung. Berlin, Boston 2013, S. 401-405; Klaus Ley: G.B. Marino/B.H. Brockes:
Der Bethlehemitische Kinder-Mord. Zur italienischen Schreibart und ihrer Bedeutung fiir
die Dichtung der frithen Aufkldrung in Deutschland. In: Beitrdge zu Komparatistik und
Sozialgeschichte der Literatur. Hrsg. von Norbert Bachleitner, Alfred Noe und Hans-Gert
Roloff. FS Alberto Marino. Amsterdam, Atlanta 1997, S. 275-339; Willi Hirdt: Zwischen Ab-
scheu und Ergotzen. Vom Mythos der ,, La Strage degli Innocenti”. Guido Reni, Giambattista
Marino und Barthold Heinrich Brockes. In: Archiv fiir das Studium der neueren Sprachen
und Literaturen 160 (245) 2008, 1, S. 107-129.

63 Marcus Tullius Cicero: De oratore — Uber den Redner. Buch 3. Lat.-dt. 3. erw. Aufl. Hrsg. und
iibersetzt von Harald Merklin. Stuttgart 1997, S. 155 f.

64 Hans Blumenberg: Das Interesse am innerweltlich Unsichtbaren. In ders.: Die Legitimitét
der Neuzeit. Erneuerte Ausgabe. Frankfurt/M. 1996, S. 422-439.



302 Jorg Robert

mit Teleskop oder Mikroskop. Es ist oft betont worden, wie sensibel Brockes
versucht, kleinste, transitorische dsthetisch-sinnliche Eindriicke in poetischer
,Malerei’ zu erfassen. Ein schones Beispiel bietet z. B. das Gedicht ,,Die durch
Verdnderung von Licht und Schatten sich vielfach verdndernde Landschaft”. Ge-
geniiber solchen sensualistisch inspirierten Texten des Irdischen Vergniigens, die
nuancierte Wahrnehmungssplitter und -reflexe registrieren, stoit der mimetische
furor in ,Das Firmament” an eine Grenze, ein Extremum, das gleichsam vor jeder
Mikro-Mimesis ausgelotet werden muss. Brockes” Kosmos ist ein , Kosmos der
Sichtbarkeit”® in der sich die gottliche Licht-Spur offenbart. Das , Firmament” ist
daher das ,Negativ’, der dunkle Abgrund und Ungrund der Dinge. Es kontras-
tiert mit der Feier des Lichts und der Sichtbarkeit im Langgedicht ,Die Sonne”.
Die Sonne erscheint hier auf den Spuren der Hermetiker , als Emanation und Me-
dium des alles spendenden gottliche Ur-Lichts”.® Sie ist , Lebens-Quelle, Brunn
der Strahlen, / Sonne, Gottlichs Schatten-Bild”,

Ursprung der Belebungs-Krafte!
Ausfluf$ aller Geistigkeit!
Brunnquell aller Zeugungs-Safte!
Feind von aller Dunckelheit

[..]¢

Die Abwesenheit der Sonne wiirde nicht nur der Welt selbst, sondern auch ihrer
poetischen Registratur im Irdischen Vergniigens ein Ende bereiten: ,Dann wann
sich dein Strahl entfernet: / Stirbet die gefror'ne Welt”. Brockes geht noch weiter:
Wenn nur das Licht Leben und Heil verspricht, muss das Dunkel, die Nacht zur
,Holle” werden:

Welch ein Abgrund voller Schrecken,
Welche diistre Kercker-Kluft

Wiirde sich bey uns entdecken,
Welche grause Todes-Gruft?

Wiirde nicht diefs Rund der Erden
Augenblicks zur Holle werden,
Wenn der holden Sonnen Schein
Stets uns sollt” entrissen seyn?
(5.113)

,Das Firmament” bietet ein Gegenstiick hierzu. Auch wenn von Nacht und Ster-
nenhimmel nicht explizit die Rede ist, deutet das Bild der ,,Sapphirne[n] Tieffe”,
die Rede von ,Grufft” und ,lichter Dunckelheit” doch in diese Richtung. ,Das

65 Hunfeld: Blick ins All (Anm. 38), S. 70.
66 Kemper: Irdisches Vergniigen (Anm. 38), S. 108.
67 Kemper: Irdisches Vergniigen (Anm. 38), S. 111.



Lyrische Ekstase(n) bei Barthold Heinrich Brockes 303

Firmament” gehort zu den wenigen ,dunklen’, abgriindigen Texten des Irdischen
Vergniigens. Seine Position als Einleitungsgedicht mag daher zunédchst {iberra-
schen. Und dennoch ist sie funktional gut begriindet, denn Brockes steckt hier
den Rahmen seiner Naturbetrachtung und seines ,verniinftigen Gottesdienstes’
insgesamt ab — in dsthetischer, epistemologischer und theologischer Hinsicht. Be-
vor er sich anschickt, alles zu schildern, schildert er das All. Dabei wird offenbar,
wie sich die Grenzen der Wahrnehmung und die Wahrnehmung der Grenzen
wechselseitig bedingen: ,,Die Grenzen des Kosmos markieren zugleich die Gren-
zen der Mimesis”.®® Der Blick zum Firmament st6ft nicht zu den Grenzen des
Alls vor, wohl aber zu den Grenzen der comprehensio aesthetica. Dieser liminale
Vorbehalt, der auch z.B. das , Sonnen”-Gedicht durchzieht, dieses dsthetisch-
aisthetische Ausloten der Grenzen des Sichtbaren, iiberfordert die Codes spét-
barocker Naturlyrik, wie sie das Irdische Vergniigen bestimmen. Die kosmologi-
sche Ausdrucksnot, die durch das Heraustreten — die Ek-Stasis — des Ichs aus der
konturierten Lebenswelt erzwungen wird, aktiviert durch die argutia-Asthetik
hindurch éltere religiose Codes und Systeme, Bilder und Sprechweisen — in die-
sem Fall solche der Mystik. Dennoch ist Brockes kein Mystiker (mehr). Die in-
tertextuellen Reminiszenzen codieren eine Natur-, nicht eine Gotteserfahrung.
Die ,gliickselige Ertrinkung’ vollzieht sich in einem newtonschen Kosmos, der
Schwindel ist ein Effekt der Pluralitat der Welten: , Ein Sternchen, dessen Schein
so klein, / Schliesst eine Gross” verschiedner Welten ein.” (,Das Grofie und das
Kleine”).® Das All, dieser ,, Abgrund ohne Grund”, wie es auch dort heift, ist je-
doch stets nur das ,,Bild der Ewigkeiten [...], so nur aus GOtt allein, ohn’ End’ und
Anfang stammen” — nicht Gott selbst. Die mystisch codierte Naturerfahrung lasst
sich — dies zeigt das Ende — nicht pantheistisch aufrechnen.

4 Poéme de passage — Nahtod und Naturerfahrung

In seiner Intensitdt ekstatisch-visiondren Erlebens ist Brockes’ Text in der Lite-
ratur des 18. Jahrhunderts — nicht nur in einer Literaturgeschichte der Eksta-
se — singuldr. Er ist dies, weil er an elementare anthropologische Grenzerfah-
rungen appelliert. Die Unendlichkeit ,kann nur im Tod geschaut werden, den
das Ich imaginativ erleidet”” In der Tat ist die ,Vorstellung ausgehaltene[n],
sprachlich simulierte Tod[es]””" das zentrale Motiv im Gedicht neben dem des
Ertrinkens. Es handelt sich gewissermafien um ein poéme de passage, eine lyrische
Nahtoderfahrung,” dhnlich jener, die Raymond Moody in seinem Bestseller Life

68 Hunfeld: Blick ins All (Anm. 38), S. 66.

69 Kemper: Irdisches Vergniigen (Anm. 38), S. 31.

70 Hunfeld: Blick ins All (Anm. 38), S. 69.

71 Koschorke: Geschichte des Horizonts (Anm. 47), S. 113.

72 Ein Uberblick bei Malte Meesmann: Immanente Strukturen der Nahtod-Erfahrung. In:
Unterwelten. Modelle und Transformationen. Hrsg. von Joachim Hamm und Jorg Robert.
Wiirzburg 2014, S. 285-308.



304 Jorg Robert

after Life (Leben nach dem Tod) beschrieben hat.” Eine neuere Definition beschreibt
die near death experience (NDE) folgendermafsen:

NDE are generally understood to be the unusual, often vivid and realistic,
and sometimes profoundly life-changing experience occurring to people
who have been physiologically close to death, as in cardiac arrest or other
life-threatening conditions, or psychologically close to death, as in acci-
dents or illnesses in which they feared they would die.”

Dokumentierte Berichte iiber Nahtoderlebnisse dhneln semantisch und moti-
visch immer wieder Ekstaseerlebnissen. ,In der Vergangenheit hatten diese Er-
lebnisse oft andere Namen. Man bezeichnete sie als Visionen, Erleuchtungen,
mystische oder religiose Erfahrungen. In der Antike sah man in ihnen Berichte
von Reisen in die Unterwelt.””

Die Ausloser fiir solche Nahtoderfahrungen sind vielféltig:® Reanimation,
Komplikationen bei Operationen, momentaner Verlust des Bewusstseins, Unfél-
le, Drogen, Depression, aber auch selbst induzierte Ausnahmezustande, wie wir
sie in Brockes” Gedicht vor uns haben. Drei typische Formen von Nahtoderleb-
nissen sind Absturzerlebnis, Ertrinken, Herzrhythmusstérung. Eine besondere
Stellung nimmt die so genannte ,,out-of-body-experience””” ein, die ja — schon be-
grifflich — der Erlebnisform der , Ek-Stasis”, des Hinaustretens, entspricht. In der
aktuellen Diskussion stehen sich eine physiologische und eine metaphysische Deu-
tung dieser Phédnomene letztlich unverséhnlich gegeniiber. Wahrend eine Seite
die Nahtoderfahrung als ein , praformiertes Reaktionsmuster des Gehirns” ver-
steht, sieht die anderen in ihr den Beleg fiir ein ,,endloses Bewusstsein””® an dem
das Subjekt an der Schwelle zum Tod partizipiert. Das ist — und hier schlief3t sich
der Kreis — die Wiederkehr der platonischen Anamnesis-Theorie, der gnostisch-
neuplatonisch-mystischen Einheitsvorstellungen auf medizinischer Grundlage.

An den eigentlichen Nahtodberichten erstaunt immer wieder, ,dass sie von
kulturellen, medizinischen und demographischen Faktoren unabhidngig zu sein
schein[en].”” Thre literarisch-narrative Grundstruktur ist hochgradig topisch.
Das Unerhorte, Inkommensurable und ,ganz Andere’ erzwingt den Rekurs auf
alte topisch-archetypische Narrative und Motive. Dabei stellt sich meist ein Ge-

73 Raymond A. Moody: Live After Life: The Investigation of a Phenomenon — Survival of Bodi-
ly Death. Covington / Georgia 1975.

74 Bruce Greyson: The near-death experience Scale. Construction, reliability and validity. In:
Journal of Nervous and Mental Diseases 171 (1983), S. 369-375; vgl. Meesmann: Nahtod-
Erfahrung (Anm. 72).

75 Pim van Lommel: Endloses Bewusstsein. Neue medizinische Fakten zur Nahtoderfahrung.
Diisseldorf 2009, S. 34.

76 Meesmann: Nahtod-Erfahrung (Anm. 72), S. 291.

77 Moody: Life after Life (Anm.73), S. 49-68.

78 van Lommel: Endloses Bewufitsein (Anm.75).

79 Carol Zaleski: Nah-Toderlebnisse und Jenseitsvisionen vom Mittelalter bis zur Gegenwart.
Frankfurt/M. 1993/5, S. 238.



Lyrische Ekstase(n) bei Barthold Heinrich Brockes 305

fiihl der Geborgenheit ein; es kommt zu Begegnungen und Erlebnissen, die nach
der Riickkehr ins Leben und Bewusstsein zu einer nachhaltigen inneren Kon-
version fithren.® Dieselbe Polaritdt von Geborgenheit und Umkehr strukturiert
auch Brockes Text. Dartiber hinaus finden sich zahlreiche topische Elemente von
Nahtoderfahrungen einerseits, Visionsliteratur andererseits wieder: Die narrati-
ve Struktur, das Versinken im Meer des Unendlichen, der Durchgang durch den
Tod, sogar die ,out-of-body-experience”, die einer Studie von Long und Perry
(2010) zufolge in 75,4 % aller Falle berichtet werden.® Sie ist das medizinische
Korrelat der Ekstase, der auch von Brockes bezeichnete ,, Augenblick”, in dem das
commercium mentis et corporis aufgelost wird, Leben und Tod sich scheiden - eine
ambivalente, dngstigende Erfahrung: Wahrend die Sinne in der ,ungeheuren
Gruft” des heraufdammernden Alls versinken, , entsatzte sich mein Geist”.

Mit diesen Uberlegungen ist ausdriicklich nicht impliziert, dass dem , Firma-
ment” eine real-biographische Nahtoderfahrung vorausgeht und erlebnishaft
zugrundeliegt. Es sollte lediglich gezeigt werden, wie mystisch-ekstatisches
Sprechen und Nahtoderfahrung semantisch-motivisch miteinander korreliert
sind — und dies nicht erst bei Brockes. Dennoch zeichnet sich die typische Struk-
tur des Nahtoderlebnisses — Durchgang durch den Tod, Wiedergeburt, Umkehr —
sehr deutlich ab. Vor dieser Folie werden auch die dunklen Aspekte des Textes
sichtbar: Denn keinesfalls handelt es sich um eine ungetriibt positive, lichtvolle
und emphatisch als begliickend wahrgenommene Erfahrung, wie sie die meisten
Nahtoderfahrungen bieten, keine Begegnung mit einem hellen Licht am Ende
eines Tunnels, wie sie Hieronymus Boschs Visionen iiber das Jenseits (1490) bieten —
im Gegenteil. Eher wird man von einer negativen, oder doch zumindest ambiva-
lenten Erfahrung sprechen, die erst am Ende durch die Vergewisserung in Gott
aufgehoben wird. Gerade das Dunkle, Unbestimmte und Unkonturierte entfaltet
einen gefahrlichen Sog, der das Wahrnehmungssubjekt in ,,des Abgrunds Raum”
zieht. Wie ein Wirbel ,verschlingt’ es den Blick, zieht ihn in seine ,,unmafig-tieffe
Hole”. Das Bild der ,Hole” durchzieht den Text in mehrfacher Spiegelung: Es

80 Carol Zaleski hat in ihrem Buch tiber ,Nah-Toderlebnisse und Jenseitsvisionen” (Anm. 79)
(angestofsen durch Moody) den Konnex zwischen Augenzeugenbericht und literarischer
Tradition in einem weiten Bogen von der Antike bis ins spate Mittelalter (z. B. die Literatur
uber das Purgatorium des hl. Patrick) verfolgt. Eine Untersuchung tiber Vision und Nahtod
in der Moderne (seit 1500) steht aus. Dabei bietet gerade die Literatur der klassischen Mo-
derne eine Vielzahl von Berichten iiber ,andere Zustande‘ und Nahtoderlebnisse, die sich
immer wieder in die Form der Jenseits- oder Unterweltreise kleiden: Ich erinnere an Rilkes
Duineser Elegien oder Hofmannsthals Gedicht Erlebnis, das einen regelrechten Nahtodbe-
richt in Form eines descensus darstellt. Es kulminiert in den Zeilen: , Und still versank ich
in dem webenden, / Durchsichtigen Meere und verliefs das Leben” und weiter: ,Das ist der
Tod. Der ist Musik geworden, / gewaltig sehnend, siiff und dunkelglithend, / Verwandt der
tiefsten Schwermut”. Hugo von Hofmannsthal: Gesammelte Werke in zehn Einzelbanden.
Hrsg. von Bernd Schoeller in Beratung mit Rudolf Hirsch. Gedichte. Dramen I (1891-1898).
Frankfurt/M. 1996, S. 19.

81 Jeffrey Long, Paul Perry: Beweise fiir ein Leben nach dem Tod. Die umfassende Dokumenta-
tion von Nahtoderfahrungen aus der ganzen Welt. Miinchen 2010, S. 21.



306 Jorg Robert

findet sich einerseits im ,,holen Lufft-Raum”, dann in der ,Hole” des Firmaments,
schliefSlich in der , Gruft voll unsichtbaren Lichts”. All diese Bilder transportieren
die Idee des Umfangenden, EinschlieSenden, Umhegenden. Sie sind — im Sinne
C. G. Jungs — Aktualisierungen des Mutter-Archetyps: ,Das Grab, der Sarkophag,
die Wassertiefe, der Tod”, so C.G. Jung in seinem Aufsatz Die psychologischen As-
pekte des Mutterarchetyps (1938), geben dem Mutterarchetyp dabei einen ,negati-
ven, nefasten Sinn".* Weitere Realisationen sind ,das Geheime, Verborgene, das
Finstere, der Abgrund, die Totenwelt, das Verschlingende, Verfiihrende und Ver-
giftende, das Angsterregende und Unentrinnbare.”®

All diese Pradikationen treffen auf die eine oder andere Weise auf unseren
Text zu: Das Ich setzt sich willentlich einer Grenzerfahrung aus, die einen ge-
fahrlichen Sog, eine Art Todestrieb aktiviert. Es handelt sich, wie gesagt, um ein
wahrnehmungspsychologisches Extremexperiment am eigenen Korper, eine
selbst-induzierte Bewusstseinseklipse. Dieser Selbstversuch scheint spatestens in
Vers 18 in prekarer Weise zu entgleiten: Dem Auge misslingt der Zugriff auf den
unendlichen Raum (die comprehensio aesthetica), dem Individuum droht die totale
Ausloschung. Angesichts dieser negativen Ek-Stasis bzw. out-of-body-experience
erfahrt das in Koérper und Geist dissoziierte Ich eine existentielle Verunsiche-
rung: ,Verzweiflung drohete der ganz verwirrten Brust”. Contemplatio droht in
desperatio umzuschlagen, die an der Existenz Gottes verzweifelt. Doch es folgt
— noch einmal — die consolatio: In der Ubiquitédt Gottes, mystisch als ,heylsams
Nichts” gewendet, wird der drohende Gottesverlust abgewendet. Im Gang des
Textes wirkt dieser Sprung in Gott — die physikotheologische Regression — einiger-
maflen abrupt. Dieses radikale ,Auftauchen’ aus dem mystischen Tiefenrausch
und Todestrieb leisten die beiden abschliefSenden Zeilen. Sie setzen den ,nefasten’
Aktualisierungen des Mutterarchetyps eine positive, viterliche gegeniiber: die
Vision eines das Subjekt integrierenden, allgegenwartigen Gottes.

Dieser Sprung in die metaphysische Geborgenheit ist als Pointe des Textes
wohl iiberlegt. Auch hierin kommt dem Text eine vorbereitende, propéadeutische
Funktion fiir die Sammlung insgesamt zu. Denn, anders als das Motto es an-
deutet, ist die gottliche ,Herrlichkeit an der machtigen Hohe” nicht unmittelbar,
sondern nur indirekt zu ermitteln — und dies nur unter Lebens- und Heilsgefahr.
So radikal der Text in poetischer Hinsicht ist, so konservativ ist am Ende seine
Botschaft. Denn sein Hauptteil (v. 18-20) ist nichts anderes als eine eindringliche,
am eigenen Erkenntnisleib durchgefiihrte Warnung, sich nicht ,an die Kreatur zu
verlieren’. Der Sinn der poetischen Nahtoderfahrung heifst Begrenzung und Ein-
hegung der curiositas. Der Sinn des Erlebnisberichts, der poetischen Konfession,
liegt in der existentiellen Rettungserfahrung der Schlussverse. Der Leser ist auf-
gerufen, sie bei der eigenen Betrachtung der Natur — bzw. bei der fortschreiten-

82 Carl Gustav Jung: Die psychologischen Aspekte des Mutterarchetyps. In ders.: Taschenbuch-
ausgabe in elf Banden. Hrsg. von Lorenz Jung auf der Grundlage der Gesammelten Werke.
Miinchen 2001, S. 75-106, hier S. 80.

83 Jung: Mutterarchetyp (Anm. 82), S. 81.



Lyrische Ekstase(n) bei Barthold Heinrich Brockes 307

den Lektiire des Irdischen Vergniigens — nicht zu vergessen. Rettung und Umkehr
ergeben sich erst da, wo die Verlusterfahrung qua liminalem Ubergang gewendet
wird in eine Wiedergeburt in Gott. Dies verleiht dem dsthetisch-symbolischen
Durchgang durch den Tod den Rang einer echten Konversion. ,Das Firmament”
ist ein Bekehrungsgedicht, eine lyrische confessio, die nebenbei der frithaufklare-
rischen Naturbetrachtung Grenzen setzt. Dazu muss der curiositas- und mit ihm
der Pantheismusvorwurf abgewehrt werden. Der gestirnte Himmel, das All, ist
eben nur ,Bild der Ewigkeiten [...], so nur aus GOtt allein, ohn’ End’ und Anfang,
stammen”. So bedarf das Subjekt des Sprunges von der creatura zum creator, ein
Sprung, der eine symbolische Wiedergeburt nach dem symbolischen Nah- oder
Beinahe-Tod darstellt. Es ist der Sprung aus dem Abgrund des Textes. Die Schop-
fung ist damit ambivalent: In der Logik vom ,Buch der Natur’® ist sie als Medi-
um Trenn- und Verbindungslinie in einem. Wie in Baldes Enthusiasmen oder in
Kirchers iter ecstaticum wird eine religiose Form — die ekstatische Himmels- und
Seelenreise — zum Medium der (Selbst-)Erfahrung. Das religiose Wissen des Tex-
tes geht nicht in der Sdkularisierung einer Form auf.

84 Dazu Hans Blumenberg: Das Hamburger Buch der Natur und sein Konigsberger Reflex. In
ders.: Die Lesbarkeit der Welt. Frankfurt/M. 1981, S. 180 ff.



DOI: 10.13173/9783447104975.287
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



,Wo bin ich?”

Zur Orientierung der religiosen Lyrik im 18. Jahrhundert
am Beispiel von Barthold Heinrich Brockes und Friedrich Holderlin

Kevin F. Hilliard

Zum Erstaunen bin ich da.
(Goethe, Parabase)

Die Lyrik! hatte es im 18. Jahrhundert nicht leicht, sich zu behaupten. ,J’ai souvent
oui dire a Despréaux”, erinnerte sich Jean-Baptiste Rousseau, ,, que la philosophie
de Descartes avait coupé la gorge a la poésie”, und dem Verdikt des Literatur-
papstes Boileau fiigte er aus eigener Einsicht hinzu: Il est certain que ce qu'elle
emprunte des mathématiques [d. h. der neueren Philosophen] desseche l'esprit”.?
Solche Klagen gegen den philosophischen Zeitgeist hauften sich im Laufe des
18. Jahrhunderts.

Il regne depuis peu en France un gofit de Précision & de Méthode, qui va
mal avec les fougues & les emportemens de I'Ode. Une je ne scai quelle
fureur de Logique s’est emparé des Esprit[s], [et] a fait de nous des Raison-
neurs; nous en sommes insuportables, & je ne congois pas comment nous
avons pli sacrifier si légérement au petit honneur de penser, le plaisir de
sentir.?

Ahnliche Klagen wurden auch in England erhoben: ,But now the mystic tale,
that pleas’d of yore / Can charm an understanding age no more”.* Und wie fiir
Addison war fiir Herder sein Jahrhundert, das ,Jahrhundert der Philosophie”,’

1 Es wird im Folgenden nur von der ,hohen Lyrik’ die Rede sein. Die liedhafte, leichte Dich-
tung spielt hier keine Rolle.

2 ].-B. Rousseau an Brossette, 27 July 1715; zitiert von E. F. Carritt: A Calendar of British Taste
from 1600-1800. London o. J., S. 177. ,Mathematisch’ bzw. ,geometrisch’ war die deduktive
Methode der kartesianischen Philosophie. Vgl. René Descartes: Meditationes de prima phi-
losophia (1641). In ders.: (Euvres Bd. 7. Hrsg. von Charles Adam und Paul Tannery. Paris
1964, S. 1-90: ,,ord[o] [...] quam illum qui est apud Geometras usitatus” (S. 13).

3 Toussaint Rémond de Saint-Mard: Réflexions sur la Poésie en général, Sur I'Eglogue, sur
la Fable, sur 1'Elégie, sur la Satire, sur 'Ode & sur les autres petits Poémes. La Haye 1734,
S. 225-226.

4 Joseph Addison: Account of the Greatest English Poets; zitiert von Carritt: Calendar (Anm. 2),
S. 129.

5 Johann Gottfried Herder: Versuch einer Geschichte der lyrischen Dichtkunst. In ders.: Simt-
liche Werke Bd. XXXIIL. Hrsg. von Carl Redlich. Berlin 1899, S. 85-140, hier S. 136.



310 Kevin F. Hilliard

schlicht eine , unpoetische Zeit“® auf ,ein[em] Feld, das der Weltweise ausgeja-
tet, auf dem er betrachtungsvoll spaziert[,] [kann] [...] der Dichter [...] nicht [...]
wandeln””

Unter den Angriffen der philosophischen Partei geriet insbesondere die geist-
liche Dichtung in Bedrédngnis. , Tis apparent”, behauptete Shaftesbury,

[...] that the Manners, Actions, and Characters of Sacred Writ, are in no
wise the proper Subject of other Authors than Divines themselves. They
are Matters incomprehensible in Philosophy: They are above the pitch of
the mere human Historian, the Politician, or the Moralist; and are too sacred
to be submitted to the Poet’s Fancy, when inspir’d by no other Spirit than
that of his profane Mistresses, the Musks.?

Bedroht waren aber nicht nur die biblische und geistliche Dichtung. Wenn die
Musen wirklich zu verbuhlten ,,Gebieterinnen” iiber die eitle Fantasie des Poeten
herabgekommen waren, hatten sie offenbar auch ihren Chorfiihrer Apoll im Stich
gelassen; es konnte also auch um die Weisheit in dichterischer Form nicht gut
bestellt sein.

Und in der Tat: auf die Grundfragen des menschlichen Daseins hatte die Phi-
losophie Antworten parat, die umso klarer ausfielen, je weniger sie die Dichtung
um Hilfe ersuchte. Die Dichtung befand sich damit im gleichen Fall wie die Theo-
logie; denn auch (und vor allem) von dieser wollte sich die Philosophie emanzi-
pieren. Umgekehrt waren also Theologie und Dichtung tendenziell Verbiindete
im Streit mit der Philosophie. In diesem Aufsatz soll zunéchst in allgemeiner
Form davon die Rede sein, wie man einander dabei gegenseitig aushalf. Vor die-
sem Hintergrund sollen dann Beispiele aus der Lyrik von Barthold Heinrich Bro-
ckes behandelt werden. Den Abschluss wird ein Ausblick auf die Lage um 1800
bilden.

1 Die Form der philosophischen Weisheit
Drei Zitate:

[D]a wir eine verniinftige Seele haben, die zu deutlichen Vorstellungen,
und Begriffen geschickt, und aufgelegt ist, woran es denen unverniinftigen
Thieren mangelt, so ist dieses die erste Pflicht, worzu uns die Seele selbst
verbindet, dass wir die Wahrheit suchen, und uns um diejenigen Wahr-
heiten vornamlich, und insonderheit bekiimmern, woran uns am meisten
gelegen. [...] [So bald] ein Mensch [...], der auch nur anfangt menschlich

6 Johann Gottfried Herder: Uber die neuere deutsche Literatur. Zwote Sammlung von Frag-
menten. In ders.: Werke in zehn Banden Bd. 1. Hrsg. von Ulrich Gaier. Frankfurt a. M. 1985,
S. 261-365, hier S. 349.

7 Herder: Versuch einer Geschichte der lyrischen Dichtkunst (Anm. 5), S. 122-123.

8 Anthony Ashley Cooper, Earl of Shaftesbury: Soliloquy; or, Advice to an Author. In ders.:
Characteristicks of Men, Manners, Opinions, Times. Indianapolis 2001 (nach der 6. Aufl.
London 1737-38). Bd. 1, S. 95-224, hier S. 220-221.



Zur Orientierung der religiosen Lyrik im 18. Jahrhundert 311

zu denken, [...] sich selbst ansiehet, so bald siehet er sich gezwungen zu
fragen: Wer bin ich? Wo bin ich? Woher bin ich kommen?®

Warum? Wer? Wo bin ich? Zum Gliick. Ein Mensch. Auf Erden.
Bescheide sonder Licht, die Kindern gniigen werden!"

"Tis admirable' [...] to consider, That a Man shou'd have been long come
into a World, carry’d his Reason and Sense about with him, and yet have
never seriously ask’d himself this single Question, , WHERE am I? or WHAT?”
but, on the contrary, shou'd proceed regularly to every other Study and
Inquiry, postponing this alone, as the least considerable.'?

Der kursachsische Pfarrer und Schulinspektor Johann Gottlieb Walpurger, Gott-
hold Ephraim Lessing und der Earl of Shaftesbury waren sich einig, dass es be-
stimmte Fragen gibt, denen der Mensch kraft seiner Vernunftbegabung nicht
ausweichen kann und nicht ausweichen darf. Fiir Walpurger ist es jedoch selbst-
verstandlich, dass die Sinnsuche in religiose Bahnen gelenkt werden soll. Dem
Fragenden wird auch sogleich die Antwort einsouffliert: ,Man darf ihm nur ein
Wortgen von einem Hohern Wesen sagen, von welchem Himmel und Erde, und
er selbst dependent ist, so wird er aufmerksam und sucht sich denjenigen be-
kannt zu machen, dem er alles, was er hat, zu danken hat”.® Und wenn er dann
,tichtige Lehrmeister” bekommt, wird er ,alsbald” Gottes , unendliche Macht,
Weisheit und Giite” , begreifen” lernen."* Zu diesen ,Lehrmeistern” zdhlte Wal-
purger selbst, dessen Amt es ja war, im schulischen und kirchlichen Unterricht
fiir die entsprechende Unterweisung zu sorgen.

Lessing geniigen die Lehrmeinungen als Antworten nicht mehr. ,Bescheide
sonder Licht” sind sie ihm, denen nur mehr die , Einfalt [...], mit starrverwandten
Blicken, / Mit gierig offnem Mund, und Beifallsreichem Nicken” Glauben schen-
ken kann."” Freilich bietet sich ihm keine bessere Auskunft an. Seine Suche miin-
det in zermiirbendem Zweifel; das Lehrgedicht , Die Religion” blieb Fragment.

Auch Shaftesbury halt nicht viel von den bisher erteilten Antworten auf die
Sinnfrage. Von dem philosophischen ,Study and Inquiry” verspricht er sich aber,
im Gegensatz zu Lessing, Erfolg. Die entscheidende Voraussetzung ist, dass der
Einzelne die Verantwortung dafiir an keinen Zweiten abgibt, als ob es moglich

9 Johann Gottlieb Walpurger: Cosmotheologische Betrachtungen derer wichtigsten Wunder
und Wahrheiten im Reiche der Natur und Gnaden zur Verherrlichung ihres glorwiirdigen
Urhebers|,] zur Beschamung des Unglaubens und zur allgemeinen Erbauung Schrift- und
Vernunftmassig ausgefertiget. Zweyter Theil. Chemnitz 1749, S. 445-446.

10 Gotthold Ephraim Lessing: Die Religion. In ders.. Werke und Briefe in zwolf Banden
Bd. 2. Hrsg. von Jiirgen Stenzel. Frankfurt a. M. 1998, S. 264-276 (hier S. 267).

11 Hier in dem Sinne: verwunderlich.

12 Shaftesbury: Miscellany III. In ders.: Characteristicks (Anm. 8) Bd. 3, S. 82-115, hier S. 98.

13 Walpurger: Cosmotheologische Betrachtungen (Anm. 9), S. 446.

14 Walpurger: Cosmotheologische Betrachtungen (Anm. 9), S. 446.

15 Lessing: Die Religion (Anm. 10), S. 267.



312 Kevin F. Hilliard

wire, ,[to] leav[e] the Examination [...] to others commission’d, as he supposes, to
understand and think for him“! Die philosophische Sinnsuche grenzt er aus-
driicklich von allen katechetischen Ubungen ab.” Gerade durch die Ahnlichkeit
der Frageform' werden die Unterschiede in der Sache unterstrichen. Nicht ge-
lerntes Wissen wird abgefragt. Es gibt zwar auch bei Shaftesbury einen Lehr-
meister, aber nur innerhalb des Ichs, als eine Rolle im Selbstgesprach: , By vir-
tue of [...] SoLiLoQuY he becomes two distinct Persons. He is Pupil and Preceptor.
He teaches, and he learns”" Beide Personen gehoren nur dem einem Ich an. Die
Sinnsuche wird zwar auch bei Walpurger von einem Ich initiiert. Aber bei Shaf-
tesbury behalt das Ich von Anfang bis Ende die Alleinregie {iber den von seinen
Fragen ausgeldsten Prozess und ist damit in einem radikaleren Sinne konstitutiv,
als es bei Walpurger der Fall war. Shaftesbury gehort damit in eine Reihe mit
den ,Philosophen des spaten 17. Jahrhunderts, die das Da-Sein unhinterfragbar
auf den jeweils bestimmten Ort und die bestimmte Zeit fest[legen], zu denen ein
unverwechselbares Individuum ,Ich bin hier’ sagt”.®

Das Ich steht dabei fiir die Voraussetzungslosigkeit der Fragestellung, und
diese umgekehrt inszeniert die Voraussetzungslosigkeit des Ichs. Mit der Frage
,WHERE am [? or WHAT?” wird bei Shaftesbury das blofie Lebewesen zum Men-
schen; er wird gleichsam zu seinem eigenen Schopfer. Daher gibt es bei ihm auch
keine Entsprechung zu Walpurgers letzter Frage: ,Woher bin ich kommen?” Und
so wie die Sinnfrage im Leben des Einzelnen einen Einschnitt macht — als ob man
,on a sudden [were] transported into a new Scene of Life”,* sagt Shaftesbury - so
markiert sie auch kulturgeschichtlich einen radikalen Bruch, indem ihre Beant-
wortung ohne Rekurs auf irgendwelche Traditionen oder Lehrmeinungen aus-
kommen soll. Mit ihr beginnt gleichsam eine neue Zeitrechnung; wo sie einsetzt,
wird jede Zeit zur Neuzeit.

Shaftesburys Formulierung der Sinnfrage ist daher nicht schon deswegen
im historischen Sinne neuzeitlich, weil in ihr Subjektivitdt so radikal gesetzt ist.
Dieselbe Inszenierung subjektiver Voraussetzungslosigkeit kann man auch bei
Shaftesburys Vorbildern Epiktet und Marc Aurel finden,? unter anderen Vor-

16 Shaftesbury: Miscellany III (Anm. 12), S. 98.

17 Shaftesbury: Soliloquy (Anm. 8), S. 189.

18 Der katholische Katechismus kennt die Fragen: ,Woher kommen wir? Wohin gehen wir?
Wozu leben wir?”

19 Shaftesbury: Soliloquy (Anm. 8), S. 100.

20 Ulrich Gaier: Die anthropologische Dimension von Einzelsinn-Asthetiken. In: Herder und
die Kiinste. Asthetik, Kunsttheorie, Kunstgeschichte. Hrsg. von Elisabeth Décultot und Ger-
hard Lauer. Heidelberg 2013, S. 13-31, hier S. 13.

21 Shaftesbury: Miscellany III (Anm. 12), S. 98.

22 Vgl. Shaftesbury: ‘Acxnuata (The Philosophical Regimen). In: The Life, Unpublished Let-
ters, and Philosophical Regimen of Anthony, Earl of Shaftesbury. Hrsg. von Benjamin Rand.
London 1900, S. 1-272, hier S. 114, 115, 116, 123 (Epiktet), S. 112, 113, 117, 119 (Marc Aurel).
Zur Kritik an dieser Edition s. Mark-Georg Dehrmann: Produktive Einsamkeit. Studien zu
Gottfried Arnold, Shaftesbury, Johann Georg Zimmermann, Jacob Hermann Obereit und
Christoph Martin Wieland. Hannover 2002, S. 36 Anm. 65.



Zur Orientierung der religiosen Lyrik im 18. Jahrhundert 313

zeichen auch bei Augustinus.” Das Paradoxon, dass Subjektivitdtskonzepte und
-techniken faktisch in historischen Abhangigkeitszusammenhéngen stehen, soll-
te uns vorsichtig machen, bei dem Einzelfall, wie er uns bei Shaftesbury begeg-
net, gleich die Geburt des neuzeitlichen Subjekts und den Anbruch der Moderne
auszurufen. Die neue Zeitrechnung, die mit dem Denkprozess einsetzt, ist viel-
mehr diesem selber inhadrent und gilt immer nur fiir das Ich, das sich ihm unter-
zieht.* Erst aus der Vervielfiltigung solcher Einzelaktionen ergibt sich ein neues
Epochenprofil. Auch das ist paradox: , Subjektivitdt” wird erst dann zu einem
Epochenphdnomen, wenn sie im gesellschaftlichen Diskurs eine Systemstelle zu-
gewiesen bekommt und damit replizierbar wird.

In diesem Sinne war es bekanntlich Descartes, der Schule machte. In dessen
Discours de la méthode pour bien conduire sa raison von 1637 beginnt die Wissenssu-
che damit, dass das Subjekt als einzige Begriindungsinstanz die ,Precepteurs”
entfernt und ihre Lehren tilgt, um dann so zu verfahren, als ob es neu auf die
Welt kame, nur diesmal mit einer voll funktionsfahigen Vernunft: ,[comme] si
nous auions eu I'vsage entier de nostre raison dés le point de nostre naissance, &
que nous n‘eussions iamais esté conduits que par elle”.* Bei Thomasius, um 1690,
ist dieses Vorgehen bereits in der wissenschaftlichen Propadeutik verankert.?
Wenn also am anderen Ende des Zeitraums Kant zum ,,Selbstdenken” aufruft,?
damit das von aller Vormundschaft’ befreite Subjekt® auf eigene Faust und fiir
sich selbst die Fragen beantworten moge, in denen sich das ,,ganze Interesse [der]
Vernunft [...] vereinigt”? ist das im Grunde nur die Wiederholung einer bekann-
ten und mittlerweile zur Norm gewordenen padagogischen Maxime. In diesem

23 Umfassend zur Geschichte des Selbstgesprachs: Giinter Butzer: Soliloquium. Theorie und
Geschichte des Selbstgesprachs in der europdischen Literatur. Miinchen 2008. Dort zu Shaf-
tesbury S. 329-341.

24 Die Moderne ist damit eine ,,anthropologische”, keine ,historische Kategorie”: s. Thomas E.
Schmidt zu Peter Sloterdijk: Die schrecklichen Kinder der Neuzeit. Berlin 2014. In: Die Zeit.
Nr. 26. 18. 6. 2014, S. 47.

25 René Descartes: Discours de la méthode pour bien conduire sa raison, & chercher la vérité
dans les sciences. Leiden 1637, S. 14.

26 Christian Thomasius: Ausiibung der Vernunftlehre. Halle 1691. Nachdruck Hildesheim
1968. Auszug in: 18. Jahrhundert. Texte und Zeugnisse. Hrsg. von Walther Killy. Miinchen
1983, S. 9-11.

27 ,,Die Maxime, jederzeit selbst zu denken, ist die Aufklirung”. Immanuel Kant: Was heif3t: Sich
im Denken orientieren? In ders.: Werke Bd. 3. Schriften zur Metaphysik und Logik. Hrsg.
von Wilhelm Weischedel. Wiesbaden 1958, S. 265-283, hier S. 283.

28 Immanuel Kant: Beantwortung der Frage: Was ist Aufklarung? In ders.: Werke Bd. 6. Schrif-
ten zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Padagogik. Hrsg. von Wilhelm
Weischedel. Frankfurt a. M. 1964, S. 51-61, hier S. 53-54.

29 Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft. In ders.: Werke Bd. 2. Kritik der reinen Ver-
nunft. Hrsg. von Wilhelm Weischedel. Wiesbaden 1956, S. 677. Kants Fragenkatalog lautet
bekanntlich: ,1. Was kann ich wissen? 2. Was soll ich tun? 3. Was darf ich hoffen?” (ebd.)



314 Kevin F. Hilliard

Sinne lasst sich auch Kants Frage ,Was heifst: Sich im Denken orientieren?” als
sublime Fortsetzung von Shaftesburys ,Where am [?" verstehen.*

Fiir unseren Zusammenhang ist eine weitere Gemeinsamkeit dieser tabula
rasa-Entwiirfe von besonderer Bedeutung. Es herrscht in ihnen eine gewisse As-
kese, die sich nach innen als Wachsamkeit gegeniiber der eigenen Anfalligkeit
fiir unkontrollierte Gemiitsbewegungen, nach aufien als eine Abwehrhaltung ge-
geniiber den kulturellen Praktiken manifestiert, die solchen Gemiitsbewegungen
Vorschub leisten. Zu diesen Praktiken gehoren das Erzahlen, das Fabulieren, das
Dichten. Descartes wusste, , que la gentillesse des fables reueille l'esprit [...] [et]
que la Poésie a des delicatesses & des douceurs rauissantes”*' Als aber der Zeit-
punkt kam, wo es mit der Wahrheitssuche ernst wurde, glaubte er ,auoir desia
donné asses de tems [...] a la lecture des liures anciens, & a leurs histoires, & a
leurs fables”.* Denn ,les fables font imaginer plusieurs euenemens comme pos-
sibles qui ne le sont point”.** Die, die in der Dichtung und in der kaum weniger
fabelhaften Geschichte ein Mittel suchten ,[pour] regl[er] leurs meurs”, seien ,,su-
iets a tomber dans les extrauagances des Paladins de nos romans, & a conceuoir
des desseins qui passent leurs forces”.**

Descartes scheint hier auf die Kritik des Don Quixote am Ritterroman anzu-
spielen. Ausdriicklich ist das bei Shaftesbury der Fall, der zu Beginn des 18. Jahr-
hunderts als ein zweiter , Spanish CervanTEs” gegen die Verfithrungen und
Selbstiiberschédtzungen, die eine allzuwillige Hingabe an die Gaukelbilder der
Einbildungskraft und der Poesie mit sich brachte, zu Felde gezogen war.*> Andere
mochten Silben zahlen (,,scan Syllables”)* und Luftschldsser bauen (,build [...]
Castles in the Air”), um ihrer ,aerial Fancy, or heated Imagination” Lauf zu las-
sen.” Der Philosophie komme es dagegen zu, die ,Fancys, Passions, and Hu-
mours” zu regulieren (,,regulate”).’® Ihre Befugnisse erstreckten sich dabei auf
alle Aspekte der Dichtkunst, bis in Stilfragen hinein, wo Shaftesbury im Namen
der Vernunft ein zihes Handgefecht gegen alles Hochtrabende, Aufgeblasene,
Uberhitzte fiithrte — gegen ,the Miraculous, the Pompous, or what we generally call

30 Vgl.auch Hume, der Shaftesburys Fragen ,Where am I? or What?” wortlich wiederholt, um sie
freilich auf seine eigene, eigenwillige Weise zu beantworten oder vielmehr beiseitezulegen.
David Hume: A Treatise of Human Nature. Hrsg. von L. A. Selby-Bigge. Oxford 1965, S. 269.

31 Descartes: Discours (Anm. 25), S. 7. Vgl. auch das Bekenntnis: , I'estois amoureux de la Poé-
sie” (ebd. S. 7-8).

32 Descartes: Discours (Anm. 25), S. 8.

33 Descartes: Discours (Anm. 25), S. 8.

34 Descartes: Discours (Anm. 25), S. 8.

35 Shaftesbury: Miscellany V. In ders.: Characteristicks Bd. 3 (Anm. 8), S. 139-209, hier S. 156.

36 Shaftesbury: Soliloquy (Anm. 8), S. 184.

37 Shaftesbury: Miscellancy V (Anm. 35), S. 145. Vgl. A Letter Concerning Enthusiasm. In ders.:
Characteristicks Bd. 1 (Anm. 8), S. 1-36, hier S. 30.

38 Shaftesbury: Soliloquy (Anm. 8), S. 176; vgl. S. 199: ,,Every Man indeed who is not absolutely
beside himself, must of necessity hold his Fancys under some kind of Discipline and Ma-
nagement. The stricter this Discipline is, the more the man is rational, and in his Wits. The
looser it is, the more fantastical he must be, and the nearer to the Madman’s state.”



Zur Orientierung der religiosen Lyrik im 18. Jahrhundert 315

the SusLIME”, gegen das Staunen als dessen Grundaffekt, und gegen die Kunst-
mittel, mit denen dieses , Astonishment” erregt werden sollte, ,the variety of Fi-
gures, the multiplicity of Metaphors” usw.* Und Shaftesbury machte noch die
feine Bemerkung, dass die Dichter das wirkliche Staunen am wirksamsten durch
ein fingiertes erweckten: ,The known way of pleasing such as these, is to make
‘em wonder, and lead the way for em in this Passion, by a feign'd surprize at
the miraculous Objects we set before ‘em.”*” Nichts anderes tue Horaz in seinen
Musen- und Gottesanrufungen.” Davon wird weiter unten noch die Rede sein.*?

In Fortsetzung der Bemiihungen Descartes’ und Shaftesburys definiert Adam
Smith die Philosophie geradezu als ,,one of those arts which address themselves
to the imagination” — aber nicht etwa, weil sie die Aufgabe hétte, diese zu erre-
gen, sondern im Gegenteil, weil es ihr Amt ist, ihre Unruhe zu ziigeln:

Philosophy is the science of the connecting principles of nature. Nature[...]
seems to abound with events which appear solitary and incoherent with
all that go before them, which therefore disturb the easy movement of the
imagination [and] which make its ideas succeed each other [...] by irregu-
lar starts and sallies [...]. Philosophy, by representing the invisible chains
which bind together all these disjointed objects, endeavours to introduce
order into this chaos of jarring and discordant appearances, to allay this
tumult of the imagination, and to restore it [...] to [a] tone of tranquillity
and composure.*

39 Shaftesbury: Soliloquy (Anm. 8), S. 149. Der Leitgedanke ist hier das ,nil admirari” der Stoa.

40 Shaftesbury: Soliloquy (Anm. 8), S. 149.

41 Shaftesbury: A Letter Concerning Enthusiasm (Anm. 37), S. 3—4, 32-33.

42 Giinter Butzer vertritt die Auffassung, Shaftesbury habe bei aller Ironie der Dichtung eine
positive Rolle in der Psychagogie zugedacht, und stellt eine ,untergriindige Affinitét des
scheinbar so rationalen Soliloquiums mit der enthusiastischen Rede” fest (Soliloquium
(Anm. 23), S. 337). Es ist aber in der Tat die Frage, welches Gewicht man der Ironie in seinen
Auflerungen beilegen will; und ob der Aufbau des ersten Teils der Characteristicks nicht auch
eine sorgfiltig tiberlegte Progression darstellt (s. dazu Shaftesbury: Miscellany III (Anm. 12),
S. 82), von anféanglich spielerischen Ausfithrungen im Letter Concerning Enthusiasm und dem
Essay on the Freedom of Wit and Humour bis zum Soliloquy, wo im Ernst die Scheidung von
,Fancy” und dem Ich ins Werk gesetzt wird: ,, Fancy and I are not all one. The Disagreement
makes me my own.” (Soliloquy (Anm. 8), S. 200) Zwar behauptet Shaftesbury ,We retain on
Virtue’s side the noblest party of the Muses”; bei ndherem Hinsehen jedoch stellt sich heraus,
dass dies nur fiir die Dichtung der Antike gilt, und dass die Musen in der Neuzeit sich ,in fa-
vour of Disorder” haben missbrauchen lassen (Soliloquy (Anm. 8), S. 195). — Ausgeglichener:
Mark-Georg Dehrmann: Produktive Einsamkeit, S. 35-55; Barbara Schmidt-Haberkamp: ,Go
to the poets’. Die Kunst des Selbstgesprichs bei Shaftesbury. In: Aufklarung. Interdiszipli-
néres Jahrbuch zur Erforschung des 18. Jahrhunderts und seiner Wirkungsgeschichte 23
(2011), S. 17-40.

43 Adam Smith: The Principles which Lead and Direct Philosophical Enquiries; Illustrated by
the History of Astronomy. In ders.: Essays on philosophical subjects. Hrsg. von Joseph Black
und James Hutton. London 1795, S. 2-93, hier S. 20.



316 Kevin F. Hilliard

Kant bringt schliefSlich denselben kritischen Impuls auf die knappe Formel
,Die Vernunft fiihlt nicht“* und zieht tiber das , Genie” her, das durch seine
,Machtspriiche und grofle Erwartungen” das Gemiit ,bezaubert”, an der Ver-
nunft aber Verrat iibt.*> Vom 17. bis in das spéte 18. Jahrhundert also zieht die
Philosophie beharrlich gegen die Extravaganzen der Dichtkunst wie auch die an-
mafienden und kaum weniger extravaganten Anspriiche der Theologie zu Felde,
um dem Ich fiir eine unvoreingenommene, sachliche, von keinen Affekten und
Eingebungen gestorte Sinnsuche einen Freiraum zu schaffen.

2 Die Antwort der Theologie

Bevor wir uns der Lyrik ndhern, miissen wir die Strategie umreiffen, mit der die
Theologie auf die philosophische Herausforderung reagierte. Denn nur in diesem
Rahmen sind die Entwicklungen in der Lyrik des 18. Jahrhunderts zu verstehen.

Die theologische Diskussion kann natiirlich hier nicht in aller Ausfiihrlich-
keit ausgebreitet werden. Bei aller Komplexitat im einzelnen ist jedoch eine klare
uberkonfessionelle Linie zu erkennen. Der in den Jahren 1748-51 erschienene,
1773 wieder aufgelegte Vertheidigter Glaube der Christen des reformierten Hofpre-
digers in Berlin, August Friedrich Wilhelm Sack, mag als Beispiel dienen. Dieses
Traktat lasst sich in etwa so zusammenfassen: Was von der neuen Philosophie als
theologische Altlast entsorgt worden war, musste die christliche Apologetik zu
retten versuchen. Von der gesunden Vernunft glaubte man dabei nichts befiirch-
ten zu miissen.* Im Vertrauen auf deren Licht konnte man die zur Heilslehre
gehorigen Offenbarungswahrheiten und die symbolischen Biicher erst einmal
hintanstellen und erst nach und nach zu ihnen hinfiihren. Dem zweifelnden phi-
losophischen Subjekt konnte man daher getrost einen ebenso seiner Vernunft
vertrauenden Sinnsucher gegeniiberstellen. Auch dieser hatte, wie sein philoso-
phischer Widerpart, die Aufgabe, noch einmal von vorne zu beginnen. Nur be-
deutete dieser Anfang zugleich auch eine Riickkehr zum alten Wahren. Die erste
Menschheit hatte eine prisca theologia von der Natur und von Gott empfangen.
Noch in der Gegenwart konnte jeder, der sich denselben Eindriicken noch einmal
aussetzte, aus dieser Quelle schopfen. Was in der Menschheitsgeschichte langst
Tatsache geworden war, konnte jeder Spatgeborene noch einmal nachvollziehen.

Unter den Formen, die diese Denkbewegung protokollierten, bot sich auch
unter theologisch-apologetischen Vorzeichen das Soliloquium an. Die neuphilo-
sophische Variante, wie sie von Descartes und Shaftesbury propagiert wurde,
hatte keineswegs das Feld fiir sich. Wie diese selbst ja eigentlich nur die von allen
Affekten bereinigte Version der geistlichen Meditation war, bestand neben und

44 Kant: Was heif8t: Sich im Denken orientieren? (Anm. 27), S. 274.

45 Kant: Was heif8t: Sich im Denken orientieren? (Anm. 27), S. 281.

46 So verspricht Sack sich viel von den ,aufgekldrten Zeiten”, wo der ,gute Verstand” sich
ausbreitet. August Friedrich Wilhelm Sack: Vertheidigter Glaube der Christen. Erstes Stiick.
Berlin 1748, S. 68. Das Verlagsemblem von Haude und Spener, das auch hier die Titelseite
ziert, zeigt eine behelmte Minerva mit dem Wahlspruch: ,sapere aude”.



Zur Orientierung der religiosen Lyrik im 18. Jahrhundert 317

nach ihm diese selbst in unverminderter Starke weiter. Sacks Vertheidigter Glaube
hat die Form eines Selbstgespréchs. Einige andere hatten dabei sogar die Klug-
heit, sich in einen neumodischen philosophischen Mantel zu hiillen. Der zweite,
posthum erschienene Teil von Fénelons Démonstration de l'existence de Dieu setzte
mit eben jenem Gestus des Zweifels ein, mit dem Descartes 1641 seine Medita-
tiones de prima philosophia eingeleitet hatte; und auch diese Schrift hatte die Form
eines Selbstgesprachs.” Und genauso wie Fénelon sich Descartes’” Methode zu
eigen machte, konnte Johann Joachim Spalding an Shaftesbury ankniipfen, wie
Mark-Georg Dehrmann gezeigt hat.*® Fénelons Démonstration und Spaldings Be-
stimmung des Menschen, beides Erfolgsbiicher des 18. Jahrhunderts, bedienten sich
der Form nach bei ihren suspekten philosophischen Vorgéngern, um dem Inhalt
nach fiir ein naturtheologisches Christentum zu pladieren. Von solchen Umfunk-
tionalisierungen konnte die Dichtung profitieren, zumal Fénelon und Spalding
im Gegensatz zu ihren philosophischen Rivalen vor der Affekterregung nicht
zuriickscheuten und damit auch in ihrem Pathos mit der Lyrik konvergierten.*

47 Il me semble que la seule maniere d’éviter toute erreur, est de douter sans exception de tou-
tes les choses dans lesquelles je ne trouverai pas une pleine évidence.” Frangois de Salignac
de la Mothe Fénelon: (Euvres philosophiques ou démonstration de I'existence de Dieu. Paris
1718, S. 315-522, hier S. 317.

48 Mark-Georg Dehrmann: Das , Orakel der Deisten”. Shaftesbury und die deutsche Aufkla-
rung. Gottingen 2008, S. 130-153; vgl. auch Clemens Schwaiger, Zur Frage nach den Quellen
von Spaldings , Bestimmung des Menschen”. Ein ungeldstes Problem der Aufklarungsfor-
schung. In: Aufklarung. Interdisziplinares Jahrbuch zur Erforschung des 18. Jahrhunderts
und seiner Wirkungsgeschichte 11 (1999), S. 7-19, hier S. 11. Die Verszeile aus den Satiren des
Persius, ,,Quid sumus et quidnam victuri gignimur?” (Satiren 111, Z. 67; ,Was sind wir und
wozu geboren?”), das Spalding seiner Bestimmung des Menschen voranschickte (Betrachtung
iber die Bestimmung des Menschen. 3. Aufl. Berlin 1749, S. A2%), fand sich auch bei Shaf-
tesbury (Miscellany III (Anm. 12), S. 91). Shaftesbury leitete damit {iber zu seiner eigenen,
bereits zitierten Formulierung: ,, WHERE am I? or WHAT?” (vgl. Schwaiger, S. 13).

49 Zu den Griinden, die einen christlichen Apologeten dazu bewegen konnten, zur Form
des Selbstgesprachs zu greifen, s. Sack: Vertheidigter Glaube der Christen. Erstes Stiick
(Anm. 46): ,Die Ursach dieser Wahl ist, weil sich diese Art zu schreiben vor eine so ernst-
hafte und wichtige Sache, als die Religion ist, meines Bediinkens nach am besten schickt, in
dem sie den Verstand und das Herz zugleich beschiftigt” (S. 33—-34). Bei ihm bleibt allerdings
der Vortrag merklich trocken. Vgl. dagegen bei Fénelon die Affektsignale , ol suis-je? que
suis-je!” (Fénelon: (Euvres philosophiques (Anm. 47), S. 326) — hier allerdings nach augus-
tinischem Vorbild als Ausdruck von Verzweiflung iiber die Hinfilligkeit des menschlichen
Geistes im Zeichen des Stindenfalls. Vgl. Ps.-Augustinus: Meditationes, Kap. XXXIX: ,,Quo
tendebam, & quo deueni? Vbi sum, & vbi non sum?” (Divi Aurelii Augustini Hipponensis
episcopi, Meditationes, Soliloquia, Et Manuale. K6ln 1598, S. 113). ,Warnach strebte ich doch /
und wohin bin ich kommen? Wo bin ich doch vnnd wo bin ich nicht?” (Drey Biichlein def8
H. Augustini / welche zu Latein Meditationes, Soliloquia und Manvale genennet. Kéln 1597,
S. 229). Zur pessimistischen Anthropologie von Fénelons Schrift S. das einleitende Zitat aus
Augustinus: De libero arbitrio: ,Human autem anima rationalis est, quae mortalibus vincu-
lis peccati peena tenebatur” ((Buvres philosophiques (Anm. 47), S. 4).



318 Kevin F. Hilliard

3 Die Antwort der Dichter

Diese apologetischen Losungen der Theologie waren fiir die Dichtung in hohem
Mafse anschlussféahig, wobei man hier den weiteren Vorteil hatte, sich noch stér-
ker von allen im engeren Sinne dogmatischen Inhalten entfernen zu kénnen.

Der Gegner war aber der gleiche. Nach dem Selbstverstdndnis der neuen
Philosophen war es ausgemacht, dass vor dem offenen Horizont einer voraus-
setzungslos einsetzenden Selbstbefragung die katechetisch memorierten Glau-
benssitze der Offenbarungsreligion®™ mit ihren uniiberpriifbaren historischen
Tatsachenbehauptungen und ihren abstrusen metaphysischen , Dunkelheiten”
und ,,Uberschwenglichkeiten” nicht bestehen konnten.” Genauso aber sah sich
die geradezu auf ,Uberschwenglichkeiten” spezialisierte Dichtkunst einem kal-
ten Zugwind ausgesetzt. ,The Musks [...] must make a very indifferent figure in
this philosophical Draught”,** so Shaftesbury, mit halbem (oder gespieltem?) Be-
dauern, iiber die erniichternde Wirkung der philosophischen Kur, die er dem
Subjekt verschrieb, damit es sich ohne Kréftevergeudung und Ablenkung der
eigentlichen Aufgabe des gewissenhaften Selbstgesprachs widmen konne.

Wie reagierten die Dichter auf diesen Frontalangriff? Langfristig konnte nur
eine Strategie der Abkoppelung von der philosophischen Wahrheitssuche und
der Entwicklung alternativer Begriindungen fiir die Dichtung wirksam sein —
z.B. indem man sie, wie in der Romantik, zum Spielfeld heterokosmischer Ent-
wiirfe erklarte, oder ihr das Feld partikularer Wirklichkeiten zuwies, wie im
Realismus. Dafiir war man im 18. Jahrhundert aber noch nicht bereit. Zu sehr
verwurzelt war die sich an der antiken paideia orientierende und in der Schul-
praxis institutionalisierte humanistische Vorstellung eines Verbunds und einer
gemeinsamen Zielsetzung der Wissenschaften und Kiinste — eine Einheit, wie sie
z.B. Scaliger im Eingangkapitel seiner Poetik beschwor, wo er von der Rhetorik
ausgehend sowohl dieser als auch der Philosophie und der Dichtkunst die Auf-
gabe der ,suasio” zuwies.”® Was war also zu tun, jetzt, da die neue Philosophie
willens schien, aus diesem Verbund auszuscheren?

50 Zum Katechisieren als Memorieren, S. Shaftesbury: Miscellany V (Anm. 35), S. 150.

51 ,,Dunkelheiten” und ,,Uberschwenglichkeiten”z Immanuel Kant: Kritik der praktischen Ver-
nunft. In ders.: Werke Bd. 4. Hrsg. von Wilhelm Weischedel. Darmstadt 1956, S. 103-302
(hier S. 300). Vgl. Shaftesbury: A Letter Concerning Enthusiasm (Anm. 37), S. 4-5; Soliloquy
(Anm. 8), S. 189-90, 222. 1637 dufert sich Descartes noch vorsichtiger; dennoch ist auch bei
ihm die kritische Stofirichtung gegen die jenseits der menschlichen Vernunft angesiedelten
Wahrheiten (Discours (Anm. 25), S. 9-10) sowie die nur durch ,la coustume & l'exemple”
beglaubigten Meinungen (ebd., S. 18) deutlich genug.

52 Shaftesbury: Miscellany IL In ders.: Characteristicks Bd. 3 (Anm. 8), S. 19-81, hier S. 21.

53 Julius Caesar Scaliger: Poetices libri septem. [Genf] 1561, S. 3. Vgl. auch das immer wieder
zitierte horazische ,Scribendi recte sapere est et principium et fons. / Rem tibi Socraticae
poterunt ostendere chartae” (Horaz, Ad Pisones [Ars poetica], Z. 309-310). In Gottscheds
Ubersetzung: ,Vernunft und Klugheit sind die Quellen schoner Lieder, / Durchblattert nur
mit Fleif§ die Biicher hin und wieder, / Darinn des Socrates beriihmte WeifSheit steht: / So
findet ihr den Stoff der ein Gedicht erhdht.” Johann Christoph Gottsched: Versuch einer cri-



Zur Orientierung der religiosen Lyrik im 18. Jahrhundert 319

Fiir eine gegenlaufige Strategie bot sich das Lehrgedicht an, fiir das die Vo-
raussetzung einer Harmonie zwischen Philosophie und Dichtkunst geradezu
konstitutiv war. In der Tat war das 18. Jahrhundert eine Bliitezeit der didakti-
schen Poesie.> Auch hier wurden die Gewissensfragen, die die Philosophen be-
wegten, gestellt; so z. B., in wiinschenswerter Deutlichkeit, in René Alexandre de
Culants dem preufSischen Konig Friedrich II. gewidmete L'Homéide (1781), deren
vier Gesdnge jeweils eine dieser Fragen aufgreifen und zu beantworten versu-
chen: Ou suis-je? Qui suis-je? Que ferai-je? Que deviendrai-je?>

Hier soll es jedoch um die Lyrik gehen, auch wenn diese historisch betrachtet
keine festen Konturen hat und die Uberginge zum Lehrgedicht in vielen Fallen
flielend sind.”® In der Ode (als Sammelbegriff fiir die in Frage kommende ,hohe’
Lyrik) war eher mit Widerstand gegen die Anspriiche der Philosophie zu rech-
nen. Dennoch gab es auch hier durchaus Stimmen, die fiir eine Kompromiss-
16sung pladierten. In Frankreich wurde auf einem Seitenschauplatz der grofien
querelle des anciens et des modernes gerade {iber diese Frage ein Streit gefiihrt. Fiir
die einen — angefiihrt von Houdar de la Motte, sekundiert von Fontenelle — muss-
te sich die Ode der Philosophie anschmiegen: , Entouziasme tant qu'on voudra, il
faut qu'il soit toGijours guidé par la raison, & que le poéte le plus échaufé se rap-
pelle souvent a soi, pour juger sainement de ce que son imagination lui offre”.>”
Die andere Partei scharte sich um Jean-Baptiste Rousseau, und hatte in Rémond
de Saint-Mard ihren theoretischen Wortfiihrer. Sie behauptete das alte Recht der
Ode, von hohen Dingen in hohen Tonen zu singen: ,Je veux”, sagt Saint-Mard,
,quun Poéte qui fait un Ode, frapé de la dignité de sa matiere, élevé & soutenu
par elle, ne parle plus comme le reste des Hommes”.*® In Deutschland findet man

tischen Dichtkunst. Leipzig 1730, S. 38-39. Deutlicher noch die Anmerkung ,wie nothig es
auch Dichtern sey, die Welt-Weisheit inne zu haben” (ebd., S. 19).

54 Vgl. Christoph Siegrist: Das Lehrgedicht der Aufklarung. Stuttgart 1974.

55 René Alexandre de Culant: 'Homéide, poéme ein quatre chants. Ot suis-je? Qui suis-je?
Que ferai-je? Que deviendrai-je? Cologne 1781. Trotz des beriichtigten fiktiven Verlagsna-
mens ,Pierre Marteau” und einiger Seitenhiebe gegen Offenbarung (S. 35 Anm.), Chris-
tenheit (S. 69 Anm.) und den Fanatismus der Konfessionen (S. 72-75) ist das Gedicht kein
radikalphilosophisches Traktat; es will den ,atheistischen’ Spinozismus widerlegen und
propagiert einen gemafigten Deismus (S. 53-60, 77).

56 Auch die Lange taugt nur bedingt als Unterscheidungsmerkmal: denn langere Gedichte ent-
halten oft Passagen gesteigerten Affekts, die man kaum umhin kann, ,lyrisch’ zu nennen.
Die Hymne an Venus zu Beginn von Lukrez’ De rerum natura war ein oft kommentiertes
Beispiel. Z.B. Shaftesbury: A Letter Concerning Enthusiasm (Anm. 37): ,Even the cold Luc-
RETIUS makes use of Inspiration, when he writes against it” (S. 33).

57 Odes de M. de la Motte, avec un discours sur la Poésie ein général, & sur 1’Ode en particulier.
2. Aufl. Paris 1729, S. 40. Der discours (S. 15-86) wurde 1709 verfasst. Vgl. Bernard le Bovier de
Fontenelle: Sur la poésie en général. In ders.: Oeuvres completes. Hrsg. von Alain Niderst.
Bd. 5. Paris 1993, S. 537-561. Die Zeitgenossen (,,ses partisans mémes”) urteilten, dass La
Motte ,moins Poéte que Philosophe” gewesen sei (s. Discours sur 'apologue. In: Histoire de
I’Académie Royale des Inscriptions et Belles-Lettres. Bd. 6. Paris 1751, S. 45-54, hier S. 54).

58 Saint-Mard: Réflexions sur la Poésie (Anm. 3), S. 216; s. auch S. 43-46. Vgl. Rousseaus ge-
gen die ,réformateurs austéres / De nos priviléges sacrés” gerichtete Ode ,Sur les divinités



320 Kevin F. Hilliard

einen dhnlichen, die franzosische querelle verlangernden Parteienzwist; die Na-
men Gottscheds auf der einen,” der Schweizer, spater auch Herders auf der ande-
ren Seite,° mogen hier als Stichworte geniigen.® Diese zweite Partei wehrte sich
dagegen, die Dichtkunst einer philosophischen Kur zu unterziehen. Sie wollte
zugleich im vollsten Sinn des Wortes poetisch sein und Dienerin der Wahrheit;*
nur dass sie sich weigerte, sich diese von der neuen Philosophie vorschreiben zu
lassen. Was konnte also diese Partei ins Feld fithren, um der Verdrangung der
Lyrik aus ihrer Rolle in der Wahrheitsfindung vorzubeugen?

Zunichst konnte sie die Emotion gegen die ratio ausspielen. Fiir die Philoso-
phen waren die Affekte als Storenfriede aus dem besonnenen Selbstgespréach der
Vernunft mit sich selbst fernzuhalten. Vor allem gegen das Staunen musste man
sich wappnen. Demgegeniiber konnten die Dichter darauf hinweisen, dass wie
nach Platon und Aristoteles die Philosophie selbst aus dem Staunen hervorgeht,*
sie von ihm auch nicht zu trennen ist. Denn was ware ein Wissen, das nicht von
Staunen begleitet ware? Wie soll sich das Wissen der Seele eindriicken, wenn sie
von keinem iibermdchtigen Affekt begleitet und beglaubigt wird?

Daher wurden die Odendichter der Zeit nicht miide, ihr erregtes Staunen tiber
die Entdeckungen, die ihnen zuteil wurden, an den Tag zu legen. Das Marken-
zeichen dieses Staunens war das dem ,,quo me Bacche rapis” des Horaz* nach-
empfundene, epidemisch um sich greifende , ou suis-je?” bzw. ,wo bin ich?” der
hohen Lyrik, das nur den Fehler hatte, das es sich ebenso rasch abnutzte und der
philosophischen Partei Anlass zum Spott gab.®> Dessen ungeachtet kann man sa-

poétiques”, in: Jean-Baptiste Rousseau: (Euvres. Hrsg. von Antoine de Latour. Paris 1869,
S. 272-277, hier S. 276. In seinen eigenen Gedichten &uflerte sich Saint-Mard allerdings
konzilianter der Philosophie gegeniiber: s. La Sagesse, poéme, in: Remond de Saint-Mard:
(Euvres. Lettres Philosophiques. Bd. 3. Amsterdam 1750, S. 247-252 und die Anmerkungen
dazu S. 252-254.

59 Vgl. Gottsched: Versuch einer critischen Dichtkunst (Anm. 53), S. 37.

60 Vgl. Herder zur ,einféltig hohe[n] poetische[n] Theopnevstie” der Ode; Fragmente einer
Abhandlung iiber die Ode, in Herder: Werke Bd. 1, S. 77-96 (hier S. 80). Zu Herder s. K. F.
Hilliard: , Absteigerungen” des Affekts: Herders Odentheorie in der Spannung zwischen
Verlust und Bewahrung des Heiligen. In: Heilige versus unheilige Schrift. Hrsg. von Martin
A. Hainz. Wien 2010, S. 71-85.

61 Auffallig in unserem Zusammenhang ist das Lob, das Gottsched dem , beriihmten Engli-
schen Grafen von Schaftesbury” spendet: Versuch einer critischen Dichtkunst (Anm. 53),
Vorrede, o. S.

62 Vgl. Christian Helmreich: Herders Lyrik. Uber die Moglichkeit von Poesie im prosaischen
Zeitalter der Sprache. In: Herder und die Kiinste (Anm. 20), S. 141-159, hier S. 155-158.

63 Platon: Theaetetus, 155d; Aristoteles: Metaphysik, 982b.

64 OdenIII. 25, Z. 1. Vgl. auch ,,quo, Musa, tendis?”, Oden III. 3.

65 ,Dans les Ouvrages qui se prétendent dictés par l'enthousiasme, il est tres-ordinaire d'y
trouver: Que vois-je? ot suis-je? qu'entends-je? qui annoncent toujours de grands choses. Non-
seulement cela est trop usé et déchu de sa noblesse par le fréquent usage, mais il me paroit
singulier que I'enthousiasme se fasse une espece de formulaire réglé comme un acte judici-
aire” (Fontenelle (Anm. 57), S. 546). ,,On s’est persuadé que I'Ode appellée Pindarique, ne de-
voit aller qu'en bondissant: de-la tous ces mouvemens qui ne sont quau bout de la plume, &
ces formules de transports, Qu'entends-je? Que vois je? Ou suis-je? qui ne se terminent a rien”



Zur Orientierung der religiosen Lyrik im 18. Jahrhundert 321

gen, dass Shaftesburys ,single Question, ,,WHERE am I? or WHAT?”, die Frage also,
mit der das klarende Orientierungsgesprach des philosophischen Subjekts iiber
seine wahre Bestimmung eingeleitet wurde, in diesem scheinbar so ganz anders
gearteten, staunenden ,wo bin ich?” der erhabenen Erregung ihren Widerpart
hatte. Dieses ,,wo bin ich?” ist zwar keine wirkliche Frage, sondern zunachst nur
ein Ausruf ohne semantischen Inhalt; dennoch fiithre nur von ihm, so der An-
spruch der hohen Lyrik, der Weg zu wahrer Einsicht.

Das hort sich nun so an, als ob die Lyrik nur in einem bewé&hrten rhetorischen
Schachzug das movere dem philosophischen docere iiberordnen wollte. Das war
zwar gewiss der Fall; es war hier aber auch ein weiteres Argument im Spiel, das
fiir unseren Zusammenhang von Bedeutung ist. Das movere, so kann man sich
diesem Argument nahern, hatte nicht nur systematisch, sondern auch historisch
eine Prioritat gegeniiber dem docere. Es stellte innerhalb der Rede gleichsam de-
ren archaische Schicht dar. In ihm tauchte man gleichsam zurtiick an den Anfang
menschlichen Fiihlens und Denkens.®

Der Ausruf als Indifferenzstelle zwischen reinem Staunen und Wissen gehor-
te phylogenetisch, in der Geschichte der Menschheit, an den Anfang der Zeit.
Und dieser Ausruf war von Anfang an Dichtung:

La premiére expression lyrique fut une exclamation. 'Homme sortant du
néant, ouvrant les yeux sur 1'Univers, sentant sa propre existence par les
impressions agréables qu'il recevoit par tous ses sens, ne put s'empécher

(Jean-Frangois Marmontel: Poétique frangoise Bd. 1. Paris 1763, S. 293). Vgl. Jean le Rond
d’Alembert: Réflexions sur 'Ode. In ders.: Mélanges de Littérature, d'Histoire et de Philoso-
phie. 2. Aufl. Bd. 5. Amsterdam 1767, S. 453-468, hier S. 460. ,[...] der so haufig gebrauchte,
aber auch durch Gebrauch schon abgenutzte Anfang: Wo bin ich? Wie ist mir?” (Johann Ja-
kob Engel: Anfangsgriinde einer Theorie der Dichtungsarten aus deutschen Mustern entwi-
ckelt. Berlin und Stettin 1783, S. 305). Selbst Herder klagte iiber , das so oft mifSbrauchte: guo
me, Bacche, rapis” (Herder: Kritische Walder. Oder einige Betrachtungen die Wissenschaft
und Kunst betreffend. Zweites Wildchen. In ders.: Samtliche Werke Bd. III. Hrsg. von Bern-
hard Suphan. Berlin 1878, S. 189-364, hier S. 343). Vgl. auch zu den ,unnatiirliche[n] Ausru-
fungen” der neueren Dichter, in ders.: Uber die neuere deutsche Literatur. Zwote Sammlung
(Anm. 6), S. 339. Dabei konnte auch er der Versuchung nicht widerstehen: ,Wohin! wohin!
reiflt du [...] Phantasei [...] mich fort [...] Wo bin ich!” (Dithryambe. In ders.: Simtliche Wer-
ke Bd. XXIX. Hrsg. von Carl Redlich. Berlin 1889, S. 265-266, hier S. 265); vgl. auch ,Wer bin
ich?” (Zweites Selbstgesprich, in ders.: Werke. Bd. 3. Hrsg. von Ulrich Gaier. Frankfurt a. M.
1990, S. 780-782, hier S. 780). Auch Schiller verschméhte die Formel nicht: S. ,,Aber wo bin
ich?” (Der Spaziergang, in Schiller: Samtliche Werke. Hrsg. von Gerhard Fricke und Herbert
G. Gopfert. 3. Aufl. Bd. 1. Miinchen 1962, S. 228-234, hier S. 233). Ihre Abnutzung war zT.
darauf zuriickzufiihren, dass sie in der panegyrischen Lyrik der Zeit breite Verwendung
fand, um das angebliche Staunen des Dichters iiber die glinzenden Eigenschaften und Taten
flrstlicher und dhnlich erhabener Personen auszudriicken. Ein Beispiel fiir viele: Ode sur le
sujet proposé par I’Académie Frangoise pour le Prix de I'année 1749. Par M. Le Brun. [Paris]
1749, S. 4 (das besagte Thema war: ,LAmour des Frangois pour leurs rois consacré par des
Monumens publics”).

66 Im Hinblick auf Herders Theorie der Lyrik urteilt Helmreich (Anm. 62): , Dichtung als Spra-
che, in der sich die Kraft der uns beriihrenden Affekte unverfalscht manifestiert, besitzt
geradezu archdologisches Potential” (S. 149).



322 Kevin F. Hilliard

de s’écrier: & ce cri fut a la fois un cri de joie, d'admiration, d’étonnement,
de reconnoissance, causé par une multitude d'idées aussi frappantes par
elles-mémes que par leur nouveauté.

In diesem ersten Ausruf war alle Lyrik der Folgezeit bereits enthalten. Die Ode
war nach Sulzers pragnantem Ausdruck nichts anderes als die , erweiterte [...]
Ausrufung”® Auch sie war urspriinglich eine Schopfung des ,neugeschaffnen
Naturmenschen”.® ,Das dichterische Genie” der Jetztzeit konnte aber im rich-
tigen Zustand der Erregung diese Urerfahrung nacherleben, ,sich in das ers-
te Zeitalter versetzen, alle Dinge so ansehen, als wenn sie ihm zum erstenmal
erschienen””

Klar war auch, dass mit einer Riickbesinnung auf dieses archaische Erbe nicht
nur der Lyrik, sondern auch der Religion ein Dienst erwiesen wiirde. Denn es galt
weiter als ausgemacht, dass in diesen Menschheitsanfangen Theologie, Philoso-
phie und Dichtung eine Einheit gebildet hatten. ,In early days”, sagt selbst Shaf-
tesbury, ,,Poets were looked upon as authentick Sages“.” Fiir Dacier war die Poesie
,d’abord la fille de la Religion“.”? Die prisca theologia wurde zuerst von den Dich-
tern an die Menschen weitergegeben.” Die Konjunktur der natiirlichen Theologie
um 1700 gab auch der Lyrik die Moglichkeit, riicklaufig zum historischen Zeiten-
gefélle ihre alte Wiirde als Vermittlerin gottlicher Weisheit zu behaupten.” Um-
gekehrt musste jede gelungene Ode zugleich eine Rettung religiosen Empfindens
sein, denn nur im Staunen wurde die Ode zu dem, was sie immer schon war. Re-
christianierung und Relyrisierung waren damit zwei Aspekte desselben Projekts.

67 Charles Batteux: Cours de belles lettres distribué par exercises. Tome second. Paris 1748, S. 27
(im Kapitel ,,Histoire abrégée de I'Ode” (S. 27-36)). Vgl. Jean-Jacques Rousseau: , Le premier
langage de 'homme, le langage le plus universel, le plus énergique [...] est le cri de la na-
ture”. Discours sur l'origine et les fondements de I'inégalité parmi les hommes. In: Rousseau:
Discours sur les sciences et les arts. Discours sur l'origine de I'inégalité. Hrsg. von Jacques
Roger. Paris 1971, S. 139-249, hier S. 190.

68 Johann George Sulzer: Allgemeine Theorie der schénen Kiinste. Bd. 2. Leipzig 1774, S. 831
(Artikel ,Ode”).

69 Herder: Fragmente einer Abhandlung iiber die Ode (Anm. 60), S. 88.

70 Herder: Versuch einer Geschichte der lyrischen Dichtkunst (Anm. 5), S. 113.

71 Shaftesbury: Soliloquy (Anm. 8), S. 98.

72 [André Dacier] La Poétique d’Aristote Traduite en Frangois. Avec des Remarques. Paris 1692,
S. iiij. ,Dacier ist der Meynung, die Religion sey die Hebamme der Poesie gewesen, und
man habe die ersten Lieder bloff zum Lobe GOttes gemacht und abgesungen” (Gottsched:
Versuch einer critischen Dichtkunst (Anm. 53), S. 69). Gottsched selbst widerspricht (ebd.)
diesem Gemeinplatz (ebd.).

73 Z.B. Scaliger: Poetices libri septem (Anm. 53), S. 5. Vgl. Kuni Sakamoto: Creation, Trinity
and prisca theologia in Julius Caesar Scaliger. In: Journal of the Warburg and Courtauld Insti-
tutes 73 (2010), S. 195-207.

74 Vgl. das umfangreiche ,Verzeichnifi der Alten und Neuen Scribenten, die sich haben lassen
angelegen seyn durch Betrachtung der Natur, und der Geschdpfe die Menschen zu Gott zu
fithren, in William Derham: Astrotheologie. Ubersetzt von Johann Albert Fabricius. 2. Aufl.
Hamburg 1732, S. XIII-LXXX.



Zur Orientierung der religiosen Lyrik im 18. Jahrhundert 323

4 Brockes

Fénelons oben erwdhnte apologetische Schrift war in Hamburger literarischen
Kreisen bald nach ihrem Erscheinen gut bekannt, nachdem ihr erster Teil schon
1714 von Johann Albert Fabricius ins Deutsche iibersetzt worden war.” Fabricius’
Schiiler und Freund Barthold Heinrich Brockes™ zog nach, als er 1728 im dritten
Teil seines Irdischen Vergniigens in Gott ein anderes, dhnliches Werk der franzdsi-
schen Erbauungsliteratur in einer Paralleliibersetzung verdeutschte; aus Charles
Claude Genests Principes de philosophie ou preuves naturelles de l'existence de Dieu et
de l'immortalité de 'ame (1716) wurden die Grund-Sitze der Welt-Weisheit des Herrn
Abts Genest.”” Sowohl Original wie Ubersetzung liefern Anschauungsmaterial fiir
die Christianisierung und Lyrisierung des philosophischen Selbstgesprachs.
Genests Principes de Philosophie griffen, wie es der Titel schon nahelegt, in frei-
er Form Gedanken aus Descartes’ Principia Philosophiee von 1644 auf,”® zumeist
in recht trockenem Tonfall, streckenweise aber in Form eines enthusiasmierten
Selbstgesprachs. Die theologischen und apologetischen Inhalte traten dabei stark
in den Vordergrund. Diese Theologisierung fiel insofern nicht schwer, als auch
Descartes sich anheischig gemacht hatte, das Dasein Gottes, den Dualismus von
Leib und Seele und die Unsterblichkeit der letzteren philosophisch zu beweisen.”

75 Frangois de Salignac de la Mothe Fénelon: Augenscheinlicher Beweif3, dass ein GOTT sey,
hergenommen aus der Erkédntnis der Natur, und also eingerichtet, dass es auch die Einfélti-
gen begreiffen konnen. Ubersetzt von Johann Albert Fabricius. Hamburg 1714.

76 Zu ihrem Verhiltnis s. Henrik Petersen: B. H. Brockes, ]J. A. Fabricius, H. S. Reimarus. Phy-
sikotheologie im Norddeutschland des 18. Jahrhunderts zwischen theologischer Erbauung
und Wissensvermittlung. Diss. Kiel 2004, S. 152-156.

77 Ich zitiere im laufenden Text unter der Sigle , Brockes 1728” nach der 1. Auflage: Herrn B. H.
Brockes [...] verdeutschte Grund-Satze der Welt-Weisheit, des Herrn Abts Genest, nebst ver-
schiedenen eigenen theils Physicalischen theils Moralischen Gedichten, als des Irdischen
Vergniigens in GOTT Dritter Theil; zum Druck beférdert von Joh. George Hamann. Ham-
burg 1728. Vgl. Charles Claude Genest: Principes de philosophie ou preuves naturelles de
'existence de Dieu et de I'immortalité de I'ame. Paris 1716. In seinem Delectus argumentorum
et syllabus scriptorum, qui veritatem religionis Christiana adversos atheos, epicureos, deistas seu na-
turalistas, idololatras, Iudaeos et Muhammedanos lucubrationibus suis asseruerunt (Hamburg 1725)
lobt Johann Albert Fabricius Genests Schrift als ,,carmen elegantis” (S. 288); vgl. Johann Ge-
org Hamann: Vorrede zu Brockes 1728, S. 3*. Moglich also, dass Fabricius die Anregung zu
Brockes’ Ubersetzung gab . Das allgemeine Urteil war dem Gedicht Genests weniger giins-
tig: dieses , espece de Poéme” sei ,[un] ouvrage auquel le Public n‘a fait qu'un froid accueil,
parce qu’il est venu dans un tems ot la faveur du Cartesianisme étoit déja bien diminuée”
(Lettres de M. ’Abbé d’Olivet [...] a M. le Président Bouhier. In: Recueil d’opuscules litté-
raires, avec un discours de Louis XIV. a Monseigneur le Dauphin. Amsterdam 1767, S. 92—
216, hier S. 125-126); vgl. auch den Vorwurf, er sei ,,den Grund-Lehren des Des Cartes allzu
genau” gefolgt (Hamann: Vorrede zu Brockes 1728, S. 2v).

78 Vgl. Genests Apologie des Descartes in der ,Preface” zu den Principes de Philosophie
(Anm. 77), 0. S. AufSer Descartes nennt er u. a. Bossuets Unterhaltungen, Malebranches Wer-
ke und Polignacs Anti-Lucretius als Quellen fiir sein Werk.

79 Vgl. René Descartes: Principia philosophiae, 1. 13-18; und den vollen Titel der Erst- und
Zweitausgabe der Meditationes de prima philosophia, in qua Dei existentia et anima immortalitas
demonstratur (1641) bzw. in quibus Dei existentia, & animee humane a corpore distinctio, demonst-
rantur (1642).



324 Kevin F. Hilliard

Freilich konnte angesichts der Bedenken, die viele Theologen der kartesischen
Philosophie dennoch entgegenbrachten, eine weitere, deren Rechtglaubigkeit un-
terstreichende Bearbeitung nicht schaden.® Und es sind vor allem die theologi-
schen Stellen, wo der Glaube an einen allgiitigen Gott auf dem Spiel steht, wo der
Dichter in Feuer gerit.

An dieser Stelle lenke ich den Blick vom franzdsischen Original auf die (recht
treue) Brockessche Ubersetzung. Leitend fiir Genest wie fiir Brockes war die
traurige Erkenntnis, dass die Menschen fiir die Schonheit und Ordnung, die in
der Schopfung herrschten, blind, und deshalb fiir die Weisheit des Schopfers un-
empfindlich seien.®! Dabei miisste, um Fénelon zu zitieren, der sich ganz dhnlich
ausdriickt,® ein einziger Augenaufschlag geniigen, diese den Menschen fiihlen
zu lassen. ,Je ne puis ouvrir les yeux, sans admirer l'art qui éclate dans toute la
Nature. Le moindre coup d'ceil suffit pour appercevoir la main qui fait tout.”®
Wie also wire es, wenn man diesen Augenaufschlag neu inszenieren, , den ersten
Augenblick, wenn unser Auge schaut” wiederholen kénnte (Brockes 1728, S. 21)?
Um der Abschleifung der Sinneseindriicke durch die GewShnung entgegenzu-
wirken, miisste man sich vorstellen, man kdme zum erstenmal zu Bewusstsein:
,Erwachsen, dencke man: man kam’ erst auf die Welt. / Gleich wird uns eine
Welt, die neu ist, vorgestellt” (Brockes 1728, S. 29). Und sogleich ist das Wunder
vollbracht:

Ich weifd nicht, ob es im - obs ohne Traum geschehe;
Und sehe, wenigstens bediinckt mich, dass ich sehe,

Ein’ Erd’, ein Sonnen-Licht, Gebirge voller Wilder,
Bebliithmte Hiigel hier, dort angenehme Felder.

Ich hor’, wie mit des Bachs sanfft rauschendem Gezische
Der liebliche Gesang der Vogel sich vermische.

Ist dies ein siisser Traum? nichts weif$ ich, was geschehe,
Aufmercksam, gantz erstaunt, vernehm ich und ich sehe.
Wer bin ich? Wo bin ich? Woher bin ich gekommen?®
Und was geschicht in mir?

Ich wancke hin und her und zweifle fiir und fiir.

80 Zum ,zweideutigen Charakter” und der ,zweideutigen Rezeption” der kartesischen Phi-
losophie vgl. Panajotis Kondylis: Die Aufkldrung im Rahmen des neuzeitlichen Rationalis-
mus. Hamburg 2002, S. 191-209.

81 Brockes 1728, S. 3. Die jeweilige Stelle im Original steht auf der gegeniiberliegenden, mit
geraden Ziffern bezeichneten Seiten (hier S. 2). Die Blindheit, die Genest und Brockes bekla-
gen, ist auch die des ausdriicklich als Gegner genannten Spinoza. Klingt in der Anklage, er
leide an einer , étrange aveuglement”, einer ,elend[en] [...] Blindheit” (Brockes 1728, S. 24/25)
der alte Vorwurf der Blindheit der Juden nach?

82 Fénelon: (Euvres philosophiques (Anm. 47), S. 4-6.

83 Fénelon: (Euvres philosophiques (Anm. 47), S. 1-2.

84 Dies sind wortgenau die Fragen, die Walpurger spéter stellen sollte (s. oben). Ob er sie aus
Brockes abgeschrieben hat, lasst sich allerdings bei der Ubiquitat &hnlicher Fragenkataloge
in der Literatur der Zeit nicht ausmachen.



Zur Orientierung der religiosen Lyrik im 18. Jahrhundert 325

Von einem Ding ist mir der Zweifel doch benommen:
Ich glaube, dass ich seh’, ich glaube, dass ich hore. (Brockes 1728, S. 31)

Die den ,Zweifel” zerstreuende Versicherung, dass das Bewusstsein selbst im
Traum aktiv ist, und dass man sich damit immerhin nicht iiber das eigene Dasein
tauschen kann, ist dem kartesischen ,,cogito ergo sum” nachgebildet. Der mittlere
Teil jedoch hebt die Gedankenfiihrung ins Erhabene. Das Sehen und Erkennen
sind nun von einem ,Erstaunen’ begleitet, und dieses wird im Ausruf ,Wer bin
ich? Wo bin ich?” usw. in die entsprechende sprachliche Geste umgewandelt.®

Gerade diese Stelle ist es, die im Titelkupfer dargestellt wird. Auch diese ist
aus der franzdsischen Originalausgabe ,iibersetzt” (vgl. Abbildungen néichste
Seite).

Auf den ersten Blick dhneln sich die beiden Stiche. Dann aber merkt man, dass
aus dem Bild einer schonen Landschaft eine Darstellung des Gartens Eden, aus
dem Bild eines Menschen quiconque eine Darstellung Adams, des ersten Men-
schen geworden ist. Denn zu den zahmen Tieren aus den geméfiigten Klimazo-
nen, die bei Genest die Landschaft bevolkern, sind nun auch wilde und exotische
gekommen, die jedoch in paradiesischer Unschuld neben den anderen lagern,
am auffalligsten der Lowe im Vordergrund, der friedlich neben dem Hasen hockt
(im Hintergrund sind noch ein Elefant, ein Wolf und ein Bar zu erkennen). In
Brockes’ Fassung ist also das Ich des Gedichts der Antitypus Adams. Damit be-
kommt die Stelle eine theologische Tiefendimension, die bei Genest fehlt. Dass
der neugeborene Mensch iiber den Anblick der Schopfung noch erstaunen kann,
liegt daran, dass er ebenso der noch unschuldige Adam ist, dem die Siinde die
Sinneswahrnehmung nicht verdunkelt hat.®

85 Bei Genest lautet die Stelle: , Attentif, étonné, je regarde, jécoute, / Qui suis-je? Ou suis-je? Et
d’ol1 suis-je venu? / Qu'arrive-t-il en moi?” (Brockes 1728, S. 30). Vgl. den Fragenkatalog bei
Fénelon: ,Ou suis-je? que suis-je? ol est-ce que je vais? ol m’arréterai-je?” (Euvres philoso-
phiques (Anm. 47), S. 355)

86 Die Frage wire natiirlich, wer fiir diese bildliche Ubersetzung verantwortlich ist. Dem Stich
von Charles-Louis Simonneau d. A. (1645-1728) nach einem Entwurf von Nicolas Vleughels
(1668-1737) entspricht das von dem Hamburger Kiinstler Christian Fritzsch (1695-1769) ver-
fertigte Bild (,,C. Fritzsch del[ineavit] & sculps[it]“). Fritzsch hat in der Folgezeit noch ofter
den bildlichen Schmuck zu den Schriften von Brockes beigetragen, u. a. zu Brockes: Auszug
der vornehmsten Gedichte aus dem [...] Irdischen Vergniigen in GOTT (Hamburg 1738).
Besonders interessant ist in unserem Zusammenhang sein Titelkupfer zu Brockes: Harmo-
nische Himmels-Lust im Irdischen, oder auserlesene, theils neue, theils aus dem Irdischen
Vergniigen genommene, und nach den 4 Jahres-Zeiten eingerichtete Musicalische Gedichte
und Cantaten. Hrsg. von B. H. Brockes Jun. (Hamburg 1741), das in der zweiten Auflage von
1744 als Entwurf des jiingeren Brockes ausgewiesen wird. Nimmt man noch hinzu, dass
Fritzsch 1744 ein Brustbild des Dichters gestochen hat (Niirnberg, Germanisches National-
museum, Graphische Sammlung (Paul Wolfgang Merkel’sche Familienstiftung), Inventar-
Nr. MP 2926, Kapsel-Nr. 49), wird man wohl ein engeres Vertrauensverhiltnis zwischen dem
Dichter und dem Kiinstler vermuten diirfen; so dass das Titelkupfer zur Genest-Uberset-
zung, wenn nicht nach Anleitung des ersteren, so doch mit seinem Einverstdndnis zustande



326 Kevin F. Hilliard

Abb. 1: Abb. 2:

Titelkupfer von Charles Claude Genest, Titelkupfer von Barthold Heinrich Brockes,

Principes de Philosophie (1716). Bayerische Verdeutschte Grund-Siitze der Welt-Weisheit

Staatsbibliothek Miinchen (P.o.gall. 894). (1728). Bayerische Staatsbibliothek Miin-
chen (P.o.germ. 187 m-3).

Dieser erste Mensch ist es also, der hier in einem Ur-Staunen die ersten Fragen
an Gott und Welt stellt. Die Ahnung des Anfangs — iiber beide Landschaften geht
gerade die Sonne auf — wird er bei abnehmender Erregung in gesichertes Wissen
zerlegen; in noch unentwickelter Form ist dieses aber hier schon gegenwartig.
Das Gedicht wiederum versucht die Neuinszenierung dieses Augenblicks, die-
ses ersten Augenaufschlags, damit der Leser im imaginativen Nachvollzug aus
seiner Siinden- und Sinnentrdgheit aufwachen moge, um die Schépfung, den
Schopfer, und sich selbst mit ungetriibtem Sinn und Geist wahrzunehmen. Und
zugleich kehrt die Lyrik zu ihrem Ursprung zuriick, zum ersten Gottesmorgen,

gekommen sein diirfte. Freilich riickt auch unabhéngig von der Urheberfrage das Frontispiz
den Text in einen neuen Zusammenhang.

DOI: 10.13173/9783447104975.309
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://crcati\'cmmmnns,urg,/lIcun.ws/by-nc—nd,ﬂ.()/'ducddc
© by the author



Zur Orientierung der religiosen Lyrik im 18. Jahrhundert 327

als Gefiihl, Wissen, Andacht eins waren; der Ausruf ist, wir erinnern uns, Lyrik
in hochster Konzentration, aus dem wie aus dem Urknall alle dichterische Rede
sich in der Folgezeit herauskristallisieren sollte.

Das Lyrische ist hier freilich nur ein in Augenblicken aufleuchtendes Moment
innerhalb der Lehre. Das in diesen Augenblicken affektiv aufgeladene Selbst-
gespréach beruhigt sich im weiteren Verlauf zum Selbstunterricht; das Lyrische
geht im Lehrgedicht auf. Dort ist der Staunende zugleich Lehrer und Lernender,
,Pupil and Preceptor”, wie es bei Shaftesbury hiefs (wobei freilich die Schépfung
der eigentliche Lehrmeister ist). Die Ausdifferenzierung dieser Rollen bot dem
Dichter aber neben der monologischen Realisierung eine zweite Moglichkeit
dramatisch-lyrischer Aneignung an, die ich jetzt in einem neuen Beispiel veran-
schaulichen mochte.

Man konnte ndmlich erstens die eben erwédhnten Rollen weiter ausdifferen-
zieren und vollends auf die ,two distinct Persons” Shaftesburys verteilen, das
Selbst- also in ein echtes Zwiegesprach verwandeln. Damit wurde es zweitens
moglich, auch das oben beleuchtete Motiv einer wiederholten Erschaffung des
Menschen deutlicher in Szene zu setzen, indem man mehr oder weniger meta-
phorisch den ,Preceptor” zum Schépfer des ,Pupils” machte. Das fiihrte in die
Néhe des Pygmalion-Stoffes. In der Tat kam gerade in unserem Zusammenhang
dieser Mythos in der Literatur des 18. Jahrhunderts neu zur Geltung. Er machte
es moglich, unter Wahrung aller affektiven Momente in der zum Leben erwa-
chenden Bildséule gleichsam in Zeitlupe die ersten Regungen des Bewusstseins
zu beobachten, in der Figur des Bildhauers aber gleich auch den Lehrer zur Stelle
zu haben, der seinem Geschopf die neue Welt, in die es getreten ist, erklaren
kann. Von Boureau-Deslandes, Bodmer, Jean-Jacques Rousseau und anderen
wurde unter verschiedenen, mal materialistischen, mal theistischen Vorzeichen
der Mythos neu durchgespielt.” Fiir die theologisch konservative Richtung be-
stand dabei die besondere Attraktion darin, dass in der Figur des Lehrenden die
reine Selbstbeziiglichkeit des neuphilosophischen Modells durchbrochen wurde,
und in der Notwendigkeit des Lehrens die Notwendigkeit einer Offenbarung un-

87 [André Frangois Boureau-Deslandes:] Pigmalion, ou la Statue animée. London 1742 (deutsch:
Pigmalion, oder die belebte Statiie. Hamburg 1748); [Johann Jakob Bodmer:] Pygmalion und
Elise. In: Neue Erzdhlungen verschiedener Verfasser. Frankfurt und Leipzig 1747, S. 1-68
(eine Replik auf Boureau-Deslandes). Condillacs Traité des sensations (1754) und Charles Bon-
nets Essai analytique sur les facultés de I'dme (1760) tibersetzten den Mythos in eine philoso-
phische Versuchsanordnung. Zum ganzen Komplex S. Eugenio Pesci: Saggio introduttivo.
Materialismo, tradizioni filosofiche e gusto estetico nel , Pigmalion, ou la Statue animée” de
A.-F. Deslandes. In: Antoine-Frangois Deslandes: Pigmalion, ou la Statue Animée. L'Optique
des Mceurs. Hrsg. und iibers. von Eugenio Pesci. Quaderno VI: Maggazino di filosofia. Mila-
no 2008, S. 7-102; Hans Sckommodau: Pygmalion bei Franzosen und Deutschen im 18. Jahr-
hundert. Universitat Frankfurt am Main: Wissenschaftliche Gesellschaft, Sitzungsberichte 8
(1969), Nr. 3. Wiesbaden 1970; Joachim Gessinger: Auge und Ohr: Studien zur Erforschung
der Sprache am Menschen 1700-1850. Berlin und New York 1994, S. 38—49, 89-114. Eine ex-
plizit christliche Vorstellung von Gott als Bildner des Menschen wie aus einem ,,Stiick Mar-
mor” findet sich bei Sack, Vertheidigter Glaube der Christen (Anm. 46), S. 94-95, hier S. 94.



328 Kevin F. Hilliard

terschwellig suggeriert werden konnte; denn Offenbarung war ja nichts anderes
als ,vaterlicher Unterricht”.®

Brockes schrieb zwar kein Pygmalion-Gedicht, wie er {iberhaupt von aller an-
tiken Mythologie Abstand nahm. Seine , Erzehlung. Zum Neu-Jahrs-Gedicht auf
das 1745ste Jahr”, 1746 im achten Teil des Irdischen Vergniigens in Gott erschienen,
hat aber eine analoge Struktur.®

In der Einleitung zur Verserzahlung feuert sich Brockes noch einmal an, seine
Leser zur Betrachtung von Gottes Werken in der Natur zu erheben. Dazu miisse
die Dichtung die gewohnten Bahnen verlassen:

[-..] Um uns selbst nun zu erhéhn,

In des Schopfers Wunder-Werken, wenn wir Ihn darinn ersehn;
Tret’ ich eine neue Bahn, (gieb, o Gott, dass es gelinge,

Wenn ich in der Allmacht Tiefen, mit erstaunter Ehrfurcht, dringe!)
Durch ein neues Dichten, an. (Brockes 1746, S. 413)

So ,neu” war fiinfundzwanzig Jahre nach dem Erscheinen des ersten Teils des
Irdischen Vergniigens Brockes” Manier zwar nicht mehr. In einem anderen Sinne
ist jedoch die ,Neuheit’ zwingend und bleibend ein Merkmal des Brockesschen
Gedichts. Nicht nur deshalb, weil das ,Erstaunen’ iiber Gottes ,,Allmacht” immer
wieder neu erregt werden muss; sondern auch, weil dieses Staunen selbst ein
Affekt des Anfangs ist. Wo Staunen ist, da ist Anfang. Und sobald im Staunen
sich der Affekt sprachlich entlédst, ist auch in ihm ein , neues Dichten” enthalten.”

Dieses wie das Staunen selbst wird auch in der auf dieses Proomion folgenden
Erzdhlung thematisiert. Die Geschichte handelt von einem in einer Hohle
erzogenen Jiingling, Cernamir, und seinem Lehrer, Silvio, der mit ihm das Ex-
periment anstellt, wie ein in der Natur zu verniinftiger Betrachtung des Weltge-
baudes angeleiteter Mensch auf die erste Begegnung mit der Zivilisation reagiert
— wabhrlich eine ,neue Art“, einen Menschen ,in die Welt zu fiihren” (Brockes
1746, S. 415). Kennengelernt hat Cernamir vor diesem Zeitpunkt nur die ,gestirn-

88 Sack: Vertheidigter Glaube der Christen (Anm. 46), S. 21; vgl. ebd. S. 21, 98. ,Was von eintze-
len Menschen wabhr ist, die ohne Unterricht zu gar keiner verniinftigen Erkdnntnifs haben
gelangen konnen; das ist [...] von gantzen Volckern wahr. [...] [Daher die] gantz unentbehrli-
che Nothwendigkeit [...] eines hoheren Unterrichts, oder einer Offenbarung” (ebd. S. 14-15).

89 Barthold Heinrich Brockes: Irdisches Vergniigen in GOTT, bestehend in Physicalisch- und
Moralischen Gedichten. Achter Theil. Hrsg. von B[arthold]. H[einrich]. B[rockes]. jun. Ham-
burg 1746, S. 412-428. Nachweise werden im fortlaufenden Text unter der Sigle ,Brockes
1746" belegt.

90 Nicht von ungeféahr hat ,das Neue” in der wirkungsasthetischen Diskussion der Zeit einen
so hohen Stellenwert; s. zusammenfassend den Artikel ,Neu” in Sulzer: Allgemeine Theorie
der schonen Kiinste (Anm. 68), Bd. 2, S. 815-818. Zumal die Ode hat die Aufgabe, das Neue
in die Welt zu setzen: , Also dienet {iberhaupt die lyrische Poesie dazu, dass jedes Vermogen
der Seele dadurch [...] einen neuen Schwung und neue Krifte bekommt” (ebd., S. 838, Ar-
tikel ,,Ode”). Vgl. auch Gottsched: die Ode ,wagt neue Ausdriickungen und Redensarten”
(Versuch einer critischen Dichtkunst (Anm. 53), S. 335); und Batteux zur ,nouveauté” der
Gedanken in der Ode (s. oben).



Zur Orientierung der religiosen Lyrik im 18. Jahrhundert 329

te Pracht” des , Firmaments”, woran sich ein physikotheologischer Unterricht an-
schloss (Brockes 1746, S. 416). Immerhin hat Silvio ihm das Schreiben beigebracht
(Brockes 1746, S. 418).

So in die Wege geleitet, kann nun das Experiment beginnen. Cernamir be-
kommt einen Schlaftrunk und wird in bewusstlosem Zustand in ein Haus in der
Stadt gefiihrt (Brockes 1746, S. 417-418). Er erwacht und sieht sich, von dem mit-
gebrachten ,bekannten Schreib-Tisch” und , Lehn-Stuhl” abgesehen, in einer vol-
lig neuen Umgebung. Er besieht” und ,betastet’ alles. Von , des ganzen Zimmers
Symmetrie” und den ,zierlichen Mobilien” ist sein ,Geist” ,geriihrt” (Brockes
1746, S. 418). Um seine ,zerstreuten Ideen” (ebd.) zu sammeln, greift er zur Feder
und bringt ,folgende Gedanken, in Eile, zu Papier™:

,Wo bin ich? Ist, was mir hier in die Augen fallt,

Auch wirklich? Bin ich hier in einer neuen Welt?

Ist alles das, was hier vorhanden,

Und was ich fiihl’ und seh, von ungefehr entstanden?

Ist es, so wie es ist, gewachsen? Oder muf3

Ein Geist gewesen seyn, der, nach verniinftgem Schluf3,

Die Theile so gefligt; der alles, mit Bedacht,

Zu solcher Ebenmafs so ordentlich gebracht?” (Brockes 1746, S. 419)*!

Nachdem von aufsen, von unsichtbarer Hand, die Fensterldaden aufgemacht wer-
den, besieht er die Hauser und die Menschen in ihnen, und erinnert sich an Sil-
vios Lehren von , der Welten Vielheit” und von diesen Welten als einer ,grofien
Stadt der Gottheit” (Brockes 1746, S. 421).°2 Wieder muss er seine Gedanken auf-
schreiben:

,|.-.] Bewunderns-wiirdge Himmels-Stadt!

Die wohl mit allem Recht den Namen der Residenz des Schopfers hat:

Du fiillst mit Ehrfurcht, voller Andacht, den Geist, mein ganzes Wesen, an,
Daf ich, mit Lust darinn versunken, erstaunt, nichts weiter denken kann.”

Hier warf er seine Feder nieder, und sich selbst in den Stuhl zuriick,
Ganz ausser sich von tiefem Denken. (Brockes 1746, S. 422)

Jetzt tritt Silvio ein. Er wirft einen Blick auf das ,voll geschriebne Blatt”, und kann
sich angesichts der ,erhabne[n] Richtigkeit” ,der Ideen und des Ausdrucks”
iiberzeugen, dass sein Experiment gegliickt ist (Brockes 1746, S. 423).

Wir werden hier Zeuge, wie von einem gleichsam ,neugeschaffnen Natur-
menschen”, um Herders Ausdruck noch einmal aufzugreifen, das erste Gedicht

91 Cernamir macht hier die Erfahrung nach, die Fénelon in seiner Démonstration de l'existence de
Dieu in einem Gedankenexperiment angestellt hatte, wo er sich fragt, welche Schliisse auf ei-
nen Schopfer ein Mensch wohl machen wiirde, der auf einer wiisten Insel eine vollkommen
schon gebildete Statue fande (Fénelon: (Euvres philosophiques (Anm. 47), S. 12-14).

92 Silvio erweist sich hier als Leser von Fontenelles Entretiens sur la pluralité des mondes (1686).



330 Kevin F. Hilliard

geschrieben wird — ein Gedicht, das programmgemaf} aus dem durch die nun
schon bekannten Fragen markierten Staunen hervorgeht und alle Merkmale des
Erhabenen an sich hat. Der lyrische Anfang ist eins mit dem ,tiefe[n] Denken”;
auf natiirlichem Wege werden so im , neuen Dichten” Erregung und Erleuchtung
eins. Selbstverstandlich auch, dass beide Erfahrungen das erschiitterte, wachge-
riittelte, neugeborene Ich unweigerlich zu Gott fiithren.

Im Windschatten christlicher Apologetik versuchte Brockes in epochentypi-
scher Weise den lyrischen Ton sowohl fiir die Lehre als auch fiir die Affekterre-
gung nutzbar zu machen. Die Lyrisierung diente dabei nicht nur als rhetorisches
Mittel zum guten didaktischen Zweck. Sondern das gattungskonstituierende
Staunen war an sich schon die Lehre. In ihm erfuhr der Mensch seine wahre
Bestimmung in der Welt. Lyrik war in nuce die prisca theologia, die es fiir die Ge-
genwart zu bewahren und zu erneuern galt.

5 Abgesang: Holderlin

Es war in diesen Ausfithrungen von dem Projekt die Rede, den neuen Philoso-
phen die Redehoheit streitig zu machen, ihnen das auf alle alten Gewissheiten
verzichtende Soliloquium aus der Hand zu reifien, und dieses durch einen Re-
kurs auf die prisca theologia und die ewig urspriingliche Dichtung fiir christliche
Inhalte wieder zu 6ffnen. Hand in Hand damit ging die zumindest punktuelle
Lyrisierung des Selbstgespréachs. Erst in ihren lyrisch-affektiven Steigerungen
konne der menschlichen Selbstreflexion der aus der Isolation des Selbstbewusst-
seins herausfiihrende Durchbruch zum wahren Wissen von Gott und Welt ge-
lingen.

Gegen die Entwiirfe der neuen Philosophie setzte man sich chronotopisch zur
Wehr, indem man ihrer historischen Stunde Null die alles tiberstrahlende Kraft
des Schopfungsbeginns setzte. Die lyrische Selbstverstindigung wurde zu einem
immer wieder neu erlebten adamitischen Erwachen umgedeutet.”® Horen wir ein
letztes Beispiel, aus dem Umkreis der bereits erwahnten Nacherzdahlungen des
Prometheus-Mythos. In Bodmers Pygmalion und Elise erwacht die Statue zum Be-
wusstsein, als Pygmalion gerade abwesend ist. Nach ersten, eher ruhigen Beob-

93 Vgl. diese Szene in Klopstocks Messias, wo nach dem Verséhnungsopfer Christi am Kreuz
die Toten zum Leben erwachen, unter ihnen Eva: ,Eva begann sich empor zu heben. Wer
bin ich geworden? / Bin ich in Eden? Wo bin ich? Ich lebe wieder im Leibe / Meiner ers-
ten Erschaffung? O dort ist Adam! Wie glanzt er! / Und wie gldnz ich!” (Friedrich Gottlieb
Klopstock: Der Messias. Bd. 3. Halle 1769, S. 12). In Christian Scrivers mehrfach wiederauf-
gelegtem Seelen-Schatz, einem der bedeutendsten Erbauungsbiicher der Zeit, erwacht der
von Christus wiederauferweckte Jiingling zu Nain mit den (zum biblischen Bericht hin-
zugedichteten) Worten: , Hilff ewiger GOtt! wie geschicht mir? wo bin ich? bin ich wieder
in der Welt?” (M. Christian Scrivers [...] Seelen-Schatz, Vierdter Theil. 11. Aufl. Magdeburg
und Leipzig 1737, S. 294). Nicht unmdglich, dass Klopstock als gebiirtiger Quedlinburger
(geb. 1724) das Werk des ehemaligen dortigen Oberhofpredigers (1629-1693) gekannt hat.
Zu Scriver s. Martin Brecht: Ein ,Gastmahl” an Predigten. Christian Scrivers Seelenschatz
(1675-1692). In: Pietismus und Neuzeit 28 (2002), S. 72-117.



Zur Orientierung der religiosen Lyrik im 18. Jahrhundert 331

achtungen im Umkreis seiner Werkstatt empfindet sie eine Beklemmung, sich so
,enge eingesperrt” zu finden, und folgt einem , herrlichen Glantz”, der von einer
Seite , einzudringen scheint”. Dies ist das Zeichen fiir die volle Entfaltung ihrer
sinnlich-geistigen Krafte:

Mit diesen Worten trat sie aus dem Saal in die Galerie, wo ihr plotzlich das
prachtige Schauspiel der Natur begegnete, und alles Vermdogen ihrer Sin-
nen und ihres Gemiithes in ihre Augen zusammenholete. Es war gleich an
dem, daf die Sonne den Rand ihrer beleuchtenden Kugel aus der dstlichen
See hervorrekete, und unten den grossen Ocean, oben die ungemessene
Biihne des blauen Himmels mit ihren sanften Strahlen tausendfaltig be-
mahlete. Dieses unermefSliche Feld, die immer wechselnden und tausend-
fach gefarbten Gegenstande darauf, die Hohe der Farben, schlugen diesen
neuen Menschen in eine taumelnde Entziikung; sie fiel mit geschlossenen
Augen auf die Knie. Doch erholete sie sich selber augenblicklich, und da
sie die Sonne jezo mit ihrer gantzen Scheibe auf dem Ende des Horizontes
hervorbrechen sah, sagte sie: O du, ohne Zweifel das Auge des Himmels,
das alles siehet und alles zu sehen giebt! du hast es gesehen, als ich ward,
und warest eh ich noch gewesen. Sage mir denn, wie ward ich so? Wer
hat mich zu diesem Wesen, das sich selber fiihlet und sich so beweget
und denket, geholfen? Ich kénnte glauben, dafd du es seyst, oder derjeni-
ge, dessen Auge du bist. Oder warest du selber noch nicht, ehe vor wenig
Augenblicken ein grosseres Wesen dich angeziindet und mit diesem Meer
von Strahlen begabet hat?**

Hier sind alle Motive noch einmal gebiindelt, die uns beschéftigt haben, und
einige ergdnzende noch dazu. Die Neuschopfung des Menschen, das staunende
erste Gewahrwerden der Schopfung, die symbolische Szenerie des Sonnenauf-
gangs, die ersten Orientierungsfragen des Ichs, die instinktive, nach Antworten
suchende Hinwendung an ein Hoheres, die iiber sich selbst schon hinwegeilen-
de Naturfrommigkeit, die sich zunéchst die Sonne als Gottliches vorstellt, um
bereits im nédchsten Augenblick mit sicherem Instinkt hinter diesem sichtbaren
einen unsichtbaren Gegenstand der Verehrung zu vermuten, der biblische Ton-
fall (,,[du] warest eh ich noch gewesen” ist eine Reminszenz an Hiob Kap. 38), in
dem die Naturreligion fiir die geoffenbarte durchsichtig wird, der (auch in Prosa)
erregte, gesteigerte Ausdruck, die Erweiterung des Selbstgespriachs zum Dialog
— all dies ist fiir die hier untersuchten lyrischen Meditationen typisch, in denen
dem Druck der Gegenwart die Kraft eines zeitlos giiltigen Anfangs entgegenge-
setzt wird.

Viele Theologen und Dichter der Zeit liefsen sich durch dieses Projekt inspirie-
ren. Der erste Teil von Herders Altester Urkunde des Menschengeschlechts (1774) ist
ein einziger Hymnus auf die Erziehung des ersten Menschen durch die morgen-

94 Bodmer: Pygmalion und Elise (Anm. 87), S. 15-16.



332 Kevin F. Hilliard

rotliche Offenbarung.” Noch um 1800 erlebt das Projekt in Holderlins Oden und
Hymnen eine grandiose Steigerung. Eben dort zeichnet sich aber auch sein Ende
ab. Gewiss, es gibt in Holderlins Dichtung viele Aufschwiinge und enthusias-
mierte Blicke in eine von gottlicher Allgegenwart durchleuchteten Welt.*® Ebenso
eindrucksvoll, origineller, und, weil auf die Ersatzleistungen der Hoffnung ver-
zichtend, letztlich auch glaubwiirdiger, sind auch die das Verebben jeglicher Ge-
wissheit gestaltenden Gedichte. In der Umkehrung werden darin alle Themen,
die hier behandelt wurden, noch einmal sichtbar. Hier zum Abschluss ein Bei-
spiel, das sich wie eine negative Kontrafaktur der Szene in Bodmers Erzahlung
liest:

Sonnenuntergang

Wo bist du? trunken dammert die Seele mir
Von aller deiner Wonne; denn eben ists,
Daf3 ich gelauscht, wie, goldner Tone
Voll, der entziickende Sonnenjiingling
Sein Abendlied auf himmlischer Leier spielt’;
Es tonten rings die Walder und Hiigel nach.
Doch fern ist er zu frommen Volkern,
Die ihn noch ehren, hinweggegangen.”

Auch in diesem im wortlichsten Sinne lyrischen Gedicht (es ist nach Apolls , Lei-
er” gestimmt) setzt die Rede mit einem Ausruf ein. Er ist zunachst als Ausdruck
der Verziickung zu verstehen. Zunehmend wird in ihm aber die Endzeitklage
eines Verlassenen horbar. Die Sonne beleuchtet kein in neuem Glanze erstrah-
lendes Morgen-, sondern ein sich verdunkelndes Abendland. Sie geht unter,
nicht auf. Im Wechsel von der Person der Anrede in die dritte Person, und im
Ubergang vom Prisens zum Priteritum werden die Phasen ihres Verschwindens
markiert. In genauer Entsprechung dazu nimmt die in der Eingangsfrage noch
versplirte, schon in der zweiten Zeile bereits der Vergangenheit angehorende ly-
rische Erregung im Laufe des Gedichts immer stdrker ab. Das letzte Wort gibt
unvermutet eine niichterne und erniichternde Antwort auf die Frage zu Beginn,
die erst jetzt, hinter dem Ausruf, als tatsdchlich Auskunft verlangende erkennbar
wird: ,,Wo bist du?” — ,hinweggegangen”* Die Trunkenheit des Anfangs ist fiir
den Dichter und den Horer fiir immer dahin. Warum? Weil uns Abendldndern

95 Johann Gottfried Herder: Werke. Bd. 5. Hrsg. von Rudolf Smend. Frankfurt a.M. 1993, S. 179—
660, hier S. 179-301. Vgl. besonders , Unterricht unter der Morgenrote”, S. 246-257.

96 In diesem Zusammenhang besonders zu erwahnen: Des Morgens. In Holderlin: Samtliche
Werke. Kleine Stuttgarter Ausgabe. Hrsg. von Friedrich Beissner. Bd. 1. Stuttgart 1946, S. 299.

97 Holderlin: Samtliche Werke (Anm. 96), S. 256.

98 Dies ist auch die Antwort auf die in Holderlins Gedicht aufgegriffene, epochale Frage Schil-
lers in ,Die Gotter Griechenlands”: ,, Schone Welt, wo bist du?” Schiller: Samtliche Werke
Bd. 1 (Anm. 65), S. 167.



Zur Orientierung der religiosen Lyrik im 18. Jahrhundert 333

die naive Geisteshaltung ,frommer Volker” fehlt, die in der Sonne einen Sonnen-
gott erkennt und verehrt, und weil die schwarmerische Stimmung des Einzelnen,
die im Farbkonzert des Abendrots die ,himmlische Leier” eines Apoll zu héren
meint, fiir einen solchen Nationalglauben keinen dauerhaften Ersatz bieten kann.
Im Gedicht ,tont’ diese momentane Verziickung zwar noch ,nach’ (Z. 6), wie das
Wort selbst innerhalb des Gedichts ein Echo der ,goldnen Tone” (Z. 3) des Son-
nen- und Dichtergottes ist. Als Nachhall ist aber dieses ,Nachtonen’ parasitar, un-
wesentlich, schattenhaft, von Anfang an im Schwinden begriffen. Das Gedicht,
das wir lesen, ist ein letzter Ausklang eines machtigeren Gesangs. Was soll ein
Dichter schon sagen, wenn Apolls Leier nicht mehr ,t6nt“? Eine untergegangene
Sonne kann weder begeistern, noch warmen, noch erleuchten. Denn mit der Er-
regung ist auch das in ihr gespeicherte Wissen verloschen.

Semantisch entscheidend ist auch der Wechsel vom scheinbar selbstbeziigli-
chen ,wo bin ich?” der bisherigen Beispielsreihe zum vokativen ,wo bist du?”
Holderlins. Holderlin bringt darin die Einsicht auf den Begriff, dass der ,wo bin
ich?“-Ausruf der Lyriker zwar nicht grammatisch-formal, wohl aber der Sache
nach darin immer schon auf ein Gegeniiber angelegt war, indem er einen Dezen-
trierungsschock des Ichs und im Ich, einen durch die {iberwéltigende Konfron-
tation mit einem Anderen ausgelsten Orientierungsverlust des Subjekts, regist-
rierte. Das lyrische Subjekt erfuhr sich selbst nur in Beziehung auf dieses Andere,
als ein durch dieses Entriicktes. Im Gegensatz zum neu-philosophischen, das
Subjekt absolut setzenden Selbstgesprach, war die lyrische Selbstbesinnung da-
her immer schon eingebettet in einen dialogischen Zusammenhang. Die auch
grammatisch als Anrede kenntlich gemachte Variante Holderlins kehrt nun die-
ses Dialogische explizit hervor. Schon darin gibt er zu erkennen, dass er von dem
philosophischen Modell der Sinnsuche abriickt.

Nun ist aber die Erfahrung der Ode, dass der Dialogpartner sich dem Dichter
schrittweise entzieht; das Gedicht wird damit gegen seine eigene Absicht zum
Monolog. Mit dem Ende des Dialogs ist auch die lyrische Erregung dahin. Nach
dieser entlyrisierenden Beruhigung konnte, ginge es nach Descartes oder Shaf-
tesbury, das philosophische Selbstgesprach beginnen, denn nur unter der Bedin-
gung der Isolation des Subjekts und einer Stilllegung der Affekte in ihm kann
diese in Gang kommen. Davon will aber Hoélderlin nichts wissen. Dunkelheit
und Einsamkeit, seit jeher der Nahrboden fiir die meditative Einkehr ins Ich,
bedeuten ihm nur ein Nichts, in dem sich auch das Ich auflost.”” Am Ende von
,Sonnenuntergang” steht nicht einmal mehr dessen Klage,'” sondern konse-
quenterweise sein Verstummen.

Noch in seiner lakonischen Kiirze legt , Sonnenuntergang” Zeugnis ab von
der gespenstischen Kurzlebigkeit der Inspiration in einer sich verdunkelnden

99 So jedenfalls in diesem Gedicht. Andere Méglichkeiten erprobt er z. B. in Brod und Wein.
100 Im Gegensatz zur Larmoyanz von Abendphantasie: ,,Dunkel wirds und einsam / Unter dem
Himmel, wie immer, bin ich” (Sdmtliche Werke Bd. 1 (Anm. 96), S. 298).



334 Kevin F. Hilliard

Zeit.™ Das ist kein erstes Gedicht, sondern ein letztes; kein Anfang, sondern ein
Ende - es sei denn, man wire bereit zu glauben, dass Lyrik von sich aus, als Lyrik,
ohne Riickendeckung durch eine wie auch immer verstandene Theologie, das
Staunen des Anfangs stiften kénnte. Ansonsten bliebe nur eine profanierende
Erniichterung der lyrischen Rede. In der Spannung zwischen diesen Alternati-
ven bewegt sich die Lyrik seither. Und wenn sie bei dieser Lage der Dinge noch
Wissen transportieren kann, dann nur in prekérer und bruchstiickhafter Form.

101 Eine ldngere Fassung, Dem Sonnengott, blickt freilich hoffnungsvoll der Riickkehr Apolls
entgegen (Samtliche Werke Bd. 1 (Anm. 96), S. 255).



