
HARRASSOWITZ VERLAG

BOETHIUS‘  
ÜBERSETZUNGSPROJEKT

Philosophische Grundlagen  
und didaktische Methoden  

eines spätantiken Wissenstransfers  

Von  
Christian Vogel



Vogel · Boethius’ Übersetzungsprojekt

DOI: 10.13173/9783447106092.I 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

H
ar

ra
ss

ow
itz

 J
ou

rn
al

s
nu

r 
zu

m
 p

er
sö

nl
ic

he
n 

G
eb

ra
uc

h 
/ k

ei
ne

 u
nb

ef
ug

te
 W

ei
te

rg
ab

e

P
ow

er
ed

 b
y 

T
C

P
D

F
 (

w
w

w
.tc

pd
f.o

rg
)

http://www.tcpdf.org


Episteme in Bewegung
Beiträge zu einer transdisziplinären Wissensgeschichte

Herausgegeben von Gyburg Uhlmann  
im Auftrag des Sonderforschungsbereichs 980 

„Episteme in Bewegung.  
Wissenstransfer von der Alten Welt  

bis in die Frühe Neuzeit“

Band 6

2016
Harrassowitz Verlag · Wiesbaden

DOI: 10.13173/9783447106092.I 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



2016
Harrassowitz Verlag · Wiesbaden

Christian Vogel

Boethius’ Übersetzungsprojekt
Philosophische Grundlagen und didaktische Methoden 

eines spätantiken Wissenstransfers

DOI: 10.13173/9783447106092.I 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Diese Publikation ist unter der Creative Commons-Lizenz CC BY-NC-ND 4.0 lizenziert. 
Weitere Informationen: https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
Die Bedingungen der CC-Lizenz gelten nur für das Originalmaterial. Die Verwendung von 
Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet durch eine Quellenangabe) wie Schaubilder, 
Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmigungen  
durch den jeweiligen Rechteinhaber.
Der Harrassowitz Verlag behält sich das Recht vor, die Veröffentlichung vor unbefugter  
Nutzung zu schützen. Anträge auf kommerzielle Verwertung, Verwendung von Teilen der  
Veröffentlichung und/oder Übersetzungen sind an den Harrassowitz Verlag zu richten.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet 
über https://www.dnb.de/ abrufbar.

Informationen zum Verlagsprogramm finden Sie unter 
https://www.harrassowitz-verlag.de/
© Autor/in.  
Verlegt durch Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 2016

ISSN 2365-5666	 ISBN 978-3-447-10609-2
eISSN 2701-2522	 eISBN 978-3-447-19514-0
DOI 10.13173/2365-5666	 DOI: 10.13173/9783447106092

Die Reihe „Episteme in Bewegung“ umfasst wissensgeschichtliche Forschungen 
mit einem systematischen oder historischen Schwerpunkt in der europäischen und 
nicht-europäischen Vormoderne. Sie fördert transdisziplinäre Beiträge, die sich 
mit Fragen der Genese und Dynamik von Wissensbeständen befassen, und trägt 
dadurch zur Etablierung vormoderner Wissensforschung als einer eigenständigen 
Forschungsperspektive bei.
Publiziert werden Beiträge, die im Umkreis des an der Freien Universität Berlin 
angesiedelten Sonderforschungsbereichs 980 „Episteme in Bewegung. Wissens
transfer von der Alten Welt bis in die Frühe Neuzeit“ entstanden sind.

Herausgeberbeirat:
A. Eusterschulte (Freie Universität Berlin)
K. Hasselmann (Freie Universität Berlin)
A. Johnston (Freie Universität Berlin) 
J. Kahl (Freie Universität Berlin)
K. Krüger (Freie Universität Berlin)
Chr. Markschies (Humboldt-Universität zu Berlin)
T. Renz (Freie Universität Berlin)
W. Schmidt-Biggemann (Freie Universität Berlin)
G. Uhlmann (Freie Universität Berlin)
Gedruckt mit freundlicher Unterstützung der Deutschen Forschungsgemeinschaft (DFG). 
Abbildung auf dem Umschlag:
Boethius erteilt Unterricht. Initiale der Handschrift Hunter 374 (University of Glasgow Library, 
Special Collections) aus dem Jahr 1385.
Mit freundlicher Genehmigung der University of Glasgow Library, Special Collections

DOI: 10.13173/9783447106092.I 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Zum Geleit
Andrew James Johnston und Gyburg Uhlmann

Der an der Freien Universität Berlin angesiedelte Sonderforschungsbereich 980 
„Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt bis in die Frühe 
Neuzeit“, der im Juli 2012 seine Arbeit aufgenommen hat, untersucht anhand ex-
emplarischer Problemkomplexe aus europäischen und nicht-europäischen Kul-
turen Prozesse des Wissenswandels vor der Moderne. Dieses Programm zielt 
auf eine grundsätzliche Neuorientierung wissensgeschichtlicher Forschung 
im Bereich der Vormoderne ab. Sowohl in der modernen Forschung als auch 
in den historischen Selbstbeschreibungen der jeweiligen Kulturen wurde das 
Wissen der Vormoderne häufig als statisch und stabil, traditionsgebunden und 
autoritätsabhängig beschrieben. Dabei waren die Stabilitätspostulate moderner 
Forscherinnen und Forscher nicht selten von der Dominanz wissensgeschicht-
licher Szenarien wie dem Bruch oder der Revolution geprägt sowie von Perio-
disierungskonzepten, die explizit oder implizit einem Narrativ des Fortschritts 
verpflichtet waren. Vormodernen Kulturen wurde daher oft nur eine einge-
schränkte Fähigkeit zum Wissenswandel und vor allem zur – nicht zuletzt histo
rischen – Reflexion dieses Wandels zugeschrieben. Demgegenüber will dieser 
SFB zeigen, dass vormoderne Prozesse der Wissensbildung und -entwicklung 
von ständiger Bewegung und auch ständiger Reflexion geprägt sind, dass diese 
Bewegungen und Reflexionen aber eigenen Dynamiken unterworfen sind und 
in komplexeren Mustern verlaufen, als es eine traditionelle Wissensgeschichts-
schreibung wahrhaben will.

Um diese Prozesse des Wissenswandels fassen zu können, entwickelte der 
SFB 980 einen Begriff von ‚Episteme‘, der sich sowohl auf ‚Wissen‘ als auch ‚Wis
senschaft‘ bezieht und das Wissen als ‚Wissen von etwas‘ bestimmt, d. h. als mit 
einem Geltungsanspruch versehenes Wissen. Diese Geltungsansprüche werden 
allerdings nicht notwendigerweise auf dem Wege einer expliziten Reflexion er-
hoben, sondern sie konstituieren sich und werden auch reflektiert in Formen der 
Darstellung, durch bestimmte Institutionen, in besonderen Praktiken oder durch 
spezifische ästhetische oder performative Strategien. 

Zudem bedient sich der SFB 980 eines speziell konturierten Transfer-Begriffs, 
der im Kern eine Neukontextualisierung von Wissen meint. Transfer wird hier 
nicht als Transport-Kategorie verstanden, sondern vielmehr im Sinne komplex 
verflochtener Austauschprozesse, die selbst bei scheinbarem Stillstand iterativ 
in Bewegung bleiben. Gerade Handlungen, die darauf abzielen, einen erreichten 

DOI: 10.13173/9783447106092.V 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Wissensstand zu tradieren, zu kanonisieren, zu kodifizieren oder zu fixieren, tra-
gen zum ständigen Wissenswandel bei.

Gemeinsam mit dem Harrassowitz Verlag hat der SFB die Reihe „Episteme in 
Bewegung. Beiträge zu einer transdisziplinären Wissensgeschichte“ ins Leben 
gerufen, um die Ergebnisse der Zusammenarbeit zu präsentieren und zugäng-
lich zu machen. Die Bände, die hier erscheinen, werden das breite Spektrum der 
Disziplinen repräsentieren, die im SFB vertreten sind, von der Altorientalistik bis 
zur Mediävistik, von der Koreanistik bis zur Arabistik. Publiziert werden sowohl 
aus der interdisziplinären Zusammenarbeit hervorgegangene Bände als auch 
Monographien und fachspezifische Sammelbände, die die Ergebnisse einzelner 
Teilprojekte dokumentieren.

Allen ist gemeinsam, dass sie die Wissensgeschichte der Vormoderne als ein 
Forschungsgebiet betrachten, dessen Erkenntnisgewinne von grundsätzlichem 
systematischen Interesse auch für die wissensgeschichtliche Erforschung der 
Moderne sind.

VI Zum Geleit

DOI: 10.13173/9783447106092.V 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Inhalt

Vorwort .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 IX

1 	 Einleitung .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 1

2 	 Bildungstheoretischer Rahmen des Übersetzungsprojekts . . . . . . . . . . . . 	 11
2.1 	 Ziel und Zweck des Projekts .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 12
2.2 	 Zusammenhang von Bildung und Ethik, Erkenntnis und Glück .. . . . . . . . 	 15
2.3 	 Etappen des Bildungsweges .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 24
2.4 	 Funktion der Logik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 27
2.5 	 Fazit .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 30

3 		  Boethius’ Seelenkonzeption.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 33
3.1 	 Theoretische und praktische Verortung der Seelentheorie in  

Boethius’ Werk .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 34
3.2 	 Über die Einteilung der Seelenvermögen im Kommentar zur Eisagogê . . 	 38
3.3 	 Die Differenzierung des Denkvermögens im Kommentar zu  

De interpretatione .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 40
3.4 	 Abgrenzung des Denkvermögens vom Vorstellungsvermögen .. . . . . . . . . 	 41
3.5 	 Das Denken und sein spezifischer Gegenstand .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 48
3.6 	 Erkenntnisvermögen der Seele in der Consolatio . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 57
3.7 	 Fazit .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 60

4 		  Boethius’ Sprachkonzept .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 65
4.1 	 Sprache als Gegenstand philosophischer Erörterung .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 65
4.2 	 Worum geht es in De interpretatione? .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 66
4.3 	 Über Natürlichkeit und Konventionalität der Sprache. Oder:  

Boethius contra Platon? .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 78
4.4 	 Sprache als Zeichen .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 97
4.5 	 ‚Innere Sprache‘ .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 112
4.6 	 Fazit .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 122

5 		  Boethius’ Übersetzungstheorie und -praxis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 125
5.1 	 Konsequenzen aus dem Sprachkonzept .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 125
5.2 	 Vom wort- und sinngetreuen Übersetzen .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 131
5.3 	 Zur Entwicklung der Bedeutung des Lateinischen für die Philosophie .. 	 144
5.4 	 Didaktische Aspekte der boethianischen Übersetzungspraxis .. . . . . . . . . . 	 150

DOI: 10.13173/9783447106092.VII 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



6 		  Resümee – Transferebenen des Übersetzungsprojekts . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 159
6.1 	 Transfer von Begriffen .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 159
6.2 	 Transfer von Positionen .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 162
6.3 	 Transfer von philosophischen Konzepten .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 165
6.4 	 Fazit .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 166

Literatur .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 171

Stellenindex .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 181

DOI: 10.13173/9783447106092.VII 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Vorwort

Das vorliegende Buch legt das Vergrößerungsglas an die scheinbare Bruchstelle 
zwischen griechischer Spätantike und lateinischem Mittelalter. Denn Boethius 
stellt mit seinem Übersetzungsprojekt und seinen darin stattfindenden Ausein
andersetzungen mit der antiken Philosophie sowohl die prägenden Lehrtexte als 
auch das begriffliche Instrumentarium für die schulischen Kontexte und großen 
Debatten des Mittelalters zur Verfügung und nimmt damit eine Art Scharnier
funktion zwischen den beiden Epochen ein. Ziel der Studie ist es, die verschie-
denen Transferakte des Übersetzungsprojektes zu untersuchen und dabei die 
philosophischen Prinzipien, historischen Voraussetzungen und didaktischen 
Methoden dieses Wissenstransfers herauszuarbeiten. 

Es lässt sich zeigen, dass die spezifischen kulturellen Kontexte, in die Boethius 
das Wissen vermitteln möchte, seine Übertragungsstrategien zwar beeinflussen, 
er in den Prinzipien des vermittelten Denkens sowie in den Methoden und Zie-
len des Lehrens und Lernens jedoch stets der Philosophietradition verpflichtet 
bleibt, die er zu übertragen gedenkt. Boethius möchte bewahren und nicht er-
neuern, er möchte Wissen übertragen, aber nicht verformen. Dass Wissen dabei 
nicht wie ein Gegenstand einfach übergeben werden kann, sondern in den Seelen 
seiner Schüler erweckt und herausgebildet werden muss, ist ein zentrales Prinzip 
des Platonismus und Aristotelismus, das auch Boethius verinnerlicht hat und 
in seinen Arbeiten wirksam wird. Somit gibt auch er selbst sich nicht mit der 
bloßen Übersetzung der Werke zufrieden, sondern stellt seinen Übersetzungen 
des Aristotelischen Organons Kommentare verschiedener Niveaustufen sowie 
Einstiegs- und Begleittexte zur Verfügung, um ein mit der griechischen Sprache 
und der platonischen Bildungstradition nicht vertrautes Publikum zu erreichen. 

Um das Wissen also bewahren zu können, musste Boethius es bewegen, d. h. 
es an die besonderen Umstände seiner Zeit anpassen und in neue Kontexte ein-
fügen. Dabei gerät Wissen auf verschiedenen Ebenen in Bewegung, die in diesem 
Buch nun entfaltet werden sollen.

Es gibt kaum einen passenderen Ort für ein derartiges Forschungsvorhaben als 
den Sonderforschungsbereich 980 „Episteme in Bewegung – Wissenstransfer von 
der Alten Welt bis in die Frühe Neuzeit“. Die Studie ist ein Ergebnis aus dem von 
Gyburg Uhlmann geleiteten Teilprojekt „Prozesse der Traditionsbildung in der De 
interpretatione-Kommentierung in Spätantike und Mittelalter.“ Ich danke Gyburg 
Uhlmann für ihre Unterstützung und ihre zahlreichen Anregungen sowie Mi
chael Krewet für die projektinternen Erörterungen, die für die Forschung genauso 

DOI: 10.13173/9783447106092.IX 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



X ﻿Vorwort

befruchtend waren wie die interdisziplinären Diskussionen in den Konzeptgrup-
pen unter der Leitung von v. a. Andrew James Johnston und Miltos Pechlivanos. 

Von besonderem Wert für diese Arbeit waren die durch den SFB verwirklich-
ten Möglichkeiten des Austauschs und Lernens von und mit unseren Gastwis-
senschaftlern; für mich insbesondere hervorzuheben gelten hierbei Han Baltus-
sen, Michael Griffin, John Magee, John Marenbon, Arbogast Schmitt, Richard 
Sorabji, Rainer Thiel und Edward Watts.

Von Herzen danken möchte ich darüber hinaus Kristiane Hasselmann und 
Angelika Fuss, die bei allen SFB-internen Organisationsangelegenheiten immer 
helfend und ermöglichend zur Stelle waren sowie Judith Kretzschmann für ihre 
geduldigen und strengen sprachlichen Korrekturen.

Der DFG danke ich für die finanzielle Bezuschussung zu den Druckkosten, 
den Herausgebern und Gutachtern für die Aufnahme in die Reihe und Julia 
Guthmüller vom Harrassowitz Verlag für die redaktionelle Betreuung.

Gewidmet sei das Buch meiner Familie.

Berlin, im März 2016	 Christian Vogel

DOI: 10.13173/9783447106092.IX 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



1 Einleitung

Übersetzen als Wissenstransfer
Boethius gilt als der große Lehrmeister des Mittelalters. Beinahe jede Bibliothek 
des Mittelalters, deren Bestand uns bekannt ist, führte mindestens eines seiner 
Werke. Für das Bildungsprogramm der artes liberales gehörten seine Lehrbücher 
sowohl zum Trivium als auch zum Quadrivium zum festen, prägenden Bestand. 1 
Zeitlich wird Boethius an den Beginn des Mittelalters eingeordnet, seine ganze 
Aufmerksamkeit gilt aber dem Denken der Antike. Da seinen zahlreichen Wer-
ken und Übersetzungen aus den verschiedensten Bildungsbereichen von der 
Arithmetik über die Geometrie, Musik und Astronomie bis hin zur Logik die 
Abhandlungen und Kommentare von Philosophen der griechischen Antike (z. B. 
Platon, Aristoteles, Euklid, Ptolemaios, Porphyrios, Nikomachos) zugrunde la-
gen, scheint Boethius eine Art Scharnierfunktion für den Übergang zwischen 
Antike und Mittelalter eingenommen zu haben. So gelten seine Übersetzungen 
zum aristotelischen Organon bis in das 12. und teilweise 13. Jahrhundert hinein 
als die einzige Grundlage der Gelehrten des Mittelalters für den Zugang zur 
aristotelischen Logik. 2 

Boethius’ Bearbeitung einer dieser logischen Schriften – nämlich der Schrift 
Peri Hermêneias bzw. wie es fortan im Lateinischen heißt: De interpretatione, eine 
Schrift über den Aussagesatz – legt in besonderem Maße offen, inwiefern die Wis
sensbewegung innerhalb der platonisch-aristotelischen Kommentartradition der 
Spätantike im Allgemeinen und die Wissensbewegung durch die Übersetzungs-
leistungen des Boethius im Besonderen Ergebnisse eines Transfers darstellen, der 
sich aus einer sich über verschiedene historische Situationen, kulturelle Kontexte 
und Sprachen erstreckenden Diskussionsgemeinschaft konstituiert. Es ist nicht 
ein statisches Wissen, das die Platon und Aristoteles unterrichtenden Lehrer in 
der Tradition ihren Schülern in blindem Gehorsam wie einen Gegenstand wei-
terreichen, sondern es sind zu verstehende Einsichten, die die Schüler in der Dis-
kussion mit den Texten selbst durchdenken und nachvollziehen sollen. Inner-

 1	 Vgl. Ferdinand Sassen, Boethius – Lehrmeister des Mittelalters, in: Manfred Fuhrmann und 
Joachim Gruber (Hgg.), Boethius, 1984, S. 82–124, S. 95.

 2	 Vgl. u. a. Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, A Study on Boethius’ Commen-
taries on Peri hermeneias, Leiden 2012, S. 4; Joachim Gruber, Boethius: Eine Einführung, 
2011, S. 106; John Marenbon, Boethius, New York 2003, S. 164–182; Christopher J. Martin, The 
Logical Textbooks and their Influence, in: John Marenbon (Hg.), The Cambridge Companion 
to Boethius, 2009, S. 56–84, insb. S. 80–82 oder Ferdinand Sassen, Boethius – Lehrmeister des 
Mittelalters, S. 89–95.

DOI: 10.13173/9783447106092.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



2 ﻿Einleitung

halb dieser Diskussion werden die Worte und deren Zusammenhänge innerhalb 
des behandelten Textes genauso in den Blick genommen wie das Gesamtwerk 
des Autors und von anderen Kommentatoren vorgeschlagene Interpretationen 
und Lesarten. Die Wissensbewegungen innerhalb der platonisch-aristotelischen 
Kommentartradition zeichnen sich dadurch aus, dass das hierdurch vermittel-
te Wissen immer als ein sowohl durch den Lehrer als auch durch den Schüler 
neu zu verstehendes Wissen betrachtet wird. 3 Maßstab bleiben hierbei zwar die 
durch Platon und Aristoteles gewonnenen und in den Texten vermittelten Ein-
sichten, so dass diese Bewegungen substantiell von Stabilität und Kontinuität ge-
prägt sind. Doch dominiert innerhalb der Kommentartradition ein Streben nach 
Differenzierung, Kontextualisierung und Akzentuierung der überlieferten Wis-
sensbestände, wodurch diese Art des Wissenstransfers immer auch mit einem 
Hinzugewinn von neuen Einsichten verbunden ist. 4 

Boethius als Bewahrer der spätantiken Kommentartradition
Dieses Verständnis von Wissensvermittlung dokumentiert Boethius durch die 
Weise, wie er sein Übersetzungsprojekt der aristotelischen Theorie über den Aus-
sagesatz angeht. Denn nicht nur die inhaltlichen Sachbezüge zum Verständnis 
von Sprache und deren Funktion im Erkennen und Vermitteln von Wissen wei-
sen Boethius als aktiven Bestandteil des spätantiken Platonismus 5 aus, sondern 
auch die von ihm angewandte, auf diesen Sachbezügen aufbauende Methode 
der Wissensvermittlung und -vertiefung. Boethius versteht sich auch hierbei als 
Bewahrer einer jahrhundertealten Tradition: Er wählt den Kommentar, der sich 
in der spätantiken Wissensvermittlung platonischen und aristotelischen Gedan-
kenguts als die zentrale Lehr- und Verstehenstechnik herauskristallisiert hat, um 
sich selbst einem Text und seinem Verständnis zu nähern, diesen dabei als Maß-
stab ernst zu nehmen, mit anderen Kommentatoren in eine Diskussionsgemein-

 3	 Vgl. u. a. Simplikios’ Ansprüche an den Leser und die Erwartungen an sich selbst im Epiktet-
kommentar: Simpl. in ench. (Ed. H) 194,56–60 (= Ed. D 2,24–29): Καὶ εἰσὶ μὲν οἱ λόγοι σαφεῖς· 
οὐ χεῖρον δὲ ἴσως κατὰ τὸ δυνατὸν διαπτύσσειν αὐτούς. ̔́ Ο τε γὰρ γράφων συμπαθέστερός 
τε ἅμα πρὸς αὐτοὺς γενήσεται καὶ τῆς ἀληθείας αὐτῶν κατανοητικώτερος, καὶ τῶν 
φιλομαθῶν οἱ πρὸς λόγους ἀσυνηθέστεροι, ἴσως ἕξουσί τινα χειραγωγίαν ἐκ τῆς 
ἑρμηνείας αὐτῶν. S. hierzu auch Christian Vogel, Stoische Ethik und Platonische Bildung. 
Simplikios’ Kommentar zu Epiktets Handbüchlein der Moral, Heidelberg 2013, S. 14–27 
sowie Ilsetraut Hadot, Le problème du néoplatonisme alexandrin: Hiéroclès et Simplicius, 
Paris: Études Augustiniennes, 1978, S. 164 f.; Ilsetraut Hadot, Introduction Générale, in: Il-
setraut Hadot (Hg.), Commentaire sur le Manuel d’Épictète, Leiden / New York / Brill 1996, 
S. 1–182, S. 51–60; Ilsetraut Hadot, Simplicius – Commentaire sur le Manuel d’Epictète, ed. I. 
Hadot, Bd. I Chapitres I–XXIX, Paris 2001, S. XCVII-C.

 4	 Vgl. zu den Methoden der Wissensgenerierung in der Kommentartradition ausführlich Gy-
burg Radke-Uhlmann, Der antike Platonunterricht, unveröff. Manuskript, S. 60–118.

 5	 Spätestens seit Porphyrios werden im Platonismus bis zum Ende der Spätantike die platoni
sche und aristotelische Philosophie als kompatibel mit- und komplementär zueinander aus-
gelegt, vgl. ausführlich hier Ilsetraut Hadot, Athenian and Alexandrian Neoplatonism and 
the Harmonization of Aristotle and Plato, Leiden 2015.

DOI: 10.13173/9783447106092.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



3﻿Einleitung

schaft zu treten und eigene Differenzierungen hinzuzufügen. Erst wenn dieser 
Verstehensprozess vollzogen ist, kann eine sinnvolle Übersetzung von dem Text 
als verstandenen Text angelegt werden. Auch die griechischen Kommentatoren 
selbst hatten das Ziel, einen Text als verstandenen Text zu übermitteln, rangen 
hierbei mit verschiedenen Lesarten des Originaltextes und verschiedenen In-
terpretationen des damit Gemeinten. 6 Anders jedoch als Boethius konnten die 
griechischen Kommentatoren auf das Fundament einer langen Diskussionstradi-
tion aufbauen, 7 dabei auf Missverständnisse aufmerksam machen und sich mit 
eigenen Interpretationen davon abgrenzen oder sich im Fall von oft verhandel-
ten Diskussionen zu bestimmten Sachverhalten, die stets zu Übereinstimmung 
führten, kurz fassen und sich auf darauf aufruhende, neue Differenzierungen 
konzentrieren. Sowohl mit Blick auf den eigenen Wissensgewinn als auch mit 
Blick auf die Wissensvermittlung lagen den griechischen Kommentatoren hier-
mit andere Arbeitsbedingungen zugrunde. 

Besonderheiten des boethianischen Projekts
Boethius beruft sich selbst auf das bei ihm in dieser Hinsicht anders gelagerte 
Problem: Nicht die Möglichkeit eines unmittelbaren Anschlusses an eine Diskus-
sion, in der er auf Fehler seiner Vorgänger aufmerksam machen und eigene Ak-
zente setzen kann, sondern die mit Blick auf die von ihm zu vermittelnden Texte 
fehlende Tradition innerhalb seines Kulturkreises stellt bei ihm die Ausgangs-
bedingung dar. Nicht nur, dass seinen potentiellen Lesern der Einblick in die 
lebendige Diskussionstradition zu den Texten fehlt – sie können die Texte immer 
öfter selbst nicht einmal mehr lesen und verstehen. 8 Boethius beschreibt die Dür-
re der lateinischen Bearbeitungen von Teilen des aristotelischen Organons selbst 

 6	 Vgl. z. B. Ammonios’ Anmerkung im Proömion zu seinem Peri Hermêneias-Kommentar, 
in der er explizit macht, wie bewusst ihm das inhärente Problem der Textüberlieferung 
durch Abschreiben und die damit einhergehende mögliche Veränderung der Auslegung 
ist: Τούτων οὖν προειλημμένων ὥρα λοιπὸν ἡμῖν ἐπὶ τὴν ἐξήγησιν τῆς λέξεως χωρεῖν, 
ἣν συνεστραμμένην οὖσαν ἐμφάσεώς τε καὶ πολυνοίας γέμουσαν καὶ ὑπὸ βραχείας 
παραλλαγῆς ἅπαν ἐνίοτε τὸ νόημα ἐξαλλάττουσαν καὶ ἐν πολλοῖς τῶν ἀντιγράφων 
ἤδη τοῦτο πεπονθυῖαν ἅπασαν ἑξῆς ἐδοκιμάσαμεν παραθέσθαι πρὸς διάγνωσιν τῆς 
ἀκριβεστέρας εἶναι δοκούσης ἐκδόσεως. (Ammonios, In Aristotelis de interpretatione com-
mentarius (Commentaria in Aristotelem Graeca Bd. 4 Teil 5 = in PH), hg. von Adolf Busse, 
Berlin 1897, 8,24–28). Vgl. hierzu auch John Magee, On the Composition and Sources of Boe-
thius’ Second Peri Hermeneias Commentary, in: Vivarium 48, 2010, S. 7–54, S. 14.

 7	 Boethius ist sich dieses Unterschieds zur griechischen Kommentartradition sehr bewusst, 
vgl. Boethius, Anicii Manlii Severini Boetii commentarii in librum Aristotelis Peri Erme
neias. Secundam editionem (=in PH2), hg. von Karl Meiser, Leipzig 1877–1880, 3,1–4,3: 
Alexander in commentariis suis liac se inpulsum causa pronuntiat sumpsisse longissimum 
expositionis laborem, quod in multis ille a priorum scriptorum sententiis dissideret: mihi 
maior persequendi operis causa est, quod non facile quisquam vel transferendi vel etiam 
commentandi continuam sumpserit seriem, nisi quod Vetius Praetextatus priores postre-
mosque analyticos non vertendo Aristotelem Latino sermoni tradidit, sed transferendo The-
mistium, quod qui utrosque legit facile intellegit.

 8	 Vgl. hierzu ausführlich unten Abschnitt 5.3, S. 144ff..

DOI: 10.13173/9783447106092.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



4 ﻿Einleitung

explizit. 9 Also sammelt er Schritt für Schritt selbst die Erfahrungen, wie sich die 
zum Kanon gereiften Lehrstücke zur Logik am besten ins Lateinische übertra-
gen ließen. 10 Im Rahmen seiner Kommentierung des zum Standard geworde-
nen griechischen Einführungstextes in die aristotelische Logik, der Eisagogê des 
Porphyrios, stützt er sich zunächst auf eine vorhandene lateinische Übersetzung 
und macht hierbei die Erfahrung, wie mangelhaft und teils unverständlich und 
verfälschend diese Vorlage ist. Während der Arbeit an der Übersetzung und 
Kommentierung der aristotelischen Kategorien erfährt er durch das eigene Tun 
die Vorzüge, sich durch sorgfältige Kommentierung sehr gewissenhaft dem Text, 
dessen Verständnis und einer guten Übersetzung zu nähern. Als Grundlage fer-
tigt er eine Arbeitsübersetzung an. Es folgen in der Kommentierung erste An-
passungen der Übersetzungen in den einzelnen Lemmata. Schließlich, erst wenn 
der Text durch sorgfältige Diskussion verstanden zu sein scheint, geht daraus 
die abschließende Übersetzungsversion hervor. Eine nun erfolgte, auf eine eigene 
Übersetzung basierende zweite Kommentierung der Eisagogê bringt Boethius zu-
dem die Einsicht in die Vorzüge einer schrittweisen, zweistufigen Annäherung 
an einen Text. Denn während eine zunächst erste Auseinandersetzung dafür 
sorgt, grundlegende Zusammenhänge und Verständnisfragen zu klären, eine 
Übersicht über den Text, seine Themen und Schwierigkeiten zu erhalten und eine 
Ordnung hineinzubringen, kann eine zweite darauf aufbauende Bearbeitung des 
Textes in die Tiefe gehen, weitere Zusammenhänge erfassen, Nuancen erkennen 
und Akzentuierungen und Kontextualisierungen vornehmen. Die Einsichten, 
die er mit Blick auf Wissenserwerb und -vermittlung aus dem eigenen Erkennt-
nisweg seiner Arbeit an den ersten beiden Texten zum Einstieg in die Logik ge-
winnt, setzt er erstmals bewusst in pädagogischer Absicht bei seiner Bearbeitung 
des dritten Textes, De interpretatione, ein. 

Boethius’ Arbeiten zu De interpretatione
Boethius kündigt zwei Kommentare an, einen zum Einstieg für die Bearbeitung 
und Ordnung der ersten Verständnisfragen und einen zweiten, darauf aufbau-
enden tiefergehenden Kommentar. 11 Für eine leicht nachvollziehbare Vertie-
fung des Themas plane er, so äußert er sich nach Fertigstellung der Hälfte des 
zweiten Kommentars, zusätzlich die Erstellung eines eher mit eigenen Worten 

	  9	 Vgl. Boeth., in PH2, 3,1–4,14.
 10	 Vgl. zur historischen Genese dieser Methode in Boethius’ Schaffen Monika Asztalos, Boe-

thius as a transmitter of Greek logic to the Latin West: the Categories, in: Harvard Studies in 
Classical Philology, 1993, S. 367–407, S. 367–371 sowie John Magee, On the Composition and 
Sources of Boethius’ Second Peri Hermeneias Commentary, S. 11–13.

 11	 Vgl. Boethius, Anicii Manlii Severini Boetii commentarii in librum Aristotelis Peri Erme
neias. Prima edition (=in PH1), hg. von Karl Meiser, Leipzig 1877–1880, 31,6–32,3: quocirca 
nos libri huius enodationem duplici commentatione supplevimus et quantum simplices 
quidem intellectus sententiarum oratio brevis obscuraque conplectitur, tantum hac huius 
operis tractatione digessimus: quod vero altius acumen considerationis exposcit, secundae 
series editionis expediet.

DOI: 10.13173/9783447106092.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



5﻿Einleitung

zusammengestellten und die Argumentation nachzeichnenden Handbuches. 12 
Dieser Anspruch einer anagogischen, d. h. den Schüler langsam zur Erkenntnis 
hinaufführenden Methode ist charakteristisch für den spätantiken Philoso-
phieunterricht. 13 Denn hier liegt das Augenmerk stets auf dem Ausbildungsstand 
der Erkenntnisvermögen der Schüler, so dass die zu lesenden Texte und deren 
Kommentierungen den Schüler erreichen konnten, ihn auf seinem Erkenntnis-
niveau forderten und Reize setzten, um ihn dadurch von Fehlmeinungen abzu-
bringen und Schritt für Schritt zur Reflexion der eigenen Erkenntnisprinzipien 
zu bringen. 14 

Aus zweierlei Gründen eignet sich Boethius’ De interpretatione-Kommentar be-
sonders gut dafür, das Spezifikum des Wissenstransfers durch Übersetzung in 
platonisch-aristotelischer Tradition zu beleuchten: Zum einen weil Boethius hier, 
wie beschrieben, erstmalig bewusst und konsequent die Didaktik eines anago-
gisch angelegten Kommentierens anwendet; zum anderen, weil in diesem Text 
das Verhältnis von Sprache zum Denken und Erkennen und die Funktion von 
Sprache auf dem Weg zur Erkenntnis behandelt wird. Aus diesen Gründen wird 
Boethius’ Bearbeitung der ersten Kapitel von De interpretatione in dieser Studie 
eine bevorzugte Stellung aus Boethius’ Werk einnehmen. 

Das Ringen mit den Worten eines sehr knappen Textes, welches sich in einer 
über 700-seitigen Kommentierung ausdrückt, und das Eintreten in eine Jahrhun-
derte übergreifende Diskussionsgemeinschaft wären nicht nötig, wenn man da-
von ausginge, dass das zu Erkennende in den Worten selbst steckte. 15 Es ist nicht 
der bloße aristotelische Text, den Boethius überliefern möchte. Es ist vielmehr 

 12	 Vgl. Boeth., in PH2, 250,20–251,15: Est quidem libri hujus (de interpretatione apud Latinos, 
apud Graecos vero Περὶ ἐρμηνείας inscribitur) obscura oratione series obscurissimis adjec-
ta sententiis atque ideo non hunc magnis expedissem voluminibus, nisi etiam niliil labori 
concedens quam pote planissime quod in prima editione altitudinis et subtilitatis omiseram 
secunda commentatione conplerem. sed danda est prolixitati venia et operis longitudo libri 
obscuritate pensanda est. sunt tamen gradus apud nos satisfacientes lectorum et diligen-
tiae et fastidio cupientium facillime magna cognoscere. huius enim libri post has geminas 
commentationes quoddam breviarium facimus, ita ut in quibusdam et fere in omnibus Ari-
stotelis ipsius verbis utamur, tantum quod ille brevitate dixit obscure nos aliquibus additis 
dilucidiorem seriem adiectione faciamus, ut quasi inter textus brevitatem commentationis-
que diffusionem medius ingrediatur stilus diffuse dicta colligens et angustissime scripta 
diffundens.

 13	 Vgl. hierzu Christian Vogel, Stoische Ethik und Platonische Bildung. Simplikios’ Kommen-
tar zu Epiktets Handbüchlein der Moral, S. 24f.; S. 28f.; S. 83f. sowie S. 380 f. sowie Gyburg 
Radke, Die Theorie der Zahl im Platonismus. Ein systematisches Lehrbuch, Tübingen und 
Basel 2003, S. 262–319.

 14	 Vgl. zu den erkenntnistheoretischen Hintergründen Christian Vogel, Stoische Ethik und 
Platonische Bildung. Simplikios’ Kommentar zu Epiktets Handbüchlein der Moral, S. 19–41 
sowie S. 89–92 sowie zur Praxis ausführlich Gyburg Radke-Uhlmann, Der antike Platonun-
terricht, unveröff. Manuskript, insb. S. 11–59.

 15	 Vgl. hierzu die stoische Sprachtheorie (zentral: Hans von Arnim SVFII Frgt. 166), deren 
begründendes Fundament „nicht im Begrifflichen und in den Bedeutungen, sondern in der 
materialen Seite der Worte, d. h. in der wahrnehmbaren Lautmaterie“ (Gyburg Radke, Die 
Theorie der Zahl im Platonismus, S. 144) liege. Vgl. zur stoischen Sprachtheorie ausführlich 

DOI: 10.13173/9783447106092.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



6 ﻿Einleitung

das in dem Text ausgedrückte Erkannte und mithilfe des Textes Erkennbare, das 
Boethius für den lateinischen Sprachraum erhalten möchte. Wie die griechischen 
Kommentatoren möchte auch er einen Text als verstandenen und verstehbaren 
Text vermitteln, so dass eine dem Wissenstransfer dienende Übersetzung bei ihm 
stets in Form eines aus mehreren Teilen – nämlich aus dem übersetzten Text und 
aus der nach didaktischen Maßstäben angelegten Diskussion des Textes – beste
henden Paketes angestrebt wird. Wenn Sprache nicht als Abdruck des Denkens, 
sondern, wie es bei Platon und Aristoteles erörtert wird, als Werkzeug des Den-
kens verstanden wird, ist das Verhältnis zwischen Worten und Gedanken kein 
eindeutiges. 16 Folglich muss Boethius, wie jeder der griechischen Kommentato-
ren auch, aus der Wahl und dem Einsatz der von Aristoteles verwendeten Worte 
und Sätze auf die Gedanken schließen. Sobald er den Eindruck hat, diese Ge-
danken erkannt zu haben, muss er versuchen, unter Rücksichtnahme aller be-
absichtigten Textnähe und Texttreue zum griechischen Original, 17 Worte seiner 
lateinischen Sprachgemeinschaft zu finden, die diese Gedanken in ähnlicher Prä-
gnanz wiedergeben. Wissenstransfer durch Übersetzen ist in diesem Sinne kein 
einmaliges Umschlagen von Worten einer Sprache in Worte einer anderen, son-
dern Ergebnis einer intensiven textinternen und textexternen Diskussion. Wenn 
hier von Boethius’ Übersetzungsprojekt die Rede ist, so ist das keineswegs auf die 
Übersetzungstätigkeiten und -prozesse im engeren Sinne beschränkt. Ein Blick 
auf Boethius’ schriftstellerischen Plan und dessen Gründe legt vielmehr nahe, 
dass Boethius in erster Linie nicht Texte, sondern eine ganze philosophische Tra-
dition sowohl in ihren Inhalten als auch in ihren didaktischen Methoden durch 
Übersetzung für den lateinischsprachigen Kulturraum bewahren bzw. verfügbar 
machen möchte. 

Ziel des Buches
Ziel dieses Buches ist es, Boethius’ Übersetzungsprojekt in die verschiedenen 
Ebenen der mit diesem Projekt verbundenen Wissenstransfers aufzuschlüsseln 
und sowohl die Inhalte als auch die Bedingungen dieser Transfers aufzuzeigen. 

Die Übersetzungen im engeren Sinne werden hierbei nur einen Teil darstellen. 
Der übersetzte Text mit seiner lateinischen Terminologie ist das vordergründige 
Produkt des Projekts und bildet (erstens) die offensichtlichste Ebene des Wissens
transfers. Hiermit sind Schüler und Leser auch als Erstes konfrontiert. Doch für 
Boethius steht die Übersetzung am Ende eines Prozesses, dem eine Einsicht in 
die Notwendigkeit der Vermittlung eines Bildungsprogramms, die Idee für eine 
angemessene Vermittlung, das Ringen nach einem kohärenten Verständnis und 
das Erfassen der Inhalte vorausgehen. Die Übersetzung der Grundlagentexte ist 

Gyburg Radke, Die Theorie der Zahl im Platonismus, S. 133–177 sowie Michael Krewet, Die 
stoische Theorie der Gefühle. Ihre Aporien. Ihre Wirkmacht, Heidelberg 2013, S. 43–49.

 16	 Vgl. ausführlich hierzu unten Abschnitt 4, S. 65ff.
 17	 Vgl. Boethius, Anicii Manlii Severini Boethii in isagogen Porphyrii commenta, hg. von Sa-

mule Brandt, Wien 1906, 135,5–13, ausführlich hierzu unten Abschnitt 5.2, S. 131ff.

DOI: 10.13173/9783447106092.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



7﻿Einleitung

für ihn ‚nur‘ die Basis, auf der aufbauend er erst das Bildungsprogramm entfal-
ten und damit die ihm wichtigen Inhalte vermitteln kann. Daher wählt er für 
seine Übersetzungsarbeit im engeren Sinne mit Blick auf die Grundlagentexte 
eine Methode, die ihn zwingt, möglichst eng am Originaltext zu bleiben. 18 Seinen 
Anspruch formuliert er in dem zweiten Kommentar zu seiner Bearbeitung der 
porphyrischen Einführung in die Logik:

„Diese zweite Ausgabe der Auslegung erläutert die Übersetzung, bei 
welcher ich allerdings fürchte, dass ich die Schuld eines sehr ergebenen 
Übersetzers auf mich genommen habe, weil ich Wort für Wort gegenüber-
gestellt und übersetzt habe. Der Grund hierfür liegt darin, dass in jenen 
Schriften, in denen nach der Erkenntnis der Dinge gesucht wird, nicht die 
Anmut einer glanzvollen Sprache, sondern die unverfälschte Wahrheit 
wiederzugeben ist. Deshalb scheine ich viel erreicht zu haben, wenn von 
den in lateinischer Sprache verfassten Büchern der Philosophie durch die 
Reinheit meiner unversehrten Übersetzung nichts darüber hinaus an grie-
chischen Schriften gewünscht wird.“ 19

Boethius entschuldigt sich hier bei dem Leser seiner Übersetzungen für die sprö-
de Schlichtheit dieser Texte. Er füge keine Verzierungen hinzu und werde sich 
nicht bemühen, den Text durch rhetorische Mittel spannender oder glänzender 
zu gestalten. Diese entschuldigenden Worte zu Beginn seines zweiten Kommen-
tars verdeutlichen den auch noch in der lateinischen Spätantike starken Einfluss 
der Forderung Ciceros von der Einheit von Sapentia und Eloquentia 20 und die 
hohen rhetorischen und stilistischen Erwartungen seiner antizipierten Leser-
schaft. 21 Boethius’ Ziel jedoch ist Texttreue, Ehrlichkeit und Integrität gegenüber 
dem Original, das als Grundlage für die Bildungsarbeit dienen soll. Die Entschul-
digung zielt auf die sprachliche Ästhetik der Texte, die in seinen Übersetzungen 
im engeren Sinne keine Rolle spielen soll. Nicht Wohlklang, sondern Wahrheit 
ist Programm: sowohl der zu übersetzenden Texte als auch der Übersetzung. Im 
zweiten Fall bedeutet das vor allem, dass er nicht mehr wiedergibt, als im Origi-
nal steht, dass er nicht den Text glättet, erweitert, verziert oder reduziert, solange 
die Inhalte erfasst und verständlich vermittelbar bleiben. Diese formale Orientie-
rung am Wort und am Aufbau des Originaltextes spiegelt zwar Boethius’ Des-
interesse an rhetorischer Schönheit seiner Übersetzung wider, lässt aber nicht, 

 18	 Ausführlich hierzu vgl. unten S. 131ff.
 19	 Boeth., in Isag. 2, 135,5–13: Secundus hic arreptae expositionis labor nostrae seriem transla

tionis expediet, in qua quidem uereor ne subierim fidi interpretis culpam, cum uerbum 
uerbo expressum comparatumque reddiderim. cuius incepti ratio est quod in his scriptis 
in quibus rerum cognitio quaeritur, non luculentae orationis lepos, sed incorrupta ueritas 
exprimenda est. quocirca multum profecisse uideor, si philosophiae libris Latina oratione 
compositis per integerrimae translationis sinceritatem nihil in Graecorum litteris amplius 
desideretur.

 20	 Vgl. Cicero, De inventione, 1,1.
 21	 Vgl. ausführlich hierzu unten Abschnitt 5.3, S. 144ff.

DOI: 10.13173/9783447106092.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



8 ﻿Einleitung

wie wir sehen werden, auf eine Rücksichtslosigkeit gegenüber Inhalt, Sinn und 
Verständlichkeit schließen. 22 

Dass Boethius nicht davon ausging, mit einer wortgetreuen Übersetzung be-
reits die Wahrheit, auf die der zu übersetzende Text zielt, erfassen bzw. vermit-
teln zu können, zeigt der ganze Umfang seiner Übersetzungspraxis sowie der 
Anspruch seines Transferverständnisses. Diesem zufolge habe mit Blick auf die 
Sorge um eine gelingende Vermittlung der Inhalte für die verschiedenen Niveau-
stufen etwaiger Rezipienten die Übersetzung des Grundlagentextes stets von 
Kommentierungen und zusätzlichen Einführungsschriften zum Thema flankiert 
zu sein. Die Kommentierung und die Maßnahmen der didaktischen Vermittlung 
sind integraler Bestandteil seines Übersetzungsprojekts und stellen damit (zwei-
tens) eine weitere Wissenstransferebene dar. 

Die Vorgehensweisen bei diesen verschiedenen Aspekten der Übersetzung 
finden ihre Grundlage in den sprachphilosophischen und seelentheoretischen 
Einsichten, die für Boethius’ Konzeption einer gelingenden Vermittlung verant
wortlich sind. Die ersten Kapitel von De interpretatione verweisen knapp auf die 
Zusammenhänge, in denen Sprache und Erkenntnis zueinander stehen. Boethi-
us’ Kommentierung nimmt diese knappen Verweise zum Anlass, Einblicke in 
sein bzw. das durch ihn von Porphyrios übernommene und als richtig erachtete 
Verständnis dieser Zusammenhänge zu gewähren, so dass diese Passagen in un-
serem Buch eine zentrale Stellung einnehmen werden. Der Transfer philosophi-
scher Konzepte, die nicht zum Skopos des übertragenen Textes gehören, in dessen 
Kommentierung aber einen großen Raum einnehmen, dienen damit (drittens) als 
ein weiteres Beispiel eines Wissenstransfers, der durch Boethius’ Übersetzungs-
projekt realisiert wird. De interpretatione zielt im Rahmen des Logikunterrichts 
darauf, den Aussagesatz als ein Element des Syllogismus näher zu beleuchten. 
Im ersten Kapitel zeigt Aristoteles an, dass Sprache symbolhaft auf Erkanntes 
bzw. seelische Zustände verweist. Gleichzeitig macht er unmissverständlich 
deutlich, dass seelentheoretische Zusammenhänge nicht Skopos dieser Pragmatie 
sind, sondern ausführlich in De anima behandelt würden. Boethius, der nun die 
Passage kommentiert, ist sich dieser Tatsache bewusst. 23 Gleichzeitig kann er den 
dem Griechischen nicht mächtigen Leser weder auf den griechischen Text des 
Aristoteles noch auf eine eigene Bearbeitung dieses Textes verweisen, da er selbst 
weder eine Übersetzung noch einen Kommentar zu De anima anfertigte. Den-
noch – oder vielleicht besser: deshalb – finden sich sowohl in diesem als auch in 
anderen Texten des Boethius Exkurse zu seelentheoretischen Zusammenhängen. 
Diese deuten, so wollen wir hier zeigen, auf ein einheitliches, an Aristoteles’ Leh-
re orientiertes Seelenverständnis hin, und liegen Boethius’ Schaffen zugrunde. 
Damit transferiert er in seinen Schriften auch implizit eine von Aristoteles und 

 22	 Vgl. ausführlich hierzu unten Abschnitt 5.2, S. 131ff.
 23	 Vgl. Boeth., in PH1, 41,11–15: etenim aliud est principaliter de intellectibus animae disputare, 

aliud tantum sibi ad disputationem sumere, quantum ad logicae possit pertinere peritiam.

DOI: 10.13173/9783447106092.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



9Einleitung﻿

der Kommentartradition ausgehende Seelentheorie in den lateinischsprachigen 
Kulturraum. 

Diese Einsichten in die seelentheoretischen Zusammenhänge sind zentral 
für sein Schaffen. Zum einen bieten sie die Grundlage für seine Vermittlungs-
methoden, zum anderen liegt in ihnen überhaupt erst der Grund, dieses riesige 
Projekt anzugehen. Denn neben dem an vielen Stellen durchschimmernden Be-
fund, dass die Grundlagentexte und das darin zum Ausdruck gebrachte Den-
ken der aristotelischen und platonischen Philosophie in seinem Kulturkreis den 
Status eines prekären Wissens 24 innehaben, welches aus mangelndem Interesse, 
wegen schwindender Sprachkenntnisse und erschwerter Verfügbarkeit der Tex-
te verloren zu gehen droht, 25 steht im Zentrum seines Antriebs die Sorge, dass 
die Menschen im lateinischsprachigen Kulturkreis nicht mehr in der Lage sein 
werden, ihre spezifischen seelischen Potentiale auszubilden und zu betätigen. 
Damit wären ihnen gemäß seinem Philosophieverständnis die Wege zu ihrem 
Glück nachhaltig versperrt. Anlass für Boethius’ Projekt ist seine Einsicht in die 
bildungstheoretischen Grundlagen und damit in die Prinzipien der Philosophie 
des Platonismus und des Aristotelismus, die Boethius auch als Maßstab für seine 
ethischen Erkenntnisse und sein pädagogisch orientiertes Schaffen dienen. In-
dem Boethius an verschiedenen Stellen die Motivation zu seinem Projekt recht-
fertigt, transferiert er (viertens) auch die Konzeption dieser ganzen Bildungstheo-
rie – und damit die Funktionen der Ethik, der mathematischen Wissenschaften, 
der Logik sowie der praktischen und theoretischen Philosophie für das Glück 
des Menschen. 

Diese verschiedenen Wissenstransfers, die durch Boethius’ Übersetzungspro-
jekts realisiert werden, sollen in diesem Buch nun genauer beleuchtet werden. Im 
zweiten Kapitel steht die Analyse des Zwecks und damit die Herausarbeitung 
des bildungstheoretischen Konzepts und des Philosophiemodells im Zentrum, 
welches Boethius dazu anregt, dieses Projekt mit derartigem Eifer umzusetzen. 

 24	 Vgl. ausführlich hierzu Martin Mulsow, Prekäres Wissen. Eine andere Ideengeschichte der 
Frühen Neuzeit, Berlin 2012, S. 11–36, insb. S. 14–17: In Boethius’ Umfeld zeigt sich vor allem 
die erste Form der drei von Mulsow genannten Formen der Prekarität eines Wissenssta-
tus. Es lässt sich nämlich mit Blick auf die platonisch-aristotelische Philosophie deutlich 
ein prekärer Status der Wissensträger ausmachen, sowohl der personalen als auch der mate
rialen. Im Kontext des Rückgangs der griechischen Sprachkenntnisse und des Interesses 
an den höheren Disziplinen des Bildungsprogramms (vgl. unten S. 144ff.) war auch die 
durchgängige Verfügbarkeit von Vermittlern und Texten dieser Philosophietradition nicht 
mehr garantiert. Mit Blick auf die politischen Konflikte zwischen gotischer und kaiserli-
cher Herrschaft, auf den Konflikt zwischen paganer Philosophie und christlicher Lehre (der 
529 n. Chr. deutlich spürbare Folgen im akademischen Betrieb hinterlassen sollte) und auf 
das schwindende Interesse und die schwindende Anknüpfbarkeit an Boethius’ Lehrinhal-
ten können auch Aspekte einer Prekarität des gesellschaftlichen Status erwogen werden. Auch 
der Status der Sprecherrollen kann wenigstens durch die vielen impliziten Aspekte (vgl. unten 
S. 62ff.) des Wissenstransfers platonisch-aristotelischer Philosophie im Übersetzungsprojekt 
zum Teil als prekär bezeichnet werden.

 25	 Vgl. ausführlich hierzu unten S. 144ff.

DOI: 10.13173/9783447106092.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



10 ﻿Einleitung

Das dritte Kapitel widmet sich der Rekonstruktion der Seelentheorie, die Boe-
thius’ Schaffen zugrunde liegt, und die er auf verschiedenen impliziten Ebenen 
vermittelt. Die sprachphilosophischen Grundlagen seines Übersetzungsprojekts 
werden im vierten Kapitel analysiert, bevor schließlich im fünften Kapitel die 
Umsetzung und die Methodik der Übersetzung sowohl im engeren als auch im 
weiteren Sinne in den Fokus rücken. 

DOI: 10.13173/9783447106092.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



﻿

2 Bildungstheoretischer Rahmen  
des Übersetzungsprojekts

Nicht nur die konkreten Inhalte und Methoden seiner Vermittlung zeugen von 
Boethius’ Eingebundenheit in die philosophische Tradition des Platonismus der 
Spätantike. Vor allem belegt auch der bildungstheoretische Hintergrund, vor 
dem Boethius sein Projekt angeht, wie stark Boethius durch diese Philosophietra-
dition geprägt wurde. Seine Einsichten in die anthropologischen bzw. erkennt-
nis- und seelentheoretischen Grundlagen des Platonismus üben einen derart 
starken Einfluss auf ihn aus, dass er nicht nur in der bedrückenden Situation sei-
ner Gefangenschaft am Ende seines Lebens den Trost in deren Wahrheit suchte, 
sondern auch zu Beginn seines schriftstellerischen Wirkens durch eine aus den 
Theorien geschlossene Sorge um die Ausbildung der menschlichen Potentiale in 
seinem Kulturkreis die Umsetzung seines Bildungsprojekts durch Übertragung 
der Theorien der mathematischen Wissenschaften und der logischen Disziplinen 
in die Praxis umsetzte. Die Einsicht in die theoretischen Grundlagen der plato-
nischen Ethik war für ihn der innere Antrieb, auf den Befund der äußeren Gege-
benheiten eines steten Rückgangs der Kenntnisse um diese philosophische Tradi-
tion im lateinischsprachigen Kulturraum 1 entsprechend mit seinem Lehrprojekt 
zu reagieren – ganz im Sinne des Bildes aus dem platonischen Höhlengleichnis, 
wonach derjenige, der einmal das Licht als Erkenntnisquelle außerhalb der Höh-
le erkannt hat, in die Höhle zurückkehren sollte, um die dort Verbliebenen trotz 
aller zu erwartender Widerstrebungen mit allem Eifer ebenfalls ans Licht zu füh-
ren. 

Ziel dieses Kapitels ist es, den Horizont zu skizzieren, vor dem Boethius sein 
Projekt angeht. Dadurch soll gleichzeitig demonstriert werden, dass Boethius er-
stens einen bildungstheoretischen Plan hat, zweitens dieser Plan sich als einheit-
liche Philosophie nachzeichnen lässt und drittens Boethius damit, auch wenn er 
in seinem Übersetzungsprojekt nicht über die Vermittlung des Organons hinaus-
kam, die seinem Projekt zugrunde liegenden Prinzipien der platonisch-aristo-
telischen Bildungstradition der Spätantike mit vermittelte. Hierfür werden wir 
zunächst Ziel und Zweck des Vorhabens herausarbeiten und anschließend den 
Zusammenhang zwischen Bildung und Ethik nachzeichnen, wie er sich aus Boe-
thius’ ethischem Werk ergibt. Daraufhin soll der von Boethius vorgeschlagene 
Bildungsweg kurz vorgestellt werden, bevor wir schließlich das Verständnis von 
der Funktion der Logik für die Bildung des Menschen beleuchten. 

 1	 Vgl. unten S. 144ff.

DOI: 10.13173/9783447106092.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



12 Bildungstheoretischer Rahmen des Übersetzungsprojekts

2.1	Ziel und Zweck des Projekts

Boethius’ Ziel

Das ambitionierte Ziel, welches Boethius mit seinem Übersetzungsvorhaben 
verfolgt, formuliert er explizit im zweiten Buch seines zweiten Kommentars zu 
Aristoteles’ De interpretatione wie folgt:

„Ich habe, wenn mir die Gunst Gottes gewogen ist, fest beschlossen, dass 
ich das gesamte Werk des Aristoteles, sofern es in meine Hände gelangt, 
ins Lateinische übersetzen und dabei gründliche Kommentare in lateini-
scher Sprache verfassen werde. Es gab zwar berühmte kluge Köpfe, die mit 
ihrer Arbeit und Mühe bereits viel von den Dingen, die ich nun behandle, 
in lateinischer Sprache zusammengetragen haben. Sie haben dabei jedoch 
ein gewisses Maß an Ordnung und Struktur missen lassen und auch nicht 
das Verhältnis der Disziplinen untereinander beachtet. Folglich werde ich 
all das, was Aristoteles als Ergebnis aus der Gründlichkeit der Logik, aus 
dem Ernst der sittlichen Erfahrung und aus der Kenntnis der natürlichen 
Wahrheit verfasst hat, wohl geordnet überführen und es zusätzlich mit 
dem Licht eines Kommentars erhellen. Auch alle platonischen Dialoge 
werde ich in das Lateinische übertragen, indem ich sie übersetze und dar-
über hinaus kommentiere. Wenn ich das geschafft habe, würde ich auch 
nicht davor zurückschrecken, die Ansichten von Aristoteles und Platon 
in gewissem Maße wieder in Einklang zu bringen und zeigen, dass diese 
sich nicht, wie es die Mehrheit annimmt, in allen Punkten widersprechen, 
sondern – im Gegenteil – in den meisten Dingen und in ihren wichtigsten 
philosophischen Ansichten übereinstimmen.“ 2

Boethius möchte sein Vorhaben in drei Schritten angehen: erstens die Überset-
zung und Kommentierung des gesamten aristotelischen Werkes, zweitens die 
Übersetzung und Kommentierung der platonischen Dialoge und drittens die 
Darlegung der gemeinsamen Prinzipien beider Philosophen. Um es vorwegzu-

 2	 Boeth., in PH2, 79,9–80,6: mihi autem si potentior divinitatis adnuerit favor, haec fixa sen-
tentia est, ut quamquam fuerint praeclara ingenia, quorum labor ac studium multa de his 
quae nunc quoque tractamus Latinae linguae contulerit, non tamen quendam quodammo-
do ordinem filumque et dispositione disciplinarum gradus ediderunt ego omne Aristotelis 
opus, quodcumque in manus venerit, in Romanum stilum vertens eorum omnium com-
menta Latina oratione perscribam, ut si quid ex logicae artis subtilitate, ex moralis gravitate 
peritiae, ex naturalis acumine veritatis ab Aristotele conscriptum sit, id omne ordinatum 
transferam atque etiam quodam lumine commentationis inlustrem omnesque Platonis 
dialogos vertendo vel etiam commentando in Latinam redigam formam. his peractis non 
equidem contempserim Aristotelis Platonisque sententias in unam quodammodo revocare 
concordiam eosque non ut plerique dissentire in omnibus, sed in plerisque et his in philoso-
phia maximis consentire demonstrem.

DOI: 10.13173/9783447106092.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



13Ziel und Zweck des Projekts

nehmen: Er konnte seinen Plan nicht erfüllen. 3 Doch bis zu seiner Hinrichtung 
während seines 45. Lebensjahres ist es ihm immerhin gelungen, das gesamte 
Organon, also neben der Einführung des Porphyrios die logischen Schriften des 
Aristoteles, zu denen die Kategorien, De interpretatione, die Analytiken (mindestens 
die ersten), die Topica und die Sophistischen Widerlegungen zählen, zu übersetzen 
und teilweise auch bis zu zweimal zu kommentieren. 4 Bis zum 12. Jahrhundert 
bildeten Boethius’ Übersetzungen nicht nur die Grundlagen für den aristoteli-
schen, sondern für den Logikunterricht und die Lehre der Triviumsfächer in den 
artes liberales überhaupt und damit auch für die sich daraus ergebenden großen 
philosophischen Debatten des Mittelalters. 5 

Deutlich wird hierbei, dass Boethius’ Projekt nicht bloß einem historisch-
antiquarischen, doxographischen Interesse dient, eine alte Denkschule vor dem 

 3	 Vgl. hierzu aber auch die Analyse von Kappelmacher, derzufolge Boethius später von sei-
nem Plan abwich: Alfred Kappelmacher, Der schriftstellerische Plan des Boethius, in: Man-
fred Fuhrmann und Joachim Gruber (Hgg.), Boethius, 1984. Zu den gesellschaftlichen Grün-
den für die Hinwendung zur Rhetorik vgl. Henry Chadwick, Boethius. The Consolations of 
Music, Logic, Theology, and Philosophy, Oxford 1981, S. 111–120, insb. S. 120.

 4	 Einen guten Überblick über das logische Werk des Boethius bietet Sten Ebbesen, The Aris-
totelian Commentator, in: John Marenbon (Hg.), The Cambridge Companion to Boethius, 
Cambridge University Press, 2009, S. 36–39: Boethius übersetzte die Eisagogê und kommen-
tierte sie zweimal; er übersetzte die Kategorien und kommentierte sie mindestens einmal, 
wahrscheinlich auch ein zweites Mal; er übersetzte Peri Hermêneias und kommentierte die 
Schrift zweimal; er übersetzte die ersten Analytiken, ob es hierzu einen Kommentar gibt, 
ist fragwürdig. Dazu übersetzte er die Sophistischen Widerlegungen ohne Kommentar und 
die Topiken mit einem heute verlorenen Kommentar. (Hinzu kommen Ciceros Topiken in-
klusive Kommentar, sowie womöglich Aristoteles’ Physik inklusive Kommentar. Die Texte 
zur Physik sind verloren.) Neben den Übersetzungen und Kommentaren verfasste Boethius 
begleitende Handbücher zum Logikunterricht: De Divisione, De Hypotheticis Syllogismis, De 
Topicis Differentiis sowie Introductio ad Syllogismos Categoricos, dessen erstes Buch in zwei 
Versionen existiert. Vgl. zum Umfang des logischen Werks des Boethius ebenfalls Lorenzo 
Minio-Paluello, Boethius als Übersetzer und Kommentator aristotelischer Schriften (1957), 
in: Manfred Fuhrmann und Joachim Gruber (Hgg.), Boethius, 1984; James Shiel, Boethius’ 
Commentaries on Aristotle (repr. 1958), in: Manfred Fuhrmann und Joachim Gruber (Hgg.), 
Boethius, 1984; Joachim Gruber, Boethius: Eine Einführung, S. 26–44 sowie die Übersicht 
von Taki Suti Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. XIX; Angaben zu den 
Aristoteles-Übersetzungen finden sich übersichtlich bei Henry Chadwick, Boethius. The 
Consolations of Music, Logic, Theology, and Philosophy, 133–141; ausführlich in den Einfüh
rungen von Minio-Paluello in L. Minio-Paluello und B.G. Dod (Hgg.), Aristoteles Latinus I–
VI, Brügge / Paris / Leiden / Brüssel 1961–1975.

 5	 Vgl. hierzu John Marenbon, Boethius, S. 164–182; Christopher J. Martin, The Logical Text-
books and their Influence; Margaret Cameron, Boethius on Utterances, Understanding and 
Reality, in: John Marenbon (Hg.), The Cambridge Companion to Boethius, 2009, S. 85–104, 
S. 96–98; Ferdinand Sassen, Boethius – Lehrmeister des Mittelalters; Joachim Gruber, Boe
thius: Eine Einführung, S. 106–108; Christophe Erismann, Non Est Natura Sine Persona. 
The Issue of Uninstantiated Universals from Late Antiquity to the Early Middle Ages, in: 
Margaret Cameron und John Marenbon (Hgg.), Methods and Methodologies. Aristotelian 
Logic East and West, 500–1500, Leiden, Boston 2011. Eine Übersicht über die Kopien der De 
interpretatione-Übersetzung im Mittelalter bietet Jean Isaac, Le Peri Hermeneias en Occident 
de Boèce à saint Thomas. Histoire Littéraire D’un Traité D’Aristote, Paris 1953, S. 36.

DOI: 10.13173/9783447106092.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



14 Bildungstheoretischer Rahmen des Übersetzungsprojekts

Aussterben und Vergessen zu bewahren, sondern ein Denken im Rahmen einer 
Bildungstradition zugänglich machen und dadurch am Leben halten soll, das in 
logischer, ethischer und theoretischer Hinsicht an Gründlichkeit, Ernsthaftigkeit 
und Scharfsinn Maßstäbe setze. Nicht Platons und Aristoteles’ Schriften, son-
dern deren Denken steht im Mittelpunkt des boethianischen Übersetzungseifers. 
Das zeigt sich zum einen an seinen intensiven Kommentierungstätigkeiten und 
Erarbeitungen weiterer Unterrichtsmaterialien; zum anderen stellt er die Grund-
lagen des Denkens dadurch in den Mittelpunkt seines Vorhabens, dass er eben 
jene Prinzipien in den platonischen und aristotelischen Schriften explizit machen 
und als gemeinsame Prinzipien einer Philosophie darstellen möchte. 6 

Zweck der Übersetzungen
Die Vermittlung der Grundlagen dieses Denkens erfordert jedoch eine nach Maß-
stäben der Psychologie und Anthropologie geordnete Pädagogik. Nicht nur die 
logischen Werke des Aristoteles untereinander bauen aufeinander auf, auch die 
Logik insgesamt verfolgt keinen Selbstzweck, sondern dient den Einsichten der 
praktischen und theoretischen Teile der Philosophie und damit der Bildung und 
Erziehung des Menschen. 7 Diese Gerichtetheit der einzelnen Werke auf ein be-
stimmtes Erkenntnisziel hin und die Ordnung der aristotelischen Texte unter-
einander vermisst Boethius bei seinen lateinischen Vorgängern, die sich offenbar 
vereinzelt einige Texte in willkürlicher Reihenfolge zur Übersetzung vornah-
men. 8 

Der schriftstellerische Plan des Boethius unterliegt folglich dem bildungstheo-
retischen Plan, das lateinischsprachige Publikum von einer Einführung in die 
Logik über das Erlernen des logischen Instruments bis hin zu den Einsichten 
und Vervollkommnungen in den Teilen der praktischen und theoretischen Phi-

 6	 Dieses Vorhaben ist sicherlich auch unmittelbar durch Porphyrios’ Texte angetrieben wor-
den, doch ist es zugleich Ausdruck einer den Neuplatonismus durchziehenden Tendenz. 
Porphyrios ist derjenige Kommentator in der Tradition des Platonismus und Aristotelismus, 
von dem ausgehend die platonische und aristotelische Philosophie nicht nur als kompati-
bel miteinander erachtet, sondern auch als komplementär zueinander verstanden wird (vgl. 
hierzu Ilsetraut Hadot, Athenian and Alexandrian Neoplatonism and the Harmonization 
of Aristotle and Plato, S. 54–65, insb. S. 65 sowie George Karamanolis, Porphyry: The First 
Platonist Commentator on Aristotle, in: Bulletin of the Institute of Classical Studies 47, 2004, 
S. 97–120 und George Karamanolis, Plato and Aristotle in Agreement?: Platonists on Aristot-
le from Antiochus to Porphyry, Oxford 2006, S. 243–330). Diese Harmonisierungstendenz 
durchzog, wie Ilsetraut Hadot detailliert und trefflich darlegen konnte, in verschiedenen 
Graden fortan das Schaffen sämtlicher Autoren des Neuplatonismus (vgl. Ilsetraut Hadot, 
Athenian and Alexandrian Neoplatonism and the Harmonization of Aristotle and Plato).

 7	 Vgl. die Darstellung des Philosophiesystems und der Ordnung des Logikunterrichts im Pro-
ömion zum ersten Eisagogê-Kommentar Boethius, Anicii Manlii Severini Boethii in isagogen 
Porphyrii commenta (= in Isag 1 und 2.), hg. von Samule Brandt, Wien 1906, S. 7–16 sowie die 
Diskussion zur Funktion der Logik im zweiten Kommentar: Boeth., in Isag. 2, 138–143. Vgl. 
auch unten Abschnitt 2.4, S. 27ff.

 8	 Vgl. zu Boethius’ Bewertung seiner Vorgänger Boeth., in PH2, 79,9–80,6 sowie zur Verfüg-
barkeit lateinischer Texte zum Thema: Boeth., in PH2, 3,4–4,14.

DOI: 10.13173/9783447106092.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



15Zusammenhang von Bildung und Ethik, Erkenntnis und Glück

losophie zu führen. Zweck seines schriftstellerischen Plans ist die Vorbereitung 
und Durchführung der Ausbildung der seelischen Potentiale seiner Leser und 
damit die Hinführung der Schüler zu ihrer seelischen Bestheit (virtus bzw. aretê). 
Unmittelbar vor der Bekanntgabe seines schriftstellerischen Plans schreibt er 
nämlich Folgendes: 

„Wenn das menschliche Geschlecht, insofern es durch Anstrengung ver-
vollkommnet und seine Natur dadurch mit den schönsten Früchten aus-
gestattet wird, sich in dem Grade auch der Ausbildung des Geistes zuwen-
den würde, dann würden wir nicht so selten die menschlichen Tugenden 
gebrauchen. Aber wo Untätigkeit die Seelen nach unten zieht, da erstarrt 
sukzessive die Fruchtbarkeit des Geistes durch todbringende Samen. Ich 
würde auch leugnen, dass dies durch das Wissen um die Anstrengung 
eintritt, sondern vielmehr durch ein Unwissen. Denn wer hat sich jemals 
von Anstrengungen entfernt, der hiermit erfahren war? Daher müssen wir 
die Kraft des Geistes anspannen. Denn es ist wahr, dass der Geist verloren 
ist, wenn er vernachlässigt wird.“ 9

 Nicht wer die Mühen seelischer Anstrengungen kennt, schrecke vor der Ausbil-
dung seiner geistigen Fähigkeiten zurück, sondern wer nicht um die Früchte die-
ser Mühen weiß, wer hierin unerfahren ist und die Konsequenzen der geistigen 
Trägheit nicht kennt. Diese beiden hier angeführten Zitate erscheinen nicht in ei-
ner separaten Einführung vor einer Übersetzung oder Kommentierung, sondern 
inmitten der Diskussion zu De interpretatione zwischen den philosophischen und 
grammatikalischen Besonderheiten des Verbs und den Erläuterungen zu den 
Funktionen eines Satzes. Boethius zeigt mit diesen allgemeinen Zwischenbemer-
kungen, dass es ihm nie bloß um die Diskussion logischer Spitzfindigkeiten und 
die Verselbstständigung logischer Probleme geht, sondern dass die Behandlung 
der Logik ihren bestimmten Platz auf einem zielgerichteten Bildungsweg hat. 

2.2	Zusammenhang von Bildung und Ethik, Erkenntnis und Glück
Nicht nur der eigene Trost, den Boethius sich vor dem absehbaren Ende seines 
Lebens aus der aristotelisch-platonischen Philosophie zu ziehen versucht, spricht 
für die existentielle Bedeutung, die er diesem Denken zuschreibt: Boethius lässt 
seinem literarischen Pendant in der Consolatio die Philosophia erscheinen, um sei-
ne Seele wieder aufrichten zu lassen, und zwar eine Philosophia, die davon berich-
tet, wie ihr Gewand vom stoischen und epikureischen Pöbel in Fetzen gerissen 

 9	 Boeth., in PH2, 79,1–9: In quantum labor humanum genus excolit et beatissimis ingenii fruc-
tibus conplet, si tantum cur exercendae mentis insisteret, non tam raris hominum virtuti-
bus uteremur: sed ubi desidia demittit animos, continuo feralibus seminariis animi uber 
horrescit. nec hoc cognitione laboris evenire concesserim, sed potius ignorantia. quis enim 
laborandi peritus umquam labore discessit? quare intendenda vis mentis est verumque est 
amitti animum, si remittitur.

DOI: 10.13173/9783447106092.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



16 Bildungstheoretischer Rahmen des Übersetzungsprojekts

worden sei und wie diese sich selbst mit diesen Fetzen schmückten und daher für 
Philosophen gehalten wurden. Sie selbst jedoch vermittelt eindeutig die psycho-
logischen, epistemologischen und ontologischen Grundlagen eines Denkens, das 
bei Platon und Aristoteles seinen Ausdruck gefunden hat. 

Auch dass er die soeben zitierte Sorge um die seelische Beschaffenheit der 
Menschen überhaupt unmittelbar vor Verkündigung seines schriftstellerischen 
Ziels formuliert und diese Sorge 10 damit zu einem wesentlichen Antrieb für sein 
Projekt wird, 11 zeugt von einer tief überzeugten Einsicht in einen bildungstheo-
retischen Zusammenhang. 

Wenn Boethius von der Verwirklichung der menschlichen virtutes (Tugenden) 
und den damit verbundenen schönsten Früchten auf der einen Seite und von der 
Erstarrung und dem Verlust des Geistes auf der anderen Seite spricht, dann spie-
gelt sich in diesen Worten die Vorstellung von einem Zusammenhang zwischen 
Bildung und Ethik bzw. zwischen der Ausbildung von Erkenntnisvermögen und 
der Fähigkeit zum nachhaltigen Glücksempfinden wider. Es ist dieser Vorstel-
lung entsprechend nicht so, dass einem Menschen durch Vernachlässigung der 
Ausbildung und Betätigung seiner spezifischen, rationalen Erkenntnisvermögen 
nur einer von diversen möglichen Wegen zu seinem Glück verstellt werde und 
er durch andere Tätigkeiten genauso glücklich werden könne. Stattdessen neh-
me sich der Mensch, der seinen Geist nicht immer wieder aktiviert und dadurch 
ausbildet, alle Möglichkeiten zum nachhaltigen Glück. Bevor der wissenschaftli-
che Weg dieser Ausbildung nach Boethius nachgezeichnet wird, soll nun gezeigt 
werden, wie Boethius diesen Zusammenhang zwischen Bildung und Ethik be-
schreibt. 

Da Boethius sich in der Consolatio selbst durch den Mund der Philosophia vor-
wirft, all das, was er durch sie gelernt hat, vergessen zu haben und die ethischen 
Konsequenzen dieses Vergessens hier am Deutlichsten zum Ausdruck bringt, 
werden wir mit einem Blick in eben dieses letzte Werk beginnen, um den Zusam-
menhang zwischen Bildung und Ethik, wie Boethius ihn verstanden hat, darzu-
legen. 

Der Ich-Erzähler beginnt der ihm zur Hilfe herannahenden Philosophia sein 
Leid zu klagen, dass er nun trotz aller philosophischer Bildung und trotz aller 
guter Taten so ungerecht bestraft werde, leiden müsse und seinen guten Ruf ver-
liere: 

„So ist es nicht genug, dass mir Deine Ehrerbietung nichts genützt hat; 
darüber hinaus wirst vielmehr Du durch den Angriff auf mich misshan-
delt. Und als Gipfel meines Leidens kommt hinzu, dass die Einschätzung 
der Menschen sich nicht nach dem Verdienst der Sache, sondern nach dem 
Ausgang des wechselhaften Schicksals richtet. Sie halten nur das für ein 
Werk der Vorsehung, was sich durch einen glücklichen Ausgang emp-

 10	 Zu den äußeren Ursachen vgl. unten S. 144ff.
 11	 Vgl. oben S. 14ff.

DOI: 10.13173/9783447106092.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



17Zusammenhang von Bildung und Ethik, Erkenntnis und Glück

fiehlt. Dadurch kommt es, dass von allen Dingen zuerst der gute Ruf die 
Unglücklichen verlässt.“ 12

Boethius nimmt das Meinen und Handeln seiner Mitmenschen ihm gegenüber 
als Maßstab für den Erfolg oder Misserfolg seiner philosophischen Bildung. Die-
se sei offenkundig vergeblich gewesen, da er nun, trotz guter Handlungen in be-
stem Gewissen, angeklagt in Gefangenschaft sitzt und daraufhin auch noch all 
sein Ansehen verliere. Seine lange Klage mündet schließlich in dem mit unun-
terbrochenen Schmerzen herausgestöhnten fünften Gedicht des ersten Buches: 
Etliche Himmels- und Wettererscheinungen, so setzt er diese einzeln aufzählend 
ein, würden durch den Schöpfer, den conditor, geleitet und gelenkt. Schließlich: 

„Nichts ist ohne Bindung an vorrangigem Gesetz, 
kein Werk entfernt sich von seinem eigentümlichen Platz. 
Alles lenkst Du zu bestimmtem Ziele. 
Allein das Handeln des Menschen weist Du zurück 
als Lenker in verdientem Maße mit einzubeziehen. 
Denn warum wechselt das schlüpfrige 
Glück so oft die Seiten? Es bedrückt Unschuldige 
mit schlimmen Strafen, die dem Verbrecher gebühren, 
und verdorbene Sitten sitzen 
auf hohem Throne und treten mit Füßen heilige 
Nacken und misshandeln sie in ungerechtem Wechsel. 
Tugend hält sich versteckt verborgen im Dunklen, 
erhellt das Finstre, der Gerechte trägt 
die Last des Ungerechten. 
[…] 
Nun schau auf diese elende Erde, 
der Du knüpfst die Bünde der Dinge! 
Dieses Werkes nicht der schlechteste Teil – 
wir Menschen treiben auf dem Meer der Fortuna. 
Die reißenden Fluten, Lenker, zähme 
und wie du leitest den unermesslichen Himmel, 
befestige durch Gesetz auch die Erde und mach’ sie verbindlich.“ 13

 12	 Boethius, De consolatione philosophiae, Opuscula theologica, hg. von Claudio Mereschini, 
München / Leipzig 2005, I,4p.42 f.: ita non est satis nihil mihi tuam profuisse reuerentiam 
nisi ultro tu mea potius offensione lacereris. at uero hic etiam nostris malis cumulus accedit 
quod existimatio plurimorum non rerum merita sed fortunae spectat euentum eaque tan-
tum iudicat esse prouisa quae felicitas commendauerit; quo fit ut existimatio bona prima 
omnium deserat infelices.

 13	 Boeth., cons., I,5c.23–48: nihil antiqua lege solutum linquit propriae stationis opus. omnia 
certo fine gubernans hominum solos respuis actus merito rector cohibere modo. nam cur 
tantas lubrica uersat Fortuna uices? premit insontes debita sceleri noxia poena, at peruersi 
resident celso mores solio sanctaque calcant iniusta uice colla nocentes. latet obscuris con-
dita uirtus clara tenebris iustusque tulit crimen iniqui. nil periuria, nil nocet ipsis […] o iam 

DOI: 10.13173/9783447106092.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



18 Bildungstheoretischer Rahmen des Übersetzungsprojekts ﻿

 Seine Klage richtet sich nun also nicht mehr nur auf die Vergeblichkeit seiner 
philosophischen Bildung, sondern vor allem auch gegen Gott, der seinen Beob-
achtungen nach scheinbar bereit sei, alles zu lenken, aber das Schicksal der ein-
zelnen Menschen der Fortuna überlasse, die nicht auf die Verdienste oder Gräuel-
taten schaue, sondern in augenscheinlicher Beliebigkeit gute Menschen bestrafe 
und schlechte Menschen stattdessen mit weltlichen Gütern überhäufe. 

Die Philosophia ist nun sowohl durch Form als auch durch Inhalt der Rede des 
Boethius alarmiert und weist in einer ersten Andeutung den Weg: 

„Als ich Dich so voller Trauer und Tränen sah, da erkannte ich sofort, dass 
Du elend und verbannt bist. Aber wie tief Du schon in der Verbannung 
steckst, hätte ich nicht gewusst, hätte mir Deine Rede es nicht verraten. 
Aber Du bist so fern von Deiner Heimat, nicht als ein Vertriebener, son-
dern vielmehr als ein Verirrter; und wenn Du Dich lieber als Vertriebe-
nen einschätzen möchtest, dann doch vielmehr so, dass Du Dich selbst 
vertrieben hast. Denn niemals hätte irgendein anderer das Recht, Dich zu 
vertreiben. Denn wenn Du Dich nur erinnerst, aus welcher Heimat Du 
kommst! Diese wird nicht wie einst die Stadt der Athener durch eine Herr-
schaft der Vielen geleitet. Stattdessen gilt hier: Einer ist der Herrscher, einer 
ist der König. 14 Jener erfreut sich an der Menge seiner Bürger, nicht an deren 
Vertreibung. Die Freiheit der Bürger besteht darin, sich durch seine Zügel 
leiten zu lassen und der Gerechtigkeit zu gehorchen. Und kennst Du nicht 
jenes ehrwürdige Gesetz Deiner Stadt, wonach es ihr ein heiliges Gesetz 
ist, dass jemand nicht vertrieben werden kann, wenn er es erwählt hat, 
seinen Wohnsitz in ihr zu gründen. Denn wer umgeben ist von deren Wall 
und Bollwerk, braucht nicht mehr zu befürchten, dass er eine Verbannung 
verdiene. Wer aber aufgehört hat, in ihr wohnen zu wollen, hört zugleich 
auf, sie zu verdienen. Daher bewegt mich Dein Gesicht mehr als das Aus-
sehen dieses Orts, und ich suche lieber als die mit Elfenbein und Gläsern 
geschmückten Wände der Bibliothek den Sitz Deines Geistes, in den ich 
nicht die Bücher, aber dereinst das was den Wert des Buches ausmacht, die 
Gedanken meiner Bücher hineinlegte.“ 15 

miseras respice terras, quisquis rerum foedera nectis! operis tanti pars non uilis homines 
quatimur fortunae salo. rapidos, rector, comprime fluctus et quo caelum regis immemsum 
firma stabiles foedere terras.

 14	 Vgl. Homer, Il., 2, 204; Aristot. Metaph. 1076a4.
 15	 Boeth., cons., I,5p.2–6: cum te, inquit, maestum lacrimantemque vidissem ilico miserum 

exsulemque cognovi; sed quam id longinquum esset exsilium, nisi tua prodidisset oratio, 
nesciebam. sed tu quam procul a patria non quidem pulsus es sed aberrasti ac, si te pul-
sum existimari mauis, te potius ipse pepulisti; nam id quidem de te numquam cuiquam 
fas fuisset. si enim cuius oriundo sis patriae reminiscare, non uti atheniensium quondam 
multitudinis imperio regitur, sed εἷς κοίρανός ἐστιν, εἷς βασιλεύς, qui frequentia civium 
non depulsione laetetur, cuius agi frenis atque obtemperare iustitiae libertas est. an ignoras 
illam tuae ciuitatis antiquissimam legem qua sanctum est ei ius exsulare non esse quisquis 
in ea sedem fundare maluerit? nam qui uallo eius ac munimine continetur, nullus metus est 

DOI: 10.13173/9783447106092.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



19Zusammenhang von Bildung und Ethik, Erkenntnis und Glück

Der entscheidende Punkt dieser ersten Diagnose erweist sich in der Erkenntnis, 
dass es nicht die äußeren Umstände sind, die Anlass zur Sorge geben, sondern 
der Geisteszustand des Klagenden, der dort nach seinem Glück sucht, wo er es 
niemals finden kann. Damit stellt sich das Unglück des Leidenden als Ergebnis 
eines Mangels an Bildung bzw. eines Vergessens von einst Erkanntem und Ge-
wusstem dar. Boethius selbst habe sich verirrt und sich selbst damit von seiner 
Heimat entfernt. Durch seine persönlichen Widerfahrnisse kam es bei ihm zu ei-
ner Umwertung, nämlich zur Fokussierung auf Ansehen und materiellen Wohl-
stand als Richtschnur des eigenen Glücks und Unglücks. Damit hat er sich von 
den Einsichten in die eigentümliche Natur des Menschen und den damit verbun-
denen ethischen Zielen entfernt. „Wer aber aufgehört hat, in ihr (seiner Heimat) 
wohnen zu wollen, hört zugleich auf, sie zu verdienen.“ Wer bloß in weltlichen 
Gütern das Glück sucht, hat aufgehört, gemäß der spezifisch menschlichen Natur 
tätig sein zu wollen, und ist damit nicht in der Lage, das entsprechende nach-
haltige Glück zu genießen. Er sucht selbstgewählt außerhalb seiner Natur nach 
dem Maßstab für sein Streben und Meiden und landet zwangsläufig im Unglück. 
Nun ist es folglich eine Frage der Bildung, die ethischen Wegweiser wieder so zu 
justieren, dass sie in das wahre Glück führen. Bildung ist der Weg zur Vervoll-
kommnung der Seele gemäß ihrer spezifischen Vermögen, d. h. die Ausbildung 
des Menschen ausgehend von der ausschließlich sinnlichen Bemaßung der Welt 
zur Fähigkeit, für sich einsehbare Sachverhalte unabhängig von jeder Sinnlichkeit 
intelligibel zu erfassen. Dieser Weg mündet zwangsläufig in eine Gotteserkennt-
nis, die Gott nicht nur abstrakt postuliert (obgleich das der notwendige Funke ist, 
aus dem sich das Feuer der Erkenntnis entfachen lässt), 16 sondern die die Zusam-
menhänge zwischen der Existenz Gottes, seinem Wesen und dem menschlichen 
Wesen aufhellt und die entsprechenden ethischen Implikationen mit sich bringt. 

Das Ziel der Philosophia ist es folglich, Boethius zur wahren Glückseligkeit zu 
führen: 

„‚Ich habe es sehr wohl bemerkt, wie Du meine Worte schweigend und 
aufmerksam verschlungen hast. Diesen Deinen Zustand des Geistes habe 
ich sowohl erwartet als auch, was noch richtiger ist, selbst hergestellt. Das, 
was jetzt noch kommt, ist dergestalt, dass es beim Kosten sehr scharf, wenn 
aber ins Innere aufgenommen sehr süß ist. Und wenn Du Dich jetzt schon 

ne exsul esse mereatur; at quisquis inhabitare eam uelle desierit pariter desinit etiam mereri. 
itaque non tam me loci huius quam tua facies mouet nec bibliothecae potius comptos ebore 
ac vitro parietes quam tuae mentis sedem requiro, in qua non libros sed id quod libris preti-
um facit, librorum quondam meorum sententias collocavi.

 16	 Zum Glauben an Gott als notwendiger Funke zur ‚Heilung‘ vgl. Boeth., cons., I,6p.20: „Für 
Deine Heilung haben wir mit Deiner richtigen Meinung zur Leitung der Welt den besten 
Zündstoff, weil Du glaubst, dass sie nicht dem Zufall, sondern der göttlichen Vernunft un-
terliegt. Fürchte Dich also nicht zu sehr, wir werden Dir aus diesem kleinen Funken schon 
das Feuer des Lebens entfachen.“ – habemus maximum tuae fomitem salutis ueram de mun-
di gubernatione sententiam, quod eam non casuum temeritati sed diuinae rationi subditam 
credis; nihil igitur pertimescas, iam tibi ex hac minima scintillula uitalis calor illuxerit.

DOI: 10.13173/9783447106092.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



20 Bildungstheoretischer Rahmen des Übersetzungsprojekts

als einen Hörbegierigen bezeichnest, in welchem Maße wirst Du erst ent-
flammen, wenn Du erfährst, wohin ich nun versuche Dich zu führen.‘ ‚Ja, 
wohin denn?‘, fragte ich. Darauf antwortete sie: ‚Zur wahren Glückselig-
keit, von der auch Deine Seele träumt. Da aber Dein Blick an den Abbildern 
gefesselt ist, bist Du nicht in der Lage, diese zu erkennen.‘ Daraufhin ich: 
‚Ich beschwöre Dich: Tue das und zeige mir ohne jegliches Zögern, was 
sie in Wahrheit ist.‘ ‚Das werde ich Dir zuliebe gerne tun. Doch werde ich 
zuvor versuchen, den Fall, der Dir bekannter ist, mit Worten zu bezeich-
nen und darzustellen, damit dieser genau untersucht ist, wenn Du Deine 
Augen auf den entgegengesetzten Teil richtest und Du dann die Form der 
wahren Glückseligkeit zu erkennen vermagst.‘“ 17 

Die Philosophia demonstriert im Anschluss hieran die verschiedenen Versuche 
der Menschen, zu ihrem Glück zu gelangen. Während sie ihr Glück in der Stei-
gerung von Besitz, Ehre, Macht, Ruhm oder Lust vermuten, widerlegt die Philo-
sophia all diese Wege und Ziele als nicht zur Glückseligkeit führend. Mit einem 
Gebet schließlich leitet sie die Erörterungen der vollkommenen Glückseligkeit 
ein. Das Gebet endet wie folgt: 

„Vater, gestatte es meinem Geist, den hochheiligen Sitz zu erklimmen, er-
mögliche es ihm, die Quelle des Guten zu betrachten, erlaube ihm, mit 
wiedergewonnenem Licht den begreifenden Blick seines Geistes auf Dich 
zu richten. Löse die irdischen Nebel auf, zermahle die schweren Gewichte 
und funkle mit Deinem Glanz. Denn Du bist die Klarheit, Du bist die be-
friedende Ruhe für die Frommen. Denn Dich selbst zu erkennen ist Ziel, 
Anfang, Lenkung, Leitung, Weg und Ende.“ 18

Das Gebet verweist darauf, dass der Blick nun auf begriffliche, für sich erkennba-
re Sachverhalte gerichtet wird. 19 Über eine begriffliche Erörterung des Vollkom-

 17	 Boeth., cons., III,1p.3–7: Tum illa ‘ Sensi,’ inquit, ‘cum uerba nostra tacitus attentusque ra-
piebas, eumque tuae mentis habitum uel exspectaui uel, quod est uerius, ipsa perfeci. Talia 
sunt quippe quae restant, ut degustata quidem mordeant, interius autem recepta dulcescant. 
Sed quod tu te audiendi cupidum dicis, quanto ardore flagrares, si quonam te ducere aggre-
diamur agnosceres!’ Quonam? inquam. ‘Ad ueram’, inquit, ‘felicitatem, quam tuus quoque 
somniat animus, sed occupato ad imagines uisu ipsam illam non potest intueri.’ Tum ego: 
‘Fac obsecro et quae illa uera sit, sine cunctatione demonstra.’ ‘Faciam,’ inquit illa, ‘tui causa 
libenter. Sed quae tibi causa notior est, eam prius designare uerbis atque informare conabor 
ut ea perspecta cum in contrariam partem flexeris oculos, uerae beatitudinis speciem possis 
agnoscere.’

 18	 Boeth., cons., III,9c.,22–28: Da pater augustam menti conscendere sedem, Da fontem lustra-
re boni, da luce reperta In te conspicuos animi defigere uisus. Dissice terrenae nebulas et 
pondera molis Atque tuo splendore mica! Tu namque serenum, Tu requies tranquilla piis, te 
cernere finis, Principium, uector, dux, semita, terminus idem.

 19	 Zur Funktion des Gebets im Platonismus vgl. Christian Vogel, Stoische Ethik und Platoni-
sche Bildung. Simplikios’ Kommentar zu Epiktets Handbüchlein der Moral, S. 366–385 so-
wie Gyburg Radke-Uhlmann, Beten, um zu erkennen – Glaube und Erkenntnisaufstieg im 

DOI: 10.13173/9783447106092.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



21Zusammenhang von Bildung und Ethik, Erkenntnis und Glück

menen und des Unvollkommenen kommt die Philosophia letztlich zu folgendem 
Ergebnis: 

„Denn da die Menschen durch Erlangung der Glückseligkeit glückselig 
werden, die Gottheit aber mit der Glückseligkeit identisch ist, steht fest, 
dass sie durch Erlangung der Gottheit glücklich werden: weil sie aber wie 
sie durch Erlangung der Gerechtigkeit gerecht und durch Erlangung der 
Weisheit weise werden, so ist es aus dem gleichen Grund notwendig, dass 
sie durch Erlangung der Gottheit Gott werden. Jeder Glückselige folglich 
ist Gott. Sicherlich, von Natur aus gibt es nur einen, aber nichts hindert 
daran, dass es durch Teilhabe so viele wie möglich sind.“ 20

Und schließlich ergibt sich, wie Boethius formuliert, „die schönste Einsicht, die 
uns die Vernunft zu knüpfen empfiehlt“ (atqui hoc quoque pulchrius nihil est quod his 
adnectendum esse ratio persuadet): 

„Da folglich alles um des Guten willen erstrebt wird, so wird von allen 
nicht jenes [vordergründige Ziel] begehrt, sondern vielmehr das Gute 
selbst. Aber wir haben bereits eingestanden, dass wegen der Glückselig-
keit alle übrigen Dinge gewünscht werden. Folglich suchen wir auch die 
Glückseligkeit allein, woraus wiederum deutlich wird, dass die Substanz 
des Guten selbst und der Glückseligkeit dieselbe ist. Aber dass Gott und 
die wahre Glückseligkeit identisch sind, haben wir bereits bewiesen. Folg-
lich ist es möglich, mit Sicherheit zu schließen, dass die Substanz Gottes 
auch im Guten selbst und nirgendwo anders gelegen ist.“ 21

Das einzusehende Ziel der ganzen Unterweisung, die in Boethius’ Fall letztlich 
eine Erinnerung an bereits Erkanntes bzw. eine Vertiefung von bislang nur ab-
strakt Erkanntem darstellt, ergibt sich aus dem Folgen der Vernunft. Gott wird 
hierbei als das Gute erwiesen: Alles strebe nach Gott, der Glückseligkeit, dem 
Guten. Und Gott lenke mit dem Steuer der Güte das All, das ihm freiwillig folgt. 
Mit dieser wiedererlangten Einsicht werde klar, dass nicht Gott sich von den 
Menschen abgewandt habe, sondern der leidende Boethius sich von Gott – bzw. 

spätantiken Platonismus, in: Erwin Dirscherl und Christoph Dohmen (Hgg.), Freiburg / Ba-
sel / Wien 2008, S. 45–62.

 20	 Boeth., cons., III,10p.23–25: Nam quoniam beatitudinis adeptione fiunt homines beati, bea-
titudo uero est ipsa diuinitas, diuinitatis adeptione beatos fieri manifestum est: sed uti iu-
stitiae adeptione iusti, sapientiae sapientes fiunt, ita diuinitatem adeptos deos fieri simili 
ratione necesse est. Omnis igitur beatus deus, sed natura quidem unus; participatione uero 
nihil prohibet esse quam plurimos.’

 21	 Boeth., cons., III,10p.40–43: cum igitur omnia boni gratia petantur, non illa potius quam 
bonum ipsum desideratur ab omnibus. sed propter quod cetera optantur beatitudinem esse 
concessimus; quare sic quoque sola quaeritur beatitudo. ex quo liquido apparet ipsius boni 
et beatitudinis unam atque eandem esse substantiam. – […] – sed deum ueramque beatitudi-
nem unum atque idem esse monstrauimus. – […]. – securo igitur concludere licet dei quoque 
in ipso bono nec usquam alio sitam esse substantiam.

DOI: 10.13173/9783447106092.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



22 Bildungstheoretischer Rahmen des Übersetzungsprojekts

von einer vernunftgemäßen Erfassung dessen Wesens. Der Mensch habe die 
Möglichkeit, seine Erkenntnisvermögen so auszubilden, dass er zu der aus sich 
selbst heraus tätigen, von materiellen Bedingungen unabhängigen Erkenntnis 
des Intellekts gelangen könne. Der Weg von den materiell gebundenen Erkennt-
nisvermögen dorthin ist demnach ein gradueller und verlange die permanente 
Betätigung der Vernunftvermögen, um den entsprechenden seelischen Habitus 
zu erreichen. Das ist es, was Boethius in seiner mahnenden Aussage vor der Vor-
stellung seines schriftstellerischen Plans im De interpretatione-Kommentar mein-
te, wenn er schreibt: „Daher müssen wir die Kraft des Geistes anspannen. Denn 
es ist wahr, dass der Geist verloren ist, wenn er vernachlässigt wird.“ (quare in-
tendenda vis mentis est verumque est amitti animum, si remittitur). 22 Am Ende seines 
Lebens umschreibt er denselben Gedanken im Gesang, der das dritte Buch der 
Consolatio beschließt, indem er auf die Geschichte von Orpheus und Eurydike 
verweist: 

„Diese Erzählung zielt auf euch, die ihr sucht, euren Geist zum höchsten 
Tag zu führen. Denn wer unterliegend seine Augen auf die Höhle des Tar-
tarus wendet, der verliert das, was er als Wertvolles mit sich führt, wäh-
rend er die Schattenwelt anschaut.“ 23

Der Weg in die Heimat ist demzufolge der Weg zur Verwirklichung der Natur 
des Menschen durch Ausbildung und Betätigung seiner vernünftigen Erkennt-
nisvermögen und damit durch Angleichung an Gott. Dieser Weg bestehe aus 
mindestens zwei Abschnitten. Der erste Abschnitt besteht in der Beseitigung des 
Nebels, d. h. in der Offenlegung der falschen Orientierungen im Denken und 
Handeln. Bei Platon wird dieses Stadium die Beseitigung des doppelten Nicht-
wissens genannt und in den Dialogen oft durch in Aporien führende bzw. wider-
legende Gesprächsverläufe nachgezeichnet. 24 Der zweite Abschnitt ist die Hin-
wendung und Hinführung zur Erkenntnis des wahrhaft Seienden und zu den 
Prinzipien des Denkens. Wer diesen dem Menschen angemessenen Weg verlässt, 
so Boethius in aller Schärfe: „hört auf Mensch zu sein. Und weil es ihm nicht 
gelingt, in einen göttlichen Zustand überzugehen, verwandelt er sich zum Tier.“ 25 

Die Consolatio eignet sich besonders gut, um den Zweck des Bildungspro-
gramms, das Boethius ins Lateinische übersetzend und kommentierend über-
trägt, darzustellen, weil hier in nuce die Notwendigkeit, die Richtung und die 
Leistung der Seelenbildung dargestellt wird. Als konkretes, für einen Schüler 

 22	 Vgl. oben S. 14ff.
 23	 Boeth., cons., III,12c.52–58: uos haec fabula respicit quicumque in superum diem mentem 

ducere quaeritis; nam qui Tartareum in specus uictus lumina flexerit, quicquid praecipuum 
trahit perdit dum uidet inferos.

 24	 Zum doppelten Nichtwissen in der platonischen Bildungstheorie vgl. Christian Vogel, Sto-
ische Ethik und Platonische Bildung. Simplikios’ Kommentar zu Epiktets Handbüchlein der 
Moral, S. 30f. sowie S. 236.

 25	 Boeth., cons., IV,3p.25: ita fit ut qui probitate deserta homo esse desierit, cum in divinam 
condicionem transire non possit, vertatur in belvam.

DOI: 10.13173/9783447106092.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



23Zusammenhang von Bildung und Ethik, Erkenntnis und Glück

zu durchlaufendes Bildungsprogramm taugt die Consolatio weniger, da sie doch 
den Sonderfall bedient, in dem jemand kuriert wird, der bereits einen weiten 
Bildungsweg hinter sich hat und sich durch einen politischen und persönlichen 
Schicksalsschlag von dem Weg abbringen ließ, seine vernünftigen Erkenntnis-
vermögen immer wieder zu aktivieren und auszubilden, und stattdessen sich 
auf das scheinbare Leid der persönlichen Umstände zu fokussieren begann. Die 
Symptome des völlig Ungebildeten und des philosophisch zwar Gebildeten, aber 
Verirrten sind jedoch dieselben. Beide suchen dort nach Glück, wo es nicht zu 
finden ist und werden dadurch zwangsläufig unglücklich. Der Unterschied be-
steht in dem nun zu gehenden Weg. Während der Ungebildete langsam erst von 
seinen Gewohnheiten abgebracht und von seinen Fehlorientierungen überzeugt 
werden und richtiges Schließen und angemessenes Unterscheiden erstmalig ler-
nen muss, 26 genügen bei dem Verirrten Erinnerungen an bereits getätigte Unter-
scheidungen, so dass hier schnell auf einem anderen Niveau unterrichtet werden 
kann. 

Der kurze Blick auf die Consolatio sollte zeigen, wie ethische Orientierung und 
philosophische Bildung bei Boethius zusammenhängen und welchem ethischen 
Zweck sein ganzes Bildungsprogramm unterliegt. Ziel ist die Glückseligkeit. 27 
Der Weg dorthin führt nur über die Gotteserkenntnis, zu der wiederum die Er-
kenntnis- und damit auch die ihnen nachfolgenden Strebevermögen von der 
Orientierung auf Sinnlichkeit gelöst werden und zu dem Vermögen ausgebildet 
werden müssen, Unterscheidungen im Begrifflichen tätigen zu können. Der Weg 
zurück in die Heimat, der Weg zur Göttlichkeit, schließlich führt über die Philo-
sophie. Sie selbst sagt: 

„Nachdem Du alles durchschritten hast von dem, was ich als Notwendiges 
vorausschickte, glaube ich, dass Dir nun der Weg, der Dich nach Hause 
führt, zu zeigen ist. Auch will ich Deinem Geist Flügel verleihen, auf de-
nen er sich in die Höhe erheben kann, so dass Du, wenn die Verwirrung 
vertrieben ist durch meine Führung, auf meinen Wegen und auch mit mei-
nem Gefährt sicher in die Heimat zurückkehren kannst.“ 28

 26	 Simplikios’ Epiktetkommentar ist ein beeindruckendes Beispiel dafür, wie einem Philoso-
phieanfänger in langsamen Schritten die falsche Orientierung im Handeln abgewöhnt und 
die Gründe dazu nahegebracht werden. Vgl. ausführlich hierzu Christian Vogel, Stoische 
Ethik und Platonische Bildung. Simplikios’ Kommentar zu Epiktets Handbüchlein der Mo-
ral, insb. S. 386–390.

 27	 Vgl. ausführlich zur Konzeption des Glückseligkeitsbegriffs speziell in der Consolatio vor 
dem Hintergrund der verschiedenen philosophischen Einflüsse unter Hervorhebung neu-
platonischer Aspekte Jorge Uscatescu Barrón, Boethius’ Glückseligkeitsbegriff zwischen 
spätantikem Neuplatonismus und Christentum vor dem Hintergrund einer an Gott orien-
tierten Ethik, in: Thomas Jürgasch Andreas Kirchner und Thomas Böhm (Hgg.), Boethius as 
a Paradigm of Late Ancient Thought, 2014, S. 147–170.

 28	 Vgl. Boeth., cons., IV,1p.8 f.: decursis omnibus quae praemittere necessarium puto uiam tibi 
quae te domum reuehat ostendam. pennas etiam tuae menti quibus se in altum tollere possit 

DOI: 10.13173/9783447106092.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



24 Bildungstheoretischer Rahmen des Übersetzungsprojekts ﻿

 2.3 Etappen des Bildungsweges

Meo ductu, mea semita, meis etiam uehiculis: „Durch meine Führung, auf meinem Weg 
und auch auf meinem Gefährt“, so macht es die Philosophia deutlich, gelinge dem 
Leidenden die Rettung. Boethius schreibt explizit der Philosophie, so zeigt es die 
Allegorie der Consolatio eindrücklich, die Aufgabe zu, den Unglücklichen auf die 
Pfade der Bildung zur Glückseligkeit zu begleiten und zu leiten. Wir kehren nun 
zu den Schriften zurück, die vor dem Kommentar zu De interpretatione entstan-
den sind, um hieran zeigen zu können, dass und wie dieser Weg bei Boethius 
auch schon zu Beginn seines schriftstellerischen Plans in der Bearbeitung der lo-
gischen und mathematischen Schriften angelegt war. Auch in seiner Kommentie-
rung der porphyrischen Einführungsschrift zur aristotelischen Logik beschreibt 
Boethius, dass der Weg zur Göttlichkeit nur über die Philosophie führt: 

„Die Philosophie nämlich ist gewissermaßen Liebe, Drang und Freund-
schaft zur Weisheit. Doch nicht jener Weisheit, die man in den Künsten 
und in handwerklichem Wissen und Können findet, sondern jener Weis-
heit, die keiner Sache bedarf, die lebhafter Geist und die allein der Dinge 
jugendliche Bestimmtheit (ratio) ist. Diese Liebe zur Weisheit aber ist eine 
Erleuchtung der erkennenden Seele von jener reinen Weisheit und in ge-
wisser Weise ein Zurückziehen auf sie selbst und ein Aufruf, so dass das 
eifrige Streben nach der Weisheit als ein Streben nach Göttlichkeit und 
als eine Freundschaft zu jenem reinen Geiste erscheint. Diese Weisheit 
folglich fügt jedem Geschlecht der Seelen die Würde ihrer Göttlichkeit ein 
und bringt sie zu dem der Natur spezifischen Vermögen und der Reinheit 
zurück. Hier hat die Wahrheit des intellekthaften und diskursiven Den-
kens als auch die heilige und makellose Reinheit des Handelns ihren Ur-
sprung.“ 29

Mithilfe der Philosophie macht sich die Seele auf den Weg zur Weisheit, die hier 
noch etwas vage als lichtbringende Quelle, als etwas Göttliches und Reines be-
schrieben wird, das diese Reinheit, Göttlichkeit und Helle auf die sich annähern-
de Seele überträgt, so dass die angeglichene Seele ihrem spezifischen Wesen ge-
mäß tätig werden kann – d. h. sich sowohl im Denken als auch im Handeln mit 

adfigam, ut perturbatione depulsa sospes in patriam meo ductu, mea semita, meis etiam 
uehiculis reuertaris.

 29	 Boeth., in Isag. 1, 7,11–23: est enim philosophia amor et studium et amicitia quodammodo 
sapientiae, sapientiae uero non huius, quae in artibus quibusdam et in aliqua fabrili scientia 
notitiaque uersatur, sed illius sapientiae, quae nullius indigens, uiuax mens et sola rerum 
primaeua ratio est. est autem hic amor sapientiae intellegentis animi ab illa pura sapientia 
inluminatio et quodammodo ad se ipsam retractio atque aduocatio, ut uideatur studium 
sapientiae studium diuinitatis et purae mentis illius amicitia. haec igitur sapientia cuncto 
equidem animarum generi meritum suae diuinitatis inponit et ad propriam naturae uim 
puritatemque reducit. hinc nascitur speculationum cogitationumque ueritas et sancta pura-
que actuum castimonia.

DOI: 10.13173/9783447106092.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



25Etappen des Bildungsweges

Blick auf Wahrheit und Reinheit in bester Weise verwirklichen kann. Konkreter 
formuliert Boethius das Wesen der Weisheit in seiner Schrift zur Arithmetik: 

„Die Weisheit nämlich ist das Erfassen der Wahrheit der Dinge, die sind 
und ihr eigenes unveränderliches Wesen (substantia) erlangen. Man sagt 
jedoch, dass jene Dinge sind, die weder durch Zunahme wachsen noch 
durch Verkleinerung verringert werden noch sich durch Wandel verän-
dern, sondern die sich stets in ihrem eigenen Vermögen auf Grundlage 
ihrer Natur bewahren.“ 30

Wenig später führt Boethius fort: 

„Von den Dingen also, das heißt, von dem, was im eigentlichen Sinn ist, 
und durch seinen Namen als Seiendes bezeichnet wird, bietet die Weisheit 
Wissen an.“ 31

Der Zustand der Weisheit ist ein Zustand des Angeglichenseins der Seele an 
etwas Seiendem, d. h. an etwas, das stets auf gleiche, seinem Wesen natürliche 
Weise gemäß ist, sich in keiner Weise ändert. Nur hier findet sich die Wahrheit 
und das Wissen: in der vernunftgemäßen Erfassung des Seienden. Boethius steht 
damit auch in der parmenideischen Tradition von der Gleichsetzung von Denken 
und Sein, 32 an die auch Platon und die ihm in diesem Punkt folgenden Mittel- 
und Neuplatoniker anknüpften. 33 Nur Seiendes – und das bedeutet: nur etwas, 
das etwas Bestimmtes ist – kann erkannt werden. Der Zustand dieser Erkennt-
nis ist die Weisheit. Die Philosophie ist das Streben dorthin, das dazu neigt, das 
Unbestimmte vom Bestimmten scheiden und das Wesen des Seins erkennen zu 
lernen. Nun gibt es jedoch verschiedene Weisen, wie sich Seiendes den Menschen 
zu erkennen gibt: entweder als diskret geeinte Vielheit (multitudo) oder als konti-
nuierlich geeinte Größe (magnitudo), entweder für sich oder in Relation zu ande-
rem. Diese verschiedenen Seinsweisen erfordern verschiedene Zugangsweisen 

 30	 Boethius, De institutione arithmetica libri duo. De institutione musica libri quinque. Accedit 
geometria quae fertur Boetii, hg. von G. Friedlein, Leipzig 1867, 7,26–8,4: Est enim sapientia 
rerum, quae sunt suique inmutabilem substantiam sortiuntur, conprehensio veritatis. Esse 
autem illa dicimus, quae nec intentione crescunt nec retractione minuuntur nec variationi-
bus permutantur, sed in propria semper vi suae se naturae subsidiis nixa custodiunt.

 31	 Boeth., De arith., 8,13–15: Horum igitur, id est, quae sunt proprie quaeque suo nomine essen-
tiae nominantur, scientiam sapientia profitetur.

 32	 Vgl. ausführlich hierzu Anja Heilmann, Boethius’ Musiktheorie und das Quadrivium. Eine 
Einführung in den neuplatonischen Hintergrund von De institutione misica, Göttingen 2007, 
S. 120–130.

 33	 Vgl. zur genauen Analyse des Zusammenhangs von Denken und Sein bei Platon (und Ari-
stoteles) Arbogast Schmitt, Denken und Sein bei Platon und Descartes: Kritische Anmer-
kungen zur ,Überwindung’ der antiken Seinsphilosophie durch die moderne Philosophie 
des Subjekts, Heidelberg 2011, S. 91–151, insb. S. 110–116. Zur ausführlichen Erläuterung der 
Bedeutung von „Sein“ als „etwas Bestimmtes sein“ und Bestimmt-Seiendem, sowie der Ur-
sprünge dieser Tradition, vgl. Arbogast Schmitt, Parmenides und der Ursprung der Philoso-
phie, in: Ernst von Angehrn (Hg.), Stuttgart / Leipzig 2007, S. 109–139, insb. S. 114.

DOI: 10.13173/9783447106092.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



26 Bildungstheoretischer Rahmen des Übersetzungsprojekts

und Unterscheidungen und damit verschiedene Wissenschaften. In der Arith-
metik werden die Vielheiten für sich unterschieden, in der Musik das Verhältnis 
einer Vielheit zu einer anderen, in der Geometrie werden die unbewegten Grö-
ßen für sich untersucht, in der Astronomie die bewegten Größen. 34 Boethius ist 
der Erste, der von dem Vierweg als quadruvium spricht, der notwendig beschritten 
werden muss, um zu der Weisheit zu gelangen, denn nur dadurch erfasse man 
das Sein in all seinen Aspekten: 

„Wenn ein Forscher sich von diesen vier Teilen fern hält, wird er auch nicht 
das Wahre finden können. Und ohne eine gewisse Betrachtung der Wahr-
heit wird es keinem gelingen, richtig weise zu sein. Weisheit ist nämlich 
Erkenntnis und ungeschmälertes Erfassen von jenen Dingen, die wahr 
sind. Ich verkünde also demjenigen, der dies, d. h. diese Wege zur Weis-
heit, verschmäht, dass er nicht in der Lage sein wird, angemessen Phi-
losophie zu betreiben, wenn nämlich Philosophie Liebe zur Weisheit ist, 
welche er durch seine Missachtung zuvor gering geschätzt hat. […] Es steht 
folglich fest, dass derjenige, der dies übergeht, für jegliche philosophische 
Bildung verloren ist. Dies ist nun der Vierweg (quadruvium), den diejenigen 
gehen müssen, deren vortrefflichere Seele von den uns angeborenen Sin-
neswahrnehmungen zu den zuverlässigeren Erkenntnissen des Intellekts 
geführt wird. Denn es gibt gewisse Stufen und bestimmte Ausmaße der 
Entwicklungen, auf denen es möglich ist aufzusteigen und fortzuschrei-
ten, so dass diese Disziplinen jenes Auge der Seele – das, wie Platon sagt, 
angemessener sei gerettet und ausgebildet zu werden als die vielen Augen 
des Körpers, weil durch dieses Licht allein die Wahrheit aufgespürt und 
gesehen werden kann –, jenes den körperlichen Sinnen verborgene und 
beraubte Auge wieder zum Erleuchten bringen.“ 35

 34	 Vgl. ausführlich zu den Grundlagen und der platonischen Tradition der Herleitung des 
Quadriviums Gyburg Radke, Die Theorie der Zahl im Platonismus, S. 242–261 sowie Anja 
Heilmann, Boethius’ Musiktheorie und das Quadrivium. Eine Einführung in den neuplato-
nischen Hintergrund von De institutione misica, S. 23–67 sowie S. 88–130.

 35	 Boeth., De arith., 9,6–10,7: Quibus quattuor partibus si careat inquisitor, verum invenire non 
possit, ac sine hac quidem speculatione veritatis nulli recte sapiendum est. Est enim sapien-
tia earum rerum, quae vere sunt, cognitio et integra comprehensio. Quod haec qui spernit 
id est has semitas sapientiae ei denuntio non recte esse philosophandum, siquidem philo-
sophia est amor sapientiae, quam in his spernendis ante contempserit.[…] Constat igitur, 
quisquis haec praetermiserit, omnem philosophiae perdidisse doctrinam. Hoc igitur illud 
quadruvium est, quo his viandum sit, quibus excellentior animus a nobiscum procreatis 
sensibus ad intellegentiae certiora perducitur. Sunt enim quidam gradus certaeque progres-
sionum dimensiones, quibus ascendi progredique possit, ut animi illum oculum, qui, ut 
ait Plato, multis oculis corporalibus salvari constituique sit dignior, quod eo solo lumine 
vestigari vel inspici veritas queat, hunc inquam oculum demersum orbatumque corporeis 
sensibus hae disciplinae rursus inluminent.

DOI: 10.13173/9783447106092.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



27Funktion der Logik

Mit dem Auge der Seele als Bild für das Erkenntnisvermögen 36 verweist Boethi-
us hier auf das unmittelbare Ziel der philosophischen Ausbildung: die Fähig-
keit, über die Aktivierung des Intellekts jenseits von Sinneswahrnehmungen das 
Wahre finden zu können. Nur wer versteht, wie sich die verschiedenen Einhei-
ten des Seins konstituieren, kann die Bestimmtheit und das Unveränderliche er-
fassen und dieses von Umbestimmtem und Veränderlichem unterscheiden. Die 
Wissenschaften des Quadriviums lehren den Schüler folglich, die Wahrheit der 
seienden Dinge zu erfassen, und bilden die Pfade zur Weisheit, d. h. zur Ermög-
lichung der Angleichung der Seele an immer höhere Bestimmtheiten bis schließ-
lich zur menschenmöglichen Erfassung des Göttlichen, 37 mit der, wie wir anhand 
der Consolatio verdeutlicht haben, die Glückseligkeit einhergeht. Doch welche 
Rolle spielt nun die Logik auf diesem Weg zur Weisheit? Auf dem Vierweg findet 
sie offenbar nicht ihren Platz. 

2.4	Funktion der Logik
Nachdem Boethius in seinem ersten Kommentar zur Eisagogê der Philosophie 
den Bildungsauftrag zur Weisheit zuschreibt, unterteilt er diese in ihren theo-
retischen und ihren praktischen Teil. Diese Teile unterteilt er wiederum in ihre 
Bereiche. Anschließend kommt er auf die Kunst zu sprechen, die die Griechen 
Logikê zu nennen pflegen: 

„Hinzu kommt, damit diese (Teile) sein können und damit das Höhere 
erkannt werden kann, die überaus notwendige und ertragreiche Frucht 
jener Kunst, die die Griechen Logik nennen, wir die Kunst vom rationa-
len Denken (ars rationalis) nennen können. Weil durch die richtige logische 
Argumentation (ratio) einer Rede das, was wahr und angemessen ist, nicht 
durch die Krümmung und Abweichung eines Fehlers getäuscht werden 
kann. Diese Kunst beurteilen sie in gewissem Sinne als einen Teil der Phi-
losophie, in gewissem Sinne nicht als Teil, sondern Werkzeug und gewis-
sermaßen Ausstattung. Auf welche Weise genau sie dies tun und welcher 
der beiden Anregungen sie für die Logik Glauben schenken, soll in einem 
anderen Werk Erwähnung finden. Diese Untersuchung aber über die Gat-
tung (genus), die Art (species), die Differenz, das Proprium und die Akzi-
denz bereitet für uns in jeder Erkenntnis der Philosophie gewissermaßen 
den Weg. Denn wenn wir lehren, was Gattung, was Art ist, verstehen wir 
auch, dass die Philosophie die Gattung ist, die theoretische und die prakti-

 36	 Vgl. zum Ursprung den Kontext um Plat. rep. 533c.
 37	 Vgl. ausführlich hierzu Anja Heilmann, Boethius’ Musiktheorie und das Quadrivium. Eine 

Einführung in den neuplatonischen Hintergrund von De institutione misica, S. 104–129.

DOI: 10.13173/9783447106092.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



28 Bildungstheoretischer Rahmen des Übersetzungsprojekts

sche Philosophie zweifelsohne die Arten sind. Die Logik aber, ob sie auch 
eine Art ist, genau das können wir mithilfe der Ratio abwägen.“ 38

Es ist demnach die Logik, die es ermöglicht, durch Rede das, was zu erkennen ist, 
und das, was zu tun ist, wahrheitserhaltend zu vermitteln. Ohne die Kunst der 
Logik wären weder theoretische noch praktische Philosophie zielführend, weil 
nicht zu erkennen wäre, ob die Hinführung zu den Erkenntnissen und Hand-
lungsweisungen richtig oder fehlerhaft, überzeugend oder irreführend ist. In 
seinem zweiten Kommentar vertieft Boethius die hier nur angedeutete Funktion 
und Leistung der Logik und die Frage nach der Verortung der Logik in Relation 
zur Philosophie. 

Die Tätigkeiten der menschlichen Seele dreiteilt Boethius zunächst in das 
Erfassen von Anwesendem, das Erkennen von Abwesendem und das Suchen 
und Finden von Unbekanntem. Das Vermögen der schlussfolgernden Seele (vis 
animae ratiocinantis) verteile all seine Leistungen auf zwei Dinge: zum einen auf 
das Erkennen der Natur der Dinge durch eine sichere Methode der Forschung, 
zum anderen auf das Wissen für das richtige Handeln. Hierbei sei es beinahe 
unvermeidbar, dass der forschende Geist vom rechten Weg abkomme. Boethi-
us verweist beispielhaft auf Epikur und dessen geschlussfolgerte ethische und 
naturphilosophische Annahmen. Epikurs Unerfahrenheit in der Kunst des logi-
schen Argumentierens und sein Glaube, dass alles, was sich aus der Schlussfolge-
rung ergibt, auch wahrhaft so sei, sei Ursache für seine fehlerhaften Ergebnisse. 39 
Denn anders als beim Abzählen, wo es zu jeder gezählten Zahl als Äquivalent 
einen gezählten Gegenstand gebe, führe das schlussfolgernde Argumentieren 
ohne Kenntnis von logischen Grundlagen zwangsläufig zu Falschaussagen. 

„Dieses gilt aber nicht in gleicher Weise beim logischen Argumentieren 
(disputatio). Und nicht alles, was sich im Verlauf der Worte findet, erhält die 
Natur als unabänderlich. Daher ist es notwendig, dass diejenigen Fehler 
begehen, die über die Natur der Dinge forschen, ohne die Wissenschaft 
vom logischen Argumentieren zu beachten. Wenn nicht zuerst die Wis-
senschaft kommt, die zeigt, welche Schlüsse die Wahrheit des Arguments 
erhalten, welche nur eine Wahrscheinlichkeit weitergeben, und wenn 
man nicht zuerst lernt zu erkennen, welchen Argumenten man vertrauen 

 38	 Boeth., in Isag. 1, 9,23–10,11: Ad haec igitur ut fieri possint et ut superiora intellegi queant, 
necessarius maximus uberrimusque fructus est artis eius quam Graeci λογικὴν, nos ratio-
nalem possumus dicere. quod recta orationis ratione quid uerum quidque decens sit, nullo 
erroris flexu diuerticuloue fallatur. quam quidem artem quidam partem philosophiae, qui-
dam non partem, sed ferramentum et quodammodo supellectilem iudicarunt. qua autem id 
utrique inpulsi ratione crediderint, alio erit in opere commemorandum. haec autem generis, 
speciei, differentiae, proprii atque accidentis disputatio in omni nobis philosophiae cogni-
tione quasi quandam uiam parat. nam cum quid genus sit docemur, quid species, intellegi-
mus genus esse philosophiam, species uero indubitanter theoreticen et practicen. de logica 
uero, utrum sit species, eadem hac possumus ratione perpendere.

 39	 Vgl. Boeth., in Isag. 2, 138,4–17.

DOI: 10.13173/9783447106092.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



29Funktion der Logik

kann und welche man beargwöhnen sollte, so ist es nicht möglich, aus 
der Schlussfolgerung die unversehrte Wahrheit zu erkennen. […] Es ist of-
fensichtlich, dass zunächst die wahre und reine Natur der logischen Ar-
gumentation selbst betrachtet werden sollte, durch deren Kenntnis dann 
auch erkannt werden kann, ob das, was mithilfe der logischen Argumen-
tation gefunden wird, richtig erfasst worden ist. Von hier aus sind nun die 
Kenntnisse der logischen Disziplin fortzuführen, welche die Modi des Ar-
gumentierens und die Schlussfolgerungen selbst als Wege des Unterschei-
dens zur Verfügung stellt, so dass erkannt werden kann, welche Schluss-
folgerung falsch, welche aber wahr ist und welche immer, welche niemals 
falsch ist. Das Vermögen der Logik ist aber ein Doppeltes, zum einen ein 
Vermögen des Findens (der Argumente), zum anderen ein Vermögen des 
Beurteilens.“ 40

Mit dem Finden und dem Beurteilen von Gründen hat die Logik auch ihr eigenes 
ganz spezifisches Ziel, woraufhin sie von einigen als eigenständiger und gleich-
berechtigter Teil der Philosophie neben die praktische und theoretische Philo-
sophie gesetzt wird. Da die Logik allerdings der praktischen und theoretischen 
Philosophie gleichermaßen diene und sich ihren Zwecken wiederum unterord-
ne, werde sie von anderen als bloßes Instrument der Philosophie betrachtet. 41 
Boethius geht hier, ohne großen argumentativen Aufwand zu betreiben, den ar-
gumentativen Mittelweg. Er kann beiden Positionen nichts entgegnen, so dass für 
ihn auch nichts dagegen spreche, die Logik zugleich sowohl als Teil als auch als 
Instrument der Philosophie zu betrachten. Er begründet diese Mittlerposition mit 
einem Vergleich: Die Teile des Körpers, wie Hand oder Auge, könnten ebenfalls 
zugleich ohne Probleme als Teil und Instrument des Körpers aufgefasst werden. 42 

 40	 Boeth., in Isag. 2, 138,17–139,20: neque enim sese res ut in numeris, ita etiam in ratiocinatio-
nibus habet. In numeris enim quicquid in digitis recte computantis euenit, id sine dubio in 
res quoque ipsas necesse est euenire: ut si ex calculo centum esse contigerit, centum quoque 
res illi numero subjectas esse necesse est: hoc uero non aeque in disputatione seruat; neque 
enim quicquid sermonum decursus inuenerit, id natura quoque fixum tenetur. Quare ne-
cesse erat eos falli, qui abjecta scientia disputandi de rerum natura perquirerent. Nisi enim 
prius ad scientiam uenerit quae ratiocinatio ueram teneat disputandi semitam, quae uerisi-
milem, et agnoscere quae fida, quae possit esse suspecta, rerum incorrupta ueritas ex ratio-
cinatione non potest inueniri. […] uisum est prius disputationis ipsius ueramque integram 
considerare naturam, qua cognita tum illud quoque quod per disputationem inueniretur, 
an uere comprehensum esset, posset intelligi. Hinc profecta est igitur logicae peritia disci-
plinae, quae disputandi modos atque ipsas ratiocinationes internoscendi uias parat, ut quae 
ratiocinatio nunc quidem falsa, nunc autem uera sit, quae uero semper falsa, quae nunquam 
falsa, possit agnosci. Huius autem uis duplex esse perpenditur, una quidem in inueniendo, 
altera in iudicando.

 41	 Vgl. hierzu Henry Chadwick, Boethius. The Consolations of Music, Logic, Theology, and 
Philosophy, S. 108–111.

 42	 Vgl. Boeth., in Isag. 2, 142,16–143,7: „Diesen Streit schlichten wir mit eben jener Ratio. Frei-
lich, so sage ich, hindert nichts daran, dass dieselbe Logik ihre Funktion zugleich in der Art 
eines Teils als auch in der Art eines Instruments erfüllen kann. Weil sie nämlich das Ziel bei 

DOI: 10.13173/9783447106092.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



30 Bildungstheoretischer Rahmen des Übersetzungsprojekts

Auch wenn die Argumentation hier nicht ganz sauber ist, 43 wird seine Einord-
nung der Logik ziemlich deutlich: Er gesteht ihr zum einen einen innerhalb der 
Philosophie gänzlich eigenen Gegenstandsbereich (nämlich die argumentative 
Rede) mit eigenen Zielen (nämlich dem Finden und Beurteilen von Argumenten) 
zu (finis ille logicae quem sola speculatur philosophia). Doch stellt die Logik ihre Lei-
stungen den beiden anderen Teilen der Philosophie zur Verfügung, ordnet sich 
demnach unter und dient als Rüstzeug, das die Philosophie notwendigerweise 
für die Findung der Wahrheit benötigt. 

2.5	Fazit
Wenn Boethius seinen schriftstellerischen Plan, die Prinzipien des platonisch-
aristotelischen Denkens über die Übersetzung und Kommentierung der Schrif-
ten von Platon und Aristoteles in die lateinische Sprache zu transferieren, in 
seiner Kommentierung zu De interpretatione kundtut und kurz zuvor die zwar 
anstrengende, aber auch schönste Früchte mit sich bringende Ausbildung der 
menschlichen Seele zu ihrer Bestheit anpreist, so lässt sich das vor dem Hinter-
grund der hier skizzierten bildungstheoretischen Grundlagen verstehen. Inmit-

sich selbst behält und dieses Ziel von der Philosophie allein betrachtet wird, kann sie als 
Teil der Philosophie gesetzt werden, weil jenes Ziel der Logik jedoch, welches allein die Phi-
losophie betrachtet, auch anderen Teilen der Philosophie ihr Werk anbietet, verneinen wir 
nicht, dass sie ein Instrument der Philosophie ist. Es ist aber das Ziel der Logik das Finden 
und das Beurteilen von Argumenten. Es wird aber nicht sonderlich wundersam erscheinen, 
dass man dasselbe als Teil und als Instrument annehmen kann, wenn wir unsere Aufmerk-
samkeit auf die Teile des Körpers richten, bei denen es auch vorkommt, dass wir sie wie 
Instrumente gebrauchen und sie dennoch im ganzen Körper den Ort der Teile behalten. So 
wird die Hand nämlich zum Tasten, das Auge zum Sehen gebraucht und all die übrigen Teil 
des Köpers scheinen ihre eigentümliche Funktion zu haben. So dass dennoch, wenn man 
sich auf den Gebrauch des ganzen Körpers bezieht, sie als Instrumente des Körpers aufge-
fasst werden können, von denen niemand anzweifeln wird, dass sie auch Teile sind. So ist 
auch die Disziplin der Logik gewissermaßen ein Teil der Philosophie, weil die Philosophie 
allein ihre Meisterin ist, aber auch Instrument, weil durch sie die gesuchte Wahrheit der 
Philosophie gefunden wird.“ – Hanc litem uero tali ratione discernimus. nihil quippe dici-
mus impedere, ut eadem logica partis uice simul instrumentique fungatur officio. quoniam 
enim ipsa suum retinet finem isque finis a sola philosophia consideratur, pars philosophiae 
esse ponenda est, quoniam uero finis ille logicae quem sola speculatur philosophia, ad ali-
as eius partes suam operam pollicetur, instrumentum esse philosophiae non negamus. est 
autem finis logicae inuentio iudiciumque rationum. quod scilicet non esse mirum uidebitur, 
quod eadem pars, eadem quoddam ponitur instrumentum, si ad partes corporis animum 
reducamus, quibus et fit aliquid, ut his quasi quibusdam instrumentis utamur, et in toto 
tamen corpore partium obtinent locum. manus enim ad tractandum, oculi ad uidendum, 
ceteraeque corporis partes proprium quoddam uidentur habere officium. quod tamen si ad 
totius utilitatem corporis referatur, instrumenta quaedam corporis esse deprehenduntur 
quae etiam partes esse nullus abnuerit. ita quoque logica disciplina pars quidem philoso-
phiae est, quoniam eius philosophia sola magistra est, supellex uero, quod per eam inquisita 
philosophiae ueritas uestigatur.

 43	 Das Auge ist zwar Teil des Körpers, Instrument aber nicht des Körpers, sondern, so auch 
Platon (Plat. Alk. 1 129b–130c), der Seele.

DOI: 10.13173/9783447106092.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



31Fazit

ten der intensiven und extensiven, teils zähen Auseinandersetzungen mit den 
sprachtheoretischen Annahmen zum Aussagesatz streut er die zu Beginn zitier-
ten Worte über die mit Blick auf die Ausbildung der Seele lohnende Anstrengung 
solcher Auseinandersetzungen und den Ausblick auf sein gesamtes schriftstel-
lerisches Vorhaben ein. Bei aller Sorgfalt und Konzentration auf die einzelnen 
Details verliert er – und damit auch sein Leser – nicht den Blick auf den Zweck 
dieser Unternehmungen. Die logischen Schriften dienen demnach zwar einem 
eigenständigen Ziel, doch sind sie nicht Selbstzweck. Seine außergewöhnlichen 
Mühen einer der Sache und dem Adressaten gerechten Übertragung der Schrift 
und ihrer Gedanken sind ebenfalls nicht Selbstzweck. Ohne die Einsichten in 
die anthropologischen, erkenntnistheoretischen und theologischen Grundlagen 
des Platonismus und die Einsicht in die sich daraus ergebenden ethischen und 
bildungspraktischen Konsequenzen wären seine Investitionen in sein Überset-
zungsprojekt und damit auch in seine ausführlichen Kommentierungen des Orga-
nons nicht zu verstehen. Jede seiner Übersetzungen oder Paraphrasierungen pla-
tonischer, aristotelischer oder neuplatonischer Texte dient dem Verständnis einer 
ganzheitlich erschlossenen Philosophie, deren Wesen ein Streben nach Weisheit 
ist, das in Glückseligkeit mündet. Der Bildungsplan, der sich aus den anthro-
pologischen und erkenntnistheoretischen Annahmen dieser Philosophie ergibt, 
gibt vor, dass dieses Streben, wenn es ernsthaft zum Ziel führen soll, zwangs-
läufig mit den erworbenen Fähigkeiten aus den logischen Disziplinen und den 
Einsichten in die Vierwegswissenschaften von den verschiedenen Möglichkeiten 
der Einheitlichkeit des Seienden verbunden sein muss, um schließlich bereit zu 
sein, die Lehren einer zur Glückseligkeit führenden Theologie zu durchlaufen. 
Sowohl innerhalb der logischen Ausbildung als auch innerhalb der quadrivialen 
Ausbildung gibt es eine Ordnung der verschiedenen Disziplinen. In der Logik, 
deren Ziel das Finden und Beurteilen von Argumenten ist, führt der Weg vom 
Einstieg durch Porphyrios’ Einführung in die Prädikabilien über die Lehre der 
Bezeichnungsweisen mit Blick auf die Relation zwischen Wort und Sache und 
über die Lehre zum Aussagesatz bis zu den Untersuchungen der verschiedenen 
Syllogismen. 44 

Dass der hier dargelegte bildungstheoretische Horizont, vor dem Boethius 
sein Übersetzungsprojekt als Ganzes angeht und anordnet, nicht das Ergebnis 
einer bloß äußerlich-formalen Übernahme platonischer Bildungstheorien dar-
stellt, sondern der skizzierte Bildungsplan inhaltlich in einem Verständnis einer 
einheitlichen Seelentheorie begründet ist, soll durch das folgende Kapitel belegt 
werden. 

 44	 Vgl. Boeth., in Isag. 1, 14,18–25: Sic igitur cum ante apodicticam dialecticamque rem syl-
logistica praelegatur, ante syllogisticam in propositionibus primus labor sit, ante proposi-
tiones in categoriis pauca desudent, ante categorias quae generibus, speciebus, differentiis, 
propriis, accidentibusque censentur, ordo est de his ipsis rebus pauca praelibare. Recte igi-
tur ut filo lineae quodam hic Porphyrii liber primus legentibus studiorum praegustator et 
quodammodo initiator occurrit.

DOI: 10.13173/9783447106092.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447106092.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



3 Boethius’ Seelenkonzeption –  
Beispiel eines impliziten Wissenstransfers

Die Darstellung der Einheitlichkeit der Psychologie, die sich in Boethius’ Texten 
finden lässt, erfüllt neben der inhaltlichen Unterfütterung des boethianischen 
Bildungsplans zwei weitere Zwecke für die vorliegende Studie. Zum einen bietet 
die Seelen- und damit verbundene Erkenntnistheorie die Basis für die sprach-
philosophischen Grundlagen, die wiederum die Übersetzungspraxis und -me-
thoden des Boethius entscheidend prägen. Zum anderen dient die Darstellung 
der Seelenkonzeption als einer einheitlichen dem Nachweis, dass Boethius ne-
ben den expliziten und offensichtlichen Wissenstransferleistungen, die vor allem 
das Gebiet der aristotelischen Logik und der Übersetzung von Begrifflichkeiten 
umfassen, auch mehr oder weniger deutlich und markierend philosophische 
Konzepte in den lateinischsprachigen Kulturraum überträgt, ohne dass er sich 
in einer Schrift explizit und zusammenhängend mit diesem Thema befasst. Die 
Darstellung der boethianischen Seelenlehre soll hier folglich als Beispiel eines auf 
verschiedenen Ebenen stattfindenden impliziten Wissenstransfers dienen, durch 
den Boethius seinerseits seine Transferpraxis begründet und gleichzeitig für den 
interessierten und aufmerksamen Leser ein philosophisches Konzept vermittelt. 

Ziel dieses Kapitels wird es demnach nicht sein, den Transfer der Seelenleh-
re von Aristoteles bis zu Boethius historisch zu beschreiben und nachzuvollzie-
hen. 1 Stattdessen sollen die Transferleistungen des Boethius unter dem Blickwin-
kel untersucht werden, dass sein Werk für zahlreiche Generationen nach ihm den 
ausschließlichen Ausgangspunkt für Folgetransfers von aristotelischem Wissen 
darstellte. Demnach steht die Frage im Mittelpunkt, welche Aspekte der aristote-
lischen Seelenlehre Boethius überhaupt bewahrte und vermittelte und wie sich 
dieser Transfer einer Seelenlehre, der im gesamten Werk als unterschwellig, aber 
auch kontinuierlich zu beobachten ist, charakterisieren lässt. 

 1	 Ausführlich zu den Quellen der logischen Texte des Boethius und der Reihenfolge der Er-
stellung der Texte vgl. John Magee, On the Composition and Sources of Boethius’ Second 
Peri Hermeneias Commentary; Monika Asztalos, Boethius as a transmitter of Greek logic to 
the Latin West: the Categories; Henry Chadwick, Boethius. The Consolations of Music, Log-
ic, Theology, and Philosophy, S. 127–131. Die radikale These, dass Boethius mit ausschließ-
lich einem Codex arbeite, formulierte außerdem James Shiel, Boethius’ Commentaries on 
Aristotle (repr. 1958) sowie James Shiel, Boethius’ Commentaries on Aristotle, in: Richard 
Sorabji (Hg.), Aristotle Transformed: the Ancient Commentators and their Influence, London 
1990, S. 349–372. Vgl. auch unten S. 153ff.

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



34 Boethius’ Seelenkonzeption

3.1	 Theoretische und praktische Verortung  
der Seelentheorie in Boethius’ Werk

In Boethius’ schriftstellerischem Schaffen lässt sich kein Werk finden, das sich 
explizit und zentral der Seelenauffassung widmet. Wir finden Übersetzungen, 
Kommentare, Traktate zu oder Hinweise auf Schriften zu den vier mathemati-
schen Disziplinen des (durch ihn so benannten) Quadriviums, zur Physik, zur 
Logik und zu christlich-theologischen Problemen sowie die Philosophiae Conso-
latio. In diesen Texten vermittelt Boethius, wie wir sehen konnten, eine Wissen-
schaftssystematik, der ein konkretes Bildungsziel zugrunde liegt und offenbart 
seinen eigenen schriftstellerischen Plan. Als Bildungsziel wird das Erlangen von 
Weisheit, d. h. die Ausbildung der Fähigkeit, die Wahrheit vom unveränderlich 
Seienden zu erfassen, 2 definiert. Die Erwähnung dieses Bildungsziels zieht sich 
in unterschiedlicher Formulierung durch sein gesamtes Werk. 3 Der Weg zu die-
sem Ziel führe über die philosophische Bildung, die sich in einen praktischen 
und einen theoretischen Teil gliedern lasse, und über die Logik, die zugleich als 
Teil und Instrument der Philosophie als unabdingbarer Bestandteil des Bildungs-
programms dargestellt wird. 4 Die Vermittlung des Bildungsprogramms in den 
lateinischsprachigen Raum koppelt Boethius nach der Erstellung eines auf den 
mathematischen Schriften von Nikomachos und Ptolemaios aufruhendem pro-
pädeutischen Quadriviums an sein ehrgeiziges Vorhaben, sämtliche Schriften 
der beiden Philosophen ins Lateinische zu übertragen, deren Denken das Funda-
ment für dieses Programm darstellt: Platon und Aristoteles. 5 Der Transfer dieses 
Denkens erschöpft sich für Boethius offenkundig jedoch nicht in schlichter Über-
setzungsarbeit. Stattdessen sieht Boethius den Bedarf, die Übersetzungen durch 
Kommentare zu begleiten und zu verfeinern, um damit für sich und die Leser zu 
einem umfassenderen Verständnis der platonischen und aristotelischen Philoso-

 2	 Vgl. Boeth., De arith., 7,21–12,22
 3	 Vgl. u. a. die Formulierung des Ziels (1) als Erleuchtung des Auges des Geistes (Boeth., De 

arith., 10,3–7: ut animi illum oculum, qui, ut ait Plato, multis oculis corporalibus salvari 
constituique sit dignior, quod eo solo lumine vestigari vel inspici veritas queat, hunc in-
quam oculum demersum orbatumque corporeis sensibus hae disciplinae rursus inlumi-
nent); (2) als die Ausbildung der spezifischen Vermögen durch Teilhabe an göttlicher Weis-
heit (vgl. Boeth., in PH1, 7,11–23); (3) als Verwirklichung der menschlichen Tugenden und 
die Ernte der schönsten Früchte (Boeth., in PH2, 79,1-9); (4) als Fähigkeit, jedes Ding so zu 
erfassen, wie es ist (vgl. Boethius, De Trinitate: Liber Quomodo Trinitas Unus Deus Ac Non 
Tres Dii, in: Michael Elsässer (Hg.), Die theologischen Traktate: lateinisch-deutsch, Ham-
burg 1988, c.2,3–4: eruditi est hominis unumquodque ut ipsum est ita de eo fidem capere 
temptare) oder (5) als Gotteserkenntnis bzw. die Erlangung der Gottheit und Glückseligkeit 
(vgl. Boeth., cons., III,10p.39–43).

 4	 Zur Logik vgl. Boeth., in Isag. 1, 9,23–10,11 bzw. Boeth., in PH2, 138,4–143,7, zur Aufteilung 
der Philosophie vgl. Boeth., Trin. c.2 und Boeth., in Isag. 1, 7,5–9,23.

 5	 Vgl. Boeth., in PH2, 79,9–80,6.

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



35Theoretische und praktische Verortung der Seelentheorie in Boethius’ Werk 

phie zu gelangen. 6 Hierzu gehört auch die Einbeziehung der Kommentartraditi-
on, deren Autoren ihm zu einem großen Teil als Grundlage für seine Differenzie-
rungen und Erläuterungen dienen, ohne bei der Einordnung und Bewertung auf 
die eigene Urteilskraft oder die Erstellung eigener Handbücher als Ergänzung 
für Einsteiger zu verzichten. Für Boethius galt die Beherrschung der Logik für 
die Inhalte der praktischen und theoretischen Philosophie als derart unverzicht-
bar, 7 dass er sich bis zu seiner Verhaftung mehr als 15 Jahre mit der Übersetzung, 
Kommentierung und Erstellung eigener Textbücher zur Logik beschäftigte. Mit 
Blick auf seinen schriftstellerischen Plan kam er aufgrund seines frühen Todes 
durch Hinrichtung und aufgrund seiner vorherigen Fokussierung auf die Lo-
gik nicht über den intensiven und extensiven Transfer immerhin des Großteils 
des Organons hinauskam. 8 Die Übertragung weiterer aristotelischer Schriften fiel 
damit sowohl der politischen Situation als auch seiner Gewissenhaftigkeit im 
Verständnis dessen, was zu einer Übertragung einer Wissenstradition von einer 
Sprache in die andere gehört, zum Opfer. 

Den Platz der philosophischen Beschäftigung mit der Seele innerhalb seines 
wissenschaftlichen Stufensystems hat Boethius genau festgelegt. Nach der Logik 
habe die Beschäftigung mit der praktischen Philosophie, anschließend die Be-
schäftigung mit der theoretischen Philosophie zu erfolgen. 9 Die theoretische Phi-
losophie wiederum behandelt aufsteigend die Prinzipien der körperlichen Welt 
(Physik), der mit Körpern in Verbindung geratenen Seelen und der für sich und 
ohne jede Körperlichkeit bestehenden intellectibila (noêta), der Theologie. Die Leh-
re über die menschliche Seele gehöre demnach in den zweiten Bereich der theore-
tischen Philosophie, in dem mithilfe des Verstandes eigenständige Wesenheiten 
erfasst werden sollen, die bereits in Berührung mit Körperlichkeit stehen. 10 

Da Boethius in der systematischen Durchführung und Übersetzung seines an 
Platon, Aristoteles und den Kommentatoren orientierten Bildungsprogramms 

	  6	 Zu Boethius’ Befürchtung, dass das Wissen verloren gehen könne, vgl. Henry Chadwick, 
Boethius. The Consolations of Music, Logic, Theology, and Philosophy, S. 69 sowie unten 
S. 147ff.

	  7	 Vgl. hierzu ausführlich oben, S. 27ff.
	  8	 Zwischen der Bearbeitung der Eisagogê und seinem Tod im Jahre 524 liegen ungefähr 19 

Jahre. In seine letzte Schaffensperiode nach 521 fielen immerhin noch die Übersetzungen 
der Topica, Sophistici Elenchi und der Analytica Priora, vgl. zur Werkchronologie Taki Suto, 
Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. XIX, Chart 2 sowie Joachim Gruber, Boethius: 
Eine Einführung, S. 13.

	  9	 Vgl. die Beschreibung des Gewands der Philosophia in der Consolatio, auf dem der Aufstieg 
in Stufen von der praktischen zur theoretischen Philosophie symbolisiert ist, Boeth., cons., 
I,1p.4: Harum in extrema margine Π Graecum, in supremo uero θ, legebatur intextum. At-
que inter utrasque litteras in scalarum modum gradus quidam insigniti uidebantur quibus 
ab inferiore ad superius elementum esset ascensus. In Boeth., in Isag. 1, 1,8–10 findet sich 
eine absteigende Auflistung der Lehrgegenstände der theoretischen und praktischen Philo-
sophie.

 10	 Vgl. Boeth., in Isag. 1, 8,18–9,6. Zur Philosophie als Weg der Ausbildung der eigenen Erkennt
nisvermögen zur Erfassung von Bestimmtheiten, vgl. ausführlich oben, S. 14ff.

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



36 Boethius’ Seelenkonzeption

diese Stufe der Philosophie nicht erreichte, aber sowohl bei der Erläuterung der 
logischen Schriften als auch bei der Ausführung seiner ethischen Schrift, der 
Consolatio, auf seelentheoretische Erklärungen zugreifen muss, ohne jedoch auf 
eine lateinische Grundlage für die ihm zugrunde liegende Seelentheorie verwei-
sen zu können, finden sich in diesen Texten mehr oder weniger ausführliche Dar-
legungen zu der Seelenlehre, die das Fundament seiner Philosophie bildet. Denn 
während Verweise von Aristoteles oder den griechischsprachigen Kommentato-
ren auf De anima sinnvoll und fruchtbar sein können, würden jene Verweise für 
Boethius’ Leserschaft ins Leere laufen. Boethius formuliert in seinem zweiten 
Kommentar zur Eisagogê für sich selbst den Anspruch, dass seine lateinischen 
Texte auch ohne einen weiteren Blick in die griechischen Originale vollständig 
verstehbar seien. 11 Boethius rechnet nicht damit, dass seine Leserschaft auf das 
aristotelische Gesamtwerk zugreifen kann, geschweige denn auf die umfangrei-
chen Debatten der griechischen Kommentartradition, sei es, aus Gründen der 
schlechten Verfügbarkeit der Texte, sei es aus Gründen des Rückgangs der grie-
chischsprachigen Ausbildung. Somit ist es für Boethius unvermeidbar, wesentli-
che Einsichten der aristotelischen Seelenlehre wiederzugeben, nicht nur weil in 
den von ihm bearbeiteten Texten explizit auf De anima verwiesen wird, sondern 
auch, weil diese Seelentheorie die Grundlage der von ihm vermittelten Bildungs-
theorie darstellt. Die Ganzheitlichkeit des platonisch-aristotelischen Denkens, 
das Boethius ins Lateinische übertragen möchte, verführt ihn dazu, auch in sei-
nen Kommentaren und philosophischen Schriften, die sich nicht zentral und ex-
plizit mit der Seele befassen, stets auf die Seelenlehre einzugehen. 

Ziel wird es nun sein zu zeigen, dass Boethius dadurch die wesentlichen Ele-
mente der aristotelischen Seelenlehre in den lateinischen Sprachraum transfe-
riert. Anhand von drei Stellen sollen hier zum einen die Inhalte, zum anderen 
die Funktionen der seelentheoretischen Ausführungen herausgestellt und ein-
geordnet werden, um schließlich das Spezifikum dieses impliziten Wissens
transfers herauszuarbeiten. Diese Untersuchung erhebt keinen Anspruch auf 
Vollständigkeit. Vielmehr sollen hier drei Stellen präsentiert werden, die zum 
einen verschiedene, aber zentrale Aspekte der Seelenlehre präsentieren und zum 
anderen verschiedene Weisen der (mehr oder weniger impliziten) Bezugnahme 
auf die Seelenlehre innerhalb von Boethius’ Werk offenlegen. Zunächst soll auf 
den der Einordnung der Logik in die Philosophie dienenden Exkurs zu den ver-
schiedenen Seelenvermögen im ersten Kommentar zur porphyrischen Eisagogê 
eingegangen werden (Abschnitt 4.2). Anschließend untersuchen wir die Spezi-

 11	 Vgl. Boeth., in Isag. 2, 135,5–13: Secundus hic arreptae expositionis labor nostrae seriem 
translationis expediet, in qua quidem uereor ne subierim fidi interpretis culpam, cum uer-
bum uerbo expressum comparatumque reddiderim. cuius incepti ratio est quod in his scrip-
tis in quibus rerum cognitio quaeritur, non luculentae orationis lepos, sed incorrupta ueritas 
exprimenda est. quocirca multum profecisse uideor, si philosophiae libris Latina oratione 
compositis per integerrimae translationis sinceritatem nihil in Graecorum litteris amplius 
desideretur.

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



37Theoretische und praktische Verortung der Seelentheorie in Boethius’ Werk 

fikationen zum Denkvermögen im Rahmen der sprachphilosophischen Erläute-
rungen des zweiten Kommentars zu De interpretatione (Abschnitt 4.3). Schließlich 
wird es einen Ausblick geben, wie die seelischen Erkenntnisvermögen mit Blick 
auf ihre spezifischen Gegenstände im Kontext der Ethik der Consolatio charakte-
risiert werden (Abschnitt 4.4). 

Es sei noch kurz darauf verwiesen, dass die Hinzunahme der aristotelischen 
Psychologie zur Erklärung von Sprachtheorie, Bildungstheorie und Ethik für 
Boethius eine bewusste Entscheidung für dieses Seelenmodell und damit gegen 
andere Seelenmodelle darstellt und somit nicht als das Ergebnis eines unreflek-
tierten oder eklektischen Zusammentragens gelesen werden darf. Denn die See-
lenmodelle der hellenistischen Schulen waren durch Cicero (z. B. in den Acade-
mici Libri) und Augustinus (z. B. in Soliloquia, De Immortalitate Animae, De Animae 
Quantitatae, De Duabus Animabus, Contra Academicos) auch im lateinischen Sprach-
raum bekannt. Boethius selbst kennt die entsprechenden Philosopheme in erster 
Linie aus seinen griechischen Quellen und stellt sich explizit gegen sie. Bereits in 
seinen frühen logischen Texten verweist er immer wieder auf die methodischen 
Unzulänglichkeiten dieser Schulen, die zu unsinnigen Annahmen führten. 12 
Auch in seinem letzten Werk fasst er seine Einstellung zu diesen Schulen unmis-
sverständlich zusammen, wenn er deren Anhänger als Pöbel bezeichnet, der das 
Gewand der Philosophie in Stücke zerrissen habe und mit den dabei erworbenen 
Fetzen bloß den Schein eines Philosophentums aufrechtzuerhalten suche. 13 Im 
vierten Gesang des fünften Buches der Consolatio sucht er sogar die direkte Kon-
frontation mit der stoischen Erkenntnistheorie. 14 Boethius kennt die scheinbaren 
Alternativen zur aristotelischen Seelenlehre und zeigt sowohl die Unzulänglich-
keiten auf, die zu den materialistischen Annahmen führen, als auch die Proble-
me, die sich daraus ergeben. 

Diese philosophieartigen ‚Fetzen‘ der hellenistischen Schulen taugen folglich 
nicht als Grundlage für sein ganzheitlich angelegtes Bildungsprogramm. Wenn 
er für seine Texte seelentheoretische Fundierungen benötigt, greift er auf das Re-
pertoire des aristotelischen Denkens zurück. Anhand der drei genannten Bei-
spiele soll nun gezeigt werden, dass, warum und wie er Aristoteles’ Philosophie 
zu den Seelenvermögen in seinem Projekt transferiert. 

 12	 Vgl. z. B. zu Epikur Boeth., in Isag. 2, 138,4–17 und zu den Debatten über die Notwendigkeit 
und den Zufall Buch 3 des zweiten Kommentars zum 9. Buch von De interpretatione Boeth., 
in PH2, 185–250.

 13	 Vgl. Boeth., cons., I,3p.7 f.: cuius hereditatem cum deinceps Epicureum vulgus ac Stoicum 
ceterique pro sua quisque parte raptum ire molirentur meque reclamantem renitentemque 
velut in partem praedae traherent, vestem quam meis texueram manibus disciderunt abrep-
tisque ab ea panniculis totam me sibi cessisse credentes abiere. in quibus quoniam quaedam 
nostri habitus vestigia videbantur, meos esse familiares imprudentia rata nonnullos eorum 
profanae multitudinis errore pervertit.

 14	 Vgl. Boeth., cons., V,4c.

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



38 ﻿Boethius’ Seelenkonzeption

3.2 	Über die Einteilung der Seelenvermögen  
im Kommentar zur Eisagogê

In der Einleitung zu seinem zweiten Kommentar zur porphyrischen Eisagogê ver-
sucht Boethius nicht nur vordergründig die Funktion der Logik für die Philo-
sophie zu beschreiben und ihren Nutzen zu erklären, sondern darüber hinaus 
auch den Sinn des Philosophierens überhaupt zu begründen. Bevor er also auf 
knapp 200 Seiten die verschiedenen Arten der Prädikation verständlich zu ma-
chen sucht, rechtfertigt er die Notwendigkeit und Sinnhaftigkeit dieser Mühen 
auf einem existentiellen Niveau: Die Logik diene demnach in unverzichtbarer 
Weise der Philosophie, während die Philosophie die Erzeugerin des höchsten 
Gutes für die menschliche Seele sei. 15 Damit ist die Optimierung der Seele als 
indirektes Ziel auch dieser logischen Einführungsschrift übergeordnet. Im Sin-
ne eines geordneten Voranschreitens und einer Kontextualisierung seiner Lehr-
schrift innerhalb des Bildungsprogramms beginnt Boethius folglich mit allge-
meinen Bemerkungen zur Seele selbst, ehe er das Verhältnis von Philosophie zur 
Logik behandelt. 16 So findet sich zu Beginn einer Schrift, die mit ihren Über-
setzungen und Diskussionen zu den (fünf) philosophischen Grundbegriffen für 
das Mittelalter ungeheuer wirkmächtig war, indem sie das Fundament für den 
Universalienstreit legte, eben auch jene Bestimmung von den drei verschiedenen 
Seelenvermögen: 

„Im Ganzen lassen sich drei Arten von Seelenvermögen in belebten Kör-
pern finden. Eine davon nun verleiht dem Körper Leben, so dass er durch 
Hervorgehung wachen und durch Ernährung fortbestehen kann. Das 
zweite Seelenvermögen gewährt das sinnliche Urteil. Das dritte Vermögen 
ist verbunden mit dem Vermögen des Geistes und der Vernunft.“ 17

Im Folgenden fasst Boethius die grundsätzlichen Eigenschaften und Abhängig-
keiten dieser Seelenvermögen, wie man es auch aus dem zweiten Buch von De 
anima kennt, zusammen. Während das Nährvermögen, das bereits bei denjeni-
gen Lebewesen anzutreffen sei, die nicht zur Ortsbewegung in der Lage sind, 
auch ohne die Vermögen zur sinnlichen und intelligiblen Unterscheidung tätig 
sein kann, setze zum einen das Vermögen zur sinnlichen Unterscheidung das 
Nährvermögen und zum anderen das Vermögen zur Erfassung intelligibler 
Sachverhalte das Vermögen zur Sinneswahrnehmung voraus. Lebewesen, die 
zur Sinneswahrnehmung in der Lage sind, haben demnach nicht nur die Mög-

 15	 Vgl. ausführlich hierzu oben S. 14ff.
 16	 Vgl. Boeth., in Isag. 2, 135,13–136,2: et quoniam humanis animis excellentissimum bonum 

philosophiae comparatum est, ut uia et filo quodam procedat oratio, ex animae ipsius effici-
entiis oriendum est.

 17	 Boeth., in Isag. 2, 136,2–6: triplex omnino animae uis in uegetandis corporibus deprehen-
ditur. quarum una quidem uitam corpori subministrat, ut nascendo crescat alendoque sub
sistat, alia uero sentiendi iudicium praebet, tertia ui mentis et ratione subnixa est.

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



39Über die Einteilung der Seelenvermögen im Kommentar zur Eisagogê 

lichkeit über fünf verschiedene Sinne Unterscheidungen zu treffen und dadurch 
die Formen von den Gegenständen zu erfassen, die gerade durch die Präsenz 
eines sinnlichen Körpers auf sie einwirken, 18 sondern auch die Möglichkeit ein-
mal durch die Sinne wahrgenommenen Bilder der Formen mehr oder weniger 
lang zu bewahren und ein Gedächtnis zu bilden. Für sich allein genommen seien 
diese Bilder aber verworren und undeutlich (confusas atque inevidentes), so dass 
eine Verbindung und Zusammensetzung aus ihnen nichts bewirken könne. Ein 
Wissen über die Zukunft könne durch dieses Vermögen nicht entstehen. 19 

Das dritte Vermögen schließlich umfasse die anderen beiden Vermögen und 
nutze diese in ihrem Sinne als seien es ihre Sklaven. Denn dieses Vermögen be-
stehe gänzlich aus Vernunft und betätige sich entweder in der sichersten Erfas-
sung anwesender Dinge, in der Einsicht abwesender Dinge oder in der Suche 
nach unbekannten Dingen. 20 Dieses Vermögen werde als das spezifisch mensch-
liche Vermögen vorgestellt, dessen Aufgabe zum einen in der Vervollkommnung 
und Klärung der Sinneseindrücke und Vorstellungsbilder liege, zum anderen 
aber vor allem durch die vollkommene Betätigung des rationalen Erkenntnisver-
mögens das, was die Vorstellung liefert, begründe und untermauere. Denn der 
Vernunftakt ermögliche es erst, Dinge, die nicht durch die Sinne und die Vorstel-
lung erfassbar sind, zu begreifen und zu benennen. 21 Die res geht dem Denken 
gemäß der ordinatio suae naturae 22 voraus und besteht nach Boethius explizit in 
propria substantia. Der Vernunft sei es eigen, durch das, was ihr bekannt ist, das 
Unbekannte zu erforschen und nicht nur danach zu fragen, ob etwas sei, sondern 
auch, was es sei, wie es sei, warum es sei. In diesen vier Suchbewegungen ver-
wirkliche sich das eigentümliche Vermögen der Vernunft. 23 

Boethius hat damit dem lateinischsprachigen Mittelalter nicht nur die aristote-
lische Dreiteilung der Seelenvermögen 24 ganz explizit vermittelt, sondern bereits 
auf dieser einführenden Ebene auch einige für die aristotelische Psychologie cha-

 18	 Vgl. Boeth., in Isag. 2, 136,18 f.: […] non tantum eas rerum capiunt formas quibus sensibili 
corpore feriuntur praesente […].

 19	 Vgl. Boeth., in Isag. 2, 136,6–137,3.
 20	 Vgl. Boeth., in Isag. 2, 137,4–8: sed uis animae tertia, quae secum priores alendi ac sentendi 

trahit hisque uelut famulis etque oboedientibus uitur, eadem tota in ratione constituta est 
eaque uel in rerum praesentium firmissima conceptione uel in absentium intellegentia uel 
in ignotarum inquisitione uersatur.

 21	 In der Diskussion um den Status der Universalien bestätigt Boethius diese Sichtweise. Das 
Denken erfasse entweder die unkörperlichen, nicht sinnlich erfahrbaren Dinge direkt oder 
unterscheide die unkörperliche Natur bzw. das Wesen einer Sache aus den körperlichen, 
zusammengesetzten Gegenständen, vgl. Boeth., in Isag. 2, 165,9–14: Genera ergo et species 
caeteraque vel in corporeis rebus vel in his quae sunt corporea, reperiuntur. et si ea in rebus 
incorporeis invenit animus, habet illico incorporeum generis intellectum, si vero corpora
lium rerum genera speciesque prospexerit, aufert, ut solet, a corporibus incorporeorum na-
turam, et solam puramque ut in se ipsa forma est contuetur.

 22	 Boeth., in PH2, 20,30 f.
 23	 Vgl. Boeth., in Isag. 2, 137,12–138,3.
 24	 Vgl. Aristoteles, De anima, hg. von W. D. Ross, Oxford 1961, 413a10–414a10.

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



40 Boethius’ Seelenkonzeption

rakteristische Nuancen in der Beschreibung der Leistungen dieser Seelenvermö-
gen. Vor allem die so oft nur unscharf interpretierte Unterscheidung zwischen 
dem Vorstellen und dem Denken ist hier sehr deutlich vorgenommen. 25 Denn 
während das Vorstellungsvermögen durch Boethius eindeutig als ein Sekun-
därphänomen des sensitiven Seelenvermögens beschrieben wird, insofern Vor-
stellungen einmal Wahrgenommenes präsent halten oder wieder hervorrufen 
können, wird das Denken von ihm zu den Leistungen des davon geschiedenen 
Vernunftvermögens gezählt, das zwar an und vermittels von Vorstellungsbil-
dern klare Erkenntnisse hervorzubringen vermag, diese Erkenntnisse jedoch 
aus der Erfassung von dem Denkvermögen spezifischen Gegenständen gewinnt. 
Während die Wahrnehmung nur die Formen aus den gegenwärtigen sinnlichen 
Gegenständen zu lösen imstande ist, stehen dem vernünftigen Seelenvermögen 
Gegenstände zur Verfügung, die nicht sinnlich zu erfassen sind. In dem Ungenü-
gen, das sich beim bloß sinnlichen Erfassen einstellt, offenbare sich, so Boethius, 
die göttliche Natur im Menschen. 26 Erst vermittels des Vermögens zur rationalen 
Unterscheidung seien aus den für sich noch konfusen – d. h. nicht bestimmten 
bzw. nicht als Einheit begriffenen Wahrnehmungen und Vorstellungen – konkre-
te und bestimmtere Erkenntnisse zu gewinnen. Nur durch dieses Vermögen, 
welches es ermöglicht, auch auf nicht durch Wahrnehmung und Vorstellung er-
fassbare Gegenstände zuzugreifen, entstehe dem Menschen die Möglichkeit über 
das sinnlich Gegebene hinaus Erkenntnisse zu den Gründen zu gewinnen. Au-
genfällig ist, dass Boethius die Gegenstände des Vernunftvermögens hier nicht 
in ihrer spezifischen Qualität beschreibt, sondern sie eher von den Qualitäten der 
Gegenstände der sinnlichen Wahrnehmung abhebt. Dies ist offenkundig seiner 
Didaktik geschuldet, die den Skopos der Schrift und das zu erwartende Publikum 
im Blick behält. 

3.3 	Die Differenzierung des Denkvermögens  
im Kommentar zu De interpretatione

Die psychologischen Exkurse in der Einleitung zu seinem Eisagogê-Kommentar 
dienen Boethius dazu, die Nützlichkeit der Eisagogê für die Logik aus der Funk-
tion der Logik für die Philosophie, den Nutzen der Philosophie wiederum aus 
ihrer Rolle für die Bildung des Menschen und schließlich den Zweck der Bildung 
des Menschen aus dem Zusammenhang zwischen der Bildung des Menschen 

 25	 Zur Unterscheidung dieser Vermögen bei Aristoteles und den Kommentatoren vgl. ausführ-
lich Michael Krewet, Die Theorie der Gefühle bei Aristoteles, Heidelberg 2011, S. 329–372.

 26	 Vgl. Boeth., in Isag. 2, 137,12 f.: itaque, ut dictum est, huic diuinae naturae non ea tantum 
cognitione sufficiunt quae subiecta sensibus comprehendet […]. Vgl hierzu auch Aristoteles’ 
Aufruf, sich nicht mit dem Sterblichen zu begnügen, sondern nach dem für den Menschen 
Göttlichsten zu streben, d. h. seine eigenen Vernunftvermögen in bestmöglicher Weise aus-
zubilden und zu aktivieren: Aristoteles, Ethica Nicomachea, hg. von I. Bywater, Oxford 1894, 
1177b30–1180a8.

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



41Die Differenzierung des Denkvermögens im Kommentar zu De interpretatione 

und seinem Glück zu begründen. 27 Mittels einer einführenden Psychologie, die 
zwar deutlicher Konturen, aber aus didaktischen Gründen auch grober Binnen-
differenzierungen bedarf, soll der Sinn und die Wirksamkeit seines dortigen 
Vorhabens seine Stütze erhalten. Während nun Boethius dort auf die Unterschei-
dungen der verschiedenen Seelenvermögen nur skizzierend eingeht, zwingt ihn 
der Eingangstext des Aristoteles in De interpretatione – seiner Lehre zum Aussa-
gesatz – zu einer deutlich differenzierenden Stellungnahme zu den spezifischen 
Leistungen der menschlichen Seele. Denn hier präsentiert Aristoteles in scho-
nungsloser Kürze das Fundament seiner Sprachtheorie, indem er einen Zusam-
menhang zwischen Geschriebenem, Gesprochenem, Erkanntem und den Dingen 
selbst herstellt, der ohne Kommentierung und Erklärung nicht leicht nachzuvoll-
ziehen ist. Aristoteles selbst verweist auf seinen Text über die Seele und belässt 
es dabei. Doch in den wenigen Zeilen liefert Aristoteles so viele philosophische 
Anknüpfungspunkte für Fragen, dass Boethius, der ein lateinischsprachiges Pu-
blikum im Sinn hat, dem die aristotelische Seelentheorie nicht vorliegt, hier nun 
gezwungen ist, die Stelle tief und vor dem Bildungshorizont der Leser zugleich 
verständlich zu kommentieren. Insbesondere die Formulierung von Gedanken 
als pathêmata bzw. passiones der Seele, das Verhältnis zwischen den Dingen und 
den Gedanken und der Übergang vom Denken zum sprachlichen Ausdruck des 
Denkens fordern tiefergehende Erläuterungen. Anhand zweier Beispiele soll hier 
demonstriert werden, inwiefern Boethius dem Verständnis der spezifischen Lei-
stung des Denkvermögens weitere Differenzierungen hinzufügt: Erstens, indem 
er das Verhältnis zwischen dem Denkvermögen und dem Vorstellungsvermögen 
detaillierter beschreibt; zweitens, indem er das Verhältnis des Denkens zu sei-
nem spezifischen Gegenstand klärt. 

3.4 	Abgrenzung des Denkvermögens vom Vorstellungsvermögen
Boethius verwendet in seinem zweiten Kommentar zu De interpretatione einen 
bildhaften Vergleich, um den Unterschied des Denkvermögens zu und den Zu-
sammenhang mit einem Vermögen genauer zu fassen, zu welchem die Abgren-
zung in der antiken Philosophiegeschichte nicht immer klar erschien – dem Vor
stellungsvermögen: 

„Denn wie Maler gewöhnlich einen Körper <zunächst> Linie für Linie 
umreißen und ein Fundament legen, wenn sie mit Farben die Gestalt von 
etwas hervorheben wollen, so liegen in natürlicher Weise die Sinneswahr
nehmung und die Vorstellung der Erkenntnis des Geistes zugrunde. Denn 
wenn irgendeine Sache Gegenstand der Sinneswahrnehmung oder der 
Überlegung wird, muss zuerst eine Vorstellung entstehen, danach erst 
kommt der reichere Intellekt hinzu und entfaltet all jene Teile, die zu-

 27	 Vgl. ausführlich hierzu S. 15ff.

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



42 ﻿Boethius’ Seelenkonzeption

nächst in der Vorstellung noch konfus erfasst waren. Daher ist die Vorstel-
lung unvollkommen.“ 28

Drei Aspekte sollen bei der Besprechung in den Fokus rücken: Erstens, welches 
Verständnis der genannten seelischen Vermögen kommt hier zum Vorschein, 
zweitens, welche Funktion erfüllt das Bild und drittens, warum fühlt sich Boe-
thius dazu beauftragt, an dieser Stelle in einem Kommentar zur aristotelischen 
Satzlehre über diese verschiedenen Seelenvermögen zu diskutieren. 

Abstraktes vs. reiches Denken
 Deutlich wird bereits in diesen wenigen Zeilen, dass Boethius der aristotelischen 
Epistemologie folgt, wonach zunächst die Wahrnehmung und die Vorstellung 
zum einen von den Tätigkeiten des Denkens zwar verschieden sind, zum anderen 
aber dem menschlichen Denken zugrunde liegen. Er nimmt damit Bezug 29 auf 
Aristoteles’ Äußerung, wonach ein Denken ohne Vorstellen nicht möglich sei. 30 
Aristoteles beschreibt in De anima und De memoria 31 sehr genau, dass die Gegen-
stände und Tätigkeiten des Denkens zwar von den Gegenständen und Tätigkei-
ten der Vorstellung zu unterscheiden seien, aber ohne diese auch nicht zustande 
kämen. 32 Dieser von Aristoteles benannte Zusammenhang kann, wenn er isoliert 
betrachtet wird, zu komplett gegensätzlichen Epistemologien führen. Folgt man 
den Hypothesen der hellenistischen Schulen, kann aus dem zeitlich-empirischen 
Abhängigkeitsverhältnis leicht ein ontologisches Abhängigkeitsverhältnis ge-
macht werden. Demnach käme der zeitliche Vorrang der Wahrnehmung und 
Vorstellung einem ontologischen Primat gleich, d. h. dass das, was sich durch 
die Wahrnehmung in die Seele als Vorstellung eindrückt, als wahr, reich und 
vollkommen verstanden wird. Das Denken, das demnach von den Vorstellungen 
abhinge, wäre insofern sekundär zu verstehen, als es die Vollständigkeit und den 
Reichtum der aus der Wahrnehmung gewonnenen Vorstellung nicht überneh-
men könnte, sondern stattdessen auf Akte des Abtrahierens, Sortierens, Auswäh-
lens angewiesen wäre und damit zwar Ordnung in das Vorstellungsbild brächte, 

 28	 Boeth., in PH2, 29,3–11: Nam sicut pictores solent designare lineatim corpus atque subster-
nere ubi coloribus cuiuslibet exprimant vultum, sic sensus atque imaginatio naturaliter in 
animae perceptione substernitur. Nam cum res aliqua sub sensum vel sub cogitationem 
cadit, prius eius quaedam necesse est imaginatio nascatur, post vero plenior superveniat 
intellectus cunctas eius explicans partes quae confuse fuerant imaginatione praesumptae. 
Quocirca inperfectum quiddam est imaginatio.

 29	 Vgl. Boeth., in PH2, 28,1–25.
 30	 Vgl. Aristot., an., 432a13 f. sowie Aristoteles, De memoria et reminiscentia, in: Parva naturalia, 

hg. von D. Ross, Oxford 2001, 449b30 f. Zur Funktion des Vorstellungsvermögens bei Aristo
teles, vgl. Michael Krewet, Bilder des Unräumlichen. Zum Erkenntnispotential von Diagram
men in Aristoteleshandschriften, in: Wiener Studien 127, 2014, S. 71–100, insb. S. 79–91.

 31	 Vgl. Aristot., an., 432a7–14 sowie Aristot., de memoria, 449b30–450a13.
 32	 Vgl. Boeth., in PH2, 28,1–25.

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



43Die Differenzierung des Denkvermögens im Kommentar zu De interpretatione 

von der Fülle und Wahrheit der Vorstellung jedoch zwangsläufig entfernt wäre. 33 
Innerhalb der Erkenntnistheorien der hellenistischen Schulen stellen die Gegen-
stände der Vorstellung die Inhalte des Denkens dar. 34 

Boethius kennt diese hellenistische Position, wonach die Leistung des Den-
kens im bloßen Abstrahieren von Vorstellungsinhalten besteht, 35 und verdeut-
licht hier die gegenteilige Position, wonach das Denken als das wortwörtlich 
reichere Vermögen betrachtet wird. Die Differenz zwischen Denken und Vor-
stellen wird als ontologischer Primat des Denkens verdeutlicht, während dem 
Wahrnehmen und Vorstellen oft nur ein zeitlicher Vorrang zukommt. So nimmt 
der menschliche Erkenntnisvorgang bei Vorstellungsbildern seinen Ausgang. 
Gleichzeitig wird auch alles Gedachte, sofort in Vorstellungsbilder überführt, 
so dass eine Vermischung von Denken und Vorstellung vorliegt. Doch Boethius 
macht den Unterschied explizit. Er beschreibt die Vorstellungsbilder als konfus, 
und zwar nicht deshalb, weil deren von unüberschaubarem Reichtum geprägte 
Inhalte noch nicht abstrahierend geordnet wurden, sondern weil sie inhaltlich-
begrifflich leerer und quantitativ eingeschränkt sind. 36 In dem zitierten Bild steht 
die Färbung durch den Maler nicht für überflüssige Dekoration und Ausschmüc-
kung für bereits das Wesen des Gegenstandes klar und deutlich erfasste Linien, 
sondern für eine durch Hinzufügung von Bestimmtheit erreichte Verdeutlichung 
(ubi coloribus … exprimant) der zuvor bloß skizzierten Gestalt. Die Skizze ist das 
vorläufige, undeutliche Fundament, das durch die Hinzufügung von Farbe erst 
seinen deutlich erkennbaren Inhalt erhält. Gleichzeitig gibt sie dem Maler Ori-
entierung, wo er seine Aufmerksamkeit hinwenden und die Farbe einfügen soll. 
Solch eine Stütze, die sich der Maler in der Vorbereitung durch schwache, aber 
orientierungsgebende Striche selbst gibt, gibt es von Natur aus auch im mensch-
lichen Erkenntnisvorgang. Es sind die Sinneswahrnehmung und das Vorstel-
lungsvermögen, die dem Menschen als Ausgangs- und Stützpunkt dienen: 

„Sinneswahrnehmung und Vorstellung stellen in gewisser Weise das erste 
Gepräge dar, auf das sich der hinzukommende Intellekt wie auf ein Fun-
dament stützt.“ 37 

 33	 Ausführlich zum grundlegenden Unterschied im Verständnis der Rationalität zwischen der 
hellenistischen Philosophie auf der einen und der aristotelischen Philosophie auf der ande-
ren Seite, bzw. zwischen dem Konzept einer Vorstellungsphilosophie und dem einer Unter-
scheidungsphilosophie, vgl. Arbogast Schmitt, Die Moderne und Platon, Stuttgart / Weimar 
2003, insb. S. 535–552.

 34	 Vgl. zur Stoa exemplarisch Diog. Laert. vitae 7.49; Cicero, Academicorum Reliquiae cum Lu-
cullo, hg. von O. Plaberg, Leipzig 1922, II.47.145; Aetios, Doxographi Graeci, hg. von H. Diels, 
Berlin 1879, 4.11.1–4; vgl. zu Epikur sein Brief an Herodot bei Diog. Laert. vitae 10.49 f.; vgl. 
zur Skepsis Sext. Emp. Adv. Math. 7.166–184.

 35	 Vgl. Boeth., cons., V,4c.
 36	 Vgl. zur zwangsläufigen quantitativen Bestimmung durch die Vorstellung Aristot., de me-

moria, 449b30–450a13.
 37	 Boeth., in PH2, 28,28–29,2: sensus enim atque imaginatio quaedam primae figurae sunt, su-

pra quae velut fundamento quodam superveniens intelligentia nitatur.

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



44 ﻿Boethius’ Seelenkonzeption

Hiermit wird deutlich, dass Boethius das Denken nicht als einen Akt beschreibt, 
der das durch die Vorstellung Gegebene gliedert, sondern als ein Vermögen, das 
dem Vorgestellten durch seine eigene spezifische Leistung eigene Inhalte und 
damit eigene Erkenntnisse hinzufügt. Das Denkvermögen sei das reichere Ver-
mögen (plenior!), das dem zuvor undeutlichen Gepräge neue Inhalte, neue Er-
kenntnisse hinzuzufügen vermag. Die Farbe des Malers steht nicht für das Hin-
zufügen unwesentlicher Akzidentien, sondern für einen inhaltlichen Reichtum, 
der für Klarheit und Bestimmtheit der Erkenntnis sorgt – im Gegensatz zu der 
bloß schwachen und undeutlichen Skizze. 38 Die Vorstellung wird demgegenüber 
explizit als unvollständig markiert. 39 

Damit liefert und deutet Boethius einen zentralen Inhalt aus Aristoteles’ See-
lenlehre. Er charakterisiert und unterscheidet Denk- und Vorstellungsvermögen 
und verweist auf eigene Inhalte des Denkens, dessen Abhängigkeit von der Vor-
stellung sich nicht dadurch auszeichnet, dass es seine Inhalte aus Wahrnehmun-
gen und Vorstellungsbildern ableitet, sondern dadurch, dass es seinen Ausgang 
daran nimmt. 

Angewandte Epistemologie 
Dieser kleine Abschnitt zeigt zugleich, wie bei Boethius Methode und Inhalt der 
Wissensvermittlung in Einklang stehen. Boethius liefert seinem Leser ein Vor-
stellungsbild als Stütze für einen zu erfassenden Unterschied, konkret: für den 
Unterschied zwischen der Vorstellung als undeutliche Basis der Erkenntnis und 
dem differenzierenden Denken als das reichere, deutliche Erkenntnisse bringen-
de Vermögen. Doch das Bild vom Maler, der Umrissen Farbe hinzufügt, erfasst 
den zu erkennenden Unterschied nicht in seiner Gänze. Denn es liefert viele 
verschiedene Aspekte, die nicht zu dem zu erfassenden Unterschied hinzuge-
hören. Dennoch lässt sich, wenn man den richtigen Aspekt fokussiert, hiervon 

 38	 Vgl. hierzu auch Porphyrios’ erkenntnistheoretischen Exkurs in seinem Kommentar zum 
ersten Kapitel der Ptolemäischen Harmonielehre (Porphyrios, Kommentar zur Harmonie-
lehre des Ptolemaios, hg. von I. Düring, Olms, Hildesheim 1978 (Nachdr. 1932), 13,15–15,29). 
Zunächst (13,24–14,28) beschreibt Porphyrios Aisthêsis, Doxa und Phantasia als erste seelische 
Aktivitäten in dem Prozess der Wahrnehmung und der Erfassung eines sinnlich partikulä-
ren Gegenstandes, bevor der Intellekt (nous) sich auf diese Ergebnisse wie auf eine Grund-
lage aufstützt und erst das Licht und das Wissen des wahren Seins hinzubringt (14,3–6). 
Anschließend (15,10–29) wird die Vernunft (Logos) mit einem König verglichen, der in der 
Lage ist, all das zu bewerten, was die Sinneswahrnehmung (Aisthêsis), die mit einem Boten 
verglichen wird, ihm berichtet, weil der König alles bereits zuvor weiß. In beiden Passagen 
hebt Porphyrios hervor, dass das Wissen zwar auf den Tätigkeiten niederer Seelenvermö-
gen sich anzulehnen vermag (wie eine Orientierung an Skizzen), aber der (reichere) Inhalt 
des Wissens von den Tätigkeiten der Vernunft, und nicht von Vorstellungstätigkeiten, gelie-
fert wird. Eine ausführliche Diskussion zu dieser Passage kann auch gefunden werden bei: 
Christoph Helmig, Forms and Concepts. Concepts of Formation in the Platonic Tradition, 
Commentaria in Aristotelem Graeca et Byzantina, Bd. 5, Berlin, Boston 2012, S. 175–183.

 39	 Vgl. John Magee, Boethius on Signification and Mind, Leiden / New York / Koppenhagen /  
Köln 1989, S. 98.

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



45Die Differenzierung des Denkvermögens im Kommentar zu De interpretatione 

ausgehend der begriffliche Zusammenhang des zu erkennenden Abhängigkeits-
verhältnisses zwischen einer als Fundament verstandenen Vorleistung, die eine 
undeutliche prima figura hervorbringt, und einem sich daran orientierenden und 
darauf stützenden, eigene Inhalte hinzubringenden Vermögen erfassen. Das Bild 
liefert eine mögliche Instanz des zu erkennenden Unterschieds, lenkt die Auf-
merksamkeit des Lesers auf diesen Aspekt an der Instanz und dient somit als 
Ausgangspunkt für das begriffliche Erfassen von Unterschieden. Boethius macht 
sich die Erkenntnisse der Psychologie für seine Didaktik zu Nutzen, liefert dem 
Leser etwas, das sachlich zwar undeutlicher ist, dem Erkenntnisweg des Lesers 
jedoch entgegenkommt, um ihn dann zu der sachlich deutlicheren Erkenntnis 
zu bringen. 

Boethius benennt explizit die Vorteile der Bildlichkeit für den Weg der 
menschlichen Bildung, wenn er zur Erläuterung des siebten Kapitels ein Dia-
gramm zeichnet: 

„Der oben beschriebenen Diskussion habe ich nun eine Abbildung hin-
zugefügt, da ja das, was durch den Geist und durch das Denken erfasst 
wurde, sich dem Gedächtnis nachhaltiger einfärbt, wenn es bildlich dar-
gestellt ist.“ 40

Das Bildhafte seines Diagramms besteht dort in der räumlichen Anordnung von 
Sachzusammenhängen: Abhängigkeiten werden durch räumliche Unterord-
nung, Gegensätzlichkeiten durch räumliche Gegenüberstellung dargestellt. Die-
se Bildlichkeit lässt sich nicht nur auf dem Papier darstellen und wahrnehmen, 
sondern vor allem auch in der Vorstellung reproduzieren und stellt damit die 
beste Voraussetzung dar, Eingang ins menschliche Gedächtnis zu finden. Boe-
thius knüpft mit dieser Bemerkung unmittelbar an die aristotelische Lehre vom 
Gedächtnis an, wonach jede Gedächtnisleistung, explizit auch diejenige, die sich 
auf intelligible Gegenstände bezieht, unmittelbar mit dem Wahrnehmungs- und 
Vorstellungsvermögen zusammenhängt, da das menschliche Denken stets auf 
das räumliche und zeitliche Entfalten von Sacheinheiten angewiesen ist. 41 Zudem 

 40	 Boeth., in PH2, 152,7–10: Superioris autem disputationis integrum descriptionis subdidimus 
exemplar, quatenus quod animo cogitationeque conceptum est oculis expositum memoriae 
tenacius infigatur.

 41	 Vgl. Aristot., de memoria, 450a7–14 : διὰ τίνα μὲν οὖν αἰτίαν οὐκ ἐνδέχεται νοεῖν οὐδὲν ἄνευ 
συνεχοῦς, οὐδ’ ἄνευ χρόνου τὰ μὴ ἐν χρόνῳ ὄντα, ἄλλος λόγος· μέγεθος δ’ ἀναγκαῖον 
γνωρίζειν καὶ κίνησιν ᾧ καὶ χρόνον· [καὶ τὸ φάντασμα τῆς κοινῆς αἰσθήσεως πάθος 
ἐστίν] ὥστε φανερὸν ὅτι τῷ πρώτῳ αἰσθητικῷ τούτων ἡ γνῶσίς ἐστιν· ἡ δὲ μνήμη, καὶ 
ἡ τῶν νοητῶν, οὐκ ἄνευ φαντάσματός ἐστιν, ῾καὶ τὸ φάντασμα τῆς κοινῆς αἰσθήσεως 
πάθος ἐστίν ·̓ ὥστε τοῦ νοῦ μὲν κατὰ συμβεβηκὸς ἂν εἴη, καθ’ αὑτὸ δὲ τοῦ πρώτου 
αἰσθητικοῦ. Vgl. außerdem Aristot., de memoria, 450a22–25: τίνος μὲν οὖν τῶν τῆς ψυχῆς 
ἐστι μνήμη, φανερόν, ὅτι οὗπερ καὶ ἡ φαντασία· καί ἐστι μνημονευτὰ καθ’ αὑτὰ μὲν ὧν 
ἐστι φαντασία, κατὰ συμβεβηκὸς δὲ ὅσα μὴ ἄνευ φαντασίας. Sowie Aristot., de memoria, 
451a12–17: αἱ δὲ μελέται τὴν μνήμην σῴζουσι τῷ ἐπαναμιμνήσκειν· τοῦτο δ’ ἐστὶν οὐδὲν 
ἕτερον ἢ τὸ θεωρεῖν πολλάκις ὡς εἰκόνα καὶ μὴ ὡς καθ’ αὑτό. τί μὲν οὖν ἐστι μνήμη καὶ τὸ 
μνημονεύειν, εἴρηται, ὅτι φαντάσματος, ὡς εἰκόνος οὗ φάντασμα, ἕξις, καὶ τίνος μορίου 

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



46 ﻿Boethius’ Seelenkonzeption

liefert die bildliche Darstellung des Zusammenhangs zahlreiche Anknüpfungs-
punkte und Erleichterungen im gedanklichen Bewegungsablauf für den Weg der 
Erinnerung, wie ihn Aristoteles beschreibt. 42 

Funktion der erkenntnistheoretischen Äußerungen
Doch warum führt Boethius derartige psychologische Differenzierungen in einer 
Schrift durch, die zum logischen Kanon zählt und Wesen und Formen des Aus-
sagesatzes zu klären vorgibt? Die Antwort muss auf zwei Ebenen erfolgen. Auf 
der ersten Ebene lautet die Antwort: Boethius muss die seelischen Vermögen hier 
differenzieren, weil Aristoteles selbst zu Beginn seines kleinen Textes zum Aus-
sagesatz auf die seelische Ebene verweist. Aristoteles gibt zwar vor, zuerst über 
die wesentlichen Elemente des Aussagesatzes, die Verba und die Nomina, reden zu 
wollen, verweist dann aber im Folgesatz darauf, dass die gesprochenen Elemente 
in einem Symbolverhältnis 43 zu den pathêmata in der Seele stehen und die ge-
schriebenen Elemente wiederum in einem Symbolverhältnis zu den gesproche-
nen. Doch, und hier führt Boethius selbst auf die zweite Ebene der Antwort, wa-
rum macht Aristoteles eigentlich diese Einschiebung? Boethius verweist explizit 
darauf, dass sich nach seinem Wissen nur drei Kommentatoren überhaupt diese 
Frage gestellt haben, während die meisten Interpreten diesbezüglich keinerlei 
Neugier verspürten. 44 Während zwei der drei Antwortversuche unbefriedigend 

τῶν ἐν ἡμῖν, ὅτι τοῦ πρώτου αἰσθητικοῦ καὶ ᾧ χρόνου αἰσθανόμεθα. Vgl. außerdem Mi-
chael Krewet, Bilder des Unräumlichen. Zum Erkenntnispotential von Diagrammen in Ari-
stoteleshandschriften.

 42	 Zum Wesen der Erinnerung bei Aristoteles vgl. Aristot., de memoria, 451b16–22: ὅταν οὖν 
ἀναμιμνησκώμεθα, κινούμεθα τῶν προτέρων τινὰ κινήσεων, ἕως ἂν κινηθῶμεν μεθ’ ἣν 
ἐκείνη εἴωθεν. διὸ καὶ τὸ ἐφεξῆς θηρεύομεν νοήσαντες ἀπὸ τοῦ νῦν ἢ ἄλλου τινός, καὶ 
ἀφ’ ὁμοίου ἢ ἐναντίου ἢ τοῦ σύνεγγυς. διὰ τοῦτο γίγνεται ἡ ἀνάμνησις· αἱ γὰρ κινήσεις 
τούτων τῶν μὲν αἱ αὐταί, τῶν δ’ ἅμα, τῶν δὲ μέρος ἔχουσιν, ὥστε τὸ λοιπὸν μικρὸν ὃ 
ἐκινήθη μετ’ ἐκεῖνο. Sowie Aristot., de memoria, 451b28–452a6: τῷ γὰρ ἔθει ἀκολουθοῦσιν 
αἱ κινήσεις ἀλλήλαις, ἥδε μετὰ τήνδε, καὶ ὅταν τοίνυν ἀναμιμνήσκεσθαι βούληται, τοῦτο 
ποιήσει· ζητήσει λαβεῖν ἀρχὴν κινήσεως, μεθ’ ἣν ἐκείνη ἔσται. διὸ τάχιστα καὶ κάλλιστα 
γίνονται ἀπ’ ἀρχῆς αἱ ἀναμνήσεις· ὡς γὰρ ἔχουσι τὰ πράγματα πρὸς ἄλληλα τῷ ἐφεξῆς, 
οὕτω καὶ αἱ κινήσεις. καὶ ἔστιν εὐμνημόνευτα ὅσα τάξιν τινὰ ἔχει, ὥσπερ τὰ μαθήματα· τὰ 
δὲ φαύλως καὶ χαλεπῶς. καὶ τούτῳ διαφέρει τὸ ἀναμιμνήσκεσθαι τοῦ πάλιν μανθάνειν, 
ὅτι δυνήσεταί πως δι’ αὑτοῦ κινηθῆναι ἐπὶ τὸ μετὰ τὴν ἀρχήν. Vgl. außerdem Aristot., de 
memoria, 453a9–14: αἴτιον δ’ ὅτι τὸ ἀναμιμνήσκεσθαί ἐστιν οἷον συλλογισμός τις· ὅτι γὰρ 
πρότερον εἶδεν ἢ ἤκουσεν ἤ τι τοιοῦτον ἔπαθε, συλλογίζεται ὁ ἀναμιμνησκόμενος, καὶ 
ἔστιν οἷον ζήτησίς τις. τοῦτο δ’ οἷς καὶ τὸ βουλευτικὸν ὑπάρχει, φύσει μόνοις συμβέβηκεν· 
καὶ γὰρ τὸ βουλεύεσθαι συλλογισμός τίς ἐστιν. Zur Erinnerung als Suche nach einem 
Vorstellungsbild im Körper, vgl. Aristot., de memoria, 453a14–19: ὅτι δ’ ἐστὶ σωματικόν τι 
τὸ πάθος, καὶ ἡ ἀνάμνησις ζήτησις ἐν τοιούτῳ φαντάσματος, σημεῖον τὸ παρενοχλεῖν 
ἐνίους ἐπειδὰν μὴ δύνωνται ἀναμνησθῆναι καὶ πάνυ ἐπέχοντες τὴν διάνοιαν, καὶ οὐκέτ’ 
ἐπιχειροῦντας ἀναμιμνήσκεσθαι οὐδὲν ἧττον, καὶ μάλιστα τοὺς μελαγχολικούς.

 43	 Ausführlich zum Symbolverhältnis, vgl. unten S. 100ff.
 44	 Vgl. Boeth., in PH2, 25,18–22: sed cur hoc ita interposuerit, plurimi commentatores causas 

reddere neglexerunt, sed a tribus quantum adhuc sciam ratio huius interpositionis explicita 
est.

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



47Die Differenzierung des Denkvermögens im Kommentar zu De interpretatione 

seien, die von Herminos und Alexander, lasse Porphyrios’ Antwort keine Fragen 
mehr offen. Dieser zufolge müsse Aristoteles kurz darauf eingehen, was über-
haupt durch Sprache bezeichnet werde, weil hierin unter den alten Philosophen 
größte Uneinigkeit herrschte. 

Sowohl Gegenstände selbst als auch unkörperliche Wesenheiten als auch 
Wahrgenommenes als auch Vorstellungen seien in den unterschiedlichen Philo
sophien als die Bezugspunkte angegeben worden, worauf gesprochene Worte 
verweisen könnten. Es bedürfe folglich einer klaren Stellungnahme von Aristote
les zu Beginn, damit die Schüler wüssten, wo er sich selbst in diesem philosophi-
schen Vielklang verorte. Diese Stellungnahme erfolgt auch, doch sei sie nicht so 
deutlich, dass sie keiner weiteren Erklärungen bedürfe. Mit dem Hinweis, dass 
gesprochene Worte pathêmata der Seele bezeichnen, schließe Aristoteles zwar aus, 
dass sich Worte direkt auf Dinge beziehen, doch ob sie Wahrnehmungen, Vor-
stellungen oder Gedanken bezeichnen, wäre damit noch nicht geklärt. Folglich 
schließt Boethius zunächst die Wahrnehmungen aus, indem er zum einen eine 
Stelle aus Aristoteles’ De iustitia zitiert, wonach Wahrnehmungen und Gedanken 
sich von Natur aus grundsätzlich unterschieden, zum anderen darauf verweist, 
dass Wahrnehmungen immer zugleich pathêmata bzw. passiones des Körpers seien 
und dieser körperliche Aspekt dann doch auch erwähnt hätte sein müssen. 45 

Folglich bleibt noch übrig, Vorstellungen, die eindeutig als pathêmata der Seele 
benannt werden könnten, von Gedanken zu unterscheiden. Das tut er in dem 
oben diskutierten Abschnitt, indem er das Abhängigkeitsverhältnis klärt und 
Aristoteles’ Position einführt, wonach nicht die Kombination von Vorstellungen, 
sondern nur die Kombination von Gedanken Wahrheit und Falschheit erzeugen 
könne. Somit müssten die Gedanken die Grundlage für gesprochene Worte sein. 
Indem Boethius den erkenntnistheoretischen Verweis des Aristoteles rechtfer-
tigt, begründet er auch seinen eigenen erkenntnistheoretischen Exkurs: 

„Da Aristoteles glaubte, dass das, was von den Worten bezeichnet wird, 
Gedanken seien, und im Begriff war, Nomina und Verba in ihren Bestim-
mungen als Bezeichnende festzulegen, war es richtig, dass er zuvor erklär-
te, was sie überhaupt bezeichnen, und dass er durch die Darlegung seiner 
Ansicht den Leser vor einem Fehler bewahrt, der seinen Ursprung in dem 
vielschichtigen Streit der Alten hat. Dementsprechend gibt es in diesem 
Abschnitt auch nichts Überflüssiges, nichts, was sich aus der Fortführung 
des Gedankenganges absondert.“ 46

 45	 Vgl. Boeth., in PH2, 27,10–22.
 46	 Boeth., in PH2, 29,21–29: quocirca quoniam id quod significaretur a vocibus intellectus esse 

Aristoteles putabat, nomina vero et verba significativa esse in eorum erat definitionibus 
positurus, recte quorum essent significativa praedixit erroremque lectoris ex multiplici ve-
terum lite venientem sententiae suae manifestatione conpescuit. atque hoc modo nihil in eo 
deprehenditur esse superfluum, nihil ab ordinis continuatione seiunctum.

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



48 Boethius’ Seelenkonzeption

Boethius erklärt also diesen seelentheoretischen Verweis zu Beginn des Textes 
bei Aristoteles mit Blick auf Porphyrios’ These, wonach eine Theorie über den 
Aussagesatz nicht ohne einen kurzen Verweis auf dasjenige bleiben könne, wor-
auf sich der Aussagesatz bezieht. Da es in der antiken Philosophie bereits hierzu 
verschiedene Annahmen gab, müsse Aristoteles gleich zu Beginn Stellung be-
ziehen. Diese Stellungnahme ist aus sich heraus zwar schwer verständlich, mit 
Blick auf andere aristotelische Texte aber recht deutlich. Da es die selbstgestell-
te Aufgabe des Boethius ist, die Übersetzung, und das heißt bei ihm auch die 
Kommentierung, so vollständig zu vollziehen, dass der Leser den Text auch ohne 
Vorhandensein und Zuhilfenahme weiterer Texte verstehen kann, stellt Boethi-
us die Zusammenhänge im Kommentar her. In seinem zweiten Kommentar zur 
Eisagogê formuliert Boethius genau diesen Anspruch, nämlich den Leser durch 
seine Übersetzungen von der Verfügbarkeit oder Verstehbarkeit des griechischen 
Textes unabhängig zu machen. 47 

Bereits in dieser einführenden Rechtfertigung darüber, warum Aristoteles 
hier überhaupt seelische Prozesse ins Spiel bringt, hat Boethius das Denkvermö-
gen durch die Abgrenzung vom Vorstellungsvermögen genauer charakterisiert. 
An mindestens zwei Stellen zu diesem Kapitel wird er weitere Unterscheidungen 
hinzufügen müssen. Erstens nämlich dort, wo Boethius erklären muss, wie sich 
der Gedanke als Medium zwischen den Dingen und der Bezeichnung verhält, 
und zweitens dort, wo er erklären muss, inwiefern der Gedanke als ein Seelen-
zustand, eine passio, ein pathêma verstanden werden kann. Indem Boethius sich 
dadurch dem spezifischen Gegenstand des Denkens zuwendet, dringt er noch 
tiefer in die aristotelische Seelenlehre ein. Denn dem Verständnis eines Vermö-
gens kommt man nur dann näher, wenn man es als Verwirklichtes untersucht 
und damit zuerst seinen Gegenstand in den Blick nimmt. 48 

3.5 	Das Denken und sein spezifischer Gegenstand
Wenn Aristoteles die gesprochene Rede als ein symbolon (notum) des Gedachten 
(und die geschriebene Rede als ein symbolon (notum) des Gesprochenen) bezeich-
net, das Gedachte wiederum als eine Angleichung an die Dinge, ergibt sich dar-
aus, dass die Richtung der Wissensvermittlung mit in Betracht gezogen werden 
müsse. Das liegt daran, dass der Kette von der zugrunde liegenden Sache (res) 
über den Gedanken (intellectus) über den stimmlichen Ausdruck (vox) bis hin zu 

 47	 Vgl. Boeth., in Isag. 2, 135,5–13: Secundus hic arreptae expositionis labor nostrae seriem 
translationis expediet, in qua quidem uereor ne subierim fidi interpretis culpam, cum uer-
bum uerbo expressum comparatumque reddiderim. cuius incepti ratio est quod in his scrip-
tis in quibus rerum cognitio quaeritur, non luculentae orationis lepos, sed incorrupta ueritas 
exprimenda est. quocirca multum profecisse uideor, si philosophiae libris Latina oratione 
compositis per integerrimae translationis sinceritatem nihil in Graecorum litteris amplius 
desideretur.

 48	 Vgl. Aristot., an., 415a14–23.

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



49Das Denken und sein spezifischer Gegenstand

den Buchstaben (litterae) keine lineare und gleichförmige Verbindung zugrunde 
liegt. Denn während die Dinge und die Gedanken als Angleichungen an die Din-
ge stets bei allen dieselben seien, komme es bei den gesprochenen und geschrie-
benen Wörtern zu Unterschieden. Das liege, so Boethius in seiner Begründung, 
daran, dass die Konstitution von Gegenstand (res) und Gedanke (intellectus) natu-
raliter sei, also auf natürliche Weise bestehe, während der stimmliche Ausdruck 
(vox) und die Buchstaben (litterae) positione entstünden, durch Festlegung und Ei-
nigung. Wenn diese Festlegung und Einigung einmal vollzogen sei und sich alle 
daran hielten und dieselben Worte benutzten, sei der Weg von den Worten zu 
dem zugrunde liegenden Gedanken eindeutig möglich. Umgedreht bringe die 
Identität der Gedanken jedoch nicht dieselben Worte hervor. Ein kurzer Verweis 
auf verschiedene Ausdrücke in verschiedenen Sprachen für denselben Gedan-
ken genügt ihm hier, um das zu belegen. 49 Doch ist es nicht das Ziel, vermittels 
von Worten auf Dinge zu verweisen? Warum liegen hier noch die Gedanken da-
zwischen und wie verhalten sie sich zu den Dingen? Der Grund für die Mittler-
position der Gedanken liege in der natürlichen Ordnung, d. h. in dem Ursachen-
verhältnis. 

„Folglich gibt es also diese vier: Buchstaben bezeichnen stimmliche Aus-
drücke, stimmliche Ausdrücke bezeichnen Gedanken, Gedanken aber 
erfassen Dinge. Diese Folge ist weder konfus noch zufällig. Diese vier be-
stehen fest definiert durch die Ordnung ihrer eigenen Natur. Die Dinge 
nämlich begleiten stets jenen Gedanken, der von ihnen selbst erfasst ist, 
der stimmliche Ausdruck folgt jenem Gedanken und die Elemente, d. h. 
Buchstaben, folgen dem stimmlichen Ausdruck. Die Gedanken nämlich 
haben ihren Ursprung in den Dingen, die ihnen vorausgehen und durch 
ihre eigene Substanz konstituiert sind. Von Dingen nämlich gibt es im-
mer Gedanken, von denen wiederum, sobald sie konstituiert sind, bald ein 
Verweis durch stimmlichen Ausdruck in Erscheinung tritt.“ 50

Hier macht Boethius deutlich, wie sich Gedanken zwischen den Dingen und den 
Worten positionieren: 51 Sie erfassen die für sich selbst, eigenständig seienden 
Dinge und bilden die Grundlage für den sprachlichen Ausdruck. Der Gedanke 
ist insofern Ursache für die sprachliche Vermittlung, als an ihm der als Zielursa-

 49	 Vgl. Boeth., in PH2, 21,15–25.
 50	 Boeth., in PH2, 20,26–21,5: quare quattuor ista sunt, ut litterae quidem significent voces, vo-

ces vero intellectus, intellectus autem concipiant res, quae scilicet habent quandam non con-
fusam neque fortuitam consequentiam, sed terminata naturae suae ordninatione constant. 
res enim semper comitantur eum qui ab ipsis concipitur intellectum, ipsum vero intellec-
tum vox sequitur, sed voces elementa id est litterae. rebus enim ante propositis et in propria 
substantia constitutis intellectus oriuntur. rerum enim semper intellectus sunt, quibus iter-
um constitutis mox significatio vocis exoritur. praeter intellectum namque vox penitus nihil 
designat.

 51	 Vgl. hierzu auch ausführlich John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 79–92.

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



50 ﻿Boethius’ Seelenkonzeption

che 52 dienende Wille zum sprachlichen Ausdruck gekoppelt ist. 53 Gleichzeitig ist 
er selbst Zielursache für die sprachliche Vermittlung, indem durch den sprach-
lichen Ausdruck dieses begriffliche Erfassen, also derselbe Gedanke, vermittelt 
und hervorgerufen werden soll. Im Fall der gelungenen Kommunikation steht 
derselbe Gedanke am Anfang (beim Lehrer) und am Ende (beim Schüler) der 
Vermittlung. 54 Formursächlich ist der Gedanke für den sprachlichen Ausdruck 
insofern, als er unter Einbezug der Konventionen den Maßstab für die Auswahl 
des passenden Sprachmaterials darstellt. Dieses vorrangige, ursächliche Verhält-
nis des Gedankens vor bzw. für den sprachlichen Ausdruck lässt jedoch nicht 
darauf schließen, dass die Sprachmaterie und ihre Zusammensetzung stets iden-
tisch oder ähnlich sein müssen. Denn im Bereich der Ausdrücke wie im Bereich 
der Buchstaben gebe es Möglichkeiten der Varianz, wie es der Blick auf die ver-
schiedenen Sprach- und Schriftensysteme unmittelbar einsehbar mache: 

„Denn der Gedanke ist nicht insofern eine Ursache von sprachlichen Aus-
drücken, und der sprachliche Ausdruck nicht insofern eine Ursache von 
Buchstaben, als das identische Auftreten von Buchstaben bei verschiede-
nen Menschen notwendigerweise zu identischen Benennungen führen 
würde. Ebensowenig führt die Identität von Dingen oder Gedanken bei 
verschiedenen Menschen notwendigerweise zur Identität der Bezeichnun-
gen jener Gedanken selbst oder der Dinge.“ 55

res als Substanz
Deutlich macht Boethius in diesem Zusammenhang auch, dass zwischen der res 
als das erkennbare Wesen einer Sache und der Substanz als die Sache, insofern 
sie verwirklichtes Einzelding ist, zu unterscheiden ist. 

„Denn wenn auch res und intellectus des Menschen identisch sind, so ist 
doch die Substanz und die Bezeichnung bei verschiedenen Menschen ver-
schieden.“ 56

Die res unterscheidet Boethius in ihrer steten Identität ganz offenkundig von 
dem, was Aristoteles in den Kategorien 57 als erste Substanzen bezeichnet, den aus 

 52	 Wirkursache wiederum wären die organischen Abläufe, vgl. hierzu unten S. 76.
 53	 Vgl. ausführlich hierzu unten, S. 52ff.
 54	 Boethius nimmt auch auf diese beiden Pole und die damit zusammenhängenden Konse-

quenzen für eine gelingende Vermittlung Bezug, vgl. hierzu unten S. 125ff.
 55	 Boeth., in PH2, 22,13–19: neque enim, quasi causa quaedam vocum est intellectus aut vox 

causa litterarum, ut cum eaedem sint apud aliquos, necesse sit eadem quoque esse nomina: 
ita quoque cum eaedem sint vel res vel intellectus apud aliquos, mox necesse est intelectuum 
ipsorum vel rerum eadem esse vocabula.

 56	 Boeth., in PH2, 22,19–22: nam cum eadem sit et res et intellctus hominis, apud diversos ta-
men homines huiusmodi substantia aliter et diverso nomine nuncupator.

 57	 Vgl. Aristoteles, Aristotelis categoriae et liber de interpretatione, hg. von L. Minio-Paluello, 
Oxford 1949, 2a13–19.

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



51Das Denken und sein spezifischer Gegenstand

Form und Materie zusammengesetzten Einzelgegenständen, die sich naturge-
mäß voneinander unterscheiden und zur Markierung dieses Unterschieds auch 
verschiedene Benennungen erhalten. Die Frage, ob unter res aber das verstan-
den sein muss, was Aristoteles in den Kategorien in Ableitung von den Einzel-
gegenständen als zweite Substanzen versteht, nämlich die davon abstrahierten 
Art- und Gattungsbegriffe, lässt sich eindeutig verneinen, wenn man bedenkt, 
wie Boethius den Zusammenhang von res und intellectus beschreibt. Denn allein 
aus der einfachen Angabe: res enim ab intellectu concipitur 58 wird die vorrangige 
Position der res gegenüber dem Gedachten deutlich. Die Sache wird demnach 
von dem Erkenntnisvermögen erfasst; d. h. auch, sie wird nicht durch das Den-
ken, z. B. durch Abstraktion aus Wahrnehmungsdaten, konstruiert. 59 Die res geht 
dem Denken gemäß der ordinatio suae naturae 60 voraus und besteht nach Boethius 
explizit in propria substantia. 61 Zusätzlich verweist Boethius auf sein Verständnis 
vom Denken, das in seiner reinsten, d. h. göttlichsten Form die res ipsa, d. h. die 
von jeglicher Materie unabhängige Form, die transcendent idea 62 vollkommen zu 
erfassen vermag, wenn er schreibt, dass es zu jeder res auch einen Gedanken 
gebe, der zwar nicht notwendig von Menschen, mit Sicherheit aber von Gott ge-
dacht werde, da jener aufgrund der Göttlichkeit seiner eigenen Substanz auch 
alles in der eigenen Natur der res selbst erkenne. 63 

Die Substanz der res ist also gemäß der Dreiteilung, die Aristoteles in De ani-
ma durchführt (412a6ff.), nicht der Einzelgegenstand, d. h. die erste Substanz der 
Kategorien, bzw. das Kompositum aus Form und Materie aus De anima, und auch 
nicht der Materieaspekt, sondern das eidos, die Natur, das Wesen, die Bestimmt-
heit, die dem Denken zugrunde liegt. Dort, wo es solch eine Bestimmtheit gibt, 
ist sie auch erkennbar: für den göttlichen Geist jede Bestimmtheit für sich; für den 
menschlichen Geist zumindest die Bestimmtheiten in den Einzelgegenständen, 
die die Formursachen für die einzelnen zusammengesetzten Gegenstände sind. 64 

 58	 Boeth., in PH2, 20,17.
 59	 Natürlich gibt es auch den Oberbegriff der res als Ding, das sowohl körperlich (im Sinne 

eines sinnlich wahrnehmbaren Gegenstandes) als auch nicht körperlich sein kann. Was Boe
thius in unserem Zusammenhang jedoch als die Sache bezeichnet, die vom Denken erfasst 
wird, ist die Natur bzw. das Wesen einer Sache, welches im Falle des Erfassens eines kör-
perlichen Gegenstandes durch das Denken unterschieden wird, vgl. hierzu Boethius’ Dis-
kussion zu den Universalien im zweiten Kommentar zur Eisagogê: Boeth., in Isag. 2, 165,9–14: 
genera ergo et species caeteraque vel in corporeis rebus vel in his quae sunt corporea, reperi-
untur. et si ea in rebus incorporeis invenit animus, habet illico incorporeum generis intellec-
tum, si vero corporalium rerum genera speciesque prospexerit, aufert, ut solet, a corporibus 
incorporeorum naturam, et solam puramque ut in se ipsa forma est contuetur.

 60	 Boeth., in PH2, 20,30 f.
 61	 Boeth., in PH2, 21,1 f.
 62	 John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 78 f.
 63	 Vgl. Boeth., in PH2, 22,6–11: sed si quis ad naturam redeat eamque consideret diligenter, 

agnoscet cum rest est, eius quoque esse intellectum: quod si non apud homines, certe apud 
eum, qui propriae divinitate substantiae in propria natura ipsius rei nihil ignorat.

 64	 Vgl. zum enhylon eidos bzw. immanenten Allgemeinen Gyburg Radke, Die Theorie der Zahl 
im Platonismus, S. 308 ff. sowie Christian Vogel, Stoische Ethik und Platonische Bildung. 

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



52 ﻿Boethius’ Seelenkonzeption

Denken, Fühlen, Handeln
Boethius beschreibt den Prozess des Denkens als ein Erfassen dieser res noch 
etwas genauer. Ziel ist es, wir bedenken, dass er keine Schrift über die Seele und 
deren Vermögen verfasst hat, Aristoteles’ Ausdruck pathêmata tês psychês bzw. 
passiones animae, die er als die Grundlage für Worte und damit auch für Sätze und 
Syllogismen benennt, zu erklären. Boethius deutet diesen Ausdruck als eine Um-
schreibung für die Gedanken. Wir haben bereits erfahren, dass und wie er ande-
re Erkenntnisarten wie Vorstellung und Wahrnehmung ausschließt. Nun fragt 
er, warum Aristoteles nicht gleich von noemata / intellectus spricht, sondern diese 
uneindeutige Umschreibung wählt. In der Antwort verdeutlicht Boethius, dass 
er trotz der verschiedenen Aspekte der seelischen Vermögen das Verständnis der 
Seele als eine Einheit aufrechterhält. Denken, Fühlen und Streben werden als 
drei zusammenhängende Tätigkeiten eines Seelenvermögens beschrieben und 
nicht, wie oft missverstanden, als drei gegen einander konkurrierende, unabhän-
gige Seelenteile. 65 Boethius geht an dieser Stelle sehr ins Detail, da er erklären 
möchte, warum Aristoteles überhaupt von einer passio spricht. Ziel sei es, auf 
den Übergang vom Denken zum sprachlichen Ausdruck zu verweisen. Boethius’ 
Argumentation lautet in aller Kürze wie folgt: Das Denken ist ein Angleichen der 
Seele an die res. Dieser Akt des Angleichens der Seele stellt eine Veränderung des 
Seelenzustands dar. Diese Veränderung, diese Bewegung des Seelenzustands ist 
eine passio. 66 Mit dem Akt des Erfassens geht folglich ein Akt der qualitativen Ver-
änderung der Seele einher, die nach Aristoteles als Lust- oder Unlusterfahrung 
spürbar wird. 67 Dieser Akt der qualitativen Veränderung der Seele wiederum 
führt zu einem Akt des Strebens. Der Willensaspekt der Seele drängt danach, 
das erfasste und erfahrene Denken kundzutun und folglich das Gedachte in et-
was sprachlich Ausdrückbares zu entfalten. Diesen Teil der Sprachtheorie, der 
die Zusammenhänge vom Denken über die erfahrbare qualitative Veränderung 
der Seele und über das Wollen bis zum sprachlichen Ausdruck erklärt, gibt es bei 
Aristoteles nicht. 68 Doch liegt der Erklärung der fundamentale Zusammenhang 

Simplikios’ Kommentar zu Epiktets Handbüchlein der Moral, S. 26, Fn. 84; zur Differen-
zierung des Allgemeinen bei Aristoteles vgl. Arbogast Schmitt, Das Universalienproblem 
bei Aristoteles, in: Ralf Georges Khoury (Hg.), Averroes (1126–1198) oder der Triumph des 
Rationalismus (Internationales Symposium anlässlich des 800. Todestages des islamischen 
Philosophen, Heidelberg, 7.–11. Oktober 1998), Heidelberg 2002, S. 59–86, S. 59–86.

 65	 Vgl. hierzu auch Aristot., an., 432a15–b7 sowie Michael Krewet, Die Theorie der Gefühle bei 
Aristoteles, S. 470ff.

 66	 Magee hebt einen weiteren Aspekt hervor: „Boethius is using passio in one sense to differen-
tiate between what is human and what is divine […].“ (John Magee, Boethius on Signification 
and Mind, S. 106). Insofern göttliches Wirken dauerhafte Tätigkeit bzw. Aktualität ist, gibt 
es keine Veränderung vom Zustand der Potentialität zum Zustand der Verwirklichung im 
Bereich des Göttlichen. Folglich gibt es dort auch keine passio.

 67	 Zum Gefühlsbegriff bei Aristoteles vgl. Michael Krewet, Die Theorie der Gefühle bei Aristo
teles, S. 593 ff.

 68	 Vgl. zur inneren Sprache bei Boethius ausführlich unten Abschnitt 4.5, S. 112ff.; außerdem 
Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. 77–113, insb. S. 108–113.

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



53Das Denken und sein spezifischer Gegenstand

der aristotelischen Seelenlehre zugrunde, dass der Erkenntnisakt in einem An-
gleichen an sein Erkenntnisobjekt besteht, 69 was unausweichlich mit einer quali-
tativen Veränderung, der passio, einhergeht und einen Moment des Strebens aus-
löst. Interessant für die vorliegende Untersuchung ist, dass Boethius hierdurch 
nicht nur offenbart, dass er Aristoteles’ Seelentheorie kennt und verstanden hat, 
sondern sie auch anwendet und vermittelt. Boethius greift auf eine Unterschei-
dung des aristotelischen Denkens zurück, um mit Aristoteles einen von Aristote-
les nicht explizit erklärten Zusammenhang zu erläutern. Boethius beschreibt den 
Weg von der Erkenntnis zum sprachlichen Ausdruck sehr detailliert: 

„Die passiones der Seelen entstehen aus der Angleichung an die Dinge. 
Denn wenn jemand eine Kugel oder ein Quadrat oder irgend eine andere 
Gestalt der Dinge sieht, so erfasst er diese im Erkenntnisvermögen seines 
Geistes durch ein bestimmtes Vermögen und eine Angleichung. Denn wer 
eine Kugel gesehen hat, wägt in seinem Geist die Angleichung dessen ab 
und denkt. Und wenn er in seinem Geist durch ein bestimmtes Bild be-
wegt wurde, erkennt er das, durch dessen Bild er bewegt wurde. Jedes Bild 
bewahrt die Angleichung an die Sache, deren Bild es ist. Folglich begreift 
der Geist, wenn er erkennt, die Angleichung an Dinge.“ 70

Zum Fundament jeder Erkenntnis gehören zum einen eine erkennbare Be-
stimmtheit (figuram rerum) außerhalb des Erkennenden, zum anderen das Po-
tential des Erkenntnisvermögens im Erkennenden (quidam vis) sowie schließlich 
die Aktualisierung dieses Potentials, die Boethius als die Angleichung der Seele 
(similitudo) an das Erkenntnisobjekt beschreibt. In der Diskussion zum Status der 
Universalien im zweiten Kommentar zur Eisagogê beschreibt Boethius (im Falle 
der Erkenntnis des Allgemeinen an Einzelgegenständen) das Allgemeine als Er-
gebnis der Angleichung, 71 während das Allgemeine, welches das Denkvermögen 
aus Einzelgegenständen (durch Angleichung) erfasse, die unkörperliche Natur 

 69	 Vgl. Aristot., an., 429a15: ἀπαθὲς ἄρα δεῖ εἶναι, δεκτικὸν δὲ τοῦ εἴδους καὶ δυνάμει τοιοῦτον 
ἀλλὰ μὴ τοῦτο, καὶ ὁμοίως ἔχειν, ὥσπερ τὸ αἰσθητικὸν πρὸς τὰ αἰσθητά, οὕτω τὸν νοῦν 
πρὸς τὰ νοητά.

 70	 Boeth., in PH2, 34,26–35,8: sed hae passiones animarum ex rerum similitudine procreantur. 
videns namque aliquis sphaeram vel quadratum vel quamlibet aliam rerum figuram eam 
in animi intellegentia quadam vi ac similitudine capit. nam qui sphaeram viderit, eius si-
militudinem in animo perpendit et cogitat atque eius in animo quandam passus imaginem 
id cuius imaginem patitur agnoscit. omnis vero imago rei cuius imago similitdinem tenet: 
mens igitur cum intellegit, rerum similitudinem comprehendit.

 71	 Vgl. Boeth., in Isag. 2, 166,6–15: Sunt igitur huiusmodi res in corporalibus atque in sensibi-
libus, intelliguntur autem praeter sensibilia, ut eorum natura perspici et proprietas valeat 
comprehendi. Quocirca cum et genera et species cogitantur, tunc ex singulis in quibus sunt 
eorum similitudo colligitur ut ex singulis hominibus inter se dissimilibus humanitatis simi-
litudo, quae similitudo cogitata animo veraciterque perspecta fit species; quarum specierum 
rursus diversarum similitudo considerata, quae nisi in ipsis speciebus aut in earum indivi-
duis esse non potest, efficit genus. itaque haec sunt quidem in singularibus, cogitantur vero 
universalia.

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



54 ﻿Boethius’ Seelenkonzeption

bzw. reine Form sei, die das Denkvermögen für sich zu erkennen vermöge. 72 Das 
Ergebnis der Angleichung ist damit eindeutig keine Repräsentation, wie im Falle 
der Vorstellung, und auch keine Konstruktion, sondern das Erfassen des unkör-
perlichen Wesens an 73 den Dingen. 74 

Mit Blick auf die Tätigkeit der Seele benennt Boethius das Ergebnis dieses 
Prozesses als passio, dessen Übersetzung mit Erleidung, Widerfahrnis, Affektion 
oder Eindruck ohne weiteren Kommentar missverständlich wäre. Denn mit dem 
hier formulierten Zusammenhang macht Boethius deutlich, dass die passio kein 
Widerfahrnis darstellt, dem der Erkennende passiv gegenübersteht. 75 Die Anglei-
chung geschieht aus eigener, dem Erkennenden innewohnender Kraft. Die passio 
geht immer mit einer aus eigenem Vermögen hervorgehenden Veränderung und 
Bewegung der Seele einher. Sie ist die Veränderung des Seelenzustands zwi-
schen dem Ausgangszustand vor der Angleichung und dem Seelenzustand nach 
der Angleichung. 76 Im Rahmen der menschlichen Erkenntnistätigkeit wird der 
Zustand nach der Angleichung als ein Bild entfaltet, 77 d. h. als ein Vorstellungs-
bild mit bestimmten Eigenschaften, die dem Wesen der Sache akzidentell sind. 
Der Mensch rechnet, denkt und arbeitet mit solchen Bildern, von denen aus er 
die Möglichkeit hat, die Ursache des Bildes ohne die akzidentellen Eigenschaften 
zu erfassen. Inhalt und Wesen des Denkens, so Boethius, ist die Angleichung an 
eine für sich bestimmte res. Hier unterscheidet Boethius noch einmal genauer: 

„Wenn nämlich jemand die Eigentümlichkeit einer Sache, die er mit dem 
Denkvermögen erfasst, erfahren hat, strebt er danach, sie auszudrücken 
und zu bezeichnen. Denn wenn jemand eine bestimmte Sache erkennt, 
muss er mittels des Vorstellungsvermögens zuerst die Form und die Eigen-
tümlichkeit des Erkannten erfassen. Und es kommt eine passio zustande 
bzw. ein von einer passio begleitetes Begreifen des Intellekts. Wenn diese 

 72	 Vgl. Boeth., in Isag. 2, 165,9–14: Genera ergo et species caeteraque vel in corporeis rebus vel in 
his quae sunt corporea, reperiuntur. et si ea in rebus incorporeis invenit animus, habet illico 
incorporeum generis intellectum, si vero corporalium rerum genera speciesque prospexerit, 
aufert ,ut solet, a corporibus incorporeorum naturam, et solam puramque ut in se ipsa forma 
est contuetur.

 73	 Vgl. zum enhylon eidos, bzw. immanenten Allgemeinen die Verweise oben in Fußnote 64, 
S. 51; zur Differenzierung des Allgemeinen bei Aristoteles: Arbogast Schmitt, Das Universa-
lienproblem bei Aristoteles, S. 59–86.

 74	 Vgl. hierzu auch Margaret Cameron, Boethius on Utterances, Understanding and Reality, 
S. 94 f.

 75	 Zur Ausdehnung des pathos-Begriffs auf alle Tätigkeiten der Seele, vgl. auch Hermann Wei-
demann, Aristoteles. Peri Hermeneias. Übersetzt und erläutert von Hermann Weidemann, 
Berlin 1994, S. 152.

 76	 Vgl. Aristot., an., 416b32–418a6. Zur Bedeutung des πάσχειν in Aristoteles’ De anima, vgl. 
Wolfgang Bernard, Rezeptivität und Spontaneität der Wahrnehmung bei Aristoteles, Baden-
Baden 1988, S. 49–68.

 77	 Zur imaginatio bzw. phantasia als passiven Intellekt (und seiner Funktion) bei Aristoteles, den 
griechischen Kommentatoren und Boethius, vgl. John Magee, Boethius on Signification and 
Mind, S. 109–141.

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



55Das Denken und sein spezifischer Gegenstand

passio ihre Stellung und ihren Platz im Geist eingenommen hat, entsteht 
ein Wille, diese passio anderen anzuzeigen. Daraufhin kommt die gewisse 
Tätigkeit eines zusammenbindenden (rationalen) Erkennens (intelligentia) 
unmittelbar aus dem Vermögen der innersten Vernunft (ratio) hinzu. Die 
Rede entfaltet diese Tätigkeit und gießt sie aus. Sie stützt sich dabei auf 
die passio, die zuerst im Geist gegründet war, bzw. um es genauer auszu
drücken, <stützt sie sich> auf den Prozess der Bezeichnung, der sich zu-
gleich mit der voranschreitenden Rede entwickelt hat, und auf ihre An-
gleichung an die Bewegungen der bezeichnenden (inneren) 78 Rede. Es 
entsteht nun diese passio wie ein Eindruck einer Gestalt, aber in der Art, 
wie so etwas gewöhnlich in der Seele geschieht. Denn das eine ist die in 
natürlicher Weise der Sache selbst einwohnende eigentümliche Gestalt, 
das andere die Form jener, die zur Seele übertragen wurde. So wie nicht 
in derselben Weise die Buchstaben, d. h. die Zeichen des sprachlichen 
Ausdrucks, in den Wachs, in den Marmor, auf das Papier übertragen wer-
den. […] Folglich, wenn jede passio der Seele die Eigentümlichkeit einer 
bestimmten Sache zu sein scheint, und darüber hinaus die sprachlichen 
Ausdrücke in erster Linie Gedanken bezeichnen und erst in zweiter Linie 
auf der Bezeichnung der Dinge beruhen, von denen die Gedanken ihren 
Ausgangspunkt nehmen, verweist all das, was durch sprachliche Aus-
drücke bezeichnet wird, auf passiones der Seele.“ 79

Demnach differenziert Boethius ganz genau zwischen dem Prozess des erken-
nenden Unterscheidens, der similitudo, dem Aspekt des seelischen Bewegtwer-
dens bzw. der damit verbundenen seelischen Bewegung, der passio, und dem 
darauf folgenden Aspekt des Strebens (voluntas). Diese drei Aspekte sind als Tä-
tigkeiten eines zusammenhängenden, ununterbrochenen Erkenntnisprozesses 
beschrieben. Passio beschreibt Boethius hier sehr deutlich als eine Art Eindruck, 

 78	 Vgl hierzu John Magee, Boethius on Signification and Mind, 1997, S. 120. Ausführlich zur 
inneren Rede vgl. unten Abschnitt 4.5, S. 112ff.

 79	 Boeth., in PH2, 33,33–34,26: passus enim quilibet eius rei proprietatem, quam intellectu con-
plectitur, ad eius enuntiationem designationemque contendit. cum enim quis aliquam rem 
intellegit, prius imaginatione formam necesse est intellectae rei proprietatemque suscipiat 
et fiat vel passio vel cum passione quadam intellectus perceptio. hac vero posita atque in 
mentis sedibus conlocata fit indicandae ad alterum passionis voluntas, cui actus quidam 
continuandae intellegentiae protinus ex intimae rationis potestate supervenit, quem scilicet 
explicat et effundit oratio nitens ea quae primitus in mente fundata est passione, sive, quod 
est verius, significatione progressa oratione progrediente simul et significantis se orationis 
motibus adaequante. fit vero haec passio velut figurae alicuius inpressio, sed ita ut in ani-
mo fieri consuevit. aliter namque naturaliter inest in re qualibet propria figura, aliter vero 
eius ad animum forma transfertur, velut non eodem modo cerae vel marmori vel chartis 
litterae id est vocum signa mandantur. […] quocirca cum omnis animae passio rei quaedam 
videatur esse proprietas, porro autem designativae voces intellectuum principaliter, rerum 
dehinc a quibus intellectus profecti sunt significatione nitantur, quidquid est in vocibus 
significativum, id animae passiones designat.

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



56 Boethius’ Seelenkonzeption

nicht jedoch ohne den Zusatz ut in animo fieri consuevit, wie es der Seele natür-
lich zukommt, zu unterschlagen. Die Eigentümlichkeit des seelischen Abdrucks 
bestehe darin, eine Angleichung an das Wesen einer Sache aus eigener Kraft zu 
vollziehen. Diese Angleichung lasse sich zwar mit materiellen Bildern verglei-
chen, ist jedoch nicht als gegenständlich zu denken, da die Seele für Boethius 
unkörperlich ist. 

Zwischenfazit
In diesem Abschnitt konnte gezeigt werden, wie und warum Boethius weitere 
Differenzierungen zu den Eigenheiten des menschlichen Denkvermögens im 
Rahmen von De interpretatione anführt. Er charakterisiert die spezifische Leistung 
des Denkens näher, indem er sie von den Leistungen der Vorstellung abgrenzt 
und dem Denken dadurch deutlich einen eigenen Gegenstandsbereich zuweist, 
der der Sache nach vom Gegenstandsbereich der Vorstellung unabhängig ist, ob-
gleich die Vorstellung als Anker und Stütze des Denkaktes für den Menschen 
unabdingbar ist. Die Knappheit der Formulierung des Aristoteles und die ver-
schiedenen Positionen der alten Philosophen zum Bezugspunkt des sprachlichen 
Ausdrucks machen diesen Einschub für Boehius notwendig. Zusätzlich möchte 
Boethius klären, warum Aristoteles hier zu der Umschreibung der Gedanken 
als pathêmata tês psychês greift. In diesem Kontext beschreibt Boethius den Denk-
akt sehr genau als eine Angleichung (similitudo) eines seelischen Vermögens (vis) 
an eine sachliche Bestimmtheit (res). Indem Aristoteles den Zustand der Anglei-
chung als pathêma bezeichnet und damit den Aspekt des Bewegtwerdens bzw. 
der Erfahrbarkeit der qualitativen seelischen Veränderung hervorhebt, verweise 
er auf den Übergang von dem Akt des Unterscheidens zum sprachlichen Aus-
druck. Boethius rekontextualisiert den grundsätzlichen Zusammenhang des 
aristotelischen Seelenverständnisses zwischen dem Akt des Erfassens, dem Mo-
ment des Fühlens und dem Akt des Strebens. Mit dem Akt des Unterscheidens, 
der Angleichung (similitudo) des Erkenntnisvermögens (vis) an den Erkenntnisge-
genstand (res), geht eine Bewegung, die passio der Seele einher und diese passio 
ruft einen Akt des Strebens, nämlich den Willen zum sprachlichen Ausdruck, die 
voluntas hervor. Indem Boethius folglich erklärt, dass Aristoteles den Aspekt der 
passio beim Denken hier in den Vordergrund rückt, um auf den Zusammenhang 
zur Sprachbildung zu verweisen, überträgt er implizit auch den grundsätzlichen 
Zusammenhang zwischen den verschiedenen seelischen Akten beim Erkennen, 
Fühlen und Handeln, so dass damit beinahe beiläufig wesentliche Aspekte des 
aristotelischen Seelenkonzepts transferiert werden. 

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



57	 Erkenntnisvermögen der Seele in der Consolatio

3.6 	Erkenntnisvermögen der Seele in der Consolatio

Im Rahmen seines De interpretatione-Kommentars beschreibt Boethius den Denk-
prozess sehr genau als einen Erkenntnisakt, der das Vermögen des Erkennenden 
voraussetzt und auf einen eigenen, spezifischen Gegenstandsbereich zielt. In der 
Consolatio zeigt Boethius explizit, inwiefern es auch für die anderen Erkenntnis-
vermögen des Menschen gilt, dass ihre Leistungen aktive Akte des Unterschei-
dens sind, die jeweils ihre eigenen Gegenstandsbereiche haben. Wie kommt es zu 
dieser weiteren Charakterisierung der menschlichen Seelenvermögen? 

Boethius zeigt im Rahmen seiner Consolatio sehr eindringlich, wie umfassend 
eine Ethik sein muss, die den Anspruch erhebt, dem Menschen den Weg zu sei-
nem nachhaltigen Glück aufzuzeigen. Nicht nur der angemessene, nüchterne 
Umgang mit den weltlichen Dingen, die zunächst als nicht glücksrelevant er-
kannt werden müssen, gilt aufgezeigt und eingeschult zu werden, sondern auch 
die seelische Hinwendung zu der Quelle wahrer Glückseligkeit muss vorberei-
tet werden. Hierzu bedarf es der Einsicht in die wesentlichen Prinzipien hinter 
der vordergründigen Welt der Einzelgegenstände, Einsicht in den Ursprung aller 
Dinge und in die damit einhergehende unübertreffbare Güte dieses Ursprungs 
sowie Einsicht in die menschliche Möglichkeit, sich diesem Ursprung anzunä-
hern und durch diese Annäherung das maximale Glück zu finden. Diese Zusam-
menhänge sind nicht bloß zu benennen – sie müssen auch verstanden werden. 
Boethius zeichnet in dieser seiner letzten Schrift das menschliche Ringen um 
das Verstehen dieser Zusammenhänge nach und führt zu Fragen, wie die voll-
kommene Güte und Macht Gottes mit den zu beobachtenden Erfolgen schlechter 
Menschen zu vereinbaren ist und wie das Allwissen und vor allen Dingen das 
Vorauswissen Gottes mit der menschlichen Freiheit in Einklang stehen kann. Der 
Beantwortung der letzten Frage ist das fünfte Buch der Consolatio gewidmet. In 
diesem Kontext sieht sich Boethius veranlasst, erkenntnistheoretische Erläute-
rungen anzuführen. 

Im vierten Prosateil des fünften Buches diskutiert der erzählende Boethius 
mit der Philosophia die Frage der Sinnlosigkeit jeglicher Bemühungen, wenn mit 
der Providentia Gottes die Notwendigkeit jedes Geschehnisses einherginge. Die 
Philosophia verdeutlicht, dass weder das Wissen um ein Geschehnis diesem Ge-
schehnis eine Notwendigkeit des Eintretens hinzufügt noch die Notwendigkeit 
eines Eintretens Bedingung dafür ist, ein Vorauswissen von etwas zu haben. Als 
Begründung widerlegt die Philosophia die Annahme, dass alle Dinge, die man 
weiß, ausschließlich aus dem Vermögen und der Natur der gewussten Dinge er-
kannt werden: 

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



58 ﻿Boethius’ Seelenkonzeption

„Das Gegenteil ist der Fall. Denn alles, was erkannt wird, wird nicht ge-
mäß seinem eigenen Vermögen erkannt, sondern vielmehr gemäß der Fä-
higkeit des Erkennenden (secundum cognoscentium facultatem) erfasst.“ 80

Am Beispiel der Rundheit eines Körpers geht sie nun die Erkenntnisinhalte der 
verschiedenen Erkenntnisvermögen durch. Bereits unter den Sinnesvermögen 
gebe es Unterschiede. Während der Sehsinn die Rundheit aus der Entfernung 
blickend mit einem Mal in Gänze erfasse, begreife der Tastsinn die Rundheit, 
indem er mit ihr verhaftet bleibe und diese sukzessive abtastend aus ihren Teilen 
zusammensetze. Allen Sinneswahrnehmungen sei es gemein, dass sie ihre Er-
kenntnisinhalte unmittelbar und ausschließlich aus und an der Materie gewän-
nen. Die Vorstellungskraft (imaginatio) erfasse hingegen die Form (figura) ohne 
die Materie, während die Vernunft (ratio) die Form (species) in den Einzeldingen 
unter dem Gesichtspunkt des Allgemeinen begreife und das Auge des Intellekts 
(intellegentiae oculus) die bloße Form als solche (simplex forma) erkenne. 81 

Boethius wählt hier für drei verschiedene Arten der Form drei verschiedene 
Vokabeln: Figura ist die ausgedehnte Version von Form, d. h. die mit quantitativen 
Eigenschaften versehene Gestalt eines Gegenstandes. So hat der sichtbare und 
tastbare Kreis eine bestimmte Größe, der vorgestellte Kreis aber auch. 82 Species ist 
die begriffliche Version von Form, welche sich als Wesen einer Sache an den aus 
Form und Materie zusammengesetzten Gegenständen erkennen lässt. Die simplex 
forma ist die reinste Version von Form, die den höchsten Grad von Allgemein-
heit, Einheit, Bestimmtheit besitzt und jeder diskursiven Entfaltung als Prinzip 
dient. 83 Hierbei hänge es nun vom Erkenntnisvermögen des Erkennenden ab, 84 

 80	 Boeth., cons., V,4p.25: quod totum contra est; omne enim quod cognoscitur non secundum 
sui uim sed secundum cognoscentium potius comprehenditur facultatem.

 81	 Boeth., cons., V,4p.27–30: ipsum quoque hominem aliter sensus, aliter imaginatio, aliter 
ratio, aliter intellegentia contuetur. sensus enim figuram in subiecta materia constitutam, 
imaginatio uero solam sine materia iudicat figuram. ratio uero hanc quoque transcendit spe-
ciemque ipsam quae singularibus inest uniuersali consideratione perpendit. intellegentiae 
uero celsior oculus exsistit; supergressa namque uniuersitatis ambitum ipsam illam simpli-
cem formam pura mentis acie contuetur.

 82	 Allgemein zu den Gegenständen der Wahrnehmung, vgl. Aristot., an., B6 (418a7–25); zu 
den Gegenständen der Vorstellung vgl. Aristot., an., 432a9–10: τὰ γὰρ φαντάσματα ὥσπερ 
αἰσθήματά ἐστι, πλὴν ἄνευ ὕλης. Ausführlich hierzu vgl. Aristot., an., Γ3 (427a17–429a8).

 83	 Zum Unterschied zwischen intelligiblem und diskursivem Denken bei Aristoteles, vgl.  
Aristot., an., 430a26–28 sowie Wolfgang Bernard, Rezeptivität und Spontaneität der Wahr-
nehmung bei Aristoteles, S. 188–190; im Platonismus, vgl. Arbogast Schmitt, Die Moderne 
und Platon, S. 278, Fn. 264: „Das diskursive Denkvermögen (dessen Aktivität im Vergleich 
mit dem intelligiblen Denken bereits eine Defizienz darstellt: s. dazu Plotin, Enn. IV,3,18,1–7) 
‚faltet‘ die Einheit des Noêma, d. h. des für sich begriffenen und begreifbaren Unterschieds, 
in das Medium der Vorstellung aus, in welchem es wie in einem Spiegel betrachtet werden 
kann.“ Vgl. auch ausführlich zu diesem Unterschied Gyburg Radke, Die Theorie der Zahl 
im Platonismus, S. 501–506.

 84	 Zum Zusammenhang zwischen dem Seelenvermögen, seiner Betätigung und dem spezi-
fischen Gegenstand, vgl. Aristot., an., 414b16-22: εἰ δὲ χρὴ λέγειν τί ἕκαστον αὐτῶν, οἷον 

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



59	 Erkenntnisvermögen der Seele in der Consolatio

welche Art von Form erfasst werde. Wobei zu beachten sei, dass die höheren Er-
kenntnisvermögen die niederen mit umfassten, während die niederen nicht in 
der Lage seien, sich zu den höheren zu erheben. 85 Die Philosophia beschreibt hier 
all diese verschiedenen Möglichkeiten der Erfassung von Form, also auch die 
Sinneswahrnehmung, als Erkenntnisvermögen, die aktiv vom Erkennenden aus-
gehen: 

„Siehst Du nun, wie sich beim Erkennen alles mehr der eigenen Fähigkeit 
bedient als der des Erkannten? Und das mit Recht, denn weil jedes Urteil 
als eine Tätigkeit des Urteilenden hervortritt, ist es notwendig, dass jeder 
seine Leistung nicht aus einem fremden, sondern aus dem eigenen Vermö-
gen erbringe.“ 86

In dem darauf folgenden berühmten Gedicht wird die Erkenntnislehre der Stoa 
dem entgegengesetzt. Ein Geist, der nur passiv Eindrücke erleide, seine Erkennt-
nisse von äußerlichen Körpern eingestempelt bekomme und tot wie ein Spiegel-
glas ein Abbild der Außenwelt gebe, könne unmöglich zu dem Wissen gelangen, 
zu dem der Mensch fähig ist. 87 Die Philosophia zieht folgenden Schluss: 

„Wenn bei der Sinneswahrnehmung, obgleich die Eigenschaften der Ge-
genstände von außen her unsere Sinnesorgane affizieren und das Erleiden 
des Körpers der Lebenskraft des handelnden Geistes vorausgeht, welches 
die Tätigkeit des Geistes erweckt und die in ihm ruhenden Formen reizt, 
wenn bei der Wahrnehmung von Körpern, wie ich sage, der Geist nicht 
passiv beschrieben wird, sondern aus eigenem Vermögen heraus über den 
körperlich erfahrenen Eindruck urteilt, um wieviel mehr folgt das, was 
von allen Einflüssen des Körpers losgelöst ist, beim Urteilen nicht den äu-
ßeren Gegenständen, sondern löst die Tätigkeit des eigenen Geistes aus.“ 88

τί τὸ νοητικὸν ἢ τὸ αἰσθητικὸν ἢ τὸ θρεπτικόν, πρότερον ἔτι λεκτέον τί τὸ νοεῖν καὶ τί 
τὸ αἰσθάνεσθαι· πρότεραι γάρ εἰσι τῶν δυνάμεων αἱ ἐνέργειαι καὶ αἱ πράξεις κατὰ τὸν 
λόγον. εἰ δ’ οὕτως, τούτων δ’ ἔτι πρότερα τὰ ἀντικείμενα δεῖ τεθεωρηκέναι, περὶ ἐκείνων 
πρῶτον ἂν δέοι διορίσαι διὰ τὴν αὐτὴν αἰτίαν, οἷον περὶ τροφῆς καὶ αἰσθητοῦ καὶ νοητοῦ.

 85	 Wem ausschließlich das Vermögen zur sinnlichen Erkenntnis zur Verfügung steht, der wird 
nichts außerhalb der Sinne erfassen können usw., während die begriffliche Erfassung einer 
Sache eine Wahrnehmbarkeit und Vorstellbarkeit dieser Sache mit einschließt, ohne sich der 
Sinne bedienen zu müssen.

 86	 Boeth., cons., V,4p.38 f.: videsne igitur ut in cognoscendo cuncta sua potius facultate quam 
eorum quae cognoscuntur utantur? neque id iniuria; nam cum omne iudicium iudicantis 
actus exsistat, necesse est ut suam quisque operam non ex aliena sed ex propria potestate 
perficiat.

 87	 Vgl. Boeth., cons., V,4c.
 88	 Boeth., cons., V,5p.1: quodsi in corporibus sentiendis, quamuis afficiant instrumenta sensu-

um forinsecus obiectae qualitates animique agentis uigorem passio corporis antecedat, quae 
in se actum mentis prouocet excitetque interim quiescentes intrinsecus formas, si in senti-
endis, inquam, corporibus animus non passione insignitur, sed ex sua ui subiectam corpori 
iudicat passionem, quanto magis ea quae cunctis corporum affectionibus absoluta sunt in 
discernendo non obiecta extrinsecus sequuntur, sed actum suae mentis expediunt.

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



60 ﻿Boethius’ Seelenkonzeption

Mit dem Begründungsziel, die Providentia Gottes mit der menschlichen Freiheit 
zu vereinbaren, verweist die Philosophia auf die Gemeinsamkeiten und Unter-
schiede verschiedener Erkenntnisarten. Um die spezifische Leistung der gött-
lichen Providenz zu erklären, zeigt sie die unterschiedlichen Gegenstände un-
terschiedlicher Erkenntnisvermögen auf. Dass diese spezifische Leistung nicht 
den Bedingtheitscharakter darunterliegender Erkenntnisse beeinflusst, wird 
durch Analogieschlüsse und die Absage an die Möglichkeit passiver Erkennt-
nisse verdeutlicht. Denn jeder Erkenntnis, von der Wahrnehmung bis zur Intel-
lekterkenntnis, gehe eine aktive Betätigung des Erkennenden voraus. Boethius 
charakterisiert damit auch im Rahmen seiner Consolatio explizit das Wesen jegli-
cher seelischer Erkenntnis als ein aktives Unterscheiden von Bestimmtheiten, 89 deren 
Grade an körperlicher Gebundenheit zu den verschiedenen Erkenntnisvermögen 
führen. 

3.7 	Fazit
Boethius, so lässt sich zusammenfassend hervorheben, arbeitet die Seelenlehre 
nicht explizit aus, sei es deshalb, weil ihm die Lebenszeit fehlte, die entsprechen-
den Texte des aristotelischen Werks zu bearbeiten, oder weil er andere Schwer-
punkte setzte. Deutlich zu sehen ist aber, dass seinem Denken ein Seelenver-
ständnis zugrunde liegt, dessen Vermittlung ihm an verschiedenen Stellen seiner 
Lehre in unterschiedlicher Tiefe wichtig ist. So bleibt er in seiner Einführung 
zur Eisagogê zwar relativ knapp, zählt dabei aber doch markant die drei grund-
sätzlichen Vermögen der Seele auf, um den Weg und das Ziel seines Bildungs-
vorhabens zu rechtfertigen. Wenn er sich selbst und seinen Lesern eine derart 
intensive Beschäftigung mit der Logik empfiehlt, hält er es für angemessen, zu-
nächst den Sinn dieser Übungen zu benennen und vor allem zu rechtfertigen. 
Die Logik dient ihm somit nicht als Selbstzweck, sondern besitzt ihren Wert in 
ihrer Funktion für die Philosophie und damit für die Ausbildung der bestmög-
lichen Potentiale der menschlichen Seele. Das spezifische Seelenvermögen des 
Menschen, das ihn auch von den anderen Lebewesen unterscheidet, sei demnach 
das intellektuelle Vermögen, das Boethius vom Nährvermögen und vom Wahr-
nehmungsvermögen abgrenzt, wie es Aristoteles ausführlich im zweiten Buch 
von De anima tut. Der Ausbildung dieses Vermögens diene die Schulung in Logik, 
praktischer und theoretischer Philosophie. Bereits in diesen knappen Bemerkun-
gen geht Boethius auf die besonderen Leistungen der fünf Wahrnehmungssinne 
und die Funktion der Vorstellung für das Gedächtnis ein, trennt die Vorstellung 
aber deutlich vom Denken. Damit vermittelt Boethius Aristoteles’ basales Ver-
ständnis der Seele als der Substanz, die dem Körper Leben verleiht und ihn in 

 89	 Zur Auslegung des Denkens als Unterscheiden in De anima, vgl. Arbogast Schmitt, Die Mo-
derne und Platon, S. 270, Fn. 253.

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



61	 Fazit

aufeinander aufbauenden Stufen dazu befähigt, sich zu nähren, wahrzunehmen 
und zu denken. 

Differenzierter auf das dem Menschen spezifische Seelenvermögen geht Boe-
thius in seinem Kommentar zu De interpretatione ein. Diesmal gilt der Exkurs der 
konkreten Erläuterung aristotelischer Textstellen. Indem Boethius Aristoteles’ 
Erwähnung des Ausdrucks pathêmata tês psychês für die Sprachtheorie einordnet 
und deutet, vermittelt er ein sehr genaues Verständnis davon, was Aristoteles 
unter Denken versteht. Zum einen wird das Verhältnis zwischen dem Denken 
und der Vorstellung in der Weise charakterisiert, wie wir es auch bei Aristoteles 
im dritten Buch von De anima finden. Dort wird die Vorstellung als ein unabding-
bares Hilfsmittel für den Prozess des menschlichen Denkens beschrieben. Als 
das reichere Vermögen wird jedoch das Denkvermögen benannt, das seine ganz 
eigenen Inhalte, unabhängig von der Vorstellung hat. 

Zum anderen wird das Denkvermögen hier über seinen Gegenstand genau-
er bestimmt. Aristoteles erklärt bekanntlich, 90 dass die genaue Bestimmung ei-
nes Vermögens über die Erkenntnis seiner Betätigung zu erfolgen hat und da-
mit über die Bestimmung seiner Gegenstände. Boethius verweist in seinem Text 
ebenfalls explizit auf den sekundären Status der potestas gegenüber dem actus. 91 
Er kommt nicht nur durch die Rechtfertigung des pathêmata-Ausdrucks über eine 
genaue Untersuchung des Gegenstandes des Denkens (also der res) und einer 
Erläuterung des Denkaktes als einer Angleichung der vermögenden Seele an die-
sen Gegenstand zu einer möglichst differenzierten Charakterisierung des Denk-
vermögens. Zusätzlich führt auch seine seine Begründung, wie das Denken mit 
dem Sprechen zusammenhängt, zu einer deutlichen Beschreibung der Abfolge 
seelischer Akte, die sich dem erkennenden Unterscheidungsakt anschließen. Mit 
Aristoteles 92 beschreibt er die passio der Seele als eine Veränderung der Seele, die 
sich durch die Angleichung an den Gegenstand der Erkenntnis einstellt, d. h. als 
ein Umschlag vom Zustand des Vermögens in den Zustand der Tätigkeit. Boe-
thius beschreibt den Weg von dem Gegenstand des Denkens zum sprachlichen 
Ausdruck als einen Weg, der ein spezifisches Vermögen einer Seele voraussetzt, 
das tätig wird, indem sich die Seele an diesen Gegenstand angleicht, als einen 
Weg ferner, der dann im Anschluss an diese passio mit der Erzeugung eines Stre-
bemomentes (also der voluntas) fortgesetzt wird und schließlich zum sprachli-

 90	 Vgl. Aristot., an., 415a14–23.
 91	 Vgl. Boeth., in PH2, 462,19–463,8: rerum aliae sunt actu semper, qui ex potestate non venerit, 

et istae sunt quarum nullae potestates, sed semper in actu sunt. aliae vero quae in actum 
ex potestate migraverint, quarum quidem substantia et actus secundum tempus posterior 
est potestate, natura vero prior. in ominibus enim illud quod est actu prius est et nobilius 
quam id quod potestate est. illud enim quod potestate est adhuc ad actum festinat atque 
ideo perfectio quidem est actus, potestas vero adhuc quiddam est inperfectum, quod tunc 
perficitur cum ad actum aliquando pervenerit. generosius et prius esse manifestum est. nam 
si res fuerunt potestate, post vero actu, ergo actus earum prior vero eadem potestate, si ad 
naturam.

 92	 Vgl. Aristot., an., 416b32ff. bzw. Aristot., an., 431a1–8.

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



62 Boethius’ Seelenkonzeption

chen Ausdruck führt. Damit bringt er genau jenen Zusammenhang verschiede-
ner Seelenakte als Tätigkeiten einer einheitlichen Seele, die erst unterscheidet, 
dann fühlt, dann strebt, dann zum Handeln bewegt, zum Ausdruck, den auch 
Aristoteles beschreibt. 93 

Schließlich verweist Boethius im Rahmen seiner Consolatio auf einen weiteren 
Aspekt des aristotelischen Seelenverständnisses. Aristoteles betont immer wie-
der 94 die Ähnlichkeit zwischen den verschiedenen Erkenntnisvermögen und un-
terscheidet sich damit deutlich von seinen Nachfolgern der hellenistischen Schu-
len, die die Konkretheit der passiven Wahrnehmung von der Abstraktheit des 
aktiven Denkens unterscheiden. Nach Aristoteles hingegen geht jeder Erkennt-
nis, von der Wahrnehmung bis zum Denken, ein aktiver Akt des Unterscheidens 
voraus, wobei jede Erkenntnisart ihre eigenen Gegenstände hat. Diese Gemein-
samkeit jeglichen Erkennens streicht Boethius in der Consolatio heraus und diffe-
renziert die verschiedenen Arten der Erkenntnis anhand der Charakterisierung 
ihrer Gegenstände. 

Damit lassen sich in Boethius’ Werk zahlreiche Facetten der aristotelischen 
Seelentheorie finden, die auf ein einheitliches Seelenverständnis verweisen. 95 
Der Transfer geschieht insofern implizit, als Boethius an den hier besprochenen 
Stellen nicht der direkten Intention folgt, die aristotelische Seelenlehre ins La-
teinische zu übertragen. Weitere Grade der Implizität des Transfers lassen sich 
identifizieren. Zum einen trägt sich ein impliziter Transfer dort zu, wo Aspekte 
der Seelentheorie zur Einordnung oder Erläuterung eines anderen, nämlich des 
eigentlich diskutierten Themas angeführt werden. Zum anderen erfolgt ein im-
pliziter Transfer, wenn Boethius Erkenntnisse aus der aristotelischen Seelenlehre 
anwendet, ohne sie auszuführen. In diesem Fall bedarf es der interpretierenden 
Entfaltung der angewendeten Theorie. 96 Eine weitere Ebene der Implizität findet 
sich dann, wenn die Quelle oder der Urheber der angeführten Theorieaspekte 
nicht genannt werden. Alle diese Grade der Implizitheit eines Transfers der ari-
stotelischen Seelentheorie finden wir, wenn wir die seelentheoretischen Zusam-
menhänge nachzeichnen, die Boethius’ Werk zugrunde liegen. Dass es trotz einer 
fehlenden expliziten De anima-Bearbeitung dennoch zur Vermittlung seelentheo-
retischer Einsichten kommt, verdankt sich der boethianischen Einsicht in die 
Einheit und damit verbundenen Zusammenhänge der aristotelischen Philoso-
phie. Boethius kann nicht über die Funktion der Logik für die Bildung des Men-
schen, nicht über Sprachphilosophie, nicht über Ethik reden, ohne auf Aspek-

 93	 Vgl. Aristot., an., 431a1–b19.
 94	 Vgl. u. a. Aristot., an., 427a19-20; 428a3-5; 431b20-432a1.
 95	 Obgleich weiterhin Fragen offenbleiben, die mithilfe einer expliziten Schrift zur Seelentheo-

rie womöglich leicht zu klären wären, vgl. u. a. John Magee, Boethius on Signification and 
Mind, S. 140 f.

 96	 Z. B. dort, wo Boethius auf die Funktion der Bildlichkeit verweist oder die Zusammenhänge 
zwischen den verschiedenen Aspekten der seelischen Vermögen des Erkennens, Fühlens 
und Wollens andeutet.

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



63	 Fazit

te einer einheitlich verstandenen Seelentheorie zu verweisen. Sein allgemeiner 
Anspruch, ein Bildungsprogramm mithilfe von platonischen und aristotelischen 
Schriften für den lateinischen Sprachraum zu begründen und durchzuführen, 
stellt die Hauptintention seines schriftstellerischen Schaffens dar. 97 Dieser Haup-
tintention unterliegen in verschiedenen Funktionen seine Äußerungen über die 
Seele. 98 

Die Methodik seiner Wissensvermittlung übernimmt er ebenfalls aus der 
Tradition des Platonismus und Aristotelismus. Wie es den Akteuren dort nicht 
genügte, einen Text durch Abschrift weiterzutragen, sondern das Wissen der 
Texte durch Diskussion, Differenzierung, Kommentierung lebendig zu halten 
und vermittelbar zu gestalten, so genügt es auch Boethius nicht, die Texte ledig-
lich ins Lateinische zu übersetzen. Die Erstellung von Kommentaren zu seinen 
Übersetzungen, zuweilen auch noch zusätzlicher Handbücher zum Thema, zeigt, 
welches Verständnis Boethius vom Wissen und dessen Übertragbarkeit hat. Boe-
thius’ Situation ist zwar im Vergleich zu den griechischen Kommentatoren in-
sofern eine besondere, als seine Leser aufgrund mangelnder Sprachkenntnisse 
nicht ohne Weiteres auf die Texte und die Diskussionen der Tradition zugreifen 
können. Doch begründet sich die Wahl der Methode in erster Linie in dem mit 
den griechischen Kommentatoren geteilten Verständnis, wie sich Wissen über-
haupt nur transferieren lässt: Es steckt weder in den griechischen noch in den la-
teinischen Texten, sondern muss stets in den Seelen der Leser durch anagogische 
Verfahren 99 und Kontextualisierung aktiviert und durch Problematisierung und 
Differenzierung erweitert werden. Diese Funktion der Kommentare wird selbst 
in seiner Consolatio, nämlich durch den Dialogcharakter des Werkes, sichtbar. Erst 
diese Methode führt Boethius dahin, auch dort, wo eine Theorie der Seele nicht 
im Vordergrund steht, Aspekte der aristotelischen Seelentheorie anzubringen. 
Denn diese Seelentheorie liefert den Texten des Boethius ihr inhaltliches Fun-
dament und ihren didaktischen Kontext. Mit dem Verweis auf psychologische 
Inhalte ermöglicht Boethius seinen Lesern, Einsicht in die Gründe der verschie-
denen Lehrstoffe zu erhalten, und erst die Hinführung zu einer Einsicht in die 
Gründe macht aus einer Meinungs- eine Wissensvermittlung. Durch die Anwen-
dung folglich von Erkenntnissen aus der aristotelischen Seelentheorie gelingt es 
Boethius auch ohne eine gesonderte explizite Besprechung des aristotelischen 

 97	 Vgl. ausführlich hierzu oben S. 14ff.
 98	 In unseren Beispielen: einmal um das Bildungsprogramm psychologisch zu begründen, 

einmal um Aristoteles’ kurz gefasste Sprachtheorie zu erläutern, einmal um seiner Ethik 
ihr Fundament zu verschaffen, indem er die menschliche Freiheit mit göttlicher Providenz 
vereinbart.

 99	 Ausführlich hierzu, vgl. Gyburg Radke, Die Theorie der Zahl im Platonismus, S. 262–275 
sowie Christian Vogel, Stoische Ethik und Platonische Bildung. Simplikios’ Kommentar zu 
Epiktets Handbüchlein der Moral, S. 24f.; S. 28f.; S. 83f. sowie S. 380 f.

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



64 Boethius’ Seelenkonzeption

Textes, diese Seelentheorie lebendig zu halten, zu konservieren und zu transfe-
rieren. 100 

Die hier nachgezeichnete Seelentheorie ist das Fundament, das nicht nur den 
bildungstheoretischen Zusammenhang begründet, sondern auf dem auch die 
sprachphilosophischen Überlegungen des Boethius zum aristotelischen Text fu-
ßen. Aristoteles selbst zeigt mit seinem kurzen Verweis auf seine Seelenschrift 
an, dass die Funktion von Sprache, wie er sie versteht, nicht ohne Einsicht in die 
seelentheoretischen Zusammenhänge nachzuvollziehen ist. Welche nun auf die-
sem seelentheoretischen Fundament aufruhende Sprachkonzeption Boethius mit 
Blick auf De interpretatione und die griechischen Kommentare entwickelt, steht im 
Zentrum des folgenden Kapitels. 

 100	 Inwiefern dieser implizite Wissenstransfer der aristotelischen Seelentheorie – besonders 
mit Blick auf Boethius’ herausgehobene Stellung für die Bildung im Mittelalter, die sich 
aus der Festigung der Zusammensetzung der wissenschaftlichen Bildung und aus dem 
Beitrag, den Boethius’ übertragene Texte zu den trivialen und quadruvialen Disziplinen 
hierzu leisteten, sowie aus dem großen Erfolg seiner Consolatio ergab – weitere Folgetrans-
fers auslöste und ein Seelenverständnis vor der ersten De anima-Übersetzung im 12. Jahr-
hundert prägte, muss das Thema weiterer Forschungsarbeiten sein.

DOI: 10.13173/9783447106092.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



4 Boethius’ Sprachkonzept

4.1	 Sprache als Gegenstand philosophischer Erörterung
In Boethius’ einleitenden Worten zu seinem zweiten De interpretatione-Kommen-
tar und seinen Erörterungen zum ersten Kapitel lassen sich drei Aspekte finden, 
anhand derer Boethius seine sprachphilosophische Analyse gegenüber anderen 
wissenschaftlichen Annäherungen an Sprachphänomene abgrenzt: Erstens 
werde Sprache im Rahmen des Organons nicht auf ihre physiologischen Mög-
lichkeitsbedingungen untersucht, zweitens stehe nicht die formale Gestalt von 
Sprache im Fokus der Untersuchung und drittens würden Verbalisierungen von 
Begehrlichkeiten als Gegenstand des Textes ausgeschlossen. Boethius macht da-
mit deutlich, dass sein Interesse an Sprache sich von einer von biologisch-phy-
siologischen, von grammatikalischen und auch von ethisch-sozialen Interessen 
geleiteten Herangehensweise an Sprache unterscheidet. 

Doch führt Boethius diese Abgrenzung nicht gemäß dem Ausschlussprinzip 
durch. Sie ist vielmehr Produkt einer didaktischen Beschreibung verschiedener 
Hinsichten, wonach er im Kontext der Analyse des Skopos’ der Schrift die we-
sentlichen Punkte, die für eine philosophische Betrachtung von Sprache relevant 
sind, benennt und diese durch Abgrenzung und Differenzierung verdeutlicht. 
Demnach stehen die positiv benannten Gesichtspunkte der philosophischen 
Analyse nicht den oben genannten Aspekten entgegen, sondern heben das spe-
zifisch philosophische Interesse bei der Untersuchung von Sprache hervor, das 
darauf zielt, die Funktion der Sprache für das Erwerben und Vermitteln von 
Erkenntnissen zu erörtern. So werde das Augenmerk der Untersuchung anstatt 
auf die physiologischen Aspekte einer sprachlichen Äußerung auf die Bezeich-
nungsfunktion als spezifisches Merkmal gelegt, die sich aus der Verbindung mit 
einer Vorstellung ergibt. 1 Der auf die Bezeichnungsfunktion gerichtete Blick hebt 
die philosophische Untersuchungsweise zugleich von der grammatikalischen 
Herangehensweise an Sprache ab, die sich durch ihre Beschäftigung teils mit 
Formanalysen (z. B. garalus, das grammatikalisch klassifiziert werden kann, se-
mantisch aber leer und philosophisch damit uninteressant ist 2), teils mit Wortbe-
standteilen (Silben) oder Satzbestandteilen (Konjunktionen), die keine eigenstän-

 1	 Vgl. Boeth., in PH2, 4,15–6,15.
 2	 Vgl. Boeth., in PH2, 32,16–22: vox enim quae nihil designat, ut est garalus, licet eam gram-

matici figuram vocis intuentes nomen esse contendant, tamen eam nomen philosophia non 
putabit, nisi sit posita ut designare animi aliquam conceptionem eoque modo rerum aliquid 
possit.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



66 Boethius’ Sprachkonzept

dige Bezeichnungsfunktion haben, auszeichnet. 3 Schließlich, so Boethius, stünde 
Sprache im Fokus, sofern sie sprachliche Aussagen zu bilden vermag, die auf 
Wahrheit und Falschheit geprüft werden können, da diese ein fundamentales In-
strument des philosophischen Denkens und Argumentierens darstellen. Andere 
durch Sprache zu bildende Satzarten wie Anrede- oder Imperativsätze spielten 
hingegen keine Rolle. 4 

Diese Gesichtspunkte von Sprache als Gegenstand und Werkzeug philosophi-
schen Denkens sollen nun genauer untersucht werden. Hierfür wenden wir uns 
der boethianischen Analyse der Merkmale und Grundlagen des sprachlichen 
Ausdrucks zu. Zunächst soll gezeigt werden, inwiefern Boethius sprachliche 
Eigenschaften durch Abgrenzung zu anderen stimmlichen Ausdrucksformen 
herausarbeitet (Abschnitt 4.2). Anschließend werden die beiden zentralen Merk-
male der Sprache, sofern sie Ausdruck ist, in den Fokus genommen: der Aspekt 
der Konventionalität (Abschnitt 4.3) und der Zeichencharakter (Abschnitt 4.4). 
Schließlich (Abschnitt 4.5) sollen die verschiedenen Ebenen von Sprache analy-
siert werden: In welchem Verhältnis steht die sogenannte innere Rede zu den in 
Stimme und Schrift abgebildeten Formen der Rede. 

4.2 Worum geht es in De interpretatione?
Zunächst wenden wir uns der Frage zu, welche Art von Ausdrücken Boethius als 
Gegenstand von De interpretatione einordnet. Was sind überhaupt interpretationes 
und wie grenzen sich diese von anderen Lautphänomenen ab? Boethius definiert 
interpretatio wie folgt: 

„Interpretatio ist eine sprachliche Äußerung, die durch sich selbst auf et-
was verweist. Weil aber verba und nomina interpretationes 5 sind, wird auch 
jede Rede, die aus durch sich selbst bezeichnende Aussageelemente ver-
bunden ist, interpretatio genannt. Zu den verschiedenen Arten der inter-
pretatio zählt auch die Rede (oratio). Diejenige Rede, in der Wahres und 

 3	 In seiner Einführung zum kategorischen Syllogismus unterscheidet Boethius deutlich zwi-
schen diesen beiden Herangehensweisen: Grammatici enim considerantes uocum figuras 
octo orationes partes annumerant; philosophi vero, quorum omnis de nomine uerboque 
tractatus in significatione est constitutus, duas tantum orationis partes esse docuerunt. (Boe-
thius, Introductio ad Syllogismos Categoricos: Critical Edition with Introduction, Transla-
tion, Notes and Indexes, hg. von C. T. Thörnqvist, Göteborg 2008, 766A–B) Vgl. ausführlich 
zur Unterscheidung zwischen Grammatik und Logik bei Boethius Taki Suto, Boethius on 
Mind, Grammar and Logic, S. 126–150.

 4	 Vgl. Boeth., in PH2, 9,1–10,4.
 5	 Da eine Übersetzung von verbum, nomen und interpretatio – z. B. mit Verb, Substantiv / Nomen 

und Interpretation – irreführend wäre, bleiben diese Worte in der spezifischen Bedeutung, 
wie sie Boethius ihnen zukommen lässt, unübersetzt und durch Kursivschrift gekennzeich-
net. Was Boethius unter diesen Begriffen versteht, wird in diesem Unterkapitel deutlich.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



67Worum geht es in De interpretatione?

Falsches gefunden werden kann, heißt Aussagesatz (enuntiativa) und stellt 
den Gegenstand dieses Buches dar.“ 6

vox articulata
Mit der sprachlichen Äußerung (vox), die eine Bezeichnungsfunktion (significans) 
besitzt, verweist Boethius auf die Elemente jeder interpretatio. Die sprachliche Äu-
ßerung unterscheidet sich von anderen stimmlichen Äußerungen bzw. Geräu-
schen zunächst dadurch, dass sie mittels der Luftröhre hervorgebracht und vor 
allem durch das Einwirken der Zunge geformt werde. Lautphänomene wie Hu-
sten und Atmungsgeräusche sind damit bereits vor der nächsten Differenzierung 
als Gegenstand der vorliegenden Untersuchung ausgeschlossen. 7 Doch allein die 
Formung eines stimmlichen Ausdrucks durch die Zunge mache diesen Ausdruck 
noch nicht zu einer interpretatio. Die Formung durch die Zunge bewirke zunächst 
nur, dass aus einem mit Stimme versehenen Ausdruck ein sprachlicher Aus-
druck werde, insofern ein definierter und definierbarer, d. h. formal bestimmter, 
begrenzter und abgerundeter Klang entstehe, der sich durch die Verbindung von 
zuweisbaren Buchstabenelementen verschriftlichen lasse. Durch die Mitwirkung 
der Zunge entstehe demnach aus einem ungeformten Klang eine aus bestimmten 
Klangelementen zusammengesetzte, reproduzierbare und mithilfe von Buchsta-
ben schriftlich abbildbare gesprochene Äußerung, eine articulata vox bzw. locutio, 
wie Boethius das griechische λέξις ins Lateinische übersetzt. 8 

vox significativa
Sprachphilosophisch interessant werden diese Äußerungen jedoch erst, wenn 
eine weitere Unterscheidung hinzutritt: Während sprachliche Äußerungen auch 
definierte Klanggebilde sein können, die entweder grundsätzlich nichts (wie z. B. 
blityri) bezeichnen oder zunächst nichts, später aber durch Konvention einem Be-
zeichneten zugewiesen werden, oder durch sich zwar nichts bezeichnen, aber 
in Verbindung mit anderen Äußerungen eine Kennzeichnungsfunktion erfüllen 
(Konjunktionen), sind interpretationes nur derartige sprachliche Äußerungen, die 
etwas Bestimmtes bezeichnen: 

 6	 Boeth., in PH1, 32,26–33,6: interpretatio est vox aliquid per se ipsam significans. sed quoni-
am verba nominaque interpretationes sunt, oratio quoque omnis quae ex significantibus 
per se praedicamentis iungitur interpretatio nuncupatur, et sunt plurimae interpretationes, 
inter quas illa quoque est oratio, in qua verum falsumve inveniri potest, id est enuntiativa, 
de qua hoc libro tractandum est.

 7	 Vgl. Boeth., in PH2, 4,18–24.
 8	 Vgl. Boeth., in PH2, 5,1–11: quare quoniam noster flatus ita sese habet, ut si ita percutitur 

atque formatur, ut eum lingua percutiat, vox sit: si ita percutiat, ut terminato quodam et 
circumscripto sono vox exeat, locutio fit quae Graece dicitur λέξις. locutio enim est articu-
lata vox (neque enim hunc sermonem id est φάσιν dictionem dicemus, idcirco quod φάσιν 
dictionem interpretamur, λέξις vero locutionem), cuius locutionis partes sunt litterae, quae 
cum iunctae fuerint, unam efficiunt vocem coniunctam conpositamque, quae locutio praedi-
catur.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



68 ﻿Boethius’ Sprachkonzept

„Damit es folglich zu einer locutio kommen kann, bedarf es einer sprachli-
chen Äußerung (vox), d. h. eines Geräusches (sonus), das durch die Zunge 
geprägt wird, so dass die sprachliche Äußerung selbst vermittels der Zunge 
zu einem derartigen Geräusch geformt wird, das mithilfe von Buchstaben 
verschriftlicht werden kann. Damit aber diese locutio eine Bezeichnungs-
funktion ausüben kann, muss hinzukommen, dass es eine Vorstellung 
des Bezeichnens gibt, durch die die sprachliche Äußerung bzw. die locutio 
hervorgebracht wird. Es sollte gewiss so ausgedrückt werden: Wenn es 
bei diesem Lufthauch, den wir unter Zuhilfenahme der Luftröhre aussto-
ßen, nur zu einer Prägung durch die Zunge kommt, ist es eine sprachliche 
Äußerung (vox). Wenn aber die Prägung durch die Zunge derart ist, dass 
das Geräusch in Buchstaben überführt werden kann, liegt eine locutio vor. 
Wenn nun auch das Vermögen der Vorstellung hinzukommt, ist hieraus 
eine sprachliche Äußerung mit Bezeichnungsfunktion geworden (significa-
tiva vox). Wenn folglich diese drei Dinge zusammenkommen  –  die Prä-
gung durch die Zunge, die Artikulation der sprachlichen Äußerung und 
eine die Hervorbringung des Ausdrucks bewirkende Vorstellung –, dann 
entsteht eine interpretatio. Interpretatio ist nämlich eine sprachliche Äuße-
rung, die artikuliert ist und durch sich selbst bezeichnet. Folglich ist auch 
nicht jede sprachliche Äußerung eine interpretatio.“ 9

Die Rolle der Vorstellung  
Nur eine phonetisch akzentuierte sprachliche Äußerung, die insofern mit einer 
Vorstellung verbunden ist, als die Vorstellung wesentlicher Bezugspunkt dieser 
Äußerung ist, kann als interpretatio verstanden werden. Zum Bezugspunkt einer 
Äußerung wird die Vorstellung zum einen dadurch, dass sie der Äußerung ein 
Bezeichnungsziel und damit ihren Bezeichnungscharakter verleiht (aliqua signi-
ficandi imaginatio), zum anderen dadurch, dass sie für die Hervorbringung der 
sprachlichen Äußerung verantwortlich ist (imaginatio aliqua proferendi). Zwar un-
terscheidet Boethius, wie wir bereits zeigen konnten, 10 die Vorstellung und ihre 
Leistungen deutlich auf der einen Seite von der Wahrnehmung, auf der anderen 
Seite vom Denken, doch verweist er zugleich auf die aristotelische Einsicht, dass 
das menschliche Denken ohne Vorstellen nicht möglich sei. Jede Erkenntnis gehe 
mit einer Angleichung der Seele an die zu erkennende Sache einher, worauf sich 

	  9	 Boeth., in PH2, 5,19–6,5: ut igitur sit locutio, voce opus est id est eo sono quem percutit 
lingua, ut et vox ipsa sit per linguam determinata in eum sonum qui inscribi litteris possit. 
sed ut haec locutio significativa sit, illud quoque addi oportet, ut sit aliqua significandi ima-
ginatio, per quam id quod in voce vel in locutione est proferatur: ut certe ita dicendum sit: 
si in hoc flatu, quem per arterias emittimus, sit linguae sola percussio, vox est; sin vero talis 
percussio sit, ut in litteras redigat sonum, locutio; quod si vis quoque quaedam imaginatio-
nis addatur, illa significativa vox redditur. concurrentibus igitur his tribus: linguae percus-
sione, articulato vocis sonitu, imaginatione aliqua proferendi fit interpretatio. interpretatio 
namque est vox articulata per se ipsam significans. quocirca non omnis vox interpretatio est.

 10	 Vgl. oben Abschnitt 3.4, S. 42ff.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



69Worum geht es in De interpretatione?

die zu erkennende Sache als Vorstellungsbild in der Vorstellungsmaterie entfal-
tet. Dieser Prozess der Angleichung, d. h. die Bewegung vom Zustand der seeli-
schen Potenz des geistigen Erfassens in den Zustand der Aktualität, wird bei Ari-
stoteles auch als passio bzw. pathos bezeichnet. 11 Die Vorstellung diene als eine Art 
Ablageplatz 12 – nicht nur zur Erinnerung für Wahrgenommenes, sondern auch 
für die Erkenntnis nicht sinnlich wahrnehmbarer Sachverhalte. So wird beim 
Denken die erfasste Sache als entfaltete Vorstellung in der Seele bewahrt. Die 
Vorstellung bietet demnach den Bezugspunkt zur erfassten Sache und stellt zu-
gleich den Ausgangspunkt für die Kommunikation dar. Boethius bestätigt, wie 
gezeigt werden konnte, in seiner Beschreibung des Zustandekommens der Kom-
munikation die aristotelische Auffassung von einer einheitlichen Seele, deren Tä-
tigkeiten des Erkennens, Fühlens und Strebens unmittelbar zusammenhängen. 13 

Interpretatio als Transfer einer Erkenntnis in Sprache
Für den hier im Zentrum stehenden Zusammenhang ist es wichtig festzuhalten, 
dass die Vorstellung insofern Kriterium einer interpretatio ist, als sie in Verbin-
dung mit einem Erkenntnisakt Ausgangspunkt und Ziel der sprachlichen Äu-
ßerung wird. Interpretatio ist demnach die Übertragung der erfassten Erkenntnis 
in Sprache. 14 Durch seine Argumentation knüpft Boethius an eine Tradition der 
Deutung von hermêneia als diese Art von Übersetzung an, die bei Ammonios ex-
plizit entfaltet wird: 

„<Von allen Satzarten> hat lediglich der Aussagesatz seinen Ursprung in 
den Erkenntnisvermögen <der menschlichen Seele>. Und dieser verkündet 
die Erkenntnis von den Dingen, die in uns, richtig oder scheinbar, entstan-
den ist. Folglich ist dieser <von allen Satzarten> allein in der Lage, Wahr-
heit und Falschheit aufzunehmen, von den anderen keiner. Diese Satzart 
folglich, den Aussagesatz, erachtet Aristoteles für würdig, hermêneia zu 
nennen, da dieser die Erkenntnis der Seele ausdrückt. […] Deshalb nannte 

 11	 Vgl. zur aristotelischen Auffassung der Beziehung zwischen kinêsis, alloiôsis und Lust / Un-
lust Michael Krewet, Die Theorie der Gefühle bei Aristoteles, S. 182–202; zur Veränderung 
der hexis vgl. Michael Krewet, Die Theorie der Gefühle bei Aristoteles, S. 277–279. Vgl. zur 
Rolle der Vorstellung bei der Gefühlsbildung im Aristotelismus auch Christian Vogel, Sto-
ische Ethik und Platonische Bildung. Simplikios’ Kommentar zu Epiktets Handbüchlein der 
Moral, S. 203–207. Zur Wahrnehmung als ein aktiver Bewegungsvorgang der Seele, der eine 
qualitative Änderung bewirkt, die sich in Lust- und Unlustzuständen bemerkbar macht, 
vgl. Wolfgang Bernard, Rezeptivität und Spontaneität der Wahrnehmung bei Aristoteles, 
S. 49–68.

 12	 Zur Funktion der Vorstellung als nous pathêtikos im Aristotelismus, vgl. John Magee, Boethi-
us on Signification and Mind, S. 109 f.; Michael Krewet, Die Theorie der Gefühle bei Aristo-
teles, S. 221 sowie S. 323–341.

 13	 Vgl. ausführlich hierzu 3.5, S. 60ff.
 14	 Vgl. Boeth., in PH2, 75,17–19: oratio vero opinionis atque intellectus passionumque animae 

interpres est.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



70 Boethius’ Sprachkonzept

er sein Büchlein auch Peri Hermêneias, er hätte es genauso gut Über den 
Aussagesatz nennen können.“ 15

Interpretatio bzw. hermêneia wird in beiden Fällen als die sprachliche Vermittlung 
von seelischen Erkenntnissen definiert. Ammonios’ Verweis darauf, dass der 
Titel Peri Hermêneias genau dasselbe ausdrücke wie ein Titel Über den Aussage-
satz, kann als Replik auf Alexander verstanden werden, dessen Unzufriedenheit 
mit dem Titel durch Boethius überliefert ist. Boethius berichtet, dass Alexander 
mit der Titelauswahl nicht sonderlich glücklich war, da der Titel darauf zu deu-
ten schien, dass Aristoteles in dieser Schrift zwar über den Satz handele, man 
aber nicht genau wissen könne, welche Art von Sätzen hier untersucht würde. 
Es wäre demnach sinnvoll hinzuzufügen, dass es hier um den philosophischen 
bzw. dialektischen Satz gehe, in dem Wahrheit und Falschheit bestimmt werde. 16 
Ammonios macht deutlich, warum dieser Zusatz nicht nötig ist. Denn bis auf 
den einfachen Aussagesatz gingen alle anderen (vollkommenen und einfachen) 
Satzarten  –  das sind der Vokativsatz, der Imperativsatz, der Fragesatz und der 
Wunschsatz 17 – aus den Strebevermögen der Seele hervor: 

„Unsere Seele ist mit zwei verschiedenen Vermögensformen ausgestattet, 
zum einen mit den erkennenden Vermögen (gnôstikai), zum anderen mit 
den vitalen (zôtikai) bzw. begehrenden (orektikai) Vermögen. Erkennend 
nenne ich die Vermögen, mittels derer wir jede Art des Seienden erken-
nen, als da wären der Intellekt (nous), das diskursive Denken (dianoia), 
die Meinung (doxa), die Vorstellung (phantasia) und die Sinneswahrneh-
mung (aisthêsis). Begehrend nenne ich die Vermögen, mittels derer wir das 
Gute – sei es das wahrlich Gute oder das uns gut Scheinende – begehren, 
wie z. B. das vernünftige Wollen (boulêsis), das Entscheidungsvermögen 
(prohairêsis), das Streben nach Anerkennung und Gerechtigkeit (thymos) 18 
und das Begehren nach sinnlicher Lust (epithymia). Die vier Satzarten ne-
ben dem Aussagesatz entspringen sämtlich den begehrenden Vermögen. 

 15	 Ammonios, in PH, 5,14–23: μόνον δὲ τὸ ἀποφαντικὸν ἀπὸ τῶν γνωστικῶν, καὶ ἔστι τοῦτο 
ἐξαγγελτικὸν τῆς γενομένης ἐν ἡμῖν γνώσεως τῶν πραγμάτων ἀληθῶς ἢ φαινομένως. διὸ 
καὶ μόνον τοῦτο δεκτικόν ἐστιν ἀληθείας ἢ ψεύδους, τῶν δὲ ἄλλων οὐδέν. τοῦτο τοίνυν τὸ 
εἶδος τοῦ λόγου τὸ ἀποφαντικὸν ἑρμηνείαν ἀξιοῖ καλεῖν ὁ ̓ Αριστοτέλης ὡς ἑρμηνεῦον τὴν 
γνῶσιν τῆς ψυχῆς. […] διὰ τοῦτο ἐπέγραψε τὸ βιβλίον Περὶ ἑρμηνείας, ὡς οὐδὲν διαφέρον 
ἢ οὕτως ἐπιγράφειν ἢ Περὶ τοῦ ἀποφαντικοῦ λόγου.

 16	 Vgl. Boeth., in PH2, 10,14–19: sed Alexander addidit inperfecte sese habere libri titulum: 
neque enim designare, de qua oratione perscripserit. multae namque (ut dictum est) sunt 
orationes; sed adiciendum vel subintellegen-dum putat de oratione illum scribere philoso-
phica veldialectica id est, qua verum falsumque valeat expediri.

 17	 Vgl. zu den Satzarten Ammonios, in PH, 2,9–25, dieselbe Aufteilung mit lateinischen Bei-
spielen findet sich bei Boeth., in PH2, 8,30–9,16.

 18	 Zur Bedeutung von Thymos im Platonismus und Aristotelismus vgl. Christian Vogel, Sto-
ische Ethik und Platonische Bildung. Simplikios’ Kommentar zu Epiktets Handbüchlein der 
Moral, S. 327–329.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



71Worum geht es in De interpretatione?

Die Seele ist hierbei nicht selbst gemäß ihrer selbst tätig, sondern richtet 
sich an einen Anderen, der womöglich nützlich sein könnte, das Begehrte 
zu erreichen.“ 19

Von den verschiedenen Satzarten ist demnach der Aussagesatz der einzige, der 
eine interpretatio, d. h. eine Versprachlichung einer Erkenntnis darstellt. Natürlich 
liegen den anderen Satzarten auch Erkenntnisse zugrunde. Die Spezifität dieser 
Satzarten liegt jedoch mit Blick auf die ihnen eigene Gerichtetheit nach außen in 
der Bestrebung, Hilfe für eigenes Begehren zu erhalten. Auch hier muss der Äu-
ßernde zunächst etwas erkannt, Lust bzw. Unlust dabei empfunden und darauf-
hin ein entsprechendes Streben nach einem Guten entwickelt haben. Ziel ist nun, 
durch die Äußerung, Hilfe beim Erreichen dieses Guten zu erhalten. Dem Aus-
sagesatz spezifisch hingegen sei, dass die Seele hierbei auf sich selbst, nämlich 
auf die Erkenntnis, gerichtet ist und danach strebt, diese Erkenntnis in Sprache 
zu übertragen. Auch für Boethius ist die Bezeichnungsfunktion des Aussagesat-
zes der entscheidende Punkt dafür, dass diese Satzart als interpretatio bezeichnet 
werden kann: 

„Nomen und Verbum, die nämlich durch sich selbst bezeichnen, bilden in 
diesem Buch die Teile der interpretatio. Nichtsdestoweniger ermangelt es 
auch der Rede (oratio) nicht an einer Bezeichnungsfunktion, da sie selbst 
zugleich einen sprachlichen Ausdruck als auch eine Verbindung von be-
zeichnenden Teilen darstellt.“ 20

Abgrenzung zu den Skopoi anderer Pragmatien
Das Interesse an Sprache ist in dieser sprachphilosophischen Betrachtung im 
Rahmen der Nützlichkeit der Sprache für die Logik als Instrument der Philoso-
phie auf die Verbindung gerichtet, die zwischen der Sprache und der Erkenntnis 
besteht. Es steht nicht die Funktion von Sprechakten im Fokus, durch die eigene 
Begehren angezeigt und um Unterstützung bei der Erfüllung geworben werden 
können. Stattdessen wird Sprache unter dem Aspekt untersucht, dass und wie sie 
Erkanntes ausdrückt. 

 19	 Ammonios, in PH, 5,2–9: ῥητέον οὖν ὅτι τῆς ψυχῆς τῆς ἡμετέρας διττὰς ἐχούσης δυνάμεις, 
τὰς μὲν γνωστικὰς τὰς δὲ ζωτικὰς τὰς καὶ ὀρεκτικὰς λεγομένας (λέγω δὲ γνωστικὰς μὲν 
καθ’ ἃς γινώσκομεν ἕκαστον τῶν ὄντων, οἷον νοῦν διάνοιαν δόξαν φαντασίαν αἴσθησιν, 
ὀρεκτικὰς δὲ καθ’ ἃς ὀρεγόμεθα τῶν ἀγαθῶν, ἢ τῶν ὄντων ἢ τῶν δοκούντων, οἷον 
βούλησιν λέγω προαίρεσιν θυμὸν ἐπιθυμίαν), τὰ μὲν τέσσαρα εἴδη τοῦ λόγου τὰ παρὰ 
τὸ ἀποφαντικὸν ἀπὸ τῶν ὀρεκτικῶν δυνάμεων προέρχονται (τῆς ψυχῆς οὐκ αὐτῆς καθ’ 
αὑτὴν ἐνεργούσης ἀλλὰ πρὸς ἕτερον ἀποτεινομένης τὸν συμβάλλεσθαι δοκοῦντα πρὸς 
τὸ τυχεῖν τῆς ὀρέξεως.

 20	 Boeth., in PH2, 6,20–25: interpretationis vero partes hoc libro constituit nomen et verbum, 
quae scilicet per se ipsa significant, nihilominus quoque orationem, quae et ipsa cum vox sit 
ex significativis partibus iuncta significatione non caret.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



72 ﻿Boethius’ Sprachkonzept

Damit unterscheidet sich die Gliederung in die Teile der interpretatio auch von 
der Untergliederung in die Teile, die wir in den Kategorien finden. Denn während 
Sprache dort danach untersucht werde, wie sie vermittels Gedanken die Dinge 
bezeichnen könne, die den Gedanken zugrunde liegen, liege das Augenmerk von 
De interpretatione darauf, wie Sprache Gedanken bezeichne. 21 Wenn die gedank-
liche Bezugnahme auf Dinge in der Natur grundsätzlich auf zehnfache Weise 
geschehen könne, wie es in den Kategorien gezeigt werde, so blieben dennoch 
dabei die Elemente, wie Sprache diese gedankliche Bezugnahme ausdrücken 
kann, stets diese zwei: Nomen und Verbum. 22 Während also die Unterteilung von 
Sprache in Elemente, wie sie in den Kategorien vorgenommen wird, nicht auf De 
interpretatione übertragen werden könne, weil in den Kategorien die Unterteilung 
sich aus der Differenzierung der möglichen Bezugnahme auf die Dinge ergibt, 
könne auch nicht auf die Unterteilung von Sprache zurückgegriffen werden, wie 
sie Aristoteles in der Poetik vornimmt: 

„In seiner Poetik unterteilt er den sprachlichen Ausdruck nicht in dersel-
ben Weise, sondern zählt alle Teile des sprachlichen Ausdrucks auf und 
bestätigt auch, dass sie Teile des sprachlichen Ausdrucks sind: Buchsta-
ben, Silben, Konjunktionen, Artikel, Nomina, Fälle, Verba und Sätze. Der 
sprachliche Ausdruck besteht nämlich nicht nur aus sprachlichen Klän-
gen mit Bezeichnungsfunktion, sondern geht über die Bezeichnungen von 
sprachlichen Klängen hinaus und beinhaltet auch sprachlich artikulierte 
Geräusche. Denn jede Silbe, jedes Nomen, jeder beliebige andere sprachli-
che Ausdruck, der in Buchstaben aufgeschrieben werden kann, ist in dem 
Terminus locutio, den die Griechen λέξις nennen, enthalten. Dieses gilt 
aber nicht für die interpretatio. Denn hierbei genügt es nicht, dass es einen 
sprachlichen Klang gibt, der in Buchstaben ausgedrückt werden kann, 
sondern zusätzlich dazu muss er auch etwas bezeichnen.“ 23

 21	 Vgl. Boeth., in PH2, 7,18–27: atque hoc distat libri huius intentio a praedicamentorum in 
denariam multitudinem numerositate collecta, ut hic quidem tantum de numero significan-
tium vocum quaeratur, quantum ad ipsas attinet voces, quibus significativis vocibus in-
tellectus animi designentur, quae sunt scilicet simplicia quidem nomina et verba, ex his 
vero conpositae orationes: praedicamentorum vero haec intentio est: de significativis rerum 
vocibus in tantum, quantum eas medius animi significet intellectus.

 22	 Vgl. Boeth., in PH2, 8,22–30: nam quoniam decem res omnino in omni natura reperiuntur, 
decem quoque intellectus erunt, quos intellectus quoniam verba nominaque significant, 
decem omnino erunt praedicamenta, quae verbis atque nominibus designentur, duo vero 
quaedam id est nomen et verbum, quae ipsos significent intellectus. sunt igitur elementa 
interpretationis verba et nomina, propriae vero partes quibus ipsa constat interpretatio sunt 
orationes.

 23	 Boeth., in PH2, 8,7–20: in opere vero de poetica non eodem modo dividit locutionem, sed 
omnes omnino locutionis partes adposuit confirmans esse locutionis partes elementa, syl-
labas, coniunctiones, articulos, nomina, casus, verba, orationes. locutio namque non in solis 
significativis vocibus constat, sed supergrediens significationes vocum ad articulatos sonos 
usque consistit. quaelibet enim syllaba vel quodlibet nomen vel quaelibet alia vox, quae 
scribi litteris potest, locutionis nomine continetur, quae Graece dicitur λέξις. sed non eodem 

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



73Worum geht es in De interpretatione?

Boethius verweist sehr feinsinnig darauf, dass die Unterteilung von Sprache in 
ihre Teile von dem Aspekt abhängt, unter dem man sie betrachtet. Aristoteles 
selbst stellt in verschiedenen Pragmatien unter verschiedenen Skopoi mehrere 
Möglichkeiten vor. Boethius wiederum präsentiert diese verschiedenen Untertei
lungsmöglichkeiten, um den Aspekt, unter dem in De interpretatione Sprache be-
trachtet wird, zu schärfen und Verwechslungsmöglichkeiten auszuschließen. Die 
Sprachbetrachtung in den Kategorien habe das mittels Sprache indirekt bezeich-
nete Ding im Blick; die Sprachbetrachtung in der Kunst und der Grammatik fo-
kussiere auf die sprachliche Äußerung in Form und Kontext; die Sprachbetrach-
tung in De interpretatione betrachte Sprache in ihrem Wesen, nämlich insofern sie 
Gedanken bezeichnet. Dieser Wesenszug wird deutlich, wenn man die Analyse 
der sprachlichen Elemente, d. h. die des Nomens und des Verbums, betrachtet. 

Das Nomen als Element der interpretatio
Das Genus des Nomens ist die vox, also der sprachliche Ausdruck, der sich, wie 
wir bereits gesehen haben, von anderen Geräuscherzeugnissen des Menschen 
durch die Art der Produktion des Ausdrucks, nämlich durch Beteiligung von 
Luftröhre und Zunge, unterscheidet. Erste spezifische Differenz, die das No-
men von anderen articulatae voces unterscheidet, ist die innewohnende Bezeich-
nungsfunktion. Das Nomen ist eine vox significativa und grenzt sich damit von 
bedeutungslosen Wortbestandteilen wie Silben, aber auch von bedeutungslosen 
Wörtern wie das als Beispiel verwendete blityri ab. 24 Mit der Benennung einer 
weiteren Differenz grenzt Boethius das Nomen von voces significativae ab, die in-
sofern Zeichen (signum 25) sind, als sie durch sprachliche Ausdrücke auf körperli-
chen oder seelischen Schmerz verweisen, ohne Nomen zu sein, wie Klageschreie 
oder Gejammer: 

„Was folglich fügt er hinzu? Ein Nomen ist nicht einfach <nur> ein sprach-
licher Ausdruck mit Bezeichnungsfunktion, sondern es ist dies, insofern 
es gemäß einer Entscheidung (secundum placitum) zustande kam. Das be-
deutet, dass es gemäß einer bestimmten Etablierung und Entscheidung 
(secundum quandam positionem placitumque) desjenigen, der das Nomen ge-
setzt hat, verwendet wird. Denn kein Nomen ist auf natürliche Weise zu-
stande gekommen. Auch wird es niemals so, wie die zugrunde liegende 
Sache natürlich ist, mit einem aus der Natur kommenden Namen benannt 
werden. Das menschliche Geschlecht aber, das das Vermögen zum ver-
nünftigen Denken und zur Sprache besitzt, setzte die Namen aus beliebi-

modo interpretatio. huic namque non est satis, ut sit huiusmodi vox quae litteris valeat ad-
notari, sed ad hoc ut aliquid quoque significet.

 24	 Vgl. Boeth., in PH2, 53,11–54,14. Ammonios verwendet als Beispiel für solch ein bedeutungs-
freies Wort skindapsos, vgl. Ammonios, in PH, 17,20–25; 30,17–19; 31,14; beide Beispiele wer-
den bereits in stoischen Quellen verwendet, vgl. Hans von Arnim SVFII Frgt. 149.

 25	 Boethius verwendet für die Zeichenfunktion von Sprache eine andere Vokabel: nota, vgl. 
ausführlich hierzu unten 4.4, S. 97ff.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



74 ﻿Boethius’ Sprachkonzept

gen Buchstaben und Silben zusammen und ordnete diese den einzelnen 
Substanzen der zugrunde liegenden Dinge zu.“ 26

Sowohl die Verwendung des Zeichenbegriffs als auch die hier scheinbare Ab
grenzung zur platonischen Theorie der Namensgebung werden wir später 
behandeln. Für den hier im Fokus stehenden Sachverhalt ist es wichtig festzu-
halten, dass Boethius an dieser Stelle das konventionelle Zustandekommen des 
sprachlichen Ausdrucks als Wesensmerkmal des Nomens benennt und begrün-
det. Nomina, so Boethius, können deshalb nicht naturaliter sein, weil sie, erstens, 
nicht überall gleich seien. Im Unterschied zu den naturaliter zustande kommen-
den und völkerübergreifend identischen Sinneswahrnehmungen variieren die 
Bezeichnungen unter den Völkern. Zweitens könnten Namen sich ändern. Und 
drittens sei es möglich, ein und dieselbe Sache mit verschiedenen Namen zu 
belegen. 27 

Zum Wesen der Natürlichkeit gehört demnach eine von räumlichen und zeit-
lichen Veränderungen unabhängige Konstanz und Bestimmtheit. Was natürlich 
ist, ist überall gleich, immer gleich und eindeutig bestimmt. Nomina gehören of-
fenkundig nicht dazu. Das zeigt zum einen die Empirie, zum anderen lässt es 
sich sachlich dadurch begründen, dass der Mensch beim Prozess des Übertrags 
vom Gedanken zur Sprache die Möglichkeit hat, verschiedene Buchstaben- und 
Silbenkombinationen zu wählen. Selbst wenn es einen optimalen sprachlichen 
Ausdruck gäbe, der der Natur der Sache, die dem Begriff unterliegt, in vielen 
Hinsichten angemessen ist, so ist es nicht zwingend, dass die Menschen diesen 
Ausdruck auch wählen. Die zugrunde liegenden Dinge hingegen sind immer 
und überall identisch. Da die Erkenntnis eine Angleichung der Seele an das er-
kannte Ding darstellt, hat der Mensch auch hierauf keinen Einfluss, wie sich das 
Erkannte seelisch darstellt. Einfluss hat er aber auf die sprachliche Zuordnung. 
Diese ist per se secundum placitum, d. h. in erster Linie: sie unterliegt keinen na-
türlichen Notwendigkeiten, unabhängig davon, ob Konventionen, Belieben, Ein-
sicht oder Willkür Maßstab der sprachlichen Zuordnung sind. Secundum placitum 
bedeutet vor allem: non naturaliter! Denn auch die der Natur der Sache angemes-
senste Versprachlichung ist eine Benennung secundum placitum, der eine mensch-
liche Entscheidung zugrunde liegt, sich bei der Bezeichnung möglichst nahe an 
bestimmten Aspekten der Natur der Sache zu orientieren. 

Doch auch mit der Hinzufügung dieser Differenz ist das Nomen noch nicht 
hinreichend bestimmt. Um es von einem Verbum unterscheiden zu können, müs-

 26	 Boeth., in PH2, 54,29–55,7: quid igitur adiecit? nomen vocem esse significativam non sim-
pliciter, sed secundum placitum. secundum placitum vero est quod secundum quandam 
positionem placitumque ponentis aptatur. nullum enim nomen naturaliter constitutum est 
neque umquam sicut subiecta res natura est ita quoque a natura venienti vocabulo nuncu-
patur, sed hominum genus, quod et ratione et oratione vigeret nomina posuit eaque quibus 
libuit litteris syllabisque coniungens singulis subiectarum rerum substantiis dedit.

 27	 Vgl. Boeth., in PH2, 55,6–56,21.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



75Worum geht es in De interpretatione?

se nun noch hinzugefügt werden, dass das Nomen etwas bezeichnet, ohne dabei 
die Zeit mit anzuzeigen. Nomina könnten demnach zwar Zeit und Zeitliches be-
zeichnen, aber einer significatio in Form eines Nomens folge keine damit verbunde-
ne Anzeige der Zeit. 28 Im Kontext der Definition der spezifischen Eigenschaften 
des Verbums werden wir auf diesen Unterschied noch einmal zurückkommen. 

Schließlich bleibt eine letzte Differenz zu nennen, um das Nomen nicht nur 
von anderen Laut- und Wortarten, sondern auch von Wortgruppen abzugrenzen, 
die ebenfalls alle bislang genannten Eigenschaften besäßen: Platon und Sokrates 
sei offenkundig kein Nomen. Der Grund liegt darin, dass zusätzlich die Eigen-
schaft vorhanden sein müsse, dass kein Teil des sprachlichen Ausdrucks selbst 
eine eigenständige Bezeichnungsfunktion besitzt. 29 Die Wortgruppe „Sokrates 
und Platon“ besitzt jedoch zwei eigenständige Teile mit jeweils bedeutungstra-
genden Bezeichnungsfunktionen, ebenso wie die Wortgruppe „wildes Pferd“. 
Das „Wildpferd“ hingegen gilt als Nomen, weil hier der Ausdruck als ganzer auf 
einen Gedanken verweist. Die einzelnen Bestandteile des Ausdrucks können in 
anderen Kontexten potentiell zwar auch eine eigenständige Bedeutung besitzen, 
in diesem Fall jedoch tun sie das nicht. Noch deutlicher wird es im aristotelischen 
Beispiel: Die einzelnen Bestandteile des Namens Kallippos haben hier nicht die 
Bedeutung von schön (kallos) und Pferd (hippos). 

Das Verbum als Element der interpretatio  
Das Verbum unterscheidet sich vom Nomen durch sein spezifisches Merkmal, dass 
es stets die Zeit mit anzeigt: 

„Dem Verbum ist es eigen, dass es die Zeit mit anzeigt. Hierdurch unter-
scheidet es sich auch von der Bestimmung des Nomens. Denn jedes Verbum 
führt eine zusätzliche Bezeichnung (consognificatio), nicht jedoch eine di-
rekte Bezeichnung (significatio) der Zeit mit sich. Nomina bezeichnen näm-
lich Zeit (direkt), das Verbum hingegen, da es hauptsächlich Tätigkeiten 
und Zustände bezeichnet, zieht den Gehalt der Zeit in die Benennung der 
Tätigkeiten und Zustände mit hinein.“ 30

 28	 Vgl. Boeth., in PH2, 57,10–12: unde non dicimus, quod nomen non significet tempus, sed 
quod nomen significatio temporis non sequatur.

 29	 Vgl. Boeth., in PH2, 57,15–24: inveniuntur enim quaedam sine dubio orationes, quae cum 
voces sint et significativae et secundum placitum, quippe quae sunt nominibus conligatae 
tamen sint sine tempore, ut cum dico Socrates et Plato. haec namque oratio; cum ex nomi-
nibus iuncta sit, nomen | quidem non est, vox vero est significativa secundum placitum et 
tempore vacat. ut igitur nomen ab liuiusmodi oratione divideret, addidit hanc differentiam, 
quae est cuius nulla pars est significativa separata.

 30	 Boeth., in PH2, 66,9–15: verbi autem est proprium, quo a definitione nominis segregetur, 
quod consignificat, tempus. omne enim verbum consignificationem temporis retinet, non 
significationem. nomina enim significant tempus, verbum autem cum principaliter actus 
passionesque significet, cum ipsis actibus et passionibus temporis quoque vim trahit.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



76 ﻿Boethius’ Sprachkonzept

Die Bezeichnungsfunktion des Verbums richte sich folglich darauf, was jemand 
oder etwas tut, erfährt oder was ihm zukommt. Indem durch ein Verbum die Tä-
tigkeit oder der Zustand einer Sache in der Verlaufsform bezeichnet wird, werde 
die Zeit dieser Tätigkeit oder des Zustands mit angezeigt. Dadurch, dass Verba 
Tätigkeiten und Zustände von anderen Dingen bezeichnen, benötige der Hörer 
stets auch die Bezeichnung der Sache, auf die das Verbum bezogen ist, sonst irre 
das Denken umher. Gleiches gelte für die bloße Nennung von Nomina. 

In einem anderen Sinne jedoch führe das Nennen von Nomina oder Verba für 
sich auch zu einem Stehenbleiben, Ankommen und Ruhen des Denkens. Denn 
mit der Nennung eines Nomens oder eines Verbums sei ein Signifikationsprozess 
abgeschlossen. Eine Sache werde bezeichnet, entweder, im Fall des Nomens, eine 
Sache für sich, oder im Falle des Verbums ein Akzidens, 31 das einer Sache zuge-
schrieben werde. Dieses Akzidens habe auch für sich selbst eine Bedeutung und 
verweise, auch wenn man es losgelöst verwendet, auf etwas Bestimmtes. Somit 
verhalte sich das Verbum in dieser Hinsicht wie ein Nomen. 32 

Die Aussage als interpretatio
Eine Aussage über etwas könne jedoch weder bloß mit einem Nomen noch bloß 
mit einem Verbum getätigt werden. Eine Aussage zu machen, heiße, zu sagen, 
ob etwas sei oder nicht, also zuzustimmen oder zu negieren, d. h. Wahrheit zu-
schreiben zu können. Hierfür bedürfe es der Kombination: aus Verbum und No-
men. 33 

Fazit: Vom Geräusch zur Aussage
Zusammenfassend lässt sich sagen, dass Boethius aus den wenigen Zeilen des 
erstens Kapitels von Aristoteles’ De interpretatione die sprachphilosophisch rele-
vanten Aspekte entfaltet. Sprache beginne dort, wo ein wirkursächlich durch die 
Organe, konkret durch Luftröhre und Zunge, form- und zielursächlich 34 durch 
die Vorstellungskraft hervorgebrachtes buchstabierbares Lautgebilde auf etwas 
Erkanntes – sei es Wahrgenommenes, sei es Vorgestelltes, sei es begrifflich Erfas-
stes – verweist. Einem nicht durch die Zunge geformten, also nicht artikulierten 
und buchstabierbaren Lautgebilde fehlt die reproduzierbare und definierbare 
Form, auf die sich Sprecher und Hörer wechselseitig für die Zuweisung von Laut-
gebilde zu Auszudrückendem einigen könnten. Einem bloß artikulierbaren Laut-
gebilde ohne Bezeichnungsfunktion fehlt der Bezugspunkt, auf den es verweisen 
kann. Einem Lautgebilde, das zwar auf etwas verweist, dies aber in einer natür-
lichen Weise tut, so dass es kulturübergreifend gleich ist, wie es bei Ausdrücken 

 31	 Vgl. Boeth., in PH2, 67,7–11: dicit autem esse verbum semper eorum quae de altero praedi-
cantur notam, quod huiusmodi est ac si diceret nihil aliud nisi accidentia verba significare. 
omne enim verbum aliquod accidens designat.

 32	 Vgl. Boeth., in PH2, 71,4–74,33.
 33	 Vgl. Boeth., in PH2, 74,33–78,28.
 34	 Vgl. hierzu oben S. 48f.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



77Worum geht es in De interpretatione?

von Schmerz, Panik, Angst etc. vorkommt, fehlt das Potential Meinungen und 
Gedanken auszudrücken. Die articulatio macht aus einem Geräusch (sonus) einen 
Ausdruck (vox), die significatio macht aus einem Audruck eine vox significativa. 
Durch das Mitwirken der Vorstellung wird aus einer vox significativa eine interpre-
tatio, wird aus einem Ausdruck Sprache. Es gibt zwei Teile der Sprache, insofern 
Sprache auf Erkanntes verweist: erstens der Teil, der etwas Erkanntes für sich 
bezeichnet. Das ist das Nomen. Zweitens der Teil, der etwas von etwas bezeich-
net, der auf bestimmte Tätigkeiten oder Zustände einer Sache verweist. Hierbei 
wird stets die Zeitdimension mitangezeigt. Dies ist das Verbum. Für Boethius sind 
Nomina und Verba bereits interpretationes, nicht erst der Aussagesatz, wie er gegen 
Alexander argumentiert: 35 

„Es ist nämlich ausreichend, dass der Titel so gewählt wurde, dass er auch 
anderes mit umfasst, so wie wir es bereits oben gesagt haben, dass die 
Behandlung der Nomina, der Verba und der Sätze in dem einen Begriff der 
interpretatio mit inbegriffen sei, wenn dieses Buch von ihm De interpretatio-
ne genannt wird. Aber wenn er [scil. Alexander] hinzufügt, dass nur jener 
Satz interpretatio genannt werden solle, in dem Wahrheit und Falschheit 
ermittelt werden könne, wie es im Aussagesatz der Fall ist, ist dies das 
Zeichen eines Mannes, dem es – wie Porphyrios es ausdrückt – eher um 
die Erfindung von Begriffsbezeichnungen geht, als eines Mannes, dem die 
lehrende Vermittlung wichtig ist.“ 36

Die Möglichkeit, mittels einer Rede Wahrheit und Falschheit zu finden, ist We-
sen des Aussagesatzes. Interpretatio ist für Boethius der allgemeinere Begriff, der 
nicht ausschließlich Aussagesätze bezeichnet, sondern für alle oben definierten 
Bezeichnungen angewendet werden kann. Als Teil des Organons hat De interpre-
tatione seinen Platz vor den Analytiken, in denen es um die Syllogismen geht. Mit 
Blick hierauf liegt der Skopos dieser Schrift auf den Elementen des Syllogismus, 
den Aussagesätzen, deren Eigenschaften und Möglichkeiten mit Blick auf die 
Vermittlung von Wahrheit und Falschheit im Buch ausführlich erörtert werden. 
Dem Anfänger und Wissenschaftseinsteiger jedoch, so Boethius, seien als Ein-
stieg eine möglichst leicht verständliche Einführung in die Natur der Rede über-

 35	 Vgl. ausführlich Boeth., in PH2, 10,5–11,11.
 36	 Boeth., in PH2, 11,2–11: satis est enim libri titulum etiam de aliqua continenti communione 

fecisse, ut nos eum et de nominibus et verbis et de orationibus, cum haec omnia uno in-
terpretationis nomine continerentur, supra fecisse docuimus, cum hic liber ab eo de inter-
pretatione notatus est. sed quod addidit illam interpretationem solam dici, qua in oratione 
possit veritas et falsitas inveniri, ut est enuntiativa oratio, fingentis est (ut ait Porphyrius) 
significationem nominis potius quam docentis. Vgl auch: Boeth., in PH1, 33,26–34,2: ita nunc 
licet non de omni interpretatione pertractet, tamen quoniam de una quae est enuntiatio et 
de nominibus et verbis, quae interpretationes simplices sunt, dicendum erat, a communi et 
generali vocabulum libri de interpretatione conposuit.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



78 Boethius’ Sprachkonzept﻿

haupt, 37 d. h. eine Einführung in das Wesen von Sprache zu geben, und damit 
Antworten auf die Fragen zu liefern, worauf sie verweist und was ihre Elemente 
sind. Daher dient der Einstieg in De interpretatione sprachphilosophischen Erörte-
rungen. Ab dem fünften Kapitel wird wieder die Funktion des Aussagesatzes für 
die Logik im Zentrum stehen. 

4.3 	Über Natürlichkeit und Konventionalität der Sprache  
Oder: Boethius contra Platon?

Aristoteles’ Konventionalitätsanspruch an die Sprache
Boethius bestätigt Aristoteles’ Aussage, dass zum Wesen der Sprache die kon-
ventionelle Setzung zählt. Aristoteles äußert sich an zwei Stellen zu seinem Ver-
ständnis von Konventionalität. Zum einen erläutert er das Definitionsmerkmal 
κατὰ συνθήκην (gemäß Übereinkunft) für das Nomen (bei ihm freilich: ὄνομα) 
wie folgt: 

„Gemäß der Übereinstimmung aber bedeutet, dass es keine Nomina 
[ὀνόματα] von Natur aus gibt, sondern erst dann, wenn er [scil. der Laut 38] 
zu einem Symbol geworden ist. Denn auch die undeutlichen Tierlaute be-
zeichnen etwas, sind aber selbst keine Nomina.“ 39

Im vierten Kapitel über die Rede nimmt Aristoteles auf diese Passage Bezug, fügt 
aber eine weitere Erläuterung hinzu: 

„Jede Rede bezeichnet etwas, aber nicht wie ein ‚Organ‘, sondern wie be-
reits gesagt gemäß Übereinstimmung.“ 40

In diesen beiden kurzen Stellen gibt Aristoteles drei Hinweise darauf, wie die 
Voraussetzung der konventionellen Setzung verstanden werden muss: Erstens 
muss der sprachliche Ausdruck die Funktion eines Symbols haben; zweitens darf 
der sprachliche Ausdruck nicht unartikuliert sein; drittens darf der sprachliche 
Ausdruck nicht in der Weise etwas bezeichnen, wie es Organe tun. 

Der Symbolfunktion von Sprache werden wir uns ausführlich im folgenden 
Unterkapitel widmen. Das Problem der fehlenden Artikuliertheit (d. h. der un-
möglichen Verschriftlichung von sprachlich nicht definierten Lauten) haben wir 

 37	 Vgl. Boeth., in PH1, 34,24–35,2: recte prius de simplici adfirmatione et de simplici negatione 
omninoque de enuntiatione simplici disputaturus, quoniam omnis enuntiatio simplex ver-
bis nominibusque coniungitur, primam disputationem de nominibus et verbis instituit. his 
enim prius ad scientiam venientibus tota facillime natura orationis aperitur.

 38	 Vgl. John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 43, Fn. 119.
 39	 Aristoteles, Peri Hermeneias, 16a26–29: τὸ δὲ κατὰ συνθήκην, ὅτι φύσει τῶν ὀνομάτων 

οὐδέν ἐστιν, ἀλλ’ ὅταν γένηται σύμβολον· ἐπεὶ δηλοῦσί γέ τι καὶ οἱ ἀγράμματοι ψόφοι, 
οἷον θηρίων, ὧν οὐδέν ἐστιν ὄνομα.

 40	 Aristoteles, Aristot. herm., 16b33–17a2: ἔστι δὲ λόγος ἅπας μὲν σημαντικός, οὐχ ὡς ὄργανον 
δέ, ἀλλ’ ὥσπερ εἴρηται κατὰ συνθήκην.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



79Über Natürlichkeit und Konventionalität der Sprache

bereits behandelt. Offenbar gilt die Artikuliertheit von Lauten als Merkmal eines 
unnatürlichen Zustandekommens. Ebenfalls ausgeschlossen mit der Bedingung 
der konventionellen Setzung für Sprache ist offenbar nun die Weise der Bezeich-
nung, wie es „Organe“ tun. 

Boethius’ Bezugnahme auf Platon
Hier scheint eine Differenz zwischen Platon und Aristoteles zutage zu treten, 
wie sie kaum deutlicher explizit gemacht werden könnte. Denn in einer längeren 
Passage 41 des Kratylos lässt Platon Sokrates im Gespräch mit Hermogenes deut-
lich machen, dass die Sprache ihre spezifische Funktion eben als und wie ein 
Werkzeug (organon) erfüllt. Ammonios hat zu diesem scheinbaren Widerspruch 
zwischen Platon und Aristoteles ausführlich Stellung bezogen. 42 Dessen Argu-
mentation wird auch hier Berücksichtigung finden, doch soll in diesem Abschnitt 
im Vordergrund stehen, wie Boethius mit diesem Widerspruch umgeht. Denn 
mit Blick auf Ammonios’ Kommentar ist besonders auffällig, dass Boethius so 
gut wie gar nicht (explizit) auf platonische Philosopheme verweist, um aristote-
lische Textstellen zu erklären. Hierfür ließe sich eine didaktische Erklärung fin-
den. Denn anders als man es von Ammonios’ Schülern erwarten kann, dürfte die 
Kenntnis der Platonica in der von Boethius erwarteten Leserschaft nicht sonder-
lich groß und differenziert sein. Interessanterweise gibt es zu dem hier nun zu 
diskutierenden Problem den einzigen expliziten Bezug auf einen platonischen 
Dialog im gesamten Kommentar: 43 

„Die Tatsache, dass die Teile des Satzes, d. h. verbum und nomen, gemäß 
Übereinstimmung (secundum placitum) sind, beweist, dass auch die Sätze 
selbst gemäß Übereinstimmung sind. Wenn also jedes Zusammengesetzte 
seine Natur von den Teilen erhält, aus denen es zusammengesetzt ist, dann 
ist der sprachliche Ausdruck, der aus durch Setzung festgelegten sprach-
lichen Ausdrücken zusammengesetzt ist, selbst auch gemäß Übereinstim-
mung und Setzung geformt. Daher ist deutlich, dass der Satz gemäß Über-
einstimmung ist. Platon aber bestimmt in seinem Dialog Kratylos, dass der 
Satz in einer anderen Weise ist, und sagt, dass der Satz eine gewisse Aus-
rüstung (supellex) und ein Werkzeug (instrumentum) sei, um die Dinge zu 
bezeichnen, die auf natürliche Weise durch die Gedanken erfasst worden 
sind und deren Gedanken mithilfe von Worten zu verbreiten sind. Wenn 

 41	 Vgl. Plat. Krat. 389d–390e.
 42	 Vgl. Ammonios, in PH, 34,10–41,12.
 43	 Boethius verweist an zwei weiteren Stellen ohne Nennung des Dialognamens auf platoni-

sche Texte: einmal in Boeth., in PH2, 146,20 ff. auf Plat. Tim. 29b2–c2, um Platon als Bezugs-
quelle für Aristoteles nachzuweisen; ein weiteres Mal in Boeth., in PH2, 316,10 ff. auf Plat. 
Tht. 186b1 ff., um beispielhaft auf einen Syllogismus bei Platon zuzugreifen.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



80 ﻿Boethius’ Sprachkonzept

nun jedes Werkzeug naturgemäß ist, weil es ein Werkzeug natürlicher 
Dinge ist, glaubt er, dass auch Namen naturgemäß sind.“ 44

Boethius nimmt folglich eine Position, die er exemplarisch als durch Platon ver-
treten anführt, als Ausgangspunkt, um die aristotelische Position abzugrenzen 
und zu schärfen bzw. um zu zeigen, worauf die aristotelische Aussage selbst Be-
zug nimmt: „Aber Aristoteles verneint diese Position.“ 45 Er verweist als nächstes 
auf Alexander, 46 um die Begründung für diese Ablehnung zu liefern. 

Platon argumentiere, dass das Werkzeug einer bestimmten Kunst gemäß der 
Natur dieser Kunst sein müsse. Da der Sehsinn beispielsweise etwas Natürliches 
sei, so müsse das Werkzeug des Sehens, das Auge, auch natürlich sein. Wenn 
man nun sagt, etwas verhalte sich wie ein Werkzeug, so sage man damit zugleich, 
dies sei natürlich und damit immer und überall gleich. Sätze, Nomina und Verba 
sind aber nicht überall gleich. Denn sie variieren, auch wenn sie auf dieselben 
Gedanken Bezug nehmen. Folglich kommen sie gemäß Übereinstimmung und 
Setzung zustande. Was nun aber gemäß Übereinstimmung sei, könne nicht na-
turgemäß sein. Und was nicht naturgemäß sei, könne gemäß der Gleichsetzung 
von ‚natürlich sein‘ und ‚Werkzeug sein‘ kein Werkzeug sein. Denn wenn ein Satz 
nicht natürlich ist, kann er nicht zur (natürlichen) Ausrüstung gehören. 47 

Boethius verweist auf weitere Argumentationen Alexanders, ohne sie deutli-
cher auszuführen, und zieht nun selbst die Schlüsse: Während das menschliche 
Vermögen zu sprechen und Wörter Dingen zuzuordnen natürlich sei, sei die Be-
zeichnung selbst ein Akt einer Setzung und das Produkt einer Entscheidung. So 
wie wir von Natur aus prinzipiell in der Lage seien, uns bestimmte Fähigkeiten 
anzueignen, wir diese Fähigkeiten jedoch nicht von Natur aus besäßen, sondern 
diese erst durch Ausbildung erwerben müssten, so sei auch der sprachliche Aus-
druck etwas Natürliches; die konkrete Bezeichnung vermittels des sprachlichen 

 44	 Boeth., in PH2, 92,25–93,5: Secundum placitum esse orationes illa res adprobat, quod earum 
partes secundum placitum sunt, id est verba et nomina. quod si omne conpositum ab his, ex 
quibus est conpositum, sumit naturam, vox quae positione constitutis vocibus iungitur ipsa 
quoque secundum placitum positionemque formatur. quare manifestum est orationem se-
cundum placitum esse.Plato autem in eo libro, qui inscribitur Cratylus, aliter esse constituit 
eamque dicit supellectilem quandam atque instrumentum esse significandi res eas, quae 
naturaliter intellectibus concipiuntur, eorumque intellectuum vocabulis dispertiendorum. 
quod <(si)> omne instrumentum, quoniam naturalium rerum, secundum naturam est ut 
videndi oculus, nomina quoque secundum naturam esse arbitratur.

 45	 Boeth., in PH2, 93,8 f.: sed hoc Aristoteles negat.
 46	 Von Alexander wissen wir, dass er Ende des zweiten Jahrhunderts wahrscheinlich einen der 

vier von Marc Aurel geschaffenen Lehrstühle für Philosophie eingenommen hatte, nämlich 
den Lehrstuhl für die peripatetische Philosophie, auf dem er sich sich womöglich gegenüber 
den Philosophien der anderen Lehrstühle, der platonischen, der stoischen und der epikure-
ischen Philosophien, stärker profilieren und abzugrenzen hatte, vgl. hierzu Ilsetraut Hadot, 
Der Philosophische Unterrichtsbetrieb in der Römischen Kaiserzeit, in: Rheinisches Muse-
um für Philologie 146 N.1, 2003, S. 49–71.

 47	 Vgl die ganze Argumentation Boeth., in PH2, 93,8–94,13, mit der Konklusion: quod si oratio 
naturaliter non est, non est supellex.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



81Über Natürlichkeit und Konventionalität der Sprache

Ausdrucks hingegen sei nicht natürlich. Denn der sprachliche Ausdruck an sich 
sei weder Nomen noch Verbum, es müsse erst der Akt des Bezeichnens hinzutre-
ten. 

Das natürliche Vermögen, sprechen zu können, verhalte sich, so Boethius, in 
gewisser Weise zum Akt des Sprechens wie das menschliche Vermögen der Be-
wegung zum Tanz oder die unbearbeitete Bronze zur Statue. Ersteres sei jeweils 
natürlich gegeben, letzteres verlange das Hinzukommen einer kunstvollen Tä-
tigkeit, die wiederum der Ausbildung bedarf, um überhaupt realisiert werden 
zu können: 48 

„So sind auch das Vermögen selbst, etwas bezeichnen zu können, und der 
sprachliche Ausdruck natürlich, die Bezeichnung aber vermittels des Aus-
drucks ist Teil der (kunstvollen) Gestaltung, nicht Teil der Natur.“ 49

Boethius nimmt damit offenkundig Bezug auf die bekannte Unterscheidung zwi-
schen den verschiedenen Stufen einer dynamis und ihrer jeweiligen Vollendung, 
wie sie bei Aristoteles zu finden ist. Demnach gebe es (erstens) eine dynamis der 
ersten Stufe im Sinn einer possibilitas – d. h. eines angelegten grundsätzlichen Ver-
mögens wie das grundsätzliche Vermögen des Menschen, sprechen zu können –, 
(zweitens) eine dynamis der zweiten Stufe als Vermögen im Sinn der ersten Voll-
endung (entelechia) dieser Möglichkeit – z. B. die konkrete Fähigkeit zu sprechen, 
nachdem man eine Sprache erlernt hat – und (drittens) die Tätigkeit bzw. Ver-
wirklichung oder Aktualisierung des Vermögens (energeia); das wäre die zweite 
Vollendung (zweite Entelechia), in unserem Beispiel: der Akt des Sprechens. 50 

Besonders bemerkenswert ist es, dass Boethius selbst in seinem ersten für An-
fänger ausgelegten Kommentar, der zu weiten Teilen auf die Nennung anderer 
Philosophen verzichtet, die platonische Position als die Aristoteles entgegenge-
setzte Position anführt: 

„Platon stellt fest, dass Namen etwas Natürliches sind. Das versucht er 
durch den Verweis auf die Tatsache zu beweisen, dass die Namen Aus-
rüstung und Werkzeug für die gegenseitige Mitteilung von Meinungen 
seien. Die Ausrüstung wiederum von natürlichen Dingen ist freilich selbst 

 48	 Vgl. Boeth., in PH2, 94,14–25: quocirca dicendum nobis est naturaliter quidem nos esse voca-
les potentesque naturaliter vocabula rebus inprimendi, non tamen naturaliter significativos, 
sed positione: sicut artium singularum naturaliter sumus susceptibiles, sed eas nonj natura-
liter habemus, sed doctrina concipimus: ita ergo vox quidem naturaliter est, sed per vocem 
significatio non naturaliter. neque enim vox sola est nomen aut verbum, sed vox quadam 
addita significatione. sicut naturaliter est moveri, saltare vero cuiusdam iam artificii et posi-
tionis, et quemadmodum aes quidem naturaliter est, statua vero positione aut arte.

 49	 Boeth., in PH2, 94,26–28: ita quoque possibilitas quidem ipsa significandi et vox naturalis 
est, significatio vero per vocem positionis est, non naturae.

 50	 Vgl. hierzu Aristot., an., 416b32–418a6, sowie ausführlich hierzu Wolfgang Bernard, Rezep-
tivität und Spontaneität der Wahrnehmung bei Aristoteles, S. 49–68. Zu den verschiedenen 
Bedeutungen der dynamis vgl. auch Aristoteles, Metaphysics, 2 vols., hg. von W. D. Ross, 
Oxford 1924, IX,1 (1045b27–1046a35).

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



82 ﻿Boethius’ Sprachkonzept

natürlich. Da beispielsweise die Augen Werkzeuge des Sehens sind und 
der Sehsinn eine natürliche Sache ist, ist es notwendig, dass die Augen 
auch natürlich sind. In dieser Weise ist auch die Rede (oratio) Ausstattung 
und Werkzeug natürlicher Dinge, nämlich von Meinungen. Damit ist auch 
die Rede selbst etwas Natürliches. Aristoteles aber sagt, dass die Rede 
nicht naturgemäß sei, sondern konventionell (secundum placitum).“ 51

Aristoteles, so begründet Boethius diese Position, stimme zwar zu, dass wir un-
sere Meinungen durch die Rede mitteilen, aber als natürliche Ausstattung sei sie 
dennoch nicht zu bestimmen. Denn, so der Einwand, da die Teile der sprachli-
chen Aussage, nämlich Nomina und Verba, konventionell zustande kommen, müs-
se die Rede, die nun aus konventionellen Teilen zusammengesetzt sei, selbst auch 
etwas Konventionelles sein. 52 Somit sei die folgende Definition der sprachlichen 
Aussage auch richtig: 

„Die Rede ist ein sprachlicher Laut mit Bezeichnungsfunktion, der kon-
ventionell zustande kommt und dessen Teile auf etwas anderes, außerhalb 
der Rede Befindliches, verweisen.“  53 

Platons Kratylos
Bevor wir zu einer Bewertung der Aussagen des Boethius kommen, soll zunächst 
die Argumentation des platonischen Kratylos kurz nachgezeichnet werden. So-
krates wird hier in ein Streitgespräch zwischen Hermogenes und Kratylos hin-
eingezogen, in dem es um die Wesenseigenschaft von Namen geht. Hermogenes 
und Kratylos vertreten hierbei zwei entgegengesetzte Positionen. Auf der einen 
Seite steht Kratylos, der die Richtigkeit der Namen in der Natur gegründet sieht: 

„Kratylos sagt hier, lieber Sokrates, dass die Richtigkeit des Namens jedem 
der Dinge von Natur aus zukomme und dass der Name nicht das sei, was 
die Leute als Bezeichnung untereinander vereinbart haben und verwen-

 51	 Boeth., in PH1, 70,1–11: Plato nomina naturalia esse constituit et hoc hinc probare conten-
dit, quod quaedam supellex et quoclammodo instrumentum sint invicem sensa prodendi. 
naturalium vero supellectiles sunt naturales: ut oculi instrumenta quidem sunt videndi, 
qui visus res naturalis est, quare oculos quoque naturales esse necesse est: ita etiam oratio 
rerum naturalium supellex est atque instrumentum id est sententiarum, quare ipsa quoque 
est naturalis. Aristoteles autem dicit non secundum naturam esse orationem, sed secundum 
placitum.

 52	 Boeth., in PH1, 70,11–20: quocirca nec esse orationem supellectilem naturalem. quod enim 
dicit non sicut instrumentum, non dicit non per hoc instrumentum sensa proferri, sed tan-
tum rem esse orationem secundum positionem, per quam proprias sententias demonstre-
mus. cuius enim rei partes ad placitum sunt, ipsa quoque est ad placitum. sed orationis 
partes nomen et verbum sunt, haec autem sunt ad placitum, non natura: oratio igitur ipsa 
secundum placitum positionemque est, sed non est naturaliter constituta.

 53	 Boeth., in PH1, 70,20–23: est autem integra definitio orationis haec: oratio est vox significati-
va secundum placitum, cuius partes aliquid extra significent.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



83Über Natürlichkeit und Konventionalität der Sprache

den, indem sie einen Teil ihrer Sprache dafür nutzen, sondern dass die 
Richtigkeit der Namen von Natur aus überall, sowohl bei den Griechen als 
auch bei den Barbaren, dieselbe sei.“ 54

Hermogenes auf der anderen Seite beharrt auf der Konventionalität, die für die 
Richtigkeit von Namen verantwortlich sei: 

„Wahrlich oft schon, lieber Sokrates, habe ich mich jedenfalls mit diesem 
und mit vielen anderen darüber unterhalten und ich kann nicht davon 
überzeugt werden, dass es ein anderes Maß für die Richtigkeit des Na-
mens gibt als die Vereinbarung und die Übereinstimmung. Mir scheint 
es nämlich richtig zu sein, dass, wenn jemand einer Sache einen Namen 
gibt, dieser Name auch der Richtige ist. Und wenn die Sache wiederum 
einen anderen Namen bekommt, weil jener Name nicht mehr angemessen 
erscheint, dann ist der neue Name um nichts richtiger als der alte. Wir 
geben unseren Haussklaven ja neue Namen, ohne dass dies bedeutet, dass 
der neue Name richtiger sei als sein ursprünglicher. Denn keiner Sache 
kommt ihr Name von Natur aus zu, sondern <der Name entsteht> durch 
Setzung und Gewohnheit derjenigen, die sich an den Namen gewöhnen 
und ihn verwenden.“ 55

Hermogenes’ Ausführungen seiner eigenen Position zeigen, dass er die beiden 
Positionen als nicht miteinander vereinbare Annahmen versteht, die in einem 
kontradiktorischen Verhältnis zueinander stehen. 56 

Argumente für eine natürliche Richtigkeit von Sprache
Sokrates wendet sich nun zunächst Hermogenes zu, um dessen Ansicht zu wi-
derlegen. 57 Ausgangspunkt der Widerlegung ist die Feststellung, dass sowohl 
Dinge (pragmata) als auch Handlungen (praxeis) eine spezifische Natur haben, 
der gemäß sie genau das sind und vermögen, was sie sind und vermögen. 58 Um 
eine Handlung erfolgreich ausführen zu können, muss sich der Handelnde – das 
möchte Platon hier in den Vordergrund rücken – an der Natur der erwünsch-

 54	 Plat. Krat. 383a3–b2: Κρατύλος φησὶν ὅδε, ὦ Σώκρατες, ὀνόματος ὀρθότητα εἶναι ἑκάστῳ 
τῶν ὄντων φύσει πεφυκυῖαν, καὶ οὐ τοῦτο εἶναι ὄνομα ὃ ἄν τινες συνθέμενοι καλεῖν 
καλῶσι, τῆς αὑτῶν φωνῆς μόριον ἐπιφθεγγόμενοι, ἀλλὰ ὀρθότητά τινα τῶν ὀνομάτων 
πεφυκέναι καὶ ῞Ελλησι καὶ βαρβάροις τὴν αὐτὴν ἅπασιν.

 55	 Plat. Krat. 384c9–e8: καὶ μὴν ἔγωγε, ὦ Σώκρατες, πολλάκις δὴ καὶ τούτῳ διαλεχθεὶς καὶ 
ἄλλοις πολλοῖς, οὐ δύναμαι πεισθῆναι ὡς ἄλλη τις ὀρθότης ὀνόματος ἢ συνθήκη καὶ 
ὁμολογία. ἐμοὶ γὰρ δοκεῖ ὅτι ἄν τίς τῳ θῆται ὄνομα, τοῦτο εἶναι τὸ ὀρθόν καὶ ἂν αὖθίς 
γε ἕτερον μεταθῆται, ἐκεῖνο δὲ μηκέτι καλῇ, οὐδὲν ἧττον τὸ ὕστερον ὀρθῶς ἔχειν τοῦ 
προτέρου, ὥσπερ τοῖς οἰκέταις ἡμεῖς μετατιθέμεθα οὐδὲν ἧττον τοῦτ᾿ εἶναι ὀρθὸν τὸ 
μετατεθὲν τοῦ πρότερον κειμένου: οὐ γὰρ φύσει ἑκάστῳ πεφυκέναι ὄνομα οὐδὲν οὐδενί, 
ἀλλὰ νόμῳ καὶ ἔθει τῶν ἐθισάντων τε καὶ καλούντων.

 56	 Zur Unterscheidung zwischen konträr und kontradiktorisch vgl. Aristot. de int. c. 7.
 57	 Vgl. Plat. Krat. 385a1–391b3.
 58	 Vgl. Plat. Krat. 386d8–387a8.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



84 ﻿Boethius’ Sprachkonzept

ten Handlung orientieren. Sokrates widerspricht an dieser Stelle im Dialog dem 
protagoreischen Diktum vom Menschen als Maß aller Dinge: So viele Freiheiten 
der Mensch in seinen Handlungen auch habe – wenn er etwas schneiden oder 
brennen möchte, könne er hierbei nicht beliebig vorgehen. Er – der handelnde 
Mensch – sei nicht das Maß, sondern er müsse sich nach etwas richten, nämlich 
nach der Natur der Handlung. Tue er dies nicht, und versuche beispielsweise 
mit Stumpfem oder Weichem zu schneiden oder mit Kaltem oder Nassem zu 
brennen, werde er scheitern. Anschließend bestimmt Sokrates das Reden als 
eine Art des Handelns und das Benennen als eine Art des Redens und damit 
auch als eine Art des Handelns. 59 Folglich gebe es auch eine spezifische Natur 
des Benennens, nach der sich der Handelnde, wenn er angemessen und erfolg-
reich benennen will, richten sollte. Und wie bei jeder Handlung gebe es auch 
ein Instrument der Handlung, vermittels dessen die Handlung vollzogen werde. 
Platon lässt Sokrates hier den Vergleich mit den Handwerkskünsten anführen, 
wonach der Bohrende einen Bohrer und der Webende eine Weberlade benötigt. 
Das Werkzeug des Benennenden sei nun das Wort, dessen spezifische Funkti-
on in der Belehrung und Wesensunterscheidung der Dinge liege. 60 Für ein mög-
lichst erfolgreiches Gelingen bedürfe es also einer bestimmten Kunstfertigkeit, 
nämlich des Vermögens (erstens) die Natur der Dinge, (zweitens) das Wesen des 
Benennens und (drittens) die Funktion des Wortes zu (er)kennen. Sokrates nennt 
denjenigen, der diese Kunstfertigkeit besitzt, einen Nomothetês: den Begründer 
einer geltenden Ordnung. 61 Die Aufgabe des Nomothetês ist es, den der Natur ei-
ner Sache geeigneten Namen zu finden und diesen Idealnamen 62 schließlich in 
eine materiale Form, d. h. in Laute und Silben zu gießen. 63 Ob dies gut gelungen 
ist, sollte derjenige prüfen, der sich auf das Fragen und Antworten besonders gut 
verstehe, der also auf ein optimales Funktionieren der Wörter angewiesen ist und 
schnell erkennt, ob die Wörter die Funktion auch erfüllen: der Dialektiker. Und 
so sieht es am Ende der Widerlegung des Hermogenes so aus, als würde Sokrates 
die Position des Kratylos vertreten. Als Ergebnis der Diskussion hält Sokrates 
jedenfalls folgende Formulierung fest: 

„Nachdem wir, Du und ich, die Sache nun untersucht haben, scheint es 
sich jetzt gegen die ursprüngliche Annahme als richtig zu erweisen, dass 
der Name eine gewisse Richtigkeit besitzt und dass sich nicht Jedermann 

 59	 Vgl. Plat. Krat. 387b–d.
 60	 Vgl. Plat. Krat. 388b10–c2: ὄνομα ἄρα διδασκαλικόν τί ἐστιν ὄργανον καὶ διακριτικὸν τῆς 

οὐσίας ὥσπερ κερκὶς ὑφάσματος.
 61	 Vgl. Plat. Krat. 388d–e.
 62	 Zu den verschiedenen Stufen bei der Namensbildung, vgl. Konrat Gaiser, Name und Sache 

in Platons „Kratylos“, Heidelberg 1974, S. 41 sowie Norman Kretzmann, Plato on the Correct-
ness of Names, in: American Philosophical Quarterly 8.2, 1971, S. 126–138, S. 130 f.

 63	 Vgl. Plat. Krat. 389d3–6: ἆῤ  οὖν, ὦ βέλτιστε, καὶ τὸ ἑκάστῳ φύσει πεφυκὸς ὄνομα τὸν 
νομοθέτην ἐκεῖνον εἰς τοὺς φθόγγους καὶ τὰς συλλαβὰς δεῖ ἐπίστασθαι τιθέναι, καὶ 
βλέποντα πρὸς αὐτὸ ἐκεῖνο ὃ ἔστιν ὄνομα, πάντα τὰ ὀνόματα ποιεῖν τε καὶ τίθεσθαι, εἰ 
μέλλει κύριος εἶναι ὀνομάτων θέτης·.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



85Über Natürlichkeit und Konventionalität der Sprache

darauf versteht, diesen einer Sache in angemessener Weise beizulegen, 
nicht wahr?“ 64

Es gebe demnach eine gewisse natürliche Richtigkeit von Namen, doch erfordere 
die richtige Zuordnung des Namens zu einer Sache eine bestimmte Kunstfertig-
keit. Aber worin besteht überhaupt die Richtigkeit eines Namens? Bevor Sokra-
tes im sogenannten Etymologienteil 65 Erklärungen für eine ganze (systematisch 
geordnete) 66 Reihe von Namen anbietet, macht er zwei wichtige Bemerkungen: 
Eine Eineindeutigkeit vom Namen als Zusammensetzung von Buchstaben und 
der Bedeutung könne nicht erwartet werden. Denn „wer sich mit Namen aus-
kennt, schaut auf ihr Vermögen und gerät nicht durcheinander, wenn ein Buch-
stabe hinzugefügt, versetzt oder weggenommen wird, und auch nicht dann, 
wenn sich in gänzlich anderen Buchstaben das Vermögen des Namens findet.“ 67 
Das, was ein Name auszusagen vermag, sein Vermögen bzw. seine dynamis lasse 
sich offenkundig mittels verschiedener Buchstaben aussagen. Das ist die erste 
Vorbemerkung. Die zweite Vorbemerkung zielt darauf, dass die zu benennende 
Sache jeweils in ihrer spezifischen Eigenart erkannt und entsprechend benannt 
werden sollte. Am Beispiel des Stammbaumes des Orestes zeigt Sokrates, dass 
sich Namen nicht automatisch nach Maßgabe der Herkunft vererben: Wenn sie 
in richtiger Weise bezeichnen sollen, müssen sie auf die Art und Natur dessen 
gerichtet sein, das den Namen trägt. 68 

Die Rolle der Meinung bei der Namensvergabe
Es folgen Sokrates’ etymologische Analysen zu den bekannten und benutzten 
Begriffen aus allen sprachlich adressierten Bereichen des Seins und Werdens, die 
Suche nach ersten Elementarworten, die nicht mehr aus anderen Worten abge-
leitet werden können, 69 und schließlich die Rückführung auf die Bedeutung von 
elementaren Lauten, um ein Kriterium für die Richtigkeit der Elementarworte 
zu finden. 70 Die zentrale Aussage des etymologischen Teils, die auch komposi-
torisch das Zentrum des gesamten Dialogs darstellt, 71 führt zu den erkenntnis-
theoretischen Fundamenten von Platons Sprachtheorie. Denn hier stellt Sokrates 

 64	 391a7–b2Plat. Krat. 391a7–b2: νῦν δὲ σκοπουμένοις ἡμῖν, ἐμοί τε καὶ σοί, τοσοῦτον μὲν ἤδη 
φαίνεται παρὰ τὰ πρότερα, φύσει τέ τινα ὀρθότητα ἔχον εἶναι τὸ ὄνομα καὶ οὐ παντὸς 
ἀνδρὸς ἐπίστασθαι καλῶς αὐτὸ πράγματι ὁτῳοῦν θέσθαι, ἢ οὔ.

 65	 Vgl. Plat. Krat. 396d2–421c2.
 66	 Vgl. hierzu ausführlich Konrat Gaiser, Name und Sache in Platons „Kratylos“, S. 54–59.
 67	 Plat. Krat. 394b2–46: οὕτω δὲ ἴσως καὶ ὁ ἐπιστάμενος περὶ ὀνομάτων τὴν δύναμιν αὐτῶν 

σκοπεῖ, καὶ οὐκ ἐκπλήττεται εἴ τι πρόσκειται γράμμα ἢ μετάκειται ἢ ἀφῄρηται, ἢ καὶ ἐν 
ἄλλοις παντάπασιν γράμμασίν ἐστιν ἡ τοῦ ὀνόματος δύναμις.

 68	 Vgl. Plat. Krat. 394d–396c, insb. 394e1–2: καὶ τῷ ἐκ τοῦ εὐσεβοῦς ἄρα γενομένῳ ἀσεβεῖ τὸ 
τοῦ γένους ὄνομα ἀποδοτέον.

 69	 Vgl. Plat. Krat. 422a ff.
 70	 Vgl. Plat. Krat. 422e ff.
 71	 Vgl. Konrat Gaiser, Name und Sache in Platons „Kratylos“, S. 24.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



86 ﻿Boethius’ Sprachkonzept

fest, dass sämtliche etymologische Analysen zu dem Ergebnis kommen, dass 
der sprachlichen Bezeichnung für die Dinge die Vorstellung der Namensgeber 
zugrunde gelegen haben muss, dass die Dinge bewegt, fließend und werdend 
seien. 72 Sokrates stellt hier nicht nur fest, dass zwischen den Dingen und ihren 
Bezeichnungen die Erkenntnisse der Namensgeber liegen, sondern er bewertet 
die den Bezeichnungen vorausgehenden Erkenntnisse auch als fehlerhafte Mei-
nungserkenntnisse: 

„Und wahrlich, beim Hunde, glaube ich, dass es keine schlechte Ahnung 
ist, wie ich es auch schon vorhin gedacht habe, dass die ganz alten Na-
mensgeber, wie auch jetzt die meisten der Weisen, die bei der Erforschung 
danach, wie es sich mit den Dingen verhält, sich immer wieder im Kreis 
drehen, so dass ihnen ganz schwindelig wird, folglich auch annehmen, 
dass sich die Dinge im Kreis drehen und gänzlich in Bewegung sind. Als 
Ursache für diese Meinung geben sie aber nicht ihren eigenen inneren Zu-
stand [πάθος] an. Stattdessen seien die Dinge selbst von Natur aus so, dass 
keines von ihnen fest und beständig sei, sondern sie würden fließen und 
bewegten sich und seien immer voll von gänzlicher Veränderung und ste-
tem Werden. Ich sage, dass das für alle bereits analysierten Namen gilt.“ 73

Stimmliche Nachahmung des Wesens
Wenn Sokrates daraufhin feststellt, dass das richtig gebildete Wort eine stimmli-
che Nachahmung dessen sei, was nachgeahmt wird, und durch diese stimmliche 
Nachahmung eine sprachliche Bezeichnung stattfinde, 74 so meint er, wie er im 
Anschluss konkretisiert, nicht die Nachahmung äußerlicher Aspekte, sondern 
die stimmliche Nachahmung dessen, was das Wesen des zu Bezeichnenden aus-
mache. 75 Diese stimmliche Nachahmung könne demnach gelingen, indem die 
Eigenschaften der einzelnen Lautelemente mit bestimmten Wesenseigenschaf-
ten des zu Bezeichnenden zusammengebracht würden. So sei beispielsweise die 
klangliche Eigenschaft des Lautes ῥῶ (‚r‘) ein wunderbares Instrument zur Ab-

 72	 Vgl. Plat. Krat. 411c6–7: οὐ κατενόησας ἴσως τὰ ἄρτι λεγόμενα ὅτι παντάπασιν ὡς 
φερομένοις τε καὶ ῥέουσι καὶ γιγνομένοις τοῖς πράγμασι τὰ ὀνόματα ἐπίκειται.

 73	 Plat. Krat. 411b3–c: καὶ μήν, νὴ τὸν κύνα, δοκῶ γέ μοι οὐ κακῶς μαντεύεσθαι, ὃ καὶ νυνδὴ 
ἐνενόησα, ὅτι οἱ πάνυ παλαιοὶ ἄνθρωποι οἱ τιθέμενοι τὰ ὀνόματα παντὸς μᾶλλον, ὥσπερ 
καὶ τῶν νῦν οἱ πολλοὶ τῶν σοφῶν ὑπὸ τοῦ πυκνὰ περιστρέφεσθαι ζητοῦντες ὅπῃ ἔχει 
τὰ ὄντα εἰλιγγιῶσιν, κἄπειτα αὐτοῖς φαίνεται περιφέρεσθαι τὰ πράγματα καὶ πάντως 
φέρεσθαι. αἰτιῶνται δὴ οὐ τὸ ἔνδον τὸ παρὰ σφίσιν πάθος αἴτιον εἶναι ταύτης τῆς δόξης, 
ἀλλὰ αὐτὰ τὰ πράγματα οὕτω πεφυκέναι, οὐδὲν αὐτῶν μόνιμον εἶναι οὐδὲ βέβαιον, ἀλλὰ 
ῥεῖν καὶ φέρεσθαι καὶ μεστὰ εἶναι πάσης φορᾶς καὶ γενέσεως ἀεί. λέγω δὴ ἐννοήσας πρὸς 
πάντα τὰ νυνδὴ ὀνόματα.

 74	 Vgl. Plat. Krat. 423b7–8: ὄνομ̓  ἄῤ  ἐστίν, ὡς ἔοικε, μίμημα φωνῇ ἐκείνου ὃ μιμεῖται, καὶ 
ὀνομάζει ὁ μιμούμενος τῇ φωνῇ ὃ ἂν μιμῆται.

 75	 Vgl. Plat. Krat. 423e1–3: τί δὲ δὴ τόδε· οὐ καὶ οὐσία δοκεῖ σοι εἶναι ἑκάστῳ, ὥσπερ καὶ χρῶμα 
καὶ ἃ νυνδὴ ἐλέγομεν· πρῶτον αὐτῷ τῷ χρώματι καὶ τῇ φωνῇ οὐκ ἔστιν οὐσία τις ἑκατέρῳ 
αὐτῶν καὶ τοῖς ἄλλοις πᾶσιν ὅσα ἠξίωται ταύτης τῆς προσρήσεως, τοῦ εἶναι.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



87Über Natürlichkeit und Konventionalität der Sprache

bildung von Gedanken, die auf Dinge verweisen, zu deren Wesenseigenschaften 
Bewegung und Veränderung gehören (z. B. ῥεῖν – fließen), während Druck und 
Komprimierung der Zunge bei der Erzeugung der Laute δέλτα (‚d‘) und ταῦ (‚t‘) 
diese Laute eher dazu geeignet machten, Eigenschaften der Bindung und des 
Stillstands auszudrücken. 76 

Dass sich Kratylos nach diesem Gespräch mit Hermogenes in seiner Positi-
on zu Unrecht bestätigt fühlt, 77 ließe sich zwar schon an diesem Punkt der Ge-
sprächsführung festmachen, doch gibt sich Sokrates schließlich noch die Mühe, 
Kratylos’ Annahme von der natürlichen Richtigkeit der Namen explizit zu wi-
derlegen. 

Kratylos’ Überzeugung von der Natürlichkeit der Namen geht soweit, dass 
er konsequent alle Namen als natürlich und richtig betrachtet. Es gebe demnach 
keine besser oder schlechter gebildeten Namen, sondern alle Namen seien, sofern 
sie Namen sind, richtig gebildet. Fehler entstünden einzig in der Zuordnung von 
Namen zu Dingen, d. h. es sei zwar möglich, dass jemand oder etwas fälschli-
cherweise einen Namen trägt, dieser Name sei aber nicht falsch gebildet, sondern 
lediglich falsch zugeordnet, d. h. er gehöre einer anderen Natur oder Person. 78 

Argumente für eine konventionelle Richtigkeit von Sprache
Sokrates stimmt darin überein, dass eine falsche Zuordnung Ursache für die 
Falschheit von Namen sein kann, 79 verweist aber in Analogie zur Malerei auch 
auf die grundsätzlichen Eigenschaften der Namensbildung, insofern sie eine 
Nachahmung (mimêsis) ist: Neben der Tatsache, dass die Möglichkeit besteht, 
dass eine Nachahmung besser oder schlechter gelingen kann, führt Sokrates den 
prinzipiellen Unterschied zwischen Nachgeahmtem und der Nachahmung an, 
wobei letztere in ihrer Zusammensetzung durchaus variieren könne, ohne den 
richtigen Bezug zum Nachgeahmten zu verlieren. Im Falle von Namen bedeutet 
das, dass einzelne Buchstaben hinzugefügt, weggelassen oder vertauscht wer-
den können, ohne dass der Kern der Sache mit der so veränderten Nachahmung 
verfehlt werde. 80 Die Wesenseigenschaften, auf die die einzelnen Laute durch 
ihre eigenen Klangeigenschaften verweisen, können in ihrer Zusammensetzung 
maximal eine partielle Ähnlichkeit zu bestimmten Wesenseigenschaften der zu 
benennenden Sache erreichen. Eine eineindeutige Identität zwischen den Eigen-
schaften einer zusammengesetzten Lautgruppe und dem zu bezeichnenden We-
sen sei schlicht unmöglich. Dass die Bezeichnung dennoch gelinge und Kommu-
nikation erfolgreich sei, sei schließlich der Gewohnheit und der Übereinkunft zu 

 76	 Vgl. ausführlich Plat. Krat. 426c ff.
 77	 Vgl. Plat. Krat. 428c.
 78	 Vgl. Plat. Krat. 429b–c.
 79	 Vgl. Plat. Krat. 431a.
 80	 Vgl. Plat. Krat. 431a–433b.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



88 ﻿Boethius’ Sprachkonzept

verdanken. So sei auch die bestmögliche und naturgetreueste Namensbildung 
auf konventionelle Aspekte angewiesen. 81 

Kratylos’ Position, dass man von der Kenntnis der Namen unmittelbar auf das 
Wesen der Dinge schließen könne, weist Sokrates entschieden und prinzipiell zu-
rück, da zwischen den Dingen und ihren ersten Namen stets die Erkenntnis und 
die Meinung dessen stehe, der die Namen zuordnete. 82 Die etymologische Ana-
lyse garantiere erstens nicht, dass diese ersten Namen richtig gebildet worden 
seien, und könne zweitens auch zu mehrdeutigen, ja sogar zu widersprüchlichen 
Eigenschaften führen. Es müsse folglich einen anderen Zugang zum Wesen der 
Dinge geben als denjenigen, der über das Wort führt. 83 Dieser Zugang lasse sich 
schließlich nur über ein beständiges Wesen der Dinge und eine sich daran an-
passende beständige Erkenntnis denken. 84 So erweist sich die Beständigkeit des 
Seins als Voraussetzung jeglicher Erkenntnis, die, wenn sie überhaupt Erkenntnis 
sein will, sich an diese Beständigkeit anpassen muss. Nur dies könne die Grund-
lage für ein naturgemäßes Bezeichnen sein. 

Fazit zu Platons Kratylos
Platon, so lässt sich zusammenfassend feststellen, positioniert seinen Sokrates im 
Kratylos weder auf die Seite, die von einer reinen Natürlichkeit aller Worte aus-
geht, noch auf die Seite, die den Worten jede Beliebigkeit zugesteht, solange man 
sich untereinander nur auf ihre Bedeutung einigt. Platon nimmt jedoch nicht 
eine aus beiden Positionen vermengte Mittelposition ein, sondern entwickelt in 
der Auseinandersetzung mit diesen beiden Positionen eine ziemlich konkrete 
Sprachtheorie. Über die Funktion des Wortes schließt er auf die Kriterien der 
Richtigkeit: Das Wort müsse bezeichnen und vermitteln. Die Bezeichnungsfunk-
tion fülle das Wort umso besser aus, je konkreter es sich an dem Wesen der zu 
bezeichnenden Sache orientiere und dabei dieses Wesen durch Ähnlichkeiten 
der zusammengesetzten Lautmaterie nachahme. Das Wort ist jedoch nicht un-
mittelbar mit der zu bezeichnenden Sache verbunden, dazwischen stehe die Er-
kenntnis des Namensgebers. Wenn dieser die zu bezeichnenden Dinge in seiner 
Meinung irrtümlich mit falschen Attributen belegt, spiegele sich dieses Fehlver-
ständnis auch in dem Wort und seiner Lautmaterie wider. Neben diesen mögli-
chen Fehlzuweisungen durch falsche Meinungen führt das bloße Abbildverhält-

 81	 Vgl. Plat. Krat. 434d–435d.
 82	 Vgl. Plat. Krat. 436b4–5: δῆλον ὅτι ὁ θέμενος πρῶτος τὰ ὀνόματα, οἷα ἡγεῖτο εἶναι τὰ 

πράγματα, τοιαῦτα ἐτίθετο καὶ τὰ ὀνόματα, ὥς φαμεν. ἦ γάρ.
 83	 Vgl. Plat. Krat. 439e.
 84	 Vgl. Plat. Krat. 439e–440b. Die Gleichsetzung von Denken und Sprechen, wie sie Rudolf 

Rehn Platon zuschreibt, lässt sich damit nicht aufrechterhalten. Rehn behauptet, dass für 
Platon „jedes (wirkliche) Denken ein inneres Sprechen und jedes (wirkliche) Sprechen ein 
lautes Denken“ sei; vgl. Rudolf Rehn, Sprache und Dialektik in der Aristotelischen Philoso-
phie, Amsterdam, Philadelphia 2000, S. 94. Die Analyse des Kratylos zeigt jedoch deutlich, 
dass und wie Platon explizit zwischen dem Akt der Bestimmtes erfassenden Erkenntnis und 
dem Akt der bloß abbildenden Sprachbildung unterscheidet.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



89Über Natürlichkeit und Konventionalität der Sprache

nis zwischen dem Wort und der Erkenntnis zu Mehrdeutigkeiten. Ein Wort ist 
immer eine Zusammensetzung aus mehreren Lauten, dadurch auch mehrdeutig 
interpretierbar und lässt sich niemals eindeutig mit der zu bezeichnenden Sache 
identifizieren. Folglich ist für eine erfolgreiche Ausübung der Vermittlungsfunk-
tion des Wortes stets ein Rückgriff auf Gewohnheiten und Übereinstimmungen 
notwendig. 

Aristoteles vs. Platon?
Es ist leicht einsichtig, dass in den wesentlichen Punkten Aristoteles mit seiner 
Sprachtheorie an die platonische Position anknüpft. Ammonios hat ausführlich 
gezeigt, wie eine weitere Differenzierung des organon-Begriffs die Widersprü-
che als nur scheinbare Widersprüche entlarvt. 85 Das griechische Wort ὄργανον 
kann sowohl auf das verweisen, was wir im Deutschen als ‚Organ‘ bezeichnen, 
als auch auf das, wofür wir das lateinische Lehnwort ‚Instrument‘ verwenden, 
sprich: auf die natürliche Variante des Werkzeugs, das dem Menschen ohne ei-
genes Zutun zur Verfügung steht, und auf die künstliche Variante des Werk-
zeugs, dessen Erzeugung eine Art von Kunstfertigkeit und Ausbildung bedarf. 
Natürlich sind diejenigen Werkzeuge, die der Ausübung natürlicher Vermögen 
dienen. 86 Natürliche Fähigkeiten, das zeigen die Beispiele, sind die Fähigkeiten, 
die ohne weitere Ausbildung von Natur aus zur Verfügung stehen, 87 wie das Se-
hen, das Hören oder Greifen, deren Werkzeuge bzw. Organe, d. h. die Augen, die 
Ohren, die Hände demzufolge auch natürlich sind. Diese natürlichen Vermögen 
sind die Vermögen erster Stufe. 88 Zu dieser Art von Vermögen zählt auch das 
menschliche Vermögen, einfache und artikulierte Geräusche von sich zu geben. 
Die entsprechenden Hilfsmittel hierfür, wie Lunge und Luftröhre für die einfa-
chen Geräusche sowie Zunge und Gaumen für die artikulierten Laute, können 
auch als natürliche Hilfsmittel bezeichnet werden. 89 

Anders hingegen müssen Hilfsmittel nicht als natürlich bezeichnet werden, 
deren Zustandekommen einer Ausbildung, Übung oder bestimmten Formung 
bedarf. Die Ausübung und Verwendung natürlicher Werkzeuge kann auf kunst-
volle Art geschehen und damit variieren. Der Tanz und der Satz sind somit als 
Ergebnis einer kunstvollen Verwendung natürlicher Werkzeuge nicht natürlich, 
sondern können variieren und sich unterschiedlichen Gegebenheiten und Ge-
wohnheiten anpassen. Wenn die rationale Seele des Menschen Worte gebraucht, 
um zu bezeichnen und zu vermitteln, nutze sie die Worte als künstliche Werk-

 85	 Vgl. Ammonios, in PH, 62,21–64,25.
 86	 Vgl. Ammonios, in PH, 64,2: διὰ τὸν λέγοντα κανόνα φύσει εἶναι πᾶν φυσικῆς δυνάμεως 

ὄργανον.
 87	 Obgleich die Fähigkeiten durch Ausbildung und Übung auch spezialisiert und verbessert 

werden können.
 88	 Vgl. hierzu Aristot., an., 416b32–418a6; sowie ausführlich hierzu Wolfgang Bernard, Rezep-

tivität und Spontaneität der Wahrnehmung bei Aristoteles, S. 49–68.
 89	 Vgl. Ammonios, in PH, 62,32–63,5.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



90 ﻿Boethius’ Sprachkonzept

zeuge, so wie Kämpfer oder Handwerker Schwert und Hammer als Werkzeug 
verwenden, ohne dass diese den Status natürlich verdienten. 

Ammonios’ Differenzierungen
Ammonios hat bereits in seinem Kommentar zum zweiten Kapitel zu De inter-
pretatione ausführlich gezeigt, wie eine Differenzierung der Ausdrücke natürlich 
(physei) und konventionell (thesei) dazu hilfreich sein kann, Widersprüche aufzulö-
sen und zugleich Positionen besser zuzuordnen. Demnach reden die einen Leu-
te von einer Natürlichkeit der Namen, um deutlich zu machen, dass jedes Ding 
seinen passenden Namen von der Natur erhalten habe, 90 während andere Leute 
Namen eine Natürlichkeit beimessen, sobald es eine passende Übereinstimmung 
zwischen den Namen und der durch sie bezeichneten Sache gibt: 91 

„Auch sagen diese, dass die Namen Abbildern gleichen, nicht den natür-
lichen, sondern denjenigen, die von der Malkunst produziert werden, 
welche verschiedene ähnliche Abbilder von verschiedenen Vorbildern her
stellt und dabei freilich bemüht ist, von jedem möglichst das Wesen aus
zudrücken, gemäß welchem auch wir oft versuchen, indem wir bei den 
Namen den Ausgang nehmen, die Naturen der durch sie bezeichneten 
Dinge zu finden. Und wenn wir diese erkennen, versuchen wir zu zeigen, 
dass die den Dingen zugehörigen Namen in Einklang mit diesen Naturen 
stehen.“ 92

Die erste Position ist die des von Platon gezeichneten Kratylos, die zweite Positi-
on vertritt Sokrates im gleichnamigen Dialog. Beide reden von der Natürlichkeit 
von Namen und vertreten dennoch unterschiedliche Ansichten. Ammonios’ Dif-
ferenzierung verdeutlicht, dass jeweils verschiedene Aspekte des Naturbegriffs 
im Vordergrund stehen. Kratylos fokussiert den natürlichen Entstehungspro-
zess, Sokrates zielt mit seinem Naturbegriff auf das Wesen (eidos) einer Sache. Ein 
Name ist demnach natürlich, wenn er das Wesen nach Möglichkeit nachzuahmen 
vermag. Dies kann durch Sprache auf verschiedenen Ebenen gelingen, wie es die 
Beispiele des Sokrates zeigen: Grammatikalisch kann die Wahl des Geschlechts 
angemessen gewählt sein, wenn in Abbildung des biologischen Zeugungspro-
zesses maskuline Worte auf spendende oder eindringende Attribute verweisen, 
während feminine Worte aufnehmende Eigenschaften widerspiegeln – so sei es 
mit Blick hierauf angemessen, dass Fluss und Sonne im Griechischen Maskulina, 

 90	 Vgl. Ammonios, in PH, 34,22–26.
 91	 Vgl. Ammonios, in PH, 35,1–5.
 92	 Ammonios, in PH, 35,6–12: ἐοικέναι καὶ οὗτοι τὰ ὀνόματα λέγοντες εἰκόσιν, οὐ ταῖς 

φυσικαῖς ἀλλὰ ταῖς ὑπὸ τῆς ζωγραφικῆς τέχνης ἀποτελουμέναις, ἣ διάφορα μὲν 
ὁμοιώματα κατασκευάζει τῶν διαφόρων παραδειγμάτων, καὶ ἑκάστου μέντοι σπουδάζει 
κατὰ δύναμιν ἀποτυποῦσθαι τὸ εἶδος, καθ’ ὃ καὶ πολλάκις ἀπὸ τῶν ὀνομάτων ἀναλύοντες 
ἐπιχειροῦμεν τὰς φύσεις τῶν ὀνομαζομένων ὑπ’ αὐτῶν πραγμάτων θηρᾶν, καὶ ταύτας 
γινώσκοντες πειρώμεθα τὰ κείμενα τοῖς πράγμασιν ὀνόματα σύμφωνα ταύταις δεικνύναι.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



91Über Natürlichkeit und Konventionalität der Sprache

der See, der Hafen und die Erde Feminina sind. Semantisch kann ein Name zu 
der Natur des mit ihm bezeichneten Dinges passen, wenn er aus angemessenen 
sprachlichen Bedeutungseinheiten zusammengesetzt ist, so dass Personen, die 
besonders talentiert darin sind, Führungspositionen einzunehmen, mit Blick auf 
ihre Natur angemessene Namen wie Archidamos, Agêsilaos oder Basilikos 93 erhal-
ten sollten. Auf lautsprachlicher Ebene schließlich können bei der Zusammenset-
zung die Klangeigenschaften der Buchstaben mit den wesentlichen Eigenschaf-
ten des zu bezeichnenden Dinges in Einklang gebracht werden. 

Auch die Zuschreibung von Konventionalität zu Namen könne, so Ammo-
nios, auf zweifache Weise verstanden werden. Während die einen damit auszu-
drücken meinen, dass jede Person jederzeit jedem Ding einen beliebigen Namen 
verleihen könne, betonen die anderen dabei den Aspekt, dass Namen nicht durch 
die Natur, sondern durch eine rationale Seele vergeben werden, die bei der Ver-
gabe eines Namens jedoch durchaus auf das Wesen der zu bezeichnenden Sache 
und auf die Angemessenheit des zugeordneten Namens achtet. 94 

Gemäß dieser Unterscheidung vertritt Hermogenes die erste Position, Sokra-
tes die zweite. Und es wird sofort einsichtig, dass zwar jeweils die ersten Positio-
nen kontradiktorisch einander gegenüberstehen, die jeweils zweiten Positionen 
jedoch miteinander vereinbar sind. Sokrates kann demzufolge sowohl die Na-
türlichkeit als auch die Konventionalität von Namen betonen, ohne sich dabei 
zu widersprechen und ohne dabei Kratylos’ oder Hermogenes’ Positionen zu 
ergreifen. 

Ammonios zeigt darüber hinaus, dass Aristoteles, wenn er in De interpretatione 
die Natürlichkeit von Namen zurückweist, die erste Position, exemplarisch ver-
treten durch Kratylos, im Blick hat. Denn in der Praxis seiner Philosophie findet 
Ammonios mehrere Beispiele, in denen Aristoteles auf die Übereinstimmung der 
Bezeichnung mit den wesentlichen Eigenschaften der zu bezeichnenden Sache 
verweist. 95 

Boethius contra Platon?
Nachdem wir nun Platons Position zur Sprachphilosophie im Kratylos nachge-
zeichnet und analysiert haben und zeigen konnten, wie diese mit Blick auf die 
Frage nach der Konventionalität und Natürlichkeit der Sprache in Einklang mit 

 93	 Die Namen Ἀρχίδαμος, Ἀγησίλαος oder Βασιλίσκος lassen sich in bedeutungstragende 
Bestandteile zerlegen, die direkt auf Führungsfunktionen verweisen.

 94	 Vgl. Ammonios, in PH, 35,14–24.
 95	 Vgl. Ammonios, in PH, 37,18–27: δηλοῖ δὲ τοῦτο ἐν πολλαῖς τῶν πραγματειῶν ἑαυτοῦ, 

σύμφωνα δεικνύναι τοῖς πράγμασι τὰ ὀνόματα πειρώμενος, καθάπερ ἐν τῇ Φυσικῇ 
ἀκροάσει τὸ τοῦ αὐτομάτου ὄνομα καὶ τὸ τοῦ κενοῦ, ἐν δὲ τοῖς Μετεώροις τὸ τῆς ψεκάδος 
καὶ τὸ τοῦ ὑετοῦ, καὶ ὅσα μέντοι τιθέντα αὐτὸν ὀνόματα ἴσμεν, ὡς τὸ τῆς ἐντελεχείας ἐπὶ 
τοῦ εἴδους ἢ τὸ τοῦ ὅρου ἐπὶ τῶν ἁπλῶν ἐν τοῖς συλλογισμοῖς φωνῶν ἢ τὸ τοῦ σχήματος 
ἐπὶ τῆς τοιᾶσδε τῶν προτάσεων συμπλοκῆς, καὶ ἐν αὐτῷ τούτῳ τῷ Περὶ ἑρμηνείας βιβλίῳ 
τὸ τοῦ ἀορίστου ὀνόματος ἢ ἀορίστου ῥήματος ἢ τὸ τῆς ἀντιφάσεως ὑπ’ αὐτοῦ τεθέντα 
σαφέστατα δηλοῖ τὴν περὶ τούτων τοῦ φιλοσόφου διάνοιαν.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



92 Boethius’ Sprachkonzept﻿

Aristoteles’ Philosophie verstanden werden kann, 96 wenden wir uns nun wieder 
Boethius’ Formulierungen zu. 

Sowohl im ersten als auch im zweiten Kommentar verweist Boethius auf Pla-
ton als Gegenposition zu Aristoteles’ im vierten Kapitel getätigten Aussage, dass 
Namen keine Werkzeuge und damit auch nicht natürlich seien. Wie gibt Boethius 
nun die platonische Position wieder? 

In seinem ersten Kommentar zeichnet Boethius Platons Argumentation wie 
folgt nach: (Erstens) die Ausrüstung von natürlichen Dingen sei selbst etwas na-
türliches; (zweitens) die Rede sei (natürliche) Ausstattung von natürlichen Din-
gen, nämlich von Erkenntnissen; und (drittens) die Rede sei natürlich. 

Aristoteles hingegen sage, dass die Rede nicht natürlich sei, sondern konven-
tionell. Denn die Rede stelle kein natürliches Rüstzeug dar, was jedoch nicht be-
deute, dass sie nicht den Charakter eines Instruments besäße: Denn durch die 
Rede, sofern sie konventionell ist, legten wir unsere Meinungen dar. 

In seinem zweiten Kommentar bringt Boethius Platons Position der Sache nach 
auf denselben Punkt, argumentiert jedoch differenzierter: (Erstens) die Rede sei 
ein Instrument für Dinge, die auf natürliche Weise mittels des Denkens erfasst 
worden seien und deren Gedanken mithilfe von Worten zu kommunizieren sind; 
(zweitens) Instrumente natürlicher Sachen seien selbst natürlich; (drittens) Na-
men seien natürlich. 97 

Als Widerlegung dieser platonischen Position zeichnet er nun zunächst Alexan
ders Einspruch nach: 

1. Was ein natürliches Werkzeug ist, ist selbst natürlich 
2. Was natürlich ist, ist überall gleich 
3. Die Rede unterscheidet unter den Völkern 
4. Die Rede ist nicht natürlich, sondern konventionell 
5. Die Rede ist kein natürliches Werkzeug 

Boethius fügt an, dass das Vermögen und die Bedingungen des Bezeichnens 
zwar natürlich seien, die Ausübung und Aktualisierung dieses Vermögens je-
doch einer Kunstfertigkeit und Ausbildung bedürften. 98 

 96	 Vgl. ausführlich hierzu Michael Krewet, Platons Kratylos im Transfer, erscheint vorauss. 
2016, der neben den hier bereits genannten Aspekten auch die Funktion der pragmata und 
pathêmata für das Zustandekommen von Sprache bei beiden Philosophen untersucht.

 97	 Vgl. Boeth., in PH2, 93,19–22: idcirco autem instrumentum pro natura posuit, quod (ut dic-
tum est) Plato omnium artium instrumenta secundum naturam ipsarum artium consistere 
proponebat.

 98	 Vgl. Boeth., in PH2, 94,14–28: quocirca dicendum nobis est naturaliter quidem nos esse vo-
cales potentesque naturaliter vocabula rebus inprimendi, non tamen naturaliter significa-
tivos, sed positione: sicut artium singularum naturaliter sumus susceptibiles, sed eas non 
naturaliter habemus, sed doctrina concipimus: ita ergo vox quidem naturaliter est, sed per 
vocem significatio non naturaliter. neque enim vox sola est nomen aut verbum, sed vox qua-
dam addita significatione. sicut naturaliter est moveri, saltare vero cuiusdam iam artificii et 
positionis, et quemadmodum aes qui dem naturaliter est, statua vero positione aut arte: ita

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



93Über Natürlichkeit und Konventionalität der Sprache

Gibt Boethius Platon korrekt wieder? Bemerkenswert ist, dass Boethius nicht 
Platons Argumentation widerlegt, insofern er Prämissen oder Fehlschlüsse an-
greift. Was er widerlegt, ist eine Behauptung, nämlich diejenige, dass Worte na-
türlich bzw. natürliche Werkzeuge sind. Er argumentiert gegen ein bestimmtes 
Verständnis von der Natürlichkeit von Worten und gegen ein bestimmtes Ver-
ständnis vom Werkzeugcharakter von Worten, zeigt aber nicht auf, wo Platon 
den Fehler gemacht haben könnte. Boethius streitet gegen ein Verständnis von 
Natürlichkeit, das weder Setzung noch Konventionalität zulässt. Wir haben be-
reits gezeigt, dass Platon seinen Sokrates nicht ein derartiges Verständnis von 
der Natürlichkeit von Worten vertreten lässt. Sokrates zeigt, dass ein gelingen-
des Handeln sich zum einen an der Natur des Handelns orientieren muss (386e–
387d), zum anderen eines Werkzeugs bedarf (387d–e), das sich in seiner Natur 
mit Blick auf die Natur der spezifischen Handlungsumgebung als angemessen 
erweist. 99 Als Funktion des Namens wird diejenige Aktivität benannt, die ver-
mittels des Werkzeugs ‚Name‘ verwirklicht werden soll, nämlich das Unterschei-
den von Dingen und das Kommunizieren. 100 

Hervorhebung des Erkenntnisaspekts bei der Sprachbildung
Darüber hinaus ist es bemerkenswert, dass Boethius die scheinbar platonische 
Position auf der einen Seite derart verkürzt darstellt, als ob Platon einseitig die 
Natürlichkeit von Namen gegen die Konventionalität ausspiele, auf der anderen 
Seite in der Verkürzung jedoch einen im ersten Teil des Dialogs nicht besonders 
explizit ausgedrückten Aspekt in den Vordergrund rückt, wonach Namen nicht 
direkt auf die Dinge bezogen sind, sondern Erkanntes ausdrücken. Im ersten 
Kommentar spricht Boethius von Erkenntnissen als sententia, die mittels des In-
struments oratio kommuniziert würden, im zweiten Kommentar von Erkenntnis 
als natürliche gedankliche Erfassungen von Dingen. 101 Diese Erkenntnisse seien 
von Platon als natürlich betrachtet worden und entsprechen damit den bei allen 
Menschen gleichen pathêmata als Grundlage für die Sprache, wie es im ersten Ka-
pitel von Aristoteles zu lesen ist. 102 Dass auch in Platons Sprachtheorie zwischen 
den Dingen und der Sprache Erkenntnisse liegen, wird erstmals im Etymologien-
teil ausgedrückt, wenn Sokrates falsche Annahmen als Grundlage für bestimmte 

 		 quoque possibilitas quidem ipsa significandi et vox naturalis est, significatio vero per vo-
cem positionis est, non naturae.

	  99	 Vgl. Plat. Krat. 389c: τὸ φύσει ἑκάστῳ πεφυκὸς ὄργανον ἐξευρόντα δεῖ ἀποδοῦναι εἰς 
ἐκεῖνο ἐξ οὗ ἂν ποιῇ τὸ ἔργον, οὐχ οἷον ἂν αὐτὸς βουληθῇ, ἀλλ̓  οἷον ἐπεφύκει. τὸ φύσει 
γὰρ ἑκάστῳ, ὡς ἔοικε, τρύπανον πεφυκὸς εἰς τὸν σίδηρον δεῖ ἐπίστασθαι τιθέναι.

 100	 Vgl. Plat. Krat. 388b.
 101	 Vgl. Boeth., in PH2, 93,1–5: Plato autem in eo libro, qui inscribitur Cratylus, aliter esse 

constituit eamque dicit supellectilem quandam atque instrumentum esse significandi res 
eas, quae naturaliter intellectibus concipiuntur, eorumque intellectuum vocabulis disper-
tiendorum.

 102	 Zur Interpretation der pathêmata als Erkenntnisse, vgl. oben S. 52ff.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



94 ﻿Boethius’ Sprachkonzept

Wortbildungen ausfindig macht. 103 Ein zweites Mal wird dieser Zusammenhang 
am Ende des Dialogs deutlich, wenn Sokrates zugunsten konventioneller Aspek-
te bei der Wortbildung argumentiert und zum einen den Irrtum des Namensge-
bers stets berücksichtigt wissen will 104, zum anderen die vorsprachliche Erkennt-
nis der Dinge bei der Sprachbildung voraussetzt. 105 

Boethius erkennt, dass Platon die Wortbildung als einen Akt einer menschli-
chen Seele versteht und macht das explizit. Worte seien Ausdruck von Erkennt-
nissen und dienen der Kommunikation. Mit Blick auf diesen Zweck bezeichnet 
Platon Worte als Werkzeuge. Und wenn ein Werkzeug so gefertigt ist, dass es 
seine Funktion mit Blick auf die Natur der Handlung, die mithilfe des Werkzeugs 
ausgeführt werden soll, in bester Weise erfüllt, so kann man dieses Werkzeug 
als naturgemäß bezeichnen. Die Angemessenheit eines Werkzeugs wird anhand 
seiner Funktion, seines Wesens, seiner Natur beurteilt, die wiederum immer im 
Bezug zu der Handlung steht, der es dienen soll. Wenn Boethius schreibt: „Platon 
ersetzt Natur deshalb durch Werkzeug, weil er verdeutlicht, dass die Werkzeuge 
jeder Kunst gemäß der Natur der Künste selbst seien,“ 106 verweist er direkt auf 
diesen Gedanken. Er gibt Platon insofern korrekt wieder. Denn Platon lässt So-
krates gegen die Annahme argumentieren, dass etwas vom Menschen Erzeugtes 
zwangsläufig bloß der Beliebigkeit und Konvention unterworfen ist. Wolle man 
nämlich etwas schneiden, so könne man nicht beliebige Materialien in Über-
einkunft zu beliebigen Formen gestalten, sondern müsse sich an der Natur des 
Schneidens und an den Naturen der zu schneidenden Objekte orientieren. 

Differenzierung seelischer Aktionsarten 
Und doch ist eine Schere kein natürliches Werkzeug in dem Sinne, dass sie durch 
die Natur erzeugt worden ist; sie ist kein natürliches Organ des Menschen, son-
dern ein von ihm geschaffenes Instrument. Dasselbe gilt auch für die Worte, de-
ren naturgemäßer Angemessenheit und Richtigkeit Grenzen gesetzt sind. Eine 
Identität des Wortes mit der Natur der zu bezeichnenden Sache scheitert in er-
ster Linie am prinzipiellen Abbildcharakter des Wortes, in zweiter Linie an der 
Abhängigkeit von der Erkenntnis des Wortbildners und in dritter Linie an den 
Ansprüchen der Kommunikation, die die unterschiedlichen Bedingungen der 
Mitteilungsempfänger mitberücksichtigt. Platon verweist daher auf notwendi-
ge Aspekte der Übereinstimmung und der Rücksichtnahme auf Gewohnheiten 
bei der Wortbildung, so dass Boethius’ Einwendungen gegen die naturalistische 

 103	 Vgl. Plat. Krat. 411c: αἰτιῶνται δὴ οὐ τὸ ἔνδον τὸ παρὰ σφίσιν πάθος αἴτιον εἶναι ταύτης 
τῆς δόξης, ἀλλὰ αὐτὰ τὰ πράγματα οὕτω πεφυκέναι, οὐδὲν αὐτῶν μόνιμον εἶναι οὐδὲ 
βέβαιον, ἀλλὰ ῥεῖν καὶ φέρεσθαι καὶ μεστὰ εἶναι πάσης φορᾶς καὶ γενέσεως ἀεί. λέγω 
δὴ ἐννοήσας πρὸς πάντα τὰ νυνδὴ ὀνόματα.

 104	 Vgl. Plat. Krat. 436b–c.
 105	 Vgl. Plat. Krat. 438a–439b.
 106	 Boeth., in PH2, 93,19–22: idcirco autem instrumentum pro natura posuit, quod (ut dictum 

est) Plato omnium artium instrumenta secundum naturam ipsarum artium consistere 
proponebat.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



95Über Natürlichkeit und Konventionalität der Sprache

Position ebenfalls im Sinne Platons sind. Worte sind demnach keine (immer an-
gemessen verfertigten) Gaben der Natur und haben nicht den Status von ange-
borenen Organen oder Vermögen, die überall identisch sind. Boethius zeigt, dass 
das Verwenden von Worten als artikulierten Lauten, die auf etwas Bestimmtes 
verweisen, eine Tätigkeit ist, die zunächst einer Ausbildung eines Vermögens 
bedarf, das dem Menschen als Anlage zwar gegeben ist, aber ohne Übung, Trai-
ning und wiederholte Betätigung nicht aktualisiert werden kann. Das Vermögen, 
Laute von sich geben zu können, und das Vermögen, mit artikulierten Lauten 
auf etwas Bestimmtes zu verweisen, sind zwar beide dem Menschen natürlich 
gegeben, doch befinden sie sich nicht auf einer Stufe. Hier sei noch einmal auf 
Aristoteles’ Unterscheidung zwischen den verschiedenen Stufen des seelischen 
Vermögens verwiesen. 107 Die dynamis erster Stufe zeichnet sich dadurch aus, dass 
sie von Beginn an und jederzeit aktualisierbar ist: Der Mensch kann sich bewe-
gen, sehen und Laute von sich geben, sobald er geboren ist. Die dynamis zweiter 
Stufe bedarf der Ausbildung, ehe dieses Vermögen aktualisiert werden kann: Der 
Mensch muss üben, ehe er tanzen und sprechen kann. Dennoch liegt dieses Po-
tential in der Natur des Menschen, auch wenn es erst ausgebildet werden muss. 
Sprechen ist demzufolge ein Produkt der Aktualisierung einer dynamis zweiter 
Stufe. Um diese Tätigkeiten von den natürlichen Anlagen und den Tätigkeiten 
der dynamis erster Stufe zu unterscheiden, verweist Boethius hier mit Aristoteles 
und Alexander auf den konventionellen Charakter von Sprache, der dazu führt, 
dass sie nicht bei allen Völkern identisch ist, und dass es verschiedene Begriffe 
für eine Bedeutung oder verschiedene Bedeutungen zu einem Begriff gibt. Worte 
und Sätze sind demzufolge keine naturgegebenen Organe, die jedem Menschen 
von Beginn an in naturgemäßer Form vorliegen, um unmittelbar verwendet wer-
den zu können. Boethius gibt mit seinen Anmerkungen die Hinweise auf das 
Differenzierungspotential, das den Begrifflichkeiten der Natürlichkeit und des 
Werkzeugs unterliegt, auch wenn er diese Differenzierungen nicht so explizit 
ausführt, wie es Ammonios tut. 

Platon spricht also über das Potential, Namen richtig, d. h. angemessen bil-
den zu können. Namen können demnach mit Blick auf das, was sie bezeichnen 
sollen, besser oder schlechter gebildet sein. Aristoteles, darauf haben wir oben 
bereits verwiesen, teilt diese Ansicht. In der theoretischen Ausführung geht es 
ihm jedoch nicht um diesen Aspekt. Wichtig ist ihm, den Unterschied zwischen 
der Ebene der Sachbestimmtheiten und der entsprechenden Erkenntnisse auf 
der einen Seite und der Abbildebene der Worte in Sprache und Schrift auf der 
anderen Seite hervorzuheben. Eine Eineindeutigkeit zwischen dem Namen und 
der durch ihn bezeichneten Erkenntnis und Sache lasse sich demnach durch den 
Konventionalitätscharakter nicht begründen. 

 107	 Vgl. hierzu Aristot., an., 416b32–418a6, sowie ausführlich hierzu Wolfgang Bernard, Rezep-
tivität und Spontaneität der Wahrnehmung bei Aristoteles, S. 49–68.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



96 ﻿Boethius’ Sprachkonzept

Funktion des Platonverweises
Es zeigt sich, dass Boethius sowohl Platon als auch Aristoteles korrekt wieder-
gibt. Ebenfalls konnte gezeigt werden, dass die platonische und die aristotelische 
Position nicht im Widerspruch zu einander stehen. Es bleibt also die Frage, wa-
rum Boethius an dieser Stelle Platon und Aristoteles so explizit gegenüberstellt. 
Wir haben gesehen, dass Boethius nicht die platonische Argumentation wider-
legt, sondern die Auffassung von der Natürlichkeit und dem organon-Charakter 
des Namens der Auffassung von der Konventionalität des Namens gegenüber-
stellt. Platon nimmt er als einen prominenten Platzhalter für einen Vertreter der 
Natürlichkeit und des organon-Charakters von Namen. Denn Platon ist der Phi-
losoph und der Name, durch den diese von Kratylos vertretene Position in Boe-
thius’ Umfeld überhaupt noch bekannt ist. Boethius widerlegt aber mit seinen 
Einwänden nicht das platonische Verständnis dieser Begrifflichkeiten, sondern 
das durch Platon vermittelte kratyleische. In Anbetracht der Tatsache, dass Boe-
thius in seinen De interpretatione-Kommentaren so gut wie gar nicht auf platoni-
sche Texte und Positionen eingeht, ist es als wahrscheinlich anzunehmen, dass 
die Auseinandersetzung mit Platon an diesem Punkt des Unterrichts überhaupt 
nicht im Fokus steht. Noch auffälliger ist der Verweis auf Platon an dieser Stelle 
im ersten Kommentar, in dem ansonsten beinahe vollständig auf Quellen- und 
Autoritätenverweise verzichtet wird. Nehmen wir noch die Bemerkung hinzu, 
die Boethius wenige Seiten zuvor machte, dass es ihm am Ende seiner Überset-
zungs- und Kommentierungstätigkeit ein Anliegen sei, das allgemein verbreitete 
Missverständnis bezüglich der Unstimmigkeiten zwischen Platon und Aristo-
teles in den wichtigen philosophischen Punkten zu widerlegen, 108 so liegt die 
Vermutung nahe, dass Boethius hier eine geläufige Position in Verbindung mit 
einem bekannten Namen als Gegenpol für Aristoteles’ Bemerkung einsetzt, um 
zu zeigen, dass auch andere Positionen denkbar sind und vertreten werden, von 
denen es sich abzugrenzen gilt. 

Boethius kann jedoch grundsätzlich keineswegs davon ausgehen, dass plato-
nische Textstellen und Auslegungen bekannt sind. Deshalb greift er auch nicht 
auf diese als Interpretationshilfen zurück, wie es Ammonios tut. Boethius gibt 
Positionen anderer wieder, wenn er durch die Auseinandersetzung dieser Po-
sitionen eine Differenzierung im Verständnis erreichen kann. 109 Die zur Wider-
legung angeführten Positionen werden nicht despektierlich behandelt, sondern 
haben den Status von denkbaren Annahmen einer Interpretation, werden als in 
der Tradition der Aristoteles-Auslegung stehend dargestellt und als hilfreich für 
ein besseres Verständnis bewertet. Es geht Boethius nicht darum, unsinnige In-
terpretationen zu liefern und zu widerlegen, sondern zu didaktischen Zwecken 
Positionen, die aus bestimmten Gründen vertreten wurden oder leicht vertreten 
werden könnten, aufzuzeigen und diese mit guten Argumenten zu korrigieren. 

 108	 Vgl. Boeth., in PH2, 80,3–8.
 109	 Vgl. ausführlich zur Didaktik unten, S. 150ff.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



97Sprache als Zeichen

Die Position von der Natürlichkeit der Namen bei Platon scheint auch im 
Adressatenkreis des Boethius eine bekannte Position gewesen zu sein. Anders 
lässt sich diese Ausnahme der Erwähnung einer platonischen Position kaum er-
klären. Boethius verweist darauf, dass bei Platon die Natürlichkeit von Namen 
verteidigt worden ist, nimmt diese Position jedoch aus ihrem Kontext und setzt 
sie an die Stelle, an der sich Aristoteles gegen die Natürlichkeit von Namen ex-
plizit ausspricht. Ziel und Zweck des Boethius-Kommentars ist dabei aber nicht, 
Platons Position zu differenzieren und zu verteidigen, weshalb er auch nicht wei-
ter auf die platonische Argumentation selbst eingeht. Weder verteidigt er Platon 
noch schreibt er, dass Platon falsch argumentiert. Was er tut, ist zu zeigen, dass 
es die Annahme einer Natürlichkeit von Namen gibt – welche nämlich in Platons 
Kratylos, vertreten durch Kratylos, zu finden ist – und dass Aristoteles gute Grün-
de hat, sich gegen die Annahme einer Natürlichkeit von Namen zu positionieren. 
Welches Verständnis der Natürlichkeit hier dann widerlegt wird – nämlich die 
nach Ammonios erste Art der Natürlichkeit, die Kratyleische –, wird in der Ar-
gumentation deutlich. Dass Boethius Platons Argumentation selbst mit der Ver-
teidigung und Interpretation der aristotelischen Worte widerlegen möchte, lässt 
sich hingegen nicht zeigen. 110 

4.4	Sprache als Zeichen
Nachdem wir uns ausführlich mit zwei der drei spezifischen Eigenschaften der 
Sprache beschäftigt haben, nämlich erstens mit der Artikuliertheit und zweitens 
mit der Konventionalität, fehlt noch der dritte von Aristoteles angeführte Punkt: 
Sprache bezeichne demnach etwas, sofern sie Symbol ist bzw. sobald sie Symbol 
wird. Es gebe offenbar eine besondere Form der symbolhaften Bezeichnung, da 
Aristoteles hierin den Unterschied zu einer natürlichen Ausdrucksform sieht, 

 110	 Somit lässt sich auch das merkwürdige Nebeneinander der Positionen erklären, wie sie 
Boethius anordnet. Er schreibt, dass Platon ein bestimmtes Verständnis von Natürlich-
keit aus den Ansprüchen eines jeden Werkzeugs ableitet und die Namen als Werkzeu-
ge und damit als naturgemäß klassifiziert, und antwortet, dass Aristoteles ja gezeigt hat, 
dass Namen konventionell sind und demnach keine natürlichen Werkzeuge sein können. 
Beides ist richtig. Beides wirkt nur gegeneinander gestellt. Doch da Platon weder wider-
legt noch verfälschend wiedergegeben wird, scheint er hier vielmehr die Funktion eines 
Platzhalters einer bestimmten Natürlichkeitsannahme einzunehmen. Die scheinbare Wi-
dersprüchlichkeit zwischen der „platonischen“ Annahme und der hier zu vermittelnden 
aristotelischen Position ist ein charakteristisches Merkmal der Methode des spätantiken 
Wissenstransfers, indem sie zu den weiterführenden Differenzierungen anregt. Dass und 
wie scheinbare Widersprüchlichkeiten durch Rekontextualisierungen im Platonismus und 
Aristotelismus dem Nutzen einer differenzierenden Argumentation dienen, hat Gyburg 
Uhlmann am Beispiel der Metaphysik-Kommentierungen gezeigt: vgl. Gyburg Uhlmann, 
On the Function of Platonic Doctrines in Late Antique Commentaries on Metaphysics A 9, 
A 6 and M 4 – an Example of Late Antique Knowledge Transfer, in: Working Paper des SFB 
980 Episteme in Bewegung, Freie Universität Berlin, N. 1, 2014.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



98 Boethius’ Sprachkonzept﻿

wie sie bei den Tieren zu beobachten sei. 111 Bereits in dem kontrovers diskutierten 
ersten Kapitel bezeichnet Aristoteles das durch die Stimme vermittelte (τὰ ἐν τῇ 
φωνῇ) als symbolon der seelischen Eindrücke bzw. Erkenntnisse. 

Zeichen durch konventionelle Setzung
Was Aristoteles als symbolon bezeichnet, übersetzt Boethius mit nota. Was Boethi-
us unter nota versteht, wird in seiner Anmerkung zu der aristotelischen Stelle aus 
dem zweiten Kapitel deutlich, in der Aristoteles von der Namensgenese durch 
Symbolwerdung spricht (16a26–29): 

„Obgleich ein Nomen Buchstaben unterliegt, verweist es durch sich selbst 
auf nichts, bevor es zur Bezeichnung einer zugrunde liegenden Sache ein-
gesetzt wird, wie wenn wir scindapsos oder hereceddy sagen. Diese Äuße-
rungen bezeichnen durch sich nichts Bestimmtes. Wenn sie aber als Be-
zeichnung für irgendeine zugrunde liegende Sache gesetzt werden – wie 
wenn ein Mensch scindapsos oder ein Stein hereceddy genannt würde –, 
dann wird dasjenige, was durch sich selbst nichts bezeichnet, durch Set-
zung (positione) und gemäß dem Entschluss des Setzenden (secundum placi-
tum) bezeichnen. Folglich ist ein Nomen erst dann bezeichnend, wenn es, 
wie er sagt, zum Zeichen wird (nota fit). Dann aber wird es zum Zeichen, 
wenn ein Wort, das auf natürliche Weise nichts bezeichnet, gemäß dem 
Entschluss eines Setzenden die Möglichkeit zur Bezeichnung einer zu-
grunde liegenden Sache bekommt. Das ist es, was er meint, wenn er wird 
(fit) sagt. Wenn nämlich Nomina auf natürliche Weise etwas bezeichnen 
würden, hätte Aristoteles über sie niemals gesagt, dass sie Zeichen werden, 
denn dann würden sie nicht Zeichen werden, sondern Zeichen sein. Weil 
Nomina folglich gemäß Entschluss eine Bezeichnungsfunktion besitzen, 
die nicht buchstabierbaren Geräusche der wilden Tiere aber gemäß der 
Natur sind, ist klar, dass deren lautliche Ausdrücke nicht als Nomina be-
zeichnet werden. Allgemein aber können wir Folgendes sagen: Von allen 
lautlichen Ausdrücken können die einen durch Buchstaben aufgeschrie-
ben werden, die anderen nicht. Und von denen wiederum, welche aufge-
schrieben werden können oder nicht, bezeichnen die einen, die anderen 
aber nicht. Weiterhin bezeichnen von allen stimmlichen Lauten die einen 
gemäß Entschluss, die anderen auf natürliche Weise. Das Nomen ist folg-
lich gemäß Entschluss, denn es ist durch Setzung zu einem Zeichen einer 
unterliegenden Sache gemacht worden. Was auf natürliche Weise bezeich-

 111	 Aristoteles, Aristot. herm., 16a26–29: τὸ δὲ κατὰ συνθήκην, ὅτι φύσει τῶν ὀνομάτων 
οὐδέν ἐστιν, ἀλλ’ ὅταν γένηται σύμβολον· ἐπεὶ δηλοῦσί γέ τι καὶ οἱ ἀγράμματοι ψόφοι, 
οἷον θηρίων, ὧν οὐδέν ἐστιν ὄνομα.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



99Sprache als Zeichen

net, ist nämlich kein Nomen. Denn nicht die Bezeichnung macht etwas zu 
einem Nomen, sondern die Bezeichnung gemäß Entschluss.“ 112

Nomina sind demnach als eine solche Art von Zeichen zu verstehen, die ihre Be-
zeichnungsfunktion einem menschlichen Akt des einander Zuordnens von Zei-
chen und Gegenstand verdanken. Die Zuordnung wird als positio, der menschli-
che Akt als placitum bezeichnet. In dem Moment, in dem ein Laut durch Setzung 
gemäß Entschluss (positione secundum placitum), d. h. also konventionell, mit einer 
Sache in Verbindung gebracht wurde, wird aus dem Laut ein Zeichen (nota bzw. 
symbolon) und erst dadurch auch ein sprachlicher Ausdruck. Ohne einen solchen 
Akt der Zuordnung in der historischen Genese eines bezeichnenden Lautes kann 
dieser Laut nicht als sprachlich, d. h. weder als Nomen noch als Verbum, aufgefasst 
werden. Es gebe natürlich auch Laute, die auf etwas verweisen, ohne dass sie 
durch menschliche Setzung zustande gekommen wären: Ein Husten, ein Niesen, 
ein Räuspern, ein Schrei vor Schmerz, ein Stöhnen usw. sind Laute, die bei Men-
schen wie Tieren vorkommen und auch als eine Art natürliches Zeichen das Po-
tential des Verweisens auf etwas in sich tragen. 113 Diese Art der Zeichenfunktion 
schließt Boethius für das, was Aristoteles unter Sprache versteht, aus. 

Wir haben bereits gesehen, dass weder Aristoteles noch Boethius hiermit im 
Gegensatz zu Platons Sprachtheorie stehen, der ebenfalls den Akt der menschli-
chen Setzung bei der Namensgenese als wesentlich betont (nämlich durch den 
sogenannten Gesetzgeber) und hierbei auch die Probleme mitbedenkt, die sich 
daraus ergeben, und die gegen eine als eineindeutig verstandene Beziehung zwi-
schen Namen und der durch den Namen bezeichneten Sache sprechen. Kommu-
nikation, so betont auch Platon, funktioniert nur, wenn nach der Namensgebung 
auch Gewohnheiten berücksichtigt und Vereinbarungen getroffen werden. Was 
Platon betont, Aristoteles hier aber nicht wichtig ist – was, wie es in der Praxis 

 112	 Boeth., in PH2, 59,19–60,16: nomen vero quamquam subiaceat elementis, prius tamen 
quam ad aliquam subiectae rei significationem ponatur per se nihil designat, ut cum dici-
mus scindapsos vel hereceddy. haec per se nihil quidem significant, sed si ad subiectae 
alicuius rei significationem ponantur, ut dicatur vel homo scindapsos vel lapis hereceddy, 
tunc hoc quod per se nihil significat positione et secundum ponentis quoddam placitum 
designabit. ergo tum nomen significativum est, quando (ut ipse ait) fit nota. tunc autem fit 
nota, cum secundum ponentis placitum vocabulum quod naturaliter nihil designabat ad 
subiectae rei significationem datur. hoc est enim quod ait fit. si enim naturaliter nomina 
significarent, numquam de his Aristoteles diceret fit nota. tunc enim non fieret nota, sed 
esset. ergo quoniam nomina secundum placitum significativa sunt, ferarum vero inlittera-
ti soni secundum naturam, idcirco harum voces esse nomina non dicuntur. universaliter 
autem dicimus: omnium vocum aliae sunt quae inscribi litteris possunt, aliae vero quae 
non possunt. et rursus earum quae vel inscribuntur vel minime,aliae significant, aliae vero 
nihil. amplius quoque omnium vocum aliae secundum placitcum designant, aliae vero na-
turaliter. nomen ergo secundum placitum est: positione enim factum est subiectae rei nota. 
nihil enim nominum est quod naturaliter significet. non enim nomen informat significatio, 
sed secundum placitum significatio.

 113	 Vgl. oben S. 73, wo Boethius das Zeichenverhältnis als signum bezeichnet.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



100 ﻿Boethius’ Sprachkonzept

seiner Philosophie zu beobachten ist, nicht bedeutet, dass er dem widerspricht –, 
ist die Überzeugung, dass es möglich ist, mit Blick auf das Wesen der zu bezeich-
nenden Sache einen angemesseneren Namen zu finden, wenn man versucht, 
wesentliche Eigenschaften mithilfe von Ähnlichkeiten in der Klangmaterie oder 
bereits verfestigten Verweiszusammenhängen (wie z. B. bei der Zusammenset-
zung von Namen aus bekannten Worten oder der Wahl des Geschlechts) nach-
zuahmen. 

Boethius nun verwendet, wenn er das spezifisch Zeichenhafte von Sprache 
ausdrücken möchte, das lateinische Wort nota. Er wählt es dann, wenn er davon 
überzeugt ist, dass Aristoteles auf dieses Verständnis von Zeichen hinweisen 
möchte. Aristoteles nutzt hierfür das Wort σύμβολον. Im ersten Kapitel findet 
sich bei Aristoteles auch ein anderes griechisches Wort für Zeichen, nämlich 
σημεῖον. Dass Boethius auch hier unkommentiert sich in der Übersetzung für 
nota entscheidet, sorgte in der Forschung für schärfste Angriffe gegenüber Boe-
thius. Wir werden später darauf zurückkommen. Zunächst soll die Vokabelwahl 
des Boethius in den Vordergrund rücken, weil an diesem Beipiel zugleich Boethi-
us’ Auffassung von der Funktion von Sprache als auch sein daraus resultierendes 
Verständnis vom Übersetzen besonders deutlich wird. 

Symbolum?
Denn neben der Wahl eines Gräzismus’ wie symbolon bzw. symbolum für σύμβολον 
hätte er auch das übliche lateinische Wort für Zeichen signum wählen können. Be-
trachten wir zunächst die Varianten, die er für nicht angemessen erachtet. 

Gegen die Verwendung von der latinisierten Form symbolum / symbolus spre-
chen vor allem zwei Dinge: zum ersten der fremdartige Klang dieses Wortes 114 
bzw. der Fremdwortcharakter als solches, der Boethius’ Intention widerspricht, 
durch die überwiegende Verwendung lateinischer Worte, die griechische Philo-
sophie bestmöglich in die lateinisch-römische Kultur einzuführen. 115 In seinem 
ersten Kommentar zur Eisagogê des Porphyrios verteidigt Boethius sich beinahe 
entschuldigend für die Erfindung eines neuen lateinischen Wortes für das grie-
chische Wort noêta. Er sei zu dieser Maßnahme gezwungen gewesen, da im la-
teinischen Diskurs nirgends ein Wort für das hier zu Bezeichnende zu finden 
sei. 116 Boethius entscheidet ein Kunstwort zu bilden, intellectibilia, nutzt aber we-
nigstens eine lateinische Sprachwurzel. Dennoch fühlt er sich dazu veranlasst, 
diese Wortschöpfung zu verteidigen: Es gebe schlicht keinerlei Zusammenhang 
in lateinischer Sprache, der sich mithilfe eines lateinischen Wortes auf das be-
zieht, was er hier ausdrücken möchte. 

 114	 Diese Vermutung äußert auch John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 56.
 115	 Vgl. Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. 55. Siehe auch Boethius’ Bemer-

kung in Boeth., in Isag. 2, 135,10–13.
 116	 Vgl. Boeth., in Isag. 1, 8,11–13: Νοητά, inquam, quoniam Latino sermone numquam dictum 

repperi, intellectibila egomet mea uerbi compositione uocaui.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



101Sprache als Zeichen

Neben also dieser Tendenz, neue, unbekannte, fremd klingende Worte zu ver-
meiden, könnte ein anderer oder zusätzlicher Grund gegen die Verwendung von 
symbolum für σύμβολον wichtig gewesen sein: die zeitgenössische Assoziation 
mit einer mystischen Aufladung durch dieses Begriffsfeld. John Magee verweist 
auf das Apostolische Glaubensbekenntnis, das als Symbolum bzw. Symbolum Apo-
stolicum bezeichnet wurde. 117 Taki Suto macht darüber hinaus auf die theurgi-
schen Zusammenhänge aufmerksam, in denen σύμβολον bzw. symbolum posi-
tiv als göttliches Zeichen bei Iamblich und Proklos, bei den griechischen und 
lateinischen christlichen Autoren pejorativ als mystisches Zeichen paganer Kulte 
verstanden wurde. 118 Es gibt demnach gute Gründe dafür anzunehmen, dass 
Boethius sich bewusst gegen ein Lehnwort aus diesem Begriffsfeld entschieden 
habe, um den in seiner Zeit recht präsenten Assoziationsraum nicht zu öffnen. 

Signum?  
Boethius bevorzugt also die Verwendung vertrauter lateinischer Begriffe für sei-
ne Übersetzungen, wenn er denn passende Worte findet. Ein lateinischer Begriff 
für das Zeichen ist signum. Ein Blick in die lateinische Literatur zeigt, dass dieser 
Begriff nicht nur als mit nota synonymer Zeichenbegriff etabliert ist, 119 sondern 
auch bereits bei Augustinus als Vokabel für den Zeichencharakter des Wortes 
verwendet wurde. 120 Dennoch wählt Boethius für die Art von Zeichenverhältnis, 
auf die Aristoteles bei Nomina und Verba aus ist, wenn er sie als σύμβολον be-
zeichnet, nicht signum. John Magee kennzeichnet den Unterschied zwischen der 
augustinischen und der boethianischen Semantik in prägnanter Weise als den 
Unterschied zwischen einer theory of signa auf der einen Seite und einer theory of 
significatio auf der anderen, 121 was deutlich macht, dass die augustinische Theorie 
der Sprache als Zeichen Boethius nicht als Vorbild dient. Magee und Suto ma-
chen darauf aufmerksam, dass Boethius zwischen signum und nota unterschei-
det: Boethius verwendet signum vornehmlich dort, wo eine Proposition in der 
Logik die Funktion als Prämisse für einen Syllogismus ausübt. 122 Dort, wo ein 
Zeichen in einem derartigen syllogistischen Sinn und Kontext verwendet wird, 
lässt sich auch bei Cicero die Vokabel signum finden. 123 Boethius, der Aristoteles 

 117	 Vgl. John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 56 f.
 118	 Vgl. Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. 55–58.
 119	 Vgl. Cicero, De Divinatione, hg. von R. Giomini, Leipzig 1975, I,vi, 127 sowie Ovid, Fasti, 

hg. von J. G. Frazer, Harvard 1989, III, 650. Ausführlicher hierzu vgl. Taki Suto, Boethius on 
Mind, Grammar and Logic, S. 58–64.

 120	 Vgl. Augustinus, De Magistro, CCL 29, hg. von K.-D. Dauer, Turnholt 1970, II,3,159,78 f. 
sowie Augustinus, De doctrinia christiana, CSEL 38, hg. von R. P. H. Green, Wien 1963, 
I.2.2(5); vgl. hierzu Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. 58 sowie John 
Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 61.

 121	 Vgl. John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 61.
 122	 Vgl. vor allem Boethius, Analytica Prior. Translatio Boethii, hg. von L. Minio-Paluello, 

Brügge 1962, 137,14–138,2; ausführlich hierzu Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and 
Logic, S. 59–64 sowie John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 57–63.

 123	 Vgl. Cicero, De inventione, hg. von G. Achard, Paris 1994, I.30.48.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



102 ﻿Boethius’ Sprachkonzept

in den ersten Kapiteln von De interpretatione so versteht, dass hier Nomina und 
Verba in ihrer Bezeichnungsfunktion für sich betrachtet werden und nicht mit 
Blick darauf, wie sie einen Syllogismus bilden, entscheidet sich hier womöglich 
auch bewusst gegen die Verwendung der Vokabel signum, um eine in der antiken 
Logik weit verbreitete Assoziation zwischen Zeichen als σημεῖα bzw. signum und 
Syllogismus bildenden Propositionen zu vermeiden. 124 

Nota!
Boethius verwendet nun nota, um die Zeichenfunktion von Worten auszu
drücken. Die denkbaren Gründe für diese Entscheidung und mögliche Schlussfol
gerungen, die sich daraus für sein Verständnis von Sprache und Übersetzung 
ergeben, sollen im kommenden Abschnitt beleuchtet werden. 

Zunächst zeigt ein Blick in Ciceros Topica, dass Cicero selbst für Aristoteles’ 
σύμβολον nota als lateinische Übersetzung etabliert. 125 Boethius, der im Rahmen 
seines logischen Programms in einer späteren Phase 126 auch Ciceros Topica kom-
mentierte, schrieb zu dieser Passage: 

„Eine nota ist dasjenige, was irgendeine Sache bezeichnet. Folglich ist auch 
jeder Name eine nota, weil er die Sache bekannt macht, (notam facit) über 
die etwas ausgesagt wird. Aristoteles nannte dies σύμβολον.“ 127

Auch wenn Boethius seinen Kommentar zu den Topica erst nach seinen Kommen-
taren und Übersetzungen zu De interpretatione verfasste, kannte er dieses Werk 
auch schon früher, wie ein Verweis in seinem zweiten vor der Beschäftigung 
mit De interpretatione geschriebenen 128 Kommentar zur Porphyrischen Eisagogê 
zeigt. 129 Auch Quintilian machte bereits auf Ciceros lateinische Übersetzung von 
nota für das aristotelische σύμβολον aufmerksam. 130 

Nota war folglich bereits in der lateinischen Philosophie nicht nur als ein Wort 
für die Art von Zeichen etabliert, die auch charakteristisch für Sprache ist, son-
dern auch ganz speziell als Übersetzung für Aristoteles’ Gebrauch von σύμβολον 
in Peri Hermêneias. Doch stellt die sprachliche Etablierung für Boethius noch kei-

 124	 Vgl. Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. 64.
 125	 Vgl. Cicero, Topica, hg. von T. Reinhardt, Oxford 2003, VIII.35: […] quia sunt verba rerum 

notae. Itaque hoc quidem Aristoteles σύμβολον appellat, quod Latine est nota.
 126	 Zwischen 518 und 523, vgl. zur Werkchronologie Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar 

and Logic, S. XIX, Chart 2 sowie Joachim Gruber, Boethius: Eine Einführung, S. 13.
 127	 Boethius, In Ciceronis Topica, hg. von E. Stump, Ithaca / London 1988, 336,18–20=1111b: 

Nota vero est, quae rem quamque designat. Quo fit, ut omne nomen nota sit, idcirco, quod 
notam facit rem, de qua praedicatur: id Aristoteles σύμβολον nominavit.

 128	 Zur Werkchronologie vgl. Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. XIX, Chart 
2 sowie Joachim Gruber, Boethius: Eine Einführung, S. 13.

 129	 Vgl. Boeth., in Isag. 2, 139,20–140,8.
 130	 Vgl. Quintilian, Institutiones oratoriae, hg. von D. A. Russell, Cambridge 2001, I.6.28. Auf 

die Verbindungen zu Cicero und Quintilian verweisen ausführlich John Magee, Boethius 
on Signification and Mind, S. 55f. sowie Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, 
S. 64 f.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



103Sprache als Zeichen

nen hinreichenden Grund für die eigene Verwendung dar. Die Ablehnung von 
Augustinus’ Vorschlag, das Wort im Lateinischen als signum zu verstehen, oder 
die Weigerung, Ciceros Übersetzungsvorschlag von visum für φαντασία zu über-
nehmen und stattdessen auf imaginiatio zurückzugreifen, 131 können exemplarisch 
Boethius’ Misstrauen gegenüber bereits etablierten Begrifflichkeiten für den 
Transfer der platonisch-aristotelischen Philosophie in den lateinischen Sprach-
raum verdeutlichen. 

Taki Suto zeigt in einer exzellenten Analyse drei Aspekte auf, die auch inhalt
lich, d. h. aufgrund der etymologischen Implikationen, nota als angemessenes 
und besonders treffliches Wort für Boethius’ Verständnis vom aristotelischen 
σύμβολον erscheinen lassen. 

Zunächst mache die unmittelbare Wortbedeutung von nota als Partizip Per-
fekt von noscere (kennen, wissen) auf die zugrunde liegenden Erkenntnistätig-
keiten aufmerksam. Boethius stellt den Zusammenhang des Wortes zur Sache 
als erkannte in seinem oben zitierten Kommentar zu Ciceros Topica selbst explizit 
her. Die nota verweist auf Erkanntes und vermittelt im erfolgreichen Fall eine 
Erkenntnis. Damit ist sie ein Zeichen, das Erkenntnistätigkeiten voraussetzt und 
passt durch diesen Aspekt sehr gut zu dem, was Boethius als Spezifikum des 
aristotelischen σύμβολον versteht. 132 

Zweitens zeigt Suto, wie Cicero, Horaz oder Sueton notae für Buchstaben, Mar-
kierungen auf Weinfässern oder Prägungen auf Münzen verwenden. 133 Gemein-
sam ist den mit notae benannten Zeichen ihr konventioneller Charakter: Nota ver-
weist hier auf die Funktion eines „Conventional Token“. Boethius bringt selbst 
den Vergleich mit Münzen, 134 die ihren Wert nicht aufgrund ihres Materials ha-
ben, sondern weil ihnen ein durch einen spezifischen Stempel anerkannter Wert 
zukommt. So verweist auch das Wort, insofern es Zeichen ist, nicht auf seine 
Lautmaterie, sondern auf etwas, das ihm von jemandem zugewiesen wurde. Zu-
sätzlich ist eine Kommunikation nur erfolgreich, wenn diese Verbindung auch 
anerkannt ist. Nota ist demzufolge die besondere Prägung, die einer stofflichen 
Grundlage zukommt – sei es der Tinte, dem Weinfass, der Münze oder eben dem 
Lautgebilde –, die Prägung, die der Sache ihren Zeichencharakter und ihre Funk-
tion mittels Konvention verleiht. Neben dem Bezug zur Erkenntnistätigkeit ver-
weist das Wort nota demnach auch auf die Konventionalität, die Boethius auch 
dem aristotelischen σύμβολον als wesenhaft zuschreibt. 

Suto gibt noch einen dritten Aspekt zu bedenken, 135 der die Verwendung von 
nota für Boethius als sinnvoll erscheinen lässt. Viele Verwendungen von nota im-
plizieren eine Ähnlichkeitsbeziehung und setzen Kausalverbindungen zwischen 

 131	 Vgl. hierzu Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. 65.
 132	 Vgl. hierzu Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. 65 f. sowie John Magee, 

Boethius on Signification and Mind, S. 56 f. Vgl. dagegen oben S. 73.
 133	 Vgl. Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. 66–69.
 134	 Vgl. Boeth., in PH2, 32,13–33,2.
 135	 Vgl. Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. 70–76.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



104 ﻿Boethius’ Sprachkonzept

dem, das die nota formt, und der nota selbst voraus. So sind der Fußabdruck oder 
die Münzprägung in gewisser Weise dem Fuß bzw. der Gussform ähnlich und 
werden durch diese erst erzeugt. Boethius macht nun in seinem ersten Kom-
mentar zu Aristoteles’ Textstelle 16a12–16 die angedeutete Ähnlichkeit explizit. 
Aristoteles weist dort nämlich auf eine Ähnlichkeit zwischen Gedanken und den 
Worten hin, insofern sich die Unverbundenheit eines Gedanken und die damit 
einhergehende Absenz von Wahrheit und Falschheit auch auf das auf ihn verwei-
sende Wort übertragen. 136 Boethius schreibt hierzu: 

„Aristoteles sagt hier, es gebe eine gewisse Ähnlichkeit zwischen dem 
Gedanken und dem Wort […]. Denn wenn ein lautlicher Ausdruck einen 
einfachen Gedanken wiedergibt, der frei davon ist, wahr oder falsch zu 
sein, so ist er (der Ausdruck) selbst auch frei von Wahrheit und Falschheit. 
Wenn der lautliche Ausdruck aber einen derartigen Gedanken wiedergibt, 
der etwas Wahres bzw. Falsches in sich enthält, so bewahrt auch er (der 
Ausdruck) selbst die Bedeutung von Wahrem und Falschem.“ 137

Dieser Ähnlichkeitsaspekt, den Suto als functional similarity der Worte zu den Ge-
danken bezeichnet, findet sich auch in den Anwendungen, in denen nota in der 
lateinischen Literatur zu finden ist. Wenn Boethius σύμβολον mit nota übersetzt, 
so ist bei ihm damit folglich auch dieser nicht-konventionelle Ähnlichkeits- und 
Abhängigkeitscharakter von Gedanken und Worten konnotiert. 

Diese drei Aspekte – der Bezug zu den Erkenntnistätigkeiten des Menschen, 
der charakteristische Aspekt der Konventionalität und der Bezug zur funktio-
nalen Ähnlichkeit zwischen dem Gedanken und dem Wort  –  liefern Boethius 
hinreichend inhaltliche Argumente, nota als passendes Wort für diese Art von 
Zeichen zu nutzen, wie er glaubt, dass Aristoteles das Zeichenverhältnis hier ver-
steht. An diesem kleinen Beispiel wird deutlich, wie Boethius womöglich selbst 
in der Praxis seiner Übersetzungstätigkeit die Theorie der platonischen Sprach-
philosophie, die wie oben gezeigt werden konnte, mit Aristoteles im Einklang 
steht, anwendet. Nota ist ein geschickt gewähltes Wort für das, was er ausdrücken 
möchte, weil es erstens die Bedingung der konventionellen Anerkennung erfüllt 
und zweitens auch semantisch-inhaltlich zu dem Wesen dessen, das er damit 

 136	 Vgl. Aristoteles, Aristot. herm., 16a12–16: περὶ γὰρ σύνθεσιν καὶ διαίρεσίν ἐστι τὸ ψεῦδός 
τε καὶ τὸ ἀληθές. τὰ μὲν οὖν ὀνόματα αὐτὰ καὶ τὰ ῥήματα ἔοικε τῷ ἄνευ συνθέσεως καὶ 
διαιρέσεως νοήματι, οἷον τὸ ἄνθρωπος ἢ λευκόν, ὅταν μὴ προστεθῇ τι· οὔτε γὰρ ψεῦδος 
οὔτε ἀληθές πω.

 137	 Boeth., in PH1, 41,27–42,24: similitudo est, inquit, quaedam inter se intellectuum atque 
vocum […] ergo quemadmodum in intellectu sunt quaedam aliquotiens simplicia vero fal-
soque carentia, aliquotiens autem cum iam necesse est aut veritatem inesse intellectui aut 
falsitatem, sic est etiam in voce. nam si simplicem intellectum et vero falsoque carentem 
vox proferat, ipsa quoque a veritate et falsitate relinquetur. quod si huiusmodi proferat 
intellectum, qui in se verum falsumque contineat, ipsa quoque veri falsique retinet signi-
ficationem.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



105Sprache als Zeichen

bezeichnen möchte, passt. Nota steht folglich in Einklang mit den Gewohnheiten 
der lateinischen Sprachpraxis und der Natur der zu bezeichnenden Sache. 

Boethius’ Übersetzungsfehler?
Dass Boethius mit nota jedoch nicht ein bestimmtes Wort – in dem Fall σύμβολον –, 
sondern einen bestimmten Gedanken übersetzt, zeigt seine viel diskutierte Über-
setzung der Zeilen 16a3–8, die als Beispiel dafür herhalten kann, wie Boethius’ 
Übersetzungspraxis im Allgemeinen der platonisch-aristotelischen Sprachtheo-
rie folgt. Boethius’ eigener Anspruch lautet zwar, sich als Übersetzer an der Wahr-
heit des Originaltextes zu orientieren. 138 Dass er diese Wahrheit jedoch nicht in 
der Wortmaterie, sondern in der Wortbedeutung sucht, wird in der Übersetzung 
dieser Passage besonders deutlich. Denn dort, wo Aristoteles zwei verschiedene 
Worte für Zeichen verwendet, nämlich symbola und sêmeîa, benutzt Boethius nur 
eines: notae. Damit ‚unterdrückt‘ 139 Boethius in seiner Übersetzung den Wechsel 
von σύμβολα zu σημεῖα. Erstaunlicherweise geht er auch in seinem Kommentar 
weder auf das Vorhandensein der zwei verschiedenen Ausdrücke für Zeichen im 
griechischen Original ein, noch nennt er Gründe für seine Reduktion auf einen 
Ausdruck, noch begründet er die Wahl seiner Übersetzung. Im 20. Jahrhundert 
hat Boethius hierfür harte Kritik einstecken müssen: Norman Kretzmann 140 
spricht von einem ernsthaften Fehler, der die Geschichte der Semantik in hohem 
Maße prägen sollte. Umberto Eco 141 bewertet Boethius’ Übersetzung als eine erste 
traurige Geschichte der Verwirrung. 142 

Philologische Anmerkungen zur Originalstelle 16a5–6
Bevor wir Boethius’ Übersetzung genauer in den Blick nehmen, müssen wir noch 
einige Worte zum aristotelischen Text verlieren. Die Zeilen 16a3–5 sind philolo-
gisch unstrittig: Aristoteles schreibt, dass das, was sich in den lautlichen Aus-
drücken befindet, Zeichen, und zwar symbola von den pathêmata in der Seele sei-
en, und das wiederum, was geschrieben ist, ein Zeichen sei, und zwar symbolon 
von dem, was sich im sprachlichen Ausdruck befindet. Wie die Buchstaben, so 
ergänzt er, nicht bei allen Menschen dieselben seien, so seien es auch nicht die 

 138	 Vgl. Boeth., in Isag. 2, 135,5–13.
 139	 Vgl. Kretzmanns Vorwurf in Norman Kretzmann, Aristotle on Spoken Sound Significant 

by Convention, in: N. Kretzmann, G. Nuchelmans und L. M. de Rijk (Hgg.), Ancient Logics 
and Its Modern Interpretations, 1974, S. 5: „Boethius, however, translated both σύμβολα 
and σημεῖα as notae, thereby hiding this difference from the view of Western philosophers 
for seven centuries or more, the centuries during which his translation of De interpretatione 
was one of the few books which every philosopher discussed.“

 140	 Vgl. Norman Kretzmann, Semantics, History of, in: ders., The Encyclopedia of Philosophy, 
Bd. 7, P. Edwards, 1967.

 141	 Vgl. Umberto Eco, Signification and Denotation from Boethius to Ockham, in: Franciscan 
Studies 44, 1984, S. 6.

 142	 Vgl. zu diesen beiden Äußerungen Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, 
S. 44.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



106 ﻿Boethius’ Sprachkonzept

sprachlichen Ausdrücke. 143 Höchst umstritten ist der erste Teil des nun folgenden 
Satzes: ὧν μέντοι ταῦτα σημεῖα πρώτων, ταὐτὰ πᾶσι παθήματα τῆς ψυχῆς, καὶ 
ὧν ταῦτα ὁμοιώματα πράγματα ἤδη ταὐτά. John Magee hat die verschiedenen 
Lesarten gründlich analysiert 144 und überzeugende Gründe für die hier zitierte 
Version genannt. Diskussionen löst vor allem diese Wortgruppe aus: ὧν μέντοι 
ταῦτα σημεῖα πρώτων. Statt ταῦτα findet sich auch ταὐτὰ und statt πρώτων 
findet sich auch πρώτον und πρώτως. Diese verschiedenen Lesarten verführ-
ten Norman Kretzmann dazu, sich für πρώτως zu entscheiden, das ταῦτα nur 
auf das vorhergehende φωναὶ zu beziehen (statt auf φωναὶ und γράμματα) und 
σημεῖα daraufhin mit einem Bedeutungsunterschied zu σύμβολα zu versehen: 
Während σημεῖα natürliche Zeichenverhältnisse bezeichnet, stünden σύμβολα 
demnach für artifizielle Zeichenverhältnisse. Aristoteles wolle folglich an dieser 
Stelle den Unterschied zwischen tierischen und menschlichen Lauten verdeutli-
chen: σημεῖα seien Laute im Allgemeinen, wie sie sich bei Menschen und Tieren 
finden; σύμβολα dagegen seien die menschlichen Worte, die nur konventionell 
zustande kommen können und auf Erstere aufbauen. Dies, so Kretzmann, sei 
der zentrale Gedanke, den Aristoteles in diesen Zeilen vermitteln wolle. Es gehe 
nicht um eine Theorie der Bedeutung und der Vermittlung zwischen Sache, Ge-
danke und Wort, sondern schlicht um den Unterschied zwischen natürlichen 
Lauten und darauf aufbauenden konventionellen Lauten. Diesen Unterschied, so 
Kretzmann, verwische Boethius. 145 

John Magee zeigt ausführlich, dass πρώτων nicht nur aus editionsphilolo
gischen Gründen als älteste Variante (, die wir aus dem fünften und sechsten 
Jahrhundert haben, 146) vorzuziehen ist, sondern dass es zusätzlich auch philo-
sophische Gründe gibt, diese Variante zu bevorzugen. Er zeigt, dass Aristoteles’ 
Verweis auf De anima III.8 147 bereits für De interpretatione 16a6 eine sinnvolle In-
terpretation liefert: 

 143	 Vgl. Aristoteles, Aristot. herm., 16a3–6: ῎Εστι μὲν οὖν τὰ ἐν τῇ φωνῇ τῶν ἐν τῇ ψυχῇ 
παθημάτων σύμβολα, καὶ τὰ γραφόμενα τῶν ἐν τῇ φωνῇ. καὶ ὥσπερ οὐδὲ γράμματα 
πᾶσι τὰ αὐτά, οὐδὲ φωναὶ αἱ αὐταί.

 144	 Vgl. John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 7–48.
 145	 Vgl. Norman Kretzmann, Aristotle on Spoken Sound Significant by Convention, S. 3–9, 

insb. S. 9: „Taking 16a3–8 seriously requires us to begin, at least, by interpreting claim (4) 
in such a way as to give it a chance of being true, and that means considering it as applying 
only to mental images of actual things. As I have tried to show, there is strong support in 
Aristotle for such an interpretation. Once the narrow scope of claim (4) has been revealed, 
it is harder to suppose that this text was intended as a general theory of meaning.“

 146	 Magee verweist zum einen auf Übersetzungen ins Armenische (Vgl. F. C. Conybeare, A 
Collation With the Ancient Armenian Versions of the Greek Texts oft Aristotle’s Catego-
ries, De Interpretatione, De Muno, De Virtibus et Vitiis and of Porphyry’s Introduction, 
1892) und Lateinische (Boethius), zum anderen auf die sehr überzeugenden Herleitun-
gen der textlichen Korruptionen, wenn man bei der lectio difficilior πρώτων den Ausgang 
nimmt, vgl. John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 26–29.

 147	 Vgl. Aristot., an., 432a10–14: τὰ γὰρ φαντάσματα ὥσπερ αἰσθήματά ἐστι, πλὴν ἄνευ ὕλης. 
ἔστι δ́  ἡ φαντασία ἕτερον φάσεως καὶ ἀποφάσεως· συμπλοκὴ γὰρ νοημάτων ἐστὶ τὸ 

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



107Sprache als Zeichen

“At Peri Hermêneias 16a6 he has in the mind the ’simple and first’ thoughts 
which are discussed, as he tells us, in De Animia III.8, but it is unnecessary 
for him now to enter into the ’other subject’ of how they differ from phan-
tasms and perceptions, etc. Instead, he will proceed to the discussion of 
the difference between simple and complex thought – i. e., to the idea that 
some thoughts are necessarily either true or false while others are not – 
since that is pertinent to the subject matter of the Peri Hermêneias. Line 
8–9 constitute, then, a transitional statement which both etablishes a le-
gitimate connection between 16a3–8 and De Anima 432a10–14 (the isolated 
concepts of impressions in the soul which are neither true nor false), and 
leads into 16a9ff. (having established that spoken sounds are significative 
of these “first” thoughts, Aristotle now raises the question of what is true 
or false, without pursuing the issue of how assertoric statements signify 
things either within or outside of the mind). That, however, can be evident 
only so long as the genitive plural πρώτων is retained at 16a6.“ 148

σύμβολον vs. σημεῖον?
Zusätzlich widerlegt Magee eindrücklich die Annahme, dass σύμβολον prinzi-
piell das griechische Wort für ein artifizielles, σημεῖον dagegen das Wort für ein 
natürliches Zeichen sei. 149 Was hingegen bei Aristoteles zu beobachten sei, ist, 
dass σημεῖον das Wort mit dem breiteren Bedeutungsumfang sei und generell 
für ein Zeichenverhältnis stehe, unter das auch jedes σύμβολον mit inbegriffen 
sei. Jedes σύμβολον ist folglich auch ein σημεῖον (nicht jedoch umgedreht), 150 so 
dass es möglich ist, dass Aristoteles ein konventionelles Zeichenverhältnis auch 
als σημεῖον bezeichnet. Demnach stehen sich σύμβολον und σημεῖον nicht in 
ihren Bedeutungen gegenüber, sondern ersteres ist letzterem untergeordnet. 

Kretzmanns Behauptung, dass Aristoteles in der Passage 16a3–9 lediglich ver-
deutlichen möchte, dass die Sprache als künstliche Form von Bezeichnung auf 
der natürlichen Form von Bezeichnung basiert, 151 setzt voraus, dass a) πρώτως 
gelesen wird, b) ταῦτα lediglich auf die lautlichen Ausdrücke, nicht auch auf 
die Buchstaben des Vorsatzes bezogen wird und c) schließlich σημεῖον als Ab-
grenzungsbegriff eines natürlichen Zeichenverhältnisses von σύμβολον, einem 
konventionellen Zeichenverhältnis verstanden wird. 152 Kretzmann liest folglich 
16a6–7 wie folgt: ‚Dasjenige, wovon diese, d. h. die lautlichen Ausdrücke, in er-
ster Linie Zeichen sind, das sind die Affektionen der Seele und diese sind für alle 

ἀληθὲς ἢ ψεῦδος. τὰ δὲ πρῶτα νοήματα τί διοίσει τοῦ μὴ φαντάσματα εἶναι· ἢ οὐδὲ ταῦτα 
φαντάσματα, ἀλλ́  οὐκ ἄνευ φαντασμάτων.

 148	 John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 33 f.
 149	 Vgl. John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 39–41.
 150	 Vgl. Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. 45–51.
 151	 Vgl. Norman Kretzmann, Aristotle on Spoken Sound Significant by Convention, S. 18.
 152	 Vgl. John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 43–46.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



108 ﻿Boethius’ Sprachkonzept

identisch.‘ 153 ταῦτα kann hier nur auf die φωναὶ bezogen sein, weil γράμματα in 
keiner Weise mit dem natürlichen σημεῖον-Begriff, wie ihn Kretzmann versteht, 
in Verbindung gebracht werden kann. Die Argumentation steht und fällt jedoch 
mit der adverbialen Lesart des πρώτως. Kretzmann argumentiert lediglich mit 
der Menge der Handschriften, die ebenfalls πρώτως zu stehen haben, und gibt 
sich damit zufrieden. Magee zeigt dagegen mit editionsphilologischen und phi-
losophischen Argumenten, dass πρώτων die älteste und beste Lesart ist. Damit 
fällt die These, dass Aristoteles an dieser Stelle mit σημεῖον auf ein natürliches 
Zeichenverhältnis als Grundlage eines konventionellen Zeichenverhältnisses 
verweisen und diese beiden Zeichenverhältnisse miteinander unvereinbar ver-
standen wissen möchte, zusammen. 

Magee schlägt auf der Basis der πρώτων-Lesart seiner Analyse, dass bei Aris
toteles im Speziellen und im Griechischen im Allgemeinen σημεῖον auch für ein 
konventionelles Zeichenverhältnis verwendet werden kann, und der nicht un-
plausiblen Möglichkeit, dass sich das ταῦτα in 16a6 sowohl auf die φωναὶ als 
auch auf γράμματα beziehen kann, folgendes Verständnis der Zeilen 16a3–9 vor: 

„Lautausdrücke sind Symbole bzw. Zeichen der ‚ersten‘, d. h. einfachen 
und unverbundenen, Gedanken bzw. Eindrücke der Seele. Schriftzeichen 
wiederum sind Symbole bzw. Zeichen der Lautausdrücke. Weder sind 
die Schriftzeichen noch die Lautausdrücke für alle Menschen stets die-
selben. Die Eindrücke in der Seele bzw. die ‚ersten‘ Gedanken, von de-
nen Lautausdrücke und Schriftzeichen Zeichen bzw. Symbole sind, sind 
Angleichungen an die Dinge in der natürlichen Welt 154 (und als solche 
weder wahr noch falsch). Diese beiden – die Angleichungen und die na-
türlichen Dinge – sind ‚für alle dieselben.‘ Die ‚ersten‘ Gedanken werden 
in einer anderen Schrift erörtert und müssen hier nicht weiter analysiert 
werden.“ 155

So zeigt sich, dass unter Berücksichtigung editionsphilologischer Ergebnisse, 
philosophischer Erörterungen und semantischer Textanalysen die Annahme zu 
verwerfen ist, dass Aristoteles mit dem Wechsel von σύμβολα zu σημεῖα auch 

 153	 Vgl. Norman Kretzmann, Aristotle on Spoken Sound Significant by Convention, S. 4: ὧν 
μέντοι ταῦτα σημεῖα πρώτως, ταὐτὰ πᾶσι παθήματα τῆς ψυχῆς – “But what these are in 
the first place signs of – affections of the soul – are the same for all”.

 154	 Ich deute pragmata bzw. res anders, vgl. oben S. 50ff.
 155	 Vgl. John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 47: “I would like to suggest that in 

this passage Aristotle in effect makes the following claim: Spoken sounds are symbols (or 
signs) of the ‘first’ (simple, uncombined) thoughts or impressions in the soul, and written 
marks are symbols (or signs) of spoken sounds. Neither written marks nor spoken sounds 
are the same for all. The impressions in the soul or ‘first’ thoughts, of which spoken sounds 
and written marks are signs (or symbols), are likenesses of objects in the natural world (and 
as such are neither true nor false). Both they and the natural objects are ‘the same for all.’ 
The ‘first’ thoughts are discussed elsewhere, and need not be entered into now.“

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



109Sprache als Zeichen

einen Wechsel in der Bedeutung vom konventionellen zum natürlichen Zeichen 
intendiert. 

Hans Arens schreibt in seiner Analyse zur aristotelischen Sprachtheorie und 
ihrer Tradierung zu dieser Stelle, dass es derart deutlich aus dem Text hervor-
gehe, dass Aristoteles hier nicht zwischen σύμβολα und σημεῖα unterscheide, 
dass es überhaupt nicht notwendig gewesen wäre, dies in irgend einer Weise 
überhaupt herauszustellen, wenn nicht irgend jemand behauptet hätte, es gäbe 
solch einen Unterschied. 156 Da wir mit u. a. Norman Kretzmann einen prominen-
ten Verfechter einer solchen Behauptung haben, 157 war es nun für uns nötig, uns 
hiermit etwas ausführlicher zu befassen. 

Für Boethius hingegen bestand demzufolge diese Notwendigkeit nicht. Denn 
Arens’ Bemerkung ist auch mit Blick auf die Kommentare von Boethius und 
Ammonios besonders interessant. Denn beide Autoren befassen sich mit keinem 
Wort mit der Frage, ob hier ein Bedeutungsunterschied bei Aristoteles vorliege. 

Boethius übersetzt die strittige Passage 16a6–7 mit: quorum autem hae primo-
rum notae, eaedem omnibus passiones animae sunt, et quorum hae similitudines, res 
etiam eaedem. 158 Auffällig hierbei ist (erstens), dass Boethius ganz offensichtlich 
die Adjektivvariante πρώτων und nicht die adverbiale Variante, 159 auf die sich 
Kretzmann beruft, vorzuliegen hat, 160 (zweitens) dass sich das Geschlecht des 
Pronomens ταῦτα, das im griechischen Text sich nicht eindeutig zu seinem Be-
zug φωναὶ oder γράμματα und φωναὶ verhält, zum Femininum hae verändert, 
welches sich nun auf litterae und voces beziehen lässt und (drittens) dass Boethius 
den Wechsel von σύμβολα zu σημεῖα unterdrückt, indem er σημεῖα genauso mit 
notae übersetzt wie σύμβολα in den Zeilen 16a3–4: sunt ergo ea quae sunt in voce 
earum quae sunt in anima passionum notae et ea quae scribuntur eorum quae sunt in voce. 

 156	 Vgl. Hans Arens, Aristotle’s Theory of Language and Its Tradition: Texts from 500 to 1750, 
1984, S 27.

 157	 Weitere Vertreter dieser Position sind Giorgo Colli (vgl. Giorgio Colli, Aristotele: Organon, 
Turin 1955), Walter Belardi (vgl. Walter Belardi, Il linguaggio nella filosofia di Aristotele, 
1975) oder Jean Pépin (vgl. Jean Pépin, Sumbola, sèmeia, homoiomata. A propos de De 
interpretatione 1, 16a3–8 et Politique VIII 5, 1340a6–39, in: Aristoteles Werk und Wirkung. 
Paul Moraux gewidmet 1, 1985, 22–44).

 158	 Boethius, de interpretatione vel Periermeneias, Aristoteles Latinus II - 1, hg. von L. Minio-
Paluello, Brügge 1965, 16a6–8. Meisers Ausgabe korrigiert hier die Handschriften an eini-
gen Stellen, um dem griechischen Wortlaut näher zu kommen. Vgl. John Magee, Boethius 
on Signification and Mind, S. 50 f.

 159	 Andrew Smith übersetzt fälschlicherweise adverbial (Andrew Smith (transl.), Boethius: 
On Aristole. On Interpretation 1–3, hg. von R. Sorabji, London / New York 2010, S. 28: “But 
what these are in the first place signs of – affections of the soul – are the same for all […].“)

 160	 Im Kommentar geht Boethius aber nicht genauer auf das Verständnis des primorum ein. 
Wenn Boethius im Kommentar darauf verweist, dass Worte principaliter auf passiones 
und nur vermittelt, also in zweiter Linie auf Dinge / res verweisen, so bedeutet das nicht 
zwangsläufig, dass er πρώτων als πρώτως liest. Sonst hätte er es sicherlich auch anders 
übersetzt. Vielmehr deutet er den Textinhalt genau so, wie Aristoteles es auch unabhängig 
von πρώτων / πρώτως-Frage deutlich macht: Worte verweisen auf Erkenntnisse, Erkennt-
nisse sind Angleichungen an die Dinge, folglich verweisen Worte nur vermittelt auf Dinge.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



110 Boethius’ Sprachkonzept﻿

Noch auffälliger als die Unterdrückung des sprachlichen Unterschieds in der 
Übersetzung ist der fehlende Hinweis hierauf in den Kommentierungen. Auffäl-
lig ist dies jedoch vor allem deshalb, weil es die Diskussionen um diesen schein-
bar unterdrückten Unterschied im 20. Jahrhundert gibt. Die Tatsache, dass es we-
der Ammonios noch Boethius in ihren großen Kommentaren für wert erachteten, 
mögliche Bedeutungsunterschiede durch den Vokabelwechsel zu erwähnen, ge-
schweige denn zu diskutieren, deutet darauf hin, wie unmissverständlich diese 
Stelle für antike und spätantike Leser erschienen sein muss. Man muss erst ein-
mal ein Problem sehen, um es diskutieren und widerlegen zu können. Boethius’ 
Kommentierungspraxis zeigt, dass er sich nicht davor scheut, auf die Geschichte 
von tatsächlichen oder denkbaren Fehlinterpretationen zu scheinbar mehrdeutig 
auslegbaren Stellen einzugehen. Im Gegenteil geht er aus didaktischen Gründen 
sehr ausführlich auf verschiedene Interpretationen ein, nennt oft auch die Au-
toren, zeigt hieran die Fehler auf, bewahrt seine Leser vornehmlich, dieselben, 
womöglich leicht zu begehenden Fehler zu machen, und führt dadurch zu einem 
klareren Verständnis der jeweiligen Stelle. 161 Hätte es zu 16a6–7 verschiedene 
Deutungen –  tatsächliche oder für ihn denkbare – gegeben, Boethius hätte sie 
ganz sicher nicht verschwiegen – zumal das Verwirrungspotential, das sich aus 
dem vor allem durch prägnanteste Kürze gekennzeichneten Stil der aristoteli-
schen Sprache in dieser Pragmatie ergibt, überhaupt einen der zentralen Gründe 
für die Umsetzung und vor allem für die Ausführlichkeit dieses Kommentie-
rungsprojekts darstellt. 162 

Boethius’ Übersetzungsverständnis
An dieser Passage wird, um es im Anschluss an dieses besonders lehrreiche Bei-
spiel schon einmal vorwegzunehmen, auch Boethius’ Übersetzungsverständnis 
offenbar. In seiner Vorrede zum zweiten Eisagogê-Kommentar expliziert Boethius 
seine Vorstellung von einem getreuen Übersetzer: Eng an den Worten zu blei-
ben, Stilfragen hintanzustellen und stattdessen die Darstellung der Wahrheit 
anzustreben, sei seine zentrale Aufgabe. 163 Dass dieser Anspruch ihn nicht in 
ein sklavisch genaues Übersetzen münden lässt, zeigen die Feinheiten dieser 
Passage. Wenn Boethius seinen Dienst der Wahrheit verschreibt, so spricht er 

 161	 Vgl. ausführlich zum didaktischen Vorgehen des Kommentars unten, S. 150ff.
 162	 Vgl. Boeth., in PH2, 4,10–14: sed quamquam multa sint Aristotelis, quae subtilissima phi-

losophiae arte celata sint, hic tamen ante omnia liber nimis et acumine sententiarum et 
verborum brevitate constrictus est. quocirca plus hic quam in decem praedicamentis ex-
positione sudabitur.

 163	 Vgl. Boeth., in Isag. 2, 135,5–13: Secundus hic arreptae expositionis labor nostrae seriem 
translationis expediet, in qua quidem uereor ne subierim fidi interpretis culpam, cum 
uerbum uerbo expressum comparatumque reddiderim. cuius incepti ratio est quod in his 
scriptis in quibus rerum cognitio quaeritur, non luculentae orationis lepos, sed incorrupta 
ueritas exprimenda est. quocirca multum profecisse uideor, si philosophiae libris Latina 
oratione compositis per integerrimae translationis sinceritatem nihil in Graecorum litteris 
amplius desideretur.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



111Sprache als Zeichen

in erster Linie gegen eine wahrheitsverfälschende stilistische Verfeinerung des 
Textes, nicht gegen eine wahrheitserhaltende oder -betonende Abweichung von 
den stilistischen Vorgaben. Sinnerhaltung, nicht Texterhaltung steht im Vorder-
grund. Boethius’ mögliche Gründe für seine Wahl des Wortes nota als passen-
des Wort für das Zeichenverhältnis von Worten konnten wir bereits darlegen. 
Boethius liest 16a6–7 so, dass Aristoteles hier ohne Zweifel auf ein durch dieses 
lateinische Wort ausdrückbares Zeichenverhältnis, welches Aristoteles auch in 
16a4 meint und in 16a26–30 erläutert, aus ist. Hätte er signum gewählt, hätte er 
sich für ein anders verstandenes Zeichenverhältnis entschieden (siehe oben) und 
die Stelle der Klarheit beraubt. Dass Boethius das Genus des Pronomens ändert, 
dient ebenfalls dem Sinnerhalt. Besonders vor dem Hintergrund der wesentlich 
textgetreueren Übersetzung des Wilhelm von Moerbeke aus dem 13. Jahrhundert 
wird mit Blick auf die Partikeln deutlich, dass es Boethius nicht darum geht, den 
griechischen Text wortgetreu wiederherstellen zu können, sondern darum, wie 
er selbst schreibt, auch ohne Hilfe des griechischen Textes, den Inhalt der Schrift 
nachvollziehen zu können. Moerbeke übersetzt auch die kleinste Partikel, wäh-
rend Boethius dazu neigt, μέν, καί, δή oder οὖν wegzulassen. 164 

Der Verdacht, dass Boethius womöglich diesen Wortwechsel von σύμβολα zu 
σημεῖα als Bedeutungswechsel gänzlich verkennt oder ignoriert, weil er in einem 
anderen sprachlichen Umfeld aufwuchs, kann mit Blick auf die hierzu in den 
griechischen Texten fehlende Diskussion schnell ausgeräumt werden. Boethius 
orientiert sich explizit an Porphyrios’ Kommentar, der sicherlich auf Mehrdeutig-
keiten eingegangen wäre, hätte er welche erkannt. Auch Ammonios’ Kommentar 
nimmt diesen Wortwechsel nicht zum Anlass, über einen Bedeutungswechsel 
zu sinnieren. Im Gegenteil zeigt er explizit, dass er beide Begriffe hier synonym 
versteht: 

„Es unterscheidet sich aber die Angleichung vom Symbol (symbolon) inso-
fern, als die Angleichung der Möglichkeit nach die Natur der Sache nach-
bilden möchte, und es nicht in unserer Hand liegt, dies umzuformen. […] 
Das Symbol (symbolon) oder das Zeichen (semeîon) hingegen (der Philosoph 
verwendet beide Namen hierfür) liegt vollständig in unseren Händen. […] 
Folglich bezeichnet er die Gedanken als Angleichungen an die Dinge, die 
Nomina und die Verba hingegen als Symbole bzw. Zeichen der Gedanken 
und die Buchstaben als Symbole bzw. Zeichen der Nomina und Verba.“ 165

 164	 Vgl. John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 51, Fn. 4, mit der Schlussfolgerung: 
“It seems clear that Boethius here translates for sense rather than for exactness.“

 165	 Ammonios, in PH, 20,1–26: Διαφέρει δὲ τὸ ὁμοίωμα τοῦ συμβόλου, καθόσον τὸ μὲν 
ὁμοίωμα τὴν φύσιν αὐτὴν τοῦ πράγματος κατὰ τὸ δυνατὸν ἀπεικονίζεσθαι βούλεται, 
καὶ οὐκ ἔστιν ἐφ’ ἡμῖν αὐτὸ μεταπλάσαι […], τὸ δέ γε σύμβολον ἤτοι σημεῖον (ἀμφοτέρως 
γὰρ αὐτὸ ὁ φιλόσοφος ὀνομάζει) τὸ ὅλον ἐφ’ ἡμῖν ἔχει. […] διὰ τοῦτο καλεῖ τὰ μὲν 
νοήματα τῶν πραγμάτων ὁμοιώματα, τὰ δέ γε ὀνόματα καὶ τὰ ῥήματα τῶν νοημάτων 
καὶ τὰ γράμματα τῶν ὀνομάτων καὶ ῥημάτων σύμβολα καὶ σημεῖα.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



112 ﻿Boethius’ Sprachkonzept

Das fehlende Problembewusstsein an dieser Stelle, das u. a. Kretzmann und Eco 
an Boethius’ Übersetzung so stark kritisieren, gibt es folglich auch bei Ammo-
nios und wahrscheinlich auch bei Porphyrios. Grund hierfür mag das Fehlen 
des Problems sein, das nämlich erst zutage tritt, wenn man nicht nur missdeutet 
(Bezug und Bedeutung von ταῦτα und σημεῖα), sondern auch eine falsche Lesart 
zugrunde legt (πρώτως statt πρώτων), die es in den Textvorlagen des Boethius 
und des Ammonios offenbar nicht gab. 

4.5 	‚Innere Sprache‘

Sprachebenen

Nachdem wir Boethius’ Verständnis der Sprache als gesprochene, nämlich sofern 
sie als vox artikuliert wird, von anderen lautlichen und stimmlichen Phänome-
nen abgegrenzt und ihre charakteristischen Merkmale herausgearbeitet haben, 
wenden wir uns einer möglichen ‚Binnendifferenzierung‘ von Sprache mit Blick 
auf verschiedene Sprachebenen zu, die sich bei Boethius finden lässt. Denn Boe-
thius unterscheidet explizit zwischen einer gesprochenen, einer geschriebenen 
und einer gedachten Form der Rede und verweist damit auf verschiedene Ebe-
nen, in denen Sprache stattfinden kann. Die geschriebene Form der Rede soll uns 
anschließend weniger interessieren. Vielmehr rückt das Interesse an einem Ver-
ständnis des Verhältnisses zwischen der Sprache, sofern sie als gedachte Rede 
beschrieben wird, und der gesprochenen Sprache ins Zentrum der folgenden 
Untersuchung. Anlass für die Unterscheidung der verschiedenen Ebenen ist Ari-
stoteles’ Formulierung τὰ ἐν τῇ φωνῇ in 16a3: Nicht der sprachliche Ausdruck, 
sofern er Laut ist, 166 wird hier als ein Zeichen des seelischen Zustands dargestellt, 
sondern – so wortwörtlich – Dasjenige bzw. die Dinge in der Stimme. So übersetzt 
auch Boethius korrekt: ea quae sunt in voce. Boethius verweist darauf, dass diese 
Formulierung auch Porphyrios auffiel: 

„Porphyrios fragt, warum Aristoteles von den ‚Dingen, die im sprach-
lichen Ausdruck sind‘ spricht und nicht direkt vom ‚sprachlichen Aus-
druck‘ und warum er das ‚Geschriebene‘ statt ‚Buchstaben‘ sagt. Er findet 
hierfür folgende Lösung: Bei den Peripatetikern, so wird gesagt, gibt es 
drei Arten der Rede: eine, die mit Buchstaben aufgeschrieben ist, eine wei-
tere, die mit der Stimme ausgedrückt wird und schließlich eine dritte, die 
im Geist verknüpft wurde. Wenn es nun drei verschiedene Ebenen der 
Rede gibt, so sind ohne Zweifel auch die Teile der Rede dreifach. Da nun 
Verbum und Nomen in erster Linie die Teile der Rede sind, so wird es auch 

 166	 So kann man es nämlich in der missverständlichen Übersetzung von Eugen Rolfes lesen: 
„Es sind also die Laute, zu denen die Stimme gebildet wird.“

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



113‚Innere Sprache‘

Verba und Nomina geben, erstens die geschrieben, zweitens die gesprochen 
und drittens die ohne zu sprechen durch den Geist verhandelt werden.“ 167

Vox als lautlicher Ausdruck sei demnach ein Überbegriff, der auch Ausdrücke, 
die kein Bezugsobjekt haben, umfasse, wie z. B. garalus  –  das zwar die Gram-
matiker der Form nach als Nomen einordnen würden, die Philosophen jedoch 
nicht, weil es nicht ein abbildhaftes Zeichen einer bestimmten, erkannten Sache 
darstellt. Es gehe Aristoteles, wie er gleich in der ersten Zeile deutlich macht, 
um diejenigen sprachliche Phänomene, deren Elemente Nomina und Verba sind. 
Von den lautlichen Ausdrücken wird damit nur ein Teil betrachtet, nämlich je-
ner Ausschnitt, der Worte umfasst, die etwas über den Weg der Konvention be-
zeichnen. Aristoteles mache deutlich, was ihn an den Lauten und dem Geschrie-
benen interessiere. Das sind deren genuin sprachliche Bestandteile: die Nomina 
und Verba in der Stimme (nämlich ea quae sunt in voce statt voces) bzw. die Nomina 
und Verba, sofern sie aufgeschrieben sind (nämlich ea quae scribuntur statt litterae). 
Die im Peripatos geläufige Unterscheidung zwischen drei Arten der Rede und 
somit zwischen drei Arten von Nomina und Verba – nämlich gedachte, geschrie-
bene und gesprochene – gebe für die entsprechende Interpretation der in diesen 
Zeilen knappen Ausdrucksweise des Aristoteles den entscheidenden Hinweis. 168 
Nicht die Buchstabenform, nicht die Lautmaterie und auch nicht die grammati-
kalischen Eigenschaften stünden demnach im Fokus, sondern die Funktion des 
Geschriebenen, Gesprochenen bzw. Gedachten, insofern hierin Nomina und Verba 
vorkommen, d. h. sofern hierdurch Aussagen mit einem Wahrheitsgehalt vermit-
telt und dadurch Erkenntnisse ermöglicht werden. 

Besonders interessant und in der Forschung kontrovers diskutiert 169 ist Boe-
thius’ Verweis auf die innere, nicht mit einer Stimme versehene Ebene der Rede, 
der mental speech, die der gesprochenen Rede zugrunde liege. 170 Boethius verweist 
verschiedentlich auf diese Ebene, indem er von der oratio in animo 171, von der ora-

 167	 Boeth., in PH1, 29,29–30,10: quaerit vero Porphyrius, cur ita dixerit: sunt ergo ea quae sunt 
in voce, et non sic: sunt igitur voces; et rursus cur ita et ea quae scribuntur et non dixerit: 
et litterae, quod resolvit hoc modo. dictum est tres esse apud Peripateticos orationes, unam 
quae litteris scriberetur, aliam quae proferretur in voce, tertiam quae coniungeretur in 
animo. quod si tres orationes sunt, partes quoque orationis esse triplices nulla dubitatio 
est. quare quoniam verbum et nomen principaliter orationis partes sunt, erunt alia verba 
et nomina quae scribantur, alia quae dicantur, alia quae tacita mente tractentur.

 168	 Vgl. Boeth., in PH2, 29,30–33,25.
 169	 Vgl. u. a. Norman Kretzmann, Semantics, History of, 367b; John Magee, Boethius on Sig-

nification and Mind, S. 118–141; John Marenbon, Boethius, S. 36 sowie ausführlich Taki 
Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. 77–113.

 170	 Vgl. zur inneren Rede bei Platon: Plat. Tht. 189d-190a; Plat. Phil. 38c–e; Plat. soph. 263e–
264b. Ammonios nimmt ebenfalls Bezug darauf in: Ammonios, in PH, 22,12–21.

 171	 Vgl. Boeth., in PH2, 30,5.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



114 ﻿Boethius’ Sprachkonzept

tio in intellectibus 172, von der animi atque intellectus oratio 173, der cogitabilis oratio 174 
oder den Nomina und Verba, die in mente gebraucht werden, 175 spricht. Ist diese in-
nere Rede bei Boethius nichts weiter als das stimmlose gedankliche Durchgehen 
eines Satzes in einer bestimmten natürlichen Sprache oder vielmehr ein wie auch 
immer gedachter nonverbaler und nicht linguistischer Prozess? 

Innere Rede als diskursive Entfaltung einer Erkenntnis
Eine Näherung an Boethius’ Verständnis dieser seelischen Tätigkeit kann wo-
möglich die Passage geben, in der Boethius den Prozess von der Erkenntnis zum 
sprachlichen Ausdruck, den wir bereits unter dem Blickwinkel des einheitlichen 
Seelenverständnisses besprochen haben, 176 beschreibt: 

„Wenn nämlich jemand die Eigentümlichkeit einer Sache, die er mit dem 
Denkvermögen erfasst, erfahren hat, strebt er danach, sie auszudrücken 
und zu bezeichnen. Denn wenn jemand eine bestimmte Sache erkennt, 
muss er mittels des Vorstellungsvermögens zuerst die Form und die Eigen-
tümlichkeit des Erkannten erfassen. Und es kommt eine passio zustande 
bzw. ein von einer passio begleitetes Begreifen des Intellekts. Wenn diese 
passio ihre Stellung und ihren Platz im Geist eingenommen hat, entstehe 
ein Wille, diese passio anderen anzuzeigen. Daraufhin kommt die gewisse 
Tätigkeit eines zusammenbindenden (rationalen) Erkennens (intelligentia) 
unmittelbar aus dem Vermögen der innersten Vernunft (ratio) hinzu. Die 
Rede entfaltet diese Tätigkeit und gießt sie aus. Sie stützt sich dabei auf 
die passio, die zuerst im Geist gegründet war, bzw. um es genauer auszu
drücken, <stützt sie sich> auf den Prozess der Bezeichnung, der sich zu-
gleich mit der voranschreitenden Rede entwickelt hat, und auf ihre An-
gleichung an die Bewegungen der bezeichnenden (inneren) 177 Rede.“ 178

Hierbei wird sehr deutlich, dass Boethius der Grundlage der äußeren, verbalen 
Rede, nämlich der Erkenntnis einer Sache, die immer mit einem (angleichenden) 
Akt der Bewegung der Seele (passio bzw. pathêma) einhergeht, noch einen weite-

 172	 Vgl. Boeth., in PH2, 24,29.
 173	 Vgl. Boeth., in PH2, 24,24.
 174	 Vgl. Boeth., in PH2, 44,26.
 175	 Vgl. Boeth., in PH2, 30,10.
 176	 Vgl. oben 3.5, S. 50ff.
 177	 Vgl hierzu John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 120.
 178	 Boeth., in PH2, 33,33–34,13: passus enim quilibet eius rei proprietatem, quam intellectu 

conplectitur, ad eius enuntiationem designationemque contendit. cum enim quis aliquam 
rem intellegit, prius imaginatione formam necesse est intellectae rei proprietatemque sus-
cipiat et fiat vel passio vel cum passione quadam intellectus perceptio. hac vero posita 
atque in mentis sedibus conlocata fit indicandae ad alterum passionis voluntas, cui ac-
tus quidam continuandae intellegentiae protinus ex intimae rationis potestate superve-
nit, quem scilicet explicat et effundit oratio nitens ea quae primitus in mente fundata est 
passione, sive, quod est verius, significatione progressa oratio<ne> progrediente simul et 
significantis se orationis motibus adaequante.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



115‚Innere Sprache‘

ren Vernunftakt hinzufügt, den er als einen diskursiven Akt beschreibt. Die für 
den menschlichen Denkakt unausweichliche Entfaltung der Erkenntnis (in der 
Vorstellungsmaterie) 179 lässt sich nicht nur räumlich verstehen – so geht das Den-
ken des Dreieckes mit der Vorstellung eines Dreieckes einer bestimmtes Größe 
einher – , sondern auch diskursiv: als voranschreitende Rede, die einheitlich Er-
kanntes gedanklich entfaltet und das Subjekt mit den in den Fokus genommenen 
Eigenschaften oder Tätigkeiten in zusammengebundener Form nebeneinander 
stellt. 180 Man denke auch an das platonische Bild aus dem Philebos, in dem die 
menschliche Seele als ein Buch beschrieben wird, in das ein Schreiber seine Re-
den und ein Maler seine Bilder hineinschreibt bzw. -zeichnet. 181 

Als zugrunde liegend wird in diesem Abschnitt die passio benannt, von der 
Boethius, wie wir bereits im Kapitel zur Seelenkonzeption verdeutlicht haben, 182 
sagt, sie sei das begleitende Ergebnis des Angleichungsprozesses des menschli-
chen Vernunftvermögens an eine zugrunde liegende Sache. 183 Fundament jeder 
Erkenntnis sei demnach das Zugrundeliegen einer erkennbaren Bestimmtheit 
(figuram rerum) außerhalb des Erkennenden, das Potential des Erkenntnisvermö-
gens im Erkennenden (quidam vis) sowie die Aktualisierung dieses Potentials, 
die Boethius als die Angleichung der Seele (similitudo) an das Erkenntnisobjekt 
beschreibt. Das Ergebnis dieses Prozesses ist nun die passio als die aus eigenem 
Vermögen hervorgehende Bewegung bzw. Veränderung des Seelenzustands, die 
mit dem Angleichungsprozess einhergeht. 

Mit der Erkenntnis nun gehe der Wille, die Erkenntnis auszudrücken, einher, 
so dass mit der Entfaltung der Erkenntnis in der Vorstellung zugleich auch die 
sprachliche Entfaltung angeschoben werde. 

Boethius beschreibt in diesem Absatz, wie nach der Erfassung der spezifischen 
Eigenschaft einer Sache mithilfe der Vorstellung der damit einhergehende See-
lenzustand (passio) das Bestreben (contendit, voluntas) mit sich bringt, das Erfasste 
mitzuteilen. Dies geschieht über eine Diskursivierung der Erkenntnis, die als Tä-
tigkeit einer zusammenbindenden Vernunft beschrieben wird (actus continuandae 

 179	 Boethius verweist in Boeth., in PH2, 28,1–25 explizit auf die Angewiesenheit des menschli-
chen Denkens auf die Vorstellung, wie es Aristoteles in Aristot., an., 432a7–14 oder Aristot., 
de memoria, 449b30–450a13 formuliert.

 180	 In seinem zweiten Kommentar zu Porphyrios’ Eisagogê beschreibt Boethius die diskursi-
ven Tätigkeiten bzw. Bewegungen des rationalen Seelenvermögens als eine Suche nach 
dem Ob, dem Was, dem Wie einer Sache sowie nach weiteren Akzidentien. Vgl. Boeth., in 
Isag. 2, 137,19–138,3: Quam tripilis animae uim sola hominum, ut dictum est, hominum 
natura sortita est. cuius animae uis intelligentiae motibus non caret, quia in his quattuor 
propriae uim rationis exercet. aut enim aliquid an sic inquirit aut si esse constiterit, quid 
sit addubitat. Quodsi etiam utriusque scientiam ratione possidet, quale sit unum quoque 
vestigat atque in eo cetera accidentium momenta perquirit, quibus cognitis cur ita sit quae-
ritur et ratione nihilo minus vestigatur.

 181	 Vgl. Plat. Phil. 38e–39e.
 182	 Vgl. oben Kap. 3.5, S. 50ff.
 183	 Vgl Boeth., in PH2, 34,26 f.: sed hae passiones animarum ex rerum similitudine procrean-

tur.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



116 Boethius’ Sprachkonzept﻿

intelligentiae) und ihren Ursprung im menschlichen Vermögen der innersten Ver-
nunft habe (intimae rationis potestas). Diese Vernunfttätigkeit hält demnach das, 
was als Einheit erkannt werden kann, in der Diskursivität zusammen. Sie stellt 
einzelne Aspekte nicht ungebunden (diskret) nebeneinander, sondern entfaltet 
das Erfasste (actus continuandae intelligentiae) mit Blick auf eine einheitliche Be-
stimmtheit (intimae rationis potestas). Diese diskursive Tätigkeit findet ihren Aus-
druck dann in der gesprochenen Rede. Beiden liegt die ursprüngliche Erkenntnis 
zugrunde (nitens ea quae primitus in mente fundata est passione). 

Die grammatikalischen und inhaltlichen Schwierigkeiten der von Boethius 
nun angekündigten Konkretisierung des Prozesses konnten in der Forschung 
noch nicht vollends aufgelöst werden. Arens hält eine Klärung der Stelle für 
gänzlich unmöglich, 184 Magee 185 und Suto 186 verweisen jedoch auf die von Boe-
thius zuvor angeführte peripatetische Unterscheidung der Arten der Rede. Kern-
aussage ist demnach, dass die äußere Rede mit dem Signifikationsprozess, der 
der inneren Rede entspricht, einhergeht. Die äußere Rede beruhe, so Boethius, 
auf einer Angleichung an die Bewegungen einer signifizierenden, d. h. etwas als 
etwas bezeichnenden Rede. Dieser innere Signifikationsprozess stellt noch keine 
Verbalisierung dar, er geht ihr, wenn auch nicht zwingend zeitlich, so zumindest 
doch sachlich voraus. Es scheint deutlich zu werden, dass das, was der gespro-
chenen Rede vorausgeht, die diskursive Entfaltung einer Erkenntnis ist, die in-
sofern Rede ist, als sie gedanklich die Bezeichnung bzw. das Verständnis 187 einer 
Sache über die Funktionen (!) von Nomina und Verba vornimmt, so dass die Sache 
als etwas mit bestimmten Eigenschaften gedacht wird. Die Tradition, das diskur-
sive Denken als eine Rede zu verstehen, und zwar als eine Rede, die die Seele 
mit sich selbst führt, indem sie die einzelnen Aspekte einer Sache durchschreitet, 
geht mindestens auf Platon zurück 188 und gelangt über Plotin 189 und Porphyrios 
zu Boethius. 

Platon 190 und Plotin sprechen beim Akt der Verbalisierung von einer Nachah-
mung, Boethius von einer Angleichung an die diskursiven Prozesse der Seele. 

 184	 Vgl. Hans Arens, Aristotle’s Theory of Language and Its Tradition: Texts from 500 to 1750, 
S. 217.

  185	 Vgl. John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 120.
 186	 Vgl. Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. 108–111.
 187	 Vgl. hierzu Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. 111: „Signification of x can 

be described as establishing understanding of x.“
 188	 Vgl. Plat. Tht. 189e: Σω. τὸ δὲ διανοεῖσθαι ἆῤ  ὅπερ ἐγὼ καλεῖς· Θε.τί καλῶν· Σω. λόγον ὃν 

αὐτὴ πρὸς αὑτὴν ἡ ψυχὴ διεξέρχεται περὶ ὧν ἂν σκοπῇ. Vgl. auch das Bild von der Seele 
als Buch und dem ihr innewohnenden Redenschreiber in Plat. Phil. 38e–39a.

 189	 Vgl. Plotin, Opera, 3 vol., ed. P. Henry; H.–R. Henry, hg. von Paul Henry und Hans-Ru-
dolf Henry, Leiden 1951–1973, 1.2.3,27 f.: ῾Ως γὰρ ὁ ἐν φωνῆι λόγος μίμημα τοῦ ἐν ψυχῆι, 
οὕτω καὶ ὁ ἐν ψυχῆι μίμημα τοῦ ἐν ἑτέρωι. Sowie Plot., enn., 5.1.3,7 f.: Καίπερ γὰρ οὖσα 
χρῆμα οἷον ἔδειξεν ὁ λόγος, εἰκών τίς ἐστι νοῦ· οἷον λόγος ὁ ἐν προφορᾶι λόγου τοῦ ἐν 
ψυχῆι, οὕτω τοι καὶ αὐτὴ λόγος νοῦ καὶ ἡ πᾶσα ἐνέργεια καὶ ἣν προίεται ζωὴν εἰς ἄλλου 
ὑπόστασιν.

 190	 Vgl. Zum Kratylos oben S. 86ff..

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



117‚Innere Sprache‘

Dadurch wird deutlich, dass es sich bei dem Unterschied zwischen der inneren 
und äußeren Rede nicht um den stimmlichen Aspekt handelt, der fehlt bzw. hin-
zukommt, so dass mit der inneren Rede eine Art innere Aussprache von Worten 
gemeint wäre, die schweigend in der Vorstellung durchgeführt wird, wie es John 
Magee versucht zu deuten. 191 Denn damit besäßen die Elemente der inneren Rede 
bereits bestimmte phonetische Eigenschaften. Diese Annahme liefe der explizi-
ten Aussage Boethius’ zuwider, dass nämlich dasjenige, worauf sich Nomina und 
Verba der gesprochenen Sprache beziehen, bei allen gleich sei, während erst die 
gesprochenen Nomina und Verba sich in den verschiedenen Gesellschaften unter-
schieden: 

„Von den vieren nun sagt Aristoteles, dass zwei natürlich seien, nämlich 
die Sache und die Gedanken des Geistes, d. h. die Rede, die in den Gedanken 
stattfindet. Denn diese sind bei allen Menschen gleich und unveränder-
lich.“ 192

Ebenso deutlich drückt sich Boethius über das Verhältnis der verschiedenen 
Sprachen zu demselben zugrunde liegenden Gedanken aus: 

„Denn wenn ein Römer, ein Grieche und ein Barbar zur gleichen Zeit ein 
Pferd sehen, dann haben sie auch denselben Gedanken hierüber, dass das 
ein Pferd sei, und bei ihnen liegt auch dieselbe Sache zugrunde. Derselbe 
Gedanke ist von der Sache selbst erfasst. Aber der Grieche nennt ein Pferd 
anders, auch der römische Ausdruck bei der Bezeichnung des Pferdes ist 
ein anderer und der Barbar wiederum unterscheidet sich bei der Benen-
nung des Pferdes von diesen beiden.“ 193

Demnach müsse vielmehr die innere Rede mit Blick auf Boethius’ Beschreibung 
des Zustandekommens der äußeren Rede als diskursive Entfaltung einer erkann-
ten Sache gedacht werden, die das, was der göttliche Intellekt in ungeschiedener 
Einheit zu erfassen vermag, nebeneinander und nacheinander stellen muss 194 

 191	 Vgl. John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 139–141. Magee deutet die innere 
Rede bei Boethius als cogitabilis oratio, d. h. als eine artikulierte Rede, die sich auch schwei-
gend denken lässt, und setzt diese nur einmal bei Boethius auftauchende Begrifflichkeit 
dem Augustinischen Konzept der dicibilis cogitatio entgegen, wonach die Möglichkeit im 
Fokus steht, das innere Gedachte auch laut aussprechen zu können (John Magee, Boethius 
on Signification and Mind, S. 116). Vgl. dagegen Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar 
and Logic, S. 88–94.

 192	 Boeth., in PH2, 24,27–30: ex quibus quattuor duas quidem Aristoteles esse naturaliter dicit, 
res et animi conceptiones, id est eam quae fit in intellectibus orationem, idcirco quod apud 
omnes eaedem atque inmutabiles sint.

 193	 Boeth., in PH2, 21,18–24: nam cum Romanus, Graecus ac barbarus simul videant equum, 
habent quoque de eo eundem intellectum quod equus sit et apud eos eadem res subiecta 
est, idem a re ipsa concipitur intellectus, sed Graecus aliter equum vocat, alia quoque vox 
in equi significatione Romana est et barbarus ab utroque in equi designatione dissentit.

 194	 Vgl. Prokl. in Tim. III.305.14–21; Plot., enn., 5.3.13,23–28: Καὶ ἡ νόησις προτέρα οὖσα εἴσω 
εἰς αὐτὸν ἐπιστρέφει δηλονότι πολὺν ὄντα· καὶ γὰρ ἐὰν αὐτὸ τοῦτο μόνον εἴπῃ «ὄν εἰμι», 

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



118 Boethius’ Sprachkonzept

und dabei Unterscheidungen macht, die sich sprachphilosophisch in ihrer Funk-
tion als Nomen und Verbum bestimmen lassen. Boethius verdeutlicht dieses Ver-
ständnis in seinem ersten Kommentar wie folgt: 

„Jedesmal wenn wir nämlich eine Substanz mit einer akzidentellen Eigen-
schaft verbinden und zusammensetzen oder einen Gedanken mit einem 
Gedanken verknüpfen, so dass im Denken eine Aussage entstehen kann, 
dann geschieht dasselbe im sprachlichen Ausdruck.“ 195

Nicht die sprachlichen Elemente in ihren phonetischen oder grammatikalischen 
Eigenschaften machen die innere Rede zu einer Rede, sondern die Zusammen-
fügung von Gedanken in der Art, dass eine Aussage über etwas entsteht, die 
das Potential hat, Wahres und Falsches anzuzeigen. Erst wenn ich „Menschsein“ 
oder „Spazierengehen“ gedanklich in seiner Funktion als Verbum zu „Sokrates“ 
in seiner Funktion als Nomen begreife, entsteht eine innere Rede, d. h. eine Aussa-
ge, durch die einer Sache eine Eigenschaft oder Tätigkeit zugedacht wird: 

„Wenn ich im Prozess des Denkens das ‚Spazierengehen‘ mit ‚Sokrates‘ 
verbinde, ist eine Zusammenfügung vollbracht. Wenn ich dies nun in 
einer (gesprochenen) Rede äußere, bleibt dieselbe Zusammenfügung er-
halten und es kommt derselbe Gehalt an Wahrheit oder Falschheit zum 
Vorschein. Daher können allein in diesen Zusammenfügungen, die hier 
besprochen werden, d. h. beim Nomen, beim Verb, bei der Verneinung und 
Bejahung, bei der Aussage und der Rede, Wahrheit und Falschheit gefun-
den werden. Diese Zusammenfügungen erhalten nämlich die Natur der 
Wahrheit und Falschheit von den Gedanken und bewahren sie in der ver-
balen Explikation der Bezeichnung.“ 196

Das Wesen einer gedanklichen Aussage und inneren Rede, so macht es Boethi-
us deutlich, ist die Zuschreibungsmöglichkeit von Wahrheit oder Falschheit. 197 

ὡς ἐξευρὼν λέγει καὶ εἰκότως λέγει, τὸ γὰρ ὂν πολύ ἐστιν· ἐπεί, ὅταν ὡς εἰς ἁπλοῦν 
ἐπιβάλῃ καὶ εἴπῃ «ὄν εἰμι», οὐκ ἔτυχεν οὔτε αὐτοῦ οὔτε τοῦ ὄντος. Οὐ γὰρ ὡς λίθον λέγει 
τὸ ὄν, ὅταν ἀληθεύῃ, ἀλλ’ εἴρηκε μιᾷ ῥήσει πολλά. Vgl. auch Boethius’ hierarchische 
Ordnung der Erkenntnistätigkeiten mit dem alles umfassenden (göttlichen) Intellekt an 
der Spitze in Boeth., cons., V,5p.

 195	 Boeth., in PH1, 42,28–43,3: quotiens enim substantiam cum accidenti coniungimus atque 
conponimus vel intellectum intellectui copulamus, ut fieri propositio possit in cogitatione, 
tunc fit idem in voce.

 196	 Boeth., in PH2, 47,1–11: quod vero in intellectus progressione ambulationem cum Socrate 
coniungo, quaedam iam facta est conpositio. quod si hoc oratione protulero, rursus eadem 
conpositio est et circa eam vis veritatis et falsitatis adparet. quocirca in his solis conposi-
tionibus invenitur veritas atque mendacium, de quibus tota nunc quaestio est, in nomi-
ne scilicet et verbo, in negatione et adfirmatione et enuntiatione et oratione. quae scilicet 
conpositiones veritatis et falsitatis naturam ab intellectibus accipientes in significationis 
prolatione conservant.

 197	 Auffällig ist, dass Boethius bei der gedanklichen Zusammenfügung nicht ambulet und So-
crates schreibt, was er tun müsste, wenn er die innere Rede bereits als phonetisch ausbuch-

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



119‚Innere Sprache‘

Die gedankliche Zusammenfügung der Elemente in deren jeweiliger Funktion 
bleibt auch ausgesprochen erhalten, so dass sich auch der Wahrheitswert durch 
die Aussprache nicht verändert. 198 Das ist das gleichbleibende Element der Nach-
ahmung bzw. Angleichung der äußeren Rede an die innere Rede. Der Abfall von 
Bestimmtheit, den jede Nachahmung mit sich bringt, kommt nun durch die Ver-
balisierung zustande, d. h. durch die Notwendigkeit, mit Blick auf die Konventio-
nen das Gedachte in Laute zu gießen. Mit der Aussprache kommen die phoneti-
schen Eigenschaften und damit die Unterschiedlichkeit der Bezeichnungen auch 
für dasselbe Gedachte in die Welt, während sich die Gedanken, wenn sie sich auf 
dieselbe Sache beziehen, bei allen Menschen gleichen. Erst in der verbalen Spra-
che wird dem Wesen einer Sache ihr phonetisch bestimmtes Gebilde zugewiesen, 
das sich nur im besten Fall an Eigenschaften des Wesens, zwangsläufig und im-
mer aber an Konventionen der Kommunikationsumwelt orientiert. 

Unterschiede im Denken
Doch stimmt es überhaupt, dass die Gedanken stets und bei allen Menschen 
identisch sind oder kommt es nicht bereits beim Denken des scheinbar Selben zu 
Unterschieden? 

„Wie kann es möglich sein, dass die der Sprache zugrunde liegenden Zu-
stände der Seele (passiones animae) bei allen Menschen dieselben sein sol-
len, wenn doch die Meinungen über das Gerechte oder das Gute so ver-
schieden sind?“ 199

Diese Frage habe bereits Aspasios gestellt und er sei zu der Antwort gekommen, 
dass Aristoteles folglich ausschließlich sinnlich wahrnehmbare und in keinem 
Fall unkörperliche Dinge als Grundlage für die passiones angenommen haben 
müsse. Ungeachtet der Tatsache, dass auch im Bereich sinnlich wahrnehmba-
rer Dinge die Meinung darüber, was sie seien, auseinander gehen könne, da wir 
strenggenommen auch das Pferd nicht sehen, sondern meinen, dass die im Be-
reich der eigentümlichen Wahrnehmung gesehenen Farben und Formen und die 
gehörten Töne zu einer Sache gehören, von der wir glauben, sie sei ein Pferd, 200 

stabiert begreifen würde. Stattdessen fügt der Geist Erkanntes aneinander: das Spazie-
rengehen (ambulatio) mit, nicht dem Wort „Sokrates“, sondern dem, was man als Sokrates 
erkennt.

 198	 Suto spricht bei den gedanklichen Verba und Nomina, die Boethius einmal erwähnt, von 
Verba und Nomina in potentia, da sie zwar das Vermögen besitzen, als Nomina und Verba 
ausgesprochen zu werden, ihnen aber die phonetischen Zutaten fehlten. Auch sie hält fest: 
“The noun and the verb in the mind are thoughts universally conseived by human beings 
irrespective of the language that they speak.“ (Vgl. Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar 
and Logic, S. 92–94).

 199	 Boeth., in PH2, 41,14–16: qui fieri potest, ut eaedem apud omnes passiones animae sint, 
cum tam diversa sententia de iusto ac bono sit?

 200	 Vgl. zur „Wahrnehmung“ von Gegenständen Arbogast Schmitt, Die Moderne und Platon, 
S. 315–324.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



120 ﻿Boethius’ Sprachkonzept

weist Boethius diese Annahme des Aspasios als falsch zurück. Boethius erinnert, 
dass die Erkenntnis bei Aristoteles stets als Angleichung an die Sache verhandelt 
werde, so dass, wenn jemand fälschlicherweise vom Guten, vom Gerechten oder 
von Gott Eigenschaften annehme, die nicht dem Wesen der jeweiligen Sache ent-
sprechen, man zwar auch von einer passio der Seele sprechen könne, nicht jedoch 
von einer Erkenntnis durch die Vernunft: 201 

„Aristoteles aber macht, wenn er über Angleichung spricht, eine Aussage 
über das Denkvermögen. Und so ist es nämlich auch nicht möglich, dass 
Derjenige, der glaubt, dass das Gute schlecht sei, im Geist eine Anglei-
chung an das Gute erfasst hat. Er hat nämlich auch nicht die zugrunde 
liegende Sache erkannt. Alles aber, was gut oder gerecht sei, kann auf eine 
Konvention oder auf die Natur des Wesens zurückgeführt werden.“ 202

Wer von verschiedenen Gerechtigkeiten und von verschiedenen Auffassungen 
des Guten spreche, meine konventionell festgelegte Auslegungen dieser Begriffe, 
wie das bürgerliche Recht oder das private Gut Einzelner. Davon gebe es ver-
schiedene Versionen, die sich allein dadurch vom Wesen des wahren Guten und 
Gerechten unterschieden, dass sie konventionell festgelegt und nicht ihrer Natur 
nach überall identisch seien. Gleiches gelte von Gott, dessen Anbetungsformen 
sich zwar unterscheiden, die Erkenntnis bzw. der Gedanke Gottes als die allem 
voranstehende Natur sei jedoch überall dieselbe. 203 

Diese Passage zeigt nicht nur explizit, dass Boethius Aristoteles’ pragmata nicht 
auf sinnlich wahrnehmbare Einzelgegenstände beschränkt verstanden wissen 
möchte, sondern auch, wie er die Identität der Grundlage für die Sprache auf-
fasst. Er macht deutlich, dass dieselben Wörter mit unterschiedlichen Auffassun-
gen verbunden seien und dass für verschiedene Auffassungen dieselben Wörter 
verwendet werden können. Die Identität der Erkenntnisse könne demnach nicht 
an dem Maßstab der Sprache gemessen werden. Vielmehr stelle die zugrunde 
liegende Sache den Bezugspunkt für die Erkenntnis dar. Die Erkenntnis einer 
Sache muss bei allen Menschen dieselbe sein, da nur dann etwas als erkannt 

 201	 Vgl. Boeth., in PH2, 41,20–23: neque enim umquam intellexisse dicetur, qui fallitur, et 
fortasse quidem passionem animi habuisse dicetur, quicumque id quod est bonum non 
eodem modo quo est, sed aliter arbitratur, intellexisse vero non dicitur.

 202	 Boeth., in PH2, 41,24–29: Aristoteles autem cum de similitudine loquitur, de intellectu 
pronuntiat. neque enim fieri potest, ut qui quod bonum est malum esse arbitratur boni si-
mili- tudinem mente conceperit. neque enim intellexit rem subiectam. sed quae sunt iusta 
ac bona ad positionem omnia naturamve referuntur.

 203	 Vgl. Boeth., in PH2, 41,29–42,6: et si de iusto ac bono ita loquitur, ut de eo quod civile ius 
aut civilis iniuria dicitur, recte non eaedem sunt passiones animae, quoniam civile ius et 
civile bonum positione est, non natura. naturale vero bonum atque iustum apud omnes 
gentes idem est. et de deo quoque idem: cuius quamvis diversa cultura sit, idem tamen 
cuiusdam eminentissimae naturae est intellectus. Vgl. hierzu auch John Magee, Boethius 
on Signification and Mind, S. 74; Sten Ebbesen, Porphyry’s legacy to logic: a reconstruction, 
in: Richard Sorabji (Hg.), Aristotle transformed : the ancient commentators and their influ-
ence, 1990, S. 159 sowie Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. 83 f.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



121‚Innere Sprache‘

gelten kann, wenn eine Angleichung des Erkenntnisvermögens an dieses etwas 
vorliegt. Die Erkenntnisse sind bei allen Menschen dieselben, sofern sie die Er-
kenntnisse derselben Dinge sind. 

Dieser Angleichungsprozess ist anschließend, wie wir gesehen haben, auch 
die Grundlage für den Akt der diskursiven Entfaltung, die der Möglichkeit nach 
ebenfalls, solange sie auf das Erkannte bezogen bleibt, bei Allen identisch ist. 
Denn die Zuschreibung von Eigenschaften einer erkannten Sache ist nicht be-
liebig, wie es das oben genannte Beispiel offenbart: So könne der Gerechtigkeit 
nicht Konventionalität, dem Guten nichts Schädliches, Gott kein Aspekt der Un-
terordnung zuerkannt werden. Wenn jemand von einer Statue glaubt, sie sei Gott 
selbst, und seinem Gottesbegriff entsprechend Eigenschaften der Statue zukom-
men lässt, so stellt das keine diskursive Entfaltung eines erkannten göttlichen 
Prinzips dar, sondern eine Beschreibung eines anderen Gegenstandes. Und den-
noch ist der Akt der diskursiven Entfaltung der Wirklichkeit nach freilich nicht 
überall identisch, je nachdem auf welchen Aspekt des Erkannten die Aufmerk-
samkeit gelegt wird. So ist es zweifelsohne möglich, verschiedene (aber natürlich 
nicht widersprüchliche) wahre Aussagen über das Gute, das Gerechte oder Gott 
zu tätigen, die jeweils auf verschiedene Fokussierungen des diskursiven Den-
kens zurückzuführen sind. Das Denken bleibt dabei jedoch stets der erkannten 
Sache verpflichtet und kann sich nicht auf Konventionen berufen. Damit ist die 
innere Rede als diskursive Entfaltung einer Erkenntnis anders als die äußere 
Rede notwendig an die Natur der erkannten Sache gebunden. Erst beim Akt der 
adaequatio 204 der äußeren Rede an die innere Rede, also beim Akt der Versprach-
lichung des Gedachten müssen zwangsläufig konventionelle Bedingungen be-
rücksichtigt werden. 

Durch den hinzukommenden Aspekt der Konventionalität eröffnen sich die 
Räume für Missverständnisse in der Kommunikation. Wenn sich beispielsweise 
innerhalb eines Sprachraums verschiedene Gruppen auf dasselbe Wort für ver-
schiedene Gedanken geeinigt haben, bedarf es weiterer Anstrengungen, diese 
Missverständnisse zu umgehen. 205 Boethius führt einen einfachen Fall der Äqui-
vokation an, in dem der Redner einen Gedanken hat und diesen mit dem entspre-
chenden Wort ausdrückt; der Hörer nun, der dieses Wort hört, jedoch bei dem 
anderen, mit demselben Wort bezeichneten Gedanken stehenbleibt. Der Redner 
müsse nun weitere Ausführungen machen, um dem Hörer zu verdeutlichen, auf 
welche Sache er sich konkret bezieht. 206 Boethius möchte damit zwar zeigen, dass 

 204	 Vgl. Boeth., in PH2, 34,12 f.
 205	 Vgl. ausführlich unten S. 125ff.
 206	 Vgl. Boeth., in PH2, 40,12–22: nam et qui dicit ad unam quamlibet rem commodat animum, 

scilicet quam intellegens voce declarat, et unum rursus intellectum quemlibet is qui audit 
exspectat. quod si, cum uterque ex uno nomine res diversas intellegunt, ille qui nomen 
aequivocum dixit designet clarius quid illo nomine significare voluerit, accipit mox qui 
audit et ad unum intellectum utrique conveniunt, qui rursus fit unus apud eosdem illos 
apud quos primo diversae fuerant animae passiones propter aequivocationem nominis.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



122 ﻿Boethius’ Sprachkonzept

das Phänomen der Äquivokation nicht gegen die von früheren Kommentato-
ren 207 widersprochene Annahme spricht, dass die der Sprache zugrunde liegen-
den Gedanken natürlich und bei allen identisch seien, doch zeigt er damit zu-
gleich auch, dass im Bereich von Sprache wegen der fehlenden Eineindeutigkeit 
weitere Anstrengungen zur Verdeutlichung des Gemeinten und zur Sicherung 
einer gelingenden Kommunikation nötig sind. 

4.6 	Fazit
Es konnte gezeigt werden, dass Boethius der äußeren Rede zwei Akte der Ver-
nunft voranstellt, die es zu unterscheiden gilt. Diese wiederum beruhen auf 
seelischen Vermögen des vernünftigen Denkens, die dem Menschen spezifisch 
sind. 208 Wir müssen also im Sprachbildungsprozess zwischen zwei verschiede-
nen Vernunftvermögen und -tätigkeiten unterscheiden, von denen das eine dem 
Menschen die seelische Angleichung an die Gegenstände des Denkens ermög-
licht. Das Potential, etwas Bestimmtes durch Angleichung zu erfassen, liegt bei 
Aristoteles im nous begründet, dessen Tätigkeiten sich bei ihm nicht nur auf Un-
terscheidungen im intelligiblen Bereich beschränken, sondern Grundlage für jeg-
liche seelische Unterscheidungs- und Erkenntnistätigkeit, d. h. auch Wahrneh-
mungserkenntnisse sind. Boethius spricht, wenn er allgemein vom Vermögen 
der seelischen Angleichung an einen Gegenstand spricht, vom intellectus. Intel-
lectus stellt für ihn demnach folglich das allgemeine menschliche Vermögen dar, 
erkennend durch Angleichung tätig zu werden; im Besonderen ist intellectus das 
Vermögen, unkörperliche Gegenstände, d. h. nur durch das Denken erfassbare 
Bestimmtheiten, zu erfassen. 209 Gleichzeitig verwendet Boethius intellectus als 
Wort für das Denken, für den Akt und Vollzug des Denkens und für den Gedan-
ken. Dies tut er, wenn er dafür argumentiert, dass die passiones animae nicht als 
passiv erlittene Wahrnehmungseindrücke zu verstehen seien, sondern als intel-
lectus: als Erkanntes bzw. Gedachtes, d. h. als Ergebnis des Potentialvollzugs der 
Unterscheidung, als Aktualisierung des Vermögens. Als passio wird der Prozess 
der menschlichen Erkenntnistätigkeit beschrieben, weil er die Bewegung vom 
potentiellen in den aktualen Zustand, den Aspekt der Angleichung mitbeinhal-
tet. Im göttlichen Denken gibt es keine passio, weil es die dauerhafte Tätigkeit des 
nous ist. Menschliches Denken hingegen bedarf stets der Aktualisierung des Er-
kenntnisvermögens und der Vorstellung in der Funktion eines nous pathetikos. 210 

 207	 In diesem Fall reagiert Boethius auf einen Einwand des Herminos. Zu den verschiedenen 
„Diskussionspartnern“ im boethianischen Kommentar vgl. unten S. 153ff.

 208	 Vgl. u. a. Boeth., in Isag. 2, 136,2–138,3.
 209	 Vgl. Boeth., in Isag. 1, 8,13–16.
 210	 Vgl. Aristot., an., III.5 (431a10–26). Zur Funktion der Vorstellung als nous pathêtikos im Aris

totelismus, vgl. John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 109 f., Michael Krewet, 
Die Theorie der Gefühle bei Aristoteles, S. 221 sowie S. 323–341.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



123Fazit

Dass die seelische Unterscheidungsfähigkeit und -tätigkeit als Angleichung 
an die Dinge dem Redeprozess vorausgeht, lässt sich bei Aristoteles selbst finden. 
Boethius buchstabiert darüber hinaus den Prozess von der intellektiven Erkennt-
nis zur gesprochenen Sprache weiter aus. Nach der Erfassung einer Bestimmt-
heit entfaltet sich, angeregt durch einen seelischen Strebeakt, das menschliche 
Vermögen des diskursiven Denkens (ratio) zu einer Art inneren Rede, in der das 
Erkannte in begriffliche Zusammenhänge gestellt wird (actus intelligentiae, signi-
ficatio progressa, oratio significans). Das ist die zweite Art der Vernunfttätigkeit, von 
der die verbale Rede abhängt. Diese diskursive Entfaltung des Erkannten geht 
der äußeren Rede, dem Akt der Verbalisierung sachlich voraus und ist unmittel-
bar mit ihm verbunden. Die Zuordnung des Erkannten zu sprachlichen Zeichen 
geschieht erst hier. Die in der inneren Rede hergestellten Bezeichnungen von et-
was als etwas und die damit verbundenen Zusammenhänge bekommen folglich 
erst in einem von ihr verschiedenen Akt der Angleichung ihr phonetisches Ge-
wand, das sowohl ausgesprochen werden, aber auch verschwiegen bleiben kann. 

Mit der Aufschlüsselung dessen, was Boethius als innere Rede beschreibt, 
sind wir zum Kern des boethianischen Sprachverständnisses vorgedrungen: Die 
entfaltete Erkenntnis einer Sache als etwas lässt sich auch als zusammenbinden-
de funktionale Zuweisung der einzelnen Elemente dieser Entfaltung zu Nomina 
und Verba beschreiben. Dieser nonverbale Zuweisungsprozess kennzeichnet un-
abhängig vom Erkenntnisinhalt das über alle Ebenen der Rede gleichbleibende 
Wesen sprachlicher Phänomene und stellt damit deren Grund bzw. deren Form- 
und zugleich Zielursache dar. 211 Mit dem Willen zur Kommunikation durch 
sprachlichen Ausdruck geht die Notwendigkeit konventioneller Rücksichtnah-
men einher, wobei jedoch stets die Bindung an die innere Rede beibehalten wird, 
da der Ausdruck sachlich durch das dort hergestellte Verhältnis von Erkenntnis-
sen geprägt bleibt. 

Boethius entwickelt in der Kommentierung sehr ausführlich eine Sprach-
konzeption, die alle Aspekte um Wesen, Funktion und Genese des sprachlichen 
Ausdrucks im Zusammenspiel mit den zugrunde liegenden seelischen Prozes-
sen umfasst, wie wir es in dem Kapitel ausführlich beschrieben haben. Inwiefern 
Boethius beim Übertrag dieser sprach- und seelentheoretischen Inhalte, die er 
größtenteils in Auseinandersetzung mit der griechischen Kommentartradition 
des Aristotelismus entwickelt, in die lateinische Sprache auf das Verständnis die-
ser entwickelten Sprachkonzeption im Rahmen seiner Übersetzungspraxis zu-
rückgreift, soll Gegenstand des folgenden Kapitels werden. 

 211	 Vgl. hierzu oben S. 50f.

DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447106092.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



5 Boethius’ Übersetzungstheorie und -praxis

5.1 	Konsequenzen aus dem Sprachkonzept
Es lässt sich zeigen, dass die im vorangegangenen Kapitel entfaltete Sprachtheo-
rie, die sich aus Boethius’ Kommentierung zu De interpretatione herausarbeiten 
lässt, sich auch in den bei ihm zu findenden Formulierungen zur gelingenden 
Kommunikation widerspiegelt. Sprachbildung als Ausdruck seelischer Erkennt-
nistätigkeiten stellt nur die eine Seite der Sprachfunktion dar. Auf der anderen 
Seite steht das Ziel der gelingenden Vermittlung. Boethius nimmt beide Aspekte 
in den Blick. Das Verhältnis der Sprache zum Denken und Gedachten haben wir 
bereits ausführlich besprochen. Dass Boethius auch den Vermittlungsaspekt 1 
im Blick hat, zeigt nicht nur seine Schwerpunktsetzung auf den konventionellen 
Charakter von Sprache, 2 sondern auch seine explizite Entfaltung der Entgegen-
setzung der Erkenntnistätigkeiten im Hörer-Sprecher- bzw. Lehrer-Schüler-Ver-
hältnis. 

Lehren vs. Lernen

„Wenn dies nun verstanden ist, so muss gesagt werden, dass derjenige, 
der lehrt oder der einen zusammenhängenden Vortrag hält oder der et-
was fragt, sich in diesen drei Punkten: dem gesprochenen Ausdruck, dem 
Gedanken und der Sache – die Buchstaben lassen wir hier wegen derjeni-
gen, die nicht lesen können, außen vor – gegenteilig zu denjenigen verhält, 
die lernen, hören oder antworten. Denn der Lehrende und der Fragende 
verwirklichen, wenn sie von der Sache zum Gedanken gekommen sind, 
das Vermögen und die Funktion ihrer spezifischen Tätigkeit vermittels der 
Nomina und Verba. Sie erfassen nämlich ihre Gedanken von den zugrun-
de liegenden Dingen her und drücken diese vermittels Nomina und Verba 
aus. Der Lernende oder der Hörende oder auch der Antwortende aber ge-
langt ausgehend von den Nomina zu den Gedanken und kommt so zu den 
Dingen. Der Lernende nämlich bzw. der Hörende oder der Antwortende 
nimmt das Gesprochene des Lehrenden, Redenden oder Fragenden auf 
und versteht, was jeder einzelne von ihnen [nämlich den Vermittelnden] 

 1	 Platon integriert diesen Aspekt in seine Definition der Sprache, vgl. Plat. Krat. 388b10–c2: 
ὄνομα ἄρα διδασκαλικόν τί ἐστιν ὄργανον καὶ διακριτικὸν τῆς οὐσίας ὥσπερ κερκὶς 
ὑφάσματος.

 2	 Vgl. hierzu ausführlich oben S. 78ff.

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



126 Boethius’ Übersetzungstheorie und -praxis

sagt. Und indem er versteht, erhält er auch ein Wissen über die Dinge und 
kommt hierin zur Ruhe.“ 3

Die Betonung der Entgegensetzung der Tätigkeiten beim Vermitteln und Verste-
hen erhält ihre Relevanz aus dem Verhältnis und der Art der Kausalität, die in 
Boethius’ Beschreibung zwischen den Dingen, den Gedanken, den sprachlichen 
Ausdrücken und den Schriftzeichen besteht. Denn natürlich ist der am Ende des 
Zitats beschriebene Erfolg der Wissensvermittlung nicht selbstverständlich und 
nicht bedingungslos. Während man nämlich weder bei Schriftzeichen voraus-
setzen kann, dass es dazu auch Laute gibt, noch bei Gesprochenem voraussetzen 
kann, dass es dazu auch Gedanken gibt, und auch nicht einmal bei Gedachtem 
davon ausgehen könne, dass es dazu auch eine korrespondierende Sache gebe, 4 
verhalte es sich aber in anderer Richtung so, dass es zu jeder Sache auch einen 
entsprechenden Gedanken gebe. Wenn es aber einen Gedanken gibt, gebe es 
auch die Möglichkeit, diesen sprachlich zu äußern. Jede sprachliche Äußerung 
wiederum trage das Potential der Verschriftlichung mit sich. 5 Doch bestehe hier 
keineswegs ein derartiges Ursachenverhältnis, dass dieselben Gedanken stets 
dieselben Äußerungen und dieselben gesprochenen Äußerungen stets dieselben 
Schriftzeichen hervorbringen, noch dass man vom Geschriebenen eindeutig auf 
das Gesprochene und vom Gesprochenen eindeutig auf das Gedachte schließen 
könne. 6 Boethius verweist auf die grundsätzliche Konventionalität des Sprach- 
und Schriftbildungsprozesses, die einer natürlich gelingenden Kommunikation 

 3	 Vgl. Boeth., in PH2, 23,22–24,7: quocirca hoc cognito illud dicendum est, quod is qui docet 
vel qui continua oratione loquitur vel qui interrogat, contrarie se habet his qui vel discunt 
vel audiunt vel respondent in his tribus, voce scilicet, intellectu et re (praetermittantur enim 
litterae propter eos qui earum sunt expertes). nam qui docet et qui dicit et qui interrogat a 
rebus ad intellectum profecti per nomina et verba vim propriae actionis exercent atque of-
ficium (rebus enim subiectis ab his capiunt intellectus et per nomina verbaque pronuntiant), 
qui vero discit vel qui audit vel etiam qui respondet a nominibus ad intellectus progressi ad 
res usque perveniunt. accipiens enim is qui discit vel qui audit vel qui respondet docentis 
vel dicentis vel interrogantis sermonem, quid unusquisque illorum dicat intellegit et intelle-
gens rerum quoque scientiam capit et in ea consistit.

 4	 Vgl. Boeth., in PH2, 21,30–22,6: neque enim si litterae sint, mox aliqua ex his significatio vocis 
exsistit. hominibus namque qui litteras ignorant nullum nomen quaelibet elementa signi-
ficant, quippe quae nesciunt. nec si voces sint, mox intellectus esse necesse est. plures enim 
voces invenies quae nihil omnino significent. nec intellectui quoque subiecta res semper est. 
sunt enim intellectus sine re ulla subiecta, ut quos centauros vel chimaeras poetae finxerunt. 
horum enim sunt intellectus quibus subiecta nulla substantia est.

 5	 Vgl. Boeth., in PH2, 22,6–13: sed si quis ad naturam redeat eamque consideret diligenter, 
agnoscet cum res est eius quoque esse intellectum: quod si non apud homines, certe apud 
<D>eum, qui propriae divinitate substantiae in propria natura ipsius rei nihil ignorat. et si 
est intellectus, et vox est; quod si vox fuerit, eius quoque sunt litterae, quae si ignorantur, 
nihil ad ipsam vocis naturam.

 6	 Vgl. Boeth., in PH2, 22,13–19: neque enim, quasi causa quaedam vocum est intellectus aut 
vox causa litterarum, ut cum eaedem sint apud aliquos litterae, necesse sit eadem quoque 
esse nomina: ita quoque cum eaedem sint vel res vel intellectus apud aliquos, mox necesse 
est intellectuum ipsorum vel rerum eadem esse vocabula.

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



127Konsequenzen aus dem Sprachkonzept

im Weg steht. 7 Vor diesem Hintergrund ist die Betonung der entgegengesetzten 
Erkenntniswege beim Vermitteln und Verstehen besonders interessant. Denn 
nur wenn man sicher sein kann, dass auf beiden Seiten der Vermittlung jeweils 
dieselben Schriftzeichen für dieselben Laute und Äußerungen sowie dieselben 
Laute und gesprochenen Äußerungen für dieselben Gedanken vorliegen und die 
Verhältnisse bekannt sind, kann man davon ausgehen, dass der Hörer eines Wor-
tes auch zu dem Gedanken und damit zu der Sache gelangt, von der ausgehend 
der Sprecher das Wort gewählt hat. 8 

Indem Boethius die verschiedenen Richtungen der Vermittlung hervorhebt, 
liefert er die Theorie für seine Übersetzungspraxis und die Begründung für die 
notwendigen Bemühungen des Vermittelnden, weitestgehend sicher zu stellen, 
dass der Leser oder Hörer zu demselben Gedanken kommt, von dem er selbst 
ausgeht. Er liefert damit zugleich eine Warnung an den Lernenden, den Hörer 
und Leser, misstrauisch zu sein, nachzufragen, zu prüfen, ob der Gedanke, zu 
dem er von den Worten aus gelangt ist, auch dem Gedanken des Lehrers, Spre-
chers, Schreibers entspricht. Denn gelungene Kommunikation und Vermittlung 
von Gedanken ist äußerst voraussetzungsreich. Boethius kennt und benennt die 
Hürden, die sich aus der grundsätzlichen Eigenschaft von Sprache, die er in der 
Theorie erörtert hat, ergeben. Die Eigenschaft von Sprache, Ergebnis konven-
tioneller Setzung zu sein, führt zu zweierlei Konsequenzen: Erstens zu einem 
naturgemäßen Abweichen von der Bestimmtheit des Erkannten dadurch, dass 
das Erkannte in eine materielle Form, d. h. in ein phonetisches Gewand oder ein 
bestimmtes Schriftbild überführt werden muss. So sehr sich auch ein noch so ide-
al gedachter Namensgeber hierbei an der Natur der erkannten Sache orientiert, 
wird diese Natur durch die materielle Form nicht eins-zu-eins abzubilden sein: 
So wie jeder gezeichnete Kreis nicht dem ideellen Kreis, das heißt dem Wesen 
bzw. der Natur des Kreises an sich, entspricht, weil er einerseits zu viel bein-
haltet, nämlich eine bestimmte Farbe, Größe und einen bestimmten Stoff (diese 
Eigenschaften kommen der Natur des Kreises nicht zu), andererseits zu wenig, 
weil die dargestellte Rundheit in der Materie niemals eine vollkommene Rund-
heit sein kann. 

Zweitens führt die Einsicht, dass Sprache stets Ergebnis konventioneller 
Setzung ist, zu einer zwangsläufigen Rücksichtnahme auf das kommunikative 

 7	 Vgl. Boeth., in PH2, 22,26–23,5: quare quoniam apud quos eaedem res sunt, eosdem intellec-
tus esse necesse est, apud quos idem intellectus suht, voces eaedem non est eadem elementa 
constitui dicendum est res et intellectus, quoniam apud omnes idem sunt, esse naturaliter 
constitutos, voces vero atque litteras, quoniam diversis hominum positionibus permutantur, 
non esse naturaliter; sed positione.

 8	 Vgl. Boeth., in PH2, 23,5–14: concludendum est igitur, quoniam apud quos eadem sunt ele-
menta, apud eos eaedem quoque voces sunt et apud quos eaedem voces sunt, idem sunt 
intellectus; apud quos autem idem sunt intellectus, apud eosdem res quoque eae- dem su-
biectae sunt: rursus apud quos eaedem res sunt, idem quoque sunt intellectus; apud quos 
idem intellectus, non eaedem voces; nec apud quos eaedem voces sunt, eisdem semper litte-
ris verba ipsa vel nomina designantur.

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



128 Boethius’ Übersetzungstheorie und -praxis

Umfeld bei der Wortwahl und Namensgebung. Denn wer vermitteln will, muss 
verstanden werden und die Gewohnheiten des kulturellen Umfelds mit in den 
Blick nehmen. Diese beiden Eigenschaften konventioneller Setzung sorgen da-
für, dass Sprache zwangsläufig Uneindeutigkeiten produziert. Boethius spricht 
im Rahmen seines De interpretatione-Kommentars verschiedene Möglichkeiten 
der Entstehung von Mehrdeutigkeiten an. Hierbei wird deutlich, dass diese Un-
eindeutigkeiten mit Blick auf das Ziel, nämlich die Vermittlung von Erkenntnis-
sen, keineswegs als in irgend einer Weise reizvoll betrachtet werden, sondern im 
Gegenteil: Boethius verweist explizit darauf, dass durch den hinzukommenden 
Aspekt der Konventionalität sich die Räume für Missverständnisse in der Kom-
munikation öffnen und es diese aufzulösen gilt, wenn das Kommunikationsziel 
erreicht werden soll. Wenn beispielsweise sich innerhalb eines Sprachraums ver-
schiedene Gruppen auf dasselbe Wort für verschiedene Gedanken geeinigt ha-
ben, bedarf es weiterer Anstrengungen, diese Missverständnisse zu umgehen. 
Boethius beschreibt die Notwendigkeit, Äquivokationen durch zusätzliche Um- 
und Beschreibungen möglichst zu vereindeutigen, um gelingende Kommunika-
tion mit Sprache zu ermöglichen. 9 In Anlehnung an Aristoteles verweist Boe-
thius in seinem Kommentar zu De interpretatione auf verschiedene Ebenen, auf 
denen Äquivokation möglich ist, und zeigt auch die Konsequenzen der dadurch 
entstehenden Mehrdeutigkeiten auf. Wir werden uns auf zwei Beispiele, einmal 
mit Blick auf die Intension des Ausdrucks, einmal mit Blick auf die Extension des 
Ausdrucks, konzentrieren. 

Intensionale Mehrdeutigkeit

„Folglich reden wir in solchen Fällen auch nicht von Gegensätzen, bei 
denen das Subjekt ein anderes oder das Prädikat ein anderes ist. Daher 
kommt es auch, dass jene Ausdrücke, die auf Mehreres verweisen – seien 
es Subjekte oder Prädikate – nicht imstande sind, eine widersprüchliche 
Negation herzustellen. Wenn nämlich jemand einen äquivoken Ausdruck 
als Subjekt zugrunde legt und eine Prädikation hinzufügt und wenn je-
mand dann gegen die Affirmation eine Negation aufstellt, dann stellt er 
dadurch keinen Gegensatz auf. Denn wenn ich sage, dass Cato sich in 
Utica tötete, so ist das Nomen Cato äquivok. Man kann hierbei nämlich 
sowohl an den Redner als auch an denjenigen denken, der ein Heer nach 
Afrika führte. Wenn folglich jemand sagt ‚Cato tötete sich in Utica‘, kann 
hierbei vielleicht an Cato, den Mann der Marcia gedacht werden. Und 
wenn jemand antwortet ‚Cato tötete sich nicht in Utica‘, kann diese Nega-

 9	 Vgl. Boeth., in PH2, 40,12–22: nam et qui dicit ad unam quamlibet rem commodat animum, 
scilicet quam intellegens voce declarat, et unum rursus intellectum quemlibet is qui au-
dit exspectat. quod si, cum uterque ex uno nomine res diversas intellegunt, ille qui nomen 
aequivocum dixit designet clarius quid illo nomine significare voluerit, accipit mox qui au-
dit et ad unum intellectum utrique conveniunt, qui rursus fit unus apud eosdem illos apud 
quos primo diversae fuerant animae passiones propter aequivocationem nominis.

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



129Konsequenzen aus dem Sprachkonzept

tion mit Blick auf Cato, den Censor aufgestellt worden sein. Da aber Cato, 
der Censor von Cato, dem Mann der Marcia, verschieden ist, bezeichnet 
der Name des Cato selbst Verschiedenes; folglich unterscheiden sich auch 
Affirmation und Negation von einander und die Negation hebt keines-
wegs das auf, was die Affirmation aufstellt. […] Denn hier ist beides wahr: 
sowohl dass Cato sich in Utica tötete, nämlich der Mann der Marcia, als 
auch, dass er sich dort nicht tötete, nämlich der Censor. Dadurch hat das 
äquivoke Subjekt dafür gesorgt, dass diese Affirmation und Negation kei-
nen Gegensatz aufstellen. Wenn nun das Prädikat äquivok wäre, so würde 
in derselben Weise kein Widerspruch entstehen. Denn wenn jemand sagt, 
Cato sei stark, und sich damit auf dessen geistige Stärke bezöge, während 
ein anderer mit Blick auf dessen körperliche Schwäche sagte, Cato sei nicht 
stark, so würde die Äquivokation der Stärke eine Mehrdeutigkeit produ-
zieren, welche keinen Gegensatz erzeugen kann. Und wenn beide Termini, 
sowohl Subjekt als auch Prädikat äquivok sind, würden sich die Aussagen 
noch stärker von einander unterscheiden. […] Gegensätze dürfen folglich 
nicht in dieser Weise hergestellt werden, sondern Subjekt und Prädikat 
müssen in der Affirmation und in der Negation jeweils identisch sein.“ 10

Mehrdeutigkeiten entstehen demnach, wenn in einem Kommunikationsumfeld 
verschiedene Subjekte oder Prädikate mit denselben Namen bezeichnet werden. 
Da ohne Aufhebung der Mehrdeutigkeit keine Einsichten über den Wahrheits-
gehalt einer Aussage möglich sind, weil nicht zu entscheiden ist, ob die positive 
Aussage oder deren Gegenteil wahr ist, scheitert die Kommunikation – zumin-
dest dann, wenn Wahrheitsvermittlung, aber nicht Täuschungsabsichten im Vor-
dergrund stehen. 

 10	 Boeth., in PH2, 130,12–131,28: quare quorum vel aliud subiectum est vel aliud praedicatum, 
illa opposita esse non dicimus. unde fit ut nec’ illa quoque quae plura significant, si sub-
iecta aut praedicata sint, contradictoriam negationem valeant custodire. si quis enim voces 
aequivocum subiciat et aliud praedicet et si quis contra huiusmodi adfirmationem consti-
tuat negationem, non faciet oppositionem. ut cum dico Cato se Uticae occidit, nomen hoc 
quod dicitur Cato aequivocum est. potest enim et orator intellegi et hic qui exercitum duxit 
in Africam. si quis igitur dicat Cato se UticaeI occidit, potest fortasse intellegi de Catone 
Marciae, si quis respondeat Cato se Uticae non occidit, potest de Catone Censorio constitu-
isse negationem. sed quoniam diversus est Cato Censorius Catone Marciae et nomen ipsum 
Catonis diversa significat, diversae a se erunt adfirmatio et negatio et non id omnino perimit 
negatio, quod adfirmatio constituit….nam utrumque verum est: et quod se Cato Uticae occi-
dit scilicet Marciae et quod se Cato Uticae non occidit scilicet orator. atque hic aequivocum 
subiectum fecit, ut haec adfirmatio et negatio oppositionem nullo modo constituerent. quod 
si praedicatum fuerit aequivocum, eodem modo contradictio non fit. dicat enim quis quoni-
am Cato fortis est et de Catone lo praedicet fortitudinem mentis dicens aliusque respondeat 
Cato fortis non est ad inbecillitatem corporis spectans: ita igitur aequivocatio fortitudinis 
ambiguitatem fecit, quae oppositionem nulla ratione conponeret. et si uterque terminus et 
subiectus et praedicatus aequivoci fuerint, multo magis diversae a se erunt propositiones … 
quare non ita faciendum est, sed idem subiectum et praedicatum in adfirmatione esse debet, 
idem in negatione.

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



130 Boethius’ Übersetzungstheorie und -praxis

Extensionale Mehrdeutigkeit   
Neben diesen recht leicht zu entschlüsselnden Mehrdeutigkeiten, die sich auf 
derselben Kategorienebene abspielen, verweist Boethius auf die Problematik von 
Mehrdeutigkeiten, die sich durch Äquivokation verschiedener Kategorienstufen 
ergeben. 

„Wenn er aber Mensch hört, so bezieht sich der Gedanke auf so viele, von 
denen er weiß, dass sie durch Menschheit erfasst werden. Und daher ist 
Menschheit sowohl allen Menschen gemein als auch bei den Einzelnen in 
Ganzheit vorhanden. Denn in gleicher Weise bewahren alle Menschen die 
Menschheit wie ein einzelner Mensch: Wenn dem nämlich nicht so wäre, 
würde niemals das Spezifische des Menschen auf das Partikuläre einer 
menschlichen Substanz passen. Folglich wird von Mensch gesagt, es sei 
etwas Universales, die Platonität oder Platon hingegen etwas Partikulares. 
Nachdem dies nun so festgelegt ist, dass das Universale der Qualität nach 
sowohl von allen als auch von einem Einzelnen ausgesagt werden kann, 
so ist es mehrdeutig, wenn wir Mensch sagen; und man kann in Zweifel 
geraten, ob hiermit nun die Spezie Mensch gemeint ist oder ein partiku-
lärer Mensch, da das Nomen Mensch sowohl von allen als auch von jedem 
Einzelnen, der unter die Spezies Mensch fällt, ausgesagt werden kann. Da-
her ist es unbestimmt, ob wir, wenn wir Mensch sagen, alle meinen oder 
ein einzelnes Individuum und eine partikuläre Substanz. Wenn wir folg-
lich bemüht sind, den Gedanken von seiner Mehrdeutigkeit zu befreien, 
dann muss die Aussage über die Menschheit in dieser Hinsicht festgelegt 
werden, indem sie entweder auf eine Pluralität ausgedehnt oder auf eine 
Einheit der Zahl nach zusammengezogen wird.“ 11

Oft würden demnach der Einzelgegenstand und seine Art äquivok bezeichnet, 
was zu Missverständnissen und uneindeutigen Wahrheitsverhältnissen führen 
kann. Auch hier macht Boethius deutlich, dass es notwendig sei, die dadurch 
entstehende Mehrdeutigkeit durch zusätzliche Hinweise aufzulösen. 

 11	 Boeth., in PH2, 137,16 ff.: cum autem audit hominem, ad plures quosqae intellectum referat 
quoscumque humanitate contineri novit. atque ideo quoniam humanitas et omnibus ho-
minibus communis est et in singulis tota est (aequaliter enim cuncti homines retinent hu-
manitatem sicut unus homo: si enim id ita non esset, numquam specialis hominis definitio 
particularis hominis substantiae conveniret): quoniam igitur haec ita sunt, idcirco homo 
quidem dicitur universale quiddam, ipsa vero Platonitas et Plato particulare. his ergo ita 
positis quoniam universalis illa qualitas et in omnibus potest et in singulis praedicari, cum 
dicimus homo ambiguum est et dubitari potest utrum de speciali dictum sit an de aliquo 
particulari, idcirco quod nomen hominis et de omnibus dici potest et de singulis quibus-
que qui sub una humanitatis specie continentur. quare indefinitum est, utrum de omnibus 
dictum sit id quod diximus homo an de una quacumque individua hominis et particulari 
substantia. hanc igitur qualitatem humanitatis si ambiguitate intellectus separare nitamur, 
determinanda est et aut in pluralitatem distendenda aut in unitatem numeri colligenda.

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



131Vom wort- und sinngetreuen Übersetzen

Diese zwei Beispiele aus der theoretischen Betrachtung des Boethius zu Ari-
stoteles’ Text sollten vor allem zeigen, dass es Boethius wichtig ist, dass verstan-
den wird, wie und wo Mehrdeutigkeiten entstehen können, welchen Einfluss sie 
auf Aussagen haben und vor allem dass sie aufzulösen sind. Denn im Zentrum 
sprachlicher Kommunikation im Bereich der wissenschaftlichen Bildung steht 
der Gedanke, der vermittelt werden soll. Dieser ist etwas Bestimmtes, das zwar 
unter verschiedenen Hinsichten betrachtet und beschrieben werden kann, aber 
dabei nicht zu mehrdeutigen oder gar zu widersprüchlichen Aussagen führen 
darf, da hierdurch Erkenntnisvermittlung verhindert wird. 

Boethius lässt die in dem Kommentar entwickelte Sprachtheorie in ein Kon-
zept gelingender Kommunikation münden. Er macht darauf aufmerksam, in-
wiefern das Wesen der Sprache, konventionelles Abbild von Erkanntem zu sein, 
Einfluss auf die Verwirklichung ihrer Funktion hat, die darin besteht, Erkanntes 
zu vermitteln. Beides, Wesen und Funktion, behält er stets im Blick und richtet, 
anders als Aristoteles oder Ammonios, auch die Aufmerksamkeit nicht nur auf 
den Prozess der Sprachbildung, sondern auch auf den Prozess des Verstehens 
und die Konsequenzen, die sich daraus für eine gelingende Kommunikation und 
damit für eine Vermittlung und Erzeugung von Wissen ergeben. Die Einsicht, 
dass der lernende Leser und Hörer vom Wort ausgehen muss, das keinen unmit-
telbaren und zwingenden Rückverweis auf einen bestimmten Gedanken haben 
kann, beeinflusst offenkundig auch die Art seiner Übersetzungspraxis als eine 
ausführlich kommentierende, in mehreren Stufen voranschreitende Lehrpraxis. 

5.2 	Vom wort- und sinngetreuen Übersetzen

Fidus interpres

Wie jedoch lässt sich vor dem Hintergrund der aus den sprachtheoretischen Erör-
terungen erwachsenden Ansprüche für eine erfolgreiche Vermittlung Boethius’ 
selbstformulierter Maßstab seiner Übersetzung von Porphyrios’ Eisagogê erklä-
ren? Boethius, wir erinnern uns, schreibt hier: 

„Diese zweite Ausgabe meiner Auslegung erläutert die Übersetzung, bei 
welcher ich allerdings fürchte, dass ich die Schuld eines sehr ergebenen 
Übersetzers auf mich genommen habe, weil ich Wort für Wort gegenüber-
gestellt und übersetzt habe. Der Grund hierfür liegt darin, dass in jenen 
Schriften, in denen nach der Erkenntnis der Dinge gesucht wird, nicht die 
Anmut einer glanzvollen Sprache, sondern die unverfälschte Wahrheit 
wiederzugeben ist. Deshalb scheine ich viel erreicht zu haben, wenn von 
den in lateinischer Sprache verfassten Büchern der Philosophie durch die 

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



132 Boethius’ Übersetzungstheorie und -praxis ﻿

Reinheit meiner unversehrten Übersetzung nichts darüber hinaus an grie-
chischen Schriften gewünscht wird.“ 12

Diese entschuldigenden Worte zu Beginn seines zweiten Kommentars verdeutli-
chen, wie wir bereits gesagt haben, den auch noch in der lateinischen Spätantike 
starken Einfluss der Forderung Ciceros von der Einheit von Sapentia und Eloquen-
tia und die hohen rhetorischen und stilistischen Erwartungen seiner antizipier-
ten Leserschaft. Boethius’ Ziel jedoch ist Texttreue und Integrität gegenüber dem 
Original. Seine Entschuldigung zielt folglich lediglich auf den fehlenden Wohl-
klang und die sprachliche Ästhetik seiner Texte. 

Ziel dieses Abschnitts ist es zu untersuchen, welche Bedeutung für und Aus-
wirkungen auf seine Übersetzungstätigkeit dieses für sich selbst beanspruchte 
Ideal des fidus interpres, 13 des getreuen Übersetzers, hat. Die Methode lautet Wort 
für Wort (verbum cum verbo), den Maßstab bildet die incorrupta veritas, die unver-
sehrte Wahrheit, Ziel ist es, den Leser von der Verfügbarkeit und von der eigenen 
Übersetzungsfähigkeit der griechischen Schriften unabhängig zu machen. Denn 
anders als die spätantiken griechischsprachigen Kommentatoren hat Boethius 
stets auch die Möglichkeit des Verlusts des platonisch-aristotelischen Gedanken-
gutes aufgrund veränderter Bildungsstrukturen im Hinterkopf, die dazu führ-
ten, dass einerseits die griechische Sprachkompetenz im spätantiken Rom immer 
mehr zu schwinden begann, andererseits die Verfügbarkeit der Texte durch die 
politischen und sozialen Veränderungen immer schwieriger wurde. 

Cicero und Horaz
 Wogegen sich der hier formulierte Anspruch des Übersetzens abgrenzen möch-
te  –  nämlich gegen einen ästhetischen oder rhetorischen Maßstab der Über-
setzung –, ist leicht einsehbar. Doch schwingt mit Boethius’ Formulierung des 
fidus interpres und der damit einhergehenden Methode der Wort-für-Wort-Über-
setzung zugleich eine Anspielung auf eine lange Tradition römischer Überset-
zungsreflexion mit. 14 Besonders bei Cicero und Horaz stellt das getreue Wort-für-
Wort-Übersetzen Mahnung und Warnung für den Redner dar, der auch beim 
Übertragen von Gedanken aus dem Griechischen nicht seine eigenen rhetori-

 12	 Boeth., in Isag. 2, 135,5–13: secundus hic arreptae expositionis labor nostrae seriem trans-
lationis expediet, in qua quidem uereor ne subierim fidi interpretis culpam, cum uerbum 
uerbo expressum comparatumque reddiderim. cuius incepti ratio est quod in his scriptis 
in quibus rerum cognitio quaeritur, non luculentae orationis lepos, sed incorrupta ueritas 
exprimenda est. quocirca multum profecisse uideor, si philosophiae libris Latina oratione 
compositis per integerrimae translationis sinceritatem nihil in Graecorum litteris amplius 
desideretur.

 13	 Vgl. hierzu auch Sten Ebbesen, The Aristotelian Commentator, S. 38–42.
 14	 Vgl. hierzu Astrid Seele, Römische Übersetzer. Nöte, Freiheiten, Absichten, Darmstadt 1995, 

S. 89–101 sowie Bernhard Kytzler, Fidus interpres: The theory and practice of translation in 
classical antiquity, in: Antichthon 23, 1989, S. 42–50 und Douglas Robinson, Classical theo-
ries of translation from Cicero to Aulus Gellius, in: TextconText 7.1, 1992, S. 15–55.

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



133Vom wort- und sinngetreuen Übersetzen

schen Fähigkeiten außer Acht lassen sollte, um Erfolg zu haben. Nicht wie ein 
Übersetzer, sondern wie ein Redner habe Cicero gemäß seiner Selbstauskunft die 
Reden des Aischines und Demosthenes ins Lateinische übertragen (nec converti 
ut interpres, sed ut orator). Gedanken, Form und Gestaltung hätte er hierbei über-
nommen, die Wörter jedoch den hiesigen Gewohnheiten angepasst. Und weiter: 

„Hierzu war es nicht nötig gewesen, Wort für Wort wiederzugeben, aber 
das Wesen der Wörter und ihre Kraft habe ich bewahrt. Ich hielt es nicht 
für angemessen, dass ich die Wörter für den Leser abzähle, sondern gleich-
sam abwiege.“ 15

Eine wortwörtliche Übersetzung scheint nach Cicero eine mechanische Angele-
genheit zu sein, die Wortsinn und Sprachgebrauch der Zielkultur hintanstellt. 
Später wiederholt er noch einmal, dass er sich nur an die Wörter des Originals 
gebunden fühlt, solange diese nicht dem römischen Sprachgebrauch wider-
sprechen. 16 Auch in seinen philosophischen Schriften betont Cicero die Not-
wendigkeit, über die Rolle des bloßen Übersetzers hinauszugehen, um durch 
wohlgeformte Formulierungen das Interesse der römischen Leserschaft an der 
Philosophie in lateinischer Sprache zu wecken und den Bedarf an den griechi-
schen Originalen bei den römischen Lesern zu mindern. 17 

Was Cicero noch als inhärente Schwäche des Übersetzens allgemein, im Sinne 
des bloßen, rücksichtslosen Wort-für-Wort-Übertragens ausmachte, führt Horaz 
dann als Kriterium für den (offenbar zu) getreuen oder gewissenhaften Überset-
zer, den fidus interpres ein, worauf auch Boethius Bezug zu nehmen scheint. Horaz 

 15	 Cicero, De inventione. De optimo genere oratorum. Topica, hg. von H. M. Hubbell, Cam-
bridge, London 1949, V,14: Converti enim ex Atticis duorum eloquentissimorum nobilissi-
mas orationes inter seque contrarias, Aeschinis et Demosthenis; nec converti ut interpres, 
sed ut orator, sententiis isdem et earum formis tamquam figuris, verbis ad nostram consue-
tudinem aptis. In quibus non verbum pro verbo necesse habui reddere, sed genus omne ver-
borum vimque servavi. Non enim ea me adnumerare lectori putavi oportere, sed tamquam 
appendere.

 16	 Vgl. Cicero, De opt. gen., VII,23: Quorum ego orationes si, ut spero, ita expressero virtutibus 
utens illorum omnibus, id est sententiis et earum figuris et rerum ordine, verba persequens 
eatenus, ut ea non abhorreant a more nostro – quae si e Graecis omnia conversa non erunt, 
tamen ut generis eiusdem sint, elaboravimus –, erit regula, ad quam eorum dirigantur ora-
tiones qui Attice volent dicere.

 17	 Vgl. Cic. fin. I.6: si nos non interpretum fungimur munere, sed tuemur ea, quae dicta sunt 
ab iis, quos probamus, eisque nostrum iudicium et nostrum scribendi ordinem adiungimus, 
quid habent, cur Graeca anteponant iis, quae et splendide dicta sint neque sint conversa de 
Graecis? nam si dicent ab illis has res esse tractatas, ne ipsos quidem Graecos est cur tam 
multos legant, quam legendi sunt. Vgl. ausführlich hierzu auch Thorsten Fögen, Patrii ser-
monis egestas: Einstellungen lateinischer Autoren zu ihrer Muttersprache. Ein Beitrag zum 
Sprachbewußtsein in der römischen Antike, Vol. 150, München, Leipzig 2000, S. 79–91, insb. 
S. 81.

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



134 Boethius’ Übersetzungstheorie und -praxis ﻿

mahnt in seiner Ars Poetica den Dichter: „Strebe nicht danach, Wort für Wort 
wiederzugeben, wie es der treue Übersetzer tut.“ 18 

Hieronymos
Der pejorative Beiklang, den der fidus interpres bei Cicero und Horaz explizit 
erhält, hält sich offenkundig bis ins sechste Jahrhundert, da sich auch Boethius 
noch veranlasst sieht, sich dafür zu entschuldigen, die Aufgabe eines fidus inter-
pres übernommen zu haben. Er wehrt sich explizit dagegen, den Text zugunsten 
eines glanzvolleren Sprachstils abzuändern und dadurch die Übertragung der 
Wahrheit des Textes zu gefährden. Was er jedoch nicht tut, ist, dass er zugunsten 
einer sklavischen Bindung an das Wort die Übertragung des Sinns vernachläs-
sigt. Boethius gerät unter diesen Verdacht, da – in Anschluss an Hieronymus, der 
sich Ciceros und Horaz’ Ablehnung gegenüber einer Wort-für-Wort-Übersetzung 
anschließt – oft die wortgetreue Übersetzung der sinngetreuen Übersetzung ent-
gegengestellt wird. Hieronymos schreibt in einem zur Verteidigung gegen einen 
Verfälschungsverdacht intendierten Brief an Pammachius, den berühmten 57. 
Brief de optimo genere interpretandi: 

„Denn ich gestehe nicht nur, sondern bekenne mich öffentlich mit allem 
Freimut, dass ich bei der Übersetzung der griechischen Texte, abgesehen 
von den heiligen Schriften, bei denen auch die Anordnung der Worte ein 
Mysterium ist, nicht Wort für Wort, sondern sinngemäß übertrage.“ 19

Wenig später setzt Hieronymus dann noch einmal die wortgetreue Übersetzung 
der Übertragung der Gedanken entgegen. 20 

Aus einer solchen Gegenüberstellung kann sich leicht eine Dichotomie in der 
Übersetzungstheorie entwickeln, 21 in derem Licht schließlich auch Boethius’ 
Übersetzungspraxis bewertet wurde: 

„Er [scil. Boethius] hielt sich nicht an die Empfehlung des Hieronymus, 
vor allem auf die Wiedergabe des Sinnes (sensum exprimere de sensu) zu 
achten, sondern hielt sich eng am Text und übersetzte wörtlich, was für die 
Überlieferung des Aristoteles einen gewissen Vorteil bedeutet haben mag. 

 18	 Horaz, Q. Horatii Flacci opera, De arte poetica liber, hg. von D. R. Shackleton Bailey, Stuttgart 
1985, 133 f.: nec verbo verbum curabis reddere fidus interpres.

 19	 Hieronymus, Liber de optimo genere interpretandi (Epistula 57): ein Kommentar, hg. von 
G. J. M. Bartelink, Leiden 1980, 57,5: Ego enim non solum fateor, sed libera voce profiteor, me 
in interpretatione Graecorum, absque Scripturis sanctis, ubi et verborum ordo mysterium 
est, non verbum e verbo, sed sensum exprimere de sensu.

 20	 Vgl. Hieronymus, Liber de optimo genere interpretandi (Epistula 57): ein Kommentar, 57,6: 
Verum ne meorum scriptorum parva sit auctoritas (quanquam hoc tantum probare volue-
rim, me semper ab adolescentia non verba, sed sententias transtulisse).

 21	 Vgl. grundsätzlich zum Trend der dualen Übersetzungstypologien Josefine Kitzbichler, 
Nach dem Wort, nach dem Sinn. Duale Übersetzungstypologien, in: Hartmut Böhme, Chri-
stof Rapp und Wolfgang Rösler (Hgg.), Übersetzung und Transformation, Bd. S. 31–45, 2007, 
S. 31–45.

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



135Vom wort- und sinngetreuen Übersetzen

Vermutlich wurde der Text diktiert, ohne das (sic!) ein Konzept vorange-
gangen war. Boethius hat sich in der Einleitung zur Isagoge des Porphyr 
dafür verteidigt, daß er ein griechisches Wort durch ein vergleichbares 
lateinisches Wort wiedergegeben habe (verbum verbo expressum compara-
tumque). Als Grund gab er an, daß diese Methode philosophischen Texten 
gerechter würde (in his scriptis in quibus rerum cognitio quaeritur).“ 22

Hieronymus stellt sich mit seinem Plädoyer für ein vor allem von der Wortwahl 
und Wortordnung losgelöstes Übertragen und damit freieres Übersetzen im Falle 
nichtheiliger Texte in eine lange lateinische Tradition und versucht sich damit ge-
gen einen heiklen Fälschungsverdacht zu verteidigen. 23 In diesem „Gelegenheits-
schreiben“ 24 – es wird gerne übersehen, dass Anlass und Kontext dieser berühm-
ten und folgenreichen übersetzungsprinzipiellen Erörterung kein im weitesten 
Sinne wissenschaftlicher, sondern vielmehr ein politischer ist – argumentiert er 
gegen die wortwörtliche Übersetzung, da diese es unmöglich mache, den Sinn 
zu bewahren. Er versucht sich und seinen bevorzugten Übersetzungsstil vom 
Verdacht tendenziöser und fehlerhafter Arbeitspraktiken freizusprechen und 
stattdessen die Schwachstellen des wortwörtlichen Übersetzungsprinzips her-
vorzuheben: 

„Es ist schwierig, <bei wörtlicher Übertragung> eines fremden Textes den 
Zeilen zu folgen und nicht irgendwo abzurutschen. Ebenso mühsam ist 
es, dasjenige, was in der anderen Sprache gut ausgedrückt ist, in derselben 
Eleganz in der Übersetzung zu bewahren. Bezeichnet wird etwas durch 
die Eigentümlichkeit eines einzigen Wortes. Ich finde keines, mit dem ich 
dieses ausdrücken kann. Und während ich dem Gedanken durch einen 
langen Umweg versuche gerecht zu werden, komme ich gerade um ein 
kleines Stückchen des Weges voran. Dazu kommt die Verbiegung der Hy-
perbata, die Unähnlichkeiten in den Fällen, die Verschiedenheit der Figu-
ren und schließlich die, wie ich sage, Eigenheit der fremden und der ein-
heimischen Sprache. Wenn ich aber wortgetreu übersetze, klingt es falsch. 
Wenn ich aber notgedrungen in der Wortordnung oder Wortwahl etwas 
ändere, scheine ich die Pflicht eines Übersetzers nicht zu erfüllen.“ 25

 22	 Horst Weber, Von Hieronymus bis Schlegel, Vom Übersetzen und Übersetzern, Heidelberg 
1996, S. 28 f.

 23	 Vgl. hierzu ausführlich G. J. M. Bartelink, Hieronymus - Liber de optimo genere interpretan-
di (Epistula 57): ein Kommentar, Leiden 1980, S. 1–8.

 24	 G. J. M. Bartelink, Hieronymus - Liber de optimo genere interpretandi (Epistula 57): ein 
Kommentar, S. 1.

 25	 Hieronymus, Liber de optimo genere interpretandi (Epistula 57): ein Kommentar, 57,5: Dif-
ficile est alienas lineas insequentem, non alicubi excidere: et arduum, ut quae in alia lingua 
bene dicta sunt, eumdem decorem in translatione conservent. Significatum est aliquid unius 
verbi proprietate: non habeo meum quo id efferam: et dum quaero implere sententiam longo 
ambitu, vix brevis vitae spatia consummo. Accedunt hyperbatorum anfractus, dissimilitu-
dines casuum, varietates figurarum: ipsum postremo suum, et, ut ita dicam, vernaculum 

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



136 Boethius’ Übersetzungstheorie und -praxis ﻿

Boethius’ Übersetzungspraxis
Wenn Boethius sich nun für die wortgetreue Übersetzung entscheidet, ist da-
mit jedoch keineswegs eine Abgrenzung von einem sinngetreuen Übersetzen 
gemeint. Vielmehr stellt er die Ansprüche an rhetorischen Glanz und sprachli-
che Anmut hinter den Maßstab zurück, der für die Übertragung eines philoso-
phischen Textes zu gelten habe: die Bewahrung der incorrupta veritas, der unver-
fälschten Wahrheit. Da für Boethius, wie wir ausführlich zeigen konnten, das 
Wort selbst keine naturgemäße, notwendige Verbindung zum bezeichneten Ge-
danken besitzt, kann und muss bei einer Übersetzung der Sinn, d. h. dasjenige, 
worauf die Worte verweisen, stets der Maßstab sein. Die unverfälschte Wahrheit 
des aristotelischen Textes besteht für Boethius nicht in der Wortmaterie, sondern 
in der durch die Worte ausgedrückten Gedanken. Um diesen Fokus bei der Über-
setzung nicht zu verlieren, schließt Boethius jedwede Rücksicht auf ästhetische 
Ansprüche aus. 26 Der zu übersetzende Text wird durch diese Methode gleich-
zeitig als autoritativer Basistext gekennzeichnet, 27 den es durch die Übersetzung 
im engeren Sinne zu bewahren gilt und der als getrennt von der Übersetzung 
im weiteren Sinne, 28 nämlich der weitreichenden Kommentierung, die erst er-
klärt, wie der Text zu verstehen ist, erkennbar sein muss. 29 Das bedeutet jedoch 
nicht, dass Boethius absurden, falsch klingenden, sprachlich unverständlichen 
oder unsinnigen Formulierungen den Vorrang gibt. Um den Sinn zu bewahren, 
sucht er in der Orientierung an der Ordnung des Textes lateinische Ausdrücke 
für entsprechende Begriffe und Formulierungen, die dem bezeichneten Gedan-
ken entsprechen. Die Analyse seiner Begriffswahl für das Zeichenverhältnis 
ist, wie wir bereits sehen konnten, hierfür das prägnanteste Beispiel. 30 Boethius 
selbst beschreibt den Weg desjenigen, der etwas hört und lernt, als umgedreht zu 
dem Weg des Lehrenden und Vermittelnden. 31 Für den Fall des Zeichenbegriffs 
bedeutet das, dass Boethius nicht die verschiedenen Vokabeln σύμβολον und 
σημεῖον übersetzt, sondern als Hörer und Lernender bemüht ist, die dadurch ver-
mittelten Gedanken zu erfassen. Da es auch im Lateinischen Möglichkeiten gibt, 
verschiedene Akzente des Zeichenverhältnisses durch verschiedene Vokabeln 

linguae genus. Si ad verbum interpretor, absurde resonant: si ob necessitatem aliquid in 
ordine, vel in sermone mutavero, ab interpretis videbor officio recessisse.

 26	 Vgl. hierzu auch Jonathan Barnes, Boethius and the Study of Logic, in: Margaret Gibson 
(Hg.), Boethius. His Life, Thought and Influence, Oxford 1981, S. 73–89, S. 77: „The Latin must 
be so close to the Greek that were the Greek text lost none of Aristotle’s thought would be 
lost with it: if fidelity produces inelegance, so be it – elegance matters less than truth.“.

 27	 Eine ähnliche Funktion erhält bei Hieronymus der Ausnahmefall der Wort-für-Wort-Metho-
de der Übersetzung bei heiligen Texten.

 28	 Zum engeren und weiteren Sinn des boethianischen Übersetzungsprojekts vgl. Jonathan 
Barnes, Boethius and the Study of Logic, S. 74 f.

 29	 Vgl. Sten Ebbesen, The Aristotelian Commentator, S. 39: “He wanted, as far as possible, to 
keep his interpretation separate from the basic texts. For how to read the autoritative text, the 
reader would have to consult the commentaries.“

 30	 Vgl. ausführlich hierzu oben, S. 100ff.
 31	 Vgl. hierzu Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. 105–107.

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



137Vom wort- und sinngetreuen Übersetzen

auszudrücken, kam Boethius durch den textlichen und philosophischen Kontext, 
in dem diese Begriffe im ersten Kapitel von De interpretatione auftauchen, zu dem 
Schluss, dass sie auf dieselbe Art von Zeichenverhältnis verweisen. Als Überset-
zer und Schreiber wird er nun zu dem Vermittelnden und sucht für den Gedan-
ken bzw. den Sachverhalt die passende Vokabel. Warum nota hier eine passende 
Wahl gewesen sein könnte, haben wir bereits ausführlich erörtert. 32 

Ebenfalls haben wir bereits darauf hingewiesen, 33 dass Boethius sich zwar ge-
gen eine paraphrasierende Übersetzung entschließt, sich dabei aber nicht – wie 
Moerbeke es beispielsweise tut – derart sklavisch an die Textstruktur des Origi-
nals hält, dass er auch jede einzelne Partikel in seiner Übersetzung berücksich-
tigt. Auch eine Veränderung des Genus von Pronomina konnten wir zugunsten 
des Sinnerhalts in der Übersetzung des ersten Kapitels konstatieren. John Magee 
kommt hier zu dem deutlichen Schluss: „It seems clear that Boethius here trans-
lates for sense rather than for exactness.“ 34 

Die Mühe, von der Hieronymus spricht, die eine verständliche und verstehba-
re, an der Textstruktur des Originals orientierte Übersetzung macht, nimmt Boe-
thius explizit auf sich, auch wenn es griechische Formulierungen gibt, mit denen 
eine längere Umschreibung im Lateinischen einfacher wäre als die Orientierung 
an der Knappheit des Originals. 35 Solange er dabei aber verständlich bleibt, zieht 
er die stilistische Orientierung an der prägnanten Ausdrucksweise des Originals 
einer eleganteren längeren Umschreibung vor. Wenn er jedoch fürchtet, dass eine 
Übertragung einer stilistischen Auslassung im Original das Verständnis für den 
lateinischen Leser verunmöglicht, fügt er in der Übersetzung auch den lateini-
schen Begriff für den Gedanken ein, auch wenn in seinem griechischen Text dafür 
keine Vokabel an der betreffenden Stelle steht. Entscheidend ist für ihn erstens, 
dass der Gedanke übersetzt wird, und zweitens, dass die Übersetzung für seine 
Leser verständlich ist. Ein wunderbares Beispiel für dieses Vorgehen reflektiert 
Boethius in seinem ersten Kommentar zum fünften Kapitel von De interpretatione: 

„Aristoteles’ Text verhält sich hier nicht so, wie wir ihn oben gesetzt ha-
ben, sondern er lautet vielmehr so: etenim hominis, si non aut est aut erit aut 

 32	 Vgl. oben Abschnitt 4.4, S. 100ff.
 33	 Vgl. oben S. 110f.
 34	 John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 51, Fn. 4.
 35	 Vgl. Boeth., in PH2, 70,20–71,3: „Er benutzt eine neue und überraschende Phrase: das, was 

umgibt. Und ich konnte es mit Blick auf das, was die lateinische Sprache erlaubt, nur mit 
viel Mühe und nach langer Überlegung mit diesem einzigen Ausdruck übersetzen. In grie-
chischer Sprache ist das viel leuchtender ausgedrückt, dort steht nämlich: τὰ δὲ τὸν πέριξ. 
Derjenige, der im Griechischen kundig ist, erkennt, dass das um Längen besser klingt.“ (et 
novo admirabilique sermone usus est: quod conplectitur. et nos id quantum Latinitas passa 
est transferre diu multumque laborantes hoc solo potuimus, Graeca vero oratione luculenti-
us dictum est. ita enim habet τὰ δὲ τὸν πέριξ. quod qui Graeca linguae peritus est quantum 
melius Graeca oratione sonet agnoscit.) Vgl. zur Entwicklung der Wortwahl Boethius’ an 
dieser Stelle auch John Magee, On the Composition and Sources of Boethius’ Second Peri 
Hermeneias Commentary, S. 16.

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



138 Boethius’ Übersetzungstheorie und -praxis

fuit und so weiter. Die Auslassung des Philosophen muss so verstanden 
werden, dass er hier über die ratio spricht, d. h. über die Definition, die die 
Griechen logos nennen. Aber da er gerade den Satz behandelt hat, der bei 
den Griechen genauso, nämlich als logos bezeichnet wird, und jetzt aber 
über die ratio des Menschen, d. h. über die Definition reden möchte […], 
gebraucht er nun ein allgemeines Wort und verweist zurück auf logos, wor-
über er weiter oben geredet hat, um diesmal jedoch nicht auf die Bedeu-
tung und das Verständnis von Satz, sondern vielmehr auf die Bedeutung 
von ratio zu verweisen. Diese Erklärung soll nun all diejenigen Experten 
des Griechischen zufrieden stellen, die mir vorwerfen, dass ich ein Wort in 
meiner Übersetzung hinzugefügt habe, welches sich nicht im griechischen 
Text befindet. Ich habe nämlich das Wort mit Blick auf ein leichteres Ver-
ständnis des Lateinischen hinzugefügt, da es für diejenigen, die über den 
Satz reden, nicht möglich ist, gedanklich von oratio zu ratio zu gelangen, 
wenn dieses Wort (scil. ratio) nicht hinzugefügt wurde.“ 36

Dieses Zitat 37 bestätigt erstens Boethius’ Anspruch an seine eigenen Übersetzun-
gen, wie er ihn in seinem zweiten Kommentar zur Eisagogê formuliert hat, näm-
lich dass seine Übersetzungen für den nur Latein verstehenden Leser auch ohne 
Kenntnis und Verständnis des griechischen Originals verstehbar sein sollen. 
Zweitens deutet die Entschuldigung gegenüber den vorweggenommenen An-
schuldigungen möglicher Übersetzungsexperten die enormen Ansprüche seiner 
Zeit an die Exaktheit einer wortgetreuen Übersetzung an. Drittens aber verdeut-
licht die Passage, dass Boethius Sinnerhalt und Verstehbarkeit einer wortwörtli-
chen Exaktheit vorzieht, ohne dabei den Maßstab der Übersetzung an Kriterien 
der Eleganz der Sprache zu legen. 

Vier Typen des Umgangs mit Übersetzungen im engeren Sinn
Für die konkrete Übersetzung im engeren Sinn lassen sich bei Boethius folgen-
de Fälle beobachten, wie er mit dem Anspruch einer Wort-für-Wort-Übersetzung 
umgeht. 

 36	 Vgl. Boeth., in PH1, 72,23–73,13: Aristotelis Graecus textus non habet ita ut nos supra posui-
mus, sed hoc modo: etenim hominis, si non aut est aut erit aut fuit et cetera, subintellegen-
dum relinquente philosopho, quod de ratione diceret id est definitione quam Graeci λόγον 
dicunt. sed cum supra de oratione tractasset, quae apud illos eodem modo λόγος vocatur, 
dum de hominis ratione id est definitione vellet dicere, […] communione vocabuli usus ad 
λόγον de quo superius tractabat rettulit, ut non orationem intellegeremus, sed potius ratio-
nem. de qua re illis nunc satisfacimus, si qui Graecae orationis periti nos forte culpabunt, 
cur quod illic non fuit nostrae translationi adiecerimus. nos enim ad faciliorem intellectum 
Latinae orationi famulantes hoc adposuimus, quia de oratione loquentibus intellectus ad 
rationem, nisi id esset adiectum, transferri non poterat.

 37	 Vgl. auch die ausführliche Analyse dieser Passage von John Magee, On the Composition and 
Sources of Boethius’ Second Peri Hermeneias Commentary, S. 16 ff.

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



139Vom wort- und sinngetreuen Übersetzen

Erstens: Die Übersetzung bereitet ihm sprachlich keine Probleme und Boethi-
us widmet sich der inhaltlichen Interpretation. Das gilt für die überwältigende 
Mehrheit seiner Übersetzungen. Hier unterscheidet er sich kaum von seinen 
griechischsprachigen Vorgängern. Einzig im Diskussionsstand zeigen sich Un-
terschiede, die jedoch nicht der Sprachbarriere geschuldet sind, sondern dem 
Umstand, dass das Publikum, für das Boethius schreibt, mit der aristotelischen 
Kommentartradition gänzlich unerfahren ist und Boethius diesbezüglich weni-
ger voraussetzungsreich argumentieren kann als beispielsweise Ammonios. So 
erklärt Boethius an einigen Stellen nicht nur die sachlichen Zusammenhänge und 
Hintergründe des Geschriebenen, sondern auch die (philosophie-)historischen. 
Damit macht er nicht nur den Zusammenhang zwischen Worten, Gedanken und 
den Dingen begreiflich, sondern begründet auch, warum Aristoteles in einem 
Werk über den Aussagesatz überhaupt auf diesen Zusammenhang verweist: 

„Weil dies bei den älteren Philosophen bis in die Zeit des Aristoteles hin-
ein ein Streitpunkt darstellte, war es notwenig für jeden, der Nomina und 
Verba als bezeichnende definieren wollte, zuerst zu erklären, worauf diese 
überhaupt verweisen.“ 38

Den Grund für einige Äußerungen des Aristoteles müsse man folglich in dem 
Diskussionsstand der Zeit suchen, den Boethius für sein in dieser Hinsicht un-
kundiges Publikum aufarbeitet. Entsprechend gibt er zusätzlich jahrhunderte-
alte Debatten zwischen Aristotelesauslegern unter sich oder zwischen peripa-
tetischen, akademischen und hellenistischen Schultraditionen wieder, auf die 
Ammonios verzichten kann, weil sie bekannt, bereits geklärt oder nicht mehr 
aktuell sind. 39 Ansonsten unterscheidet sich Boethius, in der Art, wie er mit dem 
zu kommentierenden Text umgeht, in den meisten Fällen nicht von seinen grie-
chischsprachigen Vorgängern. 40 Er stellt ein aristotelisches Lemma in Überset-
zung zur Verfügung und differenziert inhaltlich, ohne das Übersetzen zu the-
matisieren. In wenigen Fällen fügt er, ohne zu Problematisieren, in Einschüben 
das griechische Wort für einige Begriffe ein, z. B.: „…imaginationens, quas Graeci 
φαντασίας nominant […] “ 41 oder: „ […] locutio fit quae Graece dicitur λέξις. lo-

 38	 Boeth., in PH2, 27,6–10: cum igitur ista esset contentio apud superiores et haec usque ad 
Aristotelis pervenisset aetatem, necesse fuit qui nomen et verbum significativa esset defini-
turus praediceret quorum ista designativa sint.

 39	 Zum Unterschied der historischen Gegebenheiten beider Kommentare, vgl. auch John Ma-
gee, On the Composition and Sources of Boethius’ Second Peri Hermeneias Commentary, 
S. 44. Zu den Funktionen der Wiedergabe der Position für das pädagogische Konzept Boe-
thius’ vgl. unten Abschnitt 5.4, S. 150ff. Zu den Quellen vgl. unten S. 163ff.

 40	 Dies verwundert wenig, da er sich explizit an diese, insbesondere an Porphyrios, orien-
tiert, vgl. Boeth., in PH2, 7,5–7: cuius expositionem nos scilicet quam maxime a Porphyrio 
quamquam etiam a ceteris transferentes Latina oratione digessimus. Oder auch: Simpl. in 
cat. 160A: Haec quidem est tempori introductionis, et simplicis expositionis apta sententia, 
quam nos nunc Porphyrium sequentes, quod videbatur expeditior esse planiorque digessi-
mus. Vgl. ausführlich zum Umgang mit anderen Interpreten unten Abschnitt 5.4, S. 150ff.

 41	 Boeth., in PH2, 27,26–28,1.

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



140 Boethius’ Übersetzungstheorie und -praxis ﻿

cutio enim est articulata vox (neque enim hunc sermonem id est λέξιν dictionem 
dicemus, idcirco quod φάσιν dictionem interpretamur, λέξιν vero locutionem).“ 42 

Bisweilen entdeckt er in einigen der wenigen lateinischen Übersetzungen eines 
Vorgängers haarsträubende Fehler, die er dann auch thematisiert. Beispielhaft 
hierfür ist eine Übersetzung der porphyrischen Einleitung in die Logik durch 
Victorinus, deren Mangelhaftigkeit Boethius erst dazu bringt, ausschließlich mit 
eigenhändig angefertigten Übersetzungen zu arbeiten. So setzt Victorinus das 
griechische analogon mit alogon gleich, übersetzt analogon mit inrationabilis (unbe-
stimmt) statt mit proportionabilis (verhältnismäßig) und definiert sinnwidrig das 
aristotelische eidos, also die Formbestimmtheit eines jeden Körpers, als frei von 
logos, als unbestimmt. 43 

In all den hier angesprochenen Fällen stellt die Übersetzung für Boethius kein 
offenkundiges Problem, keine Hürde dar. Verweise zu griechischen Begriffen 
werden entweder übergangen, da er ohnehin bei seinen Lesern Griechischkennt-
nisse nicht voraussetzt, oder nur fußnotenartig angeführt. Auch im letzten Fall, 
dem der Verbesserung eines Vorgängers, ist die Lage derart deutlich, dass es kei-
ne übersetzungstheoretischen Diskussionen gibt. Boethius konzentriert sich also 
überwiegend auf die Diskussion des Inhalts, ohne seine Übersetzungspraxis zu 
thematisieren. In den Ergebnissen ist er damit in derselben Weise überzeugend 
oder streitbar wie seine griechischsprachigen Vorgänger. 

Anders sieht es, zweitens, dort aus, wo er eventuelle Übersetzungsschwierig-
keiten schweigend übergeht und sprachliche Differenzierungen des Originals 
durch eine einheitliche Übersetzung einebnet. Gerade weil er um jedes Wort 
ringt und für jedes Wort ein in der Nuance passendes Pendant im Lateinischen 
sucht, ist es besonders auffallend, wenn er beispielsweise die beiden verschiede-
nen Worte, die Aristoteles für Zeichen verwendet, mit einem einzigen übersetzt. 
Da Boethius für mehrere Jahrhunderte die Grundlage für die Aristoteles-Lektüre 
im Lateinischen darstellte, ebnete er hierdurch für zahlreiche Generationen einen 
Unterschied ein, den Aristoteles scheinbar machte. Auf die Gründe für Boethi-
us’ Entscheidung sind wir bereits ausführlich eingegangen. 44 Der zentrale Punkt 
ist hier für uns, dass Boethius eine Entscheidung traf und mit seiner Interpre-

 42	 Boeth., in PH2, 5,4–8.
 43	 Vgl. Boeth., in Isag. 1, 95,11–96,5: eodem enim modo ex materia et figura species cuiuscum-

que illius fictionis formata est, quemadmodum ex genere uel differentiis species cuiuscum-
que illius animantis inanimantisue formatur. quod Victorinus scilicet intellexisse minus 
uidetur. nam quod Porphyrios ἀνάλογον dixit, id est proportionale, ille sic accepit quasi 
ἄλογον diceret, id est inrationale. adque ideo in loco ubi habet hoc modo scriptum: omnes 
namque res ex forma et materia consistunt, ipsa autem forma inrationabilis est, tollendum 
est inrationabilis est et ticendum proportionabilis est. et subterius paululum ubi habet: Iam 
omne genus simile materiae est et consistit inrationale, tollendum inrationale et ponendum 
est proportionale, ut sit et consistit proportionaliter. nam quae proportio est figurae ad ma-
teriam in efficienda cuiuslibet corporis fictione, eadem est proportio differentiae ad genus in 
efficienda cuiuslibet specie animati atque inanimati.

 44	 Vgl. oben Abschnitt 4.4, S. 100ff.

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



141Vom wort- und sinngetreuen Übersetzen

tation  –  nämlich derjenigen, die zu dem Schluss kommt, dass die sprachliche 
Differenzierung hier keine Rolle spielt – die Aufmerksamkeit des nur lateinisch-
verstehenden Lesers damit von bestimmten, womöglich irreführenden Fragen 
weglenkte. Wenn hier, wie Umberto Eco es formuliert, von der „first sad tale of 
confusion“, 45 geschrieben wird oder, wie bei Norman Kretzmann, von einem 
schlimmen Fehler mit nachhaltiger Wirkung für die Geschichte der Semantik die 
Rede ist, 46 sind diese Urteile vor allem Ergebnisse einer bestimmten Lesart und 
Auslegung. 

Boethius’ zitiertes Ziel der wortgetreuen, ehrlichen Übersetzung bleibt eben 
nur ein deutlicher, entschuldigender Verweis auf seinen eher trockenen Stil, aber 
kein Hinweis darauf, dass Wahrheitstreue mit bloßer Worttreue zu erreichen ist. 
Die in De interpretatione gegebene Sprachtheorie begründet die Unmöglichkeit 
eines Eins-zu-Eins-Verhältnisses (Eineindeutigkeit) von Denken und Sprache. 
Derselbe Gedanke lässt sich auch in verschiedenen sprachlichen Ausdrücken 
wiedergeben. Boethius, das zeigt dieses Beispiel deutlich, erkennt das, bleibt trotz 
seiner Orientierung am Wort in seiner Übersetzung stets auf den Sinn fokussiert 
und sieht sich zu der Nachahmung von Unterschieden, die nur die Wortmaterie 
betreffen, nicht verpflichtet. 

Neben der unbedenklichen. nicht problematisierten Übersetzung und der 
heikleren, nicht problematisierten Übersetzung gibt es noch die Fälle, in denen 
Boethius die Übersetzung explizit problematisiert: Eher unkompliziert sind, 
drittens, die Fälle, in denen Boethius im griechischen Text ein Wort für einen 
Gedanken findet, für den die lateinische Sprache kein Wort hat. In diesem Fall 
umschreibt Boethius den zu benennenden Sachverhalt, verweist auf die Lücke 
des lateinischen Vokabulars und schafft dafür ein neues lateinisches Wort. Hier 
bedarf es zusätzlich einer Erklärung. Ein Beispiel dafür ist Boethius’ Umgang mit 
dem griechischen Wort νοητά, welches die Dinge bezeichnet, die immer mit sich 
selbst identisch und ausschließlich mit der Vernunft einsehbar sind. Er erklärt, 
dass er für einen solchen Erkenntnisgegenstand keinen lateinischen Ausdruck 
finden konnte und sich selbst ein Wort dafür zusammengestellt hat: intellectibi-
lia – die allein von Geist und Intellekt erfassbaren Dinge. 47 Auch wenn das Latei-
nische hierfür bislang kein Pendant gebildet hatte, führt diese Lücke für Boethius 
zu keinen Problemen, da er das zu Benennende eindeutig umschreiben und da-
für dann einen Begriff einführen kann. 

 45	 Umberto Eco, Signification and Denotation from Boethius to Ockham, S. 6.
 46	 Vgl. Norman Kretzmann, Semantics, History of, in: P. Edwars (Hg.), The Encyclopedia of 

Philosophy, Vol. 7, New York / London 1967.
 47	 Vgl. Boeth., in Isag. 1, 8,11–18: Νοητά, inquam, quoniam Latino sermone numquam dictum 

repperi, intellectibilia egomet mea uerbi compositione uocaui. est enim intellectibile quod 
unum atque idem per se in propria semper diuinitate consistens nullis umquam sensibus, 
sed sola tantum mente intellectuque capitur. Quae res ad speculationem dei atque ad animi 
incorporalitatem considerationemque uerae philosophiae indagatione componitur. quam 
partem Graeci θεολογίαν nominant.

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



142 Boethius’ Übersetzungstheorie und -praxis ﻿

Problematisch hingegen sind, viertens, diejenigen Ausdrucksformen, bei de-
nen Boethius in seinem Übersetzungsbemühen an Grenzen stößt. Bestimmte For-
mulierungen sind für ihn einfach nicht angemessen übersetzbar, so dass er sich 
mit suboptimalen Lösungen zufrieden geben muss. Als Beispiel kann folgender 
Fall aus seinem De interpretatione-Kommentar dienen: 

„Er benutzt eine neue und überraschende Phrase: das, was umgibt. Und 
ich konnte es mit Blick auf das, was die lateinische Sprache erlaubt, nur mit 
viel Mühe und nach langer Überlegung mit diesem einzigen Ausdruck 
übersetzen. In griechischer Sprache ist das viel leuchtender ausgedrückt, 
dort steht nämlich: τὰ δὲ τὸν πέριξ. Derjenige, der im Griechischen kun-
dig ist, erkennt, dass das um Längen besser klingt.“ 48

In den wenigen Fällen, die Boethius explizit macht, betrifft diese Problematik je-
doch vor allem Ausdruck und Stil. 49 Erkannte Sachverhalte lassen sich umschrei-
ben oder beschreiben und gehen durch die Sprachbarriere nicht verloren. 50 In 
diesem Fall ist die Arbeit des lateinischen und des griechischen Interpreten iden-
tisch. Unübersetzbar sind hingegen oft stilistische Elemente, d. h. Möglichkeiten, 
die die Grammatik der einen Sprache bietet (wie z. B. die Substantivierung von 
Adverbien im Griechischen), die die andere nicht hat. Solche kosmetischen As-
pekte spielen jedoch für Boethius, wie bereits ausgeführt, im Rahmen seines phi-
losophischen Übersetzungsprojekts eine enorm untergeordnete Rolle. 

Übersetzung im weiteren Sinn 
Noch einmal hervorzuheben ist hier, dass für Boethius die Übersetzung eines 
platonischen oder aristotelischen Textes nicht mit der wortwörtlichen Übertra-
gung endet. Mindestens die Flankierung der Textübersetzung durch einen Kom-
mentar setzt er sich in seinem Übersetzungsprojekt als Ziel. Übersetzung und 
Kommentierung erscheinen in der Ausformulierung seines Plans ganz selbst-

 48	 Boeth., in PH2, 70,20–71,3: et novo admirabilique sermone usus est: quod conplectitur. et 
nos id quantum Latinitas passa est transferre diu multumque laborantes hoc solo potuimus, 
Graeca vero oratione luculentius dictum est. ita enim habet τὰ δὲ τὸν πέριξ. quod qui Graeca 
linguae peritus est quantum melius Graeca oratione sonet agnoscit.

 49	 Ausführlich zu Boethius’ Verhältnis zum Lateinischen vgl. unten Abschnitt 5.3, S. 150ff.
 50	 Der entscheidende Schritt in der Vermittlung findet – unabhängig von der benutzten Spra-

che – auf dem Weg vom Gedanken zum Wort statt. Hier können auch innerhalb einer Spra-
che Missverständnisse entstehen, die es durch Be- und Umschreibung zu beheben gilt. Boe-
thius beschreibt diese Problematik explizit, vgl. Boeth., in PH2, 40,12–22: nam et qui dicit ad 
unam quamlibet rem commodat animum, scilicet quam intellegens voce declarat, et unum 
rursus intellectum quemlibet is qui audit exspectat. quod si, cum uterque ex uno nomine 
res diversas intellegunt, ille qui nomen aequivocum dixit designet clarius quid illo nomine 
significare voluerit, accipit mox qui audit et ad unum intellectum utrique conveniunt, qui 
rursus fit unus apud eosdem illos apud quos primo diversae fuerant animae passiones prop-
ter aequivocationem nominis. Vgl. ausführlich zur Sprachbildung unten S. 119ff. sowie zu 
den Konsequenzen für das Übersetzungsverständnis Abschnitt 5.1, S. 125ff.

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



143Vom wort- und sinngetreuen Übersetzen

verständlich nebeneinander. 51 In der Praxis der Umsetzung beließ Boethius es 
nicht bei einer Kommentierung, sondern schuf mehrfach dergleichen zwei, eine 
für die Einsteiger, eine für fortgeschrittene Schüler, und ergänzte seine Lehre um 
weitere selbstständig verfasste Handbücher und Kompendien. 52 

Mit Blick auf diese Art der Umsetzung seines Übersetzungsprojekts wird auch 
deutlich, wie wichtig ihm die Vermittlung des platonisch-aristotelischen Den-
kens in seinen Zusammenhängen ist. Er ist sich der Tatsache bewusst, dass der 
Weg des Schülers vom gehörten oder gelesenen Wort zum damit ausgedrückten 
Gedanken voller Hindernisse steckt, so dass er es sich zur zentralen Aufgabe 
seines Übersetzungsprojekts macht, die Zusammenhänge verstehbar zu machen, 
die in aller Kürze und Prägnanz in den Texten des aristotelischen Organons zu 
finden sind. Boethius kann bei seiner antizipierten Leserschaft jedoch weniger 
auf eine lange Schultradition und damit auf Kenntnisse von Texten, Diskussio-
nen und bereits gelösten Problemen setzen und muss seine Ausführungen ent-
sprechend ausführlicher gestalten. Bevor wir einen Blick auf die didaktischen 
Aspekte im Rahmen seiner Kommentierungstätigkeit werfen, wollen wir den 
bildungssoziologischen Voraussetzungen, vor denen Boethius sein Projekt ent-
warf, auf den Grund gehen. Hierfür soll die Entwicklung des Verhältnisses der 
lateinischen Bildungsschicht zum Griechischen bzw. zur griechischsprachigen 
Philosophie skizziert werden, um die formalen Bedingungen seines Projekts im 

 51	 Vgl. Boeth., in PH2, 79,9–80,6: mihi autem si potentior divinitatis adnuerit favor, haec fixa 
sententia est, ut quamquam fuerint praeclara ingenia, quorum labor ac studium multa de his 
quae nunc quoque tractamus Latinae linguae contulerit, non tamen quendam quodammo-
do ordinem filumque et dispositione disciplinarum gradus ediderunt ego omne Aristotelis 
opus, quodcumque in manus venerit, in Romanum stilum vertens eorum omnium com-
menta Latina oratione perscribam, ut si quid ex logicae artis subtilitate, ex moralis gravitate 
peritiae, ex naturalis acumine veritatis ab Aristotele conscriptum sit, id omne ordinatum 
transferam atque etiam quodam lumine commentationis inlustrem omnesque Platonis 
dialogos vertendo vel etiam commentando in Latinam redigam formam. his peractis non 
equidem contempserim Aristotelis Platonisque sententias in unam quodammodo revocare 
concordiam eosque non ut plerique dissentire in omnibus, sed in plerisque et his in philoso-
phia maximis consentire demonstrem.

 52	 Vgl. unten S. 150. Vgl. zum Anspruch des dreigestuften Übersetzungsprojektes Boeth., in 
PH2, 250,20–251,15: Est quidem libri hujus (de interpretatione apud Latinos, apud Graecos 
vero Περὶ ἐρμηνείας inscribitur) obscura oratione series obscurissimis adjecta sententiis at-
que ideo non hunc magnis expedissem voluminibus, nisi etiam niliil labori concedens quam 
pote planissime quod in prima editione altitudinis et subtilitatis omiseram secunda com-
mentatione conplerem. sed danda est prolixitati venia et operis longi- tudo libri obscuritate 
pensanda est. sunt tamen gradus apud nos satisfacientes lectorum et diligentiae et fastidio 
cupientium facillime magna cognoscere. huius enim libri post has geminas commentationes 
quoddam breviarium facimus, ita ut in quibusdam et fere in omnibus Aristotelis ipsius ver-
bis utamur, tantum quod ille brevitate dixit obscure nos aliquibus additis dilucidiorem se-
riem adiectione faciamus, ut quasi inter textus brevitatem commentationisque diffusionem 
medius ingrediatur stilus diffuse dicta colligens et angustissime scripta diffundens. Vgl. zur 
Umsetzung u. a. Jonathan Barnes, Boethius and the Study of Logic, S. 74 f. sowie ausführlich 
John Marenbon, Boethius, S. 17–42.

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



144 Boethius’ Übersetzungstheorie und -praxis ﻿

Allgemeinen und seiner pädagogischen Maßnahmen im Besonderen besser ver-
stehen zu können. 

5.3 	Zur Entwicklung der Bedeutung des Lateinischen  
für die Philosophie

Entdeckung des Lateinischen als Sprache der Philosophie  
in der späten Republik 
Cicero hatte (sich) noch zu rechtfertigen, warum philosophische Texte der Grie-
chen überhaupt ins Lateinische übertragen werden sollten. 53 Zwei Dinge sprä-
chen nämlich dagegen: zum einen der Zweifel am Medium, ob die lateinische 
Sprache überhaupt in der Lage sei, die philosophischen Differenzierungen des 
Griechischen auszudrücken, zum anderen der Zweifel an der Nachfrage, ob phi-
losophische Texte überhaupt eine interessierte Leserschaft fänden. 54 So antwortet 
Varro in Ciceros Academica auf die Frage, warum er das philosophische Genre in 
seinem Schaffen bislang ausgelassen habe, dass er glaube, dass der in der griechi-
schen Philosophie Geschulte ohnehin auf die griechischen Texte zurückgreifen 
werde, während derjenige, der von der griechischen Bildung abgeschreckt sei, 
weder das Interesse noch die intellektuelle Kapazität für die Philosophie auf-
bringen werde. 55 Den Einwand, dass philosophische Texte auszusparen seien, da 
es kein interessiertes Publikum hierfür gebe, kontert Cicero mit der Forderung, 
dass auch philosophische Texte sprachlichen und stilistischen Ansprüchen fol-
gen müssten. Denn: 

„[…] wenn jemand seine Gedanken schriftlich verewigen möchte, der 
nicht in der Lage ist, diese weder in eine angemessene Ordnung noch zum 
Strahlen zu bringen, noch den Leser durch einen gewissen Genuss anzu-
locken vermag, so stellt das einen maßlosen Missbrauch von Freizeit und 
Wissenschaft dar.“ 56

 53	 Vgl. ausführlich hierzu Thorsten Fögen, Patrii sermonis egestas: Einstellungen lateinischer 
Autoren zu ihrer Muttersprache. Ein Beitrag zum Sprachbewußtsein in der römischen Anti-
ke, Vol. 150, S. 79–105.

 54	 Vgl. hierzu auch den Einstieg zu Ciceros De finibus bonorum et malorum (Cic. fin. I.1).
 55	 Vgl. Cicero, Acad., I.ii.4: nam cum philosophium viderem diligentissime Graecis litteris ex-

plicatam, existimavi si qui de nostris eius studio tenerentur, si essent Graecis doctrinis eru-
diti, Graeca potius quam nostra lecturos, sin a Graecorum artibus et disciplinis abhorrerent, 
ne haec quidem curaturos, quae sine eruditione Graeca intellegi non possunt. itaque ea nolui 
scribere quae nec indocti intellegere possent nec docti legere curarent.

 56	 Cicero, Tusculanae Disputationes, hg. von M. Pohlenz, Leipzig 1918, 1.6: sed mandare quem-
quam litteris cogitationes suas, qui eas nec disponere nec inlustrare possit nec delectatione 
aliqua allicere lectorem, hominis est intemperanter abutentis et otio et litteris.

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



145Zur Entwicklung der Bedeutung des Lateinischen für die Philosophie 

Wenn Inhalt und Stil stimmten, spräche nichts dagegen, auch anspruchsvollen 
Stoff in lateinischer Sprache wiederzugeben. Denn „gute Dinge, die mit gewähl-
ten Worten würdevoll und glänzend formuliert sind: wer will das nicht lesen?“ 57 

Den Minderwertigkeitsgedanken und der Verachtung gegenüber der eigenen 
lateinischen Sprache und Kultur begegnet Cicero mit ausdrücklichem Bewusst-
sein von der Stärke der eigenen Sprache: Das Lateinische sei demnach nicht, wie 
allgemein geglaubt werde, eine Sprache voller Mängel, sondern vielmehr sogar 
wesentlich reicher als das Griechische: 58 

„Ich habe auch schon oft gesagt, und zwar auch unter Klagen nicht nur 
der Griechen, sondern auch derjenigen, die eher Griechen als die Unsri-
gen sein wollen, dass wir an Reichtum der Wörter den Griechen nicht nur 
nicht unterlegen, sondern hierin ihnen gar überlegen sind.“ 59

Die Aufgabe sei es nun, so Cicero, mithilfe dieser reichen Sprache auch Diszipli-
nen zu behandeln, die bislang vorrangig und fast ausschließlich in griechischer 
Sprache diskutiert worden seien, ohne dabei jedoch krampfhaft auf diejenigen 
Begriffe zu verzichten, die durch alltäglichen Gebrauch bereits Teil der lateini-
schen Sprache geworden sind, wie z. B. Philosophie, Rhetorik oder Grammatik. 60 

Etablierung des Lateinischen in der frühen Spätantike 
Wir können hier leider unmöglich die Entwicklung der lateinischsprachigen Phi-
losophie von Cicero bis Boethius detailliert nachzeichnen, 61 doch wenigstens die 
Tendenz deutlich markieren. Ciceros Plädoyer für das Lateinische und seine ge-
leistete Pionierarbeit entfalteten langsam aber stetig ihre Wirkung. Während im 
dritten Jahrhundert die Liturgie in der Römischen Kirche noch auf Griechisch ge-
feiert wurde und Plotin seinen Unterricht in Rom in griechischer Sprache durch-
führte, 62 verringerte sich das Gewicht des Griechischen für das intellektuelle 

 57	 Cic. fin. I.8: res vero bonas verbis electis graviter ornatque dictas quis non legas?
 58	 Vgl. Cic. fin. I.10: Latinam linguam non modo non inopem, ut vulgo putarent, sed locupletio-

rem etiam esse quam Graecam.
 59	 Cic. fin. III.5: et quoniam saepe diximus, et quidem cum aliqua querela non Graecorum 

modo, sed eorum etiam, qui se Graecos magis quam nostros haberi volunt, nos non modo 
non vinci a Graecis verborum copia, sed esse in ea etiam superiores.

 60	 Vgl. Cic. fin. III.5.
 61	 Einen guten Überblick über den Bildungs- und Philosophiebetrieb im kaiserzeitlichen und 

spätantiken Rom bieten Johannes Hahn, Der Philosoph und die Gesellschaft. Selbstver-
ständnis, öffentliches Auftreten und populäre Erwartungen in der hohen Kaiserzeit, Stutt-
gart 1989; Ilsetraut Hadot, Der Philosophische Unterrichtsbetrieb in der Römischen Kaiser-
zeit; Edward J. Watts, City and school in late antique Athens and Alexandria, Berkeley, Los 
Angeles, London 2006, S. 1–23 sowie Johannes Hahn, Aristokratie und Philosophie im Impe-
rium Romanum: Philosophische Bildung, soziale Identität und Elitekultur in der Kaiserzeit, 
in: Gymnasium 117, 2010, S. 425–450.

 62	 Vgl. hierzu John Morrhead, Boethius’ Life and the World of Late Antique, in: John Marenbon 
(Hg.), The Cambridge Companion to Boethius, Cambridge University Press, 2009, S. 24–28.

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



146 Boethius’ Übersetzungstheorie und -praxis

Leben in Rom fortan immens. 63 Augustinus lernte im vierten Jahrhundert zwar 
im Rahmen der römischen Schultradition noch Griechisch, 64 entwickelte aber 
hierin nicht sonderlich viel Leidenschaft und Expertise. 65 Dies musste er auch 
nicht mehr tun, um sich philosophisch bilden zu können, da all seine theologi-
schen 66 und philosophischen Grundlagentexte bereits auf Latein vorlagen. Bei 
Platon griff er auf Ciceros, Chalcidius’ oder Apuleius’ Übersetzungen zurück; für 
die aristotelischen Kategorien hatte er Zugriff auf die Übersetzung von Marius 
Victorinus. Ebenfalls profitierte er von dessen Übersetzung der Plotinschriften. 
Auch Porphyrios und Asklepios las er in lateinischer Übersetzung. 67 Die grund-
sätzlichen Einwände gegen die Potenz des Lateinischen, bestimmte Textsorten 
angemessen ausdrücken zu können, sind gewichen, auch wenn Augustinus 
selbst noch die Klarheit des Griechischen hervorhebt 68 und in bestimmten Fällen 
das Defizit der lateinischen Sprache für die angemessene Erfassung vor allem der 
griechischen Partikeln oder bestimmter philosophischer Termini benennt. 69 Eine 
allgemeine Ungeeignetheit der lateinischen Sprache für die Philosophie der Grie-
chen wird nicht mehr attestiert. Im Gegenteil: Die Nachfrage ist vorhanden und 
Übersetzungen ins Lateinische werden gefordert, nicht nur von den alten ‚Klas-
sikern‘, auch von aktuellen Texten. Augustinus spricht die Hürde, die die grie-
chische Sprache mittlerweile für die Kenntnisnahme von bestimmten Schriften 
hat, selbst an und fordert als Konsequenz keineswegs eine bessere Ausbildung 
im Griechischen, sondern die Erstellung von Übersetzungen, um den Zugang 

 63	 Vgl. Pierre Courcelle, The Latin Writers and Their Greek Sources, Cambridge 1969, S. 131–148.
 64	 Vgl. u. a. Augustinus, Confessionum libri XIII (Confessiones), hg. von M. Skutella, Stuttgart 

1969, 1.23.
 65	 Vgl. u. a. seine Selbstauskünfte in Augustinus, Contra litteras Petiliani, Epistula ad catholi-

cos de secta Donatistarum, Contra Cresconium grammaticum et Donatistam, CSEL 52, hg. 
von M. Petschenig, Wien 1909, 2,91 sowie insb. Augustinus, De Trinitate Libri XV, CCL 50, 
hg. von W. J. Mountain, Turnholt 1968, 3,1; ausführlich zum Griechischen des Augustinus 
Henri-Irénée Marrou, Augustinus und das Ende der antiken Bildung, Paderborn / Mün-
chen / Wien / Zürich 1982, S. 25–41, insb. S. 28: „Die Texte zeugen für eine gewisse Sprach-
kenntnis, lassen jedoch nicht auf eine wirkliche Sprachbeherrschung, auf echte Vertrautheit 
mit griechischem Denken und Schrifttum schließen.“ Vgl. auch Pierre Courcelle, The Latin 
Writers and Their Greek Sources, S. 149–196. Einen ausführlichen Überblick zur Forschungs-
diskussion der augustinischen Sprachkenntnisse findet sich bei Rebekka S. Schirner, Inspice 
diligenter codices Inspice diligenter codices. Philologische Studien zu Augustins Umgang 
mit Bibelhandschriften und -übersetzungen, 2015, S. 357–361.

 66	 Bei den christlichen Autoren bevorzugte er die lateinischen Kirchenväter oder die übersetz-
ten Schriften der griechischen, vgl. Henri-Irénée Marrou, Augustinus und das Ende der 
antiken Bildung, S. 33. Zum Umgang Augustinus’ mit den Bibelübersetzungen vgl. sehr de-
tailliert Rebekka S. Schirner, Inspice diligenter codices.

 67	 Vgl. hierzu Henri-Irénée Marrou, Augustinus und das Ende der antiken Bildung, S. 30–34.
 68	 Vgl. Augustinus, De Civitate Dei XII, hg. von B. Dombart und A. Kalb, Leipzig 1927/1928, 8,2.
 69	 Vgl. Thorsten Fögen, Patrii sermonis egestas: Einstellungen lateinischer Autoren zu ihrer 

Muttersprache. Ein Beitrag zum Sprachbewußtsein in der römischen Antike. Vol. 150, S. 222.

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



147Zur Entwicklung der Bedeutung des Lateinischen für die Philosophie 

auch denjenigen zu ermöglichen, denen die Zeit oder die Kenntnisse fehlen, das 
Griechische in größerem Umfang zu verstehen. 70 

Zunehmende Verdrängung des Griechischen am Ende der Spätantike 

Weitere 150 Jahre später lassen sich drei Tendenzen feststellen. Erstens, das La-
teinische hat sich unabhängig vom behandelten Gegenstand als die Bildungs-
sprache für alle Bereiche durchgesetzt, so dass ausreichende Kenntnisse des 
Griechischen auch in höheren Bildungskreisen nicht mehr als selbstverständlich 
vorausgesetzt werden konnten. 71 Obgleich sich im sechsten Jahrhundert unter 
der Politik Theoderichs zunächst eine neue Offenheit und Neugier gegenüber der 
griechischen Sprache und Literatur in Italien entwickelte und vor allem im Kreis 
um Symmachus, Boethius und Cassiodor 72 das Interesse an und die Vermittlung 
von griechischer Kultur neu aufblühte, 73 konnten Griechischkenntnisse nun 
kaum mehr vorausgesetzt werden, so dass die Stärkung und Einführung griechi-
scher Bildungskultur in jener Zeit nicht durch Intensivierung des Griechischun-
terrichts, sondern vor allem über Übersetzungsprojekte angestrebt wurde. 74 Als 
Liturgiesprache hatte sich das Lateinische fest etabliert und die Vorbehalte ge-
genüber einer grundsätzlichen Dürftigkeit des Lateinischen 75 im Vergleich zum 
Griechischen, so dass bestimmte Themen von einer Behandlung in lateinischer 
Sprache ausgeschlossen wären, haben sich gänzlich aufgelöst. 

Boethius selbst hebt zwar an wenigen Stellen die sprachliche Eleganz und 
Ausdrucksmöglichkeit des Griechischen für bestimmte Fälle gegenüber dem La-

 70	 Vgl. z. B. seinen Brief an Hieronymus, mit der Bitte, die Lehren der östlichen Häretiker zu-
sammenzufassen: Augustinus, Epistulae 31–123, CSEL 34 / 2, hg. von A. Goldbacher, Wien 
1898, 40,6: in notitiam eorum quibus aut non vacat propter alia negotia, aut non valent prop-
ter alienam linguam tam multa legere atque cognoscere.

 71	 Vgl. John Morrhead, Boethius’ Life and the World of Late Antique, S. 27. Vgl. Courcelles 
Studie „Greek Studies in Italy“ in Pierre Courcelle, The Latin Writers and Their Greek Sourc-
es, S. 131–148, insb. das Fazit: “We may measure the sharp decline that the invasions of the 
barbarians produced in succeeding generations and the danger to which culture, recently 
still so flourishing, was exposed. It is no exaggeration to say that in the middle of the fifth 
century, apart from a few experts, the most cultured men in Italy, whether lay or cleric, had 
become incapable of reading Greek and that the concept of culture itself was compromised 
thereby.“ Pierre Courcelle, The Latin Writers and Their Greek Sources, S. 148.

 72	 Vgl. u. a. zum platonischen Kern der cassiodorischen Bildungsgemeinschaft Günter Lud-
wig, Cassiodor. Über den Ursprung der abendländischen Schule, Frankfurt am Main 1967, 
S. 150.

 73	 Vgl. Pierre Courcelle, The Latin Writers and Their Greek Sources, S. 274 f.: It was the era of 
the triumph of Hellenism in Italy […] the real artisan of the renaissance in literature and 
science is Boethius. He had a clear consciousness that Hellenic literature alone could help to 
raise the level of studies in the west, and he tried to establish a Latin scholasticism similar to 
that which then prevailed in the Hellenic East.

 74	 Vgl. auch Pierre Courcelle, The Latin Writers and Their Greek Sources, S. 330: “Was it not 
illogical to want to restore Greek culture by means of translations?“

 75	 Zum Thema der Dürftigkeit der lateinischen Sprache, der Patrii Sermonis Egestas, vgl. aus-
führlich Thorsten Fögen, Patrii sermonis egestas: Einstellungen lateinischer Autoren zu ih-
rer Muttersprache. Ein Beitrag zum Sprachbewußtsein in der römischen Antike. Vol. 150.

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



148 Boethius’ Übersetzungstheorie und -praxis ﻿

teinischen hervor. 76 Auch bemängelt er vereinzelt fehlende etablierte Begriffe, so 
dass er selbst erst Neubildungen oder metaphorische Übertragungen vornehmen 
muss, um Fremdwörter zu vermeiden. 77 Zusätzlich widerspricht er vor allem ex-
plizit der ciceronischen Polemik, dass das Griechische ausdrucksärmer als das 
Lateinische sei. 78 Doch ein grundsätzlicher Einwand, mittels lateinischer Sprache 
philosophische Zusammenhänge nur ungenügend darstellen zu können, findet 
sich bei ihm nicht. 79 Das widerspräche sowohl seinen sprachtheoretischen Er-
örterungen als auch seiner Übersetzungspraxis, da die Bindung zwischen Ge-
danken und Worten keine natürliche und feste, sondern eine konventionelle und 
damit sowohl auflös- als auch neu herstellbare sei. Konzepte, zu denen es in einer 
Sprache keine Begriffe oder mehrdeutige Begriffe gibt, müssen demnach, wie wir 
bereits sahen, durch Wortneuschöpfungen inklusive Erklärungen oder durch 
Umdeutung, Bedeutungserweiterung oder Bedeutungsbeschränkung etablierter 
Vokabeln eingeführt werden. 

Das Problem für den philosophisch interessierten lateinischsprechenden 
Bürger besteht demnach nicht in der Minderwertigkeit der eigenen Sprache, 
sondern, und das ist die zweite zu beobachtende Tendenz, in der zurückgehen-
den Verfügbarkeit der griechischen, paganen Texte. 80 Boethius’ Anspruch, sei-

 76	 Vgl. u. a. Boeth., in PH2, 70,20–71,3.
 77	 Vgl. Boeth., in Isag. 1, 8,11–18 oder Boethius, Contra Eutychen et Nestorium, in: Michael El

sässer (Hg.), Die theologischen Traktate: lateinisch-deutsch, Hamburg 1988, 23–29: Longe 
vero illi signatius naturae rationalis individuam subsistentiam ὑποστάσεως nomine voca-
verunt; nos vero, per inopiam significantium vocum, translatitiam retinuimus nuncupatio-
nem, eamque quam illi ὑπόστασιν dicunt, personam vocantes. Sed peritior Graecia sermo-
num, ὑπόστασιν vocat individuam subsistentiam.

 78	 Vgl. Boeth., Contra Eutych. 57–62: Neque enim verborum inops Graecia est, ut Marcus Tulli-
us alludit; sed essentiam, subsistentiam, substantiam, personam totidem nominibus reddit: 
essentiam quidem οὐσίαν, subsistentiam vero οὐσίωσιν, substantiam ὑπόστασιν, personam 
πρόσωπον appellans.

 79	 Bei Cassiodor findet sich gar ein Lob an Boethius, er hätte durch seine Übersetzung den 
nunmehr bloß lateinischsprechenden Sizilianern ihren Archimedes zurückgegeben, vgl. 
Cassiodorus, Auctores antiquissimi 12: Cassiodori Senatoris Variae, Monumenta Germa-
niae Historica, hg. von Theodor Mommsen, Berlin 1898, ep. 45 = PL69, 539C: Sic enim Athe-
niensium scholas longe positus introisti; sic palliatorum choris miscuisti togam, ut Grae-
corum dogmata doctrinam feceris esse Romanam. Didicisti enim qua profunditate cum suis 
partibus speculativa cogitetur; qua ratione activa cum sua divisione discatur: deducens ad 
Romuleos senatores quidquid Cecropidae mundo fecerant singulare. Translationibus enim 
tuis Pythagoras musicus, Ptolemaeus astronomus leguntur Itali. Nicomachus arithmeticus, 
geometricus Euclides audiuntur Ausoniis. Plato theologus, Aristoteles logicus Quirinali 
voce disceptant. Mechanicum etiam Archimedem Latialem Siculis reddidisti. 

 80	 Vgl. trotz der kurzzeitigen, verhältnismäßigen Blüte des Hellenismus im späten fünften 
Jahrhundert (Pierre Courcelle, The Latin Writers and Their Greek Sources, S. 273–275) Boe-
thius’ Reflexion auf den prekären Status dieses Wissens, die im eigenen Anspruch, die Ab-
hängigkeit vom griechischen Text zu verringern (Boeth., in Isag. 2, 135,5–13), sowie in dem 
Vorhaben, den Reichtum der griechischen Literatur den Römern überhaupt erst verfügbar 
zu machen, zum Ausdruck kommt (vgl. Boeth., De arith., 3,6–11: Haec ipse considerans at-
tuli non ignava opum pondera, quibus ad facinus nihil instructius, cum habendi sitis in-
canduit, ad meritum nihil vilius, cum ea sibi victor animus calcata subiecit, sed ea, quae 

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



149Zur Entwicklung der Bedeutung des Lateinischen für die Philosophie 

ne Übersetzungsarbeit so gründlich zu machen, dass die Abhängigkeit von der 
Verfügbarkeit der Originaltexte zurückgeht, kann auch als Reaktion auf diese 
Entwicklung verstanden werden, die nicht nur ein Ergebnis der politischen 
Umstände ist, sondern auch mit den beiden anderen zu beobachtenden Tenden-
zen in Wechselwirkung steht. 

Denn sowohl der Rückgang der griechischen Sprachkenntnisse als auch 
– und das ist die dritte Tendenz – die Fokussierung des Bildungsinteresses auf 
rhetorische Kenntnisse führen zu einem deutlichen Motivationsverlust für die 
Sammlung und Beschaffung von griechischsprachigen Texten zu anderen Bil-
dungsinhalten. Diese dritte Tendenz einer Verengung des Interesses innerhalb 
der lateinischsprachigen Welt im Kontext der freien Künste auf die Ausbildung 
und Wertschätzung der Rhetorik findet ihren Ausdruck nicht nur in den Brie-
fen Cassiodors, der vom mangelnden Interesse der Römer an den mathemati-
schen Wissenschaften berichtet. 81 Auch Boethius selbst sorgt sich ausdrücklich 
darum, dass das Wissen um die bedeutsameren, für die Bildung des Menschen 
entscheidenden Inhalte verloren gehe. Viele Dinge würden zwar in seiner Zeit 
für wissenswert erachtet und im Bildungssystem gepflegt, ohne aber dass es ein 
Wissen oder eine passende Wissenschaft dazu gebe, während die Wissensgegen-
stände, die dazu taugten, Wissen zu erzeugen und den Menschen zu bilden, ver-
nachlässigt würden. Damit drohten auch auch das Wissen und ganze Diszipli-
nen – Boethius hat hier vor allem die mathematischen und logischen Disziplinen 
im Sinn – verloren zu gehen: 

„Meine Sorge ist groß, dass dieses Schicksal auch all diejenigen Diszipli-
nen ereilt, die mit besonderem Recht als die freien Künste bezeichnet wer-
den.“ 82

ex Graecarum opulentia litterarum in Romanae orationis thesaurum sumpta conveximus.) 
Vgl. hierzu auch die Verweise von Jonathan Barnes, Boethius and the Study of Logic, S. 86, 
Fn. 4 auf Cassiodorus, Institutiones divinarum et saecularium litterarum. Einführung in die 
geistlichen und weltlichen Wissenschaften, Fontes Christiani 1 / 2, hg. von Wolfgang Bürs-
gens (und übers.), Freiburg 2003, 1,9,5 und 1,13,2 sowie Pierre Courcelle, The Latin Writers 
and Their Greek Sources, S. 141–149.

 81	 Cassiodorus, Variae, ep. 52 = PL69, 607C: Nam disciplinae illae, toto orbe celebratae, non 
habent hunc honorem. Arithmeticam dicis, auditoriis vacat. Geometria, cum tantum de coe-
lestibus disputat, tantum studiosis exponitur. Astronomia et musica discuntur ad scientiam 
solam.

 82	 Vgl. Simpl. in cat. 230C: Scibile ergo et scientiam non esse simul illa res probat, quod si quis 
rem scibilem tollat, scientiam quoque sustulerit. Nulla potest enim scientia permanere, si 
res quae sciri possit intereat. At si scibile esse constituas, non omnino scientia consequitur. 
Infantibus enim ea nobis quae nunc novimus erant, et in suae naturae substantia permane-
bant, sed eorum apud nos scientia non erat. Multae quoque sunt artes, quas esse quidem 
in suae naturae ratione perspicimus, quarum neglectus scientiam sustulit. Multumque ego 
ipse iam metuo ne hoc verissime de omnibus studiis liberalibus dicatur. Quocirca si et scien-
tiam sublatum scibile perimit, et illatum scibile scientiam non infert, neque constituit, prius 
est id quod sciri potest quam illud quod comprehendere videlicet atque complecti notitia.

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



150 Boethius’ Übersetzungstheorie und -praxis ﻿

Diese Befunde nun – der Rückgang der Griechischkenntnisse, der Rückgang des 
Interesses an den Inhalten der platonischen Bildungstradition sowie der Rück-
gang der Verfügbarkeit der entsprechenden Originaltexte – prägen die Umset-
zung des boethianischen Übersetzungsprojekts sowohl mit Blick auf seinen An-
trieb und seine Motivation als auch mit Blick auf die Aspekte seiner didaktischen 
Methoden. 

5.4 	Didaktische Aspekte der boethianischen Übersetzungspraxis
Boethius schließt folglich mit seinem Vorhaben in verschiedenen Hinsichten an 
die im vorigen Abschnitt beschriebene Entwicklung der philosophischen Bildung 
im lateinischen Sprachraum an. Vordergründig und offensichtlich ist der Akt des 
Übersetzens im engeren Sinne eine Antwort auf die schwindenden Griechisch-
kenntnisse und die zurückgehende Verfügbarkeit von Texten. Boethius möchte 
die platonisch-aristotelische Bildungstradition für den lateinischsprachigen Kul-
turraum bewahren. Ein Teil dieses Vorhabens ist die Sicherung und Verfügbar-
machung des Bestandes der Grundlagentexte durch Übersetzung. 83 

Propädeutische Bildungsmaßnahmen und adressatengerechte Lehre 
Der zweite, unmittelbar mit dem ersten verknüpfte Teil besteht aus dem brei-
ten Verständnis von Übersetzung und beinhaltet alle Aspekte der Förderung der 
Zugänglichkeit zu den Gedanken, die in diesen Grundlagentexten ihren Aus-
druck finden. Hierzu zählen nicht nur die Kommentierungstätigkeiten zu den 
Grundlagentexten selbst, sondern auch alle pädagogischen Maßnahmen, die 
die Zugänglichkeit vorbereiten und fördern. Boethius kennt die propädeutische 
Funktion der quadruvialen, mathematischen Wissenschaften für eine gelingen-
de Bildung des Menschen innerhalb der platonischen Bildungstradition, 84 ist 
besorgt ob des mangelnden Interesses an deren Inhalten in Rom und stellt ent-
sprechend auch Einstiegstexte in lateinischer Sprache für den die Philosophie 
vorbereitenden mathematischen Unterricht zur Verfügung. Die Vermittlung der 
aristotelischen Logik flankiert er mit Einführungsschriften zur Logik, während 
er die Kommentierung der Grundlagentexte selbst zweistufig aufbaute bzw. auf-
bauen wollte. Ein Kommentar für Einsteiger mit einer Einführung in die Proble-
me und Begrifflichkeiten gehe demnach einem tiefergehenden Kommentar für 
fortgeschrittene Schüler voraus. Am deutlichsten beschreibt Boethius den An-
spruch seines gestuften Übersetzungsprojekts zu Beginn des vierten Buches des 
zweiten De interpretatione-Kommentars. Demnach habe er unterschiedliche An-
sprüche bei den Lesern zu befriedigen: Mit seinem zweiten Kommentar reiche er 
die Tiefe und Feinheiten der Probleme des Textes nach, die er in seinem ersten 
Kommentar ausgelassen habe. Für ein leichteres Verständnis hingegen plane er 

 83	 Vgl. Boeth., in PH2, 79,9–80,6.
 84	 Zentraler Text dieser Tradition ist das VII. Buch der platonischen Politeia.

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



151Didaktische Aspekte der boethianischen Übersetzungspraxis

zusätzlich zu der Kommentierung die Erstellung einer Zusammenfassung (bre-
varium), in der er sich vom schwierigen Wortlaut des Originaltextes zu lösen ge-
dachte, um die Argumentation leichter nachvollziehbar zu gestalten. 85 

Von seiner Bearbeitung der Eisagogê und von De interpretatione sind auch je-
weils beide Kommentare erhalten. Was die Kategorien betrifft, so hat Boethius 
einen zweiten Kommentar angekündigt, der jedoch nicht erhalten ist. 86 Als be-
gleitende Handbücher sind uns De divisione, De hypotheticis syllogismis, De topicis 
differentiis sowie Introductio ad syllogismos categoricos, deren erstes Buch in zwei 
Versionen existiert, erhalten. 

Auch innerhalb der Kommentierung selbst nimmt Boethius Rücksicht auf 
Gewohnheiten und Vorkenntnisse seiner antizipierten Leserschaft und spart 
beispielsweise längere Diskussionen über spezielle Probleme stoischer Logik-
theorien aus, um seine Leser nicht mit überflüssigen und für sie schwer nachvoll-
ziehbaren, oder vom Skopos wegführenden Informationen, abzulenken. 87 

Boethius nimmt in seinen logischen Schriften ebenfalls vereinzelt Bezug auf 
die rhetorische Vorbildung und die Beliebtheit der Rhetorik, 88 indem er ciceroni-
sche Passagen einbaut, die Vereinbarkeit der verschiedenen Disziplinen betont 
und die Ängste antizipiert, der Logikunterricht sei zu kompliziert oder gar über-
flüssig. 89 

 85	 Vgl. Boeth., in PH2, 250,20–251,15: Est quidem libri hujus (de interpretatione apud Latinos, 
apud Graecos vero Περὶ ἐρμηνείας inscribitur) obscura oratione series obscurissimis adjec-
ta sententiis atque ideo non hunc magnis expedissem voluminibus, nisi etiam niliil labori 
concedens quam pote planissime quod in prima editione altitudinis et subtilitatis omiseram 
secunda commentatione conplerem. sed danda est prolixitati venia et operis longitudo libri 
obscuritate pensanda est. sunt tamen gradus apud nos satisfacientes lectorum et diligen-
tiae et fastidio cupientium facillime magna cognoscere. huius enim libri post has geminas 
commentationes quoddam breviarium facimus, ita ut in quibusdam et fere in omnibus Ari-
stotelis ipsius verbis utamur, tantum quod ille brevitate dixit obscure nos aliquibus additis 
dilucidiorem seriem adiectione faciamus, ut quasi inter textus brevitatem commentationis-
que diffusionem medius ingrediatur stilus diffuse dicta colligens et angustissime scripta 
diffundens. – Das Vorhaben einer zweistufigen Kommentierung äußert er bereits zu Beginn 
seines Projekts, vgl. Boeth., in PH1, 31,6–32,3: quocirca nos libri huius enodationem duplici 
commentatione supplevimus et quantum simplices quidem intellectus sententiarum oratio 
brevis obscuraque conplectitur, tantum hac huius operis tractatione digessimus: quod vero 
altius acumen considerationis exposcit, secundae series editionis expediet.

 86	 Vgl. hierzu Monika Asztalos, Boethius as a transmitter of Greek logic to the Latin West: the 
Categories, S. 384–388 sowie John Marenbon, Boethius, S. 186, Fn. 22.

 87	 Vgl. z. B. Boeth., in PH2, 71,13–18: Hoc loco Porphyrius de Stoicorum dialectica aliarumque 
scholarum multa permiscet et in aliis quoque huius libri partibus idem in expositionibus 
fecit, quod interdum nobis est neglegendum. saepe enim superflua explanatione magis ob-
scuritas conparatur. Vgl. auch Boeth., in PH2, 201,1–6: Porphyrius tamen quaedam de Stoica 
dialectica permiscet: quae cum Latinis auribus nota non sit, nec hoc ipsum quod in quaestio-
nem venit agnoscitur atque ideo illa studio. praetermittemus.

 88	 Vgl. Henry Chadwick, Boethius. The Consolations of Music, Logic, Theology, and Philoso-
phy, S. 111–120.

 89	 Vgl. Sten Ebbesen, The Aristotelian Commentator, S. 50f.

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



152 Boethius’ Übersetzungstheorie und -praxis

Eignung des Porphyrios als Maßstab der Kommentierung 
Bei der Wahl des Porphyrios als Grundlage seiner Kommentierung betont er dar-
über hinaus, dass nicht nur die Exzellenz der Interpretation, sondern auch die Ver-
ständlichkeit und Präsentation eine entscheidende Rolle spiele. 90 Doch unterwirft 
sich Boethius nicht pauschal dieser Bewertung. Sie dient ihm zwar aufgrund der 
Mischung aus inhaltlicher und didaktischer Exzellenz als angemessene Richt-
schnur für seine Kommentierungen im Kategorienkommentar und im zweiten 
De interpretatione-Kommentar. Doch hindert ihn dies nicht daran, wenigstens ein-
mal explizit eine Lösung zu präsentieren, die Porphyrios nicht gesehen habe 91 
(und womöglich darüber hinaus porphyrische Positionen zu korrigieren, ohne 
dies jedoch zu kennzeichnen). 92 Zum anderen beeinträchtigt ihn der grundsätz-
liche Vorzug Porphyrios’ nicht, aus didaktischen Gründen auch einmal Alexan-
ders Position vorzuziehen, wenn diese ihm für den Leser einfacher zu verstehen 
zu sein scheint. So begründet Boethius im ersten De interpretatione-Kommentar, 
der ansonsten überwiegend frei von Autoritätenverweisen ist, die Verwendung 
einer Argumentationslinie Alexanders damit, dass diese leichter zu verstehen 
sei. Porphyrios hätte zwar die bessere Argumentation geliefert; Alexanders hier 
angeführte Argumentation sei der Prägnanz und der besseren Verständlichkeit 
wegen nun aber zu bevorzugen. 93 Erst im zweiten Kommentar entfaltet Boethi-
us für die entsprechende Passage die Argumentation des Porphyrios. 94 Dieser 
Befund macht besonders deutlich, wie stark sich Boethius von pädagogischen 
Aspekten in seiner Vermittlung leiten lässt. Wenn er im ersten Kommentar in den 
Erklärungen zum zehnten Kapitel erstmals und einmalig namentlich auf vier 
Interpreten verweist, nämlich Herminos, Aspasios, Alexander und Porphyrios, 
so hat das eine andere Funktion als die Arbeit mit den verschiedenen Positionen 
dieser Interpreten im zweiten Kommentar. Der erste Kommentar soll erste kurze, 
einfache Erläuterungen zu einem ersten Verständnis als Einstieg in den aristote-

 90	 Vgl. für seinen Kategorienkommentar Simpl. in cat. 160A: Haec quidem est tempori intro-
ductionis, et simplicis expositionis apta sententia, quam nos nunc Porphyrium sequentes, 
quod videbatur expeditior esse planiorque digessimus. Vgl. für seinen Peri Hermêneias-Kom-
mentar Boeth., in PH2, 7,5–9: cuius expositionem nos scilicet quam maxime a Porphyrio 
quamquam etiam a ceteris transferentes Latina oratione digessimus. liic enim nobis exposi-
tor et iutellectus acumine et sententiarum dispositione videtur excellere.

 91	 Vgl. Boeth., in PH2, 121,25 f.: sed hanc expositionem (quod adhuc sciam) neque Porphyrius 
nec ullus alius commentatorum vidit.

 92	 Vgl. John Magee, On the Composition and Sources of Boethius’ Second Peri Hermeneias 
Commentary, S. 34f., S. 46, Fn. 231 sowie S. 50: “Boethius’ aim was to follow Porphyry rather 
than to correct him, although he undoubtedly selected from and organized the Porphyrian 
material with an eye to creating a commentary that would bear his own stamp.“

 93	 Boeth., in PH1, 132,3–8: huius sententiae multiplex expositio ab Alexandro et Porphyrio; 
Aspasio quoque et Hermino 5 proditur. in quibus quid excellentissimus expositorum Por-
phyrius dixerit, alias dicemus. quoniam vero simplicior explanatio Alexandri esse videtur, 
eam nunc pro brevitate subiecimus.

 94	 Vgl. Boeth., in PH2, 276,8 f.: nos autem Porphyrium sequentes eiqui doctissimo viro consen-
tientes haec dicimus […].

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



153Didaktische Aspekte der boethianischen Übersetzungspraxis

lischen Text liefern. Namen, Diskussionen, Widersprüche spielen hier noch keine 
Rolle. Mit der späten Erwähnung verschiedener vorangehender Interpreten gibt 
er dem Leser nicht mehr als ein Signal und einen Ausblick für die intensivere 
Beschäftigung mit dem Text. Er zeigt, dass hier Kürze und Einfachheit der Argu-
mentation den Vorzug erhalten, deutet aber zugleich an, dass es eine lange, breite 
und intensive Diskussionstradition zu diesem Text gibt und deutet damit dieses 
weitere Differenzierungspotential – womöglich als eine Art ‚Teaser‘ und Vorge-
schmack für den zweiten Kommentar – an. 

Die didaktische Funktion doxographischer Argumentationsverweise 
Dieser zweite Kommentar ist durchzogen von Wiedergaben verschiedener Dis-
kussionen der Tradition. Neben vereinzelten Wiedergaben von Positionen von 
Andronikos, Theophrast, den Stoikern und Syrianos 95 werden vor allem Porphy-
rios sowie Argumentationen von Aspasios, Herminos und Alexander angeführt. 
Da Boethius sich entschlossen hat, Porphyrios zu folgen, 96 ist es auch sehr wahr-
scheinlich, dass er den Blick auf diese Diskussionen durch Porphyrios erhält. 
Sein Zugang zu den zwar selten angeführten syrianischen Positionen offenbart 
immerhin, dass die Bevorzugung des Porphyrios auch Ergebnis einer echten Ent-
scheidung zwischen verschiedenen Positionen war und Porphyrios’ Interpretati-
on nicht seine einzige Option darstellte. 97 

Der Umgang nun mit den verschiedenen Positionen der vier regelmäßig ange-
führten Interpreten scheint auch didaktischen Maßstäben zu folgen. Indem er die 
Positionen so anordnet, dass diese sich gegenseitig erweitern oder berichtigen, 
zeichnet er im Kommentar eine geordnete, zur Erkenntnis führende Diskussion 
nach, die, ähnlich wie es gut geleitete Unterrichts- oder Gesprächssituationen er-
möglichen, den Schüler schrittweise von einer naheliegenden Fehlmeinung zur 
Einsicht in die Gründe der Falschheit dieser Meinung und schließlich zu einer 
differenzierten Einsicht in Gedankenzusammenhänge zu führen vermag. John 
Magee hat ausführlich untersucht, wie Boethius die Interpreten einsetzt und zu-
einander ins Verhältnis setzt. 98 Es ist hierbei auffällig, dass Boethius nacheinan-
der angeführte Positionen nicht chronologisch aufbaut, sondern so, dass sie einen 
Fortschritt im Erkenntnisprozess nachzeichnen bzw. fördern, d. h. dass entweder 
eine falsche Interpretation gleich durch eine folgende verbessert wird oder dass 
zwei verschiedene Auslegungen angeführt werden und dann eine begründende 

 95	 Vgl. hierzu vor allem John Magee, On the Composition and Sources of Boethius’ Second Peri 
Hermeneias Commentary, S. 27 sowie S. 48.

 96	 Boeth., in PH2, 7,5–7: cuius expositionem nos scilicet quam maxime a Porphyrio quamquam 
etiam a ceteris transferentes Latina oratione digessimus.

 97	 Zur „one source – no thinking theory“ von James Shiel vgl. unten S. 163f.
 98	 Vgl. John Magee, On the Composition and Sources of Boethius’ Second Peri Hermeneias 

Commentary, S. 45–50. Hierbei offenbart sich eine eindeutige Hierarchie, die von Herminos, 
der nach Boethius immer falsch liege, über Aspasios und Alexander, deren Interpretationen 
sowohl richtig als auch falsch als auch als neutral gedeutet sein könnten, zu Porphyrios, der 
schließlich fast immer recht habe, führt.

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



154 Boethius’ Übersetzungstheorie und -praxis

Bewertung folgt. Die Wiedergabe der verschiedenen Positionen spiegelt die Fra-
gen wider, die einem Leser oder Schüler auf dem Weg zu einem Verständnis der 
Zusammenhänge im Wege stehen. 

Ein gutes Beispiel stellt die nachgezeichnete Diskussion um die kontrover-
sen Zeilen 16a6–8 (ὧν μέντοι ταῦτα σημεῖα πρώτων, ταὐτὰ πᾶσι παθήματα 
τῆς ψυχῆς, καὶ ὧν ταῦτα ὁμοιώματα πράγματα ἤδη ταὐτά) 99 dar: Boethius re-
feriert, dass Alexander das zweite und vierte ΤΑYΤΑ in diesem Teil als ταὐτὰ 
(eaedem=dieselben) auslegt, was zur Konsequenz hätte, dass Aristoteles hier eine 
Unterscheidung einführe: auf der einen Seite zwischen den konventionellen Zei-
chen in Schrift und Sprache, die nicht stets bei allen Menschen dieselben seien, 
und auf der anderen Seite zwischen den diesen zugrunde liegenden Gedanken 
bzw. passiones animae und Dingen, die bei allen Menschen gleich und damit na-
türlich wären. 100 Anschließend führt Boethius eine Gegenposition auf, eine phi-
lologisch ebenfalls zulässige Lesart: Herminos lese das zweite und vierte ΤΑYΤΑ 
der Passage als ταῦτα (hae=diese), so dass hier zwar der Zusammenhang zwi-
schen Schrift, Wort, Erkenntnis und Sache dargestellt werde. Die Zeichen der 
Sprache und der Schrift repräsentierten die Gedanken bzw. passiones animae; die 
Gedanken wiederum seien Angleichungen an die Dinge (res). Eine weitere Aus-
sage zum natürlichen Status des Gedankens hingegen fände sich hier nicht. Die 
Möglichkeit äquivoker Ausdrücke mit unterschiedlichen Bedeutungen spreche 
gegen die Identität der zugrunde liegenden Gedanken. 101 

Es stehen nun diese beiden Lesarten mit verschiedenen Argumentationen ein
ander gegenüber und Boethius führt anschließend Porphyrios’ Analyse an, die 
nicht nur Alexanders Interpretation als richtig darstellt, sondern durch eine ‚scharf
sinnige und gründliche‘ 102 Widerlegung des Gegenarguments 103 den Leser zu einer 
besseren und festeren Einsicht in die Gründe der Richtigkeit der einen Lesart und 
einem Verständnis der Gründe für die Falschheit der anderen Lesart führt. 

Nachdem Herminos’ Einwand mit Porphyrios widerlegt ist, führt Boethius 
einen weiteren Einwand gegen das Argument der grundsätzlichen Gleichheit der 
der Sprache zugrunde liegenden Gedanken ein, der nicht eine neue Lesart an die-

	  99	 Vgl. ausführlich zur Forschungsdiskussion dieser Passage oben S. 105ff.
 100	 Vgl. Boeth., in PH2, 37,30–38,7: Alexander enim hoc modo legi putat oportere: quorum 

autem haec primorum notae, eaedem omnibus passiones animae et quorum eaedem simi-
litudines, res etiam eaedem. volens enim Aristoteles ea quae positione significant ab his 
quae aliquid designant naturaliter segregare hoc interposuit: ea quae positione significant 
varia esse, ea vero quae naturaliter apud omnes eadem.

 101	 Vgl. Boeth., in PH2, 39,25–40,2: Herminus vero huic est expositioni contrarius. dicit enim 
non esse verum eosdem apud omnes homines esse intellectus, quorum voces significa-
tivae sint. quid enim, inquit, in aequivocatione dicetur, ubi unus idemque vocis modus 
plura significat? sed magis hanc lectionem veram putat, ut ita sit: quorum autem haec pri-
morum notae, hae omnibus passiones animae et quorum hae similitudines, res etiam hae: 
ut demonstratio videatur quorum voces significativae sint vel quorum passiones animae 
similitudines.

 102	 Vgl. Boeth., in PH2, 40,9–10: Porphyrius de utrisque acute subtiliterque iudicat.
 103	 Vgl. Boeth., in PH2, 9–27.

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



155Didaktische Aspekte der boethianischen Übersetzungspraxis

ser Stelle fordert, sondern den Umfang der Dinge, die hier verhandelt werden, auf 
körperliche, sinnlich-wahrnehmbare, gegenständliche Dinge einschränkt. Denn, 
so Aspasios, die verschiedenen Meinungen zum Gerechten oder Guten bewiesen, 
dass mit Blick auf nicht-körperliche Gegenstände der Erkenntnis die Gedanken 
keineswegs bei allen Menschen dieselben seien. 104 „Das ist jedoch grundlegend 
falsch,“ 105 widerspricht Boethius selbst, zumindest nimmt er hierbei keinen expli-
ziten Bezug auf Porphyrios. Die Widerlegung dieser Position haben wir oben 106 
bereits ausführlich nachgezeichnet: Boethius zeigt, dass das Denken von unkör-
perlichen Dingen bei Aristoteles als Angleichung an den Gegenstand des Den-
kens verstanden werden muss und damit die Identität des Gedankens vom Gu-
ten oder der Gerechtigkeit garantiert ist. Wenn jemand hingegen ungerechte oder 
schlechte Aspekte mit dem Gerechten oder Guten in Verbindung bringe, dann sei 
der Gegenstand seiner Meinung nach etwas anderes, nämlich etwas Konventio-
nelles, z. B. eine bestehende und damit veränderliche und veränderbare Rechts-
ordnung. Die Gedanken hingegen vom Wesen des Guten und Gerechten seien 
mit Blick auf die Angleichung des Denkens an seinen Gegenstand immer und bei 
allen Menschen gleich. 

Die Praxis, gemäß der Boethius in diesem Beispiel die verschiedenen Positio-
nen anführt, zeigt sehr deutlich, sein didaktisch orientiertes Vorgehen. Die Aus-
sagen werden nicht chronologisch abgearbeitet. 107 In dem angeführten Beispiel 
ist es nicht so, dass Herminos Alexander widerspricht, sondern er widerspricht 
einer Auslegung, wie sie hier von Alexander präsentiert wird: Herminus vero huic 
est expositioni contrarius – „Herminos vertritt das Gegenteil dieser Interpretation.“ 
Und auch Aspasios differenziert nicht historisch die Lesart des Alexander, son-
dern die Position des Aspasios wird eingeführt, um die richtige Lesart des Alex-
ander durch Widerlegung von Aspasios’ Annahme für den Leser weiter zu dif-
ferenzieren. Es werden folglich Positionen und Auslegungen so gegeneinander 
gestellt, dass der Leser sukzessive zu einem besseren Verständnis dieser Stelle 
gelangt: Zunächst werden verschiedene Lesarten mit verschiedenen Begründun-
gen präsentiert. Dann wird die richtige Lesart geklärt und durch entsprechende 
Argumentation gefestigt. Anschließend werden die Fragen erörtert, die sich aus 
dieser richtigen Lesart ergeben. 108 

Somit festigt sich, vor allem auch durch die Darstellung und argumentative 
Widerlegung von Gegenpositionen, das Verständnis des Zusammenhangs. Wäh-

 104	 Vgl. Boeth., in PH2, 41,13–19: in hoc vero Aspasius permolestus est. ait enim: qui fieri po-
test, ut eaedem apud omnes passiones animae sint, cum tam diversa sententia de iusto ac 
bono sit? arbitratur Aristotelem passiones animae non de rebus incorporalibus, sed de his 
tantum quae sensibus capi possunt passiones animae dixisse.

 105	 Boeth., in PH2, 41,19: quod perfalsum est.
 106	 Vgl. oben S. 119f.
 107	 So war Aspasios der Lehrer des Herminos, dieser wiederum der Lehrer des Alexander.
 108	 Bevor Boethius Aspasios’ Problem mit der Gleichheit der Gedanken anführt, präsentiert er 

noch Alexanders Frage inklusive Antwort, ob sich die Sprache nicht in erster Linie auf die 
Gegenstände beziehen müsste.

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



156 Boethius’ Übersetzungstheorie und -praxis ﻿

rend der erste Kommentar nicht mit dieser Methode arbeitet, da er erstmalig in 
den Text einführen möchte, spielt der Einsatz von verschiedenen Auslegungen 
im zweiten Kommentar eine prägende Rolle dafür, zu einer Einsicht in die Grün-
de für die Richtigkeit einer Position hinzuführen. Durch den ersten Kommentar 
soll der Schüler verstehen, was der kurze Text überhaupt aussagt, im zweiten 
Kommentar, warum das auch richtig so ist. Aristotelisch gesprochen wird der 
Schüler durch Boethius’ didaktische Methode zunächst im ersten Kommentar 
zur Erkenntnis des „Dass“ (ὅτι) eines Sachverhaltes und schließlich im zweiten 
Kommentar durch den gezielten Einsatz der Wiedergabe und Widerlegung von 
Positionen zur Erkenntnis des „Warum“ (διότι) geführt. 109 

Boethius geht es folglich mit diesem didaktisch intendierten Einsatz von Inter-
pretationswiedergaben nicht darum, einen teleologischen Fortschritt innerhalb 
der Tradition abzubilden, 110 sondern vielmehr darum, die Vermittlung weiterfüh-
render Gedanken zum Text durch die schriftliche Nachahmung einer Diskussion 
so erfolgreich und so nachhaltig wie möglich zu gestalten. 111 

Erkenntnistheoretischer Antrieb für die Übersetzungspraxis 
Diese pädagogischen Aspekte seines Übersetzungsprojekts zeigen, dass der As-
pekt des Gelingens der Vermittlung gerade vor dem Hintergrund der oben ge-
nannten Punkte für sein Schaffen zentral ist. Über allem steht das Wissen um den 
prekären Status 112 der platonischen Bildungskultur und die Sorge, dass die Men-
schen mit dem Verschwinden des Zugangs zur platonisch-aristotelischen Philo-
sophie und Bildungskultur aus dem lateinischsprachigen Kulturraum ihre spezi-

 109	 Diese Unterscheidung zwischen dem „Dass“ und dem „Warum“ vollzieht Aristoteles im 
ersten Kapitel des zweiten Buches seiner Zweiten Analytiken: Vgl. Aristoteles, Analytica 
posteriora, in: Analytica priora et posteriora, hg. von W. D. Ross, Oxford 1964, 89b25–31: 
ὅταν μὲν γὰρ πότερον τόδε ἢ τόδε ζητῶμεν […], οἷον πότερον ἐκλείπει ὁ ἥλιος ἢ οὔ, 
τὸ ὅτι ζητοῦμεν. σημεῖον δὲ τούτου· εὑρόντες γὰρ ὅτι ἐκλείπει πεπαύμεθα· καὶ ἐὰν 
ἐξ ἀρχῆς εἰδῶμεν ὅτι ἐκλείπει, οὐ ζητοῦμεν πότερον. ὅταν δὲ εἰδῶμεν τὸ ὅτι, τὸ διότι 
ζητοῦμεν, οἷον εἰδότες ὅτι ἐκλείπει καὶ ὅτι κινεῖται ἡ γῆ, τὸ διότι ἐκλείπει ἢ διότι κινεῖται 
ζητοῦμεν. – „Wenn wir nämlich danach suchen, ob dieses oder jenes ist […], also wenn wir 
uns z. B. fragen, ob die Sonne sich verfinstert oder nicht, dann fragen wir nach dem Dass. 
Ein Zeichen hierfür ist, dass wir aufhören zu suchen, wenn wir herausgefunden haben, 
dass sie sich verfinstert. Und dass wir, wenn wir von Anfang an wissen, dass sie sich ver-
finstert, dann nicht mehr nach dem Ob fragen. Wenn wir aber das Dass kennen, forschen 
wir nach dem Warum. Wenn wir z. B. wissen, dass sich die Sonne verfinstert und dass sich 
die Erde bewegt, fragen wir danach, warum sich die Sonne verfinstert und warum sich die 
Erde bewegt.“

 110	 Vgl. John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 48.
 111	 Vgl. hierzu auch Simplikios’ Methodik, der ebenfalls seine Kommentare verfasste, ohne in 

einem Unterrichtsbetrieb eingebunden zu sein (Christian Vogel, Stoische Ethik und Plato-
nische Bildung. Simplikios’ Kommentar zu Epiktets Handbüchlein der Moral, S. 16f. sowie 
Han Baltussen, Philosophy and Exegesis in Simplicius. The Methodology of a Commenta-
tor, London 2008, S. 21–53, insb. S. 51–53.

 112	 Vgl. hierzu oben S. 9.

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



157Didaktische Aspekte der boethianischen Übersetzungspraxis

fischen seelischen Potentiale 113 nicht mehr ausbilden und verwirklichen können. 
Besonders deutlich betont Boethius dieses Anliegen in der Passage, die seinem 
schriftlich formulierten Übersetzungsplan mit Blick auf das platonische und ari-
stotelische Werk vorangeht. Das Vermögen, welches der menschliche Geist besit-
ze, gehe verloren, wenn die Menschen keine Mühen in dessen Betätigungen mehr 
investierten. 114 Die Betätigung des Geistes führe zu seiner Vervollkommnung 
und, das ist das Entscheidende, den Menschen zu den schönsten Früchten, die 
er hervorzubringen vermag. 115 Das Vermögen, rational tätig zu sein, liege in der 
menschlichen Natur, doch weiß Boethius auch, dass es einen entscheidenden Un-
terschied zwischen dem Potential und der Aktualisierung des Potentials gibt. 116 
Die Trägheit der Menschen in der Ausbildung und Aktivierung ihrer rationalen 
Vermögen, die Trägheit, die Menschen davon abhält, zu lernen, führe dazu, dass 
einmal sich eingeschlichene Meinungen nicht mehr aufgegeben und bis ins hohe 
Alter hinein ungeprüft bewahrt würden. 117 

Die Verinnerlichung der erkenntnistheoretischen Einsichten aus dem Platonis-
mus und dem Aristotelismus und die Beobachtungen, dass die grundlegenden 
Disziplinen für die Übungen, die gemäß dieser Theorie für die Ausbildung der 
Vermögen notwendig sind, sowohl auf Angebots- als auch auf Nachfrageseite in 

 113	 Vgl. oben S. 14ff..; zu den philosophischen Hintergründen der platonischen Tradition, vgl. 
Christian Vogel, Stoische Ethik und Platonische Bildung. Simplikios’ Kommentar zu Epik-
tets Handbüchlein der Moral, S. 32–41.

 114	 Vgl. zum bildungstheoretischen Zusammenhang ausführlich oben S. 14ff.
 115	 Vgl. Boeth., in PH2, 79,1–9: „Wenn das menschliche Geschlecht sich in dem Grade, insofern 

es durch Anstrengung vervollkommnet wird und seine Natur mit den schönsten Früchten 
ausgestattet bekommt, auch der Ausbildung des Geistes zuwenden würde, dann würden 
wir nicht so selten die menschlichen Tugenden in Anwendung bringen. Aber wo Untä-
tigkeit die Seelen nach unten zieht, da erstarrt sukzessive die Fruchtbarkeit des Geistes 
durch todbringende Samen. Ich würde auch leugnen, dass dies durch das Wissen um die 
Anstrengung eintritt, sondern vielmehr durch ein Unwissen. Denn wer hat sich jemals 
von Anstrengungen entfernt, der hiermit erfahren war? Daher müssen wir die Kraft des 
Geistes anspannen. Denn es ist wahr, dass der Geist verloren ist, wenn er vernachlässigt 
wird.“ (In quantum labor humanum genus excolit et beatissimis ingenii fructibus conplet, 
si tantum cur exercendae mentis insisteret, non tam raris hominum virtutibus uteremur: 
sed ubi desidia demittit animos, continuo feralibus seminariis animi uber horrescit. nec 
hoc cognitione laboris evenire concesserim, sed potius ignorantia. quis enim laborandi 
peritus umquam labore discessit? quare intendenda vis mentis est verumque est amitti 
animum, si remittitur.) – Im platonisch-aristotelischen Kontext darf hierbei nicht der Zu-
sammenhang zwischen der Verwirklichung der spezifischen Poteniale des Menschen und 
der damit einhergehenden Lust aus den Augen verloren werden. Mit der Verwirklichung 
dieser spezifischen Potentiale stelle sich auch die Lust ein, wie, so vergleicht es Aristoteles, 
die Schönheit in der Blüte der Jahre, vgl. Aristot., eth. Nic., 1174b33.

 116	 Vgl. Boeth., in Isag. 2, 294,11: Aliud est axutem uti ratione, aliud est habere rationem, ut 
aliud est habere sensum, aliud uti sensu.

 117	 Vgl. Boethius, Intr. cat. syll., 761B–762C: habent hoc quoque vitii homines quos comprehen-
dit discendi vetus ac longa segnities, ut at arreptis semel opinionibus non recedant, ne in 
senectute discendo, nihil usque in senectutem didicisse videantur.

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



158 Boethius’ Übersetzungstheorie und -praxis

die Bedeutungslosigkeit zu verschwinden drohen, 118 verleihen Boethius’ Projekt 
ganz wesentlich seinen pädagogischen Antrieb, der sich in der anagogischen Me-
thode, 119 der schrittweisen, stets adressatengerechten Vorgehensweise 120 äußert. 

Dieser pädagogische Impetus gab der im lateinischen Sprachraum ausster-
benden Bildungstradition ihren großen Schub für die kommenden Jahrhunderte. 
Nicht die bloße Übersetzung, sondern vor allem auch die umfassende und schul-
gerechte Aufarbeitung, durch die sich der Wissenstransfer des Boethius auf den 
verschiedenen Ebenen auszeichnet, machte das logische Schaffen des Boethius 
für das lateinischsprachige Mittelalter so nachhaltig und vielfältig anschluss
fähig. 

 118	 Vgl. hierzu auch Henry Chadwick, Boethius. The Consolations of Music, Logic, Theology, 
and Philosophy, S. 69–71.

 119	 Vgl. hierzu Gyburg Radke, Die Theorie der Zahl im Platonismus, S. 262–275.
 120	 Vgl. hierzu Christian Vogel, Stoische Ethik und Platonische Bildung. Simplikios’ Kommen-

tar zu Epiktets Handbüchlein der Moral, S. 24f., S. 28f., S. 83f. sowie S. 380 f.

DOI: 10.13173/9783447106092.125 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



6 Resümee –  
Transferebenen des Übersetzungsprojekts

Boethius’ Übersetzungsprojekt stellt, so konnten wir zeigen, einen Wissenstrans-
fer dar, der sich durch Transfers auf verschiedenen Ebenen realisiert, welche 
jedoch in einem geordneten Verhältnis zueinander bestehen. Die Funktionen 
der Transfers auf den unterschiedlichen Ebenen lassen sich erst dann erkennen, 
wenn man diese Ordnung in den Blick nimmt. 

6.1 	Transfer von Begriffen 

Am vordergründigsten sichtbar ist die Übersetzung im näheren Sinne und der 
damit einhergehende Transfer von Begriffen bzw. von durch Begriffe vermittel-
ten Konzepten. Boethius stellt demnach mit seinen Übersetzungen das begriffli-
che Arsenal für die philosophischen Debatten des lateinischsprachigen Mittelal-
ters zur Verfügung. Damit führt er das Vorhaben Ciceros, die lateinische Sprache 
auch für die philosophischen Debatten aus dem griechischen Sprachraum aus- 
und aufzurüsten, 1 fort und erweitert es vor allem. Denn während Cicero sich 
in seinen philosophischen Arbeiten vordergründig auf die Debatten der helleni-
stischen Philosophieschulen der Stoa, Epikurs, der Akademie und des Peripatos 
konzentrierte, dadurch auch seine inhaltlichen Schwerpunkte hieran anlehnte 
und den Fokus folglich auf ethische und politische Fragestellungen legte, kon-
zentrierte sich Boethius auf die Bildungstradition des Platonismus und des Ari-
stotelismus, wie sie durch die neuplatonischen Kommentatoren ausgelegt wur-
de. Er konzentriert sich damit auf Themen der Seelenbildung durch Ausbildung 
des rationalen Seelenvermögens zunächst 2 vermittels mathematischen und logi-

 1	 Vgl. Cic. fin. 3.5: et quoniam saepe diximus, et quidem cum aliqua querela non Graecorum 
modo, sed eorum etiam, qui se Graecos magis quam nostros haberi volunt, nos non modo 
non vinci a Graecis verborum copia, sed esse in ea etiam superiores, elaborandum est ut 
hoc non in nostris solum artibus, sed etiam in illorum ipsorum adsequamur. Sowie Cicero, 
Acad., 1.26: Tu vero, Varro, bene etiam meriturus mihi videris de tuis civibus, si eos non 
modo copia rerum auxeris, vt effecisti, sed etiam verborum. Vgl. ausführlich zu Ciceros For-
mung der lateinischen Sprache für die philosophische Darstellung: Thorsten Fögen, Patrii 
sermonis egestas: Einstellungen lateinischer Autoren zu ihrer Muttersprache. Ein Beitrag 
zum Sprachbewußtsein in der römischen Antike. Vol. 150, S. 90–99.

 2	 Boethius vollendete seinen Plan bekanntermaßen nicht und kam nicht über die Vermittlung 
der quadruvialen Schriften und des Organons hinaus, sei es aufgrund der politischen und 
persönlichen Situation der Gefangenschaft und seiner Hinrichtung, sei es aufgrund einer 
veränderten Interessenlage, wie es Kappelmacher postulierte, vgl. hierzu Alfred Kappelma-
cher, Der schriftstellerische Plan des Boethius, S. 79–81.

DOI: 10.13173/9783447106092.159 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



160 Resümee – Transferebenen des Übersetzungsprojekts ﻿

schen Unterrichts. Er knüpfte teilweise an Vokabeln an, die Cicero prägte (z. B. 
notae für σύμβολα), weicht aber andererseits auch von solchen Prägungen ab 
(z. B. statt visum 3 für φαντασία verwendet Boethius imaginato). 4 Auf eine lateini-
sche Übersetzungstradition für die Texte und Inhalte, deren Bearbeitung er sich 
vorgenommen hat, kann er nach eigener Aussage nicht bauen. 5 Für die Eisagogê 
des Porphyrios hat er zwar eine lateinische Übersetzung zur Hand, auf die er 
auch in einem ersten Kommentar zurückgreift, doch wird diese als zu mangel-
haft empfunden, so dass er den Übersetzer Marius Victorinus nicht nur explizit 
mehrfach kritisiert, 6 sondern sich selbst auch genötigt sieht, für seinen zweiten 
ausführlichen Kommentar eine eigene Übersetzung als Grundlage anzufertigen. 

Die fehlende lateinische Tradition für die neuplatonische Philosophie und de-
ren Themen und Inhalte wird auch durch seinen bereits erwähnten Verweis auf 
die begriffliche Freistelle im Lateinischen für das griechische Wort, das die spe-
zifischen Gegenstände des Intellekts (die νοητά) markiert, deutlich, so dass er ein 
eigenes Wort dafür erst kreieren müsse. 7 

Da Boethius derjenige ist, der die Begriffe nicht nur vereinzelt in Kontexte 
stellt, sondern den Kontext, in dem sie vorkommen, nämlich den Logikunter-
richt, der im lateinischsprachigen Mittelalter eine zentrale Rolle in den Bildungs-
einrichtungen spielen wird, in einer erstmaligen Ausführlichkeit und Intensität 

 3	 Vgl. bei Cicero, De Divinatione, De fato, hg. von R. Giomini, Leipzig 1975, 42 sowie Cicero, 
Acad., 1.11.40 und 2.6.18.

 4	 In seinem ersten Kommentar zu Porphyrios nimmt Boethius noch auf die gängige lateini-
sche Vokabel visum Bezug (vgl. Boeth., in Isag. 1, 25,8–11: Has igitur mentis consideratio-
nes, quae a rerum sensu ad intelligentiam profectae, vel intelliguntur, vel certe finguntur, 
φαντασίας Graeci dicunt, a nobis visa poterunt nominari), legt sich in seinem De interpreta-
tione-Kommentar jedoch auf die Verwendung von imaginatio fest (vgl. Boeth., in PH2, 27,20–
28,1).

 5	 Vgl. den expliziten Bezug auf seine Pionierarbeit zu Beginn des De interpretatione-Kommen-
tars: Boeth., in PH2, 3,1–4,9: Alexander in commentariis suis liac se inpulsum causa pronun-
tiat sumpsisse longissimum expositionis laborem, quod in multis ille a priorum scriptorum 
sententiis dissideret: mihi maior persequendi operis causa est, quod non facile quisquam 
vel transferendi vel etiam commentandi continuam sumpserit seriem, nisi quod Vetius 
Praetextatus priores postremosque analyticos non vertendo Aristotelem Latino sermoni 
tradidit, sed transferendo Themistium, quod qui utrosque legit facile intellegit. Albinus 
quoque de isdem rebus scripsisse perhibetur, cuius ego geometricos quidem libros editos 
scio, de dialectica uero diu multumque quaesitos reperire non valui. sive igitur ille omnino 
tacuit, nos praetermissa dicemus, sive aliquid scripsit, nos quoque docti viri imitati studium 
in eadem laude versabimur.

 6	 Vgl. u. a. Boeth., in Isag. 1, 35,4–6: Sed quoniam de tertio genere tractaturus est, Victorini 
culpam, vel, si ita contingit, emendationem aequi bonique faciamus. – Vgl. auch Boeth., in 
Isag. 1, 64,8 (Hic tamen a Victorino videtur erratum […]) sowie Boeth., in Isag. 1, 94,10–12 
(Sequitur locus perdifficilis sed transferentis obscuritate Victorini magis quam Porphyrii 
proponentis) sowie Boeth., in Isag. 1, 95,14–17 (quod Victorinus scilicet intellexisse minus 
videtur. Nam quod Porphyrius ἄλογον dixit, id est proportionale, ille sic accepit quasi 
ἀνάλογον diceret, id est irrationaliter).

 7	 Vgl. Boeth., in Isag. 1, 8,11–13: Νοητά, inquam, quoniam Latino sermone numquam dictum 
repperi, intellectibilia egomet mea uerbi compositione uocaui. Vgl. hierzu oben S. 138ff.

DOI: 10.13173/9783447106092.159 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



161Transfer von Begriffen 

ins Lateinische überträgt, sind es seine Entscheidungen in der Vokabelwahl, die 
prägender Maßstab für die Wortwahl der wissenschaftlichen Debatten in den 
kommenden Jahrhunderten und teilweise bis heute sein werden. 8 

Dass mit der Übernahme der Begriffe nicht die Übernahme der Konzepte und 
Theorien garantiert ist, wird nicht nur aus der hier besprochenen Sprachkon-
zeption deutlich, sondern kann in der Philosophiegeschichte auch anhand der 
für die Erkenntnistheorie der Neuzeit folgenreichen Akzentverlagerung in der 
spätmittelalterlichen Aristotelesdeutung beispielsweise bei Duns Scotus, wie 
sie Arbogast Schmitt trefflich analysiert hat, 9 beobachtet werden. Der Transfer 
von Konzepten durch Schaffung und Prägung einer Terminologie kann daher 
als eine zwar vordergründige Transferleistung des Boethius bewertet werden, 
die für sein Gesamtprojekt jedoch nur einen akzidentellen Charakter besitzt, 
insofern als die Schaffung der Terminologie ein Mittel für den hauptsächlichen 
Transfer darstellt. Dieses Mittel ist zwar notwendig, aber stellt nicht insofern ei-
nen Selbstzweck dar, als Boethius eine Art sprachlichen Werkzeugkasten für ei-
nen künftigen philosophischen Austausch in lateinischer Sprache zur Verfügung 
stellen wollte, wie es Cicero noch teilweise im Sinn hatte. 10 

 	 8	 Zu den zentralen Begriffen für die De interpretatione-Übersetzung inklusive Hinweisen 
auf die Verschiedenheit der Wortwahl in unterschiedlichen Kontexten, vgl. Hans Arens, 
Aristotle’s Theory of Language and Its Tradition: Texts from 500 to 1750, S. 209–211. Grab-
mann zählt in Martin Grabmann, Boethius, der letzte Römer  –  der erste Scholastiker, in: 
ders., Die Geschichte der scholastischen Methode I, Freiburg 1909, S. 148–177, S. 157 die 
hauptsächlichen und prägenden Übersetzungen zu aristotelischen Termini auf, z. B. spe-
cies, universale, principium, actus, potentia, contingens, speculatio etc. Vgl. hierzu auch Günter 
Ralfs, Die Erkenntnislehre des Boethius (repr.), in: Manfred Fuhrmann und Joachim Gruber 
(Hgg.), Boethius, 1984, S. 350–374, S. 352 sowie Ferdinand Sassen, Boethius – Lehrmeister des 
Mittelalters, S. 91 f.: „Dessen ungeachtet hat Boethius für zahlreiche Begriffe und Ausdrücke 
des Aristoteles das endgültige lateinische Äquivalent gefunden […]. Worte wie potentia und 
actus, universale, accidens, contingens, definire, determinare, differentia, divisio und viele andere 
haben in ihrer spezifisch aristotelischen Bedeutung bei Boethius ihren Ursprung. Zwar hat 
man sich mit dieser neuen Terminologie erst vier oder fünf Jahrhunderte später vertraut 
gemacht, doch dann ist sie für immer zum Gemeingut der Scholastik geworden.“

	  9	 Vgl. Arbogast Schmitt, Anschauung und Denken bei Duns Scotus. Über eine für die neuzeit-
liche Erkenntnistheorie folgenreiche Akzentverlagerung in der spätmittelalterlichen Aristo-
teles-Deutung, in: Enno Rudolph (Hg.), Die Renaissance und ihre Antike. Die Renaissance 
als erste Aufklärung, Tübingen 1998, S. 17–34; vgl. hierzu auch Ludger Honnefelder, Scientia 
transcendens. Die formale Bestimmtheit der Seiendheit und Realität in der Metaphysik des 
Mittelalters und der Neuzeit (Duns Scotus, Suárez, Wolff, Kant, Peirce), Hamburg 1990 so-
wie Gyburg Radke-Uhlmann, Kontinuität oder Bruch? – Die Diskussion um die Univozität 
des Seins zwischen Heinrich von Gent und Johannes Duns Scotus als philosophiegeschicht-
liches Exemplum, in: Arbogast Schmitt und Gyburg Radke-Uhlmann (Hgg.), Philosophie 
im Umbruch. Der Bruch mit dem Aristotelismus im Hellenismus und im späten Mittelal-
ter – seine Bedeutung für die Entstehung des epochalen Gegensatzbewußtseins von Antike 
und Moderne, 2009, S. 105–129.

 10	 Vgl. hierzu oben S. 144ff.

DOI: 10.13173/9783447106092.159 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



162 Resümee – Transferebenen des Übersetzungsprojekts ﻿﻿

6.2 	Transfer von Positionen

Didaktische Funktion   

Eine weitere nur vordergründige Transferleistung sind die doxographischen 
Aspekte der boethianischen Kommentierungen. Die Art der dort zu findenden 
Doxographie ist jedoch zwingend von der Art der Zusammenstellung von Lehr-
meinungen zu unterscheiden, wie wir sie beispielsweise bei Diogenes Laertius 
finden. 11 Bei Boethius, so offenbart es unter anderem auch der fehlende Einsatz 
doxographischer Elemente in seinem ersten, für Einsteiger bestimmten Kom-
mentar zu De interpretatione, dienen die Darstellungen fremder Interpretationen 
der Ausdifferenzierung der Argumentation für didaktische Zwecke. Es werden 
denkbare, aber fehlerhafte oder unzureichende Auslegungen zu Passagen prä-
sentiert, hieran die Probleme erläutert und richtige oder bessere Deutungen vor-
geschlagen, die womöglich wiederum durch weitere Interpretationen weiter aus-
differenziert werden. Diese didaktische Funktion doxographischer Einschnitte 
lässt sich auch in den Texten Platons und Aristoteles’ selbst beobachten. Ziel ist 
hierbei nicht die Sammlung von Meinungen zu historischem Zweck, sondern die 
Möglichkeit, durch die Darstellung von Fehldeutungen und deren Überwindung 
bessere didaktische Effekte zu erzielen. 

Traditionsbildende Funktion 
Der Einsatz der Präsentation der verschiedenen Interpretationen hat darüber hin-
aus den Effekt, dass sich Boethius damit in die aristotelische Tradition stellt, aus 
der er die Methode der Institution des Schulkommentars übernimmt und deren 
Inhalte er durch gesteuerte Iteration der Diskussion adressatengerecht weiter-
trägt. Damit präsentiert er durch sein eigenes aktives Fortführen und Gestalten 
die Tradition als lebendig und hilft ihr damit, bewahrt zu werden. 12 Wenn die 
Tradition des kommentierenden, miteinander kommunizierenden Platonismus 
und Aristotelismus im lateinischen Sprachraum bis dahin nicht gepflegt wur-
de, darf mit Blick auf Boethius’ Vorgehen dennoch nicht an das Etikett der in-
vented tradition gedacht werden, welches Eric Hobsbawm als Beschreibung für 
konstruierte Kontinuitäten in (vor allem modernen) Gesellschaften, die einem 
besonderen Wandlungsdruck unterliegen, entwickelt hat. 13 Boethius gibt nicht 

 11	 Vgl. zu den verschiedenen Typen der Doxographie Jaap Mansfeld, Doxography of Ancient 
Philosophy (Winter 2013), in: Edward N. Zalta (Hg.), The Stanford Encyclopedia of Philoso-
phy, 2013.

 12	 Vgl. John Magee, On the Composition and Sources of Boethius’ Second Peri Hermeneias 
Commentary, S. 44.

 13	 Vgl. Eric Hobsbawm, Introduction: Inventing Traditions, in: Eric Hobsbawm und Terence 
Ranger (Hgg.), The Invention of Tradition, 1983, S. 1–14, insb. S. 1 f.: “Invented tradition is 
taken to mean a set of practices, normally governed by overtly or tacitly accepted rules and 
of a ritual or symbolic nature, which seek to inculcate certain values and norms of behaviour 
by repetition, which automatically implies continuity with the past. In fact, where possible, 

DOI: 10.13173/9783447106092.159 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



163Transfer von Positionen

vor, eine Tradition aus dem lateinischen Sprachraum fortzuführen, sondern be-
mängelt explizit das fehlende Interesse und die fehlenden Grundlagen und An-
knüpfungsmöglichkeiten in seiner Kultur. 14 Auch sucht er nicht nach Momenten 
einer passenden Vergangenheit, um Strukturen zu stabilisieren und Kontinuität 
zu vermitteln. Stattdessen findet er in einer lebendigen Bildungstradition sowohl 
auf inhaltlicher als auch auf methodischer Ebene Konzepte vor, deren Vermitt-
lung er nicht nur als würdig erachtet, sondern auch als notwendig, um einem 
zu befürchtenden Bildungsmangel in seinem Kulturkreis entgegenzuwirken. Er 
erfindet nicht eine lateinische Tradition, um einen Verfall zu stoppen, sondern 
fügt sich in eine Tradition ein, übernimmt deren Inhalte, deren Vermittlungs-
methoden, deren Diskussionskultur, und vermittelt wesentliche Aspekte von ihr 
dadurch in den lateinischsprachigen Kulturraum. Indem er bei der Bewertung 
seiner Hauptquelle Porphyrios selbst Stellung bezieht, sowohl allgemein als auch 
konkret bei bestimmten Positionen, stellt er sich auch selbst als aktives und pro-
duktives Mitglied in diese Tradition. 

Quellenfragen 
Während die von Boethius transportierten Einschätzungen gegenüber Andron-
ikos, Aspasios, Herminos oder Alexander nicht zweifelsfrei Boethius zugeschrie-
ben werden können, sondern immer auch übernommene Bewertungen des Por-
phyrios sein können, ist die Bewertung des porphyrischen Stils und der Qualität 
der porphyrischen Argumente wahrscheinlich Boethius zuzuordnen. Auch die 
seltene, aber gelegentlich vorkommende Einstreuung syrianischer Positionen 
und deren Bewertung kann nicht Porphyrios zugeschrieben werden. Courcelles 
These, dass Boethius Schüler des Ammonios war und dessen Kommentierung 
kannte, 15 hat die Forschung ausführlich und überzeugend anzweifeln können. 16 
Die Quellenfrage lässt sich für Boethius nicht gänzlich lösen. Die zwar nicht wi-
derlegbare Extremposition von James Shiel, dass Boethius für seine gesamte Bear-
beitung des Aristoteles genau einen Codex mit Scholien zur Verfügung hatte, den 

they normally attempt to establish continuity with a suitable historic past. […] However, 
insofar as there is such reference to a historic past, the peculiarity of ‘invented’ traditions 
is that the continuity with it is largely factitious. In short, they are responses to novel situa-
tions which take the form of reference to old situations, or which establish their own past by 
quasi-obligatory repetition.“

 14	 Vgl. oben S. 147ff.
 15	 Vgl. Pierre Courcelle, The Latin Writers and Their Greek Sources, S. 280–295.
 16	 Vgl. James Shiel, Boethius’ Commentaries on Aristotle (repr. 1958), S. 229–231; Henry Chad-

wick, Boethius. The Consolations of Music, Logic, Theology, and Philosophy, S. 153–155; 
John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 2 f. oder ausführlich John Magee, On the 
Composition and Sources of Boethius’ Second Peri Hermeneias Commentary, S. 31–45.

DOI: 10.13173/9783447106092.159 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



164 Resümee – Transferebenen des Übersetzungsprojekts ﻿

er, ohne eigene Gedanken hinzuzufügen, 17 übersetzte, 18 lässt sich jedoch auch 
nicht beweisen. Auch gegen die Einwände von Sten Ebbesen, die sich sowohl 
auf die Selbstbeschreibungen des Boethius mit Blick auf seine Bibliothek, seine 
Ansprüche und Vorgehensweisen, als auch auf seine soziale Lage und die damit 
einhergehenden Möglichkeiten der Quellenbeschaffung richten, lässt sich Shiels 
These nur schwer plausibilisieren. 19 Ob Boethius tatsächlich neben dem porphy-
rischen Text noch weitere, z. B. den Alexanderkommentar und einen jüngeren 
Kommentar, zur Verfügung hatte oder das porphyrische Material aus einer nach-
porphyrischen Quelle schöpfte, aus der er auch die Syrianpositionen entnehmen 
konnte, lässt sich unter den gegebenen Umständen schlicht nicht entscheiden. 20 
Zumindest macht Boethius keinen Hehl daraus, sowohl wenn er Positionen über-
nimmt als auch wenn er sich grundsätzlich weitestgehend auf eine Quelle stützt. 
Das macht es unwahrscheinlich, dass wenigstens dort, wo er explizit selbst zu 
urteilen vorgibt, er sich auf fremde Einschätzungen stützt. 

Geltungsansprüche 
Neben der pädagogischen Funktion der Übernahme der Diskussionen aus der 
Tradition erfüllen diese doxographischen Aspekte also auch die Funktion, ob ge-
wollt oder nicht, dass Boethius als zugleich Teil und Vermittler einer bestimmten 
Tradition erscheint. Diese Tradition zeichnet sich dadurch als Einheit aus, dass sie 
zum einen seit Jahrhunderten die von Boethius in den Fokus genommenen Texte 
als wichtige Grundlagentexte anerkennt und zum anderen eine Diskussionskul-
tur pflegt, die durch die Institution des Kommentars auch über das schriftliche 
Medium vermittelt wird und eine das Textverständnis befruchtende, erweiternde 
und vertiefende Funktion ausübt. Es wird aber deutlich, dass Boethius die Gel-
tungsansprüche für das von ihm vermittelte Wissen nicht aus der Autorität der 
Tradition generiert wissen möchte, sondern aus der Einsichtigkeit in die Argu-
mentation. Sein oberstes Bestreben ist die Nachvollziehbarkeit der zu vermitteln-
den Theorien – das zeigen unter anderem sein Verfahren der adressatenangepas-
sten, mehrstufigen Kommentierung, seine Begründungen für die Auswahl des 
Porphyrios als passende Grundlage der Kommentierung, die Übernahme und 
der mit Blick auf die Erweiterung des Verständnisses der kommentierten Passage 
ausgerichtete Aufbau verschiedener Interpretationen oder die zusätzliche Erstel-
lung von Handbüchern zum Thema. 

 17	 Ebbesen spricht von der „one source – no thinking theory“, vgl. Sten Ebbesen, Boethius as 
an Aristotelian Scholar, in: Jürgen Wiesner (Hg.), Aristoteles. Werk und Wirkung. Zweiter 
Band: Kommentierung, Überlieferung, Nachleben, Berlin / New York 1987, S. 286–311, S. 289.

 18	 Vgl. James Shiel, Boethius’ Commentaries on Aristotle (repr. 1958) sowie leicht ergänzt: 
James Shiel, Boethius’ Commentaries on Aristotle.

 19	 Vgl. Sten Ebbesen, Boethius as an Aristotelian Scholar sowie Sten Ebbesen, The Aristotelian 
Commentator, S. 48 f.; außerdem John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 3.

 20	 Vgl. zu den verschiedenen Möglichkeiten der Quellenannahmen Sten Ebbesen, The Aristo-
telian Commentator, S. 47–49 sowie John Magee, On the Composition and Sources of Boethi-
us’ Second Peri Hermeneias Commentary, S. 31–52, insb. S. 50.

DOI: 10.13173/9783447106092.159 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



165Transfer von philosophischen Konzepten

Aus der Richtigkeit der von ihm vermittelten Texte soll folglich der Geltungs-
anspruch generiert werden – und zwar von zwei Seiten: zum einen durch die 
Ermöglichung der Einsicht in die Richtigkeit des jeweiligen Textes bzw. der je-
weiligen Passage (hierin findet die didaktische Ausführlichkeit seines Projekts 
ihre Grundlage); zum anderen durch die Einbettung der einzelnen Passagen, der 
jeweiligen Theorien, selbst der Vermittlungsmethoden und des Vermittlungsim-
pulses in eine gesamte Philosophie (hierin gründet die inhaltliche Ausführlich-
keit und Breite seines Projekts bzw. seines Plans, dass alle Werke des Platon und 
des Aristoteles übersetzt, kommentiert und als Ausdruck einer Philosophie dar-
gestellt werden sollen). 

Der Begriffs- und Sprachtransfer durch Übersetzung, der Transfer der Kom-
mentierungsmethoden sowie der doxographische Transfer der Positionen inner-
halb der Tradition des Aristotelismus arbeiten dem Geltungsanspruch von der 
pädagogischen Seite her zu, indem diese Transfers dafür sorgen, die Einsicht und 
Verständlichkeit der einzelnen Texte zu ermöglichen und dadurch nicht nur In-
teresse zu wecken, sondern auch die Grundlagen für den vertiefenden Unterricht 
zu bilden. 

6.3 	Transfer von philosophischen Konzepten
Von der anderen Seite her wird der Geltungsanspruch des jeweils zu vermit-
telnden Inhalts durch den Transfer von einzelnen Theorien und einer gesamten 
zusammenhängenden, allem unterliegenden Philosophie unterfüttert. Die jewei-
ligen Unterrichtsgegenstände sind Bestandteil eines einheitlichen Bildungsver-
ständnisses. Auch wenn Boethius im Rahmen des Logikunterrichts stets Skopos-
orientiert bleibt, zeigt er sowohl in den Einleitungen als auch im Verlauf der 
Kommentierung, welchen Platz der Logikunterricht in der gesamten Philosophie 
hat, welche Funktion er für die Bildung des Menschen erfüllt, welches Menschen-
bild, welches Seelenverständnis, welche Erkenntnistheorie zugrunde liegt. Wir 
haben im Laufe dieser Studie zeigen können, wie Boethius, ohne sich explizit in 
einer Schrift dem Thema zu widmen, eine Seelentheorie und eine Sprachtheorie 
vermittelt und wie die Einsichten in diese Theorien jeweils auch als Grundlage 
für seine eigene Vermittlung dienen. Die Beschäftigung mit mathematischen und 
logischen Gegenständen ermögliche den Schülern die Einübung, Betätigung und 
Ausbildung ihrer spezifischen seelischen Potentiale des rationalen Denkens. Mit 
solch einer ausgebildeten Seele besäßen die Schüler das Vermögen, die Grund-
lagen der praktischen Philosophie zu verstehen und ihr Handeln entsprechend 
zu festigen und sich mit den Gegenständen der theoretischen Philosophie zu be-
schäftigen, um dem größtmöglichen Glück näher zu kommen. 

Neben den expliziten und offensichtlichen Transferakten  –  also der Über-
setzung von Begriffen, Texten und Ansichten  –  sind es folglich die impliziten 
Transferakte von philosophischen Konzepten und die Transferakte eines zu-
sammenhängenden philosophischen Denkens, die für Boethius’ Übersetzungs-

DOI: 10.13173/9783447106092.159 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



166 Resümee – Transferebenen des Übersetzungsprojekts ﻿

projekt – auch wenn er über die Bearbeitung des aristotelischen Organons nicht 
hinauskam – wesentlich sind. Am Beispiel der Äußerungen über die Seelenver-
mögen haben wir gesehen, wie Boethius beinahe beiläufig die zentralen Aspekte 
einer einheitlichen Seelentheorie transferiert, die seinem ganzen schriftstelleri-
schen Schaffen zugrunde liegt und die sowohl seiner Sorge um den Verlust des 
platonisch-aristotelischen Denkens als auch seiner Vermittlungsmethodik und 
seinen Vermittlungsinhalten ihre Grundlage verleiht. 

Was also für den Leser die ersten wahrnehmbaren Ergebnisse des Transfers 
sind – die lateinische Sprache, die Einführung in die Begrifflichkeiten, die Erklä-
rung der Zusammenhänge, das Kennenlernen der verschiedenen Interpretatio-
nen –, dient wesentlich dazu, ihn zu dem Punkt zu führen, der für Boethius, den 
Schreiber, das Erste des Transfers war: die Einsicht in die philosophischen Zu-
sammenhänge der Theorien zur Seele, zur Erkenntnis, zur Bildung, zum Glück 
im Einzelnen sowie die Einsicht in das zugrunde liegende, zusammenhängende 
Philosophiekonzept im Ganzen. 

6.4 	Fazit
Zusammenfassend lässt sich sagen, dass sich Boethius mit seinem Überset-
zungsprojekt der logischen Schriften des Aristoteles eindeutig in die spätantike 
Kommentartradition einfügt. Jede einzelne Schrift wird nach ihrem besonderen 
Ziel untersucht und zugleich in ein psychologisch und erkenntnistheoretisch 
fundiertes Bildungsprogramm eingeordnet. Die Kommentare und Übersetzun-
gen dienen nicht einem Selbstzweck, und auch keinem bloß historischen Inter-
esse, sondern ihr Ziel ist es, das in Worte verfasste Gedachte zu verstehen und 
zu vermitteln. Wie in einer mündlichen Diskussion werden in den Kommentie-
rungen zeitübergreifend die Positionen verschiedener Interpreten der Tradition 
angeführt, durchdacht, gewogen und schließlich angenommen oder verworfen. 
Während sich jedoch die zeitgenössischen Kommentatoren des griechischspra-
chigen Kulturraums wie Ammonios auf die inhaltliche Diskussion konzentrie-
ren und dabei voraussetzungsreich argumentieren können, muss Boethius zu-
nächst sowohl in der Diskussion die fehlenden Vorkenntnisse seines Publikums 
antizipieren als auch dort Wörter in der Zielsprache für das Erkannte finden oder 
erfinden, wo die philosophische Tradition im lateinischsprachigen Kulturraum 
bislang keine Schwerpunkte gesetzt hatte. Als Barriere für das Nachvollziehen 
und Vermitteln von Inhalten wird der Sprachwechsel bei ihm allerdings nie be-
wertet, auch wenn er vereinzelt anmerkt, den Stil des Griechischen nicht in der 
gleichen Eleganz nachahmen zu können. 

Transfer vs. Transformation 
Boethius steht sowohl in der Theorie als auch in der Praxis vollständig in der 
Tradition des platonisch-aristotelischen Sprachverständnisses, wonach Wor-
te Instrumente des Denkens seien und das Gedachte sich nicht in den Worten 

DOI: 10.13173/9783447106092.159 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



167Fazit

bzw. der Wortmaterie finde. Seiner Übersetzung geht die Interpretation voraus. 
So muss er, und auch hierin unterscheidet er sich nicht im Mindesten von den 
griechischsprachigen Kommentatoren, aus dem unmittelbaren Zusammenhang, 
dem Skopos der Schrift und dem Platz der Schrift im Bildungsprogramm zu ver-
stehen suchen, was Aristoteles, der ähnlich wie Platon gerne mit demselben Wort 
verschiedene Sachverhalte und mit verschiedenen Worten denselben Sachverhalt 
ausdrückte, jeweils meint. Folglich ist das Übersetzen des Boethius, so sehr er 
sich die Textnähe zum Original auch vornimmt, immer auch Ausdruck eines In-
terpretierens. 21 Armin Paul Frank und Harald Kittel haben diesen Aspekt einer 
jeden Übersetzung als Transformation abgehandelt, im Gegensatz zum Transfera-
spekt, der nur auf die materielle Aus- und Einfuhr beschränkt sei. 22 Damit fokus-
sieren sie auf den Aspekt der Abweichung und Veränderung von Übersetzungen 
und sind blind für die Frage, inwiefern auch unter Interpretationsanstrengungen 
einer Übersetzung und den mit dem Akt eines jeden Transfers einhergehenden 
Veränderungen Konzepte transferiert und in neue Kontexte eingebunden wer-
den können, ohne dabei ihre Kernbedeutung zu verlieren, und inwiefern unter 
anderen Bedingungen diese im Kern gleichen Konzepte in einer anderen Weise 
fruchtbar gemacht werden können. 

Wenn jede Abweichung und Veränderung als Transformation gedeutet wird, 
dann verliert der Begriff der Transformation jegliche Schärfe und Aussagekraft, 
da nicht erst das Übersetzen, sondern schon die erste Iteration einer Handlung, 
eines Wortes oder einer Geste Veränderungsmomente in sich trägt. 23 Natürlich 
können ein Begriff oder ein Konzept in einem neuen Umfeld und durch eine 
Neuinterpretation ihre Bedeutung verändern und sogar umkehren. Doch wäh-

 21	 Vgl. hierzu auch John Magee, On the Composition and Sources of Boethius’ Second Peri 
Hermeneias Commentary, S. 14: “The rebarbative prose style is a steady reminder that for 
Boethius precise fidelity to the Greek original takes precedence over an elegant, polished 
Latinity. At the same time, it should not be overlooked that his translations are in fact inter-
pretations – interpretationes – of Aristotle’s compressed and obscure Greek. In searching for 
the most precise and meticulous rendering Boethius had to ask himself what each and every 
word meant, down to the level of the particles. Normally retroversions can easily be made 
from his Latin back to the Greek of his putative exemplar(s); but the readings of the latter are 
not always easy or even possible to recover from the Latin, and it is in connection with the 
passages for which Boethius most obviously struggled to find the right rendering that we 
often gain important insights into his thinking as an interpreter of Aristotle’s language and 
thought more generally.“

 22	 Vgl. aus dem im Rahmen des Sonderforschungsbereiches 309 entstandenen Band insb. Ar-
min Paul Frank und Harald Kittel, Der Transferansatz in der Übersetzungsforschung, in: 
dies., Die literarische Übersetzung in Deutschland. Studien zu ihrer Kulturgeschichte in der 
Neuzeit, Berlin 2004, S. 13.

 23	 Vgl. hierzu vor allem Jacques Derrida, Signatur Ereignis Kontext, in: Peter Engelmann (Hg.), 
Philosophische Randgänge, Wien 1988, S. 325–351, S. 333, der in der Wiederholung immer 
den Akt sieht, der das verändert, was er wiederholt: „iter, ‚von neuem‘, kommt von itara, 
anders im Sanskrit, und alles Folgende kann als Ausbeutung jener Logik gelesen werden, 
welche die Wiederholung mit der Andersheit verbindet.“

DOI: 10.13173/9783447106092.159 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



168 Resümee – Transferebenen des Übersetzungsprojekts ﻿﻿

rend die Forschung zur Übersetzung 24 oder Kommentartradition 25 unter dem 
Leitmotiv der Transformation die Abweichung vom Original sowie die Verfäl-
schung und Verzerrung des Originals 26 in den Fokus nimmt, erlaubt die Grund-
legung des Transfergedankens nicht nur einen offenen Blick auf die Prozesse 
und Ergebnisse der Übertragung. Sie ermöglicht auch die Erforschung dessen, 
wie die Einbindung in neue Kontexte, die Adressierung an ein anderes Publi-
kum, das Herantragen eigener Assoziationen und Anwendungsideen ein Ver-
ständnis der Konzepte nicht nur verändert, sondern vor allem auch zu erwei-
tern, vertiefen, akzentuieren und damit natürlich auch zu bewahren vermag. 27 
Wenn Boethius die Texte und seine Erkenntnisse aus den Texten der platonisch-
aristotelischen Tradition vor seinem eigenen Bildungshorizont seinen Schülern 
vermittelt, die weder die Sprache noch die Diskussionen der Tradition kennen, 
wenn er seelentheoretische und bildungsphilosophische Aspekte in logischen 
Einführungsschriften andeutet, wenn er Positionen anderer Kommentatoren der 
Tradition auswählt, zusammenfasst und bewertet, dann sind hierbei nicht nur 
Veränderungen zu konstatieren, sondern vor allem auch Akte des Transfers von 
konzeptuellem sowie methodologischem Wissen, das mit Blick auf die Anwen-
dungsbedingungen womöglich erst identifiziert werden kann. 

Denn erst mit Blick auf die didaktischen Methoden und die Voraussetzungen 
der antizipierten Leserschaft zeigt sich, dass auch Boethius Platons Sprachtheo-
rie nicht zwangsläufig als im Widerspruch zur aristotelischen versteht. Erst mit 
Blick auf das zugrunde liegende Sprach- und Übersetzungsverständnis, zeigt 
sich, dass Boethius die beiden verschiedenen Worte σημεῖον und σύμβολον auch 
mit einem Wort (nämlich nota) übersetzen kann, ohne damit das von Aristoteles 
Vermittelte zu verfälschen, wie es Norman Kretzmann deutet. Und erst mit Blick 
auf die zugrunde liegende Bildungs- und Seelentheorie zeigt sich, dass Boethius 
keine eklektizierende „Chimäre mit platonischem Kopf, aristotelischem Körper 
und einem langen stoischen Schwanz“ 28 ist, sondern in den leitenden Prinzipien 

 24	 Vgl. z. B. Armin Paul Frank und Harald Kittel, Der Transferansatz in der Übersetzungsfor-
schung, S. 13.

 25	 Vgl. Richard Sorabji (Hg.), Aristotle Transformed: the Ancient Commentators and their In-
fluence, London 1990.

 26	 Vgl. Richard Sorabji (Hg.), Aristotle Transformed: the Ancient Commentators and their In-
fluence, S. 15–27.

 27	 Vgl. Gyburg Uhlmanns Untersuchung zur Funktion der platonischen Doktrinen in den 
Metaphysikkommentaren der Spätantike (Gyburg Uhlmann, On the Function of Platonic 
Doctrines in Late Antique Commentaries on Metaphysics A 9, A 6 and M 4 – an Example 
of Late Antique Knowledge Transfer), insb. S. 35: “The result is a new text that, faced with 
the intentionally reductive Aristotelian argument, opens up for the reader the possibility 
of making other texts of the tradition useful for differentiation and so of generating new 
knowledge. In these argumentative strategies there is a transfer of concepts and methodical 
approaches. For these, as for any other form of transfer, that which is transferred undergoes 
a change through the very fact that it is transferred.“

 28	 Vgl. hierzu Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. 234 f.

DOI: 10.13173/9783447106092.159 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



169Fazit

einem einheitlichen philosophischen Denken folgt. 29 Indem wir Boethius’ Über-
setzungsprojekt nicht und vor allem nicht bloß als Transformation von Konzep-
ten verstehen, sondern unter dem Blickwinkel des Transfers untersuchen, kön-
nen wir erst sichtbar machen, auf wie vielen Ebenen (Texte, Begriffe, Positionen, 
Konzepte, didaktische Methoden, Bildungstheorie) er durch sein Projekt Wissen 
der spätantiken griechischsprachigen Tradition des Aristotelismus überhaupt in 
Bewegung setzte – und dadurch potentiell zumindest auch bewahrte. 

 29	 Zum Unterschied einer eklektizierenden oder amalgamisierenden Philosophie und einer 
von einem inhaltlich einheitlichen Denken geleiteten philosophischen Praxis, die zu didak-
tischen Zwecken auf Philosophieprodukte verschiedener Schulen zurückgreift, vgl. Chri-
stian Vogel, Stoische Ethik und Platonische Bildung. Simplikios’ Kommentar zu Epiktets 
Handbüchlein der Moral, insb. S. 1–17.

DOI: 10.13173/9783447106092.159 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447106092.159 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Literatur

Antike Primärtexte
Aetios, Doxographi Graeci, hg. von H. Diels, Berlin 1879.

Ammonios, In Aristotelis de interpretatione commentarius (Commentaria in Ari-
stotelem Graeca Bd. 4 Teil 5 = in PH), hg. von Adolf Busse, Berlin 1897.

Aristoteles, Analytica posteriora, in: Analytica priora et posteriora, hg. von 
W. D. Ross, Oxford 1964.

Ders., Aristotelis categoriae et liber de interpretatione, hg. von L. Minio-Paluello, 
Oxford 1949.

Ders., De anima, hg. von W. D. Ross, Oxford 1961.

Ders., De memoria et reminiscentia, in: Parva naturalia, hg. von D. Ross, Oxford 
2001.

Ders., Ethica Nicomachea, hg. von I. Bywater, Oxford 1894.

Ders., Metaphysics, 2 vols., hg. von W. D. Ross, Oxford 1924.

Arnim, Hans von (Hg.), Stoicorum veterum fragmenta, Vol. 2, Chrysippi frag-
menta logica et physica, Leipzig 1903–1905.

Augustinus, Confessionum libri XIII (Confessiones), hg. von M. Skutella, Stutt-
gart 1969.

Ders., Contra litteras Petiliani, Epistula ad catholicos de secta Donatistarum, 
Contra Cresconium grammaticum et Donatistam, CSEL 52, hg. von M. Petsche-
nig, Wien 1909.

Ders., De Civitate Dei XII, hg. von B. Dombart und A. Kalb, Leipzig 1927/1928.

Ders., De doctrinia christiana, CSEL 38, hg. von R. P. H. Green, Wien 1963.

Ders., De Magistro, CCL 29, hg. von K.-D. Dauer, Turnholt 1970.

Ders., De Trinitate Libri XV, CCL 50, hg. von W. J. Mountain, Turnholt 1968.

Ders., Epistulae 31–123, CSEL 34 / 2, hg. von A. Goldbacher, Wien 1898.

Boethius, Analytica Prior. Translatio Boethii, hg. von L. Minio-Paluello, Brügge 
1962.

Ders., Anicii Manlii Severini Boethii in isagogen Porphyrii commenta (= in Isag 1 
und 2.), hg. von Samule Brandt, Wien 1906.

DOI: 10.13173/9783447106092.171 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



172 Literatur

Ders., Anicii Manlii Severini Boetii commentarii in librum Aristotelis Peri Er-
meneias. Prima edition (=in PH1), hg. von Karl Meiser, Leipzig 1877–1880.

Ders., Anicii Manlii Severini Boetii commentarii in librum Aristotelis Peri Er-
meneias. Secundam editionem (=in PH2), hg. von Karl Meiser, Leipzig 1877–1880.

Ders., Contra Eutychen et Nestorium, in: Michael Elsässer (Hg.), Die theologi-
schen Traktate: lateinisch-deutsch, Hamburg 1988.

Ders., De consolatione philosophiae, Opuscula theologica, hg. von Claudio Mer-
eschini, München / Leipzig 2005.

Ders., De institutione arithmetica libri duo. De institutione musica libri quinque. 
Accedit geometria quae fertur Boetii, hg. von G. Friedlein, Leipzig 1867.

Ders., De Trinitate: Liber Quomodo Trinitas Unus Deus Ac Non Tres Dii, in: Mi-
chael Elsässer (Hg.), Die theologischen Traktate: lateinisch-deutsch, Hamburg 
1988.

Ders., In Ciceronis Topica, hg. von E. Stump, Ithaca / London 1988.

Ders., Introductio ad Syllogismos Categoricos: Critical Edition with Introduction, 
Translation, Notes and Indexes, hg. von C. T. Thörnqvist, Göteborg 2008.

Cassiodorus, Auctores antiquissimi 12: Cassiodori Senatoris Variae, Monumenta 
Germaniae Historica, hg. von Theodor Mommsen, Berlin 1898.

Ders., Institutiones divinarum et saecularium litterarum. Einführung in die 
geistlichen und weltlichen Wissenschaften, Fontes Christiani 1 / 2, hg. von Wolf-
gang Bürsgens (und übers.), Freiburg 2003.

Cicero, Academicorum Reliquiae cum Lucullo, hg. von O. Plaberg, Leipzig 1922.

Ders., De Divinatione, De fato, hg. von R. Giomini, Leipzig 1975.

Ders., De inventione. De optimo genere oratorum. Topica, hg. von H. M. Hubbell, 
Cambridge, London 1949.

Ders., De inventione, hg. von G. Achard, Paris 1994.

Ders., Topica, hg. von T. Reinhardt, Oxford 2003.

Ders., Tusculanae Disputationes, hg. von M. Pohlenz, Leipzig 1918.

Ders., De finibus bonorum et malorum, ed. Th. Schiche, Leipzig 1915.

Colli, Giorgio, Aristotele: Organon, Turin 1955.

Conybeare, F. C., A Collation With the Ancient Armenian Versions of the Greek 
Texts oft Aristotle’s Categories, De Interpretatione, De Muno, De Virtibus et Vitiis 
and of Porphyry’s Introduction, Oxford 1892.

DOI: 10.13173/9783447106092.171 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



173Literatur

Sextus Empiricus, Adversus Mathematikos libri, in: Sexti Empirici opera, vols. 2 
und 3, ed. J. Mau, H. Mutschmann, Leipzig 1912–1958.

Hieronymus, Liber de optimo genere interpretandi (Epistula 57): ein Kommentar, 
hg. von G. J. M. Bartelink, Leiden 1980.

Horaz, Q. Horatii Flacci opera, De arte poetica liber, hg. von D. R. Shackleton 
Bailey, Stuttgart 1985.

Diogenes Laertios, Vitae philosophorum, 2 vols. ed. H. S. Long, Oxford 1964.

Minio-Paluello, L. und Dod, B.G. (Hgg.), Aristoteles Latinus I–VI, Brügge / Pa-
ris / Leiden / Brüssel 1961–1975.

Ovid, Fasti, hg. von J. G. Frazer, Harvard 1989.

Plotin, Opera, 3 vol., ed. P. Henry; H.–R. Henry, hg. von Paul Henry und Hans-
Rudolf Henry, Leiden 1951–1973.

Porphyrios, Kommentar zur Harmonielehre des Ptolemaios, hg. von I. Düring, 
Olms, Hildesheim 1978 (Nachdr. 1932).

Proklos, In Platonis Timaeum commentaria, 3 vols. ed. E. Diehl, Leipzig 1903 /  
1904/1906.

Quintilian, Institutiones oratoriae, hg. von D. A. Russell, Cambridge 2001.

Simplikios, Commentaire sur le Manuel d’Epictète (=Ed. H), ed. I. Hadot, Brill, 
Leiden 1996.

Simplikios, Commentarius in Epicteti Encheiridion (=Ed. D), in: Theophrasti cha-
racteres, ed. F. Dübner, Paris 1842.

Simplikios, In Aristotelis categorias commentarium, in: Commentaria in Aristo-
telem Graeca 8, ed. K. Kalbfleisch, Berlin 1907. 

DOI: 10.13173/9783447106092.171 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



174 Literatur ﻿

Sonstige Texte
Arens, Hans, Aristotle’s Theory of Language and Its Tradition: Texts from 500 to 
1750, Amsterdam / Philadelphia 1984.

Asztalos, Monika, Boethius as a transmitter of Greek logic to the Latin West: the 
Categories, in: Harvard Studies in Classical Philology, 1993, S. 367–407.

Baltussen, Han, Philosophy and Exegesis in Simplicius. The Methodology of a 
Commentator, London 2008.

Barnes, Jonathan, Boethius and the Study of Logic, in: Margaret Gibson (Hg.), 
Boethius. His Life, Thought and Influence, Oxford 1981, S. 73–89.

Barrón, Jorge Uscatescu, Boethius’ Glückseligkeitsbegriff zwischen spätantikem 
Neuplatonismus und Christentum vor dem Hintergrund einer an Gott orien-
tierten Ethik, in: Thomas Jürgasch Andreas Kirchner und Thomas Böhm (Hgg.), 
Boethius as a Paradigm of Late Ancient Thought, Berlin / Boston 2014, S. 147–170.

Bartelink, G. J. M., Hieronymus – Liber de optimo genere interpretandi (Epistu-
la 57): ein Kommentar, Leiden 1980.

Belardi, Walter, Il linguaggio nella filosofia di Aristotele, Rom 1975.

Bernard, Wolfgang, Rezeptivität und Spontaneität der Wahrnehmung bei Aristo-
teles, Baden-Baden 1988.

Cameron, Margaret, Boethius on Utterances, Understanding and Reality, in:  
John Marenbon (Hg.), The Cambridge Companion to Boethius, Cambridge 2009, 
S. 85–104.

Chadwick, Henry, Boethius. The Consolations of Music, Logic, Theology, and 
Philosophy, Oxford 1981.

Courcelle, Pierre, The Latin Writers and Their Greek Sources, Cambridge 1969.

Derrida, Jacques, Signatur Ereignis Kontext, in: Peter Engelmann (Hg.), Philoso-
phische Randgänge, Wien 1988, S. 325–351.

Ebbesen, Sten, Boethius as an Aristotelian Scholar, in: Jürgen Wiesner (Hg.), 
Aristoteles. Werk und Wirkung. Zweiter Band: Kommentierung, Überlieferung, 
Nachleben, Berlin / New York 1987, S. 286–311.

Ders., Porphyry’s legacy to logic: a reconstruction, in: Richard Sorabji (Hg.), Ar-
istotle transformed : the ancient commentators and their influence, London 1990.

Ders., The Aristotelian Commentator, in: John Marenbon (Hg.), The Cambridge 
Companion to Boethius, Cambridge 2009.

Eco, Umberto, Signification and Denotation from Boethius to Ockham, in: Fran-
ciscan Studies 44, 1984.

DOI: 10.13173/9783447106092.171 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



175Literatur

Erismann, Christophe, Non Est Natura Sine Persona. The Issue of Uninstantiated 
Universals from Late Antiquity to the Early Middle Ages, in: Margaret Cameron 
und John Marenbon (Hgg.), Methods and Methodologies. Aristotelian Logic East 
and West, 500–1500, Leiden / Boston 2011.

Fögen, Thorsten, Patrii sermonis egestas: Einstellungen lateinischer Autoren zu 
ihrer Muttersprache. Ein Beitrag zum Sprachbewußtsein in der römischen Anti-
ke. Vol. 150, München, Leipzig 2000.

Frank, Armin Paul und Kittel, Harald, Der Transferansatz in der Übersetzungs-
forschung, in: dies., Die literarische Übersetzung in Deutschland. Studien zu ih-
rer Kulturgeschichte in der Neuzeit, Berlin 2004.

Gaiser, Konrat, Name und Sache in Platons „Kratylos“, Heidelberg 1974.

Grabmann, Martin, Boethius, der letzte Römer – der erste Scholastiker, in: ders., 
Die Geschichte der scholastischen Methode I, Freiburg 1909, S. 148–177.

Gruber, Joachim, Boethius: Eine Einführung, Stuttgart 2011.

Hadot, Ilsetraut, Athenian and Alexandrian Neoplatonism and the Harmonizati-
on of Aristotle and Plato, Leiden 2015.

Dies., Der Philosophische Unterrichtsbetrieb in der Römischen Kaiserzeit, in: 
Rheinisches Museum für Philologie 146 N.1, 2003, 49–71.

Dies., Introduction Générale, in: Ilsetraut Hadot (Hg.), Commentaire sur le Ma
nuel d’Épictète, Leiden / New York / Brill 1996, S. 1–182.

Dies., Le problème du néoplatonisme alexandrin: Hiéroclès et Simplicius, Paris: 
Études Augustiniennes, 1978.

Dies., Simplicius – Commentaire sur le Manuel d’Epictète, ed. I. Hadot, Bd. I Cha-
pitres I–XXIX, Paris 2001.

Hahn, Johannes, Aristokratie und Philosophie im Imperium Romanum: Philoso-
phische Bildung, soziale Identität und Elitekultur in der Kaiserzeit, in: Gymnasi-
um 117, 2010, S. 425–450.

Ders., Der Philosoph und die Gesellschaft. Selbstverständnis, öffentliches Auf-
treten und populäre Erwartungen in der hohen Kaiserzeit, Stuttgart 1989.

Heilmann, Anja, Boethius’ Musiktheorie und das Quadrivium. Eine Einführung 
in den neuplatonischen Hintergrund von De institutione misica, Göttingen 2007.

Helmig, Christoph, Forms and Concepts. Concepts of Formation in the Platonic 
Tradition, Commentaria in Aristotelem Graeca et Byzantina, Bd 5, Berlin / Boston 
2012.

DOI: 10.13173/9783447106092.171 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



176 ﻿Literatur

Hobsbawm, Eric, Introduction: Inventing Traditions, in: Eric Hobsbawm und 
Terence Ranger (Hgg.), The Invention of Tradition, Cambridge 1983, S. 1–14.

Honnefelder, Ludger, Scientia transcendens. Die formale Bestimmtheit der 
Seiendheit und Realität in der Metaphysik des Mittelalters und der Neuzeit (Duns 
Scotus, Suárez, Wolff, Kant, Peirce), Hamburg 1990.

Isaac, Jean, Le Peri Hermeneias en Occident de Boèce à Saint Thomas. Histoire 
Littéraire d’un traité d’Aristote, Paris 1953.

Kappelmacher, Alfred, Der schriftstellerische Plan des Boethius, in: Manfred 
Fuhrmann und Joachim Gruber (Hgg.), Boethius, Darmstadt 1984.

Karamanolis, George, Plato and Aristotle in Agreement?: Platonists on Aristotle 
from Antiochus to Porphyry, Oxford 2006.

Ders., Porphyry: The First Platonist Commentator on Aristotle, in: Bulletin of the 
Institute of Classical Studies 47, 2004, S. 97–120.

Kitzbichler, Josefine, Nach dem Wort, nach dem Sinn. Duale Übersetzungstypo-
logien, in: Hartmut Böhme, Christof Rapp und Wolfgang Rösler (Hgg.), Überset-
zung und Transformation, Bd. S. 31–45, Berlin / New York 2007.

Kretzmann, Norman, Aristotle on Spoken Sound Significant by Convention, in: 
J. Corcoran (Hg.), Ancient Logics and Its Modern Interpretations, Dordrecht / Bos-
ton 1974.

Ders., Plato on the Correctness of Names, in: American Philosophical Quarter-
ly 8.2, 1971, S. 126–138.

Ders., Semantics, History of, in: P. Edwards (Hg.), The Encyclopedia of Philoso-
phy, Bd. 7, New York / London 1967.

Krewet, Michael, Bilder des Unräumlichen. Zum Erkenntnispotential von Dia-
grammen in Aristoteleshandschriften, in: Wiener Studien 127, 2014, S. 71–100.

Ders., Die stoische Theorie der Gefühle. Ihre Aporien. Ihre Wirkmacht, Heidel-
berg 2013.

Ders., Die Theorie der Gefühle bei Aristoteles, Heidelberg 2011.

Ders., Platons Kratylos im Transfer, erscheint vorauss. 2016.

Kytzler, Bernhard, Fidus interpres: The theory and practice of translation in clas-
sical antiquity, in: Antichthon 23, 1989, S. 42–50.

Ludwig, Günter, Cassiodor. Über den Ursprung der abendländischen Schule, 
Frankfurt am Main 1967.

Magee, John, Boethius on Signification and Mind, Leiden / New York / Koppen-
hagen / Köln 1989.

DOI: 10.13173/9783447106092.171 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



177Literatur

Ders., On the Composition and Sources of Boethius’ Second Peri Hermeneias 
Commentary, in: Vivarium 48, 2010, S. 7–54.

Mansfeld, Jaap, Doxography of Ancient Philosophy (Winter 2013), in: Edward 
N. Zalta (Hg.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy. URL = http://plato.stan-
ford.edu/archives/win2013/entries/doxography-ancient/

Marenbon, John, Boethius, New York 2003.

Marrou, Henri-Irénée, Augustinus und das Ende der antiken Bildung, Pader-
born / München / Wien / Zürich 1982.

Martin, Christopher J., The Logical Textbooks and their Influence, in: John Ma-
renbon (Hg.), The Cambridge Companion to Boethius, Cambridge 2009, S. 56–84.

Minio-Paluello, Lorenzo, Boethius als Übersetzer und Kommentator aristoteli-
scher Schriften (1957), in: Manfred Fuhrmann und Joachim Gruber (Hgg.), Boe-
thius, Darmstadt 1984.

Morrhead, John, Boethius’ Life and the World of Late Antique, in: John Marenbon 
(Hg.), The Cambridge Companion to Boethius, Cambridge University Press, 2009.

Mulsow, Martin, Prekäres Wissen. Eine andere Ideengeschichte der Frühen Neu-
zeit, Berlin 2012.

Pépin, Jean, Sumbola, sèmeia, homoiomata. A propos de De interpretatione 1, 
16a3–8 et Politique VIII 5, 1340a6–39, in: Aristoteles Werk und Wirkung. Paul Mo-
raux gewidmet 1, Berlin 1985, S. 22–44.

Radke-Uhlmann, Gyburg, Beten, um zu erkennen – Glaube und Erkenntnisauf-
stieg im spätantiken Platonismus, in: Erwin Dirscherl und Christoph Dohmen 
(Hgg.), Freiburg / Basel / Wien 2008, S. 45–62.

Radke-Uhlmann, Gyburg, Der antike Platonunterricht, unveröff. Manuskript.

Radke-Uhlmann, Gyburg, Kontinuität oder Bruch? – Die Diskussion um die Uni-
vozität des Seins zwischen Heinrich von Gent und Johannes Duns Scotus als 
philosophiegeschichtliches Exemplum, in: Arbogast Schmitt und Gyburg Radke-
Uhlmann (Hgg.), Philosophie im Umbruch. Der Bruch mit dem Aristotelismus 
im Hellenismus und im späten Mittelalter – seine Bedeutung für die Entstehung 
des epochalen Gegensatzbewußtseins von Antike und Moderne, Stuttgart 2009, 
S. 105–129.

Radke, Gyburg, Die Theorie der Zahl im Platonismus. Ein systematisches Lehr-
buch, Tübingen und Basel 2003.

Ralfs, Günter, Die Erkenntnislehre des Boethius (repr.), in: Manfred Fuhrmann 
und Joachim Gruber (Hgg.), Boethius, Darmstadt 1984, S. 350–374.

DOI: 10.13173/9783447106092.171 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



178 Literatur

Rehn, Rudolf, Sprache und Dialektik in der Aristotelischen Philosophie, Amster-
dam, Philadelphia 2000.

Robinson, Douglas, Classical theories of translation from Cicero to Aulus Gellius, 
in: TextconText 7.1, 1992, S. 15–55.

Sassen, Ferdinand, Boethius  –  Lehrmeister des Mittelalters, in: Manfred Fuhr-
mann und Joachim Gruber (Hgg.), Boethius, Darmstadt 1984, S. 82–124. 

Schirner, Rebekka S., Inspice diligenter codices Inspice diligenter codices. Philo
logische Studien zu Augustins Umgang mit Bibelhandschriften und -überset-
zungen, Berlin / München / Boston 2015.

Schmitt, Arbogast, Anschauung und Denken bei Duns Scotus. Über eine für die 
neuzeitliche Erkenntnistheorie folgenreiche Akzentverlagerung in der spätmit-
telalterlichen Aristoteles-Deutung, in: Enno Rudolph (Hg.), Die Renaissance und 
ihre Antike. Die Renaissance als erste Aufklärung, Tübingen 1998, S. 17–34.

Ders., Das Universalienproblem bei Aristoteles, in: Ralf Georges Khoury (Hg.), 
Averroes (1126–1198) oder der Triumph des Rationalismus (Internationales Sym-
posium anlässlich des 800. Todestages des islamischen Philosophen, Heidelberg, 
7.–11. Oktober 1998), Heidelberg 2002, S. 59–86.

Ders., Denken und Sein bei Platon und Descartes: Kritische Anmerkungen zur 
,Überwindung’ der antiken Seinsphilosophie durch die moderne Philosophie 
des Subjekts, Heidelberg 2011.

Ders., Die Moderne und Platon, Stuttgart / Weimar 2003.

Ders., Parmenides und der Ursprung der Philosophie, in: Ernst von Angehrn (Hg.), 
Stuttgart / Leipzig 2007, S. 109–139.

Seele, Astrid, Römische Übersetzer. Nöte, Freiheiten, Absichten, Darmstadt 1995.

Shiel, James, Boethius’ Commentaries on Aristotle (repr. 1958), in: Manfred Fuhr-
mann und Joachim Gruber (Hgg.), Boethius, Darmstadt 1984.

Shiel, James, Boethius’ Commentaries on Aristotle, in: Richard Sorabji (Hg.), Aris-
totle Transformed: the Ancient Commentators and their Influence, London 1990, 
S. 349–372.

Sorabji, Richard (Hg.), Aristotle Transformed: the Ancient Commentators and 
their Influence, London 1990.

Suto, Taki, Boethius on Mind, Grammar and Logic, A Study on Boethius’ Com-
mentaries on Peri hermeneias, Leiden 2012.

Smith, Andrew (transl.), Boethius: On Aristole. On Interpretation 1–3, hg. von 
R. Sorabji, London / New York 2010.

DOI: 10.13173/9783447106092.171 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



179Literatur

Uhlmann, Gyburg, On the Function of Platonic Doctrines in Late Antique Com-
mentaries on Metaphysics A 9, A 6 and M 4 – an Example of Late Antique Knowl-
edge Transfer, in: Working Paper des SFB 980 Episteme in Bewegung, Freie Uni-
versität Berlin, N. 1, 2014.

Vogel, Christian, Stoische Ethik und Platonische Bildung. Simplikios’ Kommen-
tar zu Epiktets Handbüchlein der Moral, Heidelberg 2013.

Watts, Edward J., City and school in late antique Athens and Alexandria, Berke-
ley, Los Angeles, London 2006.

Weber, Horst, Von Hieronymus bis Schlegel, Vom Übersetzen und Übersetzern, 
Heidelberg 1996.

Weidemann, Hermann, Aristoteles. Peri Hermeneias. Übersetzt und erläutert von 
Hermann Weidemann, Berlin 1994. 

DOI: 10.13173/9783447106092.171 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447106092.171 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Stellenindex

Aetios
Doxographi Graeci
4.11.1–4: 33       

Ammonios
in PH 
2,9–25: 70
5,2–9: 71
5,14–23: 70 
8,24–28: 3
17,20–25: 73 
20,1–6: 111 
22,12–21: 113 
30,17–19: 73 
31,14: 73 
34,10–41,12: 79 
34,22–26: 90
35,1–5: 90
35,6–12: 90
35,14–24: 91
37,18–27: 91 
62,21–64,25: 89 
62,32–63,5: 89 
64,2: 89 

Aristoteles 
an.
413a10–414a10: 39 
414b16–22: 58 
415a14–23: 48, 61
416b32–418a6: 54, 61 81, 

89, 95 
418a7–25: 59 
427a17–429a8: 58
427a19–20: 62 
428a3–5: 62 
429a15: 53
430a26–28: 58

431a1–8: 61 
431a1–b19: 62 
431a10–26: 122 
431b20–432a1: 63 
432a7–14: 42, 115
432a10–14: 106
432a13–14: 42 
432a15–b7: 52 
432a9–10: 58

anal. post. 
89b25–31: 156

cat.
2a13–19: 50 

EN
1174b33: 157
1177b30–1180a10: 40

mem.
449b30–31: 42, 120
449b30–450a13: 42, 43, 115
450a7–14: 45
450a22–25: 45 
451a12–17: 45 
451b16–22: 46 
451b28–452a6: 46 
453a9–14: 46
453a14–19: 46 

met.
1045b27–1046a35: 81 

PH
16a3–6: 105–109, 112
16a12–16: 104 
16a26–29: 78, 98, 111 
16b33–17a2: 78

Augustinus
c. litt. Pet. 
2,91: 146

civ.
8,2: 146 

conf.
1.23: 146 

doctr. christ.
I.2.2(5): 101 

ep.
40,6: 147 

mag.
II,3,159,78–79: 101 

trin.
3,1, 146

Boethius 
PH
16a6–8: 109 

anal. pr.
137,14–138,2: 101 

arithm.
3,6–11: 148 
7,21–12,22: 34 
7,26–8,4: 25 
8,13–15: 26 
9,6–10,7: 26
10,3–7: 34

cons.
I,1p.4: 35
I,3p.7–8: 37
I,4p.42: 17
I,5c.23–48: 17

DOI: 10.13173/9783447106092.181 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



182 Stellenindex

I,5p.2–6: 18
I,6p.20: 19
III,1p.3–7: 20
III,9c.22–28: 20
III,10p.23–25: 21
III,10p.40–43: 21
III,10p.39–43: 34
III,12c.52–58: 22
IV,1p.8: 23
IV,3p.25: 22 
V,4c: 37, 43, 59
V,4p.25: 58
V,4p.27–30: 58
V,4p.38–39: 59
V,5p: 118
V,5p.1: 59 

in cat.
160A: 139, 152 230C: 149

in isag. 1 
1,8–10: 35 
7,11–23: 24 
7,5–9,23: 34 
7–16: 14
8,11–13: 100, 160 
8,11–18: 141, 148 
8,13–16, 122 
8,18–9,6: 35 
9,23–10,11: 28, 34 
14,18–25: 31
25,8–11: 160 
35,4–6: 160 
64,8: 160 
94,10–12: 160
95,11–96,5: 140
95,14–17: 160

in isag. 2 
135,5–13: 6, 7, 36, 48, 105, 

110, 148
135,10–13: 100 135,13–

136,2: 38
136,2–6: 38

136,2–138,3: 122
136,6–137,3: 39
136,18–19: 39 
137,4–8: 39
137,12–13: 40
137,12–138,3: 39
137,19–138,3: 115 
138–143: 14
138,4–17: 29, 37
138,17–139,20: 29 
139,20–140,8: 102 
142,16–143,7: 29 
165,9–14: 39, 51, 54 
166,6–15: 53
294,11: 157 

in PH1 
7,11–23: 34
29,29–30,10: 113 
31,6–32,3: 4, 151 
32,26–33,6: 67 
33,26–34,2: 77 
41,11–15: 8
41,27–42,24: 104 
42,28–43,3: 118 
70,1–11: 82 
70,11–20: 82 
70,20–23: 82 
72,23–73,13: 138
132,3–8: 152

in PH2 
3,1–4,3: 3 
3,1–4,14: 4
3,1–4,9: 160 3,4–4,14: 14
4,10–14: 110 
4,15–6,15: 65 
4,18–24: 67
5,1–11: 67 
5,4–8: 140
5,19–6,5: 68 
6,20–25: 71
7,18–27: 72 
7,5–7: 140, 153 

7,5–9: 152
8,22–30: 72
8,30–9,16: 70 
8,7–20: 72 
9–27: 154
9,1–10,4: 66
10,14–19: 71 
10,5–11,11: 77 
11,2–11: 79
20,17: 51
20,26–21,5: 49
20,30–31: 39, 51
21,1–2: 51
21,15–25: 49 
21,18–24: 117
21,30–22,6: 126 
22,6–11: 51 
22,6–13, 126
22,12–19: 126 
22,13–19: 50 
22,26–23,5: 127
23,5–14: 137 
23,22–24,7: 136  
24,24: 114 
24,27–30: 117 
24,29: 114 
25,18–22: 46
27,6–10: 139
27,10–22: 47
27,20–28,1: 160 
27,26–28,1: 139 
28,1–25: 42, 115 
28,28–29,2: 43
29,3–11: 42 
29,21–29: 47 
29,30–33,25: 113 
30,5: 113
30,10: 114 
32,13–33,2: 103 
32,16–22: 65 
33,33–34,13: 114 
33,33–34,26: 55
34,12–13: 121 

DOI: 10.13173/9783447106092.181 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



183Stellenindex

34,24–35,2: 78 
34,26–35,8: 53
34,26–27: 115 
37,30–38,7: 154 
39,25–40,2: 154 
40,9–10: 154
40,12–22: 121, 128, 142 
41,13–19: 155 
41,14–16: 119 
41,19: 155 
41,20–23: 120 
41,24–29: 120 
41,29–42,6: 120 
44,26: 114 
47,1–11: 118 
53,11–54,14: 73 
54,29–55,7: 74 
55,6–56,21: 74 
57,10–12: 75 
57,15–24: 75 
59,19–60,16: 99
66,9–15: 75 
67,7–11: 76 
70,20–71,4: 137, 142, 148 
71,4–74,33: 76
71,13–18: 151
74,33–78,28: 76 
75,17–19: 69
79,1–9: 15, 34, 157
79,9–80,6: 12, 14, 34, 143, 

150
80,3–8: 96  
92,25–93,5: 80 
93,1–5: 93 
93,19–22, 95: 94 
93,8–94,13: 80
93,8–9: 80 
94,14–25: 81 
94,14–28: 92 
94,26–28: 81
121,25–26: 152 
130,12–131,28: 129
135,5–13: 132 

137,16ff.: 130 
138,4–143,7: 34
146,20ff.: 79 
152,7–10: 45 
185–250: 37
201,1–6, 151
250,20–251,15, 5, 143, 151
276,8–9, 152
316,10ff.: 79
462,19–463,8: 61

in top. 
336,18–20: 102

intr. syll. cat. 
761B–762C: 157 766A–B: 66

trin.
c.2: 34
c.2,3–4: 34

Cassiodorus 
inst.
1,13,2: 149 
1,9,5: 149

var.
ep. 45: 148 
ep. 52: 149

Cicero 
Acad.
1.11.40: 160
1.26: 159
2.6.18: 160
I.ii.4: 144
II.47.145: 43 

div.
1,vi,127: 101 

fat.
42: 160 

fin.
I.1: 144
I.10: 145

I.6: 133
I.8: 145
III.5: 145

inv.
I.30.48: 101 

opt. gen.
V.14: 133 VII.23: 133

top.
VIII.35: 102 

Tusc.
I.6: 144 

Diogenes Laertios
vitae
10.49: 43
7.49: 43

Hieronymos 
ep.
57,5: 134–135 57,6: 134

Horaz 
ars
133f.: 134

Ovid 
Fasti
III,650, 101

Platon 
Alk. 1
129b–130c: 30

Crat. 
383a3–b2: 83 
384c9–e8: 83 
385a1–391b3: 83 
386d8–387a8: 83
387b–d: 84
388b: 93 
388b10–c2: 82, 125 
388d–e: 84
389c: 93 
389d–390e: 79 

DOI: 10.13173/9783447106092.181 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



184 ﻿Stellenindex

389d3–6: 84 
394b2–46: 85 
394d–396c: 85 
394e1–2: 85 
396d2–421c2: 85 
411b3–c: 86 
411c: 94 
411c6–7: 86
422aff.: 85
422eff.: 85 
423b7–8: 86 
423e1–3: 86 
426cff.: 87 
428c: 87 
429b–c: 87
431a: 87 
431a–433b: 87 
434d–435d: 88 
436b–c: 94 
436b5–6: 88 
438a–439b: 94 
439e: 88 

439e–440b: 88

Phil.
38c–e: 113 
38e–39a: 116 
38e–39e: 115

rep.
533c: 27 soph.
263e–264b: 113 Tht.
186b1ff.: 79 
189d–190a: 113 
189e: 116

Tim.
29b2–c2: 79 

Plotin
enn.
1.2.3,27: 116
5.1.3,7f.: 116
5.3.13,23–28: 117 

Porphyrios
harm. Ptol. 
13,15–15,29: 44

Proklos
in Tim.
III.305.14–21: 117

Quintilian 
inst.
I.6.28: 102

Sextus Empiricus 
adv. math.
7.166–184: 43 

Simplikios
in ench. (Ed. H/Ed. D) 
194,56–60/2,24–29: 2

Stoicorum Veterum 
Fragmenta 

II
Frgt, 166: 5 
Frgt. 149: 73

 

DOI: 10.13173/9783447106092.181 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author


