BOETHIUS
UBERSETZUNGSPROJEKT

Philosophische Grundlagen
und didaktische Methoden
eines spatantiken Wissenstransfers

Von
Christian Vogel

;‘ -
C £25% HARRASSOWITZ VERLAG
/ ~



Vogel - Boethius’ Ubersetzungsprojekt

agebe1e/\\ 216N jaquin au Y / Yarneiges uaydljugssed wnz Jnu
S[euInor z1mosse.lreH


http://www.tcpdf.org

Episteme in Bewegung

Beitrdge zu einer transdisziplindren Wissensgeschichte

Herausgegeben von Gyburg Uhlmann
im Auftrag des Sonderforschungsbereichs 980
,Episteme in Bewegung.
Wissenstransfer von der Alten Welt
bis in die Frithe Neuzeit”

Band 6

2016
Harrassowitz Verlag - Wiesbaden



Christian Vogel

Boethius” Ubersetzungsprojekt

Philosophische Grundlagen und didaktische Methoden
eines spatantiken Wissenstransfers

2016
Harrassowitz Verlag - Wiesbaden



Die Reihe , Episteme in Bewegung” umfasst wissensgeschichtliche Forschungen
mit einem systematischen oder historischen Schwerpunkt in der europaischen und
nicht-europaischen Vormoderne. Sie fordert transdisziplinare Beitrage, die sich
mit Fragen der Genese und Dynamik von Wissensbestanden befassen, und tragt
dadurch zur Etablierung vormoderner Wissensforschung als einer eigenstdndigen
Forschungsperspektive bei.

Publiziert werden Beitrdge, die im Umkreis des an der Freien Universitét Berlin
angesiedelten Sonderforschungsbereichs 980 , Episteme in Bewegung. Wissens-
transfer von der Alten Welt bis in die Frithe Neuzeit” entstanden sind.

Herausgeberbeirat:

A. Eusterschulte (Freie Universitéat Berlin)

K. Hasselmann (Freie Universitat Berlin)

A. Johnston (Freie Universitat Berlin)

J. Kahl (Freie Universitat Berlin)

K. Kriiger (Freie Universitat Berlin)

Chr. Markschies (Humboldt-Universitédt zu Berlin)
T. Renz (Freie Universitat Berlin)

W. Schmidt-Biggemann (Freie Universitét Berlin)
G. Uhlmann (Freie Universitat Berlin)

Gedruckt mit freundlicher Unterstiitzung der Deutschen Forschungsgemeinschaft (DFG).

Abbildung auf dem Umschlag:

Boethius erteilt Unterricht. Initiale der Handschrift Hunter 374 (University of Glasgow Library,
Special Collections) aus dem Jahr 1385.

Mit freundlicher Genehmigung der University of Glasgow Library, Special Collections

oo

Diese Publikation ist unter der Creative Commons-Lizenz CC BY-NC-ND 4.0 lizenziert.
Weitere Informationen: https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedingungen der CC-Lizenz gelten nur fiir das Originalmaterial. Die Verwendung von
Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet durch eine Quellenangabe) wie Schaubilder,
Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmigungen
durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Der Harrassowitz Verlag behilt sich das Recht vor, die Veroffentlichung vor unbefugter
Nutzung zu schiitzen. Antrédge auf kommerzielle Verwertung, Verwendung von Teilen der
Veréffentlichung und/oder Ubersetzungen sind an den Harrassowitz Verlag zu richten.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

iiber https://www.dnb.de/ abrufbar.

Informationen zum Verlagsprogramm finden Sie unter
https://www.harrassowitz-verlag.de/

© Autor/in.

Verlegt durch Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 2016

ISSN 2365-5666 ISBN 978-3-447-10609-2
eISSN 2701-2522 eISBN 978-3-447-19514-0
DOI 10.13173/2365-5666 DOI: 10.13173/9783447106092



Zum Geleit

Andrew James Johnston und Gyburg Uhlmann

Der an der Freien Universitat Berlin angesiedelte Sonderforschungsbereich 980
,Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt bis in die Friihe
Neuzeit”, der im Juli 2012 seine Arbeit aufgenommen hat, untersucht anhand ex-
emplarischer Problemkomplexe aus europdischen und nicht-europaischen Kul-
turen Prozesse des Wissenswandels vor der Moderne. Dieses Programm zielt
auf eine grundséatzliche Neuorientierung wissensgeschichtlicher Forschung
im Bereich der Vormoderne ab. Sowohl in der modernen Forschung als auch
in den historischen Selbstbeschreibungen der jeweiligen Kulturen wurde das
Wissen der Vormoderne héufig als statisch und stabil, traditionsgebunden und
autoritatsabhangig beschrieben. Dabei waren die Stabilitatspostulate moderner
Forscherinnen und Forscher nicht selten von der Dominanz wissensgeschicht-
licher Szenarien wie dem Bruch oder der Revolution gepragt sowie von Perio-
disierungskonzepten, die explizit oder implizit einem Narrativ des Fortschritts
verpflichtet waren. Vormodernen Kulturen wurde daher oft nur eine einge-
schrankte Fahigkeit zum Wissenswandel und vor allem zur — nicht zuletzt histo-
rischen — Reflexion dieses Wandels zugeschrieben. Demgegeniiber will dieser
SFB zeigen, dass vormoderne Prozesse der Wissensbildung und -entwicklung
von standiger Bewegung und auch standiger Reflexion gepragt sind, dass diese
Bewegungen und Reflexionen aber eigenen Dynamiken unterworfen sind und
in komplexeren Mustern verlaufen, als es eine traditionelle Wissensgeschichts-
schreibung wahrhaben will.

Um diese Prozesse des Wissenswandels fassen zu konnen, entwickelte der
SFB 980 einen Begriff von ,Episteme’, der sich sowohl auf ,Wissen’ als auch ,Wis-
senschaft’ bezieht und das Wissen als ,Wissen von etwas’ bestimmt, d. h. als mit
einem Geltungsanspruch versehenes Wissen. Diese Geltungsanspriiche werden
allerdings nicht notwendigerweise auf dem Wege einer expliziten Reflexion er-
hoben, sondern sie konstituieren sich und werden auch reflektiert in Formen der
Darstellung, durch bestimmte Institutionen, in besonderen Praktiken oder durch
spezifische dsthetische oder performative Strategien.

Zudem bedient sich der SFB 980 eines speziell konturierten Transfer-Begriffs,
der im Kern eine Neukontextualisierung von Wissen meint. Transfer wird hier
nicht als Transport-Kategorie verstanden, sondern vielmehr im Sinne komplex
verflochtener Austauschprozesse, die selbst bei scheinbarem Stillstand iterativ
in Bewegung bleiben. Gerade Handlungen, die darauf abzielen, einen erreichten



VI Zum Geleit

Wissensstand zu tradieren, zu kanonisieren, zu kodifizieren oder zu fixieren, tra-
gen zum standigen Wissenswandel bei.

Gemeinsam mit dem Harrassowitz Verlag hat der SFB die Reihe , Episteme in
Bewegung. Beitrdge zu einer transdisziplindren Wissensgeschichte” ins Leben
gerufen, um die Ergebnisse der Zusammenarbeit zu préasentieren und zugang-
lich zu machen. Die Bénde, die hier erscheinen, werden das breite Spektrum der
Disziplinen reprasentieren, die im SFB vertreten sind, von der Altorientalistik bis
zur Mediavistik, von der Koreanistik bis zur Arabistik. Publiziert werden sowohl
aus der interdisziplindren Zusammenarbeit hervorgegangene Bédnde als auch
Monographien und fachspezifische Sammelbédnde, die die Ergebnisse einzelner
Teilprojekte dokumentieren.

Allen ist gemeinsam, dass sie die Wissensgeschichte der Vormoderne als ein
Forschungsgebiet betrachten, dessen Erkenntnisgewinne von grundséatzlichem
systematischen Interesse auch fiir die wissensgeschichtliche Erforschung der
Moderne sind.



Inhalt

VOTrWOTt ... IX
1 Einleitung ... 1
2 Bildungstheoretischer Rahmen des Ubersetzungsprojekts ........... 11
2.1 Zielund Zweck des Projekts ... 12
2.2 Zusammenhang von Bildung und Ethik, Erkenntnis und Gliick ........ 15
2.3 Etappen des Bildungsweges ...............ooiiiiiiiiiiiiiiiiiiin 24
24 Funktionder Logik ... 27
2.5 Fazit ..o 30
3 Boethius’ Seelenkonzeption........................ 33
3.1 Theoretische und praktische Verortung der Seelentheorie in

Boethius” Werk ............. 34
3.2 Uber die Einteilung der Seelenvermogen im Kommentar zur Eisagogé .. 38
3.3 Die Differenzierung des Denkvermdgens im Kommentar zu

De interpret@tione . .........coooiiuiiii it 40
34 Abgrenzung des Denkvermodgens vom Vorstellungsvermogen ......... 41
3.5 Das Denken und sein spezifischer Gegenstand .......................... 48
3.6 Erkenntnisvermdgen der Seele in der Consolatio .......................... 57
37 Fazit ... o 60
4 Boethius’ Sprachkonzept ... 65
4.1 Sprache als Gegenstand philosophischer Erorterung .................... 65
4.2 Worum geht es in De interpretatione? ..................cooiiiiiiii... 66
4.3 Uber Natiirlichkeit und Konventionalitét der Sprache. Oder:

Boethius contra Platon? ........................ 78
4.4 Spracheals Zeichen ... 97
4.5 Innere Sprache’ ... 112
4.6 Fazit ... 122
5 Boethius’ Ubersetzungstheorie und -praxis ............................ 125
5.1 Konsequenzen aus dem Sprachkonzept ......................ooooo 125
5.2 Vom wort- und sinngetreuen Ubersetzen .....................coceeiinns. 131
5.3 Zur Entwicklung der Bedeutung des Lateinischen fiir die Philosophie . 144

54

Didaktische Aspekte der boethianischen Ubersetzungspraxis .......... 150



6 Resiimee - Transferebenen des Ubersetzungsprojekts ................ 159

6.1 Transfer von Begriffen ..................ooo 159
6.2 Transfer von Positionen ...............oooiiiiiiiiiiiiiiiiiinnn 162
6.3 Transfer von philosophischen Konzepten .......................o 165
6.4 Fazit ... 166
Literatur .......ooiii 171

StellenInNdeX . ...ovir i 181



Vorwort

Das vorliegende Buch legt das Vergroierungsglas an die scheinbare Bruchstelle
zwischen griechischer Spatantike und lateinischem Mittelalter. Denn Boethius
stellt mit seinem Ubersetzungsprojekt und seinen darin stattfindenden Ausein-
andersetzungen mit der antiken Philosophie sowohl die pragenden Lehrtexte als
auch das begriffliche Instrumentarium fiir die schulischen Kontexte und grofien
Debatten des Mittelalters zur Verfiigung und nimmt damit eine Art Scharnier-
funktion zwischen den beiden Epochen ein. Ziel der Studie ist es, die verschie-
denen Transferakte des Ubersetzungsprojektes zu untersuchen und dabei die
philosophischen Prinzipien, historischen Voraussetzungen und didaktischen
Methoden dieses Wissenstransfers herauszuarbeiten.

Es lasst sich zeigen, dass die spezifischen kulturellen Kontexte, in die Boethius
das Wissen vermitteln mochte, seine Ubertragungsstrategien zwar beeinflussen,
er in den Prinzipien des vermittelten Denkens sowie in den Methoden und Zie-
len des Lehrens und Lernens jedoch stets der Philosophietradition verpflichtet
bleibt, die er zu iibertragen gedenkt. Boethius mochte bewahren und nicht er-
neuern, er mochte Wissen {ibertragen, aber nicht verformen. Dass Wissen dabei
nicht wie ein Gegenstand einfach {ibergeben werden kann, sondern in den Seelen
seiner Schiiler erweckt und herausgebildet werden muss, ist ein zentrales Prinzip
des Platonismus und Aristotelismus, das auch Boethius verinnerlicht hat und
in seinen Arbeiten wirksam wird. Somit gibt auch er selbst sich nicht mit der
bloen Ubersetzung der Werke zufrieden, sondern stellt seinen Ubersetzungen
des Aristotelischen Organons Kommentare verschiedener Niveaustufen sowie
Einstiegs- und Begleittexte zur Verfiigung, um ein mit der griechischen Sprache
und der platonischen Bildungstradition nicht vertrautes Publikum zu erreichen.

Um das Wissen also bewahren zu kénnen, musste Boethius es bewegen, d. h.
es an die besonderen Umsténde seiner Zeit anpassen und in neue Kontexte ein-
fligen. Dabei gerdt Wissen auf verschiedenen Ebenen in Bewegung, die in diesem
Buch nun entfaltet werden sollen.

Es gibt kaum einen passenderen Ort fiir ein derartiges Forschungsvorhaben als
den Sonderforschungsbereich 980 , Episteme in Bewegung — Wissenstransfer von
der Alten Welt bis in die Frithe Neuzeit”. Die Studie ist ein Ergebnis aus dem von
Gyburg Uhlmann geleiteten Teilprojekt , Prozesse der Traditionsbildung in der De
interpretatione-Kommentierung in Spatantike und Mittelalter.” Ich danke Gyburg
Uhlmann fiir ihre Unterstiitzung und ihre zahlreichen Anregungen sowie Mi-
chael Krewet fiir die projektinternen Erdrterungen, die fiir die Forschung genauso



X Vorwort

befruchtend waren wie die interdisziplindaren Diskussionen in den Konzeptgrup-
pen unter der Leitung von v. a. Andrew James Johnston und Miltos Pechlivanos.

Von besonderem Wert fiir diese Arbeit waren die durch den SFB verwirklich-
ten Moglichkeiten des Austauschs und Lernens von und mit unseren Gastwis-
senschaftlern; fiir mich insbesondere hervorzuheben gelten hierbei Han Baltus-
sen, Michael Griffin, John Magee, John Marenbon, Arbogast Schmitt, Richard
Sorabji, Rainer Thiel und Edward Watts.

Von Herzen danken mdchte ich dariiber hinaus Kristiane Hasselmann und
Angelika Fuss, die bei allen SFB-internen Organisationsangelegenheiten immer
helfend und ermoglichend zur Stelle waren sowie Judith Kretzschmann fiir ihre
geduldigen und strengen sprachlichen Korrekturen.

Der DFG danke ich fiir die finanzielle Bezuschussung zu den Druckkosten,
den Herausgebern und Gutachtern fiir die Aufnahme in die Reihe und Julia
Guthmiiller vom Harrassowitz Verlag fiir die redaktionelle Betreuung.

Gewidmet sei das Buch meiner Familie.

Berlin, im Marz 2016 Christian Vogel



1 Einleitung

Ubersetzen als Wissenstransfer

Boethius gilt als der grofse Lehrmeister des Mittelalters. Beinahe jede Bibliothek
des Mittelalters, deren Bestand uns bekannt ist, fithrte mindestens eines seiner
Werke. Fiir das Bildungsprogramm der artfes liberales gehorten seine Lehrbiicher
sowohl zum Trivium als auch zum Quadrivium zum festen, pragenden Bestand.'
Zeitlich wird Boethius an den Beginn des Mittelalters eingeordnet, seine ganze
Aufmerksambkeit gilt aber dem Denken der Antike. Da seinen zahlreichen Wer-
ken und Ubersetzungen aus den verschiedensten Bildungsbereichen von der
Arithmetik {iber die Geometrie, Musik und Astronomie bis hin zur Logik die
Abhandlungen und Kommentare von Philosophen der griechischen Antike (z. B.
Platon, Aristoteles, Euklid, Ptolemaios, Porphyrios, Nikomachos) zugrunde la-
gen, scheint Boethius eine Art Scharnierfunktion fiir den Ubergang zwischen
Antike und Mittelalter eingenommen zu haben. So gelten seine Ubersetzungen
zum aristotelischen Organon bis in das 12. und teilweise 13. Jahrhundert hinein
als die einzige Grundlage der Gelehrten des Mittelalters fiir den Zugang zur
aristotelischen Logik.?

Boethius” Bearbeitung einer dieser logischen Schriften — ndmlich der Schrift
Peri Herméneias bzw. wie es fortan im Lateinischen heifst: De interpretatione, eine
Schrift {iber den Aussagesatz —legt in besonderem MafSe offen, inwiefern die Wis-
sensbewegung innerhalb der platonisch-aristotelischen Kommentartradition der
Spatantike im Allgemeinen und die Wissensbewegung durch die Ubersetzungs-
leistungen des Boethius im Besonderen Ergebnisse eines Transfers darstellen, der
sich aus einer sich tiber verschiedene historische Situationen, kulturelle Kontexte
und Sprachen erstreckenden Diskussionsgemeinschaft konstituiert. Es ist nicht
ein statisches Wissen, das die Platon und Aristoteles unterrichtenden Lehrer in
der Tradition ihren Schiilern in blindem Gehorsam wie einen Gegenstand wei-
terreichen, sondern es sind zu verstehende Einsichten, die die Schiiler in der Dis-
kussion mit den Texten selbst durchdenken und nachvollziehen sollen. Inner-

1 Vgl. Ferdinand Sassen, Boethius — Lehrmeister des Mittelalters, in: Manfred Fuhrmann und
Joachim Gruber (Hgg.), Boethius, 1984, S. 82-124, S. 95.

2 Vgl. u. a. Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, A Study on Boethius’ Commen-
taries on Peri hermeneias, Leiden 2012, S.4; Joachim Gruber, Boethius: Eine Einfiithrung,
2011, S. 106; John Marenbon, Boethius, New York 2003, S. 164-182; Christopher J. Martin, The
Logical Textbooks and their Influence, in: John Marenbon (Hg.), The Cambridge Companion
to Boethius, 2009, S. 56—84, insb. S. 80-82 oder Ferdinand Sassen, Boethius — Lehrmeister des
Mittelalters, S. 89-95.



2 Einleitung

halb dieser Diskussion werden die Worte und deren Zusammenhénge innerhalb
des behandelten Textes genauso in den Blick genommen wie das Gesamtwerk
des Autors und von anderen Kommentatoren vorgeschlagene Interpretationen
und Lesarten. Die Wissensbewegungen innerhalb der platonisch-aristotelischen
Kommentartradition zeichnen sich dadurch aus, dass das hierdurch vermittel-
te Wissen immer als ein sowohl durch den Lehrer als auch durch den Schiiler
neu zu verstehendes Wissen betrachtet wird.? Mafistab bleiben hierbei zwar die
durch Platon und Aristoteles gewonnenen und in den Texten vermittelten Ein-
sichten, so dass diese Bewegungen substantiell von Stabilitdt und Kontinuitat ge-
pragt sind. Doch dominiert innerhalb der Kommentartradition ein Streben nach
Differenzierung, Kontextualisierung und Akzentuierung der tiberlieferten Wis-
sensbestande, wodurch diese Art des Wissenstransfers immer auch mit einem
Hinzugewinn von neuen Einsichten verbunden ist.*

Boethius als Bewahrer der spdtantiken Kommentartradition

Dieses Verstandnis von Wissensvermittlung dokumentiert Boethius durch die
Weise, wie er sein Ubersetzungsprojekt der aristotelischen Theorie iiber den Aus-
sagesatz angeht. Denn nicht nur die inhaltlichen Sachbeziige zum Verstandnis
von Sprache und deren Funktion im Erkennen und Vermitteln von Wissen wei-
sen Boethius als aktiven Bestandteil des spatantiken Platonismus® aus, sondern
auch die von ihm angewandte, auf diesen Sachbeziigen aufbauende Methode
der Wissensvermittlung und -vertiefung. Boethius versteht sich auch hierbei als
Bewabhrer einer jahrhundertealten Tradition: Er wahlt den Kommentar, der sich
in der spatantiken Wissensvermittlung platonischen und aristotelischen Gedan-
kenguts als die zentrale Lehr- und Verstehenstechnik herauskristallisiert hat, um
sich selbst einem Text und seinem Verstiandnis zu ndhern, diesen dabei als Maf3-
stab ernst zu nehmen, mit anderen Kommentatoren in eine Diskussionsgemein-

3 Vgl.u. a. Simplikios” Anspriiche an den Leser und die Erwartungen an sich selbst im Epiktet-
kommentar: Simpl. in ench. (Ed. H) 194,56-60 (= Ed. D 2,24-29): Kai eioi pév ot Adyot oageic:
0V X€LQOV O¢ [0WE KATX TO dLVATOV dATTLOCEY oV TOVG. ‘O Te YXQ YOAPwV oLUTAO€0TEQOS
Te AUA TEOS AVTOLG YevijoeTal Kal TNG dAnNOelag avT@V KATAVONTIKWOTEQOS, KAl TV
@Llopabawv ol mEog Adyouve acvvnOéotegol, lowe €Eovol Tva xewaywylav €k TG
éounveiag avtav. S. hierzu auch Christian Vogel, Stoische Ethik und Platonische Bildung.
Simplikios” Kommentar zu Epiktets Handbiichlein der Moral, Heidelberg 2013, S.14-27
sowie Ilsetraut Hadot, Le probleme du néoplatonisme alexandrin: Hiérocles et Simplicius,
Paris: Etudes Augustiniennes, 1978, S.164 f.; Ilsetraut Hadot, Introduction Générale, in: II-
setraut Hadot (Hg.), Commentaire sur le Manuel d’Epictéte, Leiden/New York /Brill 1996,
S.1-182, S. 51-60; Ilsetraut Hadot, Simplicius — Commentaire sur le Manuel d’Epictete, ed. L.
Hadot, Bd.I Chapitres I-XXIX, Paris 2001, S. XCVII-C.

4 Vgl. zu den Methoden der Wissensgenerierung in der Kommentartradition ausfiihrlich Gy-
burg Radke-Uhlmann, Der antike Platonunterricht, unveroff. Manuskript, S. 60-118.

5 Spiétestens seit Porphyrios werden im Platonismus bis zum Ende der Spéatantike die platoni-
sche und aristotelische Philosophie als kompatibel mit- und komplementar zueinander aus-
gelegt, vgl. ausfiihrlich hier Ilsetraut Hadot, Athenian and Alexandrian Neoplatonism and
the Harmonization of Aristotle and Plato, Leiden 2015.



Einleitung 3

schaft zu treten und eigene Differenzierungen hinzuzufiigen. Erst wenn dieser
Verstehensprozess vollzogen ist, kann eine sinnvolle Ubersetzung von dem Text
als verstandenen Text angelegt werden. Auch die griechischen Kommentatoren
selbst hatten das Ziel, einen Text als verstandenen Text zu {ibermitteln, rangen
hierbei mit verschiedenen Lesarten des Originaltextes und verschiedenen In-
terpretationen des damit Gemeinten.® Anders jedoch als Boethius konnten die
griechischen Kommentatoren auf das Fundament einer langen Diskussionstradi-
tion aufbauen,” dabei auf Missverstindnisse aufmerksam machen und sich mit
eigenen Interpretationen davon abgrenzen oder sich im Fall von oft verhandel-
ten Diskussionen zu bestimmten Sachverhalten, die stets zu Ubereinstimmung
fiihrten, kurz fassen und sich auf darauf aufruhende, neue Differenzierungen
konzentrieren. Sowohl mit Blick auf den eigenen Wissensgewinn als auch mit
Blick auf die Wissensvermittlung lagen den griechischen Kommentatoren hier-
mit andere Arbeitsbedingungen zugrunde.

Besonderheiten des boethianischen Projekts

Boethius beruft sich selbst auf das bei ihm in dieser Hinsicht anders gelagerte
Problem: Nicht die Moglichkeit eines unmittelbaren Anschlusses an eine Diskus-
sion, in der er auf Fehler seiner Vorgénger aufmerksam machen und eigene Ak-
zente setzen kann, sondern die mit Blick auf die von ihm zu vermittelnden Texte
fehlende Tradition innerhalb seines Kulturkreises stellt bei ihm die Ausgangs-
bedingung dar. Nicht nur, dass seinen potentiellen Lesern der Einblick in die
lebendige Diskussionstradition zu den Texten fehlt — sie konnen die Texte immer
ofter selbst nicht einmal mehr lesen und verstehen.® Boethius beschreibt die Diir-
re der lateinischen Bearbeitungen von Teilen des aristotelischen Organons selbst

6 Vgl z.B. Ammonios’ Anmerkung im Prodmion zu seinem Peri Herméneias-Kommentar,
in der er explizit macht, wie bewusst ihm das inharente Problem der Textiiberlieferung
durch Abschreiben und die damit einhergehende mégliche Veranderung der Auslegung
ist: TovT@WV 00V MEOEIANUUEVWY A AoLmtov MUy émi TV & ynoty g Aéfews Xwoely,
v ovveotoaupévny ovoav EUEAcEwS Te Kal moAvvolag Yépovoav kai VO Poaxelag
TAQAAAXYNG ATty €viote TO vonua EEaAAdTTovoay Kal €v TOAAOLS TV AVTLYQAPWY
Non tovto memovOviav &naocav £ERG €dokiudoauey TaabéoBal mEOS didyvwowv TS
dxoieoTéQag etvat dokovomng ¢kddoewc. (Ammonios, In Aristotelis de interpretatione com-
mentarius (Commentaria in Aristotelem Graeca Bd. 4 Teil 5 = in PH), hg. von Adolf Busse,
Berlin 1897, 8,24-28). Vgl. hierzu auch John Magee, On the Composition and Sources of Boe-
thius” Second Peri Hermeneias Commentary, in: Vivarium 48, 2010, S. 7-54, S. 14.

7 Boethius ist sich dieses Unterschieds zur griechischen Kommentartradition sehr bewusst,
vgl. Boethius, Anicii Manlii Severini Boetii commentarii in librum Aristotelis Peri Erme-
neias. Secundam editionem (=in PH2), hg. von Karl Meiser, Leipzig 1877-1880, 3,1-4,3:
Alexander in commentariis suis liac se inpulsum causa pronuntiat sumpsisse longissimum
expositionis laborem, quod in multis ille a priorum scriptorum sententiis dissideret: mihi
maior persequendi operis causa est, quod non facile quisquam vel transferendi vel etiam
commentandi continuam sumpserit seriem, nisi quod Vetius Praetextatus priores postre-
mosque analyticos non vertendo Aristotelem Latino sermoni tradidit, sed transferendo The-
mistium, quod qui utrosque legit facile intellegit.

8 Vgl. hierzu ausfiihrlich unten Abschnitt 5.3, S. 144ff..



4 Einleitung

explizit.” Also sammelt er Schritt fiir Schritt selbst die Erfahrungen, wie sich die
zum Kanon gereiften Lehrstiicke zur Logik am besten ins Lateinische {ibertra-
gen liefen.”” Im Rahmen seiner Kommentierung des zum Standard geworde-
nen griechischen Einfiihrungstextes in die aristotelische Logik, der Eisagogé des
Porphyrios, stiitzt er sich zunachst auf eine vorhandene lateinische Ubersetzung
und macht hierbei die Erfahrung, wie mangelhaft und teils unverstandlich und
verfilschend diese Vorlage ist. Wahrend der Arbeit an der Ubersetzung und
Kommentierung der aristotelischen Kategorien erfahrt er durch das eigene Tun
die Vorziige, sich durch sorgfiltige Kommentierung sehr gewissenhaft dem Text,
dessen Verstindnis und einer guten Ubersetzung zu néhern. Als Grundlage fer-
tigt er eine Arbeitsiibersetzung an. Es folgen in der Kommentierung erste An-
passungen der Ubersetzungen in den einzelnen Lemmata. Schlieflich, erst wenn
der Text durch sorgféltige Diskussion verstanden zu sein scheint, geht daraus
die abschlieBende Ubersetzungsversion hervor. Eine nun erfolgte, auf eine eigene
Ubersetzung basierende zweite Kommentierung der Eisagogé bringt Boethius zu-
dem die Einsicht in die Vorziige einer schrittweisen, zweistufigen Annaherung
an einen Text. Denn wihrend eine zundchst erste Auseinandersetzung dafiir
sorgt, grundlegende Zusammenhédnge und Verstiandnisfragen zu kldren, eine
Ubersicht iiber den Text, seine Themen und Schwierigkeiten zu erhalten und eine
Ordnung hineinzubringen, kann eine zweite darauf aufbauende Bearbeitung des
Textes in die Tiefe gehen, weitere Zusammenhange erfassen, Nuancen erkennen
und Akzentuierungen und Kontextualisierungen vornehmen. Die Einsichten,
die er mit Blick auf Wissenserwerb und -vermittlung aus dem eigenen Erkennt-
nisweg seiner Arbeit an den ersten beiden Texten zum Einstieg in die Logik ge-
winnt, setzt er erstmals bewusst in padagogischer Absicht bei seiner Bearbeitung
des dritten Textes, De interpretatione, ein.

Boethius’ Arbeiten zu De interpretatione

Boethius kiindigt zwei Kommentare an, einen zum Einstieg fiir die Bearbeitung
und Ordnung der ersten Verstindnisfragen und einen zweiten, darauf aufbau-
enden tiefergehenden Kommentar." Fiir eine leicht nachvollziehbare Vertie-
fung des Themas plane er, so dufiert er sich nach Fertigstellung der Halfte des
zweiten Kommentars, zusétzlich die Erstellung eines eher mit eigenen Worten

9 Vgl. Boeth,, in PH2, 3,1-4,14.

10 Vgl. zur historischen Genese dieser Methode in Boethius” Schaffen Monika Asztalos, Boe-
thius as a transmitter of Greek logic to the Latin West: the Categories, in: Harvard Studies in
Classical Philology, 1993, S.367-407, S.367-371 sowie John Magee, On the Composition and
Sources of Boethius’ Second Peri Hermeneias Commentary, S. 11-13.

11 Vgl. Boethius, Anicii Manlii Severini Boetii commentarii in librum Aristotelis Peri Erme-
neias. Prima edition (=in PH1), hg. von Karl Meiser, Leipzig 1877-1880, 31,6—-32,3: quocirca
nos libri huius enodationem duplici commentatione supplevimus et quantum simplices
quidem intellectus sententiarum oratio brevis obscuraque conplectitur, tantum hac huius
operis tractatione digessimus: quod vero altius acumen considerationis exposcit, secundae
series editionis expediet.



Einleitung 5

zusammengestellten und die Argumentation nachzeichnenden Handbuches.™
Dieser Anspruch einer anagogischen, d.h. den Schiiler langsam zur Erkenntnis
hinauffithrenden Methode ist charakteristisch fiir den spatantiken Philoso-
phieunterricht.” Denn hier liegt das Augenmerk stets auf dem Ausbildungsstand
der Erkenntnisvermdgen der Schiiler, so dass die zu lesenden Texte und deren
Kommentierungen den Schiiler erreichen konnten, ihn auf seinem Erkenntnis-
niveau forderten und Reize setzten, um ihn dadurch von Fehlmeinungen abzu-
bringen und Schritt fiir Schritt zur Reflexion der eigenen Erkenntnisprinzipien
zu bringen."

Aus zweierlei Griinden eignet sich Boethius’ De interpretatione-Kommentar be-
sonders gut dafiir, das Spezifikum des Wissenstransfers durch Ubersetzung in
platonisch-aristotelischer Tradition zu beleuchten: Zum einen weil Boethius hier,
wie beschrieben, erstmalig bewusst und konsequent die Didaktik eines anago-
gisch angelegten Kommentierens anwendet; zum anderen, weil in diesem Text
das Verhaltnis von Sprache zum Denken und Erkennen und die Funktion von
Sprache auf dem Weg zur Erkenntnis behandelt wird. Aus diesen Griinden wird
Boethius’ Bearbeitung der ersten Kapitel von De interpretatione in dieser Studie
eine bevorzugte Stellung aus Boethius” Werk einnehmen.

Das Ringen mit den Worten eines sehr knappen Textes, welches sich in einer
iiber 700-seitigen Kommentierung ausdriickt, und das Eintreten in eine Jahrhun-
derte iibergreifende Diskussionsgemeinschaft waren nicht notig, wenn man da-
von ausginge, dass das zu Erkennende in den Worten selbst steckte.'® Es ist nicht
der blofe aristotelische Text, den Boethius tiberliefern mochte. Es ist vielmehr

12 Vgl. Boeth., in PH2, 250,20-251,15: Est quidem libri hujus (de interpretatione apud Latinos,
apud Graecos vero Ilepi ¢ounveiag inscribitur) obscura oratione series obscurissimis adjec-
ta sententiis atque ideo non hunc magnis expedissem voluminibus, nisi etiam niliil labori
concedens quam pote planissime quod in prima editione altitudinis et subtilitatis omiseram
secunda commentatione conplerem. sed danda est prolixitati venia et operis longitudo libri
obscuritate pensanda est. sunt tamen gradus apud nos satisfacientes lectorum et diligen-
tiae et fastidio cupientium facillime magna cognoscere. huius enim libri post has geminas
commentationes quoddam breviarium facimus, ita ut in quibusdam et fere in omnibus Ari-
stotelis ipsius verbis utamur, tantum quod ille brevitate dixit obscure nos aliquibus additis
dilucidiorem seriem adiectione faciamus, ut quasi inter textus brevitatem commentationis-
que diffusionem medius ingrediatur stilus diffuse dicta colligens et angustissime scripta
diffundens.

13 Vgl. hierzu Christian Vogel, Stoische Ethik und Platonische Bildung. Simplikios” Kommen-
tar zu Epiktets Handbiichlein der Moral, S.24f.; S.28f.,; S.83f. sowie S.380 f. sowie Gyburg
Radke, Die Theorie der Zahl im Platonismus. Ein systematisches Lehrbuch, Tiibingen und
Basel 2003, S.262-319.

14 Vgl. zu den erkenntnistheoretischen Hintergriinden Christian Vogel, Stoische Ethik und
Platonische Bildung. Simplikios’ Kommentar zu Epiktets Handbiichlein der Moral, S. 19-41
sowie S.89-92 sowie zur Praxis ausfiihrlich Gyburg Radke-Uhlmann, Der antike Platonun-
terricht, unverdoff. Manuskript, insb. S. 11-59.

15 Vgl. hierzu die stoische Sprachtheorie (zentral: Hans von Arnim SVFII Frgt. 166), deren
begriindendes Fundament ,nicht im Begrifflichen und in den Bedeutungen, sondern in der
materialen Seite der Worte, d. h. in der wahrnehmbaren Lautmaterie” (Gyburg Radke, Die
Theorie der Zahl im Platonismus, S. 144) liege. Vgl. zur stoischen Sprachtheorie ausfiihrlich



6 Einleitung

das in dem Text ausgedriickte Erkannte und mithilfe des Textes Erkennbare, das
Boethius fiir den lateinischen Sprachraum erhalten mdchte. Wie die griechischen
Kommentatoren mochte auch er einen Text als verstandenen und verstehbaren
Text vermitteln, so dass eine dem Wissenstransfer dienende Ubersetzung beiihm
stets in Form eines aus mehreren Teilen — ndmlich aus dem tiibersetzten Text und
aus der nach didaktischen Mafsstaben angelegten Diskussion des Textes — beste-
henden Paketes angestrebt wird. Wenn Sprache nicht als Abdruck des Denkens,
sondern, wie es bei Platon und Aristoteles erdrtert wird, als Werkzeug des Den-
kens verstanden wird, ist das Verhaltnis zwischen Worten und Gedanken kein
eindeutiges.'® Folglich muss Boethius, wie jeder der griechischen Kommentato-
ren auch, aus der Wahl und dem Einsatz der von Aristoteles verwendeten Worte
und Satze auf die Gedanken schliefSen. Sobald er den Eindruck hat, diese Ge-
danken erkannt zu haben, muss er versuchen, unter Riicksichtnahme aller be-
absichtigten Textndhe und Texttreue zum griechischen Original,'” Worte seiner
lateinischen Sprachgemeinschaft zu finden, die diese Gedanken in dhnlicher Pré-
gnanz wiedergeben. Wissenstransfer durch Ubersetzen ist in diesem Sinne kein
einmaliges Umschlagen von Worten einer Sprache in Worte einer anderen, son-
dern Ergebnis einer intensiven textinternen und textexternen Diskussion. Wenn
hier von Boethius’ Ubersetzungsprojekt die Rede ist, so ist das keineswegs auf die
Ubersetzungstitigkeiten und -prozesse im engeren Sinne beschrankt. Ein Blick
auf Boethius’ schriftstellerischen Plan und dessen Griinde legt vielmehr nahe,
dass Boethius in erster Linie nicht Texte, sondern eine ganze philosophische Tra-
dition sowohl in ihren Inhalten als auch in ihren didaktischen Methoden durch
Ubersetzung fiir den lateinischsprachigen Kulturraum bewahren bzw. verfiigbar
machen mochte.

Ziel des Buches

Ziel dieses Buches ist es, Boethius’ Ubersetzungsprojekt in die verschiedenen
Ebenen der mit diesem Projekt verbundenen Wissenstransfers aufzuschliisseln
und sowohl die Inhalte als auch die Bedingungen dieser Transfers aufzuzeigen.
Die Ubersetzungen im engeren Sinne werden hierbei nur einen Teil darstellen.
Der iibersetzte Text mit seiner lateinischen Terminologie ist das vordergriindige
Produkt des Projekts und bildet (erstens) die offensichtlichste Ebene des Wissens-
transfers. Hiermit sind Schiiler und Leser auch als Erstes konfrontiert. Doch fiir
Boethius steht die Ubersetzung am Ende eines Prozesses, dem eine Einsicht in
die Notwendigkeit der Vermittlung eines Bildungsprogramms, die Idee fiir eine
angemessene Vermittlung, das Ringen nach einem kohérenten Verstandnis und
das Erfassen der Inhalte vorausgehen. Die Ubersetzung der Grundlagentexte ist

Gyburg Radke, Die Theorie der Zahl im Platonismus, S. 133-177 sowie Michael Krewet, Die
stoische Theorie der Gefiihle. Ihre Aporien. Ihre Wirkmacht, Heidelberg 2013, S. 43-49.

16 Vgl. ausfiihrlich hierzu unten Abschnitt 4, S. 65ff.

17 Vgl. Boethius, Anicii Manlii Severini Boethii in isagogen Porphyrii commenta, hg. von Sa-
mule Brandt, Wien 1906, 135,5-13, ausfiihrlich hierzu unten Abschnitt 5.2, S. 131ff.



Einleitung 7

fiir ihn ,nur’ die Basis, auf der aufbauend er erst das Bildungsprogramm entfal-
ten und damit die ihm wichtigen Inhalte vermitteln kann. Daher wahlt er fiir
seine Ubersetzungsarbeit im engeren Sinne mit Blick auf die Grundlagentexte
eine Methode, die ihn zwingt, moglichst eng am Originaltext zu bleiben. ' Seinen
Anspruch formuliert er in dem zweiten Kommentar zu seiner Bearbeitung der
porphyrischen Einfithrung in die Logik:

,Diese zweite Ausgabe der Auslegung erldutert die Ubersetzung, bei
welcher ich allerdings fiirchte, dass ich die Schuld eines sehr ergebenen
Ubersetzers auf mich genommen habe, weil ich Wort fiir Wort gegeniiber-
gestellt und iibersetzt habe. Der Grund hierfiir liegt darin, dass in jenen
Schriften, in denen nach der Erkenntnis der Dinge gesucht wird, nicht die
Anmut einer glanzvollen Sprache, sondern die unverfalschte Wahrheit
wiederzugeben ist. Deshalb scheine ich viel erreicht zu haben, wenn von
den in lateinischer Sprache verfassten Biichern der Philosophie durch die
Reinheit meiner unversehrten Ubersetzung nichts dariiber hinaus an grie-
chischen Schriften gewiinscht wird.”*

Boethius entschuldigt sich hier bei dem Leser seiner Ubersetzungen fiir die spro-
de Schlichtheit dieser Texte. Er fiige keine Verzierungen hinzu und werde sich
nicht bemiihen, den Text durch rhetorische Mittel spannender oder gldnzender
zu gestalten. Diese entschuldigenden Worte zu Beginn seines zweiten Kommen-
tars verdeutlichen den auch noch in der lateinischen Spétantike starken Einfluss
der Forderung Ciceros von der Einheit von Sapentia und Eloquentia® und die
hohen rhetorischen und stilistischen Erwartungen seiner antizipierten Leser-
schaft.?! Boethius’ Ziel jedoch ist Texttreue, Ehrlichkeit und Integritédt gegentiber
dem Original, das als Grundlage fiir die Bildungsarbeit dienen soll. Die Entschul-
digung zielt auf die sprachliche Asthetik der Texte, die in seinen Ubersetzungen
im engeren Sinne keine Rolle spielen soll. Nicht Wohlklang, sondern Wahrheit
ist Programm: sowohl der zu {ibersetzenden Texte als auch der Ubersetzung. Im
zweiten Fall bedeutet das vor allem, dass er nicht mehr wiedergibt, als im Origi-
nal steht, dass er nicht den Text gléttet, erweitert, verziert oder reduziert, solange
die Inhalte erfasst und verstandlich vermittelbar bleiben. Diese formale Orientie-
rung am Wort und am Aufbau des Originaltextes spiegelt zwar Boethius’ Des-
interesse an rhetorischer Schonheit seiner Ubersetzung wider, lasst aber nicht,

18 Ausfiihrlich hierzu vgl. unten S. 131ff.

19 Boeth,, in Isag. 2, 135,5-13: Secundus hic arreptae expositionis labor nostrae seriem transla-
tionis expediet, in qua quidem uereor ne subierim fidi interpretis culpam, cum uerbum
uerbo expressum comparatumque reddiderim. cuius incepti ratio est quod in his scriptis
in quibus rerum cognitio quaeritur, non luculentae orationis lepos, sed incorrupta ueritas
exprimenda est. quocirca multum profecisse uideor, si philosophiae libris Latina oratione
compositis per integerrimae translationis sinceritatem nihil in Graecorum litteris amplius
desideretur.

20 Vgl. Cicero, De inventione, 1,1.

21 Vgl. ausfiihrlich hierzu unten Abschnitt 5.3, S. 144ff.



8 Einleitung

wie wir sehen werden, auf eine Riicksichtslosigkeit gegeniiber Inhalt, Sinn und
Verstandlichkeit schliefSen.?

Dass Boethius nicht davon ausging, mit einer wortgetreuen Ubersetzung be-
reits die Wahrheit, auf die der zu tibersetzende Text zielt, erfassen bzw. vermit-
teln zu konnen, zeigt der ganze Umfang seiner Ubersetzungspraxis sowie der
Anspruch seines Transferverstandnisses. Diesem zufolge habe mit Blick auf die
Sorge um eine gelingende Vermittlung der Inhalte fiir die verschiedenen Niveau-
stufen etwaiger Rezipienten die Ubersetzung des Grundlagentextes stets von
Kommentierungen und zusétzlichen Einfithrungsschriften zum Thema flankiert
zu sein. Die Kommentierung und die Mafsnahmen der didaktischen Vermittlung
sind integraler Bestandteil seines Ubersetzungsprojekts und stellen damit (zwei-
tens) eine weitere Wissenstransferebene dar.

Die Vorgehensweisen bei diesen verschiedenen Aspekten der Ubersetzung
finden ihre Grundlage in den sprachphilosophischen und seelentheoretischen
Einsichten, die fiir Boethius” Konzeption einer gelingenden Vermittlung verant-
wortlich sind. Die ersten Kapitel von De interpretatione verweisen knapp auf die
Zusammenhange, in denen Sprache und Erkenntnis zueinander stehen. Boethi-
us’ Kommentierung nimmt diese knappen Verweise zum Anlass, Einblicke in
sein bzw. das durch ihn von Porphyrios {ibernommene und als richtig erachtete
Verstdandnis dieser Zusammenhéange zu gewédhren, so dass diese Passagen in un-
serem Buch eine zentrale Stellung einnehmen werden. Der Transfer philosophi-
scher Konzepte, die nicht zum Skopos des libertragenen Textes gehdren, in dessen
Kommentierung aber einen grofien Raum einnehmen, dienen damit (drittens) als
ein weiteres Beispiel eines Wissenstransfers, der durch Boethius’ Ubersetzungs-
projekt realisiert wird. De interpretatione zielt im Rahmen des Logikunterrichts
darauf, den Aussagesatz als ein Element des Syllogismus nédher zu beleuchten.
Im ersten Kapitel zeigt Aristoteles an, dass Sprache symbolhaft auf Erkanntes
bzw. seelische Zustinde verweist. Gleichzeitig macht er unmissverstandlich
deutlich, dass seelentheoretische Zusammenhange nicht Skopos dieser Pragmatie
sind, sondern ausfiihrlich in De anima behandelt wiirden. Boethius, der nun die
Passage kommentiert, ist sich dieser Tatsache bewusst.” Gleichzeitig kann er den
dem Griechischen nicht machtigen Leser weder auf den griechischen Text des
Aristoteles noch auf eine eigene Bearbeitung dieses Textes verweisen, da er selbst
weder eine Ubersetzung noch einen Kommentar zu De anima anfertigte. Den-
noch — oder vielleicht besser: deshalb — finden sich sowohl in diesem als auch in
anderen Texten des Boethius Exkurse zu seelentheoretischen Zusammenhéangen.
Diese deuten, so wollen wir hier zeigen, auf ein einheitliches, an Aristoteles’ Leh-
re orientiertes Seelenverstandnis hin, und liegen Boethius’ Schaffen zugrunde.
Damit transferiert er in seinen Schriften auch implizit eine von Aristoteles und

22 Vgl. ausfiihrlich hierzu unten Abschnitt 5.2, S. 131ff.
23 Vgl. Boeth., in PH1, 41,11-15: etenim aliud est principaliter de intellectibus animae disputare,
aliud tantum sibi ad disputationem sumere, quantum ad logicae possit pertinere peritiam.



Einleitung 9

der Kommentartradition ausgehende Seelentheorie in den lateinischsprachigen
Kulturraum.

Diese Einsichten in die seelentheoretischen Zusammenhénge sind zentral
flir sein Schaffen. Zum einen bieten sie die Grundlage fiir seine Vermittlungs-
methoden, zum anderen liegt in ihnen iiberhaupt erst der Grund, dieses riesige
Projekt anzugehen. Denn neben dem an vielen Stellen durchschimmernden Be-
fund, dass die Grundlagentexte und das darin zum Ausdruck gebrachte Den-
ken der aristotelischen und platonischen Philosophie in seinem Kulturkreis den
Status eines prekdren Wissens? innehaben, welches aus mangelndem Interesse,
wegen schwindender Sprachkenntnisse und erschwerter Verfligbarkeit der Tex-
te verloren zu gehen droht,* steht im Zentrum seines Antriebs die Sorge, dass
die Menschen im lateinischsprachigen Kulturkreis nicht mehr in der Lage sein
werden, ihre spezifischen seelischen Potentiale auszubilden und zu betédtigen.
Damit wéren ihnen gemaf3 seinem Philosophieverstandnis die Wege zu ihrem
Gliick nachhaltig versperrt. Anlass fiir Boethius” Projekt ist seine Einsicht in die
bildungstheoretischen Grundlagen und damit in die Prinzipien der Philosophie
des Platonismus und des Aristotelismus, die Boethius auch als Maf$stab fiir seine
ethischen Erkenntnisse und sein padagogisch orientiertes Schaffen dienen. In-
dem Boethius an verschiedenen Stellen die Motivation zu seinem Projekt recht-
fertigt, transferiert er (viertens) auch die Konzeption dieser ganzen Bildungstheo-
rie — und damit die Funktionen der Ethik, der mathematischen Wissenschaften,
der Logik sowie der praktischen und theoretischen Philosophie fiir das Gliick
des Menschen.

Diese verschiedenen Wissenstransfers, die durch Boethius’ Ubersetzungspro-
jekts realisiert werden, sollen in diesem Buch nun genauer beleuchtet werden. Im
zweiten Kapitel steht die Analyse des Zwecks und damit die Herausarbeitung
des bildungstheoretischen Konzepts und des Philosophiemodells im Zentrum,
welches Boethius dazu anregt, dieses Projekt mit derartigem Eifer umzusetzen.

24 Vgl. ausfiihrlich hierzu Martin Mulsow, Prekéres Wissen. Eine andere Ideengeschichte der
Frithen Neuzeit, Berlin 2012, S. 11-36, insb. S. 14-17: In Boethius” Umfeld zeigt sich vor allem
die erste Form der drei von Mulsow genannten Formen der Prekaritdt eines Wissenssta-
tus. Es ldsst sich namlich mit Blick auf die platonisch-aristotelische Philosophie deutlich
ein prekirer Status der Wissenstriger ausmachen, sowohl der personalen als auch der mate-
rialen. Im Kontext des Riickgangs der griechischen Sprachkenntnisse und des Interesses
an den hoheren Disziplinen des Bildungsprogramms (vgl. unten S.144ff) war auch die
durchgangige Verfiigbarkeit von Vermittlern und Texten dieser Philosophietradition nicht
mehr garantiert. Mit Blick auf die politischen Konflikte zwischen gotischer und kaiserli-
cher Herrschaft, auf den Konflikt zwischen paganer Philosophie und christlicher Lehre (der
529 n. Chr. deutlich spiirbare Folgen im akademischen Betrieb hinterlassen sollte) und auf
das schwindende Interesse und die schwindende Ankniipfbarkeit an Boethius” Lehrinhal-
ten konnen auch Aspekte einer Prekaritit des gesellschaftlichen Status erwogen werden. Auch
der Status der Sprecherrollen kann wenigstens durch die vielen impliziten Aspekte (vgl. unten
S. 62ff.) des Wissenstransfers platonisch-aristotelischer Philosophie im Ubersetzungsprojekt
zum Teil als prekédr bezeichnet werden.

25 Vgl. ausfiihrlich hierzu unten S. 144ff.



10 Einleitung

Das dritte Kapitel widmet sich der Rekonstruktion der Seelentheorie, die Boe-
thius’ Schaffen zugrunde liegt, und die er auf verschiedenen impliziten Ebenen
vermittelt. Die sprachphilosophischen Grundlagen seines Ubersetzungsprojekts
werden im vierten Kapitel analysiert, bevor schliefilich im fiinften Kapitel die
Umsetzung und die Methodik der Ubersetzung sowohl im engeren als auch im
weiteren Sinne in den Fokus riicken.



2 Bildungstheoretischer Rahmen
des Ubersetzungsprojekts

Nicht nur die konkreten Inhalte und Methoden seiner Vermittlung zeugen von
Boethius” Eingebundenheit in die philosophische Tradition des Platonismus der
Spédtantike. Vor allem belegt auch der bildungstheoretische Hintergrund, vor
dem Boethius sein Projekt angeht, wie stark Boethius durch diese Philosophietra-
dition gepragt wurde. Seine Einsichten in die anthropologischen bzw. erkennt-
nis- und seelentheoretischen Grundlagen des Platonismus iiben einen derart
starken Einfluss auf ihn aus, dass er nicht nur in der bedriickenden Situation sei-
ner Gefangenschaft am Ende seines Lebens den Trost in deren Wahrheit suchte,
sondern auch zu Beginn seines schriftstellerischen Wirkens durch eine aus den
Theorien geschlossene Sorge um die Ausbildung der menschlichen Potentiale in
seinem Kulturkreis die Umsetzung seines Bildungsprojekts durch Ubertragung
der Theorien der mathematischen Wissenschaften und der logischen Disziplinen
in die Praxis umsetzte. Die Einsicht in die theoretischen Grundlagen der plato-
nischen Ethik war fiir ihn der innere Antrieb, auf den Befund der dufseren Gege-
benheiten eines steten Riickgangs der Kenntnisse um diese philosophische Tradi-
tion im lateinischsprachigen Kulturraum' entsprechend mit seinem Lehrprojekt
zu reagieren — ganz im Sinne des Bildes aus dem platonischen Hohlengleichnis,
wonach derjenige, der einmal das Licht als Erkenntnisquelle auflerhalb der Hoh-
le erkannt hat, in die Hohle zuriickkehren sollte, um die dort Verbliebenen trotz
aller zu erwartender Widerstrebungen mit allem Eifer ebenfalls ans Licht zu fiih-
ren.

Ziel dieses Kapitels ist es, den Horizont zu skizzieren, vor dem Boethius sein
Projekt angeht. Dadurch soll gleichzeitig demonstriert werden, dass Boethius er-
stens einen bildungstheoretischen Plan hat, zweitens dieser Plan sich als einheit-
liche Philosophie nachzeichnen ldsst und drittens Boethius damit, auch wenn er
in seinem Ubersetzungsprojekt nicht iiber die Vermittlung des Organons hinaus-
kam, die seinem Projekt zugrunde liegenden Prinzipien der platonisch-aristo-
telischen Bildungstradition der Spatantike mit vermittelte. Hierfiir werden wir
zunéachst Ziel und Zweck des Vorhabens herausarbeiten und anschlieflend den
Zusammenhang zwischen Bildung und Ethik nachzeichnen, wie er sich aus Boe-
thius’ ethischem Werk ergibt. Daraufhin soll der von Boethius vorgeschlagene
Bildungsweg kurz vorgestellt werden, bevor wir schliefslich das Verstandnis von
der Funktion der Logik fiir die Bildung des Menschen beleuchten.

1 Vgl unten S. 144ff.



12 Bildungstheoretischer Rahmen des Ubersetzungsprojekts

2.1 Ziel und Zweck des Projekts

Boethius’ Ziel

Das ambitionierte Ziel, welches Boethius mit seinem Ubersetzungsvorhaben
verfolgt, formuliert er explizit im zweiten Buch seines zweiten Kommentars zu
Aristoteles” De interpretatione wie folgt:

,Ich habe, wenn mir die Gunst Gottes gewogen ist, fest beschlossen, dass
ich das gesamte Werk des Aristoteles, sofern es in meine Hande gelangt,
ins Lateinische iibersetzen und dabei griindliche Kommentare in lateini-
scher Sprache verfassen werde. Es gab zwar beriihmte kluge Kopfe, die mit
ihrer Arbeit und Miihe bereits viel von den Dingen, die ich nun behandle,
in lateinischer Sprache zusammengetragen haben. Sie haben dabei jedoch
ein gewisses Maf§ an Ordnung und Struktur missen lassen und auch nicht
das Verhaltnis der Disziplinen untereinander beachtet. Folglich werde ich
all das, was Aristoteles als Ergebnis aus der Griindlichkeit der Logik, aus
dem Ernst der sittlichen Erfahrung und aus der Kenntnis der natiirlichen
Wahrheit verfasst hat, wohl geordnet tiberfiithren und es zusatzlich mit
dem Licht eines Kommentars erhellen. Auch alle platonischen Dialoge
werde ich in das Lateinische {ibertragen, indem ich sie iibersetze und dar-
iiber hinaus kommentiere. Wenn ich das geschafft habe, wiirde ich auch
nicht davor zurtickschrecken, die Ansichten von Aristoteles und Platon
in gewissem MafSe wieder in Einklang zu bringen und zeigen, dass diese
sich nicht, wie es die Mehrheit annimmt, in allen Punkten widersprechen,
sondern —im Gegenteil — in den meisten Dingen und in ihren wichtigsten
philosophischen Ansichten {ibereinstimmen.”?

Boethius mochte sein Vorhaben in drei Schritten angehen: erstens die Uberset-
zung und Kommentierung des gesamten aristotelischen Werkes, zweitens die
Ubersetzung und Kommentierung der platonischen Dialoge und drittens die
Darlegung der gemeinsamen Prinzipien beider Philosophen. Um es vorwegzu-

2 Boeth., in PH2, 79,9-80,6: mihi autem si potentior divinitatis adnuerit favor, haec fixa sen-
tentia est, ut quamquam fuerint praeclara ingenia, quorum labor ac studium multa de his
quae nunc quoque tractamus Latinae linguae contulerit, non tamen quendam quodammo-
do ordinem filumque et dispositione disciplinarum gradus ediderunt ego omne Aristotelis
opus, quodcumque in manus venerit, in Romanum stilum vertens eorum omnium com-
menta Latina oratione perscribam, ut si quid ex logicae artis subtilitate, ex moralis gravitate
peritiae, ex naturalis acumine veritatis ab Aristotele conscriptum sit, id omne ordinatum
transferam atque etiam quodam lumine commentationis inlustrem omnesque Platonis
dialogos vertendo vel etiam commentando in Latinam redigam formam. his peractis non
equidem contempserim Aristotelis Platonisque sententias in unam quodammodo revocare
concordiam eosque non ut plerique dissentire in omnibus, sed in plerisque et his in philoso-
phia maximis consentire demonstrem.



Ziel und Zweck des Projekts 13

nehmen: Er konnte seinen Plan nicht erfiillen.? Doch bis zu seiner Hinrichtung
wéhrend seines 45. Lebensjahres ist es ihm immerhin gelungen, das gesamte
Organon, also neben der Einfiihrung des Porphyrios die logischen Schriften des
Aristoteles, zu denen die Kategorien, De interpretatione, die Analytiken (mindestens
die ersten), die Topica und die Sophistischen Widerlegungen zahlen, zu iibersetzen
und teilweise auch bis zu zweimal zu kommentieren.* Bis zum 12. Jahrhundert
bildeten Boethius’ Ubersetzungen nicht nur die Grundlagen fiir den aristoteli-
schen, sondern fiir den Logikunterricht und die Lehre der Triviumsféacher in den
artes liberales iiberhaupt und damit auch fiir die sich daraus ergebenden grofien
philosophischen Debatten des Mittelalters.>

Deutlich wird hierbei, dass Boethius’ Projekt nicht bloff einem historisch-
antiquarischen, doxographischen Interesse dient, eine alte Denkschule vor dem

3 Vgl hierzu aber auch die Analyse von Kappelmacher, derzufolge Boethius spater von sei-
nem Plan abwich: Alfred Kappelmacher, Der schriftstellerische Plan des Boethius, in: Man-
fred Fuhrmann und Joachim Gruber (Hgg.), Boethius, 1984. Zu den gesellschaftlichen Griin-
den fiir die Hinwendung zur Rhetorik vgl. Henry Chadwick, Boethius. The Consolations of
Music, Logic, Theology, and Philosophy, Oxford 1981, S. 111-120, insb. S. 120.

4 Einen guten Uberblick iiber das logische Werk des Boethius bietet Sten Ebbesen, The Aris-
totelian Commentator, in: John Marenbon (Hg.), The Cambridge Companion to Boethius,
Cambridge University Press, 2009, S.36-39: Boethius {ibersetzte die Eisagogé und kommen-
tierte sie zweimal; er {ibersetzte die Kategorien und kommentierte sie mindestens einmal,
wahrscheinlich auch ein zweites Mal; er tibersetzte Peri Herméneias und kommentierte die
Schrift zweimal; er tibersetzte die ersten Analytiken, ob es hierzu einen Kommentar gibt,
ist fragwiirdig. Dazu {ibersetzte er die Sophistischen Widerlegungen ohne Kommentar und
die Topiken mit einem heute verlorenen Kommentar. (Hinzu kommen Ciceros Topiken in-
klusive Kommentar, sowie womdglich Aristoteles’ Physik inklusive Kommentar. Die Texte
zur Physik sind verloren.) Neben den Ubersetzungen und Kommentaren verfasste Boethius
begleitende Handbiicher zum Logikunterricht: De Divisione, De Hypotheticis Syllogismis, De
Topicis Differentiis sowie Introductio ad Syllogismos Categoricos, dessen erstes Buch in zwei
Versionen existiert. Vgl. zum Umfang des logischen Werks des Boethius ebenfalls Lorenzo
Minio-Paluello, Boethius als Ubersetzer und Kommentator aristotelischer Schriften (1957),
in: Manfred Fuhrmann und Joachim Gruber (Hgg.), Boethius, 1984; James Shiel, Boethius’
Commentaries on Aristotle (repr. 1958), in: Manfred Fuhrmann und Joachim Gruber (Hgg.),
Boethius, 1984; Joachim Gruber, Boethius: Eine Einfiihrung, S.26—44 sowie die Ubersicht
von Taki Suti Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. XIX; Angaben zu den
Aristoteles—Ubersetzungen finden sich tibersichtlich bei Henry Chadwick, Boethius. The
Consolations of Music, Logic, Theology, and Philosophy, 133-141; ausfiihrlich in den Einfiih-
rungen von Minio-Paluello in L. Minio-Paluello und B.G. Dod (Hgg.), Aristoteles Latinus I-
VI, Briigge / Paris / Leiden / Briissel 1961-1975.

5 Vgl. hierzu John Marenbon, Boethius, S.164-182; Christopher J. Martin, The Logical Text-
books and their Influence; Margaret Cameron, Boethius on Utterances, Understanding and
Reality, in: John Marenbon (Hg.), The Cambridge Companion to Boethius, 2009, S.85-104,
S.96-98; Ferdinand Sassen, Boethius — Lehrmeister des Mittelalters; Joachim Gruber, Boe-
thius: Eine Einfiihrung, S.106-108; Christophe Erismann, Non Est Natura Sine Persona.
The Issue of Uninstantiated Universals from Late Antiquity to the Early Middle Ages, in:
Margaret Cameron und John Marenbon (Hgg.), Methods and Methodologies. Aristotelian
Logic East and West, 500-1500, Leiden, Boston 2011. Eine Ubersicht iiber die Kopien der De
interpretatione-Ubersetzung im Mittelalter bietet Jean Isaac, Le Peri Hermeneias en Occident
de Boéce a saint Thomas. Histoire Littéraire D'un Traité D’Aristote, Paris 1953, S. 36.



14 Bildungstheoretischer Rahmen des Ubersetzungsprojekts

Aussterben und Vergessen zu bewahren, sondern ein Denken im Rahmen einer
Bildungstradition zugédnglich machen und dadurch am Leben halten soll, das in
logischer, ethischer und theoretischer Hinsicht an Griindlichkeit, Ernsthaftigkeit
und Scharfsinn Maf3stdbe setze. Nicht Platons und Aristoteles” Schriften, son-
dern deren Denken steht im Mittelpunkt des boethianischen Ubersetzungseifers.
Das zeigt sich zum einen an seinen intensiven Kommentierungstatigkeiten und
Erarbeitungen weiterer Unterrichtsmaterialien; zum anderen stellt er die Grund-
lagen des Denkens dadurch in den Mittelpunkt seines Vorhabens, dass er eben
jene Prinzipien in den platonischen und aristotelischen Schriften explizit machen
und als gemeinsame Prinzipien einer Philosophie darstellen mochte.®

Zweck der Ubersetzungen

Die Vermittlung der Grundlagen dieses Denkens erfordert jedoch eine nach Mafs-
staben der Psychologie und Anthropologie geordnete Padagogik. Nicht nur die
logischen Werke des Aristoteles untereinander bauen aufeinander auf, auch die
Logik insgesamt verfolgt keinen Selbstzweck, sondern dient den Einsichten der
praktischen und theoretischen Teile der Philosophie und damit der Bildung und
Erziehung des Menschen.” Diese Gerichtetheit der einzelnen Werke auf ein be-
stimmtes Erkenntnisziel hin und die Ordnung der aristotelischen Texte unter-
einander vermisst Boethius bei seinen lateinischen Vorgéangern, die sich offenbar
vereinzelt einige Texte in willkiirlicher Reihenfolge zur Ubersetzung vornah-
men.®

Der schriftstellerische Plan des Boethius unterliegt folglich dem bildungstheo-
retischen Plan, das lateinischsprachige Publikum von einer Einfithrung in die
Logik {iiber das Erlernen des logischen Instruments bis hin zu den Einsichten
und Vervollkommnungen in den Teilen der praktischen und theoretischen Phi-

6 Dieses Vorhaben ist sicherlich auch unmittelbar durch Porphyrios” Texte angetrieben wor-
den, doch ist es zugleich Ausdruck einer den Neuplatonismus durchziehenden Tendenz.
Porphyrios ist derjenige Kommentator in der Tradition des Platonismus und Aristotelismus,
von dem ausgehend die platonische und aristotelische Philosophie nicht nur als kompati-
bel miteinander erachtet, sondern auch als komplementéar zueinander verstanden wird (vgl.
hierzu Ilsetraut Hadot, Athenian and Alexandrian Neoplatonism and the Harmonization
of Aristotle and Plato, S.54-65, insb. S.65 sowie George Karamanolis, Porphyry: The First
Platonist Commentator on Aristotle, in: Bulletin of the Institute of Classical Studies 47, 2004,
S.97-120 und George Karamanolis, Plato and Aristotle in Agreement?: Platonists on Aristot-
le from Antiochus to Porphyry, Oxford 2006, S.243-330). Diese Harmonisierungstendenz
durchzog, wie Ilsetraut Hadot detailliert und trefflich darlegen konnte, in verschiedenen
Graden fortan das Schaffen simtlicher Autoren des Neuplatonismus (vgl. Ilsetraut Hadot,
Athenian and Alexandrian Neoplatonism and the Harmonization of Aristotle and Plato).

7 Vgl. die Darstellung des Philosophiesystems und der Ordnung des Logikunterrichts im Pro-
Omion zum ersten Eisagogé-Kommentar Boethius, Anicii Manlii Severini Boethii in isagogen
Porphyrii commenta (= in Isag 1 und 2.), hg. von Samule Brandt, Wien 1906, S. 7-16 sowie die
Diskussion zur Funktion der Logik im zweiten Kommentar: Boeth., in Isag. 2, 138-143. Vgl.
auch unten Abschnitt 2.4, S. 27ff.

8 Vgl. zu Boethius’ Bewertung seiner Vorgéanger Boeth., in PH2, 79,9-80,6 sowie zur Verfiig-
barkeit lateinischer Texte zum Thema: Boeth., in PH2, 3,4-4,14.



Zusammenhang von Bildung und Ethik, Erkenntnis und Gliick 15

losophie zu fithren. Zweck seines schriftstellerischen Plans ist die Vorbereitung
und Durchfiithrung der Ausbildung der seelischen Potentiale seiner Leser und
damit die Hinfiihrung der Schiiler zu ihrer seelischen Bestheit (virtus bzw. areté).
Unmittelbar vor der Bekanntgabe seines schriftstellerischen Plans schreibt er
namlich Folgendes:

»,Wenn das menschliche Geschlecht, insofern es durch Anstrengung ver-
vollkommnet und seine Natur dadurch mit den schonsten Friichten aus-
gestattet wird, sich in dem Grade auch der Ausbildung des Geistes zuwen-
den wiirde, dann wiirden wir nicht so selten die menschlichen Tugenden
gebrauchen. Aber wo Untétigkeit die Seelen nach unten zieht, da erstarrt
sukzessive die Fruchtbarkeit des Geistes durch todbringende Samen. Ich
wiirde auch leugnen, dass dies durch das Wissen um die Anstrengung
eintritt, sondern vielmehr durch ein Unwissen. Denn wer hat sich jemals
von Anstrengungen entfernt, der hiermit erfahren war? Daher miissen wir
die Kraft des Geistes anspannen. Denn es ist wahr, dass der Geist verloren
ist, wenn er vernachldssigt wird.”’

Nicht wer die Miihen seelischer Anstrengungen kennt, schrecke vor der Ausbil-
dung seiner geistigen Fahigkeiten zuriick, sondern wer nicht um die Friichte die-
ser Mithen weif3, wer hierin unerfahren ist und die Konsequenzen der geistigen
Tragheit nicht kennt. Diese beiden hier angefiihrten Zitate erscheinen nicht in ei-
ner separaten Einfithrung vor einer Ubersetzung oder Kommentierung, sondern
inmitten der Diskussion zu De interpretatione zwischen den philosophischen und
grammatikalischen Besonderheiten des Verbs und den Erlduterungen zu den
Funktionen eines Satzes. Boethius zeigt mit diesen allgemeinen Zwischenbemer-
kungen, dass es ihm nie bloff um die Diskussion logischer Spitzfindigkeiten und
die Verselbststandigung logischer Probleme geht, sondern dass die Behandlung
der Logik ihren bestimmten Platz auf einem zielgerichteten Bildungsweg hat.

2.2 Zusammenhang von Bildung und Ethik, Erkenntnis und Gliick

Nicht nur der eigene Trost, den Boethius sich vor dem absehbaren Ende seines
Lebens aus der aristotelisch-platonischen Philosophie zu ziehen versucht, spricht
fiir die existentielle Bedeutung, die er diesem Denken zuschreibt: Boethius ldsst
seinem literarischen Pendant in der Consolatio die Philosophia erscheinen, um sei-
ne Seele wieder aufrichten zu lassen, und zwar eine Philosophia, die davon berich-
tet, wie ihr Gewand vom stoischen und epikureischen P&bel in Fetzen gerissen

9 Boeth., in PH2, 79,1-9: In quantum labor humanum genus excolit et beatissimis ingenii fruc-
tibus conplet, si tantum cur exercendae mentis insisteret, non tam raris hominum virtuti-
bus uteremur: sed ubi desidia demittit animos, continuo feralibus seminariis animi uber
horrescit. nec hoc cognitione laboris evenire concesserim, sed potius ignorantia. quis enim
laborandi peritus umquam labore discessit? quare intendenda vis mentis est verumque est
amitti animum, si remittitur.



16 Bildungstheoretischer Rahmen des Ubersetzungsprojekts

worden sei und wie diese sich selbst mit diesen Fetzen schmiickten und daher fiir
Philosophen gehalten wurden. Sie selbst jedoch vermittelt eindeutig die psycho-
logischen, epistemologischen und ontologischen Grundlagen eines Denkens, das
bei Platon und Aristoteles seinen Ausdruck gefunden hat.

Auch dass er die soeben zitierte Sorge um die seelische Beschaffenheit der
Menschen iiberhaupt unmittelbar vor Verkiindigung seines schriftstellerischen
Ziels formuliert und diese Sorge'® damit zu einem wesentlichen Antrieb fiir sein
Projekt wird," zeugt von einer tief {iberzeugten Einsicht in einen bildungstheo-
retischen Zusammenhang.

Wenn Boethius von der Verwirklichung der menschlichen virtutes (Tugenden)
und den damit verbundenen schénsten Friichten auf der einen Seite und von der
Erstarrung und dem Verlust des Geistes auf der anderen Seite spricht, dann spie-
gelt sich in diesen Worten die Vorstellung von einem Zusammenhang zwischen
Bildung und Ethik bzw. zwischen der Ausbildung von Erkenntnisvermogen und
der Fahigkeit zum nachhaltigen Gliicksempfinden wider. Es ist dieser Vorstel-
lung entsprechend nicht so, dass einem Menschen durch Vernachlédssigung der
Ausbildung und Betétigung seiner spezifischen, rationalen Erkenntnisvermogen
nur einer von diversen moglichen Wegen zu seinem Gliick verstellt werde und
er durch andere Tétigkeiten genauso gliicklich werden konne. Stattdessen neh-
me sich der Mensch, der seinen Geist nicht immer wieder aktiviert und dadurch
ausbildet, alle Moglichkeiten zum nachhaltigen Gliick. Bevor der wissenschaftli-
che Weg dieser Ausbildung nach Boethius nachgezeichnet wird, soll nun gezeigt
werden, wie Boethius diesen Zusammenhang zwischen Bildung und Ethik be-
schreibt.

Da Boethius sich in der Consolatio selbst durch den Mund der Philosophia vor-
wirft, all das, was er durch sie gelernt hat, vergessen zu haben und die ethischen
Konsequenzen dieses Vergessens hier am Deutlichsten zum Ausdruck bringt,
werden wir mit einem Blick in eben dieses letzte Werk beginnen, um den Zusam-
menhang zwischen Bildung und Ethik, wie Boethius ihn verstanden hat, darzu-
legen.

Der Ich-Erzdhler beginnt der ihm zur Hilfe herannahenden Philosophia sein
Leid zu klagen, dass er nun trotz aller philosophischer Bildung und trotz aller
guter Taten so ungerecht bestraft werde, leiden miisse und seinen guten Ruf ver-
liere:

,50 ist es nicht genug, dass mir Deine Ehrerbietung nichts geniitzt hat;
dariiber hinaus wirst vielmehr Du durch den Angriff auf mich misshan-
delt. Und als Gipfel meines Leidens kommt hinzu, dass die Einschétzung
der Menschen sich nicht nach dem Verdienst der Sache, sondern nach dem
Ausgang des wechselhaften Schicksals richtet. Sie halten nur das fiir ein
Werk der Vorsehung, was sich durch einen gliicklichen Ausgang emp-

10 Zu den dufleren Ursachen vgl. unten S. 144ff.
11 Vgl. oben S. 14ff.



Zusammenhang von Bildung und Ethik, Erkenntnis und Gliick 17

fiehlt. Dadurch kommt es, dass von allen Dingen zuerst der gute Ruf die
Ungliicklichen verlasst.” 2

Boethius nimmt das Meinen und Handeln seiner Mitmenschen ihm gegeniiber
als Mafstab fiir den Erfolg oder Misserfolg seiner philosophischen Bildung. Die-
se sei offenkundig vergeblich gewesen, da er nun, trotz guter Handlungen in be-
stem Gewissen, angeklagt in Gefangenschaft sitzt und daraufhin auch noch all
sein Ansehen verliere. Seine lange Klage miindet schliefllich in dem mit unun-
terbrochenen Schmerzen herausgestohnten fiinften Gedicht des ersten Buches:
Etliche Himmels- und Wettererscheinungen, so setzt er diese einzeln aufzihlend
ein, wiirden durch den Schopfer, den conditor, geleitet und gelenkt. Schliefslich:

»Nichts ist ohne Bindung an vorrangigem Gesetz,

kein Werk entfernt sich von seinem eigentiimlichen Platz.
Alles lenkst Du zu bestimmtem Ziele.

Allein das Handeln des Menschen weist Du zuriick
als Lenker in verdientem Maf3e mit einzubeziehen.
Denn warum wechselt das schliipfrige

Gliick so oft die Seiten? Es bedriickt Unschuldige

mit schlimmen Strafen, die dem Verbrecher gebiihren,
und verdorbene Sitten sitzen

auf hohem Throne und treten mit Fiiflen heilige
Nacken und misshandeln sie in ungerechtem Wechsel.
Tugend halt sich versteckt verborgen im Dunklen,
erhellt das Finstre, der Gerechte tragt

die Last des Ungerechten.

[...]

Nun schau auf diese elende Erde,

der Du kniipfst die Blinde der Dinge!

Dieses Werkes nicht der schlechteste Teil —

wir Menschen treiben auf dem Meer der Fortuna.

Die reifenden Fluten, Lenker, zahme

und wie du leitest den unermesslichen Himmel,
befestige durch Gesetz auch die Erde und mach’ sie verbindlich.”*

12 Boethius, De consolatione philosophiae, Opuscula theologica, hg. von Claudio Mereschini,
Miinchen / Leipzig 2005, L4p.42f.: ita non est satis nihil mihi tuam profuisse reuerentiam
nisi ultro tu mea potius offensione lacereris. at uero hic etiam nostris malis cumulus accedit
quod existimatio plurimorum non rerum merita sed fortunae spectat euentum eaque tan-
tum iudicat esse prouisa quae felicitas commendauerit; quo fit ut existimatio bona prima
omnium deserat infelices.

13 Boeth., cons., 1,5¢.23-48: nihil antiqua lege solutum linquit propriae stationis opus. omnia
certo fine gubernans hominum solos respuis actus merito rector cohibere modo. nam cur
tantas lubrica uersat Fortuna uices? premit insontes debita sceleri noxia poena, at peruersi
resident celso mores solio sanctaque calcant iniusta uice colla nocentes. latet obscuris con-
dita uirtus clara tenebris iustusque tulit crimen iniqui. nil periuria, nil nocet ipsis [...] o iam



18 Bildungstheoretischer Rahmen des Ubersetzungsprojekts

Seine Klage richtet sich nun also nicht mehr nur auf die Vergeblichkeit seiner
philosophischen Bildung, sondern vor allem auch gegen Gott, der seinen Beob-
achtungen nach scheinbar bereit sei, alles zu lenken, aber das Schicksal der ein-
zelnen Menschen der Fortuna tiberlasse, die nicht auf die Verdienste oder Grauel-
taten schaue, sondern in augenscheinlicher Beliebigkeit gute Menschen bestrafe
und schlechte Menschen stattdessen mit weltlichen Glitern {iberhaufe.

Die Philosophia ist nun sowohl durch Form als auch durch Inhalt der Rede des
Boethius alarmiert und weist in einer ersten Andeutung den Weg;:

,,Als ich Dich so voller Trauer und Tranen sah, da erkannte ich sofort, dass
Du elend und verbannt bist. Aber wie tief Du schon in der Verbannung
steckst, hatte ich nicht gewusst, hdtte mir Deine Rede es nicht verraten.
Aber Du bist so fern von Deiner Heimat, nicht als ein Vertriebener, son-
dern vielmehr als ein Verirrter; und wenn Du Dich lieber als Vertriebe-
nen einschitzen mochtest, dann doch vielmehr so, dass Du Dich selbst
vertrieben hast. Denn niemals hétte irgendein anderer das Recht, Dich zu
vertreiben. Denn wenn Du Dich nur erinnerst, aus welcher Heimat Du
kommist! Diese wird nicht wie einst die Stadt der Athener durch eine Herr-
schaft der Vielen geleitet. Stattdessen gilt hier: Einer ist der Herrscher, einer
ist der Konig." Jener erfreut sich an der Menge seiner Biirger, nicht an deren
Vertreibung. Die Freiheit der Biirger besteht darin, sich durch seine Ziigel
leiten zu lassen und der Gerechtigkeit zu gehorchen. Und kennst Du nicht
jenes ehrwiirdige Gesetz Deiner Stadt, wonach es ihr ein heiliges Gesetz
ist, dass jemand nicht vertrieben werden kann, wenn er es erwahlt hat,
seinen Wohnsitz in ihr zu griinden. Denn wer umgeben ist von deren Wall
und Bollwerk, braucht nicht mehr zu befiirchten, dass er eine Verbannung
verdiene. Wer aber aufgehort hat, in ihr wohnen zu wollen, hort zugleich
auf, sie zu verdienen. Daher bewegt mich Dein Gesicht mehr als das Aus-
sehen dieses Orts, und ich suche lieber als die mit Elfenbein und Glasern
geschmiickten Wande der Bibliothek den Sitz Deines Geistes, in den ich
nicht die Biicher, aber dereinst das was den Wert des Buches ausmacht, die
Gedanken meiner Biicher hineinlegte.” >

miseras respice terras, quisquis rerum foedera nectis! operis tanti pars non uilis homines
quatimur fortunae salo. rapidos, rector, comprime fluctus et quo caelum regis immemsum
firma stabiles foedere terras.

14 Vgl. Homer, I1., 2, 204; Aristot. Metaph. 1076a4.

15 Boeth., cons., I,5p.2-6: cum te, inquit, maestum lacrimantemque vidissem ilico miserum
exsulemque cognovi; sed quam id longinquum esset exsilium, nisi tua prodidisset oratio,
nesciebam. sed tu quam procul a patria non quidem pulsus es sed aberrasti ac, si te pul-
sum existimari mauis, te potius ipse pepulisti; nam id quidem de te numquam cuiquam
fas fuisset. si enim cuius oriundo sis patriae reminiscare, non uti atheniensium quondam
multitudinis imperio regitur, sed ¢ig koipavdg éotwy, eic PaoiAets, qui frequentia civium
non depulsione laetetur, cuius agi frenis atque obtemperare iustitiae libertas est. an ignoras
illam tuae ciuitatis antiquissimam legem qua sanctum est ei ius exsulare non esse quisquis
in ea sedem fundare maluerit? nam qui uallo eius ac munimine continetur, nullus metus est



Zusammenhang von Bildung und Ethik, Erkenntnis und Gliick 19

Der entscheidende Punkt dieser ersten Diagnose erweist sich in der Erkenntnis,
dass es nicht die dufleren Umstédnde sind, die Anlass zur Sorge geben, sondern
der Geisteszustand des Klagenden, der dort nach seinem Gliick sucht, wo er es
niemals finden kann. Damit stellt sich das Ungliick des Leidenden als Ergebnis
eines Mangels an Bildung bzw. eines Vergessens von einst Erkanntem und Ge-
wusstem dar. Boethius selbst habe sich verirrt und sich selbst damit von seiner
Heimat entfernt. Durch seine personlichen Widerfahrnisse kam es bei ihm zu ei-
ner Umwertung, namlich zur Fokussierung auf Ansehen und materiellen Wohl-
stand als Richtschnur des eigenen Gliicks und Ungliicks. Damit hat er sich von
den Einsichten in die eigentiimliche Natur des Menschen und den damit verbun-
denen ethischen Zielen entfernt. ,Wer aber aufgehort hat, in ihr (seiner Heimat)
wohnen zu wollen, hort zugleich auf, sie zu verdienen.” Wer blof8 in weltlichen
Giitern das Gliick sucht, hat aufgehort, gemaf$ der spezifisch menschlichen Natur
tatig sein zu wollen, und ist damit nicht in der Lage, das entsprechende nach-
haltige Gliick zu geniefien. Er sucht selbstgewéahlt aufserhalb seiner Natur nach
dem Mafstab fiir sein Streben und Meiden und landet zwangslaufig im Ungliick.
Nun ist es folglich eine Frage der Bildung, die ethischen Wegweiser wieder so zu
justieren, dass sie in das wahre Gliick fiihren. Bildung ist der Weg zur Vervoll-
kommnung der Seele gemafs ihrer spezifischen Vermogen, d. h. die Ausbildung
des Menschen ausgehend von der ausschliefilich sinnlichen Bemafsung der Welt
zur Fahigkeit, fiir sich einsehbare Sachverhalte unabhangig von jeder Sinnlichkeit
intelligibel zu erfassen. Dieser Weg miindet zwangslaufig in eine Gotteserkennt-
nis, die Gott nicht nur abstrakt postuliert (obgleich das der notwendige Funke ist,
aus dem sich das Feuer der Erkenntnis entfachen lasst), ' sondern die die Zusam-
menhédnge zwischen der Existenz Gottes, seinem Wesen und dem menschlichen
Wesen aufhellt und die entsprechenden ethischen Implikationen mit sich bringt.

Das Ziel der Philosophia ist es folglich, Boethius zur wahren Gliickseligkeit zu
fiihren:

.Ich habe es sehr wohl bemerkt, wie Du meine Worte schweigend und
aufmerksam verschlungen hast. Diesen Deinen Zustand des Geistes habe
ich sowohl erwartet als auch, was noch richtiger ist, selbst hergestellt. Das,
was jetzt noch kommt, ist dergestalt, dass es beim Kosten sehr scharf, wenn
aber ins Innere aufgenommen sehr siif$ ist. Und wenn Du Dich jetzt schon

ne exsul esse mereatur; at quisquis inhabitare eam uelle desierit pariter desinit etiam mereri.
itaque non tam me loci huius quam tua facies mouet nec bibliothecae potius comptos ebore
ac vitro parietes quam tuae mentis sedem requiro, in qua non libros sed id quod libris preti-
um facit, librorum quondam meorum sententias collocavi.

16 Zum Glauben an Gott als notwendiger Funke zur ,Heilung’ vgl. Boeth., cons., L6p.20: , Fiir
Deine Heilung haben wir mit Deiner richtigen Meinung zur Leitung der Welt den besten
Ziindstoff, weil Du glaubst, dass sie nicht dem Zufall, sondern der géttlichen Vernunft un-
terliegt. Fiirchte Dich also nicht zu sehr, wir werden Dir aus diesem kleinen Funken schon
das Feuer des Lebens entfachen.” — habemus maximum tuae fomitem salutis ueram de mun-
di gubernatione sententiam, quod eam non casuum temeritati sed diuinae rationi subditam
credis; nihil igitur pertimescas, iam tibi ex hac minima scintillula uitalis calor illuxerit.



20

Bildungstheoretischer Rahmen des Ubersetzungsprojekts

als einen Horbegierigen bezeichnest, in welchem Mafle wirst Du erst ent-
flammen, wenn Du erfahrst, wohin ich nun versuche Dich zu fiihren.” Ja,
wohin denn?’, fragte ich. Darauf antwortete sie: ,Zur wahren Gliickselig-
keit, von der auch Deine Seele traumt. Da aber Dein Blick an den Abbildern
gefesselt ist, bist Du nicht in der Lage, diese zu erkennen.” Daraufhin ich:
JIch beschwdre Dich: Tue das und zeige mir ohne jegliches Zogern, was
sie in Wahrheit ist.” ,Das werde ich Dir zuliebe gerne tun. Doch werde ich
zuvor versuchen, den Fall, der Dir bekannter ist, mit Worten zu bezeich-
nen und darzustellen, damit dieser genau untersucht ist, wenn Du Deine
Augen auf den entgegengesetzten Teil richtest und Du dann die Form der
wahren Gliickseligkeit zu erkennen vermagst.” "

Die Philosophia demonstriert im Anschluss hieran die verschiedenen Versuche
der Menschen, zu ihrem Gliick zu gelangen. Wahrend sie ihr Gliick in der Stei-
gerung von Besitz, Ehre, Macht, Ruhm oder Lust vermuten, widerlegt die Philo-
sophia all diese Wege und Ziele als nicht zur Gliickseligkeit fiihrend. Mit einem
Gebet schliefilich leitet sie die Erorterungen der vollkommenen Gliickseligkeit
ein. Das Gebet endet wie folgt:

,Vater, gestatte es meinem Geist, den hochheiligen Sitz zu erklimmen, er-
mogliche es ihm, die Quelle des Guten zu betrachten, erlaube ihm, mit
wiedergewonnenem Licht den begreifenden Blick seines Geistes auf Dich
zu richten. Lose die irdischen Nebel auf, zermahle die schweren Gewichte
und funkle mit Deinem Glanz. Denn Du bist die Klarheit, Du bist die be-
friedende Ruhe fiir die Frommen. Denn Dich selbst zu erkennen ist Ziel,
Anfang, Lenkung, Leitung, Weg und Ende.”"®

Das Gebet verweist darauf, dass der Blick nun auf begriffliche, fiir sich erkennba-
re Sachverhalte gerichtet wird." Uber eine begriffliche Erorterung des Vollkom-

17

18

19

Boeth., cons., III,1p.3-7: Tum illa * Sensi,” inquit, ‘cum uerba nostra tacitus attentusque ra-
piebas, eumque tuae mentis habitum uel exspectaui uel, quod est uerius, ipsa perfeci. Talia
sunt quippe quae restant, ut degustata quidem mordeant, interius autem recepta dulcescant.
Sed quod tu te audiendi cupidum dicis, quanto ardore flagrares, si quonam te ducere aggre-
diamur agnosceres!” Quonam? inquam. ‘Ad ueram’, inquit, ‘felicitatem, quam tuus quoque
somniat animus, sed occupato ad imagines uisu ipsam illam non potest intueri.” Tum ego:
‘Fac obsecro et quae illa uera sit, sine cunctatione demonstra.” ‘Faciam,” inquit illa, ‘tui causa
libenter. Sed quae tibi causa notior est, eam prius designare uerbis atque informare conabor
ut ea perspecta cum in contrariam partem flexeris oculos, uerae beatitudinis speciem possis
agnoscere.

Boeth., cons., I11,9¢.,22-28: Da pater augustam menti conscendere sedem, Da fontem lustra-
re boni, da luce reperta In te conspicuos animi defigere uisus. Dissice terrenae nebulas et
pondera molis Atque tuo splendore mica! Tu namque serenum, Tu requies tranquilla piis, te
cernere finis, Principium, uector, dux, semita, terminus idem.

Zur Funktion des Gebets im Platonismus vgl. Christian Vogel, Stoische Ethik und Platoni-
sche Bildung. Simplikios” Kommentar zu Epiktets Handbiichlein der Moral, S.366-385 so-
wie Gyburg Radke-Uhlmann, Beten, um zu erkennen — Glaube und Erkenntnisaufstieg im



Zusammenhang von Bildung und Ethik, Erkenntnis und Gliick 21

menen und des Unvollkommenen kommt die Philosophia letztlich zu folgendem
Ergebnis:

,Denn da die Menschen durch Erlangung der Gliickseligkeit gliickselig
werden, die Gottheit aber mit der Gliickseligkeit identisch ist, steht fest,
dass sie durch Erlangung der Gottheit gliicklich werden: weil sie aber wie
sie durch Erlangung der Gerechtigkeit gerecht und durch Erlangung der
Weisheit weise werden, so ist es aus dem gleichen Grund notwendig, dass
sie durch Erlangung der Gottheit Gott werden. Jeder Gliickselige folglich
ist Gott. Sicherlich, von Natur aus gibt es nur einen, aber nichts hindert
daran, dass es durch Teilhabe so viele wie moglich sind.”*

Und schlie8lich ergibt sich, wie Boethius formuliert, , die schonste Einsicht, die
uns die Vernunft zu kniipfen empfiehlt” (atqui hoc quoque pulchrius nihil est quod his
adnectendum esse ratio persuadet):

»Da folglich alles um des Guten willen erstrebt wird, so wird von allen
nicht jenes [vordergriindige Ziel] begehrt, sondern vielmehr das Gute
selbst. Aber wir haben bereits eingestanden, dass wegen der Gliickselig-
keit alle iibrigen Dinge gewiinscht werden. Folglich suchen wir auch die
Gliickseligkeit allein, woraus wiederum deutlich wird, dass die Substanz
des Guten selbst und der Gliickseligkeit dieselbe ist. Aber dass Gott und
die wahre Gliickseligkeit identisch sind, haben wir bereits bewiesen. Folg-
lich ist es moglich, mit Sicherheit zu schliefSen, dass die Substanz Gottes
auch im Guten selbst und nirgendwo anders gelegen ist.”*!

Das einzusehende Ziel der ganzen Unterweisung, die in Boethius’ Fall letztlich
eine Erinnerung an bereits Erkanntes bzw. eine Vertiefung von bislang nur ab-
strakt Erkanntem darstellt, ergibt sich aus dem Folgen der Vernunft. Gott wird
hierbei als das Gute erwiesen: Alles strebe nach Gott, der Gliickseligkeit, dem
Guten. Und Gott lenke mit dem Steuer der Giite das All, das ihm freiwillig folgt.
Mit dieser wiedererlangten Einsicht werde klar, dass nicht Gott sich von den
Menschen abgewandt habe, sondern der leidende Boethius sich von Gott — bzw.

spatantiken Platonismus, in: Erwin Dirscherl und Christoph Dohmen (Hgg.), Freiburg / Ba-
sel / Wien 2008, S. 45-62.

20 Boeth., cons., II,10p.23-25: Nam quoniam beatitudinis adeptione fiunt homines beati, bea-

21

titudo uero est ipsa diuinitas, diuinitatis adeptione beatos fieri manifestum est: sed uti iu-
stitiae adeptione iusti, sapientiae sapientes fiunt, ita diuinitatem adeptos deos fieri simili
ratione necesse est. Omnis igitur beatus deus, sed natura quidem unus; participatione uero
nihil prohibet esse quam plurimos.’

Boeth., cons., III,10p.40-43: cum igitur omnia boni gratia petantur, non illa potius quam
bonum ipsum desideratur ab omnibus. sed propter quod cetera optantur beatitudinem esse
concessimus; quare sic quoque sola quaeritur beatitudo. ex quo liquido apparet ipsius boni
et beatitudinis unam atque eandem esse substantiam. —[...] - sed deum ueramque beatitudi-
nem unum atque idem esse monstrauimus. —[...]. — securo igitur concludere licet dei quoque
in ipso bono nec usquam alio sitam esse substantiam.



22 Bildungstheoretischer Rahmen des Ubersetzungsprojekts

von einer vernunftgemdfien Erfassung dessen Wesens. Der Mensch habe die
Moglichkeit, seine Erkenntnisvermogen so auszubilden, dass er zu der aus sich
selbst heraus tdtigen, von materiellen Bedingungen unabhéngigen Erkenntnis
des Intellekts gelangen kdnne. Der Weg von den materiell gebundenen Erkennt-
nisvermdgen dorthin ist demnach ein gradueller und verlange die permanente
Betatigung der Vernunftvermogen, um den entsprechenden seelischen Habitus
zu erreichen. Das ist es, was Boethius in seiner mahnenden Aussage vor der Vor-
stellung seines schriftstellerischen Plans im De interpretatione-Kommentar mein-
te, wenn er schreibt: ,Daher miissen wir die Kraft des Geistes anspannen. Denn
es ist wahr, dass der Geist verloren ist, wenn er vernachléssigt wird.” (quare in-
tendenda vis mentis est verumaque est amitti animum, si remittitur).”? Am Ende seines
Lebens umschreibt er denselben Gedanken im Gesang, der das dritte Buch der
Consolatio beschliefit, indem er auf die Geschichte von Orpheus und Eurydike
verweist:

,Diese Erzahlung zielt auf euch, die ihr sucht, euren Geist zum hochsten
Tag zu fithren. Denn wer unterliegend seine Augen auf die Hohle des Tar-
tarus wendet, der verliert das, was er als Wertvolles mit sich fiihrt, wah-
rend er die Schattenwelt anschaut.”?

Der Weg in die Heimat ist demzufolge der Weg zur Verwirklichung der Natur
des Menschen durch Ausbildung und Betétigung seiner verniinftigen Erkennt-
nisvermogen und damit durch Angleichung an Gott. Dieser Weg bestehe aus
mindestens zwei Abschnitten. Der erste Abschnitt besteht in der Beseitigung des
Nebels, d.h. in der Offenlegung der falschen Orientierungen im Denken und
Handeln. Bei Platon wird dieses Stadium die Beseitigung des doppelten Nicht-
wissens genannt und in den Dialogen oft durch in Aporien fithrende bzw. wider-
legende Gesprachsverldufe nachgezeichnet.?* Der zweite Abschnitt ist die Hin-
wendung und Hinfithrung zur Erkenntnis des wahrhaft Seienden und zu den
Prinzipien des Denkens. Wer diesen dem Menschen angemessenen Weg verlasst,
so Boethius in aller Scharfe: , hort auf Mensch zu sein. Und weil es ihm nicht
gelingt, in einen gottlichen Zustand tiberzugehen, verwandelt er sich zum Tier.”*

Die Consolatio eignet sich besonders gut, um den Zweck des Bildungspro-
gramms, das Boethius ins Lateinische iibersetzend und kommentierend {iiber-
trdgt, darzustellen, weil hier in nuce die Notwendigkeit, die Richtung und die
Leistung der Seelenbildung dargestellt wird. Als konkretes, fiir einen Schiiler

22 Vgl. oben S. 14ff.

23 Boeth., cons., 11I,12¢.52-58: uos haec fabula respicit quicumque in superum diem mentem
ducere quaeritis; nam qui Tartareum in specus uictus lumina flexerit, quicquid praecipuum
trahit perdit dum uidet inferos.

24 Zum doppelten Nichtwissen in der platonischen Bildungstheorie vgl. Christian Vogel, Sto-
ische Ethik und Platonische Bildung. Simplikios’ Kommentar zu Epiktets Handbiichlein der
Moral, S. 30f. sowie S.236.

25 Boeth., cons., IV,3p.25: ita fit ut qui probitate deserta homo esse desierit, cum in divinam
condicionem transire non possit, vertatur in belvam.



Zusammenhang von Bildung und Ethik, Erkenntnis und Gliick 23

zu durchlaufendes Bildungsprogramm taugt die Consolatio weniger, da sie doch
den Sonderfall bedient, in dem jemand kuriert wird, der bereits einen weiten
Bildungsweg hinter sich hat und sich durch einen politischen und persénlichen
Schicksalsschlag von dem Weg abbringen lief3, seine verniinftigen Erkenntnis-
vermdgen immer wieder zu aktivieren und auszubilden, und stattdessen sich
auf das scheinbare Leid der persénlichen Umstande zu fokussieren begann. Die
Symptome des vollig Ungebildeten und des philosophisch zwar Gebildeten, aber
Verirrten sind jedoch dieselben. Beide suchen dort nach Gliick, wo es nicht zu
finden ist und werden dadurch zwangsldufig ungliicklich. Der Unterschied be-
steht in dem nun zu gehenden Weg. Wahrend der Ungebildete langsam erst von
seinen Gewohnheiten abgebracht und von seinen Fehlorientierungen iiberzeugt
werden und richtiges Schlieffen und angemessenes Unterscheiden erstmalig ler-
nen muss,* geniigen bei dem Verirrten Erinnerungen an bereits getatigte Unter-
scheidungen, so dass hier schnell auf einem anderen Niveau unterrichtet werden
kann.

Der kurze Blick auf die Consolatio sollte zeigen, wie ethische Orientierung und
philosophische Bildung bei Boethius zusammenhangen und welchem ethischen
Zweck sein ganzes Bildungsprogramm unterliegt. Ziel ist die Gliickseligkeit.?”
Der Weg dorthin fiihrt nur iiber die Gotteserkenntnis, zu der wiederum die Er-
kenntnis- und damit auch die ihnen nachfolgenden Strebevermdgen von der
Orientierung auf Sinnlichkeit gelost werden und zu dem Vermdogen ausgebildet
werden miissen, Unterscheidungen im Begrifflichen tatigen zu konnen. Der Weg
zuriick in die Heimat, der Weg zur Géttlichkeit, schliefSlich fiihrt {iber die Philo-
sophie. Sie selbst sagt:

»~Nachdem Du alles durchschritten hast von dem, was ich als Notwendiges
vorausschickte, glaube ich, dass Dir nun der Weg, der Dich nach Hause
fiihrt, zu zeigen ist. Auch will ich Deinem Geist Fliigel verleihen, auf de-
nen er sich in die Hohe erheben kann, so dass Du, wenn die Verwirrung
vertrieben ist durch meine Fiihrung, auf meinen Wegen und auch mit mei-
nem Gefahrt sicher in die Heimat zuriickkehren kannst.”?®

26 Simplikios” Epiktetkommentar ist ein beeindruckendes Beispiel dafiir, wie einem Philoso-
phieanfanger in langsamen Schritten die falsche Orientierung im Handeln abgew6hnt und
die Griinde dazu nahegebracht werden. Vgl. ausfiihrlich hierzu Christian Vogel, Stoische
Ethik und Platonische Bildung. Simplikios” Kommentar zu Epiktets Handbiichlein der Mo-
ral, insb. 5. 386-390.

27 Vgl. ausfiihrlich zur Konzeption des Gliickseligkeitsbegriffs speziell in der Consolatio vor
dem Hintergrund der verschiedenen philosophischen Einfliisse unter Hervorhebung neu-
platonischer Aspekte Jorge Uscatescu Barrén, Boethius’ Gliickseligkeitsbegriff zwischen
spatantikem Neuplatonismus und Christentum vor dem Hintergrund einer an Gott orien-
tierten Ethik, in: Thomas Jiirgasch Andreas Kirchner und Thomas Bohm (Hgg.), Boethius as
a Paradigm of Late Ancient Thought, 2014, S. 147-170.

28 Vgl. Boeth., cons., IV,1p.8 f.: decursis omnibus quae praemittere necessarium puto uiam tibi
quae te domum reuehat ostendam. pennas etiam tuae menti quibus se in altum tollere possit



24 Bildungstheoretischer Rahmen des Ubersetzungsprojekts

2.3 Etappen des Bildungsweges

Meo ductu, mea semita, meis etiam uehiculis: ,,Durch meine Fiihrung, auf meinem Weg
und auch auf meinem Gefdhrt”, so macht es die Philosophia deutlich, gelinge dem
Leidenden die Rettung. Boethius schreibt explizit der Philosophie, so zeigt es die
Allegorie der Consolatio eindriicklich, die Aufgabe zu, den Ungliicklichen auf die
Pfade der Bildung zur Gliickseligkeit zu begleiten und zu leiten. Wir kehren nun
zu den Schriften zuriick, die vor dem Kommentar zu De interpretatione entstan-
den sind, um hieran zeigen zu kénnen, dass und wie dieser Weg bei Boethius
auch schon zu Beginn seines schriftstellerischen Plans in der Bearbeitung der lo-
gischen und mathematischen Schriften angelegt war. Auch in seiner Kommentie-
rung der porphyrischen Einfiihrungsschrift zur aristotelischen Logik beschreibt
Boethius, dass der Weg zur Géttlichkeit nur iiber die Philosophie fiihrt:

,Die Philosophie ndmlich ist gewissermaflen Liebe, Drang und Freund-
schaft zur Weisheit. Doch nicht jener Weisheit, die man in den Kiinsten
und in handwerklichem Wissen und Konnen findet, sondern jener Weis-
heit, die keiner Sache bedarf, die lebhafter Geist und die allein der Dinge
jugendliche Bestimmtheit (ratio) ist. Diese Liebe zur Weisheit aber ist eine
Erleuchtung der erkennenden Seele von jener reinen Weisheit und in ge-
wisser Weise ein Zuriickziehen auf sie selbst und ein Aufruf, so dass das
eifrige Streben nach der Weisheit als ein Streben nach Goéttlichkeit und
als eine Freundschaft zu jenem reinen Geiste erscheint. Diese Weisheit
folglich fiigt jedem Geschlecht der Seelen die Wiirde ihrer Géttlichkeit ein
und bringt sie zu dem der Natur spezifischen Vermogen und der Reinheit
zuriick. Hier hat die Wahrheit des intellekthaften und diskursiven Den-
kens als auch die heilige und makellose Reinheit des Handelns ihren Ur-
sprung.”“*

Mithilfe der Philosophie macht sich die Seele auf den Weg zur Weisheit, die hier
noch etwas vage als lichtbringende Quelle, als etwas Goéttliches und Reines be-
schrieben wird, das diese Reinheit, Gottlichkeit und Helle auf die sich annahern-
de Seele tibertrédgt, so dass die angeglichene Seele ihrem spezifischen Wesen ge-
maf tatig werden kann — d. h. sich sowohl im Denken als auch im Handeln mit

adfigam, ut perturbatione depulsa sospes in patriam meo ductu, mea semita, meis etiam
uehiculis reuertaris.

29 Boeth,, in Isag. 1, 7,11-23: est enim philosophia amor et studium et amicitia quodammodo
sapientiae, sapientiae uero non huius, quae in artibus quibusdam et in aliqua fabrili scientia
notitiaque uersatur, sed illius sapientiae, quae nullius indigens, uiuax mens et sola rerum
primaeua ratio est. est autem hic amor sapientiae intellegentis animi ab illa pura sapientia
inluminatio et quodammodo ad se ipsam retractio atque aduocatio, ut uideatur studium
sapientiae studium diuinitatis et purae mentis illius amicitia. haec igitur sapientia cuncto
equidem animarum generi meritum suae diuinitatis inponit et ad propriam naturae uim
puritatemque reducit. hinc nascitur speculationum cogitationumque ueritas et sancta pura-
que actuum castimonia.



Etappen des Bildungsweges 25

Blick auf Wahrheit und Reinheit in bester Weise verwirklichen kann. Konkreter
formuliert Boethius das Wesen der Weisheit in seiner Schrift zur Arithmetik:

,Die Weisheit namlich ist das Erfassen der Wahrheit der Dinge, die sind
und ihr eigenes unverdnderliches Wesen (substantia) erlangen. Man sagt
jedoch, dass jene Dinge sind, die weder durch Zunahme wachsen noch
durch Verkleinerung verringert werden noch sich durch Wandel veran-
dern, sondern die sich stets in ihrem eigenen Vermogen auf Grundlage
ihrer Natur bewahren.”

Wenig spéter fiihrt Boethius fort:

,Von den Dingen also, das heifit, von dem, was im eigentlichen Sinn ist,
und durch seinen Namen als Seiendes bezeichnet wird, bietet die Weisheit
Wissen an.”3!

Der Zustand der Weisheit ist ein Zustand des Angeglichenseins der Seele an
etwas Seiendem, d. h. an etwas, das stets auf gleiche, seinem Wesen natiirliche
Weise gemafs ist, sich in keiner Weise d@ndert. Nur hier findet sich die Wahrheit
und das Wissen: in der vernunftgemafien Erfassung des Seienden. Boethius steht
damit auch in der parmenideischen Tradition von der Gleichsetzung von Denken
und Sein,* an die auch Platon und die ihm in diesem Punkt folgenden Mittel-
und Neuplatoniker ankniipften.®® Nur Seiendes — und das bedeutet: nur etwas,
das etwas Bestimmtes ist — kann erkannt werden. Der Zustand dieser Erkennt-
nis ist die Weisheit. Die Philosophie ist das Streben dorthin, das dazu neigt, das
Unbestimmte vom Bestimmten scheiden und das Wesen des Seins erkennen zu
lernen. Nun gibt es jedoch verschiedene Weisen, wie sich Seiendes den Menschen
zu erkennen gibt: entweder als diskret geeinte Vielheit (multitudo) oder als konti-
nuierlich geeinte Grofle (magnitudo), entweder fiir sich oder in Relation zu ande-
rem. Diese verschiedenen Seinsweisen erfordern verschiedene Zugangsweisen

30 Boethius, De institutione arithmetica libri duo. De institutione musica libri quinque. Accedit
geometria quae fertur Boetii, hg. von G. Friedlein, Leipzig 1867, 7,26-8,4: Est enim sapientia
rerum, quae sunt suique inmutabilem substantiam sortiuntur, conprehensio veritatis. Esse
autem illa dicimus, quae nec intentione crescunt nec retractione minuuntur nec variationi-
bus permutantur, sed in propria semper vi suae se naturae subsidiis nixa custodiunt.

31 Boeth., De arith., 8,13-15: Horum igitur, id est, quae sunt proprie quaeque suo nomine essen-
tiae nominantur, scientiam sapientia profitetur.

32 Vgl. ausfiihrlich hierzu Anja Heilmann, Boethius” Musiktheorie und das Quadrivium. Eine
Einfiihrung in den neuplatonischen Hintergrund von De institutione misica, Gottingen 2007,
S. 120-130.

33 Vgl. zur genauen Analyse des Zusammenhangs von Denken und Sein bei Platon (und Ari-
stoteles) Arbogast Schmitt, Denken und Sein bei Platon und Descartes: Kritische Anmer-
kungen zur ,Uberwindung’ der antiken Seinsphilosophie durch die moderne Philosophie
des Subjekts, Heidelberg 2011, S. 91-151, insb. S. 110-116. Zur ausfiihrlichen Erlduterung der
Bedeutung von ,Sein” als , etwas Bestimmtes sein” und Bestimmt-Seiendem, sowie der Ur-
spriinge dieser Tradition, vgl. Arbogast Schmitt, Parmenides und der Ursprung der Philoso-
phie, in: Ernst von Angehrn (Hg.), Stuttgart / Leipzig 2007, S. 109-139, insb. S. 114.



26 Bildungstheoretischer Rahmen des Ubersetzungsprojekts

und Unterscheidungen und damit verschiedene Wissenschaften. In der Arith-
metik werden die Vielheiten fiir sich unterschieden, in der Musik das Verhaltnis
einer Vielheit zu einer anderen, in der Geometrie werden die unbewegten Gro-
Ben fiir sich untersucht, in der Astronomie die bewegten Grofien.** Boethius ist
der Erste, der von dem Vierweg als quadruvium spricht, der notwendig beschritten
werden muss, um zu der Weisheit zu gelangen, denn nur dadurch erfasse man
das Sein in all seinen Aspekten:

L, Wenn ein Forscher sich von diesen vier Teilen fern halt, wird er auch nicht
das Wahre finden kénnen. Und ohne eine gewisse Betrachtung der Wahr-
heit wird es keinem gelingen, richtig weise zu sein. Weisheit ist namlich
Erkenntnis und ungeschmalertes Erfassen von jenen Dingen, die wahr
sind. Ich verkiinde also demjenigen, der dies, d. h. diese Wege zur Weis-
heit, verschmaht, dass er nicht in der Lage sein wird, angemessen Phi-
losophie zu betreiben, wenn ndmlich Philosophie Liebe zur Weisheit ist,
welche er durch seine Missachtung zuvor gering geschatzt hat. [...] Es steht
folglich fest, dass derjenige, der dies iibergeht, fiir jegliche philosophische
Bildung verloren ist. Dies ist nun der Vierweg (quadruvium), den diejenigen
gehen miissen, deren vortrefflichere Seele von den uns angeborenen Sin-
neswahrnehmungen zu den zuverldssigeren Erkenntnissen des Intellekts
gefiithrt wird. Denn es gibt gewisse Stufen und bestimmte Ausmafie der
Entwicklungen, auf denen es moglich ist aufzusteigen und fortzuschrei-
ten, so dass diese Disziplinen jenes Auge der Seele — das, wie Platon sagt,
angemessener sei gerettet und ausgebildet zu werden als die vielen Augen
des Korpers, weil durch dieses Licht allein die Wahrheit aufgespiirt und
gesehen werden kann —, jenes den korperlichen Sinnen verborgene und
beraubte Auge wieder zum Erleuchten bringen.”*

34 Vgl. ausfiihrlich zu den Grundlagen und der platonischen Tradition der Herleitung des
Quadriviums Gyburg Radke, Die Theorie der Zahl im Platonismus, S.242-261 sowie Anja
Heilmann, Boethius” Musiktheorie und das Quadrivium. Eine Einfiihrung in den neuplato-
nischen Hintergrund von De institutione misica, S.23-67 sowie S. 88-130.

35 Boeth., De arith., 9,6-10,7: Quibus quattuor partibus si careat inquisitor, verum invenire non
possit, ac sine hac quidem speculatione veritatis nulli recte sapiendum est. Est enim sapien-
tia earum rerum, quae vere sunt, cognitio et integra comprehensio. Quod haec qui spernit
id est has semitas sapientiae ei denuntio non recte esse philosophandum, siquidem philo-
sophia est amor sapientiae, quam in his spernendis ante contempserit.[...] Constat igitur,
quisquis haec praetermiserit, omnem philosophiae perdidisse doctrinam. Hoc igitur illud
quadruvium est, quo his viandum sit, quibus excellentior animus a nobiscum procreatis
sensibus ad intellegentiae certiora perducitur. Sunt enim quidam gradus certaeque progres-
sionum dimensiones, quibus ascendi progredique possit, ut animi illum oculum, qui, ut
ait Plato, multis oculis corporalibus salvari constituique sit dignior, quod eo solo lumine
vestigari vel inspici veritas queat, hunc inquam oculum demersum orbatumque corporeis
sensibus hae disciplinae rursus inluminent.



Funktion der Logik 27

Mit dem Auge der Seele als Bild fiir das Erkenntnisvermogen* verweist Boethi-
us hier auf das unmittelbare Ziel der philosophischen Ausbildung: die Fahig-
keit, iber die Aktivierung des Intellekts jenseits von Sinneswahrnehmungen das
Wahre finden zu konnen. Nur wer versteht, wie sich die verschiedenen Einhei-
ten des Seins konstituieren, kann die Bestimmtheit und das Unveranderliche er-
fassen und dieses von Umbestimmtem und Verdnderlichem unterscheiden. Die
Wissenschaften des Quadriviums lehren den Schiiler folglich, die Wahrheit der
seienden Dinge zu erfassen, und bilden die Pfade zur Weisheit, d. h. zur Ermég-
lichung der Angleichung der Seele an immer hohere Bestimmtheiten bis schliefs-
lich zur menschenmdoglichen Erfassung des Goéttlichen, ¥ mit der, wie wir anhand
der Consolatio verdeutlicht haben, die Gliickseligkeit einhergeht. Doch welche
Rolle spielt nun die Logik auf diesem Weg zur Weisheit? Auf dem Vierweg findet
sie offenbar nicht ihren Platz.

2.4 Funktion der Logik

Nachdem Boethius in seinem ersten Kommentar zur Eisagogé der Philosophie
den Bildungsauftrag zur Weisheit zuschreibt, unterteilt er diese in ihren theo-
retischen und ihren praktischen Teil. Diese Teile unterteilt er wiederum in ihre
Bereiche. Anschlieffend kommt er auf die Kunst zu sprechen, die die Griechen
Logiké zu nennen pflegen:

,Hinzu kommt, damit diese (Teile) sein konnen und damit das Hohere
erkannt werden kann, die iiberaus notwendige und ertragreiche Frucht
jener Kunst, die die Griechen Logik nennen, wir die Kunst vom rationa-
len Denken (ars rationalis) nennen konnen. Weil durch die richtige logische
Argumentation (ratio) einer Rede das, was wahr und angemessen ist, nicht
durch die Kriimmung und Abweichung eines Fehlers getduscht werden
kann. Diese Kunst beurteilen sie in gewissem Sinne als einen Teil der Phi-
losophie, in gewissem Sinne nicht als Teil, sondern Werkzeug und gewis-
sermaflen Ausstattung. Auf welche Weise genau sie dies tun und welcher
der beiden Anregungen sie fiir die Logik Glauben schenken, soll in einem
anderen Werk Erwahnung finden. Diese Untersuchung aber iiber die Gat-
tung (genus), die Art (species), die Differenz, das Proprium und die Akzi-
denz bereitet fiir uns in jeder Erkenntnis der Philosophie gewissermafsen
den Weg. Denn wenn wir lehren, was Gattung, was Art ist, verstehen wir
auch, dass die Philosophie die Gattung ist, die theoretische und die prakti-

36 Vgl. zum Ursprung den Kontext um Plat. rep. 533c.
37 Vgl. ausfiihrlich hierzu Anja Heilmann, Boethius” Musiktheorie und das Quadrivium. Eine
Einfiihrung in den neuplatonischen Hintergrund von De institutione misica, S. 104-129.



28 Bildungstheoretischer Rahmen des Ubersetzungsprojekts

sche Philosophie zweifelsohne die Arten sind. Die Logik aber, ob sie auch
eine Art ist, genau das kénnen wir mithilfe der Ratio abwégen.”®

Es ist demnach die Logik, die es ermdglicht, durch Rede das, was zu erkennen ist,
und das, was zu tun ist, wahrheitserhaltend zu vermitteln. Ohne die Kunst der
Logik wéren weder theoretische noch praktische Philosophie zielfithrend, weil
nicht zu erkennen wire, ob die Hinfithrung zu den Erkenntnissen und Hand-
lungsweisungen richtig oder fehlerhaft, tiberzeugend oder irrefithrend ist. In
seinem zweiten Kommentar vertieft Boethius die hier nur angedeutete Funktion
und Leistung der Logik und die Frage nach der Verortung der Logik in Relation
zur Philosophie.

Die Tatigkeiten der menschlichen Seele dreiteilt Boethius zundchst in das
Erfassen von Anwesendem, das Erkennen von Abwesendem und das Suchen
und Finden von Unbekanntem. Das Vermogen der schlussfolgernden Seele (vis
animae ratiocinantis) verteile all seine Leistungen auf zwei Dinge: zum einen auf
das Erkennen der Natur der Dinge durch eine sichere Methode der Forschung,
zum anderen auf das Wissen fiir das richtige Handeln. Hierbei sei es beinahe
unvermeidbar, dass der forschende Geist vom rechten Weg abkomme. Boethi-
us verweist beispielhaft auf Epikur und dessen geschlussfolgerte ethische und
naturphilosophische Annahmen. Epikurs Unerfahrenheit in der Kunst des logi-
schen Argumentierens und sein Glaube, dass alles, was sich aus der Schlussfolge-
rung ergibt, auch wahrhaft so sei, sei Ursache fiir seine fehlerhaften Ergebnisse.*
Denn anders als beim Abzédhlen, wo es zu jeder gezihlten Zahl als Aquivalent
einen gezdhlten Gegenstand gebe, fithre das schlussfolgernde Argumentieren
ohne Kenntnis von logischen Grundlagen zwangsldufig zu Falschaussagen.

,Dieses gilt aber nicht in gleicher Weise beim logischen Argumentieren
(disputatio). Und nicht alles, was sich im Verlauf der Worte findet, erhalt die
Natur als unabdnderlich. Daher ist es notwendig, dass diejenigen Fehler
begehen, die {iber die Natur der Dinge forschen, ohne die Wissenschaft
vom logischen Argumentieren zu beachten. Wenn nicht zuerst die Wis-
senschaft kommt, die zeigt, welche Schliisse die Wahrheit des Arguments
erhalten, welche nur eine Wahrscheinlichkeit weitergeben, und wenn
man nicht zuerst lernt zu erkennen, welchen Argumenten man vertrauen

38 Boeth., in Isag. 1, 9,23-10,11: Ad haec igitur ut fieri possint et ut superiora intellegi queant,
necessarius maximus uberrimusque fructus est artis eius quam Graeci Aoyunv, nos ratio-
nalem possumus dicere. quod recta orationis ratione quid uerum quidque decens sit, nullo
erroris flexu diuerticuloue fallatur. quam quidem artem quidam partem philosophiae, qui-
dam non partem, sed ferramentum et quodammodo supellectilem iudicarunt. qua autem id
utrique inpulsi ratione crediderint, alio erit in opere commemorandum. haec autem generis,
speciei, differentiae, proprii atque accidentis disputatio in omni nobis philosophiae cogni-
tione quasi quandam uiam parat. nam cum quid genus sit docemur, quid species, intellegi-
mus genus esse philosophiam, species uero indubitanter theoreticen et practicen. de logica
uero, utrum sit species, eadem hac possumus ratione perpendere.

39 Vgl. Boeth,, in Isag. 2, 138,4-17.



Funktion der Logik 29

kann und welche man beargwohnen sollte, so ist es nicht moglich, aus
der Schlussfolgerung die unversehrte Wahrheit zu erkennen. [...] Es ist of-
fensichtlich, dass zundchst die wahre und reine Natur der logischen Ar-
gumentation selbst betrachtet werden sollte, durch deren Kenntnis dann
auch erkannt werden kann, ob das, was mithilfe der logischen Argumen-
tation gefunden wird, richtig erfasst worden ist. Von hier aus sind nun die
Kenntnisse der logischen Disziplin fortzufiihren, welche die Modi des Ar-
gumentierens und die Schlussfolgerungen selbst als Wege des Unterschei-
dens zur Verfiigung stellt, so dass erkannt werden kann, welche Schluss-
folgerung falsch, welche aber wahr ist und welche immer, welche niemals
falsch ist. Das Vermogen der Logik ist aber ein Doppeltes, zum einen ein
Vermogen des Findens (der Argumente), zum anderen ein Vermdgen des
Beurteilens.”*

Mit dem Finden und dem Beurteilen von Griinden hat die Logik auch ihr eigenes
ganz spezifisches Ziel, woraufhin sie von einigen als eigenstdndiger und gleich-
berechtigter Teil der Philosophie neben die praktische und theoretische Philo-
sophie gesetzt wird. Da die Logik allerdings der praktischen und theoretischen
Philosophie gleichermaflen diene und sich ihren Zwecken wiederum unterord-
ne, werde sie von anderen als blofies Instrument der Philosophie betrachtet.*
Boethius geht hier, ohne grofsen argumentativen Aufwand zu betreiben, den ar-
gumentativen Mittelweg. Er kann beiden Positionen nichts entgegnen, so dass fiir
ihn auch nichts dagegen spreche, die Logik zugleich sowohl als Teil als auch als
Instrument der Philosophie zu betrachten. Er begriindet diese Mittlerposition mit
einem Vergleich: Die Teile des Korpers, wie Hand oder Auge, konnten ebenfalls
zugleich ohne Probleme als Teil und Instrument des Korpers aufgefasst werden.*

40 Boeth., in Isag. 2, 138,17-139,20: neque enim sese res ut in numeris, ita etiam in ratiocinatio-
nibus habet. In numeris enim quicquid in digitis recte computantis euenit, id sine dubio in
res quoque ipsas necesse est euenire: ut si ex calculo centum esse contigerit, centum quoque
res illi numero subjectas esse necesse est: hoc uero non aeque in disputatione seruat; neque
enim quicquid sermonum decursus inuenerit, id natura quoque fixum tenetur. Quare ne-
cesse erat eos falli, qui abjecta scientia disputandi de rerum natura perquirerent. Nisi enim
prius ad scientiam uenerit quae ratiocinatio ueram teneat disputandi semitam, quae uerisi-
milem, et agnoscere quae fida, quae possit esse suspecta, rerum incorrupta ueritas ex ratio-
cinatione non potest inueniri. [...] uisum est prius disputationis ipsius ueramque integram
considerare naturam, qua cognita tum illud quoque quod per disputationem inueniretur,
an uere comprehensum esset, posset intelligi. Hinc profecta est igitur logicae peritia disci-
plinae, quae disputandi modos atque ipsas ratiocinationes internoscendi uias parat, ut quae
ratiocinatio nunc quidem falsa, nunc autem uera sit, quae uero semper falsa, quae nunquam
falsa, possit agnosci. Huius autem uis duplex esse perpenditur, una quidem in inueniendo,
altera in iudicando.

41 Vgl. hierzu Henry Chadwick, Boethius. The Consolations of Music, Logic, Theology, and
Philosophy, S.108-111.

42 Vgl. Boeth,, in Isag. 2, 142,16-143,7: , Diesen Streit schlichten wir mit eben jener Ratio. Frei-
lich, so sage ich, hindert nichts daran, dass dieselbe Logik ihre Funktion zugleich in der Art
eines Teils als auch in der Art eines Instruments erfiillen kann. Weil sie ndmlich das Ziel bei



30 Bildungstheoretischer Rahmen des Ubersetzungsprojekts

Auch wenn die Argumentation hier nicht ganz sauber ist,** wird seine Einord-
nung der Logik ziemlich deutlich: Er gesteht ihr zum einen einen innerhalb der
Philosophie ganzlich eigenen Gegenstandsbereich (ndmlich die argumentative
Rede) mit eigenen Zielen (ndmlich dem Finden und Beurteilen von Argumenten)
zu (finis ille logicae quem sola speculatur philosophia). Doch stellt die Logik ihre Lei-
stungen den beiden anderen Teilen der Philosophie zur Verfiigung, ordnet sich
demnach unter und dient als Riistzeug, das die Philosophie notwendigerweise
fiir die Findung der Wahrheit benétigt.

2.5 Fazit

Wenn Boethius seinen schriftstellerischen Plan, die Prinzipien des platonisch-
aristotelischen Denkens iiber die Ubersetzung und Kommentierung der Schrif-
ten von Platon und Aristoteles in die lateinische Sprache zu transferieren, in
seiner Kommentierung zu De interpretatione kundtut und kurz zuvor die zwar
anstrengende, aber auch schonste Friichte mit sich bringende Ausbildung der
menschlichen Seele zu ihrer Bestheit anpreist, so ldsst sich das vor dem Hinter-
grund der hier skizzierten bildungstheoretischen Grundlagen verstehen. Inmit-

sich selbst behalt und dieses Ziel von der Philosophie allein betrachtet wird, kann sie als
Teil der Philosophie gesetzt werden, weil jenes Ziel der Logik jedoch, welches allein die Phi-
losophie betrachtet, auch anderen Teilen der Philosophie ihr Werk anbietet, verneinen wir
nicht, dass sie ein Instrument der Philosophie ist. Es ist aber das Ziel der Logik das Finden
und das Beurteilen von Argumenten. Es wird aber nicht sonderlich wundersam erscheinen,
dass man dasselbe als Teil und als Instrument annehmen kann, wenn wir unsere Aufmerk-
samkeit auf die Teile des Korpers richten, bei denen es auch vorkommt, dass wir sie wie
Instrumente gebrauchen und sie dennoch im ganzen Korper den Ort der Teile behalten. So
wird die Hand namlich zum Tasten, das Auge zum Sehen gebraucht und all die {ibrigen Teil
des Kopers scheinen ihre eigentiimliche Funktion zu haben. So dass dennoch, wenn man
sich auf den Gebrauch des ganzen Korpers bezieht, sie als Instrumente des Korpers aufge-
fasst werden konnen, von denen niemand anzweifeln wird, dass sie auch Teile sind. So ist
auch die Disziplin der Logik gewissermafien ein Teil der Philosophie, weil die Philosophie
allein ihre Meisterin ist, aber auch Instrument, weil durch sie die gesuchte Wahrheit der
Philosophie gefunden wird.” — Hanc litem uero tali ratione discernimus. nihil quippe dici-
mus impedere, ut eadem logica partis uice simul instrumentique fungatur officio. quoniam
enim ipsa suum retinet finem isque finis a sola philosophia consideratur, pars philosophiae
esse ponenda est, quoniam uero finis ille logicae quem sola speculatur philosophia, ad ali-
as eius partes suam operam pollicetur, instrumentum esse philosophiae non negamus. est
autem finis logicae inuentio iudiciumque rationum. quod scilicet non esse mirum uidebitur,
quod eadem pars, eadem quoddam ponitur instrumentum, si ad partes corporis animum
reducamus, quibus et fit aliquid, ut his quasi quibusdam instrumentis utamur, et in toto
tamen corpore partium obtinent locum. manus enim ad tractandum, oculi ad uidendum,
ceteraeque corporis partes proprium quoddam uidentur habere officium. quod tamen si ad
totius utilitatem corporis referatur, instrumenta quaedam corporis esse deprehenduntur
quae etiam partes esse nullus abnuerit. ita quoque logica disciplina pars quidem philoso-
phiae est, quoniam eius philosophia sola magistra est, supellex uero, quod per eam inquisita
philosophiae ueritas uestigatur.

43 Das Auge ist zwar Teil des Korpers, Instrument aber nicht des Korpers, sondern, so auch
Platon (Plat. Alk. 1 129b-130c), der Seele.



Fazit 31

ten der intensiven und extensiven, teils zdahen Auseinandersetzungen mit den
sprachtheoretischen Annahmen zum Aussagesatz streut er die zu Beginn zitier-
ten Worte iiber die mit Blick auf die Ausbildung der Seele lohnende Anstrengung
solcher Auseinandersetzungen und den Ausblick auf sein gesamtes schriftstel-
lerisches Vorhaben ein. Bei aller Sorgfalt und Konzentration auf die einzelnen
Details verliert er — und damit auch sein Leser — nicht den Blick auf den Zweck
dieser Unternehmungen. Die logischen Schriften dienen demnach zwar einem
eigenstandigen Ziel, doch sind sie nicht Selbstzweck. Seine aufSergew6hnlichen
Miihen einer der Sache und dem Adressaten gerechten Ubertragung der Schrift
und ihrer Gedanken sind ebenfalls nicht Selbstzweck. Ohne die Einsichten in
die anthropologischen, erkenntnistheoretischen und theologischen Grundlagen
des Platonismus und die Einsicht in die sich daraus ergebenden ethischen und
bildungspraktischen Konsequenzen wiren seine Investitionen in sein Uberset-
zungsprojekt und damit auch in seine ausfiihrlichen Kommentierungen des Orga-
nons nicht zu verstehen. Jede seiner Ubersetzungen oder Paraphrasierungen pla-
tonischer, aristotelischer oder neuplatonischer Texte dient dem Verstandnis einer
ganzheitlich erschlossenen Philosophie, deren Wesen ein Streben nach Weisheit
ist, das in Gliickseligkeit miindet. Der Bildungsplan, der sich aus den anthro-
pologischen und erkenntnistheoretischen Annahmen dieser Philosophie ergibt,
gibt vor, dass dieses Streben, wenn es ernsthaft zum Ziel fithren soll, zwangs-
laufig mit den erworbenen Féahigkeiten aus den logischen Disziplinen und den
Einsichten in die Vierwegswissenschaften von den verschiedenen Moglichkeiten
der Einheitlichkeit des Seienden verbunden sein muss, um schliefllich bereit zu
sein, die Lehren einer zur Gliickseligkeit fiihrenden Theologie zu durchlaufen.
Sowohl innerhalb der logischen Ausbildung als auch innerhalb der quadrivialen
Ausbildung gibt es eine Ordnung der verschiedenen Disziplinen. In der Logik,
deren Ziel das Finden und Beurteilen von Argumenten ist, fithrt der Weg vom
Einstieg durch Porphyrios” Einfiihrung in die Pradikabilien tiber die Lehre der
Bezeichnungsweisen mit Blick auf die Relation zwischen Wort und Sache und
iiber die Lehre zum Aussagesatz bis zu den Untersuchungen der verschiedenen
Syllogismen.*

Dass der hier dargelegte bildungstheoretische Horizont, vor dem Boethius
sein Ubersetzungsprojekt als Ganzes angeht und anordnet, nicht das Ergebnis
einer bloB &uBerlich-formalen Ubernahme platonischer Bildungstheorien dar-
stellt, sondern der skizzierte Bildungsplan inhaltlich in einem Verstiandnis einer
einheitlichen Seelentheorie begriindet ist, soll durch das folgende Kapitel belegt
werden.

44 Vgl. Boeth,, in Isag. 1, 14,18-25: Sic igitur cum ante apodicticam dialecticamque rem syl-
logistica praelegatur, ante syllogisticam in propositionibus primus labor sit, ante proposi-
tiones in categoriis pauca desudent, ante categorias quae generibus, speciebus, differentiis,
propriis, accidentibusque censentur, ordo est de his ipsis rebus pauca praelibare. Recte igi-
tur ut filo lineae quodam hic Porphyrii liber primus legentibus studiorum praegustator et
quodammodo initiator occurrit.



DOI: 10.13173/9783447106092.011
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



3 Boethius” Seelenkonzeption —
Beispiel eines impliziten Wissenstransfers

Die Darstellung der Einheitlichkeit der Psychologie, die sich in Boethius” Texten
finden lasst, erfiillt neben der inhaltlichen Unterfiitterung des boethianischen
Bildungsplans zwei weitere Zwecke fiir die vorliegende Studie. Zum einen bietet
die Seelen- und damit verbundene Erkenntnistheorie die Basis fiir die sprach-
philosophischen Grundlagen, die wiederum die Ubersetzungspraxis und -me-
thoden des Boethius entscheidend pragen. Zum anderen dient die Darstellung
der Seelenkonzeption als einer einheitlichen dem Nachweis, dass Boethius ne-
ben den expliziten und offensichtlichen Wissenstransferleistungen, die vor allem
das Gebiet der aristotelischen Logik und der Ubersetzung von Begrifflichkeiten
umfassen, auch mehr oder weniger deutlich und markierend philosophische
Konzepte in den lateinischsprachigen Kulturraum iibertragt, ohne dass er sich
in einer Schrift explizit und zusammenhdngend mit diesem Thema befasst. Die
Darstellung der boethianischen Seelenlehre soll hier folglich als Beispiel eines auf
verschiedenen Ebenen stattfindenden impliziten Wissenstransfers dienen, durch
den Boethius seinerseits seine Transferpraxis begriindet und gleichzeitig fiir den
interessierten und aufmerksamen Leser ein philosophisches Konzept vermittelt.

Ziel dieses Kapitels wird es demnach nicht sein, den Transfer der Seelenleh-
re von Aristoteles bis zu Boethius historisch zu beschreiben und nachzuvollzie-
hen.! Stattdessen sollen die Transferleistungen des Boethius unter dem Blickwin-
kel untersucht werden, dass sein Werk fiir zahlreiche Generationen nach ihm den
ausschliefSlichen Ausgangspunkt fiir Folgetransfers von aristotelischem Wissen
darstellte. Demnach steht die Frage im Mittelpunkt, welche Aspekte der aristote-
lischen Seelenlehre Boethius iiberhaupt bewahrte und vermittelte und wie sich
dieser Transfer einer Seelenlehre, der im gesamten Werk als unterschwellig, aber
auch kontinuierlich zu beobachten ist, charakterisieren lasst.

1 Ausfiihrlich zu den Quellen der logischen Texte des Boethius und der Reihenfolge der Er-
stellung der Texte vgl. John Magee, On the Composition and Sources of Boethius” Second
Peri Hermeneias Commentary; Monika Asztalos, Boethius as a transmitter of Greek logic to
the Latin West: the Categories; Henry Chadwick, Boethius. The Consolations of Music, Log-
ic, Theology, and Philosophy, S.127-131. Die radikale These, dass Boethius mit ausschlief-
lich einem Codex arbeite, formulierte auflerdem James Shiel, Boethius” Commentaries on
Aristotle (repr. 1958) sowie James Shiel, Boethius’” Commentaries on Aristotle, in: Richard
Sorabji (Hg.), Aristotle Transformed: the Ancient Commentators and their Influence, London
1990, S.349-372. Vgl. auch unten S. 153ff.



34 Boethius’ Seelenkonzeption

3.1 Theoretische und praktische Verortung
der Seelentheorie in Boethius” Werk

In Boethius’ schriftstellerischem Schaffen lasst sich kein Werk finden, das sich
explizit und zentral der Seelenauffassung widmet. Wir finden Ubersetzungen,
Kommentare, Traktate zu oder Hinweise auf Schriften zu den vier mathemati-
schen Disziplinen des (durch ihn so benannten) Quadriviums, zur Physik, zur
Logik und zu christlich-theologischen Problemen sowie die Philosophiae Conso-
latio. In diesen Texten vermittelt Boethius, wie wir sehen konnten, eine Wissen-
schaftssystematik, der ein konkretes Bildungsziel zugrunde liegt und offenbart
seinen eigenen schriftstellerischen Plan. Als Bildungsziel wird das Erlangen von
Weisheit, d. h. die Ausbildung der Fihigkeit, die Wahrheit vom unverédnderlich
Seienden zu erfassen,? definiert. Die Erwdhnung dieses Bildungsziels zieht sich
in unterschiedlicher Formulierung durch sein gesamtes Werk.? Der Weg zu die-
sem Ziel fiihre iiber die philosophische Bildung, die sich in einen praktischen
und einen theoretischen Teil gliedern lasse, und tiber die Logik, die zugleich als
Teil und Instrument der Philosophie als unabdingbarer Bestandteil des Bildungs-
programms dargestellt wird.* Die Vermittlung des Bildungsprogramms in den
lateinischsprachigen Raum koppelt Boethius nach der Erstellung eines auf den
mathematischen Schriften von Nikomachos und Ptolemaios aufruhendem pro-
padeutischen Quadriviums an sein ehrgeiziges Vorhaben, samtliche Schriften
der beiden Philosophen ins Lateinische zu {ibertragen, deren Denken das Funda-
ment fiir dieses Programm darstellt: Platon und Aristoteles.> Der Transfer dieses
Denkens erschopft sich fiir Boethius offenkundig jedoch nicht in schlichter Uber-
setzungsarbeit. Stattdessen sieht Boethius den Bedarf, die Ubersetzungen durch
Kommentare zu begleiten und zu verfeinern, um damit fiir sich und die Leser zu
einem umfassenderen Verstandnis der platonischen und aristotelischen Philoso-

2 Vgl. Boeth,, De arith., 7,21-12,22

3 Vgl u.a. die Formulierung des Ziels (1) als Erleuchtung des Auges des Geistes (Boeth., De
arith., 10,3-7: ut animi illum oculum, qui, ut ait Plato, multis oculis corporalibus salvari
constituique sit dignior, quod eo solo lumine vestigari vel inspici veritas queat, hunc in-
quam oculum demersum orbatumque corporeis sensibus hae disciplinae rursus inlumi-
nent); (2) als die Ausbildung der spezifischen Vermogen durch Teilhabe an gottlicher Weis-
heit (vgl. Boeth., in PH1, 7,11-23); (3) als Verwirklichung der menschlichen Tugenden und
die Ernte der schonsten Friichte (Boeth., in PH2, 79,1-9); (4) als Fahigkeit, jedes Ding so zu
erfassen, wie es ist (vgl. Boethius, De Trinitate: Liber Quomodo Trinitas Unus Deus Ac Non
Tres Dii, in: Michael Elsdsser (Hg.), Die theologischen Traktate: lateinisch-deutsch, Ham-
burg 1988, ¢.2,3-4: eruditi est hominis unumquodque ut ipsum est ita de eo fidem capere
temptare) oder (5) als Gotteserkenntnis bzw. die Erlangung der Gottheit und Gliickseligkeit
(vgl. Boeth., cons., II1L10p.39-43).

4 Zur Logik vgl. Boeth,, in Isag. 1, 9,23-10,11 bzw. Boeth., in PH2, 138,4-143,7, zur Aufteilung
der Philosophie vgl. Boeth., Trin. c.2 und Boeth., in Isag. 1, 7,5-9,23.

5 Vgl. Boeth., in PH2, 79,9-80,6.



Theoretische und praktische Verortung der Seelentheorie in Boethius’ Werk 35

phie zu gelangen.® Hierzu gehort auch die Einbeziehung der Kommentartraditi-
on, deren Autoren ihm zu einem groflen Teil als Grundlage fiir seine Differenzie-
rungen und Erlduterungen dienen, ohne bei der Einordnung und Bewertung auf
die eigene Urteilskraft oder die Erstellung eigener Handbiicher als Erganzung
fiir Einsteiger zu verzichten. Fiir Boethius galt die Beherrschung der Logik fiir
die Inhalte der praktischen und theoretischen Philosophie als derart unverzicht-
bar,” dass er sich bis zu seiner Verhaftung mehr als 15 Jahre mit der Ubersetzung,
Kommentierung und Erstellung eigener Textbiicher zur Logik beschéftigte. Mit
Blick auf seinen schriftstellerischen Plan kam er aufgrund seines frithen Todes
durch Hinrichtung und aufgrund seiner vorherigen Fokussierung auf die Lo-
gik nicht tiber den intensiven und extensiven Transfer immerhin des Grofiteils
des Organons hinauskam.® Die Ubertragung weiterer aristotelischer Schriften fiel
damit sowohl der politischen Situation als auch seiner Gewissenhaftigkeit im
Verstdndnis dessen, was zu einer Ubertragung einer Wissenstradition von einer
Sprache in die andere gehort, zum Opfer.

Den Platz der philosophischen Beschiftigung mit der Seele innerhalb seines
wissenschaftlichen Stufensystems hat Boethius genau festgelegt. Nach der Logik
habe die Beschéftigung mit der praktischen Philosophie, anschlieffend die Be-
schaftigung mit der theoretischen Philosophie zu erfolgen.® Die theoretische Phi-
losophie wiederum behandelt aufsteigend die Prinzipien der korperlichen Welt
(Physik), der mit Kérpern in Verbindung geratenen Seelen und der fiir sich und
ohne jede Korperlichkeit bestehenden intellectibila (noéta), der Theologie. Die Leh-
re iiber die menschliche Seele gehtre demnach in den zweiten Bereich der theore-
tischen Philosophie, in dem mithilfe des Verstandes eigenstandige Wesenheiten
erfasst werden sollen, die bereits in Beriihrung mit Korperlichkeit stehen. '

Da Boethius in der systematischen Durchfiihrung und Ubersetzung seines an
Platon, Aristoteles und den Kommentatoren orientierten Bildungsprogramms

6 Zu Boethius’ Befiirchtung, dass das Wissen verloren gehen kénne, vgl. Henry Chadwick,
Boethius. The Consolations of Music, Logic, Theology, and Philosophy, S.69 sowie unten
S. 147ff.

7 Vgl. hierzu ausfiihrlich oben, S. 27ff.

8 Zwischen der Bearbeitung der Eisagogé und seinem Tod im Jahre 524 liegen ungefdhr 19
Jahre. In seine letzte Schaffensperiode nach 521 fielen immerhin noch die Ubersetzungen
der Topica, Sophistici Elenchi und der Analytica Priora, vgl. zur Werkchronologie Taki Suto,
Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. XIX, Chart 2 sowie Joachim Gruber, Boethius:
Eine Einfiihrung, S.13.

9 Vgl. die Beschreibung des Gewands der Philosophia in der Consolatio, auf dem der Aufstieg
in Stufen von der praktischen zur theoretischen Philosophie symbolisiert ist, Boeth., cons.,
L1p.4: Harum in extrema margine IT Graecum, in supremo uero 0, legebatur intextum. At-
que inter utrasque litteras in scalarum modum gradus quidam insigniti uidebantur quibus
ab inferiore ad superius elementum esset ascensus. In Boeth., in Isag. 1, 1,8-10 findet sich
eine absteigende Auflistung der Lehrgegenstiande der theoretischen und praktischen Philo-
sophie.

10 Vgl. Boeth., inIsag. 1, 8,18-9,6. Zur Philosophie als Weg der Ausbildung der eigenen Erkennt-
nisvermdgen zur Erfassung von Bestimmtheiten, vgl. ausfiihrlich oben, S. 14ff.



36 Boethius’ Seelenkonzeption

diese Stufe der Philosophie nicht erreichte, aber sowohl bei der Erlduterung der
logischen Schriften als auch bei der Ausfithrung seiner ethischen Schrift, der
Consolatio, auf seelentheoretische Erkldrungen zugreifen muss, ohne jedoch auf
eine lateinische Grundlage fiir die ihm zugrunde liegende Seelentheorie verwei-
sen zu konnen, finden sich in diesen Texten mehr oder weniger ausfiihrliche Dar-
legungen zu der Seelenlehre, die das Fundament seiner Philosophie bildet. Denn
wiéhrend Verweise von Aristoteles oder den griechischsprachigen Kommentato-
ren auf De anima sinnvoll und fruchtbar sein kénnen, wiirden jene Verweise fiir
Boethius’ Leserschaft ins Leere laufen. Boethius formuliert in seinem zweiten
Kommentar zur Eisagogé fiir sich selbst den Anspruch, dass seine lateinischen
Texte auch ohne einen weiteren Blick in die griechischen Originale vollstandig
verstehbar seien.! Boethius rechnet nicht damit, dass seine Leserschaft auf das
aristotelische Gesamtwerk zugreifen kann, geschweige denn auf die umfangrei-
chen Debatten der griechischen Kommentartradition, sei es, aus Griinden der
schlechten Verfiigbarkeit der Texte, sei es aus Griinden des Riickgangs der grie-
chischsprachigen Ausbildung. Somit ist es fiir Boethius unvermeidbar, wesentli-
che Einsichten der aristotelischen Seelenlehre wiederzugeben, nicht nur weil in
den von ihm bearbeiteten Texten explizit auf De anima verwiesen wird, sondern
auch, weil diese Seelentheorie die Grundlage der von ihm vermittelten Bildungs-
theorie darstellt. Die Ganzheitlichkeit des platonisch-aristotelischen Denkens,
das Boethius ins Lateinische iibertragen mochte, verfiihrt ihn dazu, auch in sei-
nen Kommentaren und philosophischen Schriften, die sich nicht zentral und ex-
plizit mit der Seele befassen, stets auf die Seelenlehre einzugehen.

Ziel wird es nun sein zu zeigen, dass Boethius dadurch die wesentlichen Ele-
mente der aristotelischen Seelenlehre in den lateinischen Sprachraum transfe-
riert. Anhand von drei Stellen sollen hier zum einen die Inhalte, zum anderen
die Funktionen der seelentheoretischen Ausfiithrungen herausgestellt und ein-
geordnet werden, um schliefillich das Spezifikum dieses impliziten Wissens-
transfers herauszuarbeiten. Diese Untersuchung erhebt keinen Anspruch auf
Vollstandigkeit. Vielmehr sollen hier drei Stellen prasentiert werden, die zum
einen verschiedene, aber zentrale Aspekte der Seelenlehre prasentieren und zum
anderen verschiedene Weisen der (mehr oder weniger impliziten) Bezugnahme
auf die Seelenlehre innerhalb von Boethius” Werk offenlegen. Zunachst soll auf
den der Einordnung der Logik in die Philosophie dienenden Exkurs zu den ver-
schiedenen Seelenvermdgen im ersten Kommentar zur porphyrischen Eisagogé
eingegangen werden (Abschnitt 4.2). AnschlieSend untersuchen wir die Spezi-

11 Vgl. Boeth., in Isag. 2, 135,5-13: Secundus hic arreptae expositionis labor nostrae seriem
translationis expediet, in qua quidem uereor ne subierim fidi interpretis culpam, cum uer-
bum uerbo expressum comparatumque reddiderim. cuius incepti ratio est quod in his scrip-
tis in quibus rerum cognitio quaeritur, non luculentae orationis lepos, sed incorrupta ueritas
exprimenda est. quocirca multum profecisse uideor, si philosophiae libris Latina oratione
compositis per integerrimae translationis sinceritatem nihil in Graecorum litteris amplius
desideretur.



Theoretische und praktische Verortung der Seelentheorie in Boethius’ Werk 37

fikationen zum Denkvermogen im Rahmen der sprachphilosophischen Erldute-
rungen des zweiten Kommentars zu De interpretatione (Abschnitt 4.3). SchliefSlich
wird es einen Ausblick geben, wie die seelischen Erkenntnisvermogen mit Blick
auf ihre spezifischen Gegenstiande im Kontext der Ethik der Consolatio charakte-
risiert werden (Abschnitt 4.4).

Es sei noch kurz darauf verwiesen, dass die Hinzunahme der aristotelischen
Psychologie zur Erkldrung von Sprachtheorie, Bildungstheorie und Ethik fiir
Boethius eine bewusste Entscheidung fiir dieses Seelenmodell und damit gegen
andere Seelenmodelle darstellt und somit nicht als das Ergebnis eines unreflek-
tierten oder eklektischen Zusammentragens gelesen werden darf. Denn die See-
lenmodelle der hellenistischen Schulen waren durch Cicero (z. B. in den Acade-
mici Libri) und Augustinus (z. B. in Soliloquia, De Immortalitate Animae, De Animae
Quantitatae, De Duabus Animabus, Contra Academicos) auch im lateinischen Sprach-
raum bekannt. Boethius selbst kennt die entsprechenden Philosopheme in erster
Linie aus seinen griechischen Quellen und stellt sich explizit gegen sie. Bereits in
seinen frithen logischen Texten verweist er immer wieder auf die methodischen
Unzuldnglichkeiten dieser Schulen, die zu unsinnigen Annahmen fiihrten."
Auch in seinem letzten Werk fasst er seine Einstellung zu diesen Schulen unmis-
sverstandlich zusammen, wenn er deren Anhénger als Pobel bezeichnet, der das
Gewand der Philosophie in Stiicke zerrissen habe und mit den dabei erworbenen
Fetzen blof8 den Schein eines Philosophentums aufrechtzuerhalten suche.” Im
vierten Gesang des flinften Buches der Consolatio sucht er sogar die direkte Kon-
frontation mit der stoischen Erkenntnistheorie. Boethius kennt die scheinbaren
Alternativen zur aristotelischen Seelenlehre und zeigt sowohl die Unzulénglich-
keiten auf, die zu den materialistischen Annahmen fiihren, als auch die Proble-
me, die sich daraus ergeben.

Diese philosophieartigen ,Fetzen’ der hellenistischen Schulen taugen folglich
nicht als Grundlage fiir sein ganzheitlich angelegtes Bildungsprogramm. Wenn
er fiir seine Texte seelentheoretische Fundierungen benétigt, greift er auf das Re-
pertoire des aristotelischen Denkens zuriick. Anhand der drei genannten Bei-
spiele soll nun gezeigt werden, dass, warum und wie er Aristoteles’ Philosophie
zu den Seelenvermdogen in seinem Projekt transferiert.

12 Vgl. z. B. zu Epikur Boeth,, in Isag. 2, 138,4-17 und zu den Debatten {iber die Notwendigkeit
und den Zufall Buch 3 des zweiten Kommentars zum 9. Buch von De interpretatione Boeth.,
in PH2, 185-250.

13 Vgl. Boeth., cons., I,3p.7 f.: cuius hereditatem cum deinceps Epicureum vulgus ac Stoicum
ceterique pro sua quisque parte raptum ire molirentur meque reclamantem renitentemque
velut in partem praedae traherent, vestem quam meis texueram manibus disciderunt abrep-
tisque ab ea panniculis totam me sibi cessisse credentes abiere. in quibus quoniam quaedam
nostri habitus vestigia videbantur, meos esse familiares imprudentia rata nonnullos eorum
profanae multitudinis errore pervertit.

14 Vgl. Boeth., cons., V,4c.



38 Boethius’ Seelenkonzeption

3.2 Uber die Einteilung der Seelenvermogen
im Kommentar zur Eisagogé

In der Einleitung zu seinem zweiten Kommentar zur porphyrischen Eisagogé ver-
sucht Boethius nicht nur vordergriindig die Funktion der Logik fiir die Philo-
sophie zu beschreiben und ihren Nutzen zu erkldren, sondern dartiiber hinaus
auch den Sinn des Philosophierens iiberhaupt zu begriinden. Bevor er also auf
knapp 200 Seiten die verschiedenen Arten der Pradikation verstandlich zu ma-
chen sucht, rechtfertigt er die Notwendigkeit und Sinnhaftigkeit dieser Miihen
auf einem existentiellen Niveau: Die Logik diene demnach in unverzichtbarer
Weise der Philosophie, wiahrend die Philosophie die Erzeugerin des hochsten
Gutes fiir die menschliche Seele sei.’> Damit ist die Optimierung der Seele als
indirektes Ziel auch dieser logischen Einfiihrungsschrift tibergeordnet. Im Sin-
ne eines geordneten Voranschreitens und einer Kontextualisierung seiner Lehr-
schrift innerhalb des Bildungsprogramms beginnt Boethius folglich mit allge-
meinen Bemerkungen zur Seele selbst, ehe er das Verhiltnis von Philosophie zur
Logik behandelt.” So findet sich zu Beginn einer Schrift, die mit ihren Uber-
setzungen und Diskussionen zu den (fiinf) philosophischen Grundbegriffen fiir
das Mittelalter ungeheuer wirkmaéchtig war, indem sie das Fundament fiir den
Universalienstreit legte, eben auch jene Bestimmung von den drei verschiedenen
Seelenvermogen:

,Im Ganzen lassen sich drei Arten von Seelenvermdgen in belebten Kor-
pern finden. Eine davon nun verleiht dem Korper Leben, so dass er durch
Hervorgehung wachen und durch Erndhrung fortbestehen kann. Das
zweite Seelenvermogen gewahrt das sinnliche Urteil. Das dritte Vermogen
ist verbunden mit dem Vermdogen des Geistes und der Vernunft.”"”

Im Folgenden fasst Boethius die grundsatzlichen Eigenschaften und Abhangig-
keiten dieser Seelenvermdgen, wie man es auch aus dem zweiten Buch von De
anima kennt, zusammen. Wahrend das Nahrvermdgen, das bereits bei denjeni-
gen Lebewesen anzutreffen sei, die nicht zur Ortsbewegung in der Lage sind,
auch ohne die Vermdgen zur sinnlichen und intelligiblen Unterscheidung tatig
sein kann, setze zum einen das Vermogen zur sinnlichen Unterscheidung das
Nahrvermogen und zum anderen das Vermdgen zur Erfassung intelligibler
Sachverhalte das Vermdgen zur Sinneswahrnehmung voraus. Lebewesen, die
zur Sinneswahrnehmung in der Lage sind, haben demnach nicht nur die Mog-

15 Vgl. ausfiihrlich hierzu oben S. 14ff.

16 Vgl. Boeth,, in Isag. 2, 135,13-136,2: et quoniam humanis animis excellentissimum bonum
philosophiae comparatum est, ut uia et filo quodam procedat oratio, ex animae ipsius effici-
entiis oriendum est.

17 Boeth., in Isag. 2, 136,2—6: triplex omnino animae uis in uegetandis corporibus deprehen-
ditur. quarum una quidem uitam corpori subministrat, ut nascendo crescat alendoque sub-
sistat, alia uero sentiendi iudicium praebet, tertia ui mentis et ratione subnixa est.



Uber die Einteilung der Seelenvermdgen im Kommentar zur Eisagogé 39

lichkeit iiber fiinf verschiedene Sinne Unterscheidungen zu treffen und dadurch
die Formen von den Gegenstdnden zu erfassen, die gerade durch die Prasenz
eines sinnlichen Korpers auf sie einwirken,'® sondern auch die Moglichkeit ein-
mal durch die Sinne wahrgenommenen Bilder der Formen mehr oder weniger
lang zu bewahren und ein Gedéchtnis zu bilden. Fiir sich allein genommen seien
diese Bilder aber verworren und undeutlich (confusas atque inevidentes), so dass
eine Verbindung und Zusammensetzung aus ihnen nichts bewirken kénne. Ein
Wissen tiber die Zukunft kénne durch dieses Vermogen nicht entstehen. ™

Das dritte Vermogen schliefllich umfasse die anderen beiden Vermdgen und
nutze diese in ihrem Sinne als seien es ihre Sklaven. Denn dieses Vermdgen be-
stehe géanzlich aus Vernunft und betatige sich entweder in der sichersten Erfas-
sung anwesender Dinge, in der Einsicht abwesender Dinge oder in der Suche
nach unbekannten Dingen.” Dieses Vermdgen werde als das spezifisch mensch-
liche Vermogen vorgestellt, dessen Aufgabe zum einen in der Vervollkommnung
und Klarung der Sinneseindriicke und Vorstellungsbilder liege, zum anderen
aber vor allem durch die vollkommene Betédtigung des rationalen Erkenntnisver-
mogens das, was die Vorstellung liefert, begriinde und untermauere. Denn der
Vernunftakt ermogliche es erst, Dinge, die nicht durch die Sinne und die Vorstel-
lung erfassbar sind, zu begreifen und zu benennen.?' Die res geht dem Denken
gemafs der ordinatio suae naturae® voraus und besteht nach Boethius explizit in
propria substantia. Der Vernunft sei es eigen, durch das, was ihr bekannt ist, das
Unbekannte zu erforschen und nicht nur danach zu fragen, ob etwas sei, sondern
auch, was es sei, wie es sei, warum es sei. In diesen vier Suchbewegungen ver-
wirkliche sich das eigentiimliche Vermogen der Vernunft.*

Boethius hat damit dem lateinischsprachigen Mittelalter nicht nur die aristote-
lische Dreiteilung der Seelenvermdgen® ganz explizit vermittelt, sondern bereits
auf dieser einfithrenden Ebene auch einige fiir die aristotelische Psychologie cha-

18 Vgl. Boeth., in Isag. 2, 136,18 f.: [...] non tantum eas rerum capiunt formas quibus sensibili
corpore feriuntur praesente [...].

19 Vgl. Boeth,, in Isag. 2, 136,6-137,3.

20 Vgl. Boeth., in Isag. 2, 137,4-8: sed uis animae tertia, quae secum priores alendi ac sentendi
trahit hisque uelut famulis etque oboedientibus uitur, eadem tota in ratione constituta est
eaque uel in rerum praesentium firmissima conceptione uel in absentium intellegentia uel
in ignotarum inquisitione uersatur.

21 In der Diskussion um den Status der Universalien bestétigt Boethius diese Sichtweise. Das
Denken erfasse entweder die unkdrperlichen, nicht sinnlich erfahrbaren Dinge direkt oder
unterscheide die unkoérperliche Natur bzw. das Wesen einer Sache aus den koérperlichen,
zusammengesetzten Gegenstanden, vgl. Boeth., in Isag. 2, 165,9-14: Genera ergo et species
caeteraque vel in corporeis rebus vel in his quae sunt corporea, reperiuntur. et si ea in rebus
incorporeis invenit animus, habet illico incorporeum generis intellectum, si vero corpora-
lium rerum genera speciesque prospexerit, aufert, ut solet, a corporibus incorporeorum na-
turam, et solam puramque ut in se ipsa forma est contuetur.

22 Boeth., in PH2, 20,30 f.

23 Vgl. Boeth.,, in Isag. 2, 137,12-138,3.

24 Vgl. Aristoteles, De anima, hg. von W. D. Ross, Oxford 1961, 413a10-414a10.



40 Boethius’ Seelenkonzeption

rakteristische Nuancen in der Beschreibung der Leistungen dieser Seelenvermo-
gen. Vor allem die so oft nur unscharf interpretierte Unterscheidung zwischen
dem Vorstellen und dem Denken ist hier sehr deutlich vorgenommen.* Denn
wiéhrend das Vorstellungsvermdgen durch Boethius eindeutig als ein Sekun-
dérphdnomen des sensitiven Seelenvermdgens beschrieben wird, insofern Vor-
stellungen einmal Wahrgenommenes préasent halten oder wieder hervorrufen
koénnen, wird das Denken von ihm zu den Leistungen des davon geschiedenen
Vernunftvermdégens gezdhlt, das zwar an und vermittels von Vorstellungsbil-
dern klare Erkenntnisse hervorzubringen vermag, diese Erkenntnisse jedoch
aus der Erfassung von dem Denkvermdogen spezifischen Gegenstanden gewinnt.
Wihrend die Wahrnehmung nur die Formen aus den gegenwartigen sinnlichen
Gegenstdanden zu 10sen imstande ist, stehen dem verniinftigen Seelenvermogen
Gegenstande zur Verfligung, die nicht sinnlich zu erfassen sind. In dem Ungenii-
gen, das sich beim blof sinnlichen Erfassen einstellt, offenbare sich, so Boethius,
die gottliche Natur im Menschen.? Erst vermittels des Vermdgens zur rationalen
Unterscheidung seien aus den fiir sich noch konfusen — d. h. nicht bestimmten
bzw. nicht als Einheit begriffenen Wahrnehmungen und Vorstellungen — konkre-
te und bestimmtere Erkenntnisse zu gewinnen. Nur durch dieses Vermdgen,
welches es ermdglicht, auch auf nicht durch Wahrnehmung und Vorstellung er-
fassbare Gegenstdande zuzugreifen, entstehe dem Menschen die Moglichkeit tiber
das sinnlich Gegebene hinaus Erkenntnisse zu den Griinden zu gewinnen. Au-
genfillig ist, dass Boethius die Gegenstédnde des Vernunftvermogens hier nicht
in ihrer spezifischen Qualitdt beschreibt, sondern sie eher von den Qualitdten der
Gegenstande der sinnlichen Wahrnehmung abhebt. Dies ist offenkundig seiner
Didaktik geschuldet, die den Skopos der Schrift und das zu erwartende Publikum
im Blick behalt.

3.3 Die Differenzierung des Denkvermdgens
im Kommentar zu De interpretatione

Die psychologischen Exkurse in der Einleitung zu seinem Eisagogé-Kommentar
dienen Boethius dazu, die Niitzlichkeit der Eisagogé fiir die Logik aus der Funk-
tion der Logik fiir die Philosophie, den Nutzen der Philosophie wiederum aus
ihrer Rolle fiir die Bildung des Menschen und schliefSlich den Zweck der Bildung
des Menschen aus dem Zusammenhang zwischen der Bildung des Menschen

25 Zur Unterscheidung dieser Vermdgen bei Aristoteles und den Kommentatoren vgl. ausfiihr-
lich Michael Krewet, Die Theorie der Gefiihle bei Aristoteles, Heidelberg 2011, S. 329-372.

26 Vgl. Boeth.,, in Isag. 2, 137,12 f.: itaque, ut dictum est, huic diuinae naturae non ea tantum
cognitione sufficiunt quae subiecta sensibus comprehendet [...]. Vgl hierzu auch Aristoteles’
Aufruf, sich nicht mit dem Sterblichen zu begniigen, sondern nach dem fiir den Menschen
Gottlichsten zu streben, d. h. seine eigenen Vernunftvermdgen in bestmdoglicher Weise aus-
zubilden und zu aktivieren: Aristoteles, Ethica Nicomachea, hg. von I. Bywater, Oxford 1894,
1177b30-1180a8.



Die Differenzierung des Denkvermdgens im Kommentar zu De interpretatione 41

und seinem Gliick zu begriinden.” Mittels einer einfiihrenden Psychologie, die
zwar deutlicher Konturen, aber aus didaktischen Griinden auch grober Binnen-
differenzierungen bedarf, soll der Sinn und die Wirksamkeit seines dortigen
Vorhabens seine Stiitze erhalten. Wahrend nun Boethius dort auf die Unterschei-
dungen der verschiedenen Seelenvermdgen nur skizzierend eingeht, zwingt ihn
der Eingangstext des Aristoteles in De interpretatione — seiner Lehre zum Aussa-
gesatz — zu einer deutlich differenzierenden Stellungnahme zu den spezifischen
Leistungen der menschlichen Seele. Denn hier priasentiert Aristoteles in scho-
nungsloser Kiirze das Fundament seiner Sprachtheorie, indem er einen Zusam-
menhang zwischen Geschriebenem, Gesprochenem, Erkanntem und den Dingen
selbst herstellt, der ohne Kommentierung und Erklarung nicht leicht nachzuvoll-
ziehen ist. Aristoteles selbst verweist auf seinen Text {iber die Seele und beldsst
es dabei. Doch in den wenigen Zeilen liefert Aristoteles so viele philosophische
Ankniipfungspunkte fiir Fragen, dass Boethius, der ein lateinischsprachiges Pu-
blikum im Sinn hat, dem die aristotelische Seelentheorie nicht vorliegt, hier nun
gezwungen ist, die Stelle tief und vor dem Bildungshorizont der Leser zugleich
verstandlich zu kommentieren. Insbesondere die Formulierung von Gedanken
als pathémata bzw. passiones der Seele, das Verhaltnis zwischen den Dingen und
den Gedanken und der Ubergang vom Denken zum sprachlichen Ausdruck des
Denkens fordern tiefergehende Erlauterungen. Anhand zweier Beispiele soll hier
demonstriert werden, inwiefern Boethius dem Verstandnis der spezifischen Lei-
stung des Denkvermdogens weitere Differenzierungen hinzufiigt: Erstens, indem
er das Verhaltnis zwischen dem Denkvermdgen und dem Vorstellungsvermogen
detaillierter beschreibt; zweitens, indem er das Verhiltnis des Denkens zu sei-
nem spezifischen Gegenstand klart.

3.4 Abgrenzung des Denkvermogens vom Vorstellungsvermogen

Boethius verwendet in seinem zweiten Kommentar zu De interpretatione einen
bildhaften Vergleich, um den Unterschied des Denkvermdgens zu und den Zu-
sammenhang mit einem Vermogen genauer zu fassen, zu welchem die Abgren-
zung in der antiken Philosophiegeschichte nicht immer klar erschien — dem Vor-
stellungsvermdogen:

,Denn wie Maler gewdhnlich einen Korper <zundchst> Linie fiir Linie
umreiflen und ein Fundament legen, wenn sie mit Farben die Gestalt von
etwas hervorheben wollen, so liegen in nattirlicher Weise die Sinneswahr-
nehmung und die Vorstellung der Erkenntnis des Geistes zugrunde. Denn
wenn irgendeine Sache Gegenstand der Sinneswahrnehmung oder der
Uberlegung wird, muss zuerst eine Vorstellung entstehen, danach erst
kommt der reichere Intellekt hinzu und entfaltet all jene Teile, die zu-

27 Vgl. ausfiihrlich hierzu S. 15ff.



42 Boethius’ Seelenkonzeption

néchst in der Vorstellung noch konfus erfasst waren. Daher ist die Vorstel-
lung unvollkommen.”

Drei Aspekte sollen bei der Besprechung in den Fokus riicken: Erstens, welches
Verstdandnis der genannten seelischen Vermogen kommt hier zum Vorschein,
zweitens, welche Funktion erfiillt das Bild und drittens, warum fiihlt sich Boe-
thius dazu beauftragt, an dieser Stelle in einem Kommentar zur aristotelischen
Satzlehre iiber diese verschiedenen Seelenvermogen zu diskutieren.

Abstraktes vs. reiches Denken

Deutlich wird bereits in diesen wenigen Zeilen, dass Boethius der aristotelischen
Epistemologie folgt, wonach zunéchst die Wahrnehmung und die Vorstellung
zum einen von den Tatigkeiten des Denkens zwar verschieden sind, zum anderen
aber dem menschlichen Denken zugrunde liegen. Er nimmt damit Bezug® auf
Aristoteles’ Auerung, wonach ein Denken ohne Vorstellen nicht moglich sei.*
Aristoteles beschreibt in De anima und De memoria® sehr genau, dass die Gegen-
stainde und Tatigkeiten des Denkens zwar von den Gegenstanden und Tatigkei-
ten der Vorstellung zu unterscheiden seien, aber ohne diese auch nicht zustande
kdmen.* Dieser von Aristoteles benannte Zusammenhang kann, wenn er isoliert
betrachtet wird, zu komplett gegensatzlichen Epistemologien fiihren. Folgt man
den Hypothesen der hellenistischen Schulen, kann aus dem zeitlich-empirischen
Abhéngigkeitsverhaltnis leicht ein ontologisches Abhdngigkeitsverhéltnis ge-
macht werden. Demnach kdme der zeitliche Vorrang der Wahrnehmung und
Vorstellung einem ontologischen Primat gleich, d.h. dass das, was sich durch
die Wahrnehmung in die Seele als Vorstellung eindriickt, als wahr, reich und
vollkommen verstanden wird. Das Denken, das demnach von den Vorstellungen
abhinge, wire insofern sekundér zu verstehen, als es die Vollstandigkeit und den
Reichtum der aus der Wahrnehmung gewonnenen Vorstellung nicht iiberneh-
men konnte, sondern stattdessen auf Akte des Abtrahierens, Sortierens, Auswah-
lens angewiesen wéare und damit zwar Ordnung in das Vorstellungsbild bréchte,

28 Boeth., in PH2, 29,3-11: Nam sicut pictores solent designare lineatim corpus atque subster-
nere ubi coloribus cuiuslibet exprimant vultum, sic sensus atque imaginatio naturaliter in
animae perceptione substernitur. Nam cum res aliqua sub sensum vel sub cogitationem
cadit, prius eius quaedam necesse est imaginatio nascatur, post vero plenior superveniat
intellectus cunctas eius explicans partes quae confuse fuerant imaginatione praesumptae.
Quocirca inperfectum quiddam est imaginatio.

29 Vgl. Boeth., in PH2, 28,1-25.

30 Vgl. Aristot., an., 432a13 f. sowie Aristoteles, De memoria et reminiscentia, in: Parva naturalia,
hg. von D. Ross, Oxford 2001, 449b30 f. Zur Funktion des Vorstellungsvermdgens bei Aristo-
teles, vgl. Michael Krewet, Bilder des Unraumlichen. Zum Erkenntnispotential von Diagram-
men in Aristoteleshandschriften, in: Wiener Studien 127, 2014, S.71-100, insb. S.79-91.

31 Vgl. Aristot., an., 432a7-14 sowie Aristot., de memoria, 449b30-450a13.

32 Vgl. Boeth,, in PH2, 28,1-25.



Die Differenzierung des Denkvermégens im Kommentar zu De interpretatione 43

von der Fiille und Wahrheit der Vorstellung jedoch zwangslaufig entfernt ware. %
Innerhalb der Erkenntnistheorien der hellenistischen Schulen stellen die Gegen-
stande der Vorstellung die Inhalte des Denkens dar.**

Boethius kennt diese hellenistische Position, wonach die Leistung des Den-
kens im blofsen Abstrahieren von Vorstellungsinhalten besteht,* und verdeut-
licht hier die gegenteilige Position, wonach das Denken als das wortwdrtlich
reichere Vermogen betrachtet wird. Die Differenz zwischen Denken und Vor-
stellen wird als ontologischer Primat des Denkens verdeutlicht, wahrend dem
Wahrnehmen und Vorstellen oft nur ein zeitlicher Vorrang zukommt. So nimmt
der menschliche Erkenntnisvorgang bei Vorstellungsbildern seinen Ausgang.
Gleichzeitig wird auch alles Gedachte, sofort in Vorstellungsbilder {iberfiihrt,
so dass eine Vermischung von Denken und Vorstellung vorliegt. Doch Boethius
macht den Unterschied explizit. Er beschreibt die Vorstellungsbilder als konfus,
und zwar nicht deshalb, weil deren von uniiberschaubarem Reichtum gepragte
Inhalte noch nicht abstrahierend geordnet wurden, sondern weil sie inhaltlich-
begrifflich leerer und quantitativ eingeschréankt sind.* In dem zitierten Bild steht
die Farbung durch den Maler nicht fiir tiberfliissige Dekoration und Ausschmiik-
kung fiir bereits das Wesen des Gegenstandes klar und deutlich erfasste Linien,
sondern fiir eine durch Hinzufiigung von Bestimmtheit erreichte Verdeutlichung
(ubi coloribus ... exprimant) der zuvor blof8 skizzierten Gestalt. Die Skizze ist das
vorlaufige, undeutliche Fundament, das durch die Hinzufiigung von Farbe erst
seinen deutlich erkennbaren Inhalt erhélt. Gleichzeitig gibt sie dem Maler Ori-
entierung, wo er seine Aufmerksamkeit hinwenden und die Farbe einfiigen soll.
Solch eine Stiitze, die sich der Maler in der Vorbereitung durch schwache, aber
orientierungsgebende Striche selbst gibt, gibt es von Natur aus auch im mensch-
lichen Erkenntnisvorgang. Es sind die Sinneswahrnehmung und das Vorstel-
lungsvermdgen, die dem Menschen als Ausgangs- und Stiitzpunkt dienen:

»Sinneswahrnehmung und Vorstellung stellen in gewisser Weise das erste
Geprége dar, auf das sich der hinzukommende Intellekt wie auf ein Fun-
dament stiitzt.”¥

33 Ausfiihrlich zum grundlegenden Unterschied im Verstandnis der Rationalitdt zwischen der
hellenistischen Philosophie auf der einen und der aristotelischen Philosophie auf der ande-
ren Seite, bzw. zwischen dem Konzept einer Vorstellungsphilosophie und dem einer Unter-
scheidungsphilosophie, vgl. Arbogast Schmitt, Die Moderne und Platon, Stuttgart / Weimar
2003, insb. S.535-552.

34 Vgl. zur Stoa exemplarisch Diog. Laert. vitae 7.49; Cicero, Academicorum Reliquiae cum Lu-
cullo, hg. von O. Plaberg, Leipzig 1922, 11.47.145; Aetios, Doxographi Graeci, hg. von H. Diels,
Berlin 1879, 4.11.1-4; vgl. zu Epikur sein Brief an Herodot bei Diog. Laert. vitae 10.49 f.; vgl.
zur Skepsis Sext. Emp. Adv. Math. 7.166-184.

35 Vgl. Boeth,, cons., V.4c.

36 Vgl. zur zwangslaufigen quantitativen Bestimmung durch die Vorstellung Aristot., de me-
moria, 449b30-450a13.

37 Boeth., in PH2, 28,28-29,2: sensus enim atque imaginatio quaedam primae figurae sunt, su-
pra quae velut fundamento quodam superveniens intelligentia nitatur.



44 Boethius’ Seelenkonzeption

Hiermit wird deutlich, dass Boethius das Denken nicht als einen Akt beschreibt,
der das durch die Vorstellung Gegebene gliedert, sondern als ein Vermdgen, das
dem Vorgestellten durch seine eigene spezifische Leistung eigene Inhalte und
damit eigene Erkenntnisse hinzufiigt. Das Denkvermogen sei das reichere Ver-
mogen (plenior!), das dem zuvor undeutlichen Geprdge neue Inhalte, neue Er-
kenntnisse hinzuzufiigen vermag. Die Farbe des Malers steht nicht fiir das Hin-
zufiigen unwesentlicher Akzidentien, sondern fiir einen inhaltlichen Reichtum,
der fiir Klarheit und Bestimmtheit der Erkenntnis sorgt — im Gegensatz zu der
blof3 schwachen und undeutlichen Skizze.** Die Vorstellung wird demgegentiber
explizit als unvollstandig markiert.*

Damit liefert und deutet Boethius einen zentralen Inhalt aus Aristoteles’ See-
lenlehre. Er charakterisiert und unterscheidet Denk- und Vorstellungsvermogen
und verweist auf eigene Inhalte des Denkens, dessen Abhangigkeit von der Vor-
stellung sich nicht dadurch auszeichnet, dass es seine Inhalte aus Wahrnehmun-
gen und Vorstellungsbildern ableitet, sondern dadurch, dass es seinen Ausgang
daran nimmt.

Angewandte Epistemologie

Dieser kleine Abschnitt zeigt zugleich, wie bei Boethius Methode und Inhalt der
Wissensvermittlung in Einklang stehen. Boethius liefert seinem Leser ein Vor-
stellungsbild als Stiitze fiir einen zu erfassenden Unterschied, konkret: fiir den
Unterschied zwischen der Vorstellung als undeutliche Basis der Erkenntnis und
dem differenzierenden Denken als das reichere, deutliche Erkenntnisse bringen-
de Vermdgen. Doch das Bild vom Maler, der Umrissen Farbe hinzufiigt, erfasst
den zu erkennenden Unterschied nicht in seiner Ganze. Denn es liefert viele
verschiedene Aspekte, die nicht zu dem zu erfassenden Unterschied hinzuge-
horen. Dennoch ldsst sich, wenn man den richtigen Aspekt fokussiert, hiervon

38 Vgl. hierzu auch Porphyrios” erkenntnistheoretischen Exkurs in seinem Kommentar zum
ersten Kapitel der Ptolemdischen Harmonielehre (Porphyrios, Kommentar zur Harmonie-
lehre des Ptolemaios, hg. von I. Diiring, Olms, Hildesheim 1978 (Nachdr. 1932), 13,15-15,29).
Zundichst (13,24-14,28) beschreibt Porphyrios Aisthésis, Doxa und Phantasia als erste seelische
Aktivitaten in dem Prozess der Wahrnehmung und der Erfassung eines sinnlich partikuld-
ren Gegenstandes, bevor der Intellekt (nous) sich auf diese Ergebnisse wie auf eine Grund-
lage aufstiitzt und erst das Licht und das Wissen des wahren Seins hinzubringt (14,3-6).
AnschlieSend (15,10-29) wird die Vernunft (Logos) mit einem Konig verglichen, der in der
Lage ist, all das zu bewerten, was die Sinneswahrnehmung (Aisthésis), die mit einem Boten
verglichen wird, ihm berichtet, weil der Kénig alles bereits zuvor weifs. In beiden Passagen
hebt Porphyrios hervor, dass das Wissen zwar auf den Taitigkeiten niederer Seelenvermo-
gen sich anzulehnen vermag (wie eine Orientierung an Skizzen), aber der (reichere) Inhalt
des Wissens von den Tétigkeiten der Vernunft, und nicht von Vorstellungstatigkeiten, gelie-
fert wird. Eine ausfiihrliche Diskussion zu dieser Passage kann auch gefunden werden bei:
Christoph Helmig, Forms and Concepts. Concepts of Formation in the Platonic Tradition,
Commentaria in Aristotelem Graeca et Byzantina, Bd. 5, Berlin, Boston 2012, S.175-183.

39 Vgl. John Magee, Boethius on Signification and Mind, Leiden/New York /Koppenhagen /
Koln 1989, S.98.



Die Differenzierung des Denkvermégens im Kommentar zu De interpretatione 45

ausgehend der begriffliche Zusammenhang des zu erkennenden Abhéngigkeits-
verhéltnisses zwischen einer als Fundament verstandenen Vorleistung, die eine
undeutliche prima figura hervorbringt, und einem sich daran orientierenden und
darauf stiitzenden, eigene Inhalte hinzubringenden Vermdogen erfassen. Das Bild
liefert eine mogliche Instanz des zu erkennenden Unterschieds, lenkt die Auf-
merksamkeit des Lesers auf diesen Aspekt an der Instanz und dient somit als
Ausgangspunkt fiir das begriffliche Erfassen von Unterschieden. Boethius macht
sich die Erkenntnisse der Psychologie fiir seine Didaktik zu Nutzen, liefert dem
Leser etwas, das sachlich zwar undeutlicher ist, dem Erkenntnisweg des Lesers
jedoch entgegenkommt, um ihn dann zu der sachlich deutlicheren Erkenntnis
zu bringen.

Boethius benennt explizit die Vorteile der Bildlichkeit fiir den Weg der
menschlichen Bildung, wenn er zur Erlduterung des siebten Kapitels ein Dia-
gramm zeichnet:

,Der oben beschriebenen Diskussion habe ich nun eine Abbildung hin-
zugefligt, da ja das, was durch den Geist und durch das Denken erfasst
wurde, sich dem Gedéchtnis nachhaltiger einfarbt, wenn es bildlich dar-
gestellt ist.”*

Das Bildhafte seines Diagramms besteht dort in der rdaumlichen Anordnung von
Sachzusammenhdngen: Abhédngigkeiten werden durch rdaumliche Unterord-
nung, Gegensatzlichkeiten durch rdumliche Gegentiberstellung dargestellt. Die-
se Bildlichkeit lasst sich nicht nur auf dem Papier darstellen und wahrnehmen,
sondern vor allem auch in der Vorstellung reproduzieren und stellt damit die
beste Voraussetzung dar, Eingang ins menschliche Gedéchtnis zu finden. Boe-
thius kniipft mit dieser Bemerkung unmittelbar an die aristotelische Lehre vom
Gedadchtnis an, wonach jede Gedachtnisleistung, explizit auch diejenige, die sich
auf intelligible Gegenstdnde bezieht, unmittelbar mit dem Wahrnehmungs- und
Vorstellungsvermdgen zusammenhangt, da das menschliche Denken stets auf
das raumliche und zeitliche Entfalten von Sacheinheiten angewiesen ist.*! Zudem

40 Boeth., in PH2, 152,7-10: Superioris autem disputationis integrum descriptionis subdidimus
exemplar, quatenus quod animo cogitationeque conceptum est oculis expositum memoriae
tenacius infigatur.

41 Vgl. Aristot., de memoria, 450a7-14 : dtx Tiva pev o0V attiory 0UK EVOEXETAL VOELY OUDEV AVED
gLVEXODE, OLY AVEL XQOVOL TX N €V XQOVE OvTa, dAAoc Adyos: péyeBog O dvaykaiov
Yvwoilew kal Kivnow @ kal xeovov: [kal 0 @Avtaoua NG Ko alodnoews madog
£€0TiV] oTe PaveQov OTL T TEWTW aAloONTIKQ TOVTWV 1) YVQOoic éoTiv: 1) & uviun, kal
1 TOV VONTQV, OUK AVEL QAVTAOUATOS £0TLY, KAl TO @AVIACUA TS KOWNE ailoOnoewg
ndOog £0Tiv: OTE TOD VOO HEV KT oLUPEPNKOC av eln, kad’ avTo d¢ TOL TEWTOL
atoOnrtucovn. Vgl. aulerdem Aristot., de memoria, 450a22-25: tivog pev o0V TV TS Puxne
£07TL PVIUN, PaveQOV, OTL 00TEQ KAl 1) pavTaoior kKal £0TL PVNHOVELTA KO VT HEV OV
£0TL pavTaoia, kKatd oLUPePnKoOc dE doa un dvev pavtaoiac. Sowie Aristot.,, de memoria,
451a12-17: ai 0¢ peAétan TV pvuny olovot TQ EMAVALUVIOKEN: TODTO O’ €0TiV 00dEV
€teQoV 1) TO Oewelv TOAAAKIC WG eikOvVA Kal Un WG kad” avTo. T LEV 0OV €0TL LV KAl TO
pvnuovevety, eiontatl, 6Tt @AVIACUATOS, WS lkKOVOS 00 pAavTaoua, €€1S, kal Tivog pogiov



46 Boethius’ Seelenkonzeption

liefert die bildliche Darstellung des Zusammenhangs zahlreiche Ankniipfungs-
punkte und Erleichterungen im gedanklichen Bewegungsablauf fiir den Weg der
Erinnerung, wie ihn Aristoteles beschreibt.*

Funktion der erkenntnistheoretischen Auerungen

Doch warum fiihrt Boethius derartige psychologische Differenzierungen in einer
Schrift durch, die zum logischen Kanon zdhlt und Wesen und Formen des Aus-
sagesatzes zu kldren vorgibt? Die Antwort muss auf zwei Ebenen erfolgen. Auf
der ersten Ebene lautet die Antwort: Boethius muss die seelischen Vermogen hier
differenzieren, weil Aristoteles selbst zu Beginn seines kleinen Textes zum Aus-
sagesatz auf die seelische Ebene verweist. Aristoteles gibt zwar vor, zuerst iiber
die wesentlichen Elemente des Aussagesatzes, die Verba und die Nomina, reden zu
wollen, verweist dann aber im Folgesatz darauf, dass die gesprochenen Elemente
in einem Symbolverhdltnis* zu den pathémata in der Seele stehen und die ge-
schriebenen Elemente wiederum in einem Symbolverhaltnis zu den gesproche-
nen. Doch, und hier fiihrt Boethius selbst auf die zweite Ebene der Antwort, wa-
rum macht Aristoteles eigentlich diese Einschiebung? Boethius verweist explizit
darauf, dass sich nach seinem Wissen nur drei Kommentatoren iiberhaupt diese
Frage gestellt haben, wahrend die meisten Interpreten diesbeziiglich keinerlei
Neugier verspiirten.* Wahrend zwei der drei Antwortversuche unbefriedigend

TV &V Uiy, 6TL TOD EWTOL AloONTIKOL Kal @ XeOvou aioOavoueda. Vgl. aulerdem Mi-
chael Krewet, Bilder des Unraumlichen. Zum Erkenntnispotential von Diagrammen in Ari-
stoteleshandschriften.

42 Zum Wesen der Erinnerung bei Aristoteles vgl. Aristot., de memoria, 451b16-22: étav oOv
avappvnokwueda, kivovpeba TV TEOTEQWY Tva KIvijoewy, éwe av kivnOwuev ued’ fjv
£ietvn elwBev. d10 Kal 1O épeéng Onpevopev vorjoavteg Amo To0 VOV 1) dAAov Tvdg, kal
A’ opolov 1) évavtiov 1) ToL TUVEYYVEC. DX TOUTO Yiyvetal 1) AVAUVNOLIS al YXQ KIVIOELS
TOVTWV TV HEV al avtal, TV O dua, TV d¢ HEQOS €XOoVOLY, WOTE TO AOLTOV HKQOV O
£kvn)On pet’ éxeivo. Sowie Aristot., de memoria, 451b28-452a6: T Y& €0t dicoAovBovoty
at kwvnoeg dAARAaug, 1de peta Tvde, Kat dtav Toivuv dvappvrjokeoOat fovAntat, tovto
miomjoer {ntroet Aafetv aoxnV kKivijoewe, ned’ v éicetvn éotat. d10 Taxtota kal kK&AALoTA
yivovtat &’ &QXNG Al AVAUVIOELS G YAQ €XOLOL T TOAYHATA TOS AAANAX T Epeéng,
oUT KAl al KIVAoELS. Kai €0Tv evpuvNuoveLTa doo TAEWY TV EXeL, OTTEQ TA LaBMpaTa: T
0¢ PAVAWS KAl XAAETIWG. Kal TOVTW DAPEQEL TO AvapLpviokeoOat ToL AW pavOdavery,
Ot dvvnoetal mwe dU avTOL KIvNORvaL émi 0 peta v &ex1v. Vgl. auflerdem Aristot., de
memoria, 453a9-14: aitiov O’ 611 10 dvappvrokecOal oty olov oLAAOYLOHOS TIc OTL Y&Q
TMEOTEQOV €ldeV 1) koLOEV 1] TL TOooLTOV Emale, CLAAOYILETAL O AVOULUVNOKOUEVOS, Kal
£omwv olov (RTNOiC TIC. TOUTO O 0iC KAl TO BOLAELTUCOV VTTAQXEL, PVOEL HOVOLS OLUBERNKEV:
Kal yaQ 10 PovAevecOat ovAdoyoudc tic éotwv. Zur Erinnerung als Suche nach einem
Vorstellungsbild im Kérper, vgl. Aristot.,, de memoria, 453a14-19: 611 &’ €0TL CWHATIKOV TL
10 mA&Bog, Kal 1) Avauvnols ot év ToloVTw AVTATUATOS, ONUEIOV TO TTAQEVOXAELY
€vioug €medav pr) dUvVWVTAL AVARVNOON VAL Kol TAVL EMEXOVTEG TIV DLAVOLAY, KAL OVKET
ETUXELQODVTAG AVALUVIIOKETOAL OVOEV T)TTOV, Kol HAALOTA TOUG peAory XOALKOVG.

43 Ausfiihrlich zum Symbolverhiltnis, vgl. unten S. 100ff.

44 Vgl. Boeth., in PH2, 25,18-22: sed cur hoc ita interposuerit, plurimi commentatores causas
reddere neglexerunt, sed a tribus quantum adhuc sciam ratio huius interpositionis explicita
est.



Die Differenzierung des Denkvermdgens im Kommentar zu De interpretatione 47

seien, die von Herminos und Alexander, lasse Porphyrios” Antwort keine Fragen
mehr offen. Dieser zufolge miisse Aristoteles kurz darauf eingehen, was iiber-
haupt durch Sprache bezeichnet werde, weil hierin unter den alten Philosophen
grofite Uneinigkeit herrschte.

Sowohl Gegenstdande selbst als auch unkorperliche Wesenheiten als auch
Wahrgenommenes als auch Vorstellungen seien in den unterschiedlichen Philo-
sophien als die Bezugspunkte angegeben worden, worauf gesprochene Worte
verweisen konnten. Es bediirfe folglich einer klaren Stellungnahme von Aristote-
les zu Beginn, damit die Schiiler wiissten, wo er sich selbst in diesem philosophi-
schen Vielklang verorte. Diese Stellungnahme erfolgt auch, doch sei sie nicht so
deutlich, dass sie keiner weiteren Erklarungen bediirfe. Mit dem Hinweis, dass
gesprochene Worte pathémata der Seele bezeichnen, schliefie Aristoteles zwar aus,
dass sich Worte direkt auf Dinge beziehen, doch ob sie Wahrnehmungen, Vor-
stellungen oder Gedanken bezeichnen, wére damit noch nicht geklart. Folglich
schliefst Boethius zundchst die Wahrnehmungen aus, indem er zum einen eine
Stelle aus Aristoteles” De iustitia zitiert, wonach Wahrnehmungen und Gedanken
sich von Natur aus grundsatzlich unterschieden, zum anderen darauf verweist,
dass Wahrnehmungen immer zugleich pathémata bzw. passiones des Korpers seien
und dieser korperliche Aspekt dann doch auch erwahnt hétte sein miissen. *®

Folglich bleibt noch tibrig, Vorstellungen, die eindeutig als pathémata der Seele
benannt werden konnten, von Gedanken zu unterscheiden. Das tut er in dem
oben diskutierten Abschnitt, indem er das Abhdngigkeitsverhaltnis klart und
Aristoteles’ Position einfiihrt, wonach nicht die Kombination von Vorstellungen,
sondern nur die Kombination von Gedanken Wahrheit und Falschheit erzeugen
koénne. Somit miissten die Gedanken die Grundlage fiir gesprochene Worte sein.
Indem Boethius den erkenntnistheoretischen Verweis des Aristoteles rechtfer-
tigt, begriindet er auch seinen eigenen erkenntnistheoretischen Exkurs:

»Da Aristoteles glaubte, dass das, was von den Worten bezeichnet wird,
Gedanken seien, und im Begriff war, Nomina und Verba in ihren Bestim-
mungen als Bezeichnende festzulegen, war es richtig, dass er zuvor erklar-
te, was sie tiberhaupt bezeichnen, und dass er durch die Darlegung seiner
Ansicht den Leser vor einem Fehler bewahrt, der seinen Ursprung in dem
vielschichtigen Streit der Alten hat. Dementsprechend gibt es in diesem
Abschnitt auch nichts Uberfliissiges, nichts, was sich aus der Fortfiihrung
des Gedankenganges absondert.”

45 Vgl. Boeth., in PH2, 27,10-22.

46 Boeth., in PH2, 29,21-29: quocirca quoniam id quod significaretur a vocibus intellectus esse
Aristoteles putabat, nomina vero et verba significativa esse in eorum erat definitionibus
positurus, recte quorum essent significativa praedixit erroremque lectoris ex multiplici ve-
terum lite venientem sententiae suae manifestatione conpescuit. atque hoc modo nihil in eo
deprehenditur esse superfluum, nihil ab ordinis continuatione seiunctum.



48 Boethius’ Seelenkonzeption

Boethius erklart also diesen seelentheoretischen Verweis zu Beginn des Textes
bei Aristoteles mit Blick auf Porphyrios” These, wonach eine Theorie {iber den
Aussagesatz nicht ohne einen kurzen Verweis auf dasjenige bleiben kénne, wor-
auf sich der Aussagesatz bezieht. Da es in der antiken Philosophie bereits hierzu
verschiedene Annahmen gab, miisse Aristoteles gleich zu Beginn Stellung be-
ziehen. Diese Stellungnahme ist aus sich heraus zwar schwer verstandlich, mit
Blick auf andere aristotelische Texte aber recht deutlich. Da es die selbstgestell-
te Aufgabe des Boethius ist, die Ubersetzung, und das heifst bei ihm auch die
Kommentierung, so vollstandig zu vollziehen, dass der Leser den Text auch ohne
Vorhandensein und Zuhilfenahme weiterer Texte verstehen kann, stellt Boethi-
us die Zusammenhénge im Kommentar her. In seinem zweiten Kommentar zur
Eisagogé formuliert Boethius genau diesen Anspruch, ndmlich den Leser durch
seine Ubersetzungen von der Verfiigbarkeit oder Verstehbarkeit des griechischen
Textes unabhéngig zu machen.*

Bereits in dieser einfiihrenden Rechtfertigung dariiber, warum Aristoteles
hier iiberhaupt seelische Prozesse ins Spiel bringt, hat Boethius das Denkvermo-
gen durch die Abgrenzung vom Vorstellungsvermdgen genauer charakterisiert.
An mindestens zwei Stellen zu diesem Kapitel wird er weitere Unterscheidungen
hinzufiigen miissen. Erstens namlich dort, wo Boethius erkldren muss, wie sich
der Gedanke als Medium zwischen den Dingen und der Bezeichnung verhalt,
und zweitens dort, wo er erklaren muss, inwiefern der Gedanke als ein Seelen-
zustand, eine passio, ein pathéma verstanden werden kann. Indem Boethius sich
dadurch dem spezifischen Gegenstand des Denkens zuwendet, dringt er noch
tiefer in die aristotelische Seelenlehre ein. Denn dem Verstandnis eines Vermo-
gens kommt man nur dann ndher, wenn man es als Verwirklichtes untersucht
und damit zuerst seinen Gegenstand in den Blick nimmt.*®

3.5 Das Denken und sein spezifischer Gegenstand

Wenn Aristoteles die gesprochene Rede als ein symbolon (notum) des Gedachten
(und die geschriebene Rede als ein symbolon (notum) des Gesprochenen) bezeich-
net, das Gedachte wiederum als eine Angleichung an die Dinge, ergibt sich dar-
aus, dass die Richtung der Wissensvermittlung mit in Betracht gezogen werden
miisse. Das liegt daran, dass der Kette von der zugrunde liegenden Sache (res)
tiber den Gedanken (intellectus) tiber den stimmlichen Ausdruck (vox) bis hin zu

47 Vgl. Boeth,, in Isag. 2, 135,5-13: Secundus hic arreptae expositionis labor nostrae seriem
translationis expediet, in qua quidem uereor ne subierim fidi interpretis culpam, cum uer-
bum uerbo expressum comparatumque reddiderim. cuius incepti ratio est quod in his scrip-
tis in quibus rerum cognitio quaeritur, non luculentae orationis lepos, sed incorrupta ueritas
exprimenda est. quocirca multum profecisse uideor, si philosophiae libris Latina oratione
compositis per integerrimae translationis sinceritatem nihil in Graecorum litteris amplius
desideretur.

48 Vgl. Aristot., an., 415a14-23.



Das Denken und sein spezifischer Gegenstand 49

den Buchstaben (litterae) keine lineare und gleichférmige Verbindung zugrunde
liegt. Denn wahrend die Dinge und die Gedanken als Angleichungen an die Din-
ge stets bei allen dieselben seien, komme es bei den gesprochenen und geschrie-
benen Wortern zu Unterschieden. Das liege, so Boethius in seiner Begriindung,
daran, dass die Konstitution von Gegenstand (res) und Gedanke (intellectus) natu-
raliter sei, also auf nattirliche Weise bestehe, wahrend der stimmliche Ausdruck
(vox) und die Buchstaben (litterae) positione entstiinden, durch Festlegung und Ei-
nigung. Wenn diese Festlegung und Einigung einmal vollzogen sei und sich alle
daran hielten und dieselben Worte benutzten, sei der Weg von den Worten zu
dem zugrunde liegenden Gedanken eindeutig moglich. Umgedreht bringe die
Identitédt der Gedanken jedoch nicht dieselben Worte hervor. Ein kurzer Verweis
auf verschiedene Ausdriicke in verschiedenen Sprachen fiir denselben Gedan-
ken geniigt ihm hier, um das zu belegen.® Doch ist es nicht das Ziel, vermittels
von Worten auf Dinge zu verweisen? Warum liegen hier noch die Gedanken da-
zwischen und wie verhalten sie sich zu den Dingen? Der Grund fiir die Mittler-
position der Gedanken liege in der natiirlichen Ordnung, d. h. in dem Ursachen-
verhaltnis.

,Folglich gibt es also diese vier: Buchstaben bezeichnen stimmliche Aus-
driicke, stimmliche Ausdriicke bezeichnen Gedanken, Gedanken aber
erfassen Dinge. Diese Folge ist weder konfus noch zufillig. Diese vier be-
stehen fest definiert durch die Ordnung ihrer eigenen Natur. Die Dinge
namlich begleiten stets jenen Gedanken, der von ihnen selbst erfasst ist,
der stimmliche Ausdruck folgt jenem Gedanken und die Elemente, d. h.
Buchstaben, folgen dem stimmlichen Ausdruck. Die Gedanken namlich
haben ihren Ursprung in den Dingen, die ihnen vorausgehen und durch
ihre eigene Substanz konstituiert sind. Von Dingen namlich gibt es im-
mer Gedanken, von denen wiederum, sobald sie konstituiert sind, bald ein
Verweis durch stimmlichen Ausdruck in Erscheinung tritt.”>

Hier macht Boethius deutlich, wie sich Gedanken zwischen den Dingen und den
Worten positionieren:> Sie erfassen die fiir sich selbst, eigenstdndig seienden
Dinge und bilden die Grundlage fiir den sprachlichen Ausdruck. Der Gedanke
ist insofern Ursache fiir die sprachliche Vermittlung, als an ihm der als Zielursa-

49 Vgl. Boeth., in PH2, 21,15-25.

50 Boeth., in PH2, 20,26-21,5: quare quattuor ista sunt, ut litterae quidem significent voces, vo-
ces vero intellectus, intellectus autem concipiant res, quae scilicet habent quandam non con-
fusam neque fortuitam consequentiam, sed terminata naturae suae ordninatione constant.
res enim semper comitantur eum qui ab ipsis concipitur intellectum, ipsum vero intellec-
tum vox sequitur, sed voces elementa id est litterae. rebus enim ante propositis et in propria
substantia constitutis intellectus oriuntur. rerum enim semper intellectus sunt, quibus iter-
um constitutis mox significatio vocis exoritur. praeter intellectum namque vox penitus nihil
designat.

51 Vgl. hierzu auch ausfiihrlich John Magee, Boethius on Signification and Mind, S.79-92.



50 Boethius’ Seelenkonzeption

che* dienende Wille zum sprachlichen Ausdruck gekoppelt ist.> Gleichzeitig ist
er selbst Zielursache fiir die sprachliche Vermittlung, indem durch den sprach-
lichen Ausdruck dieses begriffliche Erfassen, also derselbe Gedanke, vermittelt
und hervorgerufen werden soll. Im Fall der gelungenen Kommunikation steht
derselbe Gedanke am Anfang (beim Lehrer) und am Ende (beim Schiiler) der
Vermittlung.>* Formursachlich ist der Gedanke fiir den sprachlichen Ausdruck
insofern, als er unter Einbezug der Konventionen den Mafsstab fiir die Auswahl
des passenden Sprachmaterials darstellt. Dieses vorrangige, ursachliche Verhalt-
nis des Gedankens vor bzw. fiir den sprachlichen Ausdruck lédsst jedoch nicht
darauf schlieffen, dass die Sprachmaterie und ihre Zusammensetzung stets iden-
tisch oder dhnlich sein miissen. Denn im Bereich der Ausdriicke wie im Bereich
der Buchstaben gebe es Moglichkeiten der Varianz, wie es der Blick auf die ver-
schiedenen Sprach- und Schriftensysteme unmittelbar einsehbar mache:

,Denn der Gedanke ist nicht insofern eine Ursache von sprachlichen Aus-
driicken, und der sprachliche Ausdruck nicht insofern eine Ursache von
Buchstaben, als das identische Auftreten von Buchstaben bei verschiede-
nen Menschen notwendigerweise zu identischen Benennungen fiithren
wiirde. Ebensowenig fiihrt die Identitdt von Dingen oder Gedanken bei
verschiedenen Menschen notwendigerweise zur Identitét der Bezeichnun-
gen jener Gedanken selbst oder der Dinge.”>

res als Substanz

Deutlich macht Boethius in diesem Zusammenhang auch, dass zwischen der res
als das erkennbare Wesen einer Sache und der Substanz als die Sache, insofern
sie verwirklichtes Einzelding ist, zu unterscheiden ist.

,Denn wenn auch res und intellectus des Menschen identisch sind, so ist
doch die Substanz und die Bezeichnung bei verschiedenen Menschen ver-
schieden.” %

Die res unterscheidet Boethius in ihrer steten Identitdt ganz offenkundig von
dem, was Aristoteles in den Kategorien™ als erste Substanzen bezeichnet, den aus

52 Wirkursache wiederum wéren die organischen Ablaufe, vgl. hierzu unten S. 76.

53 Vgl. ausfiihrlich hierzu unten, S. 52ff.

54 Boethius nimmt auch auf diese beiden Pole und die damit zusammenhangenden Konse-
quenzen fiir eine gelingende Vermittlung Bezug, vgl. hierzu unten S. 125ff.

55 Boeth., in PH2, 22,13-19: neque enim, quasi causa quaedam vocum est intellectus aut vox
causa litterarum, ut cum eaedem sint apud aliquos, necesse sit eadem quoque esse nomina:
ita quoque cum eaedem sint vel res vel intellectus apud aliquos, mox necesse est intelectuum
ipsorum vel rerum eadem esse vocabula.

56 Boeth., in PH2, 22,19-22: nam cum eadem sit et res et intellctus hominis, apud diversos ta-
men homines huiusmodi substantia aliter et diverso nomine nuncupator.

57 Vgl. Aristoteles, Aristotelis categoriae et liber de interpretatione, hg. von L. Minio-Paluello,
Oxford 1949, 2a13-19.



Das Denken und sein spezifischer Gegenstand 51

Form und Materie zusammengesetzten Einzelgegenstdnden, die sich naturge-
mafl voneinander unterscheiden und zur Markierung dieses Unterschieds auch
verschiedene Benennungen erhalten. Die Frage, ob unter res aber das verstan-
den sein muss, was Aristoteles in den Kategorien in Ableitung von den Einzel-
gegenstdanden als zweite Substanzen versteht, namlich die davon abstrahierten
Art- und Gattungsbegriffe, ldsst sich eindeutig verneinen, wenn man bedenkt,
wie Boethius den Zusammenhang von res und intellectus beschreibt. Denn allein
aus der einfachen Angabe: res enim ab intellectu concipitur>® wird die vorrangige
Position der res gegeniiber dem Gedachten deutlich. Die Sache wird demnach
von dem Erkenntnisvermdogen erfasst; d. h. auch, sie wird nicht durch das Den-
ken, z. B. durch Abstraktion aus Wahrnehmungsdaten, konstruiert.*® Die res geht
dem Denken gemaf3 der ordinatio suae naturae® voraus und besteht nach Boethius
explizit in propria substantia.®" Zuséatzlich verweist Boethius auf sein Verstdndnis
vom Denken, das in seiner reinsten, d. h. gottlichsten Form die res ipsa, d. h. die
von jeglicher Materie unabhangige Form, die transcendent idea® vollkommen zu
erfassen vermag, wenn er schreibt, dass es zu jeder res auch einen Gedanken
gebe, der zwar nicht notwendig von Menschen, mit Sicherheit aber von Gott ge-
dacht werde, da jener aufgrund der Gottlichkeit seiner eigenen Substanz auch
alles in der eigenen Natur der res selbst erkenne.®

Die Substanz der res ist also geméfs der Dreiteilung, die Aristoteles in De ani-
ma durchfiihrt (412a6ff.), nicht der Einzelgegenstand, d. h. die erste Substanz der
Kategorien, bzw. das Kompositum aus Form und Materie aus De anima, und auch
nicht der Materieaspekt, sondern das eidos, die Natur, das Wesen, die Bestimmt-
heit, die dem Denken zugrunde liegt. Dort, wo es solch eine Bestimmtheit gibt,
ist sie auch erkennbar: fiir den géttlichen Geist jede Bestimmitheit fiir sich; fiir den
menschlichen Geist zumindest die Bestimmtheiten in den Einzelgegenstinden,
die die Formursachen fiir die einzelnen zusammengesetzten Gegensténde sind.®

58 Boeth., in PH2, 20,17.

59 Natiirlich gibt es auch den Oberbegriff der res als Ding, das sowohl kérperlich (im Sinne
eines sinnlich wahrnehmbaren Gegenstandes) als auch nicht kérperlich sein kann. Was Boe-
thius in unserem Zusammenhang jedoch als die Sache bezeichnet, die vom Denken erfasst
wird, ist die Natur bzw. das Wesen einer Sache, welches im Falle des Erfassens eines kor-
perlichen Gegenstandes durch das Denken unterschieden wird, vgl. hierzu Boethius’ Dis-
kussion zu den Universalien im zweiten Kommentar zur Eisagogé: Boeth., in Isag. 2, 165,9-14:
genera ergo et species caeteraque vel in corporeis rebus vel in his quae sunt corporea, reperi-
untur. et si ea in rebus incorporeis invenit animus, habet illico incorporeum generis intellec-
tum, si vero corporalium rerum genera speciesque prospexerit, aufert, ut solet, a corporibus
incorporeorum naturam, et solam puramque ut in se ipsa forma est contuetur.

60 Boeth., in PH2, 20,30 f.

61 Boeth. in PH2, 21,11

62 John Magee, Boethius on Signification and Mind, S.78 {.

63 Vgl. Boeth., in PH2, 22,6-11: sed si quis ad naturam redeat eamque consideret diligenter,
agnoscet cum rest est, eius quoque esse intellectum: quod si non apud homines, certe apud
eum, qui propriae divinitate substantiae in propria natura ipsius rei nihil ignorat.

64 Vgl. zum enhylon eidos bzw. immanenten Allgemeinen Gyburg Radke, Die Theorie der Zahl
im Platonismus, S.308 ff. sowie Christian Vogel, Stoische Ethik und Platonische Bildung.



52 Boethius’ Seelenkonzeption

Denken, Fiihlen, Handeln

Boethius beschreibt den Prozess des Denkens als ein Erfassen dieser res noch
etwas genauer. Ziel ist es, wir bedenken, dass er keine Schrift {iber die Seele und
deren Vermogen verfasst hat, Aristoteles’” Ausdruck pathémata tés psychés bzw.
passiones animae, die er als die Grundlage fiir Worte und damit auch fiir Satze und
Syllogismen benennt, zu erkldren. Boethius deutet diesen Ausdruck als eine Um-
schreibung fiir die Gedanken. Wir haben bereits erfahren, dass und wie er ande-
re Erkenntnisarten wie Vorstellung und Wahrnehmung ausschliefit. Nun fragt
er, warum Aristoteles nicht gleich von noemata / intellectus spricht, sondern diese
uneindeutige Umschreibung wéhlt. In der Antwort verdeutlicht Boethius, dass
er trotz der verschiedenen Aspekte der seelischen Vermdgen das Verstandnis der
Seele als eine Einheit aufrechterhilt. Denken, Fithlen und Streben werden als
drei zusammenhangende Téatigkeiten eines Seelenvermdgens beschrieben und
nicht, wie oft missverstanden, als drei gegen einander konkurrierende, unabhéan-
gige Seelenteile.® Boethius geht an dieser Stelle sehr ins Detail, da er erklaren
mochte, warum Aristoteles tiberhaupt von einer passio spricht. Ziel sei es, auf
den Ubergang vom Denken zum sprachlichen Ausdruck zu verweisen. Boethius’
Argumentation lautet in aller Kiirze wie folgt: Das Denken ist ein Angleichen der
Seele an die res. Dieser Akt des Angleichens der Seele stellt eine Verdnderung des
Seelenzustands dar. Diese Verdnderung, diese Bewegung des Seelenzustands ist
eine passio.* Mit dem Akt des Erfassens geht folglich ein Akt der qualitativen Ver-
anderung der Seele einher, die nach Aristoteles als Lust- oder Unlusterfahrung
spiirbar wird.?” Dieser Akt der qualitativen Verdnderung der Seele wiederum
fithrt zu einem Akt des Strebens. Der Willensaspekt der Seele drdangt danach,
das erfasste und erfahrene Denken kundzutun und folglich das Gedachte in et-
was sprachlich Ausdriickbares zu entfalten. Diesen Teil der Sprachtheorie, der
die Zusammenhdnge vom Denken iiber die erfahrbare qualitative Verdnderung
der Seele und tiber das Wollen bis zum sprachlichen Ausdruck erklért, gibt es bei
Aristoteles nicht.® Doch liegt der Erklarung der fundamentale Zusammenhang

Simplikios” Kommentar zu Epiktets Handbiichlein der Moral, S.26, Fn. 84; zur Differen-
zierung des Allgemeinen bei Aristoteles vgl. Arbogast Schmitt, Das Universalienproblem
bei Aristoteles, in: Ralf Georges Khoury (Hg.), Averroes (1126-1198) oder der Triumph des
Rationalismus (Internationales Symposium anldsslich des 800. Todestages des islamischen
Philosophen, Heidelberg, 7.—-11. Oktober 1998), Heidelberg 2002, S. 59-86, S. 59-86.

65 Vgl. hierzu auch Aristot., an., 432al5-b7 sowie Michael Krewet, Die Theorie der Gefiihle bei
Aristoteles, S. 470ff.

66 Magee hebt einen weiteren Aspekt hervor: , Boethius is using passio in one sense to differen-
tiate between what is human and what is divine [...].” (John Magee, Boethius on Signification
and Mind, S.106). Insofern géttliches Wirken dauerhafte Tatigkeit bzw. Aktualitat ist, gibt
es keine Verdnderung vom Zustand der Potentialitdt zum Zustand der Verwirklichung im
Bereich des Gottlichen. Folglich gibt es dort auch keine passio.

67 Zum Gefiihlsbegriff bei Aristoteles vgl. Michael Krewet, Die Theorie der Gefiihle bei Aristo-
teles, S. 593 ff.

68 Vgl. zur inneren Sprache bei Boethius ausfiihrlich unten Abschnitt 4.5, S. 112ff.; auflerdem
Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S.77-113, insb. S. 108-113.



Das Denken und sein spezifischer Gegenstand 53

der aristotelischen Seelenlehre zugrunde, dass der Erkenntnisakt in einem An-
gleichen an sein Erkenntnisobjekt besteht,® was unausweichlich mit einer quali-
tativen Verdanderung, der passio, einhergeht und einen Moment des Strebens aus-
16st. Interessant fiir die vorliegende Untersuchung ist, dass Boethius hierdurch
nicht nur offenbart, dass er Aristoteles’” Seelentheorie kennt und verstanden hat,
sondern sie auch anwendet und vermittelt. Boethius greift auf eine Unterschei-
dung des aristotelischen Denkens zurtiick, um mit Aristoteles einen von Aristote-
les nicht explizit erklarten Zusammenhang zu erlautern. Boethius beschreibt den
Weg von der Erkenntnis zum sprachlichen Ausdruck sehr detailliert:

,Die passiones der Seelen entstehen aus der Angleichung an die Dinge.
Denn wenn jemand eine Kugel oder ein Quadrat oder irgend eine andere
Gestalt der Dinge sieht, so erfasst er diese im Erkenntnisvermogen seines
Geistes durch ein bestimmtes Vermdgen und eine Angleichung. Denn wer
eine Kugel gesehen hat, wégt in seinem Geist die Angleichung dessen ab
und denkt. Und wenn er in seinem Geist durch ein bestimmtes Bild be-
wegt wurde, erkennt er das, durch dessen Bild er bewegt wurde. Jedes Bild
bewahrt die Angleichung an die Sache, deren Bild es ist. Folglich begreift
der Geist, wenn er erkennt, die Angleichung an Dinge.””

Zum Fundament jeder Erkenntnis gehdren zum einen eine erkennbare Be-
stimmtheit (figuram rerum) auflerhalb des Erkennenden, zum anderen das Po-
tential des Erkenntnisvermdgens im Erkennenden (quidam vis) sowie schlieflich
die Aktualisierung dieses Potentials, die Boethius als die Angleichung der Seele
(similitudo) an das Erkenntnisobjekt beschreibt. In der Diskussion zum Status der
Universalien im zweiten Kommentar zur Eisagogé beschreibt Boethius (im Falle
der Erkenntnis des Allgemeinen an Einzelgegenstdnden) das Allgemeine als Er-
gebnis der Angleichung,” wiahrend das Allgemeine, welches das Denkvermdgen
aus Einzelgegenstinden (durch Angleichung) erfasse, die unkoérperliche Natur

69 Vgl. Aristot., an., 429a15: anaOég doa del eivat, dEKTIKOV dE TOD €IDOVG KAl DUVALLEL TOLOVTOV
AAAX 1) TOUTO, KAl OpOiwS €XEL, DOTEQ TO AloONTIKOV TIEOS Tt AloONTA, OVTW TOV VOOV
TEOG T VONTA.

70 Boeth., in PH2, 34,26-35,8: sed hae passiones animarum ex rerum similitudine procreantur.
videns namque aliquis sphaeram vel quadratum vel quamlibet aliam rerum figuram eam
in animi intellegentia quadam vi ac similitudine capit. nam qui sphaeram viderit, eius si-
militudinem in animo perpendit et cogitat atque eius in animo quandam passus imaginem
id cuius imaginem patitur agnoscit. omnis vero imago rei cuius imago similitdinem tenet:
mens igitur cum intellegit, rerum similitudinem comprehendit.

71 Vgl. Boeth,, in Isag. 2, 166,6-15: Sunt igitur huiusmodi res in corporalibus atque in sensibi-
libus, intelliguntur autem praeter sensibilia, ut eorum natura perspici et proprietas valeat
comprehendi. Quocirca cum et genera et species cogitantur, tunc ex singulis in quibus sunt
eorum similitudo colligitur ut ex singulis hominibus inter se dissimilibus humanitatis simi-
litudo, quae similitudo cogitata animo veraciterque perspecta fit species; quarum specierum
rursus diversarum similitudo considerata, quae nisi in ipsis speciebus aut in earum indivi-
duis esse non potest, efficit genus. itaque haec sunt quidem in singularibus, cogitantur vero
universalia.



54 Boethius’ Seelenkonzeption

bzw. reine Form sei, die das Denkvermdgen fiir sich zu erkennen vermoge.” Das
Ergebnis der Angleichung ist damit eindeutig keine Reprasentation, wie im Falle
der Vorstellung, und auch keine Konstruktion, sondern das Erfassen des unkor-
perlichen Wesens an” den Dingen.”

Mit Blick auf die Tatigkeit der Seele benennt Boethius das Ergebnis dieses
Prozesses als passio, dessen Ubersetzung mit Erleidung, Widerfahrnis, Affektion
oder Eindruck ohne weiteren Kommentar missverstandlich ware. Denn mit dem
hier formulierten Zusammenhang macht Boethius deutlich, dass die passio kein
Widerfahrnis darstellt, dem der Erkennende passiv gegentibersteht.” Die Anglei-
chung geschieht aus eigener, dem Erkennenden innewohnender Kraft. Die passio
geht immer mit einer aus eigenem Vermdogen hervorgehenden Veranderung und
Bewegung der Seele einher. Sie ist die Verdnderung des Seelenzustands zwi-
schen dem Ausgangszustand vor der Angleichung und dem Seelenzustand nach
der Angleichung.” Im Rahmen der menschlichen Erkenntnistatigkeit wird der
Zustand nach der Angleichung als ein Bild entfaltet,”” d. h. als ein Vorstellungs-
bild mit bestimmten Eigenschaften, die dem Wesen der Sache akzidentell sind.
Der Mensch rechnet, denkt und arbeitet mit solchen Bildern, von denen aus er
die Moglichkeit hat, die Ursache des Bildes ohne die akzidentellen Eigenschaften
zu erfassen. Inhalt und Wesen des Denkens, so Boethius, ist die Angleichung an
eine fiir sich bestimmte res. Hier unterscheidet Boethius noch einmal genauer:

,Wenn namlich jemand die Eigentiimlichkeit einer Sache, die er mit dem
Denkvermogen erfasst, erfahren hat, strebt er danach, sie auszudriicken
und zu bezeichnen. Denn wenn jemand eine bestimmte Sache erkennt,
muss er mittels des Vorstellungsvermogens zuerst die Form und die Eigen-
tiimlichkeit des Erkannten erfassen. Und es kommt eine passio zustande
bzw. ein von einer passio begleitetes Begreifen des Intellekts. Wenn diese

72 Vgl. Boeth., in Isag. 2, 165,9-14: Genera ergo et species caeteraque vel in corporeis rebus vel in
his quae sunt corporea, reperiuntur. et si ea in rebus incorporeis invenit animus, habet illico
incorporeum generis intellectum, si vero corporalium rerum genera speciesque prospexerit,
aufert ,ut solet, a corporibus incorporeorum naturam, et solam puramque ut in se ipsa forma
est contuetur.

73 Vgl. zum enhylon eidos, bzw. immanenten Allgemeinen die Verweise oben in Fufinote 64,
S.51; zur Differenzierung des Allgemeinen bei Aristoteles: Arbogast Schmitt, Das Universa-
lienproblem bei Aristoteles, S. 59-86.

74 Vgl. hierzu auch Margaret Cameron, Boethius on Utterances, Understanding and Reality,
S.94f.

75 Zur Ausdehnung des pathos-Begriffs auf alle Titigkeiten der Seele, vgl. auch Hermann Wei-
demann, Aristoteles. Peri Hermeneias. Ubersetzt und erldutert von Hermann Weidemann,
Berlin 1994, S.152.

76 Vgl. Aristot., an., 416b32-418a6. Zur Bedeutung des maoxewv in Aristoteles” De anima, vgl.
Wolfgang Bernard, Rezeptivitdt und Spontaneitat der Wahrnehmung bei Aristoteles, Baden-
Baden 1988, S. 49-68.

77 Zur imaginatio bzw. phantasia als passiven Intellekt (und seiner Funktion) bei Aristoteles, den
griechischen Kommentatoren und Boethius, vgl. John Magee, Boethius on Signification and
Mind, S.109-141.



Das Denken und sein spezifischer Gegenstand 55

passio ihre Stellung und ihren Platz im Geist eingenommen hat, entsteht
ein Wille, diese passio anderen anzuzeigen. Daraufthin kommt die gewisse
Tatigkeit eines zusammenbindenden (rationalen) Erkennens (infelligentia)
unmittelbar aus dem Vermogen der innersten Vernunft (ratio) hinzu. Die
Rede entfaltet diese Tatigkeit und gieft sie aus. Sie stiitzt sich dabei auf
die passio, die zuerst im Geist gegriindet war, bzw. um es genauer auszu-
driicken, <stiitzt sie sich> auf den Prozess der Bezeichnung, der sich zu-
gleich mit der voranschreitenden Rede entwickelt hat, und auf ihre An-
gleichung an die Bewegungen der bezeichnenden (inneren)”® Rede. Es
entsteht nun diese passio wie ein Eindruck einer Gestalt, aber in der Art,
wie so etwas gewohnlich in der Seele geschieht. Denn das eine ist die in
natiirlicher Weise der Sache selbst einwohnende eigentiimliche Gestalt,
das andere die Form jener, die zur Seele iibertragen wurde. So wie nicht
in derselben Weise die Buchstaben, d.h. die Zeichen des sprachlichen
Ausdrucks, in den Wachs, in den Marmor, auf das Papier {ibertragen wer-
den. [...] Folglich, wenn jede passio der Seele die Eigentiimlichkeit einer
bestimmten Sache zu sein scheint, und dariiber hinaus die sprachlichen
Ausdriicke in erster Linie Gedanken bezeichnen und erst in zweiter Linie
auf der Bezeichnung der Dinge beruhen, von denen die Gedanken ihren
Ausgangspunkt nehmen, verweist all das, was durch sprachliche Aus-
drtiicke bezeichnet wird, auf passiones der Seele.””

Demnach differenziert Boethius ganz genau zwischen dem Prozess des erken-
nenden Unterscheidens, der similitudo, dem Aspekt des seelischen Bewegtwer-
dens bzw. der damit verbundenen seelischen Bewegung, der passio, und dem
darauf folgenden Aspekt des Strebens (voluntas). Diese drei Aspekte sind als Ta-
tigkeiten eines zusammenhadngenden, ununterbrochenen Erkenntnisprozesses
beschrieben. Passio beschreibt Boethius hier sehr deutlich als eine Art Eindruck,

78 Vgl hierzu John Magee, Boethius on Signification and Mind, 1997, S.120. Ausfiihrlich zur
inneren Rede vgl. unten Abschnitt 4.5, S. 112ff.

79 Boeth., in PH2, 33,33-34,26: passus enim quilibet eius rei proprietatem, quam intellectu con-
plectitur, ad eius enuntiationem designationemque contendit. cum enim quis aliquam rem
intellegit, prius imaginatione formam necesse est intellectae rei proprietatemque suscipiat
et fiat vel passio vel cum passione quadam intellectus perceptio. hac vero posita atque in
mentis sedibus conlocata fit indicandae ad alterum passionis voluntas, cui actus quidam
continuandae intellegentiae protinus ex intimae rationis potestate supervenit, quem scilicet
explicat et effundit oratio nitens ea quae primitus in mente fundata est passione, sive, quod
est verius, significatione progressa oratione progrediente simul et significantis se orationis
motibus adaequante. fit vero haec passio velut figurae alicuius inpressio, sed ita ut in ani-
mo fieri consuevit. aliter namque naturaliter inest in re qualibet propria figura, aliter vero
eius ad animum forma transfertur, velut non eodem modo cerae vel marmori vel chartis
litterae id est vocum signa mandantur. [...] quocirca cum omnis animae passio rei quaedam
videatur esse proprietas, porro autem designativae voces intellectuum principaliter, rerum
dehinc a quibus intellectus profecti sunt significatione nitantur, quidquid est in vocibus
significativum, id animae passiones designat.



56 Boethius’ Seelenkonzeption

nicht jedoch ohne den Zusatz ut in animo fieri consuevit, wie es der Seele natiir-
lich zukommt, zu unterschlagen. Die Eigentiimlichkeit des seelischen Abdrucks
bestehe darin, eine Angleichung an das Wesen einer Sache aus eigener Kraft zu
vollziehen. Diese Angleichung lasse sich zwar mit materiellen Bildern verglei-
chen, ist jedoch nicht als gegenstandlich zu denken, da die Seele fiir Boethius
unkorperlich ist.

Zwischenfazit

In diesem Abschnitt konnte gezeigt werden, wie und warum Boethius weitere
Differenzierungen zu den Eigenheiten des menschlichen Denkvermogens im
Rahmen von De interpretatione anfiihrt. Er charakterisiert die spezifische Leistung
des Denkens néher, indem er sie von den Leistungen der Vorstellung abgrenzt
und dem Denken dadurch deutlich einen eigenen Gegenstandsbereich zuweist,
der der Sache nach vom Gegenstandsbereich der Vorstellung unabhangig ist, ob-
gleich die Vorstellung als Anker und Stiitze des Denkaktes fiir den Menschen
unabdingbar ist. Die Knappheit der Formulierung des Aristoteles und die ver-
schiedenen Positionen der alten Philosophen zum Bezugspunkt des sprachlichen
Ausdrucks machen diesen Einschub fiir Boehius notwendig. Zusatzlich mochte
Boethius klaren, warum Aristoteles hier zu der Umschreibung der Gedanken
als pathémata tés psychés greift. In diesem Kontext beschreibt Boethius den Denk-
akt sehr genau als eine Angleichung (similitudo) eines seelischen Vermogens (vis)
an eine sachliche Bestimmtheit (res). Indem Aristoteles den Zustand der Anglei-
chung als pathéma bezeichnet und damit den Aspekt des Bewegtwerdens bzw.
der Erfahrbarkeit der qualitativen seelischen Verdnderung hervorhebt, verweise
er auf den Ubergang von dem Akt des Unterscheidens zum sprachlichen Aus-
druck. Boethius rekontextualisiert den grundsatzlichen Zusammenhang des
aristotelischen Seelenverstandnisses zwischen dem Akt des Erfassens, dem Mo-
ment des Fiihlens und dem Akt des Strebens. Mit dem Akt des Unterscheidens,
der Angleichung (similitudo) des Erkenntnisvermogens (vis) an den Erkenntnisge-
genstand (res), geht eine Bewegung, die passio der Seele einher und diese passio
ruft einen Akt des Strebens, ndmlich den Willen zum sprachlichen Ausdruck, die
voluntas hervor. Indem Boethius folglich erklart, dass Aristoteles den Aspekt der
passio beim Denken hier in den Vordergrund riickt, um auf den Zusammenhang
zur Sprachbildung zu verweisen, {ibertrégt er implizit auch den grundsétzlichen
Zusammenhang zwischen den verschiedenen seelischen Akten beim Erkennen,
Fiithlen und Handeln, so dass damit beinahe beildufig wesentliche Aspekte des
aristotelischen Seelenkonzepts transferiert werden.



Erkenntnisvermogen der Seele in der Consolatio 57

3.6 Erkenntnisvermogen der Seele in der Consolatio

Im Rahmen seines De interpretatione-Kommentars beschreibt Boethius den Denk-
prozess sehr genau als einen Erkenntnisakt, der das Vermogen des Erkennenden
voraussetzt und auf einen eigenen, spezifischen Gegenstandsbereich zielt. In der
Consolatio zeigt Boethius explizit, inwiefern es auch fiir die anderen Erkenntnis-
vermogen des Menschen gilt, dass ihre Leistungen aktive Akte des Unterschei-
dens sind, die jeweils ihre eigenen Gegenstandsbereiche haben. Wie kommt es zu
dieser weiteren Charakterisierung der menschlichen Seelenvermdgen?

Boethius zeigt im Rahmen seiner Consolatio sehr eindringlich, wie umfassend
eine Ethik sein muss, die den Anspruch erhebt, dem Menschen den Weg zu sei-
nem nachhaltigen Gliick aufzuzeigen. Nicht nur der angemessene, niichterne
Umgang mit den weltlichen Dingen, die zundchst als nicht gliicksrelevant er-
kannt werden miissen, gilt aufgezeigt und eingeschult zu werden, sondern auch
die seelische Hinwendung zu der Quelle wahrer Gliickseligkeit muss vorberei-
tet werden. Hierzu bedarf es der Einsicht in die wesentlichen Prinzipien hinter
der vordergriindigen Welt der Einzelgegenstande, Einsicht in den Ursprung aller
Dinge und in die damit einhergehende untibertreffbare Giite dieses Ursprungs
sowie Einsicht in die menschliche Moglichkeit, sich diesem Ursprung anzuna-
hern und durch diese Anndaherung das maximale Gliick zu finden. Diese Zusam-
menhédnge sind nicht blofs zu benennen — sie miissen auch verstanden werden.
Boethius zeichnet in dieser seiner letzten Schrift das menschliche Ringen um
das Verstehen dieser Zusammenhédnge nach und fiihrt zu Fragen, wie die voll-
kommene Giite und Macht Gottes mit den zu beobachtenden Erfolgen schlechter
Menschen zu vereinbaren ist und wie das Allwissen und vor allen Dingen das
Vorauswissen Gottes mit der menschlichen Freiheit in Einklang stehen kann. Der
Beantwortung der letzten Frage ist das flinfte Buch der Consolatio gewidmet. In
diesem Kontext sieht sich Boethius veranlasst, erkenntnistheoretische Erldute-
rungen anzufiihren.

Im vierten Prosateil des flinften Buches diskutiert der erzdhlende Boethius
mit der Philosophia die Frage der Sinnlosigkeit jeglicher Bemiithungen, wenn mit
der Providentia Gottes die Notwendigkeit jedes Geschehnisses einherginge. Die
Philosophia verdeutlicht, dass weder das Wissen um ein Geschehnis diesem Ge-
schehnis eine Notwendigkeit des Eintretens hinzufiigt noch die Notwendigkeit
eines Eintretens Bedingung dafiir ist, ein Vorauswissen von etwas zu haben. Als
Begriindung widerlegt die Philosophia die Annahme, dass alle Dinge, die man
weif3, ausschliefilich aus dem Vermogen und der Natur der gewussten Dinge er-
kannt werden:



58 Boethius’ Seelenkonzeption

,Das Gegenteil ist der Fall. Denn alles, was erkannt wird, wird nicht ge-
maéf seinem eigenen Vermdgen erkannt, sondern vielmehr geméfs der Fa-
higkeit des Erkennenden (secundum cognoscentium facultatem) erfasst.”

Am Beispiel der Rundheit eines Korpers geht sie nun die Erkenntnisinhalte der
verschiedenen Erkenntnisvermogen durch. Bereits unter den Sinnesvermdgen
gebe es Unterschiede. Wahrend der Sehsinn die Rundheit aus der Entfernung
blickend mit einem Mal in Gédnze erfasse, begreife der Tastsinn die Rundheit,
indem er mit ihr verhaftet bleibe und diese sukzessive abtastend aus ihren Teilen
zusammensetze. Allen Sinneswahrnehmungen sei es gemein, dass sie ihre Er-
kenntnisinhalte unmittelbar und ausschliefSlich aus und an der Materie gewéan-
nen. Die Vorstellungskraft (imaginatio) erfasse hingegen die Form (figura) ohne
die Materie, wiahrend die Vernunft (ratio) die Form (species) in den Einzeldingen
unter dem Gesichtspunkt des Allgemeinen begreife und das Auge des Intellekts
(intellegentine oculus) die blofse Form als solche (simplex forma) erkenne.®

Boethius wahlt hier fiir drei verschiedene Arten der Form drei verschiedene
Vokabeln: Figura ist die ausgedehnte Version von Form, d. h. die mit quantitativen
Eigenschaften versehene Gestalt eines Gegenstandes. So hat der sichtbare und
tastbare Kreis eine bestimmte Grof3e, der vorgestellte Kreis aber auch.® Species ist
die begriffliche Version von Form, welche sich als Wesen einer Sache an den aus
Form und Materie zusammengesetzten Gegenstanden erkennen lédsst. Die simplex
forma ist die reinste Version von Form, die den hochsten Grad von Allgemein-
heit, Einheit, Bestimmtheit besitzt und jeder diskursiven Entfaltung als Prinzip
dient.® Hierbei hdange es nun vom Erkenntnisvermdgen des Erkennenden ab,™

80 Boeth., cons., V,4p.25: quod totum contra est; omne enim quod cognoscitur non secundum
sui uim sed secundum cognoscentium potius comprehenditur facultatem.

81 Boeth., cons., V,4p.27-30: ipsum quoque hominem aliter sensus, aliter imaginatio, aliter
ratio, aliter intellegentia contuetur. sensus enim figuram in subiecta materia constitutam,
imaginatio uero solam sine materia iudicat figuram. ratio uero hanc quoque transcendit spe-
ciemque ipsam quae singularibus inest uniuersali consideratione perpendit. intellegentiae
uero celsior oculus exsistit; supergressa namque uniuersitatis ambitum ipsam illam simpli-
cem formam pura mentis acie contuetur.

82 Allgemein zu den Gegenstinden der Wahrnehmung, vgl. Aristot,, an., B6 (418a7-25); zu
den Gegenstdanden der Vorstellung vgl. Aristot., an., 432a9-10: t& Y&Q @avtaouata womeQ
atoOuata éoty, mANV dvev VAnG. Ausfiihrlich hierzu vgl. Aristot., an., I'3 (427a17-429a8).

83 Zum Unterschied zwischen intelligiblem und diskursivem Denken bei Aristoteles, vgl.
Aristot., an., 430a26-28 sowie Wolfgang Bernard, Rezeptivitdt und Spontaneitiat der Wahr-
nehmung bei Aristoteles, S.188-190; im Platonismus, vgl. Arbogast Schmitt, Die Moderne
und Platon, S.278, Fn. 264: ,Das diskursive Denkvermdgen (dessen Aktivitdt im Vergleich
mit dem intelligiblen Denken bereits eine Defizienz darstellt: s. dazu Plotin, Enn. 1V,3,18,1-7)
Jfaltet’ die Einheit des Noéma, d. h. des fiir sich begriffenen und begreifbaren Unterschieds,
in das Medium der Vorstellung aus, in welchem es wie in einem Spiegel betrachtet werden
kann.” Vgl. auch ausfiihrlich zu diesem Unterschied Gyburg Radke, Die Theorie der Zahl
im Platonismus, S. 501-506.

84 Zum Zusammenhang zwischen dem Seelenvermogen, seiner Betdtigung und dem spezi-
fischen Gegenstand, vgl. Aristot., an., 414b16-22: el d¢ xon Aéyewv Tl ékaotov avT@WV, olov



Erkenntnisvermogen der Seele in der Consolatio 59

welche Art von Form erfasst werde. Wobei zu beachten sei, dass die hoheren Er-
kenntnisvermogen die niederen mit umfassten, wahrend die niederen nicht in
der Lage seien, sich zu den hoheren zu erheben.® Die Philosophia beschreibt hier
all diese verschiedenen Moglichkeiten der Erfassung von Form, also auch die
Sinneswahrnehmung, als Erkenntnisvermdgen, die aktiv vom Erkennenden aus-
gehen:

,Siehst Du nun, wie sich beim Erkennen alles mehr der eigenen Fahigkeit
bedient als der des Erkannten? Und das mit Recht, denn weil jedes Urteil
als eine Téatigkeit des Urteilenden hervortritt, ist es notwendig, dass jeder
seine Leistung nicht aus einem fremden, sondern aus dem eigenen Vermo-
gen erbringe.”®

In dem darauf folgenden berithmten Gedicht wird die Erkenntnislehre der Stoa
dem entgegengesetzt. Ein Geist, der nur passiv Eindriicke erleide, seine Erkennt-
nisse von duflerlichen Korpern eingestempelt bekomme und tot wie ein Spiegel-
glas ein Abbild der AuSenwelt gebe, konne unmdglich zu dem Wissen gelangen,
zu dem der Mensch fahig ist.*” Die Philosophia zieht folgenden Schluss:

»,Wenn bei der Sinneswahrnehmung, obgleich die Eigenschaften der Ge-
genstande von aufien her unsere Sinnesorgane affizieren und das Erleiden
des Korpers der Lebenskraft des handelnden Geistes vorausgeht, welches
die Tatigkeit des Geistes erweckt und die in ihm ruhenden Formen reizt,
wenn bei der Wahrnehmung von Korpern, wie ich sage, der Geist nicht
passiv beschrieben wird, sondern aus eigenem Vermdogen heraus iiber den
korperlich erfahrenen Eindruck urteilt, um wieviel mehr folgt das, was
von allen Einfliissen des Korpers losgeldst ist, beim Urteilen nicht den &du-
Beren Gegenstanden, sondern 16st die Tatigkeit des eigenen Geistes aus.”®

Tl 1O vonTKov 1) 0 aloOnTkov 1) t0 Ogemtucov, mEdTeQOV €Tt AekTéov Ti TO Voelv Kai Ti
T0 aloOdveoOar mEOTEQAL YAQ El0L TWV dUVAHEWV Al EVEQYeLaL Kal al TOAEELS KATX TOV
Abyov. €l 0" 0Utwg, TovTWV O €Tt MEOTEQX TAX AvTuKcelpeva del Tebewonicéval, mepl Ekelvawy
TEWTOV AV d£0L dlopioat dLdx TV avTNV aitiary, 0lov TeQl TEOPNG Kait aloONToL Kal vonTov.

85 Wem ausschliefilich das Vermdgen zur sinnlichen Erkenntnis zur Verfiigung steht, der wird
nichts auSerhalb der Sinne erfassen konnen usw., wiahrend die begriffliche Erfassung einer
Sache eine Wahrnehmbarkeit und Vorstellbarkeit dieser Sache mit einschlie8t, ohne sich der
Sinne bedienen zu miissen.

86 Boeth., cons., V,4p.38 f.: videsne igitur ut in cognoscendo cuncta sua potius facultate quam
eorum quae cognoscuntur utantur? neque id iniuria; nam cum omne iudicium iudicantis
actus exsistat, necesse est ut suam quisque operam non ex aliena sed ex propria potestate
perficiat.

87 Vgl. Boeth,, cons., V4c.

88 Boeth., cons., V,5p.1: quodsi in corporibus sentiendis, quamuis afficiant instrumenta sensu-
um forinsecus obiectae qualitates animique agentis uigorem passio corporis antecedat, quae
in se actum mentis prouocet excitetque interim quiescentes intrinsecus formas, si in senti-
endis, inquam, corporibus animus non passione insignitur, sed ex sua ui subiectam corpori
iudicat passionem, quanto magis ea quae cunctis corporum affectionibus absoluta sunt in
discernendo non obiecta extrinsecus sequuntur, sed actum suae mentis expediunt.



60 Boethius’ Seelenkonzeption

Mit dem Begriindungsziel, die Providentia Gottes mit der menschlichen Freiheit
zu vereinbaren, verweist die Philosophia auf die Gemeinsamkeiten und Unter-
schiede verschiedener Erkenntnisarten. Um die spezifische Leistung der gott-
lichen Providenz zu erklaren, zeigt sie die unterschiedlichen Gegenstdande un-
terschiedlicher Erkenntnisvermdgen auf. Dass diese spezifische Leistung nicht
den Bedingtheitscharakter darunterliegender Erkenntnisse beeinflusst, wird
durch Analogieschliisse und die Absage an die Moglichkeit passiver Erkennt-
nisse verdeutlicht. Denn jeder Erkenntnis, von der Wahrnehmung bis zur Intel-
lekterkenntnis, gehe eine aktive Betdtigung des Erkennenden voraus. Boethius
charakterisiert damit auch im Rahmen seiner Consolatio explizit das Wesen jegli-
cher seelischer Erkenntnis als ein aktives Unterscheiden von Bestimmtheiten,® deren
Grade an korperlicher Gebundenheit zu den verschiedenen Erkenntnisvermogen
fiihren.

3.7 Fazit

Boethius, so lasst sich zusammenfassend hervorheben, arbeitet die Seelenlehre
nicht explizit aus, sei es deshalb, weil ihm die Lebenszeit fehlte, die entsprechen-
den Texte des aristotelischen Werks zu bearbeiten, oder weil er andere Schwer-
punkte setzte. Deutlich zu sehen ist aber, dass seinem Denken ein Seelenver-
standnis zugrunde liegt, dessen Vermittlung ihm an verschiedenen Stellen seiner
Lehre in unterschiedlicher Tiefe wichtig ist. So bleibt er in seiner Einfiihrung
zur Eisagogé zwar relativ knapp, zahlt dabei aber doch markant die drei grund-
sétzlichen Vermogen der Seele auf, um den Weg und das Ziel seines Bildungs-
vorhabens zu rechtfertigen. Wenn er sich selbst und seinen Lesern eine derart
intensive Beschiftigung mit der Logik empfiehlt, hilt er es fiir angemessen, zu-
nichst den Sinn dieser Ubungen zu benennen und vor allem zu rechtfertigen.
Die Logik dient ihm somit nicht als Selbstzweck, sondern besitzt ihren Wert in
ihrer Funktion fiir die Philosophie und damit fiir die Ausbildung der bestmdg-
lichen Potentiale der menschlichen Seele. Das spezifische Seelenvermogen des
Menschen, das ihn auch von den anderen Lebewesen unterscheidet, sei demnach
das intellektuelle Vermogen, das Boethius vom Ndhrvermoégen und vom Wahr-
nehmungsvermodgen abgrenzt, wie es Aristoteles ausfiihrlich im zweiten Buch
von De anima tut. Der Ausbildung dieses Vermogens diene die Schulung in Logik,
praktischer und theoretischer Philosophie. Bereits in diesen knappen Bemerkun-
gen geht Boethius auf die besonderen Leistungen der fiinf Wahrnehmungssinne
und die Funktion der Vorstellung fiir das Gedachtnis ein, trennt die Vorstellung
aber deutlich vom Denken. Damit vermittelt Boethius Aristoteles” basales Ver-
standnis der Seele als der Substanz, die dem Korper Leben verleiht und ihn in

89 Zur Auslegung des Denkens als Unterscheiden in De anima, vgl. Arbogast Schmitt, Die Mo-
derne und Platon, S. 270, Fn. 253.



Fazit 61

aufeinander aufbauenden Stufen dazu befdhigt, sich zu nahren, wahrzunehmen
und zu denken.

Differenzierter auf das dem Menschen spezifische Seelenvermogen geht Boe-
thius in seinem Kommentar zu De interpretatione ein. Diesmal gilt der Exkurs der
konkreten Erlduterung aristotelischer Textstellen. Indem Boethius Aristoteles’
Erwahnung des Ausdrucks pathémata tés psychés fiir die Sprachtheorie einordnet
und deutet, vermittelt er ein sehr genaues Verstandnis davon, was Aristoteles
unter Denken versteht. Zum einen wird das Verhéltnis zwischen dem Denken
und der Vorstellung in der Weise charakterisiert, wie wir es auch bei Aristoteles
im dritten Buch von De anima finden. Dort wird die Vorstellung als ein unabding-
bares Hilfsmittel fiir den Prozess des menschlichen Denkens beschrieben. Als
das reichere Vermogen wird jedoch das Denkvermdgen benannt, das seine ganz
eigenen Inhalte, unabhéngig von der Vorstellung hat.

Zum anderen wird das Denkvermdgen hier iiber seinen Gegenstand genau-
er bestimmt. Aristoteles erklart bekanntlich,” dass die genaue Bestimmung ei-
nes Vermdgens iiber die Erkenntnis seiner Betatigung zu erfolgen hat und da-
mit {iber die Bestimmung seiner Gegenstande. Boethius verweist in seinem Text
ebenfalls explizit auf den sekundéren Status der potestas gegeniiber dem actus.”
Er kommt nicht nur durch die Rechtfertigung des pathémata-Ausdrucks tiber eine
genaue Untersuchung des Gegenstandes des Denkens (also der res) und einer
Erlduterung des Denkaktes als einer Angleichung der vermogenden Seele an die-
sen Gegenstand zu einer moglichst differenzierten Charakterisierung des Denk-
vermogens. Zusatzlich fiihrt auch seine seine Begriindung, wie das Denken mit
dem Sprechen zusammenhédngt, zu einer deutlichen Beschreibung der Abfolge
seelischer Akte, die sich dem erkennenden Unterscheidungsakt anschliefSen. Mit
Aristoteles® beschreibt er die passio der Seele als eine Verdnderung der Seele, die
sich durch die Angleichung an den Gegenstand der Erkenntnis einstellt, d. h. als
ein Umschlag vom Zustand des Vermogens in den Zustand der Tatigkeit. Boe-
thius beschreibt den Weg von dem Gegenstand des Denkens zum sprachlichen
Ausdruck als einen Weg, der ein spezifisches Vermogen einer Seele voraussetzt,
das tdtig wird, indem sich die Seele an diesen Gegenstand angleicht, als einen
Weg ferner, der dann im Anschluss an diese passio mit der Erzeugung eines Stre-
bemomentes (also der voluntas) fortgesetzt wird und schliefSlich zum sprachli-

90 Vgl. Aristot., an., 415a14-23.

91 Vgl. Boeth., in PH2, 462,19-463,8: rerum aliae sunt actu semper, qui ex potestate non venerit,
et istae sunt quarum nullae potestates, sed semper in actu sunt. aliae vero quae in actum
ex potestate migraverint, quarum quidem substantia et actus secundum tempus posterior
est potestate, natura vero prior. in ominibus enim illud quod est actu prius est et nobilius
quam id quod potestate est. illud enim quod potestate est adhuc ad actum festinat atque
ideo perfectio quidem est actus, potestas vero adhuc quiddam est inperfectum, quod tunc
perficitur cum ad actum aliquando pervenerit. generosius et prius esse manifestum est. nam
si res fuerunt potestate, post vero actu, ergo actus earum prior vero eadem potestate, si ad
naturam.

92 Vgl. Aristot., an., 416b32ff. bzw. Aristot., an., 431a1-8.



62 Boethius’ Seelenkonzeption

chen Ausdruck fiihrt. Damit bringt er genau jenen Zusammenhang verschiede-
ner Seelenakte als Tatigkeiten einer einheitlichen Seele, die erst unterscheidet,
dann fiihlt, dann strebt, dann zum Handeln bewegt, zum Ausdruck, den auch
Aristoteles beschreibt.*

Schliefdlich verweist Boethius im Rahmen seiner Consolatio auf einen weiteren
Aspekt des aristotelischen Seelenverstandnisses. Aristoteles betont immer wie-
der® die Ahnlichkeit zwischen den verschiedenen Erkenntnisvermdgen und un-
terscheidet sich damit deutlich von seinen Nachfolgern der hellenistischen Schu-
len, die die Konkretheit der passiven Wahrnehmung von der Abstraktheit des
aktiven Denkens unterscheiden. Nach Aristoteles hingegen geht jeder Erkennt-
nis, von der Wahrnehmung bis zum Denken, ein aktiver Akt des Unterscheidens
voraus, wobei jede Erkenntnisart ihre eigenen Gegenstande hat. Diese Gemein-
samkeit jeglichen Erkennens streicht Boethius in der Consolatio heraus und diffe-
renziert die verschiedenen Arten der Erkenntnis anhand der Charakterisierung
ihrer Gegenstande.

Damit lassen sich in Boethius” Werk zahlreiche Facetten der aristotelischen
Seelentheorie finden, die auf ein einheitliches Seelenverstdandnis verweisen.®®
Der Transfer geschieht insofern implizit, als Boethius an den hier besprochenen
Stellen nicht der direkten Intention folgt, die aristotelische Seelenlehre ins La-
teinische zu tibertragen. Weitere Grade der Implizitdt des Transfers lassen sich
identifizieren. Zum einen trigt sich ein impliziter Transfer dort zu, wo Aspekte
der Seelentheorie zur Einordnung oder Erldauterung eines anderen, namlich des
eigentlich diskutierten Themas angefiihrt werden. Zum anderen erfolgt ein im-
pliziter Transfer, wenn Boethius Erkenntnisse aus der aristotelischen Seelenlehre
anwendet, ohne sie auszufiihren. In diesem Fall bedarf es der interpretierenden
Entfaltung der angewendeten Theorie.” Eine weitere Ebene der Implizitat findet
sich dann, wenn die Quelle oder der Urheber der angefiihrten Theorieaspekte
nicht genannt werden. Alle diese Grade der Implizitheit eines Transfers der ari-
stotelischen Seelentheorie finden wir, wenn wir die seelentheoretischen Zusam-
menhdnge nachzeichnen, die Boethius’ Werk zugrunde liegen. Dass es trotz einer
fehlenden expliziten De anima-Bearbeitung dennoch zur Vermittlung seelentheo-
retischer Einsichten kommt, verdankt sich der boethianischen Einsicht in die
Einheit und damit verbundenen Zusammenhénge der aristotelischen Philoso-
phie. Boethius kann nicht iiber die Funktion der Logik fiir die Bildung des Men-
schen, nicht {iber Sprachphilosophie, nicht tiber Ethik reden, ohne auf Aspek-

93 Vgl. Aristot., an., 431al-b19.

94 Vgl. u. a. Aristot., an., 427a19-20; 428a3-5; 431b20-432al.

95 Obgleich weiterhin Fragen offenbleiben, die mithilfe einer expliziten Schrift zur Seelentheo-
rie womdglich leicht zu klaren waren, vgl. u. a. John Magee, Boethius on Signification and
Mind, S. 140 f.

96 Z.B. dort, wo Boethius auf die Funktion der Bildlichkeit verweist oder die Zusammenhénge
zwischen den verschiedenen Aspekten der seelischen Vermogen des Erkennens, Fiihlens
und Wollens andeutet.



Fazit 63

te einer einheitlich verstandenen Seelentheorie zu verweisen. Sein allgemeiner
Anspruch, ein Bildungsprogramm mithilfe von platonischen und aristotelischen
Schriften fiir den lateinischen Sprachraum zu begriinden und durchzufiihren,
stellt die Hauptintention seines schriftstellerischen Schaffens dar.”” Dieser Haup-
tintention unterliegen in verschiedenen Funktionen seine Auferungen iiber die
Seele.*®

Die Methodik seiner Wissensvermittlung tibernimmt er ebenfalls aus der
Tradition des Platonismus und Aristotelismus. Wie es den Akteuren dort nicht
geniigte, einen Text durch Abschrift weiterzutragen, sondern das Wissen der
Texte durch Diskussion, Differenzierung, Kommentierung lebendig zu halten
und vermittelbar zu gestalten, so gentiigt es auch Boethius nicht, die Texte ledig-
lich ins Lateinische zu iibersetzen. Die Erstellung von Kommentaren zu seinen
Ubersetzungen, zuweilen auch noch zusitzlicher Handbiicher zum Thema, zeigt,
welches Verstiandnis Boethius vom Wissen und dessen Ubertragbarkeit hat. Boe-
thius’ Situation ist zwar im Vergleich zu den griechischen Kommentatoren in-
sofern eine besondere, als seine Leser aufgrund mangelnder Sprachkenntnisse
nicht ohne Weiteres auf die Texte und die Diskussionen der Tradition zugreifen
kénnen. Doch begriindet sich die Wahl der Methode in erster Linie in dem mit
den griechischen Kommentatoren geteilten Verstdndnis, wie sich Wissen {iiber-
haupt nur transferieren ldsst: Es steckt weder in den griechischen noch in den la-
teinischen Texten, sondern muss stets in den Seelen der Leser durch anagogische
Verfahren® und Kontextualisierung aktiviert und durch Problematisierung und
Differenzierung erweitert werden. Diese Funktion der Kommentare wird selbst
in seiner Consolatio, namlich durch den Dialogcharakter des Werkes, sichtbar. Erst
diese Methode fiihrt Boethius dahin, auch dort, wo eine Theorie der Seele nicht
im Vordergrund steht, Aspekte der aristotelischen Seelentheorie anzubringen.
Denn diese Seelentheorie liefert den Texten des Boethius ihr inhaltliches Fun-
dament und ihren didaktischen Kontext. Mit dem Verweis auf psychologische
Inhalte ermdoglicht Boethius seinen Lesern, Einsicht in die Griinde der verschie-
denen Lehrstoffe zu erhalten, und erst die Hinfiihrung zu einer Einsicht in die
Griinde macht aus einer Meinungs- eine Wissensvermittlung. Durch die Anwen-
dung folglich von Erkenntnissen aus der aristotelischen Seelentheorie gelingt es
Boethius auch ohne eine gesonderte explizite Besprechung des aristotelischen

97 Vgl. ausfiihrlich hierzu oben S. 14ff.

98 In unseren Beispielen: einmal um das Bildungsprogramm psychologisch zu begriinden,
einmal um Aristoteles” kurz gefasste Sprachtheorie zu erldutern, einmal um seiner Ethik
ihr Fundament zu verschaffen, indem er die menschliche Freiheit mit gottlicher Providenz
vereinbart.

99 Ausfiihrlich hierzu, vgl. Gyburg Radke, Die Theorie der Zahl im Platonismus, S.262-275
sowie Christian Vogel, Stoische Ethik und Platonische Bildung. Simplikios” Kommentar zu
Epiktets Handbiichlein der Moral, S.24f.; S.28f.; S. 83f. sowie S.380 f.



64 Boethius’ Seelenkonzeption

Textes, diese Seelentheorie lebendig zu halten, zu konservieren und zu transfe-
rieren.'®

Die hier nachgezeichnete Seelentheorie ist das Fundament, das nicht nur den
bildungstheoretischen Zusammenhang begriindet, sondern auf dem auch die
sprachphilosophischen Uberlegungen des Boethius zum aristotelischen Text fu-
Ben. Aristoteles selbst zeigt mit seinem kurzen Verweis auf seine Seelenschrift
an, dass die Funktion von Sprache, wie er sie versteht, nicht ohne Einsicht in die
seelentheoretischen Zusammenhénge nachzuvollziehen ist. Welche nun auf die-
sem seelentheoretischen Fundament aufruhende Sprachkonzeption Boethius mit
Blick auf De interpretatione und die griechischen Kommentare entwickelt, steht im
Zentrum des folgenden Kapitels.

100 Inwiefern dieser implizite Wissenstransfer der aristotelischen Seelentheorie — besonders
mit Blick auf Boethius’ herausgehobene Stellung fiir die Bildung im Mittelalter, die sich
aus der Festigung der Zusammensetzung der wissenschaftlichen Bildung und aus dem
Beitrag, den Boethius’ tibertragene Texte zu den trivialen und quadruvialen Disziplinen
hierzu leisteten, sowie aus dem grofien Erfolg seiner Consolatio ergab — weitere Folgetrans-
fers ausloste und ein Seelenverstindnis vor der ersten De anima-Ubersetzung im 12. Jahr-
hundert pragte, muss das Thema weiterer Forschungsarbeiten sein.



4 Boethius” Sprachkonzept

4.1 Sprache als Gegenstand philosophischer Erorterung

In Boethius’ einleitenden Worten zu seinem zweiten De interpretatione-Kommen-
tar und seinen Erdrterungen zum ersten Kapitel lassen sich drei Aspekte finden,
anhand derer Boethius seine sprachphilosophische Analyse gegeniiber anderen
wissenschaftlichen Anndherungen an Sprachphdnomene abgrenzt: Erstens
werde Sprache im Rahmen des Organons nicht auf ihre physiologischen Mog-
lichkeitsbedingungen untersucht, zweitens stehe nicht die formale Gestalt von
Sprache im Fokus der Untersuchung und drittens wiirden Verbalisierungen von
Begehrlichkeiten als Gegenstand des Textes ausgeschlossen. Boethius macht da-
mit deutlich, dass sein Interesse an Sprache sich von einer von biologisch-phy-
siologischen, von grammatikalischen und auch von ethisch-sozialen Interessen
geleiteten Herangehensweise an Sprache unterscheidet.

Doch fiihrt Boethius diese Abgrenzung nicht geméafs dem Ausschlussprinzip
durch. Sie ist vielmehr Produkt einer didaktischen Beschreibung verschiedener
Hinsichten, wonach er im Kontext der Analyse des Skopos” der Schrift die we-
sentlichen Punkte, die fiir eine philosophische Betrachtung von Sprache relevant
sind, benennt und diese durch Abgrenzung und Differenzierung verdeutlicht.
Demnach stehen die positiv benannten Gesichtspunkte der philosophischen
Analyse nicht den oben genannten Aspekten entgegen, sondern heben das spe-
zifisch philosophische Interesse bei der Untersuchung von Sprache hervor, das
darauf zielt, die Funktion der Sprache fiir das Erwerben und Vermitteln von
Erkenntnissen zu erdrtern. So werde das Augenmerk der Untersuchung anstatt
auf die physiologischen Aspekte einer sprachlichen Auerung auf die Bezeich-
nungsfunktion als spezifisches Merkmal gelegt, die sich aus der Verbindung mit
einer Vorstellung ergibt.! Der auf die Bezeichnungsfunktion gerichtete Blick hebt
die philosophische Untersuchungsweise zugleich von der grammatikalischen
Herangehensweise an Sprache ab, die sich durch ihre Beschéftigung teils mit
Formanalysen (z. B. garalus, das grammatikalisch klassifiziert werden kann, se-
mantisch aber leer und philosophisch damit uninteressant ist?), teils mit Wortbe-
standteilen (Silben) oder Satzbestandteilen (Konjunktionen), die keine eigenstén-

1 Vgl. Boeth., in PH2, 4,15-6,15.

2 Vgl. Boeth., in PH2, 32,16-22: vox enim quae nihil designat, ut est garalus, licet eam gram-
matici figuram vocis intuentes nomen esse contendant, tamen eam nomen philosophia non
putabit, nisi sit posita ut designare animi aliquam conceptionem eoque modo rerum aliquid
possit.



66 Boethius’ Sprachkonzept

dige Bezeichnungsfunktion haben, auszeichnet.? Schliefilich, so Boethius, stiinde
Sprache im Fokus, sofern sie sprachliche Aussagen zu bilden vermag, die auf
Wahrheit und Falschheit gepriift werden kénnen, da diese ein fundamentales In-
strument des philosophischen Denkens und Argumentierens darstellen. Andere
durch Sprache zu bildende Satzarten wie Anrede- oder Imperativsétze spielten
hingegen keine Rolle.*

Diese Gesichtspunkte von Sprache als Gegenstand und Werkzeug philosophi-
schen Denkens sollen nun genauer untersucht werden. Hierfiir wenden wir uns
der boethianischen Analyse der Merkmale und Grundlagen des sprachlichen
Ausdrucks zu. Zunachst soll gezeigt werden, inwiefern Boethius sprachliche
Eigenschaften durch Abgrenzung zu anderen stimmlichen Ausdrucksformen
herausarbeitet (Abschnitt 4.2). Anschliefend werden die beiden zentralen Merk-
male der Sprache, sofern sie Ausdruck ist, in den Fokus genommen: der Aspekt
der Konventionalitdt (Abschnitt 4.3) und der Zeichencharakter (Abschnitt 4.4).
SchlieSlich (Abschnitt 4.5) sollen die verschiedenen Ebenen von Sprache analy-
siert werden: In welchem Verhiltnis steht die sogenannte innere Rede zu den in
Stimme und Schrift abgebildeten Formen der Rede.

4.2 Worum geht es in De interpretatione?

Zunichst wenden wir uns der Frage zu, welche Art von Ausdriicken Boethius als
Gegenstand von De interpretatione einordnet. Was sind tiberhaupt interpretationes
und wie grenzen sich diese von anderen Lautphdnomenen ab? Boethius definiert
interpretatio wie folgt:

,Interpretatio ist eine sprachliche Auferung, die durch sich selbst auf et-
was verweist. Weil aber verba und nomina interpretationes® sind, wird auch
jede Rede, die aus durch sich selbst bezeichnende Aussageelemente ver-
bunden ist, inferpretatio genannt. Zu den verschiedenen Arten der inter-
pretatio zahlt auch die Rede (oratio). Diejenige Rede, in der Wahres und

3 In seiner Einfithrung zum kategorischen Syllogismus unterscheidet Boethius deutlich zwi-
schen diesen beiden Herangehensweisen: Grammatici enim considerantes uocum figuras
octo orationes partes annumerant; philosophi vero, quorum omnis de nomine uerboque
tractatus in significatione est constitutus, duas tantum orationis partes esse docuerunt. (Boe-
thius, Introductio ad Syllogismos Categoricos: Critical Edition with Introduction, Transla-
tion, Notes and Indexes, hg. von C. T. Thornqvist, Goteborg 2008, 766A-B) Vgl. ausfiihrlich
zur Unterscheidung zwischen Grammatik und Logik bei Boethius Taki Suto, Boethius on

Mind, Grammar and Logic, S. 126-150.

Vgl. Boeth., in PH2, 9,1-10,4.

5 Daeine Ubersetzung von verbum, nomen und interpretatio— z. B. mit Verb, Substantiv / Nomen
und Interpretation — irrefithrend wire, bleiben diese Worte in der spezifischen Bedeutung,
wie sie Boethius ihnen zukommen lasst, uniibersetzt und durch Kursivschrift gekennzeich-
net. Was Boethius unter diesen Begriffen versteht, wird in diesem Unterkapitel deutlich.

'S



Worum geht es in De interpretatione? 67

Falsches gefunden werden kann, heifst Aussagesatz (enuntiativa) und stellt
den Gegenstand dieses Buches dar.”®

vox articulata

Mit der sprachlichen Auerung (vox), die eine Bezeichnungsfunktion (significans)
besitzt, verweist Boethius auf die Elemente jeder interpretatio. Die sprachliche Au-
Berung unterscheidet sich von anderen stimmlichen Auerungen bzw. Gerau-
schen zunachst dadurch, dass sie mittels der Luftréhre hervorgebracht und vor
allem durch das Einwirken der Zunge geformt werde. Lautphdnomene wie Hu-
sten und Atmungsgerdusche sind damit bereits vor der ndchsten Differenzierung
als Gegenstand der vorliegenden Untersuchung ausgeschlossen.” Doch allein die
Formung eines stimmlichen Ausdrucks durch die Zunge mache diesen Ausdruck
noch nicht zu einer interpretatio. Die Formung durch die Zunge bewirke zunéachst
nur, dass aus einem mit Stimme versehenen Ausdruck ein sprachlicher Aus-
druck werde, insofern ein definierter und definierbarer, d. h. formal bestimmter,
begrenzter und abgerundeter Klang entstehe, der sich durch die Verbindung von
zuweisbaren Buchstabenelementen verschriftlichen lasse. Durch die Mitwirkung
der Zunge entstehe demnach aus einem ungeformten Klang eine aus bestimmten
Klangelementen zusammengesetzte, reproduzierbare und mithilfe von Buchsta-
ben schriftlich abbildbare gesprochene Auferung, eine articulata vox bzw. locutio,
wie Boethius das griechische Aé£ig ins Lateinische iibersetzt.®

vox significativa

Sprachphilosophisch interessant werden diese Auflerungen jedoch erst, wenn
eine weitere Unterscheidung hinzutritt: Wahrend sprachliche Auerungen auch
definierte Klanggebilde sein konnen, die entweder grundsatzlich nichts (wie z. B.
blityri) bezeichnen oder zunéchst nichts, spater aber durch Konvention einem Be-
zeichneten zugewiesen werden, oder durch sich zwar nichts bezeichnen, aber
in Verbindung mit anderen Auerungen eine Kennzeichnungsfunktion erfiillen
(Konjunktionen), sind interpretationes nur derartige sprachliche Auerungen, die
etwas Bestimmtes bezeichnen:

6 Boeth., in PHI, 32,26-33,6: interpretatio est vox aliquid per se ipsam significans. sed quoni-
am verba nominaque interpretationes sunt, oratio quoque omnis quae ex significantibus
per se praedicamentis iungitur interpretatio nuncupatur, et sunt plurimae interpretationes,
inter quas illa quoque est oratio, in qua verum falsumve inveniri potest, id est enuntiativa,
de qua hoc libro tractandum est.

7 Vgl. Boeth., in PH2, 4,18-24.

8 Vgl. Boeth., in PH2, 5,1-11: quare quoniam noster flatus ita sese habet, ut si ita percutitur
atque formatur, ut eum lingua percutiat, vox sit: si ita percutiat, ut terminato quodam et
circumscripto sono vox exeat, locutio fit quae Graece dicitur Aé&ic. locutio enim est articu-
lata vox (neque enim hunc sermonem id est gpaowv dictionem dicemus, idcirco quod @dotv
dictionem interpretamur, A¢éEic vero locutionem), cuius locutionis partes sunt litterae, quae
cum iunctae fuerint, unam efficiunt vocem coniunctam conpositamque, quae locutio praedi-
catur.



68 Boethius’ Sprachkonzept

,Damit es folglich zu einer locutio kommen kann, bedarf es einer sprachli-
chen Auerung (vox), d. h. eines Gerausches (sonus), das durch die Zunge
gepragt wird, so dass die sprachliche AuBerung selbst vermittels der Zunge
zu einem derartigen Gerdusch geformt wird, das mithilfe von Buchstaben
verschriftlicht werden kann. Damit aber diese locutio eine Bezeichnungs-
funktion ausiiben kann, muss hinzukommen, dass es eine Vorstellung
des Bezeichnens gibt, durch die die sprachliche Auerung bzw. die locutio
hervorgebracht wird. Es sollte gewiss so ausgedriickt werden: Wenn es
bei diesem Lufthauch, den wir unter Zuhilfenahme der Luftrohre aussto-
fen, nur zu einer Pragung durch die Zunge kommt, ist es eine sprachliche
Auferung (vox). Wenn aber die Pragung durch die Zunge derart ist, dass
das Gerdusch in Buchstaben {iberfiithrt werden kann, liegt eine locutio vor.
Wenn nun auch das Vermogen der Vorstellung hinzukommt, ist hieraus
eine sprachliche Auferung mit Bezeichnungsfunktion geworden (significa-
tiva vox). Wenn folglich diese drei Dinge zusammenkommen — die Préa-
gung durch die Zunge, die Artikulation der sprachlichen Auferung und
eine die Hervorbringung des Ausdrucks bewirkende Vorstellung —, dann
entsteht eine interpretatio. Interpretatio ist namlich eine sprachliche Aufe-
rung, die artikuliert ist und durch sich selbst bezeichnet. Folglich ist auch
nicht jede sprachliche Auerung eine interpretatio.”®

Die Rolle der Vorstellung

Nur eine phonetisch akzentuierte sprachliche Auferung, die insofern mit einer
Vorstellung verbunden ist, als die Vorstellung wesentlicher Bezugspunkt dieser
Auflerung ist, kann als interpretatio verstanden werden. Zum Bezugspunkt einer
Auferung wird die Vorstellung zum einen dadurch, dass sie der Auerung ein
Bezeichnungsziel und damit ihren Bezeichnungscharakter verleiht (aliqua signi-
ficandi imaginatio), zum anderen dadurch, dass sie fiir die Hervorbringung der
sprachlichen AuBerung verantwortlich ist (imaginatio aliqua proferendi). Zwar un-
terscheidet Boethius, wie wir bereits zeigen konnten, ' die Vorstellung und ihre
Leistungen deutlich auf der einen Seite von der Wahrnehmung, auf der anderen
Seite vom Denken, doch verweist er zugleich auf die aristotelische Einsicht, dass
das menschliche Denken ohne Vorstellen nicht moglich sei. Jede Erkenntnis gehe
mit einer Angleichung der Seele an die zu erkennende Sache einher, worauf sich

9 Boeth., in PH2, 5,19-6,5: ut igitur sit locutio, voce opus est id est eo sono quem percutit
lingua, ut et vox ipsa sit per linguam determinata in eum sonum qui inscribi litteris possit.
sed ut haec locutio significativa sit, illud quoque addi oportet, ut sit aliqua significandi ima-
ginatio, per quam id quod in voce vel in locutione est proferatur: ut certe ita dicendum sit:
siin hoc flatu, quem per arterias emittimus, sit linguae sola percussio, vox est; sin vero talis
percussio sit, ut in litteras redigat sonum, locutio; quod si vis quoque quaedam imaginatio-
nis addatur, illa significativa vox redditur. concurrentibus igitur his tribus: linguae percus-
sione, articulato vocis sonitu, imaginatione aliqua proferendi fit interpretatio. interpretatio
namgque est vox articulata per se ipsam significans. quocirca non omnis vox interpretatio est.

10 Vgl. oben Abschnitt 3.4, S. 42ff.



Worum geht es in De interpretatione? 69

die zu erkennende Sache als Vorstellungsbild in der Vorstellungsmaterie entfal-
tet. Dieser Prozess der Angleichung, d. h. die Bewegung vom Zustand der seeli-
schen Potenz des geistigen Erfassens in den Zustand der Aktualitdt, wird bei Ari-
stoteles auch als passio bzw. pathos bezeichnet.! Die Vorstellung diene als eine Art
Ablageplatz'? — nicht nur zur Erinnerung fiir Wahrgenommenes, sondern auch
fiir die Erkenntnis nicht sinnlich wahrnehmbarer Sachverhalte. So wird beim
Denken die erfasste Sache als entfaltete Vorstellung in der Seele bewahrt. Die
Vorstellung bietet demnach den Bezugspunkt zur erfassten Sache und stellt zu-
gleich den Ausgangspunkt fiir die Kommunikation dar. Boethius bestitigt, wie
gezeigt werden konnte, in seiner Beschreibung des Zustandekommens der Kom-
munikation die aristotelische Auffassung von einer einheitlichen Seele, deren Ta-
tigkeiten des Erkennens, Fithlens und Strebens unmittelbar zusammenhangen.

Interpretatio als Transfer einer Erkenntnis in Sprache

Fiir den hier im Zentrum stehenden Zusammenhang ist es wichtig festzuhalten,
dass die Vorstellung insofern Kriterium einer interpretatio ist, als sie in Verbin-
dung mit einem Erkenntnisakt Ausgangspunkt und Ziel der sprachlichen Au-
Berung wird. Interpretatio ist demnach die Ubertragung der erfassten Erkenntnis
in Sprache.™ Durch seine Argumentation kniipft Boethius an eine Tradition der
Deutung von herméneia als diese Art von Ubersetzung an, die bei Ammonios ex-
plizit entfaltet wird:

,<Von allen Satzarten> hat lediglich der Aussagesatz seinen Ursprung in
den Erkenntnisvermogen <der menschlichen Seele>. Und dieser verkiindet
die Erkenntnis von den Dingen, die in uns, richtig oder scheinbar, entstan-
den ist. Folglich ist dieser <von allen Satzarten> allein in der Lage, Wahr-
heit und Falschheit aufzunehmen, von den anderen keiner. Diese Satzart
folglich, den Aussagesatz, erachtet Aristoteles fiir wiirdig, herméneia zu
nennen, da dieser die Erkenntnis der Seele ausdriickt. [...] Deshalb nannte

11 Vgl. zur aristotelischen Auffassung der Beziehung zwischen kinésis, alloiésis und Lust / Un-
lust Michael Krewet, Die Theorie der Gefiihle bei Aristoteles, S.182-202; zur Verdnderung
der hexis vgl. Michael Krewet, Die Theorie der Gefiihle bei Aristoteles, S.277-279. Vgl. zur
Rolle der Vorstellung bei der Gefiihlsbildung im Aristotelismus auch Christian Vogel, Sto-
ische Ethik und Platonische Bildung. Simplikios’ Kommentar zu Epiktets Handbiichlein der
Moral, S5.203-207. Zur Wahrnehmung als ein aktiver Bewegungsvorgang der Seele, der eine
qualitative Anderung bewirkt, die sich in Lust- und Unlustzustanden bemerkbar macht,
vgl. Wolfgang Bernard, Rezeptivitat und Spontaneitit der Wahrnehmung bei Aristoteles,
S.49-68.

12 Zur Funktion der Vorstellung als nous pathétikos im Aristotelismus, vgl. John Magee, Boethi-
us on Signification and Mind, S.109 f.; Michael Krewet, Die Theorie der Gefiihle bei Aristo-
teles, S.221 sowie S. 323-341.

13 Vgl. ausfiihrlich hierzu 3.5, S. 60ff.

14 Vgl. Boeth., in PH2, 75,17-19: oratio vero opinionis atque intellectus passionumque animae
interpres est.



70 Boethius’ Sprachkonzept

er sein Biichlein auch Peri Herméneias, er hatte es genauso gut Uber den
Aussagesatz nennen konnen.” s

Interpretatio bzw. herméneia wird in beiden Fallen als die sprachliche Vermittlung
von seelischen Erkenntnissen definiert. Ammonios’ Verweis darauf, dass der
Titel Peri Herméneias genau dasselbe ausdriicke wie ein Titel Uber den Aussage-
satz, kann als Replik auf Alexander verstanden werden, dessen Unzufriedenheit
mit dem Titel durch Boethius tiberliefert ist. Boethius berichtet, dass Alexander
mit der Titelauswahl nicht sonderlich gliicklich war, da der Titel darauf zu deu-
ten schien, dass Aristoteles in dieser Schrift zwar tiber den Satz handele, man
aber nicht genau wissen kénne, welche Art von Séatzen hier untersucht wiirde.
Es wére demnach sinnvoll hinzuzufiigen, dass es hier um den philosophischen
bzw. dialektischen Satz gehe, in dem Wahrheit und Falschheit bestimmt werde. '
Ammonios macht deutlich, warum dieser Zusatz nicht nétig ist. Denn bis auf
den einfachen Aussagesatz gingen alle anderen (vollkommenen und einfachen)
Satzarten — das sind der Vokativsatz, der Imperativsatz, der Fragesatz und der
Wunschsatz'” — aus den Strebevermogen der Seele hervor:

,Unsere Seele ist mit zwei verschiedenen Vermogensformen ausgestattet,
zum einen mit den erkennenden Vermdogen (gndstikai), zum anderen mit
den vitalen (zétikai) bzw. begehrenden (orektikai) Vermogen. Erkennend
nenne ich die Vermogen, mittels derer wir jede Art des Seienden erken-
nen, als da waren der Intellekt (nous), das diskursive Denken (dianoia),
die Meinung (doxa), die Vorstellung (phantasia) und die Sinneswahrneh-
mung (aisthésis). Begehrend nenne ich die Vermdgen, mittels derer wir das
Gute — sei es das wahrlich Gute oder das uns gut Scheinende — begehren,
wie z.B. das verniinftige Wollen (boulésis), das Entscheidungsvermogen
(prohairésis), das Streben nach Anerkennung und Gerechtigkeit (thymos)™®
und das Begehren nach sinnlicher Lust (epithymia). Die vier Satzarten ne-
ben dem Aussagesatz entspringen samtlich den begehrenden Vermdgen.

15 Ammonios, in PH, 5,14-23: povov d¢ 10 Amo@avTiKov &mo TV YVWOTIK®Y, kal £€0TL ToUTO
EEayYEATIKOV TNE YEVOREVNG €V ULV Y VOOEWS TV TTOAYUATWV AANOWS 1] pAVOREVWG. DO
Kat LOVOV TOUTO deKTIKOV E0TLV AANOeiag 1) PevOOVE, TV d¢ AAAWY 0VOEV. TOVTO TOlVLV TO
£100g TOD AOYOL TO ATIOPAVTIKOV £QUNVelav AELOL KAAELY O 'AQLOTOTEANG WG £QUNVEDOV TNV
Yvwow g Puxng. [...] dtx tovto €méyoape o BipAiov Ilepl éounvelag, we ovdev diapégov
1 oUtwg émryoagety 1 ITepl ToL amo@avTikov Adyou.

16 Vgl. Boeth., in PH2, 10,14-19: sed Alexander addidit inperfecte sese habere libri titulum:
neque enim designare, de qua oratione perscripserit. multae namque (ut dictum est) sunt
orationes; sed adiciendum vel subintellegen-dum putat de oratione illum scribere philoso-
phica veldialectica id est, qua verum falsumque valeat expediri.

17 Vgl. zu den Satzarten Ammonios, in PH, 2,9-25, dieselbe Aufteilung mit lateinischen Bei-
spielen findet sich bei Boeth., in PH2, 8,30-9,16.

18 Zur Bedeutung von Thymos im Platonismus und Aristotelismus vgl. Christian Vogel, Sto-
ische Ethik und Platonische Bildung. Simplikios’ Kommentar zu Epiktets Handbiichlein der
Moral, S. 327-329.



Worum geht es in De interpretatione? 71

Die Seele ist hierbei nicht selbst gemaf3 ihrer selbst tétig, sondern richtet
sich an einen Anderen, der womdglich niitzlich sein kdnnte, das Begehrte
zu erreichen.”*

Von den verschiedenen Satzarten ist demnach der Aussagesatz der einzige, der
eine interpretatio, d. h. eine Versprachlichung einer Erkenntnis darstellt. Natiirlich
liegen den anderen Satzarten auch Erkenntnisse zugrunde. Die Spezifitat dieser
Satzarten liegt jedoch mit Blick auf die ihnen eigene Gerichtetheit nach aufSen in
der Bestrebung, Hilfe fiir eigenes Begehren zu erhalten. Auch hier muss der Au-
Bernde zunichst etwas erkannt, Lust bzw. Unlust dabei empfunden und darauf-
hin ein entsprechendes Streben nach einem Guten entwickelt haben. Ziel ist nun,
durch die AuBerung, Hilfe beim Erreichen dieses Guten zu erhalten. Dem Aus-
sagesatz spezifisch hingegen sei, dass die Seele hierbei auf sich selbst, naimlich
auf die Erkenntnis, gerichtet ist und danach strebt, diese Erkenntnis in Sprache
zu libertragen. Auch fiir Boethius ist die Bezeichnungsfunktion des Aussagesat-
zes der entscheidende Punkt dafiir, dass diese Satzart als interpretatio bezeichnet
werden kann:

Nomen und Verbum, die namlich durch sich selbst bezeichnen, bilden in
diesem Buch die Teile der interpretatio. Nichtsdestoweniger ermangelt es
auch der Rede (oratio) nicht an einer Bezeichnungsfunktion, da sie selbst
zugleich einen sprachlichen Ausdruck als auch eine Verbindung von be-
zeichnenden Teilen darstellt.”?

Abgrenzung zu den Skopoi anderer Pragmatien

Das Interesse an Sprache ist in dieser sprachphilosophischen Betrachtung im
Rahmen der Niitzlichkeit der Sprache fiir die Logik als Instrument der Philoso-
phie auf die Verbindung gerichtet, die zwischen der Sprache und der Erkenntnis
besteht. Es steht nicht die Funktion von Sprechakten im Fokus, durch die eigene
Begehren angezeigt und um Unterstiitzung bei der Erfiillung geworben werden
konnen. Stattdessen wird Sprache unter dem Aspekt untersucht, dass und wie sie
Erkanntes ausdriickt.

19 Ammonios, in PH, 5,2-9: gntéov o0v 61t T Puxne TG NUETEQAS DITTAS EXOVOTG DLVALLELS,
TG PUEV YVWOTIKAG TAG D¢ LWTIKAG TAS KAL 0QEKTIKAS AeYOUEVAS (Aéyw DE YVWOTIKAC PEV
KA’ &S YIVWOOKOUEV EKAOTOV TV OVTWY, 0loV VOOV diavolav do&av @avtaoiav aicOnoy,
00eKTIKAG O kAl Ac 0geyoueba TV dyabav, 1) Twv OVIwv 1) TV dOKOLVIWY, Olov
BovAnow Aéyw mpoaigeoty Bupov émbuuiav), Ta uév téooaga €ldn ToL AdYoL TR TTAXQX
TO ATOPAVTIKOV ATIO TV OQEKTIKWY DLVAUEWV TRoéQxovTaL (TNe YPuXNS ovk avTig kb’
aOTNV €veQyovong AAAX TEOG £TEQOV ATIOTEVOEVNC TOV OVUPBAAAecOAL dokoDVTA TIEOG
TO TUXELWV TNG 0RéEewC.

20 Boeth., in PH2, 6,20-25: interpretationis vero partes hoc libro constituit nomen et verbum,
quae scilicet per se ipsa significant, nihilominus quoque orationem, quae et ipsa cum vox sit
ex significativis partibus iuncta significatione non caret.



72 Boethius’ Sprachkonzept

Damit unterscheidet sich die Gliederung in die Teile der interpretatio auch von
der Untergliederung in die Teile, die wir in den Kategorien finden. Denn wihrend
Sprache dort danach untersucht werde, wie sie vermittels Gedanken die Dinge
bezeichnen konne, die den Gedanken zugrunde liegen, liege das Augenmerk von
De interpretatione darauf, wie Sprache Gedanken bezeichne.” Wenn die gedank-
liche Bezugnahme auf Dinge in der Natur grundsatzlich auf zehnfache Weise
geschehen konne, wie es in den Kategorien gezeigt werde, so blieben dennoch
dabei die Elemente, wie Sprache diese gedankliche Bezugnahme ausdriicken
kann, stets diese zwei: Nomen und Verbum.?> Wahrend also die Unterteilung von
Sprache in Elemente, wie sie in den Kategorien vorgenommen wird, nicht auf De
interpretatione iibertragen werden konne, weil in den Kategorien die Unterteilung
sich aus der Differenzierung der moglichen Bezugnahme auf die Dinge ergibt,
koénne auch nicht auf die Unterteilung von Sprache zuriickgegriffen werden, wie
sie Aristoteles in der Poetik vornimmt:

,In seiner Poetik unterteilt er den sprachlichen Ausdruck nicht in dersel-
ben Weise, sondern zéhlt alle Teile des sprachlichen Ausdrucks auf und
bestatigt auch, dass sie Teile des sprachlichen Ausdrucks sind: Buchsta-
ben, Silben, Konjunktionen, Artikel, Nomina, Falle, Verba und Sitze. Der
sprachliche Ausdruck besteht ndmlich nicht nur aus sprachlichen Klan-
gen mit Bezeichnungsfunktion, sondern geht {iber die Bezeichnungen von
sprachlichen Klangen hinaus und beinhaltet auch sprachlich artikulierte
Gerdusche. Denn jede Silbe, jedes Nomen, jeder beliebige andere sprachli-
che Ausdruck, der in Buchstaben aufgeschrieben werden kann, ist in dem
Terminus locutio, den die Griechen A¢£ic nennen, enthalten. Dieses gilt
aber nicht fiir die interpretatio. Denn hierbei geniigt es nicht, dass es einen
sprachlichen Klang gibt, der in Buchstaben ausgedriickt werden kann,
sondern zusatzlich dazu muss er auch etwas bezeichnen.”*

21 Vgl. Boeth., in PH2, 7,18-27: atque hoc distat libri huius intentio a praedicamentorum in
denariam multitudinem numerositate collecta, ut hic quidem tantum de numero significan-
tium vocum quaeratur, quantum ad ipsas attinet voces, quibus significativis vocibus in-
tellectus animi designentur, quae sunt scilicet simplicia quidem nomina et verba, ex his
vero conpositae orationes: praedicamentorum vero haec intentio est: de significativis rerum
vocibus in tantum, quantum eas medius animi significet intellectus.

22 Vgl. Boeth., in PH2, 8,22-30: nam quoniam decem res omnino in omni natura reperiuntur,
decem quoque intellectus erunt, quos intellectus quoniam verba nominaque significant,
decem omnino erunt praedicamenta, quae verbis atque nominibus designentur, duo vero
quaedam id est nomen et verbum, quae ipsos significent intellectus. sunt igitur elementa
interpretationis verba et nomina, propriae vero partes quibus ipsa constat interpretatio sunt
orationes.

23 Boeth., in PH2, 8,7-20: in opere vero de poetica non eodem modo dividit locutionem, sed
omnes omnino locutionis partes adposuit confirmans esse locutionis partes elementa, syl-
labas, coniunctiones, articulos, nomina, casus, verba, orationes. locutio namque non in solis
significativis vocibus constat, sed supergrediens significationes vocum ad articulatos sonos
usque consistit. quaelibet enim syllaba vel quodlibet nomen vel quaelibet alia vox, quae
scribi litteris potest, locutionis nomine continetur, quae Graece dicitur Aé£ic. sed non eodem



Worum geht es in De interpretatione? 73

Boethius verweist sehr feinsinnig darauf, dass die Unterteilung von Sprache in
ihre Teile von dem Aspekt abhédngt, unter dem man sie betrachtet. Aristoteles
selbst stellt in verschiedenen Pragmatien unter verschiedenen Skopoi mehrere
Moglichkeiten vor. Boethius wiederum prasentiert diese verschiedenen Untertei-
lungsmoglichkeiten, um den Aspekt, unter dem in De interpretatione Sprache be-
trachtet wird, zu scharfen und Verwechslungsmoglichkeiten auszuschliefsen. Die
Sprachbetrachtung in den Kategorien habe das mittels Sprache indirekt bezeich-
nete Ding im Blick; die Sprachbetrachtung in der Kunst und der Grammatik fo-
kussiere auf die sprachliche Auerung in Form und Kontext; die Sprachbetrach-
tung in De interpretatione betrachte Sprache in ihrem Wesen, namlich insofern sie
Gedanken bezeichnet. Dieser Wesenszug wird deutlich, wenn man die Analyse
der sprachlichen Elemente, d. h. die des Nomens und des Verbums, betrachtet.

Das Nomen als Element der interpretatio

Das Genus des Nomens ist die vox, also der sprachliche Ausdruck, der sich, wie
wir bereits gesehen haben, von anderen Gerduscherzeugnissen des Menschen
durch die Art der Produktion des Ausdrucks, ndmlich durch Beteiligung von
Luftréhre und Zunge, unterscheidet. Erste spezifische Differenz, die das No-
men von anderen articulatae voces unterscheidet, ist die innewohnende Bezeich-
nungsfunktion. Das Nomen ist eine vox significativa und grenzt sich damit von
bedeutungslosen Wortbestandteilen wie Silben, aber auch von bedeutungslosen
Wortern wie das als Beispiel verwendete blityri ab.** Mit der Benennung einer
weiteren Differenz grenzt Boethius das Nomen von voces significativae ab, die in-
sofern Zeichen (signum?®) sind, als sie durch sprachliche Ausdriicke auf korperli-
chen oder seelischen Schmerz verweisen, ohne Nomen zu sein, wie Klageschreie
oder Gejammer:

»Was folglich fiigt er hinzu? Ein Nomen ist nicht einfach <nur> ein sprach-
licher Ausdruck mit Bezeichnungsfunktion, sondern es ist dies, insofern
es gemdf3 einer Entscheidung (secundum placitum) zustande kam. Das be-
deutet, dass es gemafs einer bestimmten Etablierung und Entscheidung
(secundum quandam positionem placitumque) desjenigen, der das Nomen ge-
setzt hat, verwendet wird. Denn kein Nomen ist auf natiirliche Weise zu-
stande gekommen. Auch wird es niemals so, wie die zugrunde liegende
Sache nattirlich ist, mit einem aus der Natur kommenden Namen benannt
werden. Das menschliche Geschlecht aber, das das Vermogen zum ver-
niinftigen Denken und zur Sprache besitzt, setzte die Namen aus beliebi-

modo interpretatio. huic namque non est satis, ut sit huiusmodi vox quae litteris valeat ad-
notari, sed ad hoc ut aliquid quoque significet.

24 Vgl. Boeth., in PH2, 53,11-54,14. Ammonios verwendet als Beispiel fiir solch ein bedeutungs-
freies Wort skindapsos, vgl. Ammonios, in PH, 17,20-25; 30,17-19; 31,14; beide Beispiele wer-
den bereits in stoischen Quellen verwendet, vgl. Hans von Arnim SVFII Frgt. 149.

25 Boethius verwendet fiir die Zeichenfunktion von Sprache eine andere Vokabel: nota, vgl.
ausfiihrlich hierzu unten 4.4, S. 97ff.



74 Boethius’ Sprachkonzept

gen Buchstaben und Silben zusammen und ordnete diese den einzelnen
Substanzen der zugrunde liegenden Dinge zu.”*

Sowohl die Verwendung des Zeichenbegriffs als auch die hier scheinbare Ab-
grenzung zur platonischen Theorie der Namensgebung werden wir spéter
behandeln. Fiir den hier im Fokus stehenden Sachverhalt ist es wichtig festzu-
halten, dass Boethius an dieser Stelle das konventionelle Zustandekommen des
sprachlichen Ausdrucks als Wesensmerkmal des Nomens benennt und begriin-
det. Nomina, so Boethius, konnen deshalb nicht naturaliter sein, weil sie, erstens,
nicht tiberall gleich seien. Im Unterschied zu den naturaliter zustande kommen-
den und volkeriibergreifend identischen Sinneswahrnehmungen variieren die
Bezeichnungen unter den Volkern. Zweitens konnten Namen sich d&ndern. Und
drittens sei es moglich, ein und dieselbe Sache mit verschiedenen Namen zu
belegen.”

Zum Wesen der Natiirlichkeit gehtrt demnach eine von raumlichen und zeit-
lichen Verdanderungen unabhangige Konstanz und Bestimmtheit. Was natiirlich
ist, ist iiberall gleich, immer gleich und eindeutig bestimmt. Nomina gehéren of-
fenkundig nicht dazu. Das zeigt zum einen die Empirie, zum anderen lasst es
sich sachlich dadurch begriinden, dass der Mensch beim Prozess des Ubertrags
vom Gedanken zur Sprache die Moglichkeit hat, verschiedene Buchstaben- und
Silbenkombinationen zu wahlen. Selbst wenn es einen optimalen sprachlichen
Ausdruck gabe, der der Natur der Sache, die dem Begriff unterliegt, in vielen
Hinsichten angemessen ist, so ist es nicht zwingend, dass die Menschen diesen
Ausdruck auch wiahlen. Die zugrunde liegenden Dinge hingegen sind immer
und iiberall identisch. Da die Erkenntnis eine Angleichung der Seele an das er-
kannte Ding darstellt, hat der Mensch auch hierauf keinen Einfluss, wie sich das
Erkannte seelisch darstellt. Einfluss hat er aber auf die sprachliche Zuordnung.
Diese ist per se secundum placitum, d. h. in erster Linie: sie unterliegt keinen na-
tlirlichen Notwendigkeiten, unabhédngig davon, ob Konventionen, Belieben, Ein-
sicht oder Willkiir Mafsstab der sprachlichen Zuordnung sind. Secundum placitum
bedeutet vor allem: non naturaliter! Denn auch die der Natur der Sache angemes-
senste Versprachlichung ist eine Benennung secundum placitum, der eine mensch-
liche Entscheidung zugrunde liegt, sich bei der Bezeichnung moglichst nahe an
bestimmten Aspekten der Natur der Sache zu orientieren.

Doch auch mit der Hinzufligung dieser Differenz ist das Nomen noch nicht
hinreichend bestimmt. Um es von einem Verbum unterscheiden zu konnen, miis-

26 Boeth., in PH2, 54,29-55,7: quid igitur adiecit? nomen vocem esse significativam non sim-
pliciter, sed secundum placitum. secundum placitum vero est quod secundum quandam
positionem placitumque ponentis aptatur. nullum enim nomen naturaliter constitutum est
neque umquam sicut subiecta res natura est ita quoque a natura venienti vocabulo nuncu-
patur, sed hominum genus, quod et ratione et oratione vigeret nomina posuit eaque quibus
libuit litteris syllabisque coniungens singulis subiectarum rerum substantiis dedit.

27 Vgl. Boeth., in PH2, 55,6-56,21.



Worum geht es in De interpretatione? 75

se nun noch hinzugefiigt werden, dass das Nomen etwas bezeichnet, ohne dabei
die Zeit mit anzuzeigen. Nomina konnten demnach zwar Zeit und Zeitliches be-
zeichnen, aber einer significatio in Form eines Nomens folge keine damit verbunde-
ne Anzeige der Zeit.”® Im Kontext der Definition der spezifischen Eigenschaften
des Verbums werden wir auf diesen Unterschied noch einmal zuriickkommen.

SchliefSlich bleibt eine letzte Differenz zu nennen, um das Nomen nicht nur
von anderen Laut- und Wortarten, sondern auch von Wortgruppen abzugrenzen,
die ebenfalls alle bislang genannten Eigenschaften besdfen: Platon und Sokrates
sei offenkundig kein Nomen. Der Grund liegt darin, dass zusitzlich die Eigen-
schaft vorhanden sein miisse, dass kein Teil des sprachlichen Ausdrucks selbst
eine eigenstdandige Bezeichnungsfunktion besitzt.” Die Wortgruppe , Sokrates
und Platon” besitzt jedoch zwei eigenstdndige Teile mit jeweils bedeutungstra-
genden Bezeichnungsfunktionen, ebenso wie die Wortgruppe ,wildes Pferd”.
Das ,Wildpferd” hingegen gilt als Nomen, weil hier der Ausdruck als ganzer auf
einen Gedanken verweist. Die einzelnen Bestandteile des Ausdrucks kénnen in
anderen Kontexten potentiell zwar auch eine eigenstandige Bedeutung besitzen,
in diesem Fall jedoch tun sie das nicht. Noch deutlicher wird es im aristotelischen
Beispiel: Die einzelnen Bestandteile des Namens Kallippos haben hier nicht die
Bedeutung von schon (kallos) und Pferd (hippos).

Das Verbum als Element der interpretatio

Das Verbum unterscheidet sich vom Nomen durch sein spezifisches Merkmal, dass
es stets die Zeit mit anzeigt:

,Dem Verbum ist es eigen, dass es die Zeit mit anzeigt. Hierdurch unter-
scheidet es sich auch von der Bestimmung des Nomens. Denn jedes Verbum
fiihrt eine zusétzliche Bezeichnung (consognificatio), nicht jedoch eine di-
rekte Bezeichnung (significatio) der Zeit mit sich. Nomina bezeichnen nam-
lich Zeit (direkt), das Verbum hingegen, da es hauptsédchlich Tatigkeiten
und Zustdnde bezeichnet, zieht den Gehalt der Zeit in die Benennung der
Tatigkeiten und Zustande mit hinein.”?

28 Vgl. Boeth., in PH2, 57,10-12: unde non dicimus, quod nomen non significet tempus, sed
quod nomen significatio temporis non sequatur.

29 Vgl. Boeth., in PH2, 57,15-24: inveniuntur enim quaedam sine dubio orationes, quae cum
voces sint et significativae et secundum placitum, quippe quae sunt nominibus conligatae
tamen sint sine tempore, ut cum dico Socrates et Plato. haec namque oratio; cum ex nomi-
nibus iuncta sit, nomen | quidem non est, vox vero est significativa secundum placitum et
tempore vacat. ut igitur nomen ab liuiusmodi oratione divideret, addidit hanc differentiam,
quae est cuius nulla pars est significativa separata.

30 Boeth., in PH2, 66,9-15: verbi autem est proprium, quo a definitione nominis segregetur,
quod consignificat, tempus. omne enim verbum consignificationem temporis retinet, non
significationem. nomina enim significant tempus, verbum autem cum principaliter actus
passionesque significet, cum ipsis actibus et passionibus temporis quoque vim trahit.



76 Boethius’ Sprachkonzept

Die Bezeichnungsfunktion des Verbums richte sich folglich darauf, was jemand
oder etwas tut, erfahrt oder was ihm zukommt. Indem durch ein Verbum die Ta-
tigkeit oder der Zustand einer Sache in der Verlaufsform bezeichnet wird, werde
die Zeit dieser Tatigkeit oder des Zustands mit angezeigt. Dadurch, dass Verba
Tatigkeiten und Zustdnde von anderen Dingen bezeichnen, bendtige der Horer
stets auch die Bezeichnung der Sache, auf die das Verbum bezogen ist, sonst irre
das Denken umher. Gleiches gelte fiir die blofSle Nennung von Nomina.

In einem anderen Sinne jedoch fiihre das Nennen von Nomina oder Verba fiir
sich auch zu einem Stehenbleiben, Ankommen und Ruhen des Denkens. Denn
mit der Nennung eines Nomens oder eines Verbums sei ein Signifikationsprozess
abgeschlossen. Eine Sache werde bezeichnet, entweder, im Fall des Nomens, eine
Sache fiir sich, oder im Falle des Verbums ein Akzidens,” das einer Sache zuge-
schrieben werde. Dieses Akzidens habe auch fiir sich selbst eine Bedeutung und
verweise, auch wenn man es losgeldst verwendet, auf etwas Bestimmtes. Somit
verhalte sich das Verbum in dieser Hinsicht wie ein Nomen.?

Die Aussage als interpretatio

Eine Aussage iiber etwas konne jedoch weder blofs mit einem Nomen noch blof3
mit einem Verbum getatigt werden. Eine Aussage zu machen, heifie, zu sagen,
ob etwas sei oder nicht, also zuzustimmen oder zu negieren, d. h. Wahrheit zu-
schreiben zu konnen. Hierfiir bediirfe es der Kombination: aus Verbum und No-
men.»

Fazit: Vom Gerdusch zur Aussage

Zusammenfassend lasst sich sagen, dass Boethius aus den wenigen Zeilen des
erstens Kapitels von Aristoteles’ De interpretatione die sprachphilosophisch rele-
vanten Aspekte entfaltet. Sprache beginne dort, wo ein wirkursédchlich durch die
Organe, konkret durch Luftrohre und Zunge, form- und zielursachlich** durch
die Vorstellungskraft hervorgebrachtes buchstabierbares Lautgebilde auf etwas
Erkanntes — sei es Wahrgenommenes, sei es Vorgestelltes, sei es begrifflich Erfas-
stes — verweist. Einem nicht durch die Zunge geformten, also nicht artikulierten
und buchstabierbaren Lautgebilde fehlt die reproduzierbare und definierbare
Form, auf die sich Sprecher und Horer wechselseitig fiir die Zuweisung von Laut-
gebilde zu Auszudriickendem einigen kdnnten. Einem blofs artikulierbaren Laut-
gebilde ohne Bezeichnungsfunktion fehlt der Bezugspunkt, auf den es verweisen
kann. Einem Lautgebilde, das zwar auf etwas verweist, dies aber in einer natiir-
lichen Weise tut, so dass es kulturiibergreifend gleich ist, wie es bei Ausdriicken

31 Vgl. Boeth., in PH2, 67,7-11: dicit autem esse verbum semper eorum quae de altero praedi-
cantur notam, quod huiusmodi est ac si diceret nihil aliud nisi accidentia verba significare.
omne enim verbum aliquod accidens designat.

32 Vgl. Boeth,, in PH2, 71,4-74,33.

33 Vgl. Boeth., in PH2, 74,33-78,28.

34 Vgl. hierzu oben S. 48f.



Worum geht es in De interpretatione? 77

von Schmerz, Panik, Angst etc. vorkommt, fehlt das Potential Meinungen und
Gedanken auszudriicken. Die articulatio macht aus einem Gerdusch (sonus) einen
Ausdruck (vox), die significatio macht aus einem Audruck eine vox significativa.
Durch das Mitwirken der Vorstellung wird aus einer vox significativa eine interpre-
tatio, wird aus einem Ausdruck Sprache. Es gibt zwei Teile der Sprache, insofern
Sprache auf Erkanntes verweist: erstens der Teil, der etwas Erkanntes fiir sich
bezeichnet. Das ist das Nomen. Zweitens der Teil, der etwas von etwas bezeich-
net, der auf bestimmte Tétigkeiten oder Zustdande einer Sache verweist. Hierbei
wird stets die Zeitdimension mitangezeigt. Dies ist das Verbum. Fiir Boethius sind
Nomina und Verba bereits interpretationes, nicht erst der Aussagesatz, wie er gegen
Alexander argumentiert: ®

,Es ist namlich ausreichend, dass der Titel so gewahlt wurde, dass er auch
anderes mit umfasst, so wie wir es bereits oben gesagt haben, dass die
Behandlung der Nomina, der Verba und der Sétze in dem einen Begriff der
interpretatio mit inbegriffen sei, wenn dieses Buch von ihm De interpretatio-
ne genannt wird. Aber wenn er [scil. Alexander] hinzufiigt, dass nur jener
Satz interpretatio genannt werden solle, in dem Wahrheit und Falschheit
ermittelt werden konne, wie es im Aussagesatz der Fall ist, ist dies das
Zeichen eines Mannes, dem es — wie Porphyrios es ausdriickt — eher um
die Erfindung von Begriffsbezeichnungen geht, als eines Mannes, dem die
lehrende Vermittlung wichtig ist.”*

Die Moglichkeit, mittels einer Rede Wahrheit und Falschheit zu finden, ist We-
sen des Aussagesatzes. Interpretatio ist fiir Boethius der allgemeinere Begriff, der
nicht ausschliefSlich Aussagesétze bezeichnet, sondern fiir alle oben definierten
Bezeichnungen angewendet werden kann. Als Teil des Organons hat De interpre-
tatione seinen Platz vor den Analytiken, in denen es um die Syllogismen geht. Mit
Blick hierauf liegt der Skopos dieser Schrift auf den Elementen des Syllogismus,
den Aussagesétzen, deren Eigenschaften und Moglichkeiten mit Blick auf die
Vermittlung von Wahrheit und Falschheit im Buch ausfiihrlich erértert werden.
Dem Anfanger und Wissenschaftseinsteiger jedoch, so Boethius, seien als Ein-
stieg eine moglichst leicht verstandliche Einfiihrung in die Natur der Rede tiber-

35 Vgl. ausfiihrlich Boeth., in PH2, 10,5-11,11.

36 Boeth., in PH2, 11,2-11: satis est enim libri titulum etiam de aliqua continenti communione
fecisse, ut nos eum et de nominibus et verbis et de orationibus, cum haec omnia uno in-
terpretationis nomine continerentur, supra fecisse docuimus, cum hic liber ab eo de inter-
pretatione notatus est. sed quod addidit illam interpretationem solam dici, qua in oratione
possit veritas et falsitas inveniri, ut est enuntiativa oratio, fingentis est (ut ait Porphyrius)
significationem nominis potius quam docentis. Vgl auch: Boeth., in PH1, 33,26-34,2: ita nunc
licet non de omni interpretatione pertractet, tamen quoniam de una quae est enuntiatio et
de nominibus et verbis, quae interpretationes simplices sunt, dicendum erat, a communi et
generali vocabulum libri de interpretatione conposuit.



78 Boethius’ Sprachkonzept

haupt,” d. h. eine Einfithrung in das Wesen von Sprache zu geben, und damit
Antworten auf die Fragen zu liefern, worauf sie verweist und was ihre Elemente
sind. Daher dient der Einstieg in De interpretatione sprachphilosophischen Erorte-
rungen. Ab dem fiinften Kapitel wird wieder die Funktion des Aussagesatzes fiir
die Logik im Zentrum stehen.

4.3 Uber Natiirlichkeit und Konventionalitat der Sprache
Oder: Boethius contra Platon?

Aristoteles” Konventionalititsanspruch an die Sprache

Boethius bestatigt Aristoteles’” Aussage, dass zum Wesen der Sprache die kon-
ventionelle Setzung zdhlt. Aristoteles dufiert sich an zwei Stellen zu seinem Ver-
stdandnis von Konventionalitdt. Zum einen erldutert er das Definitionsmerkmal
katd ouvOnknv (gemaf Ubereinkunft) fiir das Nomen (bei ihm freilich: dvopa)
wie folgt:

,Gemafd der Ubereinstimmung aber bedeutet, dass es keine Nomina
[ovopata] von Natur aus gibt, sondern erst dann, wenn er [scil. der Laut®]
zu einem Symbol geworden ist. Denn auch die undeutlichen Tierlaute be-
zeichnen etwas, sind aber selbst keine Nomina.”*

Im vierten Kapitel tiber die Rede nimmt Aristoteles auf diese Passage Bezug, fiigt
aber eine weitere Erlduterung hinzu:

,Jede Rede bezeichnet etwas, aber nicht wie ein ,Organ’, sondern wie be-
reits gesagt gemafs Ubereinstimmung.”*

In diesen beiden kurzen Stellen gibt Aristoteles drei Hinweise darauf, wie die
Voraussetzung der konventionellen Setzung verstanden werden muss: Erstens
muss der sprachliche Ausdruck die Funktion eines Symbols haben; zweitens darf
der sprachliche Ausdruck nicht unartikuliert sein; drittens darf der sprachliche
Ausdruck nicht in der Weise etwas bezeichnen, wie es Organe tun.

Der Symbolfunktion von Sprache werden wir uns ausfiihrlich im folgenden
Unterkapitel widmen. Das Problem der fehlenden Artikuliertheit (d. h. der un-
moglichen Verschriftlichung von sprachlich nicht definierten Lauten) haben wir

37 Vgl. Boeth., in PH1, 34,24-35,2: recte prius de simplici adfirmatione et de simplici negatione
omninoque de enuntiatione simplici disputaturus, quoniam omnis enuntiatio simplex ver-
bis nominibusque coniungitur, primam disputationem de nominibus et verbis instituit. his
enim prius ad scientiam venientibus tota facillime natura orationis aperitur.

38 Vgl. John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 43, Fn. 119.

39 Aristoteles, Peri Hermeneias, 16a26-29: 10 d¢ kata ovvOikny, 0Tt @UOEL TWV OVOUATWY
oVdEV Eoty, AN Stav yévnTar ovupBolov- €met dOnAovol yé T kal ol dyoaupuator Pogot,
oiov Onolwv, OV oLdEV 0TV dvoua.

40 Aristoteles, Aristot. herm., 16b33-17a2: £0tLd¢ AGyOg ATAC HEV ONUAVTIKOS, OV (WG OQYAVOV
0¢, AAN omeQ elgnTat kKatd cLVOTKN V.



Uber Natiirlichkeit und Konventionalitit der Sprache 79

bereits behandelt. Offenbar gilt die Artikuliertheit von Lauten als Merkmal eines
unnatiirlichen Zustandekommens. Ebenfalls ausgeschlossen mit der Bedingung
der konventionellen Setzung fiir Sprache ist offenbar nun die Weise der Bezeich-
nung, wie es ,Organe” tun.

Boethius’ Bezugnahme auf Platon

Hier scheint eine Differenz zwischen Platon und Aristoteles zutage zu treten,
wie sie kaum deutlicher explizit gemacht werden konnte. Denn in einer langeren
Passage*' des Kratylos lasst Platon Sokrates im Gesprach mit Hermogenes deut-
lich machen, dass die Sprache ihre spezifische Funktion eben als und wie ein
Werkzeug (organon) erfiillt. Ammonios hat zu diesem scheinbaren Widerspruch
zwischen Platon und Aristoteles ausfiihrlich Stellung bezogen.** Dessen Argu-
mentation wird auch hier Beriicksichtigung finden, doch soll in diesem Abschnitt
im Vordergrund stehen, wie Boethius mit diesem Widerspruch umgeht. Denn
mit Blick auf Ammonios’ Kommentar ist besonders aufféllig, dass Boethius so
gut wie gar nicht (explizit) auf platonische Philosopheme verweist, um aristote-
lische Textstellen zu erklaren. Hierfiir liefle sich eine didaktische Erklarung fin-
den. Denn anders als man es von Ammonios’ Schiilern erwarten kann, diirfte die
Kenntnis der Platonica in der von Boethius erwarteten Leserschaft nicht sonder-
lich grofs und differenziert sein. Interessanterweise gibt es zu dem hier nun zu
diskutierenden Problem den einzigen expliziten Bezug auf einen platonischen
Dialog im gesamten Kommentar:*

,Die Tatsache, dass die Teile des Satzes, d. h. verbum und nomen, gemafs
Ubereinstimmung (secundum placitum) sind, beweist, dass auch die Sétze
selbst gema Ubereinstimmung sind. Wenn also jedes Zusammengesetzte
seine Natur von den Teilen erhélt, aus denen es zusammengesetzt ist, dann
ist der sprachliche Ausdruck, der aus durch Setzung festgelegten sprach-
lichen Ausdriicken zusammengesetzt ist, selbst auch gemaB Ubereinstim-
mung und Setzung geformt. Daher ist deutlich, dass der Satz gemaf Uber-
einstimmung ist. Platon aber bestimmt in seinem Dialog Kratylos, dass der
Satz in einer anderen Weise ist, und sagt, dass der Satz eine gewisse Aus-
riistung (supellex) und ein Werkzeug (instrumentum) sei, um die Dinge zu
bezeichnen, die auf natiirliche Weise durch die Gedanken erfasst worden
sind und deren Gedanken mithilfe von Worten zu verbreiten sind. Wenn

41 Vgl. Plat. Krat. 389d-390e.

42 Vgl. Ammonios, in PH, 34,10-41,12.

43 Boethius verweist an zwei weiteren Stellen ohne Nennung des Dialognamens auf platoni-
sche Texte: einmal in Boeth., in PH2, 146,20 ff. auf Plat. Tim. 29b2-c2, um Platon als Bezugs-
quelle fiir Aristoteles nachzuweisen; ein weiteres Mal in Boeth., in PH2, 316,10 ff. auf Plat.
Tht. 186b1 ff., um beispielhaft auf einen Syllogismus bei Platon zuzugreifen.



80 Boethius’ Sprachkonzept

nun jedes Werkzeug naturgemaif ist, weil es ein Werkzeug natiirlicher
Dinge ist, glaubt er, dass auch Namen naturgemaf sind.”**

Boethius nimmt folglich eine Position, die er exemplarisch als durch Platon ver-
treten anfiihrt, als Ausgangspunkt, um die aristotelische Position abzugrenzen
und zu schérfen bzw. um zu zeigen, worauf die aristotelische Aussage selbst Be-
zug nimmt: ,, Aber Aristoteles verneint diese Position.”** Er verweist als ndchstes
auf Alexander,* um die Begriindung fiir diese Ablehnung zu liefern.

Platon argumentiere, dass das Werkzeug einer bestimmten Kunst gemaf3 der
Natur dieser Kunst sein miisse. Da der Sehsinn beispielsweise etwas Natiirliches
sei, so miisse das Werkzeug des Sehens, das Auge, auch natiirlich sein. Wenn
man nun sagt, etwas verhalte sich wie ein Werkzeug, so sage man damit zugleich,
dies sei natiirlich und damit immer und tiberall gleich. Sétze, Nomina und Verba
sind aber nicht {iberall gleich. Denn sie variieren, auch wenn sie auf dieselben
Gedanken Bezug nehmen. Folglich kommen sie geméaf Ubereinstimmung und
Setzung zustande. Was nun aber gemaf Ubereinstimmung sei, kénne nicht na-
turgemaf$ sein. Und was nicht naturgemafs sei, konne gemaf der Gleichsetzung
von natiirlich sein’ und ,Werkzeug sein’ kein Werkzeug sein. Denn wenn ein Satz
nicht natiirlich ist, kann er nicht zur (natiirlichen) Ausriistung gehoren.*

Boethius verweist auf weitere Argumentationen Alexanders, ohne sie deutli-
cher auszufiihren, und zieht nun selbst die Schliisse: Wahrend das menschliche
Vermogen zu sprechen und Worter Dingen zuzuordnen natiirlich sei, sei die Be-
zeichnung selbst ein Akt einer Setzung und das Produkt einer Entscheidung. So
wie wir von Natur aus prinzipiell in der Lage seien, uns bestimmte Fahigkeiten
anzueignen, wir diese Fahigkeiten jedoch nicht von Natur aus besifien, sondern
diese erst durch Ausbildung erwerben miissten, so sei auch der sprachliche Aus-
druck etwas Natiirliches; die konkrete Bezeichnung vermittels des sprachlichen

44 Boeth., in PH2, 92,25-93,5: Secundum placitum esse orationes illa res adprobat, quod earum
partes secundum placitum sunt, id est verba et nomina. quod si omne conpositum ab his, ex
quibus est conpositum, sumit naturam, vox quae positione constitutis vocibus iungitur ipsa
quoque secundum placitum positionemque formatur. quare manifestum est orationem se-
cundum placitum esse.Plato autem in eo libro, qui inscribitur Cratylus, aliter esse constituit
eamque dicit supellectilem quandam atque instrumentum esse significandi res eas, quae
naturaliter intellectibus concipiuntur, eorumque intellectuum vocabulis dispertiendorum.
quod <(si)> omne instrumentum, quoniam naturalium rerum, secundum naturam est ut
videndi oculus, nomina quoque secundum naturam esse arbitratur.

45 Boeth., in PH2, 93,8 f.: sed hoc Aristoteles negat.

46 Von Alexander wissen wir, dass er Ende des zweiten Jahrhunderts wahrscheinlich einen der
vier von Marc Aurel geschaffenen Lehrstiihle fiir Philosophie eingenommen hatte, namlich
den Lehrstuhl fiir die peripatetische Philosophie, auf dem er sich sich womdoglich gegeniiber
den Philosophien der anderen Lehrstiihle, der platonischen, der stoischen und der epikure-
ischen Philosophien, starker profilieren und abzugrenzen hatte, vgl. hierzu Ilsetraut Hadot,
Der Philosophische Unterrichtsbetrieb in der Romischen Kaiserzeit, in: Rheinisches Muse-
um fiir Philologie 146 N.1, 2003, S. 49-71.

47 Vgl die ganze Argumentation Boeth., in PH2, 93,8-94,13, mit der Konklusion: quod si oratio
naturaliter non est, non est supellex.



Uber Natiirlichkeit und Konventionalitit der Sprache 81

Ausdrucks hingegen sei nicht nattirlich. Denn der sprachliche Ausdruck an sich
sei weder Nomen noch Verbum, es miisse erst der Akt des Bezeichnens hinzutre-
ten.

Das natiirliche Vermogen, sprechen zu kénnen, verhalte sich, so Boethius, in
gewisser Weise zum Akt des Sprechens wie das menschliche Vermdgen der Be-
wegung zum Tanz oder die unbearbeitete Bronze zur Statue. Ersteres sei jeweils
nattirlich gegeben, letzteres verlange das Hinzukommen einer kunstvollen Ta-
tigkeit, die wiederum der Ausbildung bedarf, um iiberhaupt realisiert werden
zu konnen: *®

S0 sind auch das Vermdgen selbst, etwas bezeichnen zu kénnen, und der
sprachliche Ausdruck natiirlich, die Bezeichnung aber vermittels des Aus-
drucks ist Teil der (kunstvollen) Gestaltung, nicht Teil der Natur.”*

Boethius nimmt damit offenkundig Bezug auf die bekannte Unterscheidung zwi-
schen den verschiedenen Stufen einer dynamis und ihrer jeweiligen Vollendung,
wie sie bei Aristoteles zu finden ist. Demnach gebe es (erstens) eine dynamis der
ersten Stufe im Sinn einer possibilitas — d. h. eines angelegten grundsatzlichen Ver-
mogens wie das grundsétzliche Vermogen des Menschen, sprechen zu kénnen —,
(zweitens) eine dynamis der zweiten Stufe als Vermdgen im Sinn der ersten Voll-
endung (entelechia) dieser Moglichkeit — z. B. die konkrete Fahigkeit zu sprechen,
nachdem man eine Sprache erlernt hat — und (drittens) die Tatigkeit bzw. Ver-
wirklichung oder Aktualisierung des Vermogens (energeia); das wére die zweite
Vollendung (zweite Entelechia), in unserem Beispiel: der Akt des Sprechens.*

Besonders bemerkenswert ist es, dass Boethius selbst in seinem ersten fiir An-
fanger ausgelegten Kommentar, der zu weiten Teilen auf die Nennung anderer
Philosophen verzichtet, die platonische Position als die Aristoteles entgegenge-
setzte Position anfiihrt:

Platon stellt fest, dass Namen etwas Natiirliches sind. Das versucht er
durch den Verweis auf die Tatsache zu beweisen, dass die Namen Aus-
riistung und Werkzeug fiir die gegenseitige Mitteilung von Meinungen
seien. Die Ausriistung wiederum von natiirlichen Dingen ist freilich selbst

48 Vgl. Boeth., in PH2, 94,14-25: quocirca dicendum nobis est naturaliter quidem nos esse voca-
les potentesque naturaliter vocabula rebus inprimendi, non tamen naturaliter significativos,
sed positione: sicut artium singularum naturaliter sumus susceptibiles, sed eas nonj natura-
liter habemus, sed doctrina concipimus: ita ergo vox quidem naturaliter est, sed per vocem
significatio non naturaliter. neque enim vox sola est nomen aut verbum, sed vox quadam
addita significatione. sicut naturaliter est moveri, saltare vero cuiusdam iam artificii et posi-
tionis, et quemadmodum aes quidem naturaliter est, statua vero positione aut arte.

49 Boeth,, in PH2, 94,26-28: ita quoque possibilitas quidem ipsa significandi et vox naturalis
est, significatio vero per vocem positionis est, non naturae.

50 Vgl. hierzu Aristot., an., 416b32-418a6, sowie ausfiihrlich hierzu Wolfgang Bernard, Rezep-
tivitat und Spontaneitit der Wahrnehmung bei Aristoteles, S.49-68. Zu den verschiedenen
Bedeutungen der dynamis vgl. auch Aristoteles, Metaphysics, 2 vols., hg. von W. D. Ross,
Oxford 1924, IX,1 (1045b27-1046a35).



82 Boethius’ Sprachkonzept

nattirlich. Da beispielsweise die Augen Werkzeuge des Sehens sind und
der Sehsinn eine natiirliche Sache ist, ist es notwendig, dass die Augen
auch natiirlich sind. In dieser Weise ist auch die Rede (oratio) Ausstattung
und Werkzeug nattirlicher Dinge, ndmlich von Meinungen. Damit ist auch
die Rede selbst etwas Nattirliches. Aristoteles aber sagt, dass die Rede
nicht naturgemas sei, sondern konventionell (secundum placitum).”>!

Aristoteles, so begriindet Boethius diese Position, stimme zwar zu, dass wir un-
sere Meinungen durch die Rede mitteilen, aber als natiirliche Ausstattung sei sie
dennoch nicht zu bestimmen. Denn, so der Einwand, da die Teile der sprachli-
chen Aussage, namlich Nomina und Verba, konventionell zustande kommen, miis-
se die Rede, die nun aus konventionellen Teilen zusammengesetzt sei, selbst auch
etwas Konventionelles sein.** Somit sei die folgende Definition der sprachlichen
Aussage auch richtig:

,Die Rede ist ein sprachlicher Laut mit Bezeichnungsfunktion, der kon-
ventionell zustande kommt und dessen Teile auf etwas anderes, auflerhalb
der Rede Befindliches, verweisen.” >

Platons Kratylos

Bevor wir zu einer Bewertung der Aussagen des Boethius kommen, soll zundchst
die Argumentation des platonischen Kratylos kurz nachgezeichnet werden. So-
krates wird hier in ein Streitgesprach zwischen Hermogenes und Kratylos hin-
eingezogen, in dem es um die Wesenseigenschaft von Namen geht. Hermogenes
und Kratylos vertreten hierbei zwei entgegengesetzte Positionen. Auf der einen
Seite steht Kratylos, der die Richtigkeit der Namen in der Natur gegriindet sieht:

,Kratylos sagt hier, lieber Sokrates, dass die Richtigkeit des Namens jedem
der Dinge von Natur aus zukomme und dass der Name nicht das sei, was
die Leute als Bezeichnung untereinander vereinbart haben und verwen-

51 Boeth., in PH1, 70,1-11: Plato nomina naturalia esse constituit et hoc hinc probare conten-
dit, quod quaedam supellex et quoclammodo instrumentum sint invicem sensa prodendi.
naturalium vero supellectiles sunt naturales: ut oculi instrumenta quidem sunt videndi,
qui visus res naturalis est, quare oculos quoque naturales esse necesse est: ita etiam oratio
rerum naturalium supellex est atque instrumentum id est sententiarum, quare ipsa quoque
est naturalis. Aristoteles autem dicit non secundum naturam esse orationem, sed secundum
placitum.

52 Boeth., in PH1, 70,11-20: quocirca nec esse orationem supellectilem naturalem. quod enim
dicit non sicut instrumentum, non dicit non per hoc instrumentum sensa proferri, sed tan-
tum rem esse orationem secundum positionem, per quam proprias sententias demonstre-
mus. cuius enim rei partes ad placitum sunt, ipsa quoque est ad placitum. sed orationis
partes nomen et verbum sunt, haec autem sunt ad placitum, non natura: oratio igitur ipsa
secundum placitum positionemque est, sed non est naturaliter constituta.

53 Boeth., in PH1, 70,20-23: est autem integra definitio orationis haec: oratio est vox significati-
va secundum placitum, cuius partes aliquid extra significent.



Uber Natiirlichkeit und Konventionalitit der Sprache 83

den, indem sie einen Teil ihrer Sprache dafiir nutzen, sondern dass die
Richtigkeit der Namen von Natur aus iiberall, sowohl bei den Griechen als
auch bei den Barbaren, dieselbe sei.”>*

Hermogenes auf der anderen Seite beharrt auf der Konventionalitit, die fiir die
Richtigkeit von Namen verantwortlich sei:

,Wabhtlich oft schon, lieber Sokrates, habe ich mich jedenfalls mit diesem
und mit vielen anderen dariiber unterhalten und ich kann nicht davon
iiberzeugt werden, dass es ein anderes Mafs fiir die Richtigkeit des Na-
mens gibt als die Vereinbarung und die Ubereinstimmung. Mir scheint
es namlich richtig zu sein, dass, wenn jemand einer Sache einen Namen
gibt, dieser Name auch der Richtige ist. Und wenn die Sache wiederum
einen anderen Namen bekommt, weil jener Name nicht mehr angemessen
erscheint, dann ist der neue Name um nichts richtiger als der alte. Wir
geben unseren Haussklaven ja neue Namen, ohne dass dies bedeutet, dass
der neue Name richtiger sei als sein urspriinglicher. Denn keiner Sache
kommt ihr Name von Natur aus zu, sondern <der Name entsteht> durch
Setzung und Gewohnheit derjenigen, die sich an den Namen gew6hnen
und ihn verwenden.”>

Hermogenes’ Ausfithrungen seiner eigenen Position zeigen, dass er die beiden
Positionen als nicht miteinander vereinbare Annahmen versteht, die in einem
kontradiktorischen Verhiltnis zueinander stehen.>

Argumente fiir eine natiirliche Richtigkeit von Sprache

Sokrates wendet sich nun zunachst Hermogenes zu, um dessen Ansicht zu wi-
derlegen.” Ausgangspunkt der Widerlegung ist die Feststellung, dass sowohl
Dinge (pragmata) als auch Handlungen (praxeis) eine spezifische Natur haben,
der gemaéfs sie genau das sind und vermdgen, was sie sind und vermogen.*® Um
eine Handlung erfolgreich ausfithren zu kdnnen, muss sich der Handelnde — das
mochte Platon hier in den Vordergrund riicken — an der Natur der erwiinsch-

54 Plat. Krat. 383a3-b2: KoativAog gpnoiv 6de, @ Lakpates, 0vouatog 0p00tnTa eivat EkAoTw
TOV OVTWV QUOEL TTEPUKLIAY, KAl 0L TOLUTO €lvat OVOpa O &v Tveg oLVOEpEVOL KAy
KAA®OL, THS a0TOV QWVAG HoELoV €mipOeyyoduevol, dAAX 0000TNTA TIVa TV OVOUATWV
nieuréval kal "EAANoLkal fagBdoolc v avtnv dnaoty.

55 Plat. Krat. 384c9—-e8: kai pnv éywye, @ Lakates, TOAAAKIC d1) kal ToUTw daAexOeig kal
&AAoig moAAolg, o dVvapan meloONvaL we dAAN TIc 6000TNC dvouaTog 1) oLVOKN Kal
opoAoyia. éuot ya doket Ot av Tl Tw Ontal dvoua, ToUTO eivar O 00OV kat av avdic
Ye €tegov petadntal, ékeivo d& unkétt kaAr), ovdév fttov 10 UoTtegov 0p0we Exery ToL
TEOTEQOV, WOTIEQ TOIG OlKéTaUS TUES petatilOépueba ovdéV fTTov TOLT eivar 00OV TO
petateOEV TOL TOOTEQOV KELUEVOL: OV YOO QUOEL EKAOTW TIEPUKEVAL OVOX OVDEV OVDEVL,
AAAX VO Kat €0et TV E0L0AVTWYV Te Kal KARAOVVTWV.

56 Zur Unterscheidung zwischen kontrar und kontradiktorisch vgl. Aristot. de int. c. 7.

57 Vgl. Plat. Krat. 385a1-391b3.

58 Vgl. Plat. Krat. 386d8-387a8.



84 Boethius’ Sprachkonzept

ten Handlung orientieren. Sokrates widerspricht an dieser Stelle im Dialog dem
protagoreischen Diktum vom Menschen als Maf aller Dinge: So viele Freiheiten
der Mensch in seinen Handlungen auch habe — wenn er etwas schneiden oder
brennen mochte, konne er hierbei nicht beliebig vorgehen. Er — der handelnde
Mensch - sei nicht das Maf3, sondern er miisse sich nach etwas richten, namlich
nach der Natur der Handlung. Tue er dies nicht, und versuche beispielsweise
mit Stumpfem oder Weichem zu schneiden oder mit Kaltem oder Nassem zu
brennen, werde er scheitern. AnschlieSend bestimmt Sokrates das Reden als
eine Art des Handelns und das Benennen als eine Art des Redens und damit
auch als eine Art des Handelns.® Folglich gebe es auch eine spezifische Natur
des Benennens, nach der sich der Handelnde, wenn er angemessen und erfolg-
reich benennen will, richten sollte. Und wie bei jeder Handlung gebe es auch
ein Instrument der Handlung, vermittels dessen die Handlung vollzogen werde.
Platon ldsst Sokrates hier den Vergleich mit den Handwerkskiinsten anfiihren,
wonach der Bohrende einen Bohrer und der Webende eine Weberlade benétigt.
Das Werkzeug des Benennenden sei nun das Wort, dessen spezifische Funkti-
on in der Belehrung und Wesensunterscheidung der Dinge liege.® Fiir ein mog-
lichst erfolgreiches Gelingen bediirfe es also einer bestimmten Kunstfertigkeit,
namlich des Vermdgens (erstens) die Natur der Dinge, (zweitens) das Wesen des
Benennens und (drittens) die Funktion des Wortes zu (er)kennen. Sokrates nennt
denjenigen, der diese Kunstfertigkeit besitzt, einen Nomothetés: den Begriinder
einer geltenden Ordnung.® Die Aufgabe des Nomothetés ist es, den der Natur ei-
ner Sache geeigneten Namen zu finden und diesen Idealnamen® schlieSlich in
eine materiale Form, d. h. in Laute und Silben zu giefsen.® Ob dies gut gelungen
ist, sollte derjenige priifen, der sich auf das Fragen und Antworten besonders gut
verstehe, der also auf ein optimales Funktionieren der Worter angewiesen ist und
schnell erkennt, ob die Worter die Funktion auch erfiillen: der Dialektiker. Und
so sieht es am Ende der Widerlegung des Hermogenes so aus, als wiirde Sokrates
die Position des Kratylos vertreten. Als Ergebnis der Diskussion hélt Sokrates
jedenfalls folgende Formulierung fest:

,Nachdem wir, Du und ich, die Sache nun untersucht haben, scheint es
sich jetzt gegen die urspriingliche Annahme als richtig zu erweisen, dass
der Name eine gewisse Richtigkeit besitzt und dass sich nicht Jedermann

59 Vgl. Plat. Krat. 387b—d.

60 Vgl. Plat. Krat. 388b10—c2: dvopa &oot DDAOKAAKOV Ti ETTIV OQYAVOV KAl DLAKQLTIKOV THG
ovoilag WOTEQ KEQKIS DYATHUATOG.

61 Vgl. Plat. Krat. 388d—e.

62 Zu den verschiedenen Stufen bei der Namensbildung, vgl. Konrat Gaiser, Name und Sache
in Platons , Kratylos”, Heidelberg 1974, S. 41 sowie Norman Kretzmann, Plato on the Correct-
ness of Names, in: American Philosophical Quarterly 8.2, 1971, S. 126138, S. 130 {.

63 Vgl. Plat. Krat. 389d3-6: &Q" ovv, @ PéATioTe, Kal TO EKAOT@ PUOEL TEQPLKOG OVOUA TOV
vopoBétny €xetvov elc tovg Odyyous Kal tag oLAAaPAc del émiotacOar Tdéval, Kai
PAémovTa TEOC ATO £icelvo O 0TIV GVOUA, TAVTA TX OVOpATa ToLely Te Kkal TifecOal, el
HEAAEL1KVELOG elval OVOUATWY OETNg:.



Uber Natiirlichkeit und Konventionalitit der Sprache 85

darauf versteht, diesen einer Sache in angemessener Weise beizulegen,
nicht wahr?”¢

Es gebe demnach eine gewisse natiirliche Richtigkeit von Namen, doch erfordere
die richtige Zuordnung des Namens zu einer Sache eine bestimmte Kunstfertig-
keit. Aber worin besteht {iberhaupt die Richtigkeit eines Namens? Bevor Sokra-
tes im sogenannten Etymologienteil® Erklarungen fiir eine ganze (systematisch
geordnete)® Reihe von Namen anbietet, macht er zwei wichtige Bemerkungen:
Eine Eineindeutigkeit vom Namen als Zusammensetzung von Buchstaben und
der Bedeutung konne nicht erwartet werden. Denn ,wer sich mit Namen aus-
kennt, schaut auf ihr Vermdgen und gerét nicht durcheinander, wenn ein Buch-
stabe hinzugefiigt, versetzt oder weggenommen wird, und auch nicht dann,
wenn sich in gdnzlich anderen Buchstaben das Vermdgen des Namens findet.” ¢
Das, was ein Name auszusagen vermag, sein Vermogen bzw. seine dynamis lasse
sich offenkundig mittels verschiedener Buchstaben aussagen. Das ist die erste
Vorbemerkung. Die zweite Vorbemerkung zielt darauf, dass die zu benennende
Sache jeweils in ihrer spezifischen Eigenart erkannt und entsprechend benannt
werden sollte. Am Beispiel des Stammbaumes des Orestes zeigt Sokrates, dass
sich Namen nicht automatisch nach Mafigabe der Herkunft vererben: Wenn sie
in richtiger Weise bezeichnen sollen, miissen sie auf die Art und Natur dessen
gerichtet sein, das den Namen tréagt.

Die Rolle der Meinung bei der Namensvergabe

Es folgen Sokrates’ etymologische Analysen zu den bekannten und benutzten
Begriffen aus allen sprachlich adressierten Bereichen des Seins und Werdens, die
Suche nach ersten Elementarworten, die nicht mehr aus anderen Worten abge-
leitet werden konnen,® und schliefllich die Riickfiihrung auf die Bedeutung von
elementaren Lauten, um ein Kriterium fiir die Richtigkeit der Elementarworte
zu finden.” Die zentrale Aussage des etymologischen Teils, die auch komposi-
torisch das Zentrum des gesamten Dialogs darstellt,”" fithrt zu den erkenntnis-
theoretischen Fundamenten von Platons Sprachtheorie. Denn hier stellt Sokrates

64 391a7-b2Plat. Krat. 391a7-b2: vOv d¢ okomovpéVOLS ULV, ol Te Kal 0ol, TOoODTOV EV )M
patvetal TaEX TX TEOTEQR, PUOEL Té Tiva 0000TNTA €XOV €ival TO GVOHA Kol OV TTavTog
AavdOg émiotaofat KaAws avTd TEAyHaTt OTwoLv Oéobat, 1) oD.

65 Vgl. Plat. Krat. 396d2-421c2.

66 Vgl. hierzu ausfiihrlich Konrat Gaiser, Name und Sache in Platons , Kratylos”, S. 54-59.

67 Plat. Krat. 394b2-46: oUtw 0¢ l0wG KAl 0 EMOTAUEVOS TTEQL OVOUATWV TNV dUVAULY AVTV
OKOTtEL, Kal OUK EKTANTTETAL &l TL TQOOKEITAL YQAUUA T) PeTAKETAL T) APrjonTAL, T) KAl €V
AAAOLC TAVTATIAOY YOAUUATEY ETTLV 1) TOD OVOUATOS DVVAULS.

68 Vgl. Plat. Krat. 394d-396¢, insb. 394el-2: kai T@ £k TOD e0OEBODS AQA YEVOUEVQW AOEBEL TO
TOU YEVOUG OVOUX ATIODOTEOV.

69 Vgl. Plat. Krat. 422a ff.

70 Vgl. Plat. Krat. 422e ff.

71 Vgl. Konrat Gaiser, Name und Sache in Platons , Kratylos”, S.24.



86 Boethius’ Sprachkonzept

fest, dass sdmtliche etymologische Analysen zu dem Ergebnis kommen, dass
der sprachlichen Bezeichnung fiir die Dinge die Vorstellung der Namensgeber
zugrunde gelegen haben muss, dass die Dinge bewegt, flielend und werdend
seien.” Sokrates stellt hier nicht nur fest, dass zwischen den Dingen und ihren
Bezeichnungen die Erkenntnisse der Namensgeber liegen, sondern er bewertet
die den Bezeichnungen vorausgehenden Erkenntnisse auch als fehlerhafte Mei-
nungserkenntnisse:

,Und wahrlich, beim Hunde, glaube ich, dass es keine schlechte Ahnung
ist, wie ich es auch schon vorhin gedacht habe, dass die ganz alten Na-
mensgeber, wie auch jetzt die meisten der Weisen, die bei der Erforschung
danach, wie es sich mit den Dingen verhilt, sich immer wieder im Kreis
drehen, so dass ihnen ganz schwindelig wird, folglich auch annehmen,
dass sich die Dinge im Kreis drehen und géanzlich in Bewegung sind. Als
Ursache fiir diese Meinung geben sie aber nicht ihren eigenen inneren Zu-
stand [t&Oog] an. Stattdessen seien die Dinge selbst von Natur aus so, dass
keines von ihnen fest und bestandig sei, sondern sie wiirden fliefen und
bewegten sich und seien immer voll von génzlicher Verdnderung und ste-
tem Werden. Ich sage, dass das fiir alle bereits analysierten Namen gilt.””

Stimmliche Nachahmung des Wesens

Wenn Sokrates daraufhin feststellt, dass das richtig gebildete Wort eine stimmli-
che Nachahmung dessen sei, was nachgeahmt wird, und durch diese stimmliche
Nachahmung eine sprachliche Bezeichnung stattfinde,” so meint er, wie er im
Anschluss konkretisiert, nicht die Nachahmung duflerlicher Aspekte, sondern
die stimmliche Nachahmung dessen, was das Wesen des zu Bezeichnenden aus-
mache.” Diese stimmliche Nachahmung kénne demnach gelingen, indem die
Eigenschaften der einzelnen Lautelemente mit bestimmten Wesenseigenschaf-
ten des zu Bezeichnenden zusammengebracht wiirden. So sei beispielsweise die
klangliche Eigenschaft des Lautes o (,1) ein wunderbares Instrument zur Ab-

72 Vgl. Plat. Krat. 411c6-7: o0 katevonoag {owg ta ATt Agyopeva 0Tl TAVTIATIAOW WG
PEQOUEVOLG TE Kkat QE0VOL KAl YLYVOUEVOLS TOLG TTOAYHAOL TX OVOUATO ETUKELTAL.

73 Plat. Krat. 411b3—c: kat prjv, Vi) TOV KOVa, d0K® Y€ HOL OV KAK®S pavTeveoat, 0 kat vuvon
évevonoa, 6tL ot Tavu maAatot avOewToL ot TidépevoL T OVOUATA TAVTOS HAAAOV, DOTIEQ
Kal TV VOV ol TOAAOL TWV 0OQ@V UTIO TOL TUKVAX TeQLoTEépeoOat (nrovvteg Omr) €xel
T OVTA EALY YLWOLY, KATIEITA aUTOLS patveTol meQpépeohal T MEAYHATH Kol TAVTWS
@épecOat. aitivTat d1) oL TO £vdoV TO maEa o@iov T&bog aitiov elvar TavTng TS dOENG,
AAAX ADTA TX TOAYUATA OUTW TIEQPLIEVAL, OVOEV AVTWV HOVIHOV eivat o0de BERatov, dAAX
0LV Kt pépeaOat kal HeoTX elval TTAOTS POQAS KAl YeVEoewS del. Aéyw d1) Evvoroag TEog
TAVTA TX VOVOT) dvouata.

74 Vgl. Plat. Krat. 423b7-8: dvol’ &o éotiv, w¢ €ouce, pipmua @wvn éxetvouv O pupeltal, Kol
OVOHALEL O UHOVUEVOS TT) PWVT) O AV HULUNTAL.

KAl & vOvdT) EAEYOUEV: TTOWTOV AUTH TG XOWHATL KAL TT) (VT OUK €0TLV 0VOLA TG EKATEQW
avTOV Kal Toig dAAoLg maoty 6oa RElwTAaL TAVTNG TS TEOOQTTEWS, TOD elvat.



Uber Natiirlichkeit und Konventionalitit der Sprache 87

bildung von Gedanken, die auf Dinge verweisen, zu deren Wesenseigenschaften
Bewegung und Verdanderung gehoren (z. B. ¢oetv — fliefen), wahrend Druck und
Komprimierung der Zunge bei der Erzeugung der Laute déAta (,d’) und tad (,t°)
diese Laute eher dazu geeignet machten, Eigenschaften der Bindung und des
Stillstands auszudriicken.”

Dass sich Kratylos nach diesem Gesprach mit Hermogenes in seiner Positi-
on zu Unrecht bestatigt fiihlt,” liefSe sich zwar schon an diesem Punkt der Ge-
sprachsfithrung festmachen, doch gibt sich Sokrates schlieslich noch die Miihe,
Kratylos’” Annahme von der natiirlichen Richtigkeit der Namen explizit zu wi-
derlegen.

Kratylos’ Uberzeugung von der Natiirlichkeit der Namen geht soweit, dass
er konsequent alle Namen als nattirlich und richtig betrachtet. Es gebe demnach
keine besser oder schlechter gebildeten Namen, sondern alle Namen seien, sofern
sie Namen sind, richtig gebildet. Fehler entstiinden einzig in der Zuordnung von
Namen zu Dingen, d. h. es sei zwar mdglich, dass jemand oder etwas falschli-
cherweise einen Namen tragt, dieser Name sei aber nicht falsch gebildet, sondern
lediglich falsch zugeordnet, d. h. er gehore einer anderen Natur oder Person.”

Argumente fiir eine konventionelle Richtigkeit von Sprache

Sokrates stimmt darin {iberein, dass eine falsche Zuordnung Ursache fiir die
Falschheit von Namen sein kann,” verweist aber in Analogie zur Malerei auch
auf die grundsitzlichen Eigenschaften der Namensbildung, insofern sie eine
Nachahmung (mimésis) ist: Neben der Tatsache, dass die Moglichkeit besteht,
dass eine Nachahmung besser oder schlechter gelingen kann, fiithrt Sokrates den
prinzipiellen Unterschied zwischen Nachgeahmtem und der Nachahmung an,
wobei letztere in ihrer Zusammensetzung durchaus variieren kénne, ohne den
richtigen Bezug zum Nachgeahmten zu verlieren. Im Falle von Namen bedeutet
das, dass einzelne Buchstaben hinzugefiigt, weggelassen oder vertauscht wer-
den konnen, ohne dass der Kern der Sache mit der so verdnderten Nachahmung
verfehlt werde.®” Die Wesenseigenschaften, auf die die einzelnen Laute durch
ihre eigenen Klangeigenschaften verweisen, knnen in ihrer Zusammensetzung
maximal eine partielle Ahnlichkeit zu bestimmten Wesenseigenschaften der zu
benennenden Sache erreichen. Eine eineindeutige Identitdt zwischen den Eigen-
schaften einer zusammengesetzten Lautgruppe und dem zu bezeichnenden We-
sen sei schlicht unmoglich. Dass die Bezeichnung dennoch gelinge und Kommu-
nikation erfolgreich sei, sei schliefllich der Gewohnheit und der Ubereinkunft zu

76 Vgl. ausfiihrlich Plat. Krat. 426c¢ ff.
77 Vgl. Plat. Krat. 428c.

78 Vgl. Plat. Krat. 429b—c.

79 Vgl. Plat. Krat. 431a.

80 Vgl. Plat. Krat. 431a—433b.



88 Boethius’ Sprachkonzept

verdanken. So sei auch die bestmdgliche und naturgetreueste Namensbildung
auf konventionelle Aspekte angewiesen.®

Kratylos” Position, dass man von der Kenntnis der Namen unmittelbar auf das
Wesen der Dinge schliefsen konne, weist Sokrates entschieden und prinzipiell zu-
riick, da zwischen den Dingen und ihren ersten Namen stets die Erkenntnis und
die Meinung dessen stehe, der die Namen zuordnete.® Die etymologische Ana-
lyse garantiere erstens nicht, dass diese ersten Namen richtig gebildet worden
seien, und konne zweitens auch zu mehrdeutigen, ja sogar zu widerspriichlichen
Eigenschaften fiihren. Es miisse folglich einen anderen Zugang zum Wesen der
Dinge geben als denjenigen, der {iber das Wort fiihrt.® Dieser Zugang lasse sich
schlieflich nur {iber ein bestdndiges Wesen der Dinge und eine sich daran an-
passende bestiandige Erkenntnis denken.® So erweist sich die Bestdndigkeit des
Seins als Voraussetzung jeglicher Erkenntnis, die, wenn sie {iberhaupt Erkenntnis
sein will, sich an diese Bestandigkeit anpassen muss. Nur dies kénne die Grund-
lage fiir ein naturgemafles Bezeichnen sein.

Fazit zu Platons Kratylos

Platon, so ldsst sich zusammenfassend feststellen, positioniert seinen Sokrates im
Kratylos weder auf die Seite, die von einer reinen Natiirlichkeit aller Worte aus-
geht, noch auf die Seite, die den Worten jede Beliebigkeit zugesteht, solange man
sich untereinander nur auf ihre Bedeutung einigt. Platon nimmt jedoch nicht
eine aus beiden Positionen vermengte Mittelposition ein, sondern entwickelt in
der Auseinandersetzung mit diesen beiden Positionen eine ziemlich konkrete
Sprachtheorie. Uber die Funktion des Wortes schliefit er auf die Kriterien der
Richtigkeit: Das Wort miisse bezeichnen und vermitteln. Die Bezeichnungsfunk-
tion fiille das Wort umso besser aus, je konkreter es sich an dem Wesen der zu
bezeichnenden Sache orientiere und dabei dieses Wesen durch Ahnlichkeiten
der zusammengesetzten Lautmaterie nachahme. Das Wort ist jedoch nicht un-
mittelbar mit der zu bezeichnenden Sache verbunden, dazwischen stehe die Er-
kenntnis des Namensgebers. Wenn dieser die zu bezeichnenden Dinge in seiner
Meinung irrtiimlich mit falschen Attributen belegt, spiegele sich dieses Fehlver-
standnis auch in dem Wort und seiner Lautmaterie wider. Neben diesen mogli-
chen Fehlzuweisungen durch falsche Meinungen fiihrt das blofSe Abbildverhalt-

81 Vgl. Plat. Krat. 434d—435d.

82 Vgl. Plat. Krat. 436b4-5: dnAov Ot 0 O¢peVOS MEWTOC TAX OVOHATA, Ol MYEITO €lvat T
TEAYHATA, TOLADTA ETIOETO KAl TX OVOUATA, (OS PAUEV. T} YAO.

83 Vgl. Plat. Krat. 439.

84 Vgl. Plat. Krat. 439e-440b. Die Gleichsetzung von Denken und Sprechen, wie sie Rudolf
Rehn Platon zuschreibt, ldsst sich damit nicht aufrechterhalten. Rehn behauptet, dass fiir
Platon ,jedes (wirkliche) Denken ein inneres Sprechen und jedes (wirkliche) Sprechen ein
lautes Denken” sei; vgl. Rudolf Rehn, Sprache und Dialektik in der Aristotelischen Philoso-
phie, Amsterdam, Philadelphia 2000, S.94. Die Analyse des Kratylos zeigt jedoch deutlich,
dass und wie Platon explizit zwischen dem Akt der Bestimmtes erfassenden Erkenntnis und
dem Akt der blof8 abbildenden Sprachbildung unterscheidet.



Uber Natiirlichkeit und Konventionalitit der Sprache 89

nis zwischen dem Wort und der Erkenntnis zu Mehrdeutigkeiten. Ein Wort ist
immer eine Zusammensetzung aus mehreren Lauten, dadurch auch mehrdeutig
interpretierbar und ldsst sich niemals eindeutig mit der zu bezeichnenden Sache
identifizieren. Folglich ist fiir eine erfolgreiche Ausiibung der Vermittlungsfunk-
tion des Wortes stets ein Riickgriff auf Gewohnheiten und Ubereinstimmungen
notwendig.

Aristoteles vs. Platon?

Es ist leicht einsichtig, dass in den wesentlichen Punkten Aristoteles mit seiner
Sprachtheorie an die platonische Position ankniipft. Ammonios hat ausfiihrlich
gezeigt, wie eine weitere Differenzierung des organon-Begriffs die Widersprii-
che als nur scheinbare Widerspriiche entlarvt.® Das griechische Wort doyavov
kann sowohl auf das verweisen, was wir im Deutschen als ,Organ’ bezeichnen,
als auch auf das, wofiir wir das lateinische Lehnwort ,Instrument’ verwenden,
sprich: auf die nattirliche Variante des Werkzeugs, das dem Menschen ohne ei-
genes Zutun zur Verfligung steht, und auf die kiinstliche Variante des Werk-
zeugs, dessen Erzeugung eine Art von Kunstfertigkeit und Ausbildung bedarf.
Natiirlich sind diejenigen Werkzeuge, die der Ausiibung natiirlicher Vermogen
dienen.® Nattirliche Fahigkeiten, das zeigen die Beispiele, sind die Fahigkeiten,
die ohne weitere Ausbildung von Natur aus zur Verfiigung stehen,® wie das Se-
hen, das Horen oder Greifen, deren Werkzeuge bzw. Organe, d. h. die Augen, die
Ohren, die Hénde demzufolge auch nattirlich sind. Diese natiirlichen Vermogen
sind die Vermogen erster Stufe.®® Zu dieser Art von Vermogen zédhlt auch das
menschliche Vermogen, einfache und artikulierte Gerausche von sich zu geben.
Die entsprechenden Hilfsmittel hierfiir, wie Lunge und Luftrohre fiir die einfa-
chen Gerdusche sowie Zunge und Gaumen fiir die artikulierten Laute, konnen
auch als natiirliche Hilfsmittel bezeichnet werden.®

Anders hingegen miissen Hilfsmittel nicht als natiirlich bezeichnet werden,
deren Zustandekommen einer Ausbildung, Ubung oder bestimmten Formung
bedarf. Die Austibung und Verwendung natiirlicher Werkzeuge kann auf kunst-
volle Art geschehen und damit variieren. Der Tanz und der Satz sind somit als
Ergebnis einer kunstvollen Verwendung natiirlicher Werkzeuge nicht nattirlich,
sondern konnen variieren und sich unterschiedlichen Gegebenheiten und Ge-
wohnheiten anpassen. Wenn die rationale Seele des Menschen Worte gebraucht,
um zu bezeichnen und zu vermitteln, nutze sie die Worte als kiinstliche Werk-

85 Vgl. Ammonios, in PH, 62,21-64,25.

86 Vgl. Ammonios, in PH, 64,2: dix tov Aéyovta kavova @OoeL elvat TV QUOLKNG dUVALLEWS
doyavov.

87 Obgleich die Fihigkeiten durch Ausbildung und Ubung auch spezialisiert und verbessert
werden konnen.

88 Vgl. hierzu Aristot., an., 416b32-418a6; sowie ausfiihrlich hierzu Wolfgang Bernard, Rezep-
tivitat und Spontaneitdt der Wahrnehmung bei Aristoteles, S.49-68.

89 Vgl. Ammonios, in PH, 62,32-63,5.



90 Boethius’ Sprachkonzept

zeuge, so wie Kampfer oder Handwerker Schwert und Hammer als Werkzeug
verwenden, ohne dass diese den Status natiirlich verdienten.

Ammonios’ Differenzierungen

Ammonios hat bereits in seinem Kommentar zum zweiten Kapitel zu De inter-
pretatione ausfiihrlich gezeigt, wie eine Differenzierung der Ausdriicke natiirlich
(physei) und konventionell (thesei) dazu hilfreich sein kann, Widerspriiche aufzulo-
sen und zugleich Positionen besser zuzuordnen. Demnach reden die einen Leu-
te von einer Natiirlichkeit der Namen, um deutlich zu machen, dass jedes Ding
seinen passenden Namen von der Natur erhalten habe,®® wahrend andere Leute
Namen eine Natiirlichkeit beimessen, sobald es eine passende Ubereinstimmung
zwischen den Namen und der durch sie bezeichneten Sache gibt:*

,Auch sagen diese, dass die Namen Abbildern gleichen, nicht den nattir-
lichen, sondern denjenigen, die von der Malkunst produziert werden,
welche verschiedene dhnliche Abbilder von verschiedenen Vorbildern her-
stellt und dabei freilich bemiiht ist, von jedem moglichst das Wesen aus-
zudriicken, geméafs welchem auch wir oft versuchen, indem wir bei den
Namen den Ausgang nehmen, die Naturen der durch sie bezeichneten
Dinge zu finden. Und wenn wir diese erkennen, versuchen wir zu zeigen,
dass die den Dingen zugehorigen Namen in Einklang mit diesen Naturen
stehen.”*?

Die erste Position ist die des von Platon gezeichneten Kratylos, die zweite Positi-
on vertritt Sokrates im gleichnamigen Dialog. Beide reden von der Natiirlichkeit
von Namen und vertreten dennoch unterschiedliche Ansichten. Ammonios” Dif-
ferenzierung verdeutlicht, dass jeweils verschiedene Aspekte des Naturbegriffs
im Vordergrund stehen. Kratylos fokussiert den natiirlichen Entstehungspro-
zess, Sokrates zielt mit seinem Naturbegriff auf das Wesen (eidos) einer Sache. Ein
Name ist demnach natiirlich, wenn er das Wesen nach Moglichkeit nachzuahmen
vermag. Dies kann durch Sprache auf verschiedenen Ebenen gelingen, wie es die
Beispiele des Sokrates zeigen: Grammatikalisch kann die Wahl des Geschlechts
angemessen gewahlt sein, wenn in Abbildung des biologischen Zeugungspro-
zesses maskuline Worte auf spendende oder eindringende Attribute verweisen,
wiéhrend feminine Worte aufnehmende Eigenschaften widerspiegeln — so sei es
mit Blick hierauf angemessen, dass Fluss und Sonne im Griechischen Maskulina,

90 Vgl. Ammonios, in PH, 34,22-26.

91 Vgl. Ammonios, in PH, 35,1-5.

92 Ammonios, in PH, 35,6-12: éowévat kat odtot T ovopata AEyovteg koo, o Talg
puowalc aAAx talc VMo e CwyRa@KNG TEXVNG ATOTEAOVHEVALS, T) DAPOQA HEV
OHOLWHATA KATAOKEVALEL TWV DLAPOQWV TTAQADELYHATWY, Kal EKAOTOV HEVTOL OTTIOLDALEL
Kata duVapLY AmoTurtodoOat to ldog, kad’ 0 kKol TOAAGKIE ATIO TWV OVOUATWV AVAAVOVTEG
ETUXELQODUEVY TAS PUOELS TV OVOUALOpEVWY UTT TV MOAYHATWV 01y, Kal tavtag
YIWOOKOVTEG TELQWMEDX TA KELEVA TOLG TIOAY ATV OVOLATAX OUUPOVA TAVTALS DELKVOVAL.



Uber Natiirlichkeit und Konventionalitit der Sprache 91

der See, der Hafen und die Erde Feminina sind. Semantisch kann ein Name zu
der Natur des mit ihm bezeichneten Dinges passen, wenn er aus angemessenen
sprachlichen Bedeutungseinheiten zusammengesetzt ist, so dass Personen, die
besonders talentiert darin sind, Fithrungspositionen einzunehmen, mit Blick auf
ihre Natur angemessene Namen wie Archidamos, Agésilaos oder Basilikos* erhal-
ten sollten. Auf lautsprachlicher Ebene schliefilich kénnen bei der Zusammenset-
zung die Klangeigenschaften der Buchstaben mit den wesentlichen Eigenschaf-
ten des zu bezeichnenden Dinges in Einklang gebracht werden.

Auch die Zuschreibung von Konventionalitdt zu Namen konne, so Ammo-
nios, auf zweifache Weise verstanden werden. Wahrend die einen damit auszu-
driicken meinen, dass jede Person jederzeit jedem Ding einen beliebigen Namen
verleihen kdnne, betonen die anderen dabei den Aspekt, dass Namen nicht durch
die Natur, sondern durch eine rationale Seele vergeben werden, die bei der Ver-
gabe eines Namens jedoch durchaus auf das Wesen der zu bezeichnenden Sache
und auf die Angemessenheit des zugeordneten Namens achtet.**

Gemafs dieser Unterscheidung vertritt Hermogenes die erste Position, Sokra-
tes die zweite. Und es wird sofort einsichtig, dass zwar jeweils die ersten Positio-
nen kontradiktorisch einander gegeniiberstehen, die jeweils zweiten Positionen
jedoch miteinander vereinbar sind. Sokrates kann demzufolge sowohl die Na-
turlichkeit als auch die Konventionalitit von Namen betonen, ohne sich dabei
zu widersprechen und ohne dabei Kratylos” oder Hermogenes” Positionen zu
ergreifen.

Ammonios zeigt dariiber hinaus, dass Aristoteles, wenn er in De interpretatione
die Natiirlichkeit von Namen zuriickweist, die erste Position, exemplarisch ver-
treten durch Kratylos, im Blick hat. Denn in der Praxis seiner Philosophie findet
Ammonios mehrere Beispiele, in denen Aristoteles auf die Ubereinstimmung der
Bezeichnung mit den wesentlichen Eigenschaften der zu bezeichnenden Sache
verweist.”

Boethius contra Platon?

Nachdem wir nun Platons Position zur Sprachphilosophie im Kratylos nachge-
zeichnet und analysiert haben und zeigen konnten, wie diese mit Blick auf die
Frage nach der Konventionalitat und Natiirlichkeit der Sprache in Einklang mit

93 Die Namen 'Agxidapog, ‘Aynoidaoc oder BaoiAlokog lassen sich in bedeutungstragende
Bestandteile zerlegen, die direkt auf Fiihrungsfunktionen verweisen.

94 Vgl. Ammonios, in PH, 35,14-24.

95 Vgl. Ammonios, in PH, 37,18-27: dnAot d¢ To0TO €V MOAANIS TV MOAYHUATELWV EXVTOD,
oUUP@VA dEUKVUVAL TOIG MOAYHAOL TX OVOHATAX TERWHEVOS, kaldmeg &v tf) Puown
AKQOATEL TO TOL AVTOUATOL GVOUA KAl TO TOV KEVOD, €V d¢ ol MeTewols o NS Perkddog
Kat O TOL VeToy, Kat 6oa pévTtol TiévTa avTov ovopata lopey, wg o TG évteAexeiag émt
TOD €idOVE 1) TO TOL 6OV £TL TWV ATAWYV €V TOIG CVAAOYIOUOIS PWVOV T} TO TOD OXUATOS
£TTL TNC TOLAODE TV TMQOTATEWY TUUTIAOKTS, KAl €V abT® TovTw @ ITepl éounveiag BipAiw
TO TOD A0QIOTOL OVOUATOS T) AOQIOTOL ENUATOS 1) TO THS AVTIPATEwS DT AvTOD TeOévTa
oa@éoTata ONAOL TV TEQL TOVTWV TOL PLAOTOPOL DLAVOLAV.



92 Boethius’ Sprachkonzept

Aristoteles” Philosophie verstanden werden kann,* wenden wir uns nun wieder
Boethius” Formulierungen zu.

Sowohl im ersten als auch im zweiten Kommentar verweist Boethius auf Pla-
ton als Gegenposition zu Aristoteles” im vierten Kapitel getatigten Aussage, dass
Namen keine Werkzeuge und damit auch nicht nattirlich seien. Wie gibt Boethius
nun die platonische Position wieder?

In seinem ersten Kommentar zeichnet Boethius Platons Argumentation wie
folgt nach: (Erstens) die Ausriistung von natiirlichen Dingen sei selbst etwas na-
tlirliches; (zweitens) die Rede sei (natiirliche) Ausstattung von nattirlichen Din-
gen, namlich von Erkenntnissen; und (drittens) die Rede sei natiirlich.

Aristoteles hingegen sage, dass die Rede nicht natiirlich sei, sondern konven-
tionell. Denn die Rede stelle kein natiirliches Riistzeug dar, was jedoch nicht be-
deute, dass sie nicht den Charakter eines Instruments besafie: Denn durch die
Rede, sofern sie konventionell ist, legten wir unsere Meinungen dar.

In seinem zweiten Kommentar bringt Boethius Platons Position der Sache nach
auf denselben Punkt, argumentiert jedoch differenzierter: (Erstens) die Rede sei
ein Instrument fiir Dinge, die auf nattirliche Weise mittels des Denkens erfasst
worden seien und deren Gedanken mithilfe von Worten zu kommunizieren sind;
(zweitens) Instrumente natiirlicher Sachen seien selbst natiirlich; (drittens) Na-
men seien natiirlich.”

Als Widerlegung dieser platonischen Position zeichnet er nun zunéchst Alexan-
ders Einspruch nach:

1. Was ein natfirliches Werkzeug ist, ist selbst natiirlich
2. Was nattirlich ist, ist tiberall gleich

3. Die Rede unterscheidet unter den Vélkern

4. Die Rede ist nicht natiirlich, sondern konventionell
5. Die Rede ist kein natiirliches Werkzeug

Boethius fiigt an, dass das Vermogen und die Bedingungen des Bezeichnens
zwar natiirlich seien, die Ausiibung und Aktualisierung dieses Vermogens je-
doch einer Kunstfertigkeit und Ausbildung bediirften.”®

96 Vgl. ausfiihrlich hierzu Michael Krewet, Platons Kratylos im Transfer, erscheint vorauss.
2016, der neben den hier bereits genannten Aspekten auch die Funktion der pragmata und
pathémata fir das Zustandekommen von Sprache bei beiden Philosophen untersucht.

97 Vgl. Boeth., in PH2, 93,19-22: idcirco autem instrumentum pro natura posuit, quod (ut dic-
tum est) Plato omnium artium instrumenta secundum naturam ipsarum artium consistere
proponebat.

98 Vgl. Boeth., in PH2, 94,14-28: quocirca dicendum nobis est naturaliter quidem nos esse vo-
cales potentesque naturaliter vocabula rebus inprimendi, non tamen naturaliter significa-
tivos, sed positione: sicut artium singularum naturaliter sumus susceptibiles, sed eas non
naturaliter habemus, sed doctrina concipimus: ita ergo vox quidem naturaliter est, sed per
vocem significatio non naturaliter. neque enim vox sola est nomen aut verbum, sed vox qua-
dam addita significatione. sicut naturaliter est moveri, saltare vero cuiusdam iam artificii et
positionis, et quemadmodum aes qui dem naturaliter est, statua vero positione aut arte: ita



Uber Natiirlichkeit und Konventionalitit der Sprache 93

Gibt Boethius Platon korrekt wieder? Bemerkenswert ist, dass Boethius nicht
Platons Argumentation widerlegt, insofern er Pramissen oder Fehlschliisse an-
greift. Was er widerlegt, ist eine Behauptung, namlich diejenige, dass Worte na-
tlirlich bzw. natiirliche Werkzeuge sind. Er argumentiert gegen ein bestimmtes
Verstandnis von der Natiirlichkeit von Worten und gegen ein bestimmtes Ver-
standnis vom Werkzeugcharakter von Worten, zeigt aber nicht auf, wo Platon
den Fehler gemacht haben konnte. Boethius streitet gegen ein Verstindnis von
Nattirlichkeit, das weder Setzung noch Konventionalitdt zuldsst. Wir haben be-
reits gezeigt, dass Platon seinen Sokrates nicht ein derartiges Verstindnis von
der Natiirlichkeit von Worten vertreten ldsst. Sokrates zeigt, dass ein gelingen-
des Handeln sich zum einen an der Natur des Handelns orientieren muss (386e—
387d), zum anderen eines Werkzeugs bedarf (387d—e), das sich in seiner Natur
mit Blick auf die Natur der spezifischen Handlungsumgebung als angemessen
erweist.” Als Funktion des Namens wird diejenige Aktivitdat benannt, die ver-
mittels des Werkzeugs ,Name’ verwirklicht werden soll, namlich das Unterschei-
den von Dingen und das Kommunizieren.'®

Hervorhebung des Erkenntnisaspekts bei der Sprachbildung

Dariiber hinaus ist es bemerkenswert, dass Boethius die scheinbar platonische
Position auf der einen Seite derart verkiirzt darstellt, als ob Platon einseitig die
Nattirlichkeit von Namen gegen die Konventionalitdt ausspiele, auf der anderen
Seite in der Verkiirzung jedoch einen im ersten Teil des Dialogs nicht besonders
explizit ausgedriickten Aspekt in den Vordergrund riickt, wonach Namen nicht
direkt auf die Dinge bezogen sind, sondern Erkanntes ausdriicken. Im ersten
Kommentar spricht Boethius von Erkenntnissen als sententia, die mittels des In-
struments oratio kommuniziert wiirden, im zweiten Kommentar von Erkenntnis
als natiirliche gedankliche Erfassungen von Dingen.'™ Diese Erkenntnisse seien
von Platon als nattirlich betrachtet worden und entsprechen damit den bei allen
Menschen gleichen pathémata als Grundlage fiir die Sprache, wie es im ersten Ka-
pitel von Aristoteles zu lesen ist.'” Dass auch in Platons Sprachtheorie zwischen
den Dingen und der Sprache Erkenntnisse liegen, wird erstmals im Etymologien-
teil ausgedriickt, wenn Sokrates falsche Annahmen als Grundlage fiir bestimmte

quoque possibilitas quidem ipsa significandi et vox naturalis est, significatio vero per vo-
cem positionis est, non naturae.

99 Vgl. Plat. Krat. 389c: 10 @UoeL EkAOoTw TeQPLKOG OQYAVOV EE€VLEOVTA DEL ATIOdODVAL ElG
&icetvo €€ oL v motf) 1O €QyoV, oL olov &v avTog FoLANOT), AAA’ olov éme@iKel. TO @LOEL
YAXQ EKAOTW, WG EOLKE, TOQUTIAVOV TEQUKOG EIG TOV 0ldNEoV det émtotaoOat TOévat.

100 Vgl. Plat. Krat. 388b.

101 Vgl. Boeth., in PH2, 93,1-5: Plato autem in eo libro, qui inscribitur Cratylus, aliter esse
constituit eamque dicit supellectilem quandam atque instrumentum esse significandi res
eas, quae naturaliter intellectibus concipiuntur, eorumque intellectuum vocabulis disper-
tiendorum.

102 Zur Interpretation der pathémata als Erkenntnisse, vgl. oben S. 52ff.



94 Boethius’ Sprachkonzept

Wortbildungen ausfindig macht.'® Ein zweites Mal wird dieser Zusammenhang
am Ende des Dialogs deutlich, wenn Sokrates zugunsten konventioneller Aspek-
te bei der Wortbildung argumentiert und zum einen den Irrtum des Namensge-
bers stets beriicksichtigt wissen will'™, zum anderen die vorsprachliche Erkennt-
nis der Dinge bei der Sprachbildung voraussetzt.'®

Boethius erkennt, dass Platon die Wortbildung als einen Akt einer menschli-
chen Seele versteht und macht das explizit. Worte seien Ausdruck von Erkennt-
nissen und dienen der Kommunikation. Mit Blick auf diesen Zweck bezeichnet
Platon Worte als Werkzeuge. Und wenn ein Werkzeug so gefertigt ist, dass es
seine Funktion mit Blick auf die Natur der Handlung, die mithilfe des Werkzeugs
ausgefiihrt werden soll, in bester Weise erfiillt, so kann man dieses Werkzeug
als naturgemaf bezeichnen. Die Angemessenheit eines Werkzeugs wird anhand
seiner Funktion, seines Wesens, seiner Natur beurteilt, die wiederum immer im
Bezug zu der Handlung steht, der es dienen soll. Wenn Boethius schreibt: ,Platon
ersetzt Natur deshalb durch Werkzeug, weil er verdeutlicht, dass die Werkzeuge
jeder Kunst gemaf$ der Natur der Kiinste selbst seien,”' verweist er direkt auf
diesen Gedanken. Er gibt Platon insofern korrekt wieder. Denn Platon lédsst So-
krates gegen die Annahme argumentieren, dass etwas vom Menschen Erzeugtes
zwangsldufig blof3 der Beliebigkeit und Konvention unterworfen ist. Wolle man
namlich etwas schneiden, so konne man nicht beliebige Materialien in Uber-
einkunft zu beliebigen Formen gestalten, sondern miisse sich an der Natur des
Schneidens und an den Naturen der zu schneidenden Objekte orientieren.

Differenzierung seelischer Aktionsarten

Und doch ist eine Schere kein natiirliches Werkzeug in dem Sinne, dass sie durch
die Natur erzeugt worden ist; sie ist kein natiirliches Organ des Menschen, son-
dern ein von ihm geschaffenes Instrument. Dasselbe gilt auch fiir die Worte, de-
ren naturgemaéfler Angemessenheit und Richtigkeit Grenzen gesetzt sind. Eine
Identitat des Wortes mit der Natur der zu bezeichnenden Sache scheitert in er-
ster Linie am prinzipiellen Abbildcharakter des Wortes, in zweiter Linie an der
Abhéngigkeit von der Erkenntnis des Wortbildners und in dritter Linie an den
Anspriichen der Kommunikation, die die unterschiedlichen Bedingungen der
Mitteilungsempfanger mitberticksichtigt. Platon verweist daher auf notwendi-
ge Aspekte der Ubereinstimmung und der Riicksichtnahme auf Gewohnheiten
bei der Wortbildung, so dass Boethius” Einwendungen gegen die naturalistische

103 Vgl. Plat. Krat. 411c: aitiwvtai 01 ov 10 €vdov 0 T ooty tdbog aitiov eivat tadTng
NG dGENG, AAAX VT T MEAYHATA OVTW TEPLKEVAL, OVIEV AVTWV HOVIHOV €lval 00dE
BéPatov, aAAX ety Kal @éQeaOal kal HeoTd elval TAONS POQAS Kal Yevéoews del. Aéyw
oM évvonoag mEOS TAVTA T VLVIT) OVOHATA.

104 Vgl. Plat. Krat. 436b—c.

105 Vgl. Plat. Krat. 438a—439b.

106 Boeth., in PH2, 93,19-22: idcirco autem instrumentum pro natura posuit, quod (ut dictum
est) Plato omnium artium instrumenta secundum naturam ipsarum artium consistere
proponebat.



Uber Natiirlichkeit und Konventionalitit der Sprache 95

Position ebenfalls im Sinne Platons sind. Worte sind demnach keine (immer an-
gemessen verfertigten) Gaben der Natur und haben nicht den Status von ange-
borenen Organen oder Vermogen, die iiberall identisch sind. Boethius zeigt, dass
das Verwenden von Worten als artikulierten Lauten, die auf etwas Bestimmtes
verweisen, eine Tatigkeit ist, die zundchst einer Ausbildung eines Vermdgens
bedarf, das dem Menschen als Anlage zwar gegeben ist, aber ohne Ubung, Trai-
ning und wiederholte Betdtigung nicht aktualisiert werden kann. Das Vermdogen,
Laute von sich geben zu konnen, und das Vermdgen, mit artikulierten Lauten
auf etwas Bestimmtes zu verweisen, sind zwar beide dem Menschen natiirlich
gegeben, doch befinden sie sich nicht auf einer Stufe. Hier sei noch einmal auf
Aristoteles” Unterscheidung zwischen den verschiedenen Stufen des seelischen
Vermogens verwiesen.'” Die dynamis erster Stufe zeichnet sich dadurch aus, dass
sie von Beginn an und jederzeit aktualisierbar ist: Der Mensch kann sich bewe-
gen, sehen und Laute von sich geben, sobald er geboren ist. Die dynamis zweiter
Stufe bedarf der Ausbildung, ehe dieses Vermogen aktualisiert werden kann: Der
Mensch muss tiben, ehe er tanzen und sprechen kann. Dennoch liegt dieses Po-
tential in der Natur des Menschen, auch wenn es erst ausgebildet werden muss.
Sprechen ist demzufolge ein Produkt der Aktualisierung einer dynamis zweiter
Stufe. Um diese Tatigkeiten von den natiirlichen Anlagen und den Téatigkeiten
der dynamis erster Stufe zu unterscheiden, verweist Boethius hier mit Aristoteles
und Alexander auf den konventionellen Charakter von Sprache, der dazu fiihrt,
dass sie nicht bei allen Volkern identisch ist, und dass es verschiedene Begriffe
fiir eine Bedeutung oder verschiedene Bedeutungen zu einem Begriff gibt. Worte
und Sétze sind demzufolge keine naturgegebenen Organe, die jedem Menschen
von Beginn an in naturgemafer Form vorliegen, um unmittelbar verwendet wer-
den zu konnen. Boethius gibt mit seinen Anmerkungen die Hinweise auf das
Differenzierungspotential, das den Begrifflichkeiten der Nattirlichkeit und des
Werkzeugs unterliegt, auch wenn er diese Differenzierungen nicht so explizit
ausfiihrt, wie es Ammonios tut.

Platon spricht also {iber das Potential, Namen richtig, d.h. angemessen bil-
den zu konnen. Namen konnen demnach mit Blick auf das, was sie bezeichnen
sollen, besser oder schlechter gebildet sein. Aristoteles, darauf haben wir oben
bereits verwiesen, teilt diese Ansicht. In der theoretischen Ausfithrung geht es
ihm jedoch nicht um diesen Aspekt. Wichtig ist ihm, den Unterschied zwischen
der Ebene der Sachbestimmtheiten und der entsprechenden Erkenntnisse auf
der einen Seite und der Abbildebene der Worte in Sprache und Schrift auf der
anderen Seite hervorzuheben. Eine Eineindeutigkeit zwischen dem Namen und
der durch ihn bezeichneten Erkenntnis und Sache lasse sich demnach durch den
Konventionalitatscharakter nicht begriinden.

107 Vgl. hierzu Aristot., an., 416b32-418a6, sowie ausfiihrlich hierzu Wolfgang Bernard, Rezep-
tivitat und Spontaneitdt der Wahrnehmung bei Aristoteles, S.49-68.



96 Boethius’ Sprachkonzept

Funktion des Platonverweises

Es zeigt sich, dass Boethius sowohl Platon als auch Aristoteles korrekt wieder-
gibt. Ebenfalls konnte gezeigt werden, dass die platonische und die aristotelische
Position nicht im Widerspruch zu einander stehen. Es bleibt also die Frage, wa-
rum Boethius an dieser Stelle Platon und Aristoteles so explizit gegeniiberstellt.
Wir haben gesehen, dass Boethius nicht die platonische Argumentation wider-
legt, sondern die Auffassung von der Natiirlichkeit und dem organon-Charakter
des Namens der Auffassung von der Konventionalitit des Namens gegentiber-
stellt. Platon nimmt er als einen prominenten Platzhalter fiir einen Vertreter der
Natiirlichkeit und des organon-Charakters von Namen. Denn Platon ist der Phi-
losoph und der Name, durch den diese von Kratylos vertretene Position in Boe-
thius” Umfeld {iberhaupt noch bekannt ist. Boethius widerlegt aber mit seinen
Einwdnden nicht das platonische Verstandnis dieser Begrifflichkeiten, sondern
das durch Platon vermittelte kratyleische. In Anbetracht der Tatsache, dass Boe-
thius in seinen De interpretatione-Kommentaren so gut wie gar nicht auf platoni-
sche Texte und Positionen eingeht, ist es als wahrscheinlich anzunehmen, dass
die Auseinandersetzung mit Platon an diesem Punkt des Unterrichts tiberhaupt
nicht im Fokus steht. Noch auffalliger ist der Verweis auf Platon an dieser Stelle
im ersten Kommentar, in dem ansonsten beinahe vollstindig auf Quellen- und
Autoritdtenverweise verzichtet wird. Nehmen wir noch die Bemerkung hinzu,
die Boethius wenige Seiten zuvor machte, dass es ihm am Ende seiner Uberset-
zungs- und Kommentierungstatigkeit ein Anliegen sei, das allgemein verbreitete
Missverstandnis beziiglich der Unstimmigkeiten zwischen Platon und Aristo-
teles in den wichtigen philosophischen Punkten zu widerlegen,'® so liegt die
Vermutung nahe, dass Boethius hier eine geldufige Position in Verbindung mit
einem bekannten Namen als Gegenpol fiir Aristoteles’ Bemerkung einsetzt, um
zu zeigen, dass auch andere Positionen denkbar sind und vertreten werden, von
denen es sich abzugrenzen gilt.

Boethius kann jedoch grundsatzlich keineswegs davon ausgehen, dass plato-
nische Textstellen und Auslegungen bekannt sind. Deshalb greift er auch nicht
auf diese als Interpretationshilfen zuriick, wie es Ammonios tut. Boethius gibt
Positionen anderer wieder, wenn er durch die Auseinandersetzung dieser Po-
sitionen eine Differenzierung im Verstandnis erreichen kann.'” Die zur Wider-
legung angefiihrten Positionen werden nicht despektierlich behandelt, sondern
haben den Status von denkbaren Annahmen einer Interpretation, werden als in
der Tradition der Aristoteles-Auslegung stehend dargestellt und als hilfreich fiir
ein besseres Verstandnis bewertet. Es geht Boethius nicht darum, unsinnige In-
terpretationen zu liefern und zu widerlegen, sondern zu didaktischen Zwecken
Positionen, die aus bestimmten Griinden vertreten wurden oder leicht vertreten
werden konnten, aufzuzeigen und diese mit guten Argumenten zu korrigieren.

108 Vgl. Boeth., in PH2, 80,3-8.
109 Vgl. ausfiihrlich zur Didaktik unten, S. 150ff.



Sprache als Zeichen 97

Die Position von der Natiirlichkeit der Namen bei Platon scheint auch im
Adressatenkreis des Boethius eine bekannte Position gewesen zu sein. Anders
lasst sich diese Ausnahme der Erwdhnung einer platonischen Position kaum er-
klaren. Boethius verweist darauf, dass bei Platon die Natiirlichkeit von Namen
verteidigt worden ist, nimmt diese Position jedoch aus ihrem Kontext und setzt
sie an die Stelle, an der sich Aristoteles gegen die Natiirlichkeit von Namen ex-
plizit ausspricht. Ziel und Zweck des Boethius-Kommentars ist dabei aber nicht,
Platons Position zu differenzieren und zu verteidigen, weshalb er auch nicht wei-
ter auf die platonische Argumentation selbst eingeht. Weder verteidigt er Platon
noch schreibt er, dass Platon falsch argumentiert. Was er tut, ist zu zeigen, dass
es die Annahme einer Natiirlichkeit von Namen gibt — welche ndmlich in Platons
Kratylos, vertreten durch Kratylos, zu finden ist - und dass Aristoteles gute Griin-
de hat, sich gegen die Annahme einer Natiirlichkeit von Namen zu positionieren.
Welches Verstdndnis der Natiirlichkeit hier dann widerlegt wird — ndamlich die
nach Ammonios erste Art der Natiirlichkeit, die Kratyleische —, wird in der Ar-
gumentation deutlich. Dass Boethius Platons Argumentation selbst mit der Ver-
teidigung und Interpretation der aristotelischen Worte widerlegen mochte, lasst
sich hingegen nicht zeigen. "

4.4 Sprache als Zeichen

Nachdem wir uns ausfiihrlich mit zwei der drei spezifischen Eigenschaften der
Sprache beschaftigt haben, namlich erstens mit der Artikuliertheit und zweitens
mit der Konventionalitat, fehlt noch der dritte von Aristoteles angefiihrte Punkt:
Sprache bezeichne demnach etwas, sofern sie Symbol ist bzw. sobald sie Symbol
wird. Es gebe offenbar eine besondere Form der symbolhaften Bezeichnung, da
Aristoteles hierin den Unterschied zu einer natiirlichen Ausdrucksform sieht,

110 Somit ldsst sich auch das merkwiirdige Nebeneinander der Positionen erkldren, wie sie
Boethius anordnet. Er schreibt, dass Platon ein bestimmtes Verstandnis von Natiirlich-
keit aus den Anspriichen eines jeden Werkzeugs ableitet und die Namen als Werkzeu-
ge und damit als naturgemaf klassifiziert, und antwortet, dass Aristoteles ja gezeigt hat,
dass Namen konventionell sind und demnach keine natiirlichen Werkzeuge sein kénnen.
Beides ist richtig. Beides wirkt nur gegeneinander gestellt. Doch da Platon weder wider-
legt noch verféalschend wiedergegeben wird, scheint er hier vielmehr die Funktion eines
Platzhalters einer bestimmten Natiirlichkeitsannahme einzunehmen. Die scheinbare Wi-
derspriichlichkeit zwischen der , platonischen” Annahme und der hier zu vermittelnden
aristotelischen Position ist ein charakteristisches Merkmal der Methode des spatantiken
Wissenstransfers, indem sie zu den weiterfiithrenden Differenzierungen anregt. Dass und
wie scheinbare Widerspriichlichkeiten durch Rekontextualisierungen im Platonismus und
Aristotelismus dem Nutzen einer differenzierenden Argumentation dienen, hat Gyburg
Uhlmann am Beispiel der Metaphysik-Kommentierungen gezeigt: vgl. Gyburg Uhlmann,
On the Function of Platonic Doctrines in Late Antique Commentaries on Metaphysics A 9,
A 6 and M 4 — an Example of Late Antique Knowledge Transfer, in: Working Paper des SFB
980 Episteme in Bewegung, Freie Universitdt Berlin, N. 1, 2014.



98 Boethius’ Sprachkonzept

wie sie bei den Tieren zu beobachten sei.'! Bereits in dem kontrovers diskutierten
ersten Kapitel bezeichnet Aristoteles das durch die Stimme vermittelte (t&x €v )
¢wv) als symbolon der seelischen Eindriicke bzw. Erkenntnisse.

Zeichen durch konventionelle Setzung

Was Aristoteles als symbolon bezeichnet, tibersetzt Boethius mit nota. Was Boethi-
us unter nota versteht, wird in seiner Anmerkung zu der aristotelischen Stelle aus
dem zweiten Kapitel deutlich, in der Aristoteles von der Namensgenese durch
Symbolwerdung spricht (16a26-29):

,Obgleich ein Nomen Buchstaben unterliegt, verweist es durch sich selbst
auf nichts, bevor es zur Bezeichnung einer zugrunde liegenden Sache ein-
gesetzt wird, wie wenn wir scindapsos oder hereceddy sagen. Diese Aufe-
rungen bezeichnen durch sich nichts Bestimmtes. Wenn sie aber als Be-
zeichnung fiir irgendeine zugrunde liegende Sache gesetzt werden — wie
wenn ein Mensch scindapsos oder ein Stein hereceddy genannt wiirde —,
dann wird dasjenige, was durch sich selbst nichts bezeichnet, durch Set-
zung (positione) und gemafl dem Entschluss des Setzenden (secundum placi-
tum) bezeichnen. Folglich ist ein Nomen erst dann bezeichnend, wenn es,
wie er sagt, zum Zeichen wird (nofa fit). Dann aber wird es zum Zeichen,
wenn ein Wort, das auf natiirliche Weise nichts bezeichnet, gemafs dem
Entschluss eines Setzenden die Moglichkeit zur Bezeichnung einer zu-
grunde liegenden Sache bekommt. Das ist es, was er meint, wenn er wird
(fit) sagt. Wenn ndmlich Nomina auf natiirliche Weise etwas bezeichnen
wiirden, hitte Aristoteles {iber sie niemals gesagt, dass sie Zeichen werden,
denn dann wiirden sie nicht Zeichen werden, sondern Zeichen sein. Weil
Nomina folglich geméafs Entschluss eine Bezeichnungsfunktion besitzen,
die nicht buchstabierbaren Gerdusche der wilden Tiere aber gemifd der
Natur sind, ist klar, dass deren lautliche Ausdriicke nicht als Nomina be-
zeichnet werden. Allgemein aber kénnen wir Folgendes sagen: Von allen
lautlichen Ausdriicken kénnen die einen durch Buchstaben aufgeschrie-
ben werden, die anderen nicht. Und von denen wiederum, welche aufge-
schrieben werden konnen oder nicht, bezeichnen die einen, die anderen
aber nicht. Weiterhin bezeichnen von allen stimmlichen Lauten die einen
gemafs Entschluss, die anderen auf nattirliche Weise. Das Nomen ist folg-
lich gemafs Entschluss, denn es ist durch Setzung zu einem Zeichen einer
unterliegenden Sache gemacht worden. Was auf nattirliche Weise bezeich-

111 Aristoteles, Aristot. herm., 16a26-29: 10 d¢ kata cLVONKNY, OTL PVOEL TWV OVOUATWV
0VdEV €0y, AN STy Yévntal ovuBoAov: émel dnAovot Yé Tu kal ol dyedppatol Yoo,
oiov Onolwv, OV oLdEV 0TIV dvoua.



Sprache als Zeichen 99

net, ist ndmlich kein Nomen. Denn nicht die Bezeichnung macht etwas zu
einem Nomen, sondern die Bezeichnung gemafs Entschluss.” '

Nomina sind demnach als eine solche Art von Zeichen zu verstehen, die ihre Be-
zeichnungsfunktion einem menschlichen Akt des einander Zuordnens von Zei-
chen und Gegenstand verdanken. Die Zuordnung wird als positio, der menschli-
che Akt als placitum bezeichnet. In dem Moment, in dem ein Laut durch Setzung
gemafs Entschluss (positione secundum placitum), d. h. also konventionell, mit einer
Sache in Verbindung gebracht wurde, wird aus dem Laut ein Zeichen (nota bzw.
symbolon) und erst dadurch auch ein sprachlicher Ausdruck. Ohne einen solchen
Akt der Zuordnung in der historischen Genese eines bezeichnenden Lautes kann
dieser Laut nicht als sprachlich, d. h. weder als Nomen noch als Verbum, aufgefasst
werden. Es gebe natiirlich auch Laute, die auf etwas verweisen, ohne dass sie
durch menschliche Setzung zustande gekommen wéren: Ein Husten, ein Niesen,
ein Réduspern, ein Schrei vor Schmerz, ein Stohnen usw. sind Laute, die bei Men-
schen wie Tieren vorkommen und auch als eine Art natiirliches Zeichen das Po-
tential des Verweisens auf etwas in sich tragen.'” Diese Art der Zeichenfunktion
schliefst Boethius fiir das, was Aristoteles unter Sprache versteht, aus.

Wir haben bereits gesehen, dass weder Aristoteles noch Boethius hiermit im
Gegensatz zu Platons Sprachtheorie stehen, der ebenfalls den Akt der menschli-
chen Setzung bei der Namensgenese als wesentlich betont (ndmlich durch den
sogenannten Gesetzgeber) und hierbei auch die Probleme mitbedenkt, die sich
daraus ergeben, und die gegen eine als eineindeutig verstandene Beziehung zwi-
schen Namen und der durch den Namen bezeichneten Sache sprechen. Kommu-
nikation, so betont auch Platon, funktioniert nur, wenn nach der Namensgebung
auch Gewohnheiten berticksichtigt und Vereinbarungen getroffen werden. Was
Platon betont, Aristoteles hier aber nicht wichtig ist — was, wie es in der Praxis

112 Boeth., in PH2, 59,19-60,16: nomen vero quamquam subiaceat elementis, prius tamen
quam ad aliquam subiectae rei significationem ponatur per se nihil designat, ut cum dici-
mus scindapsos vel hereceddy. haec per se nihil quidem significant, sed si ad subiectae
alicuius rei significationem ponantur, ut dicatur vel homo scindapsos vel lapis hereceddy,
tunc hoc quod per se nihil significat positione et secundum ponentis quoddam placitum
designabit. ergo tum nomen significativum est, quando (ut ipse ait) fit nota. tunc autem fit
nota, cum secundum ponentis placitum vocabulum quod naturaliter nihil designabat ad
subiectae rei significationem datur. hoc est enim quod ait fit. si enim naturaliter nomina
significarent, numquam de his Aristoteles diceret fit nota. tunc enim non fieret nota, sed
esset. ergo quoniam nomina secundum placitum significativa sunt, ferarum vero inlittera-
ti soni secundum naturam, idcirco harum voces esse nomina non dicuntur. universaliter
autem dicimus: omnium vocum aliae sunt quae inscribi litteris possunt, aliae vero quae
non possunt. et rursus earum quae vel inscribuntur vel minime,aliae significant, aliae vero
nihil. amplius quoque omnium vocum aliae secundum placitcum designant, aliae vero na-
turaliter. nomen ergo secundum placitum est: positione enim factum est subiectae rei nota.
nihil enim nominum est quod naturaliter significet. non enim nomen informat significatio,
sed secundum placitum significatio.

113 Vgl. oben S.73, wo Boethius das Zeichenverhiltnis als signum bezeichnet.



100 Boethius’ Sprachkonzept

seiner Philosophie zu beobachten ist, nicht bedeutet, dass er dem widerspricht —,
ist die Uberzeugung, dass es moglich ist, mit Blick auf das Wesen der zu bezeich-
nenden Sache einen angemesseneren Namen zu finden, wenn man versucht,
wesentliche Eigenschaften mithilfe von Ahnlichkeiten in der Klangmaterie oder
bereits verfestigten Verweiszusammenhangen (wie z. B. bei der Zusammenset-
zung von Namen aus bekannten Worten oder der Wahl des Geschlechts) nach-
zuahmen.

Boethius nun verwendet, wenn er das spezifisch Zeichenhafte von Sprache
ausdriicken mochte, das lateinische Wort nota. Er wahlt es dann, wenn er davon
iiberzeugt ist, dass Aristoteles auf dieses Verstdndnis von Zeichen hinweisen
mochte. Aristoteles nutzt hierfiir das Wort ovppoAov. Im ersten Kapitel findet
sich bei Aristoteles auch ein anderes griechisches Wort fiir Zeichen, ndmlich
onueiov. Dass Boethius auch hier unkommentiert sich in der Ubersetzung fiir
nota entscheidet, sorgte in der Forschung fiir scharfste Angriffe gegeniiber Boe-
thius. Wir werden spéter darauf zuriickkommen. Zunéchst soll die Vokabelwahl
des Boethius in den Vordergrund riicken, weil an diesem Beipiel zugleich Boethi-
us’ Auffassung von der Funktion von Sprache als auch sein daraus resultierendes
Verstiandnis vom Ubersetzen besonders deutlich wird.

Symbolum?

Dennneben der Wahl eines Gréazismus’ wie symbolon bzw. symbolum fiir copoAov
hétte er auch das tibliche lateinische Wort fiir Zeichen signum wahlen konnen. Be-
trachten wir zundchst die Varianten, die er fiir nicht angemessen erachtet.

Gegen die Verwendung von der latinisierten Form symbolum / symbolus spre-
chen vor allem zwei Dinge: zum ersten der fremdartige Klang dieses Wortes™
bzw. der Fremdwortcharakter als solches, der Boethius” Intention widerspricht,
durch die {iberwiegende Verwendung lateinischer Worte, die griechische Philo-
sophie bestmoglich in die lateinisch-rémische Kultur einzufiihren." In seinem
ersten Kommentar zur Eisagogé des Porphyrios verteidigt Boethius sich beinahe
entschuldigend fiir die Erfindung eines neuen lateinischen Wortes fiir das grie-
chische Wort noéta. Er sei zu dieser Mafinahme gezwungen gewesen, da im la-
teinischen Diskurs nirgends ein Wort fiir das hier zu Bezeichnende zu finden
sei.!'® Boethius entscheidet ein Kunstwort zu bilden, intellectibilia, nutzt aber we-
nigstens eine lateinische Sprachwurzel. Dennoch fiihlt er sich dazu veranlasst,
diese Wortschdpfung zu verteidigen: Es gebe schlicht keinerlei Zusammenhang
in lateinischer Sprache, der sich mithilfe eines lateinischen Wortes auf das be-
zieht, was er hier ausdriicken mochte.

114 Diese Vermutung duf8ert auch John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 56.

115 Vgl. Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S.55. Siehe auch Boethius’ Bemer-
kung in Boeth., in Isag. 2, 135,10-13.

116 Vgl. Boeth,, inIsag. 1, 8,11-13: Nont4, inquam, quoniam Latino sermone numquam dictum
repperi, intellectibila egomet mea uerbi compositione uocaui.



Sprache als Zeichen 101

Neben also dieser Tendenz, neue, unbekannte, fremd klingende Worte zu ver-
meiden, konnte ein anderer oder zusatzlicher Grund gegen die Verwendung von
symbolum fiir ocvuBoAov wichtig gewesen sein: die zeitgendssische Assoziation
mit einer mystischen Aufladung durch dieses Begriffsfeld. John Magee verweist
auf das Apostolische Glaubensbekenntnis, das als Symbolum bzw. Symbolum Apo-
stolicum bezeichnet wurde."” Taki Suto macht dariiber hinaus auf die theurgi-
schen Zusammenhédnge aufmerksam, in denen oVppoAov bzw. symbolum posi-
tiv als gottliches Zeichen bei Iamblich und Proklos, bei den griechischen und
lateinischen christlichen Autoren pejorativ als mystisches Zeichen paganer Kulte
verstanden wurde."® Es gibt demnach gute Griinde dafiir anzunehmen, dass
Boethius sich bewusst gegen ein Lehnwort aus diesem Begriffsfeld entschieden
habe, um den in seiner Zeit recht prasenten Assoziationsraum nicht zu 6ffnen.

Signum?

Boethius bevorzugt also die Verwendung vertrauter lateinischer Begriffe fiir sei-
ne Ubersetzungen, wenn er denn passende Worte findet. Ein lateinischer Begriff
fiir das Zeichen ist signum. Ein Blick in die lateinische Literatur zeigt, dass dieser
Begriff nicht nur als mit nota synonymer Zeichenbegriff etabliert ist,'"” sondern
auch bereits bei Augustinus als Vokabel fiir den Zeichencharakter des Wortes
verwendet wurde.'” Dennoch wahlt Boethius fiir die Art von Zeichenverhaltnis,
auf die Aristoteles bei Nomina und Verba aus ist, wenn er sie als oOppoAov be-
zeichnet, nicht signum. John Magee kennzeichnet den Unterschied zwischen der
augustinischen und der boethianischen Semantik in pragnanter Weise als den
Unterschied zwischen einer theory of signa auf der einen Seite und einer theory of
significatio auf der anderen, ' was deutlich macht, dass die augustinische Theorie
der Sprache als Zeichen Boethius nicht als Vorbild dient. Magee und Suto ma-
chen darauf aufmerksam, dass Boethius zwischen signum und nota unterschei-
det: Boethius verwendet signum vornehmlich dort, wo eine Proposition in der
Logik die Funktion als Pramisse fiir einen Syllogismus ausiibt.'** Dort, wo ein
Zeichen in einem derartigen syllogistischen Sinn und Kontext verwendet wird,
lasst sich auch bei Cicero die Vokabel signum finden.'” Boethius, der Aristoteles

117 Vgl. John Magee, Boethius on Signification and Mind, S.56 f.

118 Vgl. Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. 55-58.

119 Vgl. Cicero, De Divinatione, hg. von R. Giomini, Leipzig 1975, Lvi, 127 sowie Ovid, Fasti,
hg. von J. G. Frazer, Harvard 1989, 111, 650. Ausfiihrlicher hierzu vgl. Taki Suto, Boethius on
Mind, Grammar and Logic, S. 58-64.

120 Vgl. Augustinus, De Magistro, CCL 29, hg. von K.-D. Dauer, Turnholt 1970, I1,3,159,78 f.
sowie Augustinus, De doctrinia christiana, CSEL 38, hg. von R. P. H. Green, Wien 1963,
1.2.2(5); vgl. hierzu Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S.58 sowie John
Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 61.

121 Vgl. John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 61.

122 Vgl. vor allem Boethius, Analytica Prior. Translatio Boethii, hg. von L. Minio-Paluello,
Briigge 1962, 137,14-138,2; ausfiihrlich hierzu Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and
Logic, S.59-64 sowie John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 57-63.

123 Vgl. Cicero, De inventione, hg. von G. Achard, Paris 1994, 1.30.48.



102 Boethius’ Sprachkonzept

in den ersten Kapiteln von De interpretatione so versteht, dass hier Nomina und
Verba in ihrer Bezeichnungsfunktion fiir sich betrachtet werden und nicht mit
Blick darauf, wie sie einen Syllogismus bilden, entscheidet sich hier womoglich
auch bewusst gegen die Verwendung der Vokabel signum, um eine in der antiken
Logik weit verbreitete Assoziation zwischen Zeichen als onuetla bzw. signum und
Syllogismus bildenden Propositionen zu vermeiden. '

Nota!

Boethius verwendet nun notas, um die Zeichenfunktion von Worten auszu-
driicken. Die denkbaren Griinde fiir diese Entscheidung und mogliche Schlussfol-
gerungen, die sich daraus fiir sein Verstandnis von Sprache und Ubersetzung
ergeben, sollen im kommenden Abschnitt beleuchtet werden.

Zundichst zeigt ein Blick in Ciceros Topica, dass Cicero selbst fiir Aristoteles’
oVupoAov nota als lateinische Ubersetzung etabliert.? Boethius, der im Rahmen
seines logischen Programms in einer spateren Phase'® auch Ciceros Topica kom-
mentierte, schrieb zu dieser Passage:

,Eine nota ist dasjenige, was irgendeine Sache bezeichnet. Folglich ist auch
jeder Name eine nota, weil er die Sache bekannt macht, (notam facit) iiber
die etwas ausgesagt wird. Aristoteles nannte dies cUppoAov.” ¥

Auch wenn Boethius seinen Kommentar zu den Topica erst nach seinen Kommen-
taren und Ubersetzungen zu De interpretatione verfasste, kannte er dieses Werk
auch schon friither, wie ein Verweis in seinem zweiten vor der Beschiftigung
mit De interpretatione geschriebenen' Kommentar zur Porphyrischen Eisagogé
zeigt."” Auch Quintilian machte bereits auf Ciceros lateinische Ubersetzung von
nota fiir das aristotelische ovppoAov aufmerksam. '

Nota war folglich bereits in der lateinischen Philosophie nicht nur als ein Wort
fiir die Art von Zeichen etabliert, die auch charakteristisch fiir Sprache ist, son-
dern auch ganz speziell als Ubersetzung fiir Aristoteles’ Gebrauch von cvppoAov
in Peri Herméneias. Doch stellt die sprachliche Etablierung fiir Boethius noch kei-

124 Vgl. Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. 64.

125 Vgl. Cicero, Topica, hg. von T. Reinhardt, Oxford 2003, VIIL.35: [...] quia sunt verba rerum
notae. Itaque hoc quidem Aristoteles ovufoAov appellat, quod Latine est nota.

126 Zwischen 518 und 523, vgl. zur Werkchronologie Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar
and Logic, S. XIX, Chart 2 sowie Joachim Gruber, Boethius: Eine Einfiihrung, S.13.

127 Boethius, In Ciceronis Topica, hg. von E. Stump, Ithaca/London 1988, 336,18—20=1111b:
Nota vero est, quae rem quamque designat. Quo fit, ut omne nomen nota sit, idcirco, quod
notam facit rem, de qua praedicatur: id Aristoteles cOupBoAov nominavit.

128 Zur Werkchronologie vgl. Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. XIX, Chart
2 sowie Joachim Gruber, Boethius: Eine Einfithrung, S.13.

129 Vgl. Boeth., in Isag. 2, 139,20-140,8.

130 Vgl. Quintilian, Institutiones oratoriae, hg. von D. A. Russell, Cambridge 2001, 1.6.28. Auf
die Verbindungen zu Cicero und Quintilian verweisen ausfiihrlich John Magee, Boethius
on Signification and Mind, S. 55f. sowie Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic,
S.64f.



Sprache als Zeichen 103

nen hinreichenden Grund fiir die eigene Verwendung dar. Die Ablehnung von
Augustinus’ Vorschlag, das Wort im Lateinischen als signum zu verstehen, oder
die Weigerung, Ciceros Ubersetzungsvorschlag von visum fiir pavtaoia zu iiber-
nehmen und stattdessen auf imaginiatio zuriickzugreifen, ' konnen exemplarisch
Boethius” Misstrauen gegeniiber bereits etablierten Begrifflichkeiten fiir den
Transfer der platonisch-aristotelischen Philosophie in den lateinischen Sprach-
raum verdeutlichen.

Taki Suto zeigt in einer exzellenten Analyse drei Aspekte auf, die auch inhalt-
lich, d. h. aufgrund der etymologischen Implikationen, nota als angemessenes
und besonders treffliches Wort fiir Boethius” Verstandnis vom aristotelischen
ovuBoAov erscheinen lassen.

Zundchst mache die unmittelbare Wortbedeutung von nota als Partizip Per-
fekt von noscere (kennen, wissen) auf die zugrunde liegenden Erkenntnistatig-
keiten aufmerksam. Boethius stellt den Zusammenhang des Wortes zur Sache
als erkannte in seinem oben zitierten Kommentar zu Ciceros Topica selbst explizit
her. Die nota verweist auf Erkanntes und vermittelt im erfolgreichen Fall eine
Erkenntnis. Damit ist sie ein Zeichen, das Erkenntnistatigkeiten voraussetzt und
passt durch diesen Aspekt sehr gut zu dem, was Boethius als Spezifikum des
aristotelischen ovppoAov versteht.'*

Zweitens zeigt Suto, wie Cicero, Horaz oder Sueton notae fiir Buchstaben, Mar-
kierungen auf Weinfassern oder Pragungen auf Miinzen verwenden. ' Gemein-
sam ist den mit notae benannten Zeichen ihr konventioneller Charakter: Nota ver-
weist hier auf die Funktion eines , Conventional Token”. Boethius bringt selbst
den Vergleich mit Miinzen, ' die ihren Wert nicht aufgrund ihres Materials ha-
ben, sondern weil ihnen ein durch einen spezifischen Stempel anerkannter Wert
zukommt. So verweist auch das Wort, insofern es Zeichen ist, nicht auf seine
Lautmaterie, sondern auf etwas, das ihm von jemandem zugewiesen wurde. Zu-
satzlich ist eine Kommunikation nur erfolgreich, wenn diese Verbindung auch
anerkannt ist. Nota ist demzufolge die besondere Pragung, die einer stofflichen
Grundlage zukommt - sei es der Tinte, dem Weinfass, der Miinze oder eben dem
Lautgebilde -, die Pragung, die der Sache ihren Zeichencharakter und ihre Funk-
tion mittels Konvention verleiht. Neben dem Bezug zur Erkenntnistatigkeit ver-
weist das Wort nota demnach auch auf die Konventionalitat, die Boethius auch
dem aristotelischen oVvppBoAov als wesenhaft zuschreibt.

Suto gibt noch einen dritten Aspekt zu bedenken, ' der die Verwendung von
nota fiir Boethius als sinnvoll erscheinen lasst. Viele Verwendungen von nota im-
plizieren eine Ahnlichkeitsbeziehung und setzen Kausalverbindungen zwischen

131 Vgl. hierzu Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. 65.

132 Vgl. hierzu Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. 65 f. sowie John Magee,
Boethius on Signification and Mind, S.56 f. Vgl. dagegen oben S.73.

133 Vgl. Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. 66—69.

134 Vgl. Boeth., in PH2, 32,13-33,2.

135 Vgl. Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. 70-76.



104 Boethius’ Sprachkonzept

dem, das die nota formt, und der nota selbst voraus. So sind der FuSabdruck oder
die Miinzpragung in gewisser Weise dem Fuf$ bzw. der Gussform dhnlich und
werden durch diese erst erzeugt. Boethius macht nun in seinem ersten Kom-
mentar zu Aristoteles’ Textstelle 16a12-16 die angedeutete Ahnlichkeit explizit.
Aristoteles weist dort namlich auf eine Ahnlichkeit zwischen Gedanken und den
Worten hin, insofern sich die Unverbundenheit eines Gedanken und die damit
einhergehende Absenz von Wahrheit und Falschheit auch auf das auf ihn verwei-
sende Wort iibertragen.'® Boethius schreibt hierzu:

,Aristoteles sagt hier, es gebe eine gewisse Ahnlichkeit zwischen dem
Gedanken und dem Wort [...]. Denn wenn ein lautlicher Ausdruck einen
einfachen Gedanken wiedergibt, der frei davon ist, wahr oder falsch zu
sein, so ist er (der Ausdruck) selbst auch frei von Wahrheit und Falschheit.
Wenn der lautliche Ausdruck aber einen derartigen Gedanken wiedergibt,
der etwas Wahres bzw. Falsches in sich enthalt, so bewahrt auch er (der
Ausdruck) selbst die Bedeutung von Wahrem und Falschem.”"”

Dieser Ahnlichkeitsaspekt, den Suto als functional similarity der Worte zu den Ge-
danken bezeichnet, findet sich auch in den Anwendungen, in denen nota in der
lateinischen Literatur zu finden ist. Wenn Boethius ocvpfoAov mit nota iibersetzt,
so ist bei ihm damit folglich auch dieser nicht-konventionelle Ahnlichkeits- und
Abhéngigkeitscharakter von Gedanken und Worten konnotiert.

Diese drei Aspekte — der Bezug zu den Erkenntnistdtigkeiten des Menschen,
der charakteristische Aspekt der Konventionalitdt und der Bezug zur funktio-
nalen Ahnlichkeit zwischen dem Gedanken und dem Wort — liefern Boethius
hinreichend inhaltliche Argumente, nota als passendes Wort fiir diese Art von
Zeichen zu nutzen, wie er glaubt, dass Aristoteles das Zeichenverhaltnis hier ver-
steht. An diesem kleinen Beispiel wird deutlich, wie Boethius womoglich selbst
in der Praxis seiner Ubersetzungstitigkeit die Theorie der platonischen Sprach-
philosophie, die wie oben gezeigt werden konnte, mit Aristoteles im Einklang
steht, anwendet. Nota ist ein geschickt gewadhltes Wort fiir das, was er ausdriicken
mochte, weil es erstens die Bedingung der konventionellen Anerkennung erfiillt
und zweitens auch semantisch-inhaltlich zu dem Wesen dessen, das er damit

136 Vgl. Aristoteles, Aristot. herm., 16a12-16: Tegl Yoo oVvVOeotv Kal dtalpeaty €0t TO PedOOS
Te KAl 10 AANOEC. T pEv oLV OvouaTa adTa Kal T Orjuata €otke Q) AveL ovvOéoews Kal
dlapéoews vonuatt, oiov t0 avOewmog 1} Aevkdy, dtav ur) mEooTedT) T 0UTE YAQ PebdOGg
ovTe AANOEC M.

137 Boeth., in PH1, 41,27-42,24: similitudo est, inquit, quaedam inter se intellectuum atque
vocum [...] ergo quemadmodum in intellectu sunt quaedam aliquotiens simplicia vero fal-
soque carentia, aliquotiens autem cum iam necesse est aut veritatem inesse intellectui aut
falsitatem, sic est etiam in voce. nam si simplicem intellectum et vero falsoque carentem
vox proferat, ipsa quoque a veritate et falsitate relinquetur. quod si huiusmodi proferat
intellectum, qui in se verum falsumque contineat, ipsa quoque veri falsique retinet signi-
ficationem.



Sprache als Zeichen 105

bezeichnen mdchte, passt. Nota steht folglich in Einklang mit den Gewohnheiten
der lateinischen Sprachpraxis und der Natur der zu bezeichnenden Sache.

Boethius’ Ubersetzungsfehler?

Dass Boethius mit notajedoch nicht ein bestimmtes Wort —in dem Fall cvpoAov -,
sondern einen bestimmten Gedanken iibersetzt, zeigt seine viel diskutierte Uber-
setzung der Zeilen 16a3-8, die als Beispiel dafiir herhalten kann, wie Boethius’
Ubersetzungspraxis im Allgemeinen der platonisch-aristotelischen Sprachtheo-
rie folgt. Boethius’ eigener Anspruch lautet zwar, sich als Ubersetzer an der Wahr-
heit des Originaltextes zu orientieren.™® Dass er diese Wahrheit jedoch nicht in
der Wortmaterie, sondern in der Wortbedeutung sucht, wird in der Ubersetzung
dieser Passage besonders deutlich. Denn dort, wo Aristoteles zwei verschiedene
Worte fiir Zeichen verwendet, namlich symbola und sémeia, benutzt Boethius nur
eines: notae. Damit ,unterdriickt’'*® Boethius in seiner ﬁbersetzung den Wechsel
von oUpBoAa zu onueia. Erstaunlicherweise geht er auch in seinem Kommentar
weder auf das Vorhandensein der zwei verschiedenen Ausdriicke fiir Zeichen im
griechischen Original ein, noch nennt er Griinde fiir seine Reduktion auf einen
Ausdruck, noch begriindet er die Wahl seiner Ubersetzung. Im 20. Jahrhundert
hat Boethius hierfiir harte Kritik einstecken miissen: Norman Kretzmann'*
spricht von einem ernsthaften Fehler, der die Geschichte der Semantik in hohem
Mafe prigen sollte. Umberto Eco'* bewertet Boethius’ Ubersetzung als eine erste
traurige Geschichte der Verwirrung.'?

Philologische Anmerkungen zur Originalstelle 16a5-6

Bevor wir Boethius’ Ubersetzung genauer in den Blick nehmen, miissen wir noch
einige Worte zum aristotelischen Text verlieren. Die Zeilen 16a3-5 sind philolo-
gisch unstrittig: Aristoteles schreibt, dass das, was sich in den lautlichen Aus-
driicken befindet, Zeichen, und zwar symbola von den pathémata in der Seele sei-
en, und das wiederum, was geschrieben ist, ein Zeichen sei, und zwar symbolon
von dem, was sich im sprachlichen Ausdruck befindet. Wie die Buchstaben, so
ergédnzt er, nicht bei allen Menschen dieselben seien, so seien es auch nicht die

138 Vgl. Boeth,, in Isag. 2, 135,5-13.

139 Vgl. Kretzmanns Vorwurf in Norman Kretzmann, Aristotle on Spoken Sound Significant
by Convention, in: N. Kretzmann, G. Nuchelmans und L. M. de Rijk (Hgg.), Ancient Logics
and Its Modern Interpretations, 1974, S.5: , Boethius, however, translated both cVuBoAa
and onuela as notae, thereby hiding this difference from the view of Western philosophers
for seven centuries or more, the centuries during which his translation of De interpretatione
was one of the few books which every philosopher discussed.”

140 Vgl. Norman Kretzmann, Semantics, History of, in: ders., The Encyclopedia of Philosophy,
Bd.7, P. Edwards, 1967.

141 Vgl. Umberto Eco, Signification and Denotation from Boethius to Ockham, in: Franciscan
Studies 44, 1984, S. 6.

142 Vgl. zu diesen beiden AuBerungen Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic,
S.44.



106 Boethius’ Sprachkonzept

sprachlichen Ausdriicke. Hochst umstritten ist der erste Teil des nun folgenden
Satzes: OV HEVTOL TADTA OTUELX TIQWTWY, TAVTA TTROL TadMpata TN Puxng, Kot
WV TALTA OHOLHATA TEAYHata 1O Tavtd. John Magee hat die verschiedenen
Lesarten griindlich analysiert'* und iiberzeugende Griinde fiir die hier zitierte
Version genannt. Diskussionen 19st vor allem diese Wortgruppe aus: @v pévtot
TavTa onuela TEWTwv. Statt tavta findet sich auch Tavta und statt mowTwv
findet sich auch moctov und mowtwe. Diese verschiedenen Lesarten verfiihr-
ten Norman Kretzmann dazu, sich fiir mowtwg zu entscheiden, das tavta nur
auf das vorhergehende gpwval zu beziehen (statt auf pwvat und yodpupata) und
onueta darauthin mit einem Bedeutungsunterschied zu ovppoAa zu versehen:
Wihrend onueia nattirliche Zeichenverhaltnisse bezeichnet, stiinden cvppoAa
demnach fiir artifizielle Zeichenverhaltnisse. Aristoteles wolle folglich an dieser
Stelle den Unterschied zwischen tierischen und menschlichen Lauten verdeutli-
chen: onueia seien Laute im Allgemeinen, wie sie sich bei Menschen und Tieren
finden; ovuBoAa dagegen seien die menschlichen Worte, die nur konventionell
zustande kommen konnen und auf Erstere aufbauen. Dies, so Kretzmann, sei
der zentrale Gedanke, den Aristoteles in diesen Zeilen vermitteln wolle. Es gehe
nicht um eine Theorie der Bedeutung und der Vermittlung zwischen Sache, Ge-
danke und Wort, sondern schlicht um den Unterschied zwischen natiirlichen
Lauten und darauf aufbauenden konventionellen Lauten. Diesen Unterschied, so
Kretzmann, verwische Boethius.#

John Magee zeigt ausfiihrlich, dass mpwtwv nicht nur aus editionsphilolo-
gischen Griinden als &lteste Variante (, die wir aus dem fiinften und sechsten
Jahrhundert haben,*%) vorzuziehen ist, sondern dass es zusatzlich auch philo-
sophische Griinde gibt, diese Variante zu bevorzugen. Er zeigt, dass Aristoteles’
Verweis auf De anima I11.8" bereits fiir De interpretatione 16a6 eine sinnvolle In-
terpretation liefert:

143 Vgl. Aristoteles, Aristot. herm., 16a3-6: "Eott peév oOv Tt €v 1) Qwvi) TV év 1) Puxn
TAONUATWV COUPOAQ, KAl TX YOAPOUEVA TOV €V T PWVT). Kl OOTEQ 0VOE YOAUUATO
TIAOL T AVTA, OVDE Pwvat atl avtal.

144 Vgl. John Magee, Boethius on Signification and Mind, S.7-48.

145 Vgl. Norman Kretzmann, Aristotle on Spoken Sound Significant by Convention, S.3-9,
insb. S.9: , Taking 16a3-8 seriously requires us to begin, at least, by interpreting claim (4)
in such a way as to give it a chance of being true, and that means considering it as applying
only to mental images of actual things. As I have tried to show, there is strong support in
Aristotle for such an interpretation. Once the narrow scope of claim (4) has been revealed,
it is harder to suppose that this text was intended as a general theory of meaning.”

146 Magee verweist zum einen auf Ubersetzungen ins Armenische (Vgl. F. C. Conybeare, A
Collation With the Ancient Armenian Versions of the Greek Texts oft Aristotle’s Catego-
ries, De Interpretatione, De Muno, De Virtibus et Vitiis and of Porphyry’s Introduction,
1892) und Lateinische (Boethius), zum anderen auf die sehr iiberzeugenden Herleitun-
gen der textlichen Korruptionen, wenn man bei der lectio difficilior mocwtwv den Ausgang
nimmt, vgl. John Magee, Boethius on Signification and Mind, S.26-29.

147 Vgl. Aristot., an., 432a10-14: T y&Q pavTaouata OomeQ aloOuatd €0, ANV dvev VANG.
fomL O 1) avtaoia €TeQoV PATEWS Kal ATIOPACEWS TUUTAOKT YXQ VONUATWY £0TL TO



Sprache als Zeichen 107

“At Peri Herméneias 16a6 he has in the mind the 'simple and first” thoughts
which are discussed, as he tells us, in De Animia I11.8, but it is unnecessary
for him now to enter into the ‘other subject” of how they differ from phan-
tasms and perceptions, etc. Instead, he will proceed to the discussion of
the difference between simple and complex thought —i. e,, to the idea that
some thoughts are necessarily either true or false while others are not —
since that is pertinent to the subject matter of the Peri Herméneias. Line
8-9 constitute, then, a transitional statement which both etablishes a le-
gitimate connection between 16a3-8 and De Anima 432a10-14 (the isolated
concepts of impressions in the soul which are neither true nor false), and
leads into 16a9ff. (having established that spoken sounds are significative
of these “first” thoughts, Aristotle now raises the question of what is true
or false, without pursuing the issue of how assertoric statements signify
things either within or outside of the mind). That, however, can be evident
only so long as the genitive plural mpwtwv is retained at 16a6.” '

ovupoAov vs. onueiov?

Zusatzlich widerlegt Magee eindriicklich die Annahme, dass oUppoAov prinzi-
piell das griechische Wort fiir ein artifizielles, onueiov dagegen das Wort fiir ein
nattirliches Zeichen sei.' Was hingegen bei Aristoteles zu beobachten sei, ist,
dass onuetov das Wort mit dem breiteren Bedeutungsumfang sei und generell
flir ein Zeichenverhaltnis stehe, unter das auch jedes oVvppBoAov mit inbegriffen
sei. Jedes ovppoAov ist folglich auch ein onuetov (nicht jedoch umgedreht), ™ so
dass es moglich ist, dass Aristoteles ein konventionelles Zeichenverhaltnis auch
als onuetov bezeichnet. Demnach stehen sich oVvppBoAov und onueiov nicht in
ihren Bedeutungen gegeniiber, sondern ersteres ist letzterem untergeordnet.
Kretzmanns Behauptung, dass Aristoteles in der Passage 16a3-9 lediglich ver-
deutlichen mochte, dass die Sprache als kiinstliche Form von Bezeichnung auf
der natiirlichen Form von Bezeichnung basiert, ' setzt voraus, dass a) mowtwg
gelesen wird, b) tavta lediglich auf die lautlichen Ausdriicke, nicht auch auf
die Buchstaben des Vorsatzes bezogen wird und c) schliellich onueiov als Ab-
grenzungsbegriff eines nattirlichen Zeichenverhaltnisses von oVppoAov, einem
konventionellen Zeichenverhaltnis verstanden wird.' Kretzmann liest folglich
16a6-7 wie folgt: ,Dasjenige, wovon diese, d. h. die lautlichen Ausdriicke, in er-
ster Linie Zeichen sind, das sind die Affektionen der Seele und diese sind fiir alle

&AN0EG 1) PeddOGC. T OE MEWTA VOIUATA T{ OLOITEL TOD UT) PAVTATHATA ebvar 1) 00dE TaDTL
PaVTAOUATA, AAA" OUK AVEL PAVTATUATWV.

148 John Magee, Boethius on Signification and Mind, S.33 f.

149 Vgl. John Magee, Boethius on Signification and Mind, S.39-41.

150 Vgl. Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S.45-51.

151 Vgl. Norman Kretzmann, Aristotle on Spoken Sound Significant by Convention, S. 18.

152 Vgl. John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 43-46.



108 Boethius’ Sprachkonzept

identisch.’™ tavta kann hier nur auf die pwvai bezogen sein, weil yodupata in
keiner Weise mit dem natiirlichen onpeiov-Begriff, wie ihn Kretzmann versteht,
in Verbindung gebracht werden kann. Die Argumentation steht und fallt jedoch
mit der adverbialen Lesart des mowtws. Kretzmann argumentiert lediglich mit
der Menge der Handschriften, die ebenfalls mowtws zu stehen haben, und gibt
sich damit zufrieden. Magee zeigt dagegen mit editionsphilologischen und phi-
losophischen Argumenten, dass mowtwv die dlteste und beste Lesart ist. Damit
féllt die These, dass Aristoteles an dieser Stelle mit onueiov auf ein natiirliches
Zeichenverhiltnis als Grundlage eines konventionellen Zeichenverhéltnisses
verweisen und diese beiden Zeichenverhiltnisse miteinander unvereinbar ver-
standen wissen mochte, zusammen.

Magee schlagt auf der Basis der mowrtwv-Lesart seiner Analyse, dass bei Aris-
toteles im Speziellen und im Griechischen im Allgemeinen onuetov auch fiir ein
konventionelles Zeichenverhaltnis verwendet werden kann, und der nicht un-
plausiblen Mdglichkeit, dass sich das tavta in 16a6 sowohl auf die @wval als
auch auf yodppata beziehen kann, folgendes Verstandnis der Zeilen 16a3-9 vor:

,Lautausdriicke sind Symbole bzw. Zeichen der ,ersten’, d. h. einfachen
und unverbundenen, Gedanken bzw. Eindriicke der Seele. Schriftzeichen
wiederum sind Symbole bzw. Zeichen der Lautausdriicke. Weder sind
die Schriftzeichen noch die Lautausdriicke fiir alle Menschen stets die-
selben. Die Eindriicke in der Seele bzw. die ,ersten’ Gedanken, von de-
nen Lautausdriicke und Schriftzeichen Zeichen bzw. Symbole sind, sind
Angleichungen an die Dinge in der natiirlichen Welt'™ (und als solche
weder wahr noch falsch). Diese beiden — die Angleichungen und die na-
tlirlichen Dinge — sind ,fiir alle dieselben.’ Die ,ersten” Gedanken werden
in einer anderen Schrift erdrtert und miissen hier nicht weiter analysiert
werden.” 1%

So zeigt sich, dass unter Beriicksichtigung editionsphilologischer Ergebnisse,
philosophischer Erdrterungen und semantischer Textanalysen die Annahme zu
verwerfen ist, dass Aristoteles mit dem Wechsel von ovpupoAa zu onueia auch

153 Vgl. Norman Kretzmann, Aristotle on Spoken Sound Significant by Convention, S.4: ®v
HEVTOL TADTA OTHELX TEWTWS, TAVTA Aot madnuata thg Puyxns — “But what these are in
the first place signs of — affections of the soul — are the same for all”.

154 Ich deute pragmata bzw. res anders, vgl. oben S. 50ff.

155 Vgl. John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 47: “I would like to suggest that in
this passage Aristotle in effect makes the following claim: Spoken sounds are symbols (or
signs) of the ‘first’ (simple, uncombined) thoughts or impressions in the soul, and written
marks are symbols (or signs) of spoken sounds. Neither written marks nor spoken sounds
are the same for all. The impressions in the soul or ‘first” thoughts, of which spoken sounds
and written marks are signs (or symbols), are likenesses of objects in the natural world (and
as such are neither true nor false). Both they and the natural objects are ‘the same for all’
The “first’ thoughts are discussed elsewhere, and need not be entered into now.”



Sprache als Zeichen 109

einen Wechsel in der Bedeutung vom konventionellen zum natfirlichen Zeichen
intendiert.

Hans Arens schreibt in seiner Analyse zur aristotelischen Sprachtheorie und
ihrer Tradierung zu dieser Stelle, dass es derart deutlich aus dem Text hervor-
gehe, dass Aristoteles hier nicht zwischen oVupoAa und onueia unterscheide,
dass es iiberhaupt nicht notwendig gewesen wiére, dies in irgend einer Weise
tiberhaupt herauszustellen, wenn nicht irgend jemand behauptet hétte, es gdbe
solch einen Unterschied. ™ Da wir mit u. a. Norman Kretzmann einen prominen-
ten Verfechter einer solchen Behauptung haben,'” war es nun fiir uns nétig, uns
hiermit etwas ausfiihrlicher zu befassen.

Fiir Boethius hingegen bestand demzufolge diese Notwendigkeit nicht. Denn
Arens’ Bemerkung ist auch mit Blick auf die Kommentare von Boethius und
Ammonios besonders interessant. Denn beide Autoren befassen sich mit keinem
Wort mit der Frage, ob hier ein Bedeutungsunterschied bei Aristoteles vorliege.

Boethius {ibersetzt die strittige Passage 16a6-7 mit: quorum autem hae primo-
rum notae, eaedem omnibus passiones animae sunt, et quorum hae similitudines, res
etiam eaedem.'® Auffallig hierbei ist (erstens), dass Boethius ganz offensichtlich
die Adjektivvariante modtwv und nicht die adverbiale Variante,™ auf die sich
Kretzmann beruft, vorzuliegen hat,'® (zweitens) dass sich das Geschlecht des
Pronomens tavta, das im griechischen Text sich nicht eindeutig zu seinem Be-
zug @wval oder yoapupata und @wvatl verhdlt, zum Femininum hae verdndert,
welches sich nun auf litterae und voces beziehen lasst und (drittens) dass Boethius
den Wechsel von ovuoAa zu onueta unterdriickt, indem er onueia genauso mit
notae tibersetzt wie oUuBoAa in den Zeilen 16a3-4: sunt ergo ea quae sunt in voce
earum quae sunt in anima passionum notae et ea quae scribuntur eorum quae sunt in voce.

156 Vgl. Hans Arens, Aristotle’s Theory of Language and Its Tradition: Texts from 500 to 1750,
1984, S 27.

157 Weitere Vertreter dieser Position sind Giorgo Colli (vgl. Giorgio Colli, Aristotele: Organon,
Turin 1955), Walter Belardi (vgl. Walter Belardi, Il linguaggio nella filosofia di Aristotele,
1975) oder Jean Pépin (vgl. Jean Pépin, Sumbola, semeia, homoiomata. A propos de De
interpretatione 1, 16a3-8 et Politique VIII 5, 1340a6-39, in: Aristoteles Werk und Wirkung.
Paul Moraux gewidmet 1, 1985, 22-44).

158 Boethius, de interpretatione vel Periermeneias, Aristoteles Latinus II - 1, hg. von L. Minio-
Paluello, Briigge 1965, 16a6-8. Meisers Ausgabe korrigiert hier die Handschriften an eini-
gen Stellen, um dem griechischen Wortlaut ndher zu kommen. Vgl. John Magee, Boethius
on Signification and Mind, S.50 f.

159 Andrew Smith iibersetzt fdlschlicherweise adverbial (Andrew Smith (transl.), Boethius:
On Aristole. On Interpretation 1-3, hg. von R. Sorabji, London / New York 2010, S.28: “But
what these are in the first place signs of — affections of the soul — are the same for all [...].”)

160 Im Kommentar geht Boethius aber nicht genauer auf das Verstandnis des primorum ein.
Wenn Boethius im Kommentar darauf verweist, dass Worte principaliter auf passiones
und nur vermittelt, also in zweiter Linie auf Dinge /res verweisen, so bedeutet das nicht
zwangslaufig, dass er mowtwv als mEwWTwc liest. Sonst hitte er es sicherlich auch anders
iibersetzt. Vielmehr deutet er den Textinhalt genau so, wie Aristoteles es auch unabhingig
von TV / mEwtws-Frage deutlich macht: Worte verweisen auf Erkenntnisse, Erkennt-
nisse sind Angleichungen an die Dinge, folglich verweisen Worte nur vermittelt auf Dinge.



110 Boethius’ Sprachkonzept

Noch auffélliger als die Unterdriickung des sprachlichen Unterschieds in der
Ubersetzung ist der fehlende Hinweis hierauf in den Kommentierungen. Auffal-
lig ist dies jedoch vor allem deshalb, weil es die Diskussionen um diesen schein-
bar unterdriickten Unterschied im 20. Jahrhundert gibt. Die Tatsache, dass es we-
der Ammonios noch Boethius in ihren grofsen Kommentaren fiir wert erachteten,
mogliche Bedeutungsunterschiede durch den Vokabelwechsel zu erwdhnen, ge-
schweige denn zu diskutieren, deutet darauf hin, wie unmissverstandlich diese
Stelle fiir antike und spétantike Leser erschienen sein muss. Man muss erst ein-
mal ein Problem sehen, um es diskutieren und widerlegen zu kénnen. Boethius’
Kommentierungspraxis zeigt, dass er sich nicht davor scheut, auf die Geschichte
von tatsachlichen oder denkbaren Fehlinterpretationen zu scheinbar mehrdeutig
auslegbaren Stellen einzugehen. Im Gegenteil geht er aus didaktischen Griinden
sehr ausfiihrlich auf verschiedene Interpretationen ein, nennt oft auch die Au-
toren, zeigt hieran die Fehler auf, bewahrt seine Leser vornehmlich, dieselben,
womoglich leicht zu begehenden Fehler zu machen, und fiihrt dadurch zu einem
klareren Verstdndnis der jeweiligen Stelle.' Hatte es zu 16a6-7 verschiedene
Deutungen - tatsdchliche oder fiir ihn denkbare — gegeben, Boethius hitte sie
ganz sicher nicht verschwiegen — zumal das Verwirrungspotential, das sich aus
dem vor allem durch pragnanteste Kiirze gekennzeichneten Stil der aristoteli-
schen Sprache in dieser Pragmatie ergibt, iiberhaupt einen der zentralen Griinde
fiir die Umsetzung und vor allem fiir die Ausfiihrlichkeit dieses Kommentie-
rungsprojekts darstellt. '

Boethius’ Ubersetzungsverstindnis

An dieser Passage wird, um es im Anschluss an dieses besonders lehrreiche Bei-
spiel schon einmal vorwegzunehmen, auch Boethius’ Ubersetzungsverstandnis
offenbar. In seiner Vorrede zum zweiten Eisagogé-Kommentar expliziert Boethius
seine Vorstellung von einem getreuen Ubersetzer: Eng an den Worten zu blei-
ben, Stilfragen hintanzustellen und stattdessen die Darstellung der Wahrheit
anzustreben, sei seine zentrale Aufgabe.'® Dass dieser Anspruch ihn nicht in
ein sklavisch genaues Ubersetzen miinden lasst, zeigen die Feinheiten dieser
Passage. Wenn Boethius seinen Dienst der Wahrheit verschreibt, so spricht er

161 Vgl. ausfiihrlich zum didaktischen Vorgehen des Kommentars unten, S. 150ff.

162 Vgl. Boeth., in PH2, 4,10-14: sed quamquam multa sint Aristotelis, quae subtilissima phi-
losophiae arte celata sint, hic tamen ante omnia liber nimis et acumine sententiarum et
verborum brevitate constrictus est. quocirca plus hic quam in decem praedicamentis ex-
positione sudabitur.

163 Vgl. Boeth,, in Isag. 2, 135,5-13: Secundus hic arreptae expositionis labor nostrae seriem
translationis expediet, in qua quidem uereor ne subierim fidi interpretis culpam, cum
uerbum uerbo expressum comparatumque reddiderim. cuius incepti ratio est quod in his
scriptis in quibus rerum cognitio quaeritur, non luculentae orationis lepos, sed incorrupta
ueritas exprimenda est. quocirca multum profecisse uideor, si philosophiae libris Latina
oratione compositis per integerrimae translationis sinceritatem nihil in Graecorum litteris
amplius desideretur.



Sprache als Zeichen 111

in erster Linie gegen eine wahrheitsverfialschende stilistische Verfeinerung des
Textes, nicht gegen eine wahrheitserhaltende oder -betonende Abweichung von
den stilistischen Vorgaben. Sinnerhaltung, nicht Texterhaltung steht im Vorder-
grund. Boethius” mogliche Griinde fiir seine Wahl des Wortes nota als passen-
des Wort fiir das Zeichenverhiltnis von Worten konnten wir bereits darlegen.
Boethius liest 16a6-7 so, dass Aristoteles hier ohne Zweifel auf ein durch dieses
lateinische Wort ausdriickbares Zeichenverhiltnis, welches Aristoteles auch in
16a4 meint und in 16a26-30 erldutert, aus ist. Hatte er signum gewahlt, hatte er
sich fiir ein anders verstandenes Zeichenverhéltnis entschieden (siehe oben) und
die Stelle der Klarheit beraubt. Dass Boethius das Genus des Pronomens andert,
dient ebenfalls dem Sinnerhalt. Besonders vor dem Hintergrund der wesentlich
textgetreueren Ubersetzung des Wilhelm von Moerbeke aus dem 13. Jahrhundert
wird mit Blick auf die Partikeln deutlich, dass es Boethius nicht darum geht, den
griechischen Text wortgetreu wiederherstellen zu koénnen, sondern darum, wie
er selbst schreibt, auch ohne Hilfe des griechischen Textes, den Inhalt der Schrift
nachvollziehen zu konnen. Moerbeke tibersetzt auch die kleinste Partikel, wah-
rend Boethius dazu neigt, pév, xat, o) oder o0v wegzulassen.'®*

Der Verdacht, dass Boethius womdoglich diesen Wortwechsel von ovppoAa zu
onuela als Bedeutungswechsel ganzlich verkennt oder ignoriert, weil er in einem
anderen sprachlichen Umfeld aufwuchs, kann mit Blick auf die hierzu in den
griechischen Texten fehlende Diskussion schnell ausgerdaumt werden. Boethius
orientiert sich explizit an Porphyrios” Kommentar, der sicherlich auf Mehrdeutig-
keiten eingegangen ware, hitte er welche erkannt. Auch Ammonios’ Kommentar
nimmt diesen Wortwechsel nicht zum Anlass, tiber einen Bedeutungswechsel
zu sinnieren. Im Gegenteil zeigt er explizit, dass er beide Begriffe hier synonym
versteht:

,Es unterscheidet sich aber die Angleichung vom Symbol (symbolon) inso-
fern, als die Angleichung der Mdéglichkeit nach die Natur der Sache nach-
bilden md&chte, und es nicht in unserer Hand liegt, dies umzuformen. [...]
Das Symbol (symbolon) oder das Zeichen (semeion) hingegen (der Philosoph
verwendet beide Namen hierfiir) liegt vollstindig in unseren Handen. [.. ]
Folglich bezeichnet er die Gedanken als Angleichungen an die Dinge, die
Nomina und die Verba hingegen als Symbole bzw. Zeichen der Gedanken
und die Buchstaben als Symbole bzw. Zeichen der Nomina und Verba.” '

164 Vgl. John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 51, Fn. 4, mit der Schlussfolgerung:
“It seems clear that Boethius here translates for sense rather than for exactness.”

165 Ammonios, in PH, 20,1-26: Awa@épet d¢ 10 Opoiwpa to0 ovuBoAov, kabdoov To Hév
opolwpa TV @VOY ATV TOD TEAYHATOS KATX TO duvatov dmeucoviCeobat BovAetat,
KAl OVK £0TLV €@ ULV aVTO peTantAdoatl[...], 0 0é ye oVpBoAoV 1jToL ONUEIOV (AUPOTEQWS
YO avTo O PLAOC0QPOC Ovoudlel) TO GAov €@” MUV €xet. [...] dx TOUTO KAAEL Tt HEV
VONUATA TV TOAYUATWV OHOLWUATA, T O€ Ye OVOUATA KAl TA QTUATA TOV VONUATWOV
KAl T YOAUUATO TV OVOUATWY Kal ONUATtwy oVUBoAa kal onpela.



112 Boethius’ Sprachkonzept

Das fehlende Problembewusstsein an dieser Stelle, das u. a. Kretzmann und Eco
an Boethius’ Ubersetzung so stark kritisieren, gibt es folglich auch bei Ammo-
nios und wahrscheinlich auch bei Porphyrios. Grund hierfiir mag das Fehlen
des Problems sein, das namlich erst zutage tritt, wenn man nicht nur missdeutet
(Bezug und Bedeutung von tavta und onueia), sondern auch eine falsche Lesart
zugrunde legt (modtwg statt mowtwv), die es in den Textvorlagen des Boethius
und des Ammonios offenbar nicht gab.

4.5 Innere Sprache’

Sprachebenen

Nachdem wir Boethius’ Verstandnis der Sprache als gesprochene, ndmlich sofern
sie als vox artikuliert wird, von anderen lautlichen und stimmlichen Phianome-
nen abgegrenzt und ihre charakteristischen Merkmale herausgearbeitet haben,
wenden wir uns einer moglichen ,Binnendifferenzierung’ von Sprache mit Blick
auf verschiedene Sprachebenen zu, die sich bei Boethius finden ldsst. Denn Boe-
thius unterscheidet explizit zwischen einer gesprochenen, einer geschriebenen
und einer gedachten Form der Rede und verweist damit auf verschiedene Ebe-
nen, in denen Sprache stattfinden kann. Die geschriebene Form der Rede soll uns
anschlieffend weniger interessieren. Vielmehr riickt das Interesse an einem Ver-
standnis des Verhiltnisses zwischen der Sprache, sofern sie als gedachte Rede
beschrieben wird, und der gesprochenen Sprache ins Zentrum der folgenden
Untersuchung. Anlass fiir die Unterscheidung der verschiedenen Ebenen ist Ari-
stoteles” Formulierung t& €v 1) v in 16a3: Nicht der sprachliche Ausdruck,
sofern er Laut ist, ' wird hier als ein Zeichen des seelischen Zustands dargestellt,
sondern — so wortwortlich — Dasjenige bzw. die Dinge in der Stimme. So iibersetzt
auch Boethius korrekt: ea quae sunt in voce. Boethius verweist darauf, dass diese
Formulierung auch Porphyrios auffiel:

,Porphyrios fragt, warum Aristoteles von den ,Dingen, die im sprach-
lichen Ausdruck sind’ spricht und nicht direkt vom ,sprachlichen Aus-
druck’ und warum er das ,Geschriebene’ statt ,Buchstaben’ sagt. Er findet
hierfiir folgende Losung: Bei den Peripatetikern, so wird gesagt, gibt es
drei Arten der Rede: eine, die mit Buchstaben aufgeschrieben ist, eine wei-
tere, die mit der Stimme ausgedriickt wird und schlieflich eine dritte, die
im Geist verkniipft wurde. Wenn es nun drei verschiedene Ebenen der
Rede gibt, so sind ohne Zweifel auch die Teile der Rede dreifach. Da nun
Verbum und Nomen in erster Linie die Teile der Rede sind, so wird es auch

166 So kann man es namlich in der missverstindlichen Ubersetzung von Eugen Rolfes lesen:
,Es sind also die Laute, zu denen die Stimme gebildet wird.”



JInnere Sprache’ 113

Verba und Nomina geben, erstens die geschrieben, zweitens die gesprochen
und drittens die ohne zu sprechen durch den Geist verhandelt werden.”'

Vox als lautlicher Ausdruck sei demnach ein Uberbegriff, der auch Ausdriicke,
die kein Bezugsobjekt haben, umfasse, wie z.B. garalus — das zwar die Gram-
matiker der Form nach als Nomen einordnen wiirden, die Philosophen jedoch
nicht, weil es nicht ein abbildhaftes Zeichen einer bestimmten, erkannten Sache
darstellt. Es gehe Aristoteles, wie er gleich in der ersten Zeile deutlich macht,
um diejenigen sprachliche Phanomene, deren Elemente Nomina und Verba sind.
Von den lautlichen Ausdriicken wird damit nur ein Teil betrachtet, ndmlich je-
ner Ausschnitt, der Worte umfasst, die etwas {iber den Weg der Konvention be-
zeichnen. Aristoteles mache deutlich, was ihn an den Lauten und dem Geschrie-
benen interessiere. Das sind deren genuin sprachliche Bestandteile: die Nomina
und Verba in der Stimme (namlich ea quae sunt in voce statt voces) bzw. die Nomina
und Verba, sofern sie aufgeschrieben sind (namlich ea quae scribuntur statt litterae).
Die im Peripatos geldufige Unterscheidung zwischen drei Arten der Rede und
somit zwischen drei Arten von Nomina und Verba — namlich gedachte, geschrie-
bene und gesprochene — gebe fiir die entsprechende Interpretation der in diesen
Zeilen knappen Ausdrucksweise des Aristoteles den entscheidenden Hinweis. %
Nicht die Buchstabenform, nicht die Lautmaterie und auch nicht die grammati-
kalischen Eigenschaften stiinden demnach im Fokus, sondern die Funktion des
Geschriebenen, Gesprochenen bzw. Gedachten, insofern hierin Nomina und Verba
vorkommen, d. h. sofern hierdurch Aussagen mit einem Wahrheitsgehalt vermit-
telt und dadurch Erkenntnisse ermoglicht werden.

Besonders interessant und in der Forschung kontrovers diskutiert'® ist Boe-
thius’ Verweis auf die innere, nicht mit einer Stimme versehene Ebene der Rede,
der mental speech, die der gesprochenen Rede zugrunde liege.” Boethius verweist
verschiedentlich auf diese Ebene, indem er von der oratio in animo'”!, von der ora-

167 Boeth., in PH1, 29,29-30,10: quaerit vero Porphyrius, cur ita dixerit: sunt ergo ea quae sunt
in voce, et non sic: sunt igitur voces; et rursus cur ita et ea quae scribuntur et non dixerit:
et litterae, quod resolvit hoc modo. dictum est tres esse apud Peripateticos orationes, unam
quae litteris scriberetur, aliam quae proferretur in voce, tertiam quae coniungeretur in
animo. quod si tres orationes sunt, partes quoque orationis esse triplices nulla dubitatio
est. quare quoniam verbum et nomen principaliter orationis partes sunt, erunt alia verba
et nomina quae scribantur, alia quae dicantur, alia quae tacita mente tractentur.

168 Vgl. Boeth., in PH2, 29,30-33,25.

169 Vgl. u.a. Norman Kretzmann, Semantics, History of, 367b; John Magee, Boethius on Sig-
nification and Mind, S.118-141; John Marenbon, Boethius, S.36 sowie ausfiihrlich Taki
Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. 77-113.

170 Vgl. zur inneren Rede bei Platon: Plat. Tht. 189d-190a; Plat. Phil. 38c—e; Plat. soph. 263e—
264b. Ammonios nimmt ebenfalls Bezug darauf in: Ammonios, in PH, 22,12-21.

171 Vgl. Boeth., in PH2, 30,5.



114 Boethius’ Sprachkonzept

tio in intellectibus'?, von der animi atque intellectus oratio', der cogitabilis oratio'™
oder den Nomina und Verba, die in mente gebraucht werden, '”” spricht. Ist diese in-
nere Rede bei Boethius nichts weiter als das stimmlose gedankliche Durchgehen
eines Satzes in einer bestimmten natiirlichen Sprache oder vielmehr ein wie auch
immer gedachter nonverbaler und nicht linguistischer Prozess?

Innere Rede als diskursive Entfaltung einer Erkenntnis

Eine Nédherung an Boethius’ Verstdndnis dieser seelischen Tatigkeit kann wo-
moglich die Passage geben, in der Boethius den Prozess von der Erkenntnis zum
sprachlichen Ausdruck, den wir bereits unter dem Blickwinkel des einheitlichen
Seelenverstandnisses besprochen haben, " beschreibt:

,Wenn namlich jemand die Eigentiimlichkeit einer Sache, die er mit dem
Denkvermogen erfasst, erfahren hat, strebt er danach, sie auszudriicken
und zu bezeichnen. Denn wenn jemand eine bestimmte Sache erkennt,
muss er mittels des Vorstellungsvermogens zuerst die Form und die Eigen-
tiimlichkeit des Erkannten erfassen. Und es kommt eine passio zustande
bzw. ein von einer passio begleitetes Begreifen des Intellekts. Wenn diese
passio ihre Stellung und ihren Platz im Geist eingenommen hat, entstehe
ein Wille, diese passio anderen anzuzeigen. Daraufhin kommt die gewisse
Tatigkeit eines zusammenbindenden (rationalen) Erkennens (intelligentia)
unmittelbar aus dem Vermogen der innersten Vernunft (ratio) hinzu. Die
Rede entfaltet diese Tatigkeit und giefst sie aus. Sie stiitzt sich dabei auf
die passio, die zuerst im Geist gegriindet war, bzw. um es genauer auszu-
driicken, <sttitzt sie sich> auf den Prozess der Bezeichnung, der sich zu-
gleich mit der voranschreitenden Rede entwickelt hat, und auf ihre An-
gleichung an die Bewegungen der bezeichnenden (inneren)'”” Rede.” "

Hierbei wird sehr deutlich, dass Boethius der Grundlage der dufSeren, verbalen
Rede, ndamlich der Erkenntnis einer Sache, die immer mit einem (angleichenden)
Akt der Bewegung der Seele (passio bzw. pathéma) einhergeht, noch einen weite-

172 Vgl. Boeth., in PH2, 24,29.

173 Vgl. Boeth., in PH2, 24,24.

174 Vgl. Boeth., in PH2, 44,26.

175 Vgl. Boeth., in PH2, 30,10.

176 Vgl. oben 3.5, S. 50ff.

177 Vgl hierzu John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 120.

178 Boeth., in PH2, 33,33-34,13: passus enim quilibet eius rei proprietatem, quam intellectu
conplectitur, ad eius enuntiationem designationemque contendit. cum enim quis aliquam
rem intellegit, prius imaginatione formam necesse est intellectae rei proprietatemque sus-
cipiat et fiat vel passio vel cum passione quadam intellectus perceptio. hac vero posita
atque in mentis sedibus conlocata fit indicandae ad alterum passionis voluntas, cui ac-
tus quidam continuandae intellegentiae protinus ex intimae rationis potestate superve-
nit, quem scilicet explicat et effundit oratio nitens ea quae primitus in mente fundata est
passione, sive, quod est verius, significatione progressa oratio<ne> progrediente simul et
significantis se orationis motibus adaequante.



JInnere Sprache’ 115

ren Vernunftakt hinzufiigt, den er als einen diskursiven Akt beschreibt. Die fiir
den menschlichen Denkakt unausweichliche Entfaltung der Erkenntnis (in der
Vorstellungsmaterie) 7 lasst sich nicht nur raumlich verstehen — so geht das Den-
ken des Dreieckes mit der Vorstellung eines Dreieckes einer bestimmtes Grofie
einher —, sondern auch diskursiv: als voranschreitende Rede, die einheitlich Er-
kanntes gedanklich entfaltet und das Subjekt mit den in den Fokus genommenen
Eigenschaften oder Tatigkeiten in zusammengebundener Form nebeneinander
stellt.’® Man denke auch an das platonische Bild aus dem Philebos, in dem die
menschliche Seele als ein Buch beschrieben wird, in das ein Schreiber seine Re-
den und ein Maler seine Bilder hineinschreibt bzw. -zeichnet.™!

Als zugrunde liegend wird in diesem Abschnitt die passio benannt, von der
Boethius, wie wir bereits im Kapitel zur Seelenkonzeption verdeutlicht haben, *
sagt, sie sei das begleitende Ergebnis des Angleichungsprozesses des menschli-
chen Vernunftvermogens an eine zugrunde liegende Sache.' Fundament jeder
Erkenntnis sei demnach das Zugrundeliegen einer erkennbaren Bestimmtheit
(figuram rerum) auflerhalb des Erkennenden, das Potential des Erkenntnisvermo-
gens im Erkennenden (quidam vis) sowie die Aktualisierung dieses Potentials,
die Boethius als die Angleichung der Seele (similitudo) an das Erkenntnisobjekt
beschreibt. Das Ergebnis dieses Prozesses ist nun die passio als die aus eigenem
Vermogen hervorgehende Bewegung bzw. Veranderung des Seelenzustands, die
mit dem Angleichungsprozess einhergeht.

Mit der Erkenntnis nun gehe der Wille, die Erkenntnis auszudriicken, einher,
so dass mit der Entfaltung der Erkenntnis in der Vorstellung zugleich auch die
sprachliche Entfaltung angeschoben werde.

Boethius beschreibt in diesem Absatz, wie nach der Erfassung der spezifischen
Eigenschaft einer Sache mithilfe der Vorstellung der damit einhergehende See-
lenzustand (passio) das Bestreben (contendit, voluntas) mit sich bringt, das Erfasste
mitzuteilen. Dies geschieht {iber eine Diskursivierung der Erkenntnis, die als Ta-
tigkeit einer zusammenbindenden Vernunft beschrieben wird (actus continuandae

179 Boethius verweist in Boeth., in PH2, 28,1-25 explizit auf die Angewiesenheit des menschli-
chen Denkens auf die Vorstellung, wie es Aristoteles in Aristot., an., 432a7-14 oder Aristot.,
de memoria, 449b30-450a13 formuliert.

180 In seinem zweiten Kommentar zu Porphyrios’ Eisagogé beschreibt Boethius die diskursi-
ven Téatigkeiten bzw. Bewegungen des rationalen Seelenvermdgens als eine Suche nach
dem Ob, dem Was, dem Wie einer Sache sowie nach weiteren Akzidentien. Vgl. Boeth., in
Isag. 2, 137,19-138,3: Quam tripilis animae uim sola hominum, ut dictum est, hominum
natura sortita est. cuius animae uis intelligentiae motibus non caret, quia in his quattuor
propriae uim rationis exercet. aut enim aliquid an sic inquirit aut si esse constiterit, quid
sit addubitat. Quodsi etiam utriusque scientiam ratione possidet, quale sit unum quoque
vestigat atque in eo cetera accidentium momenta perquirit, quibus cognitis cur ita sit quae-
ritur et ratione nihilo minus vestigatur.

181 Vgl. Plat. Phil. 38e-39e.

182 Vgl. oben Kap. 3.5, S. 50ff.

183 Vgl Boeth., in PH2, 34,26 f.: sed hae passiones animarum ex rerum similitudine procrean-
tur.



116 Boethius’ Sprachkonzept

intelligentiae) und ihren Ursprung im menschlichen Vermogen der innersten Ver-
nunft habe (intimae rationis potestas). Diese Vernunfttatigkeit halt demnach das,
was als Einheit erkannt werden kann, in der Diskursivitat zusammen. Sie stellt
einzelne Aspekte nicht ungebunden (diskret) nebeneinander, sondern entfaltet
das Erfasste (actus continuandae intelligentine) mit Blick auf eine einheitliche Be-
stimmtheit (intimae rationis potestas). Diese diskursive Tatigkeit findet ihren Aus-
druck dann in der gesprochenen Rede. Beiden liegt die urspriingliche Erkenntnis
zugrunde (nitens ea quae primitus in mente fundata est passione).

Die grammatikalischen und inhaltlichen Schwierigkeiten der von Boethius
nun angekiindigten Konkretisierung des Prozesses konnten in der Forschung
noch nicht vollends aufgeldst werden. Arens hilt eine Kldarung der Stelle fiir
ganzlich unmoglich, '™ Magee'® und Suto ™ verweisen jedoch auf die von Boe-
thius zuvor angefiihrte peripatetische Unterscheidung der Arten der Rede. Kern-
aussage ist demnach, dass die dufiere Rede mit dem Signifikationsprozess, der
der inneren Rede entspricht, einhergeht. Die duflere Rede beruhe, so Boethius,
auf einer Angleichung an die Bewegungen einer signifizierenden, d. h. etwas als
etwas bezeichnenden Rede. Dieser innere Signifikationsprozess stellt noch keine
Verbalisierung dar, er geht ihr, wenn auch nicht zwingend zeitlich, so zumindest
doch sachlich voraus. Es scheint deutlich zu werden, dass das, was der gespro-
chenen Rede vorausgeht, die diskursive Entfaltung einer Erkenntnis ist, die in-
sofern Rede ist, als sie gedanklich die Bezeichnung bzw. das Verstandnis™ einer
Sache tiber die Funktionen (!) von Nomina und Verba vornimmt, so dass die Sache
als etwas mit bestimmten Eigenschaften gedacht wird. Die Tradition, das diskur-
sive Denken als eine Rede zu verstehen, und zwar als eine Rede, die die Seele
mit sich selbst fiihrt, indem sie die einzelnen Aspekte einer Sache durchschreitet,
geht mindestens auf Platon zuriick'™® und gelangt iiber Plotin'® und Porphyrios
zu Boethius.

Platon™ und Plotin sprechen beim Akt der Verbalisierung von einer Nachah-
mung, Boethius von einer Angleichung an die diskursiven Prozesse der Seele.

184 Vgl. Hans Arens, Aristotle’s Theory of Language and Its Tradition: Texts from 500 to 1750,
S.217.

185 Vgl. John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 120.

186 Vgl. Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. 108-111.

187 Vgl. hierzu Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S.111: ,Signification of x can
be described as establishing understanding of x.”

188 Vgl. Plat. Tht. 189e: Zw. 0 ¢ dtavoeloOat &o' 07teQ €yw KaAeis Oeti KaAwv: LZw. Adyov Ov
avTr) MEOG avTNV 1) Puxn deEéoxetan mept wv av orom). Vgl. auch das Bild von der Seele
als Buch und dem ihr innewohnenden Redenschreiber in Plat. Phil. 38e—39a.

189 Vgl. Plotin, Opera, 3 vol,, ed. P. Henry; H-R. Henry, hg. von Paul Henry und Hans-Ru-
dolf Henry, Leiden 1951-1973, 1.2.3,27 f.: “Q0¢ Y& 6 &v vt Adyog uipmua tod év puxmnt,
oUT kAl 6 &v PuxAL pipnua tod év étépwt. Sowie Plot., enn., 5.1.3,7 f.: Kaimtep yao ovoa
Xonua otov €detéev 6 AdYoG, eV TG €0TL VOU* 0lov AGYOG 0 €V TEOPOQAL AGYOL TOD €V
Puxn, 00T ot kat avTr) AdYOS VoL kal 1) maoa EvéQyela kait v roietat Cwnv €ig dAAov
OTOoTAOLY.

190 Vgl. Zum Kratylos oben S. 86ff..



JInnere Sprache’ 117

Dadurch wird deutlich, dass es sich bei dem Unterschied zwischen der inneren
und dufleren Rede nicht um den stimmlichen Aspekt handelt, der fehlt bzw. hin-
zukommt, so dass mit der inneren Rede eine Art innere Aussprache von Worten
gemeint ware, die schweigend in der Vorstellung durchgefiihrt wird, wie es John
Magee versucht zu deuten. ™ Denn damit besafSen die Elemente der inneren Rede
bereits bestimmte phonetische Eigenschaften. Diese Annahme liefe der explizi-
ten Aussage Boethius’ zuwider, dass namlich dasjenige, worauf sich Nomina und
Verba der gesprochenen Sprache beziehen, bei allen gleich sei, wahrend erst die
gesprochenen Nomina und Verba sich in den verschiedenen Gesellschaften unter-
schieden:

,Von den vieren nun sagt Aristoteles, dass zwei natiirlich seien, ndmlich
die Sache und die Gedanken des Geistes, d. h. die Rede, die in den Gedanken
stattfindet. Denn diese sind bei allen Menschen gleich und unverdnder-
lich.”“1%2

Ebenso deutlich driickt sich Boethius tiber das Verhiltnis der verschiedenen
Sprachen zu demselben zugrunde liegenden Gedanken aus:

,Denn wenn ein Romer, ein Grieche und ein Barbar zur gleichen Zeit ein
Pferd sehen, dann haben sie auch denselben Gedanken hieriiber, dass das
ein Pferd sei, und bei ihnen liegt auch dieselbe Sache zugrunde. Derselbe
Gedanke ist von der Sache selbst erfasst. Aber der Grieche nennt ein Pferd
anders, auch der romische Ausdruck bei der Bezeichnung des Pferdes ist
ein anderer und der Barbar wiederum unterscheidet sich bei der Benen-
nung des Pferdes von diesen beiden.” '

Demnach miisse vielmehr die innere Rede mit Blick auf Boethius’ Beschreibung
des Zustandekommens der dufleren Rede als diskursive Entfaltung einer erkann-
ten Sache gedacht werden, die das, was der gottliche Intellekt in ungeschiedener
Einheit zu erfassen vermag, nebeneinander und nacheinander stellen muss'*

191 Vgl. John Magee, Boethius on Signification and Mind, S.139-141. Magee deutet die innere
Rede bei Boethius als cogitabilis oratio, d. h. als eine artikulierte Rede, die sich auch schwei-
gend denken ldsst, und setzt diese nur einmal bei Boethius auftauchende Begrifflichkeit
dem Augustinischen Konzept der dicibilis cogitatio entgegen, wonach die Moglichkeit im
Fokus steht, das innere Gedachte auch laut aussprechen zu kénnen (John Magee, Boethius
on Signification and Mind, S.116). Vgl. dagegen Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar
and Logic, S. 88-94.

192 Boeth., in PH2, 24,27-30: ex quibus quattuor duas quidem Aristoteles esse naturaliter dicit,
res et animi conceptiones, id est eam quae fit in intellectibus orationem, idcirco quod apud
omnes eaedem atque inmutabiles sint.

193 Boeth., in PH2, 21,18-24: nam cum Romanus, Graecus ac barbarus simul videant equum,
habent quoque de eo eundem intellectum quod equus sit et apud eos eadem res subiecta
est, idem a re ipsa concipitur intellectus, sed Graecus aliter equum vocat, alia quoque vox
in equi significatione Romana est et barbarus ab utroque in equi designatione dissentit.

194 Vgl. Prokl. in Tim. I11.305.14-21; Plot., enn., 5.3.13,23-28: Kai 1) vonoic mpotépa ovoa elow
£l avTOV EMIOTEEPEL DNAOVOTL TOADY OVTar Kol YXQ €V aDTO TOUTO HOVOV €imn) «OV elpiL»,



118 Boethius’ Sprachkonzept

und dabei Unterscheidungen macht, die sich sprachphilosophisch in ihrer Funk-
tion als Nomen und Verbum bestimmen lassen. Boethius verdeutlicht dieses Ver-
standnis in seinem ersten Kommentar wie folgt:

,Jedesmal wenn wir namlich eine Substanz mit einer akzidentellen Eigen-
schaft verbinden und zusammensetzen oder einen Gedanken mit einem
Gedanken verkniipfen, so dass im Denken eine Aussage entstehen kann,
dann geschieht dasselbe im sprachlichen Ausdruck.”'

Nicht die sprachlichen Elemente in ihren phonetischen oder grammatikalischen
Eigenschaften machen die innere Rede zu einer Rede, sondern die Zusammen-
fligung von Gedanken in der Art, dass eine Aussage iiber etwas entsteht, die
das Potential hat, Wahres und Falsches anzuzeigen. Erst wenn ich ,,Menschsein”
oder , Spazierengehen” gedanklich in seiner Funktion als Verbum zu ,Sokrates”
in seiner Funktion als Nomen begreife, entsteht eine innere Rede, d. h. eine Aussa-
ge, durch die einer Sache eine Eigenschaft oder Tatigkeit zugedacht wird:

,Wenn ich im Prozess des Denkens das ,Spazierengehen’ mit ,Sokrates’
verbinde, ist eine Zusammenfiigung vollbracht. Wenn ich dies nun in
einer (gesprochenen) Rede dufiere, bleibt dieselbe Zusammenfiigung er-
halten und es kommt derselbe Gehalt an Wahrheit oder Falschheit zum
Vorschein. Daher konnen allein in diesen Zusammenfiigungen, die hier
besprochen werden, d. h. beim Nomen, beim Verb, bei der Verneinung und
Bejahung, bei der Aussage und der Rede, Wahrheit und Falschheit gefun-
den werden. Diese Zusammenfiigungen erhalten namlich die Natur der
Wahrheit und Falschheit von den Gedanken und bewahren sie in der ver-
balen Explikation der Bezeichnung.“'*

Das Wesen einer gedanklichen Aussage und inneren Rede, so macht es Boethi-
us deutlich, ist die Zuschreibungsmdglichkeit von Wahrheit oder Falschheit.”

WG €EeVOWV Aéyel Kal elkOTwe Aéyel, TO Yo OV MOAD éotiv- €mel, OTav g elg AmAoLY
ETUPBAAT) Kl €T «OV eljiy, 0UK ETLXEV 0UTE AVTOD 0UTE TOD GvToc. OV Yoo e AtBov Aéyet
10 OV, 0tav dANOevn), AAX eipnke i Orjoet moAAd. Vgl. auch Boethius’ hierarchische
Ordnung der Erkenntnistitigkeiten mit dem alles umfassenden (gottlichen) Intellekt an
der Spitze in Boeth., cons., V,5p.

195 Boeth., in PH1, 42,28-43,3: quotiens enim substantiam cum accidenti coniungimus atque
conponimus vel intellectum intellectui copulamus, ut fieri propositio possit in cogitatione,
tunc fit idem in voce.

196 Boeth., in PH2, 471-11: quod vero in intellectus progressione ambulationem cum Socrate
coniungo, quaedam iam facta est conpositio. quod si hoc oratione protulero, rursus eadem
conpositio est et circa eam vis veritatis et falsitatis adparet. quocirca in his solis conposi-
tionibus invenitur veritas atque mendacium, de quibus tota nunc quaestio est, in nomi-
ne scilicet et verbo, in negatione et adfirmatione et enuntiatione et oratione. quae scilicet
conpositiones veritatis et falsitatis naturam ab intellectibus accipientes in significationis
prolatione conservant.

197 Auffallig ist, dass Boethius bei der gedanklichen Zusammenfiigung nicht ambulet und So-
crates schreibt, was er tun miisste, wenn er die innere Rede bereits als phonetisch ausbuch-



JInnere Sprache’ 119

Die gedankliche Zusammenfiigung der Elemente in deren jeweiliger Funktion
bleibt auch ausgesprochen erhalten, so dass sich auch der Wahrheitswert durch
die Aussprache nicht verdndert.'® Das ist das gleichbleibende Element der Nach-
ahmung bzw. Angleichung der dufleren Rede an die innere Rede. Der Abfall von
Bestimmtheit, den jede Nachahmung mit sich bringt, kommt nun durch die Ver-
balisierung zustande, d. h. durch die Notwendigkeit, mit Blick auf die Konventio-
nen das Gedachte in Laute zu gieflen. Mit der Aussprache kommen die phoneti-
schen Eigenschaften und damit die Unterschiedlichkeit der Bezeichnungen auch
fiir dasselbe Gedachte in die Welt, wahrend sich die Gedanken, wenn sie sich auf
dieselbe Sache beziehen, bei allen Menschen gleichen. Erst in der verbalen Spra-
che wird dem Wesen einer Sache ihr phonetisch bestimmtes Gebilde zugewiesen,
das sich nur im besten Fall an Eigenschaften des Wesens, zwangslaufig und im-
mer aber an Konventionen der Kommunikationsumwelt orientiert.

Unterschiede im Denken

Doch stimmt es iiberhaupt, dass die Gedanken stets und bei allen Menschen
identisch sind oder kommt es nicht bereits beim Denken des scheinbar Selben zu
Unterschieden?

,Wie kann es moglich sein, dass die der Sprache zugrunde liegenden Zu-
stande der Seele (passiones animae) bei allen Menschen dieselben sein sol-
len, wenn doch die Meinungen tiiber das Gerechte oder das Gute so ver-
schieden sind?“'*

Diese Frage habe bereits Aspasios gestellt und er sei zu der Antwort gekommen,
dass Aristoteles folglich ausschlieflich sinnlich wahrnehmbare und in keinem
Fall unkorperliche Dinge als Grundlage fiir die passiones angenommen haben
miisse. Ungeachtet der Tatsache, dass auch im Bereich sinnlich wahrnehmba-
rer Dinge die Meinung dartiber, was sie seien, auseinander gehen kénne, da wir
strenggenommen auch das Pferd nicht sehen, sondern meinen, dass die im Be-
reich der eigentiimlichen Wahrnehmung gesehenen Farben und Formen und die
gehorten Tone zu einer Sache gehdren, von der wir glauben, sie sei ein Pferd,?®

stabiert begreifen wiirde. Stattdessen fiigt der Geist Erkanntes aneinander: das Spazie-
rengehen (ambulatio) mit, nicht dem Wort , Sokrates”, sondern dem, was man als Sokrates
erkennt.

198 Suto spricht bei den gedanklichen Verba und Nomina, die Boethius einmal erwdhnt, von
Verba und Nomina in potentia, da sie zwar das Vermogen besitzen, als Nomina und Verba
ausgesprochen zu werden, ihnen aber die phonetischen Zutaten fehlten. Auch sie hélt fest:
“The noun and the verb in the mind are thoughts universally conseived by human beings
irrespective of the language that they speak.” (Vgl. Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar
and Logic, S.92-94).

199 Boeth., in PH2, 41,14-16: qui fieri potest, ut eaedem apud omnes passiones animae sint,
cum tam diversa sententia de iusto ac bono sit?

200 Vgl. zur ,Wahrnehmung” von Gegenstanden Arbogast Schmitt, Die Moderne und Platon,
S.315-324.



120 Boethius’ Sprachkonzept

weist Boethius diese Annahme des Aspasios als falsch zurtick. Boethius erinnert,
dass die Erkenntnis bei Aristoteles stets als Angleichung an die Sache verhandelt
werde, so dass, wenn jemand félschlicherweise vom Guten, vom Gerechten oder
von Gott Eigenschaften annehme, die nicht dem Wesen der jeweiligen Sache ent-
sprechen, man zwar auch von einer passio der Seele sprechen konne, nicht jedoch
von einer Erkenntnis durch die Vernunft:*

,Aristoteles aber macht, wenn er iiber Angleichung spricht, eine Aussage
iiber das Denkvermdogen. Und so ist es ndmlich auch nicht moglich, dass
Derjenige, der glaubt, dass das Gute schlecht sei, im Geist eine Anglei-
chung an das Gute erfasst hat. Er hat namlich auch nicht die zugrunde
liegende Sache erkannt. Alles aber, was gut oder gerecht sei, kann auf eine
Konvention oder auf die Natur des Wesens zuriickgefiithrt werden.”*?

Wer von verschiedenen Gerechtigkeiten und von verschiedenen Auffassungen
des Guten spreche, meine konventionell festgelegte Auslegungen dieser Begriffe,
wie das biirgerliche Recht oder das private Gut Einzelner. Davon gebe es ver-
schiedene Versionen, die sich allein dadurch vom Wesen des wahren Guten und
Gerechten unterschieden, dass sie konventionell festgelegt und nicht ihrer Natur
nach tiberall identisch seien. Gleiches gelte von Gott, dessen Anbetungsformen
sich zwar unterscheiden, die Erkenntnis bzw. der Gedanke Gottes als die allem
voranstehende Natur sei jedoch iiberall dieselbe.*?

Diese Passage zeigt nicht nur explizit, dass Boethius Aristoteles’ pragmata nicht
auf sinnlich wahrnehmbare Einzelgegenstiande beschrankt verstanden wissen
mochte, sondern auch, wie er die Identitdt der Grundlage fiir die Sprache auf-
fasst. Er macht deutlich, dass dieselben Worter mit unterschiedlichen Auffassun-
gen verbunden seien und dass fiir verschiedene Auffassungen dieselben Worter
verwendet werden kénnen. Die Identitédt der Erkenntnisse konne demnach nicht
an dem Mafistab der Sprache gemessen werden. Vielmehr stelle die zugrunde
liegende Sache den Bezugspunkt fiir die Erkenntnis dar. Die Erkenntnis einer
Sache muss bei allen Menschen dieselbe sein, da nur dann etwas als erkannt

201 Vgl. Boeth., in PH2, 41,20-23: neque enim umquam intellexisse dicetur, qui fallitur, et
fortasse quidem passionem animi habuisse dicetur, quicumque id quod est bonum non
eodem modo quo est, sed aliter arbitratur, intellexisse vero non dicitur.

202 Boeth., in PH2, 41,24-29: Aristoteles autem cum de similitudine loquitur, de intellectu
pronuntiat. neque enim fieri potest, ut qui quod bonum est malum esse arbitratur boni si-
mili- tudinem mente conceperit. neque enim intellexit rem subiectam. sed quae sunt iusta
ac bona ad positionem omnia naturamve referuntur.

203 Vgl. Boeth., in PH2, 41,29-42,6: et si de iusto ac bono ita loquitur, ut de eo quod civile ius
aut civilis iniuria dicitur, recte non eaedem sunt passiones animae, quoniam civile ius et
civile bonum positione est, non natura. naturale vero bonum atque iustum apud omnes
gentes idem est. et de deo quoque idem: cuius quamvis diversa cultura sit, idem tamen
cuiusdam eminentissimae naturae est intellectus. Vgl. hierzu auch John Magee, Boethius
on Signification and Mind, S. 74; Sten Ebbesen, Porphyry’s legacy to logic: a reconstruction,
in: Richard Sorabji (Hg.), Aristotle transformed : the ancient commentators and their influ-
ence, 1990, S. 159 sowie Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. 83 f.



JInnere Sprache’ 121

gelten kann, wenn eine Angleichung des Erkenntnisvermodgens an dieses etwas
vorliegt. Die Erkenntnisse sind bei allen Menschen dieselben, sofern sie die Er-
kenntnisse derselben Dinge sind.

Dieser Angleichungsprozess ist anschliefend, wie wir gesehen haben, auch
die Grundlage fiir den Akt der diskursiven Entfaltung, die der Moglichkeit nach
ebenfalls, solange sie auf das Erkannte bezogen bleibt, bei Allen identisch ist.
Denn die Zuschreibung von Eigenschaften einer erkannten Sache ist nicht be-
liebig, wie es das oben genannte Beispiel offenbart: So konne der Gerechtigkeit
nicht Konventionalitdt, dem Guten nichts Schadliches, Gott kein Aspekt der Un-
terordnung zuerkannt werden. Wenn jemand von einer Statue glaubt, sie sei Gott
selbst, und seinem Gottesbegriff entsprechend Eigenschaften der Statue zukom-
men ldsst, so stellt das keine diskursive Entfaltung eines erkannten géttlichen
Prinzips dar, sondern eine Beschreibung eines anderen Gegenstandes. Und den-
noch ist der Akt der diskursiven Entfaltung der Wirklichkeit nach freilich nicht
iiberall identisch, je nachdem auf welchen Aspekt des Erkannten die Aufmerk-
samkeit gelegt wird. So ist es zweifelsohne mdoglich, verschiedene (aber natiirlich
nicht widerspriichliche) wahre Aussagen iiber das Gute, das Gerechte oder Gott
zu tatigen, die jeweils auf verschiedene Fokussierungen des diskursiven Den-
kens zuriickzufiihren sind. Das Denken bleibt dabei jedoch stets der erkannten
Sache verpflichtet und kann sich nicht auf Konventionen berufen. Damit ist die
innere Rede als diskursive Entfaltung einer Erkenntnis anders als die &ufiere
Rede notwendig an die Natur der erkannten Sache gebunden. Erst beim Akt der
adaequatio®™ der dufSeren Rede an die innere Rede, also beim Akt der Versprach-
lichung des Gedachten miissen zwangsldufig konventionelle Bedingungen be-
riicksichtigt werden.

Durch den hinzukommenden Aspekt der Konventionalitdt erdffnen sich die
Raume fiir Missverstandnisse in der Kommunikation. Wenn sich beispielsweise
innerhalb eines Sprachraums verschiedene Gruppen auf dasselbe Wort fiir ver-
schiedene Gedanken geeinigt haben, bedarf es weiterer Anstrengungen, diese
Missverstiandnisse zu umgehen.?® Boethius fiihrt einen einfachen Fall der Aqui-
vokation an, in dem der Redner einen Gedanken hat und diesen mit dem entspre-
chenden Wort ausdriickt; der Horer nun, der dieses Wort hort, jedoch bei dem
anderen, mit demselben Wort bezeichneten Gedanken stehenbleibt. Der Redner
miisse nun weitere Ausfithrungen machen, um dem Horer zu verdeutlichen, auf
welche Sache er sich konkret bezieht.? Boethius mdchte damit zwar zeigen, dass

204 Vgl. Boeth., in PH2, 34,12 f.

205 Vgl. ausfiihrlich unten S. 125ff.

206 Vgl. Boeth., in PH2, 40,12-22: nam et qui dicit ad unam quamlibet rem commodat animum,
scilicet quam intellegens voce declarat, et unum rursus intellectum quemlibet is qui audit
exspectat. quod si, cum uterque ex uno nomine res diversas intellegunt, ille qui nomen
aequivocum dixit designet clarius quid illo nomine significare voluerit, accipit mox qui
audit et ad unum intellectum utrique conveniunt, qui rursus fit unus apud eosdem illos
apud quos primo diversae fuerant animae passiones propter aequivocationem nominis.



122 Boethius’ Sprachkonzept

das Phanomen der Aquivokation nicht gegen die von fritheren Kommentato-
ren*” widersprochene Annahme spricht, dass die der Sprache zugrunde liegen-
den Gedanken natiirlich und bei allen identisch seien, doch zeigt er damit zu-
gleich auch, dass im Bereich von Sprache wegen der fehlenden Eineindeutigkeit
weitere Anstrengungen zur Verdeutlichung des Gemeinten und zur Sicherung
einer gelingenden Kommunikation nétig sind.

4.6 Fazit

Es konnte gezeigt werden, dass Boethius der dufSeren Rede zwei Akte der Ver-
nunft voranstellt, die es zu unterscheiden gilt. Diese wiederum beruhen auf
seelischen Vermdgen des verniinftigen Denkens, die dem Menschen spezifisch
sind.?® Wir miissen also im Sprachbildungsprozess zwischen zwei verschiede-
nen Vernunftvermdogen und -tatigkeiten unterscheiden, von denen das eine dem
Menschen die seelische Angleichung an die Gegenstdnde des Denkens ermdg-
licht. Das Potential, etwas Bestimmtes durch Angleichung zu erfassen, liegt bei
Aristoteles im nous begriindet, dessen Tatigkeiten sich bei ihm nicht nur auf Un-
terscheidungen im intelligiblen Bereich beschranken, sondern Grundlage fiir jeg-
liche seelische Unterscheidungs- und Erkenntnistitigkeit, d. h. auch Wahrneh-
mungserkenntnisse sind. Boethius spricht, wenn er allgemein vom Vermodgen
der seelischen Angleichung an einen Gegenstand spricht, vom intellectus. Intel-
lectus stellt fiir ihn demnach folglich das allgemeine menschliche Vermogen dar,
erkennend durch Angleichung tétig zu werden; im Besonderen ist intellectus das
Vermogen, unkorperliche Gegenstande, d. h. nur durch das Denken erfassbare
Bestimmtheiten, zu erfassen.?®” Gleichzeitig verwendet Boethius infellectus als
Wort fiir das Denken, fiir den Akt und Vollzug des Denkens und fiir den Gedan-
ken. Dies tut er, wenn er dafiir argumentiert, dass die passiones animae nicht als
passiv erlittene Wahrnehmungseindriicke zu verstehen seien, sondern als intel-
lectus: als Erkanntes bzw. Gedachtes, d. h. als Ergebnis des Potentialvollzugs der
Unterscheidung, als Aktualisierung des Vermogens. Als passio wird der Prozess
der menschlichen Erkenntnistétigkeit beschrieben, weil er die Bewegung vom
potentiellen in den aktualen Zustand, den Aspekt der Angleichung mitbeinhal-
tet. Im gottlichen Denken gibt es keine passio, weil es die dauerhafte Tatigkeit des
nous ist. Menschliches Denken hingegen bedarf stets der Aktualisierung des Er-
kenntnisvermogens und der Vorstellung in der Funktion eines nous pathetikos.*

207 In diesem Fall reagiert Boethius auf einen Einwand des Herminos. Zu den verschiedenen
,Diskussionspartnern” im boethianischen Kommentar vgl. unten S. 153ff.

208 Vgl. u.a. Boeth,, in Isag. 2, 136,2-138,3.

209 Vgl. Boeth., in Isag. 1, 8,13-16.

210 Vgl. Aristot., an., IIL.5 (431a10-26). Zur Funktion der Vorstellung als nous pathétikos im Aris-
totelismus, vgl. John Magee, Boethius on Signification and Mind, S.109 ., Michael Krewet,
Die Theorie der Gefiihle bei Aristoteles, S.221 sowie S. 323-341.



Fazit 123

Dass die seelische Unterscheidungsfahigkeit und -tatigkeit als Angleichung
an die Dinge dem Redeprozess vorausgeht, lasst sich bei Aristoteles selbst finden.
Boethius buchstabiert dariiber hinaus den Prozess von der intellektiven Erkennt-
nis zur gesprochenen Sprache weiter aus. Nach der Erfassung einer Bestimmt-
heit entfaltet sich, angeregt durch einen seelischen Strebeakt, das menschliche
Vermogen des diskursiven Denkens (ratio) zu einer Art inneren Rede, in der das
Erkannte in begriffliche Zusammenhiange gestellt wird (actus intelligentiae, signi-
ficatio progressa, oratio significans). Das ist die zweite Art der Vernunfttatigkeit, von
der die verbale Rede abhdngt. Diese diskursive Entfaltung des Erkannten geht
der dufleren Rede, dem Akt der Verbalisierung sachlich voraus und ist unmittel-
bar mit ihm verbunden. Die Zuordnung des Erkannten zu sprachlichen Zeichen
geschieht erst hier. Die in der inneren Rede hergestellten Bezeichnungen von et-
was als etwas und die damit verbundenen Zusammenhange bekommen folglich
erst in einem von ihr verschiedenen Akt der Angleichung ihr phonetisches Ge-
wand, das sowohl ausgesprochen werden, aber auch verschwiegen bleiben kann.

Mit der Aufschliisselung dessen, was Boethius als innere Rede beschreibt,
sind wir zum Kern des boethianischen Sprachverstandnisses vorgedrungen: Die
entfaltete Erkenntnis einer Sache als etwas ldsst sich auch als zusammenbinden-
de funktionale Zuweisung der einzelnen Elemente dieser Entfaltung zu Nomina
und Verba beschreiben. Dieser nonverbale Zuweisungsprozess kennzeichnet un-
abhédngig vom Erkenntnisinhalt das {iber alle Ebenen der Rede gleichbleibende
Wesen sprachlicher Phanomene und stellt damit deren Grund bzw. deren Form-
und zugleich Zielursache dar.?" Mit dem Willen zur Kommunikation durch
sprachlichen Ausdruck geht die Notwendigkeit konventioneller Riicksichtnah-
men einher, wobei jedoch stets die Bindung an die innere Rede beibehalten wird,
da der Ausdruck sachlich durch das dort hergestellte Verhéltnis von Erkenntnis-
sen geprégt bleibt.

Boethius entwickelt in der Kommentierung sehr ausfiihrlich eine Sprach-
konzeption, die alle Aspekte um Wesen, Funktion und Genese des sprachlichen
Ausdrucks im Zusammenspiel mit den zugrunde liegenden seelischen Prozes-
sen umfasst, wie wir es in dem Kapitel ausfiihrlich beschrieben haben. Inwiefern
Boethius beim Ubertrag dieser sprach- und seelentheoretischen Inhalte, die er
grofitenteils in Auseinandersetzung mit der griechischen Kommentartradition
des Aristotelismus entwickelt, in die lateinische Sprache auf das Verstandnis die-
ser entwickelten Sprachkonzeption im Rahmen seiner Ubersetzungspraxis zu-
riickgreift, soll Gegenstand des folgenden Kapitels werden.

211 Vgl. hierzu oben S. 50f.



DOI: 10.13173/9783447106092.065
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



5 Boethius’ Ubersetzungstheorie und -praxis

5.1 Konsequenzen aus dem Sprachkonzept

Es lasst sich zeigen, dass die im vorangegangenen Kapitel entfaltete Sprachtheo-
rie, die sich aus Boethius’ Kommentierung zu De interpretatione herausarbeiten
lasst, sich auch in den bei ihm zu findenden Formulierungen zur gelingenden
Kommunikation widerspiegelt. Sprachbildung als Ausdruck seelischer Erkennt-
nistatigkeiten stellt nur die eine Seite der Sprachfunktion dar. Auf der anderen
Seite steht das Ziel der gelingenden Vermittlung. Boethius nimmt beide Aspekte
in den Blick. Das Verhdltnis der Sprache zum Denken und Gedachten haben wir
bereits ausfiihrlich besprochen. Dass Boethius auch den Vermittlungsaspekt'
im Blick hat, zeigt nicht nur seine Schwerpunktsetzung auf den konventionellen
Charakter von Sprache,? sondern auch seine explizite Entfaltung der Entgegen-
setzung der Erkenntnistatigkeiten im Horer-Sprecher- bzw. Lehrer-Schiiler-Ver-
héltnis.

Lehren vs. Lernen

,Wenn dies nun verstanden ist, so muss gesagt werden, dass derjenige,
der lehrt oder der einen zusammenhdngenden Vortrag halt oder der et-
was fragt, sich in diesen drei Punkten: dem gesprochenen Ausdruck, dem
Gedanken und der Sache - die Buchstaben lassen wir hier wegen derjeni-
gen, die nicht lesen konnen, aufien vor - gegenteilig zu denjenigen verhalt,
die lernen, horen oder antworten. Denn der Lehrende und der Fragende
verwirklichen, wenn sie von der Sache zum Gedanken gekommen sind,
das Vermogen und die Funktion ihrer spezifischen Tatigkeit vermittels der
Nomina und Verba. Sie erfassen namlich ihre Gedanken von den zugrun-
de liegenden Dingen her und driicken diese vermittels Nomina und Verba
aus. Der Lernende oder der Horende oder auch der Antwortende aber ge-
langt ausgehend von den Nomina zu den Gedanken und kommt so zu den
Dingen. Der Lernende ndamlich bzw. der Hérende oder der Antwortende
nimmt das Gesprochene des Lehrenden, Redenden oder Fragenden auf
und versteht, was jeder einzelne von ihnen [ndmlich den Vermittelnden]

1 Platon integriert diesen Aspekt in seine Definition der Sprache, vgl. Plat. Krat. 388b10—c2:
dvoua &pa dOATKAAKOV Tl €0TIV OQYAVOV Kal dLAKQITIKOV TNE 0VOLAg WOTEQ KEQKIG
VPATUATOG.

2 Vgl. hierzu ausfiihrlich oben S. 78ff.



126 Boethius’ Ubersetzungstheorie und -praxis

sagt. Und indem er versteht, erhilt er auch ein Wissen iiber die Dinge und
kommt hierin zur Ruhe.”?

Die Betonung der Entgegensetzung der Tatigkeiten beim Vermitteln und Verste-
hen erhalt ihre Relevanz aus dem Verhaltnis und der Art der Kausalitat, die in
Boethius” Beschreibung zwischen den Dingen, den Gedanken, den sprachlichen
Ausdriicken und den Schriftzeichen besteht. Denn natiirlich ist der am Ende des
Zitats beschriebene Erfolg der Wissensvermittlung nicht selbstverstandlich und
nicht bedingungslos. Wahrend man namlich weder bei Schriftzeichen voraus-
setzen kann, dass es dazu auch Laute gibt, noch bei Gesprochenem voraussetzen
kann, dass es dazu auch Gedanken gibt, und auch nicht einmal bei Gedachtem
davon ausgehen konne, dass es dazu auch eine korrespondierende Sache gebe,*
verhalte es sich aber in anderer Richtung so, dass es zu jeder Sache auch einen
entsprechenden Gedanken gebe. Wenn es aber einen Gedanken gibt, gebe es
auch die Moglichkeit, diesen sprachlich zu &ufern. Jede sprachliche AuBerung
wiederum trage das Potential der Verschriftlichung mit sich.> Doch bestehe hier
keineswegs ein derartiges Ursachenverhiltnis, dass dieselben Gedanken stets
dieselben Auerungen und dieselben gesprochenen Auflerungen stets dieselben
Schriftzeichen hervorbringen, noch dass man vom Geschriebenen eindeutig auf
das Gesprochene und vom Gesprochenen eindeutig auf das Gedachte schliefien
konne.¢ Boethius verweist auf die grundsétzliche Konventionalitdt des Sprach-
und Schriftbildungsprozesses, die einer nattirlich gelingenden Kommunikation

3 Vgl. Boeth., in PH2, 23,22-24,7: quocirca hoc cognito illud dicendum est, quod is qui docet
vel qui continua oratione loquitur vel qui interrogat, contrarie se habet his qui vel discunt
vel audiunt vel respondent in his tribus, voce scilicet, intellectu et re (praetermittantur enim
litterae propter eos qui earum sunt expertes). nam qui docet et qui dicit et qui interrogat a
rebus ad intellectum profecti per nomina et verba vim propriae actionis exercent atque of-
ficium (rebus enim subiectis ab his capiunt intellectus et per nomina verbaque pronuntiant),
qui vero discit vel qui audit vel etiam qui respondet a nominibus ad intellectus progressi ad
res usque perveniunt. accipiens enim is qui discit vel qui audit vel qui respondet docentis
vel dicentis vel interrogantis sermonem, quid unusquisque illorum dicat intellegit et intelle-
gens rerum quoque scientiam capit et in ea consistit.

4 Vgl. Boeth,, in PH2, 21,30-22,6: neque enim si litterae sint, mox aliqua ex his significatio vocis
exsistit. hominibus namque qui litteras ignorant nullum nomen quaelibet elementa signi-
ficant, quippe quae nesciunt. nec si voces sint, mox intellectus esse necesse est. plures enim
voces invenies quae nihil omnino significent. nec intellectui quoque subiecta res semper est.
sunt enim intellectus sine re ulla subiecta, ut quos centauros vel chimaeras poetae finxerunt.
horum enim sunt intellectus quibus subiecta nulla substantia est.

5 Vgl. Boeth., in PH2, 22,6-13: sed si quis ad naturam redeat eamque consideret diligenter,
agnoscet cum res est eius quoque esse intellectum: quod si non apud homines, certe apud
<D>eum, qui propriae divinitate substantiae in propria natura ipsius rei nihil ignorat. et si
est intellectus, et vox est; quod si vox fuerit, eius quoque sunt litterae, quae si ignorantur,
nihil ad ipsam vocis naturam.

6 Vgl. Boeth., in PH2, 22,13-19: neque enim, quasi causa quaedam vocum est intellectus aut
vox causa litterarum, ut cum eaedem sint apud aliquos litterae, necesse sit eadem quoque
esse nomina: ita quoque cum eaedem sint vel res vel intellectus apud aliquos, mox necesse
est intellectuum ipsorum vel rerum eadem esse vocabula.



Konsequenzen aus dem Sprachkonzept 127

im Weg steht.” Vor diesem Hintergrund ist die Betonung der entgegengesetzten
Erkenntniswege beim Vermitteln und Verstehen besonders interessant. Denn
nur wenn man sicher sein kann, dass auf beiden Seiten der Vermittlung jeweils
dieselben Schriftzeichen fiir dieselben Laute und Auflerungen sowie dieselben
Laute und gesprochenen Auferungen fiir dieselben Gedanken vorliegen und die
Verhiltnisse bekannt sind, kann man davon ausgehen, dass der Horer eines Wor-
tes auch zu dem Gedanken und damit zu der Sache gelangt, von der ausgehend
der Sprecher das Wort gewahlt hat.®

Indem Boethius die verschiedenen Richtungen der Vermittlung hervorhebt,
liefert er die Theorie fiir seine Ubersetzungspraxis und die Begriindung fiir die
notwendigen Bemiithungen des Vermittelnden, weitestgehend sicher zu stellen,
dass der Leser oder Horer zu demselben Gedanken kommt, von dem er selbst
ausgeht. Er liefert damit zugleich eine Warnung an den Lernenden, den Horer
und Leser, misstrauisch zu sein, nachzufragen, zu priifen, ob der Gedanke, zu
dem er von den Worten aus gelangt ist, auch dem Gedanken des Lehrers, Spre-
chers, Schreibers entspricht. Denn gelungene Kommunikation und Vermittlung
von Gedanken ist duflerst voraussetzungsreich. Boethius kennt und benennt die
Hiirden, die sich aus der grundsétzlichen Eigenschaft von Sprache, die er in der
Theorie erortert hat, ergeben. Die Eigenschaft von Sprache, Ergebnis konven-
tioneller Setzung zu sein, fithrt zu zweierlei Konsequenzen: Erstens zu einem
naturgemdflen Abweichen von der Bestimmtheit des Erkannten dadurch, dass
das Erkannte in eine materielle Form, d. h. in ein phonetisches Gewand oder ein
bestimmtes Schriftbild tiberfithrt werden muss. So sehr sich auch ein noch so ide-
al gedachter Namensgeber hierbei an der Natur der erkannten Sache orientiert,
wird diese Natur durch die materielle Form nicht eins-zu-eins abzubilden sein:
So wie jeder gezeichnete Kreis nicht dem ideellen Kreis, das heifst dem Wesen
bzw. der Natur des Kreises an sich, entspricht, weil er einerseits zu viel bein-
haltet, namlich eine bestimmte Farbe, Grofie und einen bestimmten Stoff (diese
Eigenschaften kommen der Natur des Kreises nicht zu), andererseits zu wenig,
weil die dargestellte Rundheit in der Materie niemals eine vollkommene Rund-
heit sein kann.

Zweitens fiihrt die Einsicht, dass Sprache stets Ergebnis konventioneller
Setzung ist, zu einer zwangslaufigen Riicksichtnahme auf das kommunikative

7 Vgl. Boeth,, in PH2, 22,26-23,5: quare quoniam apud quos eaedem res sunt, eosdem intellec-
tus esse necesse est, apud quos idem intellectus suht, voces eaedem non est eadem elementa
constitui dicendum est res et intellectus, quoniam apud omnes idem sunt, esse naturaliter
constitutos, voces vero atque litteras, quoniam diversis hominum positionibus permutantur,
non esse naturaliter; sed positione.

8 Vgl. Boeth., in PH2, 23,5-14: concludendum est igitur, quoniam apud quos eadem sunt ele-
menta, apud eos eaedem quoque voces sunt et apud quos eaedem voces sunt, idem sunt
intellectus; apud quos autem idem sunt intellectus, apud eosdem res quoque eae- dem su-
biectae sunt: rursus apud quos eaedem res sunt, idem quoque sunt intellectus; apud quos
idem intellectus, non eaedem voces; nec apud quos eaedem voces sunt, eisdem semper litte-
ris verba ipsa vel nomina designantur.



128 Boethius’ Ubersetzungstheorie und -praxis

Umfeld bei der Wortwahl und Namensgebung. Denn wer vermitteln will, muss
verstanden werden und die Gewohnheiten des kulturellen Umfelds mit in den
Blick nehmen. Diese beiden Eigenschaften konventioneller Setzung sorgen da-
ftir, dass Sprache zwangslaufig Uneindeutigkeiten produziert. Boethius spricht
im Rahmen seines De interpretatione-Kommentars verschiedene Moglichkeiten
der Entstehung von Mehrdeutigkeiten an. Hierbei wird deutlich, dass diese Un-
eindeutigkeiten mit Blick auf das Ziel, ndmlich die Vermittlung von Erkenntnis-
sen, keineswegs als in irgend einer Weise reizvoll betrachtet werden, sondern im
Gegenteil: Boethius verweist explizit darauf, dass durch den hinzukommenden
Aspekt der Konventionalitit sich die Raume fiir Missverstandnisse in der Kom-
munikation 6ffnen und es diese aufzuldsen gilt, wenn das Kommunikationsziel
erreicht werden soll. Wenn beispielsweise sich innerhalb eines Sprachraums ver-
schiedene Gruppen auf dasselbe Wort fiir verschiedene Gedanken geeinigt ha-
ben, bedarf es weiterer Anstrengungen, diese Missverstandnisse zu umgehen.
Boethius beschreibt die Notwendigkeit, Aquivokationen durch zusétzliche Um-
und Beschreibungen moglichst zu vereindeutigen, um gelingende Kommunika-
tion mit Sprache zu ermoglichen.’ In Anlehnung an Aristoteles verweist Boe-
thius in seinem Kommentar zu De interpretatione auf verschiedene Ebenen, auf
denen Aquivokation moglich ist, und zeigt auch die Konsequenzen der dadurch
entstehenden Mehrdeutigkeiten auf. Wir werden uns auf zwei Beispiele, einmal
mit Blick auf die Intension des Ausdrucks, einmal mit Blick auf die Extension des
Ausdrucks, konzentrieren.

Intensionale Mehrdeutigkeit

,Folglich reden wir in solchen Fillen auch nicht von Gegensitzen, bei
denen das Subjekt ein anderes oder das Pradikat ein anderes ist. Daher
kommt es auch, dass jene Ausdriicke, die auf Mehreres verweisen — seien
es Subjekte oder Pradikate — nicht imstande sind, eine widerspriichliche
Negation herzustellen. Wenn ndamlich jemand einen dquivoken Ausdruck
als Subjekt zugrunde legt und eine Pradikation hinzufiigt und wenn je-
mand dann gegen die Affirmation eine Negation aufstellt, dann stellt er
dadurch keinen Gegensatz auf. Denn wenn ich sage, dass Cato sich in
Utica totete, so ist das Nomen Cato aquivok. Man kann hierbei namlich
sowohl an den Redner als auch an denjenigen denken, der ein Heer nach
Afrika fiihrte. Wenn folglich jemand sagt ,Cato totete sich in Utica’, kann
hierbei vielleicht an Cato, den Mann der Marcia gedacht werden. Und
wenn jemand antwortet ,Cato totete sich nicht in Utica, kann diese Nega-

9 Vgl. Boeth,, in PH2, 40,12-22: nam et qui dicit ad unam quamlibet rem commodat animum,
scilicet quam intellegens voce declarat, et unum rursus intellectum quemlibet is qui au-
dit exspectat. quod si, cum uterque ex uno nomine res diversas intellegunt, ille qui nomen
aequivocum dixit designet clarius quid illo nomine significare voluerit, accipit mox qui au-
dit et ad unum intellectum utrique conveniunt, qui rursus fit unus apud eosdem illos apud
quos primo diversae fuerant animae passiones propter aequivocationem nominis.



Konsequenzen aus dem Sprachkonzept 129

tion mit Blick auf Cato, den Censor aufgestellt worden sein. Da aber Cato,
der Censor von Cato, dem Mann der Marcia, verschieden ist, bezeichnet
der Name des Cato selbst Verschiedenes; folglich unterscheiden sich auch
Affirmation und Negation von einander und die Negation hebt keines-
wegs das auf, was die Affirmation aufstellt. [...] Denn hier ist beides wahu:
sowohl dass Cato sich in Utica totete, namlich der Mann der Marcia, als
auch, dass er sich dort nicht totete, namlich der Censor. Dadurch hat das
dquivoke Subjekt dafiir gesorgt, dass diese Affirmation und Negation kei-
nen Gegensatz aufstellen. Wenn nun das Pradikat dquivok ware, so wiirde
in derselben Weise kein Widerspruch entstehen. Denn wenn jemand sagt,
Cato sei stark, und sich damit auf dessen geistige Starke bezége, wahrend
ein anderer mit Blick auf dessen korperliche Schwéche sagte, Cato sei nicht
stark, so wiirde die Aquivokation der Stirke eine Mehrdeutigkeit produ-
zieren, welche keinen Gegensatz erzeugen kann. Und wenn beide Termini,
sowohl Subjekt als auch Pradikat dquivok sind, wiirden sich die Aussagen
noch stérker von einander unterscheiden. [...] Gegensitze diirfen folglich
nicht in dieser Weise hergestellt werden, sondern Subjekt und Pradikat
miissen in der Affirmation und in der Negation jeweils identisch sein.” ™

Mehrdeutigkeiten entstehen demnach, wenn in einem Kommunikationsumfeld
verschiedene Subjekte oder Pradikate mit denselben Namen bezeichnet werden.
Da ohne Aufhebung der Mehrdeutigkeit keine Einsichten iiber den Wahrheits-
gehalt einer Aussage moglich sind, weil nicht zu entscheiden ist, ob die positive
Aussage oder deren Gegenteil wahr ist, scheitert die Kommunikation — zumin-
dest dann, wenn Wahrheitsvermittlung, aber nicht Tauschungsabsichten im Vor-
dergrund stehen.

10 Boeth., in PH2, 130,12-131,28: quare quorum vel aliud subiectum est vel aliud praedicatum,
illa opposita esse non dicimus. unde fit ut nec’ illa quoque quae plura significant, si sub-
iecta aut praedicata sint, contradictoriam negationem valeant custodire. si quis enim voces
aequivocum subiciat et aliud praedicet et si quis contra huiusmodi adfirmationem consti-
tuat negationem, non faciet oppositionem. ut cum dico Cato se Uticae occidit, nomen hoc
quod dicitur Cato aequivocum est. potest enim et orator intellegi et hic qui exercitum duxit
in Africam. si quis igitur dicat Cato se Uticael occidit, potest fortasse intellegi de Catone
Marciae, si quis respondeat Cato se Uticae non occidit, potest de Catone Censorio constitu-
isse negationem. sed quoniam diversus est Cato Censorius Catone Marciae et nomen ipsum
Catonis diversa significat, diversae a se erunt adfirmatio et negatio et non id omnino perimit
negatio, quod adfirmatio constituit....nam utrumque verum est: et quod se Cato Uticae occi-
dit scilicet Marciae et quod se Cato Uticae non occidit scilicet orator. atque hic aequivocum
subiectum fecit, ut haec adfirmatio et negatio oppositionem nullo modo constituerent. quod
si praedicatum fuerit aequivocum, eodem modo contradictio non fit. dicat enim quis quoni-
am Cato fortis est et de Catone lo praedicet fortitudinem mentis dicens aliusque respondeat
Cato fortis non est ad inbecillitatem corporis spectans: ita igitur aequivocatio fortitudinis
ambiguitatem fecit, quae oppositionem nulla ratione conponeret. et si uterque terminus et
subiectus et praedicatus aequivoci fuerint, multo magis diversae a se erunt propositiones ...
quare non ita faciendum est, sed idem subiectum et praedicatum in adfirmatione esse debet,
idem in negatione.



130 Boethius’ Ubersetzungstheorie und -praxis

Extensionale Mehrdeutigkeit

Neben diesen recht leicht zu entschliisselnden Mehrdeutigkeiten, die sich auf
derselben Kategorienebene abspielen, verweist Boethius auf die Problematik von
Mehrdeutigkeiten, die sich durch Aquivokation verschiedener Kategorienstufen
ergeben.

,Wenn er aber Mensch hort, so bezieht sich der Gedanke auf so viele, von
denen er weif3, dass sie durch Menschheit erfasst werden. Und daher ist
Menschheit sowohl allen Menschen gemein als auch bei den Einzelnen in
Ganzheit vorhanden. Denn in gleicher Weise bewahren alle Menschen die
Menschheit wie ein einzelner Mensch: Wenn dem namlich nicht so ware,
wiirde niemals das Spezifische des Menschen auf das Partikulédre einer
menschlichen Substanz passen. Folglich wird von Mensch gesagt, es sei
etwas Universales, die Platonitét oder Platon hingegen etwas Partikulares.
Nachdem dies nun so festgelegt ist, dass das Universale der Qualitdt nach
sowohl von allen als auch von einem Einzelnen ausgesagt werden kann,
so ist es mehrdeutig, wenn wir Mensch sagen; und man kann in Zweifel
geraten, ob hiermit nun die Spezie Mensch gemeint ist oder ein partiku-
larer Mensch, da das Nomen Mensch sowohl von allen als auch von jedem
Einzelnen, der unter die Spezies Mensch féllt, ausgesagt werden kann. Da-
her ist es unbestimmt, ob wir, wenn wir Mensch sagen, alle meinen oder
ein einzelnes Individuum und eine partikuldare Substanz. Wenn wir folg-
lich bemiiht sind, den Gedanken von seiner Mehrdeutigkeit zu befreien,
dann muss die Aussage {iber die Menschheit in dieser Hinsicht festgelegt
werden, indem sie entweder auf eine Pluralitdt ausgedehnt oder auf eine
Einheit der Zahl nach zusammengezogen wird.” "

Oft wiirden demnach der Einzelgegenstand und seine Art dquivok bezeichnet,
was zu Missverstandnissen und uneindeutigen Wahrheitsverhéltnissen fiihren
kann. Auch hier macht Boethius deutlich, dass es notwendig sei, die dadurch
entstehende Mehrdeutigkeit durch zusétzliche Hinweise aufzuldsen.

11 Boeth., in PH2, 13716 ff.: cum autem audit hominem, ad plures quosqae intellectum referat
quoscumque humanitate contineri novit. atque ideo quoniam humanitas et omnibus ho-
minibus communis est et in singulis tota est (aequaliter enim cuncti homines retinent hu-
manitatem sicut unus homo: si enim id ita non esset, numquam specialis hominis definitio
particularis hominis substantiae conveniret): quoniam igitur haec ita sunt, idcirco homo
quidem dicitur universale quiddam, ipsa vero Platonitas et Plato particulare. his ergo ita
positis quoniam universalis illa qualitas et in omnibus potest et in singulis praedicari, cum
dicimus homo ambiguum est et dubitari potest utrum de speciali dictum sit an de aliquo
particulari, idcirco quod nomen hominis et de omnibus dici potest et de singulis quibus-
que qui sub una humanitatis specie continentur. quare indefinitum est, utrum de omnibus
dictum sit id quod diximus homo an de una quacumque individua hominis et particulari
substantia. hanc igitur qualitatem humanitatis si ambiguitate intellectus separare nitamur,
determinanda est et aut in pluralitatem distendenda aut in unitatem numeri colligenda.



Vom wort- und sinngetreuen Ubersetzen 131

Diese zwei Beispiele aus der theoretischen Betrachtung des Boethius zu Ari-
stoteles’ Text sollten vor allem zeigen, dass es Boethius wichtig ist, dass verstan-
den wird, wie und wo Mehrdeutigkeiten entstehen konnen, welchen Einfluss sie
auf Aussagen haben und vor allem dass sie aufzuldsen sind. Denn im Zentrum
sprachlicher Kommunikation im Bereich der wissenschaftlichen Bildung steht
der Gedanke, der vermittelt werden soll. Dieser ist etwas Bestimmtes, das zwar
unter verschiedenen Hinsichten betrachtet und beschrieben werden kann, aber
dabei nicht zu mehrdeutigen oder gar zu widerspriichlichen Aussagen fiithren
darf, da hierdurch Erkenntnisvermittlung verhindert wird.

Boethius lédsst die in dem Kommentar entwickelte Sprachtheorie in ein Kon-
zept gelingender Kommunikation miinden. Er macht darauf aufmerksam, in-
wiefern das Wesen der Sprache, konventionelles Abbild von Erkanntem zu sein,
Einfluss auf die Verwirklichung ihrer Funktion hat, die darin besteht, Erkanntes
zu vermitteln. Beides, Wesen und Funktion, behalt er stets im Blick und richtet,
anders als Aristoteles oder Ammonios, auch die Aufmerksamkeit nicht nur auf
den Prozess der Sprachbildung, sondern auch auf den Prozess des Verstehens
und die Konsequenzen, die sich daraus fiir eine gelingende Kommunikation und
damit fiir eine Vermittlung und Erzeugung von Wissen ergeben. Die Einsicht,
dass der lernende Leser und Horer vom Wort ausgehen muss, das keinen unmit-
telbaren und zwingenden Riickverweis auf einen bestimmten Gedanken haben
kann, beeinflusst offenkundig auch die Art seiner Ubersetzungspraxis als eine
ausfiihrlich kommentierende, in mehreren Stufen voranschreitende Lehrpraxis.

5.2 Vom wort- und sinngetreuen Ubersetzen

Fidus interpres

Wie jedoch lésst sich vor dem Hintergrund der aus den sprachtheoretischen Eror-
terungen erwachsenden Anspriiche fiir eine erfolgreiche Vermittlung Boethius’
selbstformulierter Mafstab seiner Ubersetzung von Porphyrios’ Eisagogé erkla-
ren? Boethius, wir erinnern uns, schreibt hier:

,Diese zweite Ausgabe meiner Auslegung erlautert die Ubersetzung, bei
welcher ich allerdings fiirchte, dass ich die Schuld eines sehr ergebenen
Ubersetzers auf mich genommen habe, weil ich Wort fiir Wort gegeniiber-
gestellt und iibersetzt habe. Der Grund hierfiir liegt darin, dass in jenen
Schriften, in denen nach der Erkenntnis der Dinge gesucht wird, nicht die
Anmut einer glanzvollen Sprache, sondern die unverfalschte Wahrheit
wiederzugeben ist. Deshalb scheine ich viel erreicht zu haben, wenn von
den in lateinischer Sprache verfassten Biichern der Philosophie durch die



132 Boethius’ Ubersetzungstheorie und -praxis

Reinheit meiner unversehrten Ubersetzung nichts dariiber hinaus an grie-
chischen Schriften gewiinscht wird.”"?

Diese entschuldigenden Worte zu Beginn seines zweiten Kommentars verdeutli-
chen, wie wir bereits gesagt haben, den auch noch in der lateinischen Spatantike
starken Einfluss der Forderung Ciceros von der Einheit von Sapentia und Eloquen-
tin und die hohen rhetorischen und stilistischen Erwartungen seiner antizipier-
ten Leserschaft. Boethius’ Ziel jedoch ist Texttreue und Integritit gegeniiber dem
Original. Seine Entschuldigung zielt folglich lediglich auf den fehlenden Wohl-
klang und die sprachliche Asthetik seiner Texte.

Ziel dieses Abschnitts ist es zu untersuchen, welche Bedeutung fiir und Aus-
wirkungen auf seine Ubersetzungstatigkeit dieses fiir sich selbst beanspruchte
Ideal des fidus interpres, des getreuen Ubersetzers, hat. Die Methode lautet Wort
fiir Wort (verbum cum verbo), den Mafsstab bildet die incorrupta veritas, die unver-
sehrte Wahrheit, Ziel ist es, den Leser von der Verfiigbarkeit und von der eigenen
Ubersetzungsfahigkeit der griechischen Schriften unabhéngig zu machen. Denn
anders als die spatantiken griechischsprachigen Kommentatoren hat Boethius
stets auch die Moglichkeit des Verlusts des platonisch-aristotelischen Gedanken-
gutes aufgrund verdnderter Bildungsstrukturen im Hinterkopf, die dazu fiihr-
ten, dass einerseits die griechische Sprachkompetenz im spéatantiken Rom immer
mehr zu schwinden begann, andererseits die Verfiigbarkeit der Texte durch die
politischen und sozialen Veranderungen immer schwieriger wurde.

Cicero und Horaz

Wogegen sich der hier formulierte Anspruch des Ubersetzens abgrenzen mdch-
te — namlich gegen einen dsthetischen oder rhetorischen Mafistab der Uber-
setzung —, ist leicht einsehbar. Doch schwingt mit Boethius’ Formulierung des
fidus interpres und der damit einhergehenden Methode der Wort-fiir-Wort-Uber-
setzung zugleich eine Anspielung auf eine lange Tradition rémischer Uberset-
zungsreflexion mit. " Besonders bei Cicero und Horaz stellt das getreue Wort-fiir-
Wort-Ubersetzen Mahnung und Warnung fiir den Redner dar, der auch beim
Ubertragen von Gedanken aus dem Griechischen nicht seine eigenen rhetori-

12 Boeth., in Isag. 2, 135,5-13: secundus hic arreptae expositionis labor nostrae seriem trans-
lationis expediet, in qua quidem uereor ne subierim fidi interpretis culpam, cum uerbum
uerbo expressum comparatumque reddiderim. cuius incepti ratio est quod in his scriptis
in quibus rerum cognitio quaeritur, non luculentae orationis lepos, sed incorrupta ueritas
exprimenda est. quocirca multum profecisse uideor, si philosophiae libris Latina oratione
compositis per integerrimae translationis sinceritatem nihil in Graecorum litteris amplius
desideretur.

13 Vgl. hierzu auch Sten Ebbesen, The Aristotelian Commentator, S.38—42.

14 Vgl. hierzu Astrid Seele, Romische Ubersetzer. Néte, Freiheiten, Absichten, Darmstadt 1995,
S.89-101 sowie Bernhard Kytzler, Fidus interpres: The theory and practice of translation in
classical antiquity, in: Antichthon 23, 1989, S.42-50 und Douglas Robinson, Classical theo-
ries of translation from Cicero to Aulus Gellius, in: TextconText 7.1, 1992, S. 15-55.



Vom wort- und sinngetreuen Ubersetzen 133

schen Fahigkeiten aufSer Acht lassen sollte, um Erfolg zu haben. Nicht wie ein
Ubersetzer, sondern wie ein Redner habe Cicero gemaf seiner Selbstauskunft die
Reden des Aischines und Demosthenes ins Lateinische iibertragen (nec converti
ut interpres, sed ut orator). Gedanken, Form und Gestaltung hétte er hierbei {iber-
nommen, die Worter jedoch den hiesigen Gewohnheiten angepasst. Und weiter:

,Hierzu war es nicht notig gewesen, Wort fiir Wort wiederzugeben, aber
das Wesen der Worter und ihre Kraft habe ich bewahrt. Ich hielt es nicht
flir angemessen, dass ich die Worter fiir den Leser abzihle, sondern gleich-
sam abwiege.” s

Eine wortwortliche Ubersetzung scheint nach Cicero eine mechanische Angele-
genheit zu sein, die Wortsinn und Sprachgebrauch der Zielkultur hintanstellt.
Spéter wiederholt er noch einmal, dass er sich nur an die Worter des Originals
gebunden fiihlt, solange diese nicht dem romischen Sprachgebrauch wider-
sprechen.’ Auch in seinen philosophischen Schriften betont Cicero die Not-
wendigkeit, {iber die Rolle des bloen Ubersetzers hinauszugehen, um durch
wohlgeformte Formulierungen das Interesse der romischen Leserschaft an der
Philosophie in lateinischer Sprache zu wecken und den Bedarf an den griechi-
schen Originalen bei den romischen Lesern zu mindern."”

Was Cicero noch als inhérente Schwiche des Ubersetzens allgemein, im Sinne
des blof3en, riicksichtslosen Wort—fﬁr—Wort—Ubertragens ausmachte, fithrt Horaz
dann als Kriterium fiir den (offenbar zu) getreuen oder gewissenhaften Uberset-
zer, den fidus interpres ein, worauf auch Boethius Bezug zu nehmen scheint. Horaz

15 Cicero, De inventione. De optimo genere oratorum. Topica, hg. von H. M. Hubbell, Cam-
bridge, London 1949, V,14: Converti enim ex Atticis duorum eloquentissimorum nobilissi-
mas orationes inter seque contrarias, Aeschinis et Demosthenis; nec converti ut interpres,
sed ut orator, sententiis isdem et earum formis tamquam figuris, verbis ad nostram consue-
tudinem aptis. In quibus non verbum pro verbo necesse habui reddere, sed genus omne ver-
borum vimque servavi. Non enim ea me adnumerare lectori putavi oportere, sed tamquam
appendere.

16 Vgl. Cicero, De opt. gen., VIL,23: Quorum ego orationes si, ut spero, ita expressero virtutibus
utens illorum omnibus, id est sententiis et earum figuris et rerum ordine, verba persequens
eatenus, ut ea non abhorreant a more nostro — quae si e Graecis omnia conversa non erunt,
tamen ut generis eiusdem sint, elaboravimus —, erit regula, ad quam eorum dirigantur ora-
tiones qui Attice volent dicere.

17 Vgl. Cic. fin. L6: si nos non interpretum fungimur munere, sed tuemur ea, quae dicta sunt
ab iis, quos probamus, eisque nostrum iudicium et nostrum scribendi ordinem adiungimus,
quid habent, cur Graeca anteponant iis, quae et splendide dicta sint neque sint conversa de
Graecis? nam si dicent ab illis has res esse tractatas, ne ipsos quidem Graecos est cur tam
multos legant, quam legendi sunt. Vgl. ausfiihrlich hierzu auch Thorsten Fogen, Patrii ser-
monis egestas: Einstellungen lateinischer Autoren zu ihrer Muttersprache. Ein Beitrag zum
Sprachbewuftsein in der romischen Antike, Vol. 150, Miinchen, Leipzig 2000, S.79-91, insb.
S.81.



134 Boethius’ Ubersetzungstheorie und -praxis

mahnt in seiner Ars Poetica den Dichter: ,Strebe nicht danach, Wort fiir Wort
wiederzugeben, wie es der treue Ubersetzer tut.”'®

Hieronymos

Der pejorative Beiklang, den der fidus interpres bei Cicero und Horaz explizit
erhdlt, halt sich offenkundig bis ins sechste Jahrhundert, da sich auch Boethius
noch veranlasst sieht, sich dafiir zu entschuldigen, die Aufgabe eines fidus inter-
pres tibernommen zu haben. Er wehrt sich explizit dagegen, den Text zugunsten
eines glanzvolleren Sprachstils abzudndern und dadurch die Ubertragung der
Wahrheit des Textes zu gefahrden. Was er jedoch nicht tut, ist, dass er zugunsten
einer sklavischen Bindung an das Wort die Ubertragung des Sinns vernachlis-
sigt. Boethius gerit unter diesen Verdacht, da —in Anschluss an Hieronymus, der
sich Ciceros und Horaz’ Ablehnung gegeniiber einer Wort-fiir-Wort-Ubersetzung
anschlieft - oft die wortgetreue Ubersetzung der sinngetreuen Ubersetzung ent-
gegengestellt wird. Hieronymos schreibt in einem zur Verteidigung gegen einen
Verfalschungsverdacht intendierten Brief an Pammachius, den beriihmten 57.
Brief de optimo genere interpretandi:

,Denn ich gestehe nicht nur, sondern bekenne mich 6ffentlich mit allem
Freimut, dass ich bei der Ubersetzung der griechischen Texte, abgesehen
von den heiligen Schriften, bei denen auch die Anordnung der Worte ein
Mysterium ist, nicht Wort fiir Wort, sondern sinngemafs tibertrage.” "

Wenig spiter setzt Hieronymus dann noch einmal die wortgetreue Ubersetzung
der Ubertragung der Gedanken entgegen.?

Aus einer solchen Gegeniiberstellung kann sich leicht eine Dichotomie in der
Ubersetzungstheorie entwickeln,? in derem Licht schliefdlich auch Boethius’
Ubersetzungspraxis bewertet wurde:

,Er [scil. Boethius] hielt sich nicht an die Empfehlung des Hieronymus,
vor allem auf die Wiedergabe des Sinnes (sensum exprimere de sensu) zu
achten, sondern hielt sich eng am Text und iibersetzte wortlich, was fiir die
Uberlieferung des Aristoteles einen gewissen Vorteil bedeutet haben mag.

18 Horaz, Q. Horatii Flacci opera, De arte poetica liber, hg. von D. R. Shackleton Bailey, Stuttgart
1985, 133 f.: nec verbo verbum curabis reddere fidus interpres.

19 Hieronymus, Liber de optimo genere interpretandi (Epistula 57): ein Kommentar, hg. von
G.]. M. Bartelink, Leiden 1980, 57,5: Ego enim non solum fateor, sed libera voce profiteor, me
in interpretatione Graecorum, absque Scripturis sanctis, ubi et verborum ordo mysterium
est, non verbum e verbo, sed sensum exprimere de sensu.

20 Vgl. Hieronymus, Liber de optimo genere interpretandi (Epistula 57): ein Kommentar, 57,6:
Verum ne meorum scriptorum parva sit auctoritas (quanquam hoc tantum probare volue-
rim, me semper ab adolescentia non verba, sed sententias transtulisse).

21 Vgl. grundsitzlich zum Trend der dualen Ubersetzungstypologien Josefine Kitzbichler,
Nach dem Wort, nach dem Sinn. Duale Ubersetzungstypologien, in: Hartmut Bohme, Chri-
stof Rapp und Wolfgang Rosler (Hgg.), Ubersetzung und Transformation, Bd. S. 31-45, 2007,
S.31-45.



Vom wort- und sinngetreuen Ubersetzen 135

Vermutlich wurde der Text diktiert, ohne das (sic!) ein Konzept vorange-
gangen war. Boethius hat sich in der Einleitung zur Isagoge des Porphyr
dafiir verteidigt, daf8 er ein griechisches Wort durch ein vergleichbares
lateinisches Wort wiedergegeben habe (verbum verbo expressum compara-
tumgque). Als Grund gab er an, dafs diese Methode philosophischen Texten
gerechter wiirde (in his scriptis in quibus rerum cognitio quaeritur).”*

Hieronymus stellt sich mit seinem Pladoyer fiir ein vor allem von der Wortwahl
und Wortordnung losgeldstes Ubertragen und damit freieres Ubersetzen im Falle
nichtheiliger Texte in eine lange lateinische Tradition und versucht sich damit ge-
gen einen heiklen Filschungsverdacht zu verteidigen.* In diesem ,Gelegenheits-
schreiben”? — es wird gerne {ibersehen, dass Anlass und Kontext dieser berithm-
ten und folgenreichen {ibersetzungsprinzipiellen Erdrterung kein im weitesten
Sinne wissenschaftlicher, sondern vielmehr ein politischer ist — argumentiert er
gegen die wortwortliche Ubersetzung, da diese es unmoglich mache, den Sinn
zu bewahren. Er versucht sich und seinen bevorzugten Ubersetzungsstil vom
Verdacht tendenzitser und fehlerhafter Arbeitspraktiken freizusprechen und
stattdessen die Schwachstellen des wortwdrtlichen Ubersetzungsprinzips her-
vorzuheben:

,Es ist schwierig, <bei wortlicher Ubertragung> eines fremden Textes den
Zeilen zu folgen und nicht irgendwo abzurutschen. Ebenso miihsam ist
es, dasjenige, was in der anderen Sprache gut ausgedriickt ist, in derselben
Eleganz in der Ubersetzung zu bewahren. Bezeichnet wird etwas durch
die Eigentlimlichkeit eines einzigen Wortes. Ich finde keines, mit dem ich
dieses ausdriicken kann. Und wahrend ich dem Gedanken durch einen
langen Umweg versuche gerecht zu werden, komme ich gerade um ein
kleines Stiickchen des Weges voran. Dazu kommt die Verbiegung der Hy-
perbata, die Unédhnlichkeiten in den Fillen, die Verschiedenheit der Figu-
ren und schliefllich die, wie ich sage, Eigenheit der fremden und der ein-
heimischen Sprache. Wenn ich aber wortgetreu {ibersetze, klingt es falsch.
Wenn ich aber notgedrungen in der Wortordnung oder Wortwahl etwas
andere, scheine ich die Pflicht eines Ubersetzers nicht zu erfiillen.”?

22 Horst Weber, Von Hieronymus bis Schlegel, Vom Ubersetzen und Ubersetzern, Heidelberg
1996, S.28 1.

23 Vgl. hierzu ausfiihrlich G. J. M. Bartelink, Hieronymus - Liber de optimo genere interpretan-
di (Epistula 57): ein Kommentar, Leiden 1980, S.1-8.

24 G. J. M. Bartelink, Hieronymus - Liber de optimo genere interpretandi (Epistula 57): ein
Kommentar, S. 1.

25 Hieronymus, Liber de optimo genere interpretandi (Epistula 57): ein Kommentar, 57,5: Dif-
ficile est alienas lineas insequentem, non alicubi excidere: et arduum, ut quae in alia lingua
bene dicta sunt, eumdem decorem in translatione conservent. Significatum est aliquid unius
verbi proprietate: non habeo meum quo id efferam: et dum quaero implere sententiam longo
ambitu, vix brevis vitae spatia consummo. Accedunt hyperbatorum anfractus, dissimilitu-
dines casuum, varietates figurarum: ipsum postremo suum, et, ut ita dicam, vernaculum



136 Boethius’ Ubersetzungstheorie und -praxis

Boethius’ Ubersetzungspraxis

Wenn Boethius sich nun fiir die wortgetreue Ubersetzung entscheidet, ist da-
mit jedoch keineswegs eine Abgrenzung von einem sinngetreuen Ubersetzen
gemeint. Vielmehr stellt er die Anspriiche an rhetorischen Glanz und sprachli-
che Anmut hinter den Mafstab zuriick, der fiir die Ubertragung eines philoso-
phischen Textes zu gelten habe: die Bewahrung der incorrupta veritas, der unver-
féalschten Wahrheit. Da fiir Boethius, wie wir ausfiihrlich zeigen konnten, das
Wort selbst keine naturgemaéfie, notwendige Verbindung zum bezeichneten Ge-
danken besitzt, kann und muss bei einer Ubersetzung der Sinn, d. h. dasjenige,
worauf die Worte verweisen, stets der Maf$stab sein. Die unverfalschte Wahrheit
des aristotelischen Textes besteht fiir Boethius nicht in der Wortmaterie, sondern
in der durch die Worte ausgedriickten Gedanken. Um diesen Fokus bei der Uber-
setzung nicht zu verlieren, schliefSt Boethius jedwede Riicksicht auf &dsthetische
Anspriiche aus.” Der zu iibersetzende Text wird durch diese Methode gleich-
zeitig als autoritativer Basistext gekennzeichnet,”” den es durch die Ubersetzung
im engeren Sinne zu bewahren gilt und der als getrennt von der Ubersetzung
im weiteren Sinne,? namlich der weitreichenden Kommentierung, die erst er-
klart, wie der Text zu verstehen ist, erkennbar sein muss.?® Das bedeutet jedoch
nicht, dass Boethius absurden, falsch klingenden, sprachlich unverstandlichen
oder unsinnigen Formulierungen den Vorrang gibt. Um den Sinn zu bewahren,
sucht er in der Orientierung an der Ordnung des Textes lateinische Ausdriicke
fiir entsprechende Begriffe und Formulierungen, die dem bezeichneten Gedan-
ken entsprechen. Die Analyse seiner Begriffswahl fiir das Zeichenverhiltnis
ist, wie wir bereits sehen konnten, hierfiir das pragnanteste Beispiel.** Boethius
selbst beschreibt den Weg desjenigen, der etwas hort und lernt, als umgedreht zu
dem Weg des Lehrenden und Vermittelnden.* Fiir den Fall des Zeichenbegriffs
bedeutet das, dass Boethius nicht die verschiedenen Vokabeln ocvupoAov und
onuetov iibersetzt, sondern als Horer und Lernender bemiiht ist, die dadurch ver-
mittelten Gedanken zu erfassen. Da es auch im Lateinischen Moglichkeiten gibt,
verschiedene Akzente des Zeichenverhiltnisses durch verschiedene Vokabeln

linguae genus. Si ad verbum interpretor, absurde resonant: si ob necessitatem aliquid in
ordine, vel in sermone mutavero, ab interpretis videbor officio recessisse.

26 Vgl. hierzu auch Jonathan Barnes, Boethius and the Study of Logic, in: Margaret Gibson
(Hg.), Boethius. His Life, Thought and Influence, Oxford 1981, S. 73-89, S.77: , The Latin must
be so close to the Greek that were the Greek text lost none of Aristotle’s thought would be
lost with it: if fidelity produces inelegance, so be it — elegance matters less than truth.”.

27 Eine dhnliche Funktion erhalt bei Hieronymus der Ausnahmefall der Wort-fiir-Wort-Metho-
de der Ubersetzung bei heiligen Texten.

28 Zum engeren und weiteren Sinn des boethianischen Ubersetzungsprojekts vgl. Jonathan
Barnes, Boethius and the Study of Logic, S.74 f.

29 Vgl. Sten Ebbesen, The Aristotelian Commentator, S.39: “He wanted, as far as possible, to
keep his interpretation separate from the basic texts. For how to read the autoritative text, the
reader would have to consult the commentaries.”

30 Vgl. ausfiihrlich hierzu oben, S. 100ff.

31 Vgl. hierzu Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S. 105-107.



Vom wort- und sinngetreuen Ubersetzen 137

auszudriicken, kam Boethius durch den textlichen und philosophischen Kontext,
in dem diese Begriffe im ersten Kapitel von De interpretatione auftauchen, zu dem
Schluss, dass sie auf dieselbe Art von Zeichenverhiltnis verweisen. Als Uberset-
zer und Schreiber wird er nun zu dem Vermittelnden und sucht fiir den Gedan-
ken bzw. den Sachverhalt die passende Vokabel. Warum nota hier eine passende
Wahl gewesen sein konnte, haben wir bereits ausfiihrlich erortert.*

Ebenfalls haben wir bereits darauf hingewiesen,* dass Boethius sich zwar ge-
gen eine paraphrasierende Ubersetzung entschlieft, sich dabei aber nicht — wie
Moerbeke es beispielsweise tut — derart sklavisch an die Textstruktur des Origi-
nals hilt, dass er auch jede einzelne Partikel in seiner Ubersetzung beriicksich-
tigt. Auch eine Verdanderung des Genus von Pronomina konnten wir zugunsten
des Sinnerhalts in der Ubersetzung des ersten Kapitels konstatieren. John Magee
kommt hier zu dem deutlichen Schluss: ,It seems clear that Boethius here trans-
lates for sense rather than for exactness.”3*

Die Miihe, von der Hieronymus spricht, die eine verstandliche und verstehba-
re, an der Textstruktur des Originals orientierte Ubersetzung macht, nimmt Boe-
thius explizit auf sich, auch wenn es griechische Formulierungen gibt, mit denen
eine langere Umschreibung im Lateinischen einfacher wére als die Orientierung
an der Knappheit des Originals.* Solange er dabei aber verstandlich bleibt, zieht
er die stilistische Orientierung an der pragnanten Ausdrucksweise des Originals
einer eleganteren langeren Umschreibung vor. Wenn er jedoch fiirchtet, dass eine
Ubertragung einer stilistischen Auslassung im Original das Verstandnis fiir den
lateinischen Leser verunmoglicht, fiigt er in der Ubersetzung auch den lateini-
schen Begriff fiir den Gedanken ein, auch wenn in seinem griechischen Text dafiir
keine Vokabel an der betreffenden Stelle steht. Entscheidend ist fiir ihn erstens,
dass der Gedanke tiibersetzt wird, und zweitens, dass die Ubersetzung fir seine
Leser verstandlich ist. Ein wunderbares Beispiel fiir dieses Vorgehen reflektiert
Boethius in seinem ersten Kommentar zum fiinften Kapitel von De interpretatione:

,Aristoteles” Text verhalt sich hier nicht so, wie wir ihn oben gesetzt ha-
ben, sondern er lautet vielmehr so: etenim hominis, si non aut est aut erit aut

32 Vgl. oben Abschnitt 4.4, S. 100ff.

33 Vgl. oben S. 110f.

34 John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 51, Fn. 4.

35 Vgl. Boeth., in PH2, 70,20-71,3: ,,Er benutzt eine neue und iiberraschende Phrase: das, was
umgibt. Und ich konnte es mit Blick auf das, was die lateinische Sprache erlaubt, nur mit
viel Miithe und nach langer Uberlegung mit diesem einzigen Ausdruck iibersetzen. In grie-
chischer Sprache ist das viel leuchtender ausgedriickt, dort steht namlich: T« d¢ tov TéoLE.
Derjenige, der im Griechischen kundig ist, erkennt, dass das um Langen besser klingt.” (et
novo admirabilique sermone usus est: quod conplectitur. et nos id quantum Latinitas passa
est transferre diu multumque laborantes hoc solo potuimus, Graeca vero oratione luculenti-
us dictum est. ita enim habet T d¢ Tov méQLE. quod qui Graeca linguae peritus est quantum
melius Graeca oratione sonet agnoscit.) Vgl. zur Entwicklung der Wortwahl Boethius” an
dieser Stelle auch John Magee, On the Composition and Sources of Boethius” Second Peri
Hermeneias Commentary, S. 16.



138 Boethius’ Ubersetzungstheorie und -praxis

fuit und so weiter. Die Auslassung des Philosophen muss so verstanden
werden, dass er hier iiber die ratio spricht, d. h. {iber die Definition, die die
Griechen logos nennen. Aber da er gerade den Satz behandelt hat, der bei
den Griechen genauso, namlich als logos bezeichnet wird, und jetzt aber
uber die ratio des Menschen, d.h. tiber die Definition reden méochte [...],
gebraucht er nun ein allgemeines Wort und verweist zurtick auf logos, wor-
iiber er weiter oben geredet hat, um diesmal jedoch nicht auf die Bedeu-
tung und das Verstandnis von Satz, sondern vielmehr auf die Bedeutung
von ratio zu verweisen. Diese Erklarung soll nun all diejenigen Experten
des Griechischen zufrieden stellen, die mir vorwerfen, dass ich ein Wort in
meiner Ubersetzung hinzugefiigt habe, welches sich nicht im griechischen
Text befindet. Ich habe namlich das Wort mit Blick auf ein leichteres Ver-
standnis des Lateinischen hinzugefiigt, da es fiir diejenigen, die iiber den
Satz reden, nicht moglich ist, gedanklich von oratio zu ratio zu gelangen,
wenn dieses Wort (scil. ratio) nicht hinzugefiigt wurde.”*

Dieses Zitat” bestitigt erstens Boethius’ Anspruch an seine eigenen Ubersetzun-
gen, wie er ihn in seinem zweiten Kommentar zur Eisagogé formuliert hat, ndm-
lich dass seine Ubersetzungen fiir den nur Latein verstehenden Leser auch ohne
Kenntnis und Verstandnis des griechischen Originals verstehbar sein sollen.
Zweitens deutet die Entschuldigung gegeniiber den vorweggenommenen An-
schuldigungen moglicher Ubersetzungsexperten die enormen Anspriiche seiner
Zeit an die Exaktheit einer wortgetreuen Ubersetzung an. Drittens aber verdeut-
licht die Passage, dass Boethius Sinnerhalt und Verstehbarkeit einer wortwortli-
chen Exaktheit vorzieht, ohne dabei den Mafistab der Ubersetzung an Kriterien
der Eleganz der Sprache zu legen.

Vier Typen des Umgangs mit Ubersetzungen im engeren Sinn
Fiir die konkrete Ubersetzung im engeren Sinn lassen sich bei Boethius folgen-

de Félle beobachten, wie er mit dem Anspruch einer Wort-fiir-Wort-Ubersetzung
umgeht.

36 Vgl. Boeth., in PH1, 72,23-73,13: Aristotelis Graecus textus non habet ita ut nos supra posui-
mus, sed hoc modo: etenim hominis, si non aut est aut erit aut fuit et cetera, subintellegen-
dum relinquente philosopho, quod de ratione diceret id est definitione quam Graeci A6yov
dicunt. sed cum supra de oratione tractasset, quae apud illos eodem modo Adyoc vocatur,
dum de hominis ratione id est definitione vellet dicere, [...] communione vocabuli usus ad
Adyov de quo superius tractabat rettulit, ut non orationem intellegeremus, sed potius ratio-
nem. de qua re illis nunc satisfacimus, si qui Graecae orationis periti nos forte culpabunt,
cur quod illic non fuit nostrae translationi adiecerimus. nos enim ad faciliorem intellectum
Latinae orationi famulantes hoc adposuimus, quia de oratione loquentibus intellectus ad
rationem, nisi id esset adiectum, transferri non poterat.

37 Vgl. auch die ausfiihrliche Analyse dieser Passage von John Magee, On the Composition and
Sources of Boethius’ Second Peri Hermeneias Commentary, S. 16 ff.



Vom wort- und sinngetreuen Ubersetzen 139

Erstens: Die Ubersetzung bereitet ihm sprachlich keine Probleme und Boethi-
us widmet sich der inhaltlichen Interpretation. Das gilt fiir die tiberwiéltigende
Mehrheit seiner Ubersetzungen. Hier unterscheidet er sich kaum von seinen
griechischsprachigen Vorgangern. Einzig im Diskussionsstand zeigen sich Un-
terschiede, die jedoch nicht der Sprachbarriere geschuldet sind, sondern dem
Umstand, dass das Publikum, fiir das Boethius schreibt, mit der aristotelischen
Kommentartradition génzlich unerfahren ist und Boethius diesbeziiglich weni-
ger voraussetzungsreich argumentieren kann als beispielsweise Ammonios. So
erkldrt Boethius an einigen Stellen nicht nur die sachlichen Zusammenhange und
Hintergriinde des Geschriebenen, sondern auch die (philosophie-)historischen.
Damit macht er nicht nur den Zusammenhang zwischen Worten, Gedanken und
den Dingen begreiflich, sondern begriindet auch, warum Aristoteles in einem
Werk iiber den Aussagesatz {iberhaupt auf diesen Zusammenhang verweist:

,WEeil dies bei den édlteren Philosophen bis in die Zeit des Aristoteles hin-
ein ein Streitpunkt darstellte, war es notwenig fiir jeden, der Nomina und
Verba als bezeichnende definieren wollte, zuerst zu erklaren, worauf diese
iiberhaupt verweisen.”*

Den Grund fiir einige AuBerungen des Aristoteles miisse man folglich in dem
Diskussionsstand der Zeit suchen, den Boethius fiir sein in dieser Hinsicht un-
kundiges Publikum aufarbeitet. Entsprechend gibt er zusatzlich jahrhunderte-
alte Debatten zwischen Aristotelesauslegern unter sich oder zwischen peripa-
tetischen, akademischen und hellenistischen Schultraditionen wieder, auf die
Ammonios verzichten kann, weil sie bekannt, bereits geklart oder nicht mehr
aktuell sind.* Ansonsten unterscheidet sich Boethius, in der Art, wie er mit dem
zu kommentierenden Text umgeht, in den meisten Fallen nicht von seinen grie-
chischsprachigen Vorgangern. Er stellt ein aristotelisches Lemma in Uberset-
zung zur Verfiigung und differenziert inhaltlich, ohne das Ubersetzen zu the-
matisieren. In wenigen Fallen fiigt er, ohne zu Problematisieren, in Einschiiben
das griechische Wort fiir einige Begriffe ein, z. B.: ,,...imaginationens, quas Graeci
pavtaolac nominant [...] “* oder: ,, [...] locutio fit quae Graece dicitur AéEic. lo-

38 Boeth., in PH2, 27,6-10: cum igitur ista esset contentio apud superiores et haec usque ad
Aristotelis pervenisset aetatem, necesse fuit qui nomen et verbum significativa esset defini-
turus praediceret quorum ista designativa sint.

39 Zum Unterschied der historischen Gegebenheiten beider Kommentare, vgl. auch John Ma-
gee, On the Composition and Sources of Boethius” Second Peri Hermeneias Commentary,
S.44. Zu den Funktionen der Wiedergabe der Position fiir das padagogische Konzept Boe-
thius” vgl. unten Abschnitt 5.4, S. 150ff. Zu den Quellen vgl. unten S. 163ff.

40 Dies verwundert wenig, da er sich explizit an diese, insbesondere an Porphyrios, orien-
tiert, vgl. Boeth., in PH2, 7,5-7: cuius expositionem nos scilicet quam maxime a Porphyrio
quamquam etiam a ceteris transferentes Latina oratione digessimus. Oder auch: Simpl. in
cat. 160A: Haec quidem est tempori introductionis, et simplicis expositionis apta sententia,
quam nos nunc Porphyrium sequentes, quod videbatur expeditior esse planiorque digessi-
mus. Vgl. ausfiihrlich zum Umgang mit anderen Interpreten unten Abschnitt 5.4, S. 150ff.

41 Boeth., in PH2, 27,26-28,1.



140 Boethius’ Ubersetzungstheorie und -praxis

cutio enim est articulata vox (neque enim hunc sermonem id est Aé¢Ev dictionem
dicemus, idcirco quod @dotv dictionem interpretamur, Aé&wv vero locutionem).” *?

Bisweilen entdeckt er in einigen der wenigen lateinischen Ubersetzungen eines
Vorgédngers haarstraubende Fehler, die er dann auch thematisiert. Beispielhaft
hierfiir ist eine Ubersetzung der porphyrischen Einleitung in die Logik durch
Victorinus, deren Mangelhaftigkeit Boethius erst dazu bringt, ausschliefslich mit
eigenhindig angefertigten Ubersetzungen zu arbeiten. So setzt Victorinus das
griechische analogon mit alogon gleich, tibersetzt analogon mit inrationabilis (unbe-
stimmt) statt mit proportionabilis (verhaltnismé&fig) und definiert sinnwidrig das
aristotelische eidos, also die Formbestimmtheit eines jeden Korpers, als frei von
logos, als unbestimmt.*

In all den hier angesprochenen Fillen stellt die Ubersetzung fiir Boethius kein
offenkundiges Problem, keine Hiirde dar. Verweise zu griechischen Begriffen
werden entweder iibergangen, da er ohnehin bei seinen Lesern Griechischkennt-
nisse nicht voraussetzt, oder nur fufinotenartig angefiihrt. Auch im letzten Fall,
dem der Verbesserung eines Vorgangers, ist die Lage derart deutlich, dass es kei-
ne iibersetzungstheoretischen Diskussionen gibt. Boethius konzentriert sich also
iiberwiegend auf die Diskussion des Inhalts, ohne seine Ubersetzungspraxis zu
thematisieren. In den Ergebnissen ist er damit in derselben Weise iiberzeugend
oder streitbar wie seine griechischsprachigen Vorgéanger.

Anders sieht es, zweitens, dort aus, wo er eventuelle Ubersetzungsschwierig-
keiten schweigend tibergeht und sprachliche Differenzierungen des Originals
durch eine einheitliche Ubersetzung einebnet. Gerade weil er um jedes Wort
ringt und fiir jedes Wort ein in der Nuance passendes Pendant im Lateinischen
sucht, ist es besonders auffallend, wenn er beispielsweise die beiden verschiede-
nen Worte, die Aristoteles fiir Zeichen verwendet, mit einem einzigen iibersetzt.
Da Boethius fiir mehrere Jahrhunderte die Grundlage fiir die Aristoteles-Lektiire
im Lateinischen darstellte, ebnete er hierdurch fiir zahlreiche Generationen einen
Unterschied ein, den Aristoteles scheinbar machte. Auf die Griinde fiir Boethi-
us’ Entscheidung sind wir bereits ausfiihrlich eingegangen.** Der zentrale Punkt
ist hier fiir uns, dass Boethius eine Entscheidung traf und mit seiner Interpre-

42 Boeth., in PH2, 5,4-8.

43 Vgl. Boeth,, in Isag. 1, 95,11-96,5: eodem enim modo ex materia et figura species cuiuscum-
que illius fictionis formata est, quemadmodum ex genere uel differentiis species cuiuscum-
que illius animantis inanimantisue formatur. quod Victorinus scilicet intellexisse minus
uidetur. nam quod Porphyrios dvdAoyov dixit, id est proportionale, ille sic accepit quasi
aAoyov diceret, id est inrationale. adque ideo in loco ubi habet hoc modo scriptum: omnes
namgque res ex forma et materia consistunt, ipsa autem forma inrationabilis est, tollendum
est inrationabilis est et ticendum proportionabilis est. et subterius paululum ubi habet: lam
omne genus simile materiae est et consistit inrationale, tollendum inrationale et ponendum
est proportionale, ut sit et consistit proportionaliter. nam quae proportio est figurae ad ma-
teriam in efficienda cuiuslibet corporis fictione, eadem est proportio differentiae ad genus in
efficienda cuiuslibet specie animati atque inanimati.

44 Vgl. oben Abschnitt 4.4, S. 100ff.



Vom wort- und sinngetreuen Ubersetzen 141

tation — ndmlich derjenigen, die zu dem Schluss kommt, dass die sprachliche
Differenzierung hier keine Rolle spielt — die Aufmerksamkeit des nur lateinisch-
verstehenden Lesers damit von bestimmten, womdglich irrefithrenden Fragen
weglenkte. Wenn hier, wie Umberto Eco es formuliert, von der ,first sad tale of
confusion”,* geschrieben wird oder, wie bei Norman Kretzmann, von einem
schlimmen Fehler mit nachhaltiger Wirkung fiir die Geschichte der Semantik die
Rede ist,* sind diese Urteile vor allem Ergebnisse einer bestimmten Lesart und
Auslegung.

Boethius’ zitiertes Ziel der wortgetreuen, ehrlichen Ubersetzung bleibt eben
nur ein deutlicher, entschuldigender Verweis auf seinen eher trockenen Stil, aber
kein Hinweis darauf, dass Wahrheitstreue mit blofser Worttreue zu erreichen ist.
Die in De interpretatione gegebene Sprachtheorie begriindet die Unmoglichkeit
eines Eins-zu-Eins-Verhéltnisses (Eineindeutigkeit) von Denken und Sprache.
Derselbe Gedanke ldsst sich auch in verschiedenen sprachlichen Ausdriicken
wiedergeben. Boethius, das zeigt dieses Beispiel deutlich, erkennt das, bleibt trotz
seiner Orientierung am Wort in seiner Ubersetzung stets auf den Sinn fokussiert
und sieht sich zu der Nachahmung von Unterschieden, die nur die Wortmaterie
betreffen, nicht verpflichtet.

Neben der unbedenklichen. nicht problematisierten Ubersetzung und der
heikleren, nicht problematisierten Ubersetzung gibt es noch die Flle, in denen
Boethius die Ubersetzung explizit problematisiert: Eher unkompliziert sind,
drittens, die Félle, in denen Boethius im griechischen Text ein Wort fiir einen
Gedanken findet, fiir den die lateinische Sprache kein Wort hat. In diesem Fall
umschreibt Boethius den zu benennenden Sachverhalt, verweist auf die Liicke
des lateinischen Vokabulars und schafft dafiir ein neues lateinisches Wort. Hier
bedarf es zusétzlich einer Erklarung. Ein Beispiel dafiir ist Boethius’ Umgang mit
dem griechischen Wort vontd, welches die Dinge bezeichnet, die immer mit sich
selbst identisch und ausschliefllich mit der Vernunft einsehbar sind. Er erklart,
dass er fiir einen solchen Erkenntnisgegenstand keinen lateinischen Ausdruck
finden konnte und sich selbst ein Wort dafiir zusammengestellt hat: intellectibi-
lia — die allein von Geist und Intellekt erfassbaren Dinge.*” Auch wenn das Latei-
nische hierfiir bislang kein Pendant gebildet hatte, fiihrt diese Liicke fiir Boethius
zu keinen Problemen, da er das zu Benennende eindeutig umschreiben und da-
fiir dann einen Begriff einfiihren kann.

45 Umberto Eco, Signification and Denotation from Boethius to Ockham, S. 6.

46 Vgl. Norman Kretzmann, Semantics, History of, in: P. Edwars (Hg.), The Encyclopedia of
Philosophy, Vol. 7, New York / London 1967.

47 Vgl. Boeth., in Isag. 1, 8,11-18: Nont, inquam, quoniam Latino sermone numquam dictum
repperi, intellectibilia egomet mea uerbi compositione uocaui. est enim intellectibile quod
unum atque idem per se in propria semper diuinitate consistens nullis umquam sensibus,
sed sola tantum mente intellectuque capitur. Quae res ad speculationem dei atque ad animi
incorporalitatem considerationemque uerae philosophiae indagatione componitur. quam
partem Graeci OcoAoyilav nominant.



142 Boethius’ Ubersetzungstheorie und -praxis

Problematisch hingegen sind, viertens, diejenigen Ausdrucksformen, bei de-
nen Boethius in seinem Ubersetzungsbemiihen an Grenzen sto8t. Bestimmte For-
mulierungen sind fiir ihn einfach nicht angemessen iibersetzbar, so dass er sich
mit suboptimalen Losungen zufrieden geben muss. Als Beispiel kann folgender
Fall aus seinem De interpretatione-Kommentar dienen:

,Er benutzt eine neue und {iberraschende Phrase: das, was umgibt. Und
ich konnte es mit Blick auf das, was die lateinische Sprache erlaubt, nur mit
viel Miihe und nach langer Uberlegung mit diesem einzigen Ausdruck
iibersetzen. In griechischer Sprache ist das viel leuchtender ausgedriickt,
dort steht namlich: T« d¢ tov TéQLE. Derjenige, der im Griechischen kun-
dig ist, erkennt, dass das um Langen besser klingt.”*®

In den wenigen Féllen, die Boethius explizit macht, betrifft diese Problematik je-
doch vor allem Ausdruck und Stil.* Erkannte Sachverhalte lassen sich umschrei-
ben oder beschreiben und gehen durch die Sprachbarriere nicht verloren.” In
diesem Fall ist die Arbeit des lateinischen und des griechischen Interpreten iden-
tisch. Uniibersetzbar sind hingegen oft stilistische Elemente, d. h. Moglichkeiten,
die die Grammatik der einen Sprache bietet (wie z. B. die Substantivierung von
Adverbien im Griechischen), die die andere nicht hat. Solche kosmetischen As-
pekte spielen jedoch fiir Boethius, wie bereits ausgefiihrt, im Rahmen seines phi-
losophischen Ubersetzungsprojekts eine enorm untergeordnete Rolle.

Ubersetzung im weiteren Sinn

Noch einmal hervorzuheben ist hier, dass fiir Boethius die Ubersetzung eines
platonischen oder aristotelischen Textes nicht mit der wortwértlichen Ubertra-
gung endet. Mindestens die Flankierung der Textiibersetzung durch einen Kom-
mentar setzt er sich in seinem Ubersetzungsprojekt als Ziel. Ubersetzung und
Kommentierung erscheinen in der Ausformulierung seines Plans ganz selbst-

48 Boeth., in PH2, 70,20-71,3: et novo admirabilique sermone usus est: quod conplectitur. et
nos id quantum Latinitas passa est transferre diu multumque laborantes hoc solo potuimus,
Graeca vero oratione luculentius dictum est. ita enim habet tax d¢ Tov téoLE. quod qui Graeca
linguae peritus est quantum melius Graeca oratione sonet agnoscit.

49 Ausfiihrlich zu Boethius’ Verhaltnis zum Lateinischen vgl. unten Abschnitt 5.3, S. 150ff.

50 Der entscheidende Schritt in der Vermittlung findet — unabhédngig von der benutzten Spra-
che — auf dem Weg vom Gedanken zum Wort statt. Hier konnen auch innerhalb einer Spra-
che Missverstdandnisse entstehen, die es durch Be- und Umschreibung zu beheben gilt. Boe-
thius beschreibt diese Problematik explizit, vgl. Boeth., in PH2, 40,12-22: nam et qui dicit ad
unam quamlibet rem commodat animum, scilicet quam intellegens voce declarat, et unum
rursus intellectum quemlibet is qui audit exspectat. quod si, cum uterque ex uno nomine
res diversas intellegunt, ille qui nomen aequivocum dixit designet clarius quid illo nomine
significare voluerit, accipit mox qui audit et ad unum intellectum utrique conveniunt, qui
rursus fit unus apud eosdem illos apud quos primo diversae fuerant animae passiones prop-
ter aequivocationem nominis. Vgl. ausfiihrlich zur Sprachbildung unten S.119ff. sowie zu
den Konsequenzen fiir das Ubersetzungsverstindnis Abschnitt 5.1, S. 125ff.



Vom wort- und sinngetreuen Ubersetzen 143

verstandlich nebeneinander.”" In der Praxis der Umsetzung beliefs Boethius es
nicht bei einer Kommentierung, sondern schuf mehrfach dergleichen zwei, eine
fiir die Einsteiger, eine fiir fortgeschrittene Schiiler, und ergénzte seine Lehre um
weitere selbststandig verfasste Handbiicher und Kompendien.*

Mit Blick auf diese Art der Umsetzung seines Ubersetzungsprojekts wird auch
deutlich, wie wichtig ihm die Vermittlung des platonisch-aristotelischen Den-
kens in seinen Zusammenhangen ist. Er ist sich der Tatsache bewusst, dass der
Weg des Schiilers vom gehorten oder gelesenen Wort zum damit ausgedriickten
Gedanken voller Hindernisse steckt, so dass er es sich zur zentralen Aufgabe
seines Ubersetzungsprojekts macht, die Zusammenhénge verstehbar zu machen,
die in aller Kiirze und Pragnanz in den Texten des aristotelischen Organons zu
finden sind. Boethius kann bei seiner antizipierten Leserschaft jedoch weniger
auf eine lange Schultradition und damit auf Kenntnisse von Texten, Diskussio-
nen und bereits gelosten Problemen setzen und muss seine Ausfithrungen ent-
sprechend ausfiihrlicher gestalten. Bevor wir einen Blick auf die didaktischen
Aspekte im Rahmen seiner Kommentierungstatigkeit werfen, wollen wir den
bildungssoziologischen Voraussetzungen, vor denen Boethius sein Projekt ent-
warf, auf den Grund gehen. Hierfiir soll die Entwicklung des Verhaltnisses der
lateinischen Bildungsschicht zum Griechischen bzw. zur griechischsprachigen
Philosophie skizziert werden, um die formalen Bedingungen seines Projekts im

51 Vgl. Boeth., in PH2, 79,9-80,6: mihi autem si potentior divinitatis adnuerit favor, haec fixa
sententia est, ut quamquam fuerint praeclara ingenia, quorum labor ac studium multa de his
quae nunc quoque tractamus Latinae linguae contulerit, non tamen quendam quodammo-
do ordinem filumque et dispositione disciplinarum gradus ediderunt ego omne Aristotelis
opus, quodcumgque in manus venerit, in Romanum stilum vertens eorum omnium com-
menta Latina oratione perscribam, ut si quid ex logicae artis subtilitate, ex moralis gravitate
peritiae, ex naturalis acumine veritatis ab Aristotele conscriptum sit, id omne ordinatum
transferam atque etiam quodam lumine commentationis inlustrem omnesque Platonis
dialogos vertendo vel etiam commentando in Latinam redigam formam. his peractis non
equidem contempserim Aristotelis Platonisque sententias in unam quodammodo revocare
concordiam eosque non ut plerique dissentire in omnibus, sed in plerisque et his in philoso-
phia maximis consentire demonstrem.

52 Vgl. unten S.150. Vgl. zum Anspruch des dreigestuften Ubersetzungsprojektes Boeth., in
PH2, 250,20-251,15: Est quidem libri hujus (de interpretatione apud Latinos, apud Graecos
vero [Teot éounvelag inscribitur) obscura oratione series obscurissimis adjecta sententiis at-
que ideo non hunc magnis expedissem voluminibus, nisi etiam niliil labori concedens quam
pote planissime quod in prima editione altitudinis et subtilitatis omiseram secunda com-
mentatione conplerem. sed danda est prolixitati venia et operis longi- tudo libri obscuritate
pensanda est. sunt tamen gradus apud nos satisfacientes lectorum et diligentiae et fastidio
cupientium facillime magna cognoscere. huius enim libri post has geminas commentationes
quoddam breviarium facimus, ita ut in quibusdam et fere in omnibus Aristotelis ipsius ver-
bis utamur, tantum quod ille brevitate dixit obscure nos aliquibus additis dilucidiorem se-
riem adiectione faciamus, ut quasi inter textus brevitatem commentationisque diffusionem
medius ingrediatur stilus diffuse dicta colligens et angustissime scripta diffundens. Vgl. zur
Umsetzung u. a. Jonathan Barnes, Boethius and the Study of Logic, S. 74 f. sowie ausfiihrlich
John Marenbon, Boethius, S. 17-42.



144 Boethius’ Ubersetzungstheorie und -praxis

Allgemeinen und seiner padagogischen Mafsnahmen im Besonderen besser ver-
stehen zu kénnen.

5.3 Zur Entwicklung der Bedeutung des Lateinischen
fiir die Philosophie

Entdeckung des Lateinischen als Sprache der Philosophie
in der spaten Republik

Cicero hatte (sich) noch zu rechtfertigen, warum philosophische Texte der Grie-
chen {iberhaupt ins Lateinische {ibertragen werden sollten.® Zwei Dinge spra-
chen namlich dagegen: zum einen der Zweifel am Medium, ob die lateinische
Sprache iiberhaupt in der Lage sei, die philosophischen Differenzierungen des
Griechischen auszudriicken, zum anderen der Zweifel an der Nachfrage, ob phi-
losophische Texte tiberhaupt eine interessierte Leserschaft finden.> So antwortet
Varro in Ciceros Academica auf die Frage, warum er das philosophische Genre in
seinem Schaffen bislang ausgelassen habe, dass er glaube, dass der in der griechi-
schen Philosophie Geschulte ohnehin auf die griechischen Texte zuriickgreifen
werde, wiahrend derjenige, der von der griechischen Bildung abgeschreckt sei,
weder das Interesse noch die intellektuelle Kapazitat fiir die Philosophie auf-
bringen werde.* Den Einwand, dass philosophische Texte auszusparen seien, da
es kein interessiertes Publikum hierfiir gebe, kontert Cicero mit der Forderung,
dass auch philosophische Texte sprachlichen und stilistischen Anspriichen fol-
gen miissten. Denn:

,...] wenn jemand seine Gedanken schriftlich verewigen mochte, der
nicht in der Lage ist, diese weder in eine angemessene Ordnung noch zum
Strahlen zu bringen, noch den Leser durch einen gewissen Genuss anzu-
locken vermag, so stellt das einen mafSlosen Missbrauch von Freizeit und
Wissenschaft dar.”>

53 Vgl. ausfiihrlich hierzu Thorsten Fdgen, Patrii sermonis egestas: Einstellungen lateinischer
Autoren zu ihrer Muttersprache. Ein Beitrag zum Sprachbewufitsein in der rémischen Anti-
ke, Vol. 150, S. 79-105.

54 Vgl. hierzu auch den Einstieg zu Ciceros De finibus bonorum et malorum (Cic. fin. L.1).

55 Vgl. Cicero, Acad., Lii.4: nam cum philosophium viderem diligentissime Graecis litteris ex-
plicatam, existimavi si qui de nostris eius studio tenerentur, si essent Graecis doctrinis eru-
diti, Graeca potius quam nostra lecturos, sin a Graecorum artibus et disciplinis abhorrerent,
ne haec quidem curaturos, quae sine eruditione Graeca intellegi non possunt. itaque ea nolui
scribere quae nec indocti intellegere possent nec docti legere curarent.

56 Cicero, Tusculanae Disputationes, hg. von M. Pohlenz, Leipzig 1918, 1.6: sed mandare quem-
quam litteris cogitationes suas, qui eas nec disponere nec inlustrare possit nec delectatione
aliqua allicere lectorem, hominis est intemperanter abutentis et otio et litteris.



Zur Entwicklung der Bedeutung des Lateinischen fiir die Philosophie 145

Wenn Inhalt und Stil stimmten, sprache nichts dagegen, auch anspruchsvollen
Stoff in lateinischer Sprache wiederzugeben. Denn , gute Dinge, die mit gewahl-
ten Worten wiirdevoll und gldnzend formuliert sind: wer will das nicht lesen?">”

Den Minderwertigkeitsgedanken und der Verachtung gegeniiber der eigenen
lateinischen Sprache und Kultur begegnet Cicero mit ausdriicklichem Bewusst-
sein von der Stdrke der eigenen Sprache: Das Lateinische sei demnach nicht, wie
allgemein geglaubt werde, eine Sprache voller Méngel, sondern vielmehr sogar
wesentlich reicher als das Griechische:®

,Ich habe auch schon oft gesagt, und zwar auch unter Klagen nicht nur
der Griechen, sondern auch derjenigen, die eher Griechen als die Unsri-
gen sein wollen, dass wir an Reichtum der Worter den Griechen nicht nur
nicht unterlegen, sondern hierin ihnen gar {iberlegen sind.”*

Die Aufgabe sei es nun, so Cicero, mithilfe dieser reichen Sprache auch Diszipli-
nen zu behandeln, die bislang vorrangig und fast ausschliefilich in griechischer
Sprache diskutiert worden seien, ohne dabei jedoch krampthaft auf diejenigen
Begriffe zu verzichten, die durch alltdglichen Gebrauch bereits Teil der lateini-
schen Sprache geworden sind, wie z. B. Philosophie, Rhetorik oder Grammatik.

Etablierung des Lateinischen in der frithen Spitantike

Wir konnen hier leider unmoglich die Entwicklung der lateinischsprachigen Phi-
losophie von Cicero bis Boethius detailliert nachzeichnen,® doch wenigstens die
Tendenz deutlich markieren. Ciceros Plddoyer fiir das Lateinische und seine ge-
leistete Pionierarbeit entfalteten langsam aber stetig ihre Wirkung. Wahrend im
dritten Jahrhundert die Liturgie in der Rdmischen Kirche noch auf Griechisch ge-
feiert wurde und Plotin seinen Unterricht in Rom in griechischer Sprache durch-
flihrte,® verringerte sich das Gewicht des Griechischen fiir das intellektuelle

57 Cic. fin. 1.8: res vero bonas verbis electis graviter ornatque dictas quis non legas?

58 Vgl. Cic. fin. 1.10: Latinam linguam non modo non inopem, ut vulgo putarent, sed locupletio-
rem etiam esse quam Graecam.

59 Cic. fin. IIL.5: et quoniam saepe diximus, et quidem cum aliqua querela non Graecorum
modo, sed eorum etiam, qui se Graecos magis quam nostros haberi volunt, nos non modo
non vinci a Graecis verborum copia, sed esse in ea etiam superiores.

60 Vgl. Cic. fin. IIL5.

61 Einen guten Uberblick iiber den Bildungs- und Philosophiebetrieb im kaiserzeitlichen und
spatantiken Rom bieten Johannes Hahn, Der Philosoph und die Gesellschaft. Selbstver-
standnis, 6ffentliches Auftreten und populédre Erwartungen in der hohen Kaiserzeit, Stutt-
gart 1989; Ilsetraut Hadot, Der Philosophische Unterrichtsbetrieb in der Romischen Kaiser-
zeit; Edward J. Watts, City and school in late antique Athens and Alexandria, Berkeley, Los
Angeles, London 2006, S. 1-23 sowie Johannes Hahn, Aristokratie und Philosophie im Impe-
rium Romanum: Philosophische Bildung, soziale Identitat und Elitekultur in der Kaiserzeit,
in: Gymnasium 117, 2010, S. 425-450.

62 Vgl. hierzu John Morrhead, Boethius’ Life and the World of Late Antique, in: John Marenbon
(Hg.), The Cambridge Companion to Boethius, Cambridge University Press, 2009, S.24-28.



146 Boethius’ Ubersetzungstheorie und -praxis

Leben in Rom fortan immens.® Augustinus lernte im vierten Jahrhundert zwar
im Rahmen der romischen Schultradition noch Griechisch,® entwickelte aber
hierin nicht sonderlich viel Leidenschaft und Expertise.®® Dies musste er auch
nicht mehr tun, um sich philosophisch bilden zu kénnen, da all seine theologi-
schen® und philosophischen Grundlagentexte bereits auf Latein vorlagen. Bei
Platon griff er auf Ciceros, Chalcidius’ oder Apuleius’ Ubersetzungen zuriick; fiir
die aristotelischen Kategorien hatte er Zugriff auf die Ubersetzung von Marius
Victorinus. Ebenfalls profitierte er von dessen Ubersetzung der Plotinschriften.
Auch Porphyrios und Asklepios las er in lateinischer Ubersetzung.?” Die grund-
sétzlichen Einwédnde gegen die Potenz des Lateinischen, bestimmte Textsorten
angemessen ausdriicken zu konnen, sind gewichen, auch wenn Augustinus
selbst noch die Klarheit des Griechischen hervorhebt® und in bestimmten Fillen
das Defizit der lateinischen Sprache fiir die angemessene Erfassung vor allem der
griechischen Partikeln oder bestimmter philosophischer Termini benennt.® Eine
allgemeine Ungeeignetheit der lateinischen Sprache fiir die Philosophie der Grie-
chen wird nicht mehr attestiert. Im Gegenteil: Die Nachfrage ist vorhanden und
Ubersetzungen ins Lateinische werden gefordert, nicht nur von den alten ,Klas-
sikern’, auch von aktuellen Texten. Augustinus spricht die Hiirde, die die grie-
chische Sprache mittlerweile fiir die Kenntnisnahme von bestimmten Schriften
hat, selbst an und fordert als Konsequenz keineswegs eine bessere Ausbildung
im Griechischen, sondern die Erstellung von Ubersetzungen, um den Zugang

63 Vgl. Pierre Courcelle, The Latin Writers and Their Greek Sources, Cambridge 1969, S. 131-148.

64 Vgl. u. a. Augustinus, Confessionum libri XIII (Confessiones), hg. von M. Skutella, Stuttgart
1969, 1.23.

65 Vgl. u. a. seine Selbstauskiinfte in Augustinus, Contra litteras Petiliani, Epistula ad catholi-
cos de secta Donatistarum, Contra Cresconium grammaticum et Donatistam, CSEL 52, hg.
von M. Petschenig, Wien 1909, 2,91 sowie insb. Augustinus, De Trinitate Libri XV, CCL 50,
hg. von W. J. Mountain, Turnholt 1968, 3,1; ausfiihrlich zum Griechischen des Augustinus
Henri-Irénée Marrou, Augustinus und das Ende der antiken Bildung, Paderborn/Miin-
chen/Wien / Ziirich 1982, S.25-41, insb. S.28: , Die Texte zeugen fiir eine gewisse Sprach-
kenntnis, lassen jedoch nicht auf eine wirkliche Sprachbeherrschung, auf echte Vertrautheit
mit griechischem Denken und Schrifttum schliefen.” Vgl. auch Pierre Courcelle, The Latin
Writers and Their Greek Sources, S. 149-196. Einen ausfiihrlichen Uberblick zur Forschungs-
diskussion der augustinischen Sprachkenntnisse findet sich bei Rebekka S. Schirner, Inspice
diligenter codices Inspice diligenter codices. Philologische Studien zu Augustins Umgang
mit Bibelhandschriften und -libersetzungen, 2015, S. 357-361.

66 Bei den christlichen Autoren bevorzugte er die lateinischen Kirchenviter oder die iibersetz-
ten Schriften der griechischen, vgl. Henri-Irénée Marrou, Augustinus und das Ende der
antiken Bildung, S.33. Zum Umgang Augustinus’ mit den Bibeliibersetzungen vgl. sehr de-
tailliert Rebekka S. Schirner, Inspice diligenter codices.

67 Vgl. hierzu Henri-Irénée Marrou, Augustinus und das Ende der antiken Bildung, S. 30-34.

68 Vgl. Augustinus, De Civitate Dei XII, hg. von B. Dombart und A. Kalb, Leipzig 1927/1928, 8,2.

69 Vgl. Thorsten Fogen, Patrii sermonis egestas: Einstellungen lateinischer Autoren zu ihrer
Muttersprache. Ein Beitrag zum Sprachbewuf$tsein in der rémischen Antike. Vol. 150, S. 222.



Zur Entwicklung der Bedeutung des Lateinischen fiir die Philosophie 147

auch denjenigen zu ermdoglichen, denen die Zeit oder die Kenntnisse fehlen, das
Griechische in grofierem Umfang zu verstehen.”

Zunehmende Verdringung des Griechischen am Ende der Spitantike

Weitere 150 Jahre spéter lassen sich drei Tendenzen feststellen. Erstens, das La-
teinische hat sich unabhidngig vom behandelten Gegenstand als die Bildungs-
sprache fiir alle Bereiche durchgesetzt, so dass ausreichende Kenntnisse des
Griechischen auch in héheren Bildungskreisen nicht mehr als selbstverstandlich
vorausgesetzt werden konnten.” Obgleich sich im sechsten Jahrhundert unter
der Politik Theoderichs zunéchst eine neue Offenheit und Neugier gegeniiber der
griechischen Sprache und Literatur in Italien entwickelte und vor allem im Kreis
um Symmachus, Boethius und Cassiodor” das Interesse an und die Vermittlung
von griechischer Kultur neu aufbliihte,” konnten Griechischkenntnisse nun
kaum mehr vorausgesetzt werden, so dass die Starkung und Einfiithrung griechi-
scher Bildungskultur in jener Zeit nicht durch Intensivierung des Griechischun-
terrichts, sondern vor allem iiber Ubersetzungsprojekte angestrebt wurde.” Als
Liturgiesprache hatte sich das Lateinische fest etabliert und die Vorbehalte ge-
geniiber einer grundsatzlichen Diirftigkeit des Lateinischen” im Vergleich zum
Griechischen, so dass bestimmte Themen von einer Behandlung in lateinischer
Sprache ausgeschlossen waren, haben sich ganzlich aufgeldst.

Boethius selbst hebt zwar an wenigen Stellen die sprachliche Eleganz und
Ausdrucksmoglichkeit des Griechischen fiir bestimmte Félle gegeniiber dem La-

70 Vgl. z. B. seinen Brief an Hieronymus, mit der Bitte, die Lehren der &stlichen Haretiker zu-
sammenzufassen: Augustinus, Epistulae 31-123, CSEL 34 /2, hg. von A. Goldbacher, Wien
1898, 40,6: in notitiam eorum quibus aut non vacat propter alia negotia, aut non valent prop-
ter alienam linguam tam multa legere atque cognoscere.

71 Vgl. John Morrhead, Boethius” Life and the World of Late Antique, S.27. Vgl. Courcelles
Studie ,Greek Studies in Italy” in Pierre Courcelle, The Latin Writers and Their Greek Sourc-
es, 5.131-148, insb. das Fazit: “We may measure the sharp decline that the invasions of the
barbarians produced in succeeding generations and the danger to which culture, recently
still so flourishing, was exposed. It is no exaggeration to say that in the middle of the fifth
century, apart from a few experts, the most cultured men in Italy, whether lay or cleric, had
become incapable of reading Greek and that the concept of culture itself was compromised
thereby.” Pierre Courcelle, The Latin Writers and Their Greek Sources, S. 148.

72 Vgl. u.a. zum platonischen Kern der cassiodorischen Bildungsgemeinschaft Giinter Lud-
wig, Cassiodor. Uber den Ursprung der abendlandischen Schule, Frankfurt am Main 1967,
S.150.

73 Vgl. Pierre Courcelle, The Latin Writers and Their Greek Sources, S.274 f.: It was the era of
the triumph of Hellenism in Italy [...] the real artisan of the renaissance in literature and
science is Boethius. He had a clear consciousness that Hellenic literature alone could help to
raise the level of studies in the west, and he tried to establish a Latin scholasticism similar to
that which then prevailed in the Hellenic East.

74 Vgl. auch Pierre Courcelle, The Latin Writers and Their Greek Sources, S.330: “Was it not
illogical to want to restore Greek culture by means of translations?”

75 Zum Thema der Diirftigkeit der lateinischen Sprache, der Patrii Sermonis Egestas, vgl. aus-
fiihrlich Thorsten Fogen, Patrii sermonis egestas: Einstellungen lateinischer Autoren zu ih-
rer Muttersprache. Ein Beitrag zum SprachbewufStsein in der romischen Antike. Vol. 150.



148 Boethius’ Ubersetzungstheorie und -praxis

teinischen hervor.” Auch bemangelt er vereinzelt fehlende etablierte Begriffe, so
dass er selbst erst Neubildungen oder metaphorische Ubertragungen vornehmen
muss, um Fremdworter zu vermeiden.”” Zusatzlich widerspricht er vor allem ex-
plizit der ciceronischen Polemik, dass das Griechische ausdrucksarmer als das
Lateinische sei.” Doch ein grundsétzlicher Einwand, mittels lateinischer Sprache
philosophische Zusammenhange nur ungentiigend darstellen zu kénnen, findet
sich bei ihm nicht.” Das widersprdache sowohl seinen sprachtheoretischen Er-
orterungen als auch seiner Ubersetzungspraxis, da die Bindung zwischen Ge-
danken und Worten keine natiirliche und feste, sondern eine konventionelle und
damit sowohl auflos- als auch neu herstellbare sei. Konzepte, zu denen es in einer
Sprache keine Begriffe oder mehrdeutige Begriffe gibt, miissen demnach, wie wir
bereits sahen, durch Wortneuschopfungen inklusive Erklarungen oder durch
Umdeutung, Bedeutungserweiterung oder Bedeutungsbeschrankung etablierter
Vokabeln eingefiihrt werden.

Das Problem fiir den philosophisch interessierten lateinischsprechenden
Biirger besteht demnach nicht in der Minderwertigkeit der eigenen Sprache,
sondern, und das ist die zweite zu beobachtende Tendenz, in der zuriickgehen-
den Verfiigbarkeit der griechischen, paganen Texte.* Boethius” Anspruch, sei-

76 Vgl. u. a. Boeth., in PH2, 70,20-71,3.

77 Vgl. Boeth,, in Isag. 1, 8,11-18 oder Boethius, Contra Eutychen et Nestorium, in: Michael El-
sasser (Hg.), Die theologischen Traktate: lateinisch-deutsch, Hamburg 1988, 23-29: Longe
vero illi signatius naturae rationalis individuam subsistentiam vtoot&oews nomine voca-
verunt; nos vero, per inopiam significantium vocum, translatitiam retinuimus nuncupatio-
nem, eamque quam illi bmdotaowv dicunt, personam vocantes. Sed peritior Graecia sermo-
num, tooTaov vocat individuam subsistentiam.

78 Vgl. Boeth., Contra Eutych. 57-62: Neque enim verborum inops Graecia est, ut Marcus Tulli-
us alludit; sed essentiam, subsistentiam, substantiam, personam totidem nominibus reddit:
essentiam quidem ovotay, subsistentiam vero ovolwoty, substantiam vGoTAOLY, personam
npoowmov appellans.

79 Bei Cassiodor findet sich gar ein Lob an Boethius, er hitte durch seine Ubersetzung den
nunmehr blof lateinischsprechenden Sizilianern ihren Archimedes zuriickgegeben, vgl.
Cassiodorus, Auctores antiquissimi 12: Cassiodori Senatoris Variae, Monumenta Germa-
niae Historica, hg. von Theodor Mommsen, Berlin 1898, ep. 45 = PL69, 539C: Sic enim Athe-
niensium scholas longe positus introisti; sic palliatorum choris miscuisti togam, ut Grae-
corum dogmata doctrinam feceris esse Romanam. Didicisti enim qua profunditate cum suis
partibus speculativa cogitetur; qua ratione activa cum sua divisione discatur: deducens ad
Romuleos senatores quidquid Cecropidae mundo fecerant singulare. Translationibus enim
tuis Pythagoras musicus, Ptolemaeus astronomus leguntur Itali. Nicomachus arithmeticus,
geometricus Euclides audiuntur Ausoniis. Plato theologus, Aristoteles logicus Quirinali
voce disceptant. Mechanicum etiam Archimedem Latialem Siculis reddidisti.

80 Vgl. trotz der kurzzeitigen, verhaltnismagligen Bliite des Hellenismus im spaten fiinften
Jahrhundert (Pierre Courcelle, The Latin Writers and Their Greek Sources, S.273-275) Boe-
thius’ Reflexion auf den prekdren Status dieses Wissens, die im eigenen Anspruch, die Ab-
héangigkeit vom griechischen Text zu verringern (Boeth., in Isag. 2, 135,5-13), sowie in dem
Vorhaben, den Reichtum der griechischen Literatur den Rémern iiberhaupt erst verfiigbar
zu machen, zum Ausdruck kommt (vgl. Boeth., De arith., 3,6-11: Haec ipse considerans at-
tuli non ignava opum pondera, quibus ad facinus nihil instructius, cum habendi sitis in-
canduit, ad meritum nihil vilius, cum ea sibi victor animus calcata subiecit, sed ea, quae



Zur Entwicklung der Bedeutung des Lateinischen fiir die Philosophie 149

ne Ubersetzungsarbeit so griindlich zu machen, dass die Abhangigkeit von der
Verfiigbarkeit der Originaltexte zuriickgeht, kann auch als Reaktion auf diese
Entwicklung verstanden werden, die nicht nur ein Ergebnis der politischen
Umstande ist, sondern auch mit den beiden anderen zu beobachtenden Tenden-
zen in Wechselwirkung steht.

Denn sowohl der Riickgang der griechischen Sprachkenntnisse als auch
—und das ist die dritte Tendenz — die Fokussierung des Bildungsinteresses auf
rhetorische Kenntnisse fithren zu einem deutlichen Motivationsverlust fiir die
Sammlung und Beschaffung von griechischsprachigen Texten zu anderen Bil-
dungsinhalten. Diese dritte Tendenz einer Verengung des Interesses innerhalb
der lateinischsprachigen Welt im Kontext der freien Kiinste auf die Ausbildung
und Wertschédtzung der Rhetorik findet ihren Ausdruck nicht nur in den Brie-
fen Cassiodors, der vom mangelnden Interesse der Romer an den mathemati-
schen Wissenschaften berichtet.® Auch Boethius selbst sorgt sich ausdriicklich
darum, dass das Wissen um die bedeutsameren, fiir die Bildung des Menschen
entscheidenden Inhalte verloren gehe. Viele Dinge wiirden zwar in seiner Zeit
fiir wissenswert erachtet und im Bildungssystem gepflegt, ohne aber dass es ein
Wissen oder eine passende Wissenschaft dazu gebe, wahrend die Wissensgegen-
stande, die dazu taugten, Wissen zu erzeugen und den Menschen zu bilden, ver-
nachldssigt wiirden. Damit drohten auch auch das Wissen und ganze Diszipli-
nen — Boethius hat hier vor allem die mathematischen und logischen Disziplinen
im Sinn - verloren zu gehen:

~Meine Sorge ist grof3, dass dieses Schicksal auch all diejenigen Diszipli-
nen ereilt, die mit besonderem Recht als die freien Kiinste bezeichnet wer-
den.”#?

ex Graecarum opulentia litterarum in Romanae orationis thesaurum sumpta conveximus.)
Vgl. hierzu auch die Verweise von Jonathan Barnes, Boethius and the Study of Logic, S. 86,
Fn. 4 auf Cassiodorus, Institutiones divinarum et saecularium litterarum. Einfithrung in die
geistlichen und weltlichen Wissenschaften, Fontes Christiani 1/2, hg. von Wolfgang Biirs-
gens (und iibers.), Freiburg 2003, 1,9,5 und 1,13,2 sowie Pierre Courcelle, The Latin Writers
and Their Greek Sources, S. 141-149.

81 Cassiodorus, Variae, ep. 52 = PL69, 607C: Nam disciplinae illae, toto orbe celebratae, non
habent hunc honorem. Arithmeticam dicis, auditoriis vacat. Geometria, cum tantum de coe-
lestibus disputat, tantum studiosis exponitur. Astronomia et musica discuntur ad scientiam
solam.

82 Vgl. Simpl. in cat. 230C: Scibile ergo et scientiam non esse simul illa res probat, quod si quis
rem scibilem tollat, scientiam quoque sustulerit. Nulla potest enim scientia permanere, si
res quae sciri possit intereat. At si scibile esse constituas, non omnino scientia consequitur.
Infantibus enim ea nobis quae nunc novimus erant, et in suae naturae substantia permane-
bant, sed eorum apud nos scientia non erat. Multae quoque sunt artes, quas esse quidem
in suae naturae ratione perspicimus, quarum neglectus scientiam sustulit. Multumque ego
ipse iam metuo ne hoc verissime de omnibus studiis liberalibus dicatur. Quocirca si et scien-
tiam sublatum scibile perimit, et illatum scibile scientiam non infert, neque constituit, prius
est id quod sciri potest quam illud quod comprehendere videlicet atque complecti notitia.



150 Boethius’ Ubersetzungstheorie und -praxis

Diese Befunde nun — der Riickgang der Griechischkenntnisse, der Riickgang des
Interesses an den Inhalten der platonischen Bildungstradition sowie der Riick-
gang der Verfiigbarkeit der entsprechenden Originaltexte — pragen die Umset-
zung des boethianischen Ubersetzungsprojekts sowohl mit Blick auf seinen An-
trieb und seine Motivation als auch mit Blick auf die Aspekte seiner didaktischen
Methoden.

5.4 Didaktische Aspekte der boethianischen Ubersetzungspraxis

Boethius schlief8t folglich mit seinem Vorhaben in verschiedenen Hinsichten an
die im vorigen Abschnitt beschriebene Entwicklung der philosophischen Bildung
im lateinischen Sprachraum an. Vordergriindig und offensichtlich ist der Akt des
Ubersetzens im engeren Sinne eine Antwort auf die schwindenden Griechisch-
kenntnisse und die zuriickgehende Verfiigbarkeit von Texten. Boethius mochte
die platonisch-aristotelische Bildungstradition fiir den lateinischsprachigen Kul-
turraum bewahren. Ein Teil dieses Vorhabens ist die Sicherung und Verfiigbar-
machung des Bestandes der Grundlagentexte durch Ubersetzung.®

Propéddeutische Bildungsmafinahmen und adressatengerechte Lehre

Der zweite, unmittelbar mit dem ersten verkniipfte Teil besteht aus dem brei-
ten Verstandnis von Ubersetzung und beinhaltet alle Aspekte der Forderung der
Zuganglichkeit zu den Gedanken, die in diesen Grundlagentexten ihren Aus-
druck finden. Hierzu zédhlen nicht nur die Kommentierungstitigkeiten zu den
Grundlagentexten selbst, sondern auch alle pddagogischen Mafinahmen, die
die Zugénglichkeit vorbereiten und fordern. Boethius kennt die propadeutische
Funktion der quadruvialen, mathematischen Wissenschaften fiir eine gelingen-
de Bildung des Menschen innerhalb der platonischen Bildungstradition,® ist
besorgt ob des mangelnden Interesses an deren Inhalten in Rom und stellt ent-
sprechend auch Einstiegstexte in lateinischer Sprache fiir den die Philosophie
vorbereitenden mathematischen Unterricht zur Verfiigung. Die Vermittlung der
aristotelischen Logik flankiert er mit Einfiihrungsschriften zur Logik, wiahrend
er die Kommentierung der Grundlagentexte selbst zweistufig aufbaute bzw. auf-
bauen wollte. Ein Kommentar fiir Einsteiger mit einer Einfiihrung in die Proble-
me und Begrifflichkeiten gehe demnach einem tiefergehenden Kommentar fiir
fortgeschrittene Schiiler voraus. Am deutlichsten beschreibt Boethius den An-
spruch seines gestuften Ubersetzungsprojekts zu Beginn des vierten Buches des
zweiten De interpretatione-Kommentars. Demnach habe er unterschiedliche An-
spriiche bei den Lesern zu befriedigen: Mit seinem zweiten Kommentar reiche er
die Tiefe und Feinheiten der Probleme des Textes nach, die er in seinem ersten
Kommentar ausgelassen habe. Fiir ein leichteres Verstandnis hingegen plane er

83 Vgl. Boeth., in PH2, 79,9-80,6.
84 Zentraler Text dieser Tradition ist das VII. Buch der platonischen Politeia.



Didaktische Aspekte der boethianischen Ubersetzungspraxis 151

zusatzlich zu der Kommentierung die Erstellung einer Zusammenfassung (bre-
varium), in der er sich vom schwierigen Wortlaut des Originaltextes zu l6sen ge-
dachte, um die Argumentation leichter nachvollziehbar zu gestalten.®

Von seiner Bearbeitung der Eisagogé und von De interpretatione sind auch je-
weils beide Kommentare erhalten. Was die Kategorien betrifft, so hat Boethius
einen zweiten Kommentar angekiindigt, der jedoch nicht erhalten ist.* Als be-
gleitende Handbiicher sind uns De divisione, De hypotheticis syllogismis, De topicis
differentiis sowie Introductio ad syllogismos categoricos, deren erstes Buch in zwei
Versionen existiert, erhalten.

Auch innerhalb der Kommentierung selbst nimmt Boethius Riicksicht auf
Gewohnheiten und Vorkenntnisse seiner antizipierten Leserschaft und spart
beispielsweise langere Diskussionen iiber spezielle Probleme stoischer Logik-
theorien aus, um seine Leser nicht mit {iberfliissigen und fiir sie schwer nachvoll-
ziehbaren, oder vom Skopos wegfiihrenden Informationen, abzulenken.*

Boethius nimmt in seinen logischen Schriften ebenfalls vereinzelt Bezug auf
die rhetorische Vorbildung und die Beliebtheit der Rhetorik,*® indem er ciceroni-
sche Passagen einbaut, die Vereinbarkeit der verschiedenen Disziplinen betont
und die Angste antizipiert, der Logikunterricht sei zu kompliziert oder gar {iber-
fliissig.®

85 Vgl. Boeth., in PH2, 250,20-251,15: Est quidem libri hujus (de interpretatione apud Latinos,
apud Graecos vero Ilegt éounvelag inscribitur) obscura oratione series obscurissimis adjec-
ta sententiis atque ideo non hunc magnis expedissem voluminibus, nisi etiam niliil labori
concedens quam pote planissime quod in prima editione altitudinis et subtilitatis omiseram
secunda commentatione conplerem. sed danda est prolixitati venia et operis longitudo libri
obscuritate pensanda est. sunt tamen gradus apud nos satisfacientes lectorum et diligen-
tiae et fastidio cupientium facillime magna cognoscere. huius enim libri post has geminas
commentationes quoddam breviarium facimus, ita ut in quibusdam et fere in omnibus Ari-
stotelis ipsius verbis utamur, tantum quod ille brevitate dixit obscure nos aliquibus additis
dilucidiorem seriem adiectione faciamus, ut quasi inter textus brevitatem commentationis-
que diffusionem medius ingrediatur stilus diffuse dicta colligens et angustissime scripta
diffundens. — Das Vorhaben einer zweistufigen Kommentierung dufiert er bereits zu Beginn
seines Projekts, vgl. Boeth., in PH1, 31,6-32,3: quocirca nos libri huius enodationem duplici
commentatione supplevimus et quantum simplices quidem intellectus sententiarum oratio
brevis obscuraque conplectitur, tantum hac huius operis tractatione digessimus: quod vero
altius acumen considerationis exposcit, secundae series editionis expediet.

86 Vgl. hierzu Monika Asztalos, Boethius as a transmitter of Greek logic to the Latin West: the
Categories, S.384-388 sowie John Marenbon, Boethius, S.186, Fn. 22.

87 Vgl. z. B. Boeth., in PH2, 71,13-18: Hoc loco Porphyrius de Stoicorum dialectica aliarumque
scholarum multa permiscet et in aliis quoque huius libri partibus idem in expositionibus
fecit, quod interdum nobis est neglegendum. saepe enim superflua explanatione magis ob-
scuritas conparatur. Vgl. auch Boeth., in PH2, 201,1-6: Porphyrius tamen quaedam de Stoica
dialectica permiscet: quae cum Latinis auribus nota non sit, nec hoc ipsum quod in quaestio-
nem venit agnoscitur atque ideo illa studio. praetermittemus.

88 Vgl. Henry Chadwick, Boethius. The Consolations of Music, Logic, Theology, and Philoso-
phy, S. 111-120.

89 Vgl. Sten Ebbesen, The Aristotelian Commentator, S. 50f.



152 Boethius’ Ubersetzungstheorie und -praxis

Eignung des Porphyrios als Mafsstab der Kommentierung

Bei der Wahl des Porphyrios als Grundlage seiner Kommentierung betont er dar-
iiber hinaus, dass nicht nur die Exzellenz der Interpretation, sondern auch die Ver-
standlichkeit und Prasentation eine entscheidende Rolle spiele.” Doch unterwirft
sich Boethius nicht pauschal dieser Bewertung. Sie dient ihm zwar aufgrund der
Mischung aus inhaltlicher und didaktischer Exzellenz als angemessene Richt-
schnur fiir seine Kommentierungen im Kategorienkommentar und im zweiten
De interpretatione-Kommentar. Doch hindert ihn dies nicht daran, wenigstens ein-
mal explizit eine Losung zu préasentieren, die Porphyrios nicht gesehen habe®
(und womdglich dariiber hinaus porphyrische Positionen zu korrigieren, ohne
dies jedoch zu kennzeichnen).”> Zum anderen beeintrachtigt ihn der grundsétz-
liche Vorzug Porphyrios’ nicht, aus didaktischen Griinden auch einmal Alexan-
ders Position vorzuziehen, wenn diese ihm fiir den Leser einfacher zu verstehen
zu sein scheint. So begriindet Boethius im ersten De interpretatione-Kommentar,
der ansonsten {iberwiegend frei von Autoritdtenverweisen ist, die Verwendung
einer Argumentationslinie Alexanders damit, dass diese leichter zu verstehen
sei. Porphyrios hitte zwar die bessere Argumentation geliefert; Alexanders hier
angefiihrte Argumentation sei der Pragnanz und der besseren Verstandlichkeit
wegen nun aber zu bevorzugen.® Erst im zweiten Kommentar entfaltet Boethi-
us fiir die entsprechende Passage die Argumentation des Porphyrios.” Dieser
Befund macht besonders deutlich, wie stark sich Boethius von padagogischen
Aspekten in seiner Vermittlung leiten lasst. Wenn er im ersten Kommentar in den
Erklarungen zum zehnten Kapitel erstmals und einmalig namentlich auf vier
Interpreten verweist, naimlich Herminos, Aspasios, Alexander und Porphyrios,
so hat das eine andere Funktion als die Arbeit mit den verschiedenen Positionen
dieser Interpreten im zweiten Kommentar. Der erste Kommentar soll erste kurze,
einfache Erlduterungen zu einem ersten Verstdndnis als Einstieg in den aristote-

90 Vgl. fiir seinen Kategorienkommentar Simpl. in cat. 160A: Haec quidem est tempori intro-
ductionis, et simplicis expositionis apta sententia, quam nos nunc Porphyrium sequentes,
quod videbatur expeditior esse planiorque digessimus. Vgl. fiir seinen Peri Herméneias-Kom-
mentar Boeth., in PH2, 7,5-9: cuius expositionem nos scilicet quam maxime a Porphyrio
quamquam etiam a ceteris transferentes Latina oratione digessimus. liic enim nobis exposi-
tor et iutellectus acumine et sententiarum dispositione videtur excellere.

91 Vgl. Boeth., in PH2, 121,25 f.: sed hanc expositionem (quod adhuc sciam) neque Porphyrius
nec ullus alius commentatorum vidit.

92 Vgl. John Magee, On the Composition and Sources of Boethius’ Second Peri Hermeneias
Commentary, S. 34f,, S. 46, Fn. 231 sowie S.50: “Boethius’ aim was to follow Porphyry rather
than to correct him, although he undoubtedly selected from and organized the Porphyrian
material with an eye to creating a commentary that would bear his own stamp.”

93 Boeth., in PH1, 132,3-8: huius sententiae multiplex expositio ab Alexandro et Porphyrio;
Aspasio quoque et Hermino 5 proditur. in quibus quid excellentissimus expositorum Por-
phyrius dixerit, alias dicemus. quoniam vero simplicior explanatio Alexandri esse videtur,
eam nunc pro brevitate subiecimus.

94 Vgl. Boeth., in PH2, 276,8 f.: nos autem Porphyrium sequentes eiqui doctissimo viro consen-
tientes haec dicimus [...].



Didaktische Aspekte der boethianischen Ubersetzungspraxis 153

lischen Text liefern. Namen, Diskussionen, Widerspriiche spielen hier noch keine
Rolle. Mit der spédten Erwahnung verschiedener vorangehender Interpreten gibt
er dem Leser nicht mehr als ein Signal und einen Ausblick fiir die intensivere
Beschaftigung mit dem Text. Er zeigt, dass hier Kiirze und Einfachheit der Argu-
mentation den Vorzug erhalten, deutet aber zugleich an, dass es eine lange, breite
und intensive Diskussionstradition zu diesem Text gibt und deutet damit dieses
weitere Differenzierungspotential - womdoglich als eine Art ,Teaser’ und Vorge-
schmack fiir den zweiten Kommentar — an.

Die didaktische Funktion doxographischer Argumentationsverweise

Dieser zweite Kommentar ist durchzogen von Wiedergaben verschiedener Dis-
kussionen der Tradition. Neben vereinzelten Wiedergaben von Positionen von
Andronikos, Theophrast, den Stoikern und Syrianos® werden vor allem Porphy-
rios sowie Argumentationen von Aspasios, Herminos und Alexander angefiihrt.
Da Boethius sich entschlossen hat, Porphyrios zu folgen,* ist es auch sehr wahr-
scheinlich, dass er den Blick auf diese Diskussionen durch Porphyrios erhilt.
Sein Zugang zu den zwar selten angefiihrten syrianischen Positionen offenbart
immerhin, dass die Bevorzugung des Porphyrios auch Ergebnis einer echten Ent-
scheidung zwischen verschiedenen Positionen war und Porphyrios’ Interpretati-
on nicht seine einzige Option darstellte.”

Der Umgang nun mit den verschiedenen Positionen der vier regelméfsig ange-
fiihrten Interpreten scheint auch didaktischen Mafistédben zu folgen. Indem er die
Positionen so anordnet, dass diese sich gegenseitig erweitern oder berichtigen,
zeichnet er im Kommentar eine geordnete, zur Erkenntnis fithrende Diskussion
nach, die, dhnlich wie es gut geleitete Unterrichts- oder Gespréchssituationen er-
moglichen, den Schiiler schrittweise von einer naheliegenden Fehlmeinung zur
Einsicht in die Griinde der Falschheit dieser Meinung und schliefilich zu einer
differenzierten Einsicht in Gedankenzusammenhédnge zu fithren vermag. John
Magee hat ausfiihrlich untersucht, wie Boethius die Interpreten einsetzt und zu-
einander ins Verhaltnis setzt.” Es ist hierbei auffillig, dass Boethius nacheinan-
der angefiihrte Positionen nicht chronologisch aufbaut, sondern so, dass sie einen
Fortschritt im Erkenntnisprozess nachzeichnen bzw. férdern, d. h. dass entweder
eine falsche Interpretation gleich durch eine folgende verbessert wird oder dass
zwei verschiedene Auslegungen angefiihrt werden und dann eine begriindende

95 Vgl. hierzu vor allem John Magee, On the Composition and Sources of Boethius’ Second Peri
Hermeneias Commentary, S.27 sowie S. 48.

96 Boeth., in PH2, 7,5-7: cuius expositionem nos scilicet quam maxime a Porphyrio quamquam
etiam a ceteris transferentes Latina oratione digessimus.

97 Zur ,,one source — no thinking theory” von James Shiel vgl. unten S. 163f.

98 Vgl. John Magee, On the Composition and Sources of Boethius” Second Peri Hermeneias
Commentary, S.45-50. Hierbei offenbart sich eine eindeutige Hierarchie, die von Herminos,
der nach Boethius immer falsch liege, iiber Aspasios und Alexander, deren Interpretationen
sowohl richtig als auch falsch als auch als neutral gedeutet sein kdnnten, zu Porphyrios, der
schliefllich fast immer recht habe, fiihrt.



154 Boethius’ Ubersetzungstheorie und -praxis

Bewertung folgt. Die Wiedergabe der verschiedenen Positionen spiegelt die Fra-
gen wider, die einem Leser oder Schiiler auf dem Weg zu einem Verstiandnis der
Zusammenhange im Wege stehen.

Ein gutes Beispiel stellt die nachgezeichnete Diskussion um die kontrover-
sen Zeilen 16a6—-8 (v HEVTOL TALTA OMUELX TOWTWY, TAVTA TIAOL TaOuaTa
S PuxNG, Kal @V TavTa OHoLWATA To&yHata 1)oN tavtd)® dar: Boethius re-
feriert, dass Alexander das zweite und vierte TAYTA in diesem Teil als tavt
(eaedem=dieselben) auslegt, was zur Konsequenz hétte, dass Aristoteles hier eine
Unterscheidung einfiihre: auf der einen Seite zwischen den konventionellen Zei-
chen in Schrift und Sprache, die nicht stets bei allen Menschen dieselben seien,
und auf der anderen Seite zwischen den diesen zugrunde liegenden Gedanken
bzw. passiones animae und Dingen, die bei allen Menschen gleich und damit na-
tlrlich waren.'™ AnschliefSend fiithrt Boethius eine Gegenposition auf, eine phi-
lologisch ebenfalls zuldssige Lesart: Herminos lese das zweite und vierte TAYTA
der Passage als tavta (hae=diese), so dass hier zwar der Zusammenhang zwi-
schen Schrift, Wort, Erkenntnis und Sache dargestellt werde. Die Zeichen der
Sprache und der Schrift reprasentierten die Gedanken bzw. passiones animae; die
Gedanken wiederum seien Angleichungen an die Dinge (res). Eine weitere Aus-
sage zum natiirlichen Status des Gedankens hingegen finde sich hier nicht. Die
Moglichkeit dquivoker Ausdriicke mit unterschiedlichen Bedeutungen spreche
gegen die Identitédt der zugrunde liegenden Gedanken. ™

Es stehen nun diese beiden Lesarten mit verschiedenen Argumentationen ein-
ander gegeniiber und Boethius fiihrt anschliefend Porphyrios’ Analyse an, die
nicht nur Alexanders Interpretation als richtig darstellt, sondern durch eine ,scharf-
sinnige und griindliche’'”> Widerlegung des Gegenarguments'® den Leser zu einer
besseren und festeren Einsicht in die Griinde der Richtigkeit der einen Lesart und
einem Verstdndnis der Griinde fiir die Falschheit der anderen Lesart fiihrt.

Nachdem Herminos” Einwand mit Porphyrios widerlegt ist, fithrt Boethius
einen weiteren Einwand gegen das Argument der grundsatzlichen Gleichheit der
der Sprache zugrunde liegenden Gedanken ein, der nicht eine neue Lesart an die-

99 Vgl. ausfiihrlich zur Forschungsdiskussion dieser Passage oben S. 105ff.

100 Vgl. Boeth., in PH2, 37,30-38,7: Alexander enim hoc modo legi putat oportere: quorum
autem haec primorum notae, eaedem omnibus passiones animae et quorum eaedem simi-
litudines, res etiam eaedem. volens enim Aristoteles ea quae positione significant ab his
quae aliquid designant naturaliter segregare hoc interposuit: ea quae positione significant
varia esse, ea vero quae naturaliter apud omnes eadem.

101 Vgl. Boeth., in PH2, 39,25-40,2: Herminus vero huic est expositioni contrarius. dicit enim
non esse verum eosdem apud omnes homines esse intellectus, quorum voces significa-
tivae sint. quid enim, inquit, in aequivocatione dicetur, ubi unus idemque vocis modus
plura significat? sed magis hanc lectionem veram putat, ut ita sit: quorum autem haec pri-
morum notae, hae omnibus passiones animae et quorum hae similitudines, res etiam hae:
ut demonstratio videatur quorum voces significativae sint vel quorum passiones animae
similitudines.

102 Vgl. Boeth., in PH2, 40,9-10: Porphyrius de utrisque acute subtiliterque iudicat.

103 Vgl. Boeth., in PH2, 9-27.



Didaktische Aspekte der boethianischen Ubersetzungspraxis 155

ser Stelle fordert, sondern den Umfang der Dinge, die hier verhandelt werden, auf
korperliche, sinnlich-wahrnehmbare, gegenstandliche Dinge einschrankt. Denn,
so Aspasios, die verschiedenen Meinungen zum Gerechten oder Guten bewiesen,
dass mit Blick auf nicht-korperliche Gegenstande der Erkenntnis die Gedanken
keineswegs bei allen Menschen dieselben seien.'™ ,Das ist jedoch grundlegend
falsch,”'® widerspricht Boethius selbst, zumindest nimmt er hierbei keinen expli-
ziten Bezug auf Porphyrios. Die Widerlegung dieser Position haben wir oben'®
bereits ausfiihrlich nachgezeichnet: Boethius zeigt, dass das Denken von unkor-
perlichen Dingen bei Aristoteles als Angleichung an den Gegenstand des Den-
kens verstanden werden muss und damit die Identitdt des Gedankens vom Gu-
ten oder der Gerechtigkeit garantiert ist. Wenn jemand hingegen ungerechte oder
schlechte Aspekte mit dem Gerechten oder Guten in Verbindung bringe, dann sei
der Gegenstand seiner Meinung nach etwas anderes, namlich etwas Konventio-
nelles, z. B. eine bestehende und damit veranderliche und veranderbare Rechts-
ordnung. Die Gedanken hingegen vom Wesen des Guten und Gerechten seien
mit Blick auf die Angleichung des Denkens an seinen Gegenstand immer und bei
allen Menschen gleich.

Die Praxis, gemaf! der Boethius in diesem Beispiel die verschiedenen Positio-
nen anfiihrt, zeigt sehr deutlich, sein didaktisch orientiertes Vorgehen. Die Aus-
sagen werden nicht chronologisch abgearbeitet.’” In dem angefiihrten Beispiel
ist es nicht so, dass Herminos Alexander widerspricht, sondern er widerspricht
einer Auslegung, wie sie hier von Alexander préasentiert wird: Herminus vero huic
est expositioni contrarius — ,Herminos vertritt das Gegenteil dieser Interpretation.”
Und auch Aspasios differenziert nicht historisch die Lesart des Alexander, son-
dern die Position des Aspasios wird eingefiihrt, um die richtige Lesart des Alex-
ander durch Widerlegung von Aspasios’ Annahme fiir den Leser weiter zu dif-
ferenzieren. Es werden folglich Positionen und Auslegungen so gegeneinander
gestellt, dass der Leser sukzessive zu einem besseren Verstandnis dieser Stelle
gelangt: Zunédchst werden verschiedene Lesarten mit verschiedenen Begriindun-
gen prasentiert. Dann wird die richtige Lesart geklart und durch entsprechende
Argumentation gefestigt. Anschlieffend werden die Fragen erortert, die sich aus
dieser richtigen Lesart ergeben. '™

Somit festigt sich, vor allem auch durch die Darstellung und argumentative
Widerlegung von Gegenpositionen, das Verstindnis des Zusammenhangs. Wah-

104 Vgl. Boeth., in PH2, 41,13-19: in hoc vero Aspasius permolestus est. ait enim: qui fieri po-
test, ut eaedem apud omnes passiones animae sint, cum tam diversa sententia de iusto ac
bono sit? arbitratur Aristotelem passiones animae non de rebus incorporalibus, sed de his
tantum quae sensibus capi possunt passiones animae dixisse.

105 Boeth., in PH2, 41,19: quod perfalsum est.

106 Vgl. oben S.119f.

107 So war Aspasios der Lehrer des Herminos, dieser wiederum der Lehrer des Alexander.

108 Bevor Boethius Aspasios’ Problem mit der Gleichheit der Gedanken anfiihrt, prasentiert er
noch Alexanders Frage inklusive Antwort, ob sich die Sprache nicht in erster Linie auf die
Gegenstande beziehen miisste.



156 Boethius’ Ubersetzungstheorie und -praxis

rend der erste Kommentar nicht mit dieser Methode arbeitet, da er erstmalig in
den Text einfithren mochte, spielt der Einsatz von verschiedenen Auslegungen
im zweiten Kommentar eine pragende Rolle dafiir, zu einer Einsicht in die Griin-
de fiir die Richtigkeit einer Position hinzufiihren. Durch den ersten Kommentar
soll der Schiiler verstehen, was der kurze Text {iberhaupt aussagt, im zweiten
Kommentar, warum das auch richtig so ist. Aristotelisch gesprochen wird der
Schiiler durch Boethius’ didaktische Methode zunéchst im ersten Kommentar
zur Erkenntnis des ,Dass” (6tt) eines Sachverhaltes und schliellich im zweiten
Kommentar durch den gezielten Einsatz der Wiedergabe und Widerlegung von
Positionen zur Erkenntnis des ,Warum” (dt0tt) gefiihrt.'*

Boethius geht es folglich mit diesem didaktisch intendierten Einsatz von Inter-
pretationswiedergaben nicht darum, einen teleologischen Fortschritt innerhalb
der Tradition abzubilden, "° sondern vielmehr darum, die Vermittlung weiterfiih-
render Gedanken zum Text durch die schriftliche Nachahmung einer Diskussion
so erfolgreich und so nachhaltig wie moglich zu gestalten.™

Erkenntnistheoretischer Antrieb fiir die Ubersetzungspraxis

Diese padagogischen Aspekte seines Ubersetzungsprojekts zeigen, dass der As-
pekt des Gelingens der Vermittlung gerade vor dem Hintergrund der oben ge-
nannten Punkte fiir sein Schaffen zentral ist. Uber allem steht das Wissen um den
prekaren Status'? der platonischen Bildungskultur und die Sorge, dass die Men-
schen mit dem Verschwinden des Zugangs zur platonisch-aristotelischen Philo-
sophie und Bildungskultur aus dem lateinischsprachigen Kulturraum ihre spezi-

109 Diese Unterscheidung zwischen dem ,Dass” und dem ,Warum” vollzieht Aristoteles im
ersten Kapitel des zweiten Buches seiner Zweiten Analytiken: Vgl. Aristoteles, Analytica
posteriora, in: Analytica priora et posteriora, hg. von W. D. Ross, Oxford 1964, 89b25-31:
Otav pev ya moTeQov TOde 1) T0de (NTWUEV [...], olov moéTeQov €icAeimel O 1jAtog 1) ov,
0 6t (nrovpev. onuelov d¢ TovToL: e0DEOVTEG Y Ot €xAelmet memavpuedor kat éov
€€ apxNc eldwuev 8Tt EkAeimet, ov {nTovuev TOTEQOV. OTAy dE €ldWHEV TO OTL, TO dDOTL
(nrovpev, olov €iddTec OTL EkAglmet kal OTL KVEITAL 1) Y1), TO DLOTL EKAEITTEL T) DLOTL KIVELTAL
(nrovpev. — ,Wenn wir ndmlich danach suchen, ob dieses oder jenes ist [...], also wenn wir
uns z. B. fragen, ob die Sonne sich verfinstert oder nicht, dann fragen wir nach dem Dass.
Ein Zeichen hierfiir ist, dass wir aufhdren zu suchen, wenn wir herausgefunden haben,
dass sie sich verfinstert. Und dass wir, wenn wir von Anfang an wissen, dass sie sich ver-
finstert, dann nicht mehr nach dem Ob fragen. Wenn wir aber das Dass kennen, forschen
wir nach dem Warum. Wenn wir z. B. wissen, dass sich die Sonne verfinstert und dass sich
die Erde bewegt, fragen wir danach, warum sich die Sonne verfinstert und warum sich die
Erde bewegt.”

110 Vgl. John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 48.

111 Vgl. hierzu auch Simplikios” Methodik, der ebenfalls seine Kommentare verfasste, ohne in
einem Unterrichtsbetrieb eingebunden zu sein (Christian Vogel, Stoische Ethik und Plato-
nische Bildung. Simplikios” Kommentar zu Epiktets Handbiichlein der Moral, S. 16f. sowie
Han Baltussen, Philosophy and Exegesis in Simplicius. The Methodology of a Commenta-
tor, London 2008, S. 21-53, insb. S. 51-53.

112 Vgl. hierzu oben S.9.



Didaktische Aspekte der boethianischen Ubersetzungspraxis 157

fischen seelischen Potentiale'® nicht mehr ausbilden und verwirklichen kénnen.
Besonders deutlich betont Boethius dieses Anliegen in der Passage, die seinem
schriftlich formulierten Ubersetzungsplan mit Blick auf das platonische und ari-
stotelische Werk vorangeht. Das Vermogen, welches der menschliche Geist besit-
ze, gehe verloren, wenn die Menschen keine Miihen in dessen Betédtigungen mehr
investierten."* Die Betdtigung des Geistes fiithre zu seiner Vervollkommnung
und, das ist das Entscheidende, den Menschen zu den schonsten Friichten, die
er hervorzubringen vermag."® Das Vermdgen, rational titig zu sein, liege in der
menschlichen Natur, doch weifs Boethius auch, dass es einen entscheidenden Un-
terschied zwischen dem Potential und der Aktualisierung des Potentials gibt.'
Die Tragheit der Menschen in der Ausbildung und Aktivierung ihrer rationalen
Vermogen, die Tragheit, die Menschen davon abhilt, zu lernen, fithre dazu, dass
einmal sich eingeschlichene Meinungen nicht mehr aufgegeben und bis ins hohe
Alter hinein ungepriift bewahrt wiirden."”

Die Verinnerlichung der erkenntnistheoretischen Einsichten aus dem Platonis-
mus und dem Aristotelismus und die Beobachtungen, dass die grundlegenden
Disziplinen fiir die Ubungen, die gema8 dieser Theorie fiir die Ausbildung der
Vermogen notwendig sind, sowohl auf Angebots- als auch auf Nachfrageseite in

113 Vgl. oben S. 14ff..; zu den philosophischen Hintergriinden der platonischen Tradition, vgl.
Christian Vogel, Stoische Ethik und Platonische Bildung. Simplikios’ Kommentar zu Epik-
tets Handbtichlein der Moral, S. 32-41.

114 Vgl. zum bildungstheoretischen Zusammenhang ausfiihrlich oben S. 14ff.

115 Vgl. Boeth., in PH2, 79,1-9: ,,Wenn das menschliche Geschlecht sich in dem Grade, insofern
es durch Anstrengung vervollkommnet wird und seine Natur mit den schonsten Friichten
ausgestattet bekommt, auch der Ausbildung des Geistes zuwenden wiirde, dann wiirden
wir nicht so selten die menschlichen Tugenden in Anwendung bringen. Aber wo Unta-
tigkeit die Seelen nach unten zieht, da erstarrt sukzessive die Fruchtbarkeit des Geistes
durch todbringende Samen. Ich wiirde auch leugnen, dass dies durch das Wissen um die
Anstrengung eintritt, sondern vielmehr durch ein Unwissen. Denn wer hat sich jemals
von Anstrengungen entfernt, der hiermit erfahren war? Daher miissen wir die Kraft des
Geistes anspannen. Denn es ist wahr, dass der Geist verloren ist, wenn er vernachldssigt
wird.” (In quantum labor humanum genus excolit et beatissimis ingenii fructibus conplet,
si tantum cur exercendae mentis insisteret, non tam raris hominum virtutibus uteremur:
sed ubi desidia demittit animos, continuo feralibus seminariis animi uber horrescit. nec
hoc cognitione laboris evenire concesserim, sed potius ignorantia. quis enim laborandi
peritus umquam labore discessit? quare intendenda vis mentis est verumque est amitti
animum, si remittitur.) — Im platonisch-aristotelischen Kontext darf hierbei nicht der Zu-
sammenhang zwischen der Verwirklichung der spezifischen Poteniale des Menschen und
der damit einhergehenden Lust aus den Augen verloren werden. Mit der Verwirklichung
dieser spezifischen Potentiale stelle sich auch die Lust ein, wie, so vergleicht es Aristoteles,
die Schonheit in der Bliite der Jahre, vgl. Aristot., eth. Nic., 1174b33.

116 Vgl. Boeth,, in Isag. 2, 294,11: Aliud est axutem uti ratione, aliud est habere rationem, ut
aliud est habere sensum, aliud uti sensu.

117 Vgl. Boethius, Intr. cat. syll., 761B-762C: habent hoc quoque vitii homines quos comprehen-
dit discendi vetus ac longa segnities, ut at arreptis semel opinionibus non recedant, ne in
senectute discendo, nihil usque in senectutem didicisse videantur.



158 Boethius’ Ubersetzungstheorie und -praxis

die Bedeutungslosigkeit zu verschwinden drohen, ' verleihen Boethius” Projekt
ganz wesentlich seinen padagogischen Antrieb, der sich in der anagogischen Me-
thode, ' der schrittweisen, stets adressatengerechten Vorgehensweise'*® dufsert.

Dieser padagogische Impetus gab der im lateinischen Sprachraum ausster-
benden Bildungstradition ihren grofsen Schub fiir die kommenden Jahrhunderte.
Nicht die blofe Ubersetzung, sondern vor allem auch die umfassende und schul-
gerechte Aufarbeitung, durch die sich der Wissenstransfer des Boethius auf den
verschiedenen Ebenen auszeichnet, machte das logische Schaffen des Boethius
fiir das lateinischsprachige Mittelalter so nachhaltig und vielfiltig anschluss-
fahig.

118 Vgl. hierzu auch Henry Chadwick, Boethius. The Consolations of Music, Logic, Theology,
and Philosophy, S. 69-71.

119 Vgl. hierzu Gyburg Radke, Die Theorie der Zahl im Platonismus, S.262-275.

120 Vgl. hierzu Christian Vogel, Stoische Ethik und Platonische Bildung. Simplikios” Kommen-
tar zu Epiktets Handbiichlein der Moral, S.24f., S.28f., S. 83f. sowie S.380 f.



6 Restimee —
Transferebenen des Ubersetzungsprojekts

Boethius’ Ubersetzungsprojekt stellt, so konnten wir zeigen, einen Wissenstrans-
fer dar, der sich durch Transfers auf verschiedenen Ebenen realisiert, welche
jedoch in einem geordneten Verhiltnis zueinander bestehen. Die Funktionen
der Transfers auf den unterschiedlichen Ebenen lassen sich erst dann erkennen,
wenn man diese Ordnung in den Blick nimmt.

6.1 Transfer von Begriffen

Am vordergriindigsten sichtbar ist die Ubersetzung im niheren Sinne und der
damit einhergehende Transfer von Begriffen bzw. von durch Begriffe vermittel-
ten Konzepten. Boethius stellt demnach mit seinen Ubersetzungen das begriffli-
che Arsenal fiir die philosophischen Debatten des lateinischsprachigen Mittelal-
ters zur Verfligung. Damit fiihrt er das Vorhaben Ciceros, die lateinische Sprache
auch fiir die philosophischen Debatten aus dem griechischen Sprachraum aus-
und aufzuriisten,' fort und erweitert es vor allem. Denn wahrend Cicero sich
in seinen philosophischen Arbeiten vordergriindig auf die Debatten der helleni-
stischen Philosophieschulen der Stoa, Epikurs, der Akademie und des Peripatos
konzentrierte, dadurch auch seine inhaltlichen Schwerpunkte hieran anlehnte
und den Fokus folglich auf ethische und politische Fragestellungen legte, kon-
zentrierte sich Boethius auf die Bildungstradition des Platonismus und des Ari-
stotelismus, wie sie durch die neuplatonischen Kommentatoren ausgelegt wur-
de. Er konzentriert sich damit auf Themen der Seelenbildung durch Ausbildung
des rationalen Seelenvermdgens zundchst? vermittels mathematischen und logi-

1 Vgl. Cic. fin. 3.5: et quoniam saepe diximus, et quidem cum aliqua querela non Graecorum
modo, sed eorum etiam, qui se Graecos magis quam nostros haberi volunt, nos non modo
non vinci a Graecis verborum copia, sed esse in ea etiam superiores, elaborandum est ut
hoc non in nostris solum artibus, sed etiam in illorum ipsorum adsequamur. Sowie Cicero,
Acad., 1.26: Tu vero, Varro, bene etiam meriturus mihi videris de tuis civibus, si eos non
modo copia rerum auxeris, vt effecisti, sed etiam verborum. Vgl. ausfiihrlich zu Ciceros For-
mung der lateinischen Sprache fiir die philosophische Darstellung: Thorsten Fégen, Patrii
sermonis egestas: Einstellungen lateinischer Autoren zu ihrer Muttersprache. Ein Beitrag
zum Sprachbewufitsein in der romischen Antike. Vol. 150, S. 90-99.

2 Boethius vollendete seinen Plan bekanntermafSen nicht und kam nicht iiber die Vermittlung
der quadruvialen Schriften und des Organons hinaus, sei es aufgrund der politischen und
personlichen Situation der Gefangenschaft und seiner Hinrichtung, sei es aufgrund einer
veranderten Interessenlage, wie es Kappelmacher postulierte, vgl. hierzu Alfred Kappelma-
cher, Der schriftstellerische Plan des Boethius, S.79-81.



160 Resiimee — Transferebenen des Ubersetzungsprojekts

schen Unterrichts. Er kniipfte teilweise an Vokabeln an, die Cicero prégte (z.B.
notae fiir cvuPoAa), weicht aber andererseits auch von solchen Pragungen ab
(z. B. statt visum? fiir pavtaoia verwendet Boethius imaginato).* Auf eine lateini-
sche Ubersetzungstradition fiir die Texte und Inhalte, deren Bearbeitung er sich
vorgenommen hat, kann er nach eigener Aussage nicht bauen.’ Fiir die Eisagogé
des Porphyrios hat er zwar eine lateinische Ubersetzung zur Hand, auf die er
auch in einem ersten Kommentar zuriickgreift, doch wird diese als zu mangel-
haft empfunden, so dass er den Ubersetzer Marius Victorinus nicht nur explizit
mehrfach kritisiert,® sondern sich selbst auch gendétigt sieht, fiir seinen zweiten
ausfiihrlichen Kommentar eine eigene Ubersetzung als Grundlage anzufertigen.

Die fehlende lateinische Tradition fiir die neuplatonische Philosophie und de-
ren Themen und Inhalte wird auch durch seinen bereits erwahnten Verweis auf
die begriffliche Freistelle im Lateinischen fiir das griechische Wort, das die spe-
zifischen Gegenstande des Intellekts (die vont&) markiert, deutlich, so dass er ein
eigenes Wort dafiir erst kreieren miisse.”

Da Boethius derjenige ist, der die Begriffe nicht nur vereinzelt in Kontexte
stellt, sondern den Kontext, in dem sie vorkommen, ndmlich den Logikunter-
richt, der im lateinischsprachigen Mittelalter eine zentrale Rolle in den Bildungs-
einrichtungen spielen wird, in einer erstmaligen Ausfiihrlichkeit und Intensitat

3 Vgl. bei Cicero, De Divinatione, De fato, hg. von R. Giomini, Leipzig 1975, 42 sowie Cicero,
Acad., 1.11.40 und 2.6.18.

4 In seinem ersten Kommentar zu Porphyrios nimmt Boethius noch auf die gdngige lateini-
sche Vokabel visum Bezug (vgl. Boeth., in Isag. 1, 25,8-11: Has igitur mentis consideratio-
nes, quae a rerum sensu ad intelligentiam profectae, vel intelliguntur, vel certe finguntur,
pavtaoiac Graeci dicunt, a nobis visa poterunt nominari), legt sich in seinem De interpreta-
tione-Kommentar jedoch auf die Verwendung von imaginatio fest (vgl. Boeth., in PH2, 27,20—
28,1).

5 Vgl. den expliziten Bezug auf seine Pionierarbeit zu Beginn des De interpretatione-Kommen-
tars: Boeth., in PH2, 3,1-4,9: Alexander in commentariis suis liac se inpulsum causa pronun-
tiat sumpsisse longissimum expositionis laborem, quod in multis ille a priorum scriptorum
sententiis dissideret: mihi maior persequendi operis causa est, quod non facile quisquam
vel transferendi vel etiam commentandi continuam sumpserit seriem, nisi quod Vetius
Praetextatus priores postremosque analyticos non vertendo Aristotelem Latino sermoni
tradidit, sed transferendo Themistium, quod qui utrosque legit facile intellegit. Albinus
quoque de isdem rebus scripsisse perhibetur, cuius ego geometricos quidem libros editos
scio, de dialectica uero diu multumque quaesitos reperire non valui. sive igitur ille omnino
tacuit, nos praetermissa dicemus, sive aliquid scripsit, nos quoque docti viri imitati studium
in eadem laude versabimur.

6 Vgl. u.a. Boeth,, in Isag. 1, 354—6: Sed quoniam de tertio genere tractaturus est, Victorini
culpam, vel, si ita contingit, emendationem aequi bonique faciamus. — Vgl. auch Boeth., in
Isag. 1, 64,8 (Hic tamen a Victorino videtur erratum [...]) sowie Boeth., in Isag. 1, 94,10-12
(Sequitur locus perdifficilis sed transferentis obscuritate Victorini magis quam Porphyrii
proponentis) sowie Boeth., in Isag. 1, 95,14-17 (quod Victorinus scilicet intellexisse minus
videtur. Nam quod Porphyrius &Aoyov dixit, id est proportionale, ille sic accepit quasi
avaAoyov diceret, id est irrationaliter).

7 Vgl. Boeth,, in Isag. 1, 8,11-13: Nontd&, inquam, quoniam Latino sermone numquam dictum
repperi, intellectibilia egomet mea uerbi compositione uocaui. Vgl. hierzu oben S. 138ff.



Transfer von Begriffen 161

ins Lateinische iibertrédgt, sind es seine Entscheidungen in der Vokabelwahl, die
pragender Maf$stab fiir die Wortwahl der wissenschaftlichen Debatten in den
kommenden Jahrhunderten und teilweise bis heute sein werden.®

Dass mit der Ubernahme der Begriffe nicht die Ubernahme der Konzepte und
Theorien garantiert ist, wird nicht nur aus der hier besprochenen Sprachkon-
zeption deutlich, sondern kann in der Philosophiegeschichte auch anhand der
fiir die Erkenntnistheorie der Neuzeit folgenreichen Akzentverlagerung in der
spatmittelalterlichen Aristotelesdeutung beispielsweise bei Duns Scotus, wie
sie Arbogast Schmitt trefflich analysiert hat,’ beobachtet werden. Der Transfer
von Konzepten durch Schaffung und Pragung einer Terminologie kann daher
als eine zwar vordergriindige Transferleistung des Boethius bewertet werden,
die fiir sein Gesamtprojekt jedoch nur einen akzidentellen Charakter besitzt,
insofern als die Schaffung der Terminologie ein Mittel fiir den hauptsachlichen
Transfer darstellt. Dieses Mittel ist zwar notwendig, aber stellt nicht insofern ei-
nen Selbstzweck dar, als Boethius eine Art sprachlichen Werkzeugkasten fiir ei-
nen kiinftigen philosophischen Austausch in lateinischer Sprache zur Verfiigung
stellen wollte, wie es Cicero noch teilweise im Sinn hatte.™

8 Zu den zentralen Begriffen fiir die De interpretatione-Ubersetzung inklusive Hinweisen
auf die Verschiedenheit der Wortwahl in unterschiedlichen Kontexten, vgl. Hans Arens,
Aristotle’s Theory of Language and Its Tradition: Texts from 500 to 1750, S.209-211. Grab-
mann zdhlt in Martin Grabmann, Boethius, der letzte Romer — der erste Scholastiker, in:
ders., Die Geschichte der scholastischen Methode I, Freiburg 1909, S.148-177, S.157 die
hauptséchlichen und pragenden Ubersetzungen zu aristotelischen Termini auf, z. B. spe-
cies, universale, principium, actus, potentia, contingens, speculatio etc. Vgl. hierzu auch Gilinter
Ralfs, Die Erkenntnislehre des Boethius (repr.), in: Manfred Fuhrmann und Joachim Gruber
(Hgg.), Boethius, 1984, S. 350-374, S. 352 sowie Ferdinand Sassen, Boethius — Lehrmeister des
Mittelalters, S. 91 f.: ,Dessen ungeachtet hat Boethius fiir zahlreiche Begriffe und Ausdriicke
des Aristoteles das endgiiltige lateinische Aquivalent gefunden [...]. Worte wie potentia und
actus, universale, accidens, contingens, definire, determinare, differentia, divisio und viele andere
haben in ihrer spezifisch aristotelischen Bedeutung bei Boethius ihren Ursprung. Zwar hat
man sich mit dieser neuen Terminologie erst vier oder fiinf Jahrhunderte spater vertraut
gemacht, doch dann ist sie fiir immer zum Gemeingut der Scholastik geworden.”

9 Vgl. Arbogast Schmitt, Anschauung und Denken bei Duns Scotus. Uber eine fiir die neuzeit-
liche Erkenntnistheorie folgenreiche Akzentverlagerung in der spatmittelalterlichen Aristo-
teles-Deutung, in: Enno Rudolph (Hg.), Die Renaissance und ihre Antike. Die Renaissance
als erste Aufkldrung, Tiibingen 1998, S. 17-34; vgl. hierzu auch Ludger Honnefelder, Scientia
transcendens. Die formale Bestimmtheit der Seiendheit und Realitdt in der Metaphysik des
Mittelalters und der Neuzeit (Duns Scotus, Suarez, Wolff, Kant, Peirce), Hamburg 1990 so-
wie Gyburg Radke-Uhlmann, Kontinuitdt oder Bruch? — Die Diskussion um die Univozitét
des Seins zwischen Heinrich von Gent und Johannes Duns Scotus als philosophiegeschicht-
liches Exemplum, in: Arbogast Schmitt und Gyburg Radke-Uhlmann (Hgg.), Philosophie
im Umbruch. Der Bruch mit dem Aristotelismus im Hellenismus und im spaten Mittelal-
ter — seine Bedeutung fiir die Entstehung des epochalen GegensatzbewufStseins von Antike
und Moderne, 2009, S. 105-129.

10 Vgl. hierzu oben S. 144ff.



162 Resiimee — Transferebenen des Ubersetzungsprojekts
6.2 Transfer von Positionen

Didaktische Funktion

Eine weitere nur vordergriindige Transferleistung sind die doxographischen
Aspekte der boethianischen Kommentierungen. Die Art der dort zu findenden
Doxographie ist jedoch zwingend von der Art der Zusammenstellung von Lehr-
meinungen zu unterscheiden, wie wir sie beispielsweise bei Diogenes Laertius
finden." Bei Boethius, so offenbart es unter anderem auch der fehlende Einsatz
doxographischer Elemente in seinem ersten, fiir Einsteiger bestimmten Kom-
mentar zu De interpretatione, dienen die Darstellungen fremder Interpretationen
der Ausdifferenzierung der Argumentation fiir didaktische Zwecke. Es werden
denkbare, aber fehlerhafte oder unzureichende Auslegungen zu Passagen pra-
sentiert, hieran die Probleme erldutert und richtige oder bessere Deutungen vor-
geschlagen, die womdglich wiederum durch weitere Interpretationen weiter aus-
differenziert werden. Diese didaktische Funktion doxographischer Einschnitte
lasst sich auch in den Texten Platons und Aristoteles’ selbst beobachten. Ziel ist
hierbei nicht die Sammlung von Meinungen zu historischem Zweck, sondern die
Méglichkeit, durch die Darstellung von Fehldeutungen und deren Uberwindung
bessere didaktische Effekte zu erzielen.

Traditionsbildende Funktion

Der Einsatz der Prasentation der verschiedenen Interpretationen hat dariiber hin-
aus den Effekt, dass sich Boethius damit in die aristotelische Tradition stellt, aus
der er die Methode der Institution des Schulkommentars iibernimmt und deren
Inhalte er durch gesteuerte Iteration der Diskussion adressatengerecht weiter-
tragt. Damit prasentiert er durch sein eigenes aktives Fortfithren und Gestalten
die Tradition als lebendig und hilft ihr damit, bewahrt zu werden.' Wenn die
Tradition des kommentierenden, miteinander kommunizierenden Platonismus
und Aristotelismus im lateinischen Sprachraum bis dahin nicht gepflegt wur-
de, darf mit Blick auf Boethius’ Vorgehen dennoch nicht an das Etikett der in-
vented tradition gedacht werden, welches Eric Hobsbawm als Beschreibung fiir
konstruierte Kontinuitaten in (vor allem modernen) Gesellschaften, die einem
besonderen Wandlungsdruck unterliegen, entwickelt hat."* Boethius gibt nicht

11 Vgl. zu den verschiedenen Typen der Doxographie Jaap Mansfeld, Doxography of Ancient
Philosophy (Winter 2013), in: Edward N. Zalta (Hg.), The Stanford Encyclopedia of Philoso-
phy, 2013.

12 Vgl. John Magee, On the Composition and Sources of Boethius’ Second Peri Hermeneias
Commentary, S. 44.

13 Vgl. Eric Hobsbawm, Introduction: Inventing Traditions, in: Eric Hobsbawm und Terence
Ranger (Hgg.), The Invention of Tradition, 1983, S.1-14, insb. S.1f.: “Invented tradition is
taken to mean a set of practices, normally governed by overtly or tacitly accepted rules and
of a ritual or symbolic nature, which seek to inculcate certain values and norms of behaviour
by repetition, which automatically implies continuity with the past. In fact, where possible,



Transfer von Positionen 163

vor, eine Tradition aus dem lateinischen Sprachraum fortzufiihren, sondern be-
mangelt explizit das fehlende Interesse und die fehlenden Grundlagen und An-
kniipfungsmoglichkeiten in seiner Kultur."* Auch sucht er nicht nach Momenten
einer passenden Vergangenheit, um Strukturen zu stabilisieren und Kontinuitat
zu vermitteln. Stattdessen findet er in einer lebendigen Bildungstradition sowohl
auf inhaltlicher als auch auf methodischer Ebene Konzepte vor, deren Vermitt-
lung er nicht nur als wiirdig erachtet, sondern auch als notwendig, um einem
zu befiirchtenden Bildungsmangel in seinem Kulturkreis entgegenzuwirken. Er
erfindet nicht eine lateinische Tradition, um einen Verfall zu stoppen, sondern
fligt sich in eine Tradition ein, iibernimmt deren Inhalte, deren Vermittlungs-
methoden, deren Diskussionskultur, und vermittelt wesentliche Aspekte von ihr
dadurch in den lateinischsprachigen Kulturraum. Indem er bei der Bewertung
seiner Hauptquelle Porphyrios selbst Stellung bezieht, sowohl allgemein als auch
konkret bei bestimmten Positionen, stellt er sich auch selbst als aktives und pro-
duktives Mitglied in diese Tradition.

Quellenfragen

Waihrend die von Boethius transportierten Einschdtzungen gegeniiber Andron-
ikos, Aspasios, Herminos oder Alexander nicht zweifelsfrei Boethius zugeschrie-
ben werden kénnen, sondern immer auch iibernommene Bewertungen des Por-
phyrios sein konnen, ist die Bewertung des porphyrischen Stils und der Qualitét
der porphyrischen Argumente wahrscheinlich Boethius zuzuordnen. Auch die
seltene, aber gelegentlich vorkommende Einstreuung syrianischer Positionen
und deren Bewertung kann nicht Porphyrios zugeschrieben werden. Courcelles
These, dass Boethius Schiiler des Ammonios war und dessen Kommentierung
kannte, ™ hat die Forschung ausfiihrlich und tiberzeugend anzweifeln konnen.
Die Quellenfrage lésst sich fiir Boethius nicht ganzlich 16sen. Die zwar nicht wi-
derlegbare Extremposition von James Shiel, dass Boethius fiir seine gesamte Bear-
beitung des Aristoteles genau einen Codex mit Scholien zur Verfiigung hatte, den

they normally attempt to establish continuity with a suitable historic past. [...] However,
insofar as there is such reference to a historic past, the peculiarity of ‘invented’ traditions
is that the continuity with it is largely factitious. In short, they are responses to novel situa-
tions which take the form of reference to old situations, or which establish their own past by
quasi-obligatory repetition.”

14 Vgl. oben S. 147ff.

15 Vgl. Pierre Courcelle, The Latin Writers and Their Greek Sources, S.280-295.

16 Vgl. James Shiel, Boethius’ Commentaries on Aristotle (repr. 1958), S.229-231; Henry Chad-
wick, Boethius. The Consolations of Music, Logic, Theology, and Philosophy, S.153-155;
John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 2 f. oder ausfiihrlich John Magee, On the
Composition and Sources of Boethius” Second Peri Hermeneias Commentary, S. 31-45.



164 Resiimee — Transferebenen des Ubersetzungsprojekts

er, ohne eigene Gedanken hinzuzufiigen," tibersetzte,'® lasst sich jedoch auch
nicht beweisen. Auch gegen die Einwadnde von Sten Ebbesen, die sich sowohl
auf die Selbstbeschreibungen des Boethius mit Blick auf seine Bibliothek, seine
Anspriiche und Vorgehensweisen, als auch auf seine soziale Lage und die damit
einhergehenden Moglichkeiten der Quellenbeschaffung richten, lasst sich Shiels
These nur schwer plausibilisieren.' Ob Boethius tatsdchlich neben dem porphy-
rischen Text noch weitere, z. B. den Alexanderkommentar und einen jiingeren
Kommentar, zur Verfiigung hatte oder das porphyrische Material aus einer nach-
porphyrischen Quelle schopfte, aus der er auch die Syrianpositionen entnehmen
konnte, lasst sich unter den gegebenen Umstanden schlicht nicht entscheiden.?
Zumindest macht Boethius keinen Hehl daraus, sowohl wenn er Positionen iiber-
nimmt als auch wenn er sich grundsitzlich weitestgehend auf eine Quelle stiitzt.
Das macht es unwahrscheinlich, dass wenigstens dort, wo er explizit selbst zu
urteilen vorgibt, er sich auf fremde Einschétzungen stiitzt.

Geltungsanspriiche

Neben der padagogischen Funktion der Ubernahme der Diskussionen aus der
Tradition erfiillen diese doxographischen Aspekte also auch die Funktion, ob ge-
wollt oder nicht, dass Boethius als zugleich Teil und Vermittler einer bestimmten
Tradition erscheint. Diese Tradition zeichnet sich dadurch als Einheit aus, dass sie
zum einen seit Jahrhunderten die von Boethius in den Fokus genommenen Texte
als wichtige Grundlagentexte anerkennt und zum anderen eine Diskussionskul-
tur pflegt, die durch die Institution des Kommentars auch tiber das schriftliche
Medium vermittelt wird und eine das Textverstandnis befruchtende, erweiternde
und vertiefende Funktion ausiibt. Es wird aber deutlich, dass Boethius die Gel-
tungsanspriiche fiir das von ihm vermittelte Wissen nicht aus der Autoritdt der
Tradition generiert wissen mochte, sondern aus der Einsichtigkeit in die Argu-
mentation. Sein oberstes Bestreben ist die Nachvollziehbarkeit der zu vermitteln-
den Theorien — das zeigen unter anderem sein Verfahren der adressatenangepas-
sten, mehrstufigen Kommentierung, seine Begriindungen fiir die Auswahl des
Porphyrios als passende Grundlage der Kommentierung, die Ubernahme und
der mit Blick auf die Erweiterung des Verstandnisses der kommentierten Passage
ausgerichtete Aufbau verschiedener Interpretationen oder die zusétzliche Erstel-
lung von Handbiichern zum Thema.

17 Ebbesen spricht von der ,one source — no thinking theory”, vgl. Sten Ebbesen, Boethius as
an Aristotelian Scholar, in: Jiirgen Wiesner (Hg.), Aristoteles. Werk und Wirkung. Zweiter
Band: Kommentierung, Uberlieferung, Nachleben, Berlin / New York 1987, S.286-311, S. 289.

18 Vgl. James Shiel, Boethius’” Commentaries on Aristotle (repr. 1958) sowie leicht ergédnzt:
James Shiel, Boethius” Commentaries on Aristotle.

19 Vgl. Sten Ebbesen, Boethius as an Aristotelian Scholar sowie Sten Ebbesen, The Aristotelian
Commentator, S.48 f.; auSerdem John Magee, Boethius on Signification and Mind, S. 3.

20 Vgl. zu den verschiedenen Mdoglichkeiten der Quellenannahmen Sten Ebbesen, The Aristo-
telian Commentator, S.47-49 sowie John Magee, On the Composition and Sources of Boethi-
us’ Second Peri Hermeneias Commentary, S.31-52, insb. S. 50.



Transfer von philosophischen Konzepten 165

Aus der Richtigkeit der von ihm vermittelten Texte soll folglich der Geltungs-
anspruch generiert werden — und zwar von zwei Seiten: zum einen durch die
Ermoglichung der Einsicht in die Richtigkeit des jeweiligen Textes bzw. der je-
weiligen Passage (hierin findet die didaktische Ausfiihrlichkeit seines Projekts
ihre Grundlage); zum anderen durch die Einbettung der einzelnen Passagen, der
jeweiligen Theorien, selbst der Vermittlungsmethoden und des Vermittlungsim-
pulses in eine gesamte Philosophie (hierin griindet die inhaltliche Ausfiihrlich-
keit und Breite seines Projekts bzw. seines Plans, dass alle Werke des Platon und
des Aristoteles iibersetzt, kommentiert und als Ausdruck einer Philosophie dar-
gestellt werden sollen).

Der Begriffs- und Sprachtransfer durch Ubersetzung, der Transfer der Kom-
mentierungsmethoden sowie der doxographische Transfer der Positionen inner-
halb der Tradition des Aristotelismus arbeiten dem Geltungsanspruch von der
padagogischen Seite her zu, indem diese Transfers dafiir sorgen, die Einsicht und
Verstandlichkeit der einzelnen Texte zu ermdglichen und dadurch nicht nur In-
teresse zu wecken, sondern auch die Grundlagen fiir den vertiefenden Unterricht
zu bilden.

6.3 Transfer von philosophischen Konzepten

Von der anderen Seite her wird der Geltungsanspruch des jeweils zu vermit-
telnden Inhalts durch den Transfer von einzelnen Theorien und einer gesamten
zusammenhéngenden, allem unterliegenden Philosophie unterfiittert. Die jewei-
ligen Unterrichtsgegenstande sind Bestandteil eines einheitlichen Bildungsver-
standnisses. Auch wenn Boethius im Rahmen des Logikunterrichts stets Skopos-
orientiert bleibt, zeigt er sowohl in den Einleitungen als auch im Verlauf der
Kommentierung, welchen Platz der Logikunterricht in der gesamten Philosophie
hat, welche Funktion er fiir die Bildung des Menschen erfiillt, welches Menschen-
bild, welches Seelenverstandnis, welche Erkenntnistheorie zugrunde liegt. Wir
haben im Laufe dieser Studie zeigen kdnnen, wie Boethius, ohne sich explizit in
einer Schrift dem Thema zu widmen, eine Seelentheorie und eine Sprachtheorie
vermittelt und wie die Einsichten in diese Theorien jeweils auch als Grundlage
flir seine eigene Vermittlung dienen. Die Beschéftigung mit mathematischen und
logischen Gegenstanden ermdgliche den Schiilern die Einiibung, Betdtigung und
Ausbildung ihrer spezifischen seelischen Potentiale des rationalen Denkens. Mit
solch einer ausgebildeten Seele besdfien die Schiiler das Vermogen, die Grund-
lagen der praktischen Philosophie zu verstehen und ihr Handeln entsprechend
zu festigen und sich mit den Gegenstéanden der theoretischen Philosophie zu be-
schiftigen, um dem groitmoglichen Gliick ndher zu kommen.

Neben den expliziten und offensichtlichen Transferakten — also der Uber-
setzung von Begriffen, Texten und Ansichten - sind es folglich die impliziten
Transferakte von philosophischen Konzepten und die Transferakte eines zu-
sammenhingenden philosophischen Denkens, die fiir Boethius’ Ubersetzungs-



166 Resiimee — Transferebenen des Ubersetzungsprojekts

projekt — auch wenn er iiber die Bearbeitung des aristotelischen Organons nicht
hinauskam — wesentlich sind. Am Beispiel der Aulerungen iiber die Seelenver-
mogen haben wir gesehen, wie Boethius beinahe beildufig die zentralen Aspekte
einer einheitlichen Seelentheorie transferiert, die seinem ganzen schriftstelleri-
schen Schaffen zugrunde liegt und die sowohl seiner Sorge um den Verlust des
platonisch-aristotelischen Denkens als auch seiner Vermittlungsmethodik und
seinen Vermittlungsinhalten ihre Grundlage verleiht.

Was also fiir den Leser die ersten wahrnehmbaren Ergebnisse des Transfers
sind — die lateinische Sprache, die Einfithrung in die Begrifflichkeiten, die Erkla-
rung der Zusammenhédnge, das Kennenlernen der verschiedenen Interpretatio-
nen —, dient wesentlich dazu, ihn zu dem Punkt zu fithren, der fiir Boethius, den
Schreiber, das Erste des Transfers war: die Einsicht in die philosophischen Zu-
sammenhdnge der Theorien zur Seele, zur Erkenntnis, zur Bildung, zum Gliick
im Einzelnen sowie die Einsicht in das zugrunde liegende, zusammenhéngende
Philosophiekonzept im Ganzen.

6.4 Fazit

Zusammenfassend lasst sich sagen, dass sich Boethius mit seinem Uberset-
zungsprojekt der logischen Schriften des Aristoteles eindeutig in die spatantike
Kommentartradition einfiigt. Jede einzelne Schrift wird nach ihrem besonderen
Ziel untersucht und zugleich in ein psychologisch und erkenntnistheoretisch
fundiertes Bildungsprogramm eingeordnet. Die Kommentare und Ubersetzun-
gen dienen nicht einem Selbstzweck, und auch keinem blof8 historischen Inter-
esse, sondern ihr Ziel ist es, das in Worte verfasste Gedachte zu verstehen und
zu vermitteln. Wie in einer miindlichen Diskussion werden in den Kommentie-
rungen zeitiibergreifend die Positionen verschiedener Interpreten der Tradition
angefiihrt, durchdacht, gewogen und schliefilich angenommen oder verworfen.
Waihrend sich jedoch die zeitgendssischen Kommentatoren des griechischspra-
chigen Kulturraums wie Ammonios auf die inhaltliche Diskussion konzentrie-
ren und dabei voraussetzungsreich argumentieren kénnen, muss Boethius zu-
nachst sowohl in der Diskussion die fehlenden Vorkenntnisse seines Publikums
antizipieren als auch dort Worter in der Zielsprache fiir das Erkannte finden oder
erfinden, wo die philosophische Tradition im lateinischsprachigen Kulturraum
bislang keine Schwerpunkte gesetzt hatte. Als Barriere fiir das Nachvollziehen
und Vermitteln von Inhalten wird der Sprachwechsel bei ihm allerdings nie be-
wertet, auch wenn er vereinzelt anmerkt, den Stil des Griechischen nicht in der
gleichen Eleganz nachahmen zu kénnen.

Transfer vs. Transformation

Boethius steht sowohl in der Theorie als auch in der Praxis vollstandig in der
Tradition des platonisch-aristotelischen Sprachverstandnisses, wonach Wor-
te Instrumente des Denkens seien und das Gedachte sich nicht in den Worten



Fazit 167

bzw. der Wortmaterie finde. Seiner Ubersetzung geht die Interpretation voraus.
So muss er, und auch hierin unterscheidet er sich nicht im Mindesten von den
griechischsprachigen Kommentatoren, aus dem unmittelbaren Zusammenhang,
dem Skopos der Schrift und dem Platz der Schrift im Bildungsprogramm zu ver-
stehen suchen, was Aristoteles, der dhnlich wie Platon gerne mit demselben Wort
verschiedene Sachverhalte und mit verschiedenen Worten denselben Sachverhalt
ausdriickte, jeweils meint. Folglich ist das Ubersetzen des Boethius, so sehr er
sich die Textndhe zum Original auch vornimmt, immer auch Ausdruck eines In-
terpretierens.” Armin Paul Frank und Harald Kittel haben diesen Aspekt einer
jeden Ubersetzung als Transformation abgehandelt, im Gegensatz zum Transfera-
spekt, der nur auf die materielle Aus- und Einfuhr beschréankt sei.?? Damit fokus-
sieren sie auf den Aspekt der Abweichung und Veranderung von Ubersetzungen
und sind blind fiir die Frage, inwiefern auch unter Interpretationsanstrengungen
einer Ubersetzung und den mit dem Akt eines jeden Transfers einhergehenden
Verdanderungen Konzepte transferiert und in neue Kontexte eingebunden wer-
den kénnen, ohne dabei ihre Kernbedeutung zu verlieren, und inwiefern unter
anderen Bedingungen diese im Kern gleichen Konzepte in einer anderen Weise
fruchtbar gemacht werden kénnen.

Wenn jede Abweichung und Verdnderung als Transformation gedeutet wird,
dann verliert der Begriff der Transformation jegliche Schérfe und Aussagekraft,
da nicht erst das Ubersetzen, sondern schon die erste Iteration einer Handlung,
eines Wortes oder einer Geste Veranderungsmomente in sich tragt.? Natiirlich
koénnen ein Begriff oder ein Konzept in einem neuen Umfeld und durch eine
Neuinterpretation ihre Bedeutung verdndern und sogar umkehren. Doch wéh-

21 Vgl. hierzu auch John Magee, On the Composition and Sources of Boethius’ Second Peri
Hermeneias Commentary, S.14: “The rebarbative prose style is a steady reminder that for
Boethius precise fidelity to the Greek original takes precedence over an elegant, polished
Latinity. At the same time, it should not be overlooked that his translations are in fact inter-
pretations — interpretationes — of Aristotle’s compressed and obscure Greek. In searching for
the most precise and meticulous rendering Boethius had to ask himself what each and every
word meant, down to the level of the particles. Normally retroversions can easily be made
from his Latin back to the Greek of his putative exemplar(s); but the readings of the latter are
not always easy or even possible to recover from the Latin, and it is in connection with the
passages for which Boethius most obviously struggled to find the right rendering that we
often gain important insights into his thinking as an interpreter of Aristotle’s language and
thought more generally.”

22 Vgl. aus dem im Rahmen des Sonderforschungsbereiches 309 entstandenen Band insb. Ar-
min Paul Frank und Harald Kittel, Der Transferansatz in der Ubersetzungsforschung, in:
dies., Die literarische Ubersetzung in Deutschland. Studien zu ihrer Kulturgeschichte in der
Neuzeit, Berlin 2004, S. 13.

23 Vgl. hierzu vor allem Jacques Derrida, Signatur Ereignis Kontext, in: Peter Engelmann (Hg.),
Philosophische Randgénge, Wien 1988, S.325-351, S.333, der in der Wiederholung immer
den Akt sieht, der das verandert, was er wiederholt: ,iter, ,von neuem’, kommt von itara,
anders im Sanskrit, und alles Folgende kann als Ausbeutung jener Logik gelesen werden,
welche die Wiederholung mit der Andersheit verbindet.”



168 Resiimee — Transferebenen des Ubersetzungsprojekts

rend die Forschung zur Ubersetzung? oder Kommentartradition? unter dem
Leitmotiv der Transformation die Abweichung vom Original sowie die Verfél-
schung und Verzerrung des Originals® in den Fokus nimmt, erlaubt die Grund-
legung des Transfergedankens nicht nur einen offenen Blick auf die Prozesse
und Ergebnisse der Ubertragung. Sie ermdglicht auch die Erforschung dessen,
wie die Einbindung in neue Kontexte, die Adressierung an ein anderes Publi-
kum, das Herantragen eigener Assoziationen und Anwendungsideen ein Ver-
standnis der Konzepte nicht nur verdndert, sondern vor allem auch zu erwei-
tern, vertiefen, akzentuieren und damit natiirlich auch zu bewahren vermag.”
Wenn Boethius die Texte und seine Erkenntnisse aus den Texten der platonisch-
aristotelischen Tradition vor seinem eigenen Bildungshorizont seinen Schiilern
vermittelt, die weder die Sprache noch die Diskussionen der Tradition kennen,
wenn er seelentheoretische und bildungsphilosophische Aspekte in logischen
Einfiihrungsschriften andeutet, wenn er Positionen anderer Kommentatoren der
Tradition auswahlt, zusammenfasst und bewertet, dann sind hierbei nicht nur
Veranderungen zu konstatieren, sondern vor allem auch Akte des Transfers von
konzeptuellem sowie methodologischem Wissen, das mit Blick auf die Anwen-
dungsbedingungen womoglich erst identifiziert werden kann.

Denn erst mit Blick auf die didaktischen Methoden und die Voraussetzungen
der antizipierten Leserschaft zeigt sich, dass auch Boethius Platons Sprachtheo-
rie nicht zwangsldufig als im Widerspruch zur aristotelischen versteht. Erst mit
Blick auf das zugrunde liegende Sprach- und Ubersetzungsverstindnis, zeigt
sich, dass Boethius die beiden verschiedenen Worte onuetov und ovppoAov auch
mit einem Wort (ndmlich nota) ibersetzen kann, ohne damit das von Aristoteles
Vermittelte zu verfalschen, wie es Norman Kretzmann deutet. Und erst mit Blick
auf die zugrunde liegende Bildungs- und Seelentheorie zeigt sich, dass Boethius
keine eklektizierende ,Chimére mit platonischem Kopf, aristotelischem Korper
und einem langen stoischen Schwanz”? ist, sondern in den leitenden Prinzipien

24 Vgl. z.B. Armin Paul Frank und Harald Kittel, Der Transferansatz in der Ubersetzungsfor-
schung, S.13.

25 Vgl. Richard Sorabji (Hg.), Aristotle Transformed: the Ancient Commentators and their In-
fluence, London 1990.

26 Vgl. Richard Sorabji (Hg.), Aristotle Transformed: the Ancient Commentators and their In-
fluence, S. 15-27.

27 Vgl. Gyburg Uhlmanns Untersuchung zur Funktion der platonischen Doktrinen in den
Metaphysikkommentaren der Spatantike (Gyburg Uhlmann, On the Function of Platonic
Doctrines in Late Antique Commentaries on Metaphysics A 9, A 6 and M 4 — an Example
of Late Antique Knowledge Transfer), insb. S.35: “The result is a new text that, faced with
the intentionally reductive Aristotelian argument, opens up for the reader the possibility
of making other texts of the tradition useful for differentiation and so of generating new
knowledge. In these argumentative strategies there is a transfer of concepts and methodical
approaches. For these, as for any other form of transfer, that which is transferred undergoes
a change through the very fact that it is transferred.”

28 Vgl. hierzu Taki Suto, Boethius on Mind, Grammar and Logic, S.234 f.



Fazit 169

einem einheitlichen philosophischen Denken folgt.” Indem wir Boethius’ Uber-
setzungsprojekt nicht und vor allem nicht blof8 als Transformation von Konzep-
ten verstehen, sondern unter dem Blickwinkel des Transfers untersuchen, kon-
nen wir erst sichtbar machen, auf wie vielen Ebenen (Texte, Begriffe, Positionen,
Konzepte, didaktische Methoden, Bildungstheorie) er durch sein Projekt Wissen
der spatantiken griechischsprachigen Tradition des Aristotelismus {iberhaupt in
Bewegung setzte — und dadurch potentiell zumindest auch bewahrte.

29 Zum Unterschied einer eklektizierenden oder amalgamisierenden Philosophie und einer
von einem inhaltlich einheitlichen Denken geleiteten philosophischen Praxis, die zu didak-
tischen Zwecken auf Philosophieprodukte verschiedener Schulen zuriickgreift, vgl. Chri-
stian Vogel, Stoische Ethik und Platonische Bildung. Simplikios” Kommentar zu Epiktets
Handbitichlein der Moral, insb. S. 1-17.



DOI: 10.13173/9783447106092.159
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Literatur

Antike Primirtexte
Aetios, Doxographi Graeci, hg. von H. Diels, Berlin 1879.

Ammonios, In Aristotelis de interpretatione commentarius (Commentaria in Ari-
stotelem Graeca Bd. 4 Teil 5 = in PH), hg. von Adolf Busse, Berlin 1897.

Aristoteles, Analytica posteriora, in: Analytica priora et posteriora, hg. von
W. D. Ross, Oxford 1964.

Ders., Aristotelis categoriae et liber de interpretatione, hg. von L. Minio-Paluello,
Oxford 1949.

Ders., De anima, hg. von W. D. Ross, Oxford 1961.

Ders., De memoria et reminiscentia, in: Parva naturalia, hg. von D. Ross, Oxford
2001.

Ders., Ethica Nicomachea, hg. von L. Bywater, Oxford 1894.
Ders., Metaphysics, 2 vols., hg. von W. D. Ross, Oxford 1924.

Arnim, Hans von (Hg.), Stoicorum veterum fragmenta, Vol. 2, Chrysippi frag-
menta logica et physica, Leipzig 1903-1905.

Augustinus, Confessionum libri XIII (Confessiones), hg. von M. Skutella, Stutt-
gart 1969.

Ders., Contra litteras Petiliani, Epistula ad catholicos de secta Donatistarum,
Contra Cresconium grammaticum et Donatistam, CSEL 52, hg. von M. Petsche-
nig, Wien 1909.

Ders., De Civitate Dei XII, hg. von B. Dombart und A. Kalb, Leipzig 1927/1928.
Ders., De doctrinia christiana, CSEL 38, hg. von R. P. H. Green, Wien 1963.
Ders., De Magistro, CCL 29, hg. von K.-D. Dauer, Turnholt 1970.

Ders., De Trinitate Libri XV, CCL 50, hg. von W. ]J. Mountain, Turnholt 1968.
Ders., Epistulae 31-123, CSEL 34/ 2, hg. von A. Goldbacher, Wien 1898.

Boethius, Analytica Prior. Translatio Boethii, hg. von L. Minio-Paluello, Briigge
1962.

Ders., Anicii Manlii Severini Boethii in isagogen Porphyrii commenta (= in Isag 1
und 2.), hg. von Samule Brandt, Wien 1906.



172 Literatur
Ders., Anicii Manlii Severini Boetii commentarii in librum Aristotelis Peri Er-
meneias. Prima edition (=in PH1), hg. von Karl Meiser, Leipzig 1877-1880.

Ders., Anicii Manlii Severini Boetii commentarii in librum Aristotelis Peri Er-
meneias. Secundam editionem (=in PH2), hg. von Karl Meiser, Leipzig 1877-1880.

Ders., Contra Eutychen et Nestorium, in: Michael Elsdsser (Hg.), Die theologi-
schen Traktate: lateinisch-deutsch, Hamburg 1988.

Ders., De consolatione philosophiae, Opuscula theologica, hg. von Claudio Mer-
eschini, Miinchen / Leipzig 2005.

Ders., De institutione arithmetica libri duo. De institutione musica libri quinque.
Accedit geometria quae fertur Boetii, hg. von G. Friedlein, Leipzig 1867.

Ders., De Trinitate: Liber Quomodo Trinitas Unus Deus Ac Non Tres Dii, in: Mi-
chael Elsdsser (Hg.), Die theologischen Traktate: lateinisch-deutsch, Hamburg
1988.

Ders., In Ciceronis Topica, hg. von E. Stump, Ithaca / London 1988.

Ders., Introductio ad Syllogismos Categoricos: Critical Edition with Introduction,
Translation, Notes and Indexes, hg. von C. T. Thornqvist, Géteborg 2008.

Cassiodorus, Auctores antiquissimi 12: Cassiodori Senatoris Variae, Monumenta
Germaniae Historica, hg. von Theodor Mommsen, Berlin 1898.

Ders., Institutiones divinarum et saecularium litterarum. Einfiihrung in die
geistlichen und weltlichen Wissenschaften, Fontes Christiani 1/2, hg. von Wolf-
gang Biirsgens (und {ibers.), Freiburg 2003.

Cicero, Academicorum Reliquiae cum Lucullo, hg. von O. Plaberg, Leipzig 1922.
Ders., De Divinatione, De fato, hg. von R. Giomini, Leipzig 1975.

Ders., De inventione. De optimo genere oratorum. Topica, hg. von H. M. Hubbell,
Cambridge, London 1949.

Ders., De inventione, hg. von G. Achard, Paris 1994.

Ders., Topica, hg. von T. Reinhardt, Oxford 2003.

Ders., Tusculanae Disputationes, hg. von M. Pohlenz, Leipzig 1918.
Ders., De finibus bonorum et malorum, ed. Th. Schiche, Leipzig 1915.
Colli, Giorgio, Aristotele: Organon, Turin 1955.

Conybeare, F. C., A Collation With the Ancient Armenian Versions of the Greek
Texts oft Aristotle’s Categories, De Interpretatione, De Muno, De Virtibus et Vitiis
and of Porphyry’s Introduction, Oxford 1892.



Literatur 173
Sextus Empiricus, Adversus Mathematikos libri, in: Sexti Empirici opera, vols. 2
und 3, ed. ]. Mau, H. Mutschmann, Leipzig 1912-1958.

Hieronymus, Liber de optimo genere interpretandi (Epistula 57): ein Kommentar,
hg. von G. ]J. M. Bartelink, Leiden 1980.

Horaz, Q. Horatii Flacci opera, De arte poetica liber, hg. von D. R. Shackleton
Bailey, Stuttgart 1985.

Diogenes Laertios, Vitae philosophorum, 2 vols. ed. H. S. Long, Oxford 1964.

Minio-Paluello, L. und Dod, B.G. (Hgg.), Aristoteles Latinus I-VI, Briigge / Pa-
ris / Leiden / Briissel 1961-1975.

Ovid, Fasti, hg. von J. G. Frazer, Harvard 1989.

Plotin, Opera, 3 vol,, ed. P. Henry; H-R. Henry, hg. von Paul Henry und Hans-
Rudolf Henry, Leiden 1951-1973.

Porphyrios, Kommentar zur Harmonielehre des Ptolemaios, hg. von 1. Diiring,
Olms, Hildesheim 1978 (Nachdr. 1932).

Proklos, In Platonis Timaeum commentaria, 3 vols. ed. E. Diehl, Leipzig 1903 /
1904/1906.

Quintilian, Institutiones oratoriae, hg. von D. A. Russell, Cambridge 2001.

Simplikios, Commentaire sur le Manuel d’Epictete (=Ed. H), ed. 1. Hadot, Brill,
Leiden 1996.

Simplikios, Commentarius in Epicteti Encheiridion (=Ed. D), in: Theophrasti cha-
racteres, ed. F. Diibner, Paris 1842.

Simplikios, In Aristotelis categorias commentarium, in: Commentaria in Aristo-
telem Graeca 8, ed. K. Kalbfleisch, Berlin 1907.



174 Literatur

Sonstige Texte

Arens, Hans, Aristotle’s Theory of Language and Its Tradition: Texts from 500 to
1750, Amsterdam / Philadelphia 1984.

Asztalos, Monika, Boethius as a transmitter of Greek logic to the Latin West: the
Categories, in: Harvard Studies in Classical Philology, 1993, S. 367-407.

Baltussen, Han, Philosophy and Exegesis in Simplicius. The Methodology of a
Commentator, London 2008.

Barnes, Jonathan, Boethius and the Study of Logic, in: Margaret Gibson (Hg.),
Boethius. His Life, Thought and Influence, Oxford 1981, S.73-89.

Barrdn, Jorge Uscatescu, Boethius’ Gliickseligkeitsbegriff zwischen spatantikem
Neuplatonismus und Christentum vor dem Hintergrund einer an Gott orien-
tierten Ethik, in: Thomas Jiirgasch Andreas Kirchner und Thomas Béhm (Hgg.),
Boethius as a Paradigm of Late Ancient Thought, Berlin / Boston 2014, S. 147-170.

Bartelink, G. ]J. M., Hieronymus — Liber de optimo genere interpretandi (Epistu-
la 57): ein Kommentar, Leiden 1980.

Belardi, Walter, Il linguaggio nella filosofia di Aristotele, Rom 1975.

Bernard, Wolfgang, Rezeptivitdt und Spontaneitdt der Wahrnehmung bei Aristo-
teles, Baden-Baden 1988.

Cameron, Margaret, Boethius on Utterances, Understanding and Reality, in:
John Marenbon (Hg.), The Cambridge Companion to Boethius, Cambridge 2009,
S.85-104.

Chadwick, Henry, Boethius. The Consolations of Music, Logic, Theology, and
Philosophy, Oxford 1981.

Courcelle, Pierre, The Latin Writers and Their Greek Sources, Cambridge 1969.

Derrida, Jacques, Signatur Ereignis Kontext, in: Peter Engelmann (Hg.), Philoso-
phische Randgédnge, Wien 1988, S. 325-351.

Ebbesen, Sten, Boethius as an Aristotelian Scholar, in: Jiirgen Wiesner (Hg.),
Aristoteles. Werk und Wirkung. Zweiter Band: Kommentierung, Uberlieferung,
Nachleben, Berlin / New York 1987, S. 286-311.

Ders., Porphyry’s legacy to logic: a reconstruction, in: Richard Sorabji (Hg.), Ar-
istotle transformed : the ancient commentators and their influence, London 1990.

Ders., The Aristotelian Commentator, in: John Marenbon (Hg.), The Cambridge
Companion to Boethius, Cambridge 2009.

Eco, Umberto, Signification and Denotation from Boethius to Ockham, in: Fran-
ciscan Studies 44, 1984.



Literatur 175

Erismann, Christophe, Non Est Natura Sine Persona. The Issue of Uninstantiated
Universals from Late Antiquity to the Early Middle Ages, in: Margaret Cameron
und John Marenbon (Hgg.), Methods and Methodologies. Aristotelian Logic East
and West, 500-1500, Leiden / Boston 2011.

Fogen, Thorsten, Patrii sermonis egestas: Einstellungen lateinischer Autoren zu
ihrer Muttersprache. Ein Beitrag zum Sprachbewuftsein in der romischen Anti-
ke. Vol. 150, Miinchen, Leipzig 2000.

Frank, Armin Paul und Kittel, Harald, Der Transferansatz in der ﬂbersetzungs—
forschung, in: dies., Die literarische Ubersetzung in Deutschland. Studien zu ih-
rer Kulturgeschichte in der Neuzeit, Berlin 2004.

Gaiser, Konrat, Name und Sache in Platons , Kratylos”, Heidelberg 1974.

Grabmann, Martin, Boethius, der letzte Romer — der erste Scholastiker, in: ders.,
Die Geschichte der scholastischen Methode I, Freiburg 1909, S. 148-177.

Gruber, Joachim, Boethius: Eine Einfiihrung, Stuttgart 2011.

Hadot, Ilsetraut, Athenian and Alexandrian Neoplatonism and the Harmonizati-
on of Aristotle and Plato, Leiden 2015.

Dies., Der Philosophische Unterrichtsbetrieb in der Romischen Kaiserzeit, in:
Rheinisches Museum fiir Philologie 146 N.1, 2003, 49-71.

Dies., Introduction Générale, in: Ilsetraut Hadot (Hg.), Commentaire sur le Ma-
nuel d’Epict‘ete, Leiden / New York / Brill 1996, S. 1-182.

Dies., Le probleme du néoplatonisme alexandrin: Hiérocles et Simplicius, Paris:
Etudes Augustiniennes, 1978.

Dies., Simplicius — Commentaire sur le Manuel d’Epictete, ed. I. Hadot, Bd. I Cha-
pitres I-XXIX, Paris 2001.

Hahn, Johannes, Aristokratie und Philosophie im Imperium Romanum: Philoso-
phische Bildung, soziale Identitdt und Elitekultur in der Kaiserzeit, in: Gymnasi-
um 117, 2010, S. 425-450.

Ders., Der Philosoph und die Gesellschaft. Selbstverstindnis, 6ffentliches Auf-
treten und populdre Erwartungen in der hohen Kaiserzeit, Stuttgart 1989.

Heilmann, Anja, Boethius” Musiktheorie und das Quadrivium. Eine Einfiihrung
in den neuplatonischen Hintergrund von De institutione misica, Gottingen 2007.

Helmig, Christoph, Forms and Concepts. Concepts of Formation in the Platonic
Tradition, Commentaria in Aristotelem Graeca et Byzantina, Bd 5, Berlin / Boston
2012.



176 Literatur

Hobsbawm, Eric, Introduction: Inventing Traditions, in: Eric Hobsbawm und
Terence Ranger (Hgg.), The Invention of Tradition, Cambridge 1983, S. 1-14.

Honnefelder, Ludger, Scientia transcendens. Die formale Bestimmtheit der
Seiendheit und Realitdt in der Metaphysik des Mittelalters und der Neuzeit (Duns
Scotus, Sudrez, Wolff, Kant, Peirce), Hamburg 1990.

Isaac, Jean, Le Peri Hermeneias en Occident de Boece a Saint Thomas. Histoire
Littéraire d'un traité d’Aristote, Paris 1953.

Kappelmacher, Alfred, Der schriftstellerische Plan des Boethius, in: Manfred
Fuhrmann und Joachim Gruber (Hgg.), Boethius, Darmstadt 1984.

Karamanolis, George, Plato and Aristotle in Agreement?: Platonists on Aristotle
from Antiochus to Porphyry, Oxford 2006.

Ders., Porphyry: The First Platonist Commentator on Aristotle, in: Bulletin of the
Institute of Classical Studies 47, 2004, S. 97-120.

Kitzbichler, Josefine, Nach dem Wort, nach dem Sinn. Duale Ubersetzungstypo-
logien, in: Hartmut Bohme, Christof Rapp und Wolfgang Rosler (Hgg.), Uberset-
zung und Transformation, Bd. S. 31-45, Berlin / New York 2007.

Kretzmann, Norman, Aristotle on Spoken Sound Significant by Convention, in:
J. Corcoran (Hg.), Ancient Logics and Its Modern Interpretations, Dordrecht / Bos-
ton 1974.

Ders., Plato on the Correctness of Names, in: American Philosophical Quarter-
ly 8.2, 1971, S. 126-138.

Ders., Semantics, History of, in: P. Edwards (Hg.), The Encyclopedia of Philoso-
phy, Bd. 7, New York / London 1967.

Krewet, Michael, Bilder des Unrdumlichen. Zum Erkenntnispotential von Dia-
grammen in Aristoteleshandschriften, in: Wiener Studien 127, 2014, S. 71-100.

Ders., Die stoische Theorie der Gefiihle. Ihre Aporien. Ihre Wirkmacht, Heidel-
berg 2013.

Ders., Die Theorie der Gefiihle bei Aristoteles, Heidelberg 2011.
Ders., Platons Kratylos im Transfer, erscheint vorauss. 2016.

Kytzler, Bernhard, Fidus interpres: The theory and practice of translation in clas-
sical antiquity, in: Antichthon 23, 1989, S. 42-50.

Ludwig, Giinter, Cassiodor. Uber den Ursprung der abendlandischen Schule,
Frankfurt am Main 1967.

Magee, John, Boethius on Signification and Mind, Leiden /New York / Koppen-
hagen / Koln 1989.



Literatur 177

Ders., On the Composition and Sources of Boethius’ Second Peri Hermeneias
Commentary, in: Vivarium 48, 2010, S. 7-54.

Mansfeld, Jaap, Doxography of Ancient Philosophy (Winter 2013), in: Edward
N. Zalta (Hg.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy. URL = http://plato.stan-
ford.edu/archives/win2013/entries/doxography-ancient/

Marenbon, John, Boethius, New York 2003.

Marrou, Henri-Irénée, Augustinus und das Ende der antiken Bildung, Pader-
born /Miinchen / Wien / Ziirich 1982.

Martin, Christopher J., The Logical Textbooks and their Influence, in: John Ma-
renbon (Hg.), The Cambridge Companion to Boethius, Cambridge 2009, S. 56-84.

Minio-Paluello, Lorenzo, Boethius als Ubersetzer und Kommentator aristoteli-
scher Schriften (1957), in: Manfred Fuhrmann und Joachim Gruber (Hgg.), Boe-
thius, Darmstadt 1984.

Morrhead, John, Boethius’ Life and the World of Late Antique, in: John Marenbon
(Hg.), The Cambridge Companion to Boethius, Cambridge University Press, 2009.

Mulsow, Martin, Prekédres Wissen. Eine andere Ideengeschichte der Frithen Neu-
zeit, Berlin 2012.

Pépin, Jean, Sumbola, semeia, homoiomata. A propos de De interpretatione 1,
16a3-8 et Politique VIII 5, 1340a6-39, in: Aristoteles Werk und Wirkung. Paul Mo-
raux gewidmet 1, Berlin 1985, S. 22-44.

Radke-Uhlmann, Gyburg, Beten, um zu erkennen — Glaube und Erkenntnisauf-
stieg im spatantiken Platonismus, in: Erwin Dirscher]l und Christoph Dohmen
(Hgg.), Freiburg / Basel / Wien 2008, S. 45-62.

Radke-Uhlmann, Gyburg, Der antike Platonunterricht, unveré6ff. Manuskript.

Radke-Uhlmann, Gyburg, Kontinuitédt oder Bruch? — Die Diskussion um die Uni-
vozitdt des Seins zwischen Heinrich von Gent und Johannes Duns Scotus als
philosophiegeschichtliches Exemplum, in: Arbogast Schmitt und Gyburg Radke-
Uhlmann (Hgg.), Philosophie im Umbruch. Der Bruch mit dem Aristotelismus
im Hellenismus und im spaten Mittelalter — seine Bedeutung fiir die Entstehung
des epochalen GegensatzbewufStseins von Antike und Moderne, Stuttgart 2009,
S.105-129.

Radke, Gyburg, Die Theorie der Zahl im Platonismus. Ein systematisches Lehr-
buch, Tiibingen und Basel 2003.

Ralfs, Glinter, Die Erkenntnislehre des Boethius (repr.), in: Manfred Fuhrmann
und Joachim Gruber (Hgg.), Boethius, Darmstadt 1984, S. 350-374.



178 Literatur

Rehn, Rudolf, Sprache und Dialektik in der Aristotelischen Philosophie, Amster-
dam, Philadelphia 2000.

Robinson, Douglas, Classical theories of translation from Cicero to Aulus Gellius,
in: TextconText 7.1, 1992, S. 15-55.

Sassen, Ferdinand, Boethius — Lehrmeister des Mittelalters, in: Manfred Fuhr-
mann und Joachim Gruber (Hgg.), Boethius, Darmstadt 1984, S. 82-124.

Schirner, Rebekka S., Inspice diligenter codices Inspice diligenter codices. Philo-
logische Studien zu Augustins Umgang mit Bibelhandschriften und -iiberset-
zungen, Berlin / Miinchen / Boston 2015.

Schmitt, Arbogast, Anschauung und Denken bei Duns Scotus. Uber eine fiir die
neuzeitliche Erkenntnistheorie folgenreiche Akzentverlagerung in der spatmit-
telalterlichen Aristoteles-Deutung, in: Enno Rudolph (Hg.), Die Renaissance und
ihre Antike. Die Renaissance als erste Aufklarung, Tiibingen 1998, S. 17-34.

Ders., Das Universalienproblem bei Aristoteles, in: Ralf Georges Khoury (Hg.),
Averroes (1126-1198) oder der Triumph des Rationalismus (Internationales Sym-
posium anlésslich des 800. Todestages des islamischen Philosophen, Heidelberg,
7-11. Oktober 1998), Heidelberg 2002, S. 59-86.

Ders., Denken und Sein bei Platon und Descartes: Kritische Anmerkungen zur
,Uberwindung’ der antiken Seinsphilosophie durch die moderne Philosophie
des Subjekts, Heidelberg 2011.

Ders., Die Moderne und Platon, Stuttgart/ Weimar 2003.

Ders., Parmenides und der Ursprung der Philosophie, in: Ernst von Angehrn (Hg.),
Stuttgart / Leipzig 2007, S. 109-139.

Seele, Astrid, Rdmische Ubersetzer. Néte, Freiheiten, Absichten, Darmstadt 1995.

Shiel, James, Boethius’ Commentaries on Aristotle (repr. 1958), in: Manfred Fuhr-
mann und Joachim Gruber (Hgg.), Boethius, Darmstadt 1984.

Shiel, James, Boethius’ Commentaries on Aristotle, in: Richard Sorabji (Hg.), Aris-
totle Transformed: the Ancient Commentators and their Influence, London 1990,
S.349-372.

Sorabji, Richard (Hg.), Aristotle Transformed: the Ancient Commentators and
their Influence, London 1990.

Suto, Taki, Boethius on Mind, Grammar and Logic, A Study on Boethius” Com-
mentaries on Peri hermeneias, Leiden 2012.

Smith, Andrew (transl.), Boethius: On Aristole. On Interpretation 1-3, hg. von
R. Sorabji, London / New York 2010.



Literatur 179

Uhlmann, Gyburg, On the Function of Platonic Doctrines in Late Antique Com-
mentaries on Metaphysics A 9, A 6 and M 4 — an Example of Late Antique Knowl-
edge Transfer, in: Working Paper des SFB 980 Episteme in Bewegung, Freie Uni-
versitat Berlin, N. 1, 2014.

Vogel, Christian, Stoische Ethik und Platonische Bildung. Simplikios” Kommen-
tar zu Epiktets Handbiichlein der Moral, Heidelberg 2013.

Watts, Edward J., City and school in late antique Athens and Alexandria, Berke-
ley, Los Angeles, London 2006.

Weber, Horst, Von Hieronymus bis Schlegel, Vom Ubersetzen und Ubersetzern,
Heidelberg 1996.

Weidemann, Hermann, Aristoteles. Peri Hermeneias. Ubersetzt und erliutert von
Hermann Weidemann, Berlin 1994.



DOI: 10.13173/9783447106092.171
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Stellenindex

Aetios
Doxographi Graeci
4.11.1-4:33

Ammonios

in PH
2,9-25:70
52-9:71
5,14-23: 70
8,24-28: 3
17,20-25: 73
20,1-6: 111
22,12-21: 113
30,17-19: 73
31,14: 73
34,10-41,12: 79
34,22-26: 90
35,1-5: 90
35,6-12: 90
35,14-24: 91
3718-27:91
62,21-64,25: 89
62,32-63,5: 89
64,2: 89

Aristoteles

an.
413a10-414a10: 39
414b16-22: 58
415a14-23: 48, 61

416b32-418a6: 54, 61 81,

89, 95
418a7-25: 59
427a17-429a8: 58
427a19-20: 62
428a3-5: 62
429a15: 53
430a26-28: 58

431al-8: 61
431a1-b19: 62
431a10-26: 122
431b20-432al: 63
432a7-14: 42, 115
432a10-14: 106
432a13-14: 42
432a15-b7: 52
432a9-10: 58

anal. post.
89b25-31: 156

cat.
2a13-19: 50

EN
1174b33: 157

1177b30-1180a10: 40

mem.
449b30-31: 42, 120

449b30-450a13: 42, 43, 115

450a7-14: 45
450a22-25: 45
451al2-17: 45
451b16-22: 46
451b28-452a6: 46
453a9-14: 46
453a14-19: 46

met.

1045b27-1046a35: 81

PH

16a3-6: 105-109, 112

16a12-16: 104

16a26-29: 78, 98, 111

16b33-17a2: 78

Augustinus
c. litt. Pet.
2,91: 146

civ.
8,2: 146

conf.
1.23: 146

doctr. christ.
1.2.2(5): 101

ep.
40,6: 147

mag.
11,3,159,78-79: 101

trin.
3,1, 146

Boethius
PH
16a6-8: 109

anal. pr.
137,14-138,2: 101

arithm.
3,6-11: 148
721-12,22: 34
7,26-8,4: 25
8,13-15: 26
9,6-10,7: 26
10,3-7: 34

cons.
I1p.4: 35
L3p.7-8: 37
L4p.42:17
[,5¢.23-48: 17



182

1,5p.2-6: 18
1,6p.20: 19
I11,1p.3-7: 20
111,9¢.22-28: 20
111,10p.23-25: 21
I11,10p.40-43: 21
11,10p.39-43: 34
I11,12¢.52-58: 22
IV,1p.8: 23
1V,3p.25: 22
V4c: 37, 43, 59
V,4p.25: 58
V,4p.27-30: 58
V,4p.38-39: 59
V,5p: 118

V,5p.1: 59

in cat.
160A: 139, 152 230C: 149

in isag. 1

1,8-10: 35
711-23: 24
7,5-9,23: 34
7-16: 14

8,11-13: 100, 160
8,11-18: 141, 148
8,13-16, 122
8,18-9,6: 35
9,23-10,11: 28, 34
14,18-25: 31
25,8-11: 160
35,4-6: 160
64,8: 160
94,10-12: 160
95,11-96,5: 140
95,14-17: 160

in isag. 2

135,5-13: 6, 7, 36, 48, 105,

110, 148

135,10-13: 100 135,13—
136,2: 38

136,2-6: 38

Stellenindex

136,2-138,3: 122
136,6-137,3: 39
136,18-19: 39
137,4-8: 39
137,12-13: 40
137,12-138,3: 39
137,19-138,3: 115
138-143: 14
138,4-17: 29, 37
138,17-139,20: 29
139,20-140,8: 102
142,16-143,7: 29
165,9-14: 39, 51, 54
166,6-15: 53
294,11: 157

in PH1

711-23: 34
29,29-30,10: 113
31,6-32,3: 4, 151
32,26-33,6: 67
33,26-34,2: 77
41,11-15: 8
41,27-42,24: 104
42,28-43,3: 118
70,1-11: 82
70,11-20: 82
70,20-23: 82
72,23-73,13: 138
132,3-8: 152

in PH2
3,1-4,3: 3
3,1-4,14: 4
3,1-4,9: 160 3,4-4,14: 14
4,10-14: 110
4,15-6,15: 65
4,18-24: 67
5,1-11: 67
5,4-8: 140
5,19-6,5: 68
6,20-25: 71
718-27.72
7,5-7: 140, 153

7,5-9: 152
8,22-30: 72
8,30-9,16: 70
8,7-20:72
9-27:154
9,1-10,4: 66
10,14-19: 71
10,5-11,11: 77
11,2-11: 79
20,17:51
20,26-21,5: 49
20,30-31: 39, 51
21,1-2: 51
21,15-25: 49
21,18-24: 117
21,30-22,6: 126
22,6-11: 51
22,6-13, 126
22,12-19: 126
22,13-19: 50
22,26-23,5: 127
23,5-14: 137
23,22-24,7: 136
24,24: 114
24,27-30: 117
24,29: 114
25,18-22: 46
27,6-10: 139
27,10-22: 47
27,20-28,1: 160
27,26-28,1: 139
28,1-25:42, 115
28,28-29,2: 43
29,3-11: 42
29,21-29:47
29,30-33,25: 113
30,5: 113

30,10: 114
32,13-33,2: 103
32,16-22: 65
33,33-34,13: 114
33,33-34,26: 55
34,12-13: 121



34,24-35,2: 78
34,26-35,8: 53
34,26-27: 115
37,30-38,7: 154
39,25-40,2: 154
40,9-10: 154
40,12-22: 121, 128, 142
41,13-19: 155
41,14-16: 119
41,19: 155
41,20-23: 120
41,24-29: 120
41,29-42,6: 120
44,26: 114
471-11: 118
53,11-54,14: 73
54,29-55,7: 74
55,6-56,21: 74
5710-12: 75
5715-24: 75
59,19-60,16: 99
66,9-15: 75
67,7-11: 76
70,20-71,4: 137, 142, 148
71,4-74,33: 76
71,13-18: 151
74,33-78,28: 76
75,17-19: 69
791-9: 15, 34, 157
799-80,6: 12, 14, 34, 143,
150
80,3-8: 96
92,25-93,5: 80
93,1-5: 93
93,1922, 95: 94
93,8-94,13: 80
93,8-9: 80
94,14-25: 81
94,14-28: 92
94,26-28: 81
121,25-26: 152
130,12-131,28: 129
135,5-13: 132

Stellenindex

137,16ff.: 130
138,4-143,7: 34

146,20£f.: 79

152,7-10: 45

185-250: 37

201,1-6, 151
250,20-251,15, 5, 143, 151
276,8-9, 152

316,10ff.: 79
462,19-463,8: 61

in top.
336,18-20: 102

intr. syll. cat.
761B-762C: 157 766 A-B: 66

trin.
c.2:34
c.2,3-4: 34

Cassiodorus
inst.

1,13,2: 149
1,9,5: 149

var.
ep. 45: 148
ep. 52: 149

Cicero
Acad.
1.11.40: 160
1.26: 159
2.6.18: 160
Liid4: 144
11.47.145: 43

div.
1,vi,127: 101
fat.

42: 160

fin.

I1: 144
1.10: 145

183

1.6:133
1.8: 145
II1.5: 145

nov.
1.30.48: 101

opt. gen.
V.14: 133 VIL.23: 133

top.
VIIIL.35: 102

Tusc.
1.6: 144

Diogenes Laertios
vitae

10.49: 43

7.49: 43

Hieronymos

ep.

57,5: 134-135 57,6: 134
Horaz

ars
133f.: 134

Ovid
Fasti
111,650, 101

Platon
Alk. 1
129b-130c: 30

Crat.

383a3-b2: 83
384c9—e8: 83
385a1-391b3: 83
386d8-387a8: 83
387b—d: 84
388b: 93
388b10-c2: 82, 125
388d—e: 84

389c: 93
389d-390e: 79



184

389d3-6: 84
394b2-46: 85
394d-396¢: 85
394el-2: 85
396d2-421c2: 85
411b3—c: 86
411c: 94
411c6-7: 86
422aff.: 85
422eff.: 85
423b7-8: 86
423e1-3: 86
426c¢ff.: 87
428c: 87
429b—c: 87
431a: 87
431a—433b: 87
434d-435d: 88
436b—c: 94
436b5-6: 88
438a—439b: 94
439e: 88

Stellenindex

439e-440b: 88

Phil.

38c—e: 113
38e-39a: 116
38e-39%: 115

rep.
533c: 27 soph.

263e-264b: 113 Tht.

186b1ff.: 79
189d-190a: 113
189e: 116

Tim.
29b2—c2: 79

Plotin

enmn.

1.2.3,27: 116
5.1.3,7f.: 116
5.3.13,23-28: 117

Porphyrios
harm. Ptol.
13,15-15,29: 44

Proklos

in Tim.
111.305.14-21: 117
Quintilian

inst.

1.6.28: 102

Sextus Empiricus
adv. math.
7.166-184: 43

Simplikios
in ench. (Ed. H/Ed. D)
194,56-60/2,24-29: 2

Stoicorum Veterum
Fragmenta

II

Frgt, 166: 5

Frgt. 149: 73



