
HARRASSOWITZ VERLAG

MARSILIO FICINO IN 
DEUTSCHLAND UND ITALIEN

Renaissance-Magie 
zwischen  Wissenschaft und Literatur 

Herausgegeben von  
Jutta Eming und Michael Dallapiazza



Marsilio Ficino in Deutschland und Italien

DOI: 10.13173/9783447108287.I 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

H
ar

ra
ss

ow
itz

 J
ou

rn
al

s
nu

r 
zu

m
 p

er
sö

nl
ic

he
n 

G
eb

ra
uc

h 
/ k

ei
ne

 u
nb

ef
ug

te
 W

ei
te

rg
ab

e

P
ow

er
ed

 b
y 

T
C

P
D

F
 (

w
w

w
.tc

pd
f.o

rg
)

http://www.tcpdf.org


Episteme in Bewegung
Beiträge zu einer transdisziplinären Wissensgeschichte

Herausgegeben von Gyburg Uhlmann  
im Auftrag des Sonderforschungsbereichs 980 

„Episteme in Bewegung.  
Wissenstransfer von der Alten Welt  

bis in die Frühe Neuzeit“

Band 7

2017
Harrassowitz Verlag · Wiesbaden

DOI: 10.13173/9783447108287.I 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



2017
Harrassowitz Verlag · Wiesbaden

Marsilio Ficino 
in Deutschland und Italien

Renaissance-Magie zwischen Wissenschaft und Literatur

Herausgegeben von  
Jutta Eming und Michael Dallapiazza

unter Mitarbeit von Falk Quenstedt und Tilo Renz 

DOI: 10.13173/9783447108287.I 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Diese Publikation ist unter der Creative Commons-Lizenz CC BY-NC-ND 4.0 lizenziert. 
Weitere Informationen: https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
Die Bedingungen der CC-Lizenz gelten nur für das Originalmaterial. Die Verwendung von 
Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet durch eine Quellenangabe) wie Schaubilder, 
Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmigungen  
durch den jeweiligen Rechteinhaber.
Der Harrassowitz Verlag behält sich das Recht vor, die Veröffentlichung vor unbefugter  
Nutzung zu schützen. Anträge auf kommerzielle Verwertung, Verwendung von Teilen der  
Veröffentlichung und/oder Übersetzungen sind an den Harrassowitz Verlag zu richten.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet 
über https://www.dnb.de/ abrufbar.

Informationen zum Verlagsprogramm finden Sie unter 
https://www.harrassowitz-verlag.de/
© Autor/in.  
Verlegt durch Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 2017

ISSN 2365-5666	 ISBN 978-3-447-10828-7
eISSN 2701-2522	 eISBN 978-3-447-19607-9
DOI 10.13173/2365-5666	 DOI: 10.13173/9783447108287

Die Reihe „Episteme in Bewegung“ umfasst wissensgeschichtliche Forschungen 
mit einem systematischen oder historischen Schwerpunkt in der europäischen und 
nicht-europäischen Vormoderne. Sie fördert transdisziplinäre Beiträge, die sich 
mit Fragen der Genese und Dynamik von Wissensbeständen befassen, und trägt 
dadurch zur Etablierung vormoderner Wissensforschung als einer eigenständigen 
Forschungsperspektive bei.
Publiziert werden Beiträge, die im Umkreis des an der Freien Universität Berlin 
angesiedelten Sonderforschungsbereichs 980 „Episteme in Bewegung. Wissens
transfer von der Alten Welt bis in die Frühe Neuzeit“ entstanden sind.

Herausgeberbeirat:
Anne Eusterschulte (Freie Universität Berlin)
Kristiane Hasselmann (Freie Universität Berlin)
Andrew James Johnston (Freie Universität Berlin)
Jochem Kahl (Freie Universität Berlin)
Klaus Krüger (Freie Universität Berlin)
Christoph Markschies (Humboldt-Universität zu Berlin)
Tilo Renz (Freie Universität Berlin)
Wilhelm Schmidt-Biggemann (Freie Universität Berlin)

Gedruckt mit freundlicher Unterstützung der Deutschen Forschungsgemeinschaft (DFG). 
Abbildung auf dem Umschlag:
Lorenzo della Volpaias rekonstruiertes Planetarium im Museo della Scienza Florenz  
(© Museo Galileo, Florence. Photo by Franca Principe. Inventario fotografico: 41872, Orologio dei 
pianeti di Lorenzo della Volpaia, inv. 3817).

DOI: 10.13173/9783447108287.I 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Zum Geleit
Andrew James Johnston und Gyburg Uhlmann

Der an der Freien Universität Berlin angesiedelte Sonderforschungsbereich 980 
„Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt bis in die Frühe 
Neuzeit“, der im Juli 2012 seine Arbeit aufgenommen hat, untersucht anhand ex-
emplarischer Problemkomplexe aus europäischen und nicht-europäischen Kul-
turen Prozesse des Wissenswandels vor der Moderne. Dieses Programm zielt 
auf eine grundsätzliche Neuorientierung wissensgeschichtlicher Forschung 
im Bereich der Vormoderne ab. Sowohl in der modernen Forschung als auch 
in den historischen Selbstbeschreibungen der jeweiligen Kulturen wurde das 
Wissen der Vormoderne häufig als statisch und stabil, traditionsgebunden und 
autoritätsabhängig beschrieben. Dabei waren die Stabilitätspostulate moderner 
Forscherinnen und Forscher nicht selten von der Dominanz wissensgeschicht-
licher Szenarien wie dem Bruch oder der Revolution geprägt sowie von Perio-
disierungskonzepten, die explizit oder implizit einem Narrativ des Fortschritts 
verpflichtet waren. Vormodernen Kulturen wurde daher oft nur eine einge-
schränkte Fähigkeit zum Wissenswandel und vor allem zur – nicht zuletzt histo­
rischen – Reflexion dieses Wandels zugeschrieben. Demgegenüber will dieser 
SFB zeigen, dass vormoderne Prozesse der Wissensbildung und -entwicklung 
von ständiger Bewegung und auch ständiger Reflexion geprägt sind, dass diese 
Bewegungen und Reflexionen aber eigenen Dynamiken unterworfen sind und 
in komplexeren Mustern verlaufen, als es eine traditionelle Wissensgeschichts-
schreibung wahrhaben will.

Um diese Prozesse des Wissenswandels fassen zu können, entwickelte der 
SFB 980 einen Begriff von ‚Episteme‘, der sich sowohl auf ‚Wissen‘ als auch ‚Wis­
senschaft‘ bezieht und das Wissen als ‚Wissen von etwas‘ bestimmt, d. h. als mit 
einem Geltungsanspruch versehenes Wissen. Diese Geltungsansprüche werden 
allerdings nicht notwendigerweise auf dem Wege einer expliziten Reflexion er-
hoben, sondern sie konstituieren sich und werden auch reflektiert in Formen der 
Darstellung, durch bestimmte Institutionen, in besonderen Praktiken oder durch 
spezifische ästhetische oder performative Strategien. 

Zudem bedient sich der SFB 980 eines speziell konturierten Transfer-Begriffs, 
der im Kern eine Neukontextualisierung von Wissen meint. Transfer wird hier 
nicht als Transport-Kategorie verstanden, sondern vielmehr im Sinne komplex 
verflochtener Austauschprozesse, die selbst bei scheinbarem Stillstand iterativ 
in Bewegung bleiben. Gerade Handlungen, die darauf abzielen, einen erreichten 

DOI: 10.13173/9783447108287.V 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Wissensstand zu tradieren, zu kanonisieren, zu kodifizieren oder zu fixieren, tra-
gen zum ständigen Wissenswandel bei.

Gemeinsam mit dem Harrassowitz Verlag hat der SFB die Reihe „Episteme in 
Bewegung. Beiträge zu einer transdisziplinären Wissensgeschichte“ ins Leben 
gerufen, um die Ergebnisse der Zusammenarbeit zu präsentieren und zugäng-
lich zu machen. Die Bände, die hier erscheinen, werden das breite Spektrum der 
Disziplinen repräsentieren, die im SFB vertreten sind, von der Altorientalistik bis 
zur Mediävistik, von der Koreanistik bis zur Arabistik. Publiziert werden sowohl 
aus der interdisziplinären Zusammenarbeit hervorgegangene Bände als auch 
Monographien und fachspezifische Sammelbände, die die Ergebnisse einzelner 
Teilprojekte dokumentieren.

Allen ist gemeinsam, dass sie die Wissensgeschichte der Vormoderne als ein 
Forschungsgebiet betrachten, dessen Erkenntnisgewinne von grundsätzlichem 
systematischen Interesse auch für die wissensgeschichtliche Erforschung der 
Moderne sind.

VI Zum Geleit

DOI: 10.13173/9783447108287.V 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Inhalt

Vorwort .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 1

Jutta Eming
Einleitung .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 3

I. Begriffe und systemische Verknüpfungen

Stéphane Toussaint
Magie und Humanismus (Ficino, Pico, Paolini und Gallucci).. . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 19

Fosca Mariani Zini
Intellectus und anima bei Ficino .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 35

Susanne Beiweis
Allmacht, Ohnmacht und Magie. 
Saturn als Kippbild bei Marsilio Ficino . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 55

Saverio Campanini
Ein christlicher Kabbalist liest Ficino: Francesco Zorzi .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 67

II. Schreibweisen

Steffen Schneider
Metaphysische und soziale Kommunikation  
als Grundlagen der philosophischen Poetik Marsilio Ficinos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 87

Sergius Kodera
Ficinos Theorie der Augenstrahlen  
bei Agrippa von Nettesheim, Castiglione, della Porta und Bruno . . . . . . . . . . . . . . 	 103

Tilo Renz
Ich hab gesehen den gott Amon, vnd er hatt mich liepleich beschlaffen.  
Traumwissen bei Marsilio Ficino und in Johann Hartliebs Alexander (1450)...... 	 133

DOI: 10.13173/9783447108287.VII 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



VIII Inhalt

III. Übersetzungen, Netzwerke und negative Transfers

Antje Wittstock 
Marsilio Ficinos De vita coelitus comparanda 
als prekäres Wissen: Strategien und Modi von Transfer .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 155

Barbara Sasse Tateo
Der Transfer in die Volkssprache: Das buch des lebens 
des Johannes Adelphus Muling.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 177

Bernhard Huss
Dogma und Dichtung. Rekonfigurationen des Ficinianismus 
in der Florentiner Literaturexegese der Renaissance .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 199

Volkhard Wels
Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext der neuplatonischen 
Enthusiasmus-Theorie in Italien, Deutschland und Frankreich .. . . . . . . . . . . . . . . . 	 235

Grantley McDonald
Ficino at the University of Leipzig, 1489–1509 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 275

Beiträgerinnen und Beiträger .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 289

DOI: 10.13173/9783447108287.VII 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Vorwort

Der vorliegende Band versammelt Beiträge einer Tagung, die im September 2015 
an der Freien Universität Berlin mit finanzieller Unterstützung des Sonderfor-
schungsbereichs 980 Episteme in Bewegung und der Universität Bologna veranstal-
tet worden ist. Eine deutsch-italienische Kooperation schien den Veranstaltern 
besonders geeignet, um Wissenstransfers rund um Marsilio Ficino zu beleuch-
ten; in der Planungsphase zeigte sich zudem, dass vereinzelte Bezüge auf Ent-
wicklungen in Frankreich möglich waren. Dafür hat Volkhard Wels wichtige 
Hinweise gegeben. 

Der Sonderforschungsbereich hat nicht nur seine ‚Villa’ in Berlin-Dahlem zur 
Verfügung gestellt, sondern wirkte mit seinem Forschungsprogramm auch in
spirierend, um Neuansätze für Ficinos Rolle in der europäischen Wissenschafts-
geschichte zu konzeptualisieren und – damit notwendig einhergehend – das 
moderne (Selbst-) Verständnis von Wissenschaft, Kultur und Literatur zu reflek-
tieren. Dem Geist eines Sonderforschungsbereichs entsprechend wurde mit Blick 
auf die Umsetzung besonderer Wert auf die Beteiligung jüngerer Wissenschaft-
lerinnen und Wissenschaftler gelegt. Schließlich konnten wir uns auf Infrastruk-
tur und Teilprojektarbeit des SFB 980 verlassen: auf die konzeptionelle Mitarbeit 
von Falk Quenstedt und Tilo Renz bei der Durchführung der Tagung und der 
Vorbereitung der Drucklegung, auf Sylwia Bräuer für allfällige organisatorische 
Dinge in beiden Arbeitsphasen, auf Jennifer Sura für die redaktionelle Betreuung 
der Beiträge und erneut auf den Vorstand des SFB 980 für die Aufnahme des Ban-
des in die Reihe Episteme in Bewegung. Allen gilt unser herzlicher Dank. 

Berlin und Bologna, im Mai 2017  
Jutta Eming & Michael Dallapiazza

    

DOI: 10.13173/9783447108287.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447108287.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Einleitung
Jutta Eming

Marsilio Ficino, Protegé Cosimos, Pieros und Lorenzos von Medici, gilt als Zen
tralgestalt des italienischen Renaissance-Platonismus, der mit der ersten Gesamt-
übersetzung der Dialoge Platons und Übersetzungen von Schriften Plotins und 
des Corpus Hermeticum sowie durch eine theoretische Verknüpfung von antiker 
Philosophie mit christlicher Religion einen unübersehbar großen Einfluss auf die 
europäische Wissenschafts- und Geistesgeschichte ausübte. Im Zentrum seines 
Theorie-Gebäudes steht ein komplexes Konzept von Magie, dessen Konstruktion 
bis heute erforscht wird.1 Es hat auch dem vorliegenden Band den Titel gegeben, 
dessen Themen sich Ficinos intellektuellem Horizont gemäß dabei jedoch in eine 
Vielzahl weiterer Aspekte ausdifferenzieren. 

Wissenschaftler in Deutschland, Italien und Frankreich sind dazu noch kaum 
in einen Dialog getreten. In der Forschung zur Neuplatonismusrezeption wird 
bislang nur sehr wenig auf übernationaler Ebene zusammengearbeitet, was an-
gesichts der europäischen Verbreitung des Phänomens weder zufriedenstellend 
noch gerechtfertigt ist. Die im September 2015 in den Räumen des Berliner Son-
derforschungsbereichs 980 Episteme in Bewegung veranstaltete Tagung bot ein 
Forum, um die literarisch-künstlerischen, literaturwissenschaftlichen, wissen-
schaftshistorischen und philosophisch-theologischen Implikationen von Ficinos 
Schriften paradigmatisch vergleichend zu behandeln.

Ficinos wichtigste Werke und ihr Einfluss  
Die dreibändige Schrift De vita triplici (1482–1489), welche der Arztsohn Ficino 
als Gesundheitslehre insbesondere für melancholisch disponierte Intellektuelle 
anlegt, verknüpft – im dritten ‚Buch‘ – historische Konzepte von Medizin, Astro-
logie, Naturphilosophie und christlicher Religion zu einem umfassenden Welt-
entwurf. Ficino konzeptualisiert den zuvor nur sporadisch verwendeten Begriff 
magia naturalis erstmals als positives Gegenprinzip zur traditionell diskreditier-
ten magia daemoniaca und verhilft ihm „(gemeinsam mit Pico della Mirandola) […] 
zum Siegeszug in der frühneuzeitlichen Gelehrtenwelt Europas“.2 Die ebenfalls 
maßgeblich in De vita triplici entfaltete Lehre vom melancholischen Temperament 
erlangt nach der ihrerseits höchst einflussreichen Einschätzung von Raymond 

1 	 Zuletzt insbesondere von Bernd-Christian Otto: Magie. Rezeptions- und diskursgeschichtli-
che Analysen von der Antike bis zur Neuzeit. Berlin 2011, S. 413–504; Brian P. Copenhaver: 
Magic in Western Culture. From Antiquity to the Enlightenment. New York 2015.

2 	 Otto (wie Anm. 1), S. 425.

DOI: 10.13173/9783447108287.003 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



4 Jutta Eming

Klibansky, Erwin Panofsky und Fritz Saxl in ihrem Klassiker Saturn und Melan-
cholie sogar regelrechte „Weltgeltung“.3 Die Autoren heben hervor, dass Ficino 
im Unterschied zur bis dahin historisch dominanten negativen Einschätzung 
von Melancholie als Krankheit und Gottesferne diese zur Qualität von Genies 
und Künstlern nobilitiert und so eine Grundlage für eine Umbesetzung in der 
Haltung zu ‚Saturnkindern‘ gelegt habe, welche für die (Selbst-) Stilisierung von 
Literaten und Philosophen bis in die Gegenwart hinein vorbildlich ist.4  

Ein epochaler Rang wird ferner der geistphilosophischen Konzeption von Fi-
cinos Hauptwerk, der Theologia Platonica (1474) zugeschrieben, welche die Grund-
lage einer auch ästhetisch relevanten Theorie der Selbstreflexivität des Geistes 
schafft. Dichtung erscheint in dieser Perspektive als eine Form natürlicher Magie,5 
ein Verständnis, das auch Ficinos eigener künstlerischer Tätigkeit zugrunde liegt, 
zum Beispiel seinen Aufführungen der Orphischen Hymnen. Die Schrift De amore 
(1484 lat.; 1544 ital.) macht die platonische Liebestheorie in Europa bekannt und 
dynamisiert sie zugleich mit Hilfe seines positiv erneuerten Begriffs von natürli-
cher Magie. Dies analysiert der Beitrag von Stéphane Toussaint im vorliegenden 
Band eingehend.  

Teile von Ficinos Werk haben Einfluss auf Alchemie und Hermetismus der Re-
naissance und Frühen Neuzeit ausgeübt,6 auf die Ficino darüber hinaus als Über-
setzer und Kommentator des griechischen Corpus Hermeticum einschneidend 
wirkte (Pimander, 1471). Die hellenistische Provenienz des Corpus Hermeticum war 
zu diesem Zeitpunkt noch nicht erkannt, es galt als authentisches Dokument der 
Lehre des Hermes Trismegistos, einer so (von Ficino) genannten prisca theologia. 
Schließlich hat Ficino den religiösen Reformbewegungen der Frühen Neuzeit mit 
seiner Naturlehre Impulse geliefert. Dies schließt, insbesondere durch seine In-
terpretationen des Corpus Hermeticum, einen Einfluss auf Arbeiten zur christli-
chen Kabbala ein.7 

3 	 Raymond Klibansky, Erwin Panofsky, Fritz Saxl: Saturn und Melancholie. Studien zur Ge-
schichte der Naturphilosophie und Medizin, der Religion und der Kunst. Frankfurt a. M. 
1992, S. 367.

4 	 Am Beispiel Walter Benjamins besprochen von Susan Sontag in ihrem Aufsatz: Im Zeichen 
des Saturn. In: Dies.: Im Zeichen des Saturn. Essays. Frankfurt a. M. 1983, S. 126–147. Vgl. zur 
inflationären Verwendung des Melancholiebegriffs in der Gegenwart Andrea Sieber, Antje 
Wittstock: Einleitung. In: Melancholie – zwischen Attitüde und Diskurs. Hrsg. von Andrea 
Sieber und Antje Wittstock. Göttingen 2009, S. 7–13, hier S. 7–8. 

5 	 Vgl. Volkhard Wels: Der Begriff der Dichtung in der Frühen Neuzeit. Berlin, New York 2009, 
S. 211.

6 	 Vgl. Peter J. Forshaw: Marsilio Ficino and the Chemical Art. In: Laus Platonici Philosophi. 
Marsilio Ficino and his Influence. Hrsg. von Stephen Clucas, Peter J. Forshaw und Valery 
Rees. Leiden, Boston 2011, S. 249–272. Vgl. auch zur sog. Yates-These weiter unten. Kritisch 
differenzierend jetzt auch Copenhaver: Magic in Western Culture (wie Anm. 1).

7 	 Zum Begriff vgl. Wilhelm Schmidt-Biggemann: Was ist Christliche Kabbala? In: Topik 
und Tradition. Prozesse der Neuordnung von Wissensüberlieferungen des 13. bis 17. Jahr-
hunderts. Hrsg. von Thomas Frank, Ursula Kocher und Ulrike Tarnow. Göttingen 2007, 
S. 265–286. 

DOI: 10.13173/9783447108287.003 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



5Einleitung

Revisionen
Die Ergebnisse intensiver Forschungen zum epistemologischen Status von Ma-
gie und Hermetismus, Literatur, Poetik und Philosophie des Mittelalters und der 
Frühen Neuzeit während der letzten Jahrzehnte geben nun Anlass, die skizzierte 
Schlüsselrolle, die Ficino traditionell zugeschrieben wird, in wesentlichen Punk-
ten zu überprüfen, zu diskutieren und zu präzisieren. Aus Sicht der Herausgeber 
lassen sich dabei verschiedene Schwerpunkte identifizieren. 

Magia naturalis zwischen Religion und Naturwissenschaft. Einer viel diskutier-
ten Auffassung zufolge hat Ficinos magia naturalis nicht nur nach historischen 
Maßstäben einen berechtigten Anspruch auf Wissenschaftlichkeit erhoben, son-
dern wurde – wie andere Disziplinen, Wissensordnungen oder Praktiken an der 
Schwelle zur Neuzeit – zu einem ihrer Wegbereiter: (Natur-) Wissenschaft geht 
in dieser Denktradition aus der Magie hervor. Ein bekannter Vertreter dieser 
Auffassung ist Lynn Thorndike, der sie in seiner vielbändigen History of Magic 
and Experimental Science mit einem überaus fundierten, enzyklopädischen Werk 
zu belegen suchte.8 Dabei wird von Thorndike kein historisches Ablösungsver-
hältnis angenommen, sondern Magie gilt selbst als wissenschaftlich-empirisch 
orientiert.9 In der genannten Denktradition steht ferner eine Ficinos Verhältnis 
zum Hermetismus gewidmete Studie von Frances A. Yates.10 Die als ‚Yates-These‘ 
bekannte Argumentationslinie richtete sich in den 1960er Jahren gegen eine posi-
tivistische, linear orientierte Wissenschaftsgeschichte, welche Technik im Sinne 
einer modernen scientific revolution dem ‚dunklen‘ Mittelalter entgegen setzte. Da-
gegen vertrat Yates provokativ die Auffassung, dass die moderne Naturwissen-
schaft und Technik mit ihrem Anspruch auf Naturbeherrschung erst durch die 
Renaissance-Magie ermöglicht worden war.11 

Während die Verdienste von Thorndikes Untersuchung weitgehend aner-
kannt sind und die Nähe von Ficinos Magieverständnis zu modernen naturwis-
senschaftlichen Methoden und Erkenntnisinteressen immer wieder hervorge-
hoben wird,12 hat die ‚Yates-These‘ bis in die jüngste Zeit hinein Widerspruch 

	 8 	Vgl. Lynn Thorndike: A History of Magic and Experimental Science. 8 Bde. New York 1923–
1958; zu Ficino vgl. Bd. 4 (1934), S. 562–573, et passim.

	 9 	Vgl. Thorndike (wie Anm. 8), Bd. 1 (1923), S. 2: „My idea is that magic and experimental 
science have been connected in their development; that magicians were perhaps the first 
to experiment; and that the history of both magic and experimental science can be better 
understood by studying them together.“ 

10 	Vgl. Frances A. Yates: Giordano Bruno and the Hermetic Tradition. London 1964. 
11 	Als jüngste eingehende Auseinandersetzung mit der Problematik vgl. Copenhaver: Magic in 

Western Culture (wie Anm. 1).  
12 	Mit Blick insbesondere auf Ficino und Aprippa von Nettesheim und in Anlehnung an Clau-

de Lévi-Strauss jetzt Dominique de Courcelles: „La magie est donc entièrement rationelle, 
elle anticipe la science moderne en établissant des rapports de procession entre les choses 
dans une vision globale et systématique du monde.“ Dies.: Henri Corneille Agrippa de Net-
tesheim (1486–1535). Rationalité magique entre philosophie naturelle et théologie mystique. 
In: Mirabiliratio. Das Wunderbare im Zugriff der Frühneuzeitlichen Vernunft. Hrsg. von 

DOI: 10.13173/9783447108287.003 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



6 Jutta Eming

hervorgerufen. Es ist zum Beispiel umstritten, ob es überhaupt berechtigt ist, das 
Magie-Verständnis des Neuplatonismus mit dem Hermetismus identisch zu set-
zen.13 Andere Einwände richten sich auf eine als fehlend erachtete angemessene 
Kontextualisierung der historischen Argumentation. In der zeitgenössischen Si-
tuation, in der Ficino seine magia naturalis entwickelte, ist das negative Verständ-
nis von Magie dominant. Deshalb gab Paola Zambelli zu bedenken, dass magia 
naturalis zwar mit dem utopischen Anspruch angetreten sei, eine Abgrenzung 
von magia daemoniaca und Zauberpraktiken zu bieten, doch zu einer Zeit erhoben 
wurde, in welcher die Inquisition ihrer Tätigkeit in den ‚Hexen‘-Verfolgungen 
nachging und in welcher der Malleus maleficarum entstand.14 Auch Ficino selbst 
trägt Züge eines praktizierenden Magiers.15 Seine Apologien im dritten Band von 
De vita verdanken ihren defensiven Charakter also nicht zuletzt einer virulenten 
historischen Gefahrensituation. Ficino lässt sich auch als Exponent frühneuzeit-
lichen ‚prekären Wissens‘ verstehen, wie es Martin Mulsow konzeptualisiert hat; 
es ist ungesichertes, nicht institutionell verwaltetes, zu schützendes Wissen.16 Der 
Beitrag von Antje Wittstock entziffert diesen Kontext im vorliegenden Band an 
den Apologien von De vita. 

Episteme und Wissenschaft. Michael Foucault beginnt seinen bekannten Entwurf 
einer historischen Abfolge von Wissensordnungen mit der so genannten Episte-
me der Ähnlichkeiten, die bis zum 17. Jahrhundert in Europa Gültigkeit beses-
sen habe, um dann von einem epochal neuen Wissenschaftsverständnis abgelöst 
zu werden.17 Diese grundlegende Veränderung des Wissens im 17. Jahrhundert,  

Christoph Strosetzki in Verbindung mit Dominique de Courcelles. Heidelberg 2015, S. 19–43, 
hier S. 37. Eine Zwangsläufigkeit der Entwicklung sieht Sergius Kodera insofern nicht, als 
seiner Auffassung nach die Residuen der Renaissance-Magie einerseits in der Literatur, an-
dererseits in den Laboratorien des 17. Jahrhunderts weiter wirkten, vgl. Sergius Kodera: Dis-
reputable Bodies: Magic, Medicine, and Gender in Renaissance Natural Philosophy. Toronto 
2010, S. 293. An Koderas Untersuchung ist darüber hinaus der dekonstruktivistische Ansatz 
bei Körper- und Heteronormativitätskonzepten des Neuplatonismus hervorzuheben. 

13 	Vgl. insbesondere Copenhaver: Magic in Western Culture (wie Anm. 1), S. 22f.
14 	Vgl. Paola Zambelli: White Magic, Black Magic in the European Renaissance. From Ficino, 

Pico, Della Porta to Trithemius, Agrippa, Bruno. Leiden, Boston 2007, passim.
15 	So Peter-André Alt, Volkhard Wels: Einleitung. In: Konzepte des Hermetismus in der Lite-

ratur der Frühen Neuzeit. Hrsg. von Peter-André Alt und Volkhard Wels. Göttingen 2010, 
S. 7–22, hier S. 13.

16 	Vgl. Martin Mulsow: Prekäres Wissen. Eine andere Ideengeschichte der Frühen Neuzeit. 
Berlin 2012.

17 	Vgl. Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Frankfurt a. M. 1974; zu Foucaults Ansatz mit 
Blick auf die Konzeptualisierung magischen Denkens auch Marina Münkler: Epistemische 
Figurationen. Überlegungen zum Status von Magiern und Alchemisten in der Wissensord-
nung der Frühen Neuzeit. In: Magia daemoniaca, magia naturalis, zouber. Schreibweisen 
von Magie und Alchemie in Mittelalter und Früher Neuzeit. Hrsg. von Peter-André Alt, Jutta 
Eming, Tilo Renz und Volkhard Wels. Wiesbaden 2015, S. 203–231.

DOI: 10.13173/9783447108287.003 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



7Einleitung

die insbesondere mit dem Namen Francis Bacon verbunden ist,18 ist Teil einer 
wissenschaftshistorischen ‚großen Erzählung‘, die über die Arbeiten Foucaults 
hinaus weit verbreitet ist.19 Angesichts dieses vielfach postulierten epistemischen 
Umbruchs steht in Frage, unter welchen Voraussetzungen der Renaissance-Pla-
tonismus für sich beanspruchen könnte, wissenschaftlich zu argumentieren 
– nur unter historischen oder auch nach gegenwärtigen Kriterien von Wissen-
schaftlichkeit? Welche Kriterien könnten dies sein?20 Bezieht, wer den Geltungs-
anspruch eines Denkens anerkennt, das mit Sympathien zwischen Logos und 
Materie und ihrer Erkenntnis durch ‚Signaturen‘ argumentiert, eine gegenauf-
klärerische Haltung?21 Zu bedenken ist in diesem Zusammenhang auch, dass erst 
in der Frühen Neuzeit die okkulten Wissenschaften zu solchen werden, was in 
einer Umwertung von okkulten als ‚verborgenen, aber natürlichen‘ zu ‚überna-
türlichen‘ Ursachen begründet ist.22 Hier wird die umfassendere Problematik vi-
rulent, dass für den Status der Wissenschaften im 15., 16. und 17. Jahrhundert, der 
sich – vereinfacht gesagt – zwischen Metaphysik und Naturerkenntnis bewegt, 
zwischen okkulten und empirischen Wissensformen, literarischen und wissen-
schaftlichen Schreibweisen, eine angemessene Beschreibungssprache erst noch 
zu entwickeln ist.23 

Ein aktuelles Beispiel betrifft in diesem Zusammenhang den Gegenstands-
bereich des Traumwissens, der in diesem Band mit dem Beitrag von Tilo Renz 
zum Thema wird. Ficino war davon überzeugt, dass sich Träume als Quellen 
von Wissen systematisieren lassen.24 Er steht damit in einer seit der Antike über-
lieferten Tradition, die nicht textsortenspezifisch ist und literarische ebenso wie 

18 	Insbesondere in philosophischer Hinsicht auch mit Leibniz, das arbeitet Copenhaver: Magic 
in Western Culture (wie Anm. 1), S. 363–427, heraus.

19 	Begriff nach Jean-François Lyotard: Das postmoderne Wissen. Ein Bericht. Bremen 1982 (frz. 
La condition postmoderne. Rapport sur le savoir. Paris 1979). Lyotard sah das wissensge-
schichtliche Zeitalter der Postmoderne dadurch bestimmt, dass es die ‚großen Erzählungen‘, 
d.h. die philosophischen und politischen Entwürfe früherer Epochen, zugunsten einer Plu-
ralisierung von Diskursen und wissenschaftlichen Erkenntnissen aufgelöst habe. 

20 	Gegen Versuche, Magie auch aus heutiger Sicht den Status einer Wissenschaft zu konzedie-
ren, wendet sich vehement Otto: Magie (wie Anm. 1), passim. Möglich – und notwendig – ist 
in Ottos Sicht ausschließlich eine Erforschung historischer Magie-Konzepte.

21 	In diesem Sinne formuliert Sybille Krämer Einwände gegen die Verwendung des Magie-Be-
griffs, vgl. Dies.: Sprache – Stimme – Performanz: Sieben Gedanken über Performativität als 
Medialität. In: Performanz. Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissenschaften. Hrsg. 
von Uwe Wirth. Frankfurt a. M. 2002, S. 323–346.

22 	Vgl. Paul Richard Blum: Qualitates occultae. Zur philosophischen Vorgeschichte eines 
Schlüsselbegriffs zwischen Okkultismus und Wissenschaft. In: Die okkulten Wissenschaf-
ten in der Renaissance. Hrsg. von August Buck. Wiesbaden 1992, S. 45–64. 

23 	Dazu insbesondere Milica Pavlović Almer: ‚Hermetische Wissenschaften, wissenschaftliche 
Hermetismen‘ – Überlegungen zu Sprach- und Denkfiguren der frühneuzeitlichen Natur-
philosophie. In: Religion und Naturwissenschaften im 16. und 17. Jahrhundert. Hrsg. von 
Kaspar von Greyerz, Thomas Kaufmann, Kim Siebenhüner und Roberto Zaugg. Heidelberg 
2010, S. 303–332. 

24 	Vgl. Stéphane Toussaint: A philosophical prototype: Dreams and Wisdom in Ficino. In: Ac-
cademia I (1999), S. 77–83. 

DOI: 10.13173/9783447108287.003 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



8 Jutta Eming

Wissens-Texte im engeren Sinne umfasst. Zwar wird insbesondere die antike 
Auffassung, dass Träume als Prophetien fungieren, in der Frühen Neuzeit zu-
nehmend kritisch adaptiert;25 die epistemologische Relevanz von Träumen wird 
jedoch weiterhin als hoch veranschlagt. Dies bezeugt auch Johannes Keplers be-
rühmtes Somnium-Buch, um dessen wissensgeschichtlichen Status sich in jün-
gerer Zeit eine literaturwissenschaftliche Kontroverse entzündet hat,26 die nicht 
zuletzt illustriert, in welch’ hohem Maße historische Konzeptualisierungen von 
Wissen das Selbstverständnis moderner Wissenschaft und ihr Potential, histori-
schen Gegenständen und Wissensordnungen adäquat zu werden, auf den Prüf-
stand stellen können.    

Korrekturen der ‚großen Erzählung‘. Ficinos Ruf zufolge war sein kultur- und 
wissenschaftsgeschichtlicher Einfluss umfassend. In diesem Zusammenhang 
werden mitunter sehr bekannte Namen einzelner Gelehrter ebenso wie ganzer 
Schulen angeführt, so der von Paracelsus.27 Der so genannte Paracelsismus, der 
sich in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts zu einer wirkmächtigen Alternati-
ve zur akademischen, aristotelisch-galenischen Schulmedizin entwickelt,28 wur-
de teilweise als eine Art modifizierter Neuplatonismus dargestellt, auch wenn 
ein konkreter Einfluss Ficinos nicht nachzuweisen ist – sein Name wird bei Para-
celsus kaum einmal genannt.29 

An einem vor einiger Zeit erschienenen Aufsatzband, der Ficino und seinem 
Einfluss gewidmet ist, fällt auf, dass gleich mehrere Beiträge mit einer Revoca-
tio einsetzen oder im Ergebnis Erstaunen darüber bekunden, dass eine Wirkung 
Ficinos gar nicht, nur indirekt oder gering nachweisbar ist. Dies gilt neben dem 
Paracelsismus zum Beispiel auch für die berühmte Anatomy of Melancholy von 
Robert Burton (1621), die viele Autoritäten nennt, Ficino aber nicht ein einziges 

25 	Dies beschreibt an vier Fallbeispielen exemplarisch Albert Schirrmeister: Assimilation und 
Negation. Antikes Traumwissen in neuzeitlichen Wissenschaften. In: Transformationen an-
tiker Wissenschaften. Hrsg. von Georg Toepfer und Hartmut Böhme. Berlin 2010, S. 93–114.

26 	Dies betrifft im Wesentlichen zwei Beiträge in KulturPoetik 7/2, 2007, nämlich Gideon Stie
ning: Am „Ungrund“ oder: Was sind und zu welchem Ende studiert man ‚Poetologien des 
Wissens‘? In: Ebd., S. 234–248, sowie Joseph Vogl: Robuste und idiosynkratische Theorie. In: 
Ebd., S. 249–258.

27 	Vgl. Klibansky u.a.: Saturn und Melancholie (wie Anm. 3), S. 385.
28 	Vgl. dazu Volkhard Wels: Die Alchemie der Frühen Neuzeit als Gegenstand der Wissensge-

schichte. In: Alt u.a.: Magia naturalis (wie Anm. 17), S. 233–265. 
29 	Zu dieser Problematik nimmt Maximilian Bergengruen: Nachfolge Christi – Nachahmung 

der Natur. Himmlische und natürliche Magie bei Paracelsus, im Paracelsismus und in der 
Barockliteratur (Scheffler, Zesen, Grimmelshausen). Hamburg 2007 mit einem Argument 
Stellung, welches der weiter unten explizierten Konzeptualisierung ‚negativer‘ Wissens
transfers teilweise entspricht. So stellt er heraus, dass eine Untersuchung von „Paracelsus’ 
Teilhabe am neuplatonischen Diskurs“, insbesondere der Ficino-Rezeption, auch „die to-
pische Struktur der Argumentation“ berücksichtigen muss. Damit ist gemeint, dass sich 
der Einfluss Ficinos in Paracelsus’ Schriften auch implizit, in der Übernahme seiner Begrif-
fe und Theoreme, manifestiert, nicht nur in expliziter Referenz oder Zitation. Ebd., S. 18, 
Anm. 71. 

DOI: 10.13173/9783447108287.003 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



9Einleitung

Mal.30 Auch eine traditionell angenommene zentrale Rolle Ficinos für den soge-
nannten Cambridger Platonismus ist nicht durch Quellen zu verifizieren.31 Fer-
ner lassen sich Argumente dafür anführen, dass der Begriff der ‚platonischen 
Liebe‘ auf Grund einer Kontroverse, die im 16. Jahrhundert insbesondere in Itali-
en einsetzte, erst von Ficinos Nachfolgern einer entscheidenden Präzisierungsar-
beit unterzogen wurde.32 

Es geht bei diesen und weiteren Fragen nicht darum, die Leistung eines be-
deutenden Humanisten zu relativieren. Wie neuere Studien zeigen, liegt jedoch 
der Schluss nahe, dass Mikroanalysen der intellektuellen, künstlerischen und 
wissenssystematischen Auseinandersetzung mit Ficinos Werken und eine Re-
Evaluierung ihrer allenthalben konstatierten europäischen Wirkung mittlerweile 
ein interdisziplinäres Forschungs-Desiderat darstellen. Die Arbeit daran könnte 
dazu beitragen, die längst als korrekturbedürftig erachteten ‚großen Erzählun-
gen‘ der europäischen Wissenschaftsgeschichte zu revidieren.33 

Literarizität und Kunst. In Rücksicht auf die in letzter Zeit wieder intensiv erneu-
erte Erforschung historischer Konzepte von Magie34 scheint es geboten, ein pri-
mär religiös fundiertes Begriffsverständnis von magia naturalis von solchen Ebe-
nen des Magie-Begriffs zu differenzieren, welche Aspekte von Kunst (Fertigkeit) 
und Mechanisierung betreffen.35 In letzterer Perspektive erscheinen technische 
Artefakte, die mit Ficinos Tätigkeit verknüpft sind, wie seine Planetenuhr, als 

30 	Zu diesem Ergebnis kommt die Studie von James Hankins: Monstrous Melancholy. Ficino 
and the Physiological Causes of Atheism. In: Clucas u.a.: Laus Platonici Philosophi (wie 
Anm. 6), S. 25–44.

31 	So David Leech: Ficinian Influence on Henry Morgan’s Arguments for the Soul’s Immortali-
ty. In: Clucas u.a.: Laus Platonici Philosophi (wie Anm. 6), S. 301–316.

32 	Dieser Auffassung ist Letizia Panizza: Platonic Love on the Rocks: Castiglione Counter-Cur-
rents in Renaissance Italy. In: Clucas u.a.: Laus Platonici Philosophi (wie Anm. 6), S. 199–226.

33 	Davon einmal abgesehen ist durchaus mit ‚blinden Flecken‘ der Rezeption zu rechnen. So 
hat Thomas Leinkauf vor einigen Jahren gezeigt, dass Reuchlin in De arte cabbalistica über 
weite Strecken die neuplatonische Theologie Ficinos kabbalistisch reformuliert; Bernd Ro-
ling ist zu ähnlichen Ergebnissen gekommen, vgl. Thomas Leinkauf: Johannes Reuchlin 
und der Florentiner Neuplatonismus. In: Reuchlin und Italien. Hrsg. von Gerald Dörner. 
Stuttgart 1999, S. 109–132; Bernd Roling: Aristotelische Naturphilosophie und christliche 
Kabbalah im Werk des Paulus Ritius. Tübingen 2007.

34 	Vgl. neben den bereits genannten Arbeiten von Otto: Magie (wie Anm. 1), Copenhaver: Ma-
gic in Western Culture (wie Anm. 1), Alt u.a.: Magia naturalis (wie Anm. 17) auch Ulrich 
Ernst: Mirabilia mechanica. Technische Phantasmen im Antiken- und im Artusroman des 
Mittelalters. In: Das Wunderbare in der arthurischen Literatur. Probleme und Perspektiven. 
Hrsg. von Friedrich Wolfzettel. Tübingen 2003, S. 45–77. 

35 	Vgl. Sergius Kodera: Ingenium. Marsilius Ficino über die menschliche Kreativität. In: Pla-
ton, Plotin und Marsilio Ficino. Studien zu den Vorläufern und zur Rezeption des Florenti-
ner Neuplatonismus. Hrsg. von Maria-Christine Leitgeb, Stéphane Toussaint und Herbert 
Bannert. Wien 2009, S. 155–172. Vgl. zu diesen Aspekten ansonsten auch Kodera: Disreputa-
ble Bodies (wie Anm. 12).

DOI: 10.13173/9783447108287.003 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



10 Jutta Eming

Vorläufer eines mechanistischen Bild des Himmels.36 Zu diskutieren wäre da
rüber hinaus, in welchem Umfang Ficinos magia naturalis an eine in mittelalter-
lichen artes-Fakultäten beheimatete Tradition anknüpft, magische Verfahren als 
Erforschung verborgener Ursachen, vor allem stellarer Einflüsse, aufzufassen.37 
Während Magie von theologischer Seite auf Grund eines implizierten Dämo-
nenpakts abgelehnt wurde, verteidigten die Vertreter der artes-Fakultäten Magie 
als Naturphilosophie. Dies zeigt, dass Ficinos Konzeption in höherem Maße in 
mittelalterlichen akademischen Disziplinen verwurzelt ist als bislang angenom-
men.38 

Der Einfluss auf einzelne literarische Texte und Gattungen ist für die deutsch-
sprachige Literatur des Mittelalters dabei durchaus noch genauer zu untersuchen. 
Der Schwerpunkt liegt bislang auf Untersuchungen zum Einfluss der Melan-
cholie-Konzeption, insbesondere zum deutschen Faustbuch von 1587,39 daneben 
zum Liebes- und Abenteuerroman.40 Ob es sich dabei um mehr als Spuren jener 
‚genialischen Melancholie‘ handelt, die Klibansky, Panofsky und Saxl in ihrem 
berühmten Buch Ficino attestiert haben, scheint mittlerweile fragwürdig. Wie 
im vorliegenden Band der Beitrag von Susanne Beiweis herausarbeitet, bildet die 
Tradition der dämonischen Magie/Melancholie nach wie vor eine wirkmächtige  

36 	Vgl. Stéphane Toussaint: Ficino, Archimedes and the Celestial Arts. In: Marsilio Ficino: 
His Theology, His Philosophy, His Legacy. Hrsg. von M.J.B. Allen-V. Rees. Leiden 2002, 
S. 302–326. 

37 	Diese Einsichten sind insbesondere den Arbeiten von Frank Fürbeth zu verdanken, vgl. 
Ders.: Die Stellung der artes magicae in den hochmittelalterlichen ‚Divisiones philosophiae‘. 
In: Artes im Mittelalter. Hrsg. von Ursula Schaefer. Berlin 1999, S. 249–262, sowie Ders.: Zum 
Begriff und Gegenstand von Magie im Spätmittelalter. Ein Forschungsproblem oder ein 
Problem der Forschung? In: Jahrbuch der Oswald von Wolkenstein Gesellschaft 12 (2000), 
S. 411–442. Die Bewahrung verschiedener Ebenen magischen Wissens durch die – auch in
stitutionalisierte – mittelalterliche Intellektualität betont bereits Valerie I. J. Flint: The Rise of 
Magic in Early Medieval Europe. Princeton 1991.

38 	Dies zeigt für den Humanismus generell Anita Traninger: Disputation, Deklamation, Dia-
log. Medien und Gattungen europäischer Wissensverhandlungen zwischen Scholastik und 
Humanismus. Stuttgart 2012.

39 	Vgl. v. a. Maria E. Müller: Der andere Faust. Melancholie und Individualität in der Historia 
von D. Johann Fausten. In: Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geis-
tesgeschichte 60 (1986), S. 572‒608; Antje Wittstock: Melancholia translata. Marsilio Ficinos 
Melancholie-Begriff im deutschsprachigen Raum des 16. Jahrhunderts. Göttingen 2011; Ma-
rina Münkler: Narrative Ambiguität. Die Faustbücher des 16. bis 18. Jahrhunderts. Göttingen 
2011, S. 294–326. 

40 	Insbesondere von Hans-Jürgen Bachorski: grosse vngelücke und vnsälige widerwertigkeit 
und doch ein guotes seliges ende. Narrative Strukturen und ideologische Probleme des Lie-
bes- und Reiseromans in Spätmittelalter und Früher Neuzeit. In: Fremderfahrung in Texten 
des Spätmittelalters und der frühen Neuzeit. Hrsg. von Günter Berger und Stephan Kohl. 
Trier 1993, S. 59–86; Werner Röcke: Die Faszination der Traurigkeit. Inszenierung und Reg-
lementierung von Trauer und Melancholie in der Literatur des Spätmittelalters. In: Emoti-
onalität. Zur Geschichte der Gefühle. Hrsg. von Claudia Benthien, Anne Fleig und Ingrid 
Kasten. Köln 2000, S. 100–118; Jutta Eming: Emotion und Expression. Untersuchungen zu 
deutschen und französischen Liebes- und Abenteuerromanen des 12.–16. Jahrhunderts. Ber-
lin, New York 2006, S. 218–225.

DOI: 10.13173/9783447108287.003 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



11Einleitung

Denkweise auch in Ficinos Melancholie-Konzeption.41 Ein Einfluss von Ficino 
auf Liebeskonzepte im deutschen Prosaroman wird angenommen,42 ist aber noch 
nicht konkret aufgearbeitet worden. Die Erforschung der literarischen und litera-
turästhetischen Rezeption Ficinos in Deutschland konzentriert sich darüber hi
naus bislang auf Aspekte des Hermetismus,43 auf Dichtungstheorie bzw. Poetik.44

Neuansätze: Episteme in Bewegung, negative Transfers, Schreibweisen 
Unter dem Begriffspaar ‚Wissenschaft‘ und ‚Literatur‘, das im Titel dieses Band 
erscheint, werden die bisher genannten Aspekte subsumiert und heuristisch ge-
fasst: Das jeweilige Begriffsverständnis wird nicht als gegeben unterstellt, son-
dern ist eigens zu diskursivieren. Damit wird ausdrücklich auch eine Metaebene 
angestrebt, auf der Ficinos Konzeption den Anlass bietet, historische Kategorien 
(scientia, ars, magia, nigromantia etc.) und moderne Begriffe von Wissen, Wissen-
schaft, Wissenspoetik und Wissensbewegung, die in der rezenten Kultur- und 
Geisteswissenschaft thematisiert werden, vergleichend zu diskutieren. Ziel ist 
zum einen eine Re-Evaluierung der Bedeutung Ficinos für die europäische Wis-
senschaftsgeschichte, zum anderen – und damit notwendig einhergehend – die 
Reflexion auf das zeitgenössische (Selbst-) Verständnis von Wissenschaft, Kultur 
und Literatur. 

Angesichts der Breite und Vielfalt des potentiellen Untersuchungsgebiets wa-
ren nur exemplarische Analysen denkbar, die gleichwohl weiterführende For-
schungen inspirieren sollen. Zugleich wurde mit dem Forschungsprogramm des 
SFB 980 ein analytischer Rahmen vorgegeben, mit dem an derzeit übergreifend 
verfolgte wissenshistorische Neupositionierungen angeknüpft werden kann. Es 
verspricht, sich auf Ficinos Schriften gewinnbringend beziehen zu lassen und 
damit zugleich neue Bereiche seines Einflusses zu erschließen. 

So arbeitet der Sonderforschungsbereich mit der allgemeinen Forschungshy-
pothese, dass Wissen immer dann, wenn es ‚in Bewegung‘ gerät, indem es zum 
Beispiel zeitliche, räumliche, mediale/materiale oder ideelle Transfers vollzieht, 

41 	Vgl. allerdings auch die Ausführungen zu einem metaphorischen Begriffsgebrauch in den 
Werken Ficinos von Stéphane Toussaint: Ficino und das Dämonische. In: Leitgeb u.a.: Platon, 
Plotin und Marsilio Ficino (wie Anm. 35), S. 137–145. Nach Auffassung von Otto: Magie (wie 
Anm. 1), S. 459–462, resultiert Ficinos schillernder Dämonie-Begriff insbesondere im 3. Buch 
von De Vita aus dem Umstand, dass er sein heterogenes Quellenmaterial letztlich konzepti-
onell nicht wirklich integrieren konnte. 

42 	Eine Randnotiz findet sich bei Barbara Lafond-Kettlitz: Die Genesis des frühneuhochdeut-
schen Romans am Beispiel von Jörg Wickrams Ritterromanen Galmy (1539) und Gabriotto 
und Raimund (1551) – eine Ästhetik bürgerlicher Lebensmuster. In: Die Bedeutung der Re-
zeptionsliteratur für Bildung und Kultur der Frühen Neuzeit (1400–1750) II. Beiträge zur 
zweiten Arbeitstagung in Haldensleben (Mai 2013). Hrsg. von Alfred Noe und Hans-Gert 
Roloff. Bern u.a. 2014, S. 119–146, hier S. 138.

43 	Vgl. Alt, Wels: Konzepte des Hermetismus (wie Anm. 15); ferner Peter-André Alt: Imaginä-
res Geheimwissen. Untersuchungen zum Hermetismus in literarischen Texten der Frühen 
Neuzeit. Göttingen 2012.

44 	Dazu auch Wels: Der Begriff der Dichtung (wie Anm. 5).

DOI: 10.13173/9783447108287.003 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



12 Jutta Eming

eine Veränderung erfährt. Es liegt auf der Hand, dass dieser Ansatz adäquat ist, 
um etwa die Übersetzungsleistungen Ficinos und anderer Humanisten genauer 
zu erfassen. Er könnte zudem dazu dienen, den Blick für Ficinos Vorgehen bei 
der theoretischen Verbindung von antiker Philosophie und christlicher Religion 
zu schärfen, die mit Begriffen wie ‚Rezeption‘, einer organischen Metapher wie 
‚Wiederbelebung‘45 oder auch der in Bezug auf Ficino besonders häufig verwen-
deten Übersichts-Metapher der ‚Synthese‘46 nur vorläufig getroffen ist. Ficinos 
eigene konzeptionelle Leistung in seinem Symposion-Kommentar De amore ist 
nicht zuletzt in Rücksicht auf den Magie-Begriff bereits mehrfach hervorgehoben 
worden;47 im vorliegenden Band beleuchtet der Beitrag von Stéphane Toussaint 
dafür Ficinos Begriff der Liebe. Welche systematischen Anstrengungen für Fi-
cino die Auseinandersetzung mit Platon und Plotin und die Integration in die 
christliche Lehre bedeutete, arbeitet der Beitrag zu Ficinos Metaphysik von Fosca 
Mariani Zini heraus.48 Dass, wie Zini zeigt, dabei im Resultat neue systemati-
sche Probleme entstehen, liegt auf der Linie der im Sonderforschungsbereich be-
sonders interessierenden Veränderungen von Wissen, die mitunter gerade dort 
sichtbar werden, wo eine Stabilisierung von epistemischen Beständen angestrebt 
wurde.    

Negative Transfers. Entsprechend dem Forschungsprogramm des SFB 980 sollte 
es darum gehen, Kontinuität, Verlauf und mögliche Logik von Transferbewegun-
gen von Wissen in Fallanalysen genauer zu beschreiben als durch eine allgemein 
hypostasierte ‚europäische Rezeption‘ der Arbeiten von Ficino. Dazu gehört auch, 
dass ‚erfolgreichen‘, d.h. gut dokumentierten, klar nachweisbaren und evidenten 
Transfers nicht zwangsläufig mehr Gewicht beizumessen ist als indirekt manifes-
ten, ‚negativen‘ oder camouflierten, unterlassenen oder unterschlagenen Transfers.  

Das erkenntnisleitende Potential dieses Ansatzes zeigte sich während der Ta-
gung in verschiedenen Vorträgen mit anschließender Diskussion, welche der 
Wirkung einzelner Theoreme Ficinos oder der Verbreitung seiner Schriften nach-
gingen. Dazu zählt Ficinos Theorie des Enthusiasmus oder furor poeticus, die zur 
Grundlage für eine Konzeptualisierung literarischer Produktivität wird. Es ist 
auf- und augenfällig, dass diese Theorie in Deutschland relativ früh rezipiert 
wird. Sie wird, wie Grantley McDonald in diesem Band am Beispiel der Uni-
versität Leipzig zeigt, von den dort lehrenden Humanisten insbesondere dafür 
genutzt, klassische Dichtung und Poetik in die Curricula einzuführen. Auf diese 
Weise wird nicht nur die hohe Mobilität, sondern auch die Eigendynamik von 

45 	Zum Begriff der organischen Metaphorik vgl. Hans Blumenberg: Paradigmen zu einer Me-
taphorologie. Frankfurt a. M. 1998, S. 91–110. 

46 	Zum Begriff der Übersichts-Metapher vgl. Ralf Konersmann: Übersicht. In: Wörterbuch der 
philosophischen Metaphern. Hrsg. von Ralf Konersmann. Darmstadt 2007, S. 485–498, zur 
Synthese S. 494.

47 	Vgl. etwa Otto: Magie (wie Anm. 1), S. 426–432.
48 	Vgl. auch Fosca Mariani Zini: La Pensée de Ficin. Itinéraires néoplatoniciens. Paris 2014.

DOI: 10.13173/9783447108287.003 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



13Einleitung

vormodernen Wissenstransfers kenntlich. Volkhard Wels akzentuiert dem ge-
genüber in seinem Beitrag, dass die Auseinandersetzung mit Ficino sodann im 
protestantischen Raum – zunächst – abzubrechen scheint, was vermutlich auf 
theologische Vorgaben Luthers zurückzuführen ist, um in Frankreich ab 1518 
insbesondere mit der Dichtergruppe der Pléiade und deren Enthusiasmus-The-
orie verstärkt einzusetzen. Auch für das Italien des 16. Jahrhunderts ist der Ein-
fluss wieder nachweisbar. 

Solche manifesten Wissensbewegungen und ihr ebenso evidenter Abbruch 
lassen sich nun mit ‚subkutanen‘, impliziten konfrontieren, mit ‚negativen‘ Aus-
einandersetzungen, deren Aussagekraft wissenshistorisch erst noch auszuwer-
ten ist. Dazu gehören, wie Wels erörtert, ebenso die Parodierung von Ficinos 
Enthusiasmus-Theorie durch Rabelais im 16. Jahrhundert wie die metaphorische 
Verwendung des Begriffs in der deutschen Genie-Ästhetik des 18. und 19. Jahr-
hunderts.49 Mehrere Beiträge dieses Bandes machen ganz unterschiedliche For-
men solcher negativer Transfers von Positionen Ficinos zum Thema: Die ausblei-
benden deutschen Übersetzungen des dritten ‚magielastigen‘ Buches von De vita, 
welche den Ausgangspunkt für die Beiträge von Barbara Sasse Tateo und Antje 
Wittstock bilden, ebenso wie die lange als mangelhaft erachtete deutsche Über-
tragung Adelphus Mulings,50 die, wie Sasse Tateo zeigen kann, noch im paratex-
tuellen Apparat darauf ausgerichtet ist, Wissen für ein prospektives deutsches 
Publikum zu re-kontextualisieren. Ferner gehören dazu die ‚stillschweigende‘ 
(Huss) Integration von Positionen Ficinos in den Streit um den Vorrang Petrar-
cas oder Dantes an der Florentiner Akademie ebenso wie wörtliche Übernahmen 
aus seinen Werken, ohne ihn als Quelle ein einziges Mal zu erwähnen (Campa-
nini). Es ist, wie Saverio Campanini in seinem Beitrag dezidiert festhält, in der 
Renaissance üblich, Referenzen auf zeitgenössische oder noch nicht in den Rang 
von Klassikern erhobene Autoren als bekannt vorauszusetzen und nicht eigens 
auszuweisen. Dies lässt sich mit Blick auf die Geltung von Wissensbewegungen 
grundsätzlich weiter reflektieren: Äußert sich in solchem Verschweigen eher die 
mangelnde Anerkennung oder die fraglose Autorität eines Autors? Aber auch: 
Welche neuen Wissenskontexte und Wissenstransfers werden damit jeweils er-
schlossen? Sergius Kodera zeigt in seinem Beitrag, wie die ‚Augenstrahllehre‘ 
Ficinos, die in seiner Nachfolge weit über ein Jahrhundert lang bei verschiedenen 
Autoren ‚weder ganz geglaubt noch völlig verworfen’ wurde, zu Verhandlungen 
über verschiedene Formen der sprachlichen Konstruktion von menschlicher Se-
xualität und ihrem Verhältnis zu sozialen Ordnungen führte. 

Netzwerke und Wissensoikonomien. Richtet sich der Blick ferner nicht nur auf 
solche Wissenstransfers, die Ficino angestoßen hat, sondern auch auf jene, von 

49 	Vgl. dazu auch Stéphane Toussaint: Schelling et Ficin. Sur l’imagination infernale dans Cla-
ra. In: Accademia XIV (2012), S. 43–49.

50 	Einen Neuansatz markiert hier die Arbeit von Wittstock: Melancholia translata (wie 
Anm. 39). 

DOI: 10.13173/9783447108287.003 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



14 Jutta Eming

denen er selbst profitierte, kommen weitere zeitlich und räumlich ausgreifende 
epistemische Bewegungen in den Blick: Fragmente des Corpus Hermeticum etwa 
geraten durch arabisch-spanische Vermittlung in einer als Asclepius bekannten 
Fassung im Mittelalter in Umlauf und werden in Kathedralschulen und Univer-
sitäten rezipiert; Einflüsse lassen sich bis in die deutsche Literatur des Mittel-
alters nachweisen (Parzival).51 Ficino hat sie vermutlich ebenso gekannt wie das 
berühmteste Buch über Zauberei des Mittelalters, den Picatrix.52 Die seitens der 
Alchemiegeschichtsschreibung vertretene Sichtweise, dass Ficinos Übersetzung 
als ‚Initialzündung‘ gewirkt habe, ist deshalb zu relativieren.53 

Auch in Bezug auf die Entwicklung einer christlichen Kabbala ist es, wie im 
vorliegenden Band der Beitrag von Campanini nachweist, angemessen, Ficino 
vor allem als Wegbereiter oder Vorläufer der Bewegung zu erachten. Campaninis 
Beitrag macht zudem exemplarisch deutlich, wie wenig es historischen Wissens-
bewegungen grundsätzlich angemessen ist, einzelne regelrechte Gründerfiguren 
zu benennen. Weiterführend ist hingegen die Annahme, dass sich Wissenstrans-
fers – wie die Auseinandersetzung mit der Kabbala – als kontinuierliche, aber 
keineswegs einsinnige, sondern in verschiedenen Stufen je neu analytisch zu 
entfaltende Prozesse vollziehen. Ficino repräsentiert dabei eine eigene Stufe, die 
nach Auffassung von Campanini im Übrigen eher ein literaturgeschichtliches als 
ein philosophisches oder wissenschaftliches Interesse des Autors bezeugt. 

In der Perspektive des Forschungsprogramms des SFB 980 werden Ficinos 
historische Leistungen damit als ‚Wissensoikonomie‘ ersichtlich,54 die räumlich-
geographisch ebenso weit ausgreift wie zeitlich-epochal, und dies jeweils in  

51 	Vgl. Bernhard Dietrich Haage: Alchemie im Mittelalter. Ideen und Bilder – von Zosimos bis 
Paracelsus. Düsseldorf, Zürich 1996; Michael Horchler: Die Alchemie in der deutschen Lite-
ratur des Mittelalters. Ein Forschungsbericht über die deutsche alchemistische Fachliteratur 
des ausgehenden Mittelalters. Baden-Baden 2005; Jutta Eming: Aus den swarzen buochen. 
Zur Ästhetik der Verrätselung von Erkenntnis und Wissenstransfer im Parzival. In: Alt u.a.: 
Magia daemoniaca (wie Anm. 17) S. 75–99, im gleichen Band Antje Wittstock: Transmutation 
und Veredelung in Gottfrieds Tristan, S. 101–119. 

52 	Vgl. Sergius Kodera: The stuff dreams are made of: Ficino’s magic mirrors. In: Accademia 
I (1999), S. 95–100. Vgl. auch die ausführliche Darstellung bei Otto: Magie (wie Anm. 1), 
S. 443–451.

53 	Vgl. Esteban Law: Die hermetische Tradition. Wissensgenealogien in der alchemischen Lite-
ratur. In: Alt, Wels: Konzepte des Hermetismus (wie Anm. 15), S. 23–70. 

54 	Unter dem Begriff der ‚Wissensoikonomien‘ wird im SFB 980 – in Abgrenzung etwa zu ei-
nem sozial- und wirtschaftswissenschaftlichen Verständnis von Wissensökonomie – ein 
systemischer Zusammenhang von multiplen Faktoren in Prozessen der Neukontextualisie-
rung von Wissen verstanden, der hinsichtlich seiner analytischen Produktivität zu erpro-
ben ist. In Anlehnung an den griechischen oikos-Begriff beschreiben Wissensoikonomien 
ein dynamisches Zusammenspiel von Faktoren in multidirektionalen epistemischen Aus-
tauschprozessen, in dem stets neue Formen von Strukturbildungen und Relationierungen 
generiert werden. Das erlaubt es, auch Asymmetrien und Spannungsverhältnisse über im-
manente Akzentverschiebungen in die Untersuchung einzubeziehen und nach regulieren-
den wie deregulierenden Bewegkräften innerhalb eines systemischen Zusammenhangs zu 
fragen. 

DOI: 10.13173/9783447108287.003 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



15Einleitung

doppelter ‚Vektorrichtung‘: mit Blick auf europäische ebenso wie auf außereu-
ropäische Netzwerke und auf die Ausstrahlung in Frühe Neuzeit und Moderne 
ebenso wie auf Transfers in Antike und Mittelalter. Bedingungen für die Ent-
wicklung dieser Wissensoikonomie liegen – unter anderem – in der konkreten 
(Wieder-) Entdeckung, Verfügbarmachung und Zirkulation von Texten und 
Textcorpora, der zunehmenden Institutionalisierung von Bildung und den in-
ternen Verschiebungen ihrer Curricula, in der Ausbildung eines repräsentativen 
fürstlichen Mäzenatentums und der Etablierung intellektueller und literarisch 
inspirierter Netzwerke, in humanistischen Editionsbestrebungen und einem 
Schwerpunkt der Übersetzertätigkeit im Toledo des 12. und 13. Jahrhunderts, die 
langfristig und nachhaltig als Wissenskanal zwischen griechisch-arabischen und 
nordeuropäischen Wissenschaften wirkte. Während dies für den Bereich der An-
tike aus naheliegenden Gründen sehr gut bekannt ist, ist der Bereich des Mittelal-
ters weniger berücksichtigt. Dies gilt nicht zuletzt für Wissenstransfers aus dem 
orientalischen Raum.55 Wissensoikonomisch relevant sind insbesondere auch 
erratische Verläufe von Transfers, welche auf der Performativität und Produk-
tivität konkreter historischer Aneignungsprozesse und Auseinandersetzungen 
mit Wissensinhalten beruhen, so in den skizzierten Bewegungen verschiedener 
Theoreme Ficinos, die sich von metaphysischen Grundlegungen zu ästhetischen 
Positionen verschieben.   

Schreibweisen. In literaturgeschichtlicher und -ästhetischer Hinsicht liegt der 
faszinierendste Aspekt von Ficinos Werk fraglos in der Affinität von Aisthesis 
und Episteme, die sich bis zur regelrechten Ununterscheidbarkeit ineinander ab-
bilden. Sie hat ihren Grund in Ficinos viel genannter Aufwertung künstlerischer, 
insbesondere poetischer Kreativität gegenüber der antiken Tradition. Deshalb 
sind Ficinos Schriften längst auch unter kunsttheoretischen und poetologischen 
Aspekten relevant. Ficinos Metaphysik kommt dabei, wie der Beitrag von Steffen 
Schneider unter kommunikationstheoretischen Aspekten und mit besonderem 
Akzent auf Schriftmetaphern herausarbeitet, ästhetisch und performativ zum 
Tragen, oder umgekehrt: Sprachstil wird im Gebrauch von Metaphern, Tropen 
oder musikalischen Strukturen zum Medium göttlicher Erkenntnis. In der Theo-
logia Platonica verwendet Ficino Schriftmetaphern für das Verhältnis von göttli-
chem Intellekt zu aufnehmender Seele, und er dynamisiert das zentrale Gleichnis 
aus der kleinen Schrift De Sole (1492) über einander überkreuzende Semantiken 
aus den Bereichen Liebe und Licht.

Der Duktus von Ficinos Schriften wäre aus heutiger Sicht generell eher als ‚li-
terarisch‘ denn als ‚wissenschaftlich‘ zu charakterisieren. Besonders jene Werke, 
die der hermetischen Tradition verpflichtet sind, zeigen Affinitäten zu Texttypen 

55 	Vgl. Stéphane Toussaint: Ficino’s Orphic Magic or Jewish Astrology and Oriental Philoso-
phy? A Note on spiritus, the Three Books on Life, Ibn Tufayl, and Ibn Zarza. In: Accademia 
II (2000), S. 19–31.

DOI: 10.13173/9783447108287.003 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



16 Jutta Eming

und -verfahren von magischen und alchemischen Texten, etwa durch die Ver-
wendung von Begriffen wie Dämonie oder ingenium, oder, weil sie sich um eine 
Geheimhaltung und Verschlüsselung ihrer Wissensbestände bemühen mussten, 
durch den Gebrauch von Allegorien.56 Sowohl in theoretischen Schriften Ficinos 
als auch in durch ihn inspirierten Dichtungen, wie zum Beispiel den Gedichten 
Lorenzos de’ Medici, werden magisch-hermetische Wissensbestände schließlich 
durchaus dogmatisch ‚entschärft‘.57 Ficinos Werke haben darüber hinaus, wie der 
Beitrag von Bernhard Huss zeigt, Teil an einer in der Renaissance auch instituti-
onell – in den florentinischen Akademien – gepflegten Tendenz, philosophische 
Fragestellungen an literarischen Texten darzulegen. Die in zwei Teilprojekten 
des SFB 980 entwickelte Fragestellung nach ‚Schreibweisen‘ magischen Wissens 
versucht, dieser historischen Situation gerecht zu werden: Mit dem Begriff ist 
eine Ebene der Konvergenz von Phänomenen gemeint, die unterschiedlichen 
Texttypen angehören. Der Terminus dient nicht dazu, Gemeinsamkeiten zwi-
schen disparaten Textformen zu behaupten oder einzelne Texte als Realisationen 
transhistorischer Ausdrucksformen zu bestimmen. Produktiv erscheint die Rede 
von Schreibweisen deshalb, weil sie es möglich macht, konkrete Textzeugnisse 
über ihre gattungshistorische Einbettung hinaus in Relation zu setzen. So können 
literarische Formen ganz unterschiedlicher Texte im Hinblick auf formale und 
inhaltliche Merkmale analysiert und auf einander bezogen werden.58 Dies zeigt 
im vorliegenden Band der Beitrag von Tilo Renz zum Traumwissen bei Ficino 
und Hartlieb, der gattungsübergreifend die Herausbildung eines bestimmten In-
teressensschwerpunkts im 15. Jahrhundert fokussiert, hier an körperlichen und 
wahrnehmungstheoretischen Eigenschaften von Träumen und Traumwissen. 

Ausdrücklich sei schließlich festgehalten, dass die skizzierten Verläufe, Kreu-
zungen und Überschneidungen vormoderner Wissensbewegungen selbstver-
ständlich nicht auf die Gestalt Ficinos und seiner Werke beschränkt blieben, son-
dern diese vielmehr wie in einem Brennpunkt und mit Blick auf einige besonders 
einschneidende Verschiebungen zwischen Religion, Wissenschaft und Kunst in 
der Frühen Neuzeit einsichtig machen. Sie werfen Schlaglichter auf die dynami-
schen Beziehungen von Wissenssicherung und Wissenserweiterung, die vormo-
derne Kulturen in besonderem Maße prägen.

56 	Vgl. dazu Wels: Die Alchemie der Frühen Neuzeit als Gegenstand der Wissensgeschichte 
(wie Anm. 28).

57 	„[…] both Ficino and Lorenzo wanted a tame Hermes. […] The Hermes honored […] is the 
reverent Mercurius Trismegistus who looked to the young Ficino like Boethius and Plato – a 
friend to Christian Platonists.“ Copenhaver: Magic in Western Culture (wie Anm. 1), S. 202. 
Vgl. auch die umfassenderen Analysen im Kapitel „Hermes Domesticated“ ebd., S. 186–227. 

58 	Vgl. zu diesem Zusammenhang auch die Analysen von Paul Ricœur über die Affinitäten 
zwischen literarischen und historiographischen Erzählweisen in seiner umfangreichen nar-
ratologischen Untersuchung Zeit und Erzählung, insbesondere im ersten Band. Paul Ricœur: 
Zeit und Erzählung. Band I: Zeit und historische Erzählung. Aus dem Französischen von 
Rainer Rochlitz. München 20072. 

DOI: 10.13173/9783447108287.003 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



I. Begriffe und systemische Verknüpfungen





 Magie und Humanismus 
(Ficino, Pico, Paolini und Gallucci)*

Stéphane Toussaint

Wir alle erinnern uns an Picos Antwort den Gegnern seiner Magicae conclusio-
nes gegenüber: Die Magie ist „die absolute Vollendung der Naturphilosophie“.1 
Die magia naturalis der Renaissance, die ‚Magie der Natur‘, avanciert zur Vertei-
digung, um einer Verurteilung wie der der schwarzen Magie, der nigromantia, 
zu entkommen, und manchmal ist sie Vorwand, um ‚die Grenzen des Erlaub-
ten‘ überschreiten zu können. Was den Magiebegriff der Renaissance speziell bei 
Ficino und Pico betrifft, ist insbesondere darauf hinzuweisen, dass es sich um 
einen zweideutigen Begriff handelt, der sich immer zwischen den Begriffen der 
magia naturalis und der magia spiritualis entfaltet. Dass die magia naturalis im Her-
metismus und im Neuplatonismus viel mehr als eine ‚Nachahmung der Natur‘ 
bedeutet und nicht auf die aristotelische physis und auf das Stereotyp ars/natura 
beschränkt werden kann, ist hinlänglich bekannt dank der Forschungen von Da-
niel P. Walker,2 Paola Zambelli,3 Brian Copenhaver,4 Vittoria Perrone Compagni,5 

* 	 Ich danke herzlich Maria-Christine Leitgeb und Thomas Gilbhard für die Korrektur.
1 	 Naturalis philosophiae absoluta consumatio. Dazu Giovanni Pico della Mirandola: Discorso so-

pra la dignità dell’uomo. Hrsg. von Francesco Bausi. Parma 2003, S. 104; Stéphane Toussaint: 
Sensus naturae. Jean Pic, le véhicule de l’âme et l’équivoque de la magie naturelle. In: Tra 
antica sapienza e filosofia naturale. La magia nell’Europa moderna (Atti del Convegno di 
Firenze 2–4 ottobre 2004). Hrsg. von Fabrizio Meroi. Bd. 1. Rom 2006, S. 107–145, hier S. 113–
115; Giovanni Pico della Mirandola: Apologia. L’autodifesa di Pico di fronte al Tribunale 
dell’Inquisizione. Hrsg. von Paolo Edordao Fornaciari. Florenz 2010, S. 8, 20–24.

2 	 Daniel P. Walker: Spiritual and Demonic Magic from Ficino to Campanella. London 1958 .
3 	 Paola Zambelli: Scholastic and Humanist Views of Hermeticism and Witchcraft. In: Herme-

ticism and the Renaissance. Intellectual History and the Occult in Early Modern Europe. 
Hrsg. von Ingrid Merkel und Allen G. Debus. London 1988, S. 125–153, hier S. 128-133; Paola 
Zambelli: L’ambigua natura della magia. Filosofi, streghe, riti nel Rinascimento. Venedig 
1996; Paola Zambelli: Magia bianca, magia nera nel Rinascimento. Ravenna 2004, S. 21–47.

4 	 Brian Copenhaver: L’occulto in Pico. In: Giovanni Pico della Mirandola. Convegno inter-
nazionale di studi nel cinquecentesimo anno della morte (1494-1994). Hrsg. von Giancarlo 
Garfagnini. Bd. 1. Florenz 1997, S. 213–236.

5 	 Vittoria Perrone Compagni: Abracadabra: le parole nella magia (Ficino, Pico, Agrippa). In: 
Cose da non credere. Rivista di Estetica XIX (2002), S. 105–130.

DOI: 10.13173/9783447108287.019 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



20 Stéphane Toussaint

Paul Richard Blum,6 Bernd-Christian Otto,7 Sergius Kodera,8 Steffen Schneider9 
und der Forschung von manchen anderen Autoren. Bei näherem Hinsehen liegt 
jedoch eine Zweideutigkeit in dem permeablen Begriff der Natur selbst. Sie be-
ruht auf dem Faktum, dass dieser Begriff sowohl die physische, sichtbare Welt, 
als auch die unsichtbare, göttliche oder dämonische Welt bezeichnet.

Das Problem ist: Bei Ficino lässt sich die physische Natur nie isoliert betrach-
ten. Ficino begreift die Natur nicht nur als das Material, mit dem der Magier ar-
beitet, sondern er begreift sie als mehrdeutig: als Schöpfung, als Architektur der 
Welt, als Gesetz der Elemente, als lebendiger Kosmos, als Drang nach Gott und so 
weiter. Anders ausgedrückt, bei Ficino wird die natürliche Welt selbst inkorpo-
riert in den Kreislauf des Geistes; man denke etwa an das Zitat aus De amore II, 2: 

Da Gott die Welt zu sich hinzieht und die Welt zu ihm hingezogen wird, 
besteht eine kontinuierliche Anziehung zwischen Gott und der Welt, die 
von Gott ausgeht, sich auf die Welt überträgt und in Gott schließlich zu 
Erfüllung kommt. Dieses Geschehen gleicht einem Kreislauf (quasi circulo 
quodam) […].10

In ihrem Buch Liebe und Magie zu Ficinos De amore hat Maria-Christine Leitgeb 
von einem Ficinischen circulus spiritualis gesprochen.11 Um die Sache komplizier-
ter zu machen: Der sogennante circulus spiritualis scheint mir die Übertragung 
eines platonischen und dann plotinischen Topos aus Enneade IV, 3, 22 und V, 5, 9 
zu sein, wo Plotin sagt, dass die Seele nicht im Körper lebt, sondern der Körper 
in der Seele lebt. Ficino übersetzt Enneade IV, 3, 22: Plato in ipsa mundi generatione 
dici noluit animam in corpore esse, sed corpus in anima collocatum,12 und Giordano 

	 6 	Paul Richard Blum: Qualitates occultae: Zur philosophischen Vorgeschichte eines Schlüssel-
begriffs zwischen Okkultismus und Wissenschaft. In: Die okkulten Wissenschaften in der 
Renaissance. Hrsg. von August Buck. Wiesbaden 1992, S. 45–64. 

	 7 	Bernd-Christian Otto: Magie. Rezeptions- und diskursgeschichtliche Analysen von der An-
tike bis zur Neuzeit. Berlin, New York 2011, S. 424–498.

	 8 	Sergius Kodera: Disreputable Bodies: Magic, Medicine, and Gender in Renaissance Natural 
Philosophy. Toronto 2010.

	 9 	Steffen Schneider: Kosmos, Seele und Text. Formen der Partizipation und ihre literarische 
Vermittlung: Marsilio Ficino, Pierre de Ronsard, Giordano Bruno. Heidelberg 2012, S. 146–172.

10 Marsilio Ficino: Über die Liebe oder Platons Gastmahl. lat.-dt. Übers. von Karl Paul Has-
se. Hamburg 1984, S. 39 (Übersetzung modifiziert, S. T.); Marsile Ficin: Commentarium in 
Convivium Platonis. De amore. Hrsg. von Pierre Laurens. Paris 2002, S. 23/25: Quoniam si 
deus ad se rapit mundum mundusque rapitur, unus quidam continuus astractus est a deo incipiens, 
transiens in mundum, in deum denique desinens, qui quasi circulo quodam in idem unde manauit 
iterum remeat. Circulus itaque unus et idem a deo in mundum, a mundo in deum, tribus nominibus 
nuncupatur. Prout in deo incipit et allicit, pulchritudo; prout in mundum transiens ipsum rapit, amor; 
prout in auctorem remeans ipsi suum opus coniungit, uoluptas. 

11 	Vgl. Maria-Christine Leitgeb: Liebe und Magie. Die Geburt des Eros und Ficinos De amore. 
Wien 2004, S. 144.

12 	Plotini Opera cum latina Marsilii Ficini interpretatione et commentatione. Basel 1580. Nach-
druck der Ausgabe Basel, Pietro Perna, 1580. Hrsg. von Stéphane Toussaint. Lucca 2010, S. 388.

DOI: 10.13173/9783447108287.019 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



21 Magie und Humanismus

Bruno wiederholt das als Degli eroici furori, prima parte, dialogo terzo: Il corpo dun-
que è nell’anima, l’anima nella mente, la mente o è in Dio o è Dio, come disse Plotino (in 
den Worten Ficinos: omnia sint in ipso deo […] sic mundi corpus est in anima mundi, 
haec in mente, haec in bono).13 Es besteht kein Zweifel darüber, dass sich der circu-
lus spiritualis weiterentwickelt zu einer dynamischen Ausführung des ‚Körper 
in Seele‘-Topos. Aber woher kommt diese Dynamik? Von der kosmischen Liebe. 
Um Leitgeb zu zitieren: „Circuitus spiritualis nennt Ficino diesen Kreislauf, der die 
Schöpfung zur Gänze erfasst und der durch die Momente der Schönheit und der 
Liebe bestimmt ist.“14

Die natürliche Magie gründet demzufolge immer auf Liebe. „Die ganze Macht 
der Magie besteht in der Liebe“, sagt Ficino in De amore, VI, 10.15 Die Erotisie-
rung der Magie geht Hand in Hand mit der Erotisierung der Natur durch und 
mittels Eros als Dämon und als Magier. Dabei ist es von Bedeutung, dass Ficino 
mittels der Umsetzung des plotinischen Eroskonzepts in Enneade IV, 4, 40 eine 
positive und spirituelle Würdigung des platonisches Eros entwirft: δεινὸς γόης 
καὶ φαρμακεὺς καὶ σοφιστής (Symposion 203d).16 Dann möchte ich auch darauf 
hinweisen, dass Eros nach der Enneade IV, 4 weder als das Streben nach Schön-
heit zu definieren ist, noch die Frage, ob Eros ein Gott oder eine Empfindung 
der Seele sei, hinreichend erläutert wird. Es ist wichtig aus Peri erotos (Enneade, 
III, 5) – einer nach Pierre Hadot späten Schrift Plotins, die eine andere Erotologie 
reflektiert – zu erwähnen, dass Eros nie γόης genannt wird. Im Gegenteil: In der 
Enneade IV, 4 ist der δεινὸς γόης, der platonische und plotinische Eros wie im 
Symposion Platos ein gewaltiger Zauberer, Hexenmeister oder Zauberheiler und 
Sophist, der die erotische Macht symbolisiert. Eros, der Zauberer, wird bei Ficino 
in den harmonisierenden Eros verwandelt. Meistens ist es von grosser Bedeu-
tung für unser Verständnis von Ficinos und Picos Philosophie, dass Macht durch 
Harmonie ersetzt wird. 

Offensichtlich liegt der Schwerpunkt für Ficino bei der dämonischen, vermit-
telnden Wesenheit von Eros. Er ist ein Mittler. Deshalb wird der harmonierende 
Eros Ficinos eine Personifizierung 

13 	Plotini Opera (wie Anm. 12), S. 527.
14 	Leitgeb: Liebe und Magie (wie Anm. 11), S. 144.
15 	Ficin: De amore (wie Anm. 10), S. 167: Sed cur magum putamus amorem? Quia tota uis magice 

in amore consistit. Magice opus est attractio rei unius ab alia ex quadam cognatione nature. Mundi 
autem huius partes ceu animalis unius membra, omnes ab uno auctore pendentes, unius nature com-
munione invicem copulantur. „Weshalb aber wird Eros Zauberer gennant? Weil alle Macht der 
Zauberei auf der Liebe beruht. Die Wirkung der Magie besteht in der Anziehung, welche ein 
Gegenstand auf einen anderen auf Grund einer bestimmten Wesensverwandtschaft ausübt. 
Die Teile dieser Welt hängen, wie die Gliedmaßen eines Lebewesens, alle von einem Urhe-
ber ab und stehen durch die Gemeinschaft ihrer Natur in Zusammenhang.“ Ficino: Über die 
Liebe (wie Anm. 10), S. 243.

16 	„[E]in gewaltiger Zauberer und Hexenmeister und Sophist“; Platon. Symposion. Griechisch-
deutsch. Hrsg. und übersetzt von Franz Boll, bearbeitet von Wolfgang Buchwald und neu 
bearbeitet und hrsg. von Rainer Nickel. Düsseldorf, Zürich 1998, S. 89.

DOI: 10.13173/9783447108287.019 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



22 Stéphane Toussaint

[der] den Kosmos durchdringenden Liebe selbst, ein ‚vermittelndes, alles 
mit allem verbindendes Prinzip‘ […]. Der Florentiner ordnet magia also 
nicht nur dem weiträumigen Begriff natura zu, sondern auch – in Anleh-
nung an die sympathetische Kosmosvorstellung Plotins – einem allen Na-
turabläufen zugrunde liegenden Kraftverständnis.17

Für Ficino sowie für Plotin ist die Magie von dieser Welt nirgends abgeschnitten, 
und der Magus ist nie weltfremd. Andererseits kommt der Florentiner in seinem 
Kommentar zu Plotins Enneade IV, 4 – der etwas anderes als eine Zusammenfas-
sung ist und der das Endergebnis (1494) von Ficinos Eros-Lehre bedeutet – zu 
einer anderen Gewichtung des platonischen und plotinischen Eros. 

Erstens umgeht der Florentiner die subtile Ironie der sokratischen goeteia und 
Hexerei im Symposion 203e und im Menon 80b 6–7, wo die Magie des Sokrates 
sich aus der Zauberkraft des Diskurses ergibt (sie ist es, die für Platon die gute 
Zauberpraxis des Sokrates ausmacht). Für Ficino ist die gute, positiv konnotierte 
Magie der Natur die Liebe. 

Zweitens wird bei Ficino γόης vorzugsweise als magus verstanden. Zwar fin-
den wir in Ficinos Übersetzung zu Enneade IV, 4 venificus für γόης, mit einer rhe-
torischen Milderung, ut ita dixerim, die im Text Plotins fehlt; und auch fascinatio18 
und magica machina19 für γοητεία. 

Drittens fasst die Magie Ficinos die Bewegung der Sterne und das Leben des 
Weltalls im Zusammenhang mit der intellektuellen Welt selbst: 

Wir haben im dritten Buch von De Vita ausführlich erklärt, aus welchem 
Grund wir vom lebendigen Weltall und von den lebendigen Sternen den 
lebendigen Hauch auffangen können (vitales carpere auras valeamus), näm-
lich dank der natürlichen Praxis der Bauern und der Ärzte (naturali quasi 
agricolarum medicorumque more). Die Platoniker denken, dass die stärkste 
Form von Verehrung bei allen anderen Opfern (adorationem intentissimam 
sacrificiorum omnium efficacissimam) dann erreicht wird, wenn unser Gebet 
in der Höhe an den überweltlichen Intellekt reicht.20 

Dagegen sind bei Plotin Magie und Intellekt, goeteia und theoria, antithetisch: 
theoria ist agoeteutos (Enneaden IV, 4, 44). Die plotinische intellektuelle Seele oder 

17 	Otto: Magie (wie Anm. 7), S. 426–428.
18 	Plotini Opera (wie Anm. 12), S. 434.
19 	Ebd., S. 436.
20 	Ebd., S. 437: Qua vero ratione ex corpore mundi ubique vivo vivisque tum stellis tum caeteris mun-

di partibus naturali quodam quasi agricolarum medicorumque more vitales carpere auras valeamus, 
satis in libro de Vita tertio disputamus. Platonici denique adorationem intentissimam sacrificiorum 
omnium efficacissimam esse putant, praesertim si ad intellectus mundo superiores scilicet angelos 
dirigatur maxime si ad Deum quoque superiorem […].

DOI: 10.13173/9783447108287.019 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



23 Magie und Humanismus

Substanz wird eine weltfremde Substanz, ohne Andersheit, die jenseits von Ver-
wandtschaften in ihrer Innerlichkeit verharrt.

Um André Chastel zu paraphrasieren, der in Marsile Ficin et l‘art (1954) von 
einem ficinischen „Staatstreich“ spricht,21 können wir in gleicher Weise von ei-
nem ‚erotischen Staatstreich‘ sprechen. In der Tat, die irdische magia naturalis Fi-
cinos ist faktisch eine erotische Magie, die aber (paradoxerweise) auf Grund eines 
Transformationsprozesses eine dämonisch-überirdische, auch intellektuelle Art 
von Magie produziert. Ähnlich stellt Pico in seinen Magischen Thesen eine These 
auf – die dritte über Orpheus –, in der die magia naturalis und die magia divina, 
Natur und Gottheit, Optionen sind, die leicht getrennt voneinander betrachtet 
werden können: 

Die Namen der Götter, die Orpheus besingt, sind keine Namen schlechter 
Dämonen […], sondern Namen von natürlichen und göttlichen Kräften, 
die dem Menschen von dem wahren Gott […] gewährt worden sind.22 

Grundsätzlich scheint mir, dass Ficinos Philosophie des Eros zwei zentrale Be-
griffe umfasst – die Seele und die Natur –, die Plotin in seiner Eros-Lehre auch 
unterscheidet. Bei Ficino ist die natürliche Magie metaphysisch aufgeladen, also 
kann man von magia naturalis mit Zambelli, von magia spiritualis mit Walker und 
sogar von magia intellectualis sprechen. 

Aber die Renaissance-Vorstellung der Magie ist auch von einem mittelalter-
lichen Vorbild durchdrungen, in dem die immer antithetischen Praktiken, die 
magia illicita (unerlaubte Zauberei mit dämonischem Eingriff) und die scientia li-
cita (erlaubte Wissenschaft der Natur) eine exakte Unterscheidung finden. Die 
eingehenden Publikationen im Bereich der Magie sind ein gutes Indiz für dieses 
Problem; es wird zum Beispiel in dem Buch von Jean Patrice Boudet23 beschrie-
ben oder in dem von Nicolas Weill-Parot,24 und auch in den Studien von Richard 
Kieckhefer,25 Helmut Birkhan26 und von manchen anderen Autoren.27 Nach diesem  

21 	Dazu Stéphane Toussaint: Ars Platonica. Chastel entre Kristeller et Garin. In: André Chastel. 
Méthodes et combats d’un historien d’art (Paris, 29 novembre–1 décembre 2012). Hrsg. von 
Sabine Frommel. Paris 2015, S. 209–227, hier S. 222.

22 	Giovanni Pico della Mirandola: Conclusiones nongentae. Hrsg. von Albano Biondi. Firenze 
1995, S. 120 (dt. Übers. S. T.): 3. Nomina deorum, quos Orpheus canit, non decipientium daemonum, 
a quibus malum et non bonum prouenit, sed naturalium uirtutum diuinarumque sunt nomina, et a 
vero deo in utilitatem maxime hominis si eis uti sciverit, mundo distributarum. Die Überschrift des 
Abschnitts lautet: Conclusiones numero XXXI secundum propriam opinionem de modo intelligendi 
hymnos Orphei secundum Magiam […].

23 	Jean Patrice Boudet: Entre science et nigromancie. Paris 2006.
24 	Nicolas Weill-Parot: Les „Images astrologiques“ au Moyen Âge et à la Renaissance. Spécula-

tions intellectuelles et pratiques magiques (XIIe–XVe siècle). Paris 2002.
25 	Richard Kieckhefer: Magic in the Middle Ages. New York 1989.
26 	Helmut Birkhan: Magie im Mittelalter. München 2010.
27 	Superstition and Magic in Early Modern Europe. Hrsg. von Helen Parish. London u.a. 2015;  

Tanja Klemm: Bildphysiologie. Wahrnehmung und Renaissance. Berlin 2013, S. 220–255.

DOI: 10.13173/9783447108287.019 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



24 Stéphane Toussaint

Vorbild gibt es bekanntlich eine vorherrschende Antithese zwischen der guten, 
natürlichen Wissenschaft und der bösen, abergläubisch-dämonischen nigroman-
tia oder teuflisch-täuschenden Zauberei. Wie Weill-Parot ausgeführt hat,28 verur-
teilte zum Beispiel der Doctor Mirabilis Roger Bacon (1294) die magia oder magica 
als illusio, als ‚Täuschung‘, und oft wurden ähnliche Behauptungen im Laufe des 
Mittelalters und der Renaissance gemacht. Die Determinationes magistrales von 
Pedro Garcia (1487)29 werden in diesem Sinne gelesen: Man möchte die Konti-
nuität der nigromantia gegen Pico della Mirandola und seine Conclusiones magi-
cae beweisen. Andererseits haben Verteidiger der Magie und der Astrologie wie 
Taddeo da Parma und Pietro d’Abano keine theoretische Vorstellung der Positi-
vität der magia formuliert, obwohl gerade sie Gelehrte waren, die mit argumen-
tativen Grundlagen für eine gelehrte Magie oder Astrologie nach dem Prozess 
der talismanischen und astrologischen Kausalität geforscht haben. Angesichts 
dieses Hintergrundes lässt sich ein weiteres spannendes Phänomen beobachten: 
Die Grenze verschiebt sich in das Spektrum der mittelaterlichen Magie. Sowohl 
das Wort magia selbst (eine hier positiv konnotierte mageia) und auch der Begriff 
magus sind bis Ficino und seinem De amore (1469) und bis Pico della Mirandola 
und seiner Oratio (1486) selten gewürdigt worden. Zwar argumentiert Giorgio 
Anselmi in seinem Opus de magica disciplina (ca. 1440) wie später Ficino auch, dass 
magus nichts Böses bezeichnet. Jedoch ergibt sich die grundsätzliche Differenz 
der beiden aus ihrer Definition des Wortes. Ficino argumentiert in seiner Apo-
logia (1489), dass der magus ein sacerdos und ein sapiens sei. Für Ficino, der selbst 
Priester, Philosoph und Arzt war, sind nach neuplatonischer Aufassung der ma-
gia der Magier, der Arzt, der Priester und der Philosoph nicht voneinander zu 
trennen. So vermischt sich in der neuplatonischen Magie Ficinos die Vorstellung 
des persischen magos im Alkibiades 122a und im Charmides 156 d–e als medicus ani-
mae (Zalmoxis und Zarathustra) mit den Chaldaïschen Orakel, mit Porphyrios’ De 
Abstinentia, IV, 6, und schließlich auch mit der Apologie des Apuleius, Kapitel 25: 
Persarum lingua magus est qui nos sacerdos. Pico della Mirandola hat genau dieselbe 
Strategie von Magie-Legitimation in seiner Oratio verfolgt: 

[…] es gibt eine zweifache Art von Magie. Die eine beruht ganz auf dem 
Werk und dem Einfluss von Dämonen, eine bei Gott fluchwürdige, uns ab-
scheuliche Sache. Die andere ist, wenn man sie auf dem rechten Weg ver-
folgt, nichts Anderes als die absolute Vollendung der Naturphilosophie. 
Wenn die Griechen beide erwähnen […] nennen sie diese […] sozusagen 
als die […] höchste Weisheit. Magier bedeutet nämlich, wie Porphyrios 

28 	Weill-Parot: Les „Images astrologiques“ (wie Anm. 24), S. 318.
29 	Jérôme Rousse-Lacordaire: Une controverse sur la magie et la kabbale à la Renaissance. Genf 

2010.

DOI: 10.13173/9783447108287.019 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



25 Magie und Humanismus

sagt, in der Sprache der Perser dasselbe wie bei uns Deuter und Verehrer 
des Göttlichen.30 

Pico schreibt diese Laudatio der neuplatonischen Magie im Jahr 1486, während 
er das Manuskript von Ficinos lateinischer Übersetzung der Enneaden auf seinem 
Schreibtisch zur Einsicht liegen hat, das sich heute in der Biblioteca Nazionale 
von Florenz Handschrift befindet (Conventi Soppressi E, 1, 2562). Zusammen mit 
Plotin – bezüglich der Negativität der goeteia – hat Ficino im selben Jahr auch Por-
phyrios Traktat De abstinentia, II, 37–61 für Braccio Martelli paraphrasiert. 

Es stellt sich nun die Frage nach der Rolle des Magus als Gelehrtem und als In-
tellektuellem. Der Magier Ficinos ist der litteratus homo und auch der sapiens. Die 
Rede ist nicht mehr von der magischen Seite des Neuplatonismus, sondern von 
einem humanistischen, soziokulturellen Transformationsprozess. Das heißt: Das 
Publikum des Magiers hat sich verändert. Der Geist und die Würde des Magiers 
sind vom Geist und der Würde des neuen homo humanus nicht mehr zu unter-
scheiden.

Und das ist ebenso der Fall für den problematischen Begriff der Dämonen, die 
eben humanisiert werden, wie Ficino in seinem Briefe anlässlich des Todes von 
Lorenzo de’ Medici 1492 schreibt: 

Ihr habt bei Hesiod gelernt, dass dreissigtausend gute Himmelsdämonen 
sich der menschlichen Angelegenheiten annehmen. Die Antiken nannten 
sie Anführer und Aufklärer der Menschen. Außerdem fliegen alle guten 
und menschlichen Fürsten, wenn sie sterben, zu diesen Anführern em-
por, um sich gemeinsam mit ihnen um die menschlichen Angelegenheiten 
zu kümmern. Die Platoniker glauben, dass die Dämonen sich mit diesen 
glücklichen Seelen freuen […]. Dieses hat die ganze Stadt Florenz neulich 
anlässlich Lorenzos Tod anerkannt.31 

30 	Giovanni Pico della Mirandola: Über die Würde des Menschen. Hrsg. von August Buck. 
Hamburg 1990, S. 51f.: Proposuimus et magica theoremata, in quibus duplicem esse magiam signi-
ficavimus, quarum altera daemonum tota opere et auctoritate constat, res medius fidius execranda et 
portentosa. Altera nihil est aliud, cum bene exploratur, quam naturalis philosophiae absoluta con-
summatio. Utriusque cum meminerint Graeci, illam magiam nullo modo nomine dignantes goeteian 
nuncupant, hanc propria peculiarique appellatione mageian, quasi perfectam summamque sapientiam 
vocant. Idem enim, ut ait Porphyrius, Persarum lingua magus sonat quod apud nos divinorum inter-
pres et cultor.

31 Marsilii Ficini: Epistole, liber XI. Venedig 1495. Nachdruck der Ausgabe Matteo Capcasa. 
Venedig 1495. Hrsg. von Stéphane Toussaint. Lucca 2012, S. 370: Legisti ut abitror apud Hesio-
dum triginta beneficorum daemonum millia per aerem sublimem humana curare. Quos quidem prisci 
rectores hominum exploratoresque cognominant. Praeterea excellentissimos quosque apud homines 
principes, post obitum ad rectores ejusmodi commigrare, quasi collegas eorum posthac in humana 
gubernatione futuros […]. Dazu Stéphane Toussaint: Ficino und das Dämonische. In: Plato, 
Plotin und Marsilio Ficino. Hrsg. von Maria Christina Leitgeb, Stéphane Toussaint und Her-
bert Bannert. Wien 2009, S. 137–145, hier S. 138f.

DOI: 10.13173/9783447108287.019 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



26 Stéphane Toussaint

Das Publikum für die Vergöttlichung Lorenzos wird Florenz, die Stadt des Hu-
manismus. Man kann von Humanisierung der dämonischen Magie sprechen, 
wenn zum Beispiel Ficino im oben genannten Zitat schreibt: quasi collegas eorum in 
humana gubernatione statt in humanarum rerum gubernatione. Anders ausgedrückt: 
Die Führung durch die Dämonen wirkt in Übereinstimmung mit der menschli-
chen Natur. 

Wir haben von Ficino auch gelernt, dass unter bestimmten Bedingungen In-
tellekt und Magie kompatibel sind. Es geht hier, im Kontext des humanistischen 
Denkens, darum, eine durchaus religiöse, spirituelle – und wenn man so will – 
philosophische Magie zu fördern. Für modernes Empfinden hat Magie gar nichts 
Philosophisches und Intellektuelles mehr. Ich meine hier nicht nur eine ‚intel-
lektuelle‘ Magie, insofern die sogennanten ‚Intellektuellen‘ des Mittelalters eine 
akzeptable Theorie oder eine konforme Definition der Magie zu finden suchten 
– die mit der Position der Kirche Hand in Hand ging. Ich meine vielmehr eine 
‚intellektuelle‘ Magie, die einer spirituellen Verbesserung der Menschheit entge-
genkommt – so etwas wie eine Apotheosis der intellektuellen Seele, die das as
trale Licht darstellt, wenn man mit den Sternen in Verbindung steht, bekanntlich 
mittels einer gewissen Erhebung des spiritus und des Seelenwagens oder vehicu-
lum animae.

Bei Ficino, speziell im De vita libri tres, bezieht der ‚Geist‘ sich vor allem auf 
den Bereich der Gesundheit des anthropo-kosmischen spiritus. Wie Antje Witt-
stock in Melancholia translata geschrieben hat: „Studiosi und litterati [= die huma-
nistischen Intellektuellen, S.  T.] müssen ihren spiritus durch geregelte Zufuhr 
von spiritus mundi ergänzen“,32 und das auch Dank der Herstellung von kosmi-
schen Talismanen. Hier verknüpft sich die antike Pneuma-Lehre mit dem Begriff 
des vitalistischen Kosmos und mit der antiken und mittelalterlichen talismani-
schen Tradition. Seit Frances Yates und Daniel Walker haben schon manche das 
Problem des Talismans bei Ficino untersucht. Ficino war behutsam, und er hat 
immer mit viel Umsicht davon gesprochen. Die künstlerische Verbindung zwi-
schen Ficino und seinem Freund, dem florentinischen Uhrmacher Lorenzo (della 
Volpaia), erlaubt eine bessere Bestimmung des zentralen talismanischen Begriffs 
fabrica mundi. Wir alle erinnern uns an das Kapitel in Ficinos De vita, III, 19, de 
fabricanda universi figura, das von einem konstruierten Modell der Welt oder einer 
formula mundi handelt. Der planetarischen Uhr Lorenzos ist in diesem Kapitel die 
folgende Passage gewidmet: 

Sie [= die Astrologen, S. T.] finden es außerdem vorteilhaft, zum Zweck 
einer wahren Imitation des Himmels goldene Sterne auf den Sphärenli-
nien anzubringen und Vesta selbst oder Ceres, das heißt die Erde, mit ei-
nem grünen Gewand zu schmücken. Wer diesen astrologischen Lehren 

32 	Antje Wittstock: Melancholia translata. Marsilio Ficinos Melancholie-Begriff im deutsch-
sprachigen Raum des 16. Jahrhunderts. Göttingen 2011, S. 67.

DOI: 10.13173/9783447108287.019 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



27 Magie und Humanismus

anhängt, soll ein solches Modell entweder bei sich tragen oder es vor sich 
hinlegen und betrachten. Auch wird es sinnvoll sein, eine Weltkugel, die 
mit einem Bewegungsmechanismus ausgestattet ist, zu betrachten, wie sie 
einst Archimedes und in unserer Zeit ein Florentiner namens Lorenzo fa-
brizierten. Und man soll sie nicht einfach nur anschauen, sondern auch im 
Geiste darüber meditieren.33

Die wichtige Neuheit, die es im Rahmen der mittelalterlichen talismanischen 
Magie zu berücksichtigen gilt, ist die Idee eines harmonischen Automaten des 
Himmels. Ficino beschreibt seine Universalfigur nach dem ursprünglich für Ma-
thias Corvinus konzipierten Planetarium und er erklärt die Herstellung einer 
gebauten, selbstbewegten universi figura, die gesundheitsförderlich ist, nach den 
Prinzipen, dass erstens 

der Himmel [ist], was am besten temperiert ist, und folglich das absolu-
te Leben besitzt, [und] die übrigen Dinge in eben dem Maße, in welchem 
sie sich einer Temperiertheit und dem Leben annähern, auch eine höhere 
Stufe des Lebens erlangen, [und zweitens] dass eine solche Form im Him-
mel existiert, dessen Umschwung stets die vollkommenste Bewegung be-
schreibt und der alles belebt.34 

Mit der planetarischen Uhr geht es nicht um eine Detailfrage. Die Nähe einer der-
artigen Selbstbewegung des talismanischen Planetariums zur Statuenbelebung 
ist kommentarlos, sowie die Frage, ob ein Mechanismus wie das Planetarium ‚be-

33 	Marsilio Ficino: De vita libri tres / Drei Bücher über das Leben. Hrsg., übersetzt, eingeleitet 
von Michaela Boenke. Paderborn 2011, S. 339 und Marsilio Ficino: Three Books on Life. Hrsg. 
von Carol V. Kaske, John R. Clark. Tempe 2002, S. 346: Operae pretium fore putabunt aurea spher-
is ad ipsam coeli similitudinem addere sidera, atque ipsam Vestam sive Cererem, id est terram, viridem 
induere vestem. Eiusmodi formulam sectator illorum vel ipse gestabit, vel oppositam intuebitur. Utile 
vero fore spectare spheram motibus suis praeditam, qualem Archimedes quondam et nuper Floren-
tinus quidam noster, Laurentius nomine, fabricavit, neque spectare solum, sed etiam animo reputa-
re. Proinde in ipsis suae domus penetralibus cubiculum construet in fornicem actum, figuris eiusmodi 
et coloribus insignitum, ubi plurimum vigilet atque dormiat. Et egressus domo non tanta attentione 
singularum rerum spectacula, quanta universi figuram coloresque perspiciet. Dazu Stéphane Tous-
saint: Ficino, Archimedes and the Celestial Arts. In: Marsilio Ficino: His Theology, His Phi-
losophy, His Legacy. Hrsg. von Michael J. B. Allen und Valery Rees. Leiden, Boston 2002, S. 
302–326; Oliver Götze: Der öffentliche Kosmos. Kunst und Wissenschaftliches Ambiente in 
italienischen Städten des Mittelalters und der Renaissance. München 2010, S. 133.

34 	Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 33), S. 343 und Ficino: Three Books on Life (wie Anm. 33), 
S. 348: Ex hac autem inductione duo haec accipe corollaria: primum quidem, si corpora magis deinceps 
temperata magis vivunt, coelum maxime temperatum quam maxime vivere - immo vero vicissim ex 
eo, quod coelum exactissime temperatum absolutissimam in se vitam possidet, coniectari, ut, quatenus 
reliqua ad temperiem vitamque illius accedunt, eatenus vitam sortiri praestantiorem. Alterum vero vi-
tam esse formam in se perfectam perficientemque corpus motionisque principium exhibentem – prin-
cipium, inquam, intimum motionis quoque tum intrinsecus actae, tum per omnem partem extrinsecus 
expeditae.

DOI: 10.13173/9783447108287.019 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



28 Stéphane Toussaint

seelt‘ wird oder mit der Weltseele und mit dem spiritus mundi interagiert. Die Uhr 
sowie die Weltseele verleihen den Sphären eine kreisförmige Bewegung, jedoch 
ist die spiritus-Beeinflussung in dieser Passage unausgesprochen, da der Floren-
tiner sich nur auf die Wirksamkeit des Blicks fokussiert. Ficinos Seh-Lehre wird 
schon seit Langem untersucht und bedarf keiner weiteren Erläuterung. Ficino 
konzentriert sich hier im Wesentlichen auf zwei Aspekte: auf die Kugelformen 
und auf die Farben, speziell auf die drei optisch und psychisch wirkenden Farben 
der drei Grazien – Grün, Gold und Blau –, die den melancholischen Einfluss von 
Saturn verhindern können. Das Problem, ob und wie das Planetarium mit dem 
spiritus interagiert, wird uns weiterführen.

Verweilen wir zunächst bei Fabio Paolinis Hebdomades. Im 7. Kapitel des vier-
ten Buches fragt sich Paolini – ein Humanist und Musiker aus Venedig35 –, wie 
Orpheus dank seiner Musik leblose Steine hatte bewegen können. Paolini ant-
wortet, dass nur die Weltseele solche Wunder bewirken könne, animae mundanae 
opera adjuvante, ganz so, als ob zum Beispiel das Modell der Uhr von der Idee 
der himmlischen Kreisbewegung inspiriert würde. Die Vermittlung der anima 
mundi zwischen dem intellektuellen Prinzip der Harmonie und dem Uhrmacher, 
oder besser noch, dem mikrokosmischen Konstrukteur der makrokosmischen 
Harmonie, erlaubt den Transfer der coelestis harmonia zu der eisernen Maschine 
„bei der wir sehen, dass eine fast perpetuierte Dynamik mittels eines gewissen 
vernünftigen Grundes (certa ratione) imprimiert werden kann“.36 Im Hebdomades 
macht Paolini die Verknüpfung der Weltseele und des spiritus mundi mit dem 
menschlichen Intellekt und der harmonierenden Magie ganz explizit. Es gäbe 
noch viel mehr zu sagen bezüglich Ficino und Paolini. Kurz gesagt hat Paolini die 
avancierteste Interpretation von De vita, III, 19 gegeben. Doch die Überlieferung 
des Uhr-Modells Ficinos bleibt nicht nur auf Paolini beschränkt.

Eine weitere Aufnahme des Zitats von der Uhr finden wir bei Giovan Paolo 
Gallucci, dem Humanisten, Pädagogen und Astronomen aus Padua.37 In fast al-

35 	Grantley McDonald: Music, Magic and Humanism in Late Sixteenth-Century Venice: Fabio 
Paolini and the Heritage of Ficino, Vicentino and Zarlino. In: Journal of the Alamire Foun-
dation 4/2 (2012), S. 222–250.

36 	Fabio Paolini: Hebdomades  [Aeneidos Liber Sextum (vv. 646): OBLOQUITUR NUME-
RIS SEPTEM DISCRIMINA VOCUM / INTER ODORATUM LAURI NEMUS…]. Venedig, 
Francesco Franceschi da Siena 1589, S. 203 (dt. Übers. S. T.): […] et si per materialia id [= accipere 
species] praestari potest ut scilicet anima mundi ab illis quasi alliciatur, quod Mercurius, Plotinus 
et Iamblicus confirmant et ceteri omnes [= Ficinus], multo magis anima rationalis quae magis est 
illi consentanea et maiorem mundani spiritus copiam haurire diversis rationibus potest, quare nihil 
videmus hominibus denegatum nihilque tandem aggressos quin summo adhibito studio et industria 
animae mundanae opera adiuvante et quasi inchoatum opus sua perficiente divinitate atque potes-
tate, fuerint assecuti quandoque et inanimis rebus motum tribuere potuerint et possint, facile de-
clarat domesticum et vulgatissimum horologii exemplum ac testimonium, in quo durissimo omnium 
rerum metallo, nempe ferro, videmus perpetuum quasi motum certa ratione assignatum ut numquam 
conquiescat, quod nisi divino nutu humanis faventi operibus et industriae factum esse arbitramur. 

37 	Massimiliano Rossi: Mente, libro e cosmo nel tardo Cinquecento: il ruolo mnemonico dell’il-
lustrazione nella produzione editoriale di Giovan Paolo Gallucci. In: Memory and Invention. 

DOI: 10.13173/9783447108287.019 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



29 Magie und Humanismus

len seinen Büchern – Theatrum mundi et temporis (1588), Speculum uranicum (1593), 
Della fabrica et uso di diversi stromenti di astronomia (1598) – hat Gallucci Ficinos De 
vita, de fabricandi universi figura wörtlich erwähnt. Ein weiterer wichtiger Punkt: 
Gallucci hat sich für die kontemplative Seite des Planetariums soweit interessiert, 
dass er die planetarischen Räder oder rotulae seines Theatrum mundi als lato sensu, 
kleine Talismane, aus Papier betrachtete. Die Räder Galluccis funktionieren als 
Reiseweltmaschinen, als tragbare Figuren der Weltharmonie: 

Derjenige wird mein Buch brauchbar finden, der es irgendwo mit sich tra-
gen und lesen kann, nicht nur zu Hause, sondern draußen, im Boot, zu 
Pferde, auf dem Land, im Krieg, überall dort, wo das Planetarium von Ar-
chimedes und die [Weltbild-] Kammer Ficinos unbrauchbar sind.38 

Übrigens kann man natürlich feststellen, wie sich in De vita die Animationstech-
nik, die universal-talismanische Magie und das früh-mechanisierte Weltbild tref-
fen, um ein doppeltes Ziel zu verfolgen: Ein Heilmittel durch die Harmonie der 
Welt und psychisches Gleichgewicht Dank der Interiorisierung von einer artifi-
ziellen figura mundi zu erreichen. Um Ficino zu zitieren: neque spectare solum sed 
etiam animo reputare.39 Der Universaltalisman wird nicht nur betrachtet, sondern 
auch interiorisiert. Die Bipolarität zwischen Jupiter und Saturn wird annulliert, 
wenn die jupitersche Temperiertheit und die saturnische Innerlichkeit einander 
ergänzen. So vertritt Ficino die Meinung, dass ein Planetarium dieser Art die 
Menschheit darauf vorbereitet, sich auf eine Interiorisierung der Weltharmonie 
einzulassen. Ohne jeden Zweifel ist die talismanische Uhr in der Sicht Ficinos 
eine Seelenmaschine, eine automatische Uhr, die (im Widerspruch zu Ernst Jün-
gers reaktionärem Sanduhrbuch) keine Entzauberung der Natur und keine Techni-
sierung der irdischen Macht mit sich bringt. Wahrscheinlich hätte vor Lorenzos 

Medieval and Renaissance Literature, Art and Music. Acts of an International Conference, 
Florence, Villa I Tatti, May 11, 2006. Hrsg. von Anna Maria Busse Berger und Massimiliano 
Rossi. Florenz 2009, S. 37–57; Massimiliano Rossi: Da Dürer a Tasso: proporzioni, fisiogno-
mica e passioni per la retorica figurativa di Giovan Paolo Gallucci. In: Torquato Tasso e le 
arti. Atti del Convegno di studi promosso nel Cinquantesimo di fondazione del Centro Studi 
Tassiani 1950–2000 (Bergamo, 30 settembre 2000). Bergamo 2002, S. 25–66.

38 	Giovan Paolo Gallucci: Theatrum mundi et temporis. Venedig, Giovanbattista Somasci 1588. 
Ad lectores: Ita enim Marsilius Ficinus theologus philosophus astrologus et medicus praestantissi-
mus inquit in lib. de vita caelitus comparanda : „Utile vero fore spectare spherae motibus suae praedi-
tam qualem Archimedes quondam fabricavit neque spectare solum sed etiam reputare animo. Proinde 
in ipsis suae domus penetralibus cubiculum construet in fornicem actum figuris huiusmodi et colori-
bus insignitum ubi plurimum vigilet atque dormiat […].“ Cum autem non omnes neque Archimedis 
sphaeram neque cubiculum ea ratione depictum habere possint, hunc librum habere […] facile quisque 
poterit et hinc eandem percipere utilitatem, quam tum ex illa sphaera tum ex illo cubiculo percipi pos-
se Marsilius contendit […] Immo maior utilitas cernitur, quilibet hunc librum semper secum deferre 
potest eumque legere non domi solum sed foris in navi, in equo, ruri, militiae et tanden ubique quod 
neque illi Archimedis spherae neque huic Ficini cubiculum usu venire potest. 

39 	Marsilio Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 33), S. 338 und Ficino: Three Books on Life (wie 
Anm. 33), S. 346.

DOI: 10.13173/9783447108287.019 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



30 Stéphane Toussaint

Apparatur und vor Ficinos De vita kein Talisman im Laufe des Mittelalters eine 
solche universale und kontemplative Erwartung erfüllen können. Diese gewis-
sermaßen talismanische ‚Revolution‘ darf nicht hinwegtäuschen über den struk-
turellen Einfluss der fabrica mundi auf den humanistischen Neuplatonismus und 
die christliche Kabbalah. 
Nun lassen wir die weitere Beobachtung folgen, dass im Kapitel de fabricandi 
universi figura Ficino – fast symptomatisch – Pico und den Heptaplus erwähnt: de 
mundanae fabrica rationibus nihil ultra, Ioannes enim Picus noster Mirandula divina 
de genesi mundi mysteria Moseos divinitus his diebus expressit.40 Man neigt dazu zu 
vergessen, dass De vita41 und der Heptaplus42 zeitgleich verfasst wurden (1489) und 
Ficino und Pico in einem Konkurrenzverhältnis standen: In De vita finden wir 
eine Demiurgie der Schöpfung und im Heptaplus eine Hermeneutik der Schöp-
fung. Während Ficino Archimedes und Plato nachahmen wollte, um eine neue 
magische Architektur der Welt zu bauen, versucht Pico in seinem Genesiskom-
mentar, mit Mose und der Kabbala, die polyvalente Bedeutung der fabrica mundi, 
die in der Einheit des Menschen gipfelt, zu beleuchten. Trotz aller offensichtlicher 
Unterschiede ist es sehr auffällig, dass zwei Philosophen wie Ficino und Pico im 
Florenz des Jahres 1489 dasselbe Interesse an der Schöpfung zeigten. Mehrere 
Ähnlichkeiten sind in der Art ihrer denkerischen Betrachtung des Kosmos zu 
finden. 

Man muss nicht viele Beispiele bemühen, um eine hypothetische textuelle Kon-
kordanz zu beweisen, weil es keine gibt. Die kosmologische Rede Ficinos ist ma-
gisch geprägt und die exegetische Rede Picos formuliert eine allegorisch-mysti-
sche Auslegung der Verse Genesis, I, 1-27, die, wie Bernd Roling sagt, „[…] einen 
an der Hexaemeron-Literatur ausgerichteten Kommentar des Schöpfungsberich-
tes [bietet], der in sieben separaten Durchgängen neue hermeneutische Zugriffe 
entwickelt.“43

Jedoch bei näherem Hinsehen erkennt man den Aufbau beider Texte. Und 
man stellt fest, dass Pico und Ficino dieselbe strukturelle Strategie verfolgen: 
Das Kosmosbild wird de- und rekomponiert. Pico ist weder ein Goethe noch 
ein Schelling, der in seiner Schrift Von der Weltseele bezüglich der Betrachtung 
der Natur bemerkt hat: „Der erste [Punkt] ist, daß keine erkünstelte Einheit der 

40 	Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 33), S. 336f.: „In die Gründe für den Bau der Welt müssen 
wir uns hier nicht weiter vertiefen, nachdem unser Freund Giovanni Pico della Mirandola 
vor kurzem die göttlichen mosaischen Mysterien über die Genesis der Welt auf hervorragen-
de Weise erklärte.“

41 	Cesare Vasoli: Un medico per i sapienti: Ficino e i Libri de vita. In: Historia Philosophia Me-
dii Aevi. Studien zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Festschrift für Kurt Flasch 
zu seinem 60. Geburtstag. Hrsg. von Burkhard Mojsisch und Olaf Pluta. Bd. 2. Amsterdam 
1991, S. 1013–1028. 

42 	Crofton Black: Pico’s Heptaplus and Biblical Hermeneutics. Leiden, Boston 2006.
43 	Bernd Roling: Aristotelische Naturphilosophie und Christliche Kabbalah im Werk des Pau-

lus Ritius. Tübingen 2007, S. 61.

DOI: 10.13173/9783447108287.019 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



31 Magie und Humanismus

Principien in dieser Schrift gesucht […] wird.“44 Picos Heptaplus ist sicherlich eine 
‚erkünstelte‘ Schrift, in der der Kosmos in sieben Bereiche (septiformis enarratio) 
kombiniert und in drei Welten organisiert wird, die ihrerseits in der vierten Welt 
des Menschen zur Einheit gebracht werden sollen. Gleicherweise wissen wir, was 
Ficinos Kosmologie angeht, dass der Kosmos Ficinos, um Thomas Leinkauf (und 
Kircher) cum grano salis zu paraphrasieren, ein mundus combinatus ist.45 In seinem 
excursus zu Ficinos magia naturalis hat Bernd-Christian Otto von der tatsächlich 
unmöglichen Einheitlichkeit der Gedanken Ficinos gesprochen, aufgrund der 
disparaten Quellen seines Dämon- und Magiebegriffs.46 Allerdings scheint es 
mir, dass Ficino stringent denkt und sich eine starke Grundidee erkennen lässt. 
Man denke hier an Aby Warburgs Auslegung: 

Der florentinische Philosoph und Arzt Marsiglio Ficino schlug gegen sie 
[= die schwere Melancholie, S. T.] ein gemischtes Verfahren von seelischer, 
wissenschaftlich-medizinischer und von magischer Behandlung vor: Sein 
[ ] Mittel [ist] innere geistige Konzentration [… Hervorhebung i. O.]; durch 
diese kann der Melancholische seinen unfruchtbaren Trübsinn umgestal-
ten zum menschlichen Genie.47 

Vorstellungen von Innerlichkeit und Menschlichkeit des humanistischen Gelehr-
tendiskurses verbinden sich bei Ficino zur Konzeption eines gottgleichen Typus 
des Philosophen, der die fabrica mundi dominiert. Das gilt auch für Pico. Bemer
kenswert ist, dass mit der Einigung des Weltbegriffs der Humanisten sowie der 
Romantiker eine große Herausforderung entsteht. Beide Autoren, Pico sowie Fi-
cino, haben das selbe Einheitsmittel gefunden. Sie werden durch die imago mundi, 
die concordia mundi und die formula oder ratio mundi Einigung erreichen. In De vita 
sowie im Heptaplus sind die drei Ausdrücke imago, concordia und formula oder ratio 
immer in einer Progression zu finden: Die imago mundi oder Schönheit der Welt, 
die concordia mundi oder Struktur der Welt und die formula mundi oder das Prinzip 
der Welt sind von der Oberfläche bis zum verborgenen Kern des Kosmos mitein-
ander verknüpft. Die formula mundi Ficinos liegt in einem Universaltalisman und 
die ratio mundi Picos liegt im kabbalistischen Anfangswort bereshit48 oder in prin-
cipio.49 Beide Formeln stehen gleichsam unter demselben auffassenden Willen. 

44 	Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Von der Weltseele, in Ders.: Werke. Bd. 6. Hrsg. von Kai 
Torsten Kanz und Walter Schieche. Stuttgart 2000, S. 67.

45 	Thomas Leinkauf: Mundus combinatus. Studien zur Struktur der barocken Universalwis-
senschaft am Beispiel Athanasius Kirchers SJ (1602–1680). 2. Auflage. Berlin 2009.

46 	Otto: Magie (wie Anm. 7), S. 465.
47 	Aby Warburg: Gesammelte Schriften II. Leipzig 1932, S. 526f.
48 	Dazu Brian Ogren: The Beginning of the World in Renaissance Jewish Thought. Ma’aseh 

Bereshit in Italian Jewish Philosophy and Kabbalah 1492–1535. Leiden, Boston 2016, S. 44–59.
49 	Giovanni Pico della Mirandola: Heptaplus. Hrsg. von Eugenio Garin. Florenz 1942 (Turin 

2004), S. 376 : Libuit periclitari in prima operis dictione, quae apud Hebraeos ‚Beresit‘ apud nos ‚in 
principio‘ legitur, an ego quoque, usus regulis antiquorum, eruere in lucem inde cognitu dignum 

DOI: 10.13173/9783447108287.019 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



32 Stéphane Toussaint

Die Differenzierung steht in der Auslegung und in der Ausübung des Sabbaths. 
Der siebente excursus Picos zum Anfangswort bereshit fällt mit dem Schluss des 
Heptaplus zusammen, genauso wie der siebte Tag der Schöpfung oder Sabbath 
mit der Vollendung derselben zusammenfällt. Aus einem horoskopischen Grund 
darf der Universaltalisman Ficinos nicht während des Sabbaths produziert wer-
den: Nur am Geburtstag der Schöpfung, wenn die Sonne im Widder steht, sind 
die immanenten Kräfte der Welt zu nutzen. 

Abschließend möchte ich Levi-Strauss und seine eigene Definition der Magie 
sowie des Schamanismus in der Anthropologie structurale ins Gedächtnis rufen: 
„Wenn diese Analyse richtig ist, muß man in den magischen Verhaltensweisen 
die Antwort auf eine Situation sehen, die sich dem Bewußtsein durch affektive 
Äußerungen offenbart, deren tiefere Natur aber intellektuell ist.“50

Das ist mit den Worten des Kölner Erziehungswissenschaftlers Kersten Reich fol-
gendermaßen zu verstehen:

In der Suche nach dem Unbewussten vergleicht Lévi-Strauss die Psycho-
analyse mit dem Schamanentum. Der mögliche Erfolg des psychoanaly-
tischen Therapeuten korrespondiert mit dem Erfolg des Schamanen: So 
wie der Schamane für die Integration des persönlichen Mythos in den 
sozialen zu sorgen hat, so liefert auch der Psychoanalytiker Erklärungs- 
und Ordnungsmuster zur Selbstfindung. Hierin zeigt sich für ihn selbst 
eine offenbar elementare Struktur unseres Geistes. In beiden Fällen ist das 
Vertrauen in die Wirksamkeit des Erfolges der Behandlung die soziale 
Voraussetzung für den persönlichen Heilerfolg. Die dialogische Situation 
der Behandlung und die magische Beschwörung […] verweisen auf den 
instinkthaften Mangel an Ordnung, der den Menschen auszeichnet und 
im Falle der Krise im sozialen Kontext nach Ersatz verlangt. […] Die affek-
tiven Äußerungen, die das Subjekt in seiner Krise zeigt, verweisen daher 
auf eine durchaus intellektuelle tiefere Natur, denn nur das symbolische 
Denken zeigt an, dass die Welt niemals genug Bedeutung hat und dass 
das Denken immer über zu viele Bezeichnungen über die Objekte seiner 
Wirklichkeit verfügt.51

aliquid possem. Igitur praeter spem meam, praeter opinionem, inveni quod neque inveniens ipse cre-
debam, neque credere alii facile potuerunt, universam de mundi rerumque omnium creatione rationem 
in una ea dictione apertam et explicatam. 

50 	Claude Lévi-Strauss: Strukturale Anthropologie I. Frankfurt a. M. 1967, S. 202. 
51 	Kersten Reich: Die Ordnung der Blicke. Perspektiven eines interaktionistischen Konstrukti-

vismus, Bd.1: Beobachtungen und die Unschärfen der Erkenntnis. 2. völlig veränderte Auf-
lage. Berlin 2009, S. 433 [1. A. Neuwied u.a. 1998]. 

DOI: 10.13173/9783447108287.019 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



33 Magie und Humanismus

▲ 
Abb. 1: Lorenzo della Volpaias 
rekonstruiertes Planetarium im 
Museo della Scienza Florenz 
(© Museo Galileo, Florence. Pho-
to by Franca Principe. Inventario 
fotografico: 41872, Orologio
dei pianeti di Lorenzo della 
Volpaia, inv. 3817).

◄
Abb. 2: Aus Galluccis Speculum 
Uranicum (1593). Wir sehen hier 
die verschiedenen möglichen 
Aspekte der Planeten in einem 
einzigen Rad. 

DOI: 10.13173/9783447108287.019 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Mit Ficino, Pico, Paolini und Gallucci haben wir gelernt, dass die Renaissance die 
intellektuelle Natur der Magie lange vor Levi-Strauss entdeckt hat und, offen-
sichtlich, in einem ganz anderen epistemologischen Sinne. 

Die humanistische Tendenz der Intellektualisierung führt der magus sapiens 
zur Modifizierung der Magie des Blicks und der Magie des Wortes: Faszinati-
on wird in Richtung der Kontemplation der Weltharmonie verändert, und Be-
schwörung in Richtung der kombinatorischen Formel der Kabbalah. Darum ist 
für Lévi-Strauss und für moderne Anthropologen die Magie wie das emotionale 
Symptom einer strukturellen Krise des Wissens, während für Ficino und Pico 
die Magie wie eine verborgene Wissenschaft ist (Pico spricht gern von secreta ma-
gia), eine Wissenschaft der Weltstruktur, in der die Bedeutung der Welt und die 
Bedeutung des Denkens gleichwertig sind.

34 Stéphane Toussaint

DOI: 10.13173/9783447108287.019 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Intellectus und anima bei Ficino
Fosca Mariani Zini

In der neuplatonischen Metaphysik spielt die Interpretation des Verhältnisses 
zwischen Intellekt und Seele eine zentrale Rolle. Die Diskussion folgt einem 
klar bestimmten Gedankengang, der anhand der Doxographie der platonischen 
Schule ohne weiteres zu rekonstruieren ist. Die platonici streiten über eine Reihe 
genau abgesteckter Probleme und Lösungen (zum Beispiel über die Teilhabe der 
Ideen oder das Verhältnis zwischen dem Einen und dem Vielen im Intellekt und 
in der Seele) sowie über gut erfasste Textstellen (zum Beispiel gewisse Passagen 
aus dem Parmenides). Unterhalb einer augenscheinlichen Kontinuität finden sich 
tiefgreifende Interpretationskonflikte, die sich sowohl in Bedeutungsverschie-
bungen als auch im Zerlegen und Neuzusammensetzen ein und desselben Ge-
flechts aus Begriffen ausdrücken. 

Im Folgenden möchte ich einige Bemerkungen über Ficinos Auffassung des 
Verhältnisses zwischen Intellekt und Seele zur Diskussion stellen. Dazu sind 
zwei Vorbemerkungen unerlässlich: Zum einen bezeichnet sich Ficino immer als 
platonicus, denn er folgt der exegetischen Autorität der Schule und vertritt die An-
sicht, dass die neuplatonische Lektüre die Lehre Platons restituiert, wenn nicht 
gar rettet. Gleichwohl bezeugt sein ganzes Werk, wie sehr er sich der Konflikte 
innerhalb der neuoplatonischen Tradition und ihrer Differenzen zu Platons Wer-
ken bewusst war. Zum anderen ist Ficino kein nostalgischer Platoniker, sondern 
verwendet die neuen begrifflichen Ressourcen des Platonismus, um in den zeit-
genössischen Debatten Stellung zu beziehen oder im günstigsten Fall die an den 
mittelalterlichen Universitäten erörterten philosophischen Probleme zu lösen.1 

Diesbezüglich möchte ich Ficinos Auffassung des Verhältnisses zwischen 
Intellekt und Seele als ‚Eckpfeiler‘ seines Versuchs analysieren, einer der plato-
nischen Tradition inhärenten Schwierigkeit zu begegnen, die bereits Plotin als 
verstörend empfand und die Proklos als eine wesentliche Herausforderung an-
sah: Kann die platonische Metaphysik die Erzeugung von neuem Sein denken? 
Schließlich entwickelt sich der Hervorgang ausgehend vom Einen und zeichnet 
sich durch eine zäsurlose Kontinuität aus. Die Seienden kommen mithin nicht 
zur Existenz, sondern sie treten ausgehend von präexistenten Strukturen in Er-
scheinung. Dies ist ein Aspekt, der mit der christlichen Schöpfungsvorstellung 
unvereinbar ist, da ihr zufolge alles Seiende ex nihilo zur Existenz kommt, und 
zwar als Individualität von einzigartigem Wert – denn Gott allein gibt das Sein.

1 	 Vgl. Fosca Mariani Zini: La pensée de Ficin. Itinéraires néoplatoniciens. Paris 2014, S. 23–42.

DOI: 10.13173/9783447108287.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



36 Fosca Mariani Zini

Ficinos Aufgabe besteht also in dem Versuch zu zeigen, dass der Hervorgang 
aus dem ersten Prinzip neues Sein erzeugt: Das In-Erscheinung-Treten impliziert 
ein Auftauchen des nie Gewesenen. Seine Hauptthese lautet, dass der Hervor-
gang des Seins nie gewesene ausdifferenzierte Einheiten erzeugt, die einen Zu-
wachs an Sinn mit sich bringen. Diesbezüglich wird die platonische Fragestel-
lung auf eine harte Probe gestellt und in origineller Weise abgewandelt.

Um den Zusammenhang zwischen Ficinos Auffassung von Intellekt und Seele 
einerseits und der Erzeugung von neuem Sein andererseits zu analysieren, gehe 
ich in drei Schritten vor. Zunächst werde ich die Einheit und die Vielheit des In-
tellekts, dann die Triade Sein-Leben-Denken als wesentliches Moment des Über-
gangs vom Intellekt zur Seele, und schließlich die Auffassung von der Vermitt-
lung der Seele untersuchen. Enden werde ich mit einer knappen Bemerkung zum 
Verhältnis zwischen platonischem Hervorgang und christlicher Schöpfung.2

1. 	 Das Eine und das Viele im Intellekt
Gemäß der neuplatonischen Lektüre des Parmenides3 muss ausgehend vom un-
sagbaren und absoluten Einen zwischen dem Einen-Vielen des Intellekts und 
dem Einen-und-Vielen der Seele unterschieden werden:

Die erste Hypothese handelt von Gott, die zweite vom ersten Intellekt und 
der auf ihn folgenden intellektuellen Ordnung; die dritte von der Seele 
sowie von ihrem Aufbau; die vierte vom Materiellen, die fünfte von der 
formlosen Materie.4

Auf den ersten Blick scheint Ficino der plotinischen Interpretation zu folgen.5 
Der Intellekt ist das Eine-Sein, das sich folgendermaßen bestimmen lässt: Der 
Gegenstand des Denkens und der Akt des Denkens sind identisch, und die Ideen  

2 	 Vgl. Thomas Leinkauf: Philosophie und Religion bei Marsilio Ficino. In: Accademia 4 (2002), 
S. 29–57.

3 	 Vgl. Carlos Steel: Une histoire de l’interprétation du Parménide dans l’Antiquité. In: Il Par-
menide di Platone e la sua tradizione. Hrsg. von Maria Barbanti und Francesco Romano. 
Catania 2002, S. 11–40. 

4 	 Vgl. Marsilio Ficino: Commentaria in Plotinum. Firenze 1486–1490. In Ders.: Opera et quae 
hactenus exitere et quae in lucem nunc primum prodiere omnia. Basel 1563, hier II, S. 1755: 
Prima suppositio de primo tractat deo; secunda de intellectu primo et ordine prorsus intellectuali; 
tertia de anima suoque similiter ordine; quarta de materiali specie; quinta de informi materia. Vgl. 
Marsilio Ficino: In Parmenidem. 1493–1494. Hrsg., engl. übersetzt, eingeleitet und mit An-
merkungen versehen von Maude Vanhaelen. Cambridge (Massachusetts), London 2012 (= Fi-
cino: In Parm.), nach Bd. 2, S. 8–11: Prima suppositio de primo tractat deo; secunda de intellectu 
primo et ordine prorsus intellectuali; tertia de anima suoque similiter ordine; quarta de materiali spe-
cie; quinta de informi materia.

5 	 Vgl. Plotin: Ennéades. Hrsg., übersetzt, eingeleitet und mit Anmerkungen versehen von Paul 
Henri und Hans-Rudolf Schwyzer. Paris 1951–1973 (= Plotin: Enn.), hier 5 (V, 9), 5, 20–34 und 
8, 1–9; 10 (V, 1), 8, 1–27. Vgl. Henry Jacob Blumenthal: Soul and Intellect. Studies in Plotinus 
and Later Neoplatonism. Aldershot 1993; Eyjólfur Kjalar Emilsson: Plotinus on Intellect. Ox-
ford 2007.

DOI: 10.13173/9783447108287.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



37Intellectus und anima bei Ficino

sind miteinander durch gegenseitige Implikation verbunden. Die Modalitäten 
des Intellekts, die Triade Sein-Leben-Denken, sind eine Substanz (unam substan-
tiam), obgleich sie sich formal (quadam ratione) unterscheiden.6 Indessen wurde 
diese Auffassung von den Platonikern heftig kritisiert, weil sie zu mehreren 
Schwierigkeiten führt, die alle ein und dasselbe Problem zum Ausdruck brin-
gen: Um von der differenzierten Natur des Hervorgangs Rechenschaft ablegen 
zu können, wenn jener nicht einfach nur als Verlust der Kausalmacht des ersten 
Prinzips, sondern auch als Erzeugung von etwas Neuem aufgefasst werden soll, 
muss innerhalb des Intellekts oder des Einen-Seins eine ganz andere Unterschei-
dung gedacht werden. Wie Proklos in seinen Elementatio theologica ausdrücklich 
betont: „Wenn der Hervorgang keinerlei neues Sein erzeugte, könnte man nicht 
zwischen der Wirkung des Hervorgangs und dem Ergebnis der Rückkehr des 
Seienden zum ersten Prinzip unterscheiden.“7 

Obwohl Ficino denkt, dass Proklos’ Unterscheidung zwischen den göttlichen 
Klassen des Intellekts künstlich und langweilig sei, entnimmt er ihr zwei For-
derungen: Zum einen erkennt er, auch wenn er die reziproke Relation als die 
höhere Modalität betrachtet, die Notwendigkeit an, innerhalb des Intellekts ein 
Netz komplexerer Beziehungen zu bestimmen (Multitudo in ipso intellegibili gra-
du mirabiliter).8 Die Formen des Intellekts pflegen transitive und symmetrische 
Beziehungen zueinander, oder allgemeiner: Beziehungen, die von all den Eigen-
schaften, welche die Relationenlogik (und nicht die Klassenlogik) der neuplato-
nischen Tradition kennt, bestimmt werden können.9 Zum anderen setzt Ficino 
eine implizite oder verborgene Potenz der Unterscheidung im Einen-Sein, die, 
anstatt ein wirkliches drittes Element zu sein, das den dualen Charakter zerstör-
te, die interne Differenzierung des Intellekts bestimmt und vor allem die Diffe-
renzierung des Einen und des Vielen der Seele, des Einen-und-Vielen, antizipiert 
und vorbereitet. 

So ist die Potenz des Intellekts multiplicativa und progressiva: Sie gestattet es 
einerseits, sowohl zwischen den Ideen untereinander, als auch zwischen ihnen 
und den Vielen Unterscheidungen zu treffen, die der Ausdruck einer Distinktion 
(einer discretio) sind, und andererseits definiert sie den Intellekt als eine „unendli-
che Vielheit“ und nicht als ein „Unendliches durch Vielheit“ (multitudinem infini-
tam potius quam multitudo infinitum):

Man fragt sich, in welchem Sinn die Vielheit hier (i.e. in der intelligiblen 
Welt) unendlich ist. Auch wenn ich schon darüber gesprochen habe, werde 
ich die Frage erneut erörtern. Hier wird das Unendliche nicht numerisch 

6 	 Vgl. Ficino: In Parm. (wie Anm. 4), LVII, Bd. 2, S. 36f., passim.
7 	 Vgl. Proklos: Elementatio theologica. Hrsg. von Eric Robertson Dodds. Oxford 1993 (1963), 

hier §30. Vgl. Antony C. Lloyd: Anatomy of Neoplatonism. Oxford 1990.
8 	 Vgl. Ficino: In Parm. (wie Anm. 4), XCV und LVI.
9 	 Vgl. ebd., LVI, Bd. 2, S. 46f.: […] relatio quaedam sola quandam distinctionem facit, compositionem 

vero nullam. Vgl. Mariani Zini: La pensée de Ficin (wie Anm. 1), S. 120–150.

DOI: 10.13173/9783447108287.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



38 Fosca Mariani Zini

oder quantitativ hervorgebracht. Tatsächlich ist die Quantität gar nicht zu-
gegen und die Unendlichkeit steht im Widerspruch zur Zahl, die in eine 
Art umgewandelt wird und zum Maß gehört. Zudem kann eine ungeord-
nete und unendliche Vielheit, die vom Einen sehr verschieden ist, in der 
göttlichen Welt, die dem Einen nahe ist, nicht herrschen. Hier ist die Viel-
heit vollständig im Einen enthalten. Hier bedeutet die Unendlichkeit die 
Gesamtheit, die alle Dinge enthält und von keiner anderen Gesamtheit ent-
halten wird. Diese Gesamtheit wird von den Intelligiblen hervorgebracht, 
bis zu dem Punkte, an dem kein Hervorgang mehr möglich ist und sie aus 
nichts Anderem mehr hervorgebracht werden kann. Zudem stimmt diese 
Vielheit mit der ersten Unendlichkeit überein, so dass die Einheit und die 
Bestimmung in der Vielheit mit der ersten Grenze zusammenfallen. So 
wie die erste Unendlichkeit unendlich genannt wird, nicht aber der Zahl 
nach, sondern aufgrund einer Potenz, die nicht nur vervielfacht werden 
kann, sondern auch – wie Syrianos betont – vervielfachend und progres-
siv ist, wird folglich auch die intelligible Vielheit, welche die erste Vielheit 
ist, und ebenso die intellektuelle Vielheit, mit der sie in gewissem Sinne 
verknüpft ist, unendlich genannt, zunächst weil sie als Vielheit noch nicht 
definiert ist, sondern eher der Unendlichkeit entspricht; hernach weil sie 
sich als erste vor allem auf die erste Unendlichkeit bezieht; und schließlich 
weil sie in sich, kraft ihrer alle Seienden generierenden Potenz, zusammen 
mit der Alterität die universale Vielheit aller Einheiten und aller intelligi-
blen Seienden bis zu den allerkleinsten Intelligiblen entfaltet. Darum sind 
die Intelligiblen ebenso partikular wie universal, insofern sie sich hier (i.e. 
in der intelligiblen Welt) entfalten können. Somit kann diese Vielheit, da 
sie nicht irgendeine ist, sondern die erste und universale Vielheit, die von 
keiner anderen Vielheit enthalten wird, sondern alle in sich enthält, recht-
mäßig als unendlich definiert werden. Da zudem das erste Eine die erste 
Grenze ist, wird die erste Vielheit nach der Unendlichkeit ebenfalls erstes 
Unendliches genannt. Ich indessen nenne dies unendlich zuvörderst nach 
unserem Gesichtspunkt, da ihre Natur, ihre Potenz und ihre Ausdehnung 
von keinem Verstand vollständig verstanden werden können, weder vom 
menschlichen Verstand noch von irgendeinem anderen partikularen Ver-
stand. Folglich können wir nicht einmal den gesamten Hervorgang der 
Zahl verstehen, da ihre Unendlichkeit uns ständig übersteigt. Letztlich 
sprächen wir angemessener vom Unendlichen, wenn wir sagen würden, 
dass es hier (i.e. in der intelligiblen Welt), anstatt einem Unendlichen durch 
Vielheit, eine unendliche Vielfalt gibt.10 

10 	Vgl. ebd., XCV, Bd. 2, S. 246–248: Sed quaeritur inter haec quomodo infinita ibi sit multitudo. Etsi 
in superioribus id iam diximus, tamen iterum declarabimus: non quantitate vel numero ibi ponitur 
infinitum. Nam et quantitas non est ibi et numero in species iam redacto ad mensuramque pertinenti 
infinitudo repugnat, atque in divinis tamquam ipsi uni propinquis infinita turba quae diversissima est 
ab uno regnare non potest. Illic enim multitudo prorsus cohibetur ab uno. Illic ergo infinitudo significat 

DOI: 10.13173/9783447108287.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



39Intellectus und anima bei Ficino

Da das Unendliche das Unbestimmte charakterisiert, dem das Endliche eine ge-
naue Bestimmung verleiht, kann der Intellekt selbst nicht das Unendliche sein, 
sondern die Potenz, die es seiner vereinten Vielheit erlaubt, sich künftig zu diffe-
renzieren und in der Seele, die eine unendliche Vielheit ist, mitzuteilen:

Die Platoniker beziehen die Essenz und die Potenz auf die Unendlichkeit, 
das Sein und den Akt auf die Grenze. Folglich werden im Sophisten, im  
Parmenides und im Timaios fünf Seinsgattungen aufgezählt, aus denen alle 
Seienden, außer das erste, zusammengesetzt sind, als da wären: die Es-
senz, das Gleiche, das Andere, die Ruhe und die Bewegung. Die Essenz 
meint natürlich den formalen Grundsatz eines jeden Dings, es zeigt auch 
die Existenz sowie den der Essenz eigenen Akt an […]. Schließlich bedeu-
tet die Bewegung den Übergang von der Potenz zum Akt in drei Berei-
chen, nämlich in dem Sein, in der inneren oder äußeren Handlung. Da
rum stellen wir unter die göttliche Unendlichkeit und die göttliche Grenze 
einerseits die Unendlichkeit der Dinge, andererseits die Grenze der Dinge. 
Auf die Unendlichkeit der Dinge beziehen wir im Wesentlichen drei Gat-
tungen: die Essenz, das Andere und die Bewegung; während wir auf die 
Grenze der Dinge, indem wir sie in der gleichen Weise aufteilen, die drei 
anderen Gattungen beziehen: das Sein, das Gleiche und die Ruhe. Was Par-
menides das Eine-und-Viele und Timaios das Unteilbare und Teilbare nen-
nen, muss so verstanden werden, dass das Eine und das Unteilbare sich 
hier wie dort ausbreiten, dank ihrer Gattungen in Bezug auf die Grenze, 
während sich die Vielheit und das Teilbare in Bezug auf die Unendlichkeit 
ausbreiten.11

universitatem omnia comprehendentem nec ab alia universitate comprehensam, et quae per intellegi-
bilia usque adeo iam processit, ut nec ipsa possit ultra procedere nec ab aliquo possit ultra procedi. Iam 
vero multitudo illa congruit infinitati primae, sicut unio terminatio in multitudine termino respondet 
primo. Sicut igitur infinitudo prima non dicitur infinita numero, sed potentia, non solum forte multi-
plicabili, sed forte etiam, ut vult Syrianus, multiplicativa atque progressiva, ita multitudo intellegibilis, 
quae est multitudo prima, et intellectualis multitudo illius quasi coniunx dicitur infinita, tum quia 
multitudo, qua ratione multitudo est, necdum definita est, immo et infinitati respondet, tum etiam 
quia haec tamquam prima primam praecipue refert infinitatem, tum denique quoniam per potentiam 
entium omnium genitricem una cum alteritate explicat in se universam multitudinem unitatum enti-
umque intellegibilium usque ad minima intellegibilia. Qua ratione intellegibilia sunt tam particularia 
quam universalia, quatenus illic explicari possunt. Itaque cum sit multitudo non quaedam, sed universa 
primaque nec ab ulla multitudine comprehendatur, sed comprehendat omnes, merito dicitur infinita, 
atque sicut primum unum primus est terminus, ita multitudo prima post infinitatem primum dicitur 
infinitum, infinitum inquam praecipue nobis, quoniam natura, virtus, amplitudo eius nedum a nostro, 
sed nec ab ullo intellectu particulari penitus comprehendi potest. Hinc et in ultimis accidit ut totum 
numeri processum comprehendere nequeamus ab ipsa illius infinitate perpetuo superati. Denique rec-
tius de infinito loquemur, si dixerimus ibi multitudinem infinitam potius quam multitudine infinitum.

11 	Vgl. Ficino: Theologia platonica de immortalitate animorum (1468–1474). Hrsg. von Gabriel 
Marcel. Paris 1964–1970, 3 Bde. (= Ficino: Theologia), hier XVII, 2, Bd. 3, S. 151f.: Essentiam 
quidem potentiamque ad infinitatem, esse vero et actum ad terminum Platonici referunt. Proinde 
in “Sophista” et “Parmenide” et in “Timaeo” quinque rerum numerantur genera, ex quibus praeter 

DOI: 10.13173/9783447108287.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



40 Fosca Mariani Zini

Indessen läuft eine solche Auffassung folgende Gefahr: Wenn das Eine-Viele des 
Intellekts seine unendliche Potenz dem Einen-und-Vielen der Seele übermittelte, 
so wäre diese Übermittlung nichts weiter als eine explizite Veräußerlichung einer 
impliziten Potenz; und als solche könnte sie von der Eigentümlichkeit der Seele 
so wenig Rechenschaft ablegen wie von deren vitaler Funktion für das Sein.

Daher schlägt Ficino seine eigene Interpretation der Triade Sein-Leben- 
Denken vor. Ihre Analyse ist der Gegenstand im zweiten Teil meines Beitrags. 

2. 	 Sein-Leben-Denken
Für Plotin bildet die Sequenz Sein-Leben-Denken,12 welche die Eigenschaften des 
Intellekts ausdrückt, eine Einheit, in der das Leben nicht das höchste Moment 
bezeichnet. Ganz im Gegenteil hängt es vom Denken ab, und zwar in dem Sinne: 
Das wahre Leben ist das Leben gemäß dem Denken. Das wahrste Denken ist das 
lebendige Denken, insofern Gegenstand und Akt des Denkens ein und dasselbe 
sind.13 Die Vielheit ist hier nicht der Bruch der Einheit, sondern eine Form von 
Unbewusstem, die „vom Schlaf beschwerte“ Einheit.14 Allerdings ist die Vielheit 
für Ficino nicht der Ausdruck eines Verlustes, sondern eine Bereicherung; an-
dernfalls wäre der Hervorgang ein sinnloser Verfall und die Rückkehr zum ers-
ten Prinzip ein vergeblicher Weg des Immergleichen.

Als zeugende Kraft kann das Leben nicht allein Ausdruck der intellektuel-
len Potenz sein. In dieser Hinsicht vollzieht Ficino eine wichtige Bedeutungsver-
schiebung. Wie Proklos wandelt er die Reihenfolge zu Sein-Leben-Denken ab, 
denn es geht darum, das, was von höherem Wert ist, von dem zu unterscheiden, 
was als das Allgemeinere vorausgeht. Das Leben ist universeller als der Intellekt, 
weil auch die Pflanzen leben, aber der Intellekt ist höherwertiger. Wenngleich 
hier wie auch bei Proklos das wahre Leben immer noch das Leben des Intellekts 
ist, so ist es universell und kann der Seele angehören.15 Dies ist ein bedeutender 
Aspekt, denn die Seele zeichnet sich in der platonischen Tradition durch Bewe-
gung und Selbstbewegung aus, die ihr unsterbliches Leben unter Beweis stellen. 

primum omnia componuntur, scilicet essentia, idem, alterum et status et motus […] Denique motus 
hoc in loco exitum quemdam ex potentia in actum sive essendo sive quomodolibet intrinsecus extrinse-
cusve agendo significat. Quamobrem divinae infinitati ac divino termino hinc rerum infinitas, inde 
rerum terminus subditur. Deinde ad rerum infinitatem tria potissimum, scilicet essentiam et alterum 
motumque referimus. Ad ipsum vero rerum terminum tria similiter, scilicet esse, idem, statum pariter 
distribuendo reducimus. Quod autem in “Parmenide” quidem unum et multa, in “Timaeo” vero im-
partibile et partibile dicitur, sic accipiendium est, ut unum et impartibile secundum terminum; rursus 
multitudo et partibile secundum infinitatem per sua passim genera propagentur. 

12 	Vgl. Pierre Hadot: Être, vie, pensée chez Plotin et avant Plotin. In: Les sources de Plotin. 
Hrsg. von Eric R. Dodds. Genf 1960, S. 105–157.

13 	Vgl. Cristina D’Ancona: Le rapport modèle-image dans la pensée de Plotin. In: Miroir et savoir. 
La transmission d’un thème platonicien des Alexandrins à la philosophie arabo-musulmane. 
Hrsg. von Daniël De Smet, Meryem Sebti und Godefroid De Callatäy. Löwen 2008, S. 1–47.

14 	Vgl. Plotin: Enneaden (wie Anm. 5), 30 (III,8) und 34 (VI, 6).
15 	Vgl. Proklos: In Platonis Theologiam libri sex. Hrsg. von Henri-Dominique Saffrey und 

Leenhard G. Westerink. 6 Bde. Paris 1968–1997 (= Proklos: Theologia), hier II, 6, Kap. 22–26.

DOI: 10.13173/9783447108287.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



41Intellectus und anima bei Ficino

Weil die vollkommenste Bewegung in der Seele zu finden und die Bewegung das 
Leben ist, findet sich laut Ficino das vollkommenste Leben in der Seele. Und des-
halb findet sich „die vollkommenste Bewegung in der dritten Wesenheit“16 und 
dort, wo es innere und allgemeine Bewegung gibt, gibt es das Leben.17 

Gewiss, das Leben gehört zuerst dem Intellekt an, doch muss man die Unter-
scheidung zwischen dem Allgemeinen und dem Höherwertigen in die Unter-
scheidung zwischen Grund und Bedingung umwandeln. Das Leben des Intellekts 
ist der Grund der zeugenden Potenz, aber die Seele ist kraft ihrer vermittelnden 
Stelle zwischen Intellekt und Sinnlichem die Bedingung der Möglichkeit des Le-
bens als universeller Qualität allen Seins. Tatsächlich definiert die Universalität 
des Lebens der Seele nicht nur deren Aufgabe, die körperliche Natur zu bele-
ben, sondern auch die spezifische Natur der Vielheit und der Einheit der Seele 
als Eines-und-Vieles. Denn die kennzeichnende Eigenschaft der Seele besteht in 
ihrer Rationalität. Die anima rationalis beschränkt sich nicht auf eine diskursive 
Fähigkeit, sondern stellt die der Seele eignende Macht dar, ihre höherwertigen 
Kräfte zu einer komplexen Vielheit zu entfalten und sie zu einer neuen Einheit 
zusammenzufalten, ausgehend von den minderwertigen Potenzen:

Wir haben, wie ich glaube, die Natur dieser dritten Wesenheit ausrei-
chend definiert. Dass sie die Behausung der vernünftigen Seele ist, wird 
nach folgender Definition der vernünftigen Seele leicht ersichtlich sein: 
‚ein denkend verstehendes Leben, das den Körper in der Zeit belebt.‘ Die 
Bedingung dieser Essenz ist identisch, denn sie lebt, versteht und belebt 
den Körper. Dass sie lebt, ist evident, denn wir sagen, dass auf der Erde 
diejenigen Seienden leben, die sich durch eine Art innerer Potenz in alle 
Richtungen bewegen können, nach oben, nach unten, nach vorne, nach 
rechts und nach links. So bewegen sich Pflanzen und Tiere. Und so gibt es 
dort, wo es innere Bewegung gibt, ein Leben; und wenn ich Leben sage, 
meine ich damit, dass es dort die innere Potenz des Sich-Bewegens gibt. 
Eine solche Potenz existiert insbesondere da, wo sich die Quelle und der 
Ursprung jeder Aktivität und die erste Bewegung befinden. Die innere 
und gemeinsame Bewegung existiert hauptsächlich dort, wo sie die erste 
ist. Und eben diese erste Bewegung wird in jene dritte Essenz gestellt. Dort 
ist folglich das Leben, ein Leben, sage ich, das so beschaffen ist, dass die 
an ihm teilhabenden Körper leben und sich bewegen. In der Tat ist das 
Leben in der Natur sehr nah bei den Körpern. Diese dritte Essenz ist also 
ein Leben, das die Körper belebt. Sie ist aber auch Intelligenz, denn wenn 
es irgendwo eine vollkommene Bewegung gibt, dann ist sie wirklich dort 
am vollkommensten, wo sie die erste ist. Mithin gibt es Vollkommenheit in 

16 	Vgl. Ficino: Theologia (wie Anm. 11), III, 2, Bd. 1, S. 142: Igitur motis est in tertia essentia motio-
num omnium perfectissimus. 

17 	Vgl. ebd., S. 142f.

DOI: 10.13173/9783447108287.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



42 Fosca Mariani Zini

den folgenden Bewegungen nur, wenn sie von der ersten abstammen. Also 
findet sich in der dritten Essenz die vollkommenste Bewegung – die sich 
am wenigsten von ihrer Quelle entfernende, inniglich mit ihrem Grund 
verbunden, souverän Eines und das Selbe seiend, sich selbst genügend, die 
vollkommenste Gestalt nachahmend. Wie jeder sieht, ist dies die Kreisbe-
wegung, die unter allen Bewegungen auch die einzig immerwährende ist 
[…]. So ist die immerwährende Kreisbewegung der dritten Essenz eigen, 
weshalb sie sich durch diese Bewegung selbst umkreist. Es stimmt, dass 
sie sich so sehr selbst bewegt, wie sie sich um sich selbst bewegt, damit das 
Ende der Bewegung sich eben da befindet, wo auch der Anfang liegt, denn 
die Ursache der Bewegung erzeugt die Bewegung in gewisser Weise um 
ihrer selbst willen. Die aus sich selbst anfangende Essenz der Seele kehrt 
also beständig zu sich selbst zurück, indem sie seine Potenzen entfaltet, 
von den höchsten über die mittleren bis zu den niedersten, und in umge-
kehrter Richtung wieder einfaltet. Wenn sie sich so verhält, dann nimmt 
sich die Seele selbst wahr und wird dessen gewahr, was sie in sich selbst 
besitzt. Wenn sie wahrnimmt, dann erkennt sie auch. Aber sie erkennt 
durch Intellektion, indem sie ihr von der Materie unabhängiges geistiges 
Wesen anerkennt.18

Darin besteht ihre Vermittlungsleistung, ihr Charakter einer dritten Wesenheit 
und ihre Funktion als copula mundi. Die anima rationalis ist daher die Verbindung 
des Ganzen und des Einen:

18 	Vgl. ebd.: Qualis sit tertiae huius essentiae natura satis, ut arbitror, diximus. Quod autem haec ipsa 
sit propria rationalis animae sedes facillime inde conspicitur, quod huiusmodi est rationalis animae 
definitio: ‚Vita et intelligens discurrendo, et corpus vivificans tempore‘. Haec eadem est essentiae illius 
conditio. Nam vivit, intelligit, corpori praestat vitam. Quod vivat apparet, quoniam ea in terris vivere 
dicimus, quae sua quadam interiori virtute per omnen partem moventur, sursum, deorsum, ante, ret-
ro, ad dextram et sinistram. Ita plantae moventur et animalia. Ubi igitur est motus intimus et commu-
nis, ibi vita. Vita, inquam, ibi est vis ipsa interna movendi. Vis huiusmodi ibi est praecipue ubi totius 
agitationis fons est et origo primusque motus. Maxime enim est motus intimus atque communis, ubi 
est primus. Primus autem motus in tertia illa essentia ponitur. Ibi igitur vita est. Vita, inquam, talis ut 
eius participatione corpora vivant et moveantur. Nam est vita corporibus per naturam quam proxima. 
Illa igitur essentia tertia est vita vivificans corpora. Est etiam intelligens. Quippe si motus alicubi 
perfectus est, perfectissimus certe est ubi primus. Nulla enim perfectio in posteriores motus, nisi a 
primo descendit. Igitur motus est in tertia essentia motionum omnium perfectissimus. Is est autem 
qui a fonte suo discedit quam minimum, qui suo fundamento maxime iungitur, qui unus et aequalis est 
summopere, qui seipso sufficiens est, qui figuram perfectissimam imitatur. Talis autem est circuitus, ut 
cuique constat, qui etiam solus omnium motionum est sempiternus […]. Circuitus igitur sempiternus 
est essentiae tertiae proprius, ita ut per motum in seipsam circulo reflectatur. Merito autem si movetur 
ex se, movetur et in seipsam, ut finis aliquis motionis fiat, ubi aliquod est principium, siquidem ipsa 
motionis causa quodammodo sui ipsius gratia edit motum. Igitur essentia (i. e. animae) illa a seipsa 
incipiens perpetuo in seipsam revolvitur, vires suas a summis per medias ad infimas explicando, ac 
rursus infimas per medias ad summas similiter replicando. Si ita est, seipsam et quae possidet intus 
animadvertit. Si animadvertit, certe cognoscit. Cognoscit autem intelligendo, dum essentiam suam 
spiritalem et a materiae limitibus absolutam agnoscit.

DOI: 10.13173/9783447108287.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



43Intellectus und anima bei Ficino

Unser Geist versteht auch die Dinge selbst, wenn er sich kraft seiner Po-
tenz mit den Arten und Grundsätzen der unkörperlichen Dinge vereint. 
Ebenso, wenn sich die dritte Wesenheit, die geistig ist, mit sich selbst ver-
eint findet, sich in geistiger Weise erkennt und versteht, indem sie sich ih-
rer selbst bewusst wird. Die dritte Wesenheit versteht auch die göttlichen 
Realitäten, an die sie geistig aus unmittelbarer Nähe rührt. Sie versteht 
auch die körperlichen Dinge, die sie naturgemäß erstrebt. Ich sage, dass 
sie erkennt, indem sie in der Zeit auf diskursive Weise denkt, denn kraft 
ihrer Operation ist sie beweglich. Aus diesen Bemerkungen kann folgende 
Definition der dritten Wesenheit abgeleitet werden: ‚Ein Leben, das durch 
seine Natur den Körper belebt‘. Sie erkennt sich selbst wie auch die göttli-
chen und natürlichen Dinge auf diskursive Weise. Wer nicht einsieht, dass 
es sich hier um die Definition der rationalen Seele handelt, verfehlt selbst 
die rationale Seele. Darum ist der Sitz der Seele die dritte Wesenheit: Sie 
befindet sich in der Zwischenregion der Natur und verknüpft alle Dinge 
zu einem einzigen. 19

Somit kann das ‚Dritte‘, die Seele, als das ‚Erste‘ angesehen werden, zumindest, 
wenn man sich über die Bedeutung dieser Worte verständigt. Die Seele ist nicht 
das erste Prinzip, weil sie nicht der Grund des Wirklichen ist; aber als universelle 
Bedingung der Entfaltung alles Seienden ist sie das Erste, eben weil sie das Dritte 
ist, das Vermittelnde.20

Gleichwohl beschränkt sich diese Bewegung des Entfaltens und Zusammen-
faltens nicht darauf, das Eine-Sein zu verdeutlichen, sondern impliziert einen 
Zuwachs an Sinn: Das Eine-und-Viele der Seele macht die Ordnung des Hervor-
gangs vollkommen. Die Vollkommenheit ist nicht die Aktualisierung des Guten 
in Potenz der Kreatur, als göttliche Gabe, sondern ‚das Gut-Werden oder Besser-
Werden des Seienden‘ bei dem Versuch, seine Vielheit zu einer Form neuer Ein-
heit zu falten:

Schlussendlich ist der grundlegende Zweck des göttlichen Willens, dass 
alle Dinge existieren, nicht der, dass sie seien, sondern der, dass sie gut sei-
en und es ihnen gut sei. Und wenn es zuvörderst aus diesem Grund so ist, 
dass sie sind, wie sie sind, dann ist es auch aus dem gleichen Grund, dass 

19 	Vgl. ebd., S. 143: Mens quoque nostra spiritali virtute incorporalibus rerum speciebus rationibusque 
unita res ipsas intelligit. Similiter cum essentia tertia, quae quidem spiritalis est, sibi ipsi coniungi-
tur, spiritali modo seipsam animadvertendo cognoscit atque intelligit. Intelligit etiam divina, quibus 
spiritali modo haeret quam proxime. Intelligit et corporalia, ad quae declinat etiam per naturam. Cog-
noscit, inquam, temporaliter discurrendo, cum per operationem sit mobilis. Ex omnibus his colligitur 
talis quaedam essentiae tertiae definitio scilicet vita quae corpora per naturam vivificat. Cognoscit 
quoque seipsam et divina et naturalia per discursum. Quicumque vero non viderit eamdem esse ani-
mae quoque rationalis definitionem, is anima caret rationali. Quapropter anima rationalis in essentia 
tertia habet sedem, obtinet naturae mediam regionem et omnia connectit in unum.

20 	Vgl. Mariani Zini: La pensée de Ficin (wie Anm. 1), S. 150–159.

DOI: 10.13173/9783447108287.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



44 Fosca Mariani Zini

sie so zahlreich sind, wie sie es sind. Folglich wollte Gott, dass es mehrere 
Intelligenzen in der gleichen Art gebe, nicht nur damit die Art existiere 
und erhalten bleibe, sondern damit sie gut sei und es ihr gut sei. Und eine 
solche Anordnung beruht auf einer in allen Punkten verschiedenartigen 
Verkettung und auf einer glücklichen Aktivität gemäß jederzeit und über-
all verschiedenartigen Arten.21

Dieser Versuch ist nicht chronologisch, obwohl die Seele Zeitlichkeit beinhaltet,22 
sondern wesentlich für jedes Lebewesen, dessen Konstitution mit seiner Voll-
kommenheit gleichgestellt ist:

Da sich nun aber die Seele unter allen Dingen in einer Zwischenposition 
befindet, ist in allen Dingen eine Art Zwischenmodus auszumachen […]. 
Wird die Seele hinsichtlich ihres eigenen Mittelpunktes betrachtet, nämlich 
der Vernunft, so wird die Vernunft selbst, wenn sie sich zum Intellekt und 
zu den Universalien erhebt, unteilbar genannt. Wenn sie sich hingegen der 
Wahrnehmung und den partikularen Dingen zuwendet, wird sie teilbar 
genannt. Im ersten Fall gelangt sie wie gesagt zu Identität und Ruhe; im 
zweiten erfährt sie Alterität und Bewegung. Wenn sie selbst eine sozusagen 
diskursive Bewegung hinsichtlich der ewigen Dinge ausführt, vermischt 
sie teilbare Bewegung mit unteilbarer Ruhe. Wenn sie hingegen an die zeit-
lichen Dinge rührt, so hält sie sich in gewisser Weise an sich selbst fest 
und zügelt die teilbare Bewegung kraft einer gewissen unteilbaren Ruhe 
[…]. Dies bedeutet nichts Anderes, als dass die Seele sowohl aus den Arten 
selbst der Dinge wie auch aus ihren eigenen Potenzen besteht, so dass sie 
zuvörderst vollkommen mit ihrer eigenen Idee übereinstimmt, und her-
nach mit sich selbst, und schließlich auch mit den anderen Dingen.23

21 	Vgl. Ficino: Theologia (wie Anm. 11), XV, 13, Bd. 3, S. 73: Denique finis praecipuus, cuius gratia 
Deus omnia esse vult, haud proprie est, ut sint, immo potius ut bene sint ac bene se habeant. Ac si 
huius gratia sunt praecipue, qualiacumque sunt, certe eiusdem gratia sunt, quotcumque sunt. Quap-
ropter Deus plures in eadem specie mentes non ideo esse voluit, ut species ipsa sit solumque servetur, 
immo ut bene sit optimeque se habeat. Eiusmodi vero habitus in ornatu quodam undique vario et 
actione variis ubique modis beata consistit. 	

22 	Vgl. Ficino: In Parm. (wie Anm. 4), XCVI, Bd. 2, S. 256: Praeterea quemadmodum anima componi-
tur ex oppositis, ut probavimus in ,Timaeo‘, ita suppositio tertia tractans animam ex affirmationibus 
negationibusque miscetur et opportune admodum ab initio statim descendit in tempus. Ubi enim 
proprie loquimur, primum motum tempusque in anima collocamus.

23 	Vgl. Ficino: Theologia (wie Anm. 11), XVII, 2, Bd. 3, S. 153f.: In anima vero, utpote omnium media, 
modus per omnia quasi medius observatur […]. Sive ad ipsum suiipsius medium, scilicet rationem 
denique conferas, etiam haec ipsa ratio, quando ad intellectum et universalia surgit, dicitur imparti-
bilis. Quando vero ad sensus singulaque declinat, partibilis nuncupatur, atque illic identitatem, ut ita 
loquar, statumque consequitur; hic vero vicissim alteritatem subit et motum. Ac dum in aeternis consi-
derandis quodammodo ipsa discurrit, individuo statui divisibilem permiscet motum. Contra vero dum 
in temporalibus attingendis quodammodo in seipsa consistit, motum vicissim divisibilem individua 
quodam statu contemperat […]. Nihil enim aliud sibi vult quam animam tum ex ipsis rerum generibus 

DOI: 10.13173/9783447108287.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



45Intellectus und anima bei Ficino

An diesem Punkt wird Ficinos Originalität manifest, die Erzeugung neuen Seins 
in einem neuplatonischen Horizont zu denken. Um sein Vorhaben richtig wert-
schätzen zu können, muss ich in einem dritten Schritt zwei Aspekte untersuchen: 
das Wesen der Vermittlung, das die Seele leistet, und die Modalitäten der Teilha-
be ihrer Formen an den intellektuellen sowie an den seminalen Formen.

3. 	 Die Vermittlung der Seele
Die Seele besitzt in gewissem Sinne ein Artikulationsvermögen, das universeller 
ist als der Intellekt, denn sie verbindet, was der Intellekt nicht zu verbinden ver-
mag: das Nicht-Eine, das Nicht-Sein, das Nicht-Viele. Sonst könnte sie sich nicht 
in den natürlichen Spezien oder in der Materie entfalten:

Ich sage sofort, dass dieses Eine, mit dem die Seele und das nunmehr be-
lebte Eine verstanden werden, nicht nur aus Sein besteht, sondern auch 
aus Nicht-Sein. In allem, was vergeht, vom ‚vorher‘ zum ‚nachher‘ über-
gehend, ist das Sein mit dem Nicht-Sein vermischt […]. Aber Parmenides’ 
Hauptziel war vielleicht, die nachahmende Natur der Seele, die an und für 
sich wie das Universum im Kleinen ist, uns vor Augen zu führen. Da nun 
die Seele sowohl der Zwischenterm aller Dinge als auch der Grundsatz der 
universalen Bewegung ist, ahmt sie alles in durchdringender und behän-
der Weise nach und führt die Verschiedenheit aller Handlungen auf die 
Verschiedenheit ihrer mannigfaltigen Bewegung zurück. Über der Seele 
findet sich zweifelsfrei die intelligible Welt, unter ihr die sinnliche Welt. 
Beide finden ihre je eigene Bestätigung: Diese besitzt mannigfaltige For-
men, jene macht viele Dinge. Zwischen diesen beiden Bereichen befindet 
sich die Seele als vermittelndes Element der Elemente, oder als vermitteln-
de Qualität der Qualitäten: Sie passt sich den Extremen jedes Bereichs an, 
oder besser: als aktiver Mikrokosmos reproduziert sie alle Figuren beider 
Seiten in sich selbst […]. Gleichwohl musst Du verstehen, dass die Wesen-
heit und die erste Gattung der Seele sich nicht wandeln; was sich wandelt, 
sind Aussehen, Bild und Anordnung; die Seele wird nicht durch etwas an-
deres angestoßen oder bewegt, sondern sie wandelt sich selbst, unaufhör-
lich, von Natur aus und spontan. In der Tat sagen sie [die Theologen], dass 
sich Proteus nicht den Formen nach wandelt, sondern dass er die Formen 
wandelt, so wie auch die künstlerische Darstellung bestimmte Aspekte, 
Figuren oder Personen aufnimmt oder auslässt.24

tum ex viribus suis ita componi, ut ideae suae in primis, deinde sibiipsi, tertio rebus aliis aptissime 
congruat. 

24 	Vgl. Ficino: In Parm. (wie Anm. 4), XCVI, Bd. 2, S. 256–262: Confestim quoque dicitur hoc unum, 
quod intellegitur anima et iam unum animale factum, non solum esse, sed etiam non esse. In quolibet 
enim fluxu per prius atque posterius procedente non esse cum esse miscetur […]. Forte vero potissi-
mum Parmenidis studium fuit imitatoriam animae naturam quasi quendam universi minimum nobis 
ante oculos ponere. Cum enim sit media rerum et motionis universae principium, facile admodum 

DOI: 10.13173/9783447108287.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



46 Fosca Mariani Zini

Diesbezüglich ist das Nicht-Sein ein substanzielles Element der Seele, sein alte-
ritas- oder Differenz-Vermögen, ein Begriff, den Ficino Platons Sophisten entleiht. 
Die Alterität des Nicht-Seins ist die Bedingung jeder Differenzierung innerhalb 
des Einen-und-Vielen der Seele, die folglich etwas nicht ausgehend vom Nichts 
erzeugt, sondern ausgehend vom Nicht-Sein als einer Differenz, die ‚ein Etwas‘ 
ist (Alteritas ipsa est aliquid).25 Die Seele verwischt also nicht die Gegensätze, son-
dern sie ist die Stätte ihrer Verbindung und Mischung:

Da die Seele wenn auch nicht gleichzeitig, sondern stufenweise die gesam-
te Operation ausführt, mit der sie stets agiert, ist es tatsächlich klar, dass 
sie nicht als ganze und zur gleichen Zeit diese unendliche Potenz zum 
Handeln besitzt […]. Sie empfängt also immer die Potenz, immer agieren 
zu können. Darum handelt sie nicht immer in ein und derselben Weise, 
sondern bald in dieser, bald in jener, so dass man gleichsam zusammen-
fassend sagen könnte, dass alles, was in der Zeit agiert, sei es Körper, sei 
es Seele, beständig die Potenz empfängt, nach und nach zu handeln, ohne 
sie je ganz zu besitzen. Darum urteilen die Platoniker, dass die Seele nicht 
nur immer existiert, sondern dass sie auch immer erzeugt wird, dass sie 
nach und nach ihre Kraft schöpft; sie entfaltet intrinsisch differente For-
men und variiert beständig ihr Begehren und ihre Akte. Und insofern sie 
selbst die vitale Ursache ihrer Bewegung ist, verschafft sie sich gewisser-
maßen selbst ein wesentliches sowie unbegrenztes Leben und ist genau 
in dieser Weise zu existieren berufen, aber insofern sie dies in einer unbe-
grenzten Zeit entfaltet und jene Potenz nach und nach von oben empfängt, 
folgert man daraus bestimmt, dass sie immerwährend von einem anderen 
erzeugt wird.26

atque acriter imitatur omnes varietatemque actionum omnium ipsa multiplicis sui motus diversitate 
refert. Super animam quidem mundus extat intellegibilis, infra vero mundus iste sensibilis, et ille 
faciem suam habet et iste suam, ille plures semper habet, iste plures semper agit. Inter hos autem 
anima media, tamquam elementum elementorum medium vel qualitas media qualitatum, extremis se 
utrimque conformat, immo, tamquam strenuus quidam minimus, omnes utriusque facies in se prorsus 
effigiat […]. Sed tu interim intellexeris non ipsam quidem animae essentiam speciemque primam, sed 
vultum et effigiem et habitum permutari, non animam quidem aliunde compulsam vel quomodoli-
bet agitatam, sed ipsam suapte natura sua sponte seipsam iugiter transformantem. Non enim dicunt 
mutatum Protea formis, sed mutantem Protea formas, sicut et artificiosus minimus facies, figuras, 
personas, ipse varias induit, ipse pariter exuit.

25 	Vgl. Marsilio Ficino: Commentarius seu potius distinctiones et summae capitum in Sophis-
tam (ca. 1493–1494). Hrsg., engl. übersetzt, eingeleitet und mit Anmerkungen versehen von 
Michael J. B. Allen: Icastes. M. Ficino’s Interpretation of Plato’s Sophist. Berkeley (California) 
1989 (= Ficino: In Soph.), hier Kap. 37.

26 	Vgl. Ficino: Theologia (wie Anm. 11), XVII, 2, Bd. 3, S. 152: Cum enim non totam operationem 
suam anima, per quam semper operatur, simul explicet, sed paulatim, constat eam hanc infinitam sem-
per operandi virtutem haud totam simul et unicam […]. Igitur semper accipit virtutem semper agendi. 
Propterea non similiter semper, sed alias aliter agit, ut summatim dici possit, quicquid temporaliter 
agit, sive corpus, sive anima, accipere quidem continue paulatim operandi virtutem, numquam vero 
simul totam penitus possidere. Quamobrem anima non solum semper esse, sed etiam gigni semper 

DOI: 10.13173/9783447108287.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



47Intellectus und anima bei Ficino

Da die Seele eine zwischen Sein und Nicht-Sein vermittelnde Entität ist, ist jedes 
lebendige Seiende mit sich selbst identisch und verschieden, eines und vieles, 
ohne dass dies eine Zerstreuung des Seins bedeutete, weil es sich um den Aus-
druck einer nie gewesenen differenzierten Einheit handelt. Man muss es aner-
kennen: Die platonischen Denkmodalitäten können das neue Sein nur in einer 
Dialektik des Selben und des Anderen erfassen. Gleichwohl beschränkt sich Fi-
cino nicht darauf, die Erzeugung differenzierter Einheiten wie Variationen zu 
einem Thema oder als Entfaltung präexistenter Strukturen zu denken, sondern 
er ist der Überzeugung, dass diese differenzierten Einheiten einen Zuwachs an 
Sinn mit sich bringen, einen Zuwachs, der an den Ausdruck einer neuen Einheit 
im Vielen gebunden ist. Augenfälligerweise besitzen die Seele und das Seiende 
dieselben Merkmale: differenzierte Einheit und Mischung. Das ist die Bedeutung 
des Mythos von Phaidros:

Überflüssig zu erwähnen, dass sie die Seele einen Wagen nennen, weil 
diese kreisförmige Bewegungen ausführt, oder weil sie in ihr eine Linie 
ziehen, die in gewisser Weise eine Gerade ist, insofern sie die Körper 
bewegt und betrachtet, zudem einen unteren Kreis, eine Art Umlaufbahn, 
wenn sie zu sich selbst zurückkehrt, und auch einen oberen Kreis, 
analog zur Sphäre der Fixsterne, insofern sie sich den höheren Realitäten 
zuwendet; hinzukommen zwei Flügel, und zwar der Drang des Verstandes 
zum Wahren an sich sowie der Drang des Willens zum Guten an sich; 
ein Wagenlenker: der Verstand; der Kopf des Wagenlenkers: die göttliche 
Einheit; höhere Pferde als das Gleiche und die Ruhe; niedere Pferde als das 
Andere und die Bewegung.27

Der Zuwachs an Sinn zeigt sich in erster Linie in der positiven Auffassung von 
der Vielfalt des Hervorgangs. Folglich ist unum ens voller Vielfalt, in seipso & in alio: 

Gewiss geht die erste totale Form dieses ersten Seins der Mannigfaltig-
keit ihrer Teile oder Potenzen voraus, so wie die Wurzel den Zweigen 
und Knospen vorausgeht, oder das Licht den Strahlen und ihrem Glanz.  

a Platonicis iudicatur, scilicet quatenus vim suam haurit paulatim et formas intrinsecus alias aliter 
explicat atque affectus actionesque continue variat. Igitur quatenus vitalis ipsa sui motus causa est, 
quodammodo sibimet essentialem interminatamque suppeditat vitam, atque ita esse censetur, quate-
nus vero infinito id explicat tempore vimque eiusmodi paulatim a superioribus accipit, nimirum gigni 
perpetuo ab alio iudicatur. 

27 	Vgl. Ficino: Theologia (wie Anm. 11), XVII, 2, Bd. 3, S. 157: Mitto rursus, quod animan ideo cur-
rum vocant, quia motus efficit circulares, quodve in ea lineam ponunt quodammodo rectam, quantum 
corpora movet et respicit, deinde circulum quemdam inferiorem, quasi planetarum orbem, quando 
redit in semetipsam, circulum quoque superiorem, quasi stellarum orbem fixarum, quatenus ad su-
periora convertitur. Alas duas, scilicet instinctum intellectus ad ipsum verum atque voluntatis ad 
ipsum bonum, aurigam mentem, caput aurigae divinam unitatem mente superiorem, equos superiores, 
scilicet idem et statum, equos inferiores, scilicet alterum atque motum. 

DOI: 10.13173/9783447108287.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



48 Fosca Mariani Zini

Indessen leitet sie sich nicht von diesen Dingen ab, sondern vom einfa-
chen und eminenten Einen, und zwar kraft der Potenz, die ihr zugewiesen 
ist, noch bevor sie ihre Teile empfängt. Die Gesamtheit ihrer Teile enthält 
diese Potenz nicht, also kann sie nicht aus ihr hervorgehen. Doch können 
wir behaupten, dass sich diese totale Form und diese eminente Potenz nir-
gendwo befinden, so dass sie nicht durch etwas begrenzt oder in etwas 
enthalten wären? Bestimmt, diese Form ist weder all ihren Teilen inhärent 
noch etwas, das an sich existiert. Tatsächlich aber geht dieses Ganze, da es 
reich an Mannigfaltigkeit ist, aus einem sehr einfachen Grundsatz hervor, 
insbesondere da jede Idee im Innern des Ganzen etwas Endliches und et-
was von den anderen Dingen Verschiedenes ist. So wird das Unendliche 
sozusagen unendlich endlich sein. Da es das Ganze und vielförmig ist, 
fußt es notwendig auf einem anderen Ding, das heißt auf dem Grundsatz, 
der es hervorbringt und zugleich enthält.28

Während Plotin die Komplexität, welche die Vielfalt mit sich bringt, verachtet, 
macht Ficino aus ihr eine der Hauptkategorien des Hervorgangs des Seins, indem 
er einen ursprünglich rhetorischen und poetischen Begriff, der in den hochgebil-
deten Kreisen des italienischen Hofes viel diskutiert wurde, in den Bereich der 
Philosophie überträgt. Die Schönheit, welche die universelle Qualität des Seins 
des Hervorgangs definiert, drückt konsequent die explicatio aus, die eher als eine 
Form des Ausdrucks und weniger als eine Form der Entäußerung konzipiert ist:

Die rationale Seele kehrte rascher und besser wieder, wenn sie nicht nur 
mit dem Studium der göttlichen Weisheit die göttliche Güte ehrte, sondern 
von Anbeginn an auch die bewundernswerte göttliche Schönheit und sie 
inbrünstig liebte.29

28 	Vgl. Ficino: In Parm. (wie Anm. 4), LXXXV/LXXXVI, I, Bd. 2, S. 200–203: Certe forma prima 
entis illius primi totalis partium quarumlibet viriumque suarum varietatem antecedit, ut radix ramos 
atque surculos, ut lux radios et splendorem. Pendet autem nos ex istis quidem, sed ex ipso dumtaxat 
simpliciter uno excellenti, videlicet illinc prae partibus suis virtute donata. Quam sane virtutem nec 
partes quidem cunctae comprehendunt, inde videlicet praecedentes. Quid ergo dicemus? Numquid 
totalem hanc formam excellentemque virtutem in nullo penitus esse, ut non comprehendatur vel fini-
atur ab ullo? Certe non ita partibus suis cunctis inest neque rursus id ipsum quod ex se existit. Cum 
enim totum hoc varietate sit plenum, a simplicissimo cogitur proficisci, praesertim quia quaelibet in 
hoc idea finitum quiddam est a caeterisque distinctum. Unde cogitur universum quasi innumerabiliter 
fore finitum. Qua igitur ratione hoc est totum atque multiforme, necessario consistit in alio, id est in 
principio procreante simul atque continente.

29 	Vgl. Marsilio Ficino: Argumentum seu commentarius in Phaedrum et summae capitum in 
eundem (ca. 1490). Hrsg., engl. übersetzt, eingeleitet und mit Anmerkungen versehen von Mi-
chael J. B. Allen. Berkeley (California) 1981 (= Ficino: In Phaedrum), hier sum., Kap. 12, S. 140f.: 
Profecto divinum quiddam est amor ille, qui est desiderium divine pulchritudinis contemplande vel etiam 
imitande; sive hoc desiderium sit in mente divina, sive in anima celesti, sive particulari quadam atque 
nostra. 

DOI: 10.13173/9783447108287.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



49Intellectus und anima bei Ficino

Manifest ist dies, wie mir scheint, in Ficinos Auffassung von der Teilhabe sowohl 
der Formen der Seele an den Formen des Intellekts als auch der sinnlichen For-
men an den Formen der Seele. In beiden Fällen vermeidet es Ficino, die Teilhabe 
als das Aufteilen einer gemeinsamen Natur aufzufassen, womit die Ähnlichkeit 
zwischen zwei wesensverschiedenen Elementen zu begründen wäre.

Zunächst begnügen sich die Formen der Seele nicht damit, die Formen des In-
tellekts zu explizieren, sondern sie vervollkommnen sie. Zum einen geben sie ih-
nen eine sinnliche Vorstellung, ohne welche die Ideen des Intellekts nicht erkenn-
bar wären, und zum anderen verleihen sie ihnen einen komplexen Ausdruck, der 
ihre unendliche Zeugungspotenz wiedergibt:

Die Seele bewirkt im Körper noch etwas viel Bewundernswerteres: Wenn 
der von Ideen erfüllte göttliche Strahl erst einmal in die Seele hinabgefah-
ren ist, bemittelt er sich der vitalen Potenz der Seele sowie ihrer Natur in 
der Materie des Universums, in der er einige entfernte und verschwom-
mene Vorstellungen der Ideen bildet, so wie das Licht auf dem Spiegel die 
Bilder der Farben aufträgt, oder besser noch: die Schatten der Körper auf 
den Boden zeichnet. Diese Art Bilder oder Schatten ist von der Göttlichkeit 
weit entfernt. In der Tat werden diese reinen Bilder unrein, da sie von den 
Gegensätzen getrübt werden. Aus den vereinigten werden zerstreute, aus 
den stabilen werden vollkommen unstabile Bilder.30 

So wird die mögliche Komplexität der Form sich selbst als eine Art Reichtum 
offenbar:

In der Tat macht der Empfang der unsichtbaren Eigenschaften das Sub-
jekt, das sie in Empfang nimmt, vollkommener und korrumpiert es kei-
neswegs. Dies zeigt sich deutlich an den Bildern unsichtbarer Objekte, wie 
sie vom Wasser, von Spiegeln, von der Seele und vermittels der Sinne oder 
der Vernunft empfangen werden. Aber eigentlich wirkt das Eine nur auf 
das Andere, um ihm seine Form zu offenbaren, da alle Seienden wirken, 
um ihre Natur mitzuteilen.31

30 	Vgl. Ficino: Theologia (wie Anm. 11), XV, 3, Bd. 3, S. 117: Facit in hoc iterum aliud mirabilius, quo-
niam divinus ille radius idearum plenissimus, postquam ad animam usque descendit, transit per vitalem 
animae vim perque naturam in mundi materiam, in qua fingit extremas quasdam atque umbratiles si-
militudines idearum, quemadmodum lumen fingit imagines colorum in speculo, immo quemadmodum 
per lumen umbrae corporum designantur in terra. Tales autem similitudines sive umbrae discedunt ab 
ipsa divinitate quamplurimum, nam ex puris impurae fiunt, dum a contrariis inquinantur, ex unitis 
dissipatae, ex communibus singulae, ex stabilibus prorsus instabiles. Vgl. Sergius Kodera: Matter as a 
Mirror. Marsilio Ficino and Renaissance Neoplatonism. In Ders.: Disreputable Bodies. Magic, 
Medicine and Gender in Renaissance Natural Philosophy. Toronto 2010, S. 47–111.

31 	Vgl. Ficino: Theologia (wie Anm. 11), V, 6, Bd. 1, S. 184: Susceptio namque invisibilium qualitatum 
perficit illud quod suscipit, non corrumpit. Quod patet per eas indivisibiles rerum imagines, quae ab 
aqua, speculis, anima, tum per sensum, tum per rationem suscipiuntur. Proprie vero non alia ratione 

DOI: 10.13173/9783447108287.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



50 Fosca Mariani Zini

Das Wirkliche kann seinerseits als ein Spiegel betrachtet werden, der das Ant-
litz Gottes spiegelt. Der Spiegel bedeutet hier einen Zuwachs an Sinn, was der 
spezifischen Modalität der Spiegelung zu verdanken ist, die das Antlitz Gottes 
zurückspiegelt. Anders gesagt: Die Seele führt durch ihre vitale Potenz und ihre 
ratio dem Einen-Sein einen Zuwachs an Sinn zu, weil sie der vereinten Vielheit 
des Intellekts einen komplexen Ausdruck verleiht, die Entfaltung einer positiven 
Vielfalt.

Des Weiteren scheint Ficino das Verhältnis zwischen der Einheit der Form 
der Seele und ihren individuellen, sinnlichen Ausdrücken nach dem Vorbild der 
sogenannten Proportionsanalogie zu verstehen, derzufolge ein Prädikat gemäß 
eines Verhältnisses der Abhängigkeit zwei Termini zugeschrieben werden kann. 
Nach diesem Vorbild unterhalten die unitären Formen der Seele eine Beziehung 
der Gemeinschaft und Abstimmung zu den materiellen Arten, und keine der 
Identität. Thomas von Aquin denkt, dass eine solche Beziehung angemessen die 
Abhängigkeit der Kreatur vom Schöpfer ausdrückt, und zwar durch eine effizi-
ente, eminente und inkommensurable Kausalität, mit der die Schwierigkeiten der 
an die Ähnlichkeit mit der Exemplarursache gebundenen platonischen Teilhabe 
zu umgehen sind.32 Diese Herangehensweise hebt sowohl die Aktualität des Sei-
enden als auch die Äquivalenz zwischen dem Guten und der Aktualität sowie 
die Abhängigkeit der Kreatur vom ersten Prinzip hervor.

Ficino greift zwar zum Teil auf dieses Vorbild zurück, fordert aber, was Tho-
mas an der Modalität der Teilhabe durch die Form bedauert, nämlich dass in ihr 
die Ursache-Wirkung-Beziehung Einlass findet in die Definition des – verursach-
ten – Seienden. Da aber das Verhältnis zwischen Vorbild und Bild nicht symme
trisch ist, impliziert es nicht die gemeinsame Natur der Ähnlichkeit:

Sokrates muss antworten, dass es zwei Modalitäten der Ähnlichkeit gibt. 
Denn dieses ähnelt jenem entweder weil beide vom Selben abstammen 
oder weil jenes von diesem verursacht wird. Im ersten Fall gibt es Kon-
vertibilität, im zweiten nicht. Denn in diesem letzteren Fall ist ein Ding 
das Vorbild, das andere aber das ähnelnde Abbild. Wie das ähnelnde Ab-
bild nicht die Macht besitzt, dem Vorbild Potenz und Namen zu geben, so 
besitzt das Vorbild im Bezug zum Abbild auch nicht die Eigenschaft des 
Bildes. Diese minderwertigeren Realitäten sind den Ideen gewiss ähnlich, 
da sie von ihnen abhängen. Aber die Ideen sind ihnen nicht ähnlich, weil 
sie keine Qualität mit ihnen teilen. Sie sind lediglich deren Vorbilder und 
Prinzipien. Die Modalität der Teilhabe der Ideen operiert nicht mit Ähn-
lichkeit, durch die sich die Realitäten kraft einer gemeinsamen Qualität an 

haec res agit in illam, nisi ut haec illi suam formam exhibeat, siquidem omnia propter suae naturae 
propagationem ducuntur ad operandum. 

32 	Vgl. Jean-Francois Courtine: Inventio analogiae. Métaphysique et ontothéologie. Paris 2005.

DOI: 10.13173/9783447108287.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



51Intellectus und anima bei Ficino

die Ideen anpassen, sondern erzeugt diese Realitäten, von denen die Ideen 
eben darum repräsentiert werden.33

Insofern die Form die Forderung nach dem Ähnlich-Werden übermittelt, nicht 
aber die Ähnlichkeit, ist der Zweck des Seienden nicht die Aktualität, sondern 
die Vollendung als ein Zuwachs an Sinn. So bleibt die Form als Exemplarursache 
[und nicht nur als Wirkursache] eine Hauptforderung:

Wenn wir jedoch ein gegebenes Ding einerseits als ein Erzeugnis und als 
ein bestimmtes Bild betrachten und die Idee andererseits als Schöpfer und 
Vorbild, dann bezieht sich unter dieser Bedingung das Eine auf das Ande-
re […]. Folglich dürfen wir die akzidentellen Relationen nicht in den Ideen 
selbst ansiedeln (wie etwa wenn ich sage, du gehst um mich herum, bald 
rechts, bald links), sondern in den natürlichen Relationen (etwa wenn ich 
meine rechte Hand, die bei der Arbeit und in der Bewegung aktiver ist, 
mit meiner linken Hand vergleiche, die weniger aktiv ist. In gleicher Wei-
se vergleichen wir das Erzeugende mit dem Erzeugten, jenes produziert 
kraft seiner natürlichen Potenz; dieses wird kraft des natürlichen Prozes-
ses produziert. Und so wie wir die Intelligenz auf das Intelligible und eine 
partikulare Intelligenz auf das ihr durch Anordnung und Verhältnisgröße 
Intelligible beziehen). Folglich scheinen auch die Ideen in gewisser Weise 
zwischen sich eine ähnliche Beziehung herzustellen. Während aber die in 
unserer Welt zueinander in Beziehung gesetzten Substanzen unterschied-
lich sind, so handelt es sich hier um dieselbe Substanz. Hier ist das Wesen 
der idealen Eltern und der Kinder ein und dasselbe, wie auch die Substanz 
des Intelligierenden und des Intelligierten. Wenngleich alle Ideen stark 
miteinander verbunden sind, so sind doch jene, die durch eine gegensei-
tige Beziehung verbunden sind, enger miteinander verknüpft. So erzeugt 
die Idee der Wärme notwendig die Wärme, unabhängig von der Idee der 
Kälte, und bringt es nicht notwendig mit der Idee der Feuchtigkeit her-
vor. Jedes Mal hingegen, wenn die Idee der Rechte mit der rechten Hand  

33 	Vgl. Ficino: In Parm. (wie Anm 4), XXVII, Bd. 1, S. 104–107: Oportuit igitur Socratem respondere 
similitudinis modum esse duplicem. Nam hoc est illi simile aut quoniam ambo sunt ab eodem, aut 
quia hoc fit ab illo. Ibi quidem fit conversio, hic autem minime. Nam hic alterum quidem est exemplar, 
alterum vero similitudo. Sicut ergo quod est exemplari simile non habet exemplarem ad illum virtutem 
aut appellationem, ita quod est exemplar non habet ad similitudinem hanc suam similitudinis rursus 
conditionem. Hac itaque ratione inferiora haec ideis quidem similia sunt, quoniam inde dependent. 
Ideae vero ad haec quoniam in nulla qualitate conveniunt, non similia sunt, sed exemplaria tantum 
atque principia. Modus ergo participationis idearum non fit per eam similitudinem, qua haec cum 
illis in communi quadam qualitate conveniant, sed quoniam haec formantur ab illis atque illas ideo 
repraesentant. 

DOI: 10.13173/9783447108287.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Fosca Mariani Zini52

ausgeführt wird, so agiert sie zugleich mit der Idee der Linke, sobald die 
linke Hand ausführend wird.34 

Ohne die Form als Exemplarursache wären die nie gewesene Vielfalt des Hervor-
gangs und die Vollkommenheit der Fülle der Einheit in der Rückkehr zum ersten 
Prinzip nicht möglich, oder sie wären auf die Notwendigkeit der Bewahrung der 
Schöpfung beschränkt.

Daraus folgen zwei Konsequenzen. Einerseits bringt die Rückkehr zu dem ers-
ten Prinzip etwas Neues, andererseits ist die Rückreise kürzer und nicht einsam, 
da alles Seiende, und zwar nicht nur die Seele des Weisen, auf seine bildenden 
Prinzipien zurückkommt und seine eigene spezifische Einheit vollenden kann. 
Aus diesem Grunde beschreibt Ficino die Rückkehr oftmals als einen Regenerie-
rungsvorgang (regeneratio, restitutio mundi),35 und nicht nur als Wiederherstellung. 
Es handelt sich nämlich darum, an so etwas wie an eine zweite Geburt zu denken 
oder an die Wiedererlangung der Gesundheit, weswegen auch die Magie als na-
türliche Therapie angesehen wird:

Die Dichter singen, Bacchus, das höchste Oberhaupt der Priester, sei zwei-
mal geboren worden, womit sie vielleicht ausdrücken wollen, dass ein an-
gehender Priester im Augenblick seiner Initiation wiedergeboren werden 
muss oder dass der Geist eines Priesters, der es schließlich zur Vollendung 
gebracht hat, so trunken von Gott ist, dass er bereits wiedergeboren zu sein 
scheint. Vielleicht meinen sie das aber auch einfacher und wollen sagen, 
dass der Wein, der Sprössling des Bacchus, zuerst im Weinstock, sozusa-
gen in Semele, unter Phoebus zu reifen Trauben heranreift und sodann, 
nach dem Blitzstrahl der Ernte, in seinem eigenen Gefäß, gleichsam im 
Schenkel Jupiters, nochmals als Wein erzeugt wird […]. Ich, der geringste 
aller Priester, habe zwei Väter gehabt: den Arzt Ficino und Cosimo de’ 

34 	Vgl. Ficino: In Parm. (wie Anm. 4), XXX, Bd. 1, S. 114–117: Verum si rem hanc contemplemur ut 
factam et imaginem quandam, ideam vero ut efficientem atque exemplar, hac utique conditione mutuo 
referuntur […]. Proinde relationes in ipsis ideis non adventicias quidem collocare debemus (sic ut ego 
te circumeuntem mihi, modo dextrum dico, modo vero sinistrum), immo relationes aliquas naturales 
(sicut meam dextram ad sinistram meam comparo tamquam efficaciorem ad minus efficacem labore vel 
motu; item quemadmodum generantem ad genitum comparamus, naturali virtute facientem, naturali 
processu nascentem; praeterea sicut intellegentiam ad intellegibile et propriam quandam ad intellegibi-
le proprium naturali quadam habitudine et proportione referimus). Similem quodammodo relationem 
ideae ad se invicem habere videntur, hoc tamen excepto quod non quemadmodum apud nos diversae 
eorum quae referuntur substantiae sunt, sed eadem. Una enim illic est genitoris idealis prolisque ipsius 
essentia, eadem intellegentis intellegibilisque substantia. Etsi omnes valde coniunctae sunt, maxime 
tamen quae sunt mutua relatione consortes. Idea quidem caloris necessario seorsum ad idea frigoris 
calores efficit, neque interim necessario generat eos cum humoris idea. Idea vero dextri quotiens facit 
dextra, agit simul cum idea sinistri interim faciente sinistra. Vgl. Carlos Steel: Ficino and Proclus. 
Arguments for the Platonic Doctrine of the Ideas. In: The Rebirth of Platonic Theology. For M. 
J. B. Allen. Hrsg. von James Hankins and Fabrizio Meroi. Florenz 2013, S. 47–62.

35 	Vgl. Ficino: Theologia (wie Anm. 11), IV, 2, Bd. 1, S. 169.

DOI: 10.13173/9783447108287.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



53Intellectus und anima bei Ficino

Medici. Von jenem wurde ich geboren, von diesem wiedergeboren. Jener 
empfahl mich Galen, dem Arzt und zugleich Platoniker, dieser aber weihte 
mich dem göttlichen Platon. Und beide, dieser wie jener, gaben Marsilio in 
die Hände eines Arztes – in die Galens als des Arztes der Körper, in die 
Platons aber als des Arztes der Seelen. Lange Zeit praktizierte ich deshalb 
unter Platon die Medizin, die die Seele heilt, und nach der Übersetzung al-
ler seiner Schriften verfasste ich achtzehn Bücher über die Unsterblichkeit 
der Seelen und die ewige Glückseligkeit und habe auf diese Weise mit all 
meinen Kräften meinem Vater Medici die schuldigen Dienste erwiesen. 
Weil ich aber meinte, anschließend auch meinem Vater, dem Arzt, Genüge 
tun zu sollen, verfasste ich das Buch ‚Gesundheitsvorsorge für Gelehrte‘. 
Daraufhin wünschten gelehrte Personen nicht nur eine Zeitlang gesund 
zu leben, sondern darüber hinaus auch bei guter Gesundheit lange zu le-
ben. Diesen widmete ich daraufhin das Buch ‚Vom langen Leben‘. Zu irdi-
schen Arzneien und Heilmitteln allein hatten sie aber, wo so viel auf dem 
Spiel steht, kein Vertrauen. Daher fügte ich ein Buch ‚Vom gesunden wie 
langen Leben mithilfe kosmischer Kräfte‘ hinzu, damit von diesem leben-
digen Körper unserer Welt selbst ein kräftigeres Leben in unseren eigenen 
Körper, der gewissermaßen eine Art Glied dieser Welt ist, wie aus einem 
Weinstock einströme.36

Als Schlussfolgerung möchte ich folgendes bemerken: Wenn die Erzeugung neu-
en Seins in der platonischen Dialektik des Selben und des Anderen den Wert 

36 	Vgl. Marsilio Ficino: De vita libri tres / Drei Bücher über das Leben. Hrsg., übersetzt, eingelei-
tet und mit Anmerkungen versehen von Michaela Boenke. München 2012, S. 40–43: Bacchum 
poetae, summum antistitem sacerdotum, bis natum canunt, forte significantes vel futurum sacerdotem 
statim initiatum oportere renasci, vel perfecti tandem sacerdotis mentem Deo penitus ebriam iam vi-
deri renatam, aut forsan humiliore sensu vinum, Bacchi germen, generari semel in vite quasi Semele 
maturis sub Phoebo racemis, regenerari rursum post ipsum vindemiae fulmen in suo vase vinum velut 
in Iovis femore merum […]. Ego sacerdos minimus patres habui duos: Ficinum medicum, Cosmum 
Medicem. Ex illo natus sum, ex isto renatus. Ille quidem me Galieno tum medico tum Platonico com-
mendavit; hic autem divino consecravit me Platoni. Et hic similiter atque ille Marsilium medico desti-
navit: Galienus quidem corporum, Plato vero medicus animorum. Iamdiu igitur sub Platone salutarem 
animorum exercui medicinam, quando post librorum omnium eius interpretationem, mox decem atque 
octo de animorum immortalitate libros et aeterna felicitate composui, ita pro viribus patri meo Medi-
ci satisfaciens. Medico vero patri satis deinceps faciendum putans, librum de litteratorum valetudine 
curanda composui. Desiderabant praeterea post haec homines litterati non tantum bene quandoque 
valere, sed etiam bene valentes diu vivere. His ergo deinde librum de vita longa dedi. Diffidebant autem 
medicinis atque remediis in re tanta terrenis. Adiunxi librum de vita tum valida tum longa coelitus 
comparanda, ut ex ipso mundi corpore vivo vita quaedam vegetior in corpus nostrum, quasi quod-
dam mundi membrum, velut ex vite propagaretur. Vgl. Brian Copenhaver: Renaissance Magic and 
Neoplatonic Philosophy: Enneade 4, 3–4 in Ficino’s De vita coelitus comparanda. In: Marsilio 
Ficino e il ritorno di Platone. Hrsg. von Gian Carlo Garfagnini. Florenz 1986, Bd. 2, S. 151–169; 
Paola Zambelli: L’ambigua natura della magia. Filosofi, streghe, riti nel Rinascimento. Mila-
no 1991; Vittoria Perrone Compagni: Maritare il mondo. Magia naturale ed ermetismo. In: Il 
Rinascimento italiano e l’Europa. Hrsg. von Antonio Clericuzio und Germana Ernst. Treviso 
2008, S. 95–110. Vgl. außerdem den Beitrag von Stéphane Toussaint in diesem Band.

DOI: 10.13173/9783447108287.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



der individuellen Existenz nicht einbeziehen zu können scheint, so beinhaltet die 
creatio ex nihilo ihrerseits zwei gewichtige Probleme. Zum einen hängt das Gute 
der individuellen Existenz von der Aktualität desjenigen ab, das bereits poten-
ziell eine Form des Seins ist. In diesem Rahmen geht es also auch darum, eine 
Entwicklung, wie im Neuplatonismus, nur anders, ausgehend von einer präexis-
tenten Struktur zu denken. Das Gut-Werden ist also lediglich die Aktualisierung 
eines bestimmten Programms, keine Vervollkommnung und kein Ausdruck ei-
ner nie gewesenen Komplexität. Zum anderen gefährdet in der creatio ex nihilo 
die Kausalitätsbeziehung der Kreatur zum ersten Prinzip ständig die Willkür 
der individuellen Existenz. Somit muss die Schöpfung als kontinuierlich oder 
als jederzeit bewahrt gedacht werden. Ficino aber kritisiert stets die Bewahrung 
des Seins und setzt ihr dessen Vervollkommnung entgegen, deren nie gewesene 
Möglichkeiten nicht das ständige Eingreifen Gottes erfordern.

Fosca Mariani Zini54

DOI: 10.13173/9783447108287.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Allmacht, Ohnmacht und Magie.
Saturn als Kippbild bei Marsilio Ficino

Susanne Beiweis

Saturn kann kaum für eine allgemeine Qualität und das gemeinsame Los des Men-
schengeschlechtes stehen; er steht vielmehr für eine individuelle Gruppe neben an-
deren, göttlich oder brutal, selig oder von schlimmsten Elend gebeugt.1 

Diese Zeilen stammen aus der Schrift De vita libri tres (Drei Bücher über das Leben). 
Ihr Autor, der florentinische Renaissance-Platoniker Marsilio Ficino (1433–1499), 
beschreibt darin die Wirkmacht des Planeten Saturn auf den Melancholiker, die 
zwischen Göttlichkeit und Bestialität oszilliert. Das ‚Berufsgestirn‘ aller Gelehr-
ten fördert die geistigen Studien und ermöglicht das Durchdringen verborgener 
Weisheiten und Mysterien. Darüber hinaus verwandelt sich der von Natur aus 
hochbegabte Melancholiker – vornehmlich Philosoph und Literat – unter satur-
nischem Einfluss in ein „Instrument des Göttlichen“, um entrückt von den Las-
ten des diesseitigen Körpers die geistige Welt, d.h. das Göttliche zu erschauen.2 
Diese göttlich Inspirierten oder „Söhne der Götter“, wie es bei Ficino auch heißt, 
betrachten aber nicht nur den ewigen und unvergänglichen Ideenkosmos, viel-
mehr können sie selbst kosmische Kräfte konzentrieren und wunderbare Effekte 
erzeugen, ähnlich dem göttlichen „Handwerker“ (artifex).3 Dies ist die göttliche 

1		 Marsilio Ficino: De vita libri tres / Drei Bücher über das Leben. Hrsg., übersetzt, eingeleitet 
und mit Anmerkungen versehen von Michaela Boenke. München 2012, Lib.III.2, S. 222f.: 
Saturnus non facile communem significat humani generis qualitatem atque sortem, sed hominem ab 
aliis segregatum, divinum aut brutum, beatum aut extrema miseria pressum. 

2 	 Ebd., Lib.I.6, S. 64f.: Hinc philosophi singulares evadunt, praesertim cum animus sic ab externis 
motibus atque corpore proprio sevocatus, et quam proximus divinis et divinorum instrumentum ef-
ficiatur. Vgl. dazu auch: Lib.I.4, S. 54f., Lib.III.22, S. 362f. 

3 	 Ebd., Lib.I.6, S. 64f.; Marsilio Ficino: Platonic Theology. Vol. 4. Edited by James Hankins with 
William Bowen and translated by Michael J. B. Allen with John Warden. Cambridge (Massa-
chusetts), London 2004, Lib.XIII.2,2, S. 122f. In einer Passage des oft diskutierten dreizehnten 
Buchs der Theologia Platonica schreibt Ficino, dass den göttlich Inspirierten die Fähigkeit zu-
kommen soll, das Wesen der Dinge intrinsisch zu verändern: Ebd., Lib.XIII.4,1, S. 182f.: Non 
solum vero in formanda et figuranda per rationem artis materia, sicut diximus, mens humana ius sibi 
divinum vendicat, verum etiam in speciebus rerum per imperium transmutandis. Quod quidem opus 
miraculum appellatur, non quia praeter naturam sit nostrae animae, quando dei fit instrumentum, 
sed quia, cum magnum quiddam sit et fiat raro, parit admirationem. Vgl. dazu z.B. Sergius Kodera: 
Ingenium. Marsilio Ficino über die menschliche Kreativität. In: Platon, Plotin und Marsi-
lio Ficino. Studien zu den Vorläufern und zur Rezeption des Florentiner Neuplatonismus. 
Hrsg. von Maria-Christine Leitgeb, Stéphane Toussaint und Herbert Bannert. Wien 2009, S. 
155–172. 

DOI: 10.13173/9783447108287.055 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



56 Susanne Beiweis

Seite von Saturn. Neben dieser nennt Ficino noch eine zweite Wirkmacht: Sie 
ist bestialisch. Dies ist die andere Seite von Saturn, des „alten Dämons“.4 Wie 
die Charybdis, eine monströse und alles verschlingende mythologische Figur der 
griechischen Antike, der sich Odysseus in seinen Irrfahrten ausgesetzt sah, kann 
Saturn im Zusammenspiel mit der schwarzen Galle auf den die Seele mit dem 
Körper verbindenden spiritus einwirken.5 Unter diesem Einfluss verdunkeln sich 
die Wahrnehmung, das Erkennen sowie die Urteilskraft der Seele, was in Fol-
ge zu Apathie, Traurigkeit und Wahn führt, wodurch sich der vernunftbegabte 
Mensch letztlich in ein irrationales Tier verkehrt.6

Bekannt ist, dass Ficino gerade in seiner Schrift De vita libri tres (die mit über 26 
Auflagen bis in das Jahr 1647 als Bestseller bezeichnet werden kann)7 die beiden 
entgegengesetzten Polaritäten der mit Saturn verbundenen Melancholie – Genie 
und Wahn – ineinander verschränkt, wodurch er den Melancholie-Begriff posi-
tiv erweitert. Dafür integriert Ficino nicht nur die humoralpathologische Lehre 
von der schwarzen Galle und dem melancholischen Temperament (wie er sie in 
diversen medizinischen und naturphilosophischen Wissensbeständen vorgefun-
den hatte). Er greift auch auf den pseudo-aristotelischen Traktat Problemata XXX, 
1 zurück,8 um ihn mit der platonischen Konzeption der göttlichen Raserei und 
Begeisterung (μανία)9 sowie mit den neuplatonischen Spekulationen zu Saturn 
(als höchste Denkkraft und Vernunft)10 zu verknüpfen. Gerade durch diese neuen 

	 4 	Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Lib.I.6, S. 64f.: Adeo enim dira res est, ut a malo daemone 
eius impetus instigari Serapio dixerit, et Avicenna sapiens non negaverit. 

	 5 	Ebd. Lib.I.3, S. 52f. Vgl. hierzu den Artikel „Charybdis“ in: Wilhelm H. Roscher: Ausführli-
ches Lexikon der Griechischen und Römischen Mythologie, Bd.I.1. Hildesheim 1965, S. 887f.

	 6 	Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Lib.II.15, S. 174f.: Tametsi multo citius graviusque ille laedit 
quos taedio, torpore, maerore, curis, superstitione premit, quam quos supra vires corporis moresque 
mortalium elevat ad excelsa. Über den menschlichen Wahn schreibt Ficino in seinem Symposi-
um-Kommentar De Amore folgendes: „Durch die Krankheit des Wahnsinns sinkt der Mensch 
von der Höhe seines Geschlechts herab und wird fast zum Tier.“ Insanie morbo infra hominis 
spetiem homo deicitur et ex homine brutum quodammodo redditur. Marsilio Ficino: Über die Liebe 
oder Platons Gastmahl. Hrsg. und eingeleitet von Paul Richard Blum und übersetzt von Karl 
Paul Hasse. Hamburg 2004, VII.3, S. 318f.

	 7 	Vgl. Dieter Benesch: Marsilio Ficino’s ‚De triplici vita‘ (Florenz 1489) in deutschen Bear-
beitungen und Übersetzungen. Frankfurt a. M. u.a. 1977, S. 8–10, S. 17; zur Rezeption der 
Schrift De vita libri tres z.B. durch Symphorian Champier und Johannes Adelphus Muling 
vgl.: Daniel P. Walker: Spiritual and Demonic Magic from Ficino to Campanella. Eingeleitet 
von Brian P. Copenhaver. 2. Aufl. Pennsylvania 2003 [Erste Veröffentlichung: London 1958], 
S. 167–170; Antje Wittstock: Melancholia translata. Marsilio Ficinos Melancholie-Begriff im 
deutschsprachigen Raum des 16. Jahrhunderts. Berlin, Göttingen 2011. 

	 8 	Aristoteles: Problemata Physica. In Ders.: Aristoteles Werke in deutscher Übersetzung. Bd. 
19. Hrsg. von Ernst Grumach und übersetzt von Hellmut Flashar. Darmstadt 1962, XXX.1, 
953a10–955a40, S. 250–256. 

	 9 	Platon: Phaidros. In Ders.: Werke in acht Bänden – griechisch und deutsch. Bd. 5. Hrsg. von 
Gunther Eigler. 11. Aufl. Darmstadt 2006, 244a3–c2, S. 62–67. 

10 	Vgl. z.B. Ambrosii Theodosii Macrobi: Commentarii in Somnium Scipionis. In Ders.: Mac-
robius Bd. 2. Hrsg. von Jacob Willis. Stuttgart, Leipzig 1994, Comm.I.12, 14, S. 50; zur Gleich-
setzung von Saturn mit der metaphysischen Stufe des Geistes vgl. z.B.: Michael J. B. Allen: 

DOI: 10.13173/9783447108287.055 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



57Allmacht, Ohnmacht und Magie

Theorieverflechtungen hatte Ficino einen wichtigen Beitrag zur Verbindung von 
Melancholie und Genialität in der späteren Wirkungsgeschichte geleistet.11

Anders als Raymond Klibansky, Erwin Panofksy und Fritz Saxl, die in ihrer 
bedeutenden Studie Saturn und Melancholie (1964) akzentuieren, dass „Ficinos 
Werk trotz seiner anhaltenden Angst vor dem unheimlichen alten Dämon letzt-
lich doch in einer Glorifizierung Saturns“ kulminierte,12 interessieren mich aber 
eher jene polyvalenten Aspekte bei Ficino – vornehmlich in seinen Briefen sowie 
der Schrift De vita libri tres –, in denen sich das Bild des göttlichen Saturns in das 
eines bestialischen wandelt, womit ein Zugang zu den Bereichen der Ohnmacht 
und Magie eröffnet wird.  

Unterschiedliche Saturn-Narrative in Ficinos Briefen 
Ohne Zweifel durchdringt das Biografische Ficinos theoretische Reflexionen zu 
Saturn. Ficino, der von kleiner und schmaler Statur sowie kränklicher Natur war, 
der schnell sprach und stotterte (jedoch nur den Buchstaben ‚S‘) und viele Stun-
den in der Nacht in gelehriger Einsamkeit verbrachte, wie sein Biograf Giovanni 
Corsi im Jahr 1506 notiert,13 ist am 19. Oktober 1433 unter dem Einfluss des Plane-
ten Saturn geboren: dem planetarischen Patron der Melancholie. Sein Aszendent 
war im Wassermann: dem ‚Nachthaus von Saturn‘.14 

Davon ist auch in seinen Briefen zu lesen. Sie bilden einen ansehnlichen Teil 
seines Werks (insgesamt zwölf Bände), dessen verschiedene und weit angeleg-
te Wissensinhalte durch ihre Veröffentlichung im Jahr 1495 auch an eine breite 
Öffentlichkeit gerichtet waren. Anders formuliert: Briefe fungieren nicht nur als 
ein intimes Kommunikationsmittel zwischen Ficino und den geistigen, geist-
lichen und weltlichen Gestalten des Quattrocento, vielmehr dienen sie auch als 
eine Form der öffentlichen Wissensvermittlung, ganz im Stil der humanistischen 
Brieftradition.15  

Marsilio Ficino on Saturn, the Plotinian Mind, and the Monster of Averroes. In: Bruniana & 
Campanelliana 16.1 (2010), S. 11–29.  

11 	Vgl. Raymond Klibansky, Erwin Panofsky und Fritz Saxl: Saturn und Melancholie. Studien 
zur Geschichte der Naturphilosophie und Medizin, der Religion und Kunst. Übersetzt von 
Christa Buschendorf. Frankfurt a. M. 1990, S. 367–394; Ioan P. Culianu: Eros und Magie in der 
Renaissance. Mit einem Geleitwort von Mircea Eliade und übersetzt von Ferdinand Leopold. 
Frankfurt a. M., Leipzig 2001, S. 85; Paul Oskar Kristeller: Die Philosophie des Marsilio Fici-
no. Hrsg. von Eckhard Heftrich und Wido Hempel. Frankfurt a. M. 1972, S. 195f. 

12 	Klibansky, Panofsky, Saxl: Saturn und Melancholie (wie Anm. 11), S. 393. 
13 	Vgl. Raymond Marcel: Marsile Ficin (1433–1499). Paris 1958, Vita Marsilii Ficini Joannem Cursi-

um, Appendice I, XV, S. 685f.
14 	Marsilio Ficino: Opera Omnia Bd. 1 [ND: Basel 1576]. Turin 1983, Epistolarum Lib.III, Deus 

omnia bonis convertit in bonum, S. 731f. [S. 761f.], Epistolarum, Lib.VIII, Multa que stelle signifi-
cant, dæmones persuadent, nos agimus, S. 884 [S. 914], Epistolarum Lib. IX, Responsio desideranti 
natalem suum et reliqua, S. 901 [S. 931]; zu Ficinos Geburtshoroskop vgl. auch: Klibansky, Pan-
ofsky, Saxl: Saturn und Melancholie (wie Anm. 11), S. 369f, Anm. 44. 

15 	Vgl. Michael J. B. Allen: Ficino, Marsilio. In: Encyclopedia of the Renaissance Bd. 2. Hrsg. von 
Paul F. Grendler. New York 1999, S. 353–357, hier S. 354; Paul Oskar Kristeller: Eight Philoso-
phers of the Italian Renaissance. Stanford (California) 1964, S. 37f., S. 41. 

DOI: 10.13173/9783447108287.055 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



58 Susanne Beiweis

In einem zwischen den Jahren 1470 und 1480 verfassten Brief an den ‚einen‘ 
Freund Giovanni Cavalcanti beklagt sich Ficino über das Leid, das ihm durch die 
Bosheit (malignitas) seines im Zeichen des Löwen rückwärts schreitenden Saturns 
widerfährt:

Ich weiß in diesen Zeiten sozusagen gar nicht, was ich will, vielleicht 
auch will ich gar nicht, was ich weiß, und will, was ich nicht weiß. Die Si-
cherheit, die Dir die Güte Deines im Zeichen der Fische stehenden Jupiter 
gewährt, wird mir durch die Bösartigkeit meines im Zeichen des Löwen 
rückwärtsschreitenden Saturn verweigert.16 

Drei Dinge scheinen mir in diesen Zeilen wesentlich zu sein: erstens der Zeitbe-
zug, zweitens die Betonung der saturnischen Bösartigkeit und drittens die geis-
tige Zerrissenheit. 

Sein Protektor Cosimo de’ Medici, von dem Ficino im Jahr 1462 die griechi-
schen Manuskripte zu Platon und Plotin erhalten und zu dessen Lebzeiten er 
die ersten zehn platonischen Dialoge in die lateinische Sprache übersetzt hatte, 
war hier bereits seit über zehn Jahren tot. Ficino schloss zwischen den Jahren 
1468 und 1469, fünf Jahre nach dem Tod von Cosimo also, die Übersetzungen des 
gesamten platonischen Corpus ab und begann mit dem Verfassen der Theologia 
Platonica. Es handelt sich dabei um Ficinos achtzehnteiliges Magnum Opus zur 
Unsterblichkeit der Seele, das er im Jahr 1474 fertigstellte – dies ist ungefähr jener 
Zeitraum, in den der hier zitierte Brief an Giovanni Cavalcanti fallen könnte. Fici-
no, der seit frühester Jugend ein Anhänger Platons war, wie er in einem Brief an 
den Dichter Angelo Poliziano schreibt,17 ist hier Anfang vierzig, vielleicht bereits 
Priester (1473/74), und kann schon auf eine äußerst erfolgreiche Karriere als Über-
setzer und Kommentator Platons und intimer Kenner der Antike zurückblicken.18 

Dennoch ist Ficinos Worten eine gewisse Angst vor Saturns malignitas zu ent-
nehmen, die hier mit seiner entgegengesetzten Bewegungsrichtung in Verbin-
dung gebracht wird. Ähnliches wird später auch in der Schrift De vita libri tres 
zu lesen sein:

Du darfst die Macht Saturns keineswegs unterschätzen. Denn die Araber 
sagen von ihm, dass er der mächtigste aller Planeten sei, indem sich Pla-
neten der Kraft derjenigen Planeten beugen, denen sie sich nähern, wobei 

16 	Ficino: Opera Omnia Bd. 1 (wie Anm. 14), Epistolarum Lib.III, S. 731f. [S. 761f.]: Veruntamen 
opinor tibi nunc Iovis tui in piscibus directi benignitate constare, quae mihi Saturni mei his diebus 
in Leone retrogradi malignitate non constant. Sed quod frequenter praedicare solemus in omnibus 
agendae illi gratiae sunt, qui infinita bonitate sua omnia convertit in bonum. 

17 	Ebd., Epistolarum Lib.I, Laus veritatis, S. 618 [S. 648].
18 	Vgl. Kristeller: Eight Philosophers of the Italian Renaissance (wie Anm. 15), S. 40f.; James 

Hankins: Plato in the Italian Renaissance. Leiden u.a. 1994, S. 300f.; zu Ficinos Biografie vgl. 
z.B. Marcel: Marsile Ficin (wie Anm. 13). 

DOI: 10.13173/9783447108287.055 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



59Allmacht, Ohnmacht und Magie

sich alle vielmehr ihm als umgekehrt nähern und in Konjunktion mit ihm 
gemäß seiner Natur agieren.19

Ficinos Darstellung evoziert die durch das lateinische Mittelalter tradierten spät
antiken astrologischen Vorstellungen von Saturn als einem ‚Unglücksplaneten‘. 
Bereits Ptolemäus und Vettius Valens hatten in ihren Schriften die zerstörerische 
und unheilbringende Kraft der Planeten Saturn und Mars hervorgehoben, in de-
nen die Charakteristika der eponymen griechischen und römischen Götter mit den 
naturphilosophischen Eigenschaften von Kälte und Trockenheit, oder im Fall des 
Planeten Mars mit Trockenheit und Hitze, zusammenfielen. Im Mittelalter wurden 
die Planeten, besonders unter arabischen Gelehrten des neunten und zehnten/elf-
ten Jahrhunderts wie Albumasar und Avicenna, mit der medizinischen Lehre von 
den vier Säften (Blut, Phlegma, rote bzw. gelbe und schwarze Galle) und den dazu-
gehörigen Temperamenten verbunden, was im Falle von Saturn, dessen Farbe als 
dunkel und schwarz beschrieben wurde, zu einer Gleichsetzung mit der schwar-
zen Galle und dem melancholischen Temperament führte.20 

Ficinos Narrativ aktiviert die astrologischen Vorstellungen, die das Bild ei-
nes machtvollen und bösartigen Planeten zeichnen (z.B. bei Albumasar),21 den 
Ficino mit einem sokratischen Nicht-Wissen sowie dem Verlust von bestehen-
der Erkenntnis und einer Abkehr vom rationalen Leben verbindet. Hier findet 
man auch Überschneidungen zur acedia, der Todsünde der Trägheit, die in un-
terschiedlichen moraltheologischen Diskursformationen als Verzweiflung, Trau-
rigkeit sowie Abkehr von Gott negativ konnotiert war und dem melancholischen 
Temperament nahestand.22 Gleichzeitig enthält Ficinos Darstellung die dem Pla-
neten Saturn inhärenten Bezüge zur ‚heidnischen‘ Gottheit Kronos, der die eige-
nen Kinder fraß,23 in Ficinos übertragenem Sinn die eigene Erkenntnis und das 
Wissen.24 Was bleibt, ist geistige Zerrissenheit und Ohnmacht. 

19 	Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Lib.III.22, S. 364f.: Tu vero potestatem Saturni ne negligas. 
Hunc enim ferunt Arabes omnium potentissimum. Planetas sane vires eorum subire ad quos accedunt, 
omnes vero ad eum accedere potius quam vicissim, planetasque coniunctos illi natura illius agere. 

20 	Vgl. Klibansky, Panofsky, Saxl: Saturn und Melancholie (wie Anm. 11), S. 172–183, S. 205–210; 
Roland Lambrecht: Der Geist der Melancholie. Eine Herausforderung philosophischer Re-
flexion. München 1996, S. 23f., S. 32–36. 

21 	Vgl. Frederick A. De Armas: Saturn in Conjunction: From Albumasar to Lope de Vega. In: 
Saturn from Antiquity to the Renaissance. Hrsg. von Massimo Ciavolella und Amilcare A. 
Iannucci. Toronto 1992, S. 151–172, hier S. 153f. 

22 	Zur Begriffsgeschichte der acedia vgl. z.B.: Michael Theunissen: Vorentwürfe von Moderne. 
Antike Melancholie und die Acedia des Mittelalters. Berlin, New York 1996.

23 	Vgl. Hesiod: Theogonie. In Ders.: Theogonie. Werke und Tage. Hrsg. und übersetzt von Al-
bert von Schirnding. Mit einer Einführung und einem Register von Ernst Günther Schmidt. 
München, Zürich 1991, S. 137–139, S. 16f.; zu Kronos vgl. z.B.: Roscher: Ausführliches Lexikon 
der Griechischen und Römischen Mythologie Bd.II.1 (wie Anm. 5), S. 1538–1542. 

24 	Ähnliches ist auch in der Schrift Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Lib.II.15, S. 174f. zu le-
sen: […] sic in ipsa secretiore nimisque assidua contemplativae mentis delectatione cavete Saturnum. 
Illic enim frequenter filios ipse suos devorat. 

DOI: 10.13173/9783447108287.055 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



60 Susanne Beiweis

Ganz in der Argumentationslinie christlicher Kirchenväter (wie etwa Thomas 
von Aquin) spricht sich Cavalcanti gegen einen astrologischen Determinismus 
und für die menschliche Willensfreiheit sowie göttliche Vorsehung aus. Das Mot-
to lautet: „Die Gestirne können uns, beim Herkules, nichts Übles antun – sie ver-
mögen es nicht, sage ich, und wollen es nicht“.25 Vielmehr, so Cavalcanti weiter, 
stärkt der langsamste und höchste aller Planeten das Gedächtnis und fördert ein 
außergewöhnliches Vermögen (ingenium) – wie es auch Ficino selbst zukommt, 
der „durch unwegsame Schluchten ganz Griechenland durchwanderte“, um 
das wiederentdeckte Wissen seiner eigenen Zeit verfügbar zu machen.26 Neben 
den astronomischen Vorstellungen zu Saturns größerer räumlicher Distanz zur 
Erde und der damit verbundenen langen Umlaufzeit sowie der Nähe zum Fix-
sternhimmel enthält diese Darstellung ebenso mythologische Bezüge zu Chro-
nos, der personifizierten Zeit, wie erneut zu Kronos – diesmal als dem Begründer 
des ‚Goldenen Zeitalters‘. Dies war ein Idealzustand, frei von Alter, Krankheiten 
und sinnlichen Lastern,27 den gerade Ficino durch seine Rekonzeptualisierung 
antiker Philosophien (z.B. von Hermes Trismegistus, Platon, Plotin) und ihren 
darin enthaltenen Weisheiten und verborgenen Mysterien erneut für das Quat-
trocento heraufzubeschwören und zeitgemäß zu dechiffrieren versuchte, auch 
um dadurch die florentinische Gesellschaft von ihren eigenen Krankheiten (wie 
etwa der Abkehr vom christlichen Glauben) zu befreien.28 Um einem Konflikt 
mit Cavalcanti und noch viel mehr mit der dogmatischen Theologie zu entgehen, 
akzentuiert Ficino das Bild des guten Saturn und lässt den bestialischen in den 
Hintergrund treten: 

Du zwingst mich, wie ich sehe, wieder nicht zu Unrecht, eine andere Pa-
linodie auf Saturn zu singen. Was soll ich also tun? Ich werde natürlich 
nicht zögern und entweder sagen, dass eine derartige Natur, wenn du 
willst, nicht von ihm stammt, oder sollte es notwendig sein, dass sie von 

25 	Ficino: Opera Omnia Bd. 1 (wie Anm. 14), Epistolarum Lib.III, S. 732 [S. 762]: Nullum Hercle 
malum facere nobis possunt astra, nequeunt, inquam, nolunt. Thomas von Aquin z.B. wendet 
sich dezidiert gegen die Vorstellung eines astrologischen Determinismus, vgl.: Thomas von 
Aquin: Summa contra gentiles. Gesamtausgabe in einem Band. Hrsg., übersetzt und mit 
Anmerkungen versehen von Karl Albert u.a. 3. Aufl. Darmstadt 2009, Lib.III.84f., S. 3–22. 

26 	Ficino: Opera Omnia Bd. 1 (wie Anm. 14), Epistolarum Lib.III, S. 732 [S. 762]: Responde mihi 
quaeso, unde admirandum ingenium, quo quid si Saturnus intelligis, quod triginta annis suum iter pe-
ragat, cognoscis quosve effectus in terris hoc in loco, vel illo collocatus producat non ignoras […], quo 
per devios et indomitos saltus universam Graeciam peragrasti, atque in Aegyptum usque penetrasti, 
ad nos sapientissimos illos senes super tuos humeros allaturus. 

27 	Vgl. Hesiod: Werke und Tage (wie Anm. 23), 109–120, S. 90f.; vgl. dazu auch die Artikel zu 
Chronos sowie Kronos in: Roscher: Ausführliches Lexikon der Griechischen und Römischen 
Mythologie (wie Anm. 5), Bd.I.1, S. 899, Bd.II.1, S. 1458f. 

28 	Vgl. Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Lib.III.22, S. 36f.; zu Ficinos Gleichsetzung des 
‚Goldenen Zeitalters‘ mit dem Quattrocento vgl. seinen Brief an Paul von Middelburg, in: 
Ficino: Opera Omnia. Bd. 1 (wie Anm. 14), Epistolarum Lib.XI, S. 944 [S. 974]; siehe auch: 
Hankins: Plato in the Italian Renaissance (wie Anm. 18), S. 288–291. 

DOI: 10.13173/9783447108287.055 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



61Allmacht, Ohnmacht und Magie

ihm kommt, dann möchte ich Aristoteles zustimmen, und man wird sa-
gen, dass sie etwas Einmaliges und Göttliches ist.29

Diese Gleichsetzung von Saturn und Melancholie mit der philosophischen 
Grundlegung der Kontemplation und dem Topos des Göttlichen wird sich dann 
später in der Schrift De vita libri tres finden: „Der kontemplierende Geist schließ-
lich […] setzt sich in bestimmter Weise Saturn aus.“30 Diese Leseweise hat ihre 
eigenen inhärenten Paradoxien, aber das ist ein anderes Thema.31 

Ein wenig zu kategorisch scheint mir die Position von Klibansky, Panofsky 
und Saxl zu sein, die in dieser Reihe von Briefen den Zeitpunkt verortet sehen, 
in dem sich eine positive Lesart des Planeten Saturn bei Ficino durchzusetzen 
beginnt.32 Begründet wird dies mit der zunehmenden Auseinandersetzung mit 
den neuplatonischen Autoren, deren Schriften Ficino in den letzten zwei Jahr-
zehnten seines Lebens intensiv studiert und übersetzt (z.B. Proklos’ De sacrificio et 
magia, Psellus’ De daemonibus und Synesius’ De insomniis), um sie mit seinen eige-
nen abstrakt-metaphysischen, aber auch magischen Spekulationen zu verbinden. 
Als Zeugnis dafür gilt besonders das letzte Buch der Schrift De vita libri tres, na-
mentlich De vita coelitus comparanda, das Ficino als einen Kommentar zu Plotins 
Enneaden (Enneaden IV.3 und IV.4, 26–44) konzipiert hat.33 Neben einer Reihe von 
antiken und mittelalterlichen Autoritäten (wie etwa Augustinus, Pietro d‘Abano, 
Albertus Magnus, Thomas von Aquin, um nur einige wenige zu nennen) be-
fragt Ficino besonders die neuplatonischen Textquellen (z.B. Jamblichus, Proklos, 
Psellus, Synesius) über die wechselseitigen Beziehungen zwischen Makro- und 
Mikrokosmos, zwischen Kosmischem und Menschlichem.34 Ficinos Aneig-
nung verschiedenster Wissenselemente führt zu einem Konglomerat disparater  

29 	Ficino: Opera Omnia Bd. 1 (wie Anm. 14), Epistolarum Lib.III, Nemo ascendit ad Deum, nisi in 
quem quodammodo Deus ipse descenderit, S. 733 [S. 763]: Coges me video rursus non iniuria pali-
nodiam alteram cantare Saturno. Quid igitur faciam? Equidem tergiversabor, ac dicam, vel naturam 
eiusmodi, si vis, ab illo non proficisci, vel si ab illo proficisci necessarium fuerit, Aristoteli assentiar, 
hanc ipsam singulare divinumque donum esse dicenti. 

30 	Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Lib.III.22, S. 362f.: Mens denique contemplatrix quatenus 
se ipsam non solum ab his quae sentimus, verum etiam ab eis quae imaginamur communiter mori-
busque argumentamur humanis, sevocat, et affectu, intentione, vita ad separata se revocat, Saturno 
quodammodo se exponit. 

31 	Vgl. Walker: Spiritual and Demonic Magic (wie Anm. 7), S. 45–53. 
32 	 Vgl. Klibansky, Panofsky, Saxl: Saturn und Melancholie (wie Anm. 11), S. 370. 
33 	Vgl. Brian P. Copenhaver: Renaissance Magic and Neoplatonic Philosophy: “Ennead” 4, 3–5 

in Ficino’s “De Vita Coelitus Comparanda”. In: Marsilio Ficino e il ritorno di Platone. Studi e 
documenti. Hrsg. von Gian Carlo Carfagnini. Florenz 1986, S. 351–369; Brian P. Copenhaver: 
Magic and Astrology. In: Encyclopedia of the Renaissance (wie Anm. 15), S. 18–21, hier S. 20; 
Walker: Spiritual and Demonic Magic (wie Anm. 7), S. 85–111; Eugenio Garin: Der Philosoph 
und der Magier. In: Der Mensch der Renaissance. Hrsg. von dems. Frankfurt a. M. 1990, 
S. 173–214, hier S. 195.  

34 	Ein schönes Beispiel für die synkretistische Dichte von verschiedenen Quellen bei Ficino 
bildet z.B. das dreizehnte Kapitel von De vita coelitus comparanda. Vgl. Ficino: De vita libri tres 
(wie Anm. 1), Lib.III.13, S. 288–293. 

DOI: 10.13173/9783447108287.055 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



62 Susanne Beiweis

Wissensdiskurse, was Mehrdeutigkeiten und teils auch unauflösbare Widersprü-
che produziert. Dies verdeutlicht sich auch in seinem ambivalenten Umgang mit 
astrologischen Themen, wie unter anderem schon Paul Oskar Kristeller und Eu-
genio Garin betont haben,35 der zu dem Kippbild von Saturn beiträgt. 

In einem im Jahr 1478 an Kardinal Juan von Aragon gerichteten Brief betont 
Ficino die Plagen und unheilbringenden Gefahren, die von den unbeugsamen 
Planeten Saturn und Mars ausgehen können.36 Florenz befand sich zu dieser Zeit, 
kurz nach der Pazzi-Verschwörung, im Kriegszustand mit Papst Sixtus IV. und 
König Ferdinand von Neapel. Zudem brach die Pest zum insgesamt elften Mal 
aus. Die Epidemie sollte bis ins Jahr 1480 andauern. Mitschuld daran wurde den 
Planetenstellungen gegeben. So wurde die Konjunktion aus den Planeten Jupiter, 
Mars und Saturn schon für den Ausbruch der Pest im Jahr 1347 verantwortlich 
gemacht – in der Annahme, dass diese schlechte Luft erzeugen und durch ihre 
emittierten Strahlen die Körper mit Krankheiten infizieren können. Bis zum Jahr 
1500 wurden an die 300 Traktate über die Pest verfasst.37 Auch Ficino reihte sich 
mit der im Jahr 1479 verfassten Schrift Consiglio contro la pestilentia darin ein. Dort 
empfiehlt er als medizinische Vorbeugung die Anwendung von jovianischen 
Talismanen, da analog zu der mythologischen Erzählung von der Entmannung 
Kronos‘ durch Zeus der Planet Jupiter als ‚Saturnbändiger‘ gilt.38 Divergierende 
Theorien zu und praxisbezogene Beispiele von Talismanen findet man gerade 
im letzten Buch von De vita libri tres wieder (einer der Gründe, weshalb Ficino 
eine Apologie verfassen musste).39 Aber die magische Ladung von Talismanen 
soll hier nicht erörtert werden, vielmehr geht es um eine konkrete Verflechtung 

35 	Vgl. Kristeller: Die Philosophie des Marsilio Ficino (wie Anm. 11), S. 293; Eugenio Garin: 
Astrologie in der Renaissance. Frankfurt a. M., New York 1997, S. 88f. 

36 	Ficino: Opera Omnia, Bd. 1 (wie Anm. 14), Epistolarum Lib.VI, hier: Saturni Martisque natura, 
S. 819 [S. 849]: Duo potissimum inter Planetas hominibus assidue pericula machinantur, Mars vide-
licet et Saturnus. Zu Ficinos eigener prophetischer Gabe, vgl. z.B.: Kristeller: Die Philosophie 
des Marsilio Ficino (wie Anm. 11), S. 293; Hankins: Plato in the Italian Renaissance (wie Anm. 
18), S. 277f. Auch bei seinem Biografen Giovanni Corsi ist zu lesen, dass Ficino über eine „gött-
liche Fähigkeit in Magie“ verfügt haben soll sowie die Fähigkeit des Austreibens von bösen 
Dämonen (malis daemonibus) und Geistern (manibus) aus Gebäuden, vornehmlich saturnischer 
Dämonen – eine exorzistische Praktik, die er noch in den Jahren 1493 und 1494 betrieben hat, 
wie aus dem Appendix zum Timaeus-Kommentar hervorgeht. Vgl. dazu: Marcel: Marsile Fi-
cin (wie Anm. 13), Vita Marsilii Ficini Joannem Cursium, Appendice I, XX, S. 687; Ficino: Opera 
Omnia Bd. 2 (wie Anm. 14), In Timaeum Commentarium, Cap.XXIIII, S. 1469 [S. 469]. 

37 	Vgl. Nancy G. Siraisi: Medieval and Early Renaissance Medicine. An Introduction to Know-
ledge and Practice. Chicago, London 1990, S. 128f.; Brian P. Copenhaver: How to do magic, 
and why: philosophical prescriptions. In: The Cambridge Companion to Renaissance Philo-
sophy. Hrsg. von James Hankins. New York 2007, S. 137–169, hier S. 142f.

38 	Vgl. Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Lib.III.22, S. 362f.
39 	Einen reichen Beispielschatz für die Anwendung und Wirkweise von Talismanen enthält 

das achtzehnte Kapitel des dritten Buchs mit dem Titel: „Welche Figuren des Himmels die 
Alten in Talismane gravierten, und über die Verwendung von Talismanen“. Hier flicht Fi-
cino auch Beispiele aus der arabischen Textsammlung Picatrix in das Textgewebe ein. Vgl. 
Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Lib.III.18, S. 322-335. Zu seiner Verteidigung siehe ebd. 
Apologia, S. 396–411; zu dem genauen Verlauf des Häresie-Vorwurfes vgl. z.B. Marcel: Mar-

DOI: 10.13173/9783447108287.055 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



63Allmacht, Ohnmacht und Magie

von Saturn mit dem komplexen Themenkreis der Magie, die einerseits eine gehei-
me Weisheitslehre (secreta philosophia), andererseits eine Beschwörung (superstitio) 
einschließt.40 In dem erwähnten Brief verändert sich erneut Ficinos Perspektive 
auf Saturn, indem die christliche Vorstellung von den täuschenden und verfüh-
rerischen Dämonen als Verursachern von Krankheiten (wie bei Augustinus) mit-
gedacht wird.41 Das Bestialische an Saturn artikuliert sich nun darin, dass er die 
galenischen Körperregime auf dämonische Weise mit Krankheiten wie der Pest 
oder eben der Melancholie mit einer Form der Blick-Magie ( fascinatio) infizieren 
kann, d.h. eine magische Kontaktübertragung über Distanz, wie sie der gottlose 
maleficus beherrscht. Thomas von Aquin würde den maleficus als einen dämo-
nischen Verbündeten mit kriminellen Energien bezeichnen.42 Bereits das in den 
Briefen vielfach nur andeutungsweise Dargelegte zeigt die synkretistische Dich-
te von unterschiedlichen astrologischen, medizinischen, mythologischen und 
naturphilosophischen Aspekten, die permanent Kippeffekte in Ficinos Darstel-
lung von Saturn auslösen. Dasselbe gilt auch für De vita libri tres. 

Ein Narrativ über den bestialischen Saturn aus De vita libri tres 
Zunächst ist anzumerken, dass Ficino den Kosmos in Beziehung zu platonischen 
und neuplatonischen Vorstellungen setzt und ihn als eine komplexe organische 
Maschine (machina mundi) interpretiert, in der die platonische Urbild-Abbild-
Theorie genauso wie die plotinische Hypostasen-Lehre enthalten ist.43 Ficinos 
Kosmos besteht aus einem Geist, einer Seele und einem Körper, die über ver-
wandtschaftlich verbundene Reihen wechselseitig miteinander kommunizieren 
können. Aus der Weltseele als vermittelndem Band zwischen der geistigen und 
der sinnlich-wahrnehmbaren Welt gehen der aristotelisch-ptolemäischen Struk-
tur gemäß der Fixsternhimmel, die sieben konzentrisch angeordneten Planeten 
sowie die vier Elementarsphären hervor. Die Strahlen der belebten, also beseelten 
Himmelskörper (hierfür knüpft Ficino unter anderem an Aristoteles’ Konzeption 

sile Ficin (wie Anm. 13), S. 495–503; Paul Oskar Kristeller: Marsilio Ficino and the Roman 
Curia. In: Humanistica Lovaniensia: Journal of Neo-Latin Studies 34 (1985), S. 83–98. 

40 	Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Lib.III.2, S. 226f.: Per separationem igitur a rebus humanis, 
per otium, solitudinem, firmitatem, per theologiam secretioremque philosophiam, supertstitionem, 
magiam, […]. Zur astrologischen Zuordnung des Planeten Saturn zum Bereich der Magie 
vgl. z.B.: Armas: Saturn in Conjunction: From Albumasar to Lope de Vega (wie Anm. 21), 
S. 154; Klibansky, Panofsky, Saxl: Saturn und Melancholie (wie Anm. 11), S. 207–211. 

41 	Vgl. Aurelius Augustinus: Vom Gottesstaat. Bd.1. Hrsg. von Carl Andresen u.a., übers. von 
Wilhelm Thimme, eingeleitet und erläutert von Carl Andresen. Zürich, München 1978, 
Lib.8.20, S. 405f. 

42 	Vgl. Aquin: Summa contra gentiles (wie Anm. 25), Lib.III.106, S. 130f. 
43 	Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Lib.III.15, S. 304f.: Confirmatur dictum illud valde Platoni-

cum, hanc mundi machinam ita secum esse connexam, ut et in terris coelestia sint conditione terrena 
et in coelo vicissim terrestria dignitate coelesti, et in occulta mundi vita menteque regina mundi coe-
lestia insint, vitali tamen intellectualique proprietate simul et excellentia. 

DOI: 10.13173/9783447108287.055 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



64 Susanne Beiweis

der göttlichen Gestirne an)44 prägen ihre kosmischen Qualitäten in den mensch-
lichen spiritus ein, der als Äquivalent zum universellen Lebensgeist den materiel-
len Körper mit der immateriellen Seele verbindet. Auf diesem komplexen System 
korrespondierender Ähnlichkeiten basieren Ficinos eigene Spekulationen zur 
Magie: Mit ihrer Hilfe versucht das menschliche Individuum, die kosmischen 
Kräfte zu ergründen oder sie sogar zu beherrschen und zu manipulieren.45 

Das der Magie inhärente Thema der Material- und Körperbeherrschung spiegelt 
sich in einer der Darstellungen von Saturn aus dem letzten der drei Bücher wider. 
Dort warnt Ficino seine Leser und Leserinnen mit folgenden Worten: 

[Saturn wirkt] beinahe wie Gift, wenn sein Einfluss zu ungünstiger Zeit in 
eine Materie eindringt […]. Deshalb werden unter diesem Einfluss unlau-
tere, feige, traurige und neidische Menschen, die dem Einfluss unlauterer 
Dämonen ausgesetzt sind, geboren oder entwickeln sich zu solchen. Meide 
jedweden Kontakt mit solchen Menschen. Denn das Gift Saturns verbirgt 
sich auch an anderen Orten, ähnlich wie bei Schwefel, wenn keine Flam-
me in der Nähe ist, und lodert oft in lebenden Körpern empor, und gleich 
entzündetem Schwefel brennt es nicht nur, sondern erfüllt auch alles um 
sich herum mit schädlichen Dämpfen und infiziert diejenigen, die ihm na-
hekommen.46 

Wieder einmal beginnt das Bild Saturns zu kippen. Sein Blick ist feindlich: Er 
kann den Menschen, gegen den er sich richtet, vergiften. In diese Beschreibung 

44 	Vgl. Aristoteles: Über den Himmel. In Ders.: Aristoteles Werke in deutscher Übersetzung. 
Bd. 12. Begründet von Ernst Grumach, hrsg. von Hellmut Flashar und übersetzt und erläu-
tert von Alberto Jori. Darmstadt 2009, Buch I.9, 278b10–278b20, S. 43. Im dritten Buch von 
De vita libri tres zeichnet Ficino ein anthropomorphes Bild der Gestirne. Dort bezeichnet 
Ficino sie auch als „das Haupt, das Herz oder die Augen der Welt […]. Von dort aus ergießt 
es durch die Sterne, gewissermaßen wie durch Augen, seine Strahlen, die nicht nur sichtbar, 
sondern selbst sehend sind.“ Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Lib.III.11, S. 268–271: […] 
quasi mundi caput vel cor, vel oculos quam maxime vegetat. Unde per stellas velut oculos radios non 
visibiles solum, sed etiam visuales usquequaque diffundit. 

45 	Vgl. z.B.: Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Lib.III.1, S. 212–221, Lib.III.3, S. 228–233; zur 
Vermittlung zwischen Makro- und Mikrokosmos bei Ficino vgl. z.B.: Copenhaver: How to 
do magic, and why: philosophical prescriptions (wie Anm. 37); Steffen Schneider: Kosmos, 
Seele, Text. Formen der Partizipation und ihre literarische Vermittlung: Marsilio Ficino, Pi-
erre de Ronsard, Giordano Bruno. Heidelberg 2012, S. 164–169. 

46 	Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Lib.III.22, S. 364f.: […] Alioquin influxus illius importune 
susceptus in materia praesertim crassa fit quasi venenum, sicut et ovum putrefactione vel adustione 
fit venenosum, unde nascuntur vel evadunt immundi quidam, ignavi, tristes, invidi, daemonibus im-
mundis expositi. Quorum commercium procul effugito. Nam Saturni venenum alibi quidem sopitum 
latet, ceu sulphur a flamma remotum. In viventibus vero corporibus saepe flagrat, atque ut sulphur ac-
censum non comburit solum, sed vapore etiam noxio omnia circum implet atque inficit propinquantes. 

DOI: 10.13173/9783447108287.055 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



65Allmacht, Ohnmacht und Magie

flicht Ficino das Phänomen des ‚bösen Blicks‘ mit ein,47 das er bereits in einem 
früheren Werk, dort jedoch im Zusammenhang mit der krankhaften sinnlichen 
Liebe, diskutiert hatte. In seinem Kommentar zum platonischen Symposium setzt 
Ficino den Blick des Begehrenden auf das begehrte Objekt mit dem Akt der Be-
zauberung oder Behexung ( fascinatio) gleich.48 Gemäß antiker Theorien des Se-
hens transportiert der aus dem Auge austretende Sehstrahl die Bilder, die sich 
durch das Auftreffen auf einer festen Oberfläche materialisieren können. Fici-
nos Beschreibung enthält in diesem Zusammenhang zwei für mich interessante 
Aspekte: Einerseits erzeugt diese Form der Verzauberung oder Behexung eine 
Art Blutvergiftung. Der durch den Sehstrahl mit transportierte spiritus (eine Art 
Blutdunst) des Betrachters dringt durch die Augen – bekanntlich die Fenster zur 
Seele – in sein Gegenüber ein, genauer in sein Herz, um sich dort sogleich in sei-
nem Blut zu verdichten: „Dieses fremde Blut […] trübt dessen eigenes, und das 
getrübte, sozusagen angesäuerte Blut wird krank.“49 Andererseits verursacht die-
se Blick-Magie eine Transformation der Liebenden. Die Sehstrahlen übertragen 
und prägen die Bilder des geliebten Objekts in den spiritus des Gegenübers ein. 
Dort beginnen sie sich zu verselbstständigen.50 Verkürzt: Infiziert und beherrscht 
durch die fremden ‚Phantasmen‘ des Anderen verwandelt sich der durch den 
Blick Getroffene oder Verletzte, wodurch sich die Seele letztlich ganz dem irrati-
onal Sinnlichen hingibt: Der gefürchtete Selbstverlust der Seele, durch den sich 
der Mensch in das Tier verkehrt.51 

Wenn sich nun der Blick des bestialischen Saturn unter gewissen Bedingungen 
und Konstellationen auf das menschliche Individuum richtet, geschieht Ähnli-
ches. Seine lebendigen (Seh-) Strahlen infizieren den spiritus nicht nur, sie vergif-
ten ihn regelrecht. Hier entsteht das Bild von Saturn, des Giftmischers (venificus). 
Unter seinem Einfluss transformiert sich der Mensch in einen boshaften und 

47 	Bereits Plinius diskutierte die Vorstellung des ‚bösen Blicks‘, und zwar folgendermaßen: 
C. Plinius Secundus d. A.: Naturkunde, Buch VII. In Ders.: Naturalis Historiae Libri XXXVII. 
Hrsg. und übersetzt von Roderich König in Zusammenarbeit mit Gerhard Winkler. Lib.VII.2, 
16, S. 22f.: „Isigonos fügt hinzu, bei den Triballern und Illyrern gebe es Menschen derselben 
Art, die auch durch den Blick behexen und diejenigen töten, welche sie länger, vor allem 
zornigen Auges, ansehen; diesem Zauber seien am leichtesten Erwachsene verfallen; noch 
merkwürdiger sei es, daß sie in jedem Auge zwei Pupillen hätten.“ Vgl. auch ebd. Lib.VII.2, 
18, S. 24f.: „So gefiel es also der Natur […], auch im ganzen Körper und sogar in den Augen 
einiger Menschen Gifte zu erzeugen, damit es nicht irgendwo ein Übel gebe, das nicht auch 
im Menschen vorhanden sei.“ 

48 	Dass Ficino die sinnliche Liebe als einen Akt der Bezauberung versteht, geht auch aus der 
Kapitelüberschrift hervor: Ficino: Über die Liebe oder Platons Gastmahl (wie Anm. 6), VII.4, 
S. 320f.: Amoris vulgaris est fascinatio quedam. 

49 	Ebd. VII.4, S. 326f.: Peregrinus hic sanguis, a saucii hominis natura quodammodo alienus, sanguinem 
eius proprium inficit. Infectus sanguis egrotat. 

50 	Ebd. VII.4–5, S. 320-333, VII.8, S. 336–339; vgl. dazu auch: Culianu: Eros und Magie in der 
Renaissance (wie Anm. 11), S. 60–63.

51 	Vgl. Ficino: Über die Liebe oder Platons Gastmahl (wie Anm. 6), VII.6–8, S. 334–339. Hoc 
itaque furore homo in bestie naturam devolvitur. Ebd. VII.12, S. 348f. 

DOI: 10.13173/9783447108287.055 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



66 Susanne Beiweis

gottlosen Repräsentanten der sinnlichen Welt, in einen maleficus, der die schad-
haften saturnischen Qualitäten auf das Gegenüber überträgt und seinen Körper 
und Geist vermittels einer gehässigen Fantasie mit den negativen Eigenschaften 
der Melancholie beherrschen kann:52 

Denn da diese voller böser Dämonen oder Strahlen stecken, handeln sie 
böse, und wie Lepra- oder Pestkranke schaden sie nicht nur durch direkte 
Berührung, sondern schon allein durch ihre Nähe oder ihren Anblick.53

Ficino beschreibt hier physische und geistige Zustände der Ohnmacht, denen er 
in seinen Schriften nicht nur Platon, sondern auch Magie entgegensetzt. 

Resümee 
Wir finden in Ficinos philosophischem Werk neben einem göttlichen gleicherma-
ßen auch einen bestialischen Saturn: Beide Seiten gehören zusammen, bedingen 
sich gegenseitig. Auch wenn diese Kippeffekte mit seiner Biografie verwoben 
sein mögen, so basieren sie viel eher auf Ficinos Adaption und Modifikation von 
unterschiedlichen astrologischen, astral-magischen, mythologischen und na-
turphilosophischen Wissensinhalten, die er in neue Funktionszusammenhänge 
setzt. Scheinbar Widersprüchliches erhält so einen spezifischen Sinn. Gerade die 
Verschränkung der beiden Seiten Saturns ermöglicht Ficino, über die medizini-
sche Beschreibung des Krankheitsbildes der Melancholie hinauszugehen und 
seine eigenen, mitunter heterodoxen Theorien von Saturn und Melancholie zu 
integrieren. 

52 	Vgl. Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Lib.III.23, S. 376f.; Ficino: Platonic Theology (wie 
Anm. 3), Lib.XIII.4,7–8, S. 192–195. 

53 	Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Lib.III.23, S, 374f.: Memento denique effrenatos, et impu-
dentes, et malignos, ac infelices procul fugere. Hi namque malorum pleni daemonum, vel radiorum 
malefici sunt et tanquam leprosi, pestilentesque non solum tactu nocent, sed propinquitate etiam et 
aspectu. Sane propinquitas ipsa corporum animatorum putatur esse contactus propter efficacem va-
porum exhalationem foras a calore, spiritu, affectu manantem. 

DOI: 10.13173/9783447108287.055 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Ein christlicher Kabbalist liest Ficino:  
Francesco Zorzi

Saverio Campanini

A valuable thought, or a particular train of thoughts, gives me additional pleasure, 
when I can safely refer and attribute it to the conversation or correspondence of 
another. 

Coleridge

In der historiographischen Tradition der christlichen Kabbala seit der Nachkriegs-
zeit spielte Marsilio Ficino höchstens eine marginale Rolle. Lange hielt man seinen 
Freund, Schüler und Rivalen Giovanni Pico della Mirandola für den alleinigen 
Gründer der christlichen Kabbala. Dennoch hat es nicht an Versuchen gefehlt, die 
Geburtsstunde der christlichen Kabbala vor 1486 anzusetzen und andere mögliche 
‚Gründerfiguren‘ zu etablieren. Hält man die christliche Kabbala jedoch – meiner 
Meinung nach fälschlicherweise – für eine bloße Erweiterung der traditionellen 
spätantiken und mittelalterlichen anti-jüdischen Polemik, die die zögernden oder 
verstockten Juden mit Hilfe ihrer eigenen – mehr oder weniger authentischen – 
Texte konvertieren wollte, fände sie sich bereits im Neuen Testament, wo nicht we-
nige polemische Texte gegen die ‚Juden‘ aus dem sogenannten Alten Testament, 
aus der hebräischen Bibel oder der Septuaginta, zitiert werden.

Unweigerlich gibt es in den Werken von Autoren, die vor Pico lebten und schrie-
ben, Anspielungen auf und Erwähnungen des literarischen Genres Kabbala und 
ihres Namens, z.B. in den Werken des Abner von Burgos (später Alfonso de Valla-
dolid), Pablo von Burgos (ehemals Shelomoh Ha-Levi), Pedro de la Caballeria wie 
in den Predigten von Nikolaus von Kues.1 Versteht man christliche Kabbala als eine 
positive Einstellung zur Kabbala oder als deren Interpretation als Teil der Offenba-
rung, führt die bloße Erwähnung des Namens Kabbala im 14. oder 15. Jahrhundert 
noch nicht zum Beginn der christlichen Kabbala und widerspricht Pico nicht, der 
sich in seiner Apologia (bona fide, glaube ich) als Entdecker der Kabbala bezeichnet.2 

In den letzten Jahren untersuchte man mehrere unmittelbare ‚Vorgänger‘ Pi-
cos, um so die Geburt der christlichen Kabbala genauer zu umreißen. Picos ‚Souf-
fleur‘ und Lehrer in cabalisticis, der getaufte sizilianische Jude Flavius Mithridates 

1 	 François Secret: Les kabbalistes chrétiens de la Renaissance. Nouvelle édition mise à jour et 
augmentée. Mailand 1985; Wilhelm Schmidt-Biggemann: Geschichte der christlichen Kab-
bala. Bd. I. Stuttgart, Bad Cannstatt 2012. 

2	 	 Giovanni Pico della Mirandola: Apologia. L’autodifesa di Pico di fronte al tribunale 
dell’Inquisizione. Florenz 2010. 

DOI: 10.13173/9783447108287.067 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



68 Saverio Campanini

stand im Zentrum dieser Forschung.3 Er war nämlich der einzige, der die not-
wendigen sprachlichen Kenntnisse besaß, um Picos gewagte Ankündigung zu 
stützen, er habe die Kabbala und seine Bedeutung für das Christentum entdeckt, 
was in der gelehrten Welt seiner Zeit Neugier und Skandal hervorrief. Verschie-
dene Vorschläge zur Datierung der eigentlichen Geburtsstunde der christlichen 
Kabbala vor 1486 verwiesen auf den Konvertiten Pablo de Heredia und auf den 
hermetischen Denker und Dichter Ludovico Lazzarelli.4 

Selbst wenn man bewiesen hätte, was aber nicht gelang, dass sie tatsächlich 
vor 1486 in diesem Bereich tätig waren, hätte man den Beweis, dass sie nicht mehr 
als klassische Kontroversisten, sondern als regelrechte christliche Kabbalisten 
wirkten, noch nicht erbracht. 

Andererseits machte Pico seine Entdeckung offensichtlich in einer intellektu-
ellen Umgebung, die jüdischen und exotischen Quellen gegenüber alles andere 
als gleichgültig war. Die Hinwendung zu neueren ‚alten‘, vor allem griechischen 
Quellen als textueller Basis für den Neuplatonismus und den Hermetismus be-
günstigte die ‚inklusive‘ Sicht der kabbalistischen Quellen, die Pico mit Hilfe von 
Mithridates propagierte, ungemein. Nichtsdestoweniger bleibt Pico der Vater der 
christlichen Kabbala mit ihren positiven Seiten (wie seine Nachfolger, allen voran 
Johannes Reuchlin und Francesco Zorzi, immer anerkannt haben) und auch mit 
ihren negativen Seiten, die vielen, wie seinen Gegnern Pedro Garcia oder Federi-
co Borromeo, aber auch gemäßigten Kritikern wie Paulus Riccius, auf den ich 
noch zurückkommen werde, nicht entgingen. 

Aber welche Rolle spielte Ficino in diesem bereits konsolidierten Rahmen? Bis 
vor einigen Jahren war die Annahme verbreitet, Pico habe ihn mit exotischen und 
dubiosen Quellen ‚überlistet‘ und Ficino sei dem Judentum gegenüber nur negativ 
eingestellt gewesen, weil er von der mittelalterlichen Kontroverse tief beeinflusst 
war. In dieser Hinsicht sei Ficino schnell von der von ihm gegründeten intellektu-
ellen Bewegung ‚überholt‘ worden, in die er den Humus für eine Pflanze wie die 
christliche Kabbala legte, in der er sich ungern wiedererkannt hätte. Doch Studien 
von Moshe Idel5 und die wichtigen Forschungen von Stéphane Toussaint,6 Brian 

3 	 Vgl. Michela Andreatta und Saverio Campanini: Bibliographia Mithridatica II. In: Flavio 
Mitridate mediatore fra culture nel contesto dell’ebraismo siciliano del XV secolo. Atti del 
convegno internazionale di studi, 30 giugno – 1 luglio 2008. Hrsg. von Mauro Perani und 
Giacomo Corazzol. Palermo 2012, S. 289–317.

4 	 Saverio Campanini: Besprechung von Wouter J. Hanegraaff und Ruud M. Bouthoorn: 
Lodovico Lazzarelli (1447–1500). The Hermetic Writings and Related Documents. Tempe 
(Arizona) 2005. In: Materia Giudaica XII (2007), S. 329–332.

5 	 Moshe Idel: Prisca Theologia in Marsilio Ficino and in Some Jewish Treatments. In: Marsilio 
Ficino. His Theology, His Philosophy, His Legacy. Hrsg. von Michael J. B. Allen und Valery 
Rees. Leiden, Boston 2001, S. 137–158. 

6 	 Stéphane Toussaint: Ficino’s Orphic Magic or Jewish Astrology and Oriental Philosophy? 
A  Note on spiritus the Three Books on Life, Ibn Tufayl and Ibn Zarza. In: Accademia II 
(2000), S. 19–31.  

DOI: 10.13173/9783447108287.067 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



69Ein christlicher Kabbalist liest Ficino: Francesco Zorzi 

Ogren7 und Guido Bartolucci8 stellen das ganze Bild in Frage. Deshalb verdienen 
sie hier eine kurze Darstellung und eine kritische Betrachtung.

Cesare Vasoli konnte in seinen Studien über die Quellen des De christiana reli-
gione belegen, dass diese vor allem die kontroversistischen Texte des Mittelalters 
und besonders das Scrutinium Scripturarum des bereits erwähnten Pablo von Bur-
gos sind.9 Neuere Untersuchungen haben gezeigt, dass die judaistischen Kennt-
nisse Ficinos weit darüber hinaus gingen. Deshalb warf Bartolucci sogar die Fra-
ge auf, ob man die Geschichte der Anfänge der christlichen Kabbala nicht neu 
schreiben und Ficinos Rolle als Vorläufer Rechnung tragen müsse. Vielleicht sei 
Ficino nicht der echte Vater der christlichen Kabbala, aber ihm komme das Ver-
dienst zu, die Kabbala für den florentinischen Humanismus entdeckt zu haben.10 

Diese Frage scheint mir zu wichtig, um sie unbeantwortet im Raum stehen zu 
lassen. Es besteht kein Zweifel daran, dass Ficinos judaistische Kompetenz und 
Interessen breiter waren als man zunächst angenommen hatte. Allerdings han-
delt es sich immer um indirekte Quellen, wahrscheinlich mündliche Mitteilun-
gen aus seiner Entourage11 in einer Stadt und einer Zeit, in der die Konversation 
und die Disputation zwischen Juden und Christen sehr lebhaft war. 

Dass Ficinos Interesse dem Judentum und der postbiblischen Tradition galt, 
steht zweifelsfrei fest. Dies belegen nicht nur marginale Nachrichten, wie die 
Tatsache, dass sein Vater Diotifeci ihm unter anderem auch hebräische Bücher 
vermachte. Denn an sich bleibt eine Erbschaft so lange ein nur passiver Besitz, 
bis es dem Erben nicht gelingt, aus ihr aktiv Sinn zu stiften. Man kann getrost 
davon ausgehen, dass Ficino kein Hebräisch lesen konnte. Aber er begnügte sich 
nicht mit den Informationen aus den Quellen der mittelalterlichen Kontroverse, 
sondern erweiterte den Quellenkatalog, der ihm zur Verfügung stand, deutlich. 

Bei näherer Betrachtung stellen wir aber fest, dass abgesehen von der Erwäh-
nung der ‚Kabaliste‘, die weder Pico noch Ficino, sondern Cusanus als erster be-
nutzte, Ficino unsere Kenntnisse sicher nicht durch die in der späteren Ausgabe 
des De christiana religione (und auch in dem Tractatus tripertitus des Konrad Sum-
menhardt) hinzugefügten Texte erweiterte, weil diese aus der vor-kabbalistischen 
Phase des Flavius Mithridates stammen. Letzterer hatte sie vor dem Papst Sixtus 
IV. im Jahre 1481 vorgetragen. Dieselben Texte werden verbatim auch vor dem 

	 7 	Brian Ogren: Renaissance and Rebirth. Reincarnation in Early Modern Italian Kabbalah. 
Leiden, Boston 2009.  

	 8 	Guido Bartolucci: Per una fonte cabbalistica del De christiana religione: Marsilio Ficino e il 
nome di Dio. In: Accademia VI (2004), S. 35–46; Guido Bartolucci: Il De Christiana religione 
di Marsilio Ficino e le ‘prime traduzioni’ di Flavio Mitridate. In: Rinascimento 47 (2007), 
S. 345–355; und besonders Guido Bartolucci: Marsilio Ficino e le origini della cabala cristia-
na. In: Giovanni Pico e la cabbalà. Hrsg. von Fabrizio Lelli. Florenz 2014, S. 47–68. 

	 9 	Cesare Vasoli: Per le fonti del De Christiana religione di M. Ficino. In: Rinascimento 28 
(1988), S. 135–233. 

10 	Siehe Bartolucci: Marsilio Ficino e le origini della cabala cristiana (wie Anm. 8). 
11 	Moshe Idel: Kabbalah in Italy, 1280–1510. A Survey. New Haven, London 2011, S. 191. 

DOI: 10.13173/9783447108287.067 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



70 Saverio Campanini

nächsten Papst (Innozenz VIII.) durch Antonius Lollius erneut zitiert werden.12 
Diese polemischen (und gefälschten) pro-christlichen Stellen aus vermeintlich 
verloren gegangenen jüdischen Quellen zirkulierten schriftlich und mündlich, 
wahrscheinlich ohne genaue Angaben über Ort und Autor, sonst hätte Lollius 
diese kaum vor dem Papst zitiert, der Mithridates nicht sonderlich mochte. Es ist 
bekannt, dass Ficino Mithridates nicht nur kannte, sondern mit ihm verkehrte, 
und es ist wahrscheinlich, dass Mithridates diese Textstücke Ficino persönlich 
zur Verfügung stellte. Dies verändert die Lage aber kaum: Diese Zitate ähneln 
denen des Pugio Fidei sehr und sind manchmal sogar identisch mit ihnen. Mit der 
Kabbala haben sie wenig oder nichts und mit der christlichen Kabbala noch we-
niger gemein. In De vita schreibt Ficino, dass er die Erforschung der chaldäischen 
Geheimnisse Pico gerne überlasse (sed haec Pico nostro exploranda relinquimus).13 
Man kann den Satz als Eingeständnis seiner unzulänglichen Kenntnisse oder iro-
nisch verstehen, in jedem Fall ist dieser Bereich nicht sein cup of tea.

Für uns ist die Stelle, die Stéphane Toussaint erforscht hat, viel interessanter. 
Im bereits erwähnten Werk De vita wird ein gewisser „Samuel Hebraeus“ ge-
nannt, der einen „David Bil“ als Gewährsmann zitiert. Toussaint hat bewiesen,14 
dass dieses Zitat aus dem Tora-Kommentar des Philosophen Samuel Ibn Zarza 
stammt, der seinerseits ein verlorenes Werk des David Ibn Billiah zitiert. Es han-
delt sich keinesfalls um einen kabbalistischen Text, vielmehr bezeugt er, dass 
auch unter den Juden die Astromagie mit genauen Anweisungen zur Herstellung 
sprechender Statuen, die zukünftige Ereignisse vorhersehen konnten, verbreitet 
war. Das Zitat ist authentisch und zeigt einmal mehr, dass Ficino in der Lage war, 
relevante und exotische Texte für seine Studien auch aus der hebräischen Litera-
tur heranzuschaffen. Es passt meines Erachtens zu dem damals weit verbreiteten 
Interesse an astromagischen und ähnlichen menschenähnlichen Geräten und 
am Golem.15 Andererseits war Pico daran überhaupt nicht interessiert. Letzterer 
verfügte, wie ich andernorts zeigen konnte, über sehr relevante Texte in lateini-
scher Übersetzung, wie das Buch Bahir und den Kommentar zum Sefer Jezira des 
El‘azar von Worms,16 aber verstand sie nicht oder zog vor, sie nicht zu verwenden, 
weil sie nicht zu seinem Programm passten. In den Werken von Ludovico Lazza-
relli kommt dieses Interesse voll zur Geltung. 

Es bleiben nur zwei Stellen, die tatsächlich die Kabbala betreffen und die nicht 
nur im Plotinus-Kommentar (1492 gedruckt), sondern bereits in einer Anmerkung 
aus der Hand Ficinos am Rand einer Plotinus-Handschrift (BNF Paris grec 1816) 

12 	Flavius Mithridates: Sermo de Passione Domini. Hrsg. von Chaim Wirszubski. Jerusalem 1963, 
S. 75f. 

13 	Ficino: De vita libri tres. Florentiae 1489, 3,22. 
14 	Toussaint: Ficino’s Orphic magic (wie Anm. 6). 
15 	Vgl. Moshe Idel: Golem. Jewish Magical and Mystical Traditions on the Artificial Anthro-

poid. New York 1990. 
16 	Saverio Campanini: Besprechung von Lodovico Lazzarelli (wie Anm. 4) und Saverio Cam-

panini: El‘azar da Worms nelle traduzioni ebraico-latine di Mitridate per Pico della Miran-
dola. In: Perani/Corazzol (Hg.): Flavio Mitridate mediatore (wie Anm. 3), S. 47–80.

DOI: 10.13173/9783447108287.067 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



71Ein christlicher Kabbalist liest Ficino: Francesco Zorzi 

zu finden sind, die auf ein sehr frühes Datum (1479–1480) verweisen. Christian 
Förstel17 veröffentlichte als erster eine der Anmerkungen, in denen die Hand Fici-
nos und die seines Sekretärs und alter ego Luca Fabiani aufeinander folgen. Nach 
einer Bemerkung über die kabbalistische Lehre der Seelenwanderung liest man 
dort eine Berechnung des Weltendes mit einer Datierung nach dem jüdischen 
Kalender, nach der die Anmerkung im Jahre 5240 geschrieben wurde. 

Das Datum ist in der Tat sehr früh im Vergleich zu allem, was wir über die 
Verbreitung der Kabbala in Florenz wissen, aber man kann nicht ausschließen, 
dass es fehlerhaft ist, weil Ficino sich verrechnete und 5240 statt 5250 schrieb. 
Dies würde viel besser zu der Chronologie seiner Plotin-Übersetzung passen, die 
in den Jahren 1489–1492 entstand. 

Wie dem auch sei, das Datum ist gut lesbar,18 aber nicht entscheidend. 
Denn wir wussten bereits, dass Ficino in Florenz und in seinem Haus viele Ju-
den und Konvertiten traf, die ihm diese Information auch schon im Jahre 1480 
hätten vermitteln können. Ficinos Ton in den Anmerkungen ist rein sachlich: 
„alle Kabbalisten glauben, dass die Seele in verschiedenen Körpern wandelt, 
höchstens dreimal“.19 Dies bedeutet noch lange nicht, dass er diese Lehre teilte, 
ganz im Gegenteil. Selbst wenn das Datum stimmt, ändert dies also das Geburts-
datum der christlichen Kabbala nicht, weil dafür immer noch fehlt, was im Jahre 
1486 passierte, als Pico als erster eine positive, enthusiastische Einschätzung der 
Kabbala in der Öffentlichkeit abgab. Für seine Bewertung der Kabbala spielten 
heikle Themen wie der Golem und die Reinkarnation keine Rolle. Obwohl er 
sie höchstwahrscheinlich kannte, hatte er aus dogmatischen, d.h. apologetischen 
Gründen kein Interesse, sie hervorzuheben.  

Picos christliche Kabbala ist keine zusätzliche Waffe im missionarischen Ar-
senal eines Pugio fidei, sondern die Erweiterung und Vertiefung der christlichen 
Offenbarung um nie gehörte oder falsch verstandene Quellen. Falsch verstanden 
von den Juden oder auch den Christen, die sie zufällig gelesen hatten. Dieses 
Supplement der Offenbarung erhält seinen vollen Sinn nur durch den Glauben 
an Christus, aber gleichzeitig gelingt es der Kabbala und nur ihr, die altehrwür-
digen, wenn auch heidnischen Traditionen der prisca theologia zu vereinen und 
sie auf die eine Wahrheit zu reduzieren, indem sie das Wahrheitspotential dieser 
Traditionen ebenso wie ihre dogmatischen Schwankungen und häretischen De-
viationen erklärt. Diese Vorstellung ging meiner Meinung nach sehr weit und lag 
entschieden jenseits dessen, was Ficino akzeptieren konnte. Gerade deshalb kann 
– oder genauer – sollte er als Vorläufer der christlichen Kabbala, aber keinesfalls 
als ihr Gründer angesehen werden.

17 	Christian Förstel: Marsilio Ficino e il Parigino greco 1817 di Plotino. In: Marsilio Ficino. Testi, 
fonti, fortuna. Hrsg. von Stéphane Toussaint und Sebastiano Gentile. Rom 2006, S. 65–88. 

18 	Quinquies milia et ducentos et 40 und nicht et quadraginta, wie Ogren: Renaissance and Rebirth 
(wie Anm. 7), S. 1, schreibt. 

19 	Ebd., S. 254.

DOI: 10.13173/9783447108287.067 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



72 Saverio Campanini

Um diese allgemeine historiographische These zu ergründen, möchte ich hier 
die verschiedenen Ebenen der Ficino-Lektüre im Werk eines christlichen Kabba-
listen wie Francesco Zorzi (1466–1540) Revue passieren lassen. Zorzis Ideen ste-
hen seit Jahren im Zentrum meiner Interessen, und ich glaube, dass sein Fall uns 
ein Modell für die Wege und Wanderungen des Platonismus in der Renaissance 
liefern kann. In Anknüpfung an die Fragestellung, die diesem Band zugrunde 
liegt, könnte man an seinem Beispiel sogar zum Teil erklären, warum Ficinos 
Werk eher für die Literaturgeschichte als für die Philosophie oder Wissenschafts-
geschichte relevant zu sein scheint. 

Dass sich die Renaissance-Studien in einer Post-Yates-Phase oder -Atmosphäre 
bewegen, kann man belegen, indem man auf die Arbeiten Wouter Hanegraaffs20 
und Brian Copenhavers21 verweist. Letzterer hat auch einen weiteren Klassiker 
der Warburgschen Schule, Daniel Pickering Walker,22 kritisiert, der, um es deut-
lich zu sagen, in seinem erfolgreichen Buch Francesco Zorzi nicht gerecht wurde. 

Mir scheint es an dieser Stelle notwendig, Walkers Hauptkritikpunkte an Zor-
zi, wenn auch kursorisch, zu widerlegen, um mich dann der Aufgabe widmen zu 
können, Zorzis Lektüre der komplexen Erbschaft des Marsilio Ficino gebührend 
zu verstehen.

Walker zeigt sich sehr enttäuscht von der Entwicklung der ficinianischen The-
orie der ‚geistigen Magie‘ bei Zorzi.23 Zorzi scheint Walker zu fromm, weil er 
die Magie und die Astrologie wieder ins Christentum aufnimmt und sie neu
tralisiert, und zu metaphorisch, weil die harmonischen Analogien Zorzis seiner 
Meinung nach eine bloß formelle Angelegenheit ohne praktische Anwendung 
darstellen. In seinen Worten: „[…] his astrology is too Christian, his music theory 
too metaphorical, his conception of spirit too comprehensive and hence fluid.“24 
Wenn ich mich nicht irre, betrifft die wichtigste Kritik Walkers an Zorzi die Teil-
barkeit der Elemente, in denen sich die Wirklichkeit analysieren lässt. Nach sei
ner Formulierung: 

You have a significant whole, a text (or a musical scale) which can be ana-
lysed into still significant parts, words (or propositions); then you go a stage 
further and try to find elements of the significance of the whole in single 
letters (or single notes, or the integers composing the proportions), where 
in fact they do not exist.25 

20 	Wouter J. Hanegraaff: Beyond the Yates Paradigm. The Study of Western Esotericism be-
tween Counterculture and New Complexity. In: Aries 1 (2001), S. 5–37.

21 	Brian Copenhaver: Magic in Western Culture from Antiquity to Enlightenment. Cambridge 
(Massachusetts) 2015. 

22 	Daniel P. Walker: Spiritual and Demonic Magic from Ficino to Campanella. University Park 
(Pennsylvania) 2000 (Erstausgabe 1958), S. 112–119. 

23 	Es ist hier aus Platzgründen nicht möglich, die gesamte Theorie der ficinianischen Magie, 
die Walker hegt, zu kritisieren, obwohl es lohnenswert wäre. 

24 	Walker: Spiritual and Demonic Magic (wie Anm. 22), S. 112. 
25 	Ebd., S. 116.  

DOI: 10.13173/9783447108287.067 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



73Ein christlicher Kabbalist liest Ficino: Francesco Zorzi 

Weiterhin ist eine Fußnote Walkers beachtenswert: „Ironically Plato’s Cratylus, 
which so carefully established the point I am trying to make, was used to support 
this cabalistic analysis of language.“26

Man kann sich fragen, ob dieser Prozess der Analyse in Zorzis Denkweise tat-
sächlich auf einer verfehlten Lektüre des Kratylus basierte. Gerade hier liegt, wie 
mir scheint, ein wichtiger Einfluss Ficinos auf Zorzis Ideen. In seinem Vorwort 
zu der kommentierten lateinischen Kratylus-Übersetzung bemerkte Ficino, dass 
die Hebräer in ihrer Lehre der göttlichen Namen Platons Suche nach den analy-
sierbaren Elementen der Sprache zur Perfektion brachten, und zitierte das Tetra-
gramm als Beweis. Allerdings benutzte Ficino in seinem üblichen Stil selbst diese 
Idee als Waffe gegen die jüdischen, anti-christlichen Polemiken, nach denen Jesus 
nur ein Zauberer gewesen sei, der sich des Tetragramms bediente, um seine Wun-
der zu wirken. Laut Ficino beweist gerade die Tatsache, dass Jesus damit umge-
hen konnte, seine göttliche Herkunft. Zorzi geht allerdings viel weiter und folgt 
der Denkweise des jüdischen Grammatikers und Philosophen Abraham de Bal-
mes, der 1523 in Venedig starb. De Balmes schrieb in seinem Peculium Abrae, das 
postum in seinem Todesjahr im Verlag Daniel Bombergs erschien, Platon habe 
erfolglos versucht, die Etymologien der Juden nachzuahmen.27 Zorzi behaup-
tet, Platons Idee (es handelt sich eigentlich um eine Hypothese des Kratylus, die 
Sokrates widerlegt) sei richtig.28 Es gebe ein natürliches Verhältnis (physei) zwi-
schen Phonemen und Bedeutungen und nicht eine bloß konventionelle (thesei)  
Zusammensetzung, aber dieses Verhältnis ließe sich nur im Fall des Hebräischen 
beweisen, weil diese Sprache wegen ihres göttlichen Ursprungs die einzig na-
türliche sei. Dass die Einzelelemente, die Buchstaben, oder für Zorzi sogar die 
Einzelzüge der Buchstaben bedeutungslos sind, wie Walker befindet, kann man 
am leichtesten widerlegen, wenn man bedenkt, dass die Bedeutung in einer har-
monischen Vision nicht in den isolierten Elementen besteht, sondern erst in ihren 
‚wohltemperierten‘ Verhältnissen. 

Wenn, wie Anthony Grafton einmal behauptete,29 das Schreiben und Exzerpie-
ren für Renaissance-Intellektuelle dem Lesen gleichkommt, was die Form vieler 
Cinquecento-Werke als riesige Karteikartensammlungen erklärt, ist dies im Falle 
Zorzis besonders evident. Als Kommentator und Kompilator der über zehntausend 
Verweise der italienischen Ausgabe des De harmonia mundi glaube ich bestätigen zu 
können, dass dieses voluminöse Werk ohne die Zitate zu einem dünnen Bändchen 
würde. Andererseits besteht der eigentliche Sinn des Werkes gerade in seiner Zitier
strategie. Dazu muss man hinzufügen, dass Zorzi, wie in seiner Epoche üblich, die 

26 	Ebd., S. 118 und Anm. 6. 
27 	Vgl. Saverio Campanini: Peculium Abrae. La grammatica ebraico-latina di Avraham de Bal-

mes. In: Annali di Ca’ Foscari XXXVI, 3, Serie orientale 28 (1997), S. 5–49.
28 	Franciscus Georgius: De harmonia mundi 1,4,17; vgl. Francesco Zorzi: L’armonia del mondo. 

Saggio introduttivo, traduzione, note e apparati di Saverio Campanini. Mailand 2010, S. 449. 
29 	Vgl. Anthony Grafton: A Note from inside the Teapot. In: Teaching New Histories of Philos-

ophy. Hrsg. von Jerome B. Schneewind. Princeton 2004, S. 317–328, hier S. 321f.  

DOI: 10.13173/9783447108287.067 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



74 Saverio Campanini

Namen der zeitgenössischen Autoren und derjenigen, die noch nicht als Klassiker 
gelten konnten, nie namentlich erwähnt. In einem Werk, in dem das Namensre-
gister einen beträchtlichen Umfang erreicht, sind die neuesten Autoren, die beim 
Namen zitiert werden oder auf die Zorzi mit einer eindeutigen Paraphrase anspielt, 
nur drei längst verstorbene: Dante Alighieri, Nicolaus Cusanus und Johannes von 
Capistrano. Pico della Mirandola wird kein einziges Mal erwähnt, nicht einmal in 
dem noch unveröffentlichten Kommentar zu den kabbalistischen Thesen des Mi-
randulanus, den Zorzi verfasste.30 Es ist daher alles andere als überraschend, dass 
Ficinos Name in den veröffentlichten und unveröffentlichten Werken Zorzis nie 
auftaucht. Das bedeutet aber noch lange nicht, dass er nicht präsent wäre. In der Tat 
weisen die Struktur und die Grundgedanken, auf denen der Traktat De harmonia 
mundi und die späteren In Scripturam sacram Problemata (1536), das Elegante Poema, 
der Commento sopra il poema, der Kommentar zu den kabbalistischen Thesen Picos und 
der unvollständige Kommentar zum Hohenlied beruhen, eine tiefe Verbundenheit 
und teilweise Abhängigkeit von Ficinos Ideen und Werken auf. 

Es wäre wünschenswert, aber aus Platzgründen schwer realisierbar, alle Ele-
mente der Kontinuität zwischen Ficino und Zorzi und die zahlreichen wörtlichen 
Zitate aufzuzeigen. Deshalb werde ich mich auf ausgewählte Punkte konzentrie-
ren, in denen, wenn ich richtig sehe, eher die Brüche und die Unterschiede sicht-
bar werden. 

Sowohl Ficino als auch Pico liefern den Hintergrund, man könnte sagen den 
‚Grundtext‘, für Zorzis kosmische, aber nicht dramatische Darstellung. Bereits der 
konvertierte Jude Paulus Riccius musste seine Lesart der Kabbala, die auf einer 
gründlichen Quellenkenntnis fußte, gegen die Kritik eines ‚Stephanus Presbyter‘ 
verteidigen, der eingewendet hatte, dass Riccius’ Kabbala nicht ganz mit der Pi-
cos koinzidiere. Riccius erwiderte in einem Schreiben an seinen Freund Sebastian 
Stamler, dass die Unterschiede nur scheinbar seien. Weil er die gleichen Bücher wie 
Pico gelesen habe, nehme er das Recht in Anspruch, sie zu interpretieren, da Pico, 
selbst wenn er ein Heiliger der Kirche wäre, dogmatisch nicht unantastbar sei.31 

Ficino ist in Zorzis Werk allgegenwärtig als Quelle für Texte und Interpretatio-
nen, als Übersetzer und Exeget eines massiven Korpus von platonischen, neupla-
tonischen und hermetischen Texten, um von der prisca philosophia ganz zu schwei-
gen. Zorzi betrachtet Ficino so sehr als eine Primärquelle, dass er häufig genau 
in der Linie des Riccius mit Pico so weit geht, eine alternative Lektüre eines her-
metischen Textes vorzuschlagen, den Ficino als erster im Druck verbreitet hatte.  

30 	Vgl. Saverio Campanini: Ein unbekannter Kommentar zum „Hohelied“ aus der kabbalisti-
schen Schule von Francesco Zorzi. In: Erzählende Vernunft. Hrsg. von Günter Frank, Anja 
Hallacker, Sebastian Lalla. Berlin 2006, S. 265–281; Saverio Campanini: Il commento alle 
Conclusiones cabalisticae nel Cinquecento. In: Giovanni Pico e la cabbalà, (wie Anm. 8), 
S. 167–230; Saverio Campanini: A Sefirotic Tree from a Miscellany of Christian Kabbalistic 
Texts. In: Manuscrits hébreux et arabes. Mélanges en l’honneur de Colette Sirat. Hrsg. von 
Judith Olszowy-Schlanger und Nicholas De Lange. Turnhout 2014, S. 387–401.

31 	Saverio Campanini: Il commento cabbalistico. In: Lelli: Giovanni Pico e la cabbalà (wie 
Anm. 8), S. 167–169. 

DOI: 10.13173/9783447108287.067 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



75Ein christlicher Kabbalist liest Ficino: Francesco Zorzi 

Es handelt sich um das Quadripartitum Hermetis oder De quindecim stellis, veröf-
fentlicht in einer modernen Edition von Louis Delatte,32 einen mittelalterlichen 
hermetischen Traktat, der in vielen Handschriften überliefert ist. Zorzi kannte 
offensichtlich eine abweichende Version davon, die er als „Wort des Hermes“ 
versteht, und stellt eine alternative, den „recentiores“ zugeschriebene Version 
daneben.33 Was mit dem Ausdruck „recentior“ gemeint ist, ist ohne Zweifel Fi-
cinos De vita coelitus comparanda.34 Seine kumulative Zitierweise oder, wenn man 
Zorzis Umgang mit seinen Materialien nicht billigen möchte, sein unkritisches 
Anhäufen von Quellen, erlaubt ihm nicht einmal zu entscheiden, ob der Stern  
Aldebaran im 25. Grad des Aries ist oder im ersten bzw. dritten Grad der Gemi-
ni.35 Ficino und Zorzi erwähnen (im Unterschied zu Agrippa von Nettesheim) den 
vierten Teil des Traktats über magische Charaktere zur Herstellung von Talisma-
nen nicht explizit, obwohl Zorzi vorsichtig auch auf die operativen Qualitäten 
der Korrespondenzen zwischen Fixsternen, Edelsteinen und Pflanzen anspielt. 

Zorzis Treue zu Ficinos Text führt manchmal zu paradoxen Ergebnissen. Am 
Beispiel der Oracula Chaldaica kann man zeigen, dass Zorzi Ficino (und auch Pico) 
als regelrechte Quellen ansah. Statt ihm einen mangelnden kritischen Sinn vorzu-
werfen, was eine müßige, weil zu leichte Übung wäre, scheint mir die Frage interes-
santer, wie Zorzi trotz einer solchen sklavischen Abhängigkeit von seinen Quellen 
einen selbstständigen Diskurs entwickeln und einen bedeutsamen Beitrag leisten 
konnte, der weit über eine bloße Anthologie von bekannten Textes hinausgeht.   

In einer seiner Thesen, der letzten der 15 Conclusiones secundum opinionem pro-
priam de intelligentia dictorum Zoroastris et expositorum eius Chaldeorum hatte Pico 
geschrieben: 

Quid sit intelligendum per capras apud Zoroastrem, intelliget qui legerit in libro 
Bair quae sit affinitas capris et que agnis cum spiritibus.36 

Hier spielt Pico bekanntermaßen auf eine Version der vermeintlich zoroastrischen 
Orakel an, die man bis heute nicht finden konnte, obwohl die neuesten Studien 
besonders von Giacomo Corazzol37 interessante Wege für die Forschung aufzei-
gen. Der Verweis auf das Bahir, das für die spätere Literatur zu einer festen Re-
ferenz werden wird (ich denke z.B. an Paul Skalic und Jean Bodin), ist falsch, wie 

32 	Louis Delatte: Textes latins et vieux français relatifs aux Cyranides. Lüttich, Paris 1942. 
33 	De harmonia mundi 1,4,31; Zorzi: L’armonia del mondo (wie Anm. 28), S. 493. 
34 	Ficino: De vita (wie Anm. 13), 3,8. 
35 	De harmonia mundi 1,4,31; Zorzi: L’armonia del mondo (wie Anm. 28), S. 493. 
36 	Steven A. Farmer: Syncretism in the West. Pico’s 900 Theses (1486). The Evolution of Tra-

ditional, Religious, and Philosophical Systems. With Text, Translation, and Commentary. 
Tempe 1998, S. 492. 

37 	Giacomo Corazzol: Le fonti “caldaiche” dell’Oratio. Indagine sui presupposti cabbalistici 
della concezione pichiana dell’uomo. In: Academia XV (2013), S. 9–62. 

DOI: 10.13173/9783447108287.067 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



76 Saverio Campanini

Gershom Scholem zeigen konnte,38 und hängt von der Struktur der Handschrift 
ab, die Mithridates für Pico verfertigte.39 Die Stelle über das Verhältnis zwischen 
dem Dämonischen und den Ziegen, die Pico für eine Ausführung aus dem Buch 
Bahir hielt, gehört nicht zum Bahir, sondern zu einem anderen Text von Jakob 
von Soria, der unmittelbar nach der Bahir-Übersetzung in der Handschrift er-
scheint.40 Zorzi übernimmt den fehlerhaften Verweis von Pico in seine Problemata41  
und hat den kabbalistischen Text und noch weniger die sonst nirgendwo auf-
findbare Version der Oracula Chaldaica sicherlich nicht überprüft. Trotzdem weist 
seine Darstellung dieses locus classicus neue Züge auf, weil er expliziert, was Pico 
so nicht sagt, dass Zoroaster die Weisen aemulatus est, d.h. Zoroaster übernahm 
seine Weisheit durch Imitation aus den kabbalistischen Quellen. Letztere seien 
ihm also bekannt gewesen und erklärten seinen Zugang zur echten Weisheit. 

In seiner Studie über Ficinos Ideen zu Zoroaster spricht Moshe Idel42 von einer 
„multilinear tradition“ (d.h. einer angeblich heidnischen Tradition, die von der bib-
lischen unabhängig wäre). Ohne diese Behauptung in Frage stellen zu wollen, geht 
es mir darum, dass Zorzi auf diese Weise divergierende Traditionen harmonisieren 
und Pico und Ficino gleichzeitig seine Treue erweisen kann.43 Pico hatte in Anleh-
nung an Plinius den Älteren44 in einer ziemlich rätselhaften Passage in der Oratio 
de hominis diginitate sogar auf einen ‚anderen‘ Zoroaster verwiesen, nicht den, an 

38 	Gershom Scholem: Zur Geschichte der Anfänge der christlichen Kabbala. In: Essays present-
ed to Leo Baeck on the Occasion of his Eightieth Birthday. London 1954, S. 158–193.

39 	Bekanntlich handelt es sich um die Handschrift Vat. Ebr. 190 der Biblioteca Apostolica Vati-
cana. Auch die hebräische Handschrift, die Mithridates benutzt hat, ist erhalten, es handelt 
sich um die Hebr. 109 der Bayerischen Staatsbibliothek zu München. 

40 	Vgl. The Book of Bahir. Flavius Mithridates’ Latin Translation, the Hebrew Text, and an En-
glish Version. Hrsg. von Saverio Campanini. Turin 2005, S. 86–89. 

41 	Franciscus Georgius, Problemata 5,5,473: Quid per Capras Zoroastres intelligere voluit? Non quip-
pe haec animalia, quae haedos in sinistra collocandos generant, sed capreas illas meliores, per quas, et 
per Cervos camporum adiurantur in Canticis filiae Ierusalem. Quae quidem caprae vicinitatem habent 
cum agnis et ovibus, ut in libro, qui Bair dicitur, expresse tractatur, et in aliis Theologorum antiquorum 
libris. Quos Sapientes ipse Zoroastres aemulatus est. Hinc non ab re Christus nominari voluit agnus, 
ovis, et aliquando capra, vel cerva. Sicut expresse patet in titulo Psalmi vicesimiprimi, ubi recensetur, 
velut historia, tota ipsius Christi passio. Qui titulus est: Super cervam aurorae, quae est Christus, ut 
suo loco dictum est. [Was meinte Zoroaster mit den Ziegen? Sicher nicht die Tiere, die die Zieg
lein gebären und die zur linken Seite gebannt werden sollten, sondern die besseren Ziegen, 
die die Töchter Jerusalems im Hohelied zusammen mit den Hirschen der Felder beschwo-
ren. Diese Ziegen sind irgendwie mit den Lämmern und den Schafen verwandt, wie man im 
Buch Bahir und in anderen Büchern der alten Theologen erklärt. Zoroaster hat diese Weisen 
nachgeahmt. Gerade deshalb wollte Christus Lamm, Schaf und manchmal Ziege oder Hinde 
genannt werden, wie dies eindeutig erscheint im Titel des Psalms 21, in dem die ganze Passi-
on Christi wie eine Geschichte erzählt wird. Der Titel lautet: Über die Hinde der Morgenröte, 
das heißt Christus, wie wir andernorts bereits erklärt haben.] Vgl. bereits Campanini: The 
Book of Bahir (wie Anm. 40) S. 117.   

42 	Idel: Prisca Theologia in Marsilio Ficino (wie Anm. 5). 
43 	Vgl. Saverio Campanini: Francesco Zorzi: armonia del mondo e filosofia simbolica. In: Il pen-

siero simbolico nella prima età moderna. Hrsg. von Anna Angelini e Pierre Caye. Florenz 
2007, S. 225–246.

44 	Plinius: Naturalis historia 30,8. 

DOI: 10.13173/9783447108287.067 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



77Ein christlicher Kabbalist liest Ficino: Francesco Zorzi 

den vermutlich seine Zuhörer denken würden, sondern den Sohn des Oromasis.45 
Zorzi löst das daraus entstandene Problem anhand einer Stelle in der Epistel Lex 
und iustitia des Ficino und trennt die zwei ‚Zoroastres‘: Zoroastres ab Oromasi und 
Zautrastes a bono numine, wie man aus dem folgenden Vergleich entnehmen kann:46 

Zorzi, De harmonia mundi 1,2,5 Ficino, Epistola Lex et iustitia

Sed ad eos qui sapientes habiti sunt redeamus, hi 
enim cum hominis terminum praeclusum haberent, 
nec viam docere potuerunt, si quid autem consen-
taneum religioni tradiderunt, id fecere Mosem tam-
quam simiae aemulati, variis figmentis asserentes, se 
ab oraculis didicisse. Aegyptiorum enim legislator 
Osiris a Mercurio, Zoroastres Bactrianis et Persis 
ab Oromasi, Charondas Chartaginensibus a Sa-
turno, Solon Atheniensibus a Minerva, Zautrastes 
apud Harimaspos a bono numine, Zalmosis Scythis 
a Vesta, Minos Cretensibus a Iove, Lycurgus Lace-
daemoniis ab Apolline, Numa Pompilius Romanis a 
nympha Egeria, Mahumetes Arabis ab Angelo Gab-
riele, in quibus nil consonum invenies, nisi quod lex 
naturalis a Deo insita mentibus humanis suadet, aut 
quod a communi doctore Mose furtim acceperunt. 
[Wenden wir uns erneut denen zu, die als Wei-
se gelten. Da ihnen das Ziel des Menschen ver-
sperrt blieb und sie keinen Weg dorthin lehren 
konnten, sind sie Nachahmer des Moses, wo 
ihre Lehren mit der wahren Religion im Ein-
klang stehen, obwohl sie mit verschiedenarti-
gen Erzählungen vorgeben, diese Lehren aus 
den göttlichen Orakeln erhalten zu haben. Der 
Gesetzgeber der Ägypter Osiris von Merkur, 
Zoroastres für die Baktrianen und die Perser 
von Oromasis, Charondas für die Kartagineser 
von Saturn, Solon für die Athener von Miner-
va, Zautrastes unter den Harimaspen von einer 
gütigen Gottheit, Zalmosis für die Skythen von 
Vesta, Minos für die Kreter von Jupiter, Lykurg 
für die Spartaner von Apollo, Numa Pompilius 
für die Römer von der Nymphe Egeria, Mu-
hammad für die Araber von dem Engel Gabri-
el: in ihrer Lehren findet man nichts Sinnvolles 
außer dem, was das von Gott den Menschen 
gegebene natürliche Gesetz lehrt oder dem, 
was sie von dem gemeinsamen Lehrer Moses 
gestohlen haben.]

Quamobrem omnes legum conditores partim Mo-
sem, tamquam simiae imitati, partim nescio qu-
omodo veritate compulsi, a Deo legis se habuisse 
sub variis figmentis affirmaverunt, Aegyptiorum 
legumlator Osiris a Mercurio, Zautrastes apud Ari-
maspos a bono numine, Xalmoxis apud Schythas 
a Vesta, Minos Cretensis et Solon Atheniensis ab 
Jove, Lycurgus Lacaedemonius ab Apolline, Numa 
rex Romanorum a Nympha Egeria, Mahumetes 
rex Arabum ab angelo Gabriele.46 [Deshalb haben 
alle Gesetzgeber, die teils Moses nachahmten, 
teils irgendwie von der Wahrheit gezwungen 
wurden, zugegeben, wenn auch mithilfe von 
verschiedenartigen Erzählungen, dass sie vom 
Gott des Gesetzes gelernt haben: Osiris, Gesetz-
geber der Ägypter von Merkur, Zautrastes un-
ter den Arimaspen von einer gütigen Gottheit, 
Xalmoxis unter den Skythen von Vesta, Minos 
aus Kreta und Solon aus Athen von Jupiter, 
Lykurg aus Sparta von Apollo, der König der 
Römer Numa von der Nymphe Egeria, Mu-
hammad König der Araber vom Engel Gabriel.]

45 	Giovanni Pico della Mirandola: Discorso sulla dignità dell’uomo. Hrsg. von Francesco Bausi. 
Parma 2003, S. 108f.: Et Zoroastrem, non quem forte creditis, sed illum Oromasi filium.

46	 Marsilio Ficino: Lettere. Hrsg. von Sebastiano Gentile. Bd. I. Florenz 1990, S. 40–42; vgl. 
Michael Stausberg: Faszination Zarathustra. Zoroaster und die Europäische Religionsge-
schichte der Frühen Neuzeit. Berlin, New York 1998, S. 123.

DOI: 10.13173/9783447108287.067 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



78 Saverio Campanini

Auch mit dieser Lösung, die offensichtlich in Ficino die Erklärung einer rätsel-
haften Stelle Picos sucht, haben die beiden legendären Gesetzgeber gemeinsam, 
dass sie Moses oder die hebräische Offenbarung kopierten oder stahlen. Dadurch 
dient die Kabbala, die den eigentlichen Inhalt der Offenbarung darstellt und er-
klärt, als confirmatio der Lehren Ficinos. Dies ist alles andere als eine bloße Ver-
wässerung seiner problematischsten Ideen oder ihre Reduktion auf eine Art der 
pia philosophia. Um diese Darstellung zu bekräftigen, möchte ich einige, wie ich 
meine, besonders aussagekräftige Beispiele auswählen. 

Gegen Ende seines Lebens veröffentlichte Zorzi im Jahre 1536 die In Scripturam 
Sacram Problemata, dreitausend an der Zahl. Allerdings betreffen nicht alle Fragen 
den biblischen Text. Auf die ersten zweitausend Fragen zur Bibel folgen fünf-
hundert Problemata zu den Lehren kanonischer und außerkanonischer Autoren. 
Damit will ich nicht sagen, dass Zorzi diese Autoren dem biblischen Kanon hin-
zufügen wollte, aber ihre Zusammensetzung soll verdeutlichen, dass ihre Lehren 
mit den kanonischen Büchern völlig übereinstimmen. 

Die ‚sieben Weisen‘, deren Sprüche im Teilband V kommentiert werden, sind 
Salomon (1–138), Hiob (139–250), Hermes Trismegistus (251–296), Platon und 
seine Akademie (297–400), Orpheus (401–415), Pythagoras (416–468) und Zoro-
aster (469–500). Das letzte Problem in diesem Tomus (500) ist ein Resümee des 
gesamten Traktats: Alle Weisen teilten als Schüler des Moses eine gemeinsame 
Licht-Mystik, die zur Kontemplation des Göttlichen führe, und eine gemeinsame 
metaphysische Basis ebenso wie das Ziel, nach dem alle mit unterschiedlichen 
Stimmen streben. Was hält sie aber neben dem gemeinsamen Ursprung noch zu-
sammen? Diese implizit auch bei Ficino vorhandene Frage wurde bereits von Pico 
beantwortet, aber aufgrund völlig anderer Texte. Es sollte niemanden überra-
schen, dass es sich um die Kabbala handelt, die Zorzi zwar nicht datiert, aber die 
inhaltlich genauso alt sei wie die Offenbarung. Denn selbst wenn kabbalistische 
Texte später verfasst worden seien, eröffneten ihre Lehren die geheimen Verbin-
dungen, die potentiell bereits in der heiligen Schrift vorhanden seien. Gleichzei-
tig erhelle sie die dunkelsten Stellen der anderen fünf (extrakanonischen) Weisen. 

Um zu zeigen, wie dieser allgemeine Grundsatz verstanden werden sollte, 
kann man am besten einige wenige Beispiele erwähnen. In dem Problema 367 des 
fünften Teils47 fragt Zorzi, wer den Menschen nach der ursprünglich androgynen  

47 	Franciscus Georgius: Problemata 5,367: Quis ipsum hominem dissecuit, ut ex uno duo fierent? 
Nonne Deus, ut Moses clare perhibet? A quo quidem Mose (ut etiam alibi diximus) non dubito Plato-
nem sumpsisse, quicquid de hoc tradidit. Sed cur ipse Deus fecit? Nonne ad generationem fovendam? 
Iuxta id, quod scriptum est, Adae non inveniebatur adiutorium, quod ex adverso ipsius staret. Pro quo 
vulgata editio habet: Adiutorium simile sibi. E regione enim stare debebant, ut geniturae apti essent. 
De hoc autem Zohar omnium Commentariorum praecipuus diffuse disserit, addens quod non fecerat 
Dominus pluere super terram, quousque reddidit ipos ad generandum aptos. Nam tunc coepit pluvia 
generationis. [Wer hat den Menschen geschnitten, damit aus einem zwei wurden? Gott selbst, 
wie Moses dies verdeutlicht. Ohne Zweifel (wie wir bereits gesagt haben) hat Plato alles, 
was er darüber lehrt, aus Moses übernommen. Aber warum hat Gott dies getan? War das 
nicht um die Zeugung zu ermöglichen? Dies ist der Sinn der Stelle, in der geschrieben steht: 

DOI: 10.13173/9783447108287.067 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



79Ein christlicher Kabbalist liest Ficino: Francesco Zorzi 

Schöpfung in zwei geteilt habe. Zorzi bezieht sich offensichtlich auf Platos 
Symposion,48 obwohl er wohlweislich nicht ins Detail geht. Moses habe gelehrt – 
sagt Zorzi –, dass derjenige, der den Menschen geteilt hat, Gott selbst war, nach 
einem Gemeinplatz der rabbinischen Exegese. Aber wozu? Um zu ermöglichen, 
dass Mann und Frau sich gegenüberstehen. In der Wortwahl kommt auch eine 
Kritik an der Vulgata, die das Hebräische nur unzulänglich wiedergab, zum Aus-
druck. Dieses Thema war Zorzi sehr vertraut.49 Davor hatte es, wie der Zohar 
lehrt,50 auf Erden noch nicht geregnet (Gen. 2.5).51 Diese Anspielung auf den Zo-
har schafft potentiell die Möglichkeit zu erahnen (wohl nur für diejenigen, die 
den Zohar lesen können), dass der fruchtbar machende Regen der Emanation erst 
fließen kann, wenn sich die Lage der Ureltern von der ursprünglichen Stellung 
Seite an Seite zu einer Gegenüberstellung verändert. Der Prozess vollzieht sich 
nicht nur im ersten Menschenpaar, sondern auch, und zuerst, in der Topographie 
der göttlichen Sefirot. Dies ist, nebenbei bemerkt, eine typische Vorzeigestelle, 
um Zorzis eigene Mischung von Erotik und Esoterik zu veranschaulichen. 

Als Beispiel aus der orphischen Literatur, die Ficino erfolgreich zu dem Kanon 
der prisca philosophia hinzufügte, kann man auf das Problema 411 verweisen.52 Hier 

Man fand für den Adam keine Hilfe, die ihm gegenüberstehen konnte, was die Vulgata 
mit „eine ihm ähnliche Hilfe“ übersetzt. Die zwei mussten gegen einander gestellt werden, 
um zeugen zu können. Dieses Thema wird im Zohar, dem wichtigsten aller Kommentare, 
ausführlich behandelt. Dort findet man auch, dass der Herr nicht regnen ließ, so lange er die 
Menschen nicht zeugungsfähig machte. Erst danach fing der Regen der Zeugung an.] 

48 	Plato: Symposium 191d–193e.
49 	Saverio Campanini: Francesco Giorgio’s Criticism of the Vulgata: Hebraica Veritas or Men-

dosa Traductio?. In: Hebrew into Latin – Latin into Hebrew. Hrsg. von Giulio Busi. Turin 
2006, S. 206–231.

50 	Zohar I,35a.
51 	Gen. 2,5. 
52 	Franciscus Georgius: Problemata 5,411: Cantans, et incantans, vel operans quo numero magis 

praevalet? An numero vocali? Sed in hoc nullam videmus efficaciam, nisi quatenus est instrumentum 
deveniendi ad alios numeros operativos, sicut cubitus vel canna sunt instrumenta mensurativa. An 
igitur huiusmodi operantes praevalent magis numero naturali et harmonico? Sicut patet de chordis 
vel nervis in duobus instrumentis conchordatis: ad quorum unius tactum nervis alterius (ut compro-
batum est) movetur. An (ut opinor) magis praevalent numero rationali radicato in intellectu, unde 
resultat intentio? Quae quidem intentio tantam vim habet in opere, ut secretiores Theologi dicant 
nihil fieri posse per verba et orationes sine ipsa intentione, quam ipsi כונה cavanah vocant. Unde est 
Sapientum et commune adagium, quod imaginatio facit casum, ut Avicena et alii scribunt. Hinc Apos-
tolus dicebat: Orabo spiritu, orabo et mente. Psallam spiritu, psallam et mente. Unde innuit, quod, 
nisi mens attendit, oratio cassa nullaque penitus est. [Wenn man singt, oder einen Zauber spricht, 
oder magisch handelt, welche Zahl verleiht mehr Kraft? Ist es die Zahl, die man ausspricht? 
Aber diese Zahl zeigt keine Wirksamkeit, sie ist höchstens ein Instrument, um zu anderen 
Zahlen zu gelangen, wie ein Maß oder eine Stange Messinstrumente sind. Oder stammt die 
magische Kraft aus der natürlichen und harmonischen Zahl? In der Tat kann man an einem 
gestimmten Streichinstrument sehen, dass eine Seite, die in Bewegung gesetzt ist, eine an-
dere vibrieren läßt. Oder stammt ihre Kraft (wie ich meine) aus der vernünftigen Zahl, die 
im Intellekt verwurzelt ist und von der die Intention herkommt? Diese Intention ist so mäch-
tig, dass die geheimen Theologen behaupten, ohne diese, die sie כונה, Kawwanah, nennen, 
könnten Worte und Gebete nichts bewirken. Daher stammt der bekannte Spruch der Weisen, 

DOI: 10.13173/9783447108287.067 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



80 Saverio Campanini

diskutiert Zorzi die magische Funktion der Hymnen (cantans, incantans vel ope-
rans). Er fragt, aufgrund welcher Zahl die operatio (d.h. die magische Handlung 
oder auch ein einfaches Gebet) wirksam sei. Es handle sich bestimmt nicht um 
die mathematische Zahl (numerus vocalis), die nur zum Messen und Teilen geeig-
net sei, aber auch nicht um die natürliche und harmonische Zahl, die höchstens 
in den sich gegenseitig beeinflussenden Vibrationen der Saiten der Musikin
strumente wirksam sei. Nach Zorzi handelt es sich um die geistige Zahl (numerus 
rationalis), die im Intellekt verwurzelt sei. Von dieser Zahl stamme die Intention. 
Dadurch subsumiert Zorzi Ficinos Theorie über die geistige Magie mit einem 
Verweis auf die traditionelle Lehre, die unter Avicennas Namen kursierte,53 aber 
auch anderen zugeschrieben wird, z.B. Arnaldus von Villanova, Dante und Pe-
trarca, und die selbstverständlich die Missgunst des Thomas von Aquin fand,54 
nach der imaginatio facit casum (die Vorstellung hat wirksame Folgen). Auch in 
diesem Fall fehlt der kabbalistische Aspekt nicht. Er nimmt die Form eines Ver-
weises auf die Kawwana-Lehre an,55 die die Wirksamkeit der Gebete gewährleiste. 
In der Tat verwendet Zorzi hier keine spezifische Theorie des spiritus, sondern er 
zitiert Paulus: „Ich will beten mit dem Geist (spiritu) und will beten auch im Sinn 
(mente)“.56 Walker beurteilt diese Sichtweise als „paths that lead nowhere“.57 Man 
könnte sie genauso gut ‚paths that lead everywhere‘ nennen. Aber diese Frage 
muss für alle, die Walkers Begeisterung für Ficinos spiritus-Theorie nicht teilen, 
offenbleiben. 

In einem Problema, das die pythagoreische Lehre betrifft,58 fragt Zorzi auf-
grund der Texttradition, die Ficino in seiner Hiamblichus-Übersetzung verbreitet  

nach dem die Fantasie Dinge geschehen macht, wie Avicenna und andere schreiben. Daher 
sagte der Apostel: Ich will beten mit dem Geist und will beten auch im Sinn; ich will Psal-
men singen im Geist und will auch Psalmen singen mit dem Sinn. Dadurch deutet er an, 
dass das Gebet unwirksam und nichtig ist, wenn der Sinn nicht dabei ist.]  

53 	Es bestehen kaum Zweifel, dass die Theorie, wie sie Zorzi darstellt, aus Ficino stammt; vgl. J. 
Hankins: Ficino, Avicenna, and the Occult Powers of the Rational Soul. In: La magia nell’Eu-
ropa moderna. Tra antica sapienza e filosofia naturale. Hrsg von Fabrizio Meroi und Elisa-
betta Scapparone. Florenz 2007, I, S. 35–52.

54 	Vgl. Harry A. Wolfson: The Internal Senses in Latin, Arabic and Hebrew Philosophic Texts. 
In: Harvard Theological Review 28 (1935), S. 69–133.

55 	Kawwana bedeutet so viel wie Intention. 
56 	1 Kor. 14,15. 
57 	Walker: Spiritual and Demonic Magic (wie Anm. 22), S. 117.
58 	Franciscus Georgius: Problemata 4,451: Cur mandat Pythagoras stragulum componi ab eo, qui a 

strato surgit? An, quia (ut aliqui opinant) inelegans et inurbanum est stragulum lecti incompositum 
relinquere? An (ut altius conscendamus) quia immundi spiritus oblectantur calore et figura humana, 
vicemque hominis (quoad possunt) tenere satagunt? Sicuti servi absente Domino delectantur sedere 
in sedili Domini sui. Claro enim experimento comprobatum est quantum appetat spiritus immundus 
calore, veste, et locum mortalium. Maxime quando quis a strato surgit, in quam dormientem multum 
praevaluit, immundans et foedans ipsum, ut Zohar diffuse scribit. Unde ipse iubet lavari manus et 
faciem immundatam, antequam se homo ad opus, praecipue sacrum, applicet. Quod observant nostri 
missam celebraturi. Iubetque idem Zohar confundi vestigium quiescentis, ne immundi spiritus su-
bintrent. [Warum befiehlt Pythagoras, dass derjenige, der aufsteht, das Bett machen soll? Ist 
es (wie einige meinen), weil es unschön und unhöflich ist, das Bett ungemacht zu lassen? 

DOI: 10.13173/9783447108287.067 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



81Ein christlicher Kabbalist liest Ficino: Francesco Zorzi 

hatte,59 warum Pythagoras vorschreibe, das Bett zu machen? Ist dies einfach ein 
Requisit der guten Erziehung? Offensichtlich müsse man tiefer forschen (altius 
conscendere), um festzustellen, dass dieses Symbol eine dämonologische Vor-
schrift enthalte. Und noch einmal zitiert Zorzi den Zohar, in dem die Dämonen, 
besonders Sammael und Lilit, mit dem Schlaf, dem Bett und ex negativo mit den 
Reinigungszeremonien verbunden werden, mit denen der fromme Jude seinen 
Tag beginnt. Zorzi zögert nicht, den ausgeschlafenen Juden mit dem christlichen 
Priester zu vergleichen, der kurz davor ist, die Messe zu zelebrieren. Es ist nicht 
immer leicht, die Zohar-Stellen zu identifizieren, die Zorzi gemeint haben mag, 
auch weil vor dessen Druck (1558–1560) verschiedene, heterogene Zohar-Hand-
schriften im Umlauf waren. Jedenfalls scheint er in diesem Fall zwei Stellen zu-
sammen zu bringen. In einer ist Lilit wie ein Gespenst in ein Bettlaken gewickelt60 
und in der anderen überprüft die Sunamitin das Bett und bedeckt es mit einem 
Laken, um die Reinheit Elisas zu beweisen.61 Das Bett ist im Zohar sicherlich ein 
Sitz der Unreinheit, ein bevorzugter Ort der Dämonen, die ihrerseits wegen ihrer 
unvollständigen Natur immer versuchen, sich in einen Menschen einzunisten, 
besonders im Schlaf oder unmittelbar danach.62 

Zum Schluss scheinen mir noch zwei Beispiele zu Zoroaster angebracht. Die 
letzten Problemata des Tomus V sind nichts anderes als ein regelrechter Kommen-
tar zu den Oracula Chaldaica, in dem Ficino überall präsent ist, aber sein Name wie 
üblich verschwiegen wird. Anders verfährt Zorzi mit Gemistus Pletho, der mehr-
mals namentlich erwähnt wird. Das Problema 49263 behandelt die „Erdhunde“  

Oder ist es (um tiefere Bedeutungen zu erreichen), weil die unreinen Geister die Wärme 
und die Spur des Menschen mögen, indem sie versuchen (wie es möglich ist) die Stelle des 
Menschen zu übernehmen? In ähnlicher Weise freut es die Diener, wenn der Herr abwesend 
ist, sich auf seinen Stuhl zu setzen. Man hat eindeutig erfahren, dass der unreine Geist die 
Wärme, die Kleider und den Platz der Sterbenden sucht, besonders wenn jemand vom Bett 
aufsteht. Der Geist gewinnt dadurch eine starke Kraft über den Schlafenden, verunreinigt 
und verschmutzt ihn, wie der Zohar ausführlich schreibt. Deshalb wird ihm befohlen, die 
Hände und das Gesicht zu reinigen, bevor er sich dem Werk, und besonders dem heiligen, 
widmet. Das tun auch unsere Priester vor dem Gottesdienst. Der Zohar befiehlt auch, die 
Spuren des Schlafenden zu beseitigen, damit sich unreine Geister nicht einschleichen.] 

59 	Das Thema des Bettmachens oder des Beseitigens der Spuren des Schlafenden aus dem Bett 
genoss in der Renaissance einen breiten Bekanntheitsgrad, ohne dass seine Bedeutung un-
umstritten gewesen wäre. Man findet es, unter anderen, in den Adagia von Erasmus, in Jo-
hannes Reuchlins De arte cabalistica, bei Poliziano, Celio Calcagnini, Gregorio Giraldi. Viele 
Belege und divergierende Interpretationen sind gesammelt in Francesco Berni: Moralitatis 
Arcana ex Pythagorae Symbolis, Iulii Bulzoni Gilii. Ferrariae 1669, S.299–307.

60 	Zohar III 19a.
61 	Zohar II 44a.
62 	Vgl. z.B. Zohar I 169b. 
63 	Franciscus Georgius: Problemata 5,492: Qui sunt canes terrestres ostendentes se in signum iis, qui 

a mortali exiliunt, ut Zoroastres ait ? Nonne (ut Gemnistius exponit) solent iis, qui sacris initiantur, 
caninae quaedam imagines se opponere, seu lupine, aut ursinae, vel eiusmodi, ut terreant eos ? Quod 
apte declaratur in libro, cui titulus est Holam aba, ubi de initiatione per sacra nomina facienda trac-
tatur. Nam huiusmodi malae formae nobis semper adversant. Ideo Satani idest adversantes dicuntur, 
et occurrunt nobis (ut Petrus ait) tanquam leones rugientes, aut canes latrantes. Hinc scriptum est, 

DOI: 10.13173/9783447108287.067 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



82 Saverio Campanini

(χθόνιοι κύνες),64 die sich denjenigen zeigen, die das Sterbliche verlassen. Im An-
schluss an den Kommentar von Plethon, der dazu neigte, diese Hunde als Dämo-
nen zu interpretieren,65 zitiert Zorzi einen seltenen kabbalistischen Text, genannt 
Haolam aba, das heißt den Traktat des spanischen Kabbalisten Abraham Abulafia 
Chayye ha-‘olam ha-ba (Das Leben der kommenden Welt), den er als eine initiatio 
per nomina sacra definiert. Dort spricht man von den verschiedenen Formen der 
Dämonen, die dem erscheinen, der über die göttlichen Namen meditiere, um ihn 
abzulenken oder abzuschrecken.66

Der berühmte Vers der Oracula Chaldaica:67 Σόν γάρ ἀγγεῖον θῆρες χθονὸς 
οἰκήσουσιν, was Ficino mit Tuum vas bestiae terrae habitant,68 dem Pico folgt,69 
übersetzte, stellt einen komplizierteren Fall dar, weil Zorzi seine hermeneutische  

quod exeunte populo Israelitico ex Aegypto canis nullus latravit, idest nulla mala forma ei obstitit. 
Nam illas omnes Moses virtute Dei abegerat, ut foelicius Israelitae transirent. An per canes hos (ut 
alii opinantur) intelliguntur vires animales, quae multiformes se offerunt sacra peragentibus, nondum 
bene initiatis? [Wer sind die irdischen Hunde, die sich denjenigen, die den Körper verlassen, 
wie ein Zeichen zeigen, wie Zoroaster sagt? Vielleicht (wie Plethon es erklärt) sind es die 
Bilder von Hunden, Wölfen, Bären oder ähnlichen Tieren, die die Eingeweihten gewöhnlich 
verschrecken? Dies ist treffend erklärt im Buch Holam aba, in dem die Weihe durch die 
heiligen Namen behandelt wird. Diese bösen Gestalten bekämpfen uns ständig. Deshalb 
heißen sie Satani oder Feinde und sie kommen uns entgegen (wie Petrus sagt) wie brüllende 
Löwen oder bellende Hunde. Daher steht geschrieben, dass kein Hund bellte, als das Volk 
Israel aus Ägypten hinausging, das heißt, keine böse Gestalt leistete Widerstand. Moses 
hatte alle diese Kräfte durch die Macht Gottes vertrieben, damit die Israeliten keine Gefahr 
liefen. Oder verweisen diese Hunde (wie andere meinen) auf die bestialischen Kräfte, die 
sich denjenigen in verschiedenen Gestalten entgegenstemmen, die heilige Handlungen un-
ternehmen, ohne vollkommen eingeweiht zu sein?]

64 	Oracula Chaldaica Frg. 90 (Des Places); vgl. auch Frg. 91. 
65 	Vgl. Βohdan Kieszkowski: Studi sul platonismo del rinascimento in Italia. Firenze 1936, S. 

161. Über die komplizierte Tradition der Oracula Chaldaica und die richtige Zuweisung der 
verschiedenen Übersetzungen (vor allem der Handschrift Laur. 36) muss ich mich hier be-
gnügen, auf folgende Arbeiten zu verweisen: Ilana Klutstein: Marsile Ficin et les Oracles 
chaldaïques. In: Marsilio Ficino e il ritorno di Platone. Bd. I. Hrsg. von Gian Carlo Garfagni-
ni. Florenz 1986, S. 331–338; Ilana Klutstein: Marsilio Ficino et la théologie ancienne: Oracles 
chaldaïques, Hymnes orphiques, Hymnes de Proclus. Florenz 1987; vgl. auch Brigitte Tamb-
run: Marsile Ficin et le Commentaire de Pléthon sur les Oracles chaldaïques. In: Accademia 
I (1999), S. 9–48. 

66 	Vgl. Abraham Abulafia: Chayye ha-‘olam ha-ba, Hrsg. von A. Gross, Jerusalem 1999, S. 162f. 
und bes. S. 165: לא היה עמך בבית, שזה פעולת השט''ן ולא תס
 Vgl. Gershom Scholem: Catalogus codicum cabbalisticorum .שבעולם, ואפילו אם דלג לפניך כלב או
Hebraicorum quot conservantur in bibliotheca Hierolymitana quae est Judaeorum populi et 
Universitatis Hebraicae, E preliis Universitatis Hebraicae, Hierosolymis 1930, S. 29; Gershom 
Scholem: Ha-qabbalah shel Sefer ha-Temunah we-shel Abraham Abulafia, Akademon. Hrsg. 
von Yosef Ben Shelomoh. Jerusalem 1965, S. 217; Moshe Idel: Studies in Ecstatic Kabbalah. 
New York 1988, S. 43, Anm. 30. 

67 	Frg. 157 (Des Places). 
68 	Bzw. Tuum vas ferae terrae habitabunt (ms. Laur. Plut 26.25). [Dein Gefäß werden die Tiere der 

Erde bewohnen]. 
69 	Vgl. Giovanni Pico della Mirandola: De hominis dignitate, Heptaplus, De ente et uno e scritti 

vari. Hrsg. von Eugenio Garin. Florenz 1942, S. 280f.  

es muss heissen:] לפניך כלב או עכרב  לגם בעבור שום דבר שבעולם, ואפילו אם דולא תסיר מחשבותיך מהש

 

 
 

 

DOI: 10.13173/9783447108287.067 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



83Ein christlicher Kabbalist liest Ficino: Francesco Zorzi 

Strategie im Laufe der Zeit veränderte. Während er die bestiae terrae des Verses 
im De harmonia mundi70 im Einklang mit Ficino71 liest, das heißt gegen Gemistus 
Pletho, der diese bestiae als vermes und damit als Anspielung auf die Verwesung 
interpretierte, ändert sich in den Problemata72 der Kontext und konsequenterweise 
auch die Interpretation. Bereits die Übersetzung ist verändert, statt bestiae über-
setzt Zorzi θῆρες in eindeutiger Anspielung auf Ben Sirach 10,11 mit tineae et ver-
mes. Die wichtigste Veränderung betrifft aber die Deutung der Stelle: In De har-
monia mundi richtet sich Zorzis Polemik in einem ununterbrochenen Kontinuum 
mit Ficinos Theologia Platonica gegen die Lehre der Seelenwanderung in die Tiere. 
Ficino wie Zorzi stimmen in der Ablehnung dieser Lehre völlig überein. In den 
Problemata jedoch beurteilt Zorzi die Idee, dass Zoroaster die Maden und Würmer 
im Sinne hatte, als ‚trivial‘: Eine solche buchstäbliche Interpretation würde derar-
tigen tiefsinnigen und geheimnisvollen Orakeln nicht gerecht. Und noch einmal 
ist es der Zohar, der Zorzi erlaubt, diese ‚Würmer‘ als Schlangen und Drachen zu 
deuten, vielleicht als Azazel (eine klare Anspielung auf Pico della Mirandola)73 

70 	Franciscus Georgius: De harmonia mundi 1,6,12: Et a Mose Pythagoras (ut diximus) accepit, 
quamvis Apuleius Madaurensis asserat ipsum Pythagoram imbutum etiam a Zoroastre Oromasi filio 
Bactrianorum rege, qui in suis oraculis ait: Σόν γάρ ἀγγεῖον θῆρες χθονὸς οἰκήσουσιν, id est 
tuum vas bestiae terrae inhabitant, in tuo videlicet corpore vires bestiarum sunt, et non vermes come-
dent tuum vas, ut Gemistus exponit. [Pythagoras übernahm seine Lehren (wie wir sagten) von 
Moses, obwohl Apuleius aus Madaura behauptet, dass Pythagoras von Zoroaster, dem Sohn 
des Oromasis beeinflusst wäre. Letzterer sagte in seinen Orakeln Σόν γάρ ἀγγεῖον θῆρες 
χθονὸς οἰκήσουσιν, das heißt ‘dein Gefäß bewohnen die Tiere der Erde’, in anderen Worten: 
in deinem Körper sind die bestialischen Kräfte und nicht, die Würmer werden dein Gefäß, 
wie Plethon die Stelle erklärt.] 

71 	Marsilio Ficino: Theologia Platonica de immortalitate animarum 17,4,11: Tuum vas bestiae ter-
rae habitant. Quod si intra nos bestiae sunt, intra quoque, non extra, de homine in bestiam ac de bestia 
transimus in bestiam. [Die Tiere der Erde bewohnen dein Gefäß. Wenn die Tiere in uns sind, 
dann ist auch die Verwandlung von Mensch zu Tier und von Tier zu Tier in uns und nicht 
außerhalb.] 

72 	Franciscus Georgius: Problemata 5,476: Quae tineae et vermes (ut Zoroastres ait) vas nostrum 
inhabitant? An de illis vermibus est sermo, qui recedente anima a corpore subintrant cadavera, ea 
demolientes ac devorantes? Sed quid ad hoc triviale ad oracula tam gravida ac mysteriosa? An igitur 
per vermes et reptilia omnia, quae immunda ex lege censentur, intelliguntur malae formae et immundi 
spiritus, quorum princeps est Hazazel (ut aliqui opinantur) vel Lilit, ut Zohar ait? Hi enim semper 
quaerunt intrare (si possunt) in corpora nostra, vel saltem ipsis inhaerere, ut illa polluant ac immun-
dentur. Quod in primis parentibus factum fuisse legimus. [Welche sind die Maden und Würmer, 
die (wie Zoroaster behauptet) unser Gefäß bewohnen? Ist hier vielleicht die Rede von den 
Würmern, die, sobald die Seele den Körper verlässt, in die Leiche kriechen und sie fressen 
und abbauen? Aber was hat diese triviale Erkenntnis mit Orakeln zu tun, die so lehrreich 
und geheimnisvoll sind? Oder sind mit Würmern und kriechenden Tieren, die das Gesetz 
für unrein erklärt, die Intelligenzen der bösen Gestalten und die unreinen Geister gemeint, 
dessen Fürst Azazel ist (wie einige meinen) oder Lilit, wie der Zohar behauptet? Diese ver-
suchen ständig und nach Möglichkeit in unsere Körper hineinzukommen oder ihnen an-
zuhaften, um sie zu verschmutzen und zu verunreinigen. Genau das passierte den ersten 
Menschen, wie wir gelesen haben.] 

73 	Conclusiones cabalisticae secundum opinionem propriam 13: Qui operatur in Cabala sine ad-
mixcione extranei, si diu erit in opere, morietur ex binsica, et si errabit in opere aut non purificatus 
accesserit, deuorabitur ab Azazele per proprietatem iudicii. [Wer in der Kabbala ohne Einmi-

DOI: 10.13173/9783447108287.067 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



84 Saverio Campanini

oder noch genauer als den weiblichen Dämon Lilit, der alles versucht, um in die 
Körper der Menschen einzudringen. Gerade diese Lektüre, die Psellus sozusagen 
gegen Plethon ausspielt, wird auch Agostino Steuco beeinflussen, der sie in sein 
De perenni Philosophia übernimmt.74 

Es wäre verfehlt, das Potential und den Sinn von Zorzis Hermeneutik rück-
wärts aus ihrem Misserfolg zu beurteilen. Schließlich gerieten alle unsere Haupt-
figuren (Ficino, Pico und Zorzi) in die Defensive und mussten jeweils eine Apo-
logie schreiben. Nach Zorzis fester Überzeugung konnte nur die geheimnisvolle 
Theologie der Juden die Harmonie zwischen seinen Vorgängern Pico und Ficino 
verdeutlichen, genauso wie die ihrer unzähligen Quellen. 

Nur eine esoterische Lehre, die auf die Reduktion der Worte der Offenbarung 
auf Buchstaben und der Buchstaben auf Zahlen beruht, konnte das sehr ambitio-
nierte Projekt, die Vielfalt in der Einheit wieder zu finden, stützen. Diese Einheit 
oder Harmonie von verschiedenen Stimmen kann man wohlgemerkt nicht bloß 
als Ausgangspunkt verstehen, der uns versperrt bleiben muss, oder als bereits er-
reichtes Ziel, sondern vielmehr als virtuell unendliche Aufgabe. Sich von einem 
Autor wie Ficino beeinflussen zu lassen bedeutete für Zorzi, wie auch für Patrizi, 
nicht einfach seine Lehren zu wiederholen, sondern über die Errungenschaften 
des ehrwürdigen Vorgängers hinausdenken zu können. Das Motto einer solchen 
kabbalistischen Erweiterung der Erbschaft Ficinos wäre dann nicht Ficinus redi-
vivus, sondern Ficinus continuatus. 

schung von fremden Dingen handelt, wird den Tod binsica erfahren, wenn er ständig am 
Werk bleibt. Wenn aber er einen Fehler im Werk macht oder sich in Unreinheit daran begibt, 
wird er durch die Eigenschaft des Urteils von Azazel gefressen.]

74 	Vgl. Agostino Steuco: De perenni philosophia, Paris 1578, S. 185f.; vgl. Maria Muccillo: Pla-
tonismo, Ermetismo e “Prisca Theologia”. Ricerche di storiografia filosofica rinascimentale. 
Florenz 1996, S. 37. Allerdings bemerkte Muccillo die Übereinstimmung mit Zorzis Mei-
nung, die Steuco bekannt war, nicht. 

DOI: 10.13173/9783447108287.067 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



II. Schreibweisen





Metaphysische und soziale Kommunikation als 
Grundlagen der philosophischen Poetik Marsilio Ficinos

Steffen Schneider

1. 	 Metaphysische und soziale Kommunikation

Zwar nicht unbedingt das Wort, wohl aber die Sache der Kommunikation ist 
für Ficinos Philosophie zentral. So versteht er die Schönheit, die ein Merkmal 
der Schöpfung ist, als Mitteilung und Offenbarung Gottes und zugleich als An-
reiz, die Wirkung des Einen in der Welt wahrzunehmen. Auch beschreibt er die 
dynamische Struktur des Kosmos, die in einer beständigen Mitteilung und im 
Empfangen von Information besteht, häufig mit Hilfe von Schriftmetaphern, wo-
durch er die kommunikativen Aspekte dieser Struktur thematisiert. Neben die-
sem metaphysischen Begriff von Kommunikation lässt sich bei Ficino auch ein 
ausgeprägtes Wissen über kommunikatives Handeln als soziale Praxis nachwei-
sen. Dieser Praxis widmete er sein gesamtes produktives Leben. Als Übersetzer, 
Kommentator, Verfasser von Briefen und philosophischen Abhandlungen, als 
Lehrer und Musiker war er intensiv mit allen Aspekten sozialer Kommunikation 
befasst, und die Reflexion über die Bedingungen dieser Praxis nimmt in seinen 
Werken einen breiten Raum ein: Themen wie der furor poeticus, die Inspiration, 
das Schöne, die prisca theologia, die platonische Gemeinschaft befassen sich mit 
verschiedenen Aspekten der Kommunikation. 

Die beiden Begriffe von Kommunikation scheinen auf den ersten Blick wenig 
miteinander gemein zu haben. Ein wesentlicher Unterschied betrifft ihre Zuord-
nung zu zwei verschiedenen Ebenen der Realität: Bei der metaphysischen Kom-
munikation geht es um die Beziehung von Mikro- und Makrokosmos, bei der so-
zialen Kommunikation um die Beziehung zwischen Elementen des Mikrokosmos. 
Diesen verschiedenen ontologischen Ebenen entspricht eine Differenz in der 
Ausrichtung der Kommunikation: Die metaphysische Kommunikation verläuft 
vertikal, geht vom Einen aus in die Welt hinein und führt als Erkenntnisprozess 
wieder zum Einen zurück. Die soziale Kommunikation ist dagegen horizontal 
ausgerichtet, denn sie spielt sich zwischen Personen ab, die sich auf derselben Stu-
fe des Seins befinden. Sie ist daher im Unterschied zur metaphysischen Kommu-
nikation grundsätzlich dialogisch. Zwar kann auch die soziale Kommunikation 
zum Teil vertikal gestaltet sein, denn schließlich gibt es zwischen den Beteiligten 
hierarchische Differenzen, wie das bei einer Mitteilung des Lehrers an den Schü-
ler, des Eingeweihten an seinen Adepten der Fall ist. Während aber das hierarchi-
sche Gefälle im metaphysischen Mitteilungsgeschehen eine unveränderliche, in 

DOI: 10.13173/9783447108287.087 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



88 Steffen Schneider

der Struktur der Welt selbst liegende Tatsache ist, bezweckt die horizontale Kom-
munikation bei Ficino letztlich die Fortdauer und Erweiterung einer platonischen 
Gemeinschaft, in der das vertikale Gefälle aufgehoben ist.

Trotz der manifesten Heterogenität der beiden genannten Kommunikations-
begriffe besteht zwischen ihnen ein enger Zusammenhang: Ficino fundiert ei-
nerseits die soziale Kommunikation metaphysisch, d.h. in der anzustrebenden 
Erkenntnis der die Wirklichkeit begründenden Strukturen. Andererseits gesteht 
er der sozialen Praxis eine wichtige Funktion für die Vollendung der vom Ei-
nen ausgehenden kontinuierlichen Schöpfung zu. Ficinos Innovation im Rahmen 
der neuplatonischen Tradition besteht nämlich darin, dass er der Instanz der 
Seele die entscheidende Position im Kosmos einräumt.1 Die einzelne Vernunft-
seele hat nicht mehr die alleinige Aufgabe, sich zum Einen zurückzuwenden, 
sie hat ihre neue Würde in der Gestaltung der Wirklichkeit, hier verstanden als 
mundus sensibilis. Ein solches Gestalten ist aber verwiesen auf soziale Interaktion 
und Kommunikation, insbesondere wegen der Anfälligkeit der Individualseele 
für Irrtümer und Affekte. Ficino sah sich selbst in der Rolle eines Seelenarztes,2 
dessen Aufgabe darin bestand, solche Irrtümer und Affekte zu korrigieren. Mit 
seiner Musik3 und den ästhetischen Qualitäten seines Schreibstils4 wollte er die 
bedrohte Harmonie der Seele wiederherstellen, mit seiner philosophischen Ar-
gumentation Erkenntnis stiften. Musikalische und literarische Ästhetik sowie 
Philosophie tragen auf diese Weise dazu bei, die vom Einen ausgehende Dyna-
mik in der materiellen Welt zu vollenden. Dergestalt schließen sich die beiden 
Kommunikationsbegriffe zu einem Kreislauf zusammen, dessen Analyse und 
näherer Beschreibung die folgenden Überlegungen gewidmet sind. 

2. 	 Die kommunikative Struktur des Kosmos 
Ficino denkt, hierin an Plotin anknüpfend, den Kosmos als einen aus den drei 
Hypostasen Eines, Geist, Seele bestehenden Zusammenhang; hierbei gehen die 
Instanzen auseinander hervor, wobei die jeweils tiefere an der vorgeordneten par-
tizipiert und von ihr bestimmt wird. Dieses plotinische Grundmodell modifiziert  

1 	 Vgl. Fosca Mariani Zini: La Pensée de Ficin. Itinéraires néoplatoniciens. Paris 2014, S. 150.
2 	 Vgl. Marsilio Ficino: In librum de Vita, ad magnanimum Laurentium Medicen, patriæ serua-

torem, Epistola dedicatoria. In Ders.: Marsilii Ficini Florentini, insignis Philosophi Platonici, 
Medici atque Theologi clarissima Opera (…). Basel 1576, Bd. 1, S. 493 [ND Lucca 2013].

3 	 Vgl. Angela Voss: Orpheus redivivus – The Musical Magic of Marsilio Ficino. In: Marsilio 
Ficino – His Theology, His Philosophy, His Legacy. Hrsg. von Michael J.B. Allen und Valery 
Rees. Leiden, Boston 2002, S. 227–241; Gary Tomlinson: Music in Renaissance Magic. Chicago 
and London 1993; Daniel P. Walker: Ficino’s Spiritus and Music. In: Annales musicologiques. 
Moyen-Âge et Renaissance 1 (1953), S. 131–150.

4 	 Vgl. Pierre Laurens: Introduction. In: Marsile Ficin: Commentaire sur le Banquet de Platon, 
De l’amour/Commentarium in Convivium Platonis, De amore. Texte établi, traduit, présenté 
et annoté par Pierre Laurens. Paris 2002, S. ix–lix, bes. S. xlviii–lx. Nach dieser Ausgabe wird 
der lateinische Text zitiert. Für den deutschen Text benutze ich Marsilio Ficino: Über die 
Liebe oder Platons Gastmahl. Übers. von Karl Paul Hasse. Hrsg. und eingeleitet von Paul 
Richard Blum. Hamburg 1994. Die Übersetzung Hasses habe ich gelegentlich modifiziert.

DOI: 10.13173/9783447108287.087 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



89Metaphysische und soziale Kommunikation

Ficino, indem er unterhalb der Seele noch die Instanzen Qualität und Körper 
bzw. Materie hinzufügt, wodurch er die Zentralstellung der Seele im Kosmos 
zum Ausdruck bringt.5 Der Prozess des Hervorgangs aus dem Einen ist für Fi-
cino ein gleichermaßen kosmologisches wie auch semiotisches Geschehen, Kos-
mologie und Semiotik erscheinen ihm als zwei Aspekte des gleichen Vorgangs. 
So denkt er die Erschaffung der Wesenheiten zugleich als eine Mitteilung dieser 
Kreation an die geschaffenen Wesenheiten. Das wird in folgendem Zitat aus De 
amore Or. I, 3 deutlich: 

Im Anbeginn erschafft Gott die Substanz des Engelsgeistes, welche wir 
auch dessen Wesenheit nennen. Dieser ist im ersten Augenblick seiner 
Erschaffung formlos und finster; weil er aber aus Gott entsprungen ist, 
wendet er sich aus angeborenem Triebe zu Gott, seinem Ursprung, zu-
rück. In Gott sich hinwendend wird er durch seinen Lichtstrahl erleuchtet, 
und durch dieses Strahles Glanz wird sein Trieb entzündet. So entflammt 
sucht er ganz Gottes Nähe, und durch diese Annäherung empfängt er die 
Formen/wird er geformt. Also prägt Gott in seiner Allmacht in dem Geis-
te, welcher seine Nähe sucht, die wesentlichen Merkmale aller Dinge ein, 
welche geschaffen werden. In ihm werden also geistiger Weise alle in die-
ser Welt sich befindenden Dinge gemalt. Dort entstehen die Himmels- und 
die Elementarsphären, dort die Gestirne, dort die Wesenheiten der Düns-
te, die Formen der Steine, der Metalle, der Pflanzen und der Lebewesen.6

Der Hervorgang der Hypostasen aus dem göttlichen Geist wird mit Wörtern der 
Schöpfung (creat, formatur) und mit Wörtern aus dem Bereich des Bezeichnens, 
Darstellens und Mitteilens (pingit, effingit) beschrieben: die Entstehung der We-
senheiten der Dinge (rerum naturas) ist nämlich als eine Selbstmitteilung, als eine 
Repräsentation Gottes im Geist gedacht. Gott „prägt […] in seiner Allmacht in 
dem Geiste, welcher seine Nähe sucht, die wesentlichen Merkmale aller Dinge 
ein, welche geschaffen werden“, damit dieser Geist sie betrachten und dann in 
sich selbst nachbilden kann. Das Wort illustrat aktualisiert die bei Ficino stets 

5 	 S. z.B. De amore, Or. II, cap. 3, (wie Anm. 4), S. 27: Centrum unum omnium deus est, circuli 
quatuor circa deum, mens, anima, natura, materia. [„Der eine Mittelpunkt der Welt ist Gott, um 
ihn herum sind vier Kreise angeordnet: Intellekt, Seele, Natur, Materie.“ Über die Liebe (wie 
Anm. 4), S. 43.] Auch in der Theologia platonica wird dieses Modell wiederholt (I 1, 1,38f.; III 2, 
1,137 u.ö.). Vgl. Thomas Leinkauf: Platon und der Platonismus bei Marsilio Ficino. In: Deut-
sche Zeitschrift für Philosophie 40 (1992), S. 735–756, bes. 745.

6 	 Über die Liebe (wie Anm. 4), S. 21. Principio deus mentis illius creat substantiam, quam etiam 
essentiam nominamus. Hec in primo illo creationis sue momento informis est et obscura. Quoniam 
uero a deo nata est, ad deum sui principium ingenito quodam appetitu conuertitur. Conuersa in deum, 
ipsius radio illustratur. Radii illius fulgore suus appetitus accenditur. Accensus appetitus deo totus 
inheret. Inherendo formatur. Nam deus, qui potest omnia, in mente sibi inherente creandarum rerum 
naturas effingit. In ea igitur spiritali quodam modo pinguntur, ut ita loquar, omnia que in corporibus 
istis sentimus. Illic celorum elementorumque globi, sidera, uaporum nature, lapidum, metallorum, 
plantarum, animalium forme gignuntur. De amore I, cap. 3, (wie Anm. 4) S. 11.

DOI: 10.13173/9783447108287.087 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



90 Steffen Schneider

latente Licht- und Sonnenmetaphorik,7 es bezeichnet gleichermaßen eine ontolo-
gische, epistemologische wie semiotische Realität: ontologisch, weil das Empfan-
gen der Formen durch den Geist zugleich deren Erschaffung bedeutet; epistemo-
logisch, weil es eine Erleuchtung im Sinne einer Erkenntnis ist; semiotisch, weil 
die Gabe der Form an den Geist es diesem erlaubt, im Empfangenen die Signatur 
des Schöpfers zu lesen und dessen liebendes Wirken als die eigentliche Botschaft 
der Schöpfung zu dechiffrieren. Der zentrale Begriff, mit dem Ficino in De amore 
die semiotische Dimension der Schöpfung bezeichnet, ist das Schöne: Es ist das 
Erkennungszeichen, durch das sich der Urheber der Welt in seiner Gutheit zu 
erkennen gibt, durch das er seinen Geschöpfen seine Präsenz mitteilt. Der Akt 
der Mitteilung verhält sich gegenüber dem Akt der Schöpfung nicht nachträglich, 
vielmehr stellt er eines der konstitutiven Momente der Schöpfung dar.8 

Aus einer Parallelstelle aus dem dreizehnten Buch der Theologia platonica las-
sen sich weitergehende Informationen über Ficinos onto-epistemo-semiologische 
Konzeption der Welt gewinnen. Der Kontext der Stelle behandelt die propheti-
sche Inspiration, d.h. Ficino reflektiert die Möglichkeit prophetischer Erkenntnis 
der Zukunft. Die Antworten auf diese Reflexion betreffen ganz allgemeine As-
pekte der Erkenntnis. So erklärt Ficino, dass von Gott ein kontinuierlicher Infor-
mationsfluss auf die Einzelintellekte übergeht:

Der Kopf des Engels ist Gott, weil dieser stufenweise alle Dinge formt, so 
dass er den Einzelseienden die Figur des Universums einschreibt, und er 
tut dies, weil er seinen Strahl, der mit den Begriffen aller zu erschaffen-
den Dinge versehen ist, durch alle Engel herabschickt. Stufenweise formt 
er alle, sodass er in die Einzelnen die allgemeine Gestalt der Welt hin-
einschreibt. Und nicht nur jene erhabenen Intellekte und reinsten Engel 
schmückt er auf diese Weise, sondern indem er sie als Medien benutzt, teilt 
er seinen mit denselben Begriffen versehenen Strahl auch den Intellekten 
der Vernunftseelen als gewissermaßen niedrigeren Engeln zu. Eine solche 
Ordnung der Dinge und das den menschlichen Intellekten eingeschriebe-
ne göttliche Gesetz heißt Vorsehung. 9

7 	 Zur Lichtmetaphorik bei Ficino vgl. u.a. Gertrude Hamilton: Ficino’s Concept of Nature and 
the Philosophy of Light. In: Proceedings of the PMR Conference 7 (1982), S. 67–74; Wolfgang 
Scheuermann-Peilicke: Licht und Liebe – Lichtmetapher und Metaphysik bei Marsilio Fici-
no, Hildesheim u.a. 2000.

8 	 Vgl. De amore, Or. II, 1, (wie Anm. 4) S. 23: Hinc regem illum uniuersorum, bonum, pulchrum, 
iustum, quod sepe apud Platonem dicitur, possumus nuncupare. Bonum, inquam, ubi creat; ubi allicit, 
pulchrum; ubi pro cuiusque merito perficit, iustum. [„Daher können wir den König des Weltalls, 
wie es bei Platon häufig lautet, gut, schön und gerecht nennen: gut, insofern er die Dinge er-
schafft, schön, insofern er sie zu sich hinanzieht, gerecht, insofern er jedem einzelnen nach 
seinem Verdienst die Vollendung gibt.“ Über die Liebe (wie Anm. 4), S. 37.]

9 	 Theologia Platonica (im Folgenden TP), XIII, 2, 10, zit. nach der Ausgabe: Marsilio Ficino: 
Platonic Theology. Übers. von Michael J.B. Allen, lateinischer Text hrsg. von James Hankins 
und William Bowen. Bd. IV, Cambridge (Massachusetts), London 2004, hier S. 132: Proinde 
angelorum caput deus est, quia radium suum rerum omnium creandarum rationibus praeditum per 

DOI: 10.13173/9783447108287.087 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



91Metaphysische und soziale Kommunikation

Auch an dieser Stelle ist der Parallelismus von creatio und formatio sowie das Me-
taphernfeld der Schrift zu finden – letzteres wird durch die Wörter describat, tradu-
cit und inscripta bezeichnet. Die Herabsendung des Strahles, der alle Informatio-
nen bezüglich der zu erschaffenden Wesenheiten enthält, stellt eine Formung des 
aufnehmenden Geistes dar, eines Geistes, der sich im Akt des Empfangens um-
formt; die Übermittlung dieser Formen wird als ein Hineinschreiben (describat) 
vorgestellt. Die Engel, also die vollkommen körperlosen ersten Wesenheiten, die-
nen als Medien, als Kommunikationskanäle, die in einem Übersetzungsvorgang 
(traducit) die empfangenen Begriffe an die Einzelintellekte weiterreichen und sie 
damit in diese einschreiben (inscripta). Diese Kommunikation der Intellekte mit 
dem Einen verläuft reibungslos: Die Intellekte scheinen als einzige Emotion die 
Liebe zu Gott zu kennen, von dem sie sich nicht abwenden. Irrtum, Wünsche, 
Fantasien und Begehren, die dieses Mitteilungsgeschehen stören könnten, finden 
sich erst auf der Stufe der Seelen, und zwar bei den menschlichen Einzelseelen. 

3. 	 Die Seele und die Grundlagen von Poetik und Ästhetik der Mitteilung
Zunächst vollzieht sich der Empfang der Information durch die Seele in Ana-
logie zum Intellekt. Jedoch ergeben sich aus der Struktur der Seele spezifische 
Unterschiede. Die Seele ist anders als die Intellekte ein Kompositum,10 sie besitzt 
Intellekt, Vernunft und ‚untere’, lebensspendende Vermögen. 11 Der jeder Seele in-
härente Intellekt stellt eine transzendente Instanz dar, mittels derer das Göttliche 
in der Einzelseele wirken und darin präsent sein kann: „Der Intellekt befindet 
sich nämlich in der Seele, nicht insofern als er eigentlich Seele, sondern insofern 
er etwas Engelisches und von den höheren Intellekten Erfülltes ist.“12 Über diese 
engelische Instanz kann die Seele nicht frei verfügen, jedoch ist es ihr möglich, 
sich von dieser inneren Stimme abzuwenden. Anders verhält es sich mit der Ver-
nunft, deren Gebrauch der Seele freisteht. Dank ihrer Vernunft vermag es die 
Seele nämlich, ihre eigenen Operationen selbst zu steuern und ihr Leben frei zu 
wählen. Hierzu muss sie ihre Fantasie und ihre Emotionen beherrschen, da diese 

angelos omnes demittens, gradatim format omnes, ita ut in singulis universam describat mundi figu-
ram. Neque solum sublimes illos intellectus angelosque purissimos sic exornat, verumetiam per illos 
tamquam medios in mentes quoque rationalium animarum quasi quosdam infimos angelos radium 
eundem traducit, iisdem praeditum rationibus. Huiusmodi rerum dispositio lexque divina inscripta 
mentibus providentia nuncupatur. Die Übersetzungen aus TP stammen vom Verfasser.

10 	Vgl. Mariani Zini: La Pensée (wie Anm. 1), S. 150.
11 	Die Vorstellung einer Dreiteilung der Seele geht auf Platos Phaidros und das dort gebrauchte 

Gleichnis des Seelengespanns zurück (Phaidros 246ab, 253ce). Bei Ficino gibt es viele Belege, 
vgl. etwa TP XIII, 4, 3, (wie Anm. 9) S. 184: habent omnes animae rationales, ut diximus, intellec-
tuale caput, rationale medium, infimum vero vivificum. [Wie wir bereits sagten, besitzen alle ra-
tionalen Seelen ein intellektuelles Haupt, ein rationales Mittleres und ein lebensspendendes 
Unteres.]

12 	TP, XIII, 2, 18, (wie Anm. 9) S. 140: Mens enim animae inest non quantum anima proprie est, sed 
quantum angelica et a supernis mentibus occupata.

DOI: 10.13173/9783447108287.087 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



92 Steffen Schneider

sonst das Steuer übernehmen können.13 Somit ist die Seele grundsätzlich immer 
der Gefahr des Irrtums und des fehlgeleiteten Begehrens ausgesetzt. In diesem 
Fall kann es geschehen, dass die Einzelseele den beschriebenen Übermittlungs-, 
Übersetzungs- und Einschreibungsvorgang zwischen dem Engelsintellekt und 
dem Einzelintellekt gar nicht mitbekommt. Ficino betont diese Möglichkeit aus-
drücklich mehrfach, z.B. in folgendem Zitat: 

So bewegen die höheren Intellekte immerzu unseren mit ihnen verbun-
denen Intellekt; wir bemerken diesen Impuls jedoch nicht, da sich unsere 
mittlere Kraft (= die Vernunft), die in den niedrigeren Dingen umherstreift, 
sich von den höheren Intellekten abwendet.14 

Wendet sich die mittlere Kraft der Seele, also die Vernunft, den niedrigeren Din-
gen zu, so nimmt sie den göttlichen Zustrom in der Seele nicht mehr wahr. Es be-
darf daher eines bewussten Wahrnehmungsakts, damit sich die Vernunft auf das 
Geschehen im Geist konzentriert. Ficino verwendet zur Illustration das Beispiel 
der Empfindungen von Hunger und Durst. Diese würden der Seele erst dann 
bewusst, wenn die Fantasie sie wahrnehme; ganz analog verhalte es sich mit der 
Vernunftseele, die die göttliche Eingebung nur realisiere, wenn die Fantasie und 
die Vernunft zur Ruhe kommen bzw. sich von ‚falschen‘ oder ‚schlechten‘ Emp-
findungen und Vorstellungen leerten. Für dieses Zur-Ruhe-Kommen und Leer-
Werden benutzt Ficino in TP XIII wie auch in anderen Texten das Begriffspaar 
occupatio/vacatio: Erst wenn der mittlere Seelenteil nicht mehr mit seinen eigenen 
Akten erfüllt (suis actibus occupata) sei, sondern leer werde (ea vero vacante), könn-
ten wir den göttlichen Impuls erkennen.15

In diesem Gewahren des Impulses erschöpft sich für Ficino die Kommunika-
tion noch nicht; vielmehr fundiert die innere Wahrnehmung die innerweltlichen 
Tätigkeiten der Seele, darunter ausdrücklich auch die poetische Aktivität. Mit 
dem Übergang von der inneren Wahrnehmung zur Verwirklichung des so Wahr-
genommenen in der Weltmaterie ändert sich nun auch die Medialität der Kom-
munikation. So sind die Mitteilungen zwischen Gott und dem Engelsintellekt  

13 	Als Hintergrund hierzu ist auch die Wagenlenkermetapher aus Platos Phaidros (wie Anm. 11 
sowie ebd. 254be) mitzulesen. 

14 	TP, XIII, 2, 20, (wie Anm. 9), S. 142: Sic mentes superiores movent semper nostram mentem illis an-
nexam; impulsum tamen huiusmodi ideo non advertimus, quoniam vis media per inferiora circumvaga 
a superioribus se divertit.

15 	Vgl. folgende Stelle aus TP XIII, 2, 22, (wie Anm. 9), S. 146: Quem impulsum nos minime adver-
tamus, quando pars media nostri ita est suis actibus occupata ut usque ad eam non transeat mentis 
influxus. Ea vero vacante, quid prohibet angelicam aliquam rationalibus viribus cogitationem irrepere, 
licet unde surrepat non videamus? [Diesen Impuls nehmen wir selbst nicht wahr, wenn unser 
mittlerer Teil mit seinen eigenen Angelegenheiten beschäftigt ist, sodass der Einfluss des 
Intellekts nicht zu ihm durchdringt. Ist er dagegen leer, was hindert dann den engelischen 
Gedankenfluss daran, sich in unsere rationalen Vermögen hineinzustehlen, auch wenn wir 
nicht sehen, woher er kommt?]

DOI: 10.13173/9783447108287.087 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



93Metaphysische und soziale Kommunikation

und zwischen dem Engelsintellekt und den Einzelintellekten immaterieller Art, 
denn der Intellekt erfasst alles auf einen Schlag, instantan. Dies ist allerdings der 
Seele nicht möglich. Da rationales Denken sich in Zeit und Raum vollzieht, ist 
es auf Repräsentationen und Speicherung angewiesen, es benötigt Gedächtnis, 
Sprache, Imagination. Nur so gelingt es der Seele auch, mit anderen zu kommu-
nizieren und in die Welt hineinzuwirken. Hierüber äußert sich Ficino ebenfalls 
im dreizehnten Buch der Theologia platonica: 

Also so viele Dinge entwirft der denkende Intellekt in sich selbst, wie Gott 
denkend in der Welt erschafft. Ebenso viele drückt er beim Sprechen in 
Luft aus. Ebenso viele schreibt er mit dem Schreibrohr auf Papier. Ebenso 
viele erzeugt er in der Weltmaterie und stellt sie dar. Offensichtlich also ist 
verrückt, wer bestreiten wollte, dass die Seele, die in den Künsten und den 
Regierungsgeschäften Gott nacheifert, göttlich ist.16

Es ist also, dieser Stelle nach, der Intellekt, der sich ausdrückt. Möglich ist ihm dies 
allerdings nur durch das Vermögen der Vernunft, das instantane Denken in der 
Zeit zu repräsentieren. Ficino bringt hier weitere Komponenten eines vollständi-
gen Kommunikationsbegriffs ins Spiel: den Akt der Mitteilung (loquendo exprimit) 
und die zur Fixierung und Übertragung einer Mitteilung notwendigen Medien 
und Materialien (in aere; calamo scribit in chartis; fabricando in materia mundi figurat). 

Besonders intensiv denkt Ficino über die Poetik und Ästhetik der Kommuni-
kation nach. Das ergibt sich aus der engen Verbindung seiner Überlegungen zum 
Aufbau der Seele, zum Verhältnis von Intellekt, Vernunft, Fantasie und Begehren 
mit den poetologischen Konzepten von Inspiration und Furor. Inspiration kann 
demnach beschrieben werden als occupatio zweiten Grades: beschreibt das Wort 
zunächst die negativ bewertete Beschäftigung der Seele mit niedrigen Dingen, so 
stellt sich die positiv konnotierte occupatio im Anschluss an die Entleerung, die 
vacatio, der Seele vom Inferioren ein. Die purgierte Vernunft vermag es jetzt, die 
innere Fülle des in sie einsprechenden Intellekts zu vernehmen und diese neue, 
wahre Fülle fasst Ficino als Inspiration auf. Damit knüpft er an Plato an, deutet 
ihn aber in einer neuen Weise.

Auch Sokrates beschreibt im Phaidros die μανία des Dichters als Ausdruck 
der κατοκωχή, also eines Erfülltseins von den Musen.17 Während für Plato die 
Musen dem Dichter aber gerade kein Wissen einflößen und deshalb auch keine 
Verbindung zum Intellekt aufweisen, fasst Ficino den Begriff des Erfülltseins als 
Wahrnehmung des Zustroms kosmischer, von den Intellekten ausgehender In-
formation auf. Dem entsprechend stellt für ihn die μανία, die er lateinisch mit 

16 	TP XIII, 3, 12, (wie Anm. 9), S. 182: Ergo tot concipit mens in se ipsa intelligendo, quot deus intelle-
gendo facit in mundo. Totidem loquendo exprimit et in aere. Totidem calamo scribit in chartis. Totidem 
fabricando in materia mundi figurat. Quapropter dementem esse illum constat, qui negaverit animam, 
quae in artibus et gubernationibus est aemula dei, esse divinam.

17 	Vgl. Phaidros 245a.

DOI: 10.13173/9783447108287.087 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



94 Steffen Schneider

furor übersetzt, die psychische Entsprechung zum kosmischen Vorgang der In-
spiration dar.18 Für Ficino verliert daher der Begriff des Furors das Kennzeichen 
des Irrationalen. Während die moderne Platoforschung zumeist die Auffassung 
vertritt, dass Plato die begeisterten Dichter für irrational hielt,19 interpretiert Fi-
cino den furor als intellektives Phänomen, d.h. als Erfahrung und Ausdruck von 
kosmischer Ordnung. Inspiration und furor werden für ihn daher zu philoso-
phischen und poetologischen Schlüsselbegriffen. Eine solche Interpretation des 
platonischen Maniabegriffs nimmt Ficino im Ion-Kommentar auf der Grundlage 
einer allegorischen Auslegung der Musenkette vor. Mit Hilfe dieser Metapher 
erklärt Sokrates dem Rhapsoden, dass die dichterische Begabung dem Dichter 
durch göttliche Eingebung verliehen wird. Diese Eingebung springe sodann vom 
Dichter zum Sänger und von diesem auf das Publikum über.20 Ficino deutet die 
Musenkette dagegen in Übereinstimmung mit seinen kosmologischen Grund-
vorstellungen als eine von den Göttern ausgehende Ausbreitung intellektiver 
Erkenntnis. Er versteht Sokrates’ Rede allegorisch: Apollo, von dem die Begeiste-
rung ausgeht, sei Gott, Jupiter dessen Intellekt, und mit den Musen seien eigent-
lich die Seelen der Himmelssphären gemeint: 

Weil also die Dichtung weder vom Zufall noch von der Kunst herkommt, 
wird sie von Gott und den Musen mitgeteilt. Wenn er [sc. Plato] Gott sagt, 
meint er Apollo; wenn Musen, dann die Seelen der Weltsphären. Jupiter ist 
der Intellekt Gottes, von ihm stammen Apollo, der Intellekt der Weltseele, 
und die Seele der ganzen Welt und die Seelen der acht Himmelssphären. 
Diese werden die neun Musen genannt, weil sie, während sie die Himmel 
auf harmonische Weise bewegen, eine harmonische Melodie gebären, wel-
che in neun Klänge aufgeteilt – d.h. die Töne der acht Sphären und einen, 

18 	Für eine ausführliche Interpretation des Furorbegriffs und seiner Entwicklung bei Ficino 
verweise ich auf meine Studie: Kosmos – Seele – Text. Formen der Partizipation und ihre 
literarische Vermittlung. Marsilio Ficino, Pierre de Ronsard, Giordano Bruno. Heidelberg 
2012, S. 46–99. Zum größeren Kontext des Furorbegriffs siehe Christoph J. Steppich: Numine 
afflatur. Die Inspiration des Dichters im Denken der Renaissance. Wiesbaden 2002. 

19 	Die Meinung, dass Plato die Dichter für irrational und unwissend hielt, scheint in der Pla-
toforschung vorherrschend. Uneinigkeit besteht in der Bewertung dieser Irrationalität: Für 
Giovanni Reale (Saggio introduttivo. Per una rilettura e corretta interpretazione del dialogo 
‚Ione’. In: Platone: Ione. Mailand 2001, S. 11–76) und Penelope Murray (Plato on Poetry – Ion; 
Republic 376e–398b; Republic 595–608b. Cambridge (Massachusetts) 1996) betrachtet Plato 
die poetische Begeisterung mit Spott und Ironie. Eugene N. Tigerstedt (Plato’s Idea of Poeti-
cal Inspiration. Helsinki 1969) bewertet die Irrationalität der Begeisterung bei Plato dagegen 
positiv. Eine ganz eigene Interpretation der μανία schlägt dagegen Stefan Büttner (Die Li-
teraturtheorie bei Platon und ihre anthropologische Begründung. Tübingen 2000) vor, der 
schon für Plato eine intellektive Mania-Auffassung annimmt.

20 	Ion 533ce.

DOI: 10.13173/9783447108287.087 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



95Metaphysische und soziale Kommunikation

der aus ihrem Zusammenklang entsteht – neun Sirenen hervorbringt, die 
Gott besingen.21

In diesem frühen Text wird der Parallelismus zwischen der kosmischen Kom-
munikation der Intellekte mit der musischen Begeisterung der Seele evident; die 
Inspiration ist nur eine spezifische, musikalisch-harmonische Form des perma-
nenten, von Sphäre zu Sphäre und von Intellekt zu Intellekt eilenden Kommu-
nikationsflusses und die Ursache der Begeisterung. Daher fasst Ficino die ins-
pirierte, vom Furor geprägte musische und poetische Dichtung auch nicht als 
dithyrambische, stammelnde oder dunkle Äußerung auf. Vielmehr ist sie durch 
rhetorische und musikalische Harmonie bestimmt, da sich in ihr der kosmische 
ordo widerspiegelt. Ficino greift dabei auf die pythagoreische Vorstellung der 
Sphärenklänge zurück,22 um seiner Vorstellung von Harmonie und Ordnung 
Ausdruck zu verleihen. In der ästhetischen Struktur der Mitteilung hat der Dich-
ter, der Musiker, aber auch der Verfasser von Prosatexten eine Möglichkeit, diese 
nur mit dem inneren Ohr vernehmbare kosmische Klangordnung sinnlich er-
fahrbar zu machen. Rhythmus, Klang und Stil sind für Ficino Bestandteil eines 
sinnlich Schönen, das auf seinen Ursprung zurückverweist und damit die Prä-
senz der letztlich vom Einen herstammenden Harmonien in der vermeintlich 
chaotischen Welt des Werdens und Vergehens manifestiert. Es handelt sich bei 
der ansprechenden Ausgestaltung auch der eigenen philosophischen Prosa, mit 
der Ficino einem bereits in Plato verwirklichten Ideal folgt, um etwas Anderes 
als um rein rhetorisch definierten ornatus; vielmehr garantiert die Schönheit des 
Textes, dass der Kommunikationsfluss zwischen dem Einen und der materiel-
len Wirklichkeit nicht aufhört: In der sprachlichen Schönheit vollendet sich das 
intelligible Schöne als innerweltliches Phänomen; als solches wirkt es auf Leser 
und Zuhörer ein, mit der Intention, auch diesen die Wahrnehmung der Ordnung 
zu ermöglichen und sie dadurch an den Impetus des Intellekts in der Seele zu 
erinnern. 

21 	Marsilio Ficino: In Platonis Ionem uel de furore poetico. In Ders.: Opera (wie Anm. 2), Bd. 2, 
S. 1281–1284, hier S. 1283: Cum ergo non sit a fortuna, nec ab arte poesis, a Deo, et a Musis tribuitur. 
Cum Deum dicit, Apollinem significat, cum Musas, sphærarum mundi animas. Iupiter quidem mens 
Dei est, ab hac Apollo, mens animae mundi et anima totius mundi, octoque sphærarum cœlestium ani-
mae, quae nouem Musae uocantur, quia dum cœlos harmonice mouent, Musicam pariunt melodiam, 
quæ in nouem distributa sonos, octo scilicet sphærarum tonos, et unum omnium concentum, nouem 
Sirenes Deo canentes producit.

22 	Zu Pythagoras vgl. Simeon K. Heninger: Touches of Sweet Harmony – Pythagorean Cosmo-
logy and Renaissance Poetics. San Marino (California) 1974; Christopher Celenza: Pytha-
goras in the Renaissance: The Case of Marsilio Ficino. In: Renaissance Quarterly 52 (1999), 
S. 667–711.

DOI: 10.13173/9783447108287.087 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



96 Steffen Schneider

4. 	 De Sole, das Proœmium
Der Zusammenschluss der horizontalen und vertikalen Kommunikation vollzieht 
sich für Ficino nach der hier vorgeschlagenen Deutung also im Medium seiner li-
terarischen Praxis. Der Philosoph Ficino versteht sich daher auch als ein Dichter, 
womit zwei Dinge gemeint sind: erstens der Rückgriff auf poetische Redeformen, 
also der Gebrauch von Metaphern, Gleichnissen, Mythen, Allegorien und anderen 
Tropen, zweitens die Ästhetisierung der Sprache durch Wort- und Klangspiele, 
eine intensive Gestaltung der Syntax, Rhythmisierung und ähnliche Verfahren. 
Eine solche Poetisierung der Sprache ist im Übrigen kein durchgängiges Merkmal 
von Ficinos Prosa, und nicht immer geht die rhetorisch kunstvolle Gestaltung der 
Prosa auch mit einem Gebrauch von Tropen einher. Ficino greift auf solche poeti-
schen Mittel differenziert zurück, in Abhängigkeit von Anlass, Zielpublikum und 
Aussageabsicht. Er folgt hierin seinem Vorbild Plato, über dessen Stil er sich im 
Vorwort zur Ausgabe seiner Platoübersetzung folgendermaßen äußert:

Häufig erfindet er auch wie die Dichter Fabeln, immer dann, wenn Platons 
Stil nicht so sehr philosophisch als vielmehr poetisch erscheint. Bisweilen 
schweift er, von Begeisterung ergriffen, ab wie ein Seher und hält manch-
mal keine menschliche, sondern eine weissagende und göttliche Ordnung 
ein. Und er verhält sich nicht wie eine lehrende Person, sondern wie ein 
Priester und Seher, der teils rast, teils aber auch die anderen entsühnt, teils 
in ihnen gleichfalls den göttlichen Enthusiasmus entflammt. Die Fabeln 
aber scheint er vor allem aus diesem Grund zu gebrauchen: damit sich 
alle an den vielfältigen Früchten der Akademie ergötzen, aber nur die Ge-
reinigten die Früchte pflücken, sie süßer genießen, leichter verdauen und 
vollkommener davon genährt werden.23

In dieser Darstellung des variablen platonischen Stils werden die verschiede-
nen Ausdrucksformen identifiziert: Ficino unterscheidet bei Plato einen philoso-
phisch-belehrenden, einen enthusiastischen und einen allegorischen Stil und ord-
net jeder dieser Ausdrucksweisen bestimmte kommunikative Funktionen zu: Die 
philosophische Ausdrucksweise dient der Belehrung seiner Schüler; der Enthusi-
asmus hat eine therapeutische, ja beinahe religiöse Funktion der Entsühnung und 
der Enthusiasmusübertragung; die Fabeln wiederum, die hier ausdrücklich mit 
der Dichtung in Verbindung gebracht werden, haben eine exoterische und eine 

23 	Ficino: Marsilii Ficini Florentini in commentaria Platonis ad Laurentium Medicem virum 
Magnanimum Proœmium, in Ders.: Opera (wie Anm. 2), Bd. 2, S. 1128–1130, hier S. 1129: 
Fingit et sæpe fabulas more poetico, quippe quum ipse Platonis stylus non tam philosophicus, quàm 
revera poeticus videatur. Furit enim interdum atque vagatur, ut vates, et ordinem interea non huma-
num servat, sed fatidicum et divinum: neque tam docentis personam agit, quàm sacerdotis cuiusdam 
atque vatis, partim quidem furentis, partim verò cæteros expiantis, et in divinum furorem similiter 
rapientis. Fabulis verò inter hæc ob id potißimum uti videtur: ut inter varios Academiæ flores oblec-
tentur quidem omnes, sed expiati duntaxat poma decerpant, vescantur suavius, facilius concoquant, 
perfectius nutriantur.

DOI: 10.13173/9783447108287.087 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



97Metaphysische und soziale Kommunikation

esoterische Funktion. Das exoterische Publikum soll durch sie ergötzt werden, das 
esoterische Publikum – also der Kreis der Platoniker – dagegen soll außer dem 
ästhetischen Vergnügen auch eine tiefere geistige Nahrung darin finden können. 

Einen Beleg dafür, dass Ficinos Überlegungen zum platonischen Stil zugleich 
auch als ein Zeugnis seiner eigenen Poetik gewertet werden können, stellt die 
Schrift De sole dar. Eine genaue Analyse dieses Werkes kann an dieser Stelle nicht 
geleistet werden, aber anhand des Proœmiums möchte ich abschließend verdeutli-
chen, wie Ficino darin den metaphysischen und den sozialen Kommunikations-
begriff zusammenführt – und dies im Zeichen eines literarisch-philosophischen 
Dichtungsverständnisses.   

De sole wurde im Jahr 1492 verfasst; es gehört zusammen mit den Plotin-Kom-
mentaren und den Büchern De vita in Ficinos letzte Schaffensphase. Gegenstand 
der kleinen, aber hochinteressanten Schrift ist vordergründig eine Auslegung 
von Platons Sonnengleichnis (Politeia, 508a–509b). Doch Ficino unterscheidet hier 
wie sonst nicht scharf zwischen Plato und der platonischen Schule und bezieht 
sich daher auf die gesamte Auslegungstradition des Sonnengleichnisses, die von 
Plotin bis zu Pseudo-Dionysius reicht. Auch Texte wie der sogenannte Sonnen-
hymnus des Kaisers Julian und arabische Astrologietraktate finden Verwendung.  

Widmungsträger des Werks ist Piero II. de’ Medici, dem Ficino seine Absichten 
folgendermaßen erklärt (der Sinn der Markierungen wird im Anschluss erläutert):

(…) Als ich zu jenem platonischen Mysterium gelangte, wo er mit größter 
Kunstfertigkeit die Sonne mit Gott selbst vergleicht, gefiel es mir, eine Sa-
che von solch großer Bedeutung etwas ausführlicher zu behandeln, vor 
allem, weil unser Diogenes Areopagita, der erste unter den Platonikern, 
dessen Interpretation ich in den Händen halte, einen ähnlichen Vergleich 
zwischen Sonne und Gott gerne benutzt (amplectitur: auch ‚umschlingt’, 
‚umarmt’). Während ich mehrere Nächte lang an dieser Sonne arbeitete – 
als ob sie eine Leuchte wäre –, beschloss ich, einen so erlesenen Gegenstand 
aus dem großen Werk auszugliedern und in einem eigenen Band heraus-
zugeben, und dieses Mysterium über die Sonne lieber Dir, gleichsam als 
ein Geschenk des Phöbus zu schicken – der Du sowohl ein Zögling des 
Musenführers Phöbus als auch ein Schutzherr der Musen bist, und dem 
auch diese ganze neue Platoninterpretation gewidmet ist, damit Du aus 
diesem Licht, wie aus dem Mond, vorhersehen kannst (augureris), wie das 
zukünftige platonische Werk als Ganzes aussehen wird, wie die Sonne sich 
zum Mond verhält. Und wenn Du meinen Platon jetzt schon liebst, der seit 
langem euch gehört, so sollst Du ihn, nachdem Du von diesem Licht ent-
flammt bist, glühender lieben und mit dem ganzen Intellekt den Gelieb-
ten umschlingen.24

24 	Ebd.: Itaque cum nuper ad mysterium illud Platonicum peruenissem, ubi Solem ad ipsum Deum 
artificiosissime comparat, placuit rem tantam aliquanto latius explicare, præsertim quia Dionysius 

DOI: 10.13173/9783447108287.087 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



98 Steffen Schneider

Was an diesem Text als erstes auffällt, sind die zahllosen Wortspiele, die der 
Erzeugung semantischer Ambiguität dienen. Das erreicht Ficino zum Beispiel 
dadurch, dass er die Vieldeutigkeit der verwendeten Lexeme aktualisiert, wie 
bei dem Verb amplectari, das im Kontext zunächst ‚Wert legen auf‘ oder ‚gerne 
heranziehen‘ bedeutet, aber auch den Sinn von ‚umschlingen‘, ‚umarmen‘ besitzt. 
Obwohl die erotische Bedeutung des Verbs in dem Satz Solis ad Deum comparatio-
nem libenter amplectitur zunächst nicht naheliegend erscheint, drängt sie sich doch 
durch die Prominenz des Wortfeldes der Liebe im Proœmium auf. Das Wort sol be-
zeichnet sowohl den Himmelskörper Sonne als auch Platos und Ficinos Texte. In 
dem Satz: Dum igitur ad Solem hunc quasi lucernam pluribus iam noctibus lucubrarem 
basiert das semantische Spiel darauf, dass ad Solem hunc sich einerseits auf Fici-
nos Werk De Sole, andererseits aber auch auf Platos Sonne(ngleichnis) beziehen 
kann. Hinzu kommt noch, dass die Bedeutung ‚Sonne als Stern‘ ebenfalls kon-
notiert ist, insbesondere dadurch, dass im Fortgang des Satzes mit den Lexemen 
lucerna und nox das semantische Paradigma der Tageszeiten aufgerufen wird. Fi-
cino lässt damit das Verhältnis von Primär- und Sekundärtext ebenso unsicher 
werden wie das zwischen Textualität und dem durch die Nennung der Sonne 
mitschwingenden Kosmos. Die Bedeutung von Sonne als Himmelkörper wird 
noch einmal akzentuiert in der Wendung tanquam Sol ad Lunam. Eine vergleichba-
re Ambiguität zeigt sich in der Formulierung Platonem meum […] amauisti, deren 
naheliegender Sinn Ficinos Platonübersetzung meint, die aber auch zu verstehen 
ist im Sinne einer emotionalen Identifikation von Sprecher (Ficino), Hörer (Piero) 
und Gegenstand der Kommunikation (Plato). Sie alle kommen nämlich im Zei-
chen des philosophischen Eros zusammen.  

Diese Wortspiele dienen zweifellos dazu, das ingenium des Autors zu demons-
trieren. Darüber hinaus demonstrieren sie aber auch die Verschmelzung des so-
zialen und metaphysischen Kommunikationsbegriffs in der Poetik des Autors.

a)	 Die unterstrichenen Wörter bezeichnen die soziale Kommunikation, die hier 
in der Kommentierung eines Textes bzw. im Verfassen eines eigenen Textes 
besteht. Sie thematisieren daher hermeneutische und poetologische Aspekte. 
Hierzu gehören Gattungsbegriffe wie ‚Mysterium‘, ‚Vergleich‘, ‚Platointerpre-
tation‘; Inspirationsinstanzen wie ‚Phöbus‘, ‚Musenführer‘ und die ‚Musen‘; 
und schließlich die Tätigkeiten des ‚Vergleichens‘ und des ‚nächtlichen Ar-
beitens‘ sind hier zu nennen. Die Wörter ‚platonische[s] Mysterium‘ und ‚Ver-
gleich‘ bzw. ‚vergleicht‘ bezeichnen Platos Gleichnis, ‚Interpretation‘ dagegen 

noster Areopagita Platonicorum primus, cuius interpretationem in manibus habeo, similem Solis ad 
Deum comparationem libenter amplectitur. Dum igitur ad Solem hunc quasi lucernam pluribus iam 
noctibus lucubrarem, cogitaui rem hanc electissimam ex opere magno seligere, & proprio commendare 
compendio. Idque De sole mysterium quasi Phœbeum munus, ad te potissimum & Phœbi Musarum 
alumnum, & Musarum patronum mittere, cui etiam uniuersa hæc noua Platonis interpretatio dedica-
tur, ut hac interim luce quasi Luna quadam, quale futurum sit Platonicum opus totum tanquam Sol 
ad Lunam, augureris, ac si quando Platonem meum imo iamdiu uestrum amauisti, posthac lumine hoc 
accensus ardentius ames, & tota mente complectaris amatum. Hervorhebungen vom Verfasser.

DOI: 10.13173/9783447108287.087 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



99Metaphysische und soziale Kommunikation

Ficinos Werk. Interessant ist die Formulierung: „an dieser Sonne“, in der sich 
‚Sonne‘ sowohl auf Platos Sonnengleichnis als auch auf Ficino De sole bezie-
hen kann; ähnlich ambivalent wird das ‚Mysterium‘, das sowohl Platos Text 
(bei der ersten Nennung) als auch Ficinos Kommentar bedeuten kann („dieses 
Mysterium über die Sonne lieber […] zu schicken“). 

b)	 Kursiviert wurde das semantische Feld des Lichts: ‚Lampe‘, ‚Sonne‘ und ‚Phö-
bus‘ (als Sonnengott), der ‚Mond‘ und das ‚Licht‘ sowie das Verb ‚entflam-
men‘ gehören dazu. Die Lichtmetaphorik ist über die Instanz des Phöbus als 
Musenführer eng mit der Inspirationstopik verbunden. Sie verweist auf den 
kosmologischen Zusammenhang, auf den von oben nach unten strömenden 
Informationsfluss. Mit der Nennung der Abfolge Sonne – Mond – Lampe evo-
ziert Ficino diesen gegliederten Fluss, außerdem symbolisiert das Verhältnis 
der Lichtquellen zueinander das für die plotinische und ficinianische Kosmo-
logie grundlegende Verhältnis der Partizipation und Abbildlichkeit. 

c)	 Fett ist der Bereich der Liebe markiert, der sich in den Verben ‚lieben‘, ‚ger-
ne benutzen/umarmen‘, ‚umschlingen‘, in den Pronomina ‚meinen‘, ‚unser‘25 
und ‚euch‘, in der Gemeinschaft der Platoniker, im Adjektiv ‚glühender‘, im 
Partizip ‚entflammt‘ und im Nomen ‚Geliebten‘ niederschlägt. Das Wortfeld 
der Liebe verweist einerseits intertextuell auf Ficinos kosmologisch fundier-
tes Liebesverständnis aus De amore, wo die Liebe aus der Schönheitserfah-
rung resultiert und die Konversion der Seele zum Einen bewirkt; andererseits 
bezeichnet es das Ideal der platonischen Kommunikation: die Bildung und 
Bewahrung einer Gruppe Gleichgesinnter.

Eine ganze Reihe von Wörtern wurden mehrfach hervorgehoben. Es sind semanti-
sche Knoten, in denen sich zwei oder sogar drei Wortfelder ineinander verschlin-
gen. Das ist z.B. der Fall bei ‚Phöbus‘, der die Sonne und die Dichtung bezeichnet; 
der Ausdruck „an dieser Sonne“, weil er die Lichtmetaphorik aufgreift, sich aber 
auf das zu schreibende Werk bezieht; das Adjektiv ‚entflammt‘, da es zur Liebe 
und zum Licht gehört, durch den Bezug auf ‚meinen Plato‘ (verstanden als Plato
übersetzung) aber auch dem Paradigma der literarisch-philosophischen Werke 
zuzuordnen ist. 

Betrachten wir zunächst die poetologische und hermeneutische Ebene des 
Proœmiums: Der Gegenstand von De sole soll die Auslegung eines ‚Mysteriums‘, 
nämlich des platonischen Sonnengleichnisses sein. Nun hat Ficino die Dialoge 
Platos ausführlich kommentiert, und die Ausgliederung eines Gleichnisses aus 
dem größeren Zusammenhang stellt eine Besonderheit dar. Dass Ficino Pla-
tos Sonnengleichnis als mysterium bezeichnet, verdeutlicht, dass er das Werk 
als esoterische Kommunikation betrachtet. Das Ziel der Schrift besteht aber  

25 	Selbst wenn man das noster als einen pluralis modestiae auslegen wollte, was keinesfalls ein-
deutig ist, so wird es durch das semantische Wortfeld der Liebe und durch den Gebrauch 
der anderen Possessiva von der Liebessemantik aufgesogen. 

DOI: 10.13173/9783447108287.087 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



100 Steffen Schneider

erklärtermaßen nicht darin, diese esoterische Kommunikation in exoterische 
Rede zu übersetzen, sondern das Mysterium fortzuschreiben. So bezeichnet er 
De sole als „ein Mysterium über die Sonne […] gleichsam als ein Geschenk des 
Phöbus“. Die Erwartung, die seine Leser möglicherweise an einen Kommentar 
haben, wird damit bewusst enttäuscht, stattdessen wird neue Verrätselung an-
gekündigt.

Der inszenierte Ausschluss der nicht eingeweihten Öffentlichkeit aus dem 
Verständnis von Ficinos Text geht mit dem Einschluss Pieros in die esoterische 
Kommunikation der Platoniker einher. Hier greift die Liebesisotopie ein, die, 
ganz in Übereinstimmung mit Ficinos Amorverständnis, nicht die erotische 
Liebe, sondern die Liebe unter gleichgesinnten Freunden meint. In einer Geste 
der Vereinnahmung spricht er daher von „unserem Dionysus“ und „meine(m) 
Plato“, von den „Platonikern“ im Allgemeinen, also einer philosophischen Ge-
meinschaft. Da diese Gemeinschaft, im Falle der hier Genannten, überwiegend 
aus Toten besteht, ist Kommunikation nur noch im Medium von Texten möglich. 
Doch mit Hilfe der Liebesmetapher suggeriert Ficino eine Nähe zwischen den 
Platonikern, die für ihn in zirkulärer Weise ebenso die Grundlage wie auch das 
Ziel des Verstehens bildet: die Grundlage, weil laut Symposion und Ficinos Kom-
mentar De amore die Philosophie erotisch bestimmt ist, das Ziel, weil das sich 
vollendende Verstehen den Einzelnen dazu führen soll, die platonische Philo-
sophie zu lieben. Genau dies wird am Schluss des zitierten Absatzes als Pointe 
des Proœmiums noch einmal plakativ unterstrichen: Der bereits entflammte Piero 
wird Plato wie einen Geliebten immer mehr umschlingen. Die esoterische Kom-
munikationsform und die Liebe zur platonischen Schule bezwecken die Bildung 
einer Gruppenidentität und unterstreichen zugleich den Führungsanspruch Fici-
nos als Bewahrer der Tradition.

Die Zirkularität des platonischen Eros in der Sozialdimension entspricht struk-
turell dem beschriebenen Modell von Inspiration und Enthusiasmus: So wie im 
kosmischen Informationsfluss sich die oberen Instanzen den unteren immer schon 
liebend zuwenden, auch wenn diese Zuwendung von der abgelenkten Vernunft-
seele nicht bemerkt wird, so bedeutet das Gewahren dieses Zustroms eine Vertie-
fung und gedankliche Durchdringung, die sich das bereits Vorhandene in einem 
Prozess der Selbstverständigung aneignet. Die in Ficinos Proœmium gegenwärti-
gen Wortfelder der Inspiration und des Lichts verweisen darauf, dass die Lektüre 
von Texten und die Begegnung mit Philosophie und Dichtung ein entscheiden-
der Auslöser für die Bewusstwerdung innerseelischer Prozesse ist. Hierauf spielt 
die Bezeichnung des Werks als Geschenk des Phöbus an, denn in Phöbus Apol-
lo kreuzen sich kosmologischer und poetologischer Diskurs; auch die Bezeich-
nung von De sole als ‚Leuchte‘ unterstreicht, dass Ficinos Poetik einen kosmischen 
Anspruch hat, weil sie die Leser erleuchten, die Koinzidenz von individuellem 
Denken und Weltordnung hervorheben will. In den poetisch überformten Tex-
ten Ficinos geht es also nicht nur auf der Ebene philosophischer Argumentation 
um das Ganze, sondern dieses Ganze wird performativ durch die angewendeten  

DOI: 10.13173/9783447108287.087 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



rhetorisch-poetischen Textstrategien inszeniert. Der schön geformte Text erscheint 
als Widerspiegelung von Vorgängen im Inneren der Vernunftseele und intendiert, 
eine vergleichbare Wirkung bei den Lesern auszulösen. 

 

101Metaphysische und soziale Kommunikation

DOI: 10.13173/9783447108287.087 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447108287.087 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Ficinos Theorie der Augenstrahlen  
bei Agrippa von Nettesheim, Castiglione,  

della Porta und Bruno 
Sergius Kodera

Marsilio Ficinos Kommentar zu Platons Symposion (De amore) wurde 1469 begonnen 
und bis in die 1480er Jahre überarbeitet. Ficino beschreibt hier die Liebe als jene 
Bindung oder universale Sympathie, mit deren Hilfe sich nicht nur sinnes- oder 
vernunftbegabte Wesen, sondern die gesamte Schöpfung zur großen Einheit ver-
binden. De amore ist – wohl auch dank der hier in erstaunlich komprimierter Form 
getroffenen Formulierung dieser Theoreme – ein populärer Schlüsseltext, dessen 
Konjunkturen im 16. Jahrhundert dieser Beitrag anhand einiger exemplarischer Bei-
spiele nachzeichnet.1 Es geht im Folgenden um die vielfältige und nachhaltige Re-
zeption, Adaption und Subversion der im 7. Buch von De amore entwickelten Theorie 
der Verbreitung von Liebe durch bluthaltige Augenstrahlen, die im Kontext einer 
allgemeinen Theorie der Infektion mit Krankheiten aller Art verhandelt wird. Dies 
ist insofern von grundlegender Bedeutung, als in den im Folgenden untersuchten 
Beispielen die je spezifische Erscheinungsweise der Augenstrahllehre ein beredter 
Index dafür ist, wie in der Renaissanceliteratur im Gefolge Ficinos menschliche 
Sexualitäten und die durch sie verursachte Destabilisierung bestehender sozialer 
Ordnungen zur Disposition gestellt werden. Dabei ist ausdrücklich zu betonen, 
dass die vorliegende Auswahl keinen Anspruch auf Vollständigkeit erhebt, sondern 
exemplarisch Rezeption und Transformation der Theorie von den Augenstrahlen 

1 	 Vgl. Marsilio Ficino: Commentaire sur le Banquet de Platon Marsile Ficin. Hrsg. von Rai-
mond Marcel. Paris 1956. Vgl. die beiden deutschen Übersetzungen und die wichtigen Ein-
leitungen von Paul Richard Blum in: Marsilio Ficino: Über die Liebe oder Platons Gastmahl. 
Übersetzt von Paul Karl Hasse, Hamburg 1994, S. XIII–XXXIII und Marsilio Ficino: Über 
die Liebe oder Platons Gastmahl. Übersetzt von Paul Richard Blum. Hamburg 2014, S. XI–
XLVIII; für den größeren intellektuellen Kontext vgl. James Hankins: Plato in the Italian 
Renaissance. 2 Bde. Leiden 1990, Band I, S. 277–366 (über Ficino); sowie: Eros and Anteros. 
The Medical Traditions of Love in the Renaissance. Hrsg. von Donald Beecher und Massimo 
Ciavolella. Ottawa 1992; als Einführung in den Themenkomplex: Sabrina Ebbersmeyer: Die 
Blicke der Liebenden. Zur Theorie, Magie und Metaphorik des Sehens in ‚De amore‘ von 
Marsilio Ficino. In: Blick und Bild im Spannungsfeld von Sehen, Metaphern und Verstehen. 
Hrsg. von Tilman Borsche. München 1998, S. 197–211; Sabrina Ebbersmeyer: The Philosopher 
as a Lover. Renaissance Debates on Platonic Eros. In: Emotion and Cognitive Life in Medie-
val and Early Modern Philosophy. Hrsg. von Martin Pickavé und Lisa Shapiro. Oxford 2012, 
S. 133–155; Sabrina Ebbersmeyer: Physiologische Analysen der Liebe, von Ficino zu Patrizi. 
In: Verbum. Analecta neolatina 1 (1999), S. 36–47.

DOI: 10.13173/9783447108287.103 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



104 Sergius Kodera

und der fascinatio (Behexung) in ganz unterschiedlichen Diskursen, in philoso-
phischen und literarischen Texthorizonten und Dimensionen darstellt: Heinrich 
Cornelius Agrippa von Nettesheim, De occulta philosophia (1510/1533), Baldassare  
Castiglione, Cortegiano (1528), Giordano Bruno, Candelaio (1582) und Giovan  
Battista della Porta, Carbonaria (1606). Damit wird ein Parcours nachvollzogen, den 
diese Theoreme im 16. Jahrhundert von der Instrumentalisierung in der Magiethe-
orie (Agrippa), der Übertragung in den höfischen Kontext (Castiglione), der Ironi-
sierung in der Renaissance-Komödie (Bruno) bis zur ambivalenten Rezeption im 
gegenreformatorischen Theater der Wunder (della Porta) genommen haben. Die 
je verschiedene literarische und inhaltliche Kontextualisierung ist nicht nur ein 
Index des sich verändernden Verständnisses der Theorie von den Augenstrahlen: 
Auf den Mikrostrukturen der Texte reflektieren diese Neuzuordnungen auch den 
Wandel der Liebesmagie in der Renaissancekultur. 

Bis auf Francesco Petrarcas Liebeslyrik und jene Quellen, die Ficino in De amo-
re direkt kommentiert, nämlich Platons Symposion und Phaidros, bleibt die Vorge-
schichte der Augenstrahltheorie in dieser Darstellung ausgeblendet: die komple-
xe und bewundernswert synthetische Zusammenfassung äußerst heterogener 
spätantiker, arabischer und mittelalterlicher Quellen, die Ficino in De amore be-
trieben hat. Diese Zusammenhänge sind in den letzten Jahrzehnten, beginnend 
mit der Arbeit von Walker bis hin zu den Publikationen von Hankins und vor 
allem Copenhaver und jüngst Hub dargestellt und untersucht worden.2

Ficino, Plato, Petrarca
Das vierte Kapitel des 7. Buches von De amore widmet sich der Ansteckung mit 
der ‚gemeinen‘, (also: der körperlichen) Liebe. Es erklärt, wie sexuelle Attraktion, 
insbesondere zwischen Männern verschiedenen Alters, physiologisch bedingt 
ist: Ficino begreift sexuelle Attraktion und die durch sie ausgelöste Behexung 
( fascinatio) als eine Infektionskrankheit, die durch die Übertragung von feinstoff-
lichem Blut (spiritus) verursacht wird, nämlich durch Augenkontakt.

2 	 Vgl. Daniel P. Walker: Ficino’s Spiritus and Music. In: Annales musicologiques 1 (1953), 
S. 313–350; Daniel P. Walker: The Astral Body in Renaissance Medicine. In: Journal of the 
Warburg and Courtauld Institutes 21 (1958), S. 119–133; Daniel P. Walker: Spiritual and De-
monic Magic. From Ficino to Campanella. London 1958; Ioan P. Couliano: Eros and Magic in 
the Renaissance. Chicago 1987; Brian P. Copenhaver: How to Do Magic and Why. Philoso-
phical Prescriptions. In: The Cambridge Companion to Renaissance Philosophy. Hrsg. von 
James Hankins. Cambridge (Massachusetts) 2007, S. 137–170; James Hankins: Ficino, Avicen-
na and the Occult Powers of the Rational Soul. In: La magia nell’Europa moderna tra antica 
sapienza e filosofia naturale. Atti del convegno, Firenze, 2–4 ottobre 2003. Hrsg. von Fabrizio 
Meroi. Florenz 2007, S. 35–52; Sergius Kodera: Disreputable Bodies. Magic, Gender, and Me-
dicine in Renaissance Natural Philosophy. Toronto 2010, Kap. 3; Berthold Hub: Aristotle’s 
,Bloody Mirror‘ and Natural Science in Medieval and Early Modern Europe. In: The Mirror 
in Medieval and Early Modern Culture. Hrsg. von Nancy Frelick. Turnhout 2016, S. 31–71; 
Berthold Hub: Material Gazes and Flying Images in Marsilio Ficino and Michelangelo. In: 
Spirits Unseen. The Representation of Subtle Bodies in Early Modern European Culture. 
Hrsg. von Christine Göttler. Leiden 2008, S. 93–120. 

DOI: 10.13173/9783447108287.103 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



105Ficinos Theorie der Augenstrahlen

Amoris vulgaris est fascinatio quedam. […] Sanguis in adolescentia subtilis est, 
clarus, calidus atque dulcis. Procedente enim etate subtilioribus partibus resolutis 
fit crassior, propterea fit et obscurior. Nempe quod tenue rarumque est, purum est 
atque perlucidum; contrarium vero contra. Cur calidus atque dulcis? Quia vita 
et vivendi initium, ipsa scilicet generatio in calore et humore consistit ac semen, 
prima viventium genitura, calidum est et humidum. Natura talis in pueritia et 
adolescentia viget. In sequentibus etatibus paulatim in contrarias qualitates, sicci-
tatem et frigiditatem, necessario permutatur. Ideo sanguis in adolescente subtilis 
est, clarus, calidus atque dulcis. Quia subtilis, clarus, quia recens, calidus atque 
humidus, quia calidus et humidus est, ideo dulcis esse videtur. Dulce a enim sit in 
calidi et humidi mixtione. Quorsum hec? Nempe ut intelligatis spiritus in hac etate 
subtiles et claros esse, calidos atque dulces. Hi enim cum a cordis calore ex puriori 
sanguine generentur, tales in nobis sunt semper qualis est et sanguinis humor. 
Quemadmodum vero spirituum vapor huiusmodi creatur ex sanguine, ita et ipse 
similes sibi radios per oculos quasi vitreas phenestras emictit. Atque etiam sicut 
cor mundi Sol suo circuitu lumen perque lumen virtutes suas ad inferiora demic-
tit, sic corporis nostri cor motu suo quodam perpetuo proximum sibi sanguinem 
agitans, ex eo spiritus in totum corpus perque illos, luminum scintillas per membra 
diffundit quidem singula, per oculos autem maxime. Ad altissimas quippe corporis 
partes spiritus, maxime cum sit levissimus, evolat, eiusque lumen per oculos, cum 
ipsi perspicui sint atque omnium partium nitidissimi, uberius emicat. […] Quod 
autem radius emissus ab oculis vaporem secum spiritalem trahat et vapor iste san-
guinem, ex eo perspicimus quod lippi et rubentes oculi spectantis proxime oculos 
radii sui emissione cogunt morbo simili laborare. Ubi apparet et radium usque ad 
obvium ilium protendi et cum radio una vaporem corrupti sanguinis emanare, cui-
us contagione oculus spectantis inficitur. […] Scribit Aristoteles, mulieres quando 
sanguis menstruus defluit, intuitu suo speculum sanguineis guttis sepe fedare. […] 
Ergo quid mirum, si patefactus oculus et intentus in aliquem, radiorum suorum 
aculeos in adstantis oculos iaculatur atque etiam cum aculeis istis, qui spirituum 
vehicula sunt, sanguineum vaporem ilium, quem spiritum nuncupamus, intendit? 
Hinc virulentus aculeus transverberat oculos cumque a corde percutientis mic-
tatur, hominis perculsi precordia, quasi regionem propriam repetit, cor vulnerat, 
inque eius duriori dorso ebescit reditque in sanguinem. Peregrinus hic sanguis, 
a saucii hominis natura quodammodo alienus, sanguinem eius proprium inficit. 
Infectus sanguis egrotat. Hinc duplex sequitur fascinatio. Aspectus fetidi senis 
et mulieris menstrua patientis puerum fascinat. Aspectus adolescentis fascinat 
seniorem. Quoniam vero senioris humor frigidus est atque tardissimus, vix dor-
sum cordis attingit in puero et ineptus ad transitum, cor, nisi propter infantiam sit 
mollissimum, parum admodum commovet. Hec ideo levis fascinatio est. Illa vero 
gravissima, per quam iunior transfigit precordia senioris. […] Radius Phedri radio 
Lysie facile copulatur, spiritui quoque facile iungitur spiritus. Vapor huiusmodi a 
Phedri corde genitus, Lysie statim petit precordia, quorum ebetudine fit compactior 
et in priorem Phedri relabitur sanguinem, ita ut Phedri sanguis, quod minim est, 

DOI: 10.13173/9783447108287.103 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



106 Sergius Kodera

iam in corde sit Lysie. Hinc ad clamorem confestim prorumpit uterque Lysias ad 
Phedrum: O cor meum, Phedre, carissima viscera. Phedrus ad Lysiam: O spiri-
tus meus, o meus sanguis Lysia. Sequitur Phedrus Lysiam, quia cor suum poscit 
humorem. Sectatur Phedrum Lysias, quia sanguineus humor vas proprium postu-
lat, suam exigit sedem. Verum Lysias Phedrum sectatur ardentius. Facilius enim 
cor sine minima humoris sui particule quam humor ipse sine corde proprio vivit. 
Rivus fonte magis quam fons rivulo indiget. Igitur ut ferrum qualitate magnetis 
accepta ad lapidem hunc trahitur quidem, lapidem vero non attrahit, ita Lysias 
Phedrum magis quam Phedrus Lysiam sequitur.

[Die gemeine Liebe ist eine Form der Behexung ( fascinatio). […] In der Ju-
gend ist das Blut fein, hell warm und süß. Im vorgerückten Lebensalter 
zersetzen sich die dünneren Teile des Blutes, und deshalb wird es dicker 
und dunkler. Das zarte und feine Blut ist rein und klar, das andere aber 
entgegengesetzt. Warum aber sagen wir, das Blut sei in der Jugend warm 
und süß? Weil das Leben wie der Ursprung des Lebens, nämlich die 
Zeugung, auf Wärme und Feuchtigkeit beruht und der Samen, der erste 
Anfang der Lebewesen, selbst warm und feucht ist. Diese Beschaffenheit 
herrscht in der Jugend vor und wandelt sich auf den späteren Lebensstu-
fen allmählich in den entgegen gesetzten Zustand der Trockenheit und 
Kälte. So ist also in der Jugend das Blut fein, hell, warm und süß. Weil es 
fein ist, darum ist es hell, weil es neu ist, ist es warm und feucht; weil es 
warm und feucht ist, ist es süß, da Süßigkeit aus der Mischung des War-
men mit dem Feuchten entsteht. 
Wozu erkläre ich euch das? Damit ihr versteht, dass die Lebensgeister 
(spiritus) in diesem Alter fein, hell, warm und süß sind. Denn da sie von 
der Wärme des Herzens aus dem reinsten Blut erzeugt werden, sind sie in 
uns immer von derselben Beschaffenheit (humor) wie das Blut. Da aber der 
Dunst (vapor) des Blutes, der als Lebensgeist bezeichnet wird, aus dem Blut 
entsteht und so wie das Blut ist, sendet er ihm gleichartige Ausstrahlungen 
durch die Augen wie aus Glasfenstern. Wie die Sonne, das Herz der Welt, 
in ihrem Umlauf das Licht ausbreitet und durch das Licht seine Kräfte über 
die Erde ausgießt, so setzt das Herz unseres Körpers durch andauerndes 
Schlagen das ihm verwandte Blut in Bewegung und verbreitet so die Le-
bensgeister durch den ganzen Körper. Mittels dieser strahlt es die Lichtfun-
ken in alle Glieder, am meisten aber in die Augen; denn der Lebensgeist ist 
überaus leicht und steigt deshalb zu den höchsten Teilen des Körpers auf. 
Sein Licht strahlt deshalb am reichlichsten durch die Augen aus, weil diese 
klarer und durchsichtiger als die übrigen Körperteile sind.
[…]
Dass aber der Strahl, der von den Augen ausgeht, den Dunst der Lebens-
geister mit sich führt, und dass dieser Dunst wiederum das Blut mit sich 
nimmt, können wir aus der Tatsache erkennen, dass diejenigen, die fest 

DOI: 10.13173/9783447108287.103 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



107Ficinos Theorie der Augenstrahlen

in die kranken und geröteten Augen anderer blicken, wegen der von den 
kranken Augen ausgehenden Strahlen leicht augenkrank werden. Daraus 
geht hervor, dass sich der Strahl zu dem Betrachtenden hin erstreckt und 
dass zugleich mit dem Strahl der Dunst des verdorbenen Blutes ausströmt 
und durch diese Ansteckung das Auge des Beschauers infiziert wird. 
Aristoteles schreibt, dass, wenn die Frauen während ihrer Menstruations-
periode in den Spiegel sehen, sie diesen häufig mit Blutstropfen beflecken.
[…]
Ist es demnach zu verwundern, dass, wenn das geöffnete und mit Auf-
merksamkeit fest auf jemand gerichtete Auge die Pfeile seiner Strahlen 
nach den Augen des Beschauers schießt, es zugleich mit diesen Pfeilen, 
dem Vehikel der Lebensgeister, den Blutdunst ausschleudert, den wir Le-
bensgeist nennen? Von dort dringt der giftige Pfeil in die Augen ein, und 
weil er vom Herzen dessen, der ihn abschießt, ausgeht, dringt er in das 
Herz des Getroffenen, also gleichsam in die ihm eigentümliche und natür-
liche Gegend ein. Dort verwundet er das Herz, verdichtet sich auf dessen 
Oberfläche und wird wieder zu Blut. Dieses Blut von außen, das der Natur 
des getroffenen fremd ist, trübt dessen eigenes Blut, und das getrübte, so-
zusagen angesäuerte Blut wird krank. Hieraus entspringen zwei Arten der 
Behexung. Der Anblick eines stinkenden Greises oder einer menstruieren-
den Frau behext einen Knaben, während der Anblick eines Jünglings ei-
nen älteren Mann verzaubert. […] Weil aber der Saft des Greises kälter und 
schwerfälliger ist, berührt er bei dem Knaben kaum die Oberfläche des 
Herzens, […] und darum ist die Behexung nur leicht. Die Verzauberung ist 
dagegen sehr ernst, wenn die jüngere Person das Herz der älteren verletzt. 
[…]
Bei dieser gegenseitigen Begegnung vereinigt (copulare) sich unschwer der 
Strahl des Phaidros mit dem des Lysias, und ebenso verbindet sich der Le-
bensgeist mit Lebensgeist. Der Dunst des Lebensgeistes, der vom Herzen 
des Phaidros erzeugt wurde, eilt sofort zum Herzen des Lysias, verdich-
tet sich durch die feste Substanz von dessen Herzen und wird wieder zu 
Blut, und zwar zu dem, was es ursprünglich war, nämlich dem Blut vom 
Herzen des Phaidros. Ein staunenswerter Vorgang: Das Blut des Phaidros 
befindet sich nun im Herzen des Lysias! […] Wie also das Eisen, nachdem 
es die Eigenschaft des Magneten angenommen hat, zum Magnetstein hin-
gezogen wird, selbst aber den Stein nicht anzieht, so verfolgt Lysias eher 
Phaidros als Phaidros den Lysias.3]

In dieser ejakulatorischen Theorie des Sehens, einem material gaze, emittieren 
die menschlichen Augen stachelige, pfeilförmige Bildsamen. Die feinstofflichen  

3 	 Marsilio Ficino: De Amore, VII, 4. Übersetzung Blum 2014 (wie Anm. 1), S. 153–157 (Überset-
zung modifiziert, S.K.). 

DOI: 10.13173/9783447108287.103 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



108 Sergius Kodera

Blutteilchen dringen in die Augen anderer Menschen, setzen sich in deren Her-
zen fest und können ungezügeltes Verlangen nach jener Person auslösen, die 
diesen Lebensgeist herausgeschleudert hat. Wie Ficino weiter ausführen wird, 
erobert das Abbild der geliebten Person, das sich im Rezipienten des fremden 
Lebensgeistes festgesetzt hat, nach und nach das gesamte Individuum. Das Bild 
des Geliebten wird hier zur beseelten und belebten Statue, die eigene Person geht 
verloren. Beruht dieser Austausch auf Gegenseitigkeit, führt die so verursachte 
reziproke erotische Attraktion zur Verähnlichung der Liebenden auch in physi-
scher Hinsicht (De amore VII, 8, S. 252).

Der hier entwickelte Theoriekomplex muss für Ficinos Zeitgenossen wesent-
lich weniger befremdlich gewesen sein als dies heute der Fall ist. Dem Lesepu-
blikum des 15. und 16. Jahrhunderts ist die hier beschriebene Blutdunsttheorie 
wohl als eine eigenwillige, aber im Kontext der Galenischen Humoralpathologie4 
konzise wissenschaftliche medizinische Literalisierung eines Prozesses erschie-
nen, der im Volksglauben mit der iettatura, dem bösen Blick,5 assoziiert wurde, 
und der zudem aus der in der Florentinischen Lyrik des trecento kodifizierten 
Liebesmetaphorik geläufig war (und ist). Insbesondere in Francesco Petrarcas 
Canzoniere, der das unerfüllte Begehren zu seiner Laura besingt,6 ist eine Diktion 
entwickelt, in der Auge, Herz und Identitätsverlust oft in engstem Zusammen-
hang mit der Metapher der Liebespfeile Amors stehen. Als eines unter den zahl-
reichen Beispielen, in denen Laura als „unerreichbare Figuration des poetischen 
Selbst“7 im Zusammenhang mit den Augenstrahlen thematisiert wird, sei hier 
das Gedicht 94 angeführt. 

Quando giunge per gli occhi al cor profondo
l’imagin donna, ogni altra si parte,
e le vertù che l’anima comparte
lascian le membra, quasi immobil pondo;

4 	 Zur Einführung in diese Thematik vgl. Nancy G. Siraisi: Medieval and Renaissance Medici-
ne. Chicago, London 1990, S. 101–106.

5 	 Zum „Bösen Blick“ vgl. Monserrat Cabré und Fernando Salmón: The Evil Eye in Medical 
Scholasticism. In: Medicine from the Black Death to the French Disease. Hrsg. von Roger 
French. Aldershot 1998, S. 53–84; vgl. Hub: Material Gazes (wie Anm. 2), S. 98, Anm. 25 für 
zahlreiche weitere bibliographische Referenz zum Thema.

6 	 Petrarca macht damit das Bild der Geliebten in einer selbstreferentiellen Weise produktiv, 
ohne es zu befriedigen. Vgl. dazu Giorgio Agamben: Stanze. La parola e il fantasma nella 
cultura occidentale. Turin 1977, S. 95–98, 153, 169; Couliano: Eros and Magic (wie Anm. 2), 
S. 42; Valeria Finucci: The Lady Vanishes. Subjectivity and Representation in Castiglione and 
Ariosto. Stanford (California) 1992, S. 9–18, 130f.

7 	 Vgl. Karlheinz Stierle: Nachwort. In: Francesco Petrarca: Canzoniere. Rerum vulgarium 
fragmenta. Zweisprachige Ausgabe. Hrsg. und übers. von Karlheinz Stierle. Berlin 2011, 
S. 255–268; vgl. auch ebd. S. 265, wo Stierle die Persona der Laura folgerichtig als „poetisches 
Projekt“ charakterisiert, das nicht autobiographisch zu lesen ist. 

DOI: 10.13173/9783447108287.103 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



109Ficinos Theorie der Augenstrahlen

e del primo miracolo il secondo
nasce talor, ché la scacciata parte, 
da se stessa fuggendo, arriva in parte 
che fa vendetta e ’l suo essilio giocondo; 

quinci in duo volti un color appare, 
perché ’l vigor che vivi gli mostrava
da nessun lato è più là dove stava. 

E di questo in quel dì mi ricordava,
ch’ i’ vidi duo amanti trasformare
e far qual io mi soglio in vista fare.

[Wenn das Bild der Frau über die Augen in die Tiefe des Herzens dringt, 
dann fliehen es alle anderen [Bilder], und die von der Seele verteilten Kräf-
te lassen die Glieder als gleichsam unbewegliches Gewicht. // Und auf das 
erste Wunder folgt sogleich, dass der vertriebene Teil, auf der Flucht vor 
sich selbst, im [Herzen der geliebten Frau] ankommt, wo er Rache übt und 
in heiterem Exil lebt, // und daher erscheinen zwei leichenblasse Gesichter, 
denn die Lebenskraft zeigt sich dort nirgends mehr, wo sie ursprünglich 
war. // Daran habe ich mich an jenem Tag erinnert, an dem ich sah, wie sich 
zwei Liebende so [ineinander] verwandeln, wie ich es [nur] mit meinem 
Gesichtssinn (vista) zu tun pflege.8]

Neben den offensichtlichen Parallelen zwischen Ficinos medikalisierter und Pe-
trarcas lyrischer Darstellung des durch erotisches Begehren verursachten Iden-
titätsverlustes ist hier ein weiterer Aspekt auffällig: dass dieser Vorgang nämlich 
keineswegs selbstverständlich glaubwürdig ist, sondern offensichtlich plausibel 
gemacht werden muss. Dies erfolgt auf unterschiedliche Weise. Petrarcas lyri-
sches Ich erklärt den Vorgang zum Wunder (miracolo), Ficino entfaltet seine ei-
genwillige Hämatologie in einer ausgesprochen schulmeisterlichen, repetitiven 
Diktion.9 Guido Cavalcanti, dem der Text in den Mund gelegt ist, sieht sich veran-
lasst, sein Publikum sogar direkt anzusprechen, in der offensichtlichen Absicht, 

8 	 Francesco Petrarca: Canzoniere. Hrsg. von Piero Cudini. 16. Aufl. Mailand 2001, S. 133; vgl. 
auch: Gedicht 2, S. 2: […] celatamente Amor l’arco riprese, / […] Era la mia virtute al cor ristretta / 
per far ivi negli occhi sue difese, / quando ’l colpo mortal la giù discese, / ove solea spuntarsi ogni saetta; 
Gedicht 3, S. 3: […] che i bei vostr’occhi, Donna, mi legaro. / […] Trovommi Amor del tutto disarmato, 
/ ed aperta la via per gli occhi al core […]; Gedicht 84, S. 123: Occhi piangete; accompagnate il core / 
che di vostro fallir morte sostene. / […] Già prima per voi l’entrata Amore / là onde ancor come in suo 
albergo vene. / Noi gli aprimmo la via per quella spene / che mosse d’entro da colui che muore; Gedicht 
86, S. 125: Lo avrò sempre in odio la fenestra / onde Amor m’avento già mille strali, / perch’alquanti di 
lor non fur mortali.

9	 	 Die 7. Rede von De amore wiederholt die hier wiedergegebenen Theoreme noch mehrmals 
(siehe auch VII, 5).

DOI: 10.13173/9783447108287.103 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



110 Sergius Kodera

diesen erstaunlichen Theoremen nicht nur Aufmerksamkeit, sondern auch durch 
persönliche Autorität Glaubwürdigkeit zu verschaffen. Diese rhetorische Strate-
gie ist nicht verwunderlich, denn paradoxerweise sind die Strahlen des Lebens-
geistes weder sichtbar (und das, obwohl sie doch durch das Auge emittiert wer-
den!), noch ist die durch sie verursachte Verletzung unmittelbar fühlbar. Sowohl 
in De amore als auch im Canzoniere ist also zu erkennen, dass die hier vorgestellte 
Theorie offensichtlich zumindest Gegenstand der Verhandlung war.10 Insofern 
bleibt auch die Theorie ähnlich unsicher wie die Unwägbarkeiten der menschli-
chen Affektion, die sie ja erklären will.

Ficinos Theorie der Infektion durch bluthaltige Augenstrahlen steht nicht nur 
in einem spannungsreichen zeitgenössischen literarischen und wissenschafts-
historischen Kontext: Sie ist vielmehr im Rahmen eines Kommentars entwickelt. 
De amore verfolgt und kommentiert durch sieben Bücher die verschiedenen Wen-
dungen von Platons Symposion, allerdings ohne die dialogische und dramatische 
Struktur des Primärtextes ernsthaft aufzugreifen und ohne die verschiedenen 
Reflexionsniveaus der einzelnen Sprecher des Trinkgelages zu artikulieren. Fi-
cino schreibt vielmehr in der Absicht, die charakteristische Dynamik, die jede 
Reduktion des Symposions auf eine Liste von wahren und falschen Thesen so emi-
nent behindert, stillzulegen. In De amore erscheint das Symposion als Offenbarung 
einer überzeitlichen christlichen religiösen Wahrheit, die dem zeitgenössischen 
spätmittelalterlichen Weltbild zumindest affin war. Dies geschieht offensichtlich 
auch in der Absicht, jenen platonischen Text zu assimilieren, der für die mittel-
alterlichen und frühneuzeitlichen monotheistischen Traditionen vielleicht am 
wenigsten akzeptabel war.11 Denn im Symposion ist Homosexualität nicht nur 
dargestellt, sondern dieser wird auch eine eminent wichtige Funktion in der Bil-
dung freier Männer zuerkannt; demzufolge findet hier eine Form der Sexualität 
Anerkennung, die spätestens seit dem Hochmittelalter nicht mehr zu legitimie-
ren war.12

In exakt diesem Kontext entwickelt Ficino seine Augenstrahllehre, nämlich 
in der Absicht, gleichgeschlechtliche sexuelle Attraktion zu naturalisieren. Der 
letzte Abschnitt des Symposions beschreibt bekanntermaßen die Störung des 
Trinkgelages durch den in Sokrates verliebten und sturzbetrunkenen Jüngling 
Alkibiades in Begleitung einer Flötenspielerin. Er wird wie ein wahrer Dionysos 
dargestellt, der auch Sokrates nicht kalt lässt (Symposion 212 C ff.). Die in De amore 
vorgestellte Augenstrahllehre medikalisiert, naturalisiert und assimiliert diese 
skandalöse textuelle Evidenz. Die Handlung des letzten Abschnitts des Symposi-
ons ist zwar in den Kapiteln 1–2 des 7. Buches von De amore angedeutet, die dar-
auf folgenden Ausführungen beziehen sich allerdings nicht mehr direkt auf das 
Symposion, sondern auf den Dialog Phaidros und die homoerotische Beziehung 

10 	Ich verwende den Begriff im Sinne von Stephen Greenblatt: Shakespearean Negotiations. 
The Circulation of Social Energy in Renaissance England. Oxford 1988, S. 86 und passim.

11 	Vgl. Kodera: Disreputable Bodies (wie Anm. 2), S. 213–251.
12 	Vgl. dazu Mark D. Jordan: The Invention of Sodomy in Christian Theology. Chicago 1996.

DOI: 10.13173/9783447108287.103 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



111Ficinos Theorie der Augenstrahlen

dieses Jünglings: aber gerade eben nicht zu Sokrates, sondern zum Sophisten 
Lysias.13 Zwar ist Platons Darstellung von gleichgeschlechtlichem Begehren im 
Dialog Phaidros ebenfalls mit den ethischen Sensibilitäten des Cinquecento klar 
unvereinbar, aber einfacher als zu sublimierendes Verlangen nach Höherem dar-
zustellen als im letzten Abschnitt des Symposions. Denn der Phaidros liefert eine 
Version des manischen Begehrens nach der Schau der göttlichen Formen, die in 
der Knabenliebe lediglich ihren unmittelbaren somatischen und affektiven Aus-
druck findet.14

In genau diesem Verweiszusammenhang steht nun Ficinos Theorie der Au-
genstrahlen, die das sexuelle Begehren unter Männern naturalisiert. Er bringt 
es in den Kontext der seinen Zeitgenossen wohlvertrauten Liebeskrankheit, die 
in der mittelalterlichen Medizin allerdings in einem heterosexuellen Kontext be-
schrieben wird.15 Liebe ist in De amore eine Form der Ansteckung, die besonders 
für das Ähnliche gilt.16 Liebe bezeichnet jene natürliche Attraktion, die auch in 
scheinbar unbeseelten Dingen wie dem Magnetstein und dem Eisen zu beobach-
ten ist. Sie verweist damit auf die Sympathien und Antipathien, die den gesamten 
Kosmos durchziehen und Bestandteil einer höheren Ordnung sind, die die ge-
samte Schöpfung zusammenhält.17 Sich zu verlieben ist also eine Angelegenheit 
von geradezu kosmischer Dimension, denn Ficino erklärt, dass die Attraktion, 
die uns zu anderen Menschen hinzieht, durch jene Planetengötter verursacht ist, 
unter denen wir geboren und deren Einfluss zumindest unsere Körper ausgesetzt 
sind. Ficino verbindet damit das Wagenlenkergleichnis aus dem Phaidros mit der 
zeitgenössischen Astrologie. In diesem Spannungsfeld zwischen medizinischer 
Spiritustheorie, Astrologie und Liebeszauber eröffnet De amore den Zusammen-
hang zwischen Liebe und Magie in der Renaissance. Daher ist es nicht verwun-
derlich, dass diese Theoreme in der Literatur zur Magie des 16. Jahrhunderts 
rezipiert wurden und zu deren Verwissenschaftlichung wesentlich beigetragen 
haben. 

13 	 Zu Ficinos Arbeit am platonischen Phaidros vgl. Michael J. B. Allen: Ficino and the Phaedran 
Charioteer. Berkeley (California) 1981; Michael J. B Allen: The Platonism of Marsilio Ficino. 
A Study of his Phaedrus Commentary, its Sources and Genesis. Berkeley (California) 1984.

14 	Vgl. Phaidros 250A–252B.
15 	Vgl. Hajlmar Crohns: Zur Geschichte der Liebe als ‚Krankheit‘. In: Archiv für Kulturge-

schichte 3 (1905), S. 66–86. 
16 	Daher sind auch maskuline Frauen die attraktivsten Sexualpartner für Männer, vgl. De amo-

re (wie Anm. 1), VII, 9, S. 253.
17 	 Zur Einführung vgl. z.B. Sergius Kodera: Die gelehrte Magie der Renaissance von Marsilio 

Ficino bis Giovan Battista della Porta. In: Neue Diskurse der Gelehrtenkultur in der Frühen 
Neuzeit. Ein Handbuch. Hrsg. von Herbert Jaumann und Gideon Stiening. Berlin, Boston 
2016, S. 345–388.

DOI: 10.13173/9783447108287.103 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



112 Sergius Kodera

Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim 
Agrippas drei Bücher De occulta philosophia – bis in die Gegenwart Klassiker ma-
gischer Literatur – zirkulierten seit 1510 in zahlreichen (auch fragmentarischen) 
Manuskripten und Versionen und sind 1533 in einer stark erweiterten Fassung im 
Druck erschienen.18 De occulta philosophia stellt den Versuch einer Rekonstruktion 
der gesamten antiken Magie dar, „was bis jetzt noch niemand versucht hatte.“19 
Übersichtlich geordnet, (re-)kontextualisiert und systematisiert Agrippa die he-
terogenen magischen Praktiken entlang der von Ficino entwickelten Synthesen 
neuplatonischer Metaphysik, ohne diesen allerdings namentlich zu nennen.20 In 
charakteristisch humanistischer Weise ringt der Autor mit seinem Material und 
ist bemüht, aus einander widersprechenden Quellen eine praktikable Form der 
Magie zu entwickeln.21 Dies wird auch an folgendem Zitat zu den Augenstrahlen 
offensichtlich:

Fascinatio est ligatio, quae ex spiritu fascinantis per oculos fascinanti ad cor ipsius 
ingressa pervenit; fascinationis autem instrumentum spiritus est, scilicet vapor 
quaedam purus, subtilis, a cordis calore ex puriore sanguine generatus. Hic similes 
sibi radios per oculos semper emittit radii isti emissi vaporem spiritualem secum 
ferunt, vapor ille sanguineum, sicut apparet in lippis ac rubentibus oculis, cuius 
radius usque ad obvios spectantis oculos emissus vaporem una secum corrupti 
sanguinis trahit, cuius contagione cogit spectantis oculos morbo simili laborare. 
Sic patefactus et in alique intentus oculus com forti imaginatione pro suorum  

18 	 Für eine gut lesbare Einführung vgl. Vittoria Perrone Compagni: Introduction. In: Heinrich 
Cornelius Agrippa von Nettesheim: De occulta philosophia libri tres. Hrsg. von V. Perrone 
Compagni. Leiden 1992, S. 1–53. Für Agrippas Quellen vgl. ebd, S. 15–17 und die Anmerkun-
gen in der Ausgabe. 

19 	 Agrippa: De occulta philosophia (wie Anm. 18), lib. 1, proem.; Perrone Compagni: Introduc-
tion (wie Anm. 18), S. 22.

20 	Vgl. Perrone Compagni: Introduction (wie Anm. 18), S. 23: „[…] the neoplatonic notions from 
the De vita organize and coordinate motifs drawn from the De mirabilibus, and the topic of 
occult virtues is transformed from occasional practical observation into a systematic inves-
tigation of the principles which regulate and legitimate change in reality. These principles 
are precisely those principles which Ficino’s work as a translator and a commentator had al-
ready made the common currency of early sixteenth-century culture: the harmonious unity 
of all things, the animateness of the cosmos, the mediatory role of the stars […].“

21 	Vgl. Agrippa: De occulta philosophia (wie Anm. 18), I, Vorrede; vgl. auch Perrone Compa-
gni: Introduction (wie Anm. 18), S. 16: „Agrippa proposes total reorganization of magic as 
an umbrella science which, by gathering under a single roof all the cognitive data collected 
in the various fields of scientific research, would guarantee the effectiveness of each branch 
of research and make explicit its potential for acting upon reality.“ Wohl auch wegen seines 
enzyklopädischen Charakters stand De occulta philosophia bereits 1554 auf dem Index der 
wichtigsten italienischen Städte. Frank Klaassen: The Transformations of Magic. Illicit Lear-
ned Magic in the Later Middle Ages and Renaissance. University Park (Pennsylvania) 2013, 
S. 199: „The extent of Agrippa’s influence resulted from a combination of brilliance, esoteric 
style and the ambitious and encyclopedic nature of his project.“ Für eine weitgehend ableh-
nende Haltung zu Agrippas intellektueller Synthese vgl. Frances A. Yates: Giordano Bruno 
and the Hermetic Tradition. London 1964, S. 130–133.

DOI: 10.13173/9783447108287.103 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



113Ficinos Theorie der Augenstrahlen

radiorum aculeis, qui spiritus vehicula sunt, ipsos in adversos oculos iaculantur; 
qui quidem lentus spiritus fascinanti diverberans, oculos, cum a percutiens corde 
incitatur, percussi praecordia tanquam regionem propriam sortitus, cor vulnerat, 
et spiritum inficit peregrinus spiritus. […] Scias itaque homines tunc maxime fas-
cinari, quando frequentissimo intuitu aciem visus ad aciem dirigentes oculi oculis 
reciproce inhiant, radii radiis copulantur et lumina luninibus iuguntur, tunc spiri-
tus spiritui iungitur et scintillas defigit, isic fortissime ligationes sic amores acer-
rimi solis oculorum radiis accenduntur etiam vel repentine quiodam intuitu veluti 
iaculo seu ictu totum corpus pentrante: unde tunc spiritus et sanguis amatorius 
sic vulnerati non aliter in amantem et fascinantem fertur, quam sanguis et spiritus 
vindictae in alicuius caesi prolabuntur in caedentem.

[Die Behexung (fascinatio) ist eine Bindung (ligatio), die vom Lebensgeist des 
Zauberers ausgehend durch das Auge des Bezaubernden bis zum Herzen 
desselben gelangt. Das Werkzeug der Behexung ist der Lebensgeist (spiri-
tus), das ist ein bestimmter reiner, heller, feiner von der Wärme des Her-
zens und dem reineren Blut erzeugter Dunst (vapor), der stets ihm ähnliche 
Strahlen durch die Augen aussendet. Diese ausgesandten Strahlen führen 
den Dunst des Lebensgeistes mit sich, der Dunst aber das Blut, wie man 
bei triefenden und roten Augen sieht, deren bis zu den Augen eines ande-
ren gesandter Strahl zugleich den Dunst des verdorbenen Blutes mit sich 
führt und die Augen des Begegnenden mit einer ähnlichen Krankheit an-
steckt. So schleudert das geöffnete und mit heftiger Imaginationstätigkeit 
auf jemanden gerichtete Auge mit der Schärfe seiner [Pfeil-]Spitzen (aculeis), 
durch welche der Lebensgeist transportiert wird, dieselben nach den ent-
gegenstehenden Augen; da er vom Herzschlag des Zauberers angetrieben 
ist, durchschlägt der geschmeidige Lebensgeist die Augen und die Brust, 
also jene Region, von der er ausgegangen war; er verletzt das Herz und 
steckt den Lebensgeist mit den fremden Lebensgeist an (inficit). […] Wisse 
nämlich, dass die Menschen dann am meisten bezaubert werden, wenn 
in stetem Anschauen Pupille gegen Pupille sich richtet (acies visus), wenn 
Auge an Auge hängt, und ein Strahl mit dem anderen sich verbindet; da 
verbindet sich auch der Lebensgeist mit dem Lebensgeist; so wird der 
stärkste Zauber bewirkt, so die heftigste Liebe durch die Strahlen der Au-
gen entflammt, oft nur durch einen plötzlichen Blick, der wie ein Pfeil den 
ganzen Körper durchdringt. Der von Liebe solcherart angesteckte Lebens-
geist und das Blut des solchermaßen Verwundeten wenden sich dann nach 
dem Liebenden und Behexenden, gerade wie der rächende Lebensgeist und 
das Blut eines Ermordeten sich auf den Mörder richten werden.22]

22 	Übersetzung stark modifiziert nach Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim: Die magi-
schen Werke und weitere Renaissancetraktate. Hrsg. von Marco Frenschkowski. Wiesbaden 
2008, S. 132; Agrippa: De occulta philosophia (wie Anm. 18), lib. I, cap. 50, S. 181.

DOI: 10.13173/9783447108287.103 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



114 Sergius Kodera

Hier fällt zunächst die lehrbuchartige Darstellung der Augenstrahltheorie auf; 
dieses literarische Genre bewirkt die Dekontextualisierung von Ficinos Theore-
men: Die medizinisch-technische Sprache, in der in De amore die Ätiologie der 
fascinatio erklärt, ja geradezu herbeigeredet wird, mutiert in De occulta philosophia 
zur Gebrauchsanleitung, zum Rezept, das die Anwendung der Augenstrahlthe-
orie in der praktischen Magie ermöglichen soll.23 Hatte Ficino sich veranlasst ge-
fühlt, seine Theoreme ausführlich argumentativ zu untermauern, so wird in De 
occulta philosophia die Annahme, dass das Auge Spiritus-Pfeile aussendet, zum un-
verhandelbaren Postulat. Die zwischenmenschliche Liebe ist hier als ein Sonder-
fall der durch Augenstrahlen verursachten Behexung dargestellt, Platon bleibt in 
obigem Zitat unerwähnt. Dafür rückt Agrippa die sozusagen technischen Details 
der Blickmagie in den Fokus. Er betont, dass es auf den richtigen Blickwinkel an-
kommt, und anders als bei Ficino (und Petrarca!) folgt auf Infektion mit Lebens-
geist offenbar zwangsläufig die Gegeninfektion. Was in De amore den Idealfall dar-
gestellt hatte, nämlich, dass die durch Augenstrahlen verursachte Affektion auf 
Gegenseitigkeit beruht, sich Ähnliches zu Ähnlichem fügt und zum göttlichen 
Reich der Ideen strebt, wird zudem bei Agrippa ausschließlich als Racheakt dar-
gestellt. Die Lehre, der zufolge die Wunden eines Ermordeten zu bluten begin-
nen, wenn der Täter anwesend ist, ist zwar auch bei Ficino erwähnt, sie dient ihm 
aber lediglich als Korollar zur Physiologie der Behexung durch den Lebensgeist.24

Die Instrumentalisierung der Augenstrahllehre in De occulta philosophia erklärt 
sich auch aus dem intellektuellen Kontext: Denn laut Agrippa soll im magisch-
theurgischen Prozess Wissen generiert werden, das als Mittel zur Machtaus-
übung dient.25 Insofern ist sein Ansatz auch als Versuch der Verwissenschaft-
lichung magischer Praktiken zu verstehen, eine Tendenz, die sich durch alle 
seine Schriften zieht.26 Diese Auffassung der Magie ist auch an Agrippas Darstel-
lung der Augenstrahllehre ablesbar. In Ficinos Kommentar lag das heuristische  

23 	Seine Handlungsanweisungen bleiben dabei allerdings erstaunlich unkonkret. Vgl. Agrip-
pa: De occulta philosophia (wie Anm. 18), I, 41 und 45; Frank Klaassen: The Transformations 
of Magic (wie Anm. 21), S. 200: „The result is a relatively open-ended set of techniques and 
information that throws the reader back on their own resources.“

24 	 Dazu und zu den daraus entwickelten Theorien zu den sogenannten Waffensalben vgl. Ni-
colas Weill-Parrot: Points aveugles de la nature. La rationalité scientifique médiévale face à 
l’occulte, l’attraction magnétique et l’horreur du vide. XIIIe-milieu du XVe siècle. Paris 2013, 
S. 31–71; Silvana Parigi: Spiriti, effluvi, attrazioni. La fisica „curiosa“ dal Rinascimento al 
Secolo dei Lumi. Neapel 2011.

25 	Vgl. Agrippa: De occulta philosophia (wie Anm. 18), lib. 3, cap. 36.
26 	Vgl. Wolf-Dieter Müller-Jahncke: Magie als Wissenschaft im frühen 16. Jahrhundert. Die 

Beziehungen zwischen Magie, Medizin und Pharmazie im Werk des Agrippa von Nettes-
heim (1486–1535). Marburg 1973, S. 119: Diese Verwissenschaftlichung ermöglicht es dem 
Menschen, „[…] die kausalen Zusammenhänge im Kosmos zu erkennen und durch diese 
Erkenntnis zu einer Erklärung der Wirkungen der Einzelphänomene zu gelangen. Dies 
bedingt, dass der Mensch in seiner zentralen Stellung eine sonst allein Gott vorbehaltene 
Macht auszuüben vermag, da er zum einen den Kosmos nach seinem Belieben beherrschen 
kann, zum anderen den Menschen lenkt, da er imstande ist, Zukünftiges vorherzusagen.“ 

DOI: 10.13173/9783447108287.103 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



115Ficinos Theorie der Augenstrahlen

Potential dieser Theorie in der Erklärung eines sozusagen intransitorischen, in-
nerpsychischen Vorgangs, der auf physiologischer Ebene plausibel machen soll, 
wie die Individualseele zum Reich der Ideen aufsteigen kann: Nämlich indem 
sie sich selbst im Geliebten erkennt. Agrippa akzentuiert im Gegensatz dazu die 
transitorischen Auswirkungen der Augenstrahltheorie. Denn obwohl er die per-
sönliche Kultur des Magiers als unabdingbare Voraussetzung für die Zauberei 
keinesfalls in Abrede stellt, versteht Agrippa die ars magica als Macht über andere: 
als eine Kunst, die sich nach außen, auf die Gestaltung der gesamten materiellen 
Welt zu richten hat. Diese Tendenz zum strategischen Einsatz der Augenstrahl-
theorie ist auch in der sich zeitgleich entwickelnden Sphäre der europäischen 
Höfe zu beobachten, allerdings in einer dezidiert auf zwischenmenschliche Be-
ziehungen fokussierten Form.

Baldassare Castiglione 
Wie De amore und De occulta philosophia entsteht auch der bekannteste Text von 
Baldassare Castiglione über viele Jahre. Der Cortegiano (Höfling) hat zwischen 
1513 und 1528 (dem Jahr des Erstdrucks) zumindest drei grundlegende Revisi-
onen erfahren.27 Was zum Modellbuch der absolutistischen Fürstenhöfe bis zur 
Französischen Revolution werden sollte, ist eine außerordentlich komplexe und 
uneinheitliche Sequenz von Dialogen, die am Hof von Urbino situiert sind und 
in denen verschiedenen historischen Persönlichkeiten kontroverse Auffassungen 
in den Mund gelegt werden. Im 66. Abschnitt des 3. Dialoges findet sich folgende 
Passage zu den Augenstrahlen, die der Magnifico Iuliano de Medici vorträgt:28

Però, secondo me, quella via che deve pigliar il cortegiano per far noto l’amor suo 
alla donna parmi che sia il mostrargliele coi modi piú presto che con le parole; ché 
veramente talor piú affetto d’amor si conosce in un suspiro, in un rispetto, in un ti-
more, che in mille parole; poi far che gli occhi siano que’ fidi messaggeri, che portino 
l’ambasciate del core; perché spesso con maggior efficacia mostran quello che dentro 
vi è di passione, che la lingua propria o lettere o altri messi, di modo che non sola-
mente scoprono i pensieri, ma spesso accendono amore nel cor della persona amata; 
perché que’ vivi spirti che escono per gli occhi, per esser generati presso al core, 
entrando ancor negli occhi, dove sono indrizzati come saetta al segno, naturalmen-
te penetrano al core come a sua stanza ed ivi si confondono con quegli altri spirti e, 
con quella sottilissima natura di sangue che hanno seco, infettano il sangue vicino 

27 	Peter Burke: The Fortunes of the Courtier. The European reception of Castiglione’s Cortegi-
ano. Cambridge (Massachusetts) 1995, S. 58, hat in diesem Zusammenhang von der Selbst-
Subversion eines Textes gesprochen, der eine Antwort sowohl an vergangene als auch an 
zukünftige Kritiker sein will. 

28 	Es ist bemerkenswert, dass dieses Kapitel in der Übersetzung von Baumgart nur ganz kur-
sorisch paraphrasiert wird (Das Buch vom Hofmann. Übersetzt und kommentiert von Fritz 
Baumgart. München 1986, S. 316), weshalb ich meine eigene Version verwende. Das Thema 
wird allerdings in IV 65f., S. 443–446 unter deutlich neuplatonisch-ficinianischem Vorzei-
chen durch den Sprecher Pietro Bembo wieder aufgegriffen (s.u.). 

DOI: 10.13173/9783447108287.103 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



116 Sergius Kodera

al core, dove son pervenuti, e lo riscaldano e fannolo a sé simile ed atto a ricevere la 
impression di quella imagine che seco hanno portata; onde a poco a poco andando e 
ritornando questi messaggeri la via per gli occhi al core e riportando l’esca e ‘l focile 
di bellezza e di grazia, accendono col vento del desiderio quel foco che tanto arde e 
mai non finisce di consumare, perché sempre gli apportano materia di speranza per 
nutrirlo. Però ben dir si po che gli occhi siano guida in amore, massimamente se 
sono graziosi e soavi; neri di quella chiara e dolce negrezza, o vero azzurri; allegri e 
ridenti e così grati e penetranti nel mirar, come alcuni, nei quali par che quelle vie 
che dànno esito ai spiriti siano tanto profonde, che per esse si vegga insino al core. 
Gli occhi adunque stanno nascosi come alla guerra soldati insidiatori in agguato; e 
se la forma di tutto ’l corpo è bella e ben composta, tira a sé ed alletta chi da lontan 
la mira, fin a tanto che s’accosti; e súbito che è vicino, gli occhi saettano ed affatura-
no come venefíci; e massimamente quando per dritta linea mandano i raggi suoi 
negli occhi della cosa amata in tempo che essi facciano il medesimo; perché i spiriti 
s’incontrano ed in quel dolce intoppo l’un piglia la qualità dell’altro, come si vede 
d’un occhio infermo, che guardando fissamente in un sano gli dà la sua infirmità; 
sí che a me pare che ‘l nostro cortegiano possa di questo modo manifestare in gran 
parte l’amor alla sua donna. Vero è che gli occhi, se non son governati con arte, 
molte volte scoprono piú gli amorosi desidèri a cui l’om men vorria, perché fuor per 
essi quasi visibilmente traluceno quelle ardenti passioni, le quali volendo l’amante 
palesar solamente alla cosa amata, spesso palesa ancor a cui piú desiderarebbe nas-
conderle. Però chi non ha perduto il fren della ragione si governa cautamente ed 
osserva i tempi, i lochi e quando bisogna s’astien da quel cosí intento mirare, ancora 
che sia dolcissimo cibo; perché troppo dura cosa è un amor publico.

[Deshalb scheint es mir, dass der Höfling seiner Dame die Liebe eher über 
den Weg von Gesten (modi) als durch Worte offenbaren sollte; denn tat-
sächlich erkennt man einen solchen Liebesaffekt eher in einem Seufzer, in 
einer ehrerbietigen Geste (rispetto), im Ausdruck der Scheu (timore), als in 
tausend Worten. Und so ist danach zu trachten, dass die Augen jene treu-
en Boten sind, die die Nachrichten zum Herz [der Geliebten] tragen; denn 
oft zeigen sie mit größerer Wirkung, was im Inneren [des Liebenden] an 
Leidenschaft ist als die eigene Sprache (lingua) oder Briefe (lettere) oder an-
dere Botschaften (messi); derart, dass sie nicht nur die Gedanken offenba-
ren, sondern auch die Liebe im Herzen der geliebten Person entflammen. 
Denn jene im Herzen erzeugten Lebensgeister (vivi spiriti), die durch die 
Augen [des einen] austreten, können in [die Augen jener anderen] wieder 
eindringen, an die sie gerichtet sind, so wie ein Pfeil in ein Ziel; sie dringen 
so zum Herzen [des anderen] als ihrem natürlichen Wohnort (stanza) vor; 
dort angelangt, vermischen sie sich mit den anderen Lebensgeistern. Mit 
der ihnen eigenen ungemein feinstofflichen und blutartigen Natur infizie-
ren sie das Blut nahe dem Herzen, erhitzen es und machen es sich ähnlich 
und bereit dazu, den Abdruck jenes Bildes zu empfangen, dass sie mit sich 

DOI: 10.13173/9783447108287.103 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



117Ficinos Theorie der Augenstrahlen

getragen haben. Indem also diese Boten (messaggeri) in ihrem Kommen 
und Gehen über die Augen zum Herz nach und nach den Zunder (esca) 
und Feuerstahl ( focile) von Schönheit und Liebreiz (grazia)29 hinterbringen 
(riportare), entfachen sie mit dem Wind des Begehrens ein derart heißes 
und deshalb unauslöschliches Feuer, weil sie es ständig durch das [Brenn-]
Material der Hoffnung ernähren. Deshalb kann man wohl sagen, dass die 
Augen Führer in der Liebe sind, vor allem dann, wenn sie reizend und 
süß sind. Schwarz von dieser klaren und süßen Schwärze oder blau; heiter 
und lachend und daher angenehm und eindringlich im Blick: wie jene, bei 
denen es scheint, dass diese Wege, die die Liebesgeister herauslassen, der-
artig tiefgründig sind, dass man durch sie bis ins Herz blickt. Die Augen 
sind daher versteckt wie Soldaten, die im Krieg in einem Hinterhalt lau-
ern, und wenn die ganze Körperform schön und ebenmäßig ist, dann zieht 
und lockt sie den an, der [sie] von ferne ansieht, bis [dieser] sich schließ-
lich nähert; wenn er dann in Reichweite ist, dann beschießen ihn die Au-
gen mit Pfeilen und behexen (affaturare) ihn wie es [sonst] die Giftmischer 
(venefici) tun. Und dies am meisten, wenn sie ihre Strahlen in die Augen 
der geliebten Sache (cosa amata) senden, während diese dasselbe tut; denn 
dann begegnen die Lebensgeister einander und in diesem süßen Treffen 
erfasst der Eine die Beschaffenheit des Anderen; dies kann man an einem 
erkrankten Auge sehen, denn wenn es ein gesundes starr anblickt, so lässt 
es dieses erkranken. Und so scheint es mir, dass unser Höfling auf diese 
Weise seiner Dame einen Großteil seiner Liebe zeigen kann. Es ist wahr, 
dass die Augen, wenn sie nicht künstlich im Zaum gehalten werden, oft 
das Liebesbegehren dem zeigen, der es am wenigsten wünscht, denn aus 
[den Augen] leuchten jene brennenden Leidenschaften gleichsam hervor, 
die der Liebende [eigentlich] nur der geliebten Sache offenbaren möchte; 
sie aber auch jenen offenbart, vor denen er [seine Liebe] eher verbergen 
möchte. Wer nicht die Zügel der Vernunft verloren hat, hält sie umsichtig 
im Zaum, und beachtet die Zeiten und Orte, an denen es notwendig ist, 
sich der Blicke in solcher Absicht zu enthalten, auch wenn es sich um ganz 
[unwiderstehlich] süße Speise handelt. Denn: eine öffentlich gewordene 
Liebschaft ist eine völlig unerträgliche Angelegenheit.30]

Die durch Augenstrahlen verursachte Liebe wird im Cortegiano entlang eminent 
pragmatischer Überlegungen, insbesondere im Hinblick auf die Gefahren verhan-
delt, die für die Karriere des Höflings bei Hof erwachsen können. Interessanter-
weise sind die Augenstrahlen hier insbesondere als Medium charakterisiert, das 

29 	 Vgl. Amadeo Quondam: Introduzione. In: Baldassare Castiglione: Il libro del cortegiano. 
Hrsg. von Amedeo Quondam und Nicola Longo. Mailand 1981, S. VI–LI, hier S. XI–XIII zur 
tautologischen Theatralität des Begriffs, der bei Castiglione das Resultat gekünstelter Spon-
taneität (sprezzatura) ist.

30 	 Castiglione: Cortegiano (wie Anm. 29), lib. 3, cap. 66, S. 345–347. 

DOI: 10.13173/9783447108287.103 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



118 Sergius Kodera

in Liebesangelegenheiten eine effektivere und gleichzeitig diplomatischere Kom-
munikation ermöglicht als verbale, schriftliche oder durch Dritte hinterbrachte 
Botschaften (lingua, lettere, messi, messaggeri).31 Die Infektion durch Augenstrahlen 
wird damit in den politischen Kontext der Blickregime am absolutistischen Hof 
übertragen. Dies geschieht nicht wie in De occulta philosophia im Zusammenhang 
einer allgemeinen, auf den gelehrten Magier zentrierten Praxis geradezu gottglei-
cher Weltbeherrschung. Zur Disposition steht in diesem Abschnitt des Cortegiano  
vielmehr die höchst pragmatische Frage, wie der Höfling seine Affektion für  
(s)eine Dame denn diskret und ohne Skandal zu kommunizieren hätte (und in 
weiterer Folge, in welchem Ausmaß außereheliche Sexualität ausgelebt werden 
darf). Zweifellos ist in obiger Passage der Zusammenhang dieser Theoreme mit 
der fascinatio vorausgesetzt, der hämatologische Aspekt der Augenstrahllehre 
bleibt marginalisiert. Ebenso ausgeblendet ist der homoerotische und kosmologi-
sche Kontext, in dem Ficino seine Theoreme in De amore dargelegt hat.32 

Die in De amore weitestgehend marginalisierte dialogische Struktur von Pla-
tons Symposion wird im Cortegiano allerdings in einer beachtenswerten Weise 
adaptiert.33 In der Mischform von fiktionalem und dokumentarischem Dialog 
übernimmt Castiglione das Muster von Ciceros De oratore. Es wird in der Fol-
ge stilbildend für die gesamte höfische Dialogliteratur.34 Der alles bestimmen-
de Imperativ der Diskretion und Dissimulation unterscheidet das Setting des 
Cortegiano (aus und in dem sich eine zwar privilegierte, aber unfreie Klasse von 
Individuen konstituiert) grundlegend von Platons Symposion. Denn anders als 

31 	Zu der Funktion von Boten vgl. Horst Wenzel: Boten und Briefe. Zum Verhältnis körperlicher 
und nicht-körperlicher Nachrichtenträger. In: Gespräche – Boten – Briefe. Körpergedächtnis 
und Schriftgedächtnis im Mittelalter. Hrsg. von Horst Wenzel. Berlin 1997, S. 86–105; Horst 
Wenzel: Sehen und Hören. Zur Lesbarkeit von Körperzeichen in der höfischen Literatur. 
In: Personenbeziehungen in der mittelalterlichen Literatur. Hrsg. von Helmut Brall, Barbara 
Haupt und Urban Küsters. Düsseldorf 1994, S. 191–218.

32 	Lediglich die Denkfigur von den Zügeln der Vernunft lässt erkennen, dass Castiglione auf 
das Wagenlenkergleichnis aus dem Phaidros anspielt.

33 	Dass diese verschiedenen literarischen Formen, in denen die Augenstrahltheorie themati-
siert wird, für die zeitgenössischen Leserinnen und Leser einen großen Unterschied machte, 
hat Virginia Cox: The Renaissance Dialogue. Literary Dialogue in its Social and Political 
Contexts. Castiglione to Galileo. Cambridge (Massachusetts) 1992 in ihrer Untersuchung des 
Renaissancedialogs und der Einteilung in „echte“ und „falsche“ Dialoge gezeigt – also in 
solche, die genuin dialektisch sind, und solche, bei denen es sich um verkleidete Monologe 
handelt. 

34 	 Vgl. Martha C. Nussbaum: Love’s knowledge. Essays on philosophy and literature. Oxford 
1992, S. 15: „Forms of writing were not seen as vessels into which different contents could be 
indifferently poured; form was itself a statement, a content“. Vgl. auch Martha C. Nussbaum: 
The Fragility of Goodness. Luck and ethics in Greek Tragedy and Philosophy. Cambridge  
(Massachusetts) 1986, S. 227; Cox: Renaissance Dialogue (wie Anm. 33), S. 1f.: „It has come to 
be acknowledged, increasingly, in the field of intellectual history, that the literary form of a 
scientific or philosophical work is not mere ,verbal dressing,‘ but an essential part of its mes-
sage: that even those genres, like the academic monograph, which ,pretend disingenuously 
not to be genres,‘ must be considered as rhetorical artefacts and not as the parthenogenetic 
products of reason.“

DOI: 10.13173/9783447108287.103 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



119Ficinos Theorie der Augenstrahlen

im Symposion sprechen im Cortegiano mächtige, nüchterne Männer miteinander; 
verisimilitudo (Wahrscheinlichkeit) und decorum (Schicklichkeit) des Ortes bleiben 
gewahrt, was auch als politische Aussage zu verstehen ist. Die im Cortegiano auf-
tretenden Personen verleihen auch dem Autor Prestige: Ihnen Meinungen in den 
Mund zu legen hat den Zweck, die eigene Person in ein für den Herrscher vor-
teilhaftes Licht zu setzen, der für den höfischen Diskurs insgesamt bestimmend 
war.35 Im Cortegiano destabilisiert die Liebe die Macht- und Geschlechterverhält-
nisse daher auch anders als das im platonischen Kontext der Fall war; da war es 
klar der überlegene Blick des in der patriarchalen Hierarchie subalternen Jüng-
lings (Phaidros), der die Begierde des freien, erwachsenen Mannes (Lysias) er-
weckt und damit die Gesellschaftsordnung temporär durchkreuzt: um nämlich 
im Prozess der Päderastie selbst zum freien Mann gemacht zu werden.36 Auf den 
Höfling des cinquecento ist dieses athenische Gesellschaftsmodell nicht übertrag-
bar, denn sein Begehren ist nicht nur ausschließlich heterosexuell charakterisiert, 
er ist zudem kein freier Mann. Als willenloses Objekt absoluter fürstlicher Macht 
ist seine Rolle im patriarchalen Diskurs daher weiblich/passiv konnotiert.37 Dies 
kommt auch in der italienischen Bezeichnung zum Ausdruck: Cortegiano ist die 
männliche Form von cortigiana, was als „Kurtisane“ ins Deutsche übersetzt wer-
den kann.38 Das absolutistische Blickregime entmannt den Höfling also in einer 
doppelten Weise: Einerseits hat er den Blick des Fürsten zu interiorisieren, weil er 
ständig auf sein Ansehen bei Hof bedacht sein muss.39 Andererseits sieht er sich 
verführt und gefangen von Blicken der Hofdamen, die hierarchisch höher stehen 
können als er selbst (und deren machtvolle Position daher von strategischem In-
teresse ist).

Diese der höfischen Gesellschaft innewohnenden Ambivalenzen sind auf der 
Mikrostruktur der oben zitierten Passage insofern abgebildet, als sowohl bedingt 
durch die grammatikalische Struktur als auch bedingt durch die elliptische Dik-
tion des Magnifico in der Schwebe bleibt, von welchem Blick denn hier die Rede 
ist: dem des Mannes oder dem der Frau? Jenem des Verführers, der selbst ein  

35 	 Vgl. Cox: Renaissance Dialogue (wie Anm. 33), S. 15–17, 32–36; Jean Pierre Cavaillé: Simula-
tio/Dissimulatio, notes sur feinte et occultation, XVIe–XVIIIe Siècle. In: Il vocabulario della 
République des Lettres. Terminologia Filosofica e storia della filosofia. Hrsg. von Marta Fat-
tori. Florenz 1997, S. 115–131; generell zur Einführung vgl. Jon R. Snyder: Dissimulation and 
the culture of secrecy in early modern Europe. Berkeley (California) 2009. 

36 	 Vgl. dazu David M. Halperin: Platonic Erôs and What Men Call Love. In: Plato. Critical As-
sessments. Hrsg. von Nicholas D. Smith. London 1999, Bd. 3, S. 66–120.

37 	Vgl. Castiglione: Cortegiano (wie Anm. 29), Vorrede an Alfonso Ariosto, S. 15 definiert wie 
folgt: […] la forma di cortegiania conviene a gentiluomo che viva in corte de’ principi, per la quale egli 
possa e sappia perfettamente loro servire in ogni cosa ragionevole, acquistandone da essi grazia e da 
altri laude.

38 	 Vgl. Raymond B. Waddington: Introduction. In: Pietro Aretino: Cortigiana. Übersetzt von 
Douglas Campbell und Leonard Sbrocchi. Ottawa 2003, S. 7–48, hier S. 12–15, und die Ein-
träge „cortigiana“ und „cortigiano“ in Battagilia, Grande dizionario della lingua italiana. 
Torino 1964. Bd. 3, S. 864.

39 	 „Ansehen“ ist hier im eigentlichen und im übertragenen Wortsinn zu verstehen.

DOI: 10.13173/9783447108287.103 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



120 Sergius Kodera

Verführter ist oder jenem des verführenden Objektes, das, fern davon, ein stum-
mes willenloses Ding zu bleiben, seinen Reiz erst dadurch entfaltet, dass es sich 
als (allzu) hinterhältig lebendig erweist. 

Diese politische Dimension, in der sich das höfische Subjekt in dauernder und 
prekärer Abhängigkeit von der fürstlichen Gnade konstituiert, offenbart sich 
auch auf der Mikrostruktur der obigen Textpassage. Hier wird nämlich deut-
lich, dass die Augenstrahlen zwar im Austausch gegenseitige Liebe hervorrufen; 
gleichwohl scheint zunächst die Beschreibung des Vorgangs auf einen männli-
chen Blick bezogen, der sich auf ein weibliches Objekt (die cosa amata) richtet. 
Ganz im Sinne des höfischen Benimmbuches scheint der Magnifico auch ein kon-
kretes Schönheitsideal zu liefern, für das der genderspezifische Blick anfällig 
wäre: nämlich klare, süße, schwarze oder blaue Augen, die heiter und lachend 
den ejakulierten Augenstrahlen den Blick ins Herz eröffnen. Wessen Augen sind 
hier eigentlich gemeint: die des Höflings oder die der Hofdame? Wessen Augen 
metaphorisiert der Magnifico gleich im Anschluss daran als im Hinterhalt liegen-
de Soldaten, die ihre tödlichen Augenpfeile am besten frontal in ihr Ziel schießen? 
Die kriegerische Wortwahl legt zwar zunächst die Annahme nahe, dass er hier 
vom männlichen Blick spricht, der die Frau erobert,40 aber es sind im Gegenteil of-
fensichtlich die Augen der verführerischen Frau, von denen hier ebenso die Rede 
sein könnte. Der Frau wird damit eine bemerkenswerte, durchaus angstbesetzte, 
aber reale Macht zugeschrieben: Sie wird mit veneficus als Zauberin beschrieben; 
von dieser Warte aus betrachtet wäre der Mann das Opfer. Aber gilt nicht für 
seine, was auch für ihre Augen zutrifft? Muss nicht auch er schöne dunkle Augen 
haben, um den Liebeszauber auszulösen? Er, der nun sich rächen muss, wie es 
der Behexte bei Agrippa tut, weil er hoffnungslos verliebt ist und sich damit in 
einer unterlegenen Position befindet? 

Die in der Renaissance so geläufige Rhetorik der gewaltsamen Eroberung der 
Frau muss im höfischen Kontext also der stillen Post, der Geheimdiplomatie, dem 
kleinen Scharmützel aus dem Hinterhalt weichen. Der Aspekt der Kommunika-
tion durch Augenstrahlen wird im höfischen Setting sozusagen auf diplomati-
scher Ebene verhandelt: Der Blickstrahl ist, wie man sagen könnte, ein messaggero 
(Bote), der eher eine epistola (Brief) als eine pistola (Pistole) in der Hand hält. 

Der dem Prozess des Sich-Verliebens inhärente semantische Aspekt wird in 
Castigliones Darstellung also akzentuiert. Der Reiz-Reflex-Charakter des Pro-
zesses, den Ficino als mächtige, unhintergehbare natürliche Attraktion bestimmt 
hatte, wird (und soll!) im Cortegiano zur verhandelbaren, zur strategisch nutzba-
ren Größe werden. 

40 	Quondam: Introduzione (wie Anm. 29), S. XLIII attestiert dem im Cortegiano entworfenen 
Hof ein ikonologisches Wissen, das sich am Primat von Sehen und Gesehenwerden orien-
tiert. Insofern ist die Augenstrahltheorie von zentraler Bedeutung; ikonologisch deshalb, 
weil die visuelle Repräsentation dekodierbar bleiben muss, um nicht aus dem Referenzsys-
tem herauszufallen. 

DOI: 10.13173/9783447108287.103 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



121Ficinos Theorie der Augenstrahlen

Was auf der Mikrostruktur unseres Zitates sichtbar wird, gilt für den gesam-
ten Text. Denn, wie oft festgestellt wurde, der Cortegiano oszilliert zwischen der 
Exemplifikation einer eleganten höfischen Kultur des spielerischen Dialoges, die 
selbst das höfische Leben konstituiert, und einer belehrenden Rede, die versucht, 
verschiedene Aspekte des höfischen Lebens zu systematisieren und zu homo-
genisieren.41 Dieser Zwiespalt läuft im Cortegiano auf eine Rhetorisierung der 
Ethik hinaus.42 Wie Cox bemerkt hat, bleiben im Cortegiano das idealisierte Bild 
des Hofes und sein tatsächlicher Zustand unversöhnlich nebeneinander stehen.43 
Castigliones Text dokumentiert also einen unsicheren Balanceakt zwischen dem 
Ludischen und dem Präskriptiven: So bleibt auch im Fall unseres Zitates und im 
Rahmen des dritten Dialogs unentschieden, wie weit die höfischen Liebenden 
eigentlich gehen dürfen, und ob nicht doch (oder gerade nur) für junge Höflin-
ge ein freieres Sexualleben unumgänglich ist, wogegen es im Alter schicklich 
wäre, sich für eine platonische Lebensführung zu begeistern. Dies wird im vier-
ten Dialog (IV, 65–66 des Cortegiano) durch Pietro Bembo ausgeführt, der hier als 
Leitfigur zu identifizieren ist.44 In diesem Abschnitt findet Ficinos Augenstrahl-
theorie nochmalige Erwähnung, allerdings in einem Zusammenhang, der physi-
sche Liebe völlig ausschließt und durch Erotik des reinen Schauens ersetzt – dies 
allerdings nur in der gedruckten Endfassung, die das Ergebnis von vielfachen, in 
Manuskripten dokumentierten Revisionen ist.45 

Castiglione setzt das fiktive Datum seines Dialogs auf das Jahr 1506 an, das 
heißt, mehr als ein halbes Jahrzehnt, bevor er mit der Verfassung des Textes über-
haupt begann und fast zwei Jahrzehnte vor dem Erstdruck.46 Die fiktive Hand-
lung spielt daher zu einem Zeitpunkt, als Castiglione gar nicht am Hofe zu Man-
tua anwesend war, und die er bestenfalls vom Hörensagen kannte.47 Obwohl die 
Dialogpartner im Cortegiano also historische Persönlichkeiten sind und man den 
Raum, in dem diese Gespräche stattgefunden haben sollen, bis heute besichti-
gen kann, verformen sich die Sprecherinnen und Sprecher (vor allem im vier-
ten Buch) zunehmend in fiktive Charaktere, was das Setting des Totengesprächs  

41 	Vgl. Cox: Renaissance Dialogue (wie Anm. 33), S. 58. Cox kategorisiert den Cortegiano daher 
auch als „drama of doubt“, vgl. ebd., S. 52–57.

42 	Überflüssig zu bemerken, dass Ficino nichts ferner gelegen wäre! 
43 	 Vgl. Cox: Renaissance Dialogue (wie Anm. 33), S. 52–58. Quondam: Introduzione (wie 

Anm. 29), S. XLIII–XLV. 
44 	 Übrigens im Rahmen eines Totengesprächs, vgl. Castiglione: Cortegiano (wie Anm. 29), IV, 

1, S. 463f., wie dies auch in Platons Symposion der Fall ist; s. u.
45 	 Vgl. hierzu die Diskussion in Wietse De Boer: Spirits of Love. Castiglione and Neo-Platonic 

Discourses of Vision. In: Spirits Unseen. The Representation of Subtle Bodies in Early Mo-
dern European Culture. Hrsg. von Christine Göttler und Wolfgang Neuber. Leiden 2007, 
S. 121–140.

46 	 Vgl. Burke: Fortunes of Courtier (wie Anm. 27), S. 33. 
47 	 Vgl. Quondam: Introduzione (wie Anm. 29), S. XI: Castiglione befand sich zu diesem Zeit-

punkt auf diplomatischer Mission in England. 

DOI: 10.13173/9783447108287.103 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



122 Sergius Kodera

auch explizit macht.48 Diese textimmanente Fiktionalisierung der Handlung 
führt uns zu jenem literarischen Genre, in dem die Augenstrahllehre wohl am 
häufigsten verhandelt wurde: der italienischen Komödie des 16. und frühen 
17. Jahrhunderts. 

Giovan Battista della Porta 
Der im 16. und 17 Jahrhundert europaweit bekannte neapolitanische Univer-
salgelehrte della Porta schrieb auch Theaterstücke: Von seiner umfangreichen 
Produktion sind heute noch siebzehn Komödien und drei Tragödien erhalten.49 
Die Augenstrahltheorie erscheint auf della Portas komischer Bühne in grotesk-
überzeichneter, ironisierter Form. Denn was bei Castiglione noch im exklusiv 
höfischen Rahmen des Fürstenhofes in Urbino situiert und dem Magnifico Iuliano 
in den Mund gelegt ist, wird etwa in della Portas Carbonaria („Der Köhlerin“) in 
der neapolitanischen Piazza (oder soll man besser sagen: Gosse?) in einem ganz 
anderen Setting gesprochen. In der folgenden Passage überbringt ein Mann mit 
kohlrabenschwarzem Gesicht einer hübschen Sklavin folgende ambasciata d’amore 
(Liebesbotschaft):50 

Pirino. Andando voi a diporto un giorno al Molo, quando il vedeste e foste veduta 
da lui, gli riempiste gli occhi di tanta meraviglia che non potean saziarsi di mirarvi; 
perché, mentre si fermavano a contemplar una parte e, come inveschiati da quella, 
non sapevano dipartirsi, un’altra lo sollecitava e violentava e strascinava a sé, e 
prima che si fermasse in quest’altra, un’altra se ne offriva, che con altra tanta forza 
a sé lo tirava; talché vedendosi egli stracco e non potendo mirar tutte, confessò esser 
vinto e desiava esser tutto occhi per potervi mirar a pieno. Né pensava altrimente 
che ogni vostro atto pungessi e che ogni vostra parola attossicasse, né che voi por-
taste la morte nascosta negli occhi; onde senza accorgersene pronto trovò che le 
spine velocissime erano discese al petto e il veleno nel core, e che non era piú vivo: 
cosí vi parlò con gli occhi chiedendo pietá, e voi accorgendovi di ciò con un picciol 

48 	 Es ist eine weitere Gemeinsamkeit zwischen Symposion und Cortegiano, dass das Symposion 
nur aus der vagen Erinnerung wiedergegeben wird, nämlich von Apollodoros, der feststellt, 
dass sich das Gastmahl in seiner fernen Jugend zugetragen hatte und auch er sich nicht mehr 
mit Gewissheit erinnere. Vgl. auch Burke: Fortunes of Courtier (wie Anm. 27), S. 23.

49 	 Für eine knappe, übersichtliche Biografie vgl. Giovanna Romei: Della Porta, Giovambattis-
ta. In: Dizionario biografico degli Italiani. Hrsg. von Vincenzo Capelletti. Rom 1989, Bd. 37, 
S. 170–182; Sergius Kodera: Giambattista della Porta. In: Stanford Encyclopedia of Philoso-
phy (2015), URL: https://plato.stanford.edu/entries/della-porta/ (27.01.2017). Zum intellektu-
ellen Hintergrund vgl. Paola Zambelli: White Magic, Black Magic in the European Renais-
sance. Leiden 2007, S. 13–34. Die beste Einführung in das Theater bietet immer noch Louise 
George Clubb: Giambattista della Porta, Dramatist. Princeton (New Jersey) 1964. Della Por-
tas Bühnenstücke sind in der Edizione nazionale publiziert: Teatro. 4 Bde. Hrsg. von Raffae-
le Sirri. Neapel 2000–2003. 

50 	Für eine Inhaltsangabe und Situierung des Stücks vgl. Clubb: Porta, Dramatist (wie 
Anm. 49), S. 236–242. Carbonaria wird 1606 publiziert und ist nach 1591 verfasst worden; vgl. 
ebd., S. 300. 

DOI: 10.13173/9783447108287.103 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



123Ficinos Theorie der Augenstrahlen

riso gradiste la sua affezione. Vi seguí fin a casa, e nel dispartirsi, nel vostro bel viso 
restò lo spirito e l’anima sua impressa, e se ne portò la vostra immagine scolpita nel 
core. Cosí seguendo ad amarvi, come voi v’accorgeste che dagli occhi vostri come 
da due stelle era girata la vita sua e dalla vostra anima dependeva la sua, non pren-
dendo solazzo delle sue pene e afflizioni, come sogliono alcune vilissime feminelle, 
ma come vera gentildonna – or rallegrandolo con speranze, or rammorbidendolo 
con le promesse, or fingendo non accorgervi delle sue pene, or dilatando le pro-
messe, – l’avete trattenuto vivo sin adesso. Onde egli conoscendo che in voi come 
in proprio albergo albergavano bellezza, onestá, bontá e ogni lodevole costume, vi 
fe’ libero dono dell’anima e della sua vita. […] Melitea. Veramente che tutto è vero 
quanto hai detto.

[Pirinnio: Als ihr eines Tages am Molo [in Neapel] spazieren gegangen 
seid, da habt ihr ihn gesehen und wurdet von ihm gesehen, und habt ihm 
die Augen mit solchem Staunen (meraviglia) angefüllt, dass sie nicht satt 
wurden, euch anzublicken; denn während [die Augen] innehielten, um 
einen Teil anzublicken, und als wären sie umgarnt von ihm und könn-
ten sich nicht losreißen, da reizte ihn schon ein anderer mit Gewalt auf, 
und zog ihn mit sich, und ehe er in diesem anderen [Körperteil] zur Ruhe 
kam, bot sich ein anderer dar, der ihn mit ebensolcher Gewalt an sich 
zog; sodass er sich völlig im Hinsehen erschöpfte: und weil er nicht alle 
anblicken konnte, erklärte er sich besiegt und wünschte ganz Auge zu 
sein, um alles anblicken zu können. Weder vermutete er, dass jede eurer 
Handlungen ihn wie ein Faustschlag treffen und dass jedes eurer Wor-
te ihn vergiften, noch, dass ihr den Tod verborgen in den Augen tragt; 
ohne dessen rechtzeitig gewahr zu werden, bemerkte er, dass die Pfeile 
blitzschnell ins Herz herabgestiegen waren und [mit ihnen] das Gift ins 
Herz, und dass er nicht mehr am Leben war: und so sprach er zu euch 
mit den Augen und bat um Gnade, und ihr seid dessen gewahr geworden 
und habt seine Gemütsbewegung (affezion) mit einem wohlgefälligen Lä-
cheln hingenommen. Er folgte euch nach Hause, und bei der Verabschie-
dung blieb ihm in eurem schönen Antlitz der Lebensgeist und seine See-
le eingedrückt, und er trug euer Abbild in seinem Herzen fort. In dieser 
Art liebt er euch hinfort, so wie ihr gewahr wurdet, dass sein Leben von 
euren Augen, wie von zwei Sternen verdreht wurde, und dass sein Le-
ben von eurem abhängt, so habt ihr euch doch kein Vergnügen aus sei-
nen Leiden und Schmerz gemacht: wie dies manche der schändlichsten 
Gassenweiber tun. Sondern, indem ihr ihn mal mit Hoffnung erheitert, 
mal mit Versprechungen besänftigt, mal indem ihr vorgabt, seiner Leiden 
nicht gewahr zu werden, mal indem ihr die Versprechungen hinausge-
schoben habt, – so habt ihr ihn als wahre Edelfrau bis jetzt am Leben er-
halten. Da er so erkannte, dass in euch wie in einer angemessenen Her-
berge Schönheit, Ehrbarkeit, Güte und jedwedes lobenswerte Benehmen  

DOI: 10.13173/9783447108287.103 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



124 Sergius Kodera

beherbergt sind, schenkte er euch aus freien Stücken die Seele und sein Leben. 
Melitea: Was du gesagt hast, ist wahrlich alles wahr.51]

Der bei Ficino so ausführlich beschriebene Vorgang des Sich-Verliebens als In-
fektion mit pfeilartigen Lebensgeiststrahlen wird hier nur mehr in Kurzform 
und in enger Anlehnung an Petrarca dargestellt. Offensichtlich wird der gesamte 
Theoriekomplex als so bekannt vorausgesetzt, dass weitere Erklärungen unnötig 
sind. Was bei Ficino in homoerotischer, medizinisch-naturphilosophischer und 
metaphysischer Perspektive entwickelt ist, erscheint auf Portas komischer Büh-
ne offensichtlich als abgedroschene Liebesrhetorik, deren phrasenhafter Einsatz 
Gelächter hervorrufen soll. Der hämatologische Aspekt der Augenstrahltheorie, 
im Cortegiano noch kurz erwähnt, bleibt in der Carbonaria völlig ausgeblendet; er 
wird von der hyperbolischen Beschreibung einer geradezu grotesk anmutenden 
Skopophilie überlagert. Dem verliebten Mann wird attestiert, von seinem Begeh-
ren ganz Auge geworden zu sein. Dieser offensichtliche Bezug zu Petrarcas Lie-
beslyrik bleibt im Rahmen der Liebeskomödie allerdings klar ironisch, denn das 
Publikum weiß ja schon im Vorhinein, dass sich das Paar schließlich finden und 
heiraten wird. Es handelt sich also weder um die unerreichbare Laura, die hier 
angeschmachtet wird, noch um einen Jüngling als Gegenstand des erotischen 
Begehrens eines Mannes (um die Perspektive von De amore einzunehmen). 

Dieser ironische Zugang in der Carbonaria wird auch aus dem geradezu kla-
maukhaften Zusammenhang offensichtlich, in dem dieser Monolog gesprochen 
ist: Denn im Gegensatz zu Melitea, der Adressatin der Liebesbotschaft, weiß das 
Publikum, dass Pirinnio, während er diesen Text spricht, selbst Komödie auf 
der Bühne spielt. Er ist nämlich als morgenländischer Magier verkleidet und hat 
sich das Gesicht schwarz angemalt (davon hat das Stück seinen Namen). In die-
sem Aufzug erscheint er seiner Geliebten, die ihn nicht erkennt. Ihr hat er zuvor 
weisgemacht, dass er durch einen Flaschengeist, den er aus Ägypten (der in der 
Renaissance geradezu sprichwörtlichen Heimat der Zauberei)52 mitgebracht hat, 
von Meliteas geheimer Liebe zu Pirinnio erfahren hat. Pirinnio spricht also in 
Verkleidung direkt zur Geliebten – und daher über sich selbst. (Aus dem petrar-
kistischen Kontext wäre man geneigt zu fragen: Über wen denn sonst?) Auch die 
hier überbrachte Liebesbotschaft könnte topischer nicht sein. In der gekünstelten 
Sprache erfüllt sie eben gerade nicht die Kriterien, die sie in der durch Castiglione 
entwickelten höfischen Rhetorik glaubhaft und damit wirksam machen kann. 
Die komplexe Syntax und die copia verborum vermitteln nämlich keineswegs 
den Eindruck ostentativer Anstrengungslosigkeit (sprezzatura). Pirinnios (Irr-)
Referenz auf unser Zitat aus dem Cortegiano wird aber noch deutlicher: Denn  

51 	Giovan Battista della Porta: Carbonaria, 3. Akt, 3. Szene. In: Della Porta, Teatro (wie Anm. 49), 
Bd. 2, S. 494f.

52 	 Vgl. Brian P. Copenhaver: Hermetica. The Greek Corpus Hermeticum and the Latin Asclepi-
us in a New English Translation, With Notes and Introduction. Cambridge (Massachusetts) 
1992. 

DOI: 10.13173/9783447108287.103 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



125Ficinos Theorie der Augenstrahlen

waren es dort die schwarzen Augen, die wie Guerillakämpfer im Hinterhalt lie-
gen, so ist es in der Carbonaria der schwarz gefärbte Männerkopf des als ägypti-
scher Zauberer verkleideten Liebhabers (eine hinreißend überzeichnete Karika-
tur des veneficus!), der seiner Angebeteten auflauert, um dann bauchrednerisch 
über sein eigenes Leiden zu klagen. Dies geschieht mit den performativen Mitteln 
des Theaters, wo reale Schauspieler einander gegenüberstehen und – folgt man 
den Theoremen der Augenstrahllehre – ja nun tatsächlich Strahlen austauschen 
müssten, während sie einander in die Augen sehen. Genau dies geschieht in der 
Carbonaria in einer bestimmten trügerischen Art, denn eine der beiden Perso-
nen weiß nicht, dass sie in die Augen eben jenes Liebenden blickt, von dessen 
Leid sie erzählen hört. Damit evoziert und subvertiert die Carbonaria einen be-
reits dargestellten, außerordentlich wichtigen Aspekt des Cortegiano. Er betrifft 
den Umstand, dass in der Rede des Magnifico Iuliano zunehmend unklar wird, 
von welchen Blicken eigentlich die Rede ist. Wenn Pirinnio als (Schwarz-)Magier 
mit Turban ‚seiner‘ Melitea in Verkleidung auflauert, um eine ambsciata d’amore 
zu überbringen, und dabei über den Blick des Liebenden spricht, so tut er dies 
nicht nur als ein Anderer für sich selbst, sondern er blickt dabei auf der Bühne 
offensichtlich der Angebeteten in die Augen. Er agiert also das, worüber Petrarca, 
Ficino und auch Castiglione (nur) schreiben und wovon Pirinnio nur zu sprechen 
scheint, direkt aus: indem er nämlich seine Dame hinterrücks mit Augenstrahlen 
aus Blutsaft infiziert. Hier offenbart sich indirekt die grundlegende Schwierig-
keit der Augenstrahllehre: dass die Liebespfeile Amors unsichtbar bleiben, daher 
auch auf der Bühne über sie gesprochen werden, ihr Vorhandensein herbeigere-
det muss, so wie die gegenseitige Leidenschaft des Paares, das auf verbaler Ver-
handlung seiner sexuellen Bedürfnisse angewiesen bleibt. Die hier von Pirinnio 
in ironisch-misogynem Unterton berichtete Hinhaltetaktik seiner belle dame sans 
merci stellt einen intertextuellen Bezug zu dem außerordentlich negativen Bild 
her, das Sig. Gasparo im Cortegiano von den Hofdamen zeichnet: Sie fänden gro-
ßes Vergnügen daran, ihre Liebhaber bis zum Äußersten zu quälen.53 

Das Publikum darf und soll also laut lachen, wenn es von zwei topischen Fi-
guren der Renaissancekomödie und einem typisch manieristischen Theater im 
Theater unterhalten wird. Ganz im Sinne der im Zuge der Gegenreformation eta-
blierten Vorschriften für dieses Medium54 wird klamaukreich – aber harmlos! –, 
die Magie der Blicke in der Liebeslyrik (Petrarca) über die Lehre der fascinatio in 

53 	Vgl. Castiglione: Cortegiano (wie Anm. 29), III, 74f., S. 355–358.
54 	Louise George Clubb: Vorwort zu: Giovan Battista Della Porta, Gli duoi fratelli rivali. The 

two rival brothers. Hrsg. und übers. von Louise George Clubb. Berkeley (California) 1980, 
S.  9 schreibt: „Della Porta’s comedies have been aptly described as exercises in Counter-
Reformation ideology. And indeed, his plays are over before night falls, and (even against 
the will of the protagonists) they end with marriage, the only alternative being death or 
emigration. Transgression on the lover’s side occurs only on the surface, as sogno, or mo-
mentary disturbance of an otherwise static social order.“ Vgl. auch Michele Rak: Modelli e 
macchine del sapere nel teatro di Giovan Battista della Porta. In: Giovan Battista della Porta 
nell’ Europa del suo tempo. Hrsg. von Maurizio Torrini. Neapel 1990, S. 391–415, hier S. 409f.

DOI: 10.13173/9783447108287.103 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



126 Sergius Kodera

der Naturmagie (Ficino/Agrippa) und die höfische sprezzatura (Castiglione) auf 
der komischen Bühne als Betrug (inganno) verhandelt. Denn Pirinnio, der den 
kohlrabenschwarzen skopischen Amor (den Sohn von Poros und Penia) gibt, ist 
in Wahrheit gar kein Sklave, sondern ein junger Mann aus guter Familie, seine 
Angebetete ist auch keine Dienerin, sondern eine in die Leibeigenschaft verkauf-
te höhere Tochter, und damit ist das Paar auch eine standesgemäße Partie. 

Allerdings, und das mag auf den ersten Blick irritieren, löst sich die Augen-
strahllehre damit nicht in reines Gelächter auf: Della Porta übt hier vielmehr eine 
Form von Anrufung und gleichzeitiger Subversion dieser Tradition. In seinen 
Schriften zur Naturmagie leugnet della Porta nämlich die Augenstrahltheorie 
und die durch sie hervorgerufene fascinatio keineswegs. In der weit rezipierten 
Magia naturalis (1589) findet sich eine detaillierte affirmative Beschreibung dieser 
Phänomene in Anlehnung an Ficino und Agrippa.55 Der Glaube an die fascinatio 
wird also nur deshalb, weil sie klamaukartig auf der Bühne inszeniert wird, nicht 
notwendig außer Kraft gesetzt. Das Auge bleibt eine unheimliche Quelle des bö-
sen Blicks, die Leiden(-schaften) der Liebenden bleiben ein zumindest potentiell 
die Gesellschaftsordnung gefährdendes Übel, das auf della Portas Bühne stets 
nur durch unzählige coups de théâtre gebändigt ist. 

Ganz im Sinne von Stephen Greenblatt konstruiert della Porta hier einen 
synekdochischen Bezug durch Aufrufen einer kulturellen Praxis, nämlich des 
Liebeszaubers durch Blickmagie; die dabei erkennbaren (sozialen, literarischen, 
magischen, medizinischen) Bezüge sind aber nicht als Vorgänger oder Epigonen 
solcher Praxen aufzufassen, sondern als Äußerungen, die in einem instabilen 
Austausch miteinander stehen und in dieser Form auf der Bühne verhandelt 

55 	 Giovan Battista della Porta: Magia naturalis libri XX. Rothomagia [Rouen] 1650, lib. 8, cap. 4, 
S. 329–333: Nec solum qui continuo, sed hospices, et qui eorum commercio alienissimi concutiutur, 
tanta oculis vis et fascinum, quanquam per contactum, et miccellam iniatur saepe; per oculos tamen 
perifcitur: ut si exterminatio quaedam spiritus per oculos ad fasinanti cor deveniens, totumque in-
ficiens. Si vero pulchri desiderio, formaeque concinnitatis ferit desiderio irretitum, […] per oculos 
venenum hauritur, et venustae spectrum formae amantis cordi […] et quia ibi mollissimus amati san-
guis, vultus repraesentat, suique ipsi sanguis relucet, […] et sic ab eo trahitur, ut vulnerati sanguis in 
vulnerantem labitur. […] et plures foeminas, quam viros effascinatrices reperies, complexions ratione, 
fortiori enim lapsu a temperamento descendet, plurimisque noxiis vescuntur ut singulis mensibis su-
erfluitatibus expleantur, et sanguis ebulliat melancholicus. Unde vapores orti sursum elati per oculos 
prolabuntur, et astantibus venenum expirant, et talis corpus explent. Unde sanguinei, ex parte qua-
dam cholerici, et qui oculos habent amplos, nitentescet glaucos et caste vivunt, (ne frequenti coitu hu-
morum succus exhauritur) qui frequentissimo intuitu, diutissima immaginatione, aciem aciei dirigat, 
radius rasiis, et lumins luminibus coniungantur, fortasse amorem accendere poterit. (and therefore the 
look ao love and fasicnation are similar phenomena. […] Evenit enim ex fascinantis intentione, qui qui-
dem per spiritus, sive vapores transmittitur, ad maleficium, et spiritu illo affectus, et similis afficitur: 
existente enim maxime in passione illa et imaginativa virtute circa rem valde fixa, habitus diu perma-
nentes, spirituum habet obedientientiam et sanguinis: tunce exoptare re potest virtutibus devinciri et 
inflammare. Die Magia naturalis erlebte mehr als 20 Auflagen, der Text wurde ins Italienische, 
Französische, Deutsche, Englische und Niederländische übersetzt. Zur Editionsgeschichte 
vgl. die ausführliche Darstellung in Laura Balbiani: La Magia naturalis di Giovan Battista 
Della Porta. Lingua, cultura e scienza in Europa all’inizio dell’età moderna. Bern 2001.

DOI: 10.13173/9783447108287.103 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



127Ficinos Theorie der Augenstrahlen

werden.56 Im spezifischen Setting der Carbonaria, in dem Pirinnio selbst Komödie 
spielt, wird auch das Vortäuschen des natürlichen, fremdbestimmten Liebesaf-
fekts Ausdruck eines zumindest unter jungen Männern tolerablen Verhaltens. 
Pirinnio muss offensichtlich der Maxime der sprezzatura nicht mehr folgen. 

Dabei werden die Grenzen des gesellschaftlich akzeptablen Verhaltens aus-
gelotet. Aus dieser Perspektive ist festzuhalten, dass offenes Starren von Män-
neraugen auf Frauenkörper hier jedenfalls kein Fauxpas, sondern legitime, weil 
naturbedingte, Äußerung eines wohlbekannten Leidens ist.  Dabei hat der Lieb-
haber als Moro Magier in der Carbonaria die Angebetete nicht einmal mehr durch-
aus positiv zu zeichnen, um in seinem Liebeswerben erfolgreich zu sein. Melitea 
stimmt der eigenen Verunglimpfung derart empathisch zu, dass ihre Affirmati-
on unglaubwürdig bleibt. Für das Publikum ist die ganze Affäre ins Lächerliche 
gezogen, die Liebesakrobatik der Innamorati ein harmloses Vorspiel der Ehe, mit 
dem die Komödie zwangsläufig endet und das die bestehende Geschlechterord-
nung affirmiert. Der die hierarchische Geschlechterordnung bedrohende ega-
litär-ambivalente Aspekt der Augenstrahltheorie, der im Cortegiano entwickelt 
ist, scheint damit in den Verhandlungen der Carbonaria weitgehend stillgelegt. 
Gerade weil die naturphilosophisch-medizinisch fundierte Diagnose der wech-
selseitigen Infektion mit Augenstrahlen auf der komischen Bühne ausagiert ist, 
wird ihr Wahrheitsanspruch allerdings gleichzeitig auch destabilisiert. Denn der 
Blick in die Augen der Angebeteten ist auf der Bühne der Carbonaria von der In-
fektionskrankheit zum sprachlich überformten, zum (tendenziell arbiträren) Sig-
nifikanten, zum kulturellen Code mutiert. Dieser Aspekt wird in einem weiteren 
Bühnenstück der Renaissance, im Candelaio deutlich. 

Giordano Bruno
Giordano Bruno verfasste eine Komödie, den Candelaio (Kerzenzieher, Paris 
1582). In seiner bekannt undiplomatischen, aber gleichzeitig hinreißend komi-
schen Art entwirft der Autor hier einen „Mikrokosmos pervertierter Ideale der 
Renaissancekultur“ im Allgemeinen.57 Jener Protagonist, nach dem das Stück be-
nannt wurde, ist Bonifacio Candelaio, eine obszöne Metapher für einen passiven 
Homosexuellen. Dieser beginnt sich im zarten Alter von 46 Jahren sexuell um-
zuorientieren, wie wir es heute nennen würden. Plötzlich stellt der ‚geile Bock‘ 
jungen Frauen nach, ehelicht eine wunderschöne, um bald darauf die nächste 
zu begehren. Schon dieses Detail aus dem labyrinthischen Plot der Komödie 
lässt erkennen, dass hier die Augenstrahllehre mit geradezu ingrimmigem Spott  

56 	Vgl. Greenblatt: Negotiations (wie Anm. 10), S. 86f. 
57 	Gino Moliterno: Vorwort. In: Giordano Bruno, Candlebearer. Ottawa 2000, S. 29; zur Einfüh-

rung: Paul Richard Blum: Giordano Bruno. München 1999; Christiane Schultz: Ein Philosoph 
im Theater: Anmerkungen zu Brunos Komödie Il Candelaio. In: Giordano Bruno. Tragik 
eines Unzeitgemässen. Hrsg. von Willi Hirdt. Tübingen 1993, S. 107–136. Für eine ausführ-
liche Darstellung, und Inhaltsangabe vgl. Sergius Kodera: Einleitung. In: Giordano Bruno: 
Candelaio/Der Kerzenzieher. Hrsg. und komm. von Sergius Kodera. Hamburg 2013.

DOI: 10.13173/9783447108287.103 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



128 Sergius Kodera

aufgenommen wird.58 Die folgende Passage verhandelt die petrarkistische Rheto-
rik und die mit ihr verbundene Physiologie der Liebe in grotesker Komik:

Bonifacio: Or essendo nel mio cor cessata quella fiamma che l’ha temprato in esca, 
facilmente fui questo aprile da un’altra fi amma acceso. […] 
Bartolomeo: In questo s’inamorò il Petrarca, e gli asini anch’essi cominciano a riz-
zar la coda. 
Bonifacio: Come avete detto? 
Bartolomeo: Ho detto che in questo tempo s’inamorò il Petrarca; egli animi, 
anch’essi si drizzano alla contemplazione: per che i spirti nel’inverno son contratti 
per il freddo; ne l’estade per il caldo son dispersi; la primavera sono in una mediocre 
e quieta tempratura: onde l’animo è più atto alla contemplazione per la tranquillità 
della disposizion del corpo, che lo lascia libero alle sue proprie operazioni. 
Bonifacio: Lasciamo queste fi lastroccole, venemo a proposizio. All’ora essendo io 
ito a spasso a Pusilipo, da gli sguardi della signora Vittoria fui sì profondamente 
saettato, e tanto arso da suoi lumi, e talmentelegato da sue catene, che oimè. 
Bartolomeo: Questo animale che chiamano amore, per il più suole assalir colui 
ch’ha poco da pensare e manco da fare: non eravate voi andato a spasso?

[Bonifacio: Da nun in meinem Herz jene Flamme erloschen war, die mich 
in Zunder verwandelte, konnte mich letzten April leicht eine neue Flamme 
entzünden. […] 
Bartolomeo: Zu dieser Jahreszeit hat [auch] Petrarca sich verliebt, und die 
Esel, auch sie beginnen, den Schwanz aufzustellen.
Bonifacio: Wie bitte?
Bartolomeo: Ich sagte, auch Petrarca hat sich zu dieser Jahreszeit verliebt, 
und auch die Seelen erheben sich zur Kontemplation: Denn die Lebens-
geister ziehen sich im Winter durch die Kälte zusammen, im Sommer ver-
flüchtigen sie sich durch die Hitze, im Frühjahr haben sie eine mittlere und 
laue Temperatur: Bedingt durch die Ruhe der körperlichen Disposition, in 
der der Geist in höherem Maße zur Kontemplation bereit und frei für die 
ihm eigenen Tätigkeiten ist.
Bonifacio: Lassen wir diesen Unsinn und kommen wir zur Sache. Damals, 
als ich in Posillipo spazieren ging, wurde ich von den Blicken der Signora 
Vittoria so tief durchbohrt, so geblendet vom Glanz ihrer Augen und der-
maßen gefesselt von ihren Ketten, dass … Ojemine!
Bartolomeo: Das Tier, welches wir Liebe nennen, pflegt vor allem jenen 
anzufallen, der wenig zum Nachdenken und auch sonst nichts zu tun hat. 
Seid Ihr nicht spazieren gegangen?59] 

58 	 Brunos Radikalität ist vielleicht auch damit zu erklären, dass der Candelaio allein schon auf-
grund seiner Länge (im Gegensatz zu della Portas Komödien) höchstwahrscheinlich gar 
nicht zur Aufführung bestimmt war. 

59 	Bruno: Candelaio (wie Anm. 57), I. Akt, 3. Sz., S. 46–49. 

DOI: 10.13173/9783447108287.103 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



129Ficinos Theorie der Augenstrahlen

Wie schon in der Carbonaria wird auch hier die Augenstrahllehre am bestmög-
lichen Ort verhandelt, nämlich auf der Bühne. Aber der Akt des Sich-Verliebens 
durch Austausch von Blicken wird auch hier nicht direkt ausgespielt, sondern im 
Dialog mit einem Confident mitgeteilt. Dieser markiert sofort, worauf Bonifacios 
abgedroschene Liebesrhetorik zielt, wenn er sie erstens mit Petrarca und zwei-
tens mit den (sprichwörtlich enormen) erigierten Eselsschwänzen in Verbindung 
bringt. Bonifacios Liebespein verdeckt seine eigentliche Absicht nicht; denn ihm 
geht es um Sex. Damit gerät der hämatologische Kontext, in dem Ficino seine 
Augenstrahllehre entwickelt hatte, sozusagen an den richtigen Ort. Hier tritt das 
feine Blut nicht aus den Augen aus, sondern dem Esel schwillt das Glied, das 
Sperma ejakuliert. Dieser Samen besteht zufolge der zeitgenössischen Medizin 
aus heißer Blutsubstanz, wie die Augenstrahlen auch.60 In seiner Verfassung, die 
gar nicht so desperat ist, wie er sich vormachen will, sondern ein Kind der Lange-
weile, entschließt sich Bonifacio, einen Magier zu beschäftigen, der seinen Nöten 
Abhilfe schaffen soll. Dieser stellt folgende Diagnose: 

Scaramuré: Non vi date impaccio: lasciate la cura ad me. La cosa già fu per fasci-
nazione?
Bonifacio: Come per fascinazione? io non intendo.
Scaramuré: Id est, per averla guardata guardando lei anco voi.
Bonifacio: Sì, signor sì, per fascinazione.
Scaramuré: Fascinazione si fa per la virtù di un spirito lucido e sottile, dal calor 
del core generato di sangue più puro, il quale a guisa di raggi mandato fuor de gli 
occhi aperti, che con forte imaginazion gardando vengono a ferir la cosa guardata, 
toccano il core e sen vanno ad afficere l’altrui corpo e spirto: o di affetto di amore, o 
di odio, o di invidia, o di maninconia, o altro simile geno di passibili qualità. L’esser 
fascinato d’amore adviene quando con frequentissimo o ver (benché istantaneo) in-
tenso sguardo, un occhio con l’altro, e reciprocamente un raggio visual con l’altro, 
si rincontra, e lume con lume si accopula. All’ora si gionge spirto a spirto; et il 
lume superiore inculcando l’inferiore, vengono a scintillar per gli occhi, correndo 
e penetrando al spirto interno che sta radicato al cuore: e cossì commuoveno ama-
torio incendio. Però chi non vuol esser fascinato deve star massimamente cauto e 
far buona guardia ne gli occhii, li quali in atto d’amore principalmente son fenestre 
dell’anima; onde quel detto: ,Averte, averte oculos tuos‘. – Questo per il presente 
basti; noi ci revedremo a più bell’aggio, provedendo alle cose necessarie.

[Scaramuré: Macht Euch keine Sorgen, ich werde mich darum kümmern. 
Geschah die Angelegenheit schon bisher aus Faszination?
Bonifacio: Wie, aus Faszination? Ich verstehe nicht.
Scaramuré: Id est, weil Ihr sie betrachtet habt, hat auch sie Euch betrachtet.

60 	 Vgl. Martha C. Nussbaum: Aristotles’ De motu animalium. Princeton (New Jersey) 1978, S. 
156–163; vgl. Aristoteles: De generatione animalium. 736b, S. 30–32. 

DOI: 10.13173/9783447108287.103 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



130 Sergius Kodera

Bonifacio: Ja, Signore, ja, aus Faszination.
Scaramuré: Die Faszination geschieht durch das Vermögen eines glänzen-
den und subtilen spiritus, er wird aus reinstem Blut durch die Wärme des 
Herzens erzeugt, welches in Gestalt von Strahlen durch die geöffneten Au-
gen ausgesandt wird, die, wenn man mit starker Einbildungskraft drein-
blickt, in der Lage sind, das angeschaute Objekt zu verletzen; sie afficere [in-
fizieren] den anderen Körper und spiritus, sei es mit Liebe, Haß oder Neid, 
mit Melancholie oder anderen ähnlichen Affekten von leidensfähiger Qua-
lität. Faszination aus Liebe entsteht dann, wenn mit häufigem oder, wenn 
auch kurzem, [so doch] intensivem Blick zwei Augen aufeinandertreffen 
und ein Sehstrahl sich mit dem anderen verbindet und Lichtstahl sich zu 
Lichtstrahl fügt. Auf diese Art begegnet sich spiritus mit spiritus. Der stär-
kere Lichtstrahl formt den schwächeren durch seine Prägung, strahlt aus 
den Augen, läuft zum anderen und dringt zum inneren spiritus vor, der 
seinen Sitz im Herzen hat. Und so lösen sie den Liebesbrand aus. Wer da-
her nicht verzaubert werden will, muß äußerst vorsichtig sein und die Au-
gen gut bewachen, die in Liebesangelegenheiten die wichtigsten Fenster 
der Seele sind. Daher der Spruch: ‚Averte, averte oculos tuos [Wende, wende 
die Augen ab].‘ Das mag für den Augenblick genügen, wir werden uns in 
aller Ruhe wiedertreffen, um das Notwendige in die Wege zu leiten.61]

Hämatologie, Hitze des Herzens, Augenstrahl, Böser Blick, Vorsichtsmaßnahmen: 
Wesentliche Aspekte von Ficinos und Agrippas Augenstrahllehre werden hier 
durchdekliniert. Sie sind ausführlicher dargestellt als in der Carbonaria und in 
direkter Kenntnis der relevanten Passagen bei Ficino ausgeführt. Erstaunlicher-
weise fehlt allerdings die Erörterung des Bildes der Geliebten, das sich im Herzen 
des Liebenden einprägt. Scaramuré präsentiert also eine sozusagen ikonoklasti-
sche Version der Augenstrahllehre, wenn er nur von heftiger Phantasietätigkeit 
spricht, die er unbestimmt lässt. (In Anbetracht von Bonfacios blinder Geilheit ist 
das auch kein Wunder.) Ebenso wenig ist erstaunlich, dass Scaramuré den Kon-
ventionen der Renaissancebühne entsprechend selbstverständlich ein Scharlatan 
ist: Sein Wissen über diese Dinge ist oberflächlich und angelesen. Dieser Umstand 
ist nicht nur auf der Mikroebene des Zitats an Scaramurés pseudolateinischer 
Diktion erkennbar. Das Publikum ist auch durch den Plot des Candelaio darüber 
im Bilde, dass der Magier-Scharlatan Bonifacio gehörig übers Ohr haut. Dieser 
ist zudem nicht nach irgendeiner Frau verrückt, sondern nach Signora Vittoria,  
einer Prostituierten. Der Schwerenöter will ihre Dienste allerdings nicht teuer 
bezahlen, sondern sie (billiger) behexen lassen. Bonifacios ganz und gar nicht 
platonischer Liebesaffekt bietet hier den Anlass, Ficinos Theoreme von der Be-
hexung durch Augenstrahlen vorzutragen. Auf der Handlungsebene stellt die 
Bühne des Candelaio das Ficinianische Liebeskonzept in (zumindest) mehreren 

61 	Bruno: Candelaio (wie Anm. 57), I. Akt, 10. Sz., S. 66–69. 

DOI: 10.13173/9783447108287.103 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



weiteren Perspektiven zur Disposition: Erstens verkörpert Bonifacio in seiner ge-
radezu grotesken spontanen sexuellen Umorientierung die im 16. Jahrhundert 
erfolgte Übertragung der Augenstrahllehre aus einem Kontext, in dem sie ho-
mosexuelle Attraktion erklären und legitimieren sollte, in einen heterosexuellen 
Zusammenhang, in dem die petrarkistische Liebesrhetorik als Eroberungstaktik 
instrumentalisiert wird. 

Der Candelaio verhandelt hier also im Wechsel der sexuellen Orientierung 
seines Protagonisten, den Wandel der zeitgenössischen Augenstrahllehre: Von 
einer Theorie, in der sexuelles Begehren nach ,Ähnlichem‘ naturalisiert (und legi-
timiert) wurde (De amore), zu einer Praxis der heterosexuellen Rhetorik, die zur 
Eroberung eines ,als Anderem‘ bestimmten sexuellen Objektes dient. Doch im 
Candelaio ist ,dieses Andere‘ das Ewiggleiche. Denn eine weitere Pointe besteht 
darin, dass Bonifacios Objekt der Begierde, die Prostituierte, von ein und der-
selben Schauspielerin verkörpert wird wie seine treue Ehefrau. Auf der Bühne 
des Candelaio sind es daher die Objekte von Bonifacios Begierde, die einander (in 
einer nur für ihn nicht offensichtlichen Art) gleichen. Die heterosexuelle Liebe 
macht ihn blind; sie führt keineswegs zu körperlicher Verähnlichung mit dem 
Objekt (geschweige denn zu intellektuellen Höhenflügen), sondern dazu, dass 
sich diese psychische Disposition dieselben Objekte zum Opfer erwählt. Damit 
wird Ficinos Theorem, wonach die (ohnedies schon ähnlichen) Liebenden bei ge-
genseitigem Austausch von spiritus (und daraus resultierenden reziproker Ver-
götterung) einander auch physisch zu gleichen beginnen, einer bemerkenswerten 
Subversion unterzogen: Der dem ficinianisch-platonischen Liebeskonzept inhä-
rente Narzissmus wird im Candelaio als aggressiver Fetischismus denunziert. Die 
Augenstrahlen sind nicht nur unsichtbar: Sie machen auch blind.62

Die Augenstrahllehre wird hier also in grotesk-satirischer Manier verhandelt. 
Das bedeutet aber noch nicht, dass der Autor des Candelaio sie deswegen prinzi-
piell für unrichtig gehalten hätte. Dies zeigt ein Blick in Brunos Schrift De Magia. 
Allerdings stellt die Behexung durch den Blick lediglich eine der zahllosen Mög-
lichkeiten dar, alle Dinge der Welt durch magische Prozeduren zu beeinflussen.63

Zusammenfassung
In den hier untersuchten Texten ist eine erstaunliche Kontinuität der wichtigen 
Theoreme der Augenstrahllehre über mehr als ein Jahrhundert zu konstatieren. 
Solche Stabilität geht allerdings mit einer gleichzeitig bemerkenswert variablen 

62 	 Vgl. dazu auch Sergius Kodera: A Cock Burning in the Darkness: Giordano Bruno’s Version 
of the ,Story of the Bed-trick‘ in the Candelaio. In: Sex Acts. Practice, Performance, Perver-
sion and Punishment in Early Modern Europe. Hrsg. von Allison Levy. Aldershot 2010, S. 
241–254.

63 	Vgl. Giordano Bruno: De magia naturali. In: Opere magiche. Hrsg. von Michele Ciliberto u.a. 
Mailand 2000, S. 159–381, hier S. 268–273. Zum größeren intellektuellen Kontext bei Bruno 
vgl. Delfina Giovannozzi: Spiritus mundus quidam. Il concetto di spirito nell’opera di Gi-
ordano Bruno. Rom 2006.

131Ficinos Theorie der Augenstrahlen

DOI: 10.13173/9783447108287.103 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



132 Sergius Kodera

Bedeutung der Lehre einher. Sie ist vom Kontext abhängig und davon, welche 
Aspekte der Augenstrahllehre akzentuiert werden: Insgesamt bleibt die Theorie 
Gegenstand von Verhandlungen. Was Petrarca zum Wunder erklärte, argumen-
tiert Ficino wortreich, um es plausibel erscheinen zu lassen. Bei keinem der hier 
untersuchten späteren Autoren wird die Augenstrahllehre vorbehaltlos geglaubt, 
nie wird sie allerdings gänzlich verworfen. Diese epistemologische Unsicherheit 
hängt wohl zu einem erheblichen Teil mit dem fundamentalen Postulat zusam-
men, dass – ausgerechnet! – Augenstrahlen unsichtbar sein sollen. Ihre Existenz 
kann also nur indirekt aufgrund der ihnen zugeschriebenen Wirkungen (fascina-
tio, Augenentzündung, blutige Spiegel etc.) erschlossen werden. 

Tatsächlich existieren die Augenstrahlen nur in der Sprache. Die Verhandlun-
gen über ihre Funktionen und Wirkungen bezeichnen also, und das ist ein wich-
tiges Ergebnis dieser Untersuchung, den Versuch einer Re-Naturalisierung des-
sen, was ausschließlich in kulturell überformter Weise existiert: nämlich die je 
spezifischen sprachlichen Äußerungen, die Sexualität konstruieren. Die Augen-
strahltheorie dient so zur Naturalisierung homosexuellen Begehrens (Ficino), zur 
gottgleichen Selbstermächtigung über die Dinge der Welt (Agrippa), zur Politisie-
rung (Castiglione), Domestikation (della Porta) oder kontroversen Verhandlung 
(Bruno) heterosexueller Beziehungen. Die mit diesen Konstruktionen notwendig 
einhergehenden Mythologisierungen (im Sinne von Roland Barthes) können ent-
lang eines fiktiven Paradigmas bestimmte Praktiken und Verhaltensweisen legi-
timieren und mit konkreter sozialer Bedeutung aufladen: wie etwa, dass Männer 
Männer begehren und dieses Verhalten unter Hinweis auf die Fremdgesteuert-
heit des Prozesses sanktionsfrei stellen (De amore); oder dass Männer Frauen 
anstarren und ihnen auf der Straße nachlaufen dürfen (Carbonaria); oder darauf 
abzielen, den verstohlenen Blick des Höflings in seinem Umfeld zu kodifizieren 
(Cortegiano); oder dafür, die Dinge der Welt mit ihm zu manipulieren (De occulta 
philosophia); oder um darauf hinzuweisen, dass die Augenstrahltheorie eine lä-
cherliche Sublimation des Geschlechtstriebes ist (Candelaio). In den untersuchten 
Texten ist die je spezifische Erscheinungsweise der Augenstrahllehre auch Index 
dafür, wie in der Renaissanceliteratur im Gefolge Ficinos menschliche Sexualitä-
ten und die durch sie verursachte (oder befürchtete) Destabilisierung bestehen-
der sozialer Ordnungen zur Disposition gestellt werden.

DOI: 10.13173/9783447108287.103 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Ich hab gesehen den gott Amon,  
vnd er hatt mich liepleich beschlaffen. 

Traumwissen bei Marsilio Ficino und 
in Johann Hartliebs Alexander (1450)*

Tilo Renz

Johann Hartlieb (um 1400–1468) verbindet in seinem Schaffen medizinische 
Kenntnisse – dokumentiert in Schriften und durch seine Ausbildung und Tätig-
keit als Arzt – mit der Auseinandersetzung mit magischem Wissen und der Über-
setzung und Bearbeitung literarischer Texte.1 Prominentestes Beispiel für seine 
literarische Tätigkeit ist die breit angelegte Prosafassung des Alexanderromans.2 
Hartlieb hat in Wien Medizin studiert und wurde 1439 in Padua promoviert. Ab 
1440 war er am Münchner Hof Herzog Albrechts III. von Bayern-München als 
Leibarzt, Diplomat und Ratgeber tätig. Dort hat er vermutlich intensiv am in-
tellektuellen Leben teilgenommen. So wird ihm beispielsweise vor allem durch 
Kontakte mit dem Benediktinerkloster Tegernsee frühhumanistisches Denken 
vertraut gewesen sein.3 Zu Beginn der 1450er Jahre soll er mit Nikolaus von Kues 
zusammengetroffen sein.4 Diese Begegnung könnte – das vermuten zumindest 
Teile der Forschung – Hartliebs kritische Sicht auf magische Praktiken ausgelöst 
haben. Die Haltung zeigt sich in dem berühmten, 1456 publizierten Puoch aller 
verpotten kunst,5 in dem Hartlieb vor magischen Praktiken warnt, dabei aber auch 
viele Informationen über sie vermittelt und so zu erkennen gibt, wie gut er über 

*		 Für die kritische Lektüre dieses Aufsatzes danke ich den Herausgebern sowie Beate La Sala 
und Volkhard Wels.

1 	 Zu Hartliebs literarischen Arbeiten sind auch seine Fassung der Brandan-Legende und die 
Übersetzung des zweiten Teils des Dialogus miraculorum des Caesarius von Heisterbach zu 
rechnen, vgl. Rüdiger Schnell: Hartliebs Alexanderroman. Politisierung und Polyfunktiona-
lität eines spätmittelalterlichen Textes. In: Alexander the Great in the Middle Ages. 10 Stu-
dies on the Last Days of Alexander in Literary and Historical Writing. Hrsg. von W. J. Aerts 
und Jos. M. M. Hermans. Nijmegen 1978, S. 267–292, hier S. 270. 

2 	 Im Zuge der Übersetzung erweitert Hartlieb seine Vorlage auf das Dreifache, vgl. Reinhard 
Pawis: Einleitung. In: Johann Hartliebs Alexander. Eingeleitet und hrsg. von Reinhard Pa-
wis. München, Zürich 1991, S. 1–90, hier S. 73.

3 	 Vgl. etwa Frank Fürbeth: Johannes Hartlieb. Untersuchungen zu Leben und Werk. Tübingen 
1992, S. 80f., S. 253–255.

4 	 Vgl. Wolfram Schmitt: Hans Hartliebs mantische Schriften und seine Beeinflussung durch 
Nikolaus von Kues. Diss. Heidelberg 1962, S. 253–257.

5 	 Vgl. Johann Hartliebs Buch aller verbotenen Kunst. Untersucht und hrsg. von Dora Ulm. 
Halle a. S. 1914.

DOI: 10.13173/9783447108287.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



134 Tilo Renz

diesen Wissensbereich verfügt.6 Der Alexanderroman, verfasst um das Jahr 1450, 
entsteht im Zusammenhang dieser mutmaßlich religiös motivierten Abwendung 
Hartliebs von der Magie.7 Der Alexander geht dieser Wende entweder unmittelbar 
voraus oder er fällt bereits in den Zeitraum von Hartliebs Einstellungswandel.8

Im Puoch aller verpotten kunst und auch schon in Schriften, die dieser Warnung 
vor magischen Praktiken vorausgehen, hat sich Hartlieb mit Verfahren der Prophe-
zeiung zukünftiger Ereignisse beschäftigt. Ihm werden ein Mondwahrsagebuch,9 
eine Namenmantik,10 eine Geomantie11 und eine Chiromantie12 zugeschrieben. Auch 
wenn die jüngere Forschung vor allem die offenen Fragen betont, die sich aus den 
Bemühungen ergeben, Hartlieb die Verfasserschaft an diesen Schriften nachzu-
weisen, so ist doch nicht in Zweifel gezogen worden, dass er die Inhalte dieser 
Texte kannte.13

Eine Auseinandersetzung mit Träumen in Form einer Abhandlung zu ih-
rem Potential für Mantik oder divinatio ist von Johann Hartlieb nicht überliefert. 

	 6 	Vgl. Schmitt: Mantische Schriften (wie Anm. 4), S. 226f.
	 7 	Fürbeth hat die These einer plötzlichen Abwendung Hartliebs von der Magie bestritten und 

dagegen die Auffassung vertreten, Hartlieb sei kontinuierlich „von zwei Einstellungen ge-
prägt [gewesen]: von ‚wissenschaftlicher‘ Neugier auf die Verfahrensweisen superstitiöser 
Praktiken und von der aus dem Wissen um deren Sündhaftigkeit eingehaltenen Distanz zu 
den Praktiken selbst.“ Fürbeth: Untersuchungen (wie Anm. 3), S. 128.

	 8 	Drescher hat den Alexander wegen seiner angeblichen Ablehnung der Chiromantie auf das 
Jahr 1451 und damit in die Nähe des Puoch aller verpotten kunst datiert, dessen negative Ein-
stellung zur Magie auf die Begegnung mit dem Cusaner zurückgehe. Fürbeth hat dagegen 
gezeigt, dass sich im Alexander keine negative Einschätzung der Chiromantie findet, vgl. 
Fürbeth: Untersuchungen (wie Anm. 3), S. 71; er erwägt eine Datierung vor das Jahr 1451, 
vgl. Fürbeth: Untersuchungen (wie Anm. 3), S. 72. Schnell (Politisierung und Polyfunktio-
nalität [wie Anm. 1], S. 267) nimmt an, dass der Text zwischen 1452 und 1454 entstanden ist. 
Die früheste überlieferte – und vermutlich auch autornächste – Handschrift wird auf das 
Jahr 1454 datiert (Hs. G, Sankt Gallen, Stiftsbibliothek, Cod. 625); vgl. Pawis: Einleitung (wie 
Anm. 2), S. 14f., 36f. Pawis schließt sich der Datierung des Textes durch Vorderstemann und 
Schnell auf die frühen 1450er Jahre an, vgl. Pawis: Einleitung (wie Anm. 2), S. 41.

	 9 	Der Text ordnet dem Lauf des Mondes Prognosen über das Leben der in den einzelnen 
Mondphasen geborenen Personen zu, vgl. dazu Fürbeth: Untersuchungen (wie Anm. 3), 
S. 49. Fürbeth schreibt den Text Hartlieb zu; nach dessen eigener Einschätzung und nach der 
seiner Zeitgenossen sei er aber als astrologischer und nicht als geheimwissenschaftlicher zu 
klassifizieren, vgl. Fürbeth: Untersuchungen (wie Anm. 3), S. 52.

10 	Der Text verbindet mit Kalendertagen Zukunftsprognosen. Vgl. dazu ausführlich Schmitt: 
Mantische Schriften (wie Anm. 4), S. 21–88; zum Inhalt der Namenmantik vgl. dort S. 68f. Im 
zweiten Teil geht es um „Zukunftserkundung mit Hilfe des aus den Buchstaben abgeleiteten 
Zahlenwertes des Namens“, Schmitt: Mantische Schriften (wie Anm. 4), S. 74. Fürbeth geht 
nicht davon aus, dass Hartlieb den Text selbst verfasst hat; er nimmt aber an, dass er ihn sich 
verschafft hat, vgl. Fürbeth: Untersuchungen (wie Anm. 3), S. 58.

11 	Der Text kann, laut Fürbeth, nicht eindeutig Hartlieb zugeordnet werden, denn über den 
Zeitpunkt der Abschrift oder der Übersetzung sind keine genauen Aussagen möglich, 
vgl. Fürbeth: Untersuchungen (wie Anm. 3), S. 60f.

12 	Fürbeth hält die Chiromantie für eine Übersetzung Hartliebs, vgl. Fürbeth: Untersuchungen 
(wie Anm. 3), S. 75; vgl. auch Schmitt: Mantische Schriften (wie Anm. 4), S. 158–184.

13 	Fürbeth betont, dass Hartliebs Puoch aller verpotten kunst ohne die Kenntnis dieser Texte 
schwer vorstellbar ist, vgl. Fürbeth: Untersuchungen (wie Anm. 3), S. 132.

DOI: 10.13173/9783447108287.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



135Ich hab gesehen den gott Amon, vnd er hatt mich liepleich beschlaffen 

Er behandelt dieses Thema aber in seinem wichtigsten literarischen Text, im 
Alexanderroman. An mehreren Stellen des Textes geht Hartlieb auf Träume und 
Trauminhalte ein.14 Bereits durch die biblische Erwähnung Alexanders im Rah-
men von Visionserzählungen im Buch Daniel (Dn 7 und 8), die auch in Hartliebs 
Alexander knapp angesprochen wird, ist der Makedonenherrscher mit dieser 
Thematik verknüpft.15 Hartlieb nimmt sie vor allem in der Episode vom Traum 
der Olympiades, der Gemahlin des Makedonenkönigs Philippus, auf, die zur 
Zeugung Alexanders des Großen durch den ägyptischen Herrscher und Zaube-
rer Nectanabus führt. Schon dass Hartlieb diese Geschichte erzählt, ist vor dem 
Hintergrund der deutschsprachigen Alexander-Adaptionen ein Ausweis seines 
Interesses nicht nur an den Umständen der Zeugung Alexanders durch einen 
Zauberer im Besonderen, sondern auch am Traum im Allgemeinen. In vorausge-
henden Alexander-Fassungen – etwa dem Vorauer und dem Straßburger Alexander, 
den frühesten deutschsprachigen literarischen Texten, die ausschließlich dem 
Leben Alexanders des Großen gewidmet sind und um die Mitte des 12. Jahrhun-
derts bzw. um das Jahr 1200 entstehen – werden die besonderen Umstände der 
unehelichen Zeugung Alexanders unterdrückt, respektive explizit bestritten.16

Schon in diesen knappen Ausführungen über Aufenthaltsorte, intellektuel-
les Umfeld und wissenschaftliche Interessen Hartliebs deuten sich Parallelen 
zum etwa dreißig Jahre jüngeren Marsilio Ficino (1433–1499) an: Ficino wurde 
an der Florentiner Universität, vermutlich auch an der von Bologna,17 in den ar-
tes liberales und in Medizin ausgebildet.18 In Florenz konnte er sich, unterstützt 
durch die Familie Medici, weiterhin seinen wissenschaftlichen Studien widmen,  

14 	So berichtet Alexander etwa davon, dass ihm in Makedonien ein Gott im Traum erschienen 
sei, der ihn aufgefordert habe, gegen Darius zu ziehen (JHA 2020–2025; der Text wird nach 
der Ausgabe von Pawis, s.o., Anm. 2, zitiert und im Folgenden mit der Sigle JHA angegeben); 
bei der Belagerung der Stadt Ambyra erscheint Alexander der Gott Amon im Traum und 
übergibt ihm eine Pflanze, die seinen Soldaten gegen vergiftete Pfeile hilft (JHA 3191–3208); 
und schließlich wird die Passage über die Abfolge der vier Weltreiche aus dem Buch Daniel 
zitiert und auf Alexanders bevorstehenden Zug gegen die Perser bezogen (JHA 2029–2035; 
Dn 7 und 8) – dass es sich auch hierbei um einen Traum handelt, wird den Gebildeten unter 
den zeitgenössischen Lesern präsent gewesen sein; der Text selbst erwähnt dies nicht.

15 	Vgl. Biblia sacra iuxta vulgatam versionem. Unter Mitarbeit von Bonifatius Fischer u.a. hrsg. 
von Robert Weber. Stuttgart 1983, S. 1358–1361; sowie JHA 2029–2035.

16 	Wohl um diese besonderen Umstände der Zeugung Alexanders nicht erzählen zu müssen, 
beziehen sich beide Texte auf die volkssprachliche französische Fassung des Alberic de Be-
sançon und nicht auf die lateinische Tradition, vgl. Jan Cölln: Der Heide als Vorbild für 
christliche Weltherrschaft. Zur geistlichen Funktionalisierung Alexanders in Lambrechts 
Dichtung. In: Internationalität nationaler Literaturen. Beiträge zum ersten Symposion des 
Göttinger Sonderforschungsbereichs 529. Hrsg. von Udo Schöning. Göttingen 2000, S. 86–
101, hier S. 89f.

17 	Vgl. Paul Oskar Kristeller: Studies in Renaissance Thought and Letters. Rom 1956, S. 195f.
18 	Für einen Überblick über Ficinos Schaffen vgl. Hanna-Barbara Gerl: Einführung in die Phi-

losophie der Renaissance. Darmstadt 1989, S. 55–63; Eckhart Keßler: Die Philosophie der 
Renaissance. Das 15. Jahrhundert. München 2008, S. 101–114; sowie Antje Wittstock: Me-
lancholia translata. Marsilio Ficinos Melancholiebegriff im deutschsprachigen Raum des 
16. Jahrhunderts. Göttingen 2011, S. 56–58.

DOI: 10.13173/9783447108287.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



136 Tilo Renz

insbesondere der Übersetzung und kommentierenden Erschließung der Schrif-
ten Platons aus dem Griechischen, aber auch des Corpus hermeticum (abgeschlos-
sen 1463) sowie verschiedener neuplatonischer Texte. Sein philosophisches 
Hauptwerk, die Theologia platonica, verfasste er in den Jahren 1469 bis 1474; mit 
Fragen von Magie und Mantik hat sich Ficino vor allem im dritten Buch seiner 
Abhandlung zu medizinischen Fragen, der Schrift De vita libri tres (1489), sowie 
zuvor bereits im dreizehnten Buch der Theologia platonica auseinandergesetzt.19 Fi-
cino war auch als Arzt tätig und wurde in der ersten Hälfte der 1470er Jahre zum 
Priester geweiht.20 Auch wenn Hartlieb und Ficino in der gleichen Region ausge-
bildet worden sind und manche intellektuelle Interessen teilten, sind doch weder 
der direkte Kontakt oder Austausch der beiden noch der vermittelte Einfluss ei-
nes der beiden auf den je anderen nachweisbar. Beide können daher nur als ge-
lehrte Personen und als Figuren der Wissensgeschichte in den Blick genommen 
werden, die sich im Zeitfenster um die Mitte des 15. Jahrhunderts nördlich und 
südlich der Alpen mit ähnlichen Gegenständen und Wissensbereichen beschäf-
tigen, ohne dass eine wie auch immer geartete Rezeption des einen durch den 
anderen bezeugt ist. Es geht daher im Folgenden um eine Konstellation, die sich 
durch die Arbeit an einem bestimmten Problemkomplex sowie durch ein geteil-
tes intellektuelles Umfeld bzw. ein Forschungsnetzwerk in einem weiteren Sinne 
konstituiert.21 Innerhalb dieses raum-zeitlich, personal und thematisch bestimm-
ten Rahmens werden Korrespondenzen, aber auch Unterschiede zwischen den 
Positionen Hartliebs und Ficinos sichtbar, die auf Prozesse des Wissenstransfers 
zwischen der Region nördlich der Alpen und dem Norden Italiens hindeuten. So 
kann anhand zweier Exponenten einer Wissensgeschichte des späten Mittelalters 
das Wissen über Träume und über das Träumen in seiner Dynamik, Variabilität 
und in seinen Spannungsverhältnissen zwischen unterschiedlichen Positionen 
beschrieben werden.

19 	Zu Magie bei Ficino sowie zur Bedeutung Ficinos für den Magie-Diskurs der Frühen Neuzeit 
vgl. Brian P. Copenhaver: Magic in Western Culture. From Antiquity to the Enlightenment. 
New York 2015, S. 55–153; Bernd-Christian Otto: Magie. Rezeptions- und diskursgeschicht-
liche Analysen von der Antike bis zur Neuzeit. Heidelberg 2009, S. 424–471. Konzeptionen 
von Magie greift Ficino in seinen Schriften verschiedentlich auf. Zu Ficinos widersprüchli-
chen Einschätzungen der Astrologie, zu der er sich unter anderem in De vita äußert, vgl. Paul 
Oskar Kristeller: Die Philosophie des Marsilio Ficino. Frankfurt a. M. 1972, S. 293f. Zur „spi-
ritual magic“, die Ficino im Dritten Buch von De vita entwickelt, vgl. D. P. Walker: Spiritual 
and Demonic Magic. From Ficino to Campanella. London 1958, S. 45–53.

20 	Vgl. Kristeller: Studies (wie Anm. 17), S. 202–205.
21 	Siehe dazu Mulsows Ausführungen zur „Mesoebene“ der Konstellationsforschung, Martin 

Mulsow: Zum Methodenprofil der Konstellationsforschung. In: Konstellationsforschung. 
Hrsg. von dems. und Marcelo Stamm. Frankfurt a. M. 2005, S. 74–97, hier S. 89–91. Allerdings 
unterscheidet sich die Konstellation, die im vorliegenden Aufsatz untersucht wird, von der 
‚Konstellationsforschung‘ im Mulsow’schen Sinne in zentralen Punkten: Hier kann weder 
eine direkte Kommunikation der Akteure noch ihre wechselseitige Beeinflussung beobach-
tet werden, vgl. Mulsow: Konstellationsforschung (wie Anm. 21), S. 74f.

DOI: 10.13173/9783447108287.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



137Ich hab gesehen den gott Amon, vnd er hatt mich liepleich beschlaffen 

Mit ihren Auffassungen von Träumen haben sowohl Johann Hartlieb als auch 
Marsilio Ficino an der im Spätmittelalter verbreiteten Tendenz teil, die körperli-
che Dimension der Träume zu betrachten.22 Im frühen 13. Jahrhundert werden 
verschiedene Aristotelische Schriften zum Traum (De somno et vigilia, De somniis 
und De divinatione per somnum) ins Lateinische übersetzt. Ausgehend von diesen 
Übersetzungen wird die Auffassung, dass es sich bei Träumen um Botschaften 
handelt, die von einer transzendenten Instanz herrühren, zunehmend in Zwei-
fel gezogen. Vielfältig differenzierte Positionen entwickeln sich, die zwischen 
den Autoritäten der spätantiken christlichen Traumtheorie und Positionen, die 
von den Aristoteles-Übersetzungen beeinflusst sind, zu vermitteln suchen.23 Da-
bei gewinnen in den gelehrten Diskussionen des späten Mittelalters besonders 
physische Auslöser von Träumen Aufmerksamkeit; außerdem rücken – im An-
schluss an neuplatonische Positionen – Träume als Wahrnehmungsphänomene, 
denen eine somatische Dimension eigen ist, in den Fokus des Interesses.24 Die 
folgenden Ausführungen werden zeigen, dass dieser zweite Aspekt der Ausein
andersetzung um Träume sowohl Marsilio Ficino als auch Johann Hartlieb be-
schäftigt hat.

Die Traumkonzeptionen zweier Figuren der spätmittelalterlichen Wissensge-
schichte aufeinander zu beziehen, dient insbesondere ihrer wechselseitigen Er-
hellung. Ficinos Ausführungen zu Träumen werden im Folgenden genutzt, um 
eine Perspektive auf die ‚Traumtheorie‘ zu gewinnen, die Johann Hartlieb in sei-
nem Alexanderroman entfaltet. Dabei sind die unterschiedlichen Textformen und 
mithin Darstellungsmittel zu beachten. Schwerpunkte, die Hartlieb mit seiner 
Konzeption des Traums setzt, treten vor dem Hintergrund von Ficinos Äußerun-
gen umso deutlicher hervor. Umgekehrt erlaubt der Blick auf Johann Hartlieb 
und damit auf eine wissensgeschichtliche Figur, die in Bezug auf akademische 
Ausbildung und Interessen Ähnlichkeiten mit Ficino aufweist, die Eigenheiten 
von Ficinos Positionen zu Träumen, zu ihrer Wahrnehmung und zu ihrer ästhe-
tischen Dimension in einer abschließenden detaillierten Gegenüberstellung ge-
nauer zu fassen.

Im Zuge des Vergleichs, den dieser Aufsatz entfaltet, werden die Schriften  
Ficinos und Hartliebs allerdings nicht unvermittelt aufeinander bezogen, son-
dern ihre Besonderheiten werden zunächst im Rekurs auf Texte zu bestim-
men gesucht, die dem Kontext ihrer Entstehung näher sind: Ficino greift auf 
den Traum-Traktat des Synesios von Kyrene zurück und nimmt an dessen  

22 	Vgl. Steven F. Kruger: Dreaming in the Middle Ages. Cambridge (Massachusetts) 1992, S. 83–
122; zur Thematisierung der körperlichen Dimension von Träumen bereits im 12. Jahrhun-
dert vgl. S. 70–73.

23 	Vgl. ebd., S. 89.
24 	Bedeutsam für diesen Prozess ist die Rezeption der antiken Vorstellung von den inneren 

Sinnen, die bereits früh aristotelische mit platonischen Positionen kombiniert, vgl. Thomas 
Dewender: Zur Rezeption der Aristotelischen Phantasielehre in der lateinischen Philoso-
phie des Mittelalters. In: Imagination – Fiktion – Kreation. Das kulturschaffende Vermögen 
der Phantasie. Hrsg. von dems. und Thomas Welt. München, Leipzig 2003, S. 141–160.

DOI: 10.13173/9783447108287.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



138 Tilo Renz

Konzeption von Träumen Veränderungen vor; das Traum-Verständnis, das in 
Hartliebs Alexander zum Ausdruck kommt, wird vor dem Hintergrund des frü-
hesten Alexanderromans in deutscher Sprache herausgearbeitet, der die Episode 
vom Traum der Olympias enthält, dem so genannten Basler Alexander, sowie vor 
dem Hintergrund des lateinischen Alexanderromans, auf den Hartlieb seine Dar-
stellung stützt.

1. 	 Traumwahrnehmung und künstlerische Produktion im Traumbuch des 
Synesios von Kyrene

Traumdeutungsliteratur im Sinne kodifizierter Auslegungen von Traum-Moti-
ven und -Sequenzen, wie sie beispielsweise durch das Traumbuch des Artemidor 
von Daldis aus dem zweiten nachchristlichen Jahrhundert vertreten ist, spielt in 
den Schriften Marsilio Ficinos kaum eine Rolle.25 Ein spätantiker Text über Träu-
me jedoch weckt sein Interesse, und Ficino überträgt ihn in den späten achtziger 
Jahren des 15. Jahrhunderts26 ins Lateinische:27 die Schrift Περὶ ἐνυπνίων oder De 
insomniis des Synesios von Kyrene, entstanden um das Jahr 400. Ficino übersetzt 
den Text, und er weist in den Werken, die in den 1480er Jahren erscheinen, etwa 
der Theologia platonica (gedruckt 1482) und der Schrift De Vita, an einzelnen Stel-
len auf Synesios’ Traumbuch hin.

Synesios entwickelt seine Traumtheorie anhand von Begriffen, welche die Ver-
mögen der Seele beschreiben. Es geht ihm um die Wahrnehmung und Entste-
hung von Traumbildern in der menschlichen Psyche. Für den Zusammenhang 
der Rezeption durch Ficino, den ich im Folgenden erläutern werde, ist von Inter-
esse, dass Synesios Träume stets als Übermittler letztlich von Gott herrührender 
und damit gesicherter Informationen über zukünftige Ereignisse auffasst (ὕπνοι 
[…] σοφοὶ μὲν ἂν εἶεν).28 Ein Träumender wird in besonders freudvoller Weise 
von Gott belehrt; Synesios bezeichnet die Vermittlung von Information durch 
Gott als ein ‚Genießen-Lassen‘ (ἐγκαρπίζω).29 Um diese Belehrung zu erhalten, 

25 	Vgl. Stéphane Toussaint: A Philosophical Prototype. Dreams and Wisdom in Marsilio  
Ficino. In: Accademia 1 (1999), S. 77–83, hier S. 78. Für einen Überblick über Traumtheorien 
der Spätantike und des Mittelalters vgl. Klaus Speckenbach: Kontexte mittelalterlicher Träu-
me. Traumtheorie – fiktionale Träume – Traumbücher. In: Lingua Germanica. Studien zur 
deutschen Philologie. Jochen Splett zum 60. Geburtstag. Hrsg. von Eva Schmitsdorf, Nina 
Hartl und Barbara Meurer. Münster u.a. 1998, S. 298–316.

26 	Erschienen im Jahr 1488 (Datierung nach Toussaint: Philosophical Prototype [wie Anm. 25], 
S. 79).

27 Während Synesios’ Schrift in Byzanz bekannt ist – bereits im Jahr 1325 entsteht der Kom-
mentar des Nikephoros Gregoras –, scheint sie im lateinischen Westen im Mittelalter nicht 
rezipiert worden zu sein.

28 	Vgl. Synésios de Cyrène: Traité sur les songes. In Ders.: Tome 4. Opuscules 1. Hrsg., übers. 
und komm. von Jacques Lamoureux und Noël Aujoulat. Paris 2004, S. 268f.; sowie Wolfram 
Lang: Das Traumbuch des Synesius von Kyrene. Uebersetzung und Analyse der philosophi-
schen Grundlagen. Tübingen 1926, S. 3, 8.

29 	Vgl. Synésios: Traité (wie Anm. 28), S. 276; vgl. auch Lang: Traumbuch (wie Anm. 28), S. 8.

DOI: 10.13173/9783447108287.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



139Ich hab gesehen den gott Amon, vnd er hatt mich liepleich beschlaffen 

muss der Träumer nicht außerordentlich begünstigt sein; er muss lediglich in der 
Lage sein, die Botschaft zu entschlüsseln.30

Transzendente Botschaften erscheinen im Anschluss an Platon in Form von 
Bildern (εἴδωλα) in der Seele.31 Dort ist das Vermögen, dem sie zugeschlagen 
werden, die Phantasie32 bzw. – unter Betonung der materiell-organischen Seite 
des Vermögens – das φανταστικόν πνεῦμα oder der spiritus phantasticus,33 also 
jene erste körperliche Dimension des Geistes, die dem fleischlichen Körper vor-
geordnet ist und die eine Verbindung zwischen geistiger und materieller Welt 
herstellt.34 Zunächst bezeichnet φαντασία nur die reine Rezeption. Allerdings 
weist Synesios auch darauf hin, dass der Traum Ausgangspunkt für schöpfe-
rische Prozesse sein kann: Ein künstlerisch Ungebildeter (ἄμουσος) könne im 
Traum mit den Musen zusammentreffen und darauf selbst sprechend und auf 
ihre Rede hörend (τὰ μὲν εἰπὼν τὰ δὲ ἀκούσας) zu einem regelrechten Dich-
ter werden.35 Von den Musen eingegebene und vom Dichter selbst entwickelte 
Anteile der literarischen Sprache stehen hier also nebeneinander. Außerdem be-
richtet Synesios, im Zustand des Träumens an den eigenen Schriften gearbeitet 
zu haben. Träume hätten ihm dabei geholfen: Sie hätten sein Denken präziser 
gemacht, seinen sprachlichen Ausdruck geglättet und bestimmte Worte gegen 
andere ausgetauscht.36 In diesen Ausführungen deutet sich an, dass die inneren 
Bilder des Träumers eigene Aktivität entwickeln und dass der Traum auf diese 
Weise sowohl zum Ort der ästhetischen Produktion als auch des reflektierenden 
Schreibens werden kann. Auch wenn im Traum eine göttliche Stimme Synesios 
Erklärungen gibt (διὰ θεοῦ νουθετήσασα),37 geht es hier doch nicht darum, den 
künstlerischen Prozess lediglich auf die Inspiration durch eine göttliche Instanz 
zurückzuführen. Im Vordergrund steht vielmehr die Beschreibung der schrift-
stellerischen Produktion im Traum als einer Aktivität, an der auch der Dichter 
Anteil hat.

30 	Zu Synesios’ Aufforderung, Träume zu entschlüsseln, vgl. Synésios: Traité (wie Anm. 28), 
S. 288–311, insbes. S. 293f.; sowie Lang: Traumbuch (wie Anm. 28), S. 17–31, insbes. S. 20; für 
Hinweise, wie man sich die Deutungskunst am besten erwirbt, vgl. Synésios: Traité (wie 
Anm. 28), S. 300–311; sowie Lang: Traumbuch (wie Anm. 28), S. 25–31.

31 	Vgl. Synésios: Traité (wie Anm. 28), S. 299f. Synesios beginnt seine Ausführungen zu diesem 
Thema mit dem Hinweis, dass die Seele die visuell wahrnehmbare Gestalt (τὰ εἴδη) des 
Werdenden in sich trage (S. 274).

32 	Synesios verwendet hier den Begriff φαντασία (vgl. etwa ebd., S. 275; sowie Lang: Traum-
buch (wie Anm. 28), S. 7).

33 	Vgl. Synésios: Traité (wie Anm. 28), S. 299 und S. 277; sowie Lang: Traumbuch (wie Anm. 28), 
S. 9).

34 	Vgl. Synésios: Traité (wie Anm. 28), S. 277; vgl. auch Jacques Lamoureux und Noël Aujoulat: 
Notice. In: Synésios: Traité (wie Anm. 28), S. 208–214, insbes. S. 209f.

35 	Vgl. Synésios: Traité (wie Anm. 28), S. 275; sowie Lang: Traumbuch (wie Anm. 28), S. 7f.
36 	Vgl. Synésios: Traité (wie Anm. 28), S. 297; sowie Lang: Traumbuch (wie Anm. 28), S. 22.
37 	Vgl. Synésios: Traité (wie Anm. 28), S. 297; sowie Lang: Traumbuch (wie Anm. 28), S. 23.

DOI: 10.13173/9783447108287.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



140 Tilo Renz

2. 	 Traum und Träumen in Marsilio Ficinos Theologia platonica 
(Buch XIII, Kap. 2)

Marsilio Ficino behandelt im zweiten Kapitel des dreizehnten Buches der Theolo-
gia platonica unter anderem prophetische Träume.38 Anhand von Beschreibungen 
der besonderen Wahrnehmungsformen von Philosophen, Dichtern, Priestern, 
Sehern und Propheten verfolgt Ficino hier sein Interesse an der Beschäftigung 
mit dem Vermögen der Phantasie. Synesios hatte den Phantasiebegriff in die spät
antike Auseinandersetzung um den Traum und um das Träumen eingebracht.39 
Der Gedanke liegt nahe, dass die kleine Schrift des Synesios genau aus diesem 
Grund Ficinos Aufmerksamkeit auf sich gezogen hat. Ficinos Äußerungen über 
den Traum im zweiten Kapitel des dreizehnten Buches der Theologia platonica sind 
allerdings nicht allein von Synesios beeinflusst. Sie gehören zu den oben erwähn-
ten, bereits seit dem 13. Jahrhundert verbreiteten Bemühungen, aristotelische 
und platonische Positionen zum Traum zu harmonisieren.40 Außerdem sind sie 
eng mit der Auffassung von der Seele und ihren Vermögen verbunden, die Ficino 
in der gesamten Theologia platonica aus unterschiedlichen Einflüssen entwickelt.41 
So nimmt er beispielsweise auch Aristoteles’ De anima und die hier vertretene 
Vorstellung auf, die Seele bewege den Körper, sei aber selbst nicht körperlich zu 
denken.42

Für die imaginierende Aktivität der Seele sind bei Ficino wie auch bei Synesios 
die ausdrücklich an Platon orientierten Bilder, die idola, zentral. Ficino versteht 
Bilder der Seele als innerpsychische, visuelle und zugleich körperlich affizieren-
de Einheiten.43 Der Zugriff dieser Elemente der Seele auf den Körper ist sehr weit-
gehend: Idola bestimmen den Körper und bewegen ihn im konkreten Sinne.44 Die 
materielle Wirkung zeigt sich auch in einer lebensspendenden Kraft, welche idola 
den Körpern vermitteln, mit denen sie Kontakt haben.45 Dabei ist zu bemerken, 

38 	Vgl. Marsilio Ficino: Platonic Theology. Übersetzung von Michael J. B. Allen mit John War-
den. Hrsg. von James Hankins mit William Bowen. Bd. 4. Cambridge (Massachusetts), Lon-
don 2004, Buch 13, Kap. 2, S. 120–169.

39 	Vgl. ebd., S. 120f. Indem Ficino die Verbindung des zwischen nous und Sinneswahrnehmung 
stehenden Phantasiebegriffs mit den Träumen thematisiert, greift er die eigentlich innova-
tive Leistung von Synesios’ Traumbuch auf; vgl. Lang, Untersuchung. In Lang: Traumbuch 
(wie Anm. 28), S. 90f.

40 	Vgl. Toussaint: Philosophical Prototype (wie Anm. 25), S. 79.
41 	Vgl. Michaela Boenke: Körper, Spiritus, Geist. Psychologie vor Descartes. München 2005, 

S. 28–50, zu den Seelenvermögen vgl. S. 44–46; sowie Thomas Leinkauf: Die Seele als Selbst-
verhältnis. Der Begriff ‚Seele‘ und seine Bedeutung zu Beginn der Frühen Neuzeit (Marsilio 
Ficino). In: Die Seele. Metapher oder Wirklichkeit? Philosophische Ergründungen. Hrsg. von 
Peter Nickl und Georgios Terizakis. Bielefeld 2010, S. 145–167, insbes. S. 147, 154f.

42 	Vgl. Boenke: Körper, Spiritus, Geist (wie Anm. 41), S. 40–42.
43 	Ficino bezeichnet idolum oder idola als simulacrum rationalis animae und als simulacra anima-

rum, als Bilder der Seelen. Zum Begriff idolum vgl. Ficino: Theology (wie Anm. 38), S. 134; 
sowie Toussaint: Philosophical Prototype (wie Anm. 25), S. 82.

44 	Ficino: Theology (wie Anm. 38), S. 134: In hoc idolo insunt semina motionum et qualitatum omni-
um quae in corpore explicantur ab anima. 

45 	Ebd.: Habent et has vivificas rectricesque corporum facultates. 

DOI: 10.13173/9783447108287.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



141Ich hab gesehen den gott Amon, vnd er hatt mich liepleich beschlaffen 

dass der Raum des Einflusses, der den seelischen Bildern zukommt, nicht auf 
die Einzelpsyche beschränkt ist. Vielmehr durchziehen sie das gesamte Univer-
sum und stellen Verbindungen zwischen dessen unterschiedlichen Elementen 
her.46 Dazu gehört auch, dass sie die menschliche Welt an die göttliche koppeln. 
Auch Träume, insbesondere prophetische Träume, werden von ihnen transpor-
tiert. Laut Ficino beeinflussen Bilder, die aus höher stehenden Sphären stammen, 
diejenigen niederer; auf diese Weise wirken himmlische Seelen auf menschli-
che.47 Einflüsse dieser Art manifestieren sich vornehmlich in Form von Träumen, 
denn im Schlaf reduziert der Körper äußere Aktivitäten und intensiviert innere, 
etwa die Argumente des Verstandes oder die Bilder der Phantasie.48 Insbesondere 
anhand der platonischen Vorstellung von den idola, die auch Synesios in seine 
Traumtheorie einbezogen hatte, findet also der Gedanke einer körperlichen Affi-
zierung im Traum und durch den Traum in Ficinos Ausführungen über Träume 
Eingang.

In besagtem Kapitel der Theologia platonica unterscheidet Ficino zudem knapp 
zwischen den Begriffen phantasia und imaginatio. Sie werden hier nach dem Grad 
der Strukturierung ihrer Inhalte voneinander abgegrenzt: Während die phanta-
sia als ungeordnet (confusa) gilt,49 kommt der imaginatio eine die fünf Sinne zu-
sammenführende Kraft zu. Ficino nennt sie quinque sensuum congregatrix.50 Diese 
Differenzierung enthält bereits einen Hinweis auf die generative Dimension der 
seelischen Bildherstellung und -verarbeitung: Die Aufgabe wird der imaginatio 
zugewiesen. Ihrer ordnenden Kraft kommt somit ein gewisses Maß an Kreativi-
tät zu, das auch die Aktivität des Träumens beeinflusst.

46 	Ebd.: Omnes mentes, sive sublimes et super animas sint sive inferiores et inditae animabus, ita invi-
cem connexae sunt.

47 	Ebd.: ac superiores quaelibet inferioribus radios suos dispertiant; ebd., S. 136: Atque ita omnia ani-
marum rationalium idola mutua quadam conspiratione ex uno pendent idolo summo.

48 	Ebd., S. 150: Verum quando ita vacamus ut huiusmodi advertamus influxus? Ebd.: Quando autem 
magis exterior actus remittitur, tanto intenditur magis interior. Toussaint hat die These vertreten, 
dass eine Verbindung zwischen der göttlichen und der menschlichen Sphäre besteht, da 
idola innerhalb der Vermögen der Seele nicht ausschließlich der phantasia oder der imaginatio 
zugeordnet sind, sondern eine Zwischenposition zwischen phantasia und ratio besetzen und 
also auch zur göttlichen ratio Zugang haben, vgl. Toussaint: Philosophical Prototype (wie 
Anm. 25), S. 82. Diese spezifische Erklärung der Verbindung via idola lässt sich anhand des 
zweiten Kapitels des dreizehnten Buches von Ficinos Theologia platonica allerdings schwer 
nachweisen. Zur Verbindung mit dem Göttlichen dort vgl. Ficino: Theology (wie Anm. 38), 
S. 127 (zum ‚göttlichen Furor‘ der Dichter); sowie S. 136 (zur Verbindung der unterschiedli-
chen Seelen-Sphären via idola).

49 	Vgl. Ficino: Theology (wie Anm. 38), S. 140.
50 	Ebd.; vgl. Toussaint: Philosophical Prototype (wie Anm. 25), S. 82; dass die imaginatio hier 

eine ordnende Fähigkeit zugesprochen bekommt und damit für schöpferische Prozesse eine 
größere Bedeutung erhält als die phantasia ist bemerkenswert, denn an anderer Stelle (Theo-
logia platonica, Buch 8 und 9) schätzt Ficino das schöpferische Potential der phantasia – wegen 
ihrer größeren Nähe zur ratio – höher ein, vgl. Bettina Dietrich: Darstellung von Einfachheit. 
Die Idee des Schönen in Marsilio Ficinos Grundlegung einer Metaphysik des Geistes. Mün-
chen 2000, S. 173f.; sowie Boenke: Körper, Spiritus, Geist (wie Anm. 41), S. 46f.

DOI: 10.13173/9783447108287.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



142 Tilo Renz

Neben solcher Eigenaktivität des menschlichen Wahrnehmungsapparats tritt 
in der Passage aber vor allem die Inspiration durch eine göttliche Instanz hervor. 
Menschliche Kreativität gerät damit nicht in Konkurrenz zur göttlichen, sondern 
sie wird als von ihr abgeleitet konzipiert. Insbesondere macht dies der Abschnitt 
zu den Dichtern deutlich, die, so Ficino im Anschluss an Demokrit und Platon, 
vom göttlichen Furor erfasst werden (poetas […] divino quodam furore correptos).51 
Anders als mittels göttlicher Inspiration ist Dichtung, so hält Ficino am Ende der 
Passage ausdrücklich fest, nicht möglich.52 Auch wenn Ficinos Vorstellung von 
künstlerischer Produktivität durchaus über den Gedanken der Mimesis der Na-
tur hinausgehen und die Natur in puncto Produktivität übersteigen kann, folgt 
das kreative Handeln, das Ficino dem Menschen an dieser Stelle zugesteht, stets 
„den Eingebungen höherer Wesenheiten“.53 Ficino zitiert Platon mit der Auffas-
sung, dass gerade Unbegabte von den Musen bewegt würden, damit die göttliche 
Vorsehung zeigen könne, dass die hervorragendsten Gedichte nicht menschliche 
Erfindungen, sondern Geschenke des Himmels seien: Quia divina providentia de-
clarare vult hominum generi non hominum inventa esse praeclara poemata, sed caelestia 
munera.54

Der Gedanke der göttlichen Inspiration verbindet die Fähigkeit der Dichter 
mit derjenigen der Priester und Seher oder Propheten.55 Es deutet sich also auch 
bei Ficino sowohl eine kreative Dimension des Träumens als auch eine Verbin-
dung zu anderen künstlerisch-schöpferischen Handlungen an. Diese scheint mir 
jedoch in den Passagen der Theologia platonica, in denen ausdrücklich von den 
seelischen Aktivitäten im Kontext des Träumens die Rede ist, nur recht verhalten 
und vor allem viel weniger deutlich artikuliert zu werden als es im Traumbuch 
des Synesios der Fall ist. Es geht Ficino eher um die Einordnung des Traums in 
seine Theorie der psychischen Vermögen und um die Begründung von Dichtung 
mit Hilfe der Vorstellung des furor poeticus als um das Lob des Traums als Aus-
gangspunkt kreativer Prozesse des einzelnen, von dem bei Synesios zu lesen ist.

51 	Ficino: Theology (wie Anm. 38), S. 126. Zur Konzeption des furor poeticus bei Ficino vgl. 
Volkhard Wels: Der Begriff der Dichtung in der Frühen Neuzeit. Berlin, New York 2009, 
S. 197–214.

52 	Ficino: Theology (wie Anm. 38), S. 126: Addit ineptissimos quosdam homines a Musis ideo corripi, 
quia divina providentia declarae vult hominum generi non hominum inventa esse praeclara poemata, 
sed caelestia munera. 

53 	Sergius Kodera: Ingenium. Marsilio Ficino über die menschliche Kreativität. In: Platon, Plo-
tin und Marsilio Ficino. Studien zu den Vorläufern und zur Rezeption des Florentiner Neu-
platonismus. Hrsg. von Maria-Christine Leitgeb, Stéphane Toussaint und Herbert Bannert. 
Wien 2009, S. 155–172, hier S. 160, vgl. auch S. 164–166; vgl. zudem Michael J. B. Allen: Icastes. 
Marsilio Ficino’s Interpretation of Plato’s Sophist. Berkeley, Los Angeles, Oxford 1989, S. 160.

54 	Ficino: Theology (wie Anm. 38), S. 126.
55 	Für Seher und Propheten vgl. Ficino: Theology (wie Anm. 38), S. 132: Huiusmodi rerum dispo-

sitio lexque divina inscripta mentibus providentia nuncupatur; S. 134: Omnes mentes, sive sublimes 
et super animas sint sive inferiores et inditae animabus, ita invicem connexae sunt, ut ab earum capite 
deo incipientes longa et continua serie procedant, ac superiores quaelibet inferioribus radios suos dis-
pertiant; S. 144: idola animarum superiorum pulsant semper idolum nostrum.

DOI: 10.13173/9783447108287.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



143Ich hab gesehen den gott Amon, vnd er hatt mich liepleich beschlaffen 

3. Der Traum der Olympias im Basler Alexander
Die Schilderung der Ereignisse um die Zeugung Alexanders des Großen im 
deutschsprachigen Basler Alexander, entstanden im letzten Viertel des 13.  Jahr-
hunderts, dient im Folgenden als zentraler Bezugstext, um die Darstellung eben 
dieser Passage in Johann Hartliebs Alexander genauer zu charakterisieren. Ob 
Hartlieb diesen Alexanderroman kannte, ist nicht geklärt. Als gesichert gilt nur, 
dass er seiner Bearbeitung einen lateinischen Text zugrunde legte, vermutlich 
eine Fassung der so genannten Historia de preliis Alexandri Magni, die derjenigen 
Version nahestand, welche die Pariser Handschrift BN n.a.l. 310 überliefert.56 Auf 
Hartliebs Umgang mit dieser Vorlage in der Episode vom Traum der Olympiades 
werde ich später noch eingehen. Mein Hauptinteresse gilt hier aber dem Vergleich 
mit dem Basler Alexander. Mit der Wahl dieses Referenztextes wird Hartliebs Dar-
stellung des Traums der Olympiades in den Kontext der deutschsprachigen Lite-
ratur und ihrer Geschichte eingebunden. Die vergleichende Analyse kann sich 
dadurch eng an die Rhetorik der beiden Texte in deutscher Sprache halten und 
ihre formalen Merkmale unmittelbar aufeinander beziehen. Unterschiede beider 
Texte hinsichtlich der formalen Darstellung bilden den Ausgangspunkt, um den 
traumtheoretischen Gehalt von Hartliebs Alexander zu bestimmen.

Im Basler Alexander wird über die Zeugung des Makedonenherrschers Folgen-
des berichtet: Der ägyptische König und Zauberer Nectanabus kommt an den 
Hof Philipps von Makedonien und seiner Frau Olympias (wie sie in diesem Text 
heißt), als Philipp das Land zu einem Kriegszug verlassen muss (BA 70–72).57 
Nectanabus sucht Olympias auf und ist von ihrer Schönheit fasziniert (BA 79–82). 
Nachdem Nectanabus sich selbst als Wahrsager (wissage [BA 119]) eingeführt und 
eine Probe seines Könnens gegeben hat, bittet ihn Olympias, einen Blick in ihre 
Zukunft zu tun (BA 167–176). Nectanabus kündigt ihr an, dass ein Gott sie be-
schlafen und mit ihr einen Sohn zeugen werde:

es ist also dar umb gewant,
daz dir in kurczer zit
ein hocher got bi gelit,
der beschirmet dich vor dem künge wol,
Pilipo, als er bilich sol (BA 184–188).58

56 	Dass es sich beim Alexanderroman des Pariser Codex BN n.a.l. 310 tatsächlich um die direkte 
Vorlage Hartliebs handelt, ist von der Forschung in Zweifel gezogen worden, vgl. Rüdiger 
Schnell: Liber Alexandri Magni. Die Alexandergeschichte der Handschrift Paris, Biblio-
thèque Nationale, n.a.l. 310. Untersuchungen und Textausgabe. München 1989, S. 91.

57 	Die Versangaben stehen im Folgenden, mit der Sigle BA versehen, im fortlaufenden Text; 
sie beziehen sich auf die Ausgabe: Die Basler Bearbeitung von Lambrechts Alexander. Hrsg. 
von Richard Maria Werner. Tübingen 1881.

58 	Übersetzung T. R.: Es verhält sich also folgendermaßen: Binnen kurzem wird mit dir / ein 
mächtiger Gott schlafen; / er wird dich (auch) vor dem König / Philipp schützen, wie er es 
billiger Weise tun sollte. Mit dem Schutz vor Philipp kann sowohl der Schutz vor dem von 
Olympias befürchteten Ehebruch ihres Mannes (BA 169–176) durch die Erhöhung ihrer Stel-

DOI: 10.13173/9783447108287.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



144 Tilo Renz

Dass es sich dabei um eine Begegnung im Traum handeln wird, kündigt  
Nectanabus nicht an. Dies wird erst deutlich, als er darauf Kräuter und Wur-
zeln sammelt und mit Zauberkünsten dafür sorgt, dass Olympias träumt (BA 
213–220), Gott Amon schlafe mit ihr (BA 218):59

[…] da schůf er [= Nectanabus, T. R.] mit,
daz nach künstlichem sit
Olinpya trůmte schon,
wie der got Ammon
des selben nachttes by ir leg
und ir mine pfleg [Hervorhebung T. R.] (BA 215–220).60

Bevor dieser Gott im von Nectanabus herbeigeführten Traum die Königin am 
Morgen verlässt, tut er ihr kund, sie habe einen Sohn empfangen, der sie in Zu-
kunft beschützen werde (BA 223). Olympias ruft darauf Nectanabus zu sich und 
erzählt ihm von dem Traum (BA 228). Er lehnt ab, den Traum-Bericht zu hören, 
denn er wisse bereits, was Olympias geträumt habe (BA 230).

Stattdessen sagt er voraus, was sich in der folgenden Nacht ereignen werde: 
Derselbe Gott werde Olympias ein weiteres Mal erscheinen (den selben got zeigi 
ich dir [BA 232]) und mit ihr schlafen; diesmal werde er die Gestalt eines Drachen 
haben. Als in der folgenden Nacht alle in Schlaf gefallen sind (BA 242), kommt 
Nectanabus selbst in der Gestalt eines Drachen zu Olympias und schläft mit 
ihr (BA 243–246). Spätestens hier wird erkennbar, dass es sich nun nicht um ein 
Traum-Geschehen handelt – ausdrücklich adressiert wird die Differenz zu den 
Ereignissen der vorhergehenden Nacht im Text jedoch nicht. Am Morgen verlässt 
Nectanabus Olympias mit der Ankündigung, ihr Nachkomme werde mächtig 
und unbesiegbar sein (BA 250–253).

Unmittelbar darauf wird Olympias für alle sichtbar schwanger (BA 244; 303). 
Sie schickt nach Nectanabus und bittet ihn, sie vor dem Argwohn und der Strafe 
ihres Ehemannes zu schützen. Der Zauberer beruhigt sie und lässt nun auch Phi-
lipp von Makedonien träumen, der Gott Amon habe mit seiner Frau geschlafen 
(BA 274–276). Als Philipp seinen Astrologen (sternenseher [BA 278]) von diesem 
Traum berichtet, sind alle davon überzeugt, dass das Traumgeschehen der Reali-
tät entspreche: dire trům wirt vil war (BA 282).

lung qua Mutterschaft für das Kind eines Gottes (BA 180) gemeint sein als auch der Schutz 
vor Philipps Sanktionen nach dem Ehebruch der Olympias (BA 259–264).

59 	Der Name Amon oder Ammon verweist auf verschiedene Gestalten: auf einen Herrscher 
des Alten Testaments (2 Chr 33,21–25; 2 Kön 21,19–26), auf einen Sohn Lots und auf einen 
äthiopischen Hellseher, der nach der griechischen Mythologie dem Perseus weissagt.

60 	Übersetzung T. R.: Damit [= mit diesen Zutaten] bewirkte Nectanabus, / dass Olympias auf 
künstlich herbeigeführte Weise / den feinen Traum hatte, / dass der Gott Amon / in dieser 
Nacht bei ihr liege / und mit ihr schlafe.

DOI: 10.13173/9783447108287.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



145Ich hab gesehen den gott Amon, vnd er hatt mich liepleich beschlaffen 

Auffällig ist an der Episode zunächst, dass Nectanabus den Traum der Olym-
pias mit einem Zauber selbst herbeiführt und dass er diesen Traum instrumentell 
einsetzt.61 Eine explizite Wertung der Handlungen des Nectanabus durch die Er-
zählinstanz fehlt zwar, aber dennoch kann das Geschehen als Warnung vor der 
Verlässlichkeit von Träumen und ihren Voraussagen verstanden werden sowie 
als Mahnung, dass Träume durch Zauberei beeinflusst sein können: Vom Medi-
um einer göttlichen Botschaft kann der Traum – so führt die Episode im Basler 
Alexander vor – zum manipulierbaren Instrument des Magiers werden. Die Vor-
behalte gegenüber der vermeintlich göttlichen Herkunft von Träumen, die sich 
in diesem Text zeigen, sind in den gelehrten Diskussionen im 13. Jahrhundert 
verbreitet.62

An der Darstellung des Geschehens im Basler Alexander ist bemerkenswert, 
dass die Ereignisse nicht restlos schlüssig erzählt werden, sondern eine Reihe 
von Fragen aufwerfen. Insbesondere werden Unterscheidungen nicht klar getrof-
fen; möglicherweise fehlen die entsprechenden Differenzierungen im Text plan-
mäßig.

Zunächst scheint Nectanabus den Verkehr der Königin mit dem Gott als rea-
les Geschehen vorauszusagen. Als die Erzählung fortschreitet, wird jedoch deut-
lich, dass Nectanabus selbst Olympias die nächtlichen Bilder bereitet und dass 
es sich bei der ersten Begegnung mit Amon um ein Traumgeschehen handelt. 
Als zutreffend erweist sich die Voraussage, wenn man bedenkt, dass Olympias ja 
ein zweites Mal mit dem vermeintlichen Gott verkehrt und dass bei dieser zwei-
ten Begegnung der Sexualakt offenbar real vollzogen wird: Die Markierung als 
Traumgeschehen fehlt sinnvoller Weise, wenn die Voraussage auf beide Nächte 
bezogen wird.

Weitere Fragen schließen sich an: Wie begründet der Text, dass Olympias dem 
Gott Amon zweimal begegnet? In welcher Relation stehen beide Zusammentref-
fen im Basler Alexander zueinander und welche Funktion hat es, dass der rea-
len Begegnung eine geträumte vorausgeht? Für Olympias, wie auch später für 
Philipp, schafft Nectanabus einen Traum, der reales Geschehen ankündigt, das 
sich später ereignen wird. Beide künstlich hervorgebrachten Träume imitieren 
offenbar visiones, also Wahrträume oder prophetische Träume.63 Mit Hilfe des von 
ihm selbst geschaffenen Traums gelingt es Nectanabus, sowohl seine seherischen 
Fähigkeiten als auch sein Können als Traumdeuter unter Beweis zu stellen: Als 
erstes kündigt der Zauberer an, was sich dann zunächst als Traum ereignet,  

61 	Der Text beschreibt die Künstlichkeit der Herstellung (nach künstlichem sit [BA 216]) und 
benennt die Zutaten krut und wurzelin (BA 213), die dazu notwendig sind (BA 211–220). Au-
ßerdem ist die Rede vom zůber (BA 214), also von den magischen Praktiken, die Nectanabus 
einsetzt.

62 	Vgl. Kruger: Dreaming (wie Anm. 22), S. 83f.
63 	Vgl. Steven R. Fischer: The Dream in the Middle High German Epic. Introduction to the 

Study of the Dream as Literary Device to the Younger Contemporaries of Gottfried and 
Wolfram. Bern u.a. 1978, S. 39; die Klassifikation folgt dem im Mittelalter weit verbreiteten 
Kommentar des Macrobius zum Somnium Scipionis, vgl. ebd. S. 21.

DOI: 10.13173/9783447108287.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



146 Tilo Renz

darauf deutet er diesen Traum wiederum auf zukünftiges Geschehen hin. Der 
mehrfache Nachweis von Nectanabus’ Können mag Voraussetzung für das An-
sehen sein, das der Zauberer bei Olympias genießt, und für das Vertrauen, das sie 
ihm entgegenbringt. Explizit macht der Text auch das nicht.

Bleibt weiter die Frage nach dem Status des Geschehens der zweiten Nacht. 
Handelt es sich um ‚reale‘ Ereignisse, und wie werden sie vom vorausgehenden 
Traumgeschehen unterschieden? Auch diesmal kündigt Nectanabus die Bege-
benheiten an (BA 234f.), und er sagt – wie bereits erwähnt – erneut nicht, ob sie 
sich im Traum oder realiter ereignen werden. Diesmal jedoch verschafft Necta-
nabus der Herrscherin keinen Traum, sondern er nimmt die Gestalt an, in der 
ihr Amon angekündigt worden ist, und geht zu ihr. Hier vollzieht er selbst den 
Beischlaf mit Olympias. Mit dem Traum der ersten Nacht bereitet Nectanabus 
Olympias auf das Geschehen der zweiten vor, gewinnt ihr Vertrauen und kann 
schließlich mit ihr schlafen. Angesichts der klaren Motivation und entsprechen-
den Vorgehensweise des Zauberers scheinen sich die Ereignisse beider Nächte 
deutlich von einander zu unterscheiden. Schaut man aber auf einzelne Merkmale 
der Darstellung, so schwindet die Gewissheit. Der Basler Alexander nähert beide 
Nächte einander an, indem der Königin am Ende jeder Nacht eröffnet wird, nun-
mehr mit einem Nachkommen schwanger zu sein (BA 221–224; 247–252). Auf der 
Figurenebene wird behauptet, dass die Effekte, die beide Nächte auf den Körper 
der Königin haben, sich von einander nicht unterscheiden.

Außerdem ist in der zweiten Nacht nicht deutlich, was die einzelnen Figuren 
wahrnehmen. Hier zeigt sich erneut, dass der Basler Alexander mit Informationen 
sparsam ist: Denn in welchem Zustand sich Olympias in der zweiten Nacht be-
findet, wird nicht erwähnt. Sehr unspezifisch heißt es, Nectanabus begebe sich 
zu ihr in der Gestalt eines Drachen do der erst sloff geschach (BA 242) – also als 
Olympias (vielleicht auch: als die Herrscherin samt ihrem Gefolge) eben einge-
schlafen ist. Ob Olympias erwacht, als der Drache erscheint, und was sie in die-
sem Moment wahrnimmt, schildert der Text nicht. Der Hinweis auf den ersten 
Schlaf wirft die Frage auf, in welchem Wahrnehmungsmodus sich die einzelnen 
Figuren befinden, die am Geschehen beteiligt sind.

4. 	 Olympiades’ Traum im Alexander des Johann Hartlieb
Vor dem Hintergrund der Darstellung des Geschehens im Basler Alexander wer-
den die Charakteristika der Schilderung des Traums der Olympiades in Hartliebs 
Alexander deutlich. Auffällig an der Episode bei Hartlieb ist zunächst ihre Aus-
führlichkeit. Nectanabus wird als Herrscher und Zauberer in Ägypten detailliert 
beschrieben (JHA 135ff.);64 es wird erzählt, wie er fliehen muss, nach Makedonien 
gelangt und dort auf Phylippus und Olympiades trifft.

64 	Die folgenden Verweise im fortlaufenden Text beziehen sich auf die Ausgabe: Johann  
Hartliebs Alexander. Eingeleitet und hrsg. von Reinhard Pawis. München, Zürich 1991 (Si-
gle: JHA).

DOI: 10.13173/9783447108287.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



147Ich hab gesehen den gott Amon, vnd er hatt mich liepleich beschlaffen 

Dass die Schilderung ausgearbeiteter ist als im Basler Alexander, ergibt sich 
zum Teil schon aus der lateinischen Vorlage, auf die Hartlieb zurückgegriffen 
hat. Er hält sich aber nicht exakt an diese Vorlage, sondern fügt eigenständig 
weitere Passagen hinzu.65 Seinen Alexander zeichnet damit die Detailliertheit der 
Darstellung besonders aus.

Im Vergleich mit dem Basler Alexander wird schnell deutlich, dass die magi-
schen Fähigkeiten und Handlungsweisen des Nectanabus bei Hartlieb ausdrück-
lich benannt und negativ bewertet werden. So wird sein Vorgehen mehrfach als 
list66 sowie als gezielt täuschend charakterisiert. Die Vorbereitungen des Traums 
der Olympiades in der ersten Nacht beispielsweise werden eine zawberlist genannt, 
mit der er [= Nectanabus] die kunigin Olimpiades betriegen mochtt (JHA 310f.); ab-
schließend heißt es in der Passage über die Zeugung Alexanders, Olympiades sei 
[m]it soleichen listen […] betrogenn worden (JHA 351f.). Ganz offensichtlich geht es 
Hartlieb also um die Kritik an Nectanabus’ Fertigkeiten und Handlungsweisen. 
Diese distanzierte Haltung gegenüber magischen Praktiken passt zu Hartliebs 
Warnung vor der Verbreitung von zaubrey als einer letztlich vom Teufel (Sathanas) 
bestimmten Aktivität im Puoch aller verpotten kunst (1456);67 sie hängt möglicher-
weise mit dem bereits angesprochenen Einstellungswandel zusammen, den er 
in den frühen 1450er Jahren durchmacht. Die Ablehnung der magischen Hervor-
bringung des Traums der Olympias durch Nectanabus ist aber nicht als generelle 
Ablehnung des Potentials von Träumen, Wissen über die Zukunft zu vermitteln, 
zu verstehen. An anderer Stelle handelt der Text durchaus von einer Vorausdeu-
tung durch Träume, die sowohl zutrifft als auch positive Auswirkungen auf den 
Protagonisten und seine Geschichte hat. Nachdem in der Schlacht mit dem Heer 
des Königs von Ambyra Teile von Alexanders Heer von giftigen Pfeilen getrof-
fen worden sind, erscheint ihm der Gott Amon im Traum und kündigt ihm eine 
Pflanze an, mit der die Verletzten geheilt werden könnten (JHA 3191–3195). Am 
nächsten Morgen erwacht der Makedone mit dem Kraut in der Hand – das An-
gekündigte materialisiert sich im Anschluss an diesen Traum also unmittelbar –, 
heilt seine Kämpfer und macht sie gegen weitere Giftpfeile unempfindlich, sodass 
Ambyra schließlich eingenommen werden kann (JHA 3195–3208). Vom Traum der 
Olympias unterscheidet diese Traumsequenz nicht nur das fehlende Eingreifen 
eines Zauberers, sondern auch der Verzicht auf die Darstellung der körperlichen 
Wahrnehmung des Traumgeschehens durch den Träumenden.

Neben den deutlichen Wertungen magischer Praktiken zeichnet die Schilde-
rung des Traums der Olympias in Hartliebs Alexander aus, dass die sexuellen 

65 	Wenn der Alexanderroman des Pariser Codex BN n.a.l. 310 nicht als Hartliebs Vorlage gel-
ten kann (s.o., Anm. 56), kann streng genommen nicht nachgewiesen werden, dass er seine 
Vorlage tatsächlich erweitert hat; vgl. Schnell: Politisierung (wie Anm. 1), S. 273. Umgekehrt 
kann aber auch gelten, dass man von der Pariser Handschrift als Referenztext ausgehen 
muss, solange kein anderer identifizierbar ist.

66 	Vgl. zu list: JHA 311; 351; vgl. außerdem zawberlist (JHA 310; 337).
67 	Vgl. Johann Hartliebs Buch aller verbotenen Kunst (wie Anm. 5), S. 2f.

DOI: 10.13173/9783447108287.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



148 Tilo Renz

Handlungen wiederholt angesprochen werden, die in beiden Nächten, in denen 
der vermeintliche Gott Amon zur makedonischen Herrscherin kommt, vollzogen 
werden. Hartlieb erzählt die Redundanzen aus, die sich aus der Konstellation 
von Voraussage des Traums, tatsächlichem Traumgeschehen und nachträglichem 
Erzählen des Trauminhalts ergeben, und übergeht sie nicht etwa aus Gründen 
der narrativen Ökonomie, wie es im Basler Alexander geschieht. So ist mehrfach 
vom ersten Beischlaf im Traum die Rede: Mit den Adjektiven czartleich (JHA 313) 
und liepleich (JHA 320, 323) wird er als besonders angenehmes und intensives 
körperliches und emotionales Erlebnis charakterisiert. Als liepleich beschreibt der 
Text sowohl die Handlungen des angeblichen Gottes Amon als auch das Ver-
halten der Königin.68 Auch im Traum ist es möglich, so postuliert der Text hier, 
intensive körperliche Erfahrungen zu machen.

Vom Beischlaf der zweiten Nacht wird berichtet: Nectanabus trawttett [= triutet, 
T. R.] sy vast liepleichen (JHA 339f.). Während Hartlieb den Zauberer Nectanabus 
explizit als betrügerisch handelnd kenntlich macht, stellt er hier erneut die po-
sitiven Aspekte der sexuellen Erfahrung heraus, die die Begegnung mit ihm für 
Olympiades bedeutet. Allerdings hält er in der abschließenden Passage fest, dass 
Olympiades noch mehr lust vnd frewden (JHA 357) – hier wird ihre positive sexu-
elle Erfahrung nochmals angesprochen – aus ihrer stattigkaitt (JHA 356), also aus 
Beständigkeit und Treue, erwachsen wäre. Der Text verzichtet also nicht auf eine 
moralische Einschätzung von Olympiades’ Handeln, gibt der Darstellung ihres 
Erlebens körperlicher Intimität aber viel Raum.

Über diese grundsätzlichen Besonderheiten der Schilderung hinaus scheint 
Hartliebs Text mehrfach Unklarheiten auszuräumen, die in der tradierten Er-
zählsequenz angelegt sind und die beim Durchgang durch die Schilderung der 
Episode im Basler Alexander hervorgetreten sind. Außerdem werden in Hartliebs 
Alexander Differenzierungen vorgenommen, die im Basler Alexander fehlen. Zu-
nächst sagt Nectanabus der makedonischen Herrscherin hier bereits bei seiner 
ersten Prophezeiung nicht nur die Begegnung mit dem Gott Amon im Traum 
voraus (JHA 296), sondern er kündigt weiterhin an, dass der Gott sich danach 
tatsächlich zu ihr legen und mit ihr schlafen werde (JHA 296 f.).69 Schon hier wer-
den also zwei Begegnungen klar unterschieden, von denen Olympiades eine im 
Traum und eine im wachen Zustand erleben werde.

Wenn Olympiades in Hartliebs Text berichtet, der Gott Amon habe sie im 
Traum liepleich beschlaffen (JHA 323), so zeigt sich, dass die Wahrnehmung der Fi-
gur in die Schilderung mit einbezogen wird. Bereits zuvor hat die Erzählinstanz 
diese Erfahrung der Olympiades beschrieben (JHA 312f.). In der Voraussage des 
Geschehens durch Nectanabus jedoch ist von der Qualität ihrer Wahrnehmung 
im Traum noch nicht die Rede (JHA 295–297). Es kommt also dem Erzähler und 

68 	er hatt mich liepleich beschlaffen (JHA 323); und: Sy emphieng in gar liepleich (JHA 320).
69 	Wörtlich heißt es: Darumb beraytt dich heindt, wann er wierdett dier in dem schlaff erscheinen, vnd 

nach dem schlaff wierdt er sich zu dier legen vnd dich beschlaffen (JHA 295–297).

DOI: 10.13173/9783447108287.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



149Ich hab gesehen den gott Amon, vnd er hatt mich liepleich beschlaffen 

der Figur der Olympiades selbst zu, das Erleben in Worte zu fassen. Während im 
Basler Alexander Unklarheit über Olympias’ Wahrnehmung und über ihre Sicht 
der Ereignisse besteht – diese Facette der Handlung gestaltet der frühe deutsch-
sprachige Alexander-Text nicht aus –, avanciert bei Hartlieb die Wahrnehmung 
der Olympiades zum Gegenstand der Darstellung.

Über Olympiades’ Gefühl im Kontext des in der folgenden Nacht ‚real‘ voll-
zogenen Geschlechtsakt äußert sich Hartliebs Text jedoch nicht. Nectanabus 
kündigt an, dass Olympiades das Geschehen der vorausgehenden Nacht nun im 
wachen Zustand und daher anders erleben werde (JHA 329f.): wann anders sindt 
trawme vnd empfindleiche warew dinge (JHA 330f.). Damit wird die Aufeinanderfol-
ge der zwei Begegnungen zwischen Amon und Olympias/Olympiades – die im 
Basler Alexander vor allem dazu dienen, dass Nectanabus Olympias schließlich 
für sich gewinnen kann – bei Hartlieb zu einer Abfolge unterschiedlicher Erfah-
rungen ausgebaut. Während über die Perspektive der Figur auf die Erfahrung des 
Geschlechtsakts im Traum berichtet wird, fehlt Olympiades’ Perspektive auf den 
‚real‘ vollzogenen Akt. Bei Hartlieb werden die Empfindungen der Olympias also 
zum Gegenstand der Darstellung gemacht und haben wesentlichen Anteil an der 
erzählerischen Differenzierung von Traumgeschehen und realer Handlung.

Noch an anderer Stelle zeigt sich, dass die Schilderung und Berücksichtigung 
unterschiedlicher Perspektiven – sei es der Figuren, sei es der Erzählinstanz – für 
die Konzeption des Traums bei Hartlieb von zentraler Bedeutung ist.70 Das gilt 
besonders für die bereits angesprochenen Einschätzungen und Bewertungen des 
Nectanabus und seines Handelns. Während die Erzählinstanz Nectanabus’ Ma-
chenschaften, wie gezeigt, deutlich negativ bewertet, betont Olympiades mehr-
fach die Wahrheit und Glaubwürdigkeit seiner Voraussagen. So sagt sie zu ihm: 
Maister, ich gelawb, daz dier alle ding sindt wol kchundt (JHA 257); und: was du mier 
sagest, daz gelaub ich sunder allenn zweyffel, wann ich erkenne, daz deine kchunst war 
vnd auch gar gerecht ist (JHA 270–273). Mit der Kontrastierung unterschiedlicher 
Perspektiven auf das Geschehen wird unter anderem die eingeschränkte Sicht 
der Olympiades auf die Ereignisse darstellbar. So wird das abschließende Urteil 
der Erzählinstanz vorbereitet, Olympiades sei durch die Listen des Nectanabus 
betrogenn (JHA 352) worden und schwanger von einem Menschen, den sie für ei-
nen Gott gehalten habe (JHA 353f.). Indem sie sich aber von Nectanabus täuschen 
lässt, steht sie nicht allein: Auch die Astrologen König Philipps, also Experten auf 
dem Gebiet der divinatio, halten den Traum, den Nectanabus ihrem Herrn eingibt, 
für eine authentische Mitteilung zukünftiger Ereignisse.

70 	Dass Hartliebs Alexander aus unterschiedlichen Perspektiven erzählt und so stellenweise 
auch unterschiedliche Weltsichten zur Sprache kommen lässt, hat bereits Bachorski beob-
achtet, vgl. Hans-Jürgen Bachorski: Briefe, Träume, Zeichen. Erzählperspektivierung in  
Johann Hartliebs „Alexander“. In: Erzählungen in Erzählungen. Phänomene der Narration 
in Mittelalter und Früher Neuzeit. Hrsg. von Harald Haferland und Michael Mecklenburg. 
München 1996, S. 371–391.

DOI: 10.13173/9783447108287.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Tilo Renz150

Die Besonderheit der Episode von Olympiades’ Traum besteht in Hartliebs 
Text somit zum einen darin, dass er die Unterscheidung von Traum und Realität 
vornehmlich auf der Ebene der Wahrnehmung herausarbeitet; ungeachtet dieser 
grundlegenden Abgrenzung spricht Hartlieb gerade dem Traum die Möglichkeit 
zu, mit intensiven körperlichen Erfahrungen aufzuwarten. Zum anderen diffe-
renziert Hartlieb verschiedene Blickwinkel auf das Geschehen, die mit je unter-
schiedlichen Graden an Informiertheit verknüpft sind. Beide Differenzierungen 
werden in diesem Text für die Darstellung der Episode produktiv gemacht, d.h. 
sie durchziehen die Schilderung und werden mehrfach aufgerufen.

Abschließend möchte ich noch kurz auf Unterschiede zwischen Hartliebs 
Text und der lateinischen Alexander-Fassung der Pariser Handschrift BN n.a.l. 
310 hinweisen,71 welche in der Forschung als mutmaßliche Vorlage für Hartliebs 
Alexander gilt. Dieser Vergleich bestätigt Besonderheiten von Hartliebs Text, die 
bereits vor dem Hintergrund des Basler Alexander hervorgetreten sind. Hartlieb 
führt nicht nur, wie die Forschung festgestellt hat, die Aussagen des lateinischen 
Textes wortreich aus, sondern er ergänzt in der Episode vom Traum der Olympi-
ades zu den Themenbereichen, die hier von Interesse sind, inhaltlich bedeutsame 
Aspekte. So fehlen in der Pariser Handschrift die deutlich negativen Bewertun-
gen des Nectanabus – sie sind Hartliebs Zusatz –,72 und es fehlt auch die positive 
Darstellung des sexuellen Erlebens der Olympias.73 Bereits Hartliebs Vorlage un-
terscheidet zwar ausdrücklich zwischen dem Traumgeschehen und dem Gesche-
hen der zweiten Nacht: aliud est somnium atque aliud est veritas (Cod. Par., 105f.), 
heißt es da. Die Differenz zwischen Traum und ‚wahren Dingen‘ wird hier aber 
nicht näher begründet. Vor allem wird sie nicht, wie es bei Hartlieb der Fall ist, 
auf die Wahrnehmung bezogen: Was du danne vor in dem schlaff gesehen hast, daz 
wierdest du sehen wachendt, wann anders sindt trawme vnd empfindleiche warew dinge 
(JHA 329–331). Der mehrfache Rekurs auf die sinnliche Wahrnehmung (sehen, 
empfindleiche […] dinge) in dieser Rede des Nectanabus gibt den Aspekt vor, an-
hand dessen Traum und Realität zu vergleichen und zu unterscheiden sind.

Damit bestätigt der Blick auf die mutmaßliche lateinische Vorlage von  
Hartliebs Text, was auch der detaillierte Vergleich mit den Besonderheiten der 
Erzählweise des Basler Alexander, also eines prominenten deutschsprachigen 
Alexanderromans, erbracht hat, der knapp 200 Jahre vor Hartliebs umfangreicher 
Bearbeitung des Stoffes entstanden ist: Die Frage nach den Arten und Weisen der 
Wahrnehmung von Träumen tritt bei Hartlieb hervor, und sie wird insbesondere 

71 	Es handelt sich um eine historiographische Sammelhandschrift, in die der Alexanderroman 
neben Einhards Vita Karoli, Notkers Gesta Karoli und dem Brief des Presbyters Johannes 
aufgenommen ist; zu den in der Handschrift versammelten Texten vgl. Schnell: Liber (wie 
Anm. 56), S. 8f.

72 	Vgl. etwa Schnell: Liber (wie Anm. 56), S. 131, Z. 98–102 (zu JHA 310f.); sowie S. 132, Z. 108–
110 (zu JHA 337).

73 	Zu den Beschreibungen des sexuellen Erlebens der Olympias im Text des Liber Alexandri 
Magni setzt Hartlieb czartleich (JHA 313) und liepleich (JHA 320; 323) hinzu.

DOI: 10.13173/9783447108287.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



als eine materiell-körperliche Erfahrung zum Thema gemacht. Damit beschäfti-
gen Hartlieb Aspekte des Traums, die auch Ficino wenige Jahre später umtrei-
ben werden. Der Vergleich mit Ficino macht sichtbar, dass Hartlieb Traumvor-
stellungen aufgreift, die in seiner Zeit verwendet werden – insbesondere ist das 
die körperliche Erfahrung von Träumen, die Wissen über kommende Ereignisse 
vermitteln –, dass Hartlieb mit seiner literarischen Konzeption des Traums aber 
auch eigene Schwerpunkte setzt.

5. 	 Korrespondenzen: Träume bei Ficino und bei Hartlieb
Der Blick auf Schriften Marsilio Ficinos, die etwas mehr als 30 Jahre nach  
Hartliebs Alexander entstanden sind und zu Beginn dieses Aufsatzes kurz vorge-
stellt wurden, lässt eine Reihe von Unterschieden hervortreten – aber die Gegen-
überstellung lässt auch erkennen, dass beide Konzeptionen von Träumen Ähn-
lichkeiten aufweisen.

So fällt zunächst auf, dass sowohl Hartlieb als auch Ficino auf je eigene Wei-
se Träume als Phänomene zum Thema machen, die mit besonderen Formen der 
Wahrnehmung eng verknüpft sind: Der Vergleich mit dem Basler Alexander hat 
gezeigt, dass Hartlieb in der Episode über Olympiades’ Traum das narrative 
Verfahren erkennbar differenzierter Perspektiven einsetzt, um Unterschiede der 
Sinneseindrücke im Traum und im Wachzustand deutlich zu machen. Ficino in-
teressiert sich für ein diffiziles System der seelischen Vermögen, die an der Wahr-
nehmung und Produktion von Traumbildern beteiligt sind. Insbesondere geht es 
ihm um die Beschreibung der körperlichen Dimension der Traumwahrnehmung, 
die er mit der Affizierung durch idola, durch Bilder in der Seele, erklärt.

Beide rechnen damit, dass Träume Träger des Wissens einer transzendenten 
Instanz sein können. Ficino unterstellt eine Verbindung der Seele des Träumers zu 
Seelen anderer Sphären, die ebenfalls von den für seine Vorstellung von Träumen 
so zentralen idola gestiftet wird. Auch bei Hartlieb bildet der Traum als Instanz 
der Vermittlung von Wissen über die Zukunft die Grundannahme der narrati-
ven Sequenz über den Traum der Olympiades. Allerdings stellt Hartlieb zugleich 
heraus, dass Traumbilder durch magische Praktiken hervorgebracht und in täu-
schender Absicht eingesetzt werden können. Indem er – wie im Abgleich mit dem 
Basler Alexander deutlich geworden ist – die manipulative Dimension des Traums 
betont und die Kritik am Verhalten des Zauberers explizit macht, greift er die 
Tradition der Warnung vor der Indienstnahme von Träumen durch dämonische 
Mächte auf, für die prominent Augustinus stehen kann.74 Diese Denkweise ist 
jedoch auch Ficino nicht unvertraut: Er behandelt sie im achtzehnten Buch der 
Theologia platonica.75

74 	Vgl. Augustinus: De genesi ad litteram. In: Patrologia Latina. Bd. 34, Sp. 245–486, hier Buch 
12, Kap. 19, Abschn. 41, Sp. 470.

75 	Vgl. Marsilio Ficino: Platonic Theology. Übers. von Michael J.  B. Allen mit John Warden. 
Hrsg. von James Hankins mit William Bowen. Bd. 6. Cambridge (Massachusetts), London 
2006, Buch 18, Kap. 10, S. 194–198.

151Ich hab gesehen den gott Amon, vnd er hatt mich liepleich beschlaffen 

DOI: 10.13173/9783447108287.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Bei Ficino deutet sich – wenn auch merklich verhaltener als in dem von ihm 
rezipierten Traumbuch des Synesios – der Gedanke an, dass die Wahrnehmung 
von Bildern in der Imagination des Träumenden nicht einfach ein rezeptiver Vor-
gang ist. Ficino versteht menschliches Schöpfertum zwar zuallererst im Sinne 
des furor poeticus und damit als von einer transzendenten Instanz inspiriert. Der 
Träumende geht aber über die Indienstnahme durch einen Dämon oder durch 
Gott hinaus, indem sein Wahrnehmungsapparat eine Eigenaktivität entfaltet, die 
Ficino im zweiten Kapitel des 13. Buches der Theologia platonica mit der Unter-
scheidung von phantasia und imaginatio kurz anspricht. Hier überschreiten Fici-
nos Ausführungen momenthaft eine Konzeption des Traums, die diesen als blo-
ßes Trägermedium transzendenten Wissens versteht.

In Hartliebs Alexander wird für den Traum ebenfalls eine besondere Wahrneh-
mungsweise beschrieben. Allerdings ist die transformierende eigene Leistung 
der wahrnehmenden Instanz auf der Handlungsebene von Hartliebs Text allen-
falls in Ansätzen greifbar. Hartlieb betont die körperliche Intensität von Olympi-
ades’ sexueller Erfahrung; sie wird zudem zum Kriterium der Differenzierung 
zwischen Traum und Wachzustand. Was Olympiades im Traum erfährt, geht je-
doch nicht über das hinaus, was Nectanabus ihr mit Hilfe des Zaubers an Sensa-
tionen bereitet. Allein die angenehme und emotional berührende Qualität der se-
xuellen Erfahrung wird von Nectanabus nicht vorausgesagt; erst im Vollzug der 
Handlungen wird sie von der Erzählinstanz respektive von Olympiades selbst 
angesprochen. Indem Hartlieb das Traumerleben der Figur von der Voraussage 
des Zauberers unterscheidet, deutet er auf der Handlungsebene an, dass es sich 
um eine eigene Wahrnehmungsdimension der Träumenden handelt, die vorab 
nicht verbal erfasst werden kann. Aber Hartliebs Traumwissen ist erst dann voll-
ständig beschrieben, wenn man das ‚Wie‘ seiner Darstellung mit einbezieht. Es 
gelingt ihm, die Traum-Wahrnehmung ins Zentrum der Erzählsequenz über den 
Traum der Olympiades zu rücken, indem er konsequent die Perspektiven ein-
zelner Instanzen der Erzählung unterscheidet. Diesem formalen Mittel gewinnt 
er in seinem Alexander Möglichkeiten der narrativen Gestaltung ab. Besonders 
in diesem Sinne – im Sinne der konkreten Ausformung des Erzählens über den 
Traum und seine Wahrnehmung – wird das poetisch-generative Potential des 
Traumes bei Hartlieb literarisch umgesetzt. Deutlicher als in Ficinos zuweilen 
poetisch anmutender Abhandlung,76 in der die Verbindung zwischen dem Traum 
und seinem ästhetisch-produktiven Potential lediglich aufscheint, wird dieses 
Potential von Hartlieb, der sich im Zuge seiner Auseinandersetzungen mit man-
tischen Praktiken sehr oft auch sachbezogener Schriften bedient hat, in einem 
literarischen Text realisiert. 

76 	Zur poetischen Dimension von Ficinos Abhandlungen vgl. den Beitrag von Steffen  
Schneider in diesem Band.

Tilo Renz152

DOI: 10.13173/9783447108287.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



III. Übersetzungen, Netzwerke und negative Transfers





Marsilio Ficinos De vita coelitus comparanda  
als prekäres Wissen: 

Strategien und Modi von Transfer
Antje Wittstock

„Gesund bis ins hohe Alter mithilfe kosmischer Kräfte.“1 Was in der 2012 erschie-
nenen Übersetzung von Michaela Boenke an einen Titel aus einer Apothekenzeit-
schrift denken lässt, darf nicht darüber hinwegtäuschen, dass sich hinter De vita 
coelitus comparanda von Marsilio Ficino ein hochgradig prekärer Text verbirgt.2

Ursprünglich ein Kommentar zu Plotins Enneaden,3 hatte Ficino den Text mit 
den beiden Büchern De vita sana und De vita longa zu De vita libri tres zusammen-
gefügt, die 1489 in Florenz erschienen. Während die Bücher 1 und 2 im Wesentli-
chen eine Gesundheitslehre darstellen, die sich insbesondere an den zur Melan-
cholie disponierten Gelehrten richten und medizinische Vorschriften, Diätetik 
und Arzneikunde vermischen, ist Buch 3 philosophisch-okkult ausgerichtet und 
entfaltet wesentliche Aussagen zu Ficinos Magiebegriff.4 

Die schwarze Galle spielt, wenngleich durchaus noch medizinische Vorschrif-
ten erscheinen, in diesem Teil keine Rolle mehr. Stattdessen liegt der Fokus nun 
auf den ‚himmlischen Ursachen‘, die bereits in Buch 1.4 genannt wurden5 und die 
Ficino auf den Gebrauch von Talismanen und Amuletten sowie auf Praktiken wie 

1 	 Marsilio Ficino: De vita libri tres / Drei Bücher über das Leben. Hrsg., übersetzt, eingeleitet 
und mit Anmerkungen versehen von Michaela Boenke. München 2012, S. 207. Im Folgenden 
wird aus dieser Ausgabe zitiert, da sie sich weitestgehend auf die kritische Ausgabe von 
Kaske und Clark stützt: Marsilio Ficino: Three Books on Life. A Critical Edition and Transla-
tion With Introduction and Notes. Edited by Carol V. Kaske and John R. Clark. Binghampton 
(New York) 1989. 

2 	 Einschlägig zum Begriff des Prekären vgl. Martin Mulsow: Prekäres Wissen. Eine andere 
Ideengeschichte der Frühen Neuzeit. Berlin 2012, auf dessen Studie ich mich auch beziehe. 
Siehe dazu meine Ausführungen weiter unten. 

3 	 Der Text ist in einem Manuskript mit der Sigle (P) als Kommentar von Plotins Enneaden 4, 
Buch 3, Kapitel 11 überliefert; vgl. den Überlieferungsbericht von Kaske und Clark in: Ficino: 
Three books on life (wie Anm. 1), Kap. „The Place of ‚De vita‘ in the Canon“, bes. S. 25f.

4 	 Zum Magiebegriff von Ficino, bes. im 3. Buch der De vita libri tres, vgl. die Einleitung von 
Kaske und Clark in Ficino: Three books on life (wie Anm. 1), bes. Kap. „Magic“, S. 45–55; 
Bernd-Christian Otto: Magie. Rezeptions- und diskursgeschichtliche Analysen von der An-
tike bis zur Neuzeit. Berlin 2011, bes. Kap. 10: „Marsilio Ficino, Giovanni Pico della Miran-
dola und die frühneuzeitliche Rezeption des Magiebegriffs“, S. 413–504. Einschlägig u.a. 
Frances A. Yates: Giordano Bruno and the Hermetic Tradition. London 1964, bes. Kap. IV: 
„Ficino’s Natural Magic“, S. 62–83.  

5 	 Vgl. Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), S. 113.

DOI: 10.13173/9783447108287.155 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



156 Antje Wittstock

religiöses Singen, Tanzen und Räuchern ausdehnt. Bereits Kapitelüberschriften 
wie Quomodo planetis uti debeamus in medicinis6 oder De potestate coeli. De viribus 
radiorum, unde vim sortiri putentur imagines7 zeigen an, dass die (natürliche) Magie 
als Bindeglied zwischen Astrologie und Medizin fungiert. In 26 Kapiteln wird in 
Buch 3 ausgeführt, wie der Einfluss des Spiritus mundi zu nutzen ist, wie z.B. für 
die Herstellung von Talismanen und Amuletten. Indem der Mediziner den Kör-
per und die Seele des Patienten gezielt stellaren Einflüssen aussetzt, übt er Magie 
aus. Dabei ist die Verbindung von Medizin und Astrologie prinzipiell nicht neu 
und bereits in der Antike und im Mittelalter von Autoritäten wie Hippokrates, 
Galen, Albertus Magnus und Thomas von Aquin hergestellt worden, die auch 
von Ficino häufig und mit Nachdruck als Quellen und Autoritäten angeführt 
werden.  

Für seinen Magiebegriff spezifisch und im Rahmen der vorliegenden Frage-
stellung besonders herauszustellen ist:

1) die Annahme einer Magia naturalis als einer alles durchdringenden Grund-
kraft des Kosmos, die nicht auf der Einflussnahme Gottes oder untergeordne-
ter transzendenter Agenten beruht, sondern auf im Kosmos angelegten Wir-
kungszusammenhängen, die dem Verständnis und der Kontrolle des Menschen 
prinzipiell zugänglich sind. Damit handelt es sich bei Ficino um eine neuartige, 
gleichsam humanistische Lesart und Deutung des Magiebegriffs,8 der sich von 
dem eines christlich-theologischen Ausgrenzungsdiskurses abhebt. Der ‚Magier‘ 
bei Ficino ist nicht der schwarze Magie Ausübende, und er steht nicht im Zu-
sammenhang mit Hexerei, sondern er ist der Priester und Weltenbauer, der zum 
Wohle der Menschheit über die Natur gebietet.

2) die Synthese aus unterschiedlichen Wissenskontexten, wie der Philosophie, 
Theologie, Astrologie und Medizin, und die Verbindung unterschiedlicher Ge-
danken- und Rezeptionslinien,9 so dass sich Ficinos Magiebegriff im Schnitt-
punkt völlig unterschiedlicher Diskurse befindet. 

3) diese Syntheseleistung, die Paganes und Christliches verbindet, spannt 
nicht nur ganz unterschiedliche Traditionen und Diskurse zusammen, sondern 

6 	 Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Kap. 3, 10 [„Wie wir die Planeten für Medikamente 
nutzen sollen“].

7 	 Ebd., Kap. 3, 16 [„Über die Macht des Himmels. Über die Kraft der Strahlen, von denen man 
annimmt, dass die Talismane ihre Kraft von ihnen erhalten“].

8 	 Dazu Otto: Magie (wie Anm. 4), S. 470: „Dabei rezipierte, übersetzte und kommentierte er 
eben jene (wenigen) antiken Texte, die einen positiv konnotierten Magiebegriff tradiert hat-
ten: Ficino las seinen heiligen Platon und fand Magie in Alkibiades 122a als ‚Verehrung der 
Götter‘ gekennzeichnet, den (engelhaften) Dämon Eros – das heißt (für Ficino) jene allver-
bindende, den Kosmos durchdringende Liebe – in Symposion 2013e gar als ‚Zauberer, Gift-
mischer und Sophist‘ (das heißt für Ficino: als magus) bezeichnet. In Plotins Enneade 4,4,40 
scheint das Abstraktum mageía sogar mit jener alldurchdringenden, kosmischen Liebeskraft 
gleichgesetzt.“  

9 	 Dies gilt selbstredend nicht nur für Ficinos Magiebegriff, sondern ist als generell konstitutiv 
für seine Philosophie anzusehen. Vgl. bereits den Titel seines Hauptwerks Theologia platonica 
de immortalitate animorum (1469–1474). 

DOI: 10.13173/9783447108287.155 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



157Marsilio Ficinos De vita coelitus comparanda als prekäres Wissen

auch die von Ficino rezipierten Quellentexte weisen disparate Thematiken und 
Terminologien auf, die nur unter erheblichen Deutungsverzerrungen als ver-
meintlich homogenes Quellenkorpus synthetisiert werden können. Dass dies 
nicht nur Verständnisprobleme, sondern auch scharfe Kritik (bis hin zum Magie-
verdacht) bereits bei seinen Zeitgenossen hervorrief, liegt auf der Hand.  

4) Vor dem Hintergrund der Synthese ist es verständlich, dass sich aus den 
Zuschreibungen, was zur Magie gehört, kein einheitliches Bild ergibt und die 
Verwendung kein trennscharfes Bedeutungsspektrum aufweist. 

5) Wenngleich ‚Bausteine‘ dieser Begriffssynthese auch schon vorher und in 
anderen Texten Ficinos formuliert sind (z.B. der Theologia platonica, De Amore), 
kommt dem Magiebegriff in De vita coelitus comparanda eine – wenn nicht die – 
zentrale Stellung zu. Dass der Begriff Magia (naturalis) selbst in Buch 3 dennoch 
nur vereinzelt und unsystematisch auftaucht, ist eine Tatsache, die es in Zusam-
menhang mit den Strategien der Apologien zu befragen gilt.

Italien …
Während die Bücher 1 und 2 als Gesundheitslehre scheinbar unbedenklich wa-
ren, ist Buch 3 von Anfang an problematisch: 1490 wird Ficino dafür von der 
Römischen Kurie vor Papst Innozenz VIII. wegen Häresie und Magie angeklagt, 
die Anklage wird jedoch bald wieder fallen gelassen,10 vermutlich aufgrund der 
Fürsprache von einflussreichen Freunden im Umkreis der Kurie, die Ficino sofort 
nach Bekanntwerden der Anklage angeschrieben und – teilweise unter Beifü-
gung frischer Druckexemplare – um Unterstützung gebeten hatte.11 

Dass Buch 3 ein prekärer Text ist, wusste Ficino jedoch auch schon vor dem 
Erscheinen von De vita libri tres, indem er über die anstehende Klage vorab infor-
miert worden war. Mögliche Vorwürfe antizipierend, fügte er seiner Edition zwei 
Apologien und Widmungen hinzu und rief einflussreiche Freunde und Gönner 
wie Pico della Mirandola und Rinaldo Orsini, Erzbischof und Schwager Lorenzo 
de’ Medicis, zu Hilfe. 

Diese insgesamt heikle Gemengelage ist in der Forschung seit langem bekannt 
und gut dokumentiert: Exemplarisch sind die Beiträge von Paul Oskar Kristeller12  
und Jill Kraye13, die mit der Frage nach Ficinos Beziehung zur römischen Kurie 

10 	Buch 3 erscheint wieder auf dem Index der Verbotenen Bücher, Parma 1580 sowie Rom 1590, 
1593, 1596, vgl. Jill Kraye: Ficino in the Firing Line: A Renaissance Neoplatonist and His 
Critics. In: Marsilio Ficino. His Theology, His Philosophy, His Legacy. Hrsg. von Michael J. 
B. Allen und Valery Rees mit Martin Davies. Leiden u.a. 2002, S. 377–397, S. 378, Anm. 6. 

11 	Wie den Briefen Ficinos zu entnehmen ist, gehörten dazu Ermolao Barbaro (Botschafter Ve-
nedigs an der Kurie), Antonio Calderini (Sekretär des Kardinals Marco Barbo), Francesco 
Soderini (Bischoff von Volterra), Rinaldo Orsini (Erzbischoff von Florenz), Jacopo Gherardi 
(päpstlicher Sekretär).

12 	Vgl. Paul Oskar Kristeller: Marsilio Ficino and the Roman Curia. In Ders.: Studies in Renais-
sance Thought and Letters, Bd. 4. Rom 1996, S. 265–281.

13 	Vgl. Kraye: Ficino in the Firing Line (wie Anm. 10). 

DOI: 10.13173/9783447108287.155 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



158 Antje Wittstock

und mit der Fokussierung auf dessen Rolle in der zeitgenössischen Philosophie-
diskussion zwei Aspekte herausstellen, die für die Kontextualisierung von Fici-
nos Text und dessen problematische Aufnahme zentral sind: Unverzichtbar für 
die Verortung der De vita libri tres und den Häresie-Verdacht gegen Buch 3 ist 
Ficinos Rolle als katholischer Gelehrter, der, 1473 zum Priester geweiht und in 
dieser Funktion praktizierend, Teil der kirchlichen Hierarchie war: „Ficino had 
to face a grave crisis which threatened not only his personal standing with the 
pope and the Curia, but also his reputation as an orthodox Catholic scholar and 
thinker.“14 Gleichzeitig kamen auch von philosophischer Seite kritische Stimmen, 
insbesondere mit Angelo Politiano und Pico della Mirandola, die Vorbehalte ge-
gen Aspekte von Ficinos Neuplatonismus äußerten und dessen Verbindung von 
Platonismus und Christentum anprangerten: „they behaved towards him as 
friendly but nonetheless trenchant critics.“15 Wenn also von Ficinos Magiebegriff 
und der Rolle von De Vita coelitus comparanda die Rede ist, gilt es diese beiden Fak-
toren – die Beziehung zur römischen Kurie und die Rolle in der zeitgenössischen 
Philosophiediskussion – als Bedingungen und Verortungen seiner Tätigkeit mit-
zudenken. 

… Deutschland
Auch in der Rezeption nördlich der Alpen im deutschsprachigen Raum zeigt sich 
ein prekärer Status von De vita coelitus comparanda: Während Teil 1 und 2 in Über-
setzungen rezipiert werden, hat es Buch 3 in der volkssprachigen Vermittlung 
schwer. So gibt Adelphus Muling, der Übersetzer der ersten deutschen Druck-
ausgabe der De vita libri tres, in der Editio princeps Straßburg 1505 an, dieses Buch 
sei gar hoch zu verston, deshalb hie ußgelon und sunst besunder gedrucket,16 und nimmt 
es nicht in sein buch des lebens auf. Angesichts der ausgesprochen breiten und 
schnell einsetzenden Verbreitung von Mulings Übersetzung17 ist die Bedeutung 
dieser Auslassung als nicht gering einzuschätzen. Zu ‚schwierig‘ zu verstehen? 
Oder schlichtweg: ‚zu heikel‘? – diese Frage muss hier offengelassen werden. Sie 
zeigt aber an, dass sich auch dem deutschen Übersetzer eine Problematik mit 

14 	Vgl. Kristeller: Marsilio Ficino and the Roman Curia (wie Anm. 12), S. 276: „The happy out-
come of this dangerous episode had the important consequence that Ficino’s reputation as a 
Catholic thinker remained intact and that his great influence during the sixteenth and later 
centuries, in Italy and elsewhere, was not diminished by any formal charges or suspicions of 
heresy.“ Anders Kraye: Ficino in the Firing Line (wie Anm. 10), S. 397.: „In the late sixteenth 
and early sixteenth century Rome Ficino’s stock was at an all-time low. This was partly due 
to perceived failing in his work, above all his insufficiently discriminating acceptance of 
Platonic and Neoplatonic doctrines.“ 

15 	Kraye: Ficino in the Firing Line (wie Anm. 10), S. 382. 
16 	Johannes Adelphus Muling: Das Buch des Lebens. Ausgewählte Schriften. Bd. 3. Hrsg. von 

Bodo Gotzkowsky unter Mitwirkung von Ann R. Arthur. Berlin, New York 1980, S. 320. 
17 	Bis 1537 erfährt die Übersetzung 6 weitere Ausgaben; zur Überlieferungsgeschichte vgl. den 

detaillierten Bericht in Gotzkowsky: Buch des Lebens (wie Anm. 16), S. 321–409.

DOI: 10.13173/9783447108287.155 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



159Marsilio Ficinos De vita coelitus comparanda als prekäres Wissen

De vita coelitus comparanda gestellt haben muss, denn er holte – entgegen seiner 
Ankündigung in genanntem Vorwort – das Versäumte auch später nicht nach.18

In der Forschung wurde die eingeschränkte Aufnahme von Ficinos Text lange 
als Gradmesser für ein angemessenes Rezeptionsvermögen ‚nördlich der Alpen‘ 
angesetzt und damit eine Wertung impliziert. Ein fast konsterniertes Befremden 
schlägt einem so bei der Lektüre der noch immer einschlägigen Studie Saturn und 
Melancholie19 von Raymond Klibansky, Erwin Panofsky und Fritz Saxl entgegen, 
deren Arbeiten und Urteile die Wahrnehmung der Ficino-Rezeption in der For-
schung weiterhin dominieren.20 Indem das Erkenntnisinteresse der Studie pri-
mär in der Erschließung der Quellen und Traditionen von Dürers Melencolia I lag, 
war es auf die Vorstellung vom genialischen Melancholiker fokussiert. Sieht man 
von diesem spezifischen Erkenntnisinteresse des Genialischen hingegen ab, lässt 
sich eine vielfältige Rezeption eines gewandelten Melancholiebegriffs vor allem 
über die Fachliteratur, insbesondere der Medizin und Astronomie, nachweisen, 
die Ende des 16. Jahrhunderts nach einer Art ‚Inkubationszeit‘ für literarische 
und künstlerische Aktualisierungen und Anverwandlungen produktiv gemacht 
wurde.21 Das Beispiel von Ficinos Melancholiebegriff zeigt die Notwendigkeit 
an, auch nach den Umwegen, scheinbaren Abbrüchen und indirekt vermittel-
ten Formen von Transfer zu fragen und damit Ansätze der Rezeptionsforschung 
produktiv zu machen, die mit Begriffen wie Transfer, Transformation, Retextua-
lisierung oder Übertragung die Frage nach der Vermittlung von intertextuellem 
Wissen und Kulturwissen stellen.22 

18 	In Melancholia translata habe ich die These aufgestellt, dass die deutsche Übersetzung von 
Muling ein ‚zweifaches‘ Rezeptionsinteresse bediente: Zum einen war der Text als prag-
matische Gelehrtendiätetik mit durchaus praktischem Anwendungsinteresse zu rezipieren, 
zum anderen blieb er – auch in der deutschen Übersetzung – in seinen zentralen Aussagen 
einem gebildeten Publikum weiterhin verständlich. Dass Muling durch Beifügung z.B. von 
Übersetzungshilfen und Registern für die Arzneimittelbeschaffung den pragmatisch-nützli-
chen Teil weiter ausbaute, würde eher dafür sprechen, dass der Straßburger Übersetzer kein 
weiteres Interesse an Buch 3 hatte. Diese Tendenz zu einem ‚neuen Text‘ mit eigener Kon-
zeption einer Diätetik wird auch durch die späteren – nicht mehr von Muling verantworte-
ten – Ausgaben vom Buch des Lebens bestätigt, die schließlich nur noch den ursprünglichen 
Buchtitel und den Namen von Ficino tragen, sich aber derart weit vom Text entfernen, dass 
sie mit der ursprünglichen Vorlage nichts mehr zu tun haben. Vgl. Antje Wittstock: Me-
lancholia translata. Marsilio Ficinos Melancholie-Begriff im deutschsprachigen Raum des 
16. Jahrhunderts. Göttingen 2011.

19 	Vgl. Raymond Klibansky, Erwin Panofsky und Fritz Saxl: Saturn und Melancholie. Studien 
zur Geschichte der Naturphilosophie und Medizin, der Religion und der Kunst. Übersetzt 
von Christa Buschendorf. Frankfurt a. M. 1998 (1992), S. 397f.

20 	So z.B. noch im aktuellen VL-Artikel von Franz-Josef Worstbrock zur Übersetzung Mulings: 
[Art.] Muling. In: Verfasserlexikon (VL). Die deutsche Literatur des Mittelalters. Begr. von 
Wolfgang Stammler, fortgef. von Karl Langosch. Hrsg. von Kurt Ruh u.a. 2. völlig neu bear-
beitete Auflage. Berlin, New York 1978ff. [1933–1955], Bd. 11 (2004, 2. Aufl.), Sp. 1017–1037. 

21 	Vgl. dazu Wittstock: Melancholia translata (wie Anm. 18). Eine zur Ficino-Rezeption ange-
kündigte Studie von Grantley McDonald steht noch aus.

22 	Vgl. den Problemaufriss in: Übersetzung und Transformation. Hrsg. von Hartmut Böhme, 
Christof Rapp, Wolfgang Rösler. Berlin 2007, S. 39–56; in kulturwissenschaftlicher Per-

DOI: 10.13173/9783447108287.155 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



160 Antje Wittstock

In diese Richtung bewegen sich auch die Arbeiten von Martin Mulsow, der 
in seiner Studie Prekäres Wissen Formen riskanten Transfers von Wissen in der 
Frühen Neuzeit untersucht und dabei den Fokus auf die mediale Situation rich-
tet.23 Ausgehend von einer allgemeinen Bedeutung von ‚prekär‘ als „unsicher, 
heikel, mißlich, problematisch oder widerrufbar“24 fragt Mulsow nach dem Sta-
tus prekären Wissens und unterscheidet drei Formen, in denen dieser prekär sein 
kann: den Status des Wissensträgers (z.B. handschriftliche, unikale oder auch 
mündliche Überlieferung), den gesellschaftlichen Status (z.B. eine fehlende insti-
tutionalisierte Anbindung oder Repressionen, die das Verbergen von Meinungen 
erforderlich machen) sowie den Status der Sprecherrolle und der Behauptungen 
(z.B. die Maskierung, doppelte Persona oder Pseudonymisierung).25 

Bezogen auf den hier diskutierten Text muss konstatiert werden, dass die bei 
Mulsow genannten Kriterien für Ficino und sein De vita coelitus comparanda nun 
gerade nicht relevant sind: Hinsichtlich der Überlieferungssituation existiert der 
Text von De vita libri tres inklusive drittem Buch in Drucken, die in durchaus 
nennenswertem Umfang überliefert sind.26 Was seinen gesellschaftlichen Status 
anbelangt, ist Ficino auf sozial höchster Ebene vernetzt und führender Kopf der 
internationalen respublica litteraria. Seine Bedeutung im Florentiner Neuplatonis-
mus sowie seine weitreichenden Kontakte und einflussreichen Freunde machen 
ihn europaweit zum Zentrum der intellektuellen Elite seiner Zeit.27 Schließlich 
entstehen seine Texte im Auftrag der Medici und weisen klar die Autorschaft 
Ficinos aus, so dass auch der Aspekt der prekären Sprecherrolle nicht zutrifft.28

Wenn ich den Begriff des ‚Prekären‘ durchaus in Anlehnung an den von Mul-
sow benutzten hier dennoch aufgreife, dann scheint mir seine These weiterfüh-
rend, dass Wissen einen unsicheren Status besitzt, indem es noch nicht sicher in 
das ‚semantische Netz‘ eingebunden ist. Dazu Mulsow: 

spektive reicht das Themenfeld von Fragen (kultureller) Übersetzung bis zu Formen von 
Umschreibungspraktiken und Reproduktionen. Aus der Vielzahl der Beiträge vgl. exem-
plarisch: Peter Burke: The Renaissance Translator as Go-Between. In: Renaissance Go-Bet-
weens. Cultural Exchange in Early Modern Europe. Hrsg. von Andreas Höfele und Werner 
von Koppenfels. Berlin, New York 2005, S. 17–31; Übertragungen. Formen und Konzepte 
von Reproduktion in Mittelalter und Früher Neuzeit. Hrsg. von Britta Bußmann, Albrecht 
Hausmann, Annelie Kreft und Cornelia Logemann. Berlin 2005; Retextualisierung in der 
mittelalterlichen Literatur. Hrsg. von Joachim Bumke und Ursula Peters. Berlin 2005 (Zeit-
schrift für deutsche Philologie 124 (2005), Sonderheft).

23 	Vgl. Mulsow: Prekäres Wissen (wie Anm. 2). 
24 	Ebd., S. 14
25 	Vgl. ebd., S. 15–17.
26 	Vgl. den Editionsbericht in Ficino: Three books on life (wie Anm. 1), S. 8f.
27 	Zur Biographie einschlägig nach wie vor vgl. Raymond Marcel: Marsile Ficin. Paris 1958.
28 	Zwar führt Mulsow auch Beispiele von ‚Wissensteilungen‘ bei sozial hochstehenden Auto-

ren an, die in öffentlich-anerkannten Verhältnissen publizierten und gleichzeitig heimlich 
schrieben (Mulsow: Prekäres Wissen (wie Anm. 2), S. 19f.); auf Ficino und sein De vita coelitus 
comparanda trifft dies nicht zu.   

DOI: 10.13173/9783447108287.155 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



161Marsilio Ficinos De vita coelitus comparanda als prekäres Wissen

Es wird also ein Wissen beziehungsweise eine Überzeugung zur Diskussi-
on gestellt, die noch keinen Anspruch auf endgültige Fixierung im seman-
tischen Netz erhebt. […] 
Prekäres Wissen ist unsicher; es ist noch nicht ausgemacht, ob es gültig ist 
oder ob sein Wahrheitsanspruch wieder zurückgenommen werden muß, 
sei es aus inhaltlichen Gründen, sei es weil eine mächtige Instanz es so 
will: beispielsweise die Römische Inquisition, die Bücher auf den Index li-
brorum prohibitorum setzte, oder auch der kaiserliche Hofrat, der ein Buch 
verdammen und seinen Autor reichsweit zur Verfolgung ausschreiben 
konnte.29 

Für meine folgenden Überlegungen möchte ich an dieser nicht sicheren Einbin-
dung in ein semantisches Netz weiter ansetzen und verstehe darunter den Fall, 
dass Wissen im Transfer noch nicht in ‚sichere‘, also anerkannte, legitimierte, tra-
dierte, auch klar umrissene Wissenskontexte eingebunden werden kann. 

Dabei will ich, von exemplarischen Zeugnissen der Übermittlungs- und Re-
zeptionssituation ausgehend, nach Modi des Transfers und nach Transformati-
onen fragen, sowie nach vermeintlichen Lücken in der Vermittlung und schein-
baren Abbrüchen. Während Mulsow in seinem Frageansatz die Materialität in 
den Vordergrund stellt und mediale Konstellationen des Prekären aufzeigt, um 
deren ‚Schwebezustand‘ auszuloten, richte ich im Folgenden meinen Fokus auf 
die Frage, wie mit dem prekären Wissen umgegangen wird. Es ist also kein wis-
senshistorischer Ansatz, der den prekären Status im Kontext der zeitgenössi-
schen Magiediskurse in Italien und Deutschland aufzeigen will – dies kann im 
vorliegenden Rahmen nicht geleistet werden und wäre Gegenstand einer grö-
ßeren Studie, dann auch mit dezidiert philosophiegeschichtlichem Profil. Viel-
mehr ist zum einen nach den Strategien des Autors zu fragen, mit denen der 
Text geschützt werden soll. Da Ficino zur editio princeps keine Eingriffe am Text 
vornahm, betrifft dies die Vorworte, Widmungen und ergänzten Apologien, also 
die paratextuellen Relationen.30 Zum anderen sind die Kontexte einzubeziehen, 
in die der Text im Transferprozess eingestellt wird, indem er zum Beispiel in 
Sammlungszusammenhänge wie Sammeldrucke aufgenommen wird. Mit dieser 
Fokussierung soll sowohl Aufschluss über Buch 3 und dessen Magiebegriff er-
langt als auch mit der Frage nach dem Prekären eine bislang noch nicht beachtete 
Facette des Phänomens von Transfer in den Vordergrund gestellt werden. 

Die Untersuchung der Paratexte wäre, um das Thema „Marsilio Ficino in 
Deutschland und Italien“ aufzugreifen, der ‚italienische Part‘. Auf ‚deutscher Sei-
te‘ ist nach Zeugnissen der Rezeption zu fragen und nach möglichen ‚sicheren‘ 
Kontexten, in die das prekäre Wissen aufgenommen wird. Damit soll der These 

29 	Mulsow: Prekäres Wissen (wie Anm. 2), S. 17f.
30 	Begriffe nach Gerard Genette: Paratexte. Mit einem Vorwort von Harald Weinrich aus dem 

Französischen von Dieter Hornig. Frankfurt a. M., New York 1989.

DOI: 10.13173/9783447108287.155 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



162 Antje Wittstock

nachgegangen werden, dass der in De vita coelitus comparanda entfaltete Magiebe-
griff als prekäres, das heißt unsicheres Wissen durch para- als auch kontextuel-
le Einbindung in ‚sichere Wissenskontexte‘ eingestellt wird und damit späteren 
Aktualisierungen zur Verfügung steht. Als Untersuchungsgrundlage dienen mir 
dafür im Hinblick auf die Paratexte die Vorworte und Apologien, die Ficino der 
editio princeps der De vita libri tres beifügte. Beispiele für die kontextuelle Einbin-
dung sind die Übersetzung von De vita coelitus comparanda in niederdeutscher 
Sprache, die in einer Sammelhandschrift unikal überliefert und vermutlich auf 
die Mitte des 16. Jahrhunderts zu datieren ist, sowie ein astrologisch-medizini-
scher Sammeldruck, der neben weiteren Texten auch De vita libri tres sowie Jo-
hann Virdungs von Haßfurt Nova medicina methodus (Heidelberg 1532) enthält 
und 1584 in Italien erscheint.  

Defendite liberos adhuc teneriores: 
die bedrohten liberi und Strategien ihrer Verteidigung
Am 10. Juli 1489 trennte Ficino De vita coelitus comparanda aus seinem Plotin-Kom-
mentar, widmete den Text dem König von Ungarn, Matthias Corvinus (1458–
1490), und stellte mit dieser Widmung eine Verbindung zu einem der humanisti-
schen Zentren her, die Neuplatonismus und Hermetismus rezipierten. Mit dem 
Ziel, seinen Hof dem von Cosimo und Lorenzo de’ Medici nachzubilden, stand 
Corvinus nicht nur im Briefwechsel mit Ficino und lud Experten für Astrono-
mie und Astrologie an den Hof ein. Auch seine umfangreiche Bibliothek, deren 
Aufstellung bei den Zeitgenossen weithin berühmt war, spiegelte sein wissen-
schaftliches Interesse, insbesondere an der Astrologie und den okkulten Wissen-
schaften.31 

Im Hinblick auf die mit der Widmung intendierte Anbindung von De vita coe
litus comparanda an den ungarischen Hof und die Sammlung von Corvinus ist 
dabei auf zwei Aspekte hinzuweisen: Durch den frühen Tod von Corvinus 1490 
erreichte das Widmungsexemplar von De vita libri tres den königlichen Hof in 
Buda nie, sondern verblieb in Florenz.32 

Zudem ist der Sammlungskontext der Bibliothek, dem der Text bestimmt war, 
im Hinblick auf den dort repräsentierten Magiebegriff zu konkretisieren. Wäh-
rend für Corvinus’ Sammlung in der Forschung bislang ein ausgeprägtes Inter-
esse an Ritual- und Bildmagie behauptet wurde, stellt Benedek Láng im Hinblick 
auf das dortige Vorhandensein magischer Texte fest:  

31 	Vgl. Benedek Láng: Unlocked Books. Manuscripts of Learned Magic in the Medieval Libra-
ries of Central Europe. University Park (Pennsylvania) 2008, bes. Kap. „Magic in the courtly 
context: The Corvinian Library“, S. 234–240; Csaba Csapodi: Bibliotheca Corviniana. Die 
Bibliothek des Königs Mathias Corvinus von Ungarn. 3. neubearb. Auflage. Budapest 1982.  

32 	Dazu Láng: Unlocked Books (wie Anm. 31), S. 238: „This magical content, however, was 
never consulted by the learned courtiers of Hungary; the book did not reach Buda. The ma-
nuscript was not completed in Matthias’ lifetime. It was dedicated on July 10, 1489, but the 
king died in 1490. Thus, it remained in Florence, where it still is, with Matthias’ coat of arms 
covered by that of the Medicis.“

DOI: 10.13173/9783447108287.155 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



163Marsilio Ficinos De vita coelitus comparanda als prekäres Wissen

Surprisingly, we see no such manuscripts [d.h. der Bild- und Ritualmagie, 
Anm. A.W.] in Matthias’ library: as the genres of magic were defined in 
the first and second parts of the present work [s.o., Anm. A.W.], they are 
simply not represented in the Corvinian library. […]  I only conclude that 
learned magic was present in the royal library, but primarily through its 
contemporary Neoplatonic sources and not in the kind of texts discussed 
in the previous chapters.33 

Der Sammlungskontext der königlichen Bibliothek umfasste damit nicht – wie oft 
angenommen – Werke der Bild- und Ritualmagie, sondern der hier präsentierte 
Magiebegriff speiste sich aus astrologisch-neuplatonischen Quellen.

Die Apologien
Während die Widmung als ein Versuch Ficinos zu werten ist, das Buch auch me-
dial an den ‚sicheren Kontext‘ des ungarischen Königs und dessen Hof anzu-
binden, stellen die beiden Apologien, die er mit Datierung auf den 15. und 16. 
September 1489 der Ausgabe beifügte, eine inhaltliche Anbindung dar, indem 
insbesondere der erste Text antizipierte Kritikpunkte als fiktive Einwände for-
muliert und dagegen argumentiert. Im Hinblick auf Ficinos Strategie einer Ver-
teidigung lassen sich dabei zwei Zugänge unterscheiden: der einer inhaltlichen 
Argumentation, die insbesondere an der Erläuterung des Magiebegriffs ansetzt, 
sowie ein literarischer, der mit Form und Gattung der Apologie sowie dem Ein-
satz allegorischer Bildlichkeit arbeitet. 

Apologia quaedam, in qua de medicina, astrologia, vita mundi; item de Magis 
qui Christum statim natum salutaverunt.34

Den möglicherweise bevorstehenden Angriff ‚gotteslästerlicher Giganten‘ antizi-
pierend, ruft Ficino in seiner ersten Apologie die tribus Petri, Nero, Guiccardini 
und Soderino35 als Gewährsmänner für den fiktiven Kampf gegen die Ungeheuer 
auf, die seine liberi (Bücher / Kinder) bedrohen. Diesen tribus Petri (drei Petrus / 
drei Felsen) obliegt es, argumentativ gegen die befürchtete Kritik vorzugehen, 
die Ficino resümiert: 

Alius ergo dicet: Nonne Marsilius est sacerdos? Est profecto. Quid igitur sacerdo-
tibus cum medicina? Quid rursum cum astrologia commercii? Alius item: Quid 

33 	Láng: Unlocked Books (wie Anm. 31), S. 239. 
34 	Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), S. 397: „Eine Apologie, bei der es um Medizin, As-

trologie und das Leben der Welt geht, desgleichen um die Magier, die den neugeborenen 
Christus begrüßten.“ 

35 	Piero del Neri, Sohn Francesco Neris, Schüler Ficinos und Adressat vieler seiner Briefe, gest. 
1521; Piero Guicciardini (1454–1513) ab 1490 Prior; Piero Soderini (1452–1522) Gonfalionere 
auf Lebenszeit seit 1502. Vgl. die Kommentare in Ficino: Three books on life (wie Anm. 1), 
S. 49 und Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), S. 397. 

DOI: 10.13173/9783447108287.155 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



164 Antje Wittstock

Christiano cum magia vel imaginibus? Alius autem et quidem indignus vita vitam 
invidebit coelo.36

[Einer wird daher sagen: Ist Marsilio denn kein Priester? Aber gewiss ist 
er einer. Was also haben Priester mit Medizin zu schaffen? Und weiter: 
Was haben sie mit der Astrologie zu tun? Ein anderer wird sagen: Was hat 
ein Christ mit Magie oder Talismanen zu schaffen? Ein anderer aber, einer 
der in Wahrheit das Leben nicht verdient, wird dem Himmel kein Leben 
zugestehen.37]

Es sind damit drei Punkte, die Ficino selbst vorweg aufgreift und stellvertretend 
für seine drei ‚Felsen‘ im Folgenden argumentativ entkräftet: Die Verbindung 
von Heilkunst, Astronomie und Priesteramt, der Einsatz von Talismanen im Zu-
sammenhang mit Magie und der christlichen Religion sowie die Annahme eines 
lebendigen Kosmos. 

Zentral herausgestellt wird in der Apologie eine Grundvoraussetzung, die mit 
dem Titel von Anfang an präsent ist und die Ficino mit der Protestatio catholici 
auctoris bereits dem Buch 3 vorangestellt hatte: 

In omnibus quae hic aut alibi a me tractantur, tantum assertum esse volo, quantum ab 
ecclesia comprobatur.38  [„Bei allem, was ich hier oder andernorts behandle, will ich 
nur so viel geltend machen, als von der Kirche genehmigt ist.“39] 

Dezidiert streicht Ficino die Synthese beider Bereiche heraus, indem der Magier 
mit Bezug auf die Bibel nicht als Zauberer oder Giftmischer verstanden wird, son-
dern den Weisen und den Priester bezeichnet und den ersten personifiziert, der 
Christus verehrte. Die Magia naturalis, der sich der Magier bedient, ist die gleiche 
Kraft, die auch in der Medizin oder der Landwirtschaft genutzt wird. Damit wird 
auch die Diskussion um die Rolle der Astrologie und die damit implizierte Frage 
nach der Determination oder dem freien Willen, deren Streit um 1500 ihren Hö-
hepunkt erreichte, von Ficino in einen dezidiert christlichen Kontext eingestellt. 

Während jedoch Ficino durch die Einbeziehung des Dämons in De Amore und 
auch in De vita eine Konstruktion gefunden hatte, die in gewisser Weise beides 
– Determination und freien Willen – ermöglichte,40 ist in der Apologie nun nicht 
mehr die Rede davon. „Dämonologisch bereinigt“41 erscheint in der Apologie nur 
noch ein menschlicher Magier, der im Auftrag Gottes handelt. 

36 	Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), S. 396.
37 	Ebd., S. 397.
38 	Ebd., S. 210.
39 	Ebd., S. 211. 
40 	Vgl. Stéphane Toussaint: Ficino und das Dämonische. In: Platon, Plotin und Marsilio Ficino. 

Studien zu den Vorläufern und zur Rezeption des Florentiner Neuplatonismus. Internatio-
nales Symposium in Wien, 25.–27. Oktober 2007. Hrsg. von Maria-Christine Leitgeb, Stépha-
ne Toussaint und Herbert Bannert. Wien 2009, S. 137–145.

41 	So formuliert bei Otto: Magie (wie Anm. 4), S. 435.

DOI: 10.13173/9783447108287.155 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



165Marsilio Ficinos De vita coelitus comparanda als prekäres Wissen

Während der Magiebegriff zwar wesentlicher Bestandteil von Buch 3 ist, als 
solcher aber kaum ge- bzw. benannt wird, dient die Apologie nun explizit zu des-
sen Differenzierung und Legitimierung. Zentral dabei ist die Betonung der Magia 
naturalis, die Ficino nun ausdrücklich von einer dämonischen unterscheidet: 

Neque de magia hic prophana, quae cultu daemonum nititur, verbum quidem ul-
lum asseverari, sed de magia naturali, quae rebus naturalibus ad prosperam corpo-
rum valetudinem coelestium beneficia captat, effici mentionem.42

[Auch habe ich hier gar nicht von der gotteslästerlichen Magie gesprochen, 
die auf dem Dämonenkult errichtet ist, sondern von der natürlichen Ma-
gie, die um der erstrebenswerten, physischen Gesundheit willen die Ga-
ben der Himmelswesen durch natürliche Dinge zu gewinnen sucht.43] 

Indem Ficino die natürliche Magie durch Einbeziehen des Kriteriums der Nütz-
lichkeit weiter differenziert (und darin die ‚überflüssige‘ fast der Lächerlichkeit 
preisgibt), wird die Abgrenzung zur dämonischen Magie noch weiter verstärkt: 

Denique duo sunt magiae genera. Unum quidem eorum qui certo quodam cultu 
daemonas sibi conciliant, quorum opera freti fabricant saepe portenta. Hoc autem 
penitus explosum est quando princeps huius mundi eiectus est foras. Alterum vero 
eorum qui naturales materias opportune causis subiciunt naturalibus mira qua-
dam ratione formandas. Huius quoque artificii species duae sunt: altera quidem 
curiosa, altera necessaria. Illa sane ad ostentationem supervacua fingit prodigia, 
ceu quando Persarum magi ex salvia sub fimo putrefacta, dum Sol et Luna secun-
dam Leonis faciem occuparent eundemque gradum ibi tenerent, generabant avem 
merulae similem, serpentina cauda, eamque redactam in cinerem infundebant lam-
padi, unde domus statim plena serpentibus videbatur. Hoc autem tanquam vanum 
et saluti noxium procul effugiendum. Tenenda tamen species necessaria, cum ast-
rologia copulans medicinam.44

[Kurzum, es gibt zwei Gattungen der Magie. Die eine Gattung wird von 
solchen Leuten praktiziert, die sich durch einen besonderen Kult mit Dä-
monen verbünden und mit der Unterstützung ihrer Machenschaften häu-
fig Ungeheuer fabrizieren. Das aber wurde ganz und gar verworfen, als 
der Fürst dieser Welt hinabgestürzt wurde. Der anderen Gattung bedienen 
sich solche Menschen, die zur richtigen Zeit natürliche Dinge natürlichen 
Ursachen aussetzen, um sie auf wunderbare Weise zu formen. Diese Kunst 
hat zwei Unterarten: Die eine ist vorwitzig, die andere notwendig. Erstere 

42 	Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), S. 400.
43 	Ebd., S. 401.
44 	Ebd., S. 400 und 402.

DOI: 10.13173/9783447108287.155 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



166 Antje Wittstock

ersinnt aus Prahlerei überflüssige Wunderdinge, so wie bei den Persern 
die Magier aus unter Mist verfaultem Salbei einen amselartigen Vogel mit 
Schlangenschwanz fabrizierten, während Sonne und Mond im zweiten 
Gesicht des Löwen und dort in ein und demselben Grad standen; diesen 
Vogel äscherten sie ein und gaben die Asche in eine Lampe, woraufhin 
das Haus augenblicklich von Schlangen zu wimmeln schien. So etwas ist 
aber sinnlos und gesundheitsschädigend und sollte unterlassen werden. 
Die notwendige Unterart, die die Medizin mit Astrologie verknüpft, muss 
dagegen bewahrt werden.45] 

In der Forschung wird die Frage nach dem ‚Schwarzen‘ von Ficinos in Buch 3 pro-
klamierten Magiebegriff kontrovers diskutiert: In der Nachfolge Walkers wird 
eine Positionierung Ficinos gegen die dämonische Magie herausgestrichen,46 
während z.B. Kaske / Clark darauf hinweisen, dass eine klare Unterscheidung 
nicht zu treffen sei, indem von dämonischen Agenten die Rede ist.47 Die Apologie 
hingegen lässt Ficinos klare Strategie erkennen, dem Text von Buch 3 ein christ-
lich abgesichertes Konzept an die Seite zu stellen; ein nicht unproblematischer 
‚Spagat‘, indem Ficino es unternimmt, sein in Buch 3 formuliertes ‚neues‘ Kon-
zept, das sich vom christlich-theologischen Ausgrenzungsdiskurs abhebt, wie-
derum – anders – christlich zu legitimieren. 

Die Apologie zeigt damit die Problematik, die mit der Synthese von Ficinos 
Magiebegriff zusammenhängt. Als inhaltliche Strategie zeichnet sie Begriffe 
nach und konturiert klarer, indem die Anbindung der Magia naturalis an den 
christlichen Diskurs explizit betont und in diesem Sinne ‚Widerständiges‘ aus-
gespart wird. 

Wo Ficino in der inhaltlichen Argumentation um Schadensbegrenzung be-
müht ist und Buch 3 mit der Apologie einen zweiten Text beiordnet, wählt er auch 
mit der literarischen Darstellung ein von dem als Traktat verfassten Text von De 
vita coelitus comparanda unterschiedenes Textmodell: Gerade sechs Jahre zuvor 
war Ficinos lateinische Übersetzung der Apologie des Sokrates erschienen,48 die in 
Teilen die von Leonardo Bruni vorgelegte und in Bologna 1475 gedruckte wieder-
holte und den sokratischen Text damit für die europäische Rezeption erstmalig 
erschlossen hatte. Nicht nur im Florentiner Kreis bediente man sich ausgiebig 
dieses (neu entdeckten) Vorbilds, das neben dem Dialog zu einer bevorzugten 
Gattungsform im humanistischen gelehrten Disput avancierte.

45 	Ebd., S. 401 und 403.
46 	Vgl. Daniel Pickering Walker: Spiritual and Demonic Magic. From Ficino to Campanella. 

London 1958, bes. S. 45–53.
47 	Ficino: Three books on life (wie Anm. 1), S. 52: „Ficino’s magic is not ‚demonic‘ in that he 

refused to worship them or even have any expressed pact with them, as Walker maintained, 
but it remains daemonic in its agents.“

48 	Vgl. dazu James Hankins: Plato in the Italian Renaissance. 3. Aufl. Leiden 1994.

DOI: 10.13173/9783447108287.155 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



167Marsilio Ficinos De vita coelitus comparanda als prekäres Wissen

Dabei lässt Ficinos als Apologia betitelter Text den klassischen Aufbau der Ge-
richtssituation nur im Gestus der Verteidigung erkennen.49 Stattdessen wird eine 
inhaltliche Argumentation entfaltet, die potentiellen Verteidigern zugewiesen 
wird. Die argumentative Gefährdung wird durch Allegorisierung der Bücher/
Kinder bildlich inszeniert, ein Muster, das auch die 2. Apologie verwendet, in der 
drei, die Bücher/Kinder schützende Jagdhunde aufgerufen werden:

Habet quinetiam suos academia canes. Huc ergo vos, sagaces academiae canes, 
huc vos, velocissimi cursores, advoco. Tres enim estis. Tres ergo nunc meos pre-
cor, defendite liberos adhuc teneriores, inter lupos (ut vereor) e vestigio prodituros. 
Currite, inquam, alacres, negotia enim nunc vobis optata mando, non curas.50 

[Sogar die Akademie hat ihre eigenen Hunde. Von dort rufe ich euch 
[Bernardo Canigiani, Giovanni Canacci, Amerigo Corsini; Ficinos Freun-
de von der ‚platonischen Akademie‘, Anm. A.W.] also hierher, euch, ihr 
gelehrten Hunde der Akademie, euch, ihr schnellsten Läufer, kommt her. 
Denn ihr seid zu dritt. Daher rufe ich euch nun auf, verteidigt meine drei 
Bücher-Kinder, die noch so jung sind und, wie ich fürchte, jeden Augen-
blick unter die Wölfe fallen werden. Lauft schnell her, sage ich, denn ich 
vertraue euch jetzt Aufgaben an, wie ihr sie liebt, nicht aber Sorgen.51] 

Damit verwendet Ficino einen Inszenierungsmechanismus, der auf der einen 
Seite das Wissen durch seine inhaltliche Argumentation erhellen und ‚ins rechte 
Licht‘ rücken will, dieses deutliche Ausstellen auf der anderen Seite aber durch 
die bildliche Verkleidung zugleich anschaulich und im gleichen Maße interpreta-
tionsbedürftig macht. Während Ficino in dem kurz auf De vita libri tres folgenden 
Traktat De sole bereits direkt in der Vorrede an den Leser um eine allegorische 
bzw. anagogische statt einer dogmatischen Lesart bittet,52 erscheinen die Apolo-
gien in De vita libri tres dem Buch 3 nachträglich beigestellt.    

49 Vgl. Verteidigung als Angriff. Apologie und ‚Vindicatio‘ als Möglichkeiten der Positionie-
rung im gelehrten Diskurs. Hrsg. von Michael Multhammer. Berlin, Boston 2015. Multham-
mer konstatiert für die Apologie eine große Varianz in den Erscheinungsformen, bemerkt 
jedoch als verbindendes Merkmal: „Alle Apologien und Rettungen folgen ihrem Aufbau in 
unterschiedlicher Ausprägung dem Modell eines Gerichtsprozesses.“ Ebd., S. 5. 

50 	Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), S. 406.  	
51 	Ebd., S. 407.
52 	Vgl. Marsilio Ficino: The Book of the Sun / De sole. Hrsg. und übers. von Geoffrey Cornelius, 

Darbey Costello, Graeme Tobyn u.a. In: Sphinx. A Journal of Archetypal Psychology and the 
Arts 6 (1993), S. 123–148. Vgl. zu De Sole den Beitrag von Steffen Schneider in diesem Band. 

DOI: 10.13173/9783447108287.155 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



168 Antje Wittstock

Prekäres Wissen im Transfer: kontextuelle Verortungen
Für die Vermittlung des 3. Buchs in den deutschsprachigen Raum sind mehre-
re Drucke der lateinischen Ausgabe von De vita libri tres belegt, die auch Teil 3 
enthalten, sowie laut Kaske einige Exzerpte,53 eine niederdeutsche Übersetzung 
von Buch 3 und die Aufnahme des Drucks in andere Sammlungszusammenhän-
ge. Die folgenden Überlegungen beziehen sich auf die beiden zuletzt genannten 
Überlieferungsbeispiele. 

Van deme hemelische levende to erlangende: Buch 3 im Cod. alchim. 191
Bei der niederdeutschen Übersetzung von Buch 3, überschrieben mit Marsilii  
Ficini van Florentz van deme hemelische levende to erlangende […], handelt es sich um 
die bislang einzige bekannte Übersetzung in die deutsche Sprache. Überliefert 
ist der Text in einer Sammelhandschrift mit der Signatur Cod. alchim. 191, SUB 
Hamburg.54 Diese bislang in der Forschung nicht untersuchte Handschrift findet 
einzig Erwähnung im Iter Italicum: „Hs. des 16. Jh. 1547–48. Cornelius Agrippa, de 
occulta philosophia, Marsilio Ficino, de vita coelesti. Fragment. In Low Saxonian 
dialect. Owned by Jungius. Data supplied by Dr. R. Burmeister.“55 

Beim Cod. alchim. 191 handelt es sich um eine Papierhandschrift, 30 x 21cm, 
404 Blatt, wovon einige Lagen herausgeschnitten sind. Ein Besitzvermerk auf der 
Innenseite des Einbands ex Bibliotheca Hamburgensi Ioannea weist auf die Hambur-
ger Gelehrtenschule Johanneum, gegründet 1529, hin. Die Handschrift stammt 
vermutlich überwiegend von einer Hand, ist sehr sauber und weist kaum Ver-
schreibungen und keine Benutzerspuren auf. Teilweise ist sie rubriziert, und es 
wurde Raum für Initialen gelassen, die jedoch nicht ausgeführt wurden. Im An-
schluss an die beiden Bücher von Agrippa finden sich Datierungen auf 1547 bzw. 
1548 (vgl. Kolophon 169v und 280v).

Im Hinblick auf die hier gestellte Frage nach der kontextuellen Verortung – 
hier verstanden als die Aufnahme in Sammlungszusammenhänge – soll eine 
Analyse der Übersetzungsleistung und die Frage nach dem Wissenstransfer in 
die Volkssprache (zudem ins Niederdeutsche) ausbleiben und in einem anderen 
Zusammenhang erfolgen. Angemerkt werden soll an dieser Stelle aber doch, dass 
der Text von De vita coelitus comparanda vollständig sowie die Widmungen und 

53 	In ihrem Überlieferungsbericht nennen Kaske und Clark: P (Florenz: Bibliotheca Medicea-
Laurenziana Plut. 82,11, 1490); M (München, Staatsbibliothek, Clm 10781, spätes 15. Jh.); Mo 
(München: Staatsbibliothek, Clm 26059; 1508; Sammlung alchemischer Texte); H (Haarlem, 
Niederlande: Stadsbibliothek 187C6; spätes 15. oder frühes 16. Jh). Vgl. Ficino: Three books 
on life (wie Anm. 1), S. 9–11.

54 	Ich danke dem Leiter der Handschriftenabteilung der SUB Hamburg, Herrn Dr. Walter 
Storck, für die großzügige Bereitstellung von digitalisiertem Material und die Auskünfte 
bezüglich des Handschriftenbestands.

55 	Paul Oskar Kristeller: Iter Italicum. A Finding List of Uncatalogued or Incompletely Cata-
logued Humanistic Manuscripts of the Renaissance in Italian and other Libraries Comp. 
by Paul Oskar Kristeller. London u.a. 1965–1997. Bd. III: Alia itinera: Australia to Germany. 
Leiden 1983, S. 552.

DOI: 10.13173/9783447108287.155 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



169Marsilio Ficinos De vita coelitus comparanda als prekäres Wissen

Apologien mit kleiner Einschränkung56 ebenso übersetzt werden und das Prob-
lem der Wiedergabe von Fachtermini durch Paarformeln gelöst ist.57 Vielmehr soll 
hier die Frage nach dem Überlieferungskontext gestellt werden. Denn nach der 
knappen Notiz bei Kristeller erweist sich die Handschrift tatsächlich als deutlich 
umfangreicher: Nicht nur ist in dem Codex Agrippas von Nettesheim De occulta 
philosophia (1r–289v) sowie Ficinos De vita coelitus comparanda mit den Briefen und 
Apologien (282r–340v) in niederdeutscher Übersetzung enthalten, sondern noch 
weitere Texte aus dem magisch-hermetischen Umfeld. Hierzu gehören: De Kunst 
magia na der mening der olden (349r–359v), Liber imaginum Ptolomeii (360r–375v), Der 
Spegel des Meisters Hermetis (381r–397v) und Traktate zu den Stunden des Tages, 
der Nacht und den Planeten. 

Bei der Sammelhandschrift handelt es sich damit um eine Zusammenstellung 
von in mehrfacher Hinsicht prekären Texten. Denn neben Ficinos De vita coelitus 
comparanda ist auch Agrippas Occulta philosophia als ‚prekär‘ – durchaus im Sinne 
Mulsows – zu bezeichnen:58 So überführte Agrippa den handschriftlichen Traktat 
von 1510, der als Manuskript kursierte, gegen den Rat seines Lehrers Trithemius,  
den Text aufgrund seiner Brisanz nicht zu veröffentlichen, durch die selbst be-
sorgte Druckausgabe 1531 bis 1533 und mit Veränderungen im Text in einen ‚si-
cheren Status‘, wie er selbst im Vorwort angibt, um den Text und das darin ent-
haltene Wissen vor Missbrauch und Korrumpierung zu schützen: 

Contigit autem postea, ut interceptum opus, priusquam illi summam manum im-
posuissem, corruptis exemplaribus truncum & impolitum circumferretur, atque 
in Italia, in Gallia, in Germania, per multorum manus uolitaret, iamque nonnulli 
impatientius nescio an impudentius, ipsum informe opus sub prælum exponere 
uolebant, quo uno perculsus malo, ipse edere constitui, cogitans minus periculi 
fore, si libri isti paulo castigatiores mea manu prodirent, quam si laceri per incon-
dita fragmenta inuulgarentur per manus aliorum.59  

[Nachher aber geschah es, daß das unvollendete Werk, ehe ich die letzte 
Hand daran legen konnte, in verstümmelten und fehlerhaften Abschriften 
in Italien, Frankreich und Deutschland verbreitet wurde und die Hände 
vieler durchwanderte; ja einige waren, ich weiß nicht, ungeduldig oder 
schamlos genug, es trotz seiner Verunstaltung dem Drucke übergeben zu 

56 	Der Text der 2. Apologie bricht kurz vor dem Ende auf 340r ab.
57 	Hier wäre der Vergleich mit den anderen deutschen Übersetzungen der De vita libri tres durch 

Muling sowie den beiden anonymen handschriftlichen Übersetzungen (Cod. pal. germ. 452, 
Cod. pal. germ. 730) zu verfolgen. Vgl. Wittstock: Melancholia translata (wie Anm. 18), bes. 
Kap. „Übersetzen“, S. 94–114 mit weiterer Literatur. 

58 	Dass auch Agrippas Leben und Wirken selbst durch Verfolgung, Inhaftierung und unsiche-
re ökonomische und gesellschaftliche Umstände geprägt war und damit alle Merkmale des 
Prekären trugen, sei hier nur angemerkt.

59 	Henricus Cornelius Agrippa von Nettesheym: Occulta philosophia. Hrsg. und erläutert von 
Karl Anton Nowotny. Graz 1967, S. 4.

DOI: 10.13173/9783447108287.155 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



170 Antje Wittstock

wollen. Um diesem Schlage vorzubeugen, beschloß ich, es selbst zu veröf-
fentlichen, indem ich dachte, daß weniger dabei riskiert wäre, wenn das-
selbe einigermaßen verbessert aus meiner Hand hervorginge, als wenn 
es verstümmelt und als ein ungeordnetes Fragment durch fremde Hände 
unter das Publikum käme.60]   

Damit unterliegt die Occulta philosophia einer zweifachen Strategie: Zum einen 
fixieren und ‚schützen‘ Agrippas Redaktion und Drucklegung den Text, zum an-
deren wird von ihm eine Strategie der Verrätselung ausgestellt, um das präsen-
tierte Wissen im gleichen Zug zu schützen:61 

Haec sunt quae ad magiæ introductionem ex traditione antiquorum, compilati-
one diuersa in hunc librum coegimus, sermone quidem breui, sed sufficienti his 
qui intellecturi sunt. […] Tradidimus enim hanc artem taliter, ut prudentes & in-
telligentes latere non accidat: prauuos uero & incredulos, ad secretorum illorum 
arcana non admittat, sed in stuporem adductos, sub ignorantiæ & desperationis 
umbraculo destitutos relinquat. Vos igitur doctrinæ & sapientiæ filii, perquirite in 
hoc libro, colligendo nostram dispersam intentionem, quam in diuersis locis pro-
posuimus, & quod occultatum est a nobis in uno loco, manifestum fecimus illud in 
alio, ut sapientibus uobis patefiat […].62 

[Dies ist es nun, was ich als Einleitung in die Magie aus der Überlieferung 
der Alten nach verschiedenen Autoren in dieses Buch zusammengetragen 
habe, und zwar trotz aller Kürze mit hinreichender Deutlichkeit für dieje-
nigen, denen es nicht an Einsicht mangelt. […] Ich habe nämlich diese Wis-
senschaft so vorgetragen, daß den Klugen und Verständigen nichts davon 
verborgen bleiben soll. Den Schlechten und Ungläubigen dagegen soll der 
Zugang zu diesen Geheimnissen verschlossen sein; sie mögen wohl darü-
ber staunen, aber in verzweiflungsvoller Unwissenheit sich abquälen. Ihr 
aber, Söhne der Wissenschaft und Weisheit, forscht in diesem Buch und 
sucht unsere zerstreute Meinung, die wir an verschiedenen Orten vorge-
tragen haben, zusammen, denn was an der einen Stelle euch verborgen ist, 
das haben wir an einer andern geoffenbart, damit ihr nicht im Ungewissen 
darüber bleibt.63] 

Dass die von Trithemius geäußerten Einwände auch in inhaltlicher Hinsicht 
durchaus Berechtigung hatten und die von Agrippa für seine ‚heilige Magie‘ 

60 	Übersetzung zit. nach Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim: Die magischen Werke. 
Hrsg. von Kurt Benesch. Wien 1982, S. 3f. 

61 	Zu dieser Strategie der Verrätselung in der Occulta philosophia vgl. Wittstock: Melancholia 
translata (wie Anm. 18), S. 137–145.

62 	Agrippa von Nettesheym: De occulta philosophia (wie Anm. 59), S. 357. 
63 	Übersetzung zit. nach Agrippa: Die magischen Werke (wie Anm. 60), S. 555.

DOI: 10.13173/9783447108287.155 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



171Marsilio Ficinos De vita coelitus comparanda als prekäres Wissen

vorgenommene Synthese von Astrologie, Kabbala, Mantik, Magie, Angelologie, 
Amulett- und Talismanzauber in der Tat problematisch war, zeigt die Verfolgung 
Agrippas durch die Inquisition wie auch das Verbot des Kölner Druckers Soter, 
dem es zeitweilig untersagt war, den Druck von De Occulta philosophia zu reali-
sieren.

Nicht geklärt ist bislang, warum (fast) alle Texte des Cod. alchim. 191 in die 
niederdeutsche Sprache übersetzt sind. Zwar ist gerade für das Niederdeutsche 
eine Vielzahl von magischen Texten belegt, dann aber wird es im Bereich magi-
schen Sprechens und für Segen und Zaubersprüche verwendet.64 Ein weiteres 
Zeugnis für einen fachwissenschaftlichen Text in niederdeutscher Übersetzung 
ist nicht bekannt.65 Ebenfalls noch zu klären ist die Situation um den Auftragge-
ber, die Auftragsintention sowie den Schreiber.66   

Abgesichert aber – und nun gilt es knapp hundert Jahre zu überspringen – ist 
dann der Besitz der Handschrift von Joachim Jungius (1587–1657). Nach einem 
Studium der Philosophie in Rostock war er bereits mit 22 Jahren Professor der 
Mathematik in Gießen, nach dem Erwerb des Doktortitels für Medizin zehn Jah-
re später in Padua dann Professor für Medizin in Rostock und Helmstedt, bis er 
aufgrund der Schließung der dortigen Universität im Jahr 1629 das Rektorat des 
Johanneums in Hamburg übernahm und dieses mit dem Selbstverständnis eines 
Polyhistors in Forschung und Lehre führte.67  

Neben seinem pädagogischen Konzept, den (auch naturwissenschaftlich-
mathematischen) Unterricht auf Deutsch durchzuführen, zu dessen Zweck er 
lateinische Wortlisten von Fachtermini mit den entsprechenden deutschen Über-
setzungen anlegte,68 engagierte er sich vor allem für den Ausbau der Schulbiblio-

64 	Vgl. Ingrid Schröder: Mecklenburgische Zaubersprüche als Beispiel der ‚Volksliteratur‘. In: 
Beiträge der Fritz Reuter-Gesellschaft 13 (2003), S. 9–22; Ingrid Schröder: Niederdeutsche 
Zaubersprüche. Konstanz und Variation. In: Sprachformen. Deutsch und Niederdeutsch in 
europäischen Bezügen. Festschrift für Dieter Stellmacher zum 60. Geburtstag. Hrsg. von 
Peter Wagener. Stuttgart 1999, S. 81–92.

65 	Ich danke Frau Prof. Dr. Ingrid Schröder, Leiterin der Abteilung Niederdeutsche Sprache 
und Literatur, Universität Hamburg, für diese Auskunft.

66 	Ein Hinweis auf Heinrich R. Rantzau, dänischer Statthalter in Schleswig-Holstein, Huma-
nist und Astrologe mit umfangreicher Bibliothek, konnte bislang nicht bestätigt werden.

67 	1622 gründete er die Societas Ereunetica, die erste naturwissenschaftliche Gesellschaft nörd-
lich der Alpen, die an dem Vorbild der italienischen Akademien orientiert war.

68 	Vgl. dazu im Nachlass von Jungius seine Analogia Teutonica (Pe 28), das Lexicon Germanicon 
(Pe 29), die Vocabula Technica Germanica (Pe 39). Weiteren Aufschluss über seine Sammlungs- 
und Forschungstätigkeit ermöglicht die Erschließung und Digitalisierung des Nachlasses 
von Jungius durch die SUB Hamburg (vgl. URL: http://jungius.sub.uni-hamburg.de/treffer-
liste.html (28.08.2016)). Für Auskünfte zu Jungius’ Bibliothek und den mehr als 50.000 Noti-
zen umfassenden handschriftlichen Nachlass danke ich Herrn Dr. Eike-Christian Harden  
(Projekt Digitalisierung und Erschließung des Nachlasses von Joachim Jungius / SUB 
Hamburg). 

DOI: 10.13173/9783447108287.155 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



172 Antje Wittstock

thek, für den er andere Bibliotheken aus Klosterbeständen, vor allem aber auch 
von Gelehrten aufkaufte.69 

Dazu gehörte vermutlich auch die seines Schülers Joachim Morsius (1593–
1644), auch unter dem Pseudonym Anastasius Philaretus Cosmopolita bekannt.70 
Aus einer bedeutenden Hamburger Goldschmiedefamilie gebürtig, die u.a. für 
den dänischen König, Christian IV., lieferte,71 schlug Joachim als einziger der 
Familie den Weg des Gelehrten ein, wurde Mittelpunkt eines Kreises von An-
hängern Jakob Böhmes und von Rosenkreuzern und verfügte über einen großen 
Bestand an alchemischen und magischen Handschriften. Verarmt, in ständigem 
Streit mit der Familie und verfolgt, musste er schon früh Teile seiner Buchbe-
stände verkaufen: Teile dieser Bibliothek sind heutiger Bestand der Hamburger 
Handschriftengruppe ‚Cod. alchim.‘, und insbesondere die Reihe 191, die Rosen-
kreuzertexte enthält, und zu der auch der Cod. alchim. 191 gehört, stammt aus 
seinem Besitz. 

Während Morsius’ Interesse theosophisch geprägt war und im Zeichen der 
Rosenkreuzer stand, liegt das Interesse von Jungius im Zusammenhang mit 
seinen chemiatrischen Interessen begründet, in deren Zuge er eine große Zahl 
hermetisch-arkanchemiatrischer Texte anschaffte, selbst Experimente durch-
führte und intensive Kontakte zu Mineralogen, Metallurgen und Handwerkern 
unterhielt. In seiner Dissertation Doxoscopiae Physicae Minores (verfasst 1630, pu-
bliziert 1642) setzte er sich mit der Elementenlehre auseinander und verwarf da-
rin die Idee der alchemischen Transmutation, indem er die These aufstellte, dass 
chemische Elemente nicht einheitliche und nicht weiter zerlegbare Stoffe seien.72  
Während Jungius’ Beschäftigung mit alchemisch-mystischer Literatur eher als 
episodenhaft zu bezeichnen ist und er ab 1619 nach seiner Rückkehr von einer 
Italienreise alle Bestellungen einschlägiger Titel einstellte, erweist sich dieses 

69 	Vgl. Christoph Meinel: Die Bibliothek des Joachim Jungius. Ein Beitrag zur Historia litteraria 
der frühen Neuzeit. Göttingen 1992.  

70 	Ebenso erscheinen die Namen Mors und Moers.
71 	Die Familie des Jacob Mores gehörte zu den reichsten und angesehensten Familien Ham-

burgs. Zu den berühmtesten Aufträgen gehört neben Schmuck (vgl. von Jacob Mores das 
sog. Kleinodienbuch, Cod. Inscrin. 1a, SUB Hamburg) auch die Ausstattung für das Schloss 
Frederiksborg, von der die Beschreibung einer paganen Kanzel und Orgel überliefert ist, vgl. 
die Beschreibung in Bernhard Olsen: Die Arbeiten der hamburgischen Goldschmiede Jacob 
Mores und Sohn für die dänischen Könige Frederik II. und Christian IV. Hamburg 1903. 

		  Im Hinblick auf mögliche Transfer- und Rezeptionswege von Ficinos Text über die bislang 
einschlägige Verbreitung im gelehrten Milieu hinaus wäre eine Verbindung des Cod. alchim.  
191 zum handwerklichen Gewerbe überaus aufschlussreich, kann aber bislang durch einen 
stichhaltigen Beleg, wie z.B. einer Provenienz, nicht beigebracht werden. 

72 	Vgl. Hans Kargo: Joachim Jungius’ Experimente und Gedanken zur Begründung der Che-
mie als Wissenschaft. Ein Beitrag zur Geistesgeschichte des 17. Jh. Wiesbaden 1968; Chris-
toph Meinel: In physicis futurum saeculum respiro. Joachim Jungius und die Naturwissen-
schaftliche Revolution des 17. Jahrhunderts. Göttingen 1984.

DOI: 10.13173/9783447108287.155 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



173Marsilio Ficinos De vita coelitus comparanda als prekäres Wissen

Beispiel als aussagekräftig für die enge Verbindung, in die Ficinos Text zur Al-
chemie gebracht wurde.73 

De vita libri tres und Johann Virdungs Nova medicinae methodus
Das zweite Beispiel bietet einen kurzen Ausblick in eine weitere metatextuelle 
Einbindung, in diesem Fall im Bereich der Medizin-Astronomie, und steht im Zu-
sammenhang mit den Publikationen Johann Virdungs von Haßfurt (1463–1538).74 

Nach einem Studium in Leipzig und Krakau von 1484 bis 1486 war Virdung 
mathematicus im Umkreis von Johann von Dalberg, Conrad Celtis, Abt Johannes 
Trithemius75 und dem Kurfürsten Philipps von der Pfalz und erstellte in dieser 
Zeit eine kaum übersehbare Zahl von Prognostiken, zu denen allein 80 astrologi-
sche Schriften und viele Flugschriften gehören.76 Auch unterrichtete er in Heidel-
berg Mathematik, Astronomie und Medizin. 

Für den vorliegenden Zusammenhang besonders wichtig ist Virdungs Auf-
enthalt in Krakau, das als Zentrum magischer und hermetischer Studien galt: 
Nachzuweisen ist hier sein außerordentliches Interesse für magische Texte, in-
dem er mehrere Magie-Handschriften anschaffte77 bzw. teilweise selbst kopierte, 
wie den Liber runarum, einen Text über das Manipulieren planetarischer Kräfte 
für Talismane, die sowohl der weißen als auch der schwarzen Magie dienten.78  

Zum Hauptwerk Virdungs gehört seine 1532 veröffentlichte astrologisch-
medizinische Schrift Nova medicinae methodus nunc primum & condite & aedita, ex 
Mathematica ratione morbos curandi.79 Virdung liefert darin eine breite Darstellung, 

73 	Diese Kontextualisierung kann hier nicht weiterverfolgt werden, wäre aber unbedingt Ge-
genstand einer umfangreicheren Untersuchung. Dass diese Verbindung in der Rezeption 
häufig gezogen wurde, zeigen zahlreiche Beispiele, wie die Sammelhandschrift Clm 26059 
(München, Staatsbibliothek), in der Exzerpte aus De vita mit einem alchemischen Traktat 
verbunden sind. Im gleichen Kontext zu verorten ist auch die vielfach tradierte Annahme, 
Ficino sei über 100 Jahre alt geworden, die deutschen ‚Übersetzungen‘ von De vita vorange-
stellt wird, vgl. dazu Wittstock: Melancholia translata (wie Anm. 18), S. 110–113. Ficino selbst 
nennt in Buch 3 zwar alchemische Begriffe wie Transmutation und das Elixier (vgl. De vita, 
3.320–23); der Begriff Alchemie wird von ihm jedoch nicht erwähnt. Zum Zusammenhang 
von Alchemie und Ficino vgl. Sylvain Matton: Marsile Ficin et l’alchimie, sa position, son 
influence. In: Alchimie et Philosophie à la Renaissance. Hrsg. von Jean Claude Margolin und 
Sylvain Matton. Paris 1993, S. 123–192.

74 	Zu Leben und Werk vgl. Max Steinmetz: Johann Virdung von Hassfurt, sein Leben und seine 
astrologischen Flugschriften. In: Astrologi Hallucinati. Stars and the End of the World in 
Luther’s Time. Hrsg. von Paola Zambelli. Berlin 1986, S. 195–214.

75 	Die Faustforschung kennt insbesondere den Brief von Trithemius an Virdung aus dem Jahre 
1507. 

76 	Vgl. Steinmetz: Johann Virdung von Hassfurt (wie Anm. 74). 
77 	Vgl. heute BAV Pal. Lat. 1369, 1375, 1385, 1391, 1396, 1439; nach Láng: Unlocked Books (wie 

Anm. 31), S. 255, Anm. 69.
78 	Vgl. Láng: Unlocked Books (wie Anm. 31), bes. Kap. „The Hermetic Collection of Johannes 

Virdung of Hassfurt“, S. 255–262.
79 	Zum Text vgl. Karl Sudhoff: Iatromathematiker, vornehmlich im 15. und 16. Jahrhun-

dert. Breslau 1902; Lynn Thorndike: Johann Virdung of Hassfurt Again. In: Isis 25 (1936), 
S. 363–371.

DOI: 10.13173/9783447108287.155 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



bei welchem Stand der Gestirne Medikamente aller Art, Abführmittel, Pillen, 
Salben, Mittel gegen Cholera usw. am besten eingenommen werden sollten. Inte-
ressant ist nun, dass, obwohl die Kenntnis von Ficinos De vita libri tres und dessen 
Ausführungen über Magie vorauszusetzen ist, im Text kein Wort daraus oder 
darüber erscheint. Dazu Láng:

Searching for further traces and evidence of Virdung’s interest in learned 
magic, I was faced with a striking absence of such material in his printed 
works. Besides his countless prognostications, Virdung also published a 
few books on astrological medicine, but these works do not contain the 
slightest sign of their author’s interest in talismans and planetary spirits.80 

Fündig wird man dann erst deutlich später: Nach einer überarbeiteten und er-
weiterten Neuausgabe der Nova medicinae methodus von 1533 erscheint 1584 (also 
deutlich nach dem Tode Virdungs) ein Druck in Venedig, der die astronomische 
Medizin zusammen mit Texten von Hermes Trismegistos (Iatromathematica in der 
Übersetzung von Stadius), Galen (Prognostica ex aegrotu decubitu) und eben den De 
vita libri tres von Ficino versammelt. 

Der Herausgeber dieses Drucks ist der italienische Astronom, Arzt und Physi-
ker Johann Paulus Gallucius (auch Giovanni Paolo Galluci) (1538–1621), der selbst 
vor allem zur Astrologie und Astronomie veröffentlichte, wie z.B. sein Haupt-
werk Theatrum mundi, et temporis (1593), in dem er – entgegen der päpstlichen 
Bulle von Papst Sixtus V. von 1586 – die Wirkung der Sternenkonstellationen auf 
den Menschen vertrat.

Neben seinem Interesse für die astronomische Medizin publizierte er als ein-
schlägig zu bezeichnende humanistische Texte, die er teilweise ins Italienische 
übersetzte. Beispiele sind Margarita Philosophica (1503) von Gregor Reisch, die an 
deutschen Universitäten des 16. Jahrhunderts zum klassischen Lehrbuch gewor-
den war, und die Übertragung von Albrecht Dürers kunsttheoretischer Schrift 
Vier Bücher von menschlicher Proportion (Nürnberg 1528), die unter dem Titel Della 
simmetrica de i corpi umani (Venedig 1591) erschien.

Die Ausgabe von Gallucci kann damit als Beispiel dafür gelten, dass De vita 
coelitus comparanda nicht nur im Zusammenhang der Ausgabe von De vita libri 
tres, sondern zusätzlich im medizinisch-astronomischen Kontext erhalten und 
überliefert wurde und dieser – mit Blick auf Galluccis Publikationstätigkeit in 
Editionen und Übersetzungen – zum Ende des 16. Jahrhunderts als Teil eines 
humanistischen Kanons aufgefasst wurde. 

***

80 	Láng: Unlocked Books (wie Anm. 31), S. 258.  

174 Antje Wittstock

DOI: 10.13173/9783447108287.155 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Die Untersuchung des in De vita coelitus comparanda formulierten Magiebegriffs 
zeigt an, dass Strategien von Transfer Anwendung finden, die sowohl schützen 
und verbergen als auch ausstellen und erläutern. Dies betrifft nicht nur (para-)
textuelle Strategien, sondern tritt auch in einer eindeutigen Anbindung an beste-
hende und sanktionierte Kontexte zutage. 

Ficinos Text und der darin entworfene Magiebegriff zeigen, dass es sich auf-
grund der dem Magiebegriff inhärenten Synthese aus verschiedenen Traditions- 
und Diskurszusammenhängen um prekäres und fragiles Wissen handelt, nicht 
nur aufgrund von Unwägbarkeiten in der medialen Situation (z.B. durch den vor-
zeitigen Tod des Adressaten), sondern auch durch eine nicht-sichere inhaltliche 
Verortung im Schnittpunkt von Diskursen. Ficino zeigt Strategien des Autors, 
den Text z.B. durch Appell an potentielle Gönner zu protegieren und auf inhalt-
licher Ebene Anbindungen an traditionelle und sanktionierte Kontexte heraus- 
bzw. erst nachträglich herzustellen. Dabei erweist sich diese fragile Situation als 
paradox, da mit dem ‚Neuen‘ sowohl dessen Gefährdung als auch das Potential 
für den Erfolg impliziert ist. Vor dem Hintergrund des Prekären ist die Idee eines 
breiten und raschen ‚Siegeszugs‘ von Ficinos Philosophie damit unbedingt zu 
relativieren.81

Als anderer Modus von Transfer kann die Aufnahme in Sammlungszusam-
menhänge durchaus traditioneller Kontexte, wie die astrologische Heilkunde, 
prekäres Wissen schützen und konservieren. In diesem Sinne erweist sich Ficinos 
De vita coelitus comparanda und der darin entworfene Magiebegriff als in mehrer-
lei Hinsicht gesichertes und geschütztes ‚prekäres Wissen‘. 

81 	In diesem Sinne vgl. Brian P. Copenhaver und Charles B. Schmidt: A History of Western 
Philosophy. 3: Renaissance Philosophy. Oxford, New York 1992, S. 162; differenzierend be-
züglich der Aufnahme von Ficino vgl. Kraye (wie Anm. 10), S. 397.

175Marsilio Ficinos De vita coelitus comparanda als prekäres Wissen

DOI: 10.13173/9783447108287.155 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447108287.155 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Der Transfer in die Volkssprache: 
Das buch des lebens des Johannes Adelphus Muling

Barbara Sasse Tateo

Eine zentrale Nahtstelle zwischen humanistischer und volkssprachlicher Ficino-
Rezeption in den deutschen Territorien zu Beginn des 16. Jahrhunderts markiert 
zweifellos die De vita-Übersetzung des Straßburger Arztes und Humanisten  
Johannes Adelphus Muling (auch „Mulich“ oder „Mühlich“, ca. 1485–1523/1555). 
Es handelt sich um sein Erstlingswerk, auf das bis 1520 eine erstaunlich umfang-
reiche wie breit gefächerte literarische Produktion folgte. Der überwiegende Teil 
davon besteht aus Herausgeberschaften und Übersetzungen von Autoren der la-
teinischen Antike sowie des modernen (neulateinischen) Humanismus, darunter 
die deutschen Übersetzungen von Vergils Bucolica, der Aesopus-Additiones Sebas-
tian Brants und des Enchiridion militis christianis Erasmus von Rotterdams.1 Neben 
solchen Beiträgen zu einer vermittelnden bzw. reproduktiven Rezeptionslitera-
tur verfasste Muling aber auch eigene Schriften in lateinischer und in deutscher 
Sprache.2 

1 	 Zu Mulings Vergil-Übersetzung vgl. Franz Josef Worstbrock: Adelphus Mulings Vergilüber-
setzung. In: Zeitschrift für deutsches Altertum und deutsche Literatur 102 (1979), S. 203–210, 
der die Drucklegung bei Johann Grüninger in Straßburg um 1508/09 datiert; zu den deut-
schen Esopus-Additionen (gleichfalls 1508 in Straßburg gedruckt) vgl. Gerd Dicke: Heinrich 
Steinhöwels ‚Esopus‘ und seine Fortsetzer. Untersuchungen zu einem Bucherfolg der Früh-
druckzeit. Tübingen 1994, S. 193–216; die Erasmus-Übersetzung erschien 1520 bei Johann Pe-
tri in Basel unter dem Titel Enchiridion oder handbüchlin eins Christlichen und Ritterlichen lebens. 
Eine vollständige Übersicht von Mulings Herausgeberschaften und Übersetzungen bietet 
Franz Josef Worstbrock: Muling, Johann Adelphus. In: Deutscher Humanismus 1480–1520. 
Verfasserlexikon. Hrsg. von Franz Josef Worstbrock, Bd. 2. Berlin, Boston 2013, Sp. 255–277, 
hier Sp. 259–273 (leicht überarbeiteter Wiederabdruck des gleichnamigen Artikels in: Die 
deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon. Hrsg. von Burkhart Wachinger u.a. 
2. Aufl. [nachfolgend zitiert als 2VL] Bd. 11. Berlin, New York 2004, Sp. 1017–1037, hier Sp. 
1019–1034); Bodo Gotzkowsky: Untersuchungen zur Barbarossa-Biographie (1520) des Johan-
nes Adelphus und ihr Verhältnis zum Volksbuch (1519) vom Kaiser Friedrich. In: Daphnis 
3 (1974), S. 129–146, hier S. 132f., bescheinigt Muling generell eine besondere Vorliebe für 
die deutsche Sprache und präzisiert, dass es sich bei allen der insgesamt neun namentlich 
zuzuordnenden Übersetzungen um „gedruckte Erstübersetzungen aus dem Lateinischen in 
die deutsche Sprache“ handelt.

2 	 Die Terminologie „reproduktive“ bzw. „reproduzierende Rezeption“ folgt Hannelore Link: 
Rezeptionsforschung. Eine Einführung in Metholden und Praktiken. Stuttgart 1976, S. 85–
112. Mulings selbstständige Werke, die religiösen oder zeitsatirischen Themen gewidmet 
sind, stehen erkennbar unter dem Einfluss des pädagogischen und reformerischen Gedan-
kenguts, das ihm durch seine engen Kontakte zum Straßburger Humanistenkreis um Jakob 
Wimpfeling vermittelt wurde, vgl. im Überblick Worstbrock: Muling, Johann Adelphus (wie 

DOI: 10.13173/9783447108287.177 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



178 Barbara Sasse Tateo

Die deutsche Bearbeitung der ersten beiden Bücher von Ficinos De vita libri tres 
ging 1505 unter dem Titel Das buch des lebens in Straßburg bei Johann Grüninger 
in Druck, in dessen Offizin Muling 1508 als fest angestellter Korrektor eintrat. Bis 
1537 sind sieben Nachdrucke des Werks überliefert, die alle aus der Grüninger-
Offizin hervorgingen.3 Der beachtliche Erfolg der deutschen Bearbeitung konnte 
an den der lateinischen Vorlage anknüpfen, die zuerst 1489 in Florenz gedruckt 
wurde und bekanntlich zum meist verbreiteten Werk Ficinos in Europa avancier-
te. Bereits um 1497 erfolgte in Basel bei Johann Amerbach die erste Drucklegung 
im deutschsprachigen Raum.4 Um 1500 entstand zudem eine weitere Überset-
zung der Bücher De vita sana und De vita lunga ins Deutsche. Das anonyme Werk, 
dessen Entstehung in den Kreis des Heidelberger Hofs Kurfürst Philipps des 
Aufrichtigen führt, ist nur in einer handschriftlichen Fassung überliefert,5 wurde 

Anm. 1), Sp. 273–276, sowie im Besonderen zur 1508 (bei Johann Grüninger in Straßburg) 
gedruckten Margarita facetiarum, der „ersten Veröffentlichung einer größeren Eigenkompo-
sition“ Mulings, Johannes Klaus Kipf: Cluoge geschichten. Humanistische Fazetienliteratur 
im deutschen Sprachraum. Stuttgart 2010, S. 303–338, hier S. 294. 

3 	 Die Nachdrucke datieren in die Jahre 1508, 1515, 1521, 1528, 1531, 1537; eine ausführliche Dar-
stellung der Drucküberlieferung bietet Bodo Gotzkowsky: Johannes Adelphus. Das Buch des 
Lebens. In Ders.: Ausgewählte Schriften. Bd. 3. Unter Mitwirkung von Ann R. Arthur hrsg. 
von Bodo Gotzkowsky. Berlin, New York 1980, S. 321–399 (sofern nicht anders angezeigt, 
wird Mulings Text weiterhin nach dieser Ausgabe zitiert als Buch des Lebens, gefolgt von 
Seiten- und Zeilenangabe).

4 	 GW 9885; der in Marsilio Ficino: Three Books on Life. A Critical Edition and Translation with 
Introduction and Notes by Carol V. Kaske and John R. Clarke. Birmingham, New York 1989, 
S. 8, nach dem GW Bd. 8. Stuttgart, Berlin 1978, S. 416f., zitierte zweite Amerbach-Druck (GW 
9883) wurde in der Online-Version des GW (URL: http://www.gesamtkatalogderwiegendru-
cke.de/ [31.03.2016]) von 1489/95 auf 1506 (nach dem 16.9.) umdatiert, sodass es sich also um 
einen Nachdruck von GW 9885 handelt; Ficinos De vita erschien außerdem 1511 (sechs Jahre 
nach Mulings deutscher Übersetzung) in Straßburg bei Johann Knobloch (VD16 F 946); 1561 
schließlich druckte die Offizin Froben in Basel die Opera omnia Ficinos. Zur handschrift-
lichen Überlieferung des Werks vgl. John R. Clark: The Manuscript Tradition of Marsilio 
Ficino’s De vita libri tres. In: Manuscripta 27 (1983), S. 158–164.

5 	 Es handelt sich um Cod. Pal. Germ. 730 (Buch I) und Cod. Pal. Germ. 472 (Buch II); die 
Beschreibungen von Matthias Miller sind zugänglich über das Projekt „Bibliotheca Palati-
na digital“, URL: http://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/cpg452 und URL: http://digi.ub.uni-
heidelberg.de/diglit/cpg (31.03.2016); die Manuskripte wurden zuerst beschrieben und ab-
gedruckt bei Dieter Benesch: Marsilio Ficinos De triplici vita (Venedig 1489) in deutschen 
Bearbeitungen und Übersetzungen. Edition des Cod. Pal. Germ. 730 und 452. Frankfurt 
a. M., Las Vegas 1977; kritisch dazu Antje Wittstock: Melancholia translata. Marsilio Fici-
nos Melancholie-Begriff im deutschsprachigen Raum des 16. Jahrhunderts. Göttingen 2011, 
S. 107, Anm. 327. Beneschs Vermutung, es handle sich um ein Autograph Konrad Schellings, 
des Leibarztes Philipps I., den er somit auch als Verfasser in Betracht zieht, sieht Sven Lim-
beck: Ficino, Marsilio. In: 2VL 11 (wie Anm. 1), Sp. 440–445, hier Sp. 443 „durch Schriftver-
gleich von Buch I mit Schelling-Autographen […] nicht bestätigt“, sodass die Autorfrage neu 
gestellt werden muss; vgl. dazu auch den Nachtrag von Gundolf Keil und Ludwig Schuba 
zu „Schelling, Konrad“. In: 2VL 11 (wie Anm. 1), Sp. 1376. Antje Wittstock hat mich freund-
licherweise darauf hingewiesen, dass evtl. Johann Virdung von Haßfurst (1463–1538) mit 
der Heidelberger Übersetzung in Verbindung gebracht werden könnte; Virdung, der um die 
Jahrhundertwende in Heidelberg als mathematicus wirkte, stand in Verbindung zu Dahlberg 

DOI: 10.13173/9783447108287.177 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



179Das buch des lebens des Johannes Adelphus Muling

also offenkundig im Gegensatz zu Mulings Text keiner breiteren Rezeption zu-
geführt.

Trotz der zeitgenössischen Erfolgsgeschichte fehlt bis heute eine monographi-
sche Studie zum buch des lebens, ebenso wie zu Mulings literarischem Schaffen 
überhaupt.6 Bodo Gotzkowsky verdankt sich allerdings eine moderne Edition, 
die 1980 als dritter und letzter Band der Ausgewählten Schriften des Johannes Adel-
phus erschien.7 Die insgesamt sporadischen Beobachtungen, die sich in der For-
schung namentlich zu seiner Ficino-Bearbeitung finden, sind zudem von einem 
grundsätzlichen Widerspruch geprägt hinsichtlich der Bewertung ihres litera-
rischen bzw. literarhistorischen Stellenwerts. Auf der einen Seite wird diesem 
Werk einhellig eine wichtige Funktion für die Verbreitung der neuplatonischen 
Melancholie- und Saturnauffassung in Deutschland zugewiesen;8 zum anderen 
hält sich bis in neueste Handbücher hinein hartnäckig das zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts gefällte negative Pauschalurteil zur Übersetzung selbst. So wurde die-
se immer wieder als unzuverlässig und lückenhaft eingestuft, und zwar nicht 
nur im Hinblick auf die Unterschlagung des dritten Buchs, sondern vor allem 
auch auf die Wiedergabe des übersetzten Textbestands der ersten beiden Bücher.9 
Die attestierten Mängel boten wiederum ein schlagendes Argument, um den 
deutschen Text in eine radikale geistig-kulturelle Distanz zum innovativen Me-
lancholie-Konzept des Florentiner Renaissancehumanismus und zu dessen ge-
lehrter deutscher Rezeption zu rücken, insbesondere natürlich zur literarischen 

und Trithemius und verfasste zahlreiche astrologisch-medizinische Texte. Nicht ganz zu 
vernachlässigen ist m. E. darüber hinaus der Aspekt, dass Muling selbst vermutlich um 
1498 an der Heidelberger Artistenfakultät studierte und also mit der frühen Rezeption von 
Ficinos Werk im dortigen Humanistenkreis in Verbindung gekommen sein könnte.

6 	 Ein solches Desiderat konstatiert bereits Gotzkowsky: Untersuchungen zur Barbarossa-Bio-
graphie (wie Anm. 1), S. 130; ähnlich zuletzt Wittstock: Melancholia translata (wie Anm. 5), 
S. 94, Anm. 265. 

7 	 Vgl. Adelphus: Ausgewählte Schriften (wie Anm. 3). Die ersten beiden Bände enthalten zwei 
historiographische Kompilationen, bei denen es sich ebenfalls um Übersetzungen lateini-
scher Vorlagen handelt: Die 1520 erneut bei Grüninger verlegte Barbarossa-Biographie (zu-
gleich wohl Adelphus’ letztes Werk) und seine Türkisch Chronica, die 1513 in der Straßburger 
Offizin Martin Flachs in Druck ging (Nachdruck 1516); zum Barbarossa vgl. Gotzkowsky: 
Untersuchungen zur Barbarossa-Biographie (wie Anm. 1).

8 	 So bereits von Karl Giehlow: Dürers Stich „Melencholia I“ und der maximilianische Hu-
manistenkreis. In: Mitteilungen der Gesellschaft für vervielfältigende Kunst 26 (1903), 2, 
S.  29–41, hier S. 35; später vor allem von Bodo Gotzkowsky: Die Übersetzertätigkeit des 
Humanisten Johannes Adelphus Muling. In: Studies in German in memory of R. L. Kahn. 
Houston (Texas) 1972, S. 47–54, hier S. 49.

9 	 Wegweisend dafür war Wilhelm Kahl: Die älteste Hygiene der geistigen Arbeit, die Schrift 
des Marsilius von Ficinus De vita sana sive de cura valetudinis eorum qui incumbunt studio 
litterarum (1482). In: Neue Jahrbücher für das klassische Altertum, Geschichte und deutsche 
Literatur und für Pädagogik. N.S. 18 (1906), 9, S. 482–491, 525–546, 599–619, hier S. 529; über-
nommen von Benesch: Marsilio Ficinos De triplici vita (wie Anm. 5), S. 118 sowie anschlie-
ßend aus Kahl und Benesch in die Einleitung der aktuell maßgeblichen Ausgabe des De vita 
libri tres von Kaske und Clark (wie Anm. 4), S. 12; in jüngster Zeit unverändert wiedergege-
ben von Worstbrock: Muling, Johannes Adelphus (wie Anm. 1), Sp. 265.  

DOI: 10.13173/9783447108287.177 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



180 Barbara Sasse Tateo

Debatte im Umkreis des Wiener Humanismus um 1500 und dem dort entstande-
nen Dürerstich Melencholia I.10 Im Rahmen ihrer Studie zur Melancholia translata 
hat in jüngerer Zeit Antje Wittstock den Gemeinplatz von Mulings Bearbeitung 
als eines defizitären Texts korrigiert. Anhand der Buch- und Druckgeschichte 
kann sie nämlich zeigen, dass solche Defizite aus der einseitigen Benutzung der 
späteren, vermutlich von Muling direkt nicht mehr verantworteten Ausgaben ab 
1528 resultieren. Erst hier wurde der ursprünglich weitestgehend vollständige 
Textbestand erheblich verknappt, nachdem in der dritten Auflage von 1515 bereits 
Mulings Name sowie seine Widmungsvorrede getilgt worden waren.11 Wittstock 
plädiert deshalb dafür, die späteren Ausgaben als eigenen Überlieferungszweig 
zu betrachten, der die zunehmende Verschiebung des Interessenschwerpunkts 
hin zu einer diätetischen Gebrauchsschrift dokumentiert sowie zugleich auf ei-
nen für die Frühdruckzeit typischen Aspekt der Transferproblematik verweist: 
den „offenen Zustand“ der Texte, die dem freien Zugriff der Offizin bzw. ihrer 
Lektoren und Korrektoren weitgehend ungeschützt ausgeliefert waren.12 Der 
textgeschichtliche Einschnitt deckt sich übrigens in signifikanter Weise mit einer 
äußeren Zäsur in Mulings Lebensweg: Ende 1513 verließ er Straßburg, um eine 
Anstellung als Stadtarzt in Überlingen am Bodensee anzutreten,13 er musste in-
folge dessen also seine Tätigkeit als Korrektor vor Ort zwangsläufig aufgeben.14

Eine angemessene Bewertung von Mulings Bearbeitung als Ausgangspunkt 
des deutschsprachigen Transferprozesses von Ficinos Schrift erfordert also die 
Rückkehr zum Ursprungstext, d.h. zu den beiden frühen, vom Übersetzer autori-
sierten Druckfassungen: der editio princeps von 1505 sowie der von ihm selbst neu 

10 	Maßgeblich dafür war die Studie von Raymond Klibansky, Erwin Panofsky und Fritz Saxl: 
Saturn und Melancholie. Frankfurt a. M. 1990 (zuerst London 1964), S. 397; neutraler hinge-
gen Giehlow: Dürers Stich „Melencholia I“ (wie Anm. 8), S. 35f., der lediglich den in sich he-
terogenen Verbund mit der Übersetzung von Hieronymus Brunschwigs Nüwen Destillierbuch 
konstatiert, in dem Grüningers Druck das deutsche De vita präsentiert.

11 	Vgl. Wittstock: Melancholia translata (wie Anm. 5), S. 104–107; vgl. zudem den Editionsbe-
richt von Gotzkowsky, in: Buch des Lebens (wie Anm. 3), S. 315–321, hier S. 318. Die beiden 
frühen Nachdrucke stammen gleichfalls aus Grüningers Offizin.

12 	Wittstock: Melancholia translata (wie Anm. 5), S. 105; zu der dort mit Verweis auf Joachim 
Bumke: Die vier Fassungen des Nibelungenlieds. Untersuchungen zur Überlieferungsge-
schichte und Textkritik der höfischen Epik im 13. Jahrhundert. Berlin 1996, vor allem S. 42–
53, andiskutierten Problematik des vormodernen Textbegriffs vgl. mit Blick auf die Frühe 
Neuzeit auch Barbara Sasse: Ansätze literarischer Kanonbildung in der deutschen Literatur 
des 15./16. Jahrhunderts. In: Der Kanon in der deutschen Sprach- und Literaturwissenschaft. 
Akten des IV. Kongresses der italienischen Germanistenvereinigung Alghero, 27.–31.5.2007. 
Hrsg. von Simonetta Sanna. Bern u.a. 2008, S. 211–220; Gotzkowsky, in: Buch des Lebens 
(wie Anm. 3), S. 318, weist zudem „Grüningers leichtsinniges Arbeiten“ anhand der internen 
Fehldatierung des Drucks von 1509 nach.

13 	Vgl. Gotzkowsky: Untersuchungen zur Barbarossa-Biographie (wie Anm. 1), S. 131.
14 	Noch 1520 druckte Grüninger die – mit einem kaiserlichen Privileg ausgestattete – deutsche 

Barbarossa-Biographie Mulings. Bezeichnenderweise fällt nahezu die Gesamtzahl seiner 
Herausgeberschaften (mit Schwerpunkt auf zeitgenössischen neulateinischen Werken) in 
die Jahre 1505 bis 1513 (1514 schließen sich noch zwei Herausgaben an, die aber möglicher-
weise schon vor seiner Abreise eingeleitet wurden).

DOI: 10.13173/9783447108287.177 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



181Das buch des lebens des Johannes Adelphus Muling

korrigierten und emendierten zweiten Ausgabe von 1508, die entsprechend auch 
Gotzkowsky seiner Edition zugrunde legte. Die von Muling erbrachte Transfer-
leistung möchte ich dabei in erster Linie nicht anhand der Übersetzung selbst, 
also des sprachlichen Transfers im engeren Sinne, rekonstruieren. Dies unter-
nimmt bereits Wittstock an ausgewählten Aspekten, worauf weiter unten noch 
einmal zurückgekommen werden soll. Vielmehr fokussieren meine Beobachtun-
gen den Autordiskurs, in den sich die Übersetzung ursprünglich einbettete, kon-
kret den von der späteren Textüberlieferung (ab 1515) großenteils unterdrückten 
paratextuellen Apparat, der bisher in der Forschung nur marginal Beachtung 
fand.15 Methodisch anknüpfen möchte ich dabei an die Erkenntnisse der jüngsten 
Studie von Karl Enenkel zu den spezifischen Funktionen von Widmungen, Vor-
worttexten, Autorporträts und Dedikationsbildern in der neulateinischen Litera-
tur der Frühen Neuzeit;16 demzufolge erweisen sich die Paratexte, die – im Sinne 
Gérard Genettes – die Vermittlung zwischen (literarischem) Text und (außerlitera-
rischem) Kontext steuern, als prädestinierte Orte für die Konstruktion von Autor-
schaft und die Legitimierung der von den Texten vermittelten Wissensbestände.17 
Es scheint zweifellos lohnenswert, Enenkels Beobachtungen auf die Literatur des 
deutschsprachigen Humanismus auszudehnen, nicht zuletzt um auf diese Wei-
se die poetologischen und diskursiven Kontinuitäten und Brüche im Verhältnis 
zum neulateinischen Modell genauer in den Blick zu rücken. Für die spezifische 
Gattung der Übersetzungen ist dabei zu berücksichtigen, dass sich der jeweilige 
Autordiskurs in diesem Fall gleichsam auf einer zweiten, übergeordneten Ebene 
zum Autordiskurs der Vorlage konstituiert, den die Übersetzungen in der Re-
gel mit einschließen.18 Im buch des lebens ist eine solche diskursive Überlagerung 

15 	So erwähnt z.B. auch noch Wittstock: Melancholia translata (wie Anm. 5), S. 104 in unspezi-
fischer Weise Mulings ‚Vorwort‘, bezieht sich dabei aber konkret auf die ab der Ausgabe von 
1515 getilgte Widmungsrede.

16 	Vgl. Karl Enenkel: Die Stiftung von Autorschaft in der neulateinischen Literatur (ca. 1350–
1650). Zur autorisierenden und wissensvermittelnden Funktion von Widmungen, Vorwort-
texten, Autorporträts und Dedikationsbildern. Leiden u.a. 2015.

17 	Vgl. Gérard Genette: Seuils. Paris 1987 (Durchgesehene und vermehrte Ausgabe in deutscher 
Sprache: Paratexte. Das Buch vom Beiwerk des Buches. Frankfurt a. M., New York 1992). 
Enenkel: Die Stiftung von Autorschaft (wie Anm. 16), S. 6–10, stößt mit seiner Anwendung 
von Genettes Resultaten auf die Frühe Neuzeit bewusst in eine Forschungslücke und rekla-
miert für diesen Zeitraum zugleich die Spezifizität der Rolle und Funktion von Paratexten 
gegenüber Genettes Material, das fast ausschließlich die Literatur des 19./20. Jahrhunderts 
abdeckt. Für die deutschsprachige Literatur vgl. außerdem: Die Pluralisierung des Paratexts 
in der frühen Neuzeit. Theorie, Formen, Funktionen. Hrsg. von Frieder von Ammon und 
Herfried Vögel. Berlin 2008; die Herausgeber des Sammelbands, der neben unterschiedli-
chen Gattungen der schönen Literatur und der Wissensliteratur auch Beispiele aus anderen 
Künsten und Medien, wie der Druckgraphik, der Emblematik und des Notendrucks, mit 
einschließt, betreten gleichfalls mit der frühneuzeitlichen Paratext-Kultur bewusst Neuland 
(vgl. Einleitung der Hrsg., S. XV–XVI). Speziell zur Widmungsvorrede vgl. immer noch Karl 
Schottenloher: Die Widmungsrede im Buch des frühen 16. Jahrhunderts. Münster 1953.

18 	Eine prominente Ausnahme von der Regel liefert z.B. die 1473/74 bei Johann Zainer in Ulm 
gedruckte deutsche Übersetzung von Boccaccios De claris mulieribus aus der Feder des früh-

DOI: 10.13173/9783447108287.177 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



182 Barbara Sasse Tateo

bzw. Doppelung bereits formal, d.h. in der Koexistenz von äußeren und inneren 
Vorworten sichtbar: zunächst der von Muling verfassten kurzen Vorrede sowie 
seiner Widmungsepistel an den befreundeten Straßburger Domherrn Heinrich 
Graf von Werdenberg,19 daneben Ficinos (mitübersetzten) Proömien, also der Ge-
samtwidmung an Lorenzo de’ Medici und den Zueignungen der ersten beiden 
Bücher, respektive an Giorgio Antonio Vespucci und Giambattista Buoninsegni 
(De vita sana) sowie an Filippo Valori (De vita longa). Eine vergleichende Analyse 
soll aufdecken, inwiefern die äußeren Paratexte in einen Dialog mit den inneren 
treten bzw. wo sich implizite und explizite (von Muling bewusst provozierte oder 
zumindest billigend in Kauf genommene) Bruchstellen abzeichnen; daran knüpft 
sich wiederum die Frage, inwieweit solche Brüche den eigenen spezifischen Ver-
mittlungsabsichten geschuldet sind bzw. möglicherweise bereits die Weichen für 
die den Transfermodus des Übersetzens sprengenden späteren Verwandlungen 
seines Textes stellen. 

Dafür seien zunächst kurz die Grundgedanken von Ficinos Paratexten rekapi-
tuliert. In der Vorrede an Lorenzo de’ Medici, die dem Florentiner Erstdruck des 
De vita libri tres beigefügt ist, rückt der Sprecher sowohl die inszenierte Gesprächs-
situation mit seinem Adressaten als auch den Gegenstand des überreichten Wer-
kes in eine direkte Kontinuität zu der sieben Jahre zuvor gedruckten, gleichfalls 
Lorenzo gewidmeten Theologia Platonica, also seinem bereits 1474 abgeschlosse-
nen philosophisch-theologischen Hauptwerk. Genauer gesagt, versteht er De vita 
als dessen Ergänzung: Habe er dort (in der Theologia) mit der erschöpfenden Aus-
legung von Platons Werken gleichsam die heilsame kunst und medizin der ewigen, 
unsterblichen Seele abgehandelt, so sei das vorliegende Werk der Erhaltung und 
Verlängerung der leiblichen Gesundheit der weisen und gelerten gewidmet (Buch 
des Lebens, 13, 5–15).20 Für die eigene Doppelberufung zum Arzt und Dichter 
nennt Ficino zwei verschiedene Väter: zunächst seinen leiblichen Vater, Diotifeci 

humanistischen Stadtarztes Heinrich Steinhöwel, der nämlich Boccaccios Proömium an 
Andrea Acciaiuoli unterdrückt bzw. durch die eigene Widmung an Eleonore von Schottland 
ersetzt; vgl. dazu Barbara Sasse Tateo: Von der Übersetzung zur Neubearbeitung. Wege und 
Strategien der Rezeption des Boccaccio Latinus in der deutschen Literatur am Beginn der 
Neuzeit. In: Iohannes de Certaldo. Beiträge zu Boccaccios lateinischen Werken und ihrer 
Wirkung. Hrsg. von Karl Enenkel, Tobias Leuker und Christoph Pieper. Hildesheim u.a. 
2015, S. 95–116, hier S. 100–103.

19 	Heinrich XII. von Werdenberg, aus der Linie Sargans-Trachtelfingen, war seit 1452 Straßbur-
ger Domherr und verstarb am 23. Mai 1505, also keine zwei Monate nach der (auf den 1. Ap-
ril datierten) Drucklegung von Mulings Übersetzung; Karl Heinz Burmeister: Die Grafen 
von Werdenberg. In: Montfort. Vierteljahresschrift für Geschichte und Gegenwart Vorarl-
bergs 58 (2006), 2/3, S. 121–143, hier S. 136, zufolge war Heinrich 1458 nachweislich im Besitz 
einer 1457 geschriebenen Vergil-Handschrift, die dessen Bucolica, Georgia und Aeneis enthielt 
und möglicherweise Muling als Vorlage für seine Bucolica-Übersetzung diente.

20 	Ähnlich im Überreichungstopos (Buch des Lebens [wie Anm. 3], 14, 31f.): Darumb aller güti-
gister Laurenti. Nym hin nach den büchern der selen. ouch dise büchere von dem leibe; vgl. Marsilio 
Ficino: De vita libri tres / Drei Bücher über das Leben. Hrsg., übersetzt, eingeleitet und mit 
Anmerkungen versehen von Michaela Boenke. München 2012, S. 42: […] mox decem atque octo 
de animorum immortalitate libros et aeterna felicitate composui […] Medico vero patri satis deinceps 

DOI: 10.13173/9783447108287.177 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



183Das buch des lebens des Johannes Adelphus Muling

Ficino (gen. d’Agnolo di Giusto), Leibarzt Cosimo de’ Medicis, der ihn mit den 
Schriften Galens vertraut und so zu einem artzet […] der leibe machte; für seine 
geistige Wiedergeburt hingegen verweist er auf Cosimo selbst, der ihn in das 
Werk des „göttlichen Platoni“ einweihte und so zu einem artzet der seelen machte 
(Buch des Lebens, 12, 34f.; 13, 1–5). Damit würdigt Ficino nicht nur Cosimo de’ 
Medici für seine Verdienste um die Wiederbegründung der platonischen Studien 
in Florenz; ebenso verleiht sein Gedankenspiel der Beziehung zu Lorenzo, dem 
Sohn Cosimos und dessen Nachfolger in der Florentiner Signoria, die tiefere Be-
deutung einer wortwörtlichen Seelenverwandtschaft und spielt damit auf den 
regen Geistesaustausch an, den beide Gesprächspartner miteinander pflegten. 
Mit der „intellektuell autorisierende[n] Figuration“ der humanistischen Freund-
schaft, in die Ficino das eigene Verhältnis zu seinem Adressaten einschreibt,21 
korrespondiert auf stilistischer Ebene die Wahl der vertrauten Anredeform des 
„du“. Mit dem abschließenden Gestus der förmlichen Überreichung des Opus an 
den großmütige[n] Laurenti meine[n] patron und beschirmer (Buch des Lebens, 14, 20, 
31–35; 15, 1–3) – dem „feierlichen Höhepunkt“ des humanistischen Widmungsri-
tuals22 – versichert er sich als Autor aber ebenso des hohen äußeren Prestiges des 
gewählten Empfängers und öffnet seinem Werk auf diese Weise einen wirkungs-
vollen Öffentlichkeitsraum.23

Ficino verortet seine Autorschaft, ebenso wie den Widmungsakt selbst, also 
ganz direkt in der Gelehrtengemeinschaft, die auch das Zielpublikum des De vita 
repräsentiert sowie zugleich im Fokus des dort verhandelten Wissens steht. Die 
im Proömium aufgestellte axiomatische These bildet die Verzahnung von Medi-
zin und Philosophie. Diese entwirft Ficino zunächst im Sinne einer Rückbindung 
des primär auf die organisch-körperlichen, physiologischen Prozesse gerichteten 
Wissens der medizinischen Tradition seit der Antike, insbesondere der Humo-
ralpathologie, an das Wissen über die universal-kosmischen Konstellationen, mit 
denen diese Prozesse auf magische Weise interferieren. Insofern seine neue Ge-
sundheitslehre speziell den zur Melancholie disponierten Gelehrten das irdische 
Leben verlängert, leistet sie zudem sowohl diesen selbst, als am Ende auch den 
philosophischen Studien insgesamt einen praktischen Dienst. Die literarisch-rhe-
torischen Stilmittel seiner argumentatio schließlich entlehnt Ficino der gelehrten 

faciendum putans, librum de litteratorum valetudine curanda composui; ebd., S. 44: Accipe igitur, 
optime Laurenti, post illos de anima hos etiam de corpore libros.

21 	Dazu grundsätzlich Enenkel: Stiftung von Autorschaft (wie Anm. 16), S. 347–353, der auf 
das den Widmungsschreiben und Vorreden inhärente Paradoxon hinweist bezüglich der 
inszenierten Privatheit des Autors gegenüber dem Freund hinsichtlich seiner Gedanken, 
Wünsche und Gefühle einerseits sowie seinem öffentlichen Auftritt vor dem anvisierten 
breiteren Zielpublikum andererseits, das für die neulateinische Literatur weitgehend mit 
den Mitgliedern der Respublica litteraria koinzidierte; zur brieflichen Inszenierung des hu-
manistischen Freundschaftskults vgl. außerdem ebd., S. 500–519.

22 	Ebd., S. 266. 
23 	Vgl. Ficino: De vita (wie Anm. 20), S. 44; zum Überreichungsgestus vgl. Enenkel: Die Stif-

tung von Autorschaft (wie Anm. 16), S. 266–274. 

DOI: 10.13173/9783447108287.177 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



184 Barbara Sasse Tateo

Dichtungstradition: vom feinsinnigen Spiel mit der Polyvalenz von Wörtern und 
Metaphern, wie bei den oben erwähnten Leitbegriffen medicus und Medici,24 bis 
hin zu den reichen Anleihen bei der antiken Mythologie, die zweifellos nur mit 
dem entsprechenden humanistischen Insider-Wissen zu entschlüsseln waren. 
Ein Paradebeispiel liefert der Mythos von Phoebus und Bacchus, anhand dessen 
Ficino im Exordium kunstvoll eine Analogie zur eigenen platonischen Wiederge-
burt konstruiert.25

Der im Gesamtproömium entworfene geschlossene Kommunikationsraum 
setzt sich auch in die internen Vorreden zu den drei (separat entstandenen) Bü-
chern fort, deren namentliche Adressaten sich für Buch I und II aus seinem Schü-
ler- und Freundeskreis rekrutieren. So wendet er sich in De vita sana mit Giorgio 
Antonio Vespucci und Giovanni Battista Buoninsegni an zwei Mitglieder der 
Platonischen Akademie sowie in De vita longa (das tatsächlich nach dem dritten 
Buch entstand) an seinen ehemaligen Schüler und späteren Patronaten Filippo 
Valori, der zu den engsten Vertrauten Lorenzo de’ Medicis zählte und mit dem 
ihn selbst, gemeinsam mit Lorenzo, eine tiefe Freundschaft verband.26 Beide Male 
verortet Ficino den geistigen Entstehungsprozess des dedizierten Werks direkt in 
der Praxis der gelehrten Disputation und stellt dabei jeweils einen konkreten Be-
zug zu seinen Adressaten her. Zudem sind die Ausrichtung auf das platonische 
Modell und also der philosophische ‚Überbau‘ der medizinischen Lebenslehre 
klar erkennbar. So liefert Ficino u.a. im Proömium des ersten Buchs mit den bei-
den historischen Stammvätern der Philosophie und der Medizin, Sokrates und 
Hippokrates, bereits das direkte Vorläuferpaar von Platon und Galen.27 Hingegen 
gemahnt das Proömium des zweiten Buchs den Adressaten Valori nachdrücklich 
an seine heilige Mission, das hoffentlich lange Gelehrtenleben, zu dem ihm das 
Buch verhelfen soll, in den Dienst der Unsterblichkeit Platons zu stellen,28 womit 

24 	Ficino: De vita (wie Anm. 20), S. 40: Ego sacerdos minimus patres habuit duos: Ficinum medicum, 
Cosmum Medicem; der Übersetzer Muling rettet das Wortspiel an dieser Stelle durch die Bei-
behaltung des lateinischen medicus anstelle des sonst verwendeten deutschen Äquivalents 
artzet: Ich Marsilius der aller mynst priester hab zwen vetter gehebt / Ficinum medicum und Cosmum 
Medicem (Buch des Lebens [wie Anm. 3], 12, 31f.).

25 	Vgl. Buch des Lebens (wie Anm. 3), 11f.; vgl. Ficino: De vita (wie Anm. 20), S. 40; dazu aus-
führlicher Wittstock: Melancholia translata (wie Anm. 5), S. 61–64. 

26 	Zu Filippo Valori vgl. Mark Jurdjevic: Guardians of Republicanism. The Valori Family in the 
Florentine Renaissance. Oxford 2008 (Chapter 2: Marsilio Ficino and the Valory Family).

27 	Vgl. Buch des Lebens (wie Anm. 3), 18, 14–16: Fürwor aber die gesuntheit des leibs verheißt uns 
Hypocrates / Aber die gesuntheit des gemüts unnd der selen / verheißt uns Socrates; vgl. Ficino: De 
vita (wie Anm. 20), S. 48: Sanitatem quidem corporis Hippocrates, animi vero Socrates pollicetur.

28 	Vgl. Buch des Lebens (wie Anm. 3), 74, 4–10: Woellest [du, Filippo Valori] etwan ouch mit eim sem-
lichen gunst und geflyssenheit / lesen behalten und betrachten dise unsere precepta und gebot / von der 
erlengerung des lebens. Von welchen so du also lang leben bist / moegest noch vil lenger / mit sampt 
dem großmütigen Laurentio Medici / beschirmen und zů hilff kommen / der lere kunst und weißheit 
Platonis / die kürtzlich erst neüw uff erstanden ist; vgl. Ficino: De vita (wie Anm. 20), S. 118: […] 
tanta aliquando diligentia praecepta haec nostra de vita producenda legas atque serves. Quibus diu vi-
vens resurgenti nuper disciplinae Platonis diutius una cum magnamino Laurentio Medice patrocinari 
possis.

DOI: 10.13173/9783447108287.177 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



185Das buch des lebens des Johannes Adelphus Muling

erneut die irdische Langlebigkeit einen höheren, metaphysischen Lebensbegriff 
transzendiert.

Das Schreiben, mit dem Muling die deutsche Bearbeitung von De vita seinem 
persönlichen Empfänger zueignet, charakterisiert bereits auf den ersten Blick 
ein völlig anderes Argumentationsgefüge, in dem entsprechend auch die rhe-
torischen Stilmittel der Gattung unterschiedlich platziert sind. Während Ficino  
einleitend seine philosophische Wiedergeburt zelebriert, inszeniert Muling die 
eigene Autorrolle vielmehr nach den traditionellen Mustern der captatio benevo-
lentiae. Er rückt seinen Adressaten, den er direkt zu Beginn als wirdiger wolge-
borner / Edler herr anspricht, ins Zentrum seines Diskurses und markiert dessen 
übergeordnete soziale Position zusätzlich dadurch, dass er für sich selbst wieder-
holt den Bescheidenheitstopos bemüht sowie die literarische Tätigkeit generell 
in den Dienst des Nachruhms der Fürsten herren und gůten fründen stellt (Buch 
des Lebens, 7, 9). Die mit der Bitte um wohlwollende Akzeptanz verknüpfte ei-
gentliche Widmung des Werks (seiner erste[n] frucht), die Ficino sich gleichsam 
als krönenden Abschluss seines virtuellen Gelehrtengesprächs mit Lorenzo de’ 
Medici vorbehält, verlegt Muling entsprechend ins Exordium und inszeniert sie 
rhetorisch als Opfergabe: So von mir ußgadt uffopffer und ergibe als eim patron / und 
beschirmer / Die guticklich anzenemen und entpfahen (Buch des Lebens, 7, 13–15). Die 
metaphorisch konstruierte Herleitung des literarischen Akts aus der Tradition 
des religiösen Rituals erhält dabei mit dem gelehrten Zitat aus Catos De rustica 
einen typisch humanistischen Anstrich: […] wir lesent in dem bůch Cathonis de re 
rustica Das die alten geistlichen ackerlüt / gewonlich pflegten / Got dem almechtigen al-
weg die erste früchte und gewechß zů geben und uffopffern (Buch des Lebens, 7, 4–7). 
Zudem wird der persönliche Gestus gegenüber dem patron / und beschirmer mit 
dem Topos des Fürstenlobs überhöht, das die geistigen Begabungen des Adressa-
ten als oberste Garanten seiner Tugendhaftigkeit preist, seinen Studieneifer, sein 
außergewöhnliches Ingenium und seine seelisch-spirituelle Feinfühligkeit:

Wan für war ich erkant üwer gnad aller vleissigest der geschrifften und leren sin 
/ Begabet mit fürtrefflicher vernunfft und clůgheit der sinne. Ouch mit besundern 
gaben und gnaden der selen gezieret / daran sich zů wundern. Furwar welche 
besonderen tugenden / teglich ye mer erschinent und erglesten / nit bedeckt sein 
moegent sonder alweg gesehen. (Buch des Lebens, 7, 15–21) 

Adelphus bindet seinen Adressaten also über das Bildungsinteresse in das über-
reichte Werk ein und rückt ihn so zugleich in die Nähe jenes Gelehrtentypus, an 
den sich Ficino selbst wendet und dessen idealtypische Züge er auf die Person 
Lorenzo de’ Medicis überträgt. Die für Ficino konstitutive freundschaftliche Ge-
lehrtenbeziehung zu seinem fürstlichen Adressaten kommt damit zumindest auf 
einer sekundären Ebene auch in Mulings Rede zum Tragen.

Auch der Hauptteil, der die Präsentation des überreichten Werks enthält, 
schreibt sich weitgehend nahtlos in den Standardkatalog humanistischer Auto-

DOI: 10.13173/9783447108287.177 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



186 Barbara Sasse Tateo

renreden der Frühdruckzeit ein (Buch des Lebens, 8, 2–12). Dazu gehören: die fes-
te Verbindung der eigenen Autorschaft mit dem namhaften literarischen Modell 
(Das bůch des lebens. So Marsilius Ficinus von Florentz beschriben hat); die Themati-
sierung des sprachlichen Transfers, die sich hier allerdings auf den knappen Ver-
merk uß dem latin zu tütsch gemacht reduziert, ohne dass der Autor Stellung zum 
laufenden Übersetzungsdiskurs der Humanisten bezieht; die Ergänzung des 
wolgefallen[s] (delectare) der Lektüre mit dem allgemeinen Nutzen (prodesse), der 
zunächst einmal im höheren, metaphysisch konnotierten Sinne des Seelenheils 
definiert wird (zů trost / heil und nütz / allen und yegklichen die da begeren zů leben); 
die zusätzliche Aufwertung und Legitimierung des behandelten Gegenstands 
durch die clara fama des Autors Ficino (von einem namhafftigen Platonischen philo-
sopho gemacht); die Dankbezeigung des deutschen Autors gegenüber seinem Ad-
ressaten für erwiesene Wohltaten und sein erneuter Appell, das dedizierte Werk 
wohlmeinend zu beurteilen (Das es nit mage mißfallen einem gerechten richter);29 die 
Bestimmung des Adressaten zum ersten Nutznießer des darin enthaltenen prak-
tischen Wissens über die irdische Lebensverlängerung (Also begere ich das üwer 
gnad / in gesundem und langwyrigem leben verbleibe / Und behar biß an das ende / das 
got uns allen uffgesetzt hat). 

Das Argument der Drucklegung nimmt Muling dann explizit zum Anlass, 
den Blick über den persönlichen Empfänger hinaus auch auf das anonyme Lese-
publikum zu richten und dabei den praktischen Nutzwert des Buches in einem 
weitestmöglichen Rahmen anzupreisen:

Habe ich das bůch lassen ußgan in dem trucke / hoff ich also fleissig. Das nieman 
schaden darvon erwachßen mage / sunder zů dem das man alweg begeret komen. 
Wie vil underscheid aber sie eins krancken und gesunden / eins alten und eins 
jungen / mag ein yeder wol erkennen. (Buch des Lebens, 8, 24–29) 

Abgerundet wird Mulings Widmungsrede durch eine Reflexion über die zwei-
erlei leben des Menschen, die erkennbar auf Ficinos doppelten Lebensbegriff re-
feriert.30 Genauer betrachtet enthebt Muling allerdings diesen Begriff zugleich 
seines tieferen neuplatonischen Fundaments; denn das Ficinos epistemologische 
Verzahnung von Medizin und Philosophie tragende „Körper in Seele-Modell“ 
(Stéphane Toussaint)31 wird durch ein eher dichotomisch strukturiertes ‚Leib vs. 

29 	Enenkel: Die Stiftung von Autorschaft (wie Anm. 16), S. 55–57, definiert solche Dankbezeigun-
gen bzw. Gehorsamsleistungen gegenüber dem Widmungsempfänger als „demonstrative[n] 
Gestus, der von Wunschvorstellungen des Widmungsgebers ausging und u.a. den Sinn hat-
te, die Akzeptanz von Werk und Autor zu erwirken“.

30 	Vgl. Buch des Lebens (wie Anm. 3), 8, 33–35; 9, 1–7.
31 	Vgl. dazu in diesem Band den Beitrag von Stéphane Toussaint, der die synthetisierende  

Magie-Konzeption Ficinos thematisiert; zum platonischen Gedankengut bei Ficino au-
ßerdem Thomas Leinkauf: Platon und der Platonismus bei Marsilio Ficino. In: Deutsche 
Zeitschrift für Philosophie 40 (1992), S. 735–756; außerdem Sebastiano Gentile: Il ritorno di 
Platone, dei platonici e del ‚corpus‘ ermetico. Filosofia, teologia e astrologia nell’opera di 

DOI: 10.13173/9783447108287.177 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



187Das buch des lebens des Johannes Adelphus Muling

Seele-Modell‘ ersetzt, das im Kern noch der moraltheologischen Denktradition 
des Mittelalters verpflichtet ist. Kohärent dazu krönt Muling seinen eigenen Ge-
dankengang mit dem gebetsähnlichen Schlussappell an den Leser, die das irdi-
sche Leben verlängernde Gesundheit dafür zu nutzen, die Nichtigkeit desselben 
im Licht der Ewigkeit zu kontemplieren: 

Nun ist zweierlei leben / eins trifft an die sele / das würt dort in ewiger seligkeit. 
Das ander den leibe / und ist uf disem ertreich. So wir gesund leben / und in dem 
selben leben / erkennen gott unnd das ewige leben. Von welchem uns alle rechten 
lerer schreiben und sagen / Daß diß zergencklich leben / sei nur ein schatten gegen 
dem andern / zů dem wir fechtenn und streitten sollent / und also verdienen hie 
das ewig unentlich leben. Darzů helff uns allen / Gott in der dreyheit und die drey-
heit in der eynigkeit. Amen. (Buch des Lebens, 8, 33–35; 9, 1–7)

Noch aufschlussreicher für den hier gewählten Fokus erweist sich die kurze Vor-
rede, die Muling an den Beginn des Buchs, also vor die Widmungsepistel, stellt 
und die im Unterschied zur letzteren in alle Straßburger Ausgaben übernom-
men wurde, also eine stabile Verbindung mit dem deutschen Text einging. Hier 
lässt Muling zu Beginn Marsilio Ficino höchst persönlich auftreten und sich dem 
deutschen Lesepublikum in Knittelversen vorstellen:

Marsilius Ficinus bin ich genant
In der stat Florentz gar wol bekant
Darzů in allen schůlen hoch geacht
Das schafft das ich so vil gemacht
Habe / der bücher on alle zal
Uß kriechischer zung zů latein uber al
Ein priester und ein Platonischer lerer
Merck fürbas was ich sag merer
Meins lebens und alters das ich habe
Hundert jar und noch vil tage
Der wir nit wissen wol.
Als man uns sagt zů disem mol
Allein ich das von gott und kunst
Erlanget hab uß himlischem gunst
Den ich hie uch also will geben
Das ir auch gsund und lang wol leben
Des seind ungezweifelt gar
Und nement dises büchlins war

Marsilio Ficino. In: Cesare Vasoli: Le filosofie del Rinascimento. Hrsg. von Paolo Costantino 
Pissavino. Mailand 2002, S. 193–228.

DOI: 10.13173/9783447108287.177 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



188 Barbara Sasse Tateo

Es lernet uch den rechten wege
Do mit üwer aller gott pflege. (Buch des Lebens, 5, 1–20)32

Es finden also nicht nur Ficinos hohe Reputation als Gelehrter, seine besondere 
Leistung als Übersetzer aus dem Griechischen ins Lateinische und sein philoso-
phisches Engagement im Dienste Platons Erwähnung; vielmehr dichtet sich das 
lyrische Ich auch ein geradezu biblisches Alter an. Denn ungeachtet der Tatsache, 
dass Marsilio Ficino bekanntlich 1499, also bereits 6 Jahre vor dem Druck der 
deutschen De vita-Bearbeitung, 66jährig in Florenz verstorben war, veranschlagt 
der fiktive Gedichtsprecher nicht nur sein Alter mit über hundert Jahren, son-
dern blickt gar auf ungezählte weitere Tage voraus, erfreut sich also offenkundig 
immer noch bester Gesundheit. Unter einem günstigen Himmel habe er selbst 
solches allein mit Kunst und Gottes Hilfe erlangt und wolle sein Wissen nun an 
die Leser des vorliegenden Büchleins weiterreichen, um ihnen so zu einem lan-
gen Leben in Gesundheit zu verhelfen, dessen höherer Zweck am Schluss erneut 
moralisch definiert und in den Dienst Gottes gestellt wird. 

Die eigentliche Vorrede, in der kein Sprecherwechsel markiert und also die 
fingierte Autorrolle beibehalten wird, führt den Leser anschließend in das Werk 
selbst ein. Dessen Hauptzweck wird nochmals in programmatischer Weise mit 
dem grossen nutz benannt, den der fleißige Leser daraus ziehen könne zů behalten 
das leben und zů meren die gesundtheit (Buch des Lebens, 5, 22f.). Dafür müsse er sich 
allerdings erst einmal durch den astrologischen Teil des ersten Buchs hindurch-
arbeiten, der nämlich gar hoch und subtyl zů verston sei, dem aber dennoch beson-
dere Aufmerksamkeit gebühre, da er das theoretische Rüstzeug der Lehre ent-
halte: Ist nit unbillich das du mit ernst acht nemest des werckezüges dazů [das Haus der 
Lehre aufzurichten] dienende (Buch des Lebens, 5, 24–28). Die Entschädigung für 
solche Mühen wird mit dem anschließenden praktischen Teil in Aussicht gestellt, 
d.h. der weitaus ‚kurzweiligeren‘ Abhandlung der unterschiedlichen remedia und 
artzney (Buch des Lebens, 5, 29; 6, 1f.). Gleichwohl versäumt der Sprecher es auch 
diesbezüglich nicht, auf die besondere, gelehrte Diskursform hinzuweisen und 
damit unausgesprochen eine Grenze gegenüber dem lehrhaft-narrativen Stil der 
populärwissenschaftlichen Literatur zu ziehen: 

Item weiter so ist in disem bůch gar subtylich begriffen in jetlichem capitel die 
eygenschafften unnd warheit der remedien und artzney durch gewisse ordenung 

32 	Einschübe gereimter Rede finden sich auch in anderen deutschen Prosaschriften Mulings, 
wie z.B. in der Türckisch Chronica, (in: Adelphus: Ausgewählte Schriften [wie Anm. 3], S. 363–
369), oder in der deutschen Barbarossa-Vita (hier als Übersetzung aus dem mittellateini-
schen Ligurinus-Epos); vgl. Worstbrock: Muling, Johann Adelphus (wie Anm. 1), Sp. 270. Im 
vorliegenden Fall des fingierten Vorworts liefert das lyrische Selbstzeugnis gewissermaßen 
ein verbales Pendant zu den bildlichen Autorporträts, wie sie sich in den handschriftlichen 
Widmungsexemplaren zahlreicher humanistischer Werke finden; vgl. dazu Enenkel: Die 
Stifung von Autorschaft (wie Anm. 16), S. 243–263.

DOI: 10.13173/9783447108287.177 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



189Das buch des lebens des Johannes Adelphus Muling

unnd die nit mit kürtzern ußlegungen hat moegen sein. Aber wol einn lenger und 
groesser bůch wer hie ußzůspreiten. (Buch des Lebens, 6, 3–7) 

Er lässt damit das Bemühen erkennen, der Distanz des Textes zu den Rezepti-
onsgewohnheiten und kognitiven Voraussetzungen des anvisierten volkssprach-
lichen und also nicht fachkundigen Lesers Rücksicht zu tragen. Erneut wird 
jedoch auch diesem Leser ausdrücklich die Möglichkeit zugebilligt, ein solches 
Defizit mit Hilfe des Fleißes auszugleichen: Doch für ein jetlichen vleissigen men-
schen gnůg erclert welcher da will mercken und uff schawen das gen das im zů dem lan-
gen und gesunden leben nütz unnd gůt ist (Buch des Lebens, 6, 7–10). 

Zum Schluss sichert der Autor den konkreten Praxisbezug des gelieferten 
Wissens: Er leitet den Leser nämlich schrittweise dazu an, sich aus der Fülle der 
besprochenen Arzneien und Rezepte eine auf seine ganz persönlichen Bedürf-
nisse zugeschnittene Hausapotheke zusammenzustellen:

Ouch weiter mer so vindestu in dissem bůch das du moechtest ußzeichen was dir 
geliebt von jetlicher latwerg tranck und speisung unnd das uff ein zedel schreiben 
und dir semlichs machen lon oder selber bereiten / unnd was dir von apotecki-
schen stücken nit bekannt ist / sollichs foerdern dir bekannt machen / wan sie alle 
gebrucht werden in der appoteken / unnd magst dich solichs gebruchenn nach der 
lere dißes buchs. (Buch des Lebens, 6, 10–17)

Das direkte Bezugsmodell für Mulings Vorrede findet sich in De vita selbst, ge-
nauer im Paratext des nicht mitübersetzten dritten Buches (De vita coelitus compa-
randa). In auffallend ähnlicher Weise zum deutschen buch des lebens kombiniert 
Ficino hier zwei unterschiedliche Situationen der literarischen Autorrede mitei-
nander, wenn auch in umgekehrter Reihenfolge: die Zueignung an den persönli-
chen Adressaten, den ungarischen König Matthias Corvinus, und das Gespräch 
mit dem anonymen Leser, das als Verba Marsilii Ficini ad lectorem sequentis libri 
betitelt ist. Ficino persönlich begrüßt den ihm unbekannten und doch bereits 
vertrauten Leser als seinen „intellektuelle[n] Gast“, der „der Heilung und Ge-
sundheit begehrend an unsere Pforten klopft“.33 Das Versprechen, diesem Gast, 
falls er bei ihm (und also bei der Lektüre des Buches) verweilen wolle, mit Gottes 
Hilfe den Weg zu einem gesunden Leben zu weisen, legt Muling seinem fikti-
ven Gedichtsprecher ja nahezu wörtlich in den Mund. Insbesondere nimmt er 
aber für den Beschluss seiner eigenen Vorrede einen Passus aus dem zweiten 
Abschnitt von Ficinos Paratext auf, in dem der Autor den Inhalt des Werks ge-
nauer vorstellt. Ficino vergleicht dieses mit einer imaginären Werkstatt (officina), 
die alles Notwendige für eine gesunde lange Lebensführung enthalte, und for-
dert seinen Gast auf, sich nach Belieben aus den dort aufbewahrten Gegengiften, 

33 	Ficino: De vita (wie Anm. 20), S. 208f.: Salve hospes ingeniose. Salve iterum, quisquis es salutis 
avidus qui nostra limina tendis“.

DOI: 10.13173/9783447108287.177 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



190 Barbara Sasse Tateo

Arzneien, Linderungsmitteln, Salben und Heilmitteln für die verschiedenartigen 
Intelligenzen und körperlichen Konstitutionen der Menschen das für ihn Pas-
sende auszuwählen.34 Während Muling in seiner Autorrede diesen Gedanken 
allerdings in eine laiengerechte Anleitung für die praktische Nutzung des medi-
zinischen Fachwissens umfunktioniert, erschließt sich die Bedeutung innerhalb 
von Ficinos Rede vor allem auf der metaphorischen Ebene, nämlich als eine Art 
Initiationsgestus, der den Leser nach der ersten Stufe des medizinischen Wis-
sens zu den tieferen Geheimnissen der astrologischen Lehre des dritten Buches 
hinführen soll, als dem eigentlichen Gegenstand der Vorrede. Auch hier wird 
dem Leser einerseits zugestanden, einzelne Mittel, die ihm weniger zusagen soll-
ten, beiseite zu lassen, andererseits aber nachdrücklich empfohlen, „wenigstens 
Medikamente, die durch eine Art himmlischer Beihilfe verstärkt sind, […] nicht 
[zu] verachten“. 35 Es wird also die epistemologische Relevanz des astrologischen 
Diskurses eingefordert.

Die aufgezeigten Aspekte machen deutlich, dass beide Paratexte Mulings auf 
vielschichtige Weise in Bezug zu Ficinos Autorrede treten: von deren partieller 
Rekonstruktion auf einer fiktiven Ebene, die sich zwischen die namentlich sig-
nierte eigene Autorschaft in Titelei und Widmungsrede schiebt, bis zur Wieder-
aufnahme einzelner Motive, Schlüsselbegriffe, rhetorischer Figuren und Argu-
mentationsmuster. Die Reihe der letzteren ließe sich im Übrigen weiter fortsetzen, 
so etwa mit dem Topos des hochbetagten Gelehrten, den Ficino im Widmungs-
schreiben an Martin Corvinus für die Demonstration der vitalen Kraft der Ster-
nenkunde mit einer Beispielreihe antiker Gelehrter illustriert und den Muling 
in seinem Eröffnungsgedicht dem fiktiven Ficino selbst auf den Leib schreibt. 
Ebenso evident sind allerdings auch die paradigmatischen Verschiebungen und 
Brüche, die solche Anleihen in ihren jeweiligen Verbindungen mit Mulings eige-
nem Autordiskurs provozieren, und zwar sowohl im Verhältnis zu den internen 
Paratexten Ficinos als auch zum Haupttext, mit dem diese strukturell verknüpft 
sind. Die beide Autordiskurse Mulings organisierende Strategie des literarischen 
Transfers von Ficinos Text in den deutschen Sprachraum erweist sich dabei ge-
danklich wie formal als durchaus komplex. Auf der einen Seite fokussiert diese 
Strategie erkennbar die Bedürfnisse der volkssprachlichen Rezeptionskultur, in 
die der Text umgebettet wird; die einleitenden Paratexte leisten dabei insbesondere 
mit der Etablierung eines neuen Kommunikationsmodells tatkräftige Unterstüt-
zung. Denn den geschlossenen Raum, den Ficinos Autorrede konstruiert, öffnet 
Muling bereits in seinem Widmungsschreiben auch einem breiteren Adressaten-
kreis und ersetzt kohärent dazu in der Vorrede, die direkt und ausschließlich den 
kollektiven Leser interpelliert, das exklusive Kriterium der Bildung durch das 
inklusive Kriterium des Fleißes (Doch für ein jetlichen vleissigen menschen; Buch des 

34 	Ebd., S. 210f.: Varia sane pro diversis hominum ingeniis atque naturis nostra haec officina antidota, 
pharmaca, fomenta, unguenta, remedia profert.

35 	Ebd.

DOI: 10.13173/9783447108287.177 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



191Das buch des lebens des Johannes Adelphus Muling

Lebens, 6, 8–9). Während Ficino seinen jeweiligen Partnern (den anonymen Leser 
der Vorrede eingeschlossen) auf Augenhöhe begegnet, agiert hingegen sein von 
Muling geschaffenes alter ego von einer überlegenen Position aus und richtet den 
Fokus entsprechend vorwiegend auf die kognitiven Techniken und Strategien, 
die den volkssprachlichen Rezipienten das Textverständnis und damit den prak-
tischen Zugriff auf die vermittelten Wissensbestände erleichtern konnten.

Die einleitenden Autorreden flankieren eine Reihe weiterer Maßnahmen zur 
Unterstützung der intratextuellen Orientierung des Lesers, sowohl auf der Ebene 
des Paratextes als auch auf editorischer Ebene. Dazu gehören die Mitüberset-
zung des beschreibenden Inhaltsverzeichnisses der ersten beiden Bücher ebenso 
wie der beigefügte Bildapparat, der insgesamt vierzehn Holzschnittillustrationen 
umfasst, und das übersichtliche Layout des Textes.36 Die in der Vorrede empfoh-
lene praktische Herangehensweise an den Inhalt unterstützte Muling im Anhang 
der Erstausgabe gezielt mit der Zugabe eines selbstverfassten zweiteiligen Arz-
neiregisters (Register der appoteck), das die in der Apothekenkunst verwendeten 
Symbole und die von ihnen bezeichneten Maßeinheiten erklärt sowie eine Ver-
deutschung der alphabetisch aufgelisteten lateinischen Namen sämtlicher von 
Ficino erwähnten Heilmittel liefert (Buch des Lebens, 153–157).37 Wie bereits Witt-
stock beobachtet, legte er damit noch vor Paracelsus den Grundstein für eine 
deutsche Medizinfachsprache.38 Unter den Namen der krüter und gewürtz ist übri-
gens auch der (para-medizinische) Schlüsselbegriff der melancoly aufgenommen, 
dessen Bedeutung Muling als flegma kumpt vonn schwerer fantasei erklärt (Buch des 
Lebens, 155, 31). Die Vernetzung der deutschen Fassung von De vita mit der po-
pulärwissenschaftlichen Medizin wird auf der editorischen Ebene durch dessen 
Verbund mit dem sogenannten Medicinarius fortgeführt, einem weitverbreiteten 
deutschsprachigen Handbuch der Apothekenkunst des Straßburger Chirurgen 
und Wundarztes Hieronymus Brunschwig (ca. 1450–1512),39 das zuerst 1500 (wie-
derum in Straßburg) als Liber de arte distillandi de simplicibus in Druck gegangen 
war.40 Der Verbund erwies sich für die gesamte Straßburger Drucküberlieferung 

36 	Dazu Wittstock: Melancholia translata (wie Anm. 5), S. 95f.
37 	Muling stellt dem Register eine knappe Einführung voran, in der zunächst Ficino selbst 

erneut als (noch) lebender Beweis für die Validität des medizinischen Wissens seiner beiden 
Bücher angeführt sowie anschließend ausdrücklich der pragmatisch-divulgative Zweck 
der angehängten deutschen Übersetzung der lateinischen Arzneinamen bzw. pharmazeu-
tischen Fachbegriffe betont wird: Und auch alß mangerlei der artznei in denn zweien büchlin ge-
schriben stondt so hab ich gedacht solliche alle in registers weise in ordenung zesetzen die woerter der 
latin und appoteckische verzeichnung als man dan schreibt / solichs zů gůtermaß getütscht eim jetli-
chen zů verston damit er die ding selber kauffen und zů samen machen mag und syn vor vil kranckheit 
und grůwe des alters. Buch des Lebens (wie Anm. 3) 153, 16–22. Bereits die von Muling selbst 
überarbeitete Neuauflage von 1508 führt das Register interessanterweise nicht mehr.

38 	Vgl. Wittstock: Melancholia translata (wie Anm. 5), S. 103.
39 	Wittstock (ebd., S. 95, Anm. 267) setzt den Medicinarius irrtümlich mit der bereits 1497 ge-

druckten Cirurgia desselben Autors gleich. 
40 	Zu Brunschwigs Methodik und dem wissenschaftsgeschichtlichen Stellenwert seines Werks 

vgl. Heike Will: Vergleich der Indikationen des ‚Kleinen Destillierbuchs‘ des Chirurgen 

DOI: 10.13173/9783447108287.177 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



192 Barbara Sasse Tateo

im Wesentlichen als stabil, auch wenn das buch des lebens daneben ebenfalls se-
parat zirkulierte, wie erhaltene Einzelexemplare der späteren Ausgaben (ab 1515) 
vermuten lassen.41 Die thematische Valenz, die dem äußeren Textverbund aus 
editorischer Sicht zugewiesen wurde, dokumentiert ein eigens angefertigter pa-
ratextueller Apparat, der damit die äußerste Schicht des Gesamtdrucks reprä-
sentiert. Dieser Apparat besteht zunächst aus dem Frontispiz, der im oberen Teil 
die beschreibenden Titel der beiden enthaltenen Werke führt.42 Während hier 
der Medicinarius als Haupttitel (und damit für die Absatzstrategie des Verlegers 
wohl als eine Art ‚Zugpferd‘) fungiert, weist die vertikale Bildkombination des 
Holzschnitts im Zentrum der Seite eine umgekehrte Anordnung auf. Die obere 
Hälfte bietet das allegorische Titelbild des buch des lebens, das zugleich als inter-
textuelles Bindeglied zum hinteren Teil dient und im Übrigen einzig direkt für 
Mulings Übersetzung angefertigt wurde, während die Holzschnittillustrationen 
innerhalb des Texts aus früheren Drucken Grüningers stammen.43 Die untere 
Hälfte füllt der Titelholzschnitt der Erstausgabe des Destillierbuchs. Dem Titelblatt 
folgt eine beide Texte verbindende inhaltliche Einführung (In haltung des gantzen 
Buchs), deren anonym agierender Autor möglicherweise mit Muling selbst iden-
tifiziert werden kann.44 Für das buch des lebens wird dabei eine Paraphrasierung 
des oben vorgestellten Gedichts der Vorrede geliefert, in der Ficino bereits unum-
wunden noch zu den Lebenden gezählt wird.45

Ungeachtet der von Muling verfolgten Absicht der literarischen Divulgation 
blenden seine eigenen Paratexte andererseits Ficinos philosophisches Gerüst kei-
neswegs völlig aus, sondern machen es im Gegenteil mehrfach gezielt sichtbar: sei 
es mit dem bereits zitierten Verweis auf Ficinos Ruhm als platonischer Philosoph 
(im Widmungsbrief) oder dem literarischen Kunstgriff des fingierten Autorpor-
träts (in der Vorrede), sei es mit der Referenz auf den ambivalenten Lebensbe-
griff (erneut im Widmungsbrief) oder der wiederholten Markierung der formalen  

Hieronymus Brunschwig (Straßburg 1500) mit den nach derzeitigem wissenschaftlichem 
Erkenntnisstand belegten Indikationen. Diss. Würzburg 2009 (URL: https://opus.bibliothek.
uni-wuerzburg.de/frontdoor/index/index/docId/3355 [18.04.2016]).

41 	Gotzkowsky, in: Buch des Lebens (wie Anm. 3), S. 318, weist erhaltene Einzelexemplare der 
Ausgaben von 1515, 1521, 1528 und 1531 nach, die eine separate Zirkulation vermuten lassen.

42 	Hier zitiert nach VD 16 B 8718 (URL: http://gateway-bayern.de/VD16+B+8718 [18.04.2016]): 
Medicinarius. Das buch der Gesuntheit Liber de arte distillandi Simplicita et Composita 
Das nüw buch der rechten kunst zu distilliere[n]. Ouch vo[n] Marsilio ficino vn[d] anderer 
hochberoempter Aerzte natürliche vn[d] gůte künst zů behalte[n]n den gesunde[n] leib vnd 
zůuertryben die kranckheit mit erlengeru[n]g des lebens.

43 	Vgl. Gotzkowsky, in: Buch des Lebens (wie Anm. 3), S. 323.
44 	Medicinarius (wie Anm. 42), Ir, wird Mulings Autorschaft allerdings ausschließlich für die 

Übersetzung der beiden Bücher des De vita reklamiert: So dann erst nülich von dem latein zů 
tütsch ist gemacht von Jo. Adelphi zů Straßbrugk.

45 	Vgl. ebd.: […] das er [Ficinus] an im selber noch zů tag bewert in der stat Florentz da er vff dissen tag 
noch in gesundem leib vnd leben ist / In wol moegendem alter ob hundert vndzehen iaren in disser 
zeit; zur weiteren Tradierung des von Muling kreierten Topos als historisch-biographischem 
Faktum, u.a. bei Philipp Ulstadt oder im Spiegel der Gesundheit des Walther Ryff (Frankfurt 
1544), vgl. Wittstock: Melancholia translata (wie Anm. 5), S. 112.

DOI: 10.13173/9783447108287.177 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



193Das buch des lebens des Johannes Adelphus Muling

Differenzmerkmale als gelehrter Text (erneut innerhalb der Vorrede). Kohärent 
dazu begründet Muling in einem auktorialen Kommentar, der nunmehr inner-
halb der Übersetzung direkt Ficinos Vorworttext durchbricht, explizit seine Ent-
scheidung, das dritte, für seine Leserschaft als allzu schwierig eingestufte Buch 
einstweilen auszuklammern, um es später separat herauszubringen, wozu es al-
lerdings nicht mehr kam:

Diß buch von dem leben ist geteilt in drey bücher. Das erst sagt von dem gesunden 
leben / oder von der hilff und gesundtheit deren. so der geschrifft unnd lere der 
weißheit anhangen. Das ander von dem langen leben. Unnd das dritte bůch / sagt 
von dem leben von himmel herab / als von himelischen dingenn zů uberkommen. 
Das gar hoch zů verston ist / deßhalb hie ußgelon / und sunst besunder gedrucket. 
(Buch des Lebens, 15, 4–11)46 

Hinter den rhetorischen Verehrungsfloskeln für Ficino verbirgt sich übrigens 
zweifellos ein tieferes Interesse des Humanisten Muling für die aus Italien im-
portierte neuplatonische Lehre, das vor allem durch die lateinischen Editionen 
einer Reihe von Leittexten bezeugt wird, die er während seiner Straßburger Zeit 
als Korrektor betreute. 1507 gab er zunächst bei Johann Knobloch Ficinos De 
christiana religione heraus und widmete die Edition seinen Humanistenfreunden 
Johannes Geiler und Jakob Wimpfeling; in Grüningers Diensten nahm er außer-
dem Ficinos Opusculum de sole samt einem Auszug aus dem Opusculum de lumi-
ne in seine 1508 gedruckte Sammlung Margarita facetiarum auf;47 darüber hinaus 
firmierte Muling schließlich 1509 als Korrektor einer Neuausgabe des Liber de 
providentia contro philosophia Pico della Mirandolas.48

Vor diesem Hintergrund ist mit Nachdruck festzuhalten, dass das analysierte 
auktoriale Instrumentarium keineswegs eine Verkürzung bzw. Vereinfachung 
von Ficinos Text (im Sinne einer popularisierenden Neubearbeitung) anstrebte, 
sondern vielmehr sehr präzise die Grenzen und Möglichkeiten seiner Vermit-
telbarkeit an den interessierten volkssprachlichen Laien auslotete. Das Kriteri-
um der Selektion, also die bewusste Beschränkung auf die medizinischen Wis-
sensbestände der ersten beiden Bücher, verbindet sich in der fingierten Vorrede 
mit einem didaktischen Anliegen. Dieses spiegelt über den rein praktischen,  

46 	Mit der (einzig bekannten) niederdeutschen Übersetzung des dritten Buchs, De vita coelitus 
comparanda, beschäftigt sich der Beitrag von Antje Wittstock im vorliegenden Band.

47 	Dazu ausführlich Kipf: Cluoge geschichten (wie Anm. 2), S. 321–326, der namentlich der 
Edition von De sole eine „philologische Sorgfalt und […] genaue Textkenntnis der Werke 
Ficinos“ bescheinigt sowie sie als Teil der „umfassenden Bemühungen des Adelphus um die 
Verbreitung von Ficinos Werken [versteht], in der die Übereinstimmung der Philosophen 
Platos und Plotins mit den Gedanken christlicher Theologie zu erweisen gesucht wird“. 
Kipf nennt die Editionen der lateinischen Werke deshalb in einem Atemzug mit dem buch 
des lebens, ohne allerdings die durchaus differenten Bedingungen und Kontexte der volks-
sprachlichen Rezeptionskultur in Rücksicht zu stellen.

48 	Vgl. dazu die Aufstellung bei Worstbrock: Muling, Johann Adelphus (wie Anm. 1), Sp. 262.

DOI: 10.13173/9783447108287.177 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



194 Barbara Sasse Tateo

medizinisch-diätetischen Verwendungszweck hinaus deutlich das Bemühen um 
die Annäherung des anvisierten Rezipienten an die gelehrte Form der Wissens-
verhandlung und integriert damit einen humanistisch geprägten Bildungsge-
danken. Das spezifische Profil, das Mulings Paratexte in ihrer Gesamtheit für 
den literarischen Transferprozess der Vorlage abstecken, konvergiert wiederum 
im Kern mit den methodischen Prinzipien der Übersetzung selbst. Diese werden, 
wie schon angedeutet, in der Widmungsepistel nicht eigens thematisiert, müssen 
also direkt aus der Übersetzung heraus erschlossen werden, wozu Antje Witt-
stock einen ersten Anlauf unternimmt. Sie attestiert dem Übersetzer pauschal 
das durchgehende Bemühen, „den Sinn der Vorlage wiederzugeben, ohne sich 
dabei streng an den Wortlaut oder die Strukturen des Ausgangstexts zu halten“.49 
Anhand einer ausgewählten Passage aus Kapitel V demonstriert sie zudem die 
besondere Sorgfalt, die Muling auf die Übersetzung der einschlägigen termini 
technici legt, im speziellen Fall auf den für die Melancholie-Vorstellung zentralen 
Begriff des platonischen furor; dessen erste Übersetzung mit dümpigkeit tauschte 
der Übersetzer nämlich in der revidierten Fassung von 1508 mit schellig (aufge-
regt), suchte also offenbar nach einem adäquateren Ausdruck, der gleichwohl 
den Sinnbereich des lateinischen furor ebenfalls nicht in befriedigender Weise 
abdeckte.50 

Die prekären Momente, die der doppelten Strategie einer angemessenen und 
zugleich ‚benutzerfreundlichen‘ Übertragung von Ficinos Text anhaften, wer-
den allerdings erst mit Einbeziehung der Paratexte in ihrer ganzen Tragweite  

49 	Wittstock: Melancholia translata (wie Anm. 5), S. 97–107, hier S. 99. Damit decken sich ihre 
Beobachtungen wesentlich mit denen von Dicke: Heinrich Steinhöwels ‚Esopus‘ (wie Anm. 
1), S. 193–216, hier S. 214f., zu Mulings Übersetzung von Sebastian Brants Esopus-Additiones 
im Rahmen des von Muling redigierten ersten kombinierten Brant/Steinhöwel-Esopus in 
deutscher Sprache, die 1508 bei Johann Prüß in Straßburg gedruckt wurde. Dicke konstatiert 
zugleich grundlegende Unterschiede zu Mulings Bucolica-Übersetzung, die er mit den völ-
lig unterschiedlichen Ausgangsbedingungen und Vermittlungsintentionen des klassischen 
auctors erklärt, dessen kanonische Vorbildlichkeit es nämlich erfordert habe, nicht „dem la-
teinischen Original zuzuarbeiten, sondern es volkssprachlich vollgültig zu ersetzen“; im 
Umgang mit Brants neulateinischer Vorlage wird Muling hingegen ein „vorlagengetreu ge-
handhabtes ‚sinn uß sinn‘-Verfahren“ attestiert, das die Bemühung des Übersetzers spiegelt, 
den Verständnisvoraussetzungen des Publikums gerecht zu werden und entsprechend eine 
gelungene „Assimilierung der Gegebenheiten des lateinischen Originals an die Voraus-
setzungen der deutschen Leserschaft“ erzielt. Auffallend ist, dass Muling, ähnlich wie in 
den späten Ausgaben seiner (von Dicke allerdings nicht erwähnten) Ficino-Übersetzung, 
im Titel der Druckausgabe neben Brant namentlich nicht auftaucht. Dicke wertet dies als 
„Bestandteil einer Absatzstrategie“, die der Literat Muling bewusst mitgemacht habe, da 
„dessen Übersetzerschaft im Jahre 1508 auch noch kaum sonderliche Werbewirksamkeit 
versprach“. Eine solche pauschale Aussage wäre allerdings in Bezug auf Mulings Autorstra-
tegie, die nur auf der Basis einer vollständigen Analyse der Paratexte seiner Werke rekonst-
ruiert werden kann, noch genauer zu prüfen. 

50 	Vgl. Wittstock: Melancholia translata (wie Anm. 5), S. 100–103. Das Verfahren der gezielten 
Ersetzung lateinischer durch deutsche Fachausdrücke korrespondiert wiederum mit dem 
von Dicke: Heinrich Steinhöwels ‚Esopus‘ (wie Anm. 1), S. 214, beobachteten „Verzicht auf 
lexikalische […] Latinismen“.

DOI: 10.13173/9783447108287.177 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



sichtbar. Denn die von den übersetzungstechnischen Schwierigkeiten signalisier-
te Problematik einer nur bedingt vermittelbaren objektiven Distanz zwischen den 
jeweiligen epistemologischen Systemen und Redetraditionen verdichtet sich in 
den paradigmatischen Brüchen des intertextuellen Autordiskurses. Anders aus-
gedrückt: Ebenso wie das Bemühen um die angemessene Übersetzung einzelner 
Fachbegriffe innerhalb von Ficinos Text stößt das Bemühen um deren adäquate 
diskursive Verortung auf der metaliterarischen Ebene immer wieder an Grenzen 
und provoziert damit wiederum im Hinblick auf die eigentliche Textrezeption 
spürbare Leerstellen bzw. Ambivalenzen. Emblematisch ist in dieser Hinsicht 
das Beispiel des in der Vorrede leitmotivisch verwendeten Fleiß-Begriffs; dieser 
lehnt sich als deutsches Äquivalent zum lateinischen diligentia erneut an Ficinos 
Autorreden an, konkret an das Proömium des ersten Buchs, in dem die beiden 
Adressaten aufgefordert werden, das dedizierte Werk aufmerksam zu studieren: 
Legite igitur diligenter atque curate valitudinem diligentissime.51 Ähnlich wie für den 
oben erläuterten Lebensbegriff zieht die Umbettung des betreffenden Worts in 
Mulings eigene Argumentation bei genauerer Betrachtung allerdings eine Ver-
schiebung des tieferen Sinngehalts nach sich. Denn Ficino verwendet die diligen-
tia hier in engem Bezug zu dem von seinen Schülern repräsentierten Typus des 
geistig hochbegabten Menschen. In diesem spezifischen Kontext aber konnotiert 
die diligentia eine Geisteshaltung, die sich bevorzugt mit der inneren, wesenhaf-
ten Veranlagung für die philosophischen Studien als prädestiniertem Instrument 
der Wahrheitssuche verbindet; eine solche Sinnkonstruktion führt unmittelbar 
in den ersten Teil des Buches hinein, der das Verhältnis von Ingenium und Me-
lancholie erörtert (Kapitel I–VII). Nicht zufällig nimmt der einleitende Satz des 
ersten Kapitels, in dem der Weg zur Wahrheit abgesteckt wird (hier sinnbildlich 
durch den Tempel der neun Musen repräsentiert), das Motiv der diligentia in der 
Variante des unermüdlichen Arbeitseifers wieder auf: ad excelsum novem Musa-
rum templum assiduo labore perducit,52 was Muling entsprechend mit Hilfe einer 
Paarformel übersetzt: welcher weg uns zů letst kümerlich fürt zů dem hohen tempel 
(ouch mit grosser arbeit und empsigem fleis) der .ix. dichteren die da Muse genant seind 
(Buch des Lebens, 21, 8–10).53 In den deutschen Text schleicht sich an dieser Stelle 
eine zwar subtile, aber doch substantielle semantische Ambiguität ein, die durch 
den Bezug zu Mulings Vorrede provoziert wird. Denn wie zuvor erläutert, steht 
der Leitbegriff des ‚Fleißes‘ dort für die primär auf den praktischen Nutzen ge-
richtete Lernbereitschaft, die sich zugleich als allgemeine Fähigkeit des mensch-
lichen Geistes definiert. Dieses dezidiert inklusive Konzept lehnt sich erkenn-
bar an die literarische Redetradition der volkssprachlichen Morallehren der Zeit 
an, deren kulturelle Trägerschicht das von Muling zweifellos (neben dem Adel) 
als Lesepublikum anvisierte bildungsnahe Stadtbürgertum bildete. Eine solche  

51 	Ficino: De vita (wie Anm. 20), S. 46.
52 	Ebd., S. 48.
53 	Ähnlich übersetzt Muling im Titel des zweiten Kapitels das lateinische diligens cura mit fleis-

sige sorg.

195Das buch des lebens des Johannes Adelphus Muling

DOI: 10.13173/9783447108287.177 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



196 Barbara Sasse Tateo

Tradition aber rückte den Fleiß als christlichen bzw. christlich-bürgerlichen Tu-
gendbegriff in strikte Opposition zur acedia, d.h. der lasterhaften Trägheit, die 
sich den Mühen und Anstrengungen der Arbeit widersetzt. Der Subtext, mit 
dem Muling seine (deutsche) Vorrede an dieser Stelle unterlegt, unterläuft da-
mit, wenn auch in latenter Form, den Autordiskurs der Vorlage, einschließlich 
des im Haupttext verhandelten kreativen Melancholie-Konzepts Ficinos, dessen 
Bedeutung sich bekanntlich als grundsätzlich inkompatibel zur acedia erweist. 
In der Übersetzung selbst hingegen bleibt ein solches Konzept grundsätzlich ge-
wahrt, indem Muling, getreu der Vorlage, im Rahmen der phänomenologischen 
Erörterung im fünften Kapitel des ersten Buchs die Melancholie gegen tragheit 
und fůlheit abgrenzt (Buch des Lebens, 29, 31–35; 30, 1–4); das hier verwendete 
deutsche Begriffspaar allerdings konnotierte im Sprachgebrauch der Zeit wieder 
gemeinhin die lateinische acedia, die Ficino seinerseits als Terminus konsequent 
meidet.54

Als Fazit lässt sich festhalten, dass Mulings Autorstrategie trotz – oder gerade 
auch wegen – der aufgezeigten Widersprüche den deutschen Ficino-Text zunächst 
in einem relativ breiten Deutungsspektrum verortete, was nachfolgend die He-
rausbildung separater Rezeptionszweige ermöglichte. Unter diesen nimmt das 
medizinisch-diätetische Schrifttum sicherlich einen wichtigen, aber keineswegs 
exklusiven Platz ein.55 Dabei ist im Hinblick auf die inhaltlichen Transformatio-
nen, die der deutsche Text im Zuge der eingangs erwähnten Überlieferungs- und 
Druckgeschichte erfuhr und die ihn zunehmend von der Vorlage und ihrem Re-
zeptionskontext entfernten, festzuhalten, dass es Muling insbesondere mit dem 
Kunstgriff des fingierten Vorworts gelang, seine Autor-Strategie in die Texttradi-
tion mit einzuschreiben und ihr somit auch jenseits einer per se instabilen Au-
torschaft Dauerhaftigkeit zu sichern. Eine konkrete Spur davon liefert z.B. das 
oben bereits erwähnte Fortleben des Mythos vom ‚steinalten‘ Ficino in der spä-
teren Rezeption. Dabei arbeitete der so konservierte Autordiskurs einerseits mit 
seinem offenen, pragmatischen Kommunikationsmodell dieser Transformation 
vermutlich in die Hände; andererseits erfuhr dieser Diskurs aber zweifellos auch 
eine semantische Entwertung, die insbesondere zu Lasten des dort verhandelten 

54 	Der lateinische Text benutzt an dieser Stelle statt acedia die Paarformel segnitie[s]… atque 
torpor, deren Sinnbereich (nach Karl Ernst Georges: Ausführliches Lateinisch-deutsches 
Handwörterbuch, Bd. 2, Sp. 2576 bzw. 3153) vor allem die (im Frühneuhochdeutschen noch 
nicht gebräuchlichen) Substantive „Gleichgültigkeit“, „Schläfrigkeit“, „Langsamkeit“ bzw. 
„Betäubung“, „Erstarrung“, „Regungslosigkeit“ umfasst. Explizit umgedeutet im Sinne der 
spätmittelalterlichen Morallehre wird Ficinos Textsinn dagegen im 1502 in Basel gedruck-
ten Regimen Studiosorum des studierten Juristen und Seelsorgers Johann Ulrich Surgant, der 
den medizinisch-diätetischen Regelkatalog des De vita sana zu den sieben Todsünden um-
baut und entsprechend wieder die Begriffe acedia bzw. pirigritia (die direkten Äquivalente 
zu tragheit und fůlheit) verwendet; dazu ausführlicher Wittstock: Melancholia translata (wie 
Anm. 5), S. 115–120. 

55 	Den verschiedenen Rezeptionssträngen und Transfermodi (sowohl auf wissenschaftlicher 
als auch auf literarischer Ebene) geht Wittstock: Melancholia translata (wie Anm. 5), S. 115–
220 unter dem besonderen Aspekt des Melancholie-Begriffs nach.

DOI: 10.13173/9783447108287.177 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



197Das buch des lebens des Johannes Adelphus Muling

humanistischen Bildungsgedankens ging. So waren nämlich von den Auslassun-
gen und Verfälschungen des Textes in besonderem Maße die theoretischen Passa-
gen des ersten Buchs über den Zusammenhang von Melancholie und Ingenium 
betroffen, denen Mulings Vorrede durchaus eine strukturelle Funktion für den 
Text zuweist und die sie seinen Lesern deshalb nachdrücklich ans Herz legt.

DOI: 10.13173/9783447108287.177 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447108287.177 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Dogma und Dichtung.  
Rekonfigurationen des Ficinianismus in 

der Florentiner Literaturexegese der Renaissance

(Anmerkungen zum ‚Platonismus‘ 
in den Petrarca-Vorlesungen von G. B. Gelli)

Bernhard Huss

Das Cinquecento ist vermutlich die Zeit, in der man am eifrigsten versucht hat, 
die im volgare verfassten literarischen Texte der vielberufenen ‚Kronen von Flo-
renz‘, besonders von Dante Alighieri und Francesco Petrarca,1 einer philosophisch 
perspektivierten Deutung zu unterwerfen. Dabei wurden Ergebnisse erzielt, die 
einer heutigen literaturwissenschaftlichen Interpretationspraxis oft recht fremd 
scheinen mögen, die aber für die Frage nach der epochenspezifischen Relation 
von ‚Dichtung‘ und ‚Philosophie‘ eine hohe Relevanz haben – nicht nur, was die 
rinascimentale Auffassung von Struktur und Funktion literarischer Texte be-
trifft, sondern auch, was den rinascimentalen Umgang mit zentralen Theoremen 
der philosophischen Tradition (insbesondere des Platonismus und des Aristo-
telismus) angeht. Um den damit bezeichneten Fragenkomplex soll es in diesem 
Beitrag gehen, und zwar am Beispiel der in der Forschung bislang eher vernach-
lässigten lezioni petrarchesche des Florentiner ‚Paradeakademikers‘ Giovan Battista 
Gelli (1498–1563).2

1 	 Giovanni Boccaccio spielt hier eine geringe Rolle, nicht zuletzt wegen der ethisch-morali-
schen Prekarität von vielen der Novellen des Decameron.

2 	 Zu Leben und Werk Gellis vgl. den breiten Überblick von Angela Piscini: Gelli, Giovan Bat-
tista. In: Dizionario Biografico degli Italiani 53 (2000), URL: http://www.treccani.it/enciclo-
pedia/giovan-battista-gelli_(Dizionario_Biografico) (28.07.2015); ferner Armand L. De Gaeta-
no: Giambattista Gelli and the Florentine Academy. The Rebellion Against Latin. Florenz 
1976, S. 9–35; sowie ebd., bes. zu den lezioni als Gellis „most ambitious literary effort“ (S. 54), 
S.  54f., 291–321 (dort S. 317–321 speziell zu den lezioni petrarchesche); Carlo Alberto Girot-
to: Una riscrittura accademica (Gelli-Doni). In: Studi Rinascimentali 3 (2005), S. 45–63, hier 
S. 48f.; Laura Paolino: All’origine della tradizione esegetica delle Disperse: Il commento di 
Giovan Battista Gelli alla ballata Donna mi vene spesso nella mente. In: Estravaganti, dis-
perse, apocrifi petrarcheschi. Gargnano del Garda (25–27 settembre 2006). Hrsg. von Claudia 
Berra und Paola Vecchi Galli. Mailand 2007, S. 249–286. Hinsichtlich der schwierigen Frage 
von Gellis religiösen Positionen und ihrem Verhältnis zum offiziellen römisch-katholischen 
Diskurs bietet Massimo Firpo: L’Accademia Fiorentina. Conflitti culturali e fermenti religi-
osi. In: Gli affreschi di Pontormo a San Lorenzo. Eresia, politica e cultura nelle Firenze di 

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



200 Bernhard Huss

Dessen lezioni wie überhaupt die Textsorte des rinascimentalen Akademie-
vortrags3 sind durch eine intrikate Mischung von Dichtung, Philosophie und 
Wissenschaft geprägt, die die Forschung traditionellerweise (und bis in jüngere 
Zeit) eher irritiert hat. Symptomatisch hierfür ist die gereizte Kritik, die Marcello  
Vannucci an diesen Texten geübt hat:

Poesia, filosofia, scienza: fatti profondamente diversi tra loro per l’evidente 
diversità di contenuto, vivono nel Rinascimento troppo vicini uno all’altro, 
si urtano, si compenetrano dando vita talvolta a mostri di diverso aspetto 
e colore, che non vivono se non di una vita fittizia come qualcosa di caoti-
camente confuso in cui difficilmente riusciamo a porre ordine e controllo. 
Tutto ciò valga in special modo proprio per il genere di critica [nämlich die 
Exegesen der akademischen lezioni zu Texten Dantes und Petrarcas] che 
noi andiamo considerando.4

[Dichtung, Philosophie, Naturwissenschaft: Bereiche, die sich aufgrund 
ihrer offensichtlichen inhaltlichen Diversität fundamental voneinander 
unterscheiden, existieren in der Renaissance in zu großer gegenseitiger 
Nähe, kollidieren miteinander, überlagern sich und kreieren so bisweilen 
Monstren diversen Anblicks und diverser Färbung, die ein allenfalls fiktiv 
zu nennendes Leben führen, wie etwas chaotisch Konfuses, das wir nur 
mit Mühe ordnen und kontrollieren können. All das kann ganz besonders 
gerade für diejenige Art von Exegese gelten, um die es uns hier geht.]

Cosimo I. Turin 1997, S. 155–217, hier S. 184–191 eine der differenziertesten Darstellungen 
(dort S. 187f. zu den Petrarca-Vorträgen in diesem Kontext).

3 	 Vgl. hierzu die Primärtexte (Akademievorträge zu Gedichten Petrarcas von Benedetto Var-
chi, Giovan Battista Gelli, Simone Della Barba da Pescia, Lorenzo Giacomini Tebalducci, 
Francesco de’ Vieri, Michelangelo Buonarroti il Giovane), die einschlägigen kurzen Ein-
führungen sowie das Vorwort in Lezioni sul Petrarca. Die Rerum vulgarium fragmenta in 
Akademievorträgen des 16. Jahrhunderts. Hrsg. von Bernhard Huss, Florian Neumann und 
Gerhard Regn. Münster 2004. Zum breiteren Kontext der Lyrikexegese in italienischen Aka-
demien der Renaissance vgl. Franco Tomasi: Studi sulla lirica rinascimentale (1540–1570). 
Rom 2012, insbes. Kap. 4 („Le letture di poesia e il petrarchismo nell’Accademia degli Infiam-
mati“) und Kap. 5 („Esegesi di Petrarca nelle accademie del XVI secolo (1530–1550)“). Zu Gel-
lis lezioni vgl. jüngst Federica Pich: Dante and Petrarch in Giovan Battista Gelli’s Lectures at 
the Florentine Academy. In: Remembering the Middle Ages in Early Modern Italy. Hrsg. von 
Lorenzo Pericolo und Jessica N. Richardson. Turnhout 2015, S. 169–191. Pichs zunächst etwas 
irritierende Interpretation dieser Texte als ‚mittelalterlich‘ und ‚überholt‘ („outdated posi
tion“ eines mittelalterlich-dantistischen Blicks auf Petrarcas Lyrik, ebd. S. 169) ist durch ein 
spezifisches Interesse für die Interferenzen zwischen Gellis Dante- und Petrarca-Lektüren 
geprägt. Diese Interpretation wird von Pich im Verlauf ihrer Studie aber relativiert, vgl. bes. 
ebd. S. 180 („Gelli’s unitary and Dante-inspired outlook on the Canzoniere is more similar to 
modern interpretations than to Renaissance readings“).

4 	 Marcello Vannucci: Dante nella Firenze del ‘500. Studi danteschi dell’Accademia fiorentina. 
Florenz 1965, S. 56.

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



201Dogma und Dichtung

Hier ist in exemplarischer Deutlichkeit die gängige Auffassung weiter Teile der 
Forschung vertreten, die von den Akademikern in Florenz und andernorts be-
triebenen philosophischen Interpretationen literarischer Texte würden der epis
temologischen Charakteristik der rinascimentalen Literatur schon deswegen 
nicht gerecht, weil der Bezug derselben auf philosophische Entwürfe gar nicht 
gegeben sei – oder jedenfalls nicht so, wie die akademischen Exegeten dies vor
aussetzten. Die oben genannte Irritation der Forschung äußerte sich in diesem 
Kontext immer wieder in dem Vorwurf, die Akademievorträge ergingen sich im 
Zentrum ihrer Argumentationsverläufe allzu oft in textfernen, solipsistischen 
philosophischen Diskursen (die eher weitläufige Exkurse und Digressionen zu 
nennen wären) und blieben eine eigentliche Interpretationsleistung am literari-
schen Primärtext letztlich schuldig.5 Wie etwa die unten (Anm. 5) zitierten Ein-
lassungen von Laura Paolino belegen, trifft ein solcher Vorwurf nicht zuletzt die 
Vortragstexte von Giovan Battista Gelli. Dies überrascht nicht: Gelli ist als Ziel-
scheibe kaum zu übersehen, denn er war neben Benedetto Varchi – und, wie man 
jüngst erkannt hat, hinsichtlich der Öffentlichkeitswirkung in noch höherem Um-
fang und prominenter als Varchi selbst6 – eine Art literarischer ‚Chefinterpret‘ 
der Accademia Fiorentina im 16. Jahrhundert. Als im Rahmen der sogleich noch 
etwas näher zu besprechenden politisch-ideologischen Umstrukturierung der  
Accademia Fiorentina die Entscheidung fiel, ab Herbst 1553 jeweils einen dau-
erhaften Exegeten für die Commedia Dantes und für den Canzoniere Petrarcas 
zu ernennen, wählte die mediceische Kulturadministration Giovan Battista  
Gelli und Benedetto Varchi hierfür aus.7 Beide hatten außerhalb der privaten,  

5 	 Vgl. exemplarisch De Gaetano: Giambattista Gelli and the Florentine Academy (wie Anm. 2), 
S. 111f., der einige plastische Beispiele aus dem Spektrum der moralphilosophischen, na-
turwissenschaftlichen und theologischen Interpretationsansätze der lezioni bringt, sowie 
aus jüngerer Vergangenheit die recht scharfe Kritik von Paolino: All’origine della tradizione 
esegetica (wie Anm. 2), S. 269 („l’organizzazione scolastica della lectio accademica […] faceva 
del testo letterario, soprattutto Dante e Petrarca, un pretesto per una minuziosa esposizione 
della filosofia aristotelica“), S. 269f., 272f., 275 („questo interesse critico […] non dette origine 
a una chiosa di tipo tradizionale, concepita, cioè, come un’explanatio textus, funzionale alla 
comprensione letterale e storico-critica della poesia. In questo genere di commento, infatti, il 
testo fu piuttosto un pretesto per una esposizione di filosofia aristotelica: tale chiosa, quindi, 
viveva non nell’integrazione, bensì nella dissociazione tra testo e commento“). 

6 	 Vgl. Annalisa Andreoni: La via della dottrina. Le lezioni accademiche di Benedetto Varchi. 
Pisa 2012, S. 17, 21, 38; bereits zuvor Cesare Vasoli: Considerazioni sull’Accademia Fiorentina. 
In: Revue des Études Italiennes, N.S. 25 (1979), S. 41–73, hier S. 56f. Dies korrigiert Ansichten 
wie die von Firpo: L’Accademia Fiorentina (wie Anm. 2), S. 172, Varchi sei „l’indiscusso pro-
tagonista delle lezioni in Santa Maria Novella“ gewesen.

7 	 Vgl. Claudia di Filippo Bareggi: In nota alla politica culturale di Cosimo I. L’Accademia Fi-
orentina. In: Quaderni Storici 23 (1973), S. 527–574, hier 573f.; Michel Plaisance: L’Académie 
florentine de 1541 à 1583. Permanence et changement. In: Italian academies of the sixteenth 
century. Hrsg. von David S. Chambers und François Quiviger. London 1995, S. 127–135, hier 
S.  128; Domenico Zanrè: Cultural Non-Conformity in Early Modern Florence. Aldershot 
2004, S. 21. Gelli war bis zu seinem Tod 1563, Varchi bis mindestens 1555 als sog. „lettore 
ordinario“ tätig, vgl. Michel Plaisance: Les leçons publiques et privées de l’Académie floren-
tine (1541–1552). In: Les commentaires et la naissance de la critique littéraire, France/Italie 

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



202 Bernhard Huss

donnerstäglichen Sitzungen der Akademiker (in denen man für gewöhnlich Pe-
trarca semioffiziell interpretierte) die Aufgabe, sonntägliche öffentliche Vorträge 
zu halten, die sich in monatlichem Wechsel mit jenen beiden großen Texten des 
toskanischen volgare zu befassen hatten.8 In seinem Amt hat Gelli sich füglich ins-
besondere ausführlich mit der Deutung von Dantes Divina Commedia befasst, aber 
auch eine Reihe von (wohl mehr als) sieben Petrarca-Exegesen (zu RVF 77 und 78 
[in einem Vortrag], 96, 355 [in drei Vorträgen], 366 sowie zur ‚ballata dispersa‘ 
Donna mi vène spesso nella mente9) öffentlich vorgetragen10 und im Anschluss dar-
an publiziert.11

(XIVe–XVIe siècles). Actes du Colloque International sur le Commentaire, Paris, Mai 1988. 
Hrsg. von Gisèle Mathieu-Castellani und Michel Plaisance. Paris 1990, S. 113–121, hier S. 115; 
Bernhard Huss: ‚Il Petrarca, che ordinariamente suole essere Platonico‘. Die Petrarca-Exe-
gese in Benedetto Varchis Florentiner Akademievorträgen. In: Questo leggiadrissimo poe-
ta! Autoritätskonstitution im rinascimentalen Lyrik-Kommentar. Hrsg. von Gerhard Regn. 
Münster 2004, S. 297–332, hier S. 300, Anm. 10. Die akademischen Petrarca-lezioni konzen-
trierten sich insgesamt (d.h. sowohl im akademieinternen als auch im öffentlichkeitswirk-
samen Vorlesungsbetrieb) auf die RVF, „les Trionfi n’apparaissent qu’exceptionellement“, 
s. Plaisance: Les leçons publiques (wie Anm. 7), S. 115.

	 8 	Vgl. di Filippo Bareggi: In nota alla politica (wie Anm. 7), S. 573; Huss: ‚Il Petrarca, che or-
dinariamente …‘ (wie Anm. 7), S. 299, Anm. 7. Bisweilen hat man in der Forschung nicht 
registriert, dass Petrarcas Canzoniere gemäß der Festlegung der Statuten vom 26. September 
1553 (der einschlägige Text steht an der zitierten Stelle bei di Filippo Bareggi) neben Dante 
zum zweiten ‚offiziellen‘ Berufungstext der Florentiner Kulturpolitik befördert wurde und 
die Petrarca-Interpretationen sich spätestens ab diesem Zeitpunkt nicht mehr auf die inter-
nen Akademiesitzungen beschränkten, vgl. z.B. Judith Bryce: The Oral World of the Early 
Accademia Fiorentina. In: Renaissance Studies 9.1 (1995), S. 77–103, hier S. 88.

	 9 	Francesco Petrarca: Trionfi, Rime estravaganti, Codice degli abbozzi. Hrsg. von Vinicio  
Pacca und Laura Paolino. Mailand 2000, no. 18.

10 	Die lezioni petrarchesche Gellis wurden, soweit dies sich rekonstruieren lässt, zu folgenden 
Zeitpunkten öffentlich vorgetragen: Die drei Vorträge zu RVF 355 im November 1547, am 11. 
November 1548 und am 3. Februar 1549; der Vortrag zu RVF 366 am 26. Dezember 1547, die 
lezione zu den Porträtsonetten RVF 77 und 78 im Mai 1549, der Vortrag zu Donna mi vène am 
27. Oktober 1549. Unklar ist das Datum des Vortrags zu RVF 96. Vgl. mit detaillierten Nach-
weisen hierzu Girotto: Una riscrittura accademica (wie Anm. 2), S. 49, Anm. 1 und Anm. 4. 
Mindestens eine weitere lezione petrarchesca hat Gelli am 2. Januar 1546 in einer privaten 
Akademiesitzung zu einer der Sestinen des Canzoniere gehalten. Girotto: Una riscrittura ac-
cademica (wie Anm. 2), S. 48 vermutet RVF 66 oder RVF 80.

11 	Während Gellis Vorträge bereits in der Zeit seiner aktiven Tätigkeit stetig und relativ zügig 
und zeitnah gedruckt wurden, trifft dies auf Varchis Texte keineswegs zu; vgl. im Detail 
Andreoni: La via della dottrina (wie Anm. 6), S. 21. Fünf der sieben lezioni petrarchesche Gellis 
wurden 1549 bei Torrentino in Florenz in insgesamt drei Bänden gedruckt, und sämtliche 
sieben Texte zu Petrarca sind 1551 in den gleichfalls von Torrentino verlegten Sammelband 
Tutte le lettioni di Giovam Battista Celli [sic], Fatte da lui nella Accademia Fiorentina aufgenommen 
worden (vgl. zu den zeitgenössischen Ausgaben Giovan Battista Gelli: Lezioni petrarche-
sche di Giovan Battista Gelli. Con una lettera di S. Carlo Borromeo e una di Giosuè Carducci. 
Hrsg. von Carlo Negroni. Bologna 1884, Nachdruck Bologna: Commissione per i testi di 
lingua 1969, Vf.; Paolino: All’origine della tradizione esegetica [wie Anm. 2], S. 268, Anm. 33). 
Die lezioni petrarchesche sind insgesamt von Carlo Negroni 1884 erneut ediert worden (Nach-
druck durch die Commissione per i testi di lingua 1969), und die uns hier besonders inter-
essierende, zuerst 1549 unter dem Titel Il Gello Accademico Fiorentino Sopra Que’ duo Sonetti 

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



203Dogma und Dichtung

Obwohl Gelli mithin der zeitgenössisch offenbar noch stärker wahrnehmbare 
akademische Exeget gewesen ist als Varchi, hat man sich dort, wo die Forschung 
die überkommenen Vorurteile gegen die Textsorte des Akademievortrags bereits 
überwinden konnte, v.a. auf Varchis lezioni konzentriert.12 Gerade die verstärk-
te Beschäftigung mit Varchi hat freilich hervorgetrieben, welch’ wichtige Rolle 
Gelli im kulturpolitisch perspektivierten Geschäft der akademischen Petrarca-
Exegese zukam.13 Insofern ist die bisher sehr spärliche Beschäftigung mit Gellis 
lezioni petrarchesche durchaus als ein Versäumnis der Forschung zu werten.

Das Ziel dieses Beitrags ist es, vor diesem Hintergrund Gellis lezioni petrarche-
sche am exemplarischen Beispiel des Akademievortrags zu den berühmten Pe-
trarkischen Porträtsonetten RVF 77 und RVF 78 im Kontext des kulturpolitisch 
gesteuerten Vorlesungsbetriebs der Accademia Fiorentina zu verorten. Dabei wol-
len wir die wiederholten nachdrücklichen Aussagen Gellis,14 die philosophischen 
Ausführungen seiner Vorträge seien eine notwendige Grundlage einer korrek-
ten Textinterpretation, sie seien für das Verständnis der je spezifischen Aussage
intentionen der lyrischen Texte unabdingbare Voraussetzung, und er selbst neh-
me seine philosophischen Ausführungen stets in spezifischer Bezogenheit auf 
die zu explizierenden Sonette vor, durchaus ernst nehmen.15 In der Betrachtung 
der Relation von Text und Exegese soll es uns darum gehen, die philosophischen 
Theoreme, die Gelli zur Deutung von Petrarcas Gedichten heranzieht bzw. for-
muliert, im Gegensatz zu vorgängigen Forschungspositionen nicht als von der  
poesia isolierte filosofia zu fassen, sondern als Indikatoren einer vom Interpreten 

del Petrarcha che Lodano il ritratto Della Sua M. Laura publizierte lezione zu den Petrarkischen 
Porträtsonetten (RVF 77 und 78), die schon im 18. Jahrhundert in den Prose fiorentine raccolte 
dallo Smarrito accademico della Crusca (Bd. 3.2.3, Venetia 1730 [Nachdr. 1735], S. 1–20) erneut 
veröffentlicht worden war, findet sich in kommentierter Edition in Huss/Neumann/Regn: 
Lezioni sul Petrarca (wie Anm. 3), S. 87–117.

12 	Vgl. u.a. die Monographie von Andreoni: La via della dottrina (wie Anm. 6), die die Resultate 
einer Reihe von Vorarbeiten der Verfasserin bündelt, sowie die im Kontext der akademi-
schen Relationierung von Dichtung und Philosophie relevante Studie von Huss: ‚Il Petrarca, 
che ordinariamente…‘ (wie Anm. 7). 

13 	Vgl. nochmals Andreoni: La via della dottrina (wie Anm. 6), S. 17, 21, 38.
14 	Vgl. aus den lezioni petrarchesche die eindeutigen Äußerungen in Gelli/Negroni: Lezioni 

petrarchesche (wie Anm. 11), S. 18, 44, 48f. (hier übergeht Gelli explizit Bestandteile einer 
von ihm erläuterten aristotelisierenden Seelenlehre, weil sie für das Verständnis des lite-
rarischen Primärtextes nicht von Bedeutung seien), S. 93, 99; sowie Huss/Neumann/Regn: 
Lezioni sul Petrarca (wie Anm. 3), S. 102.

15 	Vgl. Armand L. De Gaetano: Dante and the Florentine Academy. The Commentary of 
Giambattista Gelli as a Work of Popularization and Textual Criticism. In: Italica 45.2 (1968), 
S. 146–170, hier S. 155f.; Delmo Maestri: Le ‚Letture‘ di Giovan Battista Gelli sopra la Com-
media di Dante nella cultura fiorentina dei tempi di Cosimo I De’ Medici. In: Lettere Italiane 
26.1 (1974), S. 3–24, hier S. 17f.; De Gaetano: Giambattista Gelli and the Florentine Academy 
(wie Anm. 2), S. 319. Zu Gellis ‚Primärtextorientierheit‘ vgl. auch Phillips Salman: Barbaro’s 
Themistius and Gelli’s Letture. Philosophy Lost in Translation. In: Acta Conventus Neo-
Latini Sanctandreani. Proceedings of the Fifth International Congress of Neo-Latin Studies. 
St. Andrews, 24 August to 1 September 1982. Hrsg. von Ian D. McFarlane. Binghamton (New 
York) 1986, S. 177–184, hier S. 181.

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



204 Bernhard Huss

als jeweils bedeutungskonstitutiv aufgefassten philosophischen Systemreferenz16 
der lyrischen Texte. 

***

Die Accademia Fiorentina ist seit Anfang 1541 durch einen bewussten, von Herzog 
Cosimo de’ Medici gesteuerten Akt der institutionellen Umwandlung (manifest 
bereits durch die Namensänderung vom 11. Februar 1541) aus der erst wenige 
Monate zuvor (durch Versammlungen am 1. und 14. November 1540) gegründe-
ten Accademia degli Humidi hervorgegangen.17 Obwohl sie ein bereits im Namen 
greifbares Gegenprogramm zu den am Bembismus interessierten Infiammati aus 
Padua installierten und eine abseits des literarischen Bembismus stehende Per-

16 	Zum im Rahmen der Intertextualitätsdebatte von Klaus W. Hempfer geprägten Begriff der 
Systemreferenz vgl. grundsätzlich Klaus W. Hempfer: Intertextualität, Systemreferenz und 
Strukturwandel: die Pluralisierung des erotischen Diskurses in der italienischen und fran-
zösischen Renaissance-Lyrik (Ariost, Bembo, Du Bellay, Ronsard). In: Modelle des literari-
schen Strukturwandels. Hrsg. von Michael Titzmann. Tübingen 1991, S. 7–43; ferner Franz 
Penzenstadler: Elegie und Petrarkismus. Alternativität der literarischen Referenzsysteme in 
Luigi Alamannis Lyrik. In: Der petrarkistische Diskurs. Spielräume und Grenzen. Akten des 
Kolloquiums an der Freien Universität Berlin, 23.10.–27.10.1991. Hrsg. von Klaus W. Hempfer 
und Gerhard Regn. Stuttgart 1993, S. 77–114, hier S. 80–83; bes. Hempfer ebd., S. 24 und Pen-
zenstadler ebd., S. 82 zur Differenz von Systemaktualisierung und Systemerwähnung.

17 	Zur Umwandlung der Accademia degli Humidi in die Accademia Fiorentina vgl. Vannucci: Dan-
te nella Firenze del ‘500 (wie Anm. 4), S. 19–29; di Filippo Bareggi: In nota alla politica (wie 
Anm. 7); Michel Plaisance: Une première affirmation de la politique culturelle de Côme Ier: 
la transformation de l’Académie des ,Humidi‘ en Académie Florentine (1540–1542). In: Les 
écrivains et le pouvoir en Italie à l’époque de la Renaissance (première série). Hrsg. von 
André Rochon. Paris 1973, S. 361–438; Michel Plaisance: Culture et politique à Florence de 
1542 à 1551. Lasca et les Humidi aux prises avec l’Académie Florentine. In: Les écrivains et 
le pouvoir en Italie à l’époque de la Renaissance (deuxième série). Hrsg. von André Rochon. 
Paris 1974, S. 149–242; Sergio Bertelli: Egemonia linguistica come egemonia culturale e po-
litica nella Firenze cosminiana. In: Bibliothèque d’Humanisme et Renaissance 38.2 (1976), 
S. 249–283, hier S. 261–266; De Gaetano: Giambattista Gelli and the Florentine Academy (wie 
Anm. 2), S. 100–130; Vasoli: Considerazioni sull’Accademia (wie Anm. 6); Bryce: The Oral 
World (wie Anm. 8); Plaisance: L’Académie Florentine (wie Anm. 7); Firpo: L’Accademia Fi-
orentina (wie Anm. 2), S. 167–176; Huss: ‚Il Petrarca, che ordinariamente…‘ (wie Anm. 7), 
S. 297f.; Huss/Neumann/Regn: Lezioni sul Petrarca (wie Anm. 3), S. 11f.; Zanrè: Cultural 
Non-Conformity (wie Anm. 7), S. 15–21; Ronald G. Witt: Rezension zu Zanrè 2004 (Cultural 
Non-Conformity in Early Modern Florence). In: Renaissance Studies 19.3 (2005), S. 408–410, 
hier S. 409; Hélène Chauvineau: Rezension zu Michel Plaisance: L’Accademia e il suo prin-
cipe. Cultura e politica a Firenze al tempo di Cosimo I e di Francesco de’ Medici. Manziana 
2004. In: Revue d’Histoire Moderne et Contemporaine 53.3 (2006), S. 170–173, hier S. 170–172; 
Jonathan Davies: Culture and Power. Tuscany and its Universities 1537–1609. Leiden 2009, 
S. 60f., 64. Zu Cosimos Kulturpolitik vgl. ferner, zusätzlich zu den im Folgenden noch gege-
benen Hinweisen, die Beiträge in The Cultural Politics of Duke Cosimo I de’ Medici. Hrsg. 
von Konrad Eisenbichler. Aldershot 2001, bes. Antonio Ricci: Lorenzo Torrentino and the 
Cultural Programme of Cosimo I de’ Medici, S. 103–119, über den Verleger Torrentino, bei 
dem zahlreiche Schriften aus dem Umkreis der Fiorentina, u.a. von Gelli, erschienen und der 
als Kulturpropagandist im Sinne Cosimos fungierte.

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



205Dogma und Dichtung

spektive auf die Literatur im volgare einnahmen,18 die sich insbesondere in der 
wichtigen Rolle manifestierte, die in Florenz dem Werk des von Bembo scharf 
kritisierten Dante19 zugeschrieben wurde, befassten sich doch auch die Humi-
di bereits mit der Lektüre und Interpretation des bembistischen ‚Paradeautors‘ 
Francesco Petrarca:20 Schon die Gründungsdokumente der Humidi definierten als 
deren Wirkungsziel, far legger exporre sonetti o altre compositioni del Petrarca o d’alcuno 
altro lodato Toscano compositore, und die gesamte Gründung der Humidi steht im 
Kontext eines mit Petrarcas Namen verbundenem ragionamento della lingua Tos-
cana.21 In diesem Sinne waren die Humidi nichts weniger als die „erste Florenti-
ner Sprachakademie“;22 Petrarca war von vornherein ein zentraler Autor, dessen 
Bedeutung in der Fiorentina keineswegs abnahm und an dessen Texten sich die 
zentrale Forderung nach einer Bewährung der florentinisch-toskanischen Volks-
sprache unter anderem dadurch als realisierbar erweisen sollte, dass das volgare 
in der Lage sein sollte, nicht nur ästhetisch, sondern auch gehaltlich-substanziell 
zu überzeugen, etwa in der Behandlung von Themen philosophischer Relevanz. 
Diese schon im späteren Quattrocento von Lorenzo de’ Medici im Proöm zu sei-
nem Comento de’ miei sonetti kultur- und sprachpolitisch erhobene Forderung ei-
ner Verbindung von klanglich-ästhetischem Reiz und propositionaler Substanz23 
macht das Kernstück einer Sprachauffassung aus, die die Florentiner Positionen 
vom orthodoxen Petrarkismus bembistischer Prägung unterscheidet.

Dass sich im institutionellen, von Cosimo bezweckten Umbau der Humidi zur 
Fiorentina, an dem im Inneren der Akademie Gelli seit seinem Beitritt vom 25. 
Dezember 1540 über seine Wiederwahl bei Gelegenheit der politisch motivier-
ten Auflösung und sofortigen Neukonstitution der Fiorentina 1547 bis hin zu sei-
ner amtlichen Rolle als Konsul und zugleich Rektor des Studio Fiorentino (1548) 
konstant mitwirkte,24 die Bedeutung Petrarcas erhielt und sowohl Petrarcas als 

18 	Vgl. Bertelli: Egemonia linguistica (wie Anm. 17), S. 261f.	
19 	Vgl. Bernhard Huss: ‚Esse ex eruditis, qui res in Francisco, verba in Dante desiderent‘. 

Francesco Petrarca in den Dante-Kommentaren des Cinquecento. In: Questo leggiadrissi-
mo poeta! Autoritätskonstitution im rinascimentalen Lyrik-Kommentar. Hrsg. von Gerhard 
Regn. Münster 2004, S. 155–187, hier S. 159–161.

20 	Vgl. De Gaetano: Giambattista Gelli and the Florentine Academy (wie Anm. 2), S. 102, 104; 
Zanrè: Cultural Non-Conformity (wie Anm. 7), S. 16.

21 	Zitiert nach di Filippo Bareggi: In nota alla politica (wie Anm. 7), S. 527f., vgl. Plaisance: Une 
première affirmation (wie Anm. 17), S. 378–380, 382, 387f., 390–395, 402.

22 	Huss/Neumann/Regn: Lezioni sul Petrarca (wie Anm. 3), S. 11.
23 	Vgl. Bernhard Huss: Dichtung und Philosophie in Lorenzo de’ Medicis ‚Comento de’ miei 

sonetti‘. In: Para/Textuelle Verhandlungen zwischen Dichtung und Philosophie in der Frü-
hen Neuzeit. Hrsg. von Bernhard Huss, Patrizia Marzillo und Thomas Ricklin. Berlin 2011, 
S. 309–335, hier S. 309f.; wie dort diskutiert wird, sieht Lorenzos Proöm die Ausdrucksstärke 
und gehaltliche Belastbarkeit des volgare durch die literarischen Texte von Dante, Cavalcanti, 
Petrarca und Boccaccio belegt. 

24 	Vgl. De Gaetano: Dante and the Florentine Academy (wie Anm. 15), S. 147f.; di Filippo Ba-
reggi: In nota alla politica (wie Anm. 7), S. 532, 551; De Gaetano: Giambattista Gelli and the 
Florentine Academy (wie Anm. 2), S. 9f.; Bryce: The Oral World (wie Anm. 8), S. 83; Piscini: 
Gelli (wie Anm. 2); Catharina Busjan: Einführung (zu Gellis lezione über RVF 77 und RVF 78). 

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



206 Bernhard Huss

auch Dantes Texte zu konstanten Objekten einer in vorderster Front von Gelli 
und Varchi öffentlich vorexerzierten Literaturexegese wurden, die die Verbin-
dung von Klangschönheit und Wissenstiefe aufweisen wollte, fügt sich bruchlos 
in die Ideologie von Cosimos Kultur- und Sprachpolitik, die von Massimo Firpo 
treffend auf den Punkt gebracht wird, allerdings ohne dabei die Rolle Petrarcas 
gebührend zu würdigen:

[…] il programma di innovazione culturale all’insegna del volgare toscano, 
anche se in chiave di dotti commenti e senza piú incoraggiare la scrittura 
di versi e commedie, allargando l’ambito dei testi presi in considerazione 
anche ai classici greci e latini, purché tradotti, e con una sensibilità rigo-
rosamente fiorentina al rapporto con la lingua viva e parlata, riproponen-
do quindi al Petrarca e al Boccaccio del classicismo bembiano il modello 
di Dante, maestro non solo di poesia e di lingua, ma anche di enciclope-
dica filosofia. Su di esso si innestavano poi nuovi obiettivi e finalità, con 
l’accentuazione degli interessi tecnici e scientifici dell’Accademia, ormai 
promossa a istituzione pubblica e depositaria del compito di contribuire 
all’elaborazione dell’ideologia cosimiana, di celebrare la tradizione e il pri-
mato di Firenze, di attestare la continuità del mecenatismo mediceo e di 
presentarne un’immagine ufficiale, di organizzare e sorvegliare la vita cul-
turale, di offrire agli intellettuali un punto di aggregazione, una funzione 
al servizio del potere e un canale per ottenere gratificazioni e favori (anche 
al fine di assorbire ogni residua opposizione), di partecipare alla diffusio-
ne del sapere e alla formazione dei quadri burocratici, di svolgere precisi 
compiti amministrativi, di collaborare alla riforma dello Studio fiorentino 
e di quello pisano, riaperto nel ’43.25

[das Programm kultureller Innovation unter dem Vorzeichen der toskani-
schen Volkssprache, wenn auch in Form gelehrter Kommentare und ohne 
weitere Stimuli zur Abfassung von Verstexten und Komödien, erweiterte 
den Bereich der in Betracht genommenen Texte auch auf die griechischen 
und lateinischen Klassiker, freilich in Übersetzung, zeichnete sich durch 
eine deutlich florentinische Sensibilität für den Bezug zur lebendigen, ge-
sprochenen Sprache aus und stellte daher Petrarca und Boccaccio, wie sie 
der bembistische Klassizismus verfocht, das Modell Dantes entgegen, der 
nicht nur Vorbild hinsichtlich Dichtung und Sprache war, sondern auch 
hinsichtlich einer enzyklopädischen Philosophie. Mit diesem Modell ver-
banden sich dann neue Gegenstände und Zielsetzungen, wobei man die 
technisch-naturwissenschaftlichen Interessen der Akademie besonders im 

In: Huss/Neumann/Regn: Lezioni sul Petrarca (wie Anm. 3), S. 89–93, hier S. 89; Zanrè: Cul-
tural Non-Conformity (wie Anm. 7), S. 17; Henk Th. van Veen: Cosimo I de’ Medici and His 
Self-Representation in Florentine Art and Culture. Cambridge (Massachusetts) 2006, S. 27, 29.

25 	Firpo: L’Accademia Fiorentina (wie Anm. 2), S. 171.

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



207Dogma und Dichtung

Auge hatte. Sie war mittlerweile zu einer öffentlichen Einrichtung umge-
staltet worden und hatte die Aufgabe, einen Beitrag zur Entwicklung der 
Cosimianischen Ideologie zu leisten, Tradition und Primat von Florenz zu 
feiern, die Kontinuität des Mäzenatentums der Medici zu bezeugen und 
dessen offizielles Bild darzustellen, das kulturelle Leben zu organisieren 
und zu überwachen, den Intellektuellen einen kollektiven Bezugspunkt, 
eine Funktionalisierung im Dienst der Macht und einen Kanal zum Erhalt 
von Gratifikation und Gunst bereitzustellen (auch zum Zweck der Absorp-
tion jeder noch verbliebenen Opposition), an der Verbreitung von Wissen 
und an der Herausbildung bürokratischer Kader teilzuhaben, präzise de-
finierte administrative Aufgaben zu übernehmen und an der Reform des 
Studio Fiorentino und des 1543 wieder eröffneten Studio Pisano mitzuwirken.]

Eine solche Politik konnte hinsichtlich einer ideologiekonformen Literaturinter-
pretation freilich nur darauf abstellen, die Dimension philosophischen Wissens 
als den literarischen Texten ‚florentinischer‘ Provenienz inhärent zu erweisen und 
konnte gerade nicht akzeptieren, dass sie als etwas ihnen Äußerliches erschien. 
Insofern erklärt sich, dass gerade Gelli, der eine solche Inhärenz oft schlüssiger 
demonstrierte als viele andere Vortragende der Fiorentina, ungeachtet seiner von 
ihm selbst (als rhetorische Strategie der affichierten Selbsthumilisierung) häufig 
thematisierten sozialen Herkunft aus dem Handwerk, über viele Jahre hinweg 
eine führende Stellung am akademischen Rednerpult zukam.26

Die offiziöse Programmatik der Accademia Fiorentina lässt sich, wie angedeu-
tet, besonders im Bereich der Sprach- und Kulturpolitik greifen. Dass dabei die 
Volkssprache eine vorgeordnete Rolle spielte,27 entspricht der disziplinären und 
methodischen Ausrichtung frühneuzeitlicher Akademien schlechthin.28 Für 
den italienischen Bereich ist mit dieser kulturpolitischen Konzentration auf das  

26 	Andere Ansätze erklären Gellis relative Prominenz mit seiner politischen Linientreue; Ma-
estri: Le ‚Letture‘ di Giovan Battista Gelli (wie Anm. 15), S. 4f. passim etwa porträtiert ihn 
ebenso wie Ders.: Introduzione. In: Giovan Battista Gelli: Opere. Hrsg. von Delmo Maestri. 
Turin 1976, S. 7–27, hier S. 10f., 16, 26, als ‚uomo d’ordine‘, der ganz im Sinne der Machthaber 
‚nicht diskutiere‘. Dagegen zeigen die bereits zitierten Analysen von De Gaetano: Giambat-
tista Gelli and the Florentine Academy (wie Anm. 2) und Firpo: L’Accademia Fiorentina (wie 
Anm. 2) nicht zuletzt in Fragen der Religion, dass Gelli keineswegs ein schlichter Konfor-
mist war. Dies ändert allerdings nichts an der Tatsache, dass Gelli in politischer Hinsicht lo-
yal zum Medici-Regime stand und den von Cosimo installierten Prinzipat auf Gottes Willen 
zurückführte, dessen Abbilder die monarchischen Herrscher seien, vgl. van Veen: Cosimo 
I de’ Medici (wie Anm. 24), S. 29; vgl. ferner zu Gellis Medici-Panegyrik De Gaetano: Giam-
battista Gelli and the Florentine Academy (wie Anm. 2), S. 17–20. 

27 	Vgl. Bertelli: Egemonia linguistica (wie Anm. 17); Giovanni Nencioni: Il volgare nell’avvio 
del principato mediceo. In: Firenze e la Toscana dei Medici nell’Europa del ‘500, Bd. 2: Mu-
sica e spettacolo. Scienze dell’uomo e della natura. Hrsg. von Giancarlo Garfagnini. Florenz 
1983, S. 683–705.

28 	Vgl. Marian Füssel: Akademie. In: Der Neue Pauly, Suppl. 9: Renaissance-Humanismus. 
Hrsg. von Manfred Landfester. Stuttgart, Weimar 2014, S. 9–14, hier S. 10.

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



208 Bernhard Huss

volgare29 sofort der regionale Aspekt der questione della lingua mit aufgerufen und 
aus Florentiner Warte die besondere Rolle des Florentinischen bzw. des Toska-
nischen im Spektrum der Sprachoptionen Italiens thematisiert. Das prominen-
teste Instrument, mit dem sich die sprach- und kulturpolitischen Positionen 
des Regimes nach außen tragen ließen, sind just die öffentlichen, sonntäglichen 
Akademievorträge,30 die den programmatischen Auftrag haben, die Literatur auf 
Wissensdiskurse hin zu öffnen – von der Philosophie mit ihren unterschiedlichen 
Theorieoptionen31 bis hin zu technischen und ‚Natur‘-Wissenschaften.32 Dies ent-
sprach schon zum Zeitpunkt von Gellis Eintritt in die Accademia degli Humidi der 
explizit ausformulierten akademischen Zielsetzung, che le scientie tutte si potessino 
veder in nostra lingua.33 Da hiermit ein Positionsbezug in der Sprachenfrage not-
wendig verknüpft war und da sich die Diskussion in der questione della lingua nicht 
erst seit Bembos Prose della volgar lingua um die Rückführung der eigenen Kon-
zeption auf verbürgte auctores der volkssprachlichen Kultur bemühte, stand im  

29 	Vgl. in diesem Kontext zu Gelli als einem Propagandisten der Kultur des volgare De Gaetano: 
Giambattista Gelli and the Florentine Academy (wie Anm. 2), passim, bes. S. 69–86 (Kap. 3: 
„Italian versus Latin“). 

30 	In diesem Zusammenhang weist Chauvineaus Rezension (wie Anm. 17), S. 171 mit Recht 
auch auf die Öffentlichkeitswirksamkeit der Druckversionen der (von der Zensur der Me-
dici zurechtgestutzten) lezioni hin, was insbesondere für einen Fall wie den rasch und viel 
gedruckten Gelli von Bedeutung ist. Schon in einer frühen Phase der Akademie sind die 
Akademiker nachdrücklich aufgefordert worden, die Texte ihrer lezioni zur Publikation vor-
zulegen, vgl. Girotto: Una riscrittura accademica (wie Anm. 2), S. 46.

31 	Hier sind, wie noch näher zur Sprache kommen wird, in der Accademia Fiorentina und so 
auch von Gelli Platonismus und Aristotelismus als die zentrale theorieoptionale Alternative 
wahrgenommen worden, die u.a. in den philosophischen Argumentationszusammenhän-
gen der lezioni zum Austrag gebracht wurde; vgl. De Gaetano: Giambattista Gelli and the 
Florentine Academy (wie Anm. 2), S. 115–118.

32 	Ebd., S. 120f. illustriert das gewaltige Wissensthemenspektrum der akademischen lezioni an 
beispielhaften Fällen; vgl. ferner De Gaetano: Dante and the Florentine Academy (wie Anm. 
15), S. 147; Vasoli: Considerazioni sull’Accademia (wie Anm. 6), S. 62–65; Nencioni: Il volgare 
nell’avvio (wie Anm. 27), S. 692–701 (auch zur Rolle der Akademievorträge und Gellis in die-
sem Kontext); Bryce: The Oral World (wie Anm. 8), S. 80–83 (auch zum Publikum der öffent-
lichen Vorträge); Piscini: Gelli (wie Anm. 2), Abschnitt „Il favore e i privilegi …“; David A. 
Lines: Rethinking Renaissance Aristotelianism: Bernardo Segni’s Ethica, the Florentine Aca-
demy, and the Vernacular in Sixteenth-Century Italy. In: Renaissance Quarterly 66.3 (2013), 
S. 824–865, hier S. 855f. Vgl. in diesem Kontext zu einem weiteren Panorama auf die europä-
ischen Akademien der Frühen Neuzeit auch Füssel: Akademie (wie Anm. 28), S. 10: „Einer 
der Schwerpunkte der frühen A[kademien] […] war zunächst die Auseinandersetzung mit 
inhaltlichen wie philol[ogischen] Fragen der lat[einischen] Literatur. Im Zuge der intensi-
ven Diskussion der Werke von Platon und Aristoteles weitete sich der Gegenstandsbereich 
jedoch bald auf alle ant[iken] Wissensfelder aus.“ Dass in doktrinären Zusammenhängen 
wie dem eines prinzipatstreuen Akademievortrags die Vermittlung von ‚Wissen‘ stufenlos 
in den Anspruch auf die Vermittlung einer nicht mehr hintergehbaren (metaphysischen, 
philosophischen, religiösen) ‚Wahrheit‘ übergehen kann, erhellen am Beispiel Gellis die 
Ausführungen von Maestri: Le ‚Letture‘ di Giovan Battista Gelli (wie Anm. 15), S. 11f.

33 	Zitat aus den Annali der Akademie nach di Filippo Bareggi: In nota alla politica (wie Anm. 7), 
S. 536f.

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



209Dogma und Dichtung

Hintergrund des akademischen Wirkens die historisch schon länger zurückrei-
chende Debatte um die vergleichende Wertung der auctores Dante und Petrarca.34

Die Tradition des Agons ‚Dante versus Petrarca‘, die von Petrarca selbst unter 
anderem mit seiner an Boccaccio gerichteten Epistula Senilis 5.2 initiiert worden 
ist, durchzieht die Renaissance und zerfällt recht deutlich in zwei Abschnitte,35 
die durch das Erscheinen von Pietro Bembos Prose della volgar lingua (1525) in 
etwa getrennt werden. Im Quattrocento (u.a. Leonardo Bruni, Giannozzo Manet-
ti, Paolo Cortese) versucht man häufig, aus ‚bürgerhumanistischer‘ Perspektive 
die Leistungen Dantes und Petrarcas auf verschiedenen Gebieten abgewogen zu 
würdigen. Dabei stellt sich eine Superiorität Petrarcas allenfalls im Bereich seiner 
lateinhumanistischen Kompetenz und bezüglich einzelner Teile seines volks-
sprachlichen Werks ein, näherhin seiner Sonette. Dagegen ist Dante in allen ande-
ren Bereichen, auch in der italienischen Canzone, Petrarca ebenbürtig oder über-
legen. Wo dem Lateinischen gegenüber dem volgare noch explizit eine eindeutige 
Vorrangstellung eingeräumt wird – ein solcher Vorrang prägt die Würdigung 
Petrarcas mindestens bis hin zu Landino in vielen Fällen –, ist die Überlegenheit 
des Humanismusbegründers Petrarca keineswegs gesichert, sondern auch hier 
kann Dante den Jüngeren übertreffen. Demgegenüber werden in Bembos Prose 
Petrarcas stilistisch-sprachliche Selbstautorisierung und die damit verbundene 
Herabstufung Dantes normativ radikalisiert. Der traditionelle Rechtfertigungs-
grund der Autorisierung Dantes, nämlich die qualitative Substanzhaltigkeit der 
Commedia, wird von Bembo für hinfällig erklärt. Diese bembistische Position mit 
ihrer Privilegierung von Petrarcas Stil über Dantes doktrinalen Gestus sollte sich 
für ein gutes halbes Jahrhundert zu einer weitgehend dominanten Position ent-
wickeln und unter anderem die Modalitäten der Petrarca-Kommentierung im 16. 
Jahrhundert entscheidend bestimmen. Beispielsweise blendet der Petrarca-Kom-
mentar von Giovanni Andrea Gesualdo (1533) in seiner Petrarca-Vita jeglichen 
Wert, den eine substanzielle dottrina für die Beurteilung von Dichtung haben 
könnte, programmatisch aus; dies ist eine Konsequenz aus der Position Bembos.

Die Wirkungsmacht von Bembos ästhetizistisch-stilorientiertem Literatur-
programm macht für die Florentiner Akademiker eine teils offene, teils implizit 
bleibende Auseinandersetzung mit Bembos Singularisierung des Vorbildautors 
Petrarca unvermeidlich.36 Dies umso mehr, als bereits im Quattrocento unter Lo-
renzo de’ Medici der Versuch unternommen war, den von Bembo abgeurteilten 

34 	Vgl. zum Problem ‚Dante vs. Petrarca‘ im akademischen Kontext Vannucci: Dante nella Fi-
renze del ‘500 (wie Anm. 4), S. 22–28. 

35 	Vgl. hierzu und zum Folgenden ausführlicher Huss: ‚Esse ex eruditis…‘ (wie Anm. 19), S. 157–
162 (mit detaillierten Verweisen auf die relevanten Texte der Primär- und Sekundärliteratur). 

36 	Das gilt auch insofern, als mit Benedetto Varchi aus Padua ein Intellektueller zu den Flo-
rentiner Akademikern geholt worden war, der zwar kein reiner Gefolgsmann Bembos, aber 
doch seit seiner Arbeit mit den Infiammati stark von bembistisch-petrarkistischen Positio-
nen beeinflusst war; vgl. Bertelli: Egemonia linguistica (wie Anm. 17), S. 260f.; De Gaetano: 
Giambattista Gelli and the Florentine Academy (wie Anm. 2), S. 103. Zum prinzipiellen An-
tipadovanismus und Antibembismus der Fiorentina und bes. Gellis vgl. etwa De Gaetano: 

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



210 Bernhard Huss

Dante in Florenz zu rehabilitieren und ihn als doktrinalen Autor zu installieren,37 
dessen politisch-patriotische Funktion dadurch untermauert werden sollte, dass 
man seinen Texten eine profunde dottrina im Sinne der platonistischen Philoso-
phie Marsilio Ficinos zuschrieb. Ein Fanal dafür ist der ficinianisch-allegoretisch 
ausgerichtete große Commedia-Kommentar von Cristoforo Landino (1481),38 der 
Dantes Text im Sinne der Kulturpolitik Lorenzo de’ Medicis als Ausweis einer 
philosophisch tiefen, Wahrheitsaussagen treffenden, wissensvermittelnden und 
in ihrer Doktrinalität zugleich genuin florentinischen Literatur erscheinen ließ. 
Die einflussreiche Dante-Vita, die Landino mit seinem Kommentar 1481 der 
Florentiner Öffentlichkeit präsentiert hatte, zeichnete Dante als einen herausra-
genden Exponenten seiner Heimatstadt, den Landinos Kommentierung endlich 
heimgeholt hatte und der Doktrin und Stil mustergültig vereinte.39

Bembos Position ist nun, wie gesagt, im Cinquecento weithin dominant, aber 
doch nicht ganz unangefochten. Insbesondere in Florenz mangelt es nicht an Ver-
suchen, zugleich Dantes Rang gegen den Bembismus zu sichern40 und das Ele-
ment der dottrina Petrarcas – eines Autors, der schon angesichts seines schieren 
Rezeptionserfolgs auch von Dante-Anhängern in Florenz nicht einfach ausge-
blendet werden konnte41 – nachdrücklich hervorzuheben. Unter denjenigen, die 
solches versucht haben, nimmt Gelli einen prominenten Rang ein.42 Maßgebli-
cher Teil seines exegetischen Projekts wie überhaupt der akademischen Petrarca-
Deutung in Florenz ist es, dem doktrinal gelesenen Dante, der zugleich gegen 
Bembos Vorwurf sprachlicher Minderwertigkeit in Schutz genommen werden 

Dante and the Florentine Academy (wie Anm. 15), S. 155; Maestri: Introduzione (wie Anm. 
26), S. 24; Pich: Dante and Petrarch (wie Anm. 3), S. 171, 184f.

37 	Vgl. Vannucci: Dante nella Firenze del ‘500 (wie Anm. 4), S. 15f.
38 	Zur starken Präsenz Ficinos und des Platonismus in diesem Kommentar vgl. bes. Simon A. 

Gilson: Plato, the Platonici, and Marsilio Ficino in Cristoforo Landino’s Comento sopra la 
Comedia. In: The Italianist 23.1 (2003), S. 5–53.

39 	Vgl. Bernhard Huss: Regelpoesie und Inspirationsdichtung in der Poetologie Cristoforo 
Landinos. In: Varietas und Ordo. Zur Dialektik von Vielfalt und Einheit in Renaissance und 
Barock. Hrsg. von Marc Föcking und Bernhard Huss. Stuttgart 2003, S. 13–32, hier S. 15f., 
Anm. 10; Huss: ‚Esse ex eruditis …‘ (wie Anm. 19), S. 162f.; Huss/Neumann/Regn: Lezioni sul 
Petrarca (wie Anm. 3), S. 13f.

40 	Vgl. Vannucci: Dante nella Firenze del ‘500 (wie Anm. 4), S. 7, 26.
41 	Vgl. De Gaetano: Giambattista Gelli and the Florentine Academy (wie Anm. 2), S. 138. 
42 	Vgl. u.a. Enzo Noè Girardi: Dante nell’umanesimo di G.B. Gelli. Le Letture sopra la Comme-

dia. In: Aevum 27 (1953), S. 132–174.

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



211Dogma und Dichtung

soll,43 nun einen Petrarca an die Seite zu stellen,44 der zum einen (wie von Bembo 
abundant nachgewiesen und festgeschrieben) ein Autor stilistischer Exzellenz, 
zum anderen aber (wie von Bembo folgenreich bestritten) ein Autor substanziell 
fülliger Texte sein soll (dass dieser Petrarca Texte voller Wissen und Wahrheit 
produziert haben soll,45 stimmt übrigens zur Ideologie einer politisch auf Linie 
gebrachten Fiorentina, dürfte aber kaum bereits eine Grundannahme des Interes-
ses an Petrarca gewesen sein, das zuvor die Humidi in ihrer Freude an einer poli-
tisch und poetologisch weniger stark geregelten imitatio-Praxis an den Tag gelegt 
hatten): Gellis Petrarca ist stets sowohl (ohnehin) leggiadro als auch (insbesondere) 
dotto.46 Dass dies in der zeitgenössischen Literaturtheorie Italiens unter dem Si-
gnum des Bembismus nicht dem mainstream entspricht, markiert Gelli selbst in 
durchaus polemischer Plakativität:

Di questi due nostri Poeti [sc. Dante und Petrarca] pare a me, che Dante sia assai 
bene dalla maggior parte degli uomini conosciuto, ancorché sieno stati alcuni, i 
quali per intendere poco più oltre in lui, che il suono delle parole, senza considerare, 
che il proprio officio di quelle è lo esprimere bene i concetti, di che fu Dante maes-
tro eccellentissimo, l’hanno biasimato della bruttezza e poca leggiadria di quelle, 
benché a riscontro sono stati degli altri, che hanno detto, che egli ha non manco 
onorata la lingua sua, che si facessero Omero e Virgilio la loro […] Del Petrarca 
non pare già a me, che per ancora sia avvenuto così; imperocché di due parti, che 
sono in lui ecellentissime, l’una delle quali è la dottrina grandissima, colla quale 

43 	Vgl. Huss: ‚Esse ex eruditis …‘ (wie Anm. 19), S. 161f. Zu den Florentiner Versuchen, Dan-
tes Autorität gegen den in Italien sonst vorherrschenden Bembismus zu perpetuieren, vgl. 
u.a. Michele Barbi: Dante nel Cinquecento. Pisa 1890. Avezzano, Nachdruck o.J., S. 21–36, 
180–235; Giuseppe Guido Ferrero: Dante e i grammatici della prima metà del Cinquecento. 
In: Giornale Storico della Letteratura Italiana 105 (1935), S. 1–59, hier S. 40–46; Cecil Grayson: 
Dante and the Renaissance. In: Italian Studies Presented to Eric Reginald Vincent. Hrsg. von 
Charles P. Brand, Kenelm Foster und Uberto Limentani. Cambridge (Massachusetts) 1962, S. 
57–75, hier S. 69f.; Giancarlo Mazzacurati: Dante nell’Accademia Fiorentina (1540–1560) (tra 
esegesi umanistica e razionalismo critico). In: Filologia e Letteratura 13 (1967), S. 258–308; 
De Gaetano: Dante and the Florentine Academy (wie Anm. 15), bes. 146f.; Giancarlo Mazza-
curati: G.B. Gelli: Un ‚itinerario della mente‘ a Dante – La polemica anti-patavina di Carlo 
Lenzoni. In: Filologia e Letteratura 15 (1969), S. 49–94; Maestri: Introduzione (wie Anm. 26), 
S. 21–23; Emilio Bigi: La tradizione esegetica della Commedia nel Cinquecento. In: Forme e 
significati nella Divina Commedia. Bologna 1981, S. 173–209, hier S. 191–199; Aldo Vallone: 
Storia della critica dantesca dal XIV al XX secolo, Bd. 1. Padua 1981, S. 387–423.

44 	Zum Interesse der Fiorentina an Petrarca vgl. allg. Plaisance: Les leçons publiques (wie 
Anm. 7), S. 113f.

45 	Vgl. Huss/Neumann/Regn: Lezioni sul Petrarca (wie Anm. 3), S. 14f.
46 	Vgl. Gelli/Negroni: Lezioni petrarchesche (wie Anm. 11), S. IVf., 6f. (Petrarca ist ebenso vol-

ler dottrina wie Dante oder irgendein anderer doktrinaler Autor), 61 („del nostro non men 
dotto che leggiadro M. Francesco Petrarca“), 62 („io mi sia ingegnato di dimostrare in ques-
ti miei scritti, che il Petrarca ancora scrisse con non poca dottrina l’opere sue“), 68f., 174, 
291–293 (u.ö.); Girardi: Dante nell’umanesimo (wie Anm. 42), S. 159–163; Busjan: Einführung 
(wie Anm. 24), S. 90. Ähnlich übrigens bisweilen auch Varchi; vgl. Huss: ‚Il Petrarca, che 
ordinariamente…‘ (wie Anm. 7), S. 302 (vgl. auch S. 320).

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



212 Bernhard Huss

egli ha scritto la maggior parte delle cose sue, e l’altra è il bel modo del dire suo e la 
bellezza della sua lingua, pare a me, che sia stata solamente conosciuta la seconda, 
conciossiacosaché ognuno lo lodi per una medesima bocca di bellezza e di leggiad-
ria. Ma della prima non ardisco io già di dire così, parendomi, che pochissimi, anzi 
rarissimi sieno stati quelli, i quali abbiano considerato in lui la dottrina, la quale al 
mio giudicio non è minore, che si sia in lui la bellezza.47

[Was diese unsere beiden Dichter betrifft, so scheint mir Dante der Mehr-
heit der Menschen sehr gut bekannt. Allerdings hat es einige gegeben, die 
an ihm wenig mehr verstanden haben als nur den Klang der Wörter und 
nicht bedacht haben, dass es deren eigentliche Aufgabe ist, die Konzepte 
auszudrücken, worin Dante ein hervorragender Meister gewesen ist, und 
die ihn daher für die Hässlichkeit und die geringe Eleganz seiner Diktion 
getadelt haben. Dagegen gab es aber auch andere, die gesagt haben, dass 
er seiner Sprache nicht weniger Ehre eingebracht hat als Homer und Vergil 

47 	Giovan Battista Gelli: Lezione zu RVF 77 Per mirar Policleto a prova fiso und RVF 78 Quando 
giunse a Simon l’alto concetto. In: Huss/Neumann/Regn: Lezioni sul Petrarca (wie Anm. 3), 
S. 87–117, hier S. 99f.; ebenso klar gegen die Bembistische Fixierung auf dichterische Stilqua-
lität: Gelli/Negroni: Lezioni petrarchesche (wie Anm. 11), S. 64f.: Laonde coloro i quali senza 
avere altre lettere, che quelle di umanità sola, si persuadono d’intenderlo perfettamente, s’ingannono 
al mio giudizio di gran lunga. Imperò ch’egli avvien loro non altrimenti che a quegli che ritrovandosi 
per avventura in un bellissimo giardino, ne conoscendo virtù o proprietà alcuna dell’erbe o de’ fiori che 
fossino in quello, ma solamente la bellezza, i colori e i nomi, dicessino d’aver perfetta cognizione della 
natura loro. La qual cosa interviene a tutti quegli, che nel leggere gli scrittori vanno solamente dietro 
alla bellezza dello stile o alla leggiadria delle parole, senza curarsi, o poco, de’ sensi o de’ concetti che 
sono ascosi sotto il velame di quelle; e non tenendo troppo conto di coloro che non hanno avuto per loro 
oggetto principale il bello e ornato modo di dire, si sono in questa maniera tanto ingannati, che alcuni 
hanno disprezzato insino a Aristotile stesso […] Ma se e’ considerassino più accuratamente e con più 
svegliato ingegno, passando più addentro che la scorza, la maggior parte del poema del Petrarca, senza 
fermarsi solamente nella bellezza delle parole, ne trarrebbono, oltre a il piacere, molto maggior frutto, ch’ 
e’ non hanno fatto per il passato, e sariano sforzati a lodarlo non manco di dottrina, che e’ si abbin fatto 
di bellezza. [Diejenigen, die sich ausschließlich auf die studia humanitatis verstehen und sonst 
keine weitere Ausbildung haben und sich einbilden, ihn vollkommen zu verstehen, täuschen 
sich nach meinem Dafürhalten ganz erheblich. Ihnen ergeht es wie Leuten, die zufällig in ei-
nen sehr schönen Garten geraten, die von den charakteristischen Eigenschaften der Pflanzen 
und Blumen des Gartens nichts, sondern nur ihre Schönheit, ihre Farben und ihre Namen 
begreifen, und die dennoch behaupten, eine vollkommene Kenntnis ihrer Natur zu besitzen. 
Genau dies widerfährt allen, die bei der Lektüre literarischer Texte sich nur auf die Schönheit 
des Stils oder die Eleganz der Wörter konzentrieren, ohne sich mehr als höchstens ein klein 
wenig um den Sinn und die Konzepte zu kümmern, die sich unter dem sprachlichen Schleier 
verbergen. Sie machen sich kaum Gedanken über diejenigen, die als ihr primäres Ziel nicht 
etwa eine schöne, geschmückte Redeweise verfolgt haben. Dabei haben sich manche von 
ihnen derart irreführen lassen, dass sie sogar Aristoteles höchstselbst geringschätzten. […] 
Wenn sie aber genauer und aufmerksamer den größten Teil von Petrarcas Werk betrachten 
würden und tiefer als nur bis zur Rinde eindrängen, wenn sie sich nicht nur bei der Schön-
heit der Wörter aufhielten, dann zögen sie daraus abgesehen vom Genuss auch einen sehr 
viel größeren Gewinn als bisher. Und dann müssten sie ihn für seine Gelehrsamkeit ebenso 
loben, wie sie ihn bislang für seine sprachliche Schönheit gelobt haben.]

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



213Dogma und Dichtung

jeweils der ihren. […] Was Petrarca angeht, so scheint er mir bislang noch 
nicht so eingeschätzt worden zu sein. Denn von den beiden Dimensionen, 
die an ihm ganz hervorragend sind, nämlich einerseits der umfassenden 
Gelehrsamkeit, mit der er den größten Teil seiner Texte verfasst hat, und 
andererseits der Eleganz seiner Rede und der Schönheit seiner Sprache, 
hat man meines Erachtens bisher nur die zweite erkannt: Es lobt ihn ja 
ein jeder wie aus einem Mund für Schönheit und Eleganz. Was die erste 
Dimension angeht, würde ich das nicht zu behaupten wagen: Ich habe den 
Eindruck, dass nur wenige, nur sehr wenige an ihm die Gelehrsamkeit in 
Betracht gezogen haben, die nach meinem Urteil bei ihm nicht geringer ist 
als die sprachliche Schönheit.]

Gellis Programm eines doktrinalen Verständnisses der Texte Petrarcas steht im 
Kontext der politisch kompatiblen Grundlinie akademischer Literaturexege-
se der Fiorentina, die die kognitive und erbauliche Funktion der Literatur einer 
‚hedonistischen‘ Dimension des literarischen Textes programmatisch vorordnet 
und dabei erkennbar immer wieder gegen Bembo Position bezieht.48 Dies ist auch 
insofern bemerkenswert, als der vom Bembismus favorisierte Petrarca in der Vor-
lesungspraxis der Accademia Fiorentina gegenüber dem ideologisch der Akademie 
‚näheren‘ Dante deutlich mehr Aufmerksamkeit erfährt: Sehr viel mehr lezioni 
werden dem moralisch mitunter als prekär empfundenen Lyriker als dem über 
theologische Themen handelnden Dichter der Jenseitswanderung gewidmet.49 
Die Petrarca-Interpretation ist dabei eine besondere Herausforderung für poli-
tisch linientreue Exegeten, weil spätestens seit Landinos einschlägigen Äußerun-
gen in seinem Dante-Kommentar50 bewusst war, dass Petrarcas Behandlung der 
Laura-Liebe immer wieder Dimensionen eines Redens vom amore lascivo annahm 
und eine hedonistische Fixierung auf das lyrische Sprechen von der voluptas  

48 	Vgl. Girardi: Dante nell’umanesimo (wie Anm. 42), S. 150f., 167f.; De Gaetano: Dante and the 
Florentine Academy (wie Anm. 15), S. 162f.

49 	Vgl. im Detail bei De Gaetano: Giambattista Gelli and the Florentine Academy (wie Anm. 2), 
S. 114: „The patrons of the Academy were Dante, Petrarca, and Boccaccio. Of these the most 
popular was Petrarca; Dante is second in popularity. The subject of the lezioni recorded in 
the Atti is not always specified. A count of the lezioni which give the subject shows that 
during the period December 20, 1541 to December 16, 1545 sixty-one were on Petrarca and 
twenty-nine on Dante. After this period Dante is treated even more rarely; between June 16 
and September 1st, 1549 the total private and public lectures were twelve, eleven on Petrarca, 
one on Dante. Between May 11 and July 20, 1550 there were seven public lectures on Petrarca, 
only one on Dante. The situation between October 30, 1552 and February 24, 1557 cannot be 
estimated from the Atti, for the activities of this period are not recorded. From 1557 on Dante 
is even less frequently the subject of discussion. However, only a few of Gelli’s lezioni are re-
corded. As official commentator of the Divine Comedy, lettore fermo, Gelli gave 101 lectures on 
the Comedy; so one may say that while Gelli was alive Dante was well represented, but after 
Gelli’s death he was not.“ Vgl. auch Plaisance: Les leçons publiques (wie Anm. 7), S. 115f. 

50 	Vgl. Bernhard Huss: Lorenzo de’ Medicis Canzoniere und der Ficinianismus. Philosophica 
facere quae sunt amatoria. Tübingen 2007, S. 143f. m. Anm. 457.

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



214 Bernhard Huss

naheliegen mochte. Um dem entgegenzusteuern und den Status der Texte Petrar-
cas als Vermittler von Wahrheit und Wissen zu sichern, bemühen sich die lezioni 
petrarchesche Gellis und anderer, die Petrarkischen Gedichte in einem philoso-
phischen Diskurshorizont zu verankern51 und in einzelnen Aussagen, Themen, 
Konzepten und Begriffen der interpretierten Sonette, Canzonen, Ballate, Sestinen 
und Madrigale philosophische Systemreferenzen dingfest zu machen – diese be-
treffen die Bereiche der philosophisch fundierten Liebestheorie, der Moralphilo-
sophie, Ethik und sozialen Verhaltenslehre, der Erkenntnistheorie sowie ferner 
der Metaphysik bzw. einer philosophisch perspektivierten Theologie, wobei Pet-
rarca von Gelli und anderen Akademikern sowohl aristotelisierend als auch pla-
tonisierend gelesen wird.52 Wie angedeutet, sind für die Exegese diejenigen Texte 
Petrarcas besonders schwierig, die semantisch-propositional eine ‚Sinnenlastig-
keit‘ aufweisen, indem sie etwa (wie es schon RVF 2 tut und wie es in der Folge 
dann in sehr vielen Gedichten des Canzoniere explizit geschieht) einen Konflikt 
von ratio und amor/voluptas thematisieren.53 Gelli erkennt, dass diese Problema-
tisierung der Sensualität die Lyrik Petrarcas zu einem kulturpolitisch riskanten 
Objekt macht.54 Darauf reagiert er mit verschiedenen Strategien; eine besonders 
auffällige ist es, Petrarcas lyrische Produktion in zwei große Gruppen zu teilen: 
in die ‚hedonistischen‘ und die ‚doktrinalen‘ Texte – dabei wird eine altersty-
pologische Abfolge zweier Lebensphasen Petrarcas (die sinnenverhaftete Jugend 
vs. das erkenntnisträchtige Alter) überkreuzt mit einem Affektmodell, wonach 
unabhängig vom Lebensalter in einzelnen Erlebensphasen ‚hedonistische‘ bzw. 
‚philosophisch-theologische‘ Erfahrungen gemacht und vertextet werden: 

E però se voi considerate bene i suoi [sc. Petrarcas] sonetti, voi gli troverete di due 
maniere, benchè tutti begli, leggiadri e dolci. L’una compose egli, non solo nella 
sua giovinezza e nel principio del suo innamoramento, ma di poi ancora quando 
dal predetto appetito sensitivo si trovava alcuna volta troppo soprafatto e vinto; e 
questi d’altro non trattano, che di passioni amorose. L’altra fece egli, o nella età sua 
più matura, o prima, quando alcuna volta poteva in alcun modo rico<no>scere sè 
stesso; e questi sono tanto pieni di gravi sentenze, e di ottimi e salutiferi precetti, 

51 	Vgl. Huss/Neumann/Regn: Lezioni sul Petrarca (wie Anm. 3), S. 14–16.
52 	Auch in der Tradition der cinquecentesken Petrarca-Kommentare gilt Petrarca auf der Basis 

seiner Liebesgedichte als ‚Spezialist‘ für Liebesproblematiken, „und zwar sowohl in poe-
tisch-poetologischer als auch in allgemein liebestheoretischer oder in ethisch-moralischer 
und religiöser Hinsicht“, Huss: ‚Esse ex eruditis …‘ (wie Anm. 19), S. 177; zu Vellutellos 
Petrarca-Kommentar.

53 	Dazu etwa Gelli/Negroni: Lezioni petrarchesche (wie Anm. 11), S. 305f.: Petrarcas Grundthe-
ma sei la vita nostra als una continua guerra, die auf folgendem Konflikt beruhe: Poi che, innanzi 
che noi abbiamo detti piaceri, e quando noi gli cerchiamo, vi consente mal volentieri e quasi sforzata 
la volontà; mentre che noi li fruiamo, ne sentiam mal contenta la ragione; e da poi che noi li abbiamo 
avuti, ce ne rimorde la coscienza. Ciascheduna delle quali cose scema e diminuisce tanto il piacere che 
ne apportan seco i diletti, che noi usiamo dire per proverbio, che non fu mai dolce alcuno con il qual 
non sia mescolato qualche amaro. Vgl. dazu auch ebd., S. 298–304.

54 	Vgl. u.a. ebd., S. 12f.

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



215Dogma und Dichtung

e tanto di profondi concetti di filosofia e di altissimi misterii di teologia ornati, che 
io ardisco liberamente dire ch’ e’ non sia minor dottrina in lui, che in qualsivoglia 
alcuno altro poeta, eccetto però il nostro divinissimo Dante.55

[Wenn ihr daher seine Sonette eingehend untersucht, so werdet ihr finden, 
dass es davon zwei Arten gibt, obschon sie allesamt schön, elegant und 
süß sind. Die eine Art verfasste er in seiner Jugend und am Beginn sei-
nes Verliebtseins und auch später noch in Momenten, da er sich vom oben 
genannten sinnlichen Verlangen allzusehr überwältigt und besiegt fand. 
Diese Sonette handeln ausschließlich von Liebesleidenschaft. Die andere 
Art verfasste er in reiferem Alter, bisweilen aber auch früher, in Momenten 
gewisser Selbsterkenntnis. Diese Sonette sind so voll von gewichtigen Sen-
tenzen, von hervorragenden, heilbringenden Ratschlägen, so geschmückt 
durch tiefsinnige philosophische Konzepte und tiefste Mysterien der 
Theologie, dass ich frei heraus behaupten möchte, dass in ihm nicht weni-
ger Gelehrsamkeit zu finden ist als in irgendeinem anderen Dichter, unse-
ren überaus göttlichen Dante allerdings ausgenommen.]

Die moralphilosophische Problematik, die im Canzoniere Petrarcas aufscheint, 
versucht Gelli durch die Annahme zu entschärfen, die Sinnlichkeits-Gedichte 
der Sammlung seien eine Art Kontrastfolie, vor deren Hintergrund die philo-
sophischen Texte erst ihre erzieherische Funktion im Sinne einer apotreptisch 
warnenden Erbaulichkeit entfalten könnten. Einen ‚hedonistischen‘, dem Aus-
druck der Liebespassion dienenden Selbstzweck der moralisch schwierigen Ge-
dichte bestreitet Gelli nachdrücklich und verweist zur Untermauerung seiner 
Behauptung, insgesamt dienten die Rerum vulgarium fragmenta einer philosophi-
schen Unterweisung der Leser, auch auf Petrarcas Religiosität, die er besonders 
in Petrarcas Secretum meum und in dem biographischen Faktum von Petrar-
cas priesterlichem Amt belegt sieht.56 Petrarcas ‚doktrinale‘ Texte, die sich den  

55 	Ebd., S. 14; vgl. hierzu auch Pich: Dante and Petrarch (wie Anm. 3), S. 185–187. Die doktrinale 
Nachordnung Petrarcas hinter Dante, die am Ende dieses Zitats vorgenommen wird, ist 
bei Gelli nicht allerorts festzustellen (vgl. etwa ebd. S. 6f.), allerdings ist sie ein Verweis auf 
die Schwierigkeit seines Unterfangens, Petrarca im ducalen Interesse ebenso umfassend zu 
doktrinalisieren wie Landino es für den Magnifico mit Dante unternommen hatte. 

56 	Ebd., S. 12f.: Oltre a di questo io non posso ancor credere, essendo il Petrarca di sì lodevoli e saldi 
costumi, e di sì grave e ottimo giudizio, come nella sua vita si legge, ch’egli si mettesse a scrivere tanti 
sonetti e canzoni, solamente per isfogare quelle tanto varie, e forse di molto biasimo degne passioni, che 
arreca seco la servitù d’amore, come quelle che il più delle volte son tanto deboli, che non meritano pure 
di essere ricordate, non che descritte. Ma credo bene che ritrovandosi egli in quello stato, ed essendo 
per natura molto dedito alla poesia; alla quale, come scrive Orazio, non si appartiene manco il giovare, 
che il dare diletto; e molto benigno e amichevole e sommamente desideroso di giovare altrui, ch’ egli 
molte volte si mettesse a scrivere di così fatti sonetti, solamente per ammaestrare col suo esempio gli 
altri, che non si lasciassero, come avea fatto egli, tirare nella servitù d’amore. E a questo m’induce 
ancora lo essere egli stato, non solamente cristiano e molto amatore della religione, sì come per le sue 
opere si vede, e massime per quella che è da lui chiamata il Secreto, ma l’essere ancora stato sacerdote; 

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



216 Bernhard Huss

‚hedonistischen‘ korrigierend gegenüberstellen, sind dabei nach Gellis expliziter 
Aussage dominant durch den Ficinianismus unterfüttert, freilich nicht in des-
sen quattrocentesker ‚Originalfassung‘, sondern in einem Konglomerat mit bib-
lisch-religiösen Textreferenzen und mit cinquecentesken Synthetisierungen des 
Platonismus ficinianischer und pichianischer Prägung mit christlichen (augus-
tinischen, origenischen, scotistischen) und auch kabbalistischen Dimensionen, 
wie sie De harmonia mundi (1525) von Francesco Zorzi (Francesco Giorgio Veneto) 
präsentiert.57 Petrarca erscheint hier in einer Linie mit den von Ficino zu Orga-
nen der Offenbarung göttlicher Wahrheit stilisierten Seher-Dichtern vom Schlag 
eines Orpheus und Musaios; die ‚philosophischen‘ Texte des Canzoniere werden 
unversehens zu einem Beleg der Tradition der prisca theologia und pia philosophia.58 

l’officio de’ quali doveva egli molto ben sapere, essere insegnare a quegli che non sanno. [Außerdem 
war Petrarca, wie man in seiner Lebensbeschreibung lesen kann, von so lobenswerter und 
gefestigter Lebensart, von so gewichtiger und hervorragender Urteilskraft, dass ich schlicht 
nicht glauben kann, er habe eine solche Vielzahl an Sonetten und Canzonen nur mit dem 
Ziel verfasst, jene so vielgesichtigen und vielleicht sehr tadelnswerten Leidenschaften sich 
austoben zu lassen, die eine Liebesknechtschaft mit sich bringt. Diese Leidenschaften sind 
meistens Zeichen solcher Schwäche, dass sie es nicht verdienen, dass man sie erwähnt oder 
gar beschreibt. Wohl aber glaube ich, dass er sich in jenem Zustand befand und durch sein 
Naturell der Dichtung sehr zugetan war, der nach dem Zeugnis des Horaz ein Nutzen eben-
so eignet wie das Hervorrufen eines Genusses, und dass er außerdem sehr wohlwollend, 
freundlich und sehr darauf bedacht war, andere zu unterstützen, und aus diesem Grund 
solche Sonette verfasste: ausschließlich um mit seinem Beispiel die anderen davon zu über-
zeugen, sich im Gegensatz zu ihm selbst nicht in die Liebesknechtschaft verstricken zu las-
sen. Zu dieser Vermutung bringt mich auch die Tatsache, dass er nicht nur Christ und aus-
gesprochen religiös gewesen ist, wie man seinen Werken und insbesondere dem Secretum 
meum entnehmen kann, sondern auch Priester. Und er wusste ganz genau, dass es Aufgabe 
eines Priesters ist, die Unkundigen zu belehren.]

57 	Ebd., S. 15: E non vi paia cosa nuova questo che io vi dico del Petrarca; conciosiachè ancora i poeti 
antichi, come furon Museo, Orfeo e molti altri, sotto concetti amorosi scrissero gli occulti e profondi 
misterii della loro sacra teologia. Nè questo solamente ancor fecero i poeti, ma i più saggi e lodati fi-
losofi; sì come può chiaramente vedere chi vuole nel Platonico Convito, descritto dal santissimo nostro 
Marsilio Ficino. Ma che dico io più dei gentili? Non abbiam noi nelle nostre sacre lettere Salomone, 
che sotto specie di narrare i suoi amorosi concetti scrisse nella Cantica i più alti misterii della santis-
sima religione, e particularmente della beatitudine dell’anima nostra, e della unione di questa con Dio, 
come chiaramente ne dimostra il Georgio nella sua Armonia del Mondo? [Und glaubt nicht, dass 
das, was ich euch über Petrarca sage, etwas ganz Neues sei. Auch die Dichter der Antike, 
wie Musaios, Orpheus und viele andere, haben ja unter dem Mantel von Liebesbegriffen die 
arkanen, tiefen Mysterien ihrer heiligen Theologie zum Ausdruck gebracht. Und das haben 
nicht nur die Dichter getan, sondern auch die weisesten, gelobtesten Philosophen. Das sieht 
man bei Bedarf im platonischen Symposion, so wie es unser hochheiliger Marsilio Ficino 
beschrieben hat. Aber was soll ich weiter über die Heiden sprechen? Haben wir denn nicht 
in unserer Heiligen Schrift den Salomon, der unter dem Anschein der Vermittlung einer 
Liebesrede in der Cantica von den tiefsten Mysterien der hochheiligen Religion handelte, 
besonders von der Glückseligkeit unserer Seele und ihrer Vereinigung mit Gott, wie Giorgio 
in seiner Harmonie der Welt ganz klar dartut?]

58 	Zur Rolle von Musaios und besonders Orpheus in diesem ficinianischen Konstrukt (das 
übrigens Orpheus über die Figur Davids auch mit der Wahrheitstradition des Alten Testa-
ments koppelt) vgl. detailliert Huss: Lorenzo de’ Medicis Canzoniere (wie Anm. 50), S. 35f., 
43–50, 86f., 130; zu Orpheus ergänzend auch Bernhard Huss: Orpheus, Mythenrezeption. 

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



217Dogma und Dichtung

Dabei unterstreicht Gelli, ficinianischen Theoremen folgend, dass die platonisti-
schen Systemreferenzen Petrarcas, eines amator della dottrina platonica, mit christ-
lichen Grundannahmen problemlos kompatibel seien.59

In diesem Zusammenhang wird klar, dass der von Gelli angesetzte philoso-
phische Referenzhorizont des Canzoniere nicht ein jeweils beliebiger ist, der von 
den lezioni zu den einzelnen Texten ohne klaren Bezug zu denselben aufzuspan-
nen wäre, sondern dass Gelli in Petrarcas Bezügen auf philosophische Theore-
me eine moralisch-erzieherische Planmäßigkeit sieht. Die Philosophie, so Gellis 
Überzeugung, diene Petrarca dazu, die von ihm selbst zunächst biographisch 
erlebte und dann autobiographistisch vertextete Gefahr, der Sinnlichkeit zu ver-
fallen, zu bannen: Was der bisweilen sinnlich entflammte Sprecher der einzelnen 
Texte befürchten lässt, wird von der moralphilosophischen Dimension der Text-
sammlung insgesamt wieder eingeholt.60

***

Es ist bekannt, dass in der Renaissance eine große Vielzahl komplexer Konglome-
rate von Philosophemen unterschiedlicher Provenienz gebildet wurde, insbeson-
dere von Elementen aus der Tradition des Aristotelismus und des Platonismus61 
(diese beiden Schultraditionen werden von Gellis uns im Folgenden interessie-
render lezione zu Petrarcas Porträtsonetten füglich als die beiden wichtigsten  
philosophischen Theorieoptionen bezeichnet).62 Dies gilt auch für die Exegese-

Die antike Mythologie in Literatur, Musik und Kunst von den Anfängen bis zur Gegenwart. 
Hrsg. von Maria Moog-Grünewald. Stuttgart, Weimar 2008, S. 522–538, hier S. 529 (jeweils 
mit weiterer Literatur).

59 	Gelli/Negroni: Lezioni petrarchesche (wie Anm. 11), S. 203: Tenevano adunque gli antichi, e 
particularmente i Platonici, che il Sole fosse o Dio o figliuolo di Dio. La quale opinione non essendo 
contraria, ma conforme al tutto a quella della religion cristiana […], sèguita in questo luogo il poeta 
nostro, come quello il quale oltre all’essere cristiano era molto amator della dottrina Platonica, paren-
dogli ch’ella si accostasse più alla verità nelle cose divine, che alcuna altra, sì come egli ne dimostrò 
chiaramente quando disse, parlando di Platone, nel Trionfo della Fama [folgt Zitat Triumphus Fame 
3.4f.]. [Die Antiken, und besonders die Platoniker, waren der Ansicht, die Sonne sei ein Gott 
oder eines Gottes Sohn. Diese Lehrmeinung widerspricht der christlichen Religion nicht, 
sondern stimmt mit ihr vollständig überein. […] Ihr folgt unser Dichter an dieser Stelle, da er 
nicht nur Christ, sondern auch ein großer Anhänger der platonischen Lehre war, die seines 
Erachtens der Wahrheit bezüglich der göttlichen Dinge näher kam als irgendeine andere. 
Das bezeugte er klar, als er mit Bezug auf Platon im Triumph des Ruhmes sagte: […]].

60 	Zu vergleichbaren Strategien in Varchis Petrarca-Vorträgen vgl. Huss: ‚Il Petrarca, che ordi-
nariamente …‘ (wie Anm. 7), S. 309.

61 	Vgl. allg. Michael Weichenhan: Aristotelismus. In: Der Neue Pauly, Suppl. 9: Renaissance-
Humanismus. Hrsg. von Manfred Landfester. Stuttgart, Weimar 2014, S. 61–72, hier S. 61f.

62 	Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 104: […] la Filosofia […] ancorché i Filoso-
fi sieno stati varj e molti, è divisa principalmente in due sette, dell’una delle quali fu il capo ed il Prin-
cipe Platone, e chiamasi la setta Accademica, e dell’altra chiamata la setta Peripatetica fu il Principe 
ed il capo Aristotile. [Obwohl es viele unterschiedliche Philosophen gegeben hat, lässt sich die 
Philosophie doch insgesamt in zwei Schulen teilen, deren eine, die Akademie, von Platon 

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



218 Bernhard Huss

verfahren der Accademia Fiorentina63 (die übrigens bei näherem Hinsehen gängige 
vereindeutigende Klischees keineswegs bestätigen: etwa, dass Dante prävalent 
aristotelisierend und Petrarca prävalent platonistisch erklärt worden sei oder 
dass Varchis Interpretationen eine durchgängige aristotelische Basis hätten).64 
Auch in Kenntnis dieses Umstands fällt an Gellis lezione zu RVF 77 und RVF 
78 aber als eine Ungewöhnlichkeit auf, dass in ein und derselben lezione nicht 
nur aristotelisierende und platonistische Theoreme gleichermaßen aufgeru-
fen werden, sondern dass sie als explizit disjunkte philosophische Register auf 
zwei verschiedene Sonette Petrarcas bezogen werden: Gelli konstituiert in dieser 
‚doppelten‘ lezione eine philosophische Doppelreferenz, denn Petrarca habe mit 
voller Absicht das Sonett RVF 77 Per mirar Policleto a prova fiso als einen plato-
nistischen Text verfasst, während das Schwestersonett RVF 78 Quando giunse a 
Simon l’alto concetto eine aristotelische Basis habe.65 Dabei betont Gelli, Petrarca 
habe sich nicht einer der beiden Lehrmeinungen verschreiben wollen, indem er 
etwa festgelegt hätte, welche den höheren Wahrheitsgehalt habe.66 Doch macht 
Gellis Argumentation deutlich, dass das Nebeneinandertreten von Platonismus 
und Aristotelismus in den beiden Texten nicht ein Ausweis von Beliebigkeit sei, 
sondern die Texte aufgrund ihrer Thematik und ihrer Gedankenführung jeweils  
distinkte philosophische Systemreferenzen aufbauten. Damit sei auch für den 
Blick von außen keine wertende Hierarchisierung der zwei philosophischen Sys-
teme gegeben; höchstens die Reihenfolge der Texte (zuerst ein ‚platonisches‘, dann 
ein ‚aristotelisches‘ Sonett) könne auf eine bei Petrarca möglicherweise gegebene 
Präponderanz des Platonismus schließen lassen – diese mögliche Erklärung, für 

begründet und angeführt wurde, und deren andere, den Peripatos, Aristoteles begründete 
und anführte.] 

63 	Vgl. etwa Alfredo Bonfatti: Il Petrarca peripatetico di Giambattista Gelli. In: Aevum 27.4 
(1953), S. 359–369, hier S. 363; De Gaetano: Giambattista Gelli and the Florentine Academy 
(wie Anm. 2), S. 115f., 161f.

64 	Vgl. etwa De Gaetano: Dante and the Florentine Academy (wie Anm. 15), S. 166; Maestri: Le 
‚Letture‘ di Giovan Battista Gelli (wie Anm. 15), S. 10; De Gaetano: Giambattista Gelli and 
the Florentine Academy (wie Anm. 2), S. 321; vgl. zu einer differenzierteren Betrachtung von 
Varchis akademischen lezioni in dieser Hinsicht Huss: ‚Il Petrarca, che ordinariamente…‘ (wie 
Anm. 7), u.a. S. 304, 309, 314; vgl. auch Andreoni: La via della dottrina (wie Anm. 6), S. 69f.

65	 Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 104: [Petrarca] fece questi due Sonetti, 
nell’uno de’ quali, che è quello, che incomincia: Per mirar Policleto a pruova fiso, loda egli questo 
ritratto secondo la via di Platone; e nell’altro, il quale incomincia: Quando giunse a Simon l’alto 
concetto, secondo la via e la dottrina d’Aristotile. [Petrarca hat diese beiden Sonette folgender-
maßen verfasst: In dem einen, das mit “Per mirar Policleto a pruova fiso” beginnt, lobt er 
dieses Bildnis gemäß der platonischen Methode. In dem anderen, das mit “Quando giunse a 
Simon l’alto concetto”, lobt er es gemäß der Methode und Lehrmeinung des Aristoteles.] Das 
‚aristotelische‘ Schwestersonett habe ich in einer Fragestellung, die der hier präsentierten 
analog ist, untersucht; vgl. Bernhard Huss: Aristotelismus und Petrarkismus in der Acca-
demia Fiorentina des Cinquecento. Das Beispiel von G.B. Gellis Interpretation zu Petrarca, 
Canzoniere No. 78. In: Philosophical Readings 7.3 (2015), S. 28–42.

66 	Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 104: non volendo il Poeta nostro obbligarsi 
più all’una [sc. setta filosofica], che all’altra, né volendo determinare ancora, quale delle loro opinioni 
fosse la più vera.

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



219Dogma und Dichtung

die sich laut Gelli auf die Auszeichnung Platons durch Petrarcas Verse des Tri-
umphus Fame (3.4f.: Volsimi da man manca; e vidi Plato, / che ‘n quella schiera andò più 
presso al segno) verweisen ließe, behandelt Gelli aber zurückhaltend und stellt ihr 
eine andere zur Seite: Die Abfolge ‚Platonismus‘ – ‚Aristotelismus‘ könne schlicht 
philosophiehistorisch motiviert sein, per essere stato prima Platone, che Aristotile.67 
Was allerdings Gellis konkrete Applikation platonistischer und aristotelistischer 
Theoreme auf die Texte Petrarcas betrifft, so lässt unter anderem die lezione zu 
RVF 77 und 78 erkennen, dass der Aristotelismus für Gelli Theoreme bereitstellt, 
die sich auf die sinnlich basierte Wahrnehmung und Erkenntnis der sublunaren 
Lebenswelt beziehen,68 während die Platonismen ficinianischer Provenienz dazu 
dienen, in den lyrischen Texten Aussagen metaphysischer und theologischer Re-
levanz festzustellen und zu deuten.69

Gelli spannt vor der Behandlung des Sonetts 77 zu dessen Erläuterung einen 
platonistischen Referenzhorizont auf, was er einleitend damit rechtfertigt, dass ge-
mäß der Ansicht des dottissimo e santissimo Agostino die Lehrmeinung Platons und 
der Platoniker conforme alla certezza Cristiana sei.70 Grundlage dieses Referenzho-
rizonts ist zunächst eine Dreiteilung der principj delle cose naturali, die nach Platon 
solamente tre seien, nämlich Iddio, la Materia e le Idee.71 Typisch für die starke Vermit-
teltheit des Platonismus, den man zur Textexegese im Cinquecento heranzieht, ist 
freilich, dass eher selten direkt auf das Corpus der Texte Platons zurückgegriffen 
wird, sondern statt dessen sehr häufig ‚Platon‘ in der Zurichtung des Platonismus 
durch Ficino rezipiert wird; der Name ‚Platon‘ steht dann oftmals für das von Fici-
no produzierte Agglomerat philosophischer Lehren unterschiedlicher Provenienz. 
So beruft sich Gelli denn auch hier für die genannte Dreiteilung tatsächlich nicht 
auf Platon, sondern liefert eine andere ‚Quellenangabe‘: secondocché riferisce Alci-
noo Platonico tradotto di Greco in Latino dal nostro dottissimo Marsilio Ficino Cittadino 
e Canonico Fiorentino in quel libro, che egli fa de Dogmate Platonis.72 In dem 1497 pub-
lizierten ficinianischen ‚Sammelband‘, der u.a. Iamblichos, De mysteriis Aegyptio-
rum, Chaldaeorum, Assyriorum enthielt und als Textsammlung früher entstandener 

67 	Ebd., S. 104.
68 	Vgl. nochmals Huss: Aristotelismus und Petrarkismus (wie Anm. 65).
69 	Platonistisch interpretierbare Texte sind für Gelli solche, denen eine Vermittlung von Ele-

menten ‚göttlicher Wahrheit‘ zugeschrieben werden kann.
70 	Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 104f. Vgl. zu Augustinus’ einschlägi-

gen Positionen zum Verhältnis von Platonismus und Christentum u.a. Augustinus: Aurelii 
Augustini Contra academicos De beata vita necnon De ordine libri. Hrsg. von William M. 
Green. Utrecht, Antwerpen 1956, Kap. 3.18.41 Z. 18–23; Augustinus: Sancti Aureli Augustini 
opera, Sect. IV, pars V: De vera religione. Hrsg. von William M. Green. Wien 1961, ligione 23 
[4.7] (über die Platoniker: paucis mutatis verbis atque sententiis Christiani fierent); Sancti Aurelii 
Augustini episcopi De civitate dei libri XXII. Hrsg. von Bernhard Dombart und Alfons Kalb. 
2 Bde. Stuttgart, Leipzig 1981, Kap. 1.36.23f. (nobiscum multa sentiunt), 8.1–11, bes. 8.4, 8.9, 8.11, 
und insgesamt Buch 8 bis Buch 10, vgl. dazu Therese Fuhrer: Die Platoniker und die civitas Dei 
(Buch VIII–X). In: Augustinus: De civitate dei. Hrsg. von Christoph Horn. Berlin 1997, S. 87–108. 

71 	Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 105. 
72 	Ebd. 

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



220 Bernhard Huss

Übersetzungen und Bearbeitung von Schriften, die aus kirchlich-religiöser Warte 
nicht unproblematisch waren, erst am Ende von Ficinos Leben veröffentlicht wer-
den konnte,73 ist unter anderem Ficinos Version von Alcinoi Platonici philosophi liber, 
de doctrina Platonis enthalten (n. fol., n. pag.). Diese auch als Didaskalikos bekannte, 
einem schattenhaften Autor (den man bisweilen mit dem Mittelplatoniker Albinus 
[Mitte 2. Jahrhundert n. Chr.] identifizieren wollte) zugehörige, vom 10. bis zum 16. 
Jahrhundert stark rezipierte Schrift handelt in Kap. 8 bis Kap. 10 in der Tat über die 
Themen ‚Materie‘ (Kap. 8 in Ficinos Version des Titels: De materia prima), ‚Formen‘/
‚Ideen‘ (Kap. 9: De ideis, &de causa efficiente) und ‚Gott‘ (Kap. 10: Quomodo describa-
tur Deus, &quibus rationibus investigetur).74 Die oben genannte Dreiheit der ‚plato-
nischen‘ Prinzipien ist Gelli – wie erst an anderer Stelle seiner lezione, und auch 
dort nur verdeckt, deutlich wird75 – aber auch aus Kardinal Bessarions In calum-
niatorem Platonis 2.6 bekannt und präsent, auf den wir sogleich nochmals zurück-
kommen. Gelli drängt auf einen knappen Abschnitt seines Vortrags nun zahlreiche 
Referenzen aus dem platonistischen Diskurs, die auf die Einheit, Unteilbarkeit und 
absolute Einheitlichkeit (‚Einfachheit‘) Gottes abheben. Gott sei Uno (Verweis auf 
Platon, Parmenides), per essere veramente uno e indivisibile come l’unità per la semplicità 
dell’essenza sua, come scrive il dottissimo Boezio nell’ultimo capitolo di quel libro, che egli 
fa de Unitate et Uno.76 Gott sei auch supersustanziale, cioè, che trascende e trapassa ogni 
ente ed ogni sustanza, sicherlich ein Verweis auf Kap. 2.4 von Bessarions In calumni-
atorem Platonis, das (in anderer Kapitelzählung) in der lateinischen Ausgabe von 

73 	Vgl. Huss: Lorenzo de’ Medicis Canzoniere (wie Anm. 50), S. 411f. m. Anm. 1278.
74 	Vgl. zu allen wichtigen Aspekten dieser Schrift und zu einem nützlichen Kommentar zu 

den drei genannten Kapiteln Alcinous: The handbook of Platonism. Hrsg. und komm. von 
John Dillon. Oxford 1993 (mit weiterer Literatur). Gelli konnte bei der Lektüre dieser Kapitel 
in Ficinos Version u.a. lesen, die Materie sei effigierum omnium receptaculum, der es in ihrer 
Rolle einer ‚Mutter‘ eigen sei, omnes generationes suscipere; sie entbehre für sich genommen 
aller Form und Qualität, durch deren Aufnahme in die Materie die Dinge erst entstünden. 
Die Ideen als principium exemplare (zu scheiden von Gott als dem principium paternum) seien 
nicht nur exemplar aeternum eorum quae secundum naturam fiunt, sondern als exemplaria auch in 
der Kunst wirksam; dagegen sei es falsch, separate ideae artificiorum (oder Ideen von ‚wider-
natürlichen‘ Dingen oder Ideen von Individuen) anzunehmen. Die Ideen seien das, wonach 
die Welt geschaffen sei; ihre Existenz erkläre sich aus der Notwendigkeit der Annahme von 
prima intelligibilia. Gott als drittes, übergeordnetes Prinzip sei die Ursache für die beständi-
ge Operation der ‚mens mundi‘ (ein unbewegter Beweger) und habe als Objekt seiner Er-
kenntnis sich selbst und seine notiones (haec eius operatio idea est). Gott sei unausdrücklich 
(ineffabilis), da über allen Kategorien, Begriffen und Differenzierungen stehend. Zur starken 
Verquickung mit Theoremen des Aristotelismus vgl. den Stellenkommentar von Dillon in 
der genannten Ausgabe. 

75 	Vgl. Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 111.
76 	Es handelt sich um einen Verweis auf die dem Boethius zugeschriebene Schrift De unitate, 

die man dem Dominicus Gundisalvi, Hauptvertreter der Schule von Toledo des 12. Jahr-
hunderts n. Chr., zurechnen kann; vgl. Dominicus Gundisalvi: Die dem Boethius fälschlich 
zugeschriebene Abhandlung des Dominicus Gundisalvi De unitate. Hrsg. von Paul Correns. 
Münster 1891. Gelli bezieht sich auf De unitate S. 9 Z. 14f. Correns: Unum enim aliud est essen-
tiae simplicitate unum, ut deus. 

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



221Dogma und Dichtung

1503 mit einer Teilüberschrift De supersubstantiali Dei divinitate77 versehen war, was 
sich besonders auf den Satz Unum, inquit [sc. Plato in Parmenides], ipsum [sc. Deum] 
– sic enim, sic supersubstantialem dei divinitatem appellat78 bezieht. Gott wird von Gelli 
ferner als das Nicht-Intelligible,79 laut ‚Platon‘ (aber auch hier dürfte Ficinos Alci-
nous-Version vermitteln)80 als Ineffabile bezeichnete Eine dargestellt, das der Intel-
lekt angesichts von dessen Transkategorialität durch Rückwendung auf die fantasia 
[…] materiale e sensibile sich fälschlicherweise ‚materiell‘ vorzustellen suche. Gott als 
das höchste Gut schaffe die Welt nach Auffassung von Platons Timaios aufgrund 
seiner Güte als ihm selbst ähnlich.81 Er bilde nach übereinstimmender Auffassung 
der Platoniker und von tutti i nostri Teologi die Welt ab, essendo proprio del bene l’esser 
comunicativo di sé stesso.82 Dementsprechend bezeichne Platon Gott als den fabbrica-
tore di questo universo e primo principio e prima e principal cagione di tutte le cose.83 Die 
Materia als zweites Prinzip, so fährt Gelli unter mehrfachem Verweis auf ‚Platon‘ 
fort (die Wortwahl zeigt aber, dass er nach wie vor auch die genannten Kapitel aus 
Ficinos Alcinous-Version präsent hat), sei als ricettacolo, luogo, subietto e madre di tutte 
le cose84 das aufnehmende Element in der Genese der Welt und ihrer Dinge; an sich 
sei sie weder körperlich noch unkörperlich, ma è atta a farsi corpo in quel modo, che 
è atto uno marmo a farsi una statua.85 Die Ideen schließlich als drittes Prinzip seien 
quelle nozioni e quelle intellezioni, le quali sono nella mente d’Iddio di tutte le cose; diese 
nozioni und intellezioni seien von den Dingen selbst unabhängig, von ihnen nicht 
verursacht, sondern ihnen als Modell der Welt im Geist Gottes ontologisch und 
auch diachron-kosmogenetisch vorgeordnet (furono in Dio innanzi ad esse cose e fu-

77 	Bessarion: In calumniatorem Platonis libri IV. Venetiis 1503.
78 	Bessarion: Bessarionis In calumniatorem Platonis libri IV. Hrsg. von Ludwig Mohler. Pader-

born 1927 [ND Aalen, Paderborn 1967], Kap. 2.4.1 Z. 32f.
79 	Diesmal erfolgt der Verweis auf Bessarion explizit; vgl. Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 

(wie Anm. 47), S. 105.
80 	Vgl. Marsilio Ficino: De mysteriis Aegyptiorum, Chaldaeorum, Assyriorum. De mysteriis. 

In Platonicum Alcibiadem. Venetiis 1497, Kap. 10: Ineffabilis praeterea & sola mente percipiendus 
deus ideo dicitur, quia nec genus circa illum, neque species, neque differentia ulla, neque accidit illi 
quicquam.

81 	Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 105: Chiamalo [sc. Dio] ancora Platone 
sommo bene, dicendo nel suo Timeo, che per essere sommamente buono e privo al tutti d’ogni invidia, 
e‘ creò questo Universo similissimo a sé. [Platon bezeichnet ihn auch als ‚höchstes Gut‘ und sagt 
in seinem Timaios, dass er dieses Universum genau nach seinem eigenen Bild schuf, da er in 
höchstem Maße gut und jeden Neides völlig bar sei.]; vgl. Platon: Platonis opera. 5 Bde. Hrsg. 
von J. Burnet. Oxford 1900–1907, Timaios 29e; vgl. hierzu im Kontext von Gellis Argumenta-
tion bes. Ficinos Timaios-Kommentar in Marsilio Ficino: Opera omnia [1576]. Hrsg. von Paul 
Oskar Kristeller. Turin 1962, 2.1439–1441, 1444 (Kap. 8: Ipsum bonum est omnium causa, magis 
quam sequentes causae, nec ullam habet cum caeteris proportionem, Kap. 9: De dependentia materiae 
ab ipso bono: Et de actione mentis, & animae in materiam: & de mundo intelligibili, Kap. 15: Mundus 
boni gratia procreatus ad divinae rationis verbique divini similitudinem).

82 	Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 106.
83 	Ebd.; vgl. Platon (wie Anm. 81), Timaios 28b ff.
84 	Vgl. zur Phrasierung die oben in Anm. 74 zusammengefassten Ausführungen aus Ficinos 

Alcinous-Version.
85 	Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 106.

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



222 Bernhard Huss

rono cagioni, che esse cose sieno, essendo il modello e lo esemplare, secondo il quale elle furo-
no fatte dipoi da lui).86 Nach Bessarion (gemeint ist In calumniatorem Platonis 2.6.5–18 
Mohler) könne man das Verhältnis von Gott, der Materie und den Ideen auch als 
Verhältnis von padre, madre und generato bestimmen.87 Platon habe allerdings auch 
gesagt, dass unsere Einzelseelen von Gott geschaffen und mit den anderen Ideen 
im Himmel lokalisiert worden seien, von wo sich manche Seelen in irdische Körper 
begäben, während andere, zur Schau der Wahrheit befähigt, sich der fortwähren-
den Kontemplation Gottes widmeten. Diejenigen Seelen, die zur Erde hinabstiegen 
und die Einkörperung erführen, vergäßen die im Himmel erworbene Kenntnis 
und strebten daher nach der Wiedererinnerung daran.88 Damit hat die Vorlesung 
das grundsätzliche Problem angerissen, dass die platonistische Auffassung einer 
Präexistenz der menschlichen Einzelseele mit christlich-orthodoxen Positionen 
nicht vereinbar ist. Nun ist Gelli bereit, mit der Detailinterpretation von Petrar-
cas Sonett zu beginnen, betont zuvor freilich nochmals, dass es exakt die bis hier 
aufgebaute platonistische Lehre sei, die den Verständnishorizont für das Gedicht 
bilde. Der philosophische ‚Vorspann‘ vor der Gedichtdeutung ist mithin laut Gelli 
nicht Selbstzweck, sondern rekonstruiert die Systemreferenz des Textes:

86 	Ebd.
87 	Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 106: E da questi tre principj vuole, che 

dependano e siano state fatte tutte le cose in quel modo; come scrive largamente Bessarion, che si fa 
una generazion particolare, dove il padre si assimiglia a Iddio cagione agente e prima di tutte le cose, 
la madre alla Materia, ricevente essa generazione, ed il generato alle Idee, facendosi tutto quello, che 
si fa a similitudine di quelle. Gelli ebnet hier Bessarions Unterscheidung zwischen den Ideen 
als formae primae & exemplares und formae secundae ebenso ein wie zwischen der materia prima 
und den konkret ausgeformten materiellen Einzeldingen. 

88 	Vgl. Platon (wie Anm. 81), Timaios 41d ff.; vgl. auch Phaidros 246e ff. Vgl. bei Gelli: Lezione 
zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 106: E così vuole ancora [<sebbene con errore>, wie hier 
die Textfassung der Prose fiorentine im frühen 18. Jahrhundert christlich orthodox einschie-
ben würde] che fossero fatte da Iddio l’anime nostre insieme con tutte l’altre cose e poste in Cielo, 
dove quelle, che sono capaci della verità, vuole, che si stiano a contemplare la mente di esso Iddio, 
l’altre aggirandosi continuamente per questi Cieli, discendano finalmente ne’ nostri corpi, avendosi 
prima dimenticato tutto quello, che elle sapevano, dove elle cercano dipoi di rimpararlo; e però usava 
dire Platone, che il nostro imparare era quasi un ricordarsi. [Und so ist er auch der Meinung, un-
sere Seelen seien zusammen mit allen anderen Dingen von Gott geschaffen und im Himmel 
angesiedelt worden, wo seines Erachtens diejenigen Seelen, die die Wahrheit erfassen kön-
nen, in der Kontemplation von Gottes Geist verharren, während sich die anderen in einer 
beständigen Bewegung durch diese Himmelssphären befänden und schließlich in unsere 
Körper herabstiegen. Dabei vergäßen sie alles, was sie zuvor gewusst hatten, weshalb sie 
danach diese Kenntnis wiedererlangen wollen. Daher pflegte Platon zu sagen, unser Lernen 
sei gleichsam ein Wiedererinnern.] Zur hier aufgerufenen Anamnesis-Lehre Platons vgl. 
Phaidon 72e ff., Phaidros 249d ff., Menon 81a ff. sowie Ficinos Symposion-Kommentar: Com-
mentaire sur Le Banquet de Platon, De l’amour/Commentarium in Convivium Platonis, De 
amore. Hrsg. von Pierre Laurens. Paris 2002, Kap. 6.12.

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



223Dogma und Dichtung

Questa opinione de’ principj delle cose e del modo, nel quale descendono 
l’anime ne’ nostri corpi secondo la mente di Platone,89 ci fa intendere ora 
facilissimamente questo primo Sonetto, nel quale volendo il nostro Poeta 
(come noi dicemmo di sopra) lodare un ritratto della sua Madonna Laura 
fatto da Maestro Simon da Siena secondo il dogma e secondo la dottrina di 
Platone, dice e.q.s.90

[Diese Meinung von den Ursprüngen der Dinge und von der Art, wie ge-
mäß der Lehre Platons die Seelen in unsere Körper herabsteigen, vermit-
telt uns dieses erste Sonett mit großer Leichtigkeit. In ihm will (wie wir 
oben sagten) unser Dichter ein von Maestro Simone aus Siena hergestelltes 
Bildnis von Madonna Laura gemäß dem Dogma und der Lehre Platons 
loben. Er sagt:]

Der Text von Petrarcas ‚platonischem‘ Sonett lautet wie folgt: 

Per mirar Policleto a prova fiso
con gli altri ch’ebber fama di quell’arte
mill’anni, non vedrian la miglior parte
de la beltà che m’ave il cor conquiso.
	 Ma certo il mio Simon fu in paradiso
onde questa gentil donna si parte:
ivi la vide, et la ritrasse in carte
per far fede qua giù del suo bel viso.
	 L’opra fu ben di quelle che nel cielo
si ponno imaginar, non qui tra noi,
ove le membra fanno a l’alma velo.
	 Cortesia fe‘; né la potea far poi
che fu disceso a provar caldo et gielo,
et del mortal sentiron gli occhi suoi.

[Nicht Polyklet, wie scharf er mochte spähen,
Noch andere, derselben Kunst erfahren,
Nähmen das Kleinste wahr in tausend Jahren,
Der Schönheit, die mein Herz sich ausersehen.
	 Mein Simon aber war in Himmelshöhen,

89 	Vgl. hierzu auch Ficinos Platonica Theologia Buch 18, wo Ficino passim nach einer Lösung 
für die Vermittlung platonistischer und christlicher Konzeptionen der Existenz der Seele 
und ihrer Positionierung ‚zwischen Himmel und Erde‘ (also nach einer Lösung der Proble-
me, die aus der Spannung zwischen himmlischem Ursprung und irdischer Einkörperung 
der Seele resultieren) sucht, Ficino: Platonica Theologia/Platonic theology. 6 Bde. Hrsg. von 
James Hankins, übers. von Michael J.B. Allen. Cambridge (Massachusetts) 2001/06.

90 	Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 107.

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



224 Bernhard Huss

Die meiner hohen Herrin Wohnsitz waren:
Da sah er sie und eilt’, ihr Bild zu wahren,
Dass wir hier unten auch ihr Antlitz sähen.
	 Ein Werk von denen war’s, die nur gelingen
Im Himmel können: da nicht, wo die Glieder
Gleich einem Schleier noch die Seel umfahen.
	 Was er da brachte, konnt’ er nicht mehr bringen,
Als er empfunden Kält’ und Wärme iweder,
Und seine Blicke Sterbliches nur sahen.
	 (Übersetzung Karl Förster)]

Der Text ist ebenso wie das folgende Sonett 78 ein Lobsonett auf das Porträt der 
Laura, das sich Petrarca gemäß seiner autobiographischen Selbststilisierung von 
dem Maler Simone Martini hat anfertigen lassen.91 Im Gegensatz zu anderen 
Künstlern (wie Polyklet), die auch bei langer Konzentration nicht einen Bruch-
teil von Lauras Schönheit erkennen könnten (Vers 1–4), war offenbar Simone im 
Himmel, dem Herkunftsort der Laura: Dort sah er sie, und danach bildete er sie 
ab, um auf Erden Zeugnis von ihrem schönen Gesicht abzulegen (Vers 5–8). Dies 
Werk gehörte nun aber zu denen, die eigentlich nur im Himmel vorstellbar sind, 
nicht auf Erden, wo die Seele vom Körper verhüllt wird (Vers 9–11). Großzügig 
war die kreative Tat Simones, und nach seinem Abstieg zur Erde wäre sie nicht 
mehr möglich gewesen, nämlich aufgrund der ans Körperliche gebundenen 
Wahrnehmungen, die er dann nur noch haben konnte (Vers 12–14). 

Die bis zu den 1540er Jahren erschienenen Petrarca-Kommentare, die Gelli 
kennen konnte (gewöhnlich hat Gelli vorgängige Kommentierungen umfassend 
rezipiert, um seine lezioni zu verfassen), reagieren unterschiedlich auf diesen 
Text. Einige Kommentare paraphrasieren den Text nur kurz und diskutieren 
einzelne biographisch-historische Bezüge (insbesondere zur Vita und dem Werk 
des Bildhauers Polyklet); besonders knapp verfährt dabei Sebastiano Fausto da 
Longiano;92 Silvano da Venafro93 macht es nicht unähnlich, verweist aber immer-
hin auf das problematische Verhältnis, das das Sonett am Beispiel des Malers 
Simone zwischen den Bedingungen himmlischer und irdischer Erkenntnis des 
Schönen eröffnet. Alessandro Vellutello94 hatte zuvor allerdings schon – wohl-
weislich aber ohne die Nennung einer bestimmten philosophischen Schule oder 
Position – darauf hingewiesen, die Annahme, Simone habe im ‚Paradies‘ Laura 

91 	Vgl. im Detail die Einleitung des Stellenkommentars von Marco Santagata zu RVF 77.
92 	Sebastiano Fausto da Longiano: Il Petrarcha col commento di M. Sebastiano Fausto da Longi-

ano, con rimario et epiteti in ordine d’alphabeto. Nuovamente stampato. Vinegia 1532, S. 30r.
93 	Marco Silvano da Venafro: Il Petrarca col commento di M. Sylvano da Venaphro, dove son 

da quattrocento luochi dichiarati diversamente da gli altri spositori, nel libro col vero segno 
notati. Napoli 1533, S. LXXIIv.

94 	Alessandro Vellutello: Le volgari opere del Petrarcha con la espositione di Alessandro Vellu-
tello da Lucca. Vinegia 1525, S. 19v.

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



225Dogma und Dichtung

oder Lauras Schönheit zu sehen bekommen, setze eine (nicht eben christliche) 
philosophische Position voraus, seguitando la opinione di que’ philosophi, li quali vo-
gliono che le anime rationali fossero tutte a principio in un medesimo punto create da 
Dio. Francesco Filelfo95 hatte dagegen bereits klar herausgestellt: Die Annahme, 
Simone habe sich zuerst im Himmel (paradiso) befunden und dort Erkenntnis ge-
wonnen und sei danach ins irdische Leben gekommen, sei secondo quella Platonica 
opinione formuliert, die als irrig gelten müsse ([…] come dice aver facto Maestro Si-
mone prima in paradiso: dove sono tutte lanime di coloro che nascer debbono et questo solo 
per mostrarla [sc. Lauras Gestalt in Bildnisform] in questa vita ove lui era per venire 
secondo la dicta opinione quantunque sia falsa). Das hier alludierte religiöse Prob-
lem (betreffend die unchristliche Annahme der Präexistenz der Seelen vor der 
jeweiligen Schaffung des menschlich-irdischen Individuums) wird im Kommen-
tar von Daniello96 ergänzt durch ein unabgeklärtes Nebeneinander zweier phi-
losophischer Annahmen zum Status der Ideen: Zunächst wird gesagt, die Ideen 
im Geist Gottes seien nach platonischer Auffassung nicht individueller, sondern 
generischer Natur (Vogliono i Platonici: Che si come nella mente di ciascuno artefice è 
sempre prima imaginata la cosa, ch’egli desidera di fare: cosi nella divina mente: cioè in Dio 
sia la idea (o vogliamo dire imagine) non particolare, ma generale di ciascuna cosa). Dann 
wird aber auch gesagt, Simone habe im Himmel das Bild Lauras aus der in Gottes 
Geist befindlichen Idee bezogen (Finge adunque il Poe<ta> in questo Son<etto> ch’un 
certo Simone da Siena pittore […] nel ritrar cosi al vivo, e naturale simigliante M<adonna> 
L<aura> in cielo prendesse l’imagine di lei, da quella idea, ch’è nella divina mente, e però 
la facesse poi cosi bella). Hier liegt nun die kritische Frage auf der Hand: Welche Art 
von Idee kann Simone Martini im Himmel gesehen haben – die Idee von Lauras 
Einzelschönheit, oder die platonisch verstandene Idee der Schönheit schlechthin? 

Diese philosophisch-religiöse Crux ist ein Hauptproblem der Exegese von 
RVF 77; unter den vorgängigen Kommentaren hat sich in philosophisch breiter 
grundierter Weise nur die Interpretation von Gesualdo damit auseinanderge-
setzt, der denn auch als einziger Petrarca-Kommentator von Gellis Vorlesung 
mehrfach namentlich zitiert und diskutiert wird.97 Wir kommen in Kürze noch 
darauf zurück. Zunächst ist kurz zu sagen, dass eine der wichtigsten Dimensio-
nen an Gesualdos sehr umfangreichem und komplexem Petrarca-Kommentar ein 
Ansatz platonistischer Lyrikexegese ist, der jüngst von Catharina Busjan einer 

95 	Francesco Filelfo: Petrarcha con doi commenti sopra li sonetti et canzone. El primo del inge-
niosissimo Misser Francesco Philelpho. Laltro del sapientissimo Misser Antonio Da Tempo 
novemente addito. Ac etiam com lo commento del Eximio Misser Nicolo Peranzone, overo 
Riccio Marchesiano sopra li Triumphi, con infinita nove acute & excellente expositione. Ve-
netiis 1522, S. XLIVv.

96 	Bernardino Daniello: Sonetti, Canzoni, e Triomphi di Messer Francesco Petrarcha con la 
spositione di Bernardino Daniello da Lucca. Vinegia 1541, S. 62r.

97 	Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 107, 109. Zur Relevanz von Gesualdos 
Kommentar für Gellis Exegesen vgl. Girotto: Una riscrittura accademica (wie Anm. 2), S. 61, 
Anm. 3.

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



226 Bernhard Huss

vertieften Analyse unterworfen wurde.98 Vor dem Hintergrund einer platonis-
tisch-christlichen Kosmologie99 wird Petrarca von Gesualdo doktrinal gelesen,100 
und zwar als ein Autor tutto platonico und <di> Platone […] molto studioso.101 Die Ver-
bindungen, die Gesualdo zwischen Petrarcas Gedichten und der ficinianischen 
Liebestheorie im Sinne einer Amortheologie zieht, arbeiten einer platonistischen 
Desäkularisierung Amors102 zu und tragen zugleich dazu bei, im Vergleich zu 
Cristoforo Landinos Position (Petrarca als Vertreter des amore lascivo, s.o.) Petrar-
cas Liebenden zu entlasten und zu positivieren.103 Gesualdo simplifiziert Ficinos 
einschlägige Konzepte aus De amore zum Teil aber beträchtlich,104 und schon bei 
ihm liegt zumeist nicht eine einlinige Bezugnahme auf einzelne Autoritäten des 
Platonismus zwischen Platon und Ficino vor, sondern er bezieht sich auf kon-
zeptionelle Konglomerate, insbesondere auf einen Text wie die heute verlorene 
Academia des Antonio Sebastiano Minturno,105 die große Teile von Ficinos Sym-
posion-Kommentar in einer kompendienartig-raffenden, divulgativen Manier 
neu aufgearbeitet zu haben scheint. Wo Gesualdo ‚Platon‘ sagt, ist häufig eine 
Gemengesituation (Platon/Ficino/Landino/Minturno usw.) zu erkennen, ebenso 
wie wir in Gellis lezione ein Amalgamat aus Platon, Ficino, Alcinous, Bessarion, 
Dominicus Gundisalvi und anderen erkannt haben, darunter nun nicht zuletzt 
wiederum Gesualdo. Doch zu Gellis Bezugnahme auf Gesualdos Kommentar, 
wie gesagt, in Kürze noch etwas mehr.

Zunächst zurück zur Arbeit Gellis am ersten Quartett des Sonetts. Er para-
phrasiert es nach dem zusammenfassenden Aufruf seines platonistischen Re-
ferenzhorizonts in eher faktenorientierter Weise und erläutert insbesondere die 
Personalien von Polyklet im Kontext verschiedener Informationen über die Bild-
hauer der griechischen Antike, anschließend von Simone Martini, auf dessen in 
Florenz vorhandene Werke er verweist.106 Dann steuert Gelli auf das oben umris-
sene Problem des Sonetts zu, indem er festhält, gemäß platonischer Lehre habe 
der Mensch zwei Seinsweisen (esseri): ein wahres Sein in jener Idee seiner selbst, 
die sich im Geist Gottes befinde, und ein ontologisch inferiores Sein abbildhafter 
oder schattenhafter Art, nämlich das Sein auf Erden.107 In recht milder Weise lei-

	 98 	 Vgl. zum Folgenden detailliert die grundlegende Studie von Catharina Busjan: Petrarca-
Hermeneutik. Die Kommentare von Alessandro Vellutello und Giovan Andrea Gesualdo 
im epochalen Kontext. Berlin, Boston 2013.

	 99 	 Vgl. ebd., S. 256, 292f., 295, 300–308, dort auch die Nachweise der starken Bezüge von Ge-
sualdos platonisierender Kosmologie und Amortheorie auf Ficino. 

100 	 Vgl. ebd., S. 303 m. Anm. 827, 380 u.ö.
101 	 Vgl. ebd., S. 249 m. Anm. 681 (dort zitiert: eine Reihe einschlägiger Nachweise aus Gesual-

dos Kommentar), 294.
102 	 Vgl. ebd., S. 301f.
103 	 Vgl. ebd., S. 253–256 (bes. 254f.).
104 	 Vgl. ebd., S. 303f. m. Anm. 828, 307f. m. Anm. 840 (auch zu Gesualdos Exegese von RVF 78).
105 	 Vgl. ebd., bes. S. 224f. m. Anm. 591, 293–295.
106 	 Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 107.
107 	 Ebd., S. 107f.: l’uomo e tutte l’altre cose (secondoché si può cavare dalla mente di Platone da noi di 

sopra recitata) hanno duoi esseri, uno (e questo è il primo ed il più perfetto) in quella loro Idea, la 

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



227Dogma und Dichtung

tet Gelli daraus ein Äquivalent zu Platons bekannt scharfer Kritik an der Kunst 
als einer Abklatschform (sekundäre Mimesis) des Wahren ab: Besser als sekun-
däre Mimesis ist primäre Mimesis (donde nasce, ch’egli è conveniente cosa, ch’elle sie-
no molto più belle in quell’essere loro primo, che in questo secondario, essendo sempre più 
bello in ciascheduna figura il proprio, che non è il ritratto, conciossiacosaché pare sempre, 
che una cosa formata e ritratta manchi alquanto di quella bellezza e di quella perfezione, 
che ha la propria, onde ne addiviene, che chi ritrae le cose dalle proprie, le fa sempre più 
belle, che non fa chi le ritrae dalle ritratte).108

Mit diesem Hintergrund macht sich Gelli an die Explikation des zweiten Quar-
tetts. Hier wolle der Dichter sagen, Simone habe Laura im Zustand der Perfektion 
in Gottes Geist gesehen: il mio Simone essendo stato in Paradiso, la vide ivi, cioè nella 
sua idea, nella mente d’Iddio, dove ella è molto più perfetta e più bella, ch’ella non è qui in 
terra nell’esser suo corporeo e mortale.109 Dort, im Reich der Ideen, habe Simone sich 
ein geistiges Bild von Lauras idealer Schönheit geformt (das ‚ritrarre in carte‘ von 
Vers 7 nimmt Gelli hier nicht als den Akt des Erstellens des materiellen Bildnisses 
der Laura, sondern als die vorgelagerte Konzeptualisierung von Lauras Schön-
heit in Simones Geist),110 und erst sekundär habe er dieses Konzept auf den Bild-
träger aufgebracht.111 Lauras Körperlichkeit spielt bei diesem Produktionsprozess 
keine Rolle, was aus platonistischer Warte die exzeptionelle Qualität des Porträts 
erklären soll. Das Porträt legt Zeugnis ab von der Schönheit Lauras im Zustand 
der immateriellen Idee. 

quale è nella mente di Dio, e l’altro in loro stesse; viene adunque quello essere, ch’elle hanno nella 
mente di Dio, a essere il proprio ed il vero loro essere, e quello, ch’elle hanno quaggiù, un ritratto ed 
una immagine di quello, e quasi si può dire un’ombra. [Wie man der platonischen Lehre, die wir 
oben wiedergegeben haben, entnehmen kann, haben der Mensch und alle anderen Dinge 
zwei Seinsweisen: Eine (und das ist die erste und die vollkommenste) in jener Idee ihrer 
selbst, die sich im Geist Gottes befindet, und die andere in sich selbst. Die Seinsweise, die 
sie im Geist Gottes innehaben, ist ihr eigentliches und wahres Sein, und die Seinsweise, 
die sie hier auf Erden innehaben, ist ein Porträt und Abbild jenes Seins und kann gleich-
sam als dessen Schatten bezeichnet werden.]

108 	 Ebd., S. 108.
109 	 Ebd.
110 	 Gellis platonistischer Diskurs verwendet das Begriffsfeld ‚Bildnis‘/‚Porträt‘ z.T. unter Be-

zugnahme auf konkrete, materielle Malerei, z.T. aber auch zur Bezeichnung des inferioren 
irdischen Seins der Körper-Seele-Verbindung im Verhältnis zum ontologisch höherwerti-
gen ‚himmlischen‘ (immateriellen) Sein der Seele im Reich der Ideen (Geist Gottes). 

111 	 So Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 108 zu Vers 5–7 des Sonetts: e qui, 
donde si parte donna, cioè donde discese fra noi questa sua immagine, veggendola Simone la ritrasse 
in carte, cioè si fece nella mente quella immagine e quel simulacro tanto bello e tanto perfetto di lei, 
ch’egli ha di poi messo e dipinto in carte. E questo fece per far fede quaggiù fra noi, quanto quella 
bellezza, ch’ella ha in Cielo nella sua Idea, è maggiore di quella, ch’ella ha qui nel suo corpo in terra. 
[Und dort, von wo sie als Frau herrührt, das heißt von wo dieses ihr Abbild zu uns her-
abstieg, sah Simone sie und zeichnete sie auf Papier, das heißt bildete sich im Geist jenes 
Abbild und jenes so schöne und vollkommene Bildnis von ihr, das er danach malerisch auf 
Papier übertragen hat. Und das tat er, um hier auf Erden unter uns Zeugnis davon abzule-
gen, um wieviel größer jene Schönheit, die sie im Himmel in ihrer Idee hat, im Vergleich 
zu der ist, die sie hier auf Erden in ihrem Körper hat.]

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



228 Bernhard Huss

Den sich bereits in der vorgängigen Petrarca-Kommentierung abzeichnenden 
problematischen Punkt benennt Gelli nun aber direkt und explizit. Sagt der von 
Ficino übersetzte Alcinous nicht im Sinne des Platonismus, dass es im Geist Got-
tes nur le idee delle cose fatte dalla natura, come sono pietre, piante, animali, cioè leoni, 
cavalli ed uomini universalmente gebe, nicht dagegen die Ideen des menschlichen 
Individuums (non già degl’individui particolari)?112 Auch die Annahme, es gebe le 
idee delle cose artificiali oder delle cose imperfette, sei eine gleich gelagerte Irrmei-
nung (opinione per altro erronea). Einem solchen Irrtum sei offenbar an einer Stelle 
auch Petrarca selbst verfallen, wenn er in seinem Sonett 159 davon gesprochen 
habe, die Natur habe Lauras schönes Gesicht aus einem im himmlischen Reich 
der Ideen lokalisierten exempio bezogen.113 Das Sonett 159 problematisiere die Fra-
ge: se nella mente di Dio non sono le idee di ciascheduna cosa particolare, donde cavò 
Natura lo esemplo della bellezza di Madonna Laura?114 Auf das Sonett 77 bezogen heißt 
die Frage: Was hat Simone im ‚Paradies‘ der Ideen genau gesehen, und wie konn-
te er aus dieser Erkenntnis zur Erstellung des perfekt schönen Porträts der Laura 
gelangen? 

Hier verweist Gelli nun rühmend auf die Explikation des Sonetts 77 durch 
Gesualdo.115 Dieser formuliert die Grundfrage wie folgt: Allude il Poe<ta> qui alla 
oppenione de platonici; iquali pongono che l’anime a principio create fossero da Iddio; e che 
poi nei corpi frali descendano. Ma come poteo ritrarla Simone in paradiso, non essendo 
l’anima anchora giunta nel corpo? Gesualdo sieht fünf theoretisch mögliche Antwor-
ten: (a) Es gibt im Himmel nicht nur le idee de le cose universali, sondern auch de 
le cose particolari ancora, e di ciascuna persona, di questo huomo, di quella donna (folgt 
Verweis auf RVF 159). (b) Während sie sich noch im Himmel befindet, nimmt die 
menschliche Seele die concetti oder notiones der Dinge auf, die sie dann bei der 
Einkörperung vergisst, an die sie sich aber erinnern kann – Simone hätte dann 
im Himmel den concetto von Lauras Schönheit aufgenommen und sich später auf 
Erden beim Anblick der irdischen Laura daran erinnert; künstlerisches Ergebnis 
der Anamnesis: das Laura-Porträt. (c) Simone erkannte im Paradies die unkör-
perliche Schönheit und begriff sie als das eigentliche Wesen von Lauras Schön-
heit, die als anima, d.h. vita&ornamento der Schönheit des Körpers zugrunde liegt. 

112 	 Ebd., S. 109; die Referenz auf Alcinous bezieht sich auf Marsilio Ficino: De mysteriis Ae-
gyptiorum (wie Anm. 80), Kap. 9 (Definiunt autem Ideam exemplar aeternum eorum, quae se-
cundum naturam fiunt. nam pluribus ex iis, qui platonem secuti sunt, minime placuit artificiorum 
ideas existere ut clypei atque lyrae. neque rursus eorum, quae praeter naturam, ut febris ac bilis in-
temperatae. neque particularium, ceu Socratis & Platonis. neque etiam alicuius eorum, quae imper-
fecta sunt, veluti sordium atque festucae. neque relationum, ut maioris & excedentis. esse namque 
ideas intellectiones dei aeternas ac seipsis perfectas).

113 	 Vgl. Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 109; die hier von Gelli inkrimi-
nierte Petrarca-Passage ist RVF 159.1–4 (In qual parte del ciel, in quale ydea / era l’exempio, onde 
Natura tolse / quel bel viso leggiadro, in ch’ella volse / mostrar qua giù quanto lassù potea?).

114 	 Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 109.
115 	 Giovanni Andrea Gesualdo: Il Petrarcha colla spositione di Misser Giovanni Andrea Gesu-

aldo. Vinegia 1533, S. CXr.

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



229Dogma und Dichtung

(d) Simone erkannte im Himmel nicht die Idee von Lauras Einzelschönheit, son-
dern die abstrakte Idee der Schönheit schlechthin. Beim Anblick von Lauras irdi-
scher Schönheit wurde in ihm seine Kenntnis dieser abstrakten Idee aktiviert. (e) 
Die Seelen sind nie körperlos, sondern können drei Formen von Körpern anneh-
men: il celeste, l’aerio, il terreno. Simone habe ‚im Paradies‘ Lauras Seele erblickt, 
während sie mit dem corpo celeste angetan gewesen sei. Gesualdo selbst neigt den 
Erklärungen (a), (b) oder (e) zu, lehnt dagegen (c) und (d) eher ab. 

Dass Gesualdo eine Mehrzahl von Erklärungsoptionen für das Grundproblem 
des Sonetts bereithält, erwähnt Gelli nicht. Vielmehr stellt er es so dar, als habe 
Gesualdo allein die Option (d) – die Gesualdo selbst tendenziell zurückweist – als 
Lösung dargeboten. Unklug ist Gellis Wahl der Option (d) allerdings nicht, denn 
mit einem konzeptuellen Kompendium der einschlägigen Theoreme aus Ficinos 
De amore als Basis116 scheint folgende sich auf Gesualdo berufende Exegese des 
zweiten Quartetts nicht mehr überraschend:

sebbene Maestro Simone non vide una idea ed una forma particolare di Madonna 
Laura, non si dando, come si è detto, le idee degl’individui particolari, egli vide la 
idea e lo esemplare della natura umana in universale, la quale conviene, che sia la 
più bella figura umana, che si possa ritrovare, e quindi fattosi un concetto nella 
mente ed una immagine nella fantasia della maggiore e più perfetta bellezza, che 
si possa ritrovare in uomo o in donna alcuna in terra, descendendo poi quaggiù e 
veggendo Madonna Laura, la quale secondo il nostro Poeta avanzava di bellezza 
tutte l’altre donne e così veniva ad essere più simile a quella, che nessuna altra, 
venne a ricordarsi di quella, e mettendola e ritraendola in carte venne a superar di 
bellezza tutti que‘ ritratti, che avessero potuti far tutti que‘ Maestri, che la videro 
solamente in terra.117

[Allerdings sah Meister Simone nicht eine Idee und eine separate Gestalt 
Madonna Lauras. Denn, wie gesagt, Ideen von separaten Individuen gibt 
es nicht. Vielmehr sah er die Idee und das Vorbild der Menschennatur 
im Allgemeinen, die notwendigerweise die schönste Menschengestalt sein 
müssen, die sich finden lässt. Davon ausgehend machte er sich im Geist ei-
nen Begriff und in seinem Vorstellungsvermögen ein Bild von der größten 
und vollkommensten Schönheit, die man in einem Mann oder einer Frau 
auf Erden irgend finden kann. Als er dann hier herabstieg und Madonna 
Laura sah, die gemäß unserem Dichter alle anderen Frauen an Schönheit 
übertraf und daher jenem Bild ähnlicher war als irgendeine sonst, erin-
nerte er sich an jenes Bild, stellte es in einem Porträt auf Papier dar und 
übertraf damit an Schönheit alle jene Porträts, die alle jene Maler hätten 
anfertigen können, die sie lediglich auf Erden sahen.]

116 	 Vgl. aus Ficino: De amore (wie Anm. 88), u.a. Kap. 1.4, 2.5, 5.1–5.6, 6.6, 6.12, 6.17f.
117 	 Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 109.

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



230 Bernhard Huss

Erst unter Verweis auf Gesualdos Kommentierung des Sonetts und unter still-
schweigendem Bezug auf Ficinos Liebes- und Erkenntnistheorie gelingt mithin 
Gelli eine Erklärung, wie das von Simone geschaute Ideal als konkretes Bild 
reproduziert werden kann und somit alle anderen Kunstwerke seit der Antike 
übertrifft. Der Künstler ist in der Lage, über einen anamnetischen Prozess, der im 
Bereich der Materialität seinen Ausgang findet, eine Annäherung an die Sphäre 
der Ideen zu vollziehen, und erstellt somit ein Bildnis, das ontologisch der kör-
perlichen Gestalt und Schönheit der Geliebten überlegen sein muss. Dies sieht 
Gelli untermauert durch das erste Terzett des Gedichts, das bestätige, dass die 
sinnliche Wahrnehmung irdischer Körperlichkeit als solche allein nicht geeig-
net sei, sich der Sphäre göttlicher Schönheit anzunähern – damit ist zugleich der 
Aristotelismus, der sich laut Gelli vorwiegend mit exakt dieser Wahrnehmung 
der Sinne und der entsprechenden Erkenntnis befasst,118 als zur Diskussion die-
ses Sonetts 77 untauglich ausgewiesen.119 Das Bildnis Lauras ist Resultat einer 
platonistisch-ficinianischen Ideenschau und nicht eines aristotelisierend erklär-
baren Wahrnehmungsvorgangs.

Der Kunst kommt mithin ein Sonderstatus zu, der ihr tiefere metaphysische 
Erkenntnisse erschließt, als sie der menschlichen Wahrnehmung für gewöhnlich 
möglich sind. Gelli vollzieht hier nicht die platonische Abwertung der bildenden 
Kunst als einer Mimesis dritten Grades, sondern im Gegenteil wertet er ähnlich 
wie Ficino die bildende Kunst deutlich auf. Marsilio Ficinos auf den Spuren Plo-
tins (bes. Enneaden 5.8.1.32–40) betriebene Hochstufung der ‚wahren‘ Kunst hatte 
die künstlerische Mimesis in eine aus der theologisch korrekten Warte des Cin-
quecento schwierige Nähe zum Wirken Gottes in Natur und Kosmos gebracht.120 

118 	 Vgl. ebd., S. 110f.
119 	 Vgl. ebd., S. 109f.
120 	 Vgl. im Detail, mit zahlreichen Verweisen auf die einschlägigen Primärtexte und auf die 

Sekundärliteratur, Huss: Lorenzo de’ Medicis Canzoniere (wie Anm. 50), S. 56–60. Dort bes. 
S. 58f.: „Denn […] wie die Wahrheit der Naturdinge darin besteht, daß sie mit den rationes 
des göttlichen Intellekts kongruieren, so liegt die Wahrheit der Kunstprodukte (zu denen 
die Dichtungen zählen) darin, daß sie mit den Ideen des künstlerischen Intellekts kongru-
ieren. Wie die Naturdinge auf dem Weg der Imitation seinshierarchisch übergeordneter 
Vorlagen entstehen, so entstehen die Kunstprodukte auf dem Weg der Imitation seinshie-
rarchisch übergeordneter Vorlagen; dieses Verhältnis zwischen Kunst und Natur läßt sich 
seinerseits analogisch auf eine Kurzformel der imitatio bringen: ars humana nihil est aliud 
quam naturae imitatio quaedam – was eher ein analoges Verhältnis des Produzierens in Kunst 
und Natur bezeichnet als Platons wertende Hintereinanderschaltung einer zweiten und 
dritten Stufe der Mimesis zu implizieren. Wie der Vergleich mit der natura zeigt, besteht 
die künstlerische Tätigkeit weniger in kreativem Schaffen ontisch autonomer Gebilde als 
vielmehr im möglichst perfekten Ausdruck von Dingen, die im ideellen Bereich präfor-
miert liegen.“ Vgl. bei Ficino u.a. Platonica Theologia (wie Anm. 89), Kap. 11.6.13, S. 312: 
[…] cum veritas rerum naturalium in eo consistat ut divinae mentis congruant rationibus, quemad-
modum veritas artificiorum ut congruant artificiosae mentis ideis, sensus congruitatem eiusmodi 
non agnoscit ideoque non habet veritatis examen. Der Bereich der artificia ist also ontologisch 
höherwertig als der Bereich der Sinneswahrnehmung; darin liegt eine wertende Umkeh-
rung von Platons Mimeseis zweiten und dritten Grades. Vgl. zu den Ideen als Vorausset-

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



231Dogma und Dichtung

Simone Martini bestätigt in Gellis Deutung von RVF 77 die von Ficino umrissene 
Sonderstellung der Kunst in der Vermittlung von Wahrheiten aus dem Bereich 
metà tà physikà.

Die besondere Leistung Simones ist nun aber, wie Petrarcas Text sagt, nicht 
ein Ausweis der Leistungsfähigkeit jeder Kunst, sondern nur derjenigen Kunst, 
die vor der Produktion ihrer Werke erkenntnishaften Zugriff auf die Sphäre der 
Ideen hat (ganz wie Ficino es von der ‚wahren Kunst‘ annimmt). Simone selbst 
konnte nur unter dieser Voraussetzung das außergewöhnliche Porträt Lauras 
schaffen, das zwar einen materiellen Bildträger, aber hinsichtlich der Abgebil-
deten doch keine materielle Basis hat. Nachdem Simone selbst in seinem Körper, 
secondo Platone uno oscurissimo carcere,121 eingeschlossen wurde, sei ihm nur noch 
eine Erkenntnis auf der Grundlage der physischen Sinneswahrnehmung mög-
lich, wie sie die Erkenntnis der wahren Schönheit gerade verunmögliche. Gelli 
unterstreicht diesen Gedanken bei der Erläuterung des zweiten Terzetts recht aus-
führlich.122 Der Wortlaut von Petrarcas Sonett veranlasst seinen Interpreten gegen 
Ende seiner Interpretation – im Gegensatz zu der soeben ‚ficinianisch korrekt‘ 
aus Gesualdos Deutungsoption (d) entwickelten Position! –, die Unmöglichkeit 
einer Erfassung des göttlich Schönen aus dem Bereich des Irdischen heraus nach-
drücklich zu unterstreichen. Dies muss Gelli umso eher tun, als er die Eventu-
alität, das Gedicht könne einen mindestens zum Teil rhetorisch-hyperbolischen 
Charakter haben, nicht erwägt, sondern Petrarca buchstäblich beim Wort nimmt. 
Ohne es explizit zu machen, stellt sich Gelli in diesem wichtigen Punkt aber mit 
Petrarca gegen Ficino, denn ein zentrales Theorem von dessen Amortheorie ist 
es, wie angedeutet, ja gerade, dass der Anblick des schönen Körpers (auf Erden!) 
ein Sprungbrett zur Erkenntnis der göttlichen Schönheit sein soll. Die Stufenlei-
ter der Liebe wird für Ficino gerade dann von unten nach oben bestiegen werden 
können, wenn der Liebende zunächst vom Anblick der physischen Schönheit 
des Geliebten tief ergriffen ist.123 Für Gellis Explikation von Petrarcas Text (und 

zungen der Kunstproduktion auch ebd. Kap. 8.3.8, S. 292: Proinde tales habemus artificiorum 
ideas in mente: unitas, inquam, pariter et distinctas usque adeo ut possimus ad unius ideae exemplar 
loqui et fabricare aliquid ipsi proprium, etiam si nihil ad alterius conceptionis exemplar agamus.

121 	 Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 110. Zum platonistischen Motiv 
vom Körper als dem carcer caecus der Seele (Platons sôma-sêma-Theorem) vgl. Platon (wie 
Anm. 81), Gorgias 493a, Kratylos 400c. 

122 	 Vgl. Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 110, dort insbesondere: non 
poteva adunque Maestro Simone, poiché gli occhi suoi essendo egli in terra non potevano vedere, se 
non cose mortali, le quali sono manco belle, che le divine, quanto le cose terrene sono inferiori alle 
celesti, far nella mente sua una idea ed un concetto d’una bellezza tanto meravigliosa, quanto era 
quello, ch’egli aveva fatto in Cielo nel ragguardare le cose celesti.

123 	 Vgl. Ficino: De amore (wie Anm. 88), Kap. 2.6: Sed diuinitatis fulgor ille in formosis emicans, 
quasi dei simulacrum, amantes obstupescere, contremiscere et uenerari compellit; vgl. ebd. zu-
mindest Kap. 2.7, 5.5, 6.6, 6.10. Zur Sache siehe Huss: Lorenzo de’ Medicis Canzoniere (wie 
Anm. 50), S. 91, 99f., 105f., 292f., 314; u.a. 99f.: „Die in der Forschung oft nicht genug beach-
tete pertinente Stelle in Kap. 6.10 [sc. von Ficinos De amore] schließt an die Feststellung vom 
optischen Ursprung der Liebe eine nach neoplatonischer Art vage auf Platons Symposion 

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



232 Bernhard Huss

für diesen Text selbst) spielt aber die platonisch-ficinianische Aszendenz von der 
körperlichen Schönheit aufwärts gar keine Rolle, allenfalls wird die Stufenleiter 
umgekehrt: Die Erkenntnis des Wahren kann nur ‚von oben‘ beginnen, im Rei-
che der Ideen, in dem Simone gewesen sein soll. Diese von Petrarca ausgelöste 
Ausbremsung des Ficinianismus wiederholt Gelli, als er das im Folgenden aris-
totelisierend gedeutete Sonett 78 letztlich doch auch platonistisch lesen will.124 
Bei dieser Anstrengung rechnet Gelli übrigens unversehens auch wieder mit der 
– zuvor im Gefolge von Gesualdos Option (d) bestrittenen – Existenz einer Indi-
vidualidee von Lauras Schönheit im Himmel (quella bellezza, la quale io scorgo in 
questo suo ritratto, la quale è ritratta dalla immagine sua vera e da quella idea, la quale è 
di lei suso nel cielo, e non dal suo corpo mortale).125

Die Annahme, Lauras wahre Schönheit sei letztlich im Himmel angesiedelt 
und die irdische Sphäre spiele bei ihrer Betrachtung gar keine Rolle, kann Gelli 
in seiner Doppelinterpretation von RVF 77 und 78 nicht in den aristotelisierenden 
Passagen, sondern nur in den platonistischen Teilen aufrechterhalten – und, wie 
gerade gesehen, dies gelingt nur dort, wo gegen Ficino der Bereich des Irdischen 
insgesamt radikal abgewertet wird. Ziel dieser Deutungsstrategie ist es, auf eine 
gänzlich unirdische bellezza spirituale und celeste bellezza hinzuführen, die auf-
grund der Ausblendung jeglicher Körperlichkeit moralisch absolut unverfäng-
lich erscheinen und somit zur propagandistischen Schlusswendung der lezione 
passen soll. Erst als durch die Koppelung aristotelisierender und platonistischer 
Philosopheme der Text auch des zweiten, aristotelisierend gedeuteten Sonetts 78 
ethisch-moralisch purgiert erscheint, kann der Schluss der Analyse des Textes 
in eine politisch überaus korrekte, die kulturpolitischen Zwecke der Fiorentina 
unverhohlen ausstellende peroratio münden. Denn erst jetzt ist sichergestellt, dass 
beide Porträtsonette ‚anständige‘ Texte voll sprachlicher Schönheit und philoso-
phischer Wahrheit sind, die in der von Cosimo de’ Medici, dem Schützling Got-
tes, zugerichteten Fiorentina der Jugend der Stadt Florenz zum Vorbild und zur 
Nachahmung stolz empfohlen werden können:

209d–212a rekurrierende Theorie an, wonach der optische Eindruck, den der Liebende 
von der Schönheit des geliebten Körpers gewinnt, eine Aufwärtsbewegung des Betrach-
ters über die seinshierarchischen Stufen corpus, anima, angelus hin zu Gott einleiten kann. 
Demnach ist der Strahl der göttlichen Schönheit über eben diese Stufen von Gott über 
den Intellekt (angelus) und die Seele (anima) herabkommend in den Körper des Geliebten 
getreten, von wo aus er aus dessen Augen qua Seelenfenster herausspringt, durch die Luft 
in die Augen und somit die Seele des Liebenden eindringt und den beschriebenen Seelen-
aufschwung des Liebenden hin zu Gott auslöst: in ihrer von Gott ausgehenden und zu Gott 
hinführenden Bewegung ist dies eine Ausformung des göttlichen ‚Kreises der Liebe‘ (s.o.), 
deren zweite Hälfte faktisch in jener schon in Platons Symposion (bes. 211b–c) präfigurier-
ten kontemplativ gerichteten Abstraktion des Liebenden besteht, die von der körperlichen 
Schönheit des Geliebten ausgehend bei Gottes ganz unkörperlicher Schönheit anlangt.“

124 	 Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 116.
125 	 Ebd.

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



233Dogma und Dichtung

E questo è quel, che ha, secondo il mio giudizio voluto dire il Poeta nostro in questi 
due Sonetti. Il che pare a me, che sia stato fatto tanto dottamente e tanto leggia-
dramente da lui, che io credo, che sia quasi impossibile il far meglio. Eccitatevi 
adunque, nobilissimi spiriti Fiorentini, a così belli e dotti poemi, e gloriandovi di 
avere avuto dentro alla Città vostra un uomo tanto raro, destate i vostri ingegni ad 
imitarlo, e massimamente voi altri giovani, acciocché voi procacciate, come fec’egli, 
gloria ed onore alla patria vostra, fama e contento a voi stessi, e vi dimostriate fi-
nalmente grati di così bella occasione, che vi ha dato di esercitarvi in così virtuosi 
e lodevoli esercizj, mediante questa felicissima Accademia, lo Illustrissimo e benig-
nissimo Principe nostro, il quale Iddio feliciti sempre.126

[Soviel wollte der Dichter meines Erachtens in diesen beiden Sonetten sa-
gen. Mir scheint, dass er dies so gelehrsam und zugleich so elegant getan 
hat, dass es, wie ich glaube, nahezu unmöglich ist, es besser zu machen. 
Lasst euch also, ihr edelsten Geister von Florenz, zu so schönen und ge-
lehrten Dichtungen anregen, rühmt euch, einen so außergewöhnlichen 
Mann in eurer Stadt gehabt zu haben, erweckt eure Geister zu seiner 
Nachahmung, vor allem ihr jungen Leute!, damit ihr, wie er es getan hat, 
eurer Heimat Ruhm und Ehre, euch selbst Berühmtheit und Zufriedenheit 
verschafft, und euch schließlich dankbar für eine so schöne Gelegenheit 
zeigt, euch in so tugendhaften und lobenswerten Übungen zu bilden, die 
euch mittels dieser überaus glücklichen Akademie unser hochberühmter 
und höchst wohlwollender Fürst verschafft hat, dessen Glück Gott stets 
erhalten möge.]

Das Verhältnis von Platonismus/Ficinianismus und Petrarkismus erweist sich in 
Gellis lezione als komplex. Zunächst ist zu sagen, dass im Vergleich mit der Ex-
plikation der Petrarkischen Porträtsonette, wie sie von den vorgängigen Petrarca-
Kommentaren vorgenommen worden war, die philosophische Exegese Gellis 
voraussetzungsreicher und anspruchsvoller ist. Beim Aufbau des ‚platonischen‘ 
Referenzhorizonts, den Gelli der Gedichtinterpretation vorschaltet, entsteht frei-
lich ein Konglomerat aus Bezugnahmen auf Platon, Alcinous, Bessarion, Ficino 
und andere, das nicht ausschließlich platonische Systemreferenzen im engeren 
Sinn bildet. Ficinos Arbeit am Textcorpus der Schriften Platons und späterer Pla-
toniker hatte bereits auf eine Zusammenschaltung divergenter ‚Wahrheitstexte‘ 
abgezielt, für die der Verfassername Platon nur ein autoritätserzeugendes Eti-
kett gewesen war. Bei Gelli treten nun aber auch dem von Ficino geschaffenen 
Konglomerat analoge und in gewisser Weise konkurrierende Gebilde zur Seite, 
wie sich beim Blick auf Gesualdos Deutung des Sonetts 78 erwiesen hat, welcher 
den Platonismus Ficinos bereits in durch Minturno ‚weiterverarbeiteter‘ Form 
rezipiert. Der Platonismus, der für die liebestheoretische Literaturexegese des 

126 	 Ebd., S. 117.

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



234 Bernhard Huss

Cinquecento eine zentrale Rolle spielt, ist somit – woran Ficinos Textprojekte ori-
ginär entscheidend mitgearbeitet haben – nicht eine im eigentlichen Sinn aukto-
rial rückgebundene, sondern eine durch eine performativ immer neu vollzogene 
Autoritätskonstitution abgesicherte Systemreferenz.

Bei deren Einsatz geht Gelli aber weit weniger dilettantisch vor, als die For-
schung, der das stets perpetuierte Klischee vom autodidaktischen, halbgebilde-
ten und oberflächlich argumentierenden calzajuolo noch immer am Herzen zu 
liegen scheint, ihm zutrauen möchte. In jedem Fall wird man nicht ohne Weiteres 
sagen können, Laura Paolino (Anm. 5) habe im Fall von Gellis Petrarca-Vorträgen 
recht mit ihrem Vorwurf, die lezioni behandelten den literarischen Primärtext 
nur als Vorwand für eine davon letztlich abgekoppelte Entfaltung des Platonis-
mus. Gelli bezieht die Philosophie durchaus auf den Text, freilich leiten ihn dabei 
ideologische Maßgaben, die mit der kulturpolitischen Ausrichtung der Fiorentina 
durch Cosimo de’ Medici zusammenhängen.

Insgesamt scheint im Verhältnis von Dichtung und Philosophie der Petrarki-
sche Text insofern das ‚stärkere‘ Element zu sein, als seine Verlaufsstruktur und 
seine Gesamtsemantik die für die Exegese jeweils herangezogenen philosophi-
schen Teilsysteme und ihre jeweilige Funktionalisierung bedingen. Die Semantik 
des lyrischen Textes ist gar dazu angetan, Gelli in seiner textnahen Arbeitsweise 
dazu zu bringen, zentrale Theoreme der platonistisch-ficinianischen Tradition 
(die Vermittlung des irdischen und des himmlischen Bereichs über den Gedan-
ken einer gleitenden Aszendenz) zugunsten von Petrarcas pointiertem Grund-
gedanken (einer absoluten Entgegensetzung des himmlischen und des irdischen 
Bereichs) phasenweise außer acht zu lassen. (Auch kommt es insofern zu vom 
Primärtext ausgelösten Widersprüchlichkeiten der Exegese, als die Kompetenz 
der Kunst in der Deutung von RVF 77 tendenziell überhöht erscheint, in der Deu-
tung von RVF 78 dagegen deutlich beschnitten wird).127 Ihrerseits freilich tragen 
die Philosopheme in der spezifischen Zurichtung durch Gellis Deutungsmetho-
de dazu bei, den Text dem Erbaulichkeitsprogramm dienstbar zu machen, das 
Cosimo für die Arbeit der Accademia Fiorentina vorgesehen hatte.

127 	 Vgl. Huss: Aristotelismus und Petrarkismus (wie Anm. 65).

DOI: 10.13173/9783447108287.199 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext 
der neuplatonischen Enthusiasmus-Theorie 

in Italien, Deutschland und Frankreich
Volkhard Wels

1. 	 Ficinos Enthusiasmus-Theorie und ihr Gegner Girolamo Savonarola
Die platonische Theorie des Enthusiasmus, also der göttlichen Entrückung des 
Dichters, des furor poeticus, spielt im Werk Ficinos eine große Rolle. Bereits in 
einer seiner ersten Schriften überhaupt, einem Brief an den Dichter Peregrino 
Agli aus dem Jahr 1457, steht dieser Enthusiasmus im Mittelpunkt. Das setzte sich 
dann fort mit dem Kommentar zum platonischen Ion, zum Symposion aus dem 
Jahr 1469 und zum Phädrus 1484. Schließlich spielt der Enthusiasmus auch in den 
De vita libri tres, 1489, eine gewisse Rolle.1

Die Theorie des Enthusiasmus erscheint bei Ficino innerhalb eines monumen-
talen metaphysischen Begründungszusammenhangs. Das beginnt mit der Eintei-
lung des Enthusiasmus in die vier Arten des prophetischen furor, von Apollon ver-
ursacht, des rituellen, von Dionysos verursacht, des dichterischen, von den Musen 
verursacht, und der Entrückung der Liebe, von Venus verursacht. Das setzt sich 
fort in der platonischen Erzählung vom ursprünglichen Aufenthalt der Seelen bei 
Gott als dem höchsten Licht, ihrem Abstieg in die materielle Welt, verbunden mit 
einem Wissens- und Bewusstseinsverlust, ihrem erneuten Aufstieg, angeregt von 
den minimalen Reflexen der göttlichen Schönheit in der irdischen Welt, wahrge-
nommen eben als eine göttliche Entrückung und Inspiration. 

Diesen Abstieg und Wiederaufstieg der Seele entwickelt Ficino in zahlrei-
chen, sehr komplexen Details in umfangreichen Abhandlungen. Ich möchte die-
sen ganzen metaphysischen Begründungszusammenhang von Ficinos Enthu-
siasmus-Theorie allerdings gar nicht weiter erörtern. Es geht mir hier vielmehr 
um einige grundsätzliche Überlegungen zur Rezeption dieser Enthusiasmus-
Theorie in ihren literarhistorischen, sozialhistorischen und theologisch-kon-
fessionellen Bedingtheiten. Diese Bedingtheiten lassen sich besonders gut im 
Vergleich der Rezeption in Deutschland und Frankreich herausarbeiten. Die we-

1 	 Ausführliche Zusammenstellung der Forschungsliteratur bei Volkhard Wels: Der Begriff 
der Dichtung in der Frühen Neuzeit. Berlin 2009, S. 198, Anm. 4. Dem hinzuzufügen sind 
Bernhard Huss: Lorenzo de’ Medicis Canzoniere und der Ficinianismus. Tübingen 2007, 
S. 43–76 und Steffen Schneider: Kosmos, Seele, Text. Formen der Partizipation und ihre lite-
rarische Vermittlung: Marsilio Ficino, Pierre de Ronsard, Giordano Bruno. Heidelberg 2012, 
S. 38–99. 

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



236 Volkhard Wels

sentlichen Optionen sind dabei allerdings schon in der Auseinandersetzung von 
Ficino und Savonarola angelegt, so dass die Lage in Italien den Ausgangspunkt 
bilden kann. 

Meine These lautet, dass der genannte metaphysische Begründungszusam-
menhang der ficinianischen Enthusiasmus-Theorie in der Rezeption dieser The-
orie nur eine höchst untergeordnete Rolle spielt. Die ficinianische Enthusiasmus-
Theorie wird nur in einer sehr reduzierten Variante wahrgenommen, die sich 
im Grunde auf einen Punkt reduzieren lässt: die höchstmögliche Aufwertung 
des Dichters und der Dichtung. Der Dichter ist kein etwas besserer Sprachlehrer, 
der an der artes-Fakultät angestellt ist, sondern er ist göttlich inspiriert und steht 
als solcher auf der höchsten Stufe der universitären Hierarchie, nämlich neben 
dem Theologen. Der Dichter ist kein bloßer Gelehrter, kein Grammatiker und 
Philologe, der seinen Lebensunterhalt als Lehrer verdient, sondern er ist eine Art 
Prophet und Priester, ein Medium göttlicher Offenbarungen. Er ist nicht bloß ein 
poeta, sondern ein vates, wie der antike Begriff lautet, ein Sänger im emphatischen 
Sinne. Weil der Dichter göttlich inspiriert ist, handelt es sich bei Dichtung nicht 
um eine erlernbare Kunst oder Technik, also eine ars, sondern um eine göttliche 
Offenbarung. 

Ficinos Paradigma für einen solchen Sänger sind der mythische Orpheus und 
die ihm zugesprochenen Orphischen Hymnen. Neben Orpheus sind es etwa Her-
mes Trismegistus oder die Sibyllen, die zu den Ahnherren und -müttern dieser 
inspirierten Dichtung stilisiert werden. Von ihnen führt die Tradition weiter 
zu den großen Dichtern der Antike, zu Hesiod, Homer, Vergil und Ovid. Ihre 
Dichtung ist eine prisca theologia, eine erste, nämlich uralte Theologie, die als 
göttliche Offenbarung neben der Bibel steht. Wenn etwa Cristoforo Landino die  
Aeneis in seinen Disputationes Camalduenses (1480) allegorisch ausdeutet, ist das 
der Hintergrund dieser Deutung. Dichtung erscheint als allegorisch verschleier-
te Theologie, als eine Offenbarung, die sich poetischer Bildwelten bedient, weil 
sie notwendigerweise menschliches Verständnis übersteigt. Das ist die religions-
geschichtliche Dimension der neuplatonischen Enthusiasmus-Theorie.

In sozialgeschichtlicher Perspektivierung bedeutet das, dass der Dichter als 
ein solcher göttlich inspirierter Sänger der höchsten gesellschaftlichen Wert-
schätzung würdig ist. Wie Ficino selbst, der sich, von der Medici-Familie pro-
tegiert, in seiner Villa in Careggi ungestört seinen Studien widmen konnte, so 
gehört der Dichter in die höchsten gesellschaftlichen Ränge, an die Höfe der 
Könige und der fürstlichen Familien. Sowohl in theologischer wie in sozialer 
Hinsicht impliziert Ficinos Enthusiasmus-Theorie eine unerhörte Aufwertung 
der Dichtung und des Dichters. Dass Ficinos Enthusiasmus-Theorie tatsächlich 
schon in ihrer Zeit in diesen sozialhistorischen und theologischen Implikatio-
nen wahrgenommen worden ist, zeigt ein Text, der zeitgleich in Florenz entstan-
den ist und die Gegenposition zu Ficinos Aufwertung der Dichtung pointiert 
auf den Punkt bringt. 

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



237Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext

Es handelt sich um Girolamo Savonarolas Apologeticus de ratione poeticae artis 
(„Schutzschrift über die Grundlagen der poetischen Kunst“) aus dem Jahr 1492.2 
Savonarola war jener Prediger, Priester und Prophet, der in den Jahren 1494 bis 
1498 eine Art Gottesreich in Florenz begründet hatte und dem es kurzfristig ge-
lungen war, die Medici aus Florenz zu vertreiben. Savonarola predigte die all-
gemeine Gleichheit aller Menschen vor Gott, richtete eine Armenkasse ein und 
unterband die öffentliche Zur-Schau-Stellung von Reichtum. Im Wesentlichen 
waren die Ideale von Savonarola protoreformatorischer Art: unmittelbare Erwar-
tung der Apokalypse, Rückkehr zu den Idealen des Urchristentums, insbesonde-
re zu einer von Nächstenliebe geprägten Gemeinschaft, Abkehr von der Kirche 
als Machtapparat, Vorbehalte gegenüber allen weltlichen Werten. Letzteres heißt 
auch, dass Savonarola jede Art von weltlicher Dichtung, Malerei und Musik ab-
lehnte, also genau die Formen von Schönheit, derer es nach Ficino bedarf, damit 
die Seele sich auf dieser Welt an die Idee der Schönheit erinnert und ihren Weg 
zurück zu Gott antreten kann. 

Mit diesen Ideen war es Savonarola gelungen, nicht nur einen Großteil der Be-
völkerung, sondern auch weite Teile der intellektuellen Florentiner Elite zu über-
zeugen. Sogar Giovanni Pico della Mirandola, der andere große Neuplatoniker 
neben Ficino, hatte kurz vor seinem Tod noch eine Wende zu den reformerischen 
Idealen Savonarolas vollzogen. 

Savonarola reklamierte dabei für sich ein dezidiert prophetisches Selbstbe-
wusstsein, nahm also genau die göttliche Inspiration in Anspruch, die auch Fi-
cino mit seiner Enthusiasmus-Lehre beschrieben hatte. Savonarola hat sich al-
lerdings mit diesem prophetischen Selbstbewusstsein nicht neben die antiken, 
heidnischen Dichter gestellt, sondern in die Tradition der biblischen Propheten. 
Unmissverständlich heißt es im Apologeticus, dass es zwischen heidnischer Dich-
tung und christlicher Prophetie keine Gemeinsamkeiten gebe. Wo Vergil und 
Ovid auf Antrieb des Teufels geschrieben hätten, da wären die Propheten vom 
Heiligen Geist inspiriert, und wo die weltlichen Dichter aus Eitelkeit ihre Ver-
se rezitierten und nur auf ihr Lob bedacht seien, da sprächen die Propheten er-
füllt von Demut und Liebe zur Ehre Gottes. Nicht äußerer Schmuck, sondern 
die Wahrheit selbst verleihe ihnen Überzeugungskraft.3 Auch wenn der Name 
Ficinos nirgends fällt, dürfte 1492 in Florenz jedem klar gewesen sein, gegen wen 
sich diese Apologie richtet.

Dass im Übrigen auch Ficino Savonarola in herzlicher Abneigung verbunden 
war, geht aus einem Brief hervor, den Ficino nach der Hinrichtung Savonaro-
las an Papst Alexanders VI. geschrieben hatte, also den berühmt-berüchtigten 

2 	 Girolamo Savonarola: Apologeticus de ratione poeticae artis. In Ders.: Scritti filosofici. Edi-
zione Nazionale delle Opere di Girolamo Savonarola. Hrsg. von Giancarlo Garfagnini und 
Eugenio Garin. Bd. 14.1. Rom 1982, S. 209–272. Die – äußerst spärliche – Forschungsliteratur 
zu diesem Text ist zusammengestellt bei Wels: Begriff der Dichtung (wie Anm. 1), S. 22, 
Anm. 1.

3 	 Vgl. Savonarola: Apologeticus (wie Anm. 2), S. 253f. 

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



238 Volkhard Wels

Borgia-Papst. Dessen Intrigen waren es gewesen, die zusammen mit denen der 
Medici vor allem für das grausame Ende Savonarolas verantwortlich gewesen 
waren. Ficinos Brief ist eine Art Abbitte für das furchtbare Vergehen, an der 
Weisheit des Papstes gezweifelt zu haben. Der Eindruck, den die Predigten Sa-
vonarolas in Florenz gemacht hatten, wird dabei auf nichts weniger als einen 
Teufelspakt zurückgeführt. Niemand nämlich hätte es ohne dämonische Hilfe 
geschafft, ganz Florenz (und sogar ihn selbst, wenn natürlich auch nur für kurze 
Zeit) so zu verführen, dass es den Versprechungen Savonarolas in einem solchen 
Ausmaß verfallen wäre. Glücklicherweise habe Alexander VI. aber in seiner gött-
lichen Milde den in Savonarola wirkenden, dämonischen Einfluss erkannt und 
Florenz von dieser Pest befreit.4

Was Savonarola seinerseits von Ficinos Enthusiasmus-Theorie und dem Be-
griff einer prisca theologia gehalten hat, macht der Apologeticus unmissverständ-
lich klar. Die Rolle, die hier der Dichtung zugesprochen wird, ist nicht ganz die 
allerletzte, aber die vorletzte. Gegenstand des Apologeticus ist eine Einteilung der 
Wissenschaften entsprechend ihrer Bedeutung für das menschliche Leben. Die-
se Wissenschaftseinteilung ist im Grunde nichts Neues, sondern aristotelisches 
Allgemeingut, das dem Dominikaner Savonarola durch Thomas von Aquin eng 
vertraut gewesen war.

An erster Stelle dieser Wissenschaftseinteilung steht dabei die Theologie, die 
durch ihren Gegenstand genauso weit von den menschlichen Wissenschaften 
entfernt ist wie Gott von der geschöpflichen Welt. Innerhalb der menschlichen 
Wissenschaften gehen die spekulativen Wissenschaften den praktischen an Wür-
de voraus, weil sie im Gegensatz zu diesen nicht aus einem äußeren Zweck he-
raus existieren. Innerhalb der praktischen Wissenschaften stehen die ethischen 
Wissenschaften höher als die mechanischen, innerhalb der spekulativen steht die 
Metaphysik höher als die Mathematik und diese steht höher als die Naturphilo-
sophie, so dass innerhalb der menschlichen Wissenschaften die Metaphysik die 
ranghöchste ist. 

Den damit umrissenen scientiae reales sind die scientiae rationales an Würde 
nachgeordnet, denn diese gelten als instrumentelle Disziplinen nur der Methodik 
der Wissenschaft. Diese scientiae rationales sind identisch mit dem aristotelischen 
Organon, also genau den Disziplinen, die an den artes-Fakultäten der Universitä-
ten gelehrt wurden. Es sind Logik, Topik, Rhetorik, Poetik und Sophistik. Auch 
innerhalb des Organon entspricht diese Reihenfolge der Würde der Disziplinen, 
denn Logik und Topik behandeln die notwendigen und die wahrscheinlichen 

4 	 Vgl. Paul Oskar Kristeller: Supplementum Ficinianum. Florenz 1937, S. CXLI und S. 76–79. 
Eine weitere Abschrift des Briefes zusammen mit einer englischen Übersetzung habe ich he-
rausgegeben unter dem Titel: The Antichrist Girolamo of Ferrara, Greatest of all Hypocrites. 
A Manuscript of Marsilio Ficino’s Apologia contra Savonarolam. Hrsg., übers. und komm. 
von Volkhard Wels. Dallas 2006. Zum Verhältnis von Ficino und Savonarola vgl. zuletzt 
Paolo Viti: Ficino, Platone e Savonarola. In: Marsilio Ficino. Fonti, testi, fortuna. Hrsg. von 
Sebastiano Gentile und Stéphane Toussaint. Rom 2006, S. 295–318.

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



239Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext

Schlüsse, die Rhetorik das Enthymem als Schluss aus Indizien, die Poetik das 
Exemplum als Schluss aus Analogien und die Sophistik die Trugschlüsse. Damit 
kommt die Dichtung nicht nur auf dem vorletzten Platz des Organon zu stehen, 
sondern auch auf dem vorletzten Platz des gesamten Systems der Disziplinen. 
Dieser vorletzte Platz ist nicht wertneutral, sondern entspricht der Wertschät-
zung, die der Dichtung nach Savonarola zukommt.5

Nicht einmal einem Theologen sei die Kenntnis der Wissenschaften nötig, 
wie jedem, der die Bibel nicht aus Eitelkeit, sondern mit reinem Gewissen lese, 
klar sein müsse, heißt es im Apologeticus. Das Verständnis der Heiligen Schrift 
entspringe nicht der menschlichen Vernunft, sondern dem Wirken des Heiligen 
Geistes. Wenn aber schon nicht einmal die Theologie eine Kenntnis der Wissen-
schaften nötig habe, dann ist es natürlich grotesk, wenn ausgerechnet die Dich-
tung, die eine bloße Form der Sprachbeherrschung ist, neben die Heilige Schrift 
gestellt werde. 

Eine solche Äußerung kann sich 1492 in Florenz nur gegen den Medici-Protegé 
Ficino und seinen Enthusiasmus-Begriff richten, denn genau diese Gleichwer-
tigkeit von Dichtung und Offenbarung hatte Ficino mit der Behauptung eines 
poetischen Enthusiasmus und mit dem Begriff der Dichtung als prisca theologia 
vollzogen. Der Gegenentwurf Savonarolas greift dabei mit dem Begriff der ars, 
der Technik oder Kunst, genau auf den Begriff zurück, den Ficino mit dem En-
thusiasmus auszuhebeln versucht hatte: entweder die Dichtung geht auf göttli-
che Inspiration zurück oder auf Technik, auf die Anwendung von den Regeln 
einer Kunstlehre, einer ars poetica.6

Die geringe Wertschätzung der Dichtung, die in Savonarolas Apologeticus zum 
Ausdruck kommt, ist dabei historisch gesehen nichts Neues. Genau im Gegenteil 
ist Ficinos Aufwertung der Dichtung historisch das Neue, während Savonarola 
auf Argumentationsmuster zurückgreift, die bereits eine lange Geschichte ha-
ben. Die Zuordnung der Poetik und damit auch der Dichtung zum aristoteli-
schen Organon geht auf die spätantiken Aristoteles-Kommentatoren zurück und 
ist durch deren arabische Rezeption enorm einflussreich geworden. Die erste 
lateinische Übersetzung der aristotelischen Poetik aus dem 11. Jahrhundert ver-
dankt sich überhaupt nur der Tatsache, dass diese als Teil des Organon wahrge-
nommen wurde. In der Folge sind es unter anderem Thomas von Aquin, Roger 
Bacon und später dann, im unmittelbaren Vorfeld Ficinos, etwa Coluccio Salutati, 
die die Dichtung als Teil des aristotelischen Organon behandeln.7

5 	 Vgl. Savonarola: Apologeticus (wie Anm. 2), S. 231.
6 	 Bernhard Huss: Regelpoesie und Inspirationsdichtung in der Poetologie Cristoforo Lan-

dinos. In: Varietas und Ordo. Zur Dialektik von Vielfalt und Einheit in Renaissance und 
Barock. Hrsg. von Marc Föcking und Bernhard Huss. Stuttgart 2003, S. 13–32 hat darauf 
hingewiesen, dass schon bei Landino die Behauptung einer göttlichen Inspiration in ein 
problematisches Verhältnis zur Regelpoetik gerät.

7		 Ausführlich zu dieser Tradition vgl. Volkhard Wels: Die Poetik als Teil des aristotelischen 
Organon. In: Beiträge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur 133 (2011), S. 470–

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



240 Volkhard Wels

Implizit liegt diese Disziplineneinteilung auch den Universitäten insofern zu-
grunde, als man zuerst an der artes-Fakultät studieren musste, bevor man zum 
Studium an den höheren Fakultäten zugelassen wurde. Dichtung erscheint da-
mit als ein höherer Lateinunterricht, eine Art universitärer Propädeutik, die die 
meisten Studenten so schnell wie möglich hinter sich lassen, um sich den wirk-
lich wichtigen Studien zu widmen: Medizin, Jura, Theologie. Insbesondere der 
Humanismus ist um 1500 dagegen eine Bewegung, die – etwa mit ihren stilis-
tisch-rhetorischen Bemühungen um einen ciceronianischen Stil – ihr Selbstbe-
wusstsein aus ihrer ‚artistischen‘ Zugehörigkeit bezieht. 

Savonarola beschreibt also im Apologeticus sowieso nur den Zustand, der 
zeitgenössische Wirklichkeit war. Ficino ist derjenige, der mit seinem Begriff 
des Enthusiasmus und der Dichtung als prisca theologia eine radikale Alternati-
ve entwickelt. Seine Aufwertung des Dichters und der Dichtung hat einen ganz 
konkreten, sozialhistorischen und theologischen Hintergrund. Es geht um die 
Legitimation eines neuen, sowohl intellektuellen als auch konkret politischen 
Führungsanspruchs. Nicht der Theologe, sondern der Dichter und Philosoph, 
wie Ficino ihn als Leitbild konzipiert, steht an der intellektuellen Spitze der Ge-
sellschaft. 

Es ist klar, dass Ficinos Enthusiasmus-Theorie darüber hinaus noch viel mehr 
ist. Das ist aber insofern hier irrelevant, als schon in der deutschen und französi-
schen Rezeption Ficinos Enthusiasmus-Theorie auf diese Aufwertung des Dich-
ters reduziert worden ist.

2. 	 Neuplatonische Enthusiasmus-Theorie in Deutschland
Da sich die Inhalte sehr stark wiederholen und ich zudem an anderer Stelle be-
reits eine ausführlichere Darstellung gegeben habe,8 verzichte ich auf konkre-
te Textanalysen und gebe nur einen kurzen, summarischen Überblick über die 
bislang bekannten Stationen der Enthusiasmus-Rezeption in Deutschland. Alle 
im Folgenden genannten Vertreter der Enthusiasmus-Theorie gehören dabei von 
ihrer institutionellen Bindung her der artes-Fakultät an.

Am Anfang steht der neulateinische Dichter Konrad Celtis. Celtis war in Flo-
renz gewesen und hatte Ficino persönlich kennengelernt und später sodalitates, 
Gelehrtengemeinschaften nach dem Muster der florentinischen Academia plato-
nica in Deutschland gegründet.9 Celtis beruft sich in den Paratexten seiner Poe-
tik und in mehreren Gedichten auf apollinische Inspiration, und zwar erstmalig 

486. Im open access-Portal der Universität Potsdam auch digital zugänglich: URL: https://
publishup.uni-potsdam.de/opus4-ubp/frontdoor/index/index/docId/8866 (27.02.2017).

8 	 Vgl. Wels: Begriff der Dichtung (wie Anm. 1), S. 237–259.
9 	 Das ist grob vereinfachend. Zur Form dieser sodalitates vgl. Grantley McDonald: Ficino’s 

Florentine Academy and Humanist Sodalities in Early Modern Central Europe. In: Colle-
gium/ College/ Kolegium. College and the Academic Community in the European and the 
American Tradition. Hrsg. von Marc O’Connor und Piotr Wilczek. Boston, Warschau 2011, 
S. 90–104.

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



241Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext

schon 1486, also zu einem sehr frühen Zeitpunkt.10 In der Antrittsrede zu seiner 
Ingolstädter Poetik-Professur wiederholt er das 1492 in Prosa.11

Zu den Schülern von Celtis gehören Augustinus Moravus mit einem Dialog 
zur Verteidigung der Dichtung (Dialogus in defensionem poetices, 1493),12 Jacob Ba-
rinus mit seiner „Musterung der Arten von Sehern und ihrer Dichtungen“ (Reco-
gnitio in generevatum et carmina eorundem, Leipzig 1494) und Laurentius Corvinus 
mit seiner Compendiosa et facilis diversorum carminum structura (Leipzig 1504).13 
Eines der nachdrücklichsten Zeugnisse der Ficino-Rezeption ist die Quaestio de 
poetis, die Matthäus Lupinus Calidomius 1497 in Leipzig im Rahmen einer Dispu-
tation behandelt. Der erste Teil dieser Disputation begründet, warum die Dich-
ter „göttliche Seher“ (divini vates) genannt werden, der zweite erläutert die furor-
Theorie, und der dritte zeigt, dass echte, wahre Dichtung nur von Gott inspiriert 
sein kann.14

Mit den Schriften von Barinus und Lupinus wurde die humanistisch gepräg-
te Universität Leipzig zu einem nordalpinen Zentrum für die Rezeption des 
Neuplatonismus. Wie in Florenz regte sich auch in Leipzig Widerspruch, und 
zwar interessanterweise, indem ebenfalls der Apologeticus Savonarolas gegen 
die Enthusiasmus-Theorie in Stellung gebracht wurde. Man wusste also auch 
in Leipzig, wer der eigentliche Kontrahent Ficinos war. Anlass des erbitterten 
Streits zwischen Martin Polich und seinem ehemaligen Schüler Konrad Wim-
pina war die Behauptung eines ungenannten Leipziger Dichters, die Quelle der 
„heiligen Weisheit“ sei die Dichtung ( fontem sophiae poesim esse sacratae), womit 
offensichtlich der Dichtung im Sinne einer prisca theologia Offenbarungscharakter 
zugesprochen wird. Gegen diesen Anspruch richtet sich Wimpina mit einer 1500 
in Leipzig gedruckten „Verteidigungsschrift zum Schutz der heiligen Theologie“ 
(Apologeticus in sacre theologie defensionem. Adversus eos qui nixi sunt eidem, fontem 

10 	Vgl. Konrad Celtis: Ars versificandi et carminum. Leipzig 1494. Zu Celtis grundlegend ist 
Jörg Robert: Konrad Celtis und das Projekt der deutschen Dichtung. Studien zur humanisti-
schen Konstitution von Poetik, Philosophie, Nation und Ich. Tübingen 2003.

11 	Vgl. Konrad Celtis: Oratio in gymnasio in Ingelstadio publice recitata. In: Humanismus und 
Renaissance in den deutschen Städten und an den Universitäten. Hrsg. von Hans Rupprich. 
Leipzig 1935, S. 226–238. 

12 	Neu herausgegeben von Karel Svoboda, vgl. Augustinus Moravus: Dialogus in defensionem 
poetices. Hrsg. von Karel Svoboda. Prag 1948.

13 	Zu Corvinus vgl. Grantley McDonald: Corvinus and the Epicurean Luther. In: Lutheran 
Quarterly 22 (2008), S. 161–176.

14 	Vgl. Matthaeus Lupinus: Carmina de quolibet Lipsiensi anno 1497 disputato et quaestio de 
poetis a republica minime pellendis. Leipzig 1500. Hans Rupprich hat den Text 1935 zum 
Teil ediert, vgl. Matthäus Lupinus Calidomius: Quaestio de poetis a republica minime pel-
lendis. In: Humanismus und Renaissance in den deutschen Städten und an den Universi-
täten. Hrsg. von Hans Rupprich. Leipzig 1935, S. 268–275. Zu Lupinus vgl. auch den Beitrag 
von Grantley McDonald in diesem Band.

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



242 Volkhard Wels

caput et patronam poesim instituere), wobei Wimpina nicht nur den Titel von Sa-
vonarola übernimmt, sondern auch die Argumente.15

Der interessanteste Fall einer Rezeption der Enthusiasmus-Theorie ist aber si-
cher Jacob Locher, der sich selber Philomusus nannte. Man hat ihn mit gutem 
Recht das enfant terrible des deutschen Humanismus genannt. In einer Rede zum 
Lob der Dichter (Oratio de studio humanarum disciplinarum et laude poetarum ex tem-
poralis, 1495/96) beschreibt Locher, wie er in einer schlaflosen Nacht von Apollo 
und den Musen inspiriert worden sei. Aus dieser Inspiration leitet Locher ein 
elitäres Selbstbewusstsein ab, das sich insbesondere gegen die universitäre Theo-
logie richtet.

In einer Schrift mit dem Titel „Lasterhafter Vergleich des unfruchtbaren Maul-
esels mit der Muse“ (Vitiosa sterilis mule/ ad Musam […] comparatio, 1506) kehrt Locher 
diesen Vergleich eines ungenannten Theologen zugunsten der Muse um. Nicht die 
Muse sei mit dem Maulesel zu vergleichen, wie es der ungenannte Theologe ge-
tan hatte, sondern die Theologie. Die Musen dagegen stammten von Jupiter ab, 
bewohnen die Sphären und inspirieren, von Apollo bewegt, den heiligen Wahn-
sinn der Dichterseher. Deshalb könne die Dichtung aufgrund dieses „himmlischen 
Ursprungs“ eine heilige genannt werden. Locher vertritt also genau die These, die 
auch der ungenannte Dichter in Leipzig vertreten hatte. Der brüllende Maulesel 
dagegen, das heißt die Theologie, sei ein Geschöpf des Teufels.16

Dies demonstrieren zwei Holzschnitte. Während der Dichter im Kreis der Mu-
sen sitzend mit dem Lorbeer bekränzt wird, fängt der Theologe, hinter einem 
Maulesel stehend, dessen Exkremente in einem Korb auf. Eine Elster, auf dem 
Rücken des Esels sitzend, verkörpert die leere Geschwätzigkeit des Theologen. 
Ein beigefügtes Epigramm erklärt, dass die ganze Theologie so viel wert sei wie 
die Exkremente des Esels. Gerade die realistische Darstellung der Musen auf dem 
Holzschnitt der Comparatio legt nahe, dass diese eher eine Art Statussymbol für 
das neue Selbstbewusstsein des Dichters sind als antike Gottheiten: Der junge, 
gutaussehende Dichter sitzt im Kreis von neun jungen, gutaussehenden Frauen, 
während der bebrillte Theologe, im Text als „alter Mann“ (senex) angesprochen, 
sich mit den Exkrementen des Esels beschäftigt.

Jacob Lochers Schriften sind damit ein besonders starkes Argument für die 
These, dass es bei der Rezeption der neuplatonischen Enthusiasmus-Theorie 

15 	Die Forschungsliteratur zusammengestellt bei Wels: Begriff der Dichtung (wie Anm. 1), 
S. 244, Anm. 24.

16 	Vgl. Jacob Locher: Vitiosa sterilis mule/ ad Musam: roscida lepiditate predictam/ comparatio. 
Nürnberg 1506, f. A1v. Zusammen mit einer Antwort Jacob Wimphelings hat den Text jetzt 
partiell herausgegeben, kommentiert und ins Französische übersetzt Yves Delègue: Théolo-
gie et poésie ou la parole de vérité. La querelle entre Jacques Locher et Jacques Wimpheling 
(1500–1510). Paris 2008; Günter Heidloff: Untersuchungen zu Leben und Werk des Humanis-
ten Jacob Locher Philomusus (1471–1528). Diss. Münster 1975, S. 253–279 bietet die genaueste 
Rekonstruktion der Auseinandersetzung; zum dramatischen Werk Lochers grundlegend ist 
Cora Dietl: Die Dramen Jacob Lochers und die frühe Humanistenbühne im süddeutschen 
Raum. Berlin, New York 2005. 

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



243Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext

Abb. 1: Jacob Locher: Vitiosa sterilis mule/ ad Musam: roscida lepiditate predictam/  
comparatio. Nürnberg 1506, f. A3v: Der Dichter im Kreis der Musen.

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



244 Volkhard Wels

Abb. 2: Jacob Locher: Vitiosa sterilis mule/ ad Musam: roscida lepiditate predictam/ com-
paratio. Nürnberg 1506, f. A4r: Der Theologe fängt die Exkremente eines Esels auf.

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



245Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext

nicht um die metaphysische Begründung geht, die Ficino diesem Enthusiasmus 
gegeben hatte, sondern in einer sehr reduzierten Variante einfach nur um das 
provokatorische Potential, das die Behauptung einer göttlichen Inspiration ent-
falten konnte. Denn zweifellos geht es Locher vor allem um Provokation.

Interessanterweise wissen wir aus den Ingolstädter Universitätsakten, dass 
Locher aufgrund dieser Schrift der Häresie bezichtigt worden ist. Der Theologe 
Georg Zingel, ein Kollege Lochers aus Ingolstadt und wahrscheinlich der Adres-
sat der Satire, klagte gegen Locher und hob vierundzwanzig Thesen aus Lochers 
Schrift heraus, die ihm der Häresie verdächtig schienen.17 Darunter findet sich an 
erster Stelle die These vom göttlichen Ursprung der Dichtung, die Zingel mit ei-
nem Verweis auf die Würde der Heiligen Schrift, die einzig als geoffenbart gelten 
dürfe, als häretisch bezeichnet. Die vierte These wirft Locher Dämonenanrufung 
vor, denn als ein solcher müsse Apollo gelten. Die fünfte verurteilt die Behaup-
tung, die ersten Theologen seien Dichter gewesen, die sechste die Behauptung ei-
nes furor divinus, die zehnte die Behauptung, Orpheus habe zu Ehren des christ-
lichen Gottes gedichtet, die dreizehnte, keiner habe sich im Geist ausgezeichnet 
außer mit Hilfe Apollos, die zwanzigste und einundzwanzigste, David und Salo-
mon seien von der Muse inspiriert gewesen.

Interessant ist diese Häresieanklage vor allem deshalb, weil sie keinen Erfolg 
gehabt hat. Locher blieb als Professor an der artes-Fakultät in Amt und Würden. 
Das scheint doch auf der anderen Seite zu heißen, dass um 1500 niemand ernst-
haft an eine apollinische Inspiration geglaubt hat – was dann wiederum die Fra-
ge aufwirft, worum es eigentlich geht, wenn jemand wie Locher (aber auch später 
jemand wie Ronsard) sich auf eine solche Inspiration beruft. Viel wahrscheinli-
cher als die Annahme eines neuen Heidentums ist doch die Erklärung, dass es 
hier – bei Locher – vor allem um eine Provokation des theologischen Establish-
ments geht, um die Formulierung eines neuen, im wahrsten Sinne des Wortes 
artistischen Selbstbewusstseins. Die Theorie des Enthusiasmus wäre dann eine 
frühe Form dessen, was im 18. Jahrhundert die Theorie des Genies leisten wird: 
die Legitimation des Glaubens an die besondere Auszeichnung des Dichters oder 
Künstlers über alle anderen Menschen. 

Die letzte Rezeptionsspur von Ficinos Enthusiasmus-Theorie sind schließlich 
Joachim Vadians Vorlesungen über die Grundlagen der Dichtung, gehalten 1513 
an der Universität Wien. Auch Vadian war ein Schüler von Konrad Celtis, au-
ßerdem sein Nachfolger auf dem Poetik-Lehrstuhl der Universität Wien. In sei-
nen Vorlesungen findet sich noch einmal ein ausführliches Referat von Ficinos 

17 	Die Thesen Zingels hat Joseph Schlecht: Zu Wimphelings Fehden mit Jacob Locher und Paul 
Lang. In: Festgabe Karl Theodor von Heigel. München 1903, S. 236–265, dort S. 243f. in Re-
gestform aus der Handschrift veröffentlicht. Zum Verlauf des Streits vgl. James H. Over-
field: Humanism and Scholasticism in Late Medieval Germany. Princeton (New Jersey) 1984, 
S. 185–207. 

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



246 Volkhard Wels

Enthusiasmus-Theorie.18 Vadian schreibt jetzt sogar ausdrücklich, dass es lächer-
lich wäre, die Musen als Göttinnen verehren zu wollen. Sie stünden allegorisch 
entweder für die Tonarten, die Planetensphären oder für die Stadien des dichte-
rischen Schaffensprozesses. Wenn die Dichter sie anriefen, so nur, um die spezifi-
schen Kräfte zu beschwören, die allein dem Geist der Dichter eigneten.19 Der Fall 
von Vadian ist insofern besonders interessant, als diese umfangreiche Vorlesung 
zwar noch 1518 gedruckt wird, Vadian sich aber danach in seinen Publikationen 
nie wieder in irgendeiner Form zur Dichtungstheorie oder zum furor poeticus ge-
äußert hat. 1526 konvertierte Vadian zum Luthertum und wurde zum Reformator 
seiner Heimatstadt St. Gallen.

Das führt zum konfessionellen Aspekt. Nicht nur Vadian nämlich äußert sich 
nach seiner Konversion zum Luthertum nicht mehr zum furor poeticus, sondern 
es gibt – selbstverständlich mit der Einschränkung: soweit ich sehe – keinen pro-
testantischen Dichter im 16. und 17. Jahrhundert, der sich auf göttliche Inspiration 
beruft. 

3. 	 Protestantische Polemik gegen den Enthusiasmus
Die Ursachen dafür scheinen relativ klar. Erstens gibt es mit Luthers Theologie 
eine dogmatische Begründung. Es gehört zu den Kernanliegen der reformatori-
schen Theologie, keine Offenbarungsquellen außerhalb der Bibel zuzulassen. Sola 
scriptura, also allein aus der Bibel müssen sich alle christlichen Glaubensinhalte 
ableiten lassen. Mit diesem Argument hatte Luther zahllosen Traditionen und 
Institutionen der katholischen Kirche die Legitimität abgesprochen, darunter das 
Papsttum, die Mönchsorden, der Zölibat, das Heiligenwesen und ein Großteil der 
Sakramente. Das alles war, weil es sich nicht aus der Bibel ableiten ließ, für Luther 
eine Erfindung des bösartigen und machtbesessenen katholischen Klerus. 

Luther wäre sicherlich nicht bereit gewesen, ausgerechnet den Dichtern, noch 
dazu den heidnisch-antiken, eine göttliche Inspiration zuzugestehen, wenn er 
gleichzeitig der gesamten christlichen Tradition alles abgesprochen hatte, was 
sich nicht aus der Bibel begründen ließ. Auch für sich selbst hat Luther – im Ge-
gensatz zu Savonarola – jede prophetische Inspiration strikt abgelehnt. Wer sich 
privater Offenbarungen rühme, sei ein „Schwärmer“, denn „die da den Geist 
rühmen und suchen sonderliche Offenbarung und Träume, die sind ungläubig 
und Verächter Gottes; denn sie lassen sich an Gottes Wort nicht begnügen“. Er, 
Luther, begehre dagegen „keine Offenbarung noch Träume“.20 Selbst wenn ein 

18 	Vgl. Joachim Vadian: De poetica et carminis ratione. Kritische Ausgabe mit deutscher Über-
setzung und Kommentar von Peter Schäffer. München 1973, Bd. 1, Kap. 14, S. 100–109. 

19 	Vgl. Vadian: De poetica 22, S. 204 Z. 4f. Diese von Fulgentius übernommene Deutung der 
Musen hat ihren Weg sogar bis in den Meistersang gefunden, vgl. Klaus Kipf: Hans Sachs 
and the Integration of the Muses into German Language and Literature. In: Allusions and 
Reflections. Greek and Roman Mythology in Renaissance Europe. Hrsg. von Elisabeth Wåg-
häll Nivre u.a. Newcastle upon Tyne 2015, S. 419–437.

20 	Martin Luther: Tischreden. In Ders.: Werke. Weimar 1919, Bd. 5, Nr. 6211, S. 542. 

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



247Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext

Engel zu ihm sprechen würde, würde er davon nichts wissen wollen. Sogar die 
Prophezeiungen, die auf seine eigene Person gedeutet wurden, lehnt Luther aus-
drücklich ab und führt sie, wie alle anderen nachbiblischen Prophezeiungen, auf 
den Teufel zurück.21 „Ich will keine Vision haben und ich lasse keine Wunder 
geschehen“, heißt es 1531 in den Tischreden. Und weiter in der Luther eigenen 
Deutlichkeit: „Ich will das Wort, ich will kein Wunder.“22

An die Stelle von Prophetie und Vision tritt im Luthertum die akademische 
Hermeneutik und Exegese. Allein aus der Schrift – noch einmal: sola scriptura – 
müssen sich alle Glaubensinhalte begründen lassen. Die Schriftauslegung wird 
damit für die gesamte protestantische Tradition der nächsten zwei Jahrhunderte 
zur eigentlichen Aufgabe der Universitätstheologie. Die gelebte Frömmigkeit, die 
Praxis des Glaubens (praxis pietatis lautet der Kampfbegriff von Johann Arndt 
bis zu den Pietisten) gerät in eine Opposition zur akademisch-abstrakten, rein 
begrifflichen Theorie des Glaubens, die an den Universitäten als elitären Institu-
tionen der Theologie verwaltet wird.

Luthers Einspruch richtet sich dabei nur zum kleineren Teil gegen die ka-
tholische Kirche. Das größere Problem waren schon kurz nach Beginn der Re-
formation die radikalreformatorischen ‚Schwärmer‘.23 Dazu gehören etwa die 
sogenannten ‚Zwickauer Propheten‘, eine Gruppe von – teilweise wohl sogar an-
alphabetischen – Handwerkern, die 1521 in Wittenberg aufgetreten waren und 
sich auf Visionen und Erweckungserlebnisse berufen hatten.24 Anders als Luther 
und näher an Savonarola waren sie nicht bereit, sich den weltlichen Autoritäten 
unterzuordnen und gefährdeten damit die Obrigkeitsreformation, wie sie Luther 
plante, das heißt die von den weltlichen Autoritäten befohlene und administrativ 
durchgesetzte Reformation.

Nachdem Luther 1522 von der Wartburg zurückgekehrt war und die ‚Zwi-
ckauer Propheten‘ aus Wittenberg vertrieben hatte, verlor sich ihr Schicksal in 
den Wirren der Bauernkriege. Auch diese Bauernkriege speisten sich zu einem 
guten Teil aus den Visionen und prophetischen Berufungen ihrer Anführer, da-
runter an allererster Stelle natürlich Thomas Müntzer. Sebastian Franck, Caspar 
Schwenckfeld und Andreas Karlstadt waren weitere prominente Vertreter einer 

21 	Vgl. ebd., Bd. 1, Nr. 251, S. 105.
22 	Ebd., Bd. 2, Nr. 2138, S. 334 (1531): Visionem habere nolo, non admitto miraculum neque credam 

Angelo diversum me docenti a verbo; cui et operibus Dei ideo credo, quod haec duo sibi et in omnibus 
suis partibus consentiunt inde a principio mundi. Constat enim verbum a principio, et ego in sensu et 
mente mea experior, daß es also geht, quemadmodum verbum dicit, et in omnibus historiis videmus 
opera Dei consentire. Sicut enim ante mille annos, sic hodie operatur Deus. Verbum volo, miraculum 
nolo.

23 	Die Forschungsliteratur zu Luthers Auseinandersetzung mit den Schwärmern ist zusam-
mengestellt bei Volkhard Wels: Manifestationen des Geistes. Frömmigkeit, Spiritualismus 
und Dichtung in der Frühen Neuzeit. Göttingen 2014, S. 24–37. 

24 	Vgl. Thomas Kaufmann: Thomas Müntzer, „Zwickauer Propheten“ und sächsische Radika-
le. Eine quellen- und traditionskritische Untersuchung zu einer komplexen Konstellation. 
Mühlhausen 2010.

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



248 Volkhard Wels

radikalreformatorischen Berufung auf private Offenbarungen. In ihrem Fall ist 
es das ‚innere Wort‘, das als innere Ansprache Gottes dem ‚äußeren Wort‘ der 
Bibel vorhergeht und damit nicht an diesem zu überprüfen ist. Auch sie wurden, 
wie Müntzer, von Luther als ‚Schwärmer‘ verketzert. 

Die zahlreichen Gruppen der sogenannten Wiedertäufer, die sich überall im 
Reich zu kleinen Gemeinschaften zusammenschlossen und in mehr oder weniger 
problematischem Verhältnis zu den staatlichen und kirchlichen Obrigkeiten leb-
ten, beriefen sich ebenfalls in zahlreichen Fällen auf prophetische Begabungen, 
Träume oder Visionen, auch hier (wie bei Savonarola) zumeist in Verbindung mit 
einer Naherwartung der Apokalypse. Das Täuferreich von Münster ist nur ein 
besonders prominentes Beispiel für diese explosive Verbindung von Prophetie 
und radikaler Reformation. Mit seiner blutigen Niederschlagung im Jahr 1535 
endeten auch dessen Propheten in einer Reihe von grausamen Hinrichtungen.

Diese Skizzen zum historischen Hintergrund sollen nur einen Punkt illust-
rieren: Matthäus Lupinus Calidomius’ Disputation der Frage, ob die Dichter von 
Gott inspiriert sind, 1497 an der Universität Leipzig verhandelt, muss nur zwan-
zig Jahre später im benachbarten Wittenberg, mitten in den Unruhen der frühen 
Reformation und in einem Heiligen Römischen Reich, das dabei war, im blutigen 
Chaos der Aufstände und Kriege zu versinken, wie die frivole Spielerei einer un-
tergegangenen Epoche angemutet haben – ähnlich wie knapp dreißig Jahre zuvor 
in Florenz vielleicht der ganze Neuplatonismus auf Savonarola gewirkt hatte. 

Für die Geschichte des poetischen Enthusiasmus sind diese historisch-politi-
schen Entwicklungen alles andere als marginal. Luther und Melanchthon ver-
wenden nämlich dort, wo sie in den deutschsprachigen Schriften den Begriff der 
‚Schwärmerei‘ verwenden, um die Berufung auf Privatoffenbarungen, Visionen 
und Träume zu verketzern, in den lateinischen Schriften den Begriff des Enthusi-
asmus. Müntzer, Schwenckfeld, Franck, Karlstadt und die Wiedertäufer – sie alle 
sind für Luther und Melanchthon Enthusiasten, weil sie sich auf private, nicht 
biblisch beglaubigte Offenbarungen berufen. 

Ob Melanchthon und Luther sich dabei bewusst gewesen sind, dass sie ei-
nen Begriff benutzt haben, der für die neuplatonische Begründung der Dichtung 
von entscheidender Bedeutung war, mag man bezweifeln. Wahrscheinlicher ist, 
dass Melanchthon den Begriff von den Kirchenvätern übernommen hat, die ihn 
ihrerseits schon benutzt hatten, um sich von umherziehenden Propheten und Vi-
sionären abzugrenzen.25 Aber woher auch immer Melanchthon den Begriff hat: 

25 	Zur Herkunft des Begriffs Thomas Kaufmann: Nahe Fremde. Aspekte der Wahrnehmung 
der „Schwärmer“ im frühneuzeitlichen Luthertum. In: Interkonfessionalität – Transkonfes-
sionalität – binnenkonfessionale Pluralität. Hrsg. von Kaspar v. Greyerz u.a. Gütersloh 2003, 
S. 179–241, hier S. 186, Anm. 24. Der Begriff taucht bei Melanchthon schon 1525 in einem 
Brief an Camerarius auf, hier noch nicht so deutlich negativ besetzt, vgl. Melanchthon: Brief-
wechsel. Kritische und kommentierte Gesamtausgabe. Bd. 1. Regesten 1–1109 (1514–1530). 
Hrsg. von Heinz Scheible. Stuttgart-Bad Cannstatt 1977, Nr. 387. In der Historia tripartita Cas-
siodors, die Beatus Rhenanus erst 1523 neu herausgegeben hatte, wird der Begriff Kap. 7.11 
in diesem Sinne verwendet, vgl. Autores historiae ecclesiasticae. Eusebii Pamphili Caesari-

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



249Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext

Entscheidend ist, dass er mit dieser Deutung im protestantischen Bereich bis in 
die Mitte des 18. Jahrhunderts klar religiös und klar negativ konnotiert war. 

Wer sich auf enthusiastische Inspiration berief, wie etwa der Alchemiker und 
Kabbalist Heinrich Khunrath in seinem Amphitheatrum sapientiae aeternae (1595) 
oder Quirinus Kuhlmann in seinem Kühlpsalter (1684), stand im theologischen 
Abseits und wollte dort auch stehen. Oder aber er konvertierte gleich zur katholi-
schen Kirche, wie Johannes Scheffler (Angelus Silesius), der im Vorwort zu seinem 
Cherubinischen Wandersmann (1656) behauptete, dessen geistreiche Sinn- und Schluß-
reime seien ihm meisten theils ohne Vorbedacht und mühsames Nachsinnen in kurtzer 
Zeit von dem Ursprung alles guten einig und allein gegeben worden aufzusetzten.26 In 
der Begründung für seine Konversion nennt Scheffler die Geistfeindlichkeit der 
protestantischen Theologie, also die Ablehnung privater Offenbarungen, an pro-
minenter Stelle.27 Diese Geistfeindlichkeit ist die Kehrseite des sola scriptura.

Von Luther selbst gibt es nur wenige Äußerungen zur Dichtung, was vor al-
lem darauf zurückzuführen sein dürfte, dass er sich für sie nicht interessiert hat. 
Wer sich auf reformatorischer Seite für Dichtung interessiert hat, das war Philipp 
Melanchthon, und das ist der zweite Grund, aus dem es auf protestantischer Seite 
keine Rezeption der neuplatonischen Enthusiasmus-Theorie mehr gibt. Melanch-
thon gehört schon als Aristoteliker zu den Gegnern jeder Aufwertung der Dich-
tung im Sinne Ficinos.28 Er vertritt genau die Zuordnung der Poetik zu den Diszi-
plinen des Organon, also zur sprachlichen Propädeutik, wie sie auch Savonarola 
vertreten hatte. Dichtung ist für Melanchthon die höchste Form der lateinischen 
Sprachbeherrschung, aber eben auch nicht mehr als Sprachbeherrschung. Als 
solche ist Dichtung eine ehrenwerte und unterhaltsame Tätigkeit, aber sie steht 
auf einem ganz anderen Blatt als die Theologie und die Offenbarung. Keine gött-
liche Inspiration ist für gute Dichtung verantwortlich, sondern Begabung und 
Veranlagung – ingenium, wie der zukunftsweisende Begriff lautet. Das aber ist 
etwas völlig anderes als göttliche Inspiration. 

Was sich deshalb im protestantischen Bereich durchsetzt, ist, angefangen mit 
Melanchthon und der Institutionalisierung seiner Lehrbücher an den protestan-
tischen Universitäten, ein technisches Verständnis der Dichtkunst. Die deutsche 
– und das heißt natürlich vor allem und an allererster Stelle: die neulateinische – 

ensis libri IX. Ruffinino Interprete. Ruffini Presbyterii Aquileiensis, libri duo. Recogniti ad 
antiqua exemplaria latina per Beat. Rhenanum. Item ex Theodorito Episcopo Cyrensi, So-
zomeno et Socrate Constantinopolitano libri XII versi ab Epiphanio Scholastico, adbreviati 
per Cassiodorum Senatorem, unde illis Tripartitae historiae vocabulum. Basel 1523, S. 492.

26 	Johannes Scheffler [Angelus Silesius]: Vorwort zum Cherubinischen Wandersmann. In 
Ders.: Sämtliche poetische Werke. Hrsg. u. eingel. von Hans Ludwig Held. Bd. 1. München 
1953, S. 307–314, hier S. 314.

27 	Vgl. Johannes Scheffler [Angelus Silesius]: Gründtliche Vrsachen vnd Motiven, warumb er 
von dem Lutherthumb abgetretten vnd sich zu der Catholischen Kyrchen bekennet hat. In 
Ders.: Sämtliche poetische Werke (wie Anm. 26). Bd. 1, S. 233–254.

28 	Zu Melanchthons Dichtungsbegriff vgl. Wels: Begriff der Dichtung (wie Anm. 1), S. 58–61 
und S. 259–263 mit Zusammenstellung der Forschungsliteratur.

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



250 Volkhard Wels

Dichtung des 16. Jahrhunderts ist in der Folge dieser Entwicklung eine Dichtung 
von Lehrern und Professoren. Sie wird im Rahmen des Lateinunterrichts an den 
artes-Fakultäten eingeübt und im Netzwerk dieser Lehrer und Professoren prak-
tiziert. In diesem Punkt zumindest setzt sie nahtlos die neuplatonische Poetik des 
Enthusiasmus fort – denn, um darauf noch einmal ausdrücklich hinzuweisen: 
Die Rezeption von Ficinos Enthusiasmus-Theorie vollzieht sich im deutschspra-
chigen Raum vollständig innerhalb der Universität. Alle oben genannten Schrif-
ten stehen schon von ihrer Form her in einem akademischen Kontext. Das ist 
ein wichtiger und in seiner Bedeutung nicht zu überschätzender Unterschied zur 
Rezeption der Enthusiasmus-Theorie in Frankreich. 

Bevor jedoch auf diese sozialhistorische Dimension zurückzukommen sein 
wird, muss die französische Rezeption als solche kurz skizziert werden.

4. 	 Der Enthusiasmus in Frankreich
Die These lautet also, dass die Rezeption von Ficinos Enthusiasmus-Theorie in 
Deutschland aus konfessionellen, theologischen Gründen abbricht. Ein weiteres 
Argument für diese These ist der Vergleich mit der Rezeption in Frankreich. Dort 
vollzieht sich die Rezeption von Ficinos Enthusiasmus-Theorie zwar im Vergleich 
zu Deutschland mit einiger Verspätung, dafür aber umso massiver. Auch hier 
gebe ich nur eine knappe Skizze und verzichte auf (sicher vorhandene) inhaltli-
che Differenzierungen.29

Frühestes Rezeptionszeugnis auf französischer Seite ist das Vorwort, mit dem 
Jodokus Badius Ascensius 1502 seine Terenz-Edition einleitet. Es handelt sich bei 
diesem Vorwort ausschließlich um Ficino-Paraphrase.30 Äußerst merkwürdig 
und als solches signifikant ist dabei, dass es ausgerechnet eine Terenz-Ausgabe 
ist, in der sich dieses Ficino-Referat findet. Dass gerade die Komödien von Terenz 
göttlich inspiriert sein sollen, war sicherlich nicht im Sinne Ficinos und belegt 
einmal mehr die These, dass es auf das innovative und provokative Potential 
der Behauptung einer göttlichen Inspiration ankam, nicht auf die Inspiration als 
solche.

29 	Zur Poetik der französischen Renaissance allgemein vgl. den Sammelband: Poétiques de 
la Renaissance. Le modèle italien, le monde franco-bourguignon et leur héritage en France 
au XVIe siècle. Sous la direction de Perrine Galand-Hallyn et Fernand Hallyn. Préface de 
Terence Cave. Genf 2001. Zur furor-Theorie insbesondere dort Perrine Galand-Hallyn, Fern-
and Hallyn und Jean Lecointe: L’inspiration poétique au quattrocento et au XVIe siècle, 
S. 109–155.

30 	Vgl. Jodocus Badius Ascensius: Praenotamenta. In: Terenz: Comedie a Guidone Juvenale 
[…] familiariter explanate: et a Jodoco Badio Ascensio una cum explanationibus rursum 
annotate atque recognite cumque eiusdem Ascensii prenotamentis atque anotamentis suis 
locis adhibitis. Lyon 1511. Erster Druck der Ausgabe bereits 1493, die „Praenotamenta“ sind 
jedoch erst ab 1502 auf dem Titelblatt vermerkt; französische Übersetzung in: Jodocus Badi-
us Ascensius: Préfaces de Josse Bade: 1462–1535. Humaniste, éditeur-imprimeur et préfacier. 
Trad., introduction, notes et index par Maurice Lebel. Löwen 1988, S. 49–119.

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



251Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext

Ab 1518 beginnen in Frankreich die zahlreichen Drucke von Ficinos Werken. 
1546 wird mit dem platonischen Ion eines der wichtigsten Dokumente der an-
tiken Enthusiasmus-Theorie ins Französische übersetzt. Die erste selbständige 
Aneignung findet sich dann im Vorfeld der Pléiade, 1548 mit der Art poétique fran-
çois von Thomas Sébillet. Gleich zu Beginn heißt es dort, der echte Dichter – im 
Unterschied zum bloßen „Reimschmied“ (rymeur) – singe seine Verse nur, wenn 
er von einem göttlichen Geist angeblasen sei.31 Warum man aber überhaupt eine 
„Kunstlehre“, eine art poétique schreiben muss, wenn die Dichter göttlich inspi-
riert sind, beantwortet Sébillet mit der Unterscheidung zwischen der „nackten 
Schale“ der Dichtung, die auf „künstliche Art“, also mit den Techniken einer ars 
erstellt sei, und dem „natürlichen Mark“ der Dichtung, das auf göttliche Inspira-
tion zurückgehe.32 Was in einer „Kunstlehre“ zu vermitteln ist, betrifft also nur 
äußerliche Merkmale wie Metrum, Reim oder Fragen der Gattung. 

Inspiration, Enthusiasmus und furor werden bei Sébillet nicht als Gegensatz 
zur Dichtkunst als poetischer Technik wahrgenommen, sondern als notwendig 
komplementär zu verstehende Anforderungen. Der wahre, göttlich inspirierte 
Dichter zeichne sich, im Gegensatz zum bloßen Verseschmied, gerade dadurch 
aus, dass alle technischen Anforderungen der Poetik, Rhetorik und Stilistik in 
seinem Werk erfüllt sind. Moses gilt Sébillet als erster Dichter, wenn er nach dem 
Sieg über den Pharao Gott in einem Loblied dankt, gefolgt von David mit den 
Psalmen, Salomon mit seinen Sprichwörtern, dem Hohelied und schließlich den 
Propheten. Wie deren Prophetien göttlich inspiriert waren, so auch die Orakel 
der delphischen Pythia und die Sprüche der späteren Sibyllen. Es folgt die Genea-
logie der Dichter, von Arion und Orpheus über die antike Dichtung bis zu Dante, 
Petrarca und den ersten Dichtern der französischen Sprache.

Die eigentlichen Ideologen des Enthusiasmus sind dann die Dichter, die sich 
in der sogenannten Pléiade zusammenschließen. Unter ihnen ist Jacques Peletier 
du Mans, der in seiner nur kurz nach Sébillets Art poétique françois erschienenen 
Art poëtique (1555) behauptet, dass die Kunstlehre als solche viel zu göttlich sei, 
um dem menschlichen Verstand geschuldet werden zu können.33 Sie sei durch 
Beschreibung aus den Werken der Dichter abstrahiert worden, die ihrerseits, 

31 	Vgl. Thomas Sébillet: Art poétique françois. Éd. critique avec une introd. et des notes publ. 
par Félix Gaiffe. Paris 1988, S. 52: Car le poéte de vraie marque, ne chante ses vers et carmes autre-
ment que excité de la vigueur de son esprit, et inspiré de quelque divine afflation.

32 	Vgl. ebd., S. 10: Car ce qu’en Poésie est nommé art, et que nous traitons comme art en cest opuscule, 
n’est rien que la nue escorce de Poésie, qui couvre artificielement sa naturele séve, et son ame naturele-
ment divine.

33 	Vgl. Jacques Peletier du Mans: L’art poëtique. Publié d’après l’édition unique avec introduc-
tion et commentaire. [Par] André Boulanger. Paris 1930, S. 65f. Zur furor-Theorie der Pléiade 
allg. vgl. Perrine Galand-Hallyn: Les „fureus plus basses“ de la Pléiade. In: Prophètes et 
prophéties au XVIe siècle. Paris 1989, S. 157–187. Die präziseste Gesamtdarstellung der Poetik 
der Pléiade ist immer noch Grahame Castor: Pléiade Poetics. A Study in Sixteenth Century 
Thought and Terminology. Cambridge (Massachusetts) 1964. Auf den bisher wenig beach-
teten Konnex von furor-Theorie und Musik (der auch schon bei Ficino selbst eine wichtige 
Rolle spielt) hat Manuel Gervink: Die musikalisch-poetischen Renaissancebestrebungen des 

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



252 Volkhard Wels

wenn sie sich in ihrem heiligen Wahnsinn befänden, nur Interpreten der Götter 
seien. Von allen irdischen Beschwernissen befreit, empfingen sie die göttlichen 
Geheimnisse, um sie den Menschen zu offenbaren. Der furor selbst ist eine ins-
piracion e impetuosite, die den Geist des Dichters packt und entführt, als wäre die 
Dichtung eine Prophetie.34 Auch Peletier sieht also keinen Widerspruch zwischen 
rhetorisch-artifizieller Form der Dichtung und göttlicher Inspiration der Inhal-
te und behandelt deshalb in seiner Poetik ganz traditionell im ersten Buch die 
inventio, dispositio und elocutio der Dichtung, im zweiten Buch dann Vers- und 
Gattungslehre.

Das interessanteste Dokument der französischen Ficino-Rezeption stammt 
von Pontus de Tyard, der in seinem Solitaire premier ou Prose des Muses et de la 
fureur poetique (1552) die ausführlichste Poetik des Enthusiasmus formuliert. Der 
Dialog zwischen dem Solitaire, einem belehrungsfreudigen Einsiedler, und Pa-
sithée, einer belehrungswilligen Dame, unterscheidet zuerst die herkömmlichen 
Arten des Wahnsinns, die auf physiologische Verletzungen oder ein Ungleich-
gewicht der Säfte zurückgehen, vom göttlich inspirierten furor, der eine Erhe-
bung der Seele in die Höhen darstellt, von denen sie ehemals herabgestiegen 
sei.35 Nachdem der Aufstieg und die Entrückung der Seele detailliert beschrieben 
worden sind, werden wie bei Ficino die Musen als allegorische Darstellungen der 
Vermögen der einen Gottheit ausgelegt. 

Auf die Frage Pasithées, ob denn die Dichtung kein Ergebnis menschlichen 
Bemühens sei, antwortet der Einsiedler mit einer weiteren platonischen Unter-
scheidung: Alle menschlichen Handlungen werden entweder vom Zufall (for-
tuna), von menschlicher Kunst (ars) oder von Gott verursacht. Dass im Fall der 
Dichtung nur Gott verantwortlich sein kann, ergibt sich aus der Tatsache, dass 
– wie der Einsiedler mit dem Argument Platons weiter ausführt – die Dichter oft 
einfache Menschen sind, die über das Wissen, das ihre Werke enthalten, in unin-
spiriertem Zustand gar nicht verfügen, außerdem sich oft nicht an das erinnern, 
was sie unter Einwirkung des Enthusiasmus gesungen haben. Technik also kann 
nicht für ihre Werke verantwortlich sein. Zu der platonischen Auskunft tritt das 
Diktum Ciceros aus der Rede für Archias, dass die Natur ohne die Kunst mehr 
vermag als die Kunst ohne die Natur, wobei Pontus de Tyard der Überzeugung 
ist, unter Natur sei hier eben eine infusion de divine fureur zu verstehen.36

16. Jahrhunderts in Frankreich und ihre Bedeutung für die Entwicklung einer nationalen 
französischen Musiktradition. Frankfurt a. M. 1996, S. 26–59 hingewiesen.

34 	Peletier: L’art poëtique (wie Anm. 33), S. 72f.
35 	Vgl. Pontus de Tyard: Solitaire premier. Édition critique par Silvio F. Baridon. Genf 1950, 

S. 8–10. Stellvertretend für die neuere Forschung sei verwiesen auf die beiden Sammelbän-
de: Pontus de Tyard. Poéte, philosophe, thèologien. Études réunies par Sylviane Bokdam. 
Paris 2003 und Pontus de Tyard: Errances et Enrascinement. Études réunies par François 
Rouget. Paris 2008.

36 	Pontus: Solitaire premier (wie Anm. 35), S. 27.

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



253Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext

Die ausführlichste Poetik des furor formuliert, auch hier in klarem Anschluss 
an Ficino, Pierre de Ronsard.37 Ronsard macht schon im ersten Satz seines Abbregé 
de l’Art poëtique françois von 1565 den grundlegenden Vorbehalt, dass Dichten nur 
zu einem sehr geringen Teil durch Regeln erklärt werden könne, der entscheiden-
de Teil dagegen die Inspiration durch die Musen sei. Die Fähigkeit des Dichtens 
könne, weil sie eher mental als traditif sei, also eher einen geistigen Zustand als 
ein vermittelbares Wissen darstellt, durch Regeln nur zu einem sehr geringen Teil 
erlernt werden. Es ist dieser geringe Teil, der menschlicher Geschicklichkeit, Er-
fahrung und Mühe zugänglich ist, dem die Poetik als Disziplin gewidmet ist. Ers-
te Pflicht des Dichters aber sei es, die Musen in Ehren zu halten, die als Töchter 
Gottes dem unwissenden Volk theologische Wahrheiten vermitteln. Deshalb sei 
die Dichtung am Anfang nichts anderes als eine allegorische Theologie gewesen 
und die Dichter dieser ersten Zeit seien den Propheten und Sibyllen verwandt.38 

Ähnlich wie Sébillet zwischen Dichter und Verseschmied unterscheidet Ron-
sard zwischen den wahren, göttlich inspirierten Dichtern und ‚bloß menschli-
chen Dichtern‘, von denen es heißt, sie seien mehr von Arbeit und Mühe aufge-
bläht als von der Gottheit (plus enflez d’artifice et labeur que de divinité39). Zu ihnen 
rechnet Ronsard vor allem die römischen Dichter, die in solcher Zahl geblüht hät-
ten, dass sie den Buchhandlungen mehr Last als Ehre eingebracht hätten.40 Ihnen 

37 	Die furor-Theorie Ronsards wird in der französischen Philologie vor allem unter werkgene-
tischem Aspekt behandelt, vgl. Olivier Pot: Inspiration et mélancolie. L’épistémologie poé-
tique dans les Amours de Ronsard. Genf 1990 und Jean Lecointe: L’ideal et la difference. La 
perception de la personnalité littéraire à la Renaissance. Genf 1993, S. 215–374; aus der älteren 
Forschung sei besonders hingewiesen auf die präzisen Studien von Robert John Clements: 
Ronsard and Ficino on the Four Furies. In: The Romanic Review 45 (1954), S. 161–169; wieder 
aufgenommen in Ders. und Robert Valentine Merril: Platonism in French Renaissance Poe-
try, S. 118–144; Gilbert Gadoffre: Ronsard et la pensée ficinienne. In: Archives de Philosophie 
26 (1963), S. 45–58 und Henri Franchet: Le poète et son oeuvre d’après Ronsard. Paris 1922 
[ND Genf 1969]. Zu Ronsards Übernahme neuplatonischer Mythen und Motive vgl. Philip 
Ford: Les Amours des Cassandre et l’heritage (neo-) platonicienne. In: La Poesie de la Pleiade. 
Heritage, influence, transmission. Hrsg. von Yvonne Bellenger u.a. Paris 2009, S. 87–106 und 
Ders.: Ronsard and the Theme of Inspiration. In: The Equilibrium of Wit. Essays for Odette de 
Mourgues. Hrsg. von Peter Bayley und Dorothy Gabe Coleman. Lexington 1982, S. 57–69. Sehr 
scharfsichtig zu den konkurrierenden Modellen des antiken furor und der biblischen Pro-
phetie ist Karin Westerwelle: Sprache der Liebe – Sprache der Prophetie. Pierre de Ronsards 
Liebesgedichte an Cassandra. In: Prophetie und Autorschaft. Charisma, Heilsversprechen 
und Gefährdung. Hrsg. von Christel Meier-Staubach. Berlin 2014, S. 245–276.

38 	Vgl. Pierre de Ronsard: Abbregé de l’Art poëtique françoys. In Ders.: Œeuvres complètes. 
Èdition établie, présentée et annotée par Jean Céard, Daniel Ménager et Michel Simonin. 
Paris 1994, Bd. 2, S. 1174–1189, hier S. 1174f. 

39 	Ebd., S. 1175.
40 	Vgl. Ebd.: Long temps apres sont venus d’un mesme païs, les seconds Poëtes que j’appelle humains, 

pour estre plus enflez d’artifice et labeur que de divinité. A l’exemple de ces derniers, les poëtes Ro-
mains ont foisonné en l’abondance de tant de livres empoulez et fardez, qu’ilz ont apporté aux librairies 
plus de charge que d’honneur, excepté cinq ou six desquels la doctrine, accompagnée d’un parfait 
artifice, m’a tousjours tiré en admiration.

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



254 Volkhard Wels

gegenüber bevorzugt Ronsard die griechischen Dichter, insbesondere Pindar,41 
was in seiner Konstellation weit vorausweist auf das 18. Jahrhundert, in dem es 
wiederum Pindar sein wird, der zum Modell der erhabenen, inspirierten Dich-
tung eines Klopstock, Goethe oder Hölderlin wird. 

Ronsard hat den Enthusiasmus nicht nur theoretisch gefordert, sondern ihn in 
seinen Gedichten gelebt. Diese sind voll von Berufungen auf göttliche Inspirati-
on. Im selben Jahr wie der Dialog Tyards erschienen 1552 die Amours, die mit der 
Ode à Michel l’Hospital Ronsards ausführlichste Formulierung und Aneignung 
der Theorie des Enthusiasmus enthalten.42 Gegenstand der Ode sind die Musen, 
die ihren siebten Geburtstag feiern und von ihrer Mutter Memoire ihrem Vater 
Jupiter vorgestellt werden. Entzückt von ihrer Anmut und ihren musikalischen 
Temperamenten macht dieser ihnen das Geschenk der dichterischen Gabe, die er 
selbst als einen von ihm ausgehenden furor im platonischen Sinne definiert. Wie 
der Magnet seine Kraft an das Eisen abgebe, das dann wiederum anderes Eisen 
anzieht, so bilde auch die Entzückung des furor eine Kette, die von Jupiter selbst 
über Apollo und die Musen bis zu den ‚heiligen Dichtern‘ hinab reiche. Diese 
wiederum würden durch die Kraft ihrer eigenen Entzückung das erstaunte Volk 
in Bewunderung versetzen. 

Ausdrücklich möchte Jupiter ausgeschlossen haben, dass die Welt eventuell 
glauben könne, die poetische Gabe sei nicht auf die Musen, sondern auf bloße 
Kunstfertigkeit oder Technik (art) zurückzuführen. Nicht durch mühselige und 
elende Technik (Cet art penible, et miserable), sondern nur durch den Enthusiasmus 
entstehe wahre Dichtung. Wer ohne diesen Enthusiasmus Verse zu schreiben 
versuche, wird ausdrücklich verflucht: Ohne Anmut und Größe würden diese 
Verse sein, überflüssig und unnütz wie totgeborene Kinder.43

Mit seinen großen Hymnen hat Ronsard sich in die Tradition der Orphischen 
Hymnen gestellt und als inspirierten Sänger ausgewiesen. In diesen Hymnen fin-
det sich auch tatsächlich die gesamte neuplatonische Kosmologie.44 In der Hymne 
de l’Automne (1563) erklärt Ronsard selbstbewusst, dass Apollo vom Tage seiner 
Geburt an sein Leben bestimmt und ihm die Gabe des Dichtens mitgeteilt ha-
be.45 Der Mensch, den ein Gott solcherart berühre, werde zum Propheten und 
könne zukünftiges Geschehen vorhersagen, die Geheimnisse der Natur und des  

41 	Zur Pindar-Verehrung Ronsards vgl. Véronique Denizot: „Comme un souci aux rayons du 
soleil“. Ronsard et l’invention d’une poétique de la merveille (1550–1556). Genf 2003, S. 100–117; 
Jean Lecointe: La muse et la grace: versions de la fureur dans les Odes de Ronsard, entre Pinda-
risme et Platonisme. In: Lectures des Odes de Ronsard. Hrsg. von Julien Gœury. Rennes 2001, 
S. 73–88 und Thomas Schmitz: Pindar in der französischen Renaissance. Göttingen 1993.

42 	Pierre de Ronsard: À Michel de l’Hospital, Chancelier de France. In Ders.: Œeuvres complè-
tes Bd. 1, S. 626–657.

43 	Vgl. ebd., Strophe 13, S. 639 und Strophe 14, S. 640.
44 	Schneider: Kosmos, Seele, Text (wie Anm. 1) interpretiert S. 175–269 die Hymnen Ronsards 

als Teilhabe im neuplatonischen Sinne.
45 	Vgl. Ronsard: Hymne de l’Autonne. In Ders.: Œeuvres complètes Bd. 2, S. 559–570, hier S. 559, 

v. 1–4.

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



255Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext

Himmels erkennen und sich zu den Göttern erheben. Er werde die Kräfte der 
Kräuter und Steine beherrschen, die Winde einschließen und die Stürme durch 
seinen Zauber beherrschen. Diesen Enthusiasmus könne Gott jedoch nur den 
Seelen zuteilwerden lassen, die sich von allem Menschlichen getrennt und durch 
Gebet, Fasten und Buße auf eine solche Gabe vorbereitet hätten.

Wie sehr Ronsard schon in seiner Zeit mit dem Konzept des furor poeticus iden-
tifiziert worden ist, zeigt der 1556 erschienene Dialog Louis Le Carons mit dem 
Titel Ronsard, ou de la Poësie, in dem Ronsard einmal mehr aufgrund seiner en-
thusiastischen Inspiration zum Modell des göttlich inspirierten Dichters gemacht 
wird.46 Dem gegenüber nehmen sich die kurzen Hinweise auf den Enthusiasmus, 
mit denen sich der andere große Dichter der Pléiade, Joachim du Bellay, 1549 in 
seiner Défense et illustration de la langue francaise begnügt, relativ bescheiden aus. 
Einsamkeit und Stille, schreibt dieser, seien die Freunde der Musen, und nur in 
diesem Zustand könne es dem Dichter gelingen, jenen göttlichen furor zu erwe-
cken, ohne den er nicht zu hoffen braucht, etwas von Dauer zu schaffen.47 In den 
Regrets (1558) ist sich du Bellay rückblickend sicher, dass er auf seinem Weg als 
Dichter von einem „heiligen furor“ geleitet worden sei.48 Ähnlich wird in der 
Hymne de la Surdité die Enthusiasmus-Theorie zum elitären Merkmal der neuen 
Dichter.49

Dieses knappe Referat muss hier genügen. Wenn diese Skizze der neuplato-
nischen Enthusiasmus-Theorie in Frankreich zutreffend ist, dann ist das Auffäl-
ligste, dass die Enthusiasmus-Rezeption in Frankreich im Wesentlichen auf die 
Epoche und die Gruppe der Pléiade beschränkt bleibt. Spätestens mit François de 
Malherbe, also um 1600, kommt in Frankreich ein technischer Dichtungsbegriff 
zum Tragen, der dann richtungsweisend für die französische Klassik wird. Im 
17. Jahrhundert beruft sich –und auch das gilt natürlich nur unter dem Vorbehalt: 
soweit ich sehe – in Frankreich kein Dichter mehr auf göttliche Inspiration, und 
in diesem Punkt ist die Entwicklung in Deutschland und Frankreich dann auch 
wieder parallel. Damit bin ich bei meinem vierten Punkt, nämlich der Frage, wie 
diese unterschiedlichen Verlaufsformen der Rezeption zu erklären sein könnten. 

46 	Vgl. Louis Le Caron: Dialogues. Éd. critique par Joan A. Buhlmann et Donald Gilman. Genf 
1986, S. 273–284 und S. 300f.

47 	Vgl. Joachim Du Bellay: La deffence, et illustration de la langue françoyse. Préparé par Fran-
cis Goyet et Olivier Millet. In Ders.: Œuvres complètes Bd. 1. Paris 2003, Kap. II.11, S. 70. 
Zur Poetik Du Bellays vgl. vor allem Josiane Rieu: L’esthétique de Du Bellay. Paris 1995, mit 
einem Kapitel zur Inspirationstheorie.

48 	Vgl. Joachim Du Bellay: Les Regrets, Sonnet 3, v. 3 f. In Ders.: Œeuvres poétiques. Éd. cri-
tique par Henri Chamard. Paris 1910, Bd. 2, S. 54: Je suivois d’Apollon la trace non commune, | 
D’une saincte fureur sainctement agité. 

49 	Vgl. Joachim Du Bellay: Hymne de la Surdité. In Ders.: Œeuvres poétiques Bd. 5, S. 185–196. 

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



256 Volkhard Wels

5. 	 Konfessionelle, sozialhistorische und sprachliche Unterschiede 
im Rezeptionskontext

An erster Stelle steht der schon genannte, konfessionelle Aspekt. Wir haben es bei 
der Pléiade mit einer katholischen Dichtergruppe zu tun und – insbesondere was 
Ronsard betrifft – sogar mit einer selbstbewusst bis aggressiv katholischen.50 Die-
ser Punkt scheint für den französischen Raum besonders signifikant, denn die 
großen calvinistischen oder dem Calvinismus nahestehenden Dichter der Zeit 
wie Clement Marot, Guillaume du Bartas oder Agrippa d’Aubigne berufen sich 
– und auch diese Behauptung gilt freilich nur, soweit ich sehe – nirgendwo auf 
göttliche Inspiration. Insbesondere Guillaume du Bartas beginnt seine Laufbahn 
als Dichter geradezu paradigmatisch mit einer Dichtung mit dem Titel La muse 
chrestienne (1574). Hier bedrängt die christliche Muse den Dichter, ernsthafte Ver-
se über biblische Themen zu schreiben. Das dürfte sich 1574 implizit gegen die 
Pléiade richten, deren Dichtung stark weltlich ausgerichtet war. Du Bartas setzt 
diesen Auftrag der christlichen Muse dann auch um, unter anderem mit seinem 
großen Epos über die Schöpfungswoche (La semaine sainte, 1581–1584).

Ein besonders deutliches Beispiel für die Ablehnung des Enthusiasmus ist der 
calvinistische Theologe Théodor de Bèze, der vor seiner Konversion zum Calvi-
nismus einige weltliche Epigramme verfasst hatte, die ihm jetzt, 1550, nach seiner 
Konversion, extrem peinlich sind. In der Vorrede zu seinem Abraham sacrifiant, 
einem typisch protestantischen Bibeldrama, entschuldigt er sich dafür. Schon 
die bloße Erinnerung daran lasse ihn erröten. Von nun an wolle er sein Talent 
allein in den Dienst der Frömmigkeit stellen, indem er an einer Übersetzung der 
Psalmen arbeite. Sein großes Bedauern gilt jenen französischen Dichtern, die 
sich weiter solchen leeren und eitlen Vergnügungen hingäben. Es wäre besser, 
auch sie würden die Gnade Gottes verherrlichen, statt Idole anzubeten, das heißt 
Frauen oder Männern in Sonetten zu schmeicheln, zu petrarchisieren oder die 
antiken Enthusiasmen nachzumachen (contrefaire ces fureurs poëtiques à l’antique). 
Auch das dürfte sich gegen Du Bellay und Ronsard richten, deren erste Werke 
gerade erschienen waren.51

Der zweite große Unterschied, den es zwischen der Rezeption in Deutschland 
und Frankreich gibt, ist der sozialhistorische Kontext. Die deutsche Rezeption 

50 	Zur protestantischen Dichtung der Zeit vgl. Jacques Pineaux: La poésie des protestants de 
langue française, du premier synode national jusqu’à la proclamation de l’Édit de Nantes 
(1559–1598). Paris 1971. Zur Auseinandersetzung mit Ronsard dort S. 178–186. Die zahlrei-
chen Streitschriften in der erbittert geführten Auseinandersetzung hat Pineaux herausgege-
ben, vgl. La polémique protestante contre Ronsard. Hrsg. von Jacques Pineaux. Paris 1973. 
Konzise Darstellung bei Malcom C. Smith: Ronsard et Du Bellay versus Beze. Allusiveness 
in Renaissance Literary Texts. Genf 1995. 

51 	So schon die Vermutung der Herausgeber an dieser Stelle, vgl. Théodore de Bèze: Abraham 
sacrifiant. Hrsg. von Marguerite Soulié und Jean-Dominique Beaudin. Paris 2006, S. 34. Zur 
Auseinandersetzung von Bèze und Ronsard um den Status der Inspiration vgl. Jacques Pi-
neaux: Poésie et prophétisme: Ronsard et Théodore de Bèze dans la querelle des discours. 
In: Revue d’Histoire Littéraire de la France 78 (1978), S. 531–540.

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



257Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext

von Ficinos Enthusiasmus-Theorie war eine relativ kurzfristige Erscheinung in 
den Jahren von ca. 1490 bis 1518 und hat nicht zu einer Dichtergruppe geführt 
wie in Frankreich. Die Berufung auf den Enthusiasmus war wesentlich eine aka-
demische Erscheinung innerhalb der Universität geblieben, hatte polemischen 
und provokativen Charakter besessen und war als solche gegen die universitäre 
Theologie gerichtet gewesen. 

In Frankreich dagegen sind es mit der Pléiade tatsächlich Dichter, die sich auf 
den Enthusiasmus berufen. Dieser Unterschied kann sicherlich nicht nur auf die 
konfessionellen Vorgaben zurückgeführt werden. Wer ihn erklären will, wird 
um den sozialhistorischen Kontext nicht herumkommen: Das soziale Profil der 
akademischen Streitschriften in Deutschland um 1500 und der französischen, 
höfischen Dichtung in Frankreich ab 1550 ist nämlich sehr verschieden.52

Anders als für Jacob Locher oder Matthäus Lupinus Calidomius geht es für 
Ronsard oder Du Bellay nicht darum, sich als Dichter in einem akademischen 
Kontext gegenüber den Kollegen von der theologischen Fakultät zu behaupten, 
sondern darum, sich als Dichter am königlichen Hof zu etablieren. Die Pléiade ist 
eine höfische Dichtergruppe, und im Gegensatz zu Deutschland gibt es mit dem 
Königshof in Frankreich einen Ort, an dem sich Dichtung jenseits der Universi-
täten und Schulen entfalten kann. Während die deutschen Humanisten nur für 
eine kleine, akademische Elite schreiben, ist Ronsard schon früh zu einem äu-
ßerst populären Dichter geworden, der sich als solcher in den höchsten Kreisen 
der Gesellschaft bewegt, an den Höfen der Fürsten und Könige. Im Kreis dieses 
erlauchten Publikums rezitiert der Dichter seine göttlichen Verse.

Anders als die humanistischen, neulateinischen Dichter in Deutschland sind 
die Dichter der Pléiade keine Lehrer und Professoren, sondern entweder selbst 
Adlige oder zumindest Protegés des französischen Hofes. Das ist auf literaturso-
ziologischer Ebene eine Revolution. In den Worten von Christoph Oliver Mayer: 
„Die Pléiade trat in den späten 1540er Jahren in die Öffentlichkeit und erstrebte 
ganz bewußt eine Veränderung der literarischen Welt, indem sie Gattung, Dich-
tungsart, Bezugspunkt und Dichtungskonzeption radikal erneuern wollte.“53 Ge-
meinsamkeit der Dichter, die in der Pléiade zusammengefasst wurden, war „die 
aristokratische Konzeption von Dichtung, die mit einer besonderen Mission ver-
bunden ist und den Dichter zum Kompagnon von Göttern und Königen macht.“54 

Der Kult der Inspiration, den Ronsard betreibt, dient zu einem ganz entschei-
denden Teil der Heroisierung der eigenen Person – oder in der Sprache der So-
ziologie: der Ausprägung eines bestimmten Habitus. Nicht Bildung und Sprach-
kenntnisse zeichnen den Dichter aus (obwohl Ronsard auch auf diese Wert legt), 

52 	Grundlegend in diesem Sinne die literatursoziologische Studie von Christoph Oliver Mayer: 
Pierre de Ronsard und die Herausbildung des „premier champ littéraire“. Herne 2001. Dort 
S. 128–136 zur furor-Theorie als Symbol einer „demonstrativen Alterität“. 

53 	Mayer: Ronsard (wie Anm. 52), S. 124.
54 	Ebd.

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



258 Volkhard Wels

sondern die eigene Person als solche, die einer Inspiration durch die Musen wür-
dig sein muss: 

Or pour ce que les Muses ne veullent loger en une ame si elle n’est bonne, saincte, 
et vertueuse, tu seras de bonne nature, non meschant, renfrogné, ne chagrin: mais 
animé d’un gentil esprit, ne laisseras rien entrer en ton entendement qui ne soit 
sur-humain et divin.55

Solche Anforderungen an den Charakter des Dichters sind ein Novum. Ist die 
Dichtung bloß eine Technik, eine besonders hoch entwickelte Form der Sprach-
beherrschung, kann sie jeder ausüben. ‚Grands rhétoriqueurs‘ hat man die der  
Pléiade vorangegangene Dichtergeneration in der französischen Literaturge-
schichte etwas pejorativ benannt, was aus dieser Perspektive auch tatsächlich 
einen entscheidenden Punkt trifft. Dichtung, wie sie die Pléiade propagiert, be-
hauptet dagegen, weit mehr zu sein als ‚große Rhetorik‘: Und genau das, was 
über die bloß rhetorische Technik hinausgeht, markiert die neuplatonische The-
orie des Enthusiasmus. Sie spielt die Schlüsselrolle für die Aufwertung der Dich-
tung von einer Technik zu einer Offenbarung, von einer Schulübung zu einer 
höfischen Repräsentationskunst.

Die Dichter der Pléiade verkörpern mit ihrem dezidiert höfischen Selbstbe-
wusstsein den neuen Typus des gentilhomme, des cortegiano, wie ihn Balthasar 
Castiglione wirkmächtig 1528 in seinem Libro del Cortegiano56 beschrieben hatte. 
Dieser weltgewandte Hofmann mit seinen vollendeten Umgangsformen steht in 
erheblicher Distanz zum Universitätsgelehrten und Dichter humanistischer Pro-
venienz. Mit seiner ‚anmutigen Nachlässigkeit‘, seiner sprezzatura, weiß er insbe-
sondere die Damen des Hofes zu beeindrucken, denn – und das ist ein weiterer, 
wichtiger Unterschied zur rein männlichen Kultur der Universität – die höfische 
Kultur ist eine gleichermaßen männliche und weibliche Kultur. Der höfische Pe-
trarkismus als spielerischer Umgang mit den Rollenmodellen männlichen und 
weiblichen Verhaltens, dem die Pléiade so exzessiv huldigt, ist nur eine beson-
ders prägnante Form dieser höfischen Kultur. Auch dessen Regeln werden von 
der Höflichkeit im wörtlichen und übertragenen Sinne vorgegeben. Für Grobia-
nismen und Fäkalsprache wie in Lochers Comparatio ist in dieser Welt kein Platz. 

55 	Ronsard: Abbregé (wie Anm. 38), S. 1175.
56 	Zum Cortegiano und der höfischen Kultur vgl. vor allem Peter Burke: The Fortunes of the 

Courtier. The European Reception of Castiglione’s Cortegiano. Oxford 1995. Ich verwei-
se aus der reichhaltigen Literatur außerdem auf Emmanuel Bury: Littérature et politesse. 
L’invention de l’honnête homme. 1580–1750. Paris 1996; Maurice Magendie: La politesse 
mondaine et les théories de l’honnêteté, en France au XVIIe siècle, de 1600 a 1660. Paris 1925 
[ND Genf 1970]; Klaus Conermann: Der Stil des Hofmanns. Zur Genese sprachlicher und li-
terarischer Formen aus der höfisch-politischen Verhaltenskunst. In: Europäische Hofkultur. 
Hrsg. von August Buck u.a. Wiesbaden 1978, Bd. 1, S. 45–56 und Manfred Hinz: Rhetorische 
Strategien des Hofmannes. Studien zu den italienischen Hofmannstraktaten des 16. und 
17. Jahrhunderts. Stuttgart 1992. 

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



259Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext

Dichtung ist im Ideal der höfischen Welt (nicht zu verwechseln mit der Wirklich-
keit des Hoflebens) eine besonders prestigeträchtige Form des gesellschaftlichen 
Umgangs, Ausdruck einer höchst verfeinerten Kultur, an der Frauen und Männer 
gleichermaßen teilhaben. 

Das sind alles äußerst vereinfachende Behauptungen und in dieser Schärfe 
sicherlich zu differenzieren. Sie sind aber insofern legitim, als es bisher erstaun-
licherweise keine vergleichenden Analysen zu den Unterschieden und Gemein-
samkeiten in der literarhistorischen Entwicklung in Deutschland und Frankreich 
für diesen Zeitraum gibt. Wer aber diese Unterschiede und Gemeinsamkeiten 
erklären will, genauso wie die Bewunderung, Übersetzung und Nachahmung, 
die dem Werk Ronsards um 1600 europaweit zuteilwerden wird – und auch sie 
ist nur ansatzweise erforscht –,57 der wird um diesen höfischen Kontext nicht he-
rumkommen. Als höfischer Dichter wird Ronsard zum Vorbild von Daniel Hein-
sius in den Niederlanden, von Philip Sidney in England und von Martin Opitz 
in Deutschland, genauso wie sich auch der Petrarkismus, der mit der Ronsard-
Rezeption Hand in Hand geht, nur als ein höfisches Phänomen verstehen lässt. 

Zu diesem sozialhistorischen Kontext gehört auch die Tatsache, dass es sich 
bei der Dichtung der Pléiade um eine volkssprachliche, also französische Dich-
tung handelt. Die Sprache der deutschen Dichtung dagegen bleibt im 16.  Jahr-
hundert das Neulatein.58 Das ist alles andere als eine Marginalie. Die neulatei-
nische Dichtung ist schon durch ihre enormen sprachlichen Voraussetzungen 
wesentlich eine akademische Dichtung und an den Höfen nur sehr bedingt, 
wenn überhaupt rezipierbar.

In der deutschen Übersetzung von Giovanni della Casas Galateo, einem weit 
verbreiteten Handbuch der höfischen Kultur, heißt es 1579 unter dem Titel  
Vnnötiges Latein reden, nichts sei in der beywohnenden Gesellschaft schlimmer als 
diejenigen, denen das Latein wie Knoblauch auß dem Halß stincket.59 Der Gebrauch 
der lateinischen Sprache solle den Gelehrten überlassen bleiben, fordert man, die 
aber auch, wenn sie sich der lateinischen Sprache bedienen, unter sich bleiben 
sollen. Vnleidliche Leut sind sie, wenn sie der beywohnenden Geselschaft mit ihrem 
Latein beschwerlich werden. Das ist nicht nur ein wichtiger Hinweis auf die La-
teinkenntnisse, die in einem höfischen Rahmen vorauszusetzen waren, genauso 

57 	Vgl. Annemarie Nilges: Imitation als Dialog: Die europäische Rezeption Ronsards in Renais-
sance und Frühbarock. Heidelberg 1988.

58 	Den besten Einblick vermittelt der Band: Humanistische Lyrik des 16. Jahrhunderts. Hrsg. 
von Wilhelm Kühlmann, Robert Seidel und Hermann Wiegand. Frankfurt a. M. 1997.

59 	Giovanni della Casa: Galateus. Das Büchlein von erbarn/ höflichen und holdseligen Sitten 
verdeutscht von Nathan Chytraeus 1597. Hrsg. von Klaus Ley. Frankfurt 1607 [ND Tübingen 
1984], S. 92. Interessanterweise handelt es sich bei der Passage, aus der hier zitiert wird, um 
einen Einschub des Übersetzers Chytraeus, vgl. Nachwort des Herausgebers S. 73. Das Prob-
lem der ‚unhöflichen‘, lateinisch sprechenden Gelehrten wurde in Deutschland offenbar als 
besonders drängend empfunden. Das italienische Original von della Casas Traktat war 1558 
erschienen. Zu della Casas Traktat vgl. Klaus Ley: Die ‚scienza civile’ des Giovanni della 
Casa. Literatur als Gesellschaftskunst in der Gegenreformation. Heidelberg 1984.

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



260 Volkhard Wels

wie auf die Achtung – oder Missachtung – die einem Latein sprechenden Ge-
lehrten gezollt wurde, sondern vor allem und an erster Stelle ein Indiz für den 
Ausschluss der neulateinischen Dichtung aus der höfischen Kultur. 

Die neue höfische Kultur, wie sie Castiglione beschreibt, ist eine dezidiert 
volkssprachliche Kultur. Mit Joachim du Bellays La deffence, et illustration de la 
langue françoyse (1549) – genauso wie bei seinem italienischen Vorbild, Sperone 
Speronis Dialogo delle lingue (1542) – steht diese höfische Kultur programmatisch 
auch in Frankreich im Zeichen der Volkssprache, und zwar eben schon Mitte des 
16. Jahrhunderts, also zu einem Zeitpunkt, zu dem die deutsche Dichtung sich 
nur in ihren volkstümlichen Formen der deutschen Sprache bedient – Ausnah-
men bestätigen die Regel. Diese volkstümlichen Formen aber entsprachen nicht 
den Bedingungen der neuen, höfischen Dichtung. 

Die deutsche Dichtung des 16.  Jahrhunderts ist, wo sie einen höheren intel-
lektuellen Anspruch erhebt, neulateinische Dichtung. Für den weiteren Verlauf 
des 16. Jahrhunderts hat sich, ausgehend von der richtungsweisenden Studie von 
Erich Trunz, der Begriff einer späthumanistischen Standeskultur für die neula-
teinische Dichtung dieser Lehrer und Professoren durchgesetzt.60 Die Behaup-
tung einer göttlichen Inspiration steht dabei per se in einem gewissen Kontrast 
zum ‚artistischen‘ (nämlich aus dem Lateinunterricht der artes-Fakultät gespeis-
ten) Selbstbewusstsein dieser Dichter. Gerade weil die neulateinische Dichtung 
ein jahrelanges Studium der lateinischen Sprache voraussetzte und es mithin 
den Stolz der Dichter ausmachte, diese Fremdsprache derartig perfekt zu be-
herrschen, dass man in ihr dichten konnte, wäre die Berufung auf eine göttliche 
Inspiration problematisch. Der höchste Ehrentitel, den diese späthumanistische 
Standeskultur für den Dichter zu vergeben hatte, war der eines ‚deutschen Ho-
raz‘61 – nicht der eines göttlich inspirierten Sängers oder eines neuen Orpheus. 

Die divergente Entwicklung, die die neulateinisch-deutsche und die französi-
sche Dichtung im Laufe des 16. Jahrhunderts nehmen, wird besonders dort merk-
lich, wo diese unterschiedlichen Welten in unmittelbaren Kontakt kommen, wie 
etwa in der Person von Paul Schede Melissus. Schede Melissus, kurpfälzischer 
Rat und Bibliotheksdirektor in Heidelberg, vor allem aber ein gefeierter neula-
teinischer Dichter, ist ein typischer Vertreter der späthumanistischen deutschen 
Standeskultur, steht aber gleichzeitig mit den höfischen Dichtern der Pléiade in 
persönlichem Kontakt. Er gehört zu den ersten Vermittlern von deren Werken in 
den deutschsprachigen Raum. Die Gedichte Ronsards übersetzt er aber nicht ins 

60 	Vgl. Erich Trunz: Der deutsche Späthumanismus als Standeskultur. In: Zeitschrift für Ge-
schichte der Erziehung und des Unterrichts 21 (1931), S. 17–53. Erweitert in Ders.: Deutsche 
Literatur zwischen Späthumanismus und Barock. München 1995, S. 7–82. Grundlegend ist 
nach wie vor Wilhelm Kühlmann: Gelehrtenrepublik und Fürstenstaat. Entwicklung und 
Kritik des deutschen Späthumanismus in der Literatur des Barockzeitalters. Tübingen 1982.

61 	Vgl. Eckart Schäfer: Deutscher Horaz. Conrad Celtis – Georg Fabricius – Paul Melissus – 
Jacob Balde. Die Nachwirkung des Horaz in der neulateinischen Dichtung Deutschlands. 
Wiesbaden 1976.

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



261Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext

Deutsche, sondern ins Neulateinische.62 Damit werden diese Gedichte nicht nur 
von einer Sprache in eine andere übersetzt, sondern auch von einer höfischen in 
eine akademische Kultur. Gerade die ficinianischen Elemente scheint der Calvi-
nist Schede Melissus dabei allerdings zu übergehen.63 

Du Bellays Verteidigung der französischen Sprache (die bereits erwähnte 
Deffence, et illustration de la langue françoyse) ist eben nicht nur ein Manifest für 
die französische Sprache, sondern auch für eine neue, höfische Dichtung. In 
Deutschland wird es noch bis in das zweite Jahrzehnt des 17. Jahrhunderts dau-
ern, bis eine solche höfische Dichtung in deutscher Sprache möglich ist. Auch 
hier sind es dann nicht die neulateinisch dichtenden Gelehrten, von denen sie 
ihren Anfang nimmt, sondern Adlige wie Dietrich von dem Werder und Fürst 
Ludwig von Anhalt-Köthen oder Diplomaten wie Georg Rudolf Weckherlin, der 
am englischen Hof mit dieser neuen, höfischen Dichtung in Kontakt gekommen 
war. 1616 erscheinen seine ersten deutschsprachigen Versuche. Ein Jahr später, 
1617, publiziert dann der knapp zwanzigjährige Martin Opitz (und auch er wird 
nicht an der Universität, sondern als Diplomat Karriere machen) seine Abhand-
lung gegen die Verachtung der deutschen Sprache (selbst noch in Latein verfasst: 
Aristarchus, sive de contemptu linguae teutonicae). 1624 nimmt er das Argument noch 
einmal auf, programmatisch zugespitzt, in seinem Buch von der deutschen Poeterey. 
Im selben Jahr erscheint mit den Deutschen Poemata seine manifestartige Samm-
lung von Musterstücken für die neue Dichtung, darunter zahlreiche Übersetzun-
gen von Ronsard.

Wie Ronsard und Du Bellay geht es auch Opitz darum, die volkssprachliche 
Dichtung als eine Tätigkeit zu erweisen, die der höchsten gesellschaftlichen 
Wertschätzung würdig ist. Der grösseste lohn, den die Poeten zue gewarten haben, 
sei es, inn königlichen vnnd fürstlichen Zimmern Platz zu finden, heißt es in den 
letzten Sätzen der Poeterey.64 Vor allem aber sind die Vorreden zu den Deutschen  
Poemata (1624 und 1625) über weite Strecken nichts anderes als eine lange Liste 

62 	Vgl. Nilges: Imitation als Dialog (wie Anm. 57), S. 54–61. Zum Verhältnis von Schede Me-
lissus zur Pléiade vgl. Pierre de Nolhac: Un poète rhénan ami de la Pléiade. Paul Melissus. 
Paris 1923 und Eckart Schäfer: Petrus Melissus – der erste deutsche Petrarkist? In: Francesco 
Petrarca in Deutschland. Hrsg. von Achim Aurnhammer. Tübingen 2006, S. 91–110. Zum 
Verhältnis von deutschsprachiger und neulateinischer Dichtung bei Schede ist richtungs-
weisend Jörg Robert: Deutsch-französische Dornen – Paul Schede Melissus und die Rezep-
tion der Pléiade in Deutschland. In: Abgrenzung und Synthese. Lateinische Dichtung und 
volkssprachliche Traditionen in Renaissance und Barock. Hrsg. von Marc Föcking und Ger-
not Michael Müller. Heidelberg 2007, S. 207–229 und Jörg Robert: Manierismus des Niedri-
gen. Paul Schede Melissus und die deutsche Lyrik um 1600. In: Daphnis 39 (2010), S. 577–610.

63 	Ähnlich wird Ronsard auch in England rezipiert, vgl. Volkhard Wels: imaginatio oder in-
ventio. Das dichterische Schaffen und sein Gegenstand bei Puttenham, Sidney und Temple. 
In: Poetica 37 (2005), S. 65–91.

64 	Martin Opitz: „Buch von der Deutschen Poeterey“ (1624) mit dem „Aristarch“ (1617) und den 
Opitzschen Vorreden zu seinen „Teutschen Poemata“ (1624 und 1625) sowie der Vorrede zu 
seiner Übersetzung der „Trojanerinnen“ (1625). Hrsg. von Herbert Jaumann. Stuttgart 2002, 
S. 72.

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



262 Volkhard Wels

von fürstlichen und adligen Personen, die sich alle der Dichtung gewidmet oder 
sich als Mäzene hervorgetan haben, ohne damit ihrem Ruf als Edelmänner zu 
schaden.65 Die neulateinischen Dichter des 16. Jahrhunderts fehlen in dieser Liste, 
die deutschsprachigen, höfischen Dichter des Mittelalters dagegen nicht. Opitz
ens neues volkssprachliches und höfisches Dichtungskonzept grenzt sich nicht 
vom Mittelalter ab, sondern vom neulateinischen Humanismus. 

Das Interessante an der erst jetzt mit Weckherlin und Opitz massiv einsetzen-
den deutschen Ronsard-Rezeption ist allerdings – und damit komme ich wieder 
zurück zur Rezeption des Enthusiasmus –, dass beide sich gerade für die neu-
platonischen Elemente nicht interessieren. Ronsard wird mit seinen petrarkisti-
schen Liebesgedichten wahrgenommen und übersetzt, nicht mit seinen großen 
Hymnen mit ihrer neuplatonischen Kosmologie und der Mythologie des Enthusi-
asmus. Über den Enthusiasmus kann man 1624 im Buch von der deutschen Poeterey 
nur den einen Satz lesen, dass in der Antike Dichter wie Orpheus, Homer und 
Hesiod als die ersten Väter der Weißheit gegolten hätten, weil sie viel sachen vorbrach-
ten/ welche einen schein sonderlicher propheceiungen vnd geheimnisse von sich gaben. 
Die einfältigen Leute (aber natürlich nicht die Gebildeten) vermeineten deshalb, es 
müste etwas göttliches in jhnen stecken/ vnd liessen sich durch die anmutigkeit der schö-
nen getichte zue aller tugend vnnd guttem wandel anführen.66

Damit wird die neuplatonische Enthusiasmus-Theorie auf einen frommen Be-
trug der Dichter zurückgeführt, die billigend in Kauf genommen haben, vom 
einfachen Volk für göttlich inspiriert gehalten zu werden, damit ihren morali-
schen Ermahnungen desto eher Folge geleistet würde. Die Enthusiasmus-Theorie 
wird im Kern auf das Lukrezsche Diktum von der bitteren Medizin der Moral, 
die in der verzuckerten Hülle der Dichtung dargereicht werden müsse, reduziert. 
Von der göttlichen Inspiration ist nur der schein [!] sonderlicher propheceiungen vnd 
geheimnisse übriggeblieben. 

Mit solchen Überzeugungen ist Opitz um 1624 kein radikaler Neuerer, denn 
– ich habe darauf bereits hingewiesen – um 1600 bricht die Rezeption der En-
thusiasmus-Theorie generell ab. Schon 1570 hatte Lodovico Castelvetro in seiner  
Poetica d’Aristotele sogar behauptet, dass Platon selbst die furor-Theorie nur  

65 	Vgl. Julius Wilhelm Zincgref: Dedicatio. In Martin Opitz: Teutsche Poemata. In Ders.: Ge-
sammelte Werke. Hrsg. von George Schulz-Behrend, Bd. 2.1. Stuttgart 1978, S. 171. Opitz’ 
Widmung der Ausgabe Breslau 1625 abgedruckt in Opitz: Buch von der Deutschen Poeterey 
(wie Anm. 64).

66 	Opitz: Buch von der Deutschen Poeterey (wie Anm. 64), S. 15. Opitz’ Verhältnis zum Neupla-
tonismus ist allerdings höchst umstritten. Eine gegensätzliche Position vertritt Hans-Georg 
Kemper: Religion und Poetik. In: Religion und Religiosität im Zeitalter des Barock. Hrsg. 
von Dieter Breuer. Wiesbaden 1995, Bd. 1, S. 63–92. Ausführliche Auseinandersetzung mit 
Kempers Argumenten in Wels: Manifestationen des Geistes (wie Anm. 23), S. 293–346 und in 
Wels: Zwischen Spiritualismus, Hermetik und lutherischer „Orthodoxie“: Zu Hans-Georg 
Kempers Vorgeschichte der Naturlyrik. In: Zeitsprünge 16 (2012), Heft 3/4, S. 243–284. Eine 
vermittelnde Position vertritt Peter-André Alt: Imaginäres Geheimwissen. Untersuchungen 
zum Hermetismus in literarischen Texten der Frühen Neuzeit. Göttingen 2012, S. 67–103. 

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



263Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext

ironisch gemeint haben könne. Ähnlich wie die antiken Orakel auf einen Betrug 
der antiken Priester, so ginge die Behauptung eines Enthusiasmus auf einen Be-
trug der antiken Dichter zurück.67 Mitte des 17.  Jahrhunderts übernimmt diese 
Argumentation – unter anderen, aber besonders einflussreich – Gerhard Johan-
nes Vossius in seinem De artis poeticae natura ac constitutione liber (1647).68

Die sogenannte Aufklärung kann dem im 18.  Jahrhundert nichts mehr hin-
zufügen. Johann Christoph Gottsched führt in seiner Critischen Dichtkunst (1729) 
den Glauben an einen Enthusiasmus auf das Geltungsbedürfnis der antiken 
Dichter zurück, die alles getan hätten, um für „göttlich erleuchtete Männer“ ge-
halten zu werden. Durch die „Einfalt der ältesten Völker“ sei ihnen dies auch 
leicht gefallen: Die „dummen Leute“ hätten gleich für göttlich inspiriert gehalten, 
wozu sie selbst nicht fähig gewesen wären.69 Das ist genau das, was auch Opitz 
schon hundert Jahre früher behauptet hatte. Damit aber stellt sich die Frage nach 
den Ursachen für diesen europaweiten, katholische wie protestantische Gebiete 
gleichermaßen betreffenden Abbruch der Enthusiasmus-Rezeption um 1600.

6. 	 Ursachen für den Abbruch der Enthusiasmus-Rezeption um 1600
Mehrere Gründe sind dafür in Anschlag zu bringen, die hier in aufsteigender, 
ihrer Bedeutung entsprechender Reihenfolge kurz angerissen seien.

Erstens, interne Widersprüche der Enthusiasmus-Theorie werden zunehmend 
prominent. Die Pose des inspirierten Sängers, wie sie Ronsard so exzessiv ausge-
prägt hatte, war schon zu seinen eigenen Lebzeiten – vorsichtig gesagt – schwie-
rig. Für die großen Hymnen mit ihrer neuplatonischen Kosmologie mag die Be-
hauptung einer göttlichen Inspiration ja noch angehen, aber warum sollte die 
petrarkistische Liebesdichtung göttlich inspiriert sein?70 Oder die höfische Kasu-
aldichtung, die Ronsard ja auch in nicht unerheblichem Maße geschrieben hat?

67 	Lodovico Castelvetro: Poetica d’Aristotele vulgarizzata e sposta. Hrsg. von Werther Romani. 
Rom, Bari 1978/1979, S. 91f. Ähnlich die Argumentation in Lodovico Castelvetro: Parere del 
medesimo sopra l’ajuto, che domandano i Poeti alle Muse. In Ders.: Opere varie critiche. 
Bern 1727 [ND München 1969], S. 79–99. Einen höchst interessanten Vermittlungsversuch 
zwischen Regelpoetik und Enthusiasmus unternimmt Daniel Heinsius, vgl. Volkhard Wels: 
Contempt for Commentators. Transformation of the Commentary Tradition in Daniel Hein-
sius’ Constitutio tragoediae. In: Neo-Latin Commentaries and the Management of Know-
ledge in the Late Middle Ages and the Early Modern Period (1400–1700). Hrsg. von Karl 
Enenkel und Hank Nellen. Leuven 2013, S. 325–346. Deutsche Fassung im open access-Portal 
der Universität Potsdam zugänglich unter dem Titel: Daniel Heinsius’ neuplatonische Poe-
tik und die Constitutio tragoediae als Kommentar zur aristotelischen Poetik: URL: https://
publishup.uni-potsdam.de/frontdoor/index/index/docId/6683 (27.02.2017).

68 	Gerhard Johannes Vossius: De artis poeticae natura, ac constitutione liber. In Ders.: Opera in 
sex tomos divisa. Bd. 3. Amsterdam 1701, S. 1–34, Kap. 12.1.

69 	Johann Christoph Gottsched: Versuch einer Critischen Dichtkunst. Leipzig 1729. In Ders.: 
Ausgewählte Werke, Bd. 6. Hrsg. von Joachim und Brigitte Birke. Berlin, New York 1973, I.5.4, 
S. 227. 

70 	Bernhard Huss: Lorenzo de’ Medicis Canzoniere und der Ficinianismus. Tübingen 2007, 
hat die Ansätze dieses Konfliktes schon für den italienischen Kontext nachgezeichnet, in 
dem es eben auch gerade der Petrarkismus ist, der eigentlich nicht zu der Annahme gött-

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



264 Volkhard Wels

Wieso man aber für Liebes- und Kasualdichtung eine göttliche Inspiration 
braucht, war auch schon im 16. Jahrhundert fragwürdig. Das zeigt der Spott von 
François Rabelais. Im 21. Kapitel des dritten Buchs von Gargantua und Pantagruel 
(1546) besucht Panurge im Kontext massiver Anspielungen auf Platon und die 
apollinische Inspiration den alten Dichter Raminagrobis, auch „Schnurrkater“ 
genannt und bittet ihn um eine Antwort auf die Frage, ob er heiraten solle oder 
nicht. Der alte Raminagrobis beantwortet die Frage mit unverständlichen und 
paradoxen Versen, die in der Empfehlung gipfeln: „Heirate sie oder heirate sie 
nicht“, was Panurge dann wiederum mit den Worten kommentiert: „Und das 
nennen Sie einen furor poeticus?“71

Im Prolog zu diesem dritten Buch hatte Rabelais seine Leser gebeten, sich ein 
wenig zu gedulden, bis er einen Schluck aus der Flasche genommen habe, die 
er zärtlich „meinen wahren und einzigen Helikon, meine kaballinische Quel-
le, meinen einzigen Enthusiasmus“ nennt.72 Am schärfsten aber ist der Spott im 
48. Kapitel des fünften Buches (1564), das den Titel trägt: „Wie Panurge und die 
anderen im furor poeticus reimten“ (Comment Panurge et les autres Rithment par 
fureur poëtique). Panurge verdreht dort die Augen und verfällt in konvulsivische 
Zuckungen. Man glaubt zuerst an eine Magenverstimmung oder Vergiftung, 
bis auch Pantagruel und Bruder Hans vom Enthusiasmus der Reimerei erfasst 
werden, wie es wörtlich heißt. Mit hochrotem Kopf und Schaum vor dem Mund 
stößt Bruder Hans schließlich die – offensichtlich göttlich inspirierten – Verse aus: 
„Oh Gott väterlicher Vater / der du das Wasser in Wein verwandelst, / mach aus 
meinem Hintern eine Laterne, / damit ich meinem Nachbarn leuchten kann.“73 
Gegen wen sich diese Satire 1564 gerichtet hat, dürfte allen Zeitgenossen klar 
gewesen sein. Auch schon im 16. Jahrhundert konnte die Behauptung einer gött-
lichen Inspiration des Dichters Befremden und Spott hervorrufen, nicht erst im 
aufgeklärten 18. Jahrhundert. 

Zweitens, das 16. Jahrhundert ist das Jahrhundert der Philologie. Diese Phi-
lologie führt zu einer philologischen Destruktion des neuplatonischen Begriffs 
der prisca theologia, indem die Philologie durch ihre Echtheitsüberprüfungen 
die Glaubhaftigkeit genau der Texte zerstört, die Ficino für die Genealogie sei-
ner Dichtung als prisca theologia in Anspruch genommen hatte. Der Höhepunkt 
dieses philologischen Feldzugs gegen den Neuplatonismus war zwar erst 1614 
mit Isaac Casaubon erreicht, der nachgewiesen hatte, dass es sich beim Corpus  

licher Inspiration passt. Vgl. insbes. dort S. 69–74 zu Luigi Pulcis Polemik gegen Ficinos 
Neuplatonismus.

71 	Francois Rabelais: Œuvres complètes. Édition établie, présentée et annotée par Mireille Hu-
chon, avec la collaboration de Francois Moreau. Paris 1994, S. 417: Appellez-vous cela fureur 
poëticque? [Übersetzung hier und im Folgenden vom Verf.]

72 	Ebd., S. 349: Attendez un peu que je hume quelque traict de ceste bouteille: c’est mon vray et seul 
Helicon: c’est ma fontaine Caballine: c’est mon unicque Enthusiasme.

73 	Ebd., S. 836: O dieu pere Paterne, | Qui muas l’eau en vin, | Fais de mon cul lanterne, | Pour luire à 
mon voisin.

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



265Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext

Hermeticum um eine spätantike Fälschung handelte und die Figur des mythi-
schen Hermes Trismegistus eine Erfindung war.74

Angefangen hatte dieser philologische Feldzug aber schon viel früher. Der 
Altphilologe Henri Estienne hatte schon 1566 die Orphischen Hymnen aus philo-
logischen Gründen auf die Spätantike datiert. Mit der lakonischen Bemerkung, 
dass diese angeblich von Orpheus verfassten Hymnen stilistisch mehr mit der 
spätantiken Dichtung gemeinsam hätten als mit der frühen Dichtung eines He-
siod und Homer, hatte er die Orphischen Hymnen an das Ende seiner Sammlung 
griechischer Lyrik gestellt, statt an deren Anfang. Diese einfache editorische Ent-
scheidung zerstörte mit einem Schlag die theologische Bedeutung der Orphischen 
Hymnen.75 Nicht anders war es einem weiteren Schlüsseltext des Neuplatonismus 
ergangen, den sogenannten Sibyllinischen Orakeln, die 1599 als Fälschungen ent-
larvt worden waren.76

Ende des 16. Jahrhunderts haben sich diese philologischen Argumente auch 
auf katholischer Seite durchgesetzt. Der Neuplatoniker Francesco Patrizi, der 
1591 in seine Nova de universis philosophia eine Sammlung hermetischer Texte auf-
genommen und diese als göttliche Offenbarung behandelt hatte, wird von der 
Inquisition verurteilt, und zwar mit der Begründung, dass er die Einzigartigkeit 
der biblischen Offenbarung in Frage stelle.77 Ein anderer Neuplatoniker, Augusti-

74 	Zur philologischen Kritik Casaubons vgl. Anthony Grafton: Protestant versus Prophet: Isaac 
Casaubon on Hermes Trismegistus. In Ders.: Defenders of the Text. The Traditions of Scho-
larship in an Age of Science, 1450–1800. London, Cambridge (Massachusetts) 1991, S. 145–
161. Deutsche Übersetzung in: Das Ende des Hermetismus. Historische Kritik und neue 
Naturphilosophie in der Spätrenaissance. Dokumentation und Analyse der Debatte um die 
Datierung der hermetischen Schriften von Genebrard bis Casaubon (1567–1614). Hrsg. von 
Martin Mulsow. Tübingen 2002, S. 283–303; vgl. ebd. auch Martin Mulsow: Epilog, S. 305–
310. Grundlegend zum Verhältnis von christlicher Apologetik und philologischer Kritik ist 
Ralph Häfner: Götter im Exil. Frühneuzeitliches Dichtungsverständnis im Spannungsfeld 
christlicher Apologetik und philologischer Kritik (ca. 1590–1736). Tübingen 2003.

75 	Vgl. Poetae graeci principes heroici carminis et allii nonnulli. Hrsg. von Henri Estienne. 
Genf 1566, S. 487. Der Hinweis auf diese Datierung bereits bei Anthony Grafton: The Strange 
Deaths of Hermes and the Sibyls. In Ders.: Defenders of the Text (wie Anm. 74), S. 162–177, 
hier S. 167. 

76 	Vgl. Grafton: The Strange Deaths of Hermes and the Sibyls (wie Anm. 75). Hier hatte Johan-
nes Opsopoeus in seiner Edition von 1599 das angeblich vormosaische Alter dieser Orakel 
bestritten. Vgl. Johannes Opsopoeus: Praefatio zu den Oracula sibyllina, Paris 1599. In: Die 
deutschen Humanisten. Dokumente zur Überlieferung der antiken und mittelalterlichen Li-
teratur in der Frühen Neuzeit. Bd. I.3: Jacobus Micyllus, Johannes Posthius, Johannes Opso-
poeus und Abraham Scultetus. Im Auftrag der Heidelberger Akademie der Wissenschaften 
hrsg. u. bearb. von Wilhelm Kühlmann, Volker Hartmann, Susann El Kholi und Björn Spie-
kermann. Turnhout 2010, S. 247–253. Gerade die Sibyllen waren für Ronsard ein wichtiges 
Modell prophetischer Rede, vgl. Westerwelle: Sprache der Liebe (wie Anm. 37).

77 	Vgl. Anna Laura Puliafito Bleuel: Hermetische Texte in Francesco Patrizis Nova de universis 
philosophia. In: Das Ende des Hermetismus. Historische Kritik und neue Naturphilosophie 
in der Spätrenaissance. Dokumentation und Analyse der Debatte um die Datierung der her-
metischen Schriften von Genebrard bis Casaubon (1567–1614). Hrsg. von Martin Mulsow. 
Tübingen 2002, S. 237–251.

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



266 Volkhard Wels

no Steucho, der in De perenni philosophia die Gleichrangigkeit von biblischen und 
außerbiblischen Offenbarungszeugnissen behauptet hatte, wurde vor allem von 
den Jesuiten angegriffen und kam 1583 und 1596 damit sogar auf den Index.78

Damit ist auch schon der dritte Punkt genannt, nämlich grundsätzlich die 
Wende, die sich mit dem Tridentinum auf katholischer Seite vollzieht. Mit der 
einsetzenden Gegenreformation und insbesondere der Übernahme des Schulwe-
sens durch die Jesuiten wiederholt sich auf katholischer Seite der Prozess, der 
auf protestantischer Seite schon mit der Reformation eingesetzt hat. Gerade die 
Jesuiten treiben den aristotelischen Begriff der Dichtkunst als einer erlernbaren 
Technik sozusagen auf die äußerste Spitze. Ein einziger Blick in eine jesuitische 
Poetik genügt, um sich davon zu überzeugen, dass wirklich niemand auf jesuiti-
scher Seite die Möglichkeit einer göttlichen Inspiration des Dichters in Betracht 
gezogen hat. Bei Alessandro Donati heißt es sogar mit unmittelbarem Bezug auf 
Ficino, mit der Behauptung einer göttlichen Entrückung hätten sich die antiken 
Dichter nur wichtigmachen wollen. Auf solche Märchen dürfe man aber im Ge-
gensatz zu Ficino nicht hereinfallen.79 Im jesuitischen Schulwesen wird Dichtung 
als lehr- und lernbare Technik institutionalisiert und in den Lehrplänen der 
Gymnasien festgeschrieben. Mit göttlich inspirierten Schülern aber konnte und 
wollte niemand rechnen.

Torquato Tasso gehört zu diesen Schülern, und er bestreitet in einem Brief aus 
dem Jahr 1577 vehement die Möglichkeit einer göttlichen Inspiration des Dich-
ters, und zwar gerade, weil ihm eine solche Inspiration die persönlichen Ver-
dienste des Dichters aufzuheben schiene. Wenn durch den Dichter Gott spräche, 
dann erwerbe sich dieser Ruhm und nicht der Dichter. Wenn es so etwas wie 
eine Entrückung des Dichters gäbe, dann nur in dem Sinne, dass der Dichter 
durch die sinnliche Kraft seiner Phantasie so gebannt werde, dass er die Welt um 
sich herum nicht mehr wahrnehme.80 Der Dichter wäre also in seine Phantasie 
entrückt, aber nicht von Gott. Diese Form der Rationalisierung ist richtungwei-
send für die Metaphorisierung des Enthusiasmus im 17. Jahrhundert. Tasso über-
nimmt sie seinerseits von den Kommentatoren der aristotelischen Poetik, die eine 
solche Deutung schon im 16. Jahrhundert vorgeführt hatten.81

78 	Vgl. die Angaben bei Charles B. Schmitt: Perennial Philosophy: From Agostino Steuchoto 
Leibniz. In: Journal of the History of Ideas 27 (1966), S. 505–532, hier S. 525.

79 	Vgl. Alessandro Donati: Ars poetica sive institutionum artis poeticae libri tres. Köln 1633 
(zuerst Rom 1631), S. 42.

80 	Vgl. Torquato Tasso: Le lettere. Disposte per ordine di tempo ed illustrate da Cesare Guas-
ti. Florenz 1852–1855, Bd. 1, Brief Nr. 94 (1577), S. 244f. Vgl. auch den Brief vom 1. 10. 1583, 
Bd.2, Nr. 258, S. 247f., in dem Tasso versichert, seine Dichtungen gingen nicht auf einen furor 
zurück. 

81 	Vgl. Volkhard Wels: Begabte oder entrückte Dichter. Aristoteles, Poetik 1455a 32–34 in den 
Kommentaren des 16. Jahrhunderts. In: Neulateinisches Jahrbuch 8 (2006), S. 293–312. Im 
open access-Portal der Universität Potsdam auch digital zugänglich: URL: https://publishup.
uni-potsdam.de/opus4-ubp/frontdoor/index/index/docId/8675 (27.02.2017).

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



267Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext

Viertens aber – und dieser Punkt umfasst im Grunde alle anderen, bisher ge-
nannten– vollzieht sich im 16. Jahrhundert ein Rationalisierungsprozess größten 
Ausmaßes. Diese Rationalisierung betrifft alle Arten angeblich übernatürlicher 
Erscheinungen, darunter eben auch Offenbarungen und Besessenheiten. Die-
ser Rationalisierungsprozess hatte schon fast gleichzeitig mit Ficino angehoben, 
nämlich in Pietro Pomponazzis Abhandlung „Über die Ursachen natürlicher 
Wirkungen, oder: Über Zauberei“ (De naturalium effectuum causis sive de incanta-
tionibus, 1520).82 Das Werk ist der Versuch, für alle Arten von Phänomenen, die 
übernatürlichen Ursachen – angebliche Wunder oder das Wirken von Engeln und 
Dämonen – zugeschrieben wurden, naturphilosophische, rationale Erklärungen 
zu finden. Großer Beliebtheit erfreut sich in diesem Sinne die Rückführung der 
antiken Orakel auf schwefelhaltige, Halluzinationen auslösende Dämpfe, die aus 
Erdspalten strömten.83

Welche Folgen dieser naturalistische, rationalistische Zugriff für die Deutung 
des Enthusiasmus hat, illustriert etwa der schon zitierte Rabelais, wenn er die 
Entrückungserlebnisse der Dichter auf übermäßigen Alkoholkonsum zurück-
führt. Aber auch Montaigne gehört mit seinen Essais (1580) in diese rationalis-
tische Tradition, wenn der Enthusiasmus dort nur noch eine Metapher für die 
Macht der Dichtung ist, ihre Leser in andere Welten zu entführen.84 Was Mon-
taigne grundsätzlich von der Möglichkeit prophetischer Inspiration gehalten hat, 
illustrieren die Essais an anderer Stelle. Von den Kannibalen nämlich weiß Mon-
taigne zu berichten, dass bei diesen alle Propheten, die etwas Falsches vorher-
sagten, umgebracht würden. Deshalb gäbe es dort nur noch wenige Propheten.85

82 	Pietro Pomponazzi: De naturalium effectuum causis sive de incantationibus. Basel 1567 [ND 
Hildesheim, New York 1970]. Pomponazzi selbst hat das Werk zu Lebzeiten nicht veröffent-
licht, es wurde erst 1556 (zweite Auflage 1567) von einem protestantischen Auswanderer in 
Basel herausgegeben. Zum Paduaner Aristotelismus und seiner Schlüsselfunktion für die 
Herausbildung der Naturphilosophie der Neuzeit vgl. stellvertretend Charles H. Lohr: The 
Sixteenth-Century Transformation of the Aristotelian Natural Philosophy. In: Aristotelis-
mus und Renaissance. In memoriam Charles B. Schmitt. Hrsg. von Eckhard Keßler, Charles 
H. Lohr, Walter Sparn. Wiesbaden 1988, S. 89–99; Bruno Nardi: Saggi sull’aristotelismo Pa-
dovano: dal secolo XIV al XVI. Florenz 1958; John Herman Jr. Randall: The School of Padua 
and the Emergence of Modern Science. Padua 1961. Schon Henri Busson: Les sources et le 
développement du rationalisme dans la littérature francaise de la Renaissance. Paris 1922 
hat in seinem immer noch sehr lesenswerten Buch in Pomponazzi und der ‚Paduaner Schu-
le‘ einen wichtigen Impulsgeber des neuzeitlichen Rationalismus ausgemacht.

83 	Einen präzisen Überblick bietet Bernd Roling: Der Schamane und das Orakel von Delphi. 
Prophetie und Prophetiemodelle im frühneuzeitlichen Skandinavien. In: Prophetie und 
Autorschaft. Charisma, Heilsversprechen und Gefährdung. Hrsg. von Christel Meier-Stau-
bach. Berlin 2014, S. 277–303, dort S. 285–291 zur Auseinandersetzung um die paganen Ora-
kel in der Frühen Neuzeit.

84 	Montaigne: Les Essais. Édition établie par Jean Balsamo, Michel Magnien et Catherine Ma-
gnien-Simonin. Paris 2007, I.36, S. 237 (Du jeune Caton); ausführlich zu Montaignes ironi-
scher Distanzierung von Platon vgl. Karin Westerwelle: Montaigne. Die Imagination und 
die Kunst des Essays. München 2002, S. 305–317. 

85 	Vgl. Montaigne: Essais (wie Anm. 84), I.30, S. 214f. Auch auf diese Stelle hat Westerwelle 
hingewiesen, vgl. Westerwelle: Sprache der Liebe (wie Anm. 37) S. 253, Anm. 21.

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



268 Volkhard Wels

Ein besonders deutliches Beispiel für die erstarkenden rationalistischen Ten-
denzen in Frankreich ist Pierre Charron mit seiner Abhandlung De la sagesse 
(1601), einem sehr oft, bis weit ins 18. Jahrhundert hinein aufgelegten und in zahl-
reiche Sprachen übersetzten Kompendium des Wissens. Charron diskutiert dort 
gleich im ersten Teil die Frage, ob und wenn ja, wie sich eine Seele von ihrem 
Körper lösen könne.86 Drei Möglichkeiten erkennt er: Erstens die eigentlich pro-
phetische, wie sie in der Bibel von den alttestamentarischen Propheten und von 
Paulus berichtet wird. Über diese biblisch beglaubigten Offenbarungen will sich 
Charron – verständlicherweise – kein Urteil erlauben. 

Zweitens gibt es die teuflische oder dämonische Entrückung, wie sie zahl-
reichen, meist schwachen Frauen aus dem Volk widerfahren sei, die mehrere 
Stunden in einen Stupor verfallen und nach dem Erwachen berichteten, wie ihre 
Seele Dinge erlebt habe, die weit weg von ihrem Körper geschehen sind. Das 
bezieht sich natürlich auf die angeblichen Hexen, und auch hier muss Charron 
nicht deutlicher werden, was die Möglichkeit einer solchen Entrückung betrifft. 
Schon Johann Weyer hatte 1563 in seinem Buch „Über die Listen der Dämonen“ 
(De praestigiis daemonum) dafür plädiert, einen Großteil dieser Besessenheitser-
fahrungen nicht auf teuflisches Wirken zurückzuführen, sondern auf melan-
cholisch induzierte Wahnvorstellungen. Die ‚armen alten Weiblein‘, die ihm die 
meisten angeblichen Hexen sind, wären also nicht hinzurichten, sondern medi-
zinisch zu behandeln. Das lässt sich unschwer auf jede Art von übersinnlichen 
Wahrnehmungen beziehen: Wer Stimmen hört, ist nicht göttlich inspiriert oder 
dämonisch besessen, sondern krank. Freilich haben solche Argumente nieman-
den daran gehindert, weiterhin Hexen zu verbrennen – aber das Argument war 
da, schon lange vor Christian Thomasius. 

Die dritte Art der Entrückung, die Charron kennt, ist die physiologisch oder 
psychologisch verursachte Entrückung, die wiederum auf dreierlei zurückzu-
führen sein kann. Entweder sie ist durch eine Krankheit verursacht, wie bei der 
Epilepsie, oder wie in Rauschzuständen durch Alkohol, Drogen und narkotische 
Medikamente, oder sie wird „durch die Macht der Vorstellungskraft, die ihre 
Kräfte zu sehr auf eine Sache richtet und sich darauf fixiert, und die ganze Kraft 
der Seele mit sich fortnimmt“, verursacht.87 Auch der poetische Enthusiasmus 
wäre also keine echte Entrückung, sondern nur eine psychologische Täuschung, 
die aus der Konzentration und Fixierung der inneren Wahrnehmung entsteht. 
Der Dichter ist so von seiner Dichtung eingenommen, er lebt so sehr in seiner 
Vorstellungskraft, in den Bildern, die er erschafft und in den Personen, die er 
reden lässt, dass er im Nachhinein den Eindruck hat, entrückt worden zu sein. 
Das ist dieselbe metaphorische Deutung des Enthusiasmus, die auch schon Tasso 
zitiert hatte.

86 	Vgl. Pierre Charron: De la sagesse. Zitate nach der zweiten Auflage von 1604. Hrsg. von Bar-
bara de Negroni. Paris 1986, Kap. I.7, S. 99.

87 	Ebd.: Ou de la force de l’imagination, qui sefforce et se bende par trop en quelque chose, et emporte 
toute la force de l’ame.

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



269Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext

Den schärfsten poetologischen Ausdruck finden die von Pomponazzi ausge-
henden, rationalistischen Tendenzen in den Poetices libri septem von Julius Cäsar 
Scaliger, 1561 in Lyon gedruckt, also zeitgleich mit den Werken der Pléiade. Diese 
Poetik – die mit großem Abstand wirkungsmächtigste Poetik der Frühen Neuzeit 
– kennt keine göttliche Entrückung mehr, keinen Enthusiasmus und keine Inspi-
ration. Stattdessen findet sich hier genau das, was sich der aggressive Aristote-
liker Scaliger unter Dichtung vorstellt und zwar nach philologischen Kriterien 
in chronologischer und systematischer Ordnung erfasst. Im Grunde handelt es 
sich bei Scaligers Poetik gar nicht mehr um eine Poetik als überhistorisches Re-
gelwerk der Dichtung als vielmehr um eine Literaturgeschichte, aus der als einer 
Geschichte der Dichtung die Regeln dieser Dichtung abgeleitet werden, wie sie 
sich historisch durchgesetzt haben. Was die Bedeutung dieser Regeln betrifft, ist 
das ein entscheidender Unterschied.

Ausgehend von der aristotelischen Lehre von den autoschediasmata der Dich-
tung, also der selbstständigen, von göttlichen oder anderen Einflüssen unabhän-
gigen Entstehung der Dichtung aus einem natürlichen Nachahmungsbedürfnis 
(Poetik 1448b), stehen am Anfang der Literaturgeschichte keine göttlich inspirier-
ten Sänger wie Orpheus, sondern irgendwelche unbekannten Hirten. Weil diese 
nichts zu tun hatten, während sie auf die Schafe aufpassten, trällerten sie dabei 
ihre Lieder. Und weil die Hirten beiderlei Geschlechts waren, zudem die Natur 
dem Menschen einen Fortpflanzungstrieb eingepflanzt hat, war der Gegenstand 
dieser ersten Lieder häufig die Anbahnung sexueller Handlungen.88

Von diesen wenig ruhmwürdigen Anfängen ausgehend entwickelten sich 
dann die komplexeren Formen der Dichtung. Die Geschichte der Dichtung ist 
deshalb keine Geschichte der Degeneration, an deren Anfang die mythologisch 
verschlüsselte Weisheit der ersten Sänger steht. Genau umgekehrt führt diese 
Geschichte von den einfachen zu den komplexen Formen, von den Liebesliedern 
der Hirten zur Lehrdichtung der gebildeten Gegenwart: „Im übrigen sind alle 
Künste am Anfang roh und verfeinern sich dann im Laufe der Zeit.“89 Das könnte 
man als einen anthropologischen Gegenentwurf zum neuplatonischen Begriff 
einer Dichtung als prisca theologia bezeichnen.

Die Geschichte der Dichtung ist eine Geschichte des Fortschritts. Dieser Fort-
schritt ist für Scaliger schon allein daran zu erkennen, dass die Sprachbeherr-
schung mit der Zeit immer größer geworden ist. Den vorläufigen Höhepunkt 
sieht Scaliger deshalb in seiner eigenen Zeit erreicht, mit Girolamo Fracastoros 
Lehrgedicht über die Syphilis. Auch damit vollzieht sich eine Umwertung von 
epochalem Ausmaß. Nicht mehr die ältesten Dichter wie Hesiod und Homer sind 

88 	Vgl. Iulius Caesar Scaliger: Poetices libri septem. Sieben Bücher über die Dichtkunst. 6 Bde. 
Unter Mitwirkung von Manfred Fuhrmann hrsg. von Luc Deitz und Gregor Vogt Spira. Bd. 
1. Hrsg., übers., eingeleitet und erläutert von Luc Deitz. Stuttgart-Bad Cannstatt 1994, I.4, 
S. 96. 

89 	Ebd., Bd. 3 (1995), III.96, S.  32: Ceterum omnes artes rudiores primum, tractu deinde temporis 
excoluntur.

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



270 Volkhard Wels

für Scaliger das Modell der Dichtung, sondern genau umgekehrt die neueren 
Dichter. Vergil ist für Scaliger ein größerer Dichter als Homer, und zwar einfach 
deshalb, weil er einen besseren, nämlich glatteren und ausgefeilteren Stil schreibt. 
Die Inhalte der antiken Dichtungen interessieren Scaliger dagegen kaum. 

7. 	 Der Enthusiasmus als Metapher: Begeisterung
Mit der Rationalisierung der Poetik, wie sie sich im 16. und 17. Jahrhundert im 
Anschluss an Scaliger vollzieht, ist die Geschichte des Enthusiasmus aber nicht 
zu Ende. Im Gegenteil könnte man sogar sagen, beginnt sie jetzt erst, indem näm-
lich der Enthusiasmus zu einer der wirkmächtigsten Metaphern des poetischen 
Schaffensprozesses in der Moderne und dann bei Goethe sogar zum gattungs-
konstituierenden Merkmal der ‚Lyrik‘ überhaupt wird. 

Der entscheidende Punkt ist dabei die Verbindung zu den neuen Theorien des 
Genies, wie sie sich Mitte des 18.  Jahrhunderts vollzieht.90 Der Enthusiasmus – 
oder wie es jetzt treffender heißt: die enthusiastische Erregtheit, die Begeisterung 
– wird zum ‚glücklichen Augenblick‘, in dem das Genie aus seiner Vorstellungs-
kraft heraus neue Welten erschafft. So heißt es 1746 in Charles Batteux Les beaux 
arts reduits a une meme principe:

Es gibt also für das Genie glückliche Augenblicke, wo die Seele, als von 
einem göttlichen Feuer entflammt, sich die ganze Natur vorstellt, wo sie 
über die Gegenstände das Leben ausgießt, das dieselben beseelet, und ih-
nen die rührenden Züge leihet, die uns täuschen, ja mit Gewalt hinreißen. 
Diese Verfassung der Seele nennt man den Enthusiasmus oder die Begeis-
terung […].91

Der Enthusiasmus ist keine göttliche Inspiration, sondern die Begeisterung als 
der „Stand der Wirksamkeit“, in dem das Genie des Dichters sich äußert. So heißt 
es bei Johann Adolf Schlegel: „Denn man siehet daraus, daß das Genie eigentlich 
die Fähigkeit ist, sich in Begeisterung zu setzen; die Begeisterung aber der Stand 
seiner Wirksamkeit, dieselbe Fassung, in der es sich als Genie zeiget.“92 Wie man 

90 	Zur Geschichte des Genie-Begriffs vgl. Jochen Schmidt: Die Geschichte des Genie-Gedan-
kens in der deutschen Literatur, Philosophie und Politik 1750–1945. Bd. 1: Von der Aufklä-
rung zum Idealismus. Darmstadt 1985.

91 	Zitiert nach der deutschen Übersetzung von Johann Adolf Schlegel, vgl. Charles Batteux: 
Einschränkung der schönen Künste auf einen einzigen Grundsatz. Aus dem Französischen 
übersetzt und mit Abhandlungen begleitet von Johann Adolf Schlegel. Leipzig 1770 [ND Hil-
desheim, New York 1976], S. 44. Im französischen Original lautet die Stelle Charles Batteux: 
Les Beaux-Arts réduits à un même principe. Édition critique par Jean-Rémy Mantion. Paris 
1989, Kap. I.4, S. 95: Il y a donc des moments heureux pour le génie: lorsque l’âme enflammée comme 
d’un feu divin se représente toute la nature, et répand sur les objets cet esprit de vie qui les anime, ces 
traits touchants qui nous séduisent ou nous ravissent. Cette situation de l’âme se nomme Enthousias-
me, terme que tout le monde entend assez, et que presque personne ne définit.

92 	Johann Adolf Schlegel: Vom Genie in den schönen Künsten. In: Batteux: Einschränkung (wie 
Anm. 91), Zweyter Theil: Abhandlungen, S. 10f. 

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



271Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext

sich diesen „Stand der Wirksamkeit“ des Enthusiasmus konkret vorzustellen 
hat, illustriert die Entstehung von Klopstocks „Ode an den Erlöser“. Frau von  
Winthem, eine zufällige Augenzeugin, berichtet die Episode später an Carl Fried-
rich Cramer, der seinerseits alles dokumentiert, was das Genie Klopstock betrifft: 

Windeme hat mir einiges von dem Morgen erzählt, an dem er seine Dank
ode gedichtet. Er hätte, sagte sie, mit einem ungewöhnlichen Ernst, mit 
zurückgebeugten Händen auf dem Rücken, einer Stellung die ihm über-
haupt sehr eigen ist, gestanden. Sie ist eben bey ihm. Sie sieht ihn an! Er 
schweigt immer ernster. Er athmet kaum. Der Anblick von ihm frappirt 
sie so, daß sie ihn frägt: fehlt Jhnen was, Klopstock? Noch ein Augenblick, 
so stürzen ihm die Thränen aus den Augen, er geht an seinen Tisch, ohne 
zu antworten, und in wenigen Minuten ist sein Dank aus dem Herzen 
hineingeströmt.93

Das ist offensichtlich kein göttlicher Enthusiasmus mehr, sondern die psycho-
logische und physiologische Entrückung des Dichters („fehlt Jhnen was?“) im 
Augenblick der Schöpfung. Johann Adolf Schlegel beobachtet diesen entrückten, 
begeisterten Zustand bei seinem Bruder Johann Elias Schlegel, wenn dieser an 
seinen Dramen arbeitete: 

Tiefsinn und Feuer blickten alsdenn zugleich aus seinen Augen. Seine 
ganze Brust war dabey in Arbeit; sie athmete schneller; ihr Athmen gieng 
in ein obwohl nicht wildes, doch gar lebhaftes Schnauben über, also, daß 
es jedem Ohre vernehmlich war. In diesem Zustande goß er seine Verse in 
vollem Strome oft zu Hunderten hin.94

In solchen enthusiastischen Entrückungserlebnissen entsteht von nun an große 
Dichtung. Wann die Begeisterung den Dichter überfällt, kann dieser nicht selbst 
entscheiden. Es sind oft gerade die ‚abwesenden‘ Momente, auf Reisen, Spazier-
gängen und Wanderungen oder sogar im Halbschlaf, an denen der Dichter vom 
Enthusiasmus erfasst wird. Goethe etwa erlebt eine solche Inspiration „In der 
Postchaise d. 10 Oktbr 1774“, wenn er dort seine Ode „An Schwager Chronos“ zu 
Papier bringt,95 oder in der Nacht vom 6. 9. 1780 in einer Jagdhütte am Kickelhahn, 
in der er mangels Papier sein „Über allen Gipfeln ist Ruh“ an die Holzwand der 
Jagdhütte schreiben muss – so jedenfalls will es die Legende.96

93 	Carl Friedrich Cramer: Klopstock. Hamburg 1778, Bd. 2, S. 440f.
94 	Schlegel: Vom Genie (wie Anm. 92), S.49f.
95 	So schon von Goethe selbst datiert, vgl. Johann Wolfgang Goethe: An Schwager Chronos. In 

Ders.: Sämtliche Werke nach Epochen seines Schaffens. Bd. I.1: Der junge Goethe 1757–1775. 
Hrsg. von Gerhard Sauder. München 1985, S. 260f.

96 	Johann Wolfgang Goethe: Wandrers Nachtlied. In Ders.: Sämtliche Werke nach Epo-
chen seines Schaffens. Bd. II.1: Erstes Weimarer Jahrzehnt. 1775–1786. Hrsg. von Hartmut  

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



272 Volkhard Wels

Im Rückblick beschreibt Goethe später, wie solche enthusiastischen Erregun-
gen ihn völlig unvorhersehbar überfielen und in einen ‚nachtwandlerischen‘ 
Zustand versetzten. Die Gedichte, die ihm in diesem enthusiastischen Zustand 
eingegeben wurden, musste er mit dem Bleistift aufschreiben, um durch das 
Schnarren der Feder die ‚Eingebung‘ nicht zu unterbrechen:

Ich war so gewohnt mir ein Liedchen vorzusagen, ohne es wieder zusam-
men finden zu können, daß ich einigemal an den Pult rannte und mir nicht 
die Zeit nahm einen quer liegenden Bogen zurecht zu rücken, sondern das 
Gedicht von Anfang bis zu Ende, ohne mich von der Stelle zu rühren, in 
der Diagonale herunterschrieb. In eben diesem Sinne griff ich weit lieber 
zu dem Bleistift, welcher williger die Züge hergab; denn es war mir ei-
nige Mal begegnet, daß das Schnarren und Spritzen der Feder mich aus 
meinem nachtwandlerischen Dichten aufweckte, mich zerstreute und ein 
kleines Produkt in der Geburt erstickte.97

Für die neue Gattung der ‚Lyrik‘ werden diese Enthusiasmen sogar gattungskon-
stituierend. Goethe ist 1819 in den Noten zum West-östlichen Divan einer der ers-
ten, der die gesamte Dichtung in die Trias von Epik, Lyrik und Dramatik einteilt. 
Gattungskonstituierendes Merkmal der Lyrik ist dabei die „enthusiastisch aufge-
regte“ Form, also der Zustand der Begeisterung, in dem diese Lyrik entsteht, als 
„wahrhafter Ausdruck eines aufgeregten erhöhten Geistes“.98

Freilich ist das kein echter Enthusiasmus mehr. Friedrich Hölderlin zumindest 
ist sich noch mit aller Deutlichkeit bewusst, was die Anrede der Götter einmal be-
deutet hat. Die um 1800 entstandene Elegie „Brod und Wein“ ist im Kern eine Re-
flexion über den antiken Enthusiasmus, den „frohlockenden Wahnsinn“, der „in 
heiliger Nacht plötzlich die Sänger ergreift“.99 „Spotten des Spotts“ müsse der sol-
cherart ergriffene Sänger, womit Hölderlin offensichtlich in Betracht zieht, dass 
es immer schon Ironiker wie Rabelais gab, denen nichts heilig war. Aber kann 
es unter den Bedingungen der Moderne – in „dürftiger“, nämlich götterferner 
Zeit – überhaupt noch einen echten Enthusiasmus geben? Hölderlin selbst weiß 

Reinhardt. München 1987, S. 53. Vgl. den Kommentar dort S. 579 mit seiner zeitlich präzisen 
Bestimmung des Entstehungsmoments dieses Gedichts als dem Augenblick des Sonnen-
untergangs, kurz nach einigen Zeilen in einem Brief an Charlotte von Stein. Solche Präzi-
sierungen gehören zur modernen Mythologie der Inspiration, deren Geschichte noch nicht 
geschrieben ist. 

97 	Johann Wolfgang Goethe: Dichtung und Wahrheit. Hrsg. von Peter Sprengel. In Ders.: Sämt-
liche Werke. Bd. 16. München 1985, Kap. IV.16, S. 716f.

98 	Johann Wolfgang Goethe: West-östlicher Divan. Hrsg. von Karl Richter. In Ders.: Sämtliche 
Werke. Bd. 11.1.2. München 1998, S. 194: „Es giebt nur drey ächte Naturformen der Poesie: die 
klar erzählende, die enthusiastisch aufgeregte und die persönlich handelnde: Epos, Lyrik 
und Drama.“ und S. 192 die Formulierung „wahrhafter Ausdruck eines aufgeregten erhöh-
ten Geistes“.

99 	Ebd. S. 287, v. 47f.

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



273Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext

jedenfalls nicht, was er sagen soll: „und was zu tun indes und zu sagen, / Weiß 
ich nicht, und wozu Dichter in dürftiger Zeit“.100 Die Götter leben zwar noch, aber 
sie sind verstummt:		

Aber Freund! wir kommen zu spät. Zwar leben die Götter,
Aber über dem Haupt droben in anderer Welt.101

100 	 Friedrich Hölderlin: Brod und Wein, v. 120f. Zit. nach Hölderlin: Sämtliche Gedichte. Hrsg. 
von Jochen Schmidt. Frankfurt a. M. 2005, S. 290.

101 	 Ebd. S. 290, v. 109f.

DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447108287.235 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Ficino at the University of Leipzig, 1489–1509
Grantley McDonald 

The University of Leipzig was founded in 1409 following the Hussite controversy 
in Prague and the subsequent exodus of German staff and students.1 In its first 
century of existence, it attracted several prominent teachers, including Peter Lud-
er and Martin Polich von Mellerstadt. Towards the end of the fifteenth century, 
Leipzig became one of the most important centres in Germany for the discussion 
and assimilation of Italian humanism. In 1486, Conrad Celtis – who was yet to 
experience Italian humanism first hand – taught a number of courses there, on 
elementary Greek, poetics and the tragedies of Seneca. The appearance of Ficino’s 
translation of Plato was soon noticed at Leipzig. Paulus Niavis lectured on Plato 
there in 1489. Those humanists who promoted poetry as central to their project 
found much to provoke them in Plato’s writings, but their increasing familiari-
ty with his work also required them to think through apparent contradictions 
in his statements. The Leipzig humanist Jacobus Barinus borrowed from Ficino 
to forge a poetics that unusually made no overt reference to Christianity. In a 
public disputation held at Leipzig in 1497, Matthaeus Lupinus mounted a sus-
tained and wide-ranging defence of the Ancient Theology and poetry as a fount 
of pre-Christian wisdom. Conrad Wimpina was more guarded. He defended the 
value of humanistic education, but within the bounds of mediaeval orthodoxy. At 
Leipzig, Ficino’s work was also received enthusiastically by some natural philo
sophers and astronomers, such as Conrad Tockler and Magnus Hundt.

Paulus Niavis
In 1489, Paulus Niavis (Schneevogel, c. 1460–after 1514) lectured on Plato’s works 
at Leipzig. For the benefit of his students, he edited two short volumes of extracts 
from Ficino’s translation of Plato: the letters (Divi Platonis Epistole), and the Liber 

1 	 On humanism at Leipzig, see Gustav Bauch: Geschichte des Leipziger Frühhumanismus. 
Leipzig 1899; Georg Witkowski: Geschichte des literarischen Lebens in Leipzig. Leipzig 1909, 
pp. 10–46; Götz-Rüdiger Tewes: Die Erfurter Nominalisten und ihre thomistischen Wider-
sacher in Köln, Leipzig und Wittenberg. Ein Beitrag zum deutschen Humanismus am Vor-
abend der Reformation. In: Die Bibliotheca Amploniana. Ed. Andreas Speer. Berlin 1995, 
pp. 447–488. The themes of the present chapter are laid out in more detail in chapter ten 
of Grantley McDonald: Marsilio Ficino in Germany, from Renaissance to Enlightenment: a 
Reception History. Geneva (forthcoming).

DOI: 10.13173/9783447108287.275 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



276 Grantley McDonald 

de Philozophia Platonis, which contained the ps.-Platonic dialogue The Lovers with 
Ficino’s argumentum to that dialogue.2

A surviving notice advertising Niavis’ lectures on the Philozophia Platonis claims 
that studying philosophy strengthens the reason and memory, and fits the mind 
for other subjects, especially literature. The notice rejoices that Plato’s ancient and 
divine philosophy had recently emerged from long exile, and recommends his 
writings as entertaining models in dialectic and rhetoric.3 In the dedications to his 
two editions of Plato, Niavis emphasised that Platonism comes “very close to our 
own faith.”4 He also emphasised the elegance of Plato’s language.5 

Thanks in part to Niavis, the writings of Plato and Ficino began to enjoy 
spectacular popularity at Leipzig. But Niavis’ compatriots absorbed the gains of 
Italian humanism so quickly that he, despite his services to the propagation of 
humanistic literature and style at Leipzig, was soon mocked and abused in the 
Letters of obscure men for his inelegant prose.6

Johannes Landsberger
Shortly after Niavis’ departure from Leipzig in 1490, the priest and lawyer Jo-
hannes Landsberger (c. 1460–c. 1536) brought Plato to bear in the debate between 
the adherents of humanistic literature at Leipzig and their opponents. In 1494 
Landsberger published a Dialogue in praise and blame of poetry (Dyalogus recom-
mendacionis exprobacionisque poetices), a debate on the dangers and benefits of pa-
gan literature between a rival (emulus) and a supporter ( fautor) of poetry. The 
rival claims that the profane cries of the poets have displaced all honourable  
studies.7 The supporter, who apparently represents Landsberger’s own position, 

2 	 On Niavis, see Aloys Bömer: Paulus Niavis. Ein Vorkämpfer des deutschen Humanismus. 
In: Neues Archiv für Sächsische Geschichte und Altertumskunde 19 (1898), pp. 51–94; 
Aloys Bömer: Ein vergessener Vorläufer der Dunkelmännerbriefe. In: Neue Jahrbücher für 
das klassische Altertum […] und für die Pädagogik, 2. Abt., 16 (1905), pp. 280–287; Bauch: 
Leipziger Frühhumanismus (as in note 1), pp. 25–27; Ludwig Bertalot: Drei Vorlesungsan-
kündigungen des Paulus Niavis in Leipzig 1489. In: Studien zum italienischen und deut-
schen Humanismus. Ed. P. O. Kristeller. Rome 1975, II, pp. 181–187; Franz Josef Worstbrock: 
Schneevogel, Paul. In: Die deutsche Literatur des Mittelalters: Verfasserlexikon. 2nd ed. Ed. 
Kurt Ruh, Burghart Wachinger et al. Berlin 1977–2008, VIII, cols. 777–785, esp. col. 782.

3 	 Cf. Paulus Niavis (?), Intimacio for lectures on Plato at the University of Leipzig, transcribed 
in Bertalot: Drei Vorlesungsankündigungen (as in note 2), II, p. 186.

4 	 Paulus Niavis: Dedication of Liber de Philozophia Platonis. [Leipzig ca. 1488/89], fol. A1v, 
transcribed in P. O. Kristeller, Studies in Renaissance Thought and Letters. Rome 1956–1996, 
I, pp. 172 f.

5 	 Cf. Paulus Niavis: Dedication of Diui Platonis Epistole. [Leipzig ca. 1490], fol. a1v. Cf. Kristel-
ler: Studies (as in note 4), I, p. 173.

6 	 Cf. Aloys Bömer, ed.: Epistulae virorum obscurorum. Heidelberg 1924, pp. 17, 146; Hans 
Rupprich, ed.: Deutsche Literatur. Sammlung literarischer Kunst- und Kulturdenkmäler in 
Entwicklungsreihen. Leipzig 1935, I, pp. 44 f.; Bertalot: Drei Vorlesungsankündigungen (as 
in note 2), II, p. 183.

7 	 Johannes Landsberger: Dyalogus recommendacionis exprobriacionisque poetices. Leipzig 
1494, fol. A2r. Cf. Bauch: Leipziger Frühhumanismus (as in note 1), pp. 38–43; Franz Josef 

DOI: 10.13173/9783447108287.275 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



277Ficino at the University of Leipzig, 1489–1509

tries to accommodate the traditional curriculum while making room for human-
istic subjects. Unlike some extreme humanists, the supporter does not despise the 
mediaeval grammatical texts, but concedes that they should not be preferred to 
better models. The rival asserts that Plato would not have driven the poets from 
his ideal republic if they had been of any use, nor would Jerome have condemned 
their works as the food of devils. The rival warns against the affective power of 
poetry. Yet Augustine, counters the supporter, recommended Vergil for the in-
struction of youth, and Basil of Caesarea praised Homer’s poems as a panegyric 
of virtue. Recalling Niavis’ arguments for the incident benefits of studying Plato, 
the supporter claims that poetry helps students of both medicine and theology.8 
Poets lend stability to the state by spreading civilisation and virtue. Moreover, 
the supporter accused the rival of maliciously twisting Plato’s words for his own 
ends.9 Landsberger’s Dyalogus shows that claims about the compatibility of an-
cient pagan poetry and Christianity, and the correct interpretation of newly re-
discovered authors such as Plato, had become an important element in the debate 
over humanism in Germany.

Jacobus Barinus
In 1494, Landsberger’s teacher Jacobus Barinus published An account of the kinds of 
poets and of their poems (Recognicio in genera vatum et carmina eorundem), an exami
nation of the ethical, aesthetic and philosophical importance of poetry.10 The in-
troduction bears comparison with the preface to Celtis’ later Amores (1502). Bari-
nus argued that while poetry had no fixed place in the seven liberal arts, it could 
be accommodated within the trivium, since it is closely related to both dialectic 
and rhetoric. But poetry also holds up human experience as a mirror for our mor-
al instruction. For this reason, the ancients called poetry the first philosophy. In 
establishing the historical pedigree of poetry, Barinus relied heavily on Ficino’s 
introduction to the Pimander,  enumerating Hermes Trismegistus’ successors Or-
pheus, Pythagoras, Philolaus and Plato, “who brought the doctrines of Hermes 
to perfection.”11 Curiously, Barinus did not attempt to link the Hermetic tradition 
to Christianity through Moses, as Ficino had done. Nevertheless, he wrote that 
poets have a gift for discerning good and evil, and can teach us good morals from 
an early age. In particular, Barinus defended love poetry, drawing arguments 

Worstbrock: Landsberger, Johannes. In: idem (ed.), Deutscher Humanismus 1480–1520: Ver-
fasserlexikon. Berlin 2008–2015, II, cols. 1–3.

	 8 	Cf. Landsberger: Dyalogus (as in note 7), fol. A4r–v.
	 9 	Cf. ibid., fol. A5v.
10 	Jacobus Barinus: Recognicio in genera vatum et carmina eorundem. Leipzig [after 8.7.1494]; 

further, see Bauch: Leipziger Frühhumanismus (as in note 1), pp. 44–47; F. J. Worstbrock: 
Barinus (Barynus, Paryn, Warin), Jacobus. In: Worstbrock: Deutscher Humanismus (as in 
note 7), I, cols. 115–120; Volkhard Wels: Der Begriff der Dichtung in der Frühen Neuzeit. 
Berlin 2009, pp. 240 f.

11 	Barinus: Recognicio (as in note 10), fol. A2r–v.

DOI: 10.13173/9783447108287.275 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



278 Grantley McDonald 

from Plato’s Symposium and from Ficino’s De amore.12 Barinus argued that love 
poets sing not of the base and frenzied lust that drives animals to copulate, but of 
that love between humans which makes each person strive for the best and most 
beautiful. This kind of love represents a mean between humanity and God, and 
allows humans to participate in the divine. When animals reproduce, they suf-
fer great privation for the sake of their offspring; the force of reproduction must 
therefore be driven by love. Love for the things of the mind spurs us to produce 
things that are fine and good, to contemplate human and divine laws and adapt 
them for those around us. Love poets contemplate the nature of love and reveal 
it to their fellow-humans. Barinus looks forward to the time when we will mar-
vel no longer at the beauty of mere bodies, but at divine love in its purest form: 
“Our mind shall see not the shadows of virtue, but the virtues themselves, and 
will attain to its immortality.” For these reasons, Barinus defends love poetry as a 
legitimate object of study. To illustrate his arguments, Barinus includes two long 
citations: Ficino’s summary (De amore IV.1) of Aristophanes’ fable of the bisected 
lovers (Plato, Symposium 189d–193d), and the fable of the judgment of the dead 
(Plato, Gorgias 523a–525a).13 Barinus’ appeal to two such blatantly pagan myths 
shows that he developed his theory of poetics without explicit concern for or-
thodoxy, for the first contradicts the biblical creation narrative, while the second 
denies the primacy of God in the last judgment.

In the same year, 1494, Barinus published a work entitled The art of writing (Ars 
scribendi), which combines the concerns of the late mediaeval dictatores with a 
new Neoplatonic poetics. The introductory poem gives an indication of the scope 
of the work, which promised to help students to write elegant and witty letters, 
as well as teaching them something about the divine frenzy of the learned poet 
(doctus vates).14 The first section of the Ars deals with various kinds of letter. The 
greater part of the second section (fols. F1r–4r) is entitled On poetic frenzy, from 
Plato’s Ion (De furore poetico ex yone Platonis). This comprises not merely an extract 
from Plato himself, but also a section of Ficino’s argumentum to Plato’s Ion, which 
Barinus slyly passed off as his own work in the dedicatory epistle.15

In 1496, Barinus issued an edition of Beroaldo’s reworking of Boccaccio’s grue-
some tale of Ghismonda and Guiscardo. Barinus emphasised the importance of 
education, “through which we participate with the immortal gods.” Beroaldo’s 
tale warns that young people are susceptible to lust. Barinus’ discussion of love 
and desire draws on Plato, Symposium 180–181 and Ficino, De amore II.7. Here he 
distinguishes between the divine Venus, born without a father, and the terres-
trial Venus, who only harms his followers, such as the unlucky Ghismonda and  

12 	Cf. ibid., fol. A6r–v.
13 	Cf. ibid., fols. A6v–B1r, B4v–5v.
14 	Cf. Jacob Barinus: Ars scribendi [Leipzig after 26.8.1494], fol. A1r. See also Bauch: Leipziger 

Frühhumanismus (as in note 1), pp. 47 f.
15 	Cf. Barinus: Ars scribendi (as in note 14), fol. E7r–v. See also F. J. Worstbrock: Barinus. 

In: Worstbrock: Deutscher Humanismus (as in note 7), I, col. 119 f.

DOI: 10.13173/9783447108287.275 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



279Ficino at the University of Leipzig, 1489–1509

Guiscardo. Barinus’ purpose in publishing this poem was to show how harmful 
and dangerous the “nefarious, truculent, pernicious, appalling wiles of woman” 
can prove to a young man.16 Barinus names a number of men and women in 
antiquity who were destroyed by love. In his enthusiasm to inveigh against the 
“vulgar Aphrodite” of Plato and Ficino, Barinus forgets to praise the heavenly 
love to which physical desire can ultimately lead. Barinus thus tries to unite the 
spiritualising tendency of Ficino’s theory of love with the mediaeval ideal of cler-
ical chastity, but the attempt is only partially successful.

It is significant that several key ideas in Barinus’ work – the Ancient Theology, 
the divinity of the poet, divine frenzy, and a kind of ‘Platonic’ view of love – de-
rive from Ficino. In the preface to the Recognicio, Barinus hints that his neo-pagan 
writings did not escape controversy or censure. However, his work was clearly 
popular, for at the recommendation of the University of Leipzig he was shortlist-
ed for the position of rector of the Nuremberg Poets’ School in 1496.17

Matthaeus Lupinus Calidomius
The nature of poetry and its utility to the state, a central issue in Plato’s Republic, 
was the subject of a disputation at the University of Leipzig in 1497. Disputations 
on a free subject (disputationes de quolibet) were important university events which 
were supposed to take place every five years, but by the late fifteenth century, the 
custom had fallen into disuse.18 In the university reform of 1496, the practice was 
revived. The 1497 disputatio de quolibet, the first following the reform, consequent-
ly attracted a great deal of attention.19 The day began with a festal mass for the 
entire university. Conrad Wimpina preached a sermon on the relative merits of 
studying sacred and secular literature – and naturally preferred the former.20 Af-
ter mass, the poet Matthaeus Lupinus Calidomius, schoolmaster at Großenhain, 
spoke on the topic chosen for the disputation: 

Whether poets, called divine vates, who invent a plurality of gods under 
various names, should be driven out of the well ordered republic, or a  

16 	Filippo Beroaldo, Carmen de duobus amantibus. Ed. Jacobus Barinus. [Leipzig after 
28.4.1496], fols. A1v–2r. Futher, see Bauch: Leipziger Frühhumanismus (as in note 1), pp. 48 f.

17 	Cf. Gustav Bauch: Die Nürnberger Poetenschule 1496–1509. In: Mitteilungen des Vereins für 
Geschichte der Stadt Nürnberg 14 (1901), pp. 1–64, at p. 11.

18 	On university disputations, see Georg Kaufmann: Die Geschichte der Deutschen Universi-
täten. Stuttgart 1896, II, pp. 369–400; further on Lupinus, see F. J. Worstbrock: Lupinus, Matt-
haeus, Calidomius. In: Worstbrock: Deutscher Humanismus (as in note 7), II, cols. 93–99.

19 	Cf. Bauch: Leipziger Frühhumanismus (as in note 1), pp. 55 f.; James H. Overfield, Huma-
nism and Scholasticism in Late Medieval Germany. Princeton (New Jersey) 1984, p. 119.

20 	Cf. Conrad Wimpina, Oratio inuocatoria in missa quodlibeti Lipsensis. Leipzig 1497. Bauch: 
Leipziger Frühhumanismus (as in note 1), p. 56. Joseph Negwer: Konrad Wimpina. Breslau 
1909, pp. 44–47.

DOI: 10.13173/9783447108287.275 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



280 Grantley McDonald 

republic which aims to be well ordered, as many demand on the authority 
of the divine Plato.21 

As the form of the disputation required, he dealt with the question in scholastic 
fashion, separating its constituent strands and illustrating them with appropri-
ate arguments from the auctoritates. Finally, he drew three conclusions and their 
corollaries.

Lupinus drew on a range of authorities, including Vergil, Horace, Cicero, 
Martianus Capella, Augustine, Ovid, Fulgentius, Eusebius, Plato, Plotinus and 
Ficino.22 Although he seems to have known some Greek, he evidently read most 
Greek authors in translation. Indeed, most of his Greek citations are taken from 
Perotti’s Cornucopiae. He was aware that Plato’s revival was a recent event. “In our 
lifetime,” he explains, “Plato has been reborn from the dead, and is again loved, 
revered, observed and admired.”23 Lupinus employed the concept of the Ancient 
Theology to elucidate the relationship between Christianity and pagan literature. 
For Lupinus, the debate over the place of poetry in his time was simply the most 
recent manifestation of the eternal rivalry between poetry and philosophy men-
tioned by Plato (Republic X.607b).24 

In the first section, Lupinus investigated the meaning and history of the word 
vates – prophet, priest and leader of the oracles. The Romans believed that vates 
brought forth their poems under the influence of the Muses. Following Ficino’s 
introduction to the Ion, Lupinus argued that a poet must possess both learning 
and poetica, but without frenzy, he is unworthy of the name of vates and remains a 
mere versifier.25 Poets were found in every culture and language: Turkish dervish-
es uttered verses in a trance that corroborated Christian truths. Ennius, Dante,  
Freidank and Klingsor were all subject to divine inspiration. Lupinus extended 
the influence of furor to prose writing as well. In order to write moving oratory, 
prose writers must possess a gift similar to that of poets. Finally, Lupinus pointed 
out that even church Fathers such as Augustine used poetic language.26

Lupinus’ examination of the nature of divine frenzy draws heavily on Fici-
no’s Argumentum in Ionem.27 Lupinus followed Ficino in defining frenzy as an  

21 	Matthaeus Lupinus Calidomius: Carmina de quolibet Lipsensi anno 1.4.9.7. disputato. Et 
questio de poetis a republica minime pellendis. Leipzig 1500, fol. B1r. See also Gustav Bauch: 
Biographische Beiträge zur Schulgeschichte des XVI. Jahrhunderts. In: Mitteilungen der Ge-
sellschaft für deutsche Erziehungs- und Schulgeschichte 5 (1895), pp. 12–14; Bauch: Leip-
ziger Frühhumanismus (as in note 1), pp. 59–66; Wels: Begriff der Dichtung (as in note 10), 
pp. 242–244. 

22 	The Quaestio is preceeded by a poem (fol. A2r) in which Lupinus addresses his book; here 
he states that most of his material has come from Baptista Mantuanus, Plato and Ficino.

23 	Lupinus: Carmina de quolibet (as in note 21), fol. B1v.
24 	Cf. ibid.
25 	Cf. ibid., fol. B3r–v.
26 	Cf. ibid., fol. B5r.
27 	Cf. ibid., fols. B5r–6r.

DOI: 10.13173/9783447108287.275 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



281Ficino at the University of Leipzig, 1489–1509

“alienation of the mind,” caused either by sickness (such as melancholy) or by 
divine influence. In this second type, an “illumination of the rational soul,” the 
soul longs once more to enjoy heavenly beauty. Lupinus maintained Ficino’s dis-
tinction between the frenzies of love, poetry, the mysteries and prophecy, but 
discussed only the furor poeticus in detail. Poetic frenzy, he wrote, proceeds from 
the Muses, who encourage the poet to instruct humanity through song and verse. 
Those who try to write poetry without poetic frenzy will never achieve greatness. 
By contrast, those who recite the words of an inspired poet (especially with mu-
sic) will excite both themselves and their hearers to frenzy (Ficino, Epist. I.130).28 

In the next chapter, Lupinus drew on Ficino’s Argumentum in Ionem and a letter 
to Pelotti and Ugolini (Epist. I.52) to demonstrate the divinity of the poet. The 
marvellous things written by poets like Homer were not the result of skill, but of 
inspiration. The divine origin of frenzy may be demonstrated by four principal 
proofs. The poems of Orpheus, Homer, Hesiod and Pindar contain the seeds of all 
the arts, which no individual could ever hope to master. Those in a frenzy often 
do not remember what they have said when the frenzy has abated. No amount 
of effort or intelligence of the ordinary kind can make someone a great poet. The 
uneducated are often the best poets. To illustrate this last point, Lupinus men-
tioned his former pupil, the poet laureate Johannes Cuspinianus of Schweinfurt, 
who came to him an unlettered barbarian, but soon left his peers and even his 
teacher far behind.

Lupinus’ chapter, “What the Platonists think about the Muses,” is divided into 
two sections. The first is a brief account of the creation of celestial music by the 
Muses, based almost entirely on Ficino’s Letter on divine frenzy (Epistola de divino 
furore; Epist. I.7).29 According to Lupinus, the Platonists recognised two kinds of 
celestial music: the music of the spheres, and the music in the eternal mind of 
God. When we hear an image of this music, we discover that the divine music 
is consonant with the music within us, and “our mind is led on to intimate and 
silent contemplation of divine harmony, and burns with desire to enjoy the true 
music.” Likewise, human music is of two kinds. Lupinus followed Ficino’s divi-
sion of those who imitate celestial music into “light” musicians, and those who 
express the divine notions in “the feet of verse and numbers” under the influence 
of afflatus.

The second half of this chapter returns to Ficino’s Argumentum in Ionem, from 
which Lupinus borrowed Ficino’s attitude towards pagan poetry. This interpre-
tation is consonant with the primacy of the Christian God, but also allows of Fi-
cino’s Neoplatonic model of a universe inhabited by higher intelligences. “When 
poets address Apollo, they really mean God, who makes a heavenly harmony, 
as if on a cithara, by stimulating the Muses, the souls of the celestial spheres.”30 

28 	Cf. ibid., fol. B5v.
29 	Ibid., fols. C4r–5r.
30 	Ibid., fol. C5r.

DOI: 10.13173/9783447108287.275 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



282 Grantley McDonald 

Lupinus borrowed Ficino’s interpretation of Jupiter as the divine intellect and 
Apollo as the mind of the soul of the world. The celestial harmony is the sum of 
the harmonious movement of the eight spheres, and of the one harmony arising 
from them all. Frenzy starts in the mind of God (Jupiter), and then moves down 
through the anima mundi (Apollo), mediated by the harmony of the spheres (the 
Muses). Each distinct type of harmony excites different kinds of poets: Calliope 
inspires Orpheus; Urania inspires Musaeus; and so on. Lupinus recorded the cor-
respondences Ficino gives between each Muse and a planetary sphere, and the 
more conventional ones given by Martianus Capella (De nuptiis 27–28).31 He con-
cluded the first articulus with a discussion of the origins of the Muses and their 
appellations.

In the second articulus, Lupinus argued that since earliest times, true poets 
have sung the praises of the one true God, albeit in one of his pagan guises. Po-
etry thus represents an unbroken chain of revelation reaching right back to Or-
pheus and Hermes Trismegistus.32 If the Ancient Theologians were party to the 
truth, readers could interpret the stories of the classical pantheon as metaphors 
for the activity of the One. Drawing on Ficino’s Orphic comparison of the sun to 
God (Orphica comparatio solis ad deum; Epist. V.27), Lupinus asserted that Orpheus 
understood the mystery of the Christian Trinity. He concluded that poets there-
fore excel all other literary artists in their antiquity, eloquence and insight into 
divine wisdom. Josephus stated that the first poet-priests were those of Egypt, 
and that Abraham went to Egypt to learn their secrets. In return, Abraham taught 
the Egyptians arithmetic and astrology, which he had learned among the Chal-
deans. Among these Egyptians was Hermes Trismegistus. However, the most 
ancient writings we possess are those of Moses (who learned the wisdom of the 
Egyptians) and Job.33 Among the other ancient Hebrew poets, Lupinus numbered 
David, Solomon, Isaiah and Jeremiah. 

Lupinus then discussed the development of poetry from antiquity to his own 
day. According to Lupinus, the son of Cadmus (inventor of the alphabet) taught 
Orpheus, who in turn taught Musaeus. Orpheus’ writings show traces of Chris-
tian truth. Lupinus therefore included him among the ancient theologians, de-
scribing him as the originator of the pia philosophia. He was the kind of poet that 
Plato wanted to keep in his republic. Lupinus cited a number of Orphica from 
Georgius Trapezuntius’ translation of Eusebius, as well as the Hymn to Zeus cited 
in the Aristotelian De Mundo and Ficino’s Epistola de divino furore. Ficino used this 
hymn to support his interpretation of Jupiter as the anima mundi. Lupinus, relying 
on Ficino’s Epist. I.130, claimed that although some poets of the generation of Ho-
mer and Hesiod misrepresented the unity of God and attributed divine attributes 
to humans and human vices to God, the writings of some later poets, notably 

31 	Cf. ibid., fols. C5r–6r.
32 	Cf. ibid., fol. D1r–v.
33 	Cf. ibid., fol. D1v–2r.

DOI: 10.13173/9783447108287.275 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



283Ficino at the University of Leipzig, 1489–1509

Vergil and Horace, contained worthy sentiments.34 The early Christian poets em-
ployed verse for its true purpose, the praise of God. When recent poets used the 
names of pagan deities, they were in fact referring to one of the several properties 
of the true God. Lupinus ended the second articulus with the conclusion: “From 
the beginning poets have been theologians. For this reason, we should now admit 
that poets can still treat theological matters.”35

In his third articulus, Lupinus adduced statements from the church Fathers 
on the necessity of poets to the Christian state. He suggested that Leipzig and 
its university would suffer if it drove out its poets. To claim that Plato wanted to 
expel all poetry from his republic would be to misunderstand his intention, and 
to fail to distinguish good poetry from bad. Lupinus then responded to the objec-
tions of members of the higher faculties of theology and medicine. Theologians 
who wanted to ban poetry from the university were evidently unaware of the 
ancient relationship between poetry and theology, and the existence of the prisca 
theologia. Moreover, they ignored the fact that Thomas Aquinas was an important 
hymn-writer.36 Physicians who objected to poetry failed to recognise that Apollo 
is patron of both medicine and poetry. By overcoming the objections of the higher 
faculties, Lupinus thus hoped to establish the place of poetry within the recently 
reformed University of Leipzig.

Conrad Wimpina
Although Conrad Wimpina, who preached at the opening of the 1497 Disputatio 
de quolibet, was favourable towards humanistic studies, he was concerned about 
the claim, slowly gaining popularity, that poetry and theology enjoyed equal 
status. When the young Breslau poet Sigismund Fagilucus asserted that poet-
ry is the “fount of sacred wisdom,” Wimpina wrote a Defence of sacred theology 
(Apologeticus in sacre theologie defensionem). He did not wish to imply that poetry is 
inherently bad, yet he felt compelled to put the matter in its correct perspective.37 
Like Aristotle and Aquinas, Wimpina argued that poetry belongs as an adden-
dum to logic. Wimpina had studied Horace’s Ars poetica and was widely read in 
the Latin poets, and knew that they had nothing to say about central Christian 
doctrines such as the Trinity or the necessity of good deeds and the sacraments 
to salvation. Therefore, excessive interest in the works of the poets could harm 
the soul and the reason. The excellence of Jerome and Augustine was not due to 
their knowledge of literature, impressive though that may have been, but to their 
grounding in philosophy. Those who favoured poetry cited Orpheus and Linus 
as so-called theologians, but these men were either ignorant of God or lied about 

34 	Cf. ibid., fol. D3r–v.
35 	Ibid., fol. E1r.
36 	Cf. ibid., fol. F1v.
37 	Cf. Conrad Wimpina: Apologeticus In sacre theologie defensionem. Leipzig [ca. 1501], fol. 

A2r. Further, see Overfield: Humanism (as in note 19), p. 174; Wels: Begriff der Dichtung (as 
in note 10), pp. 244–248.

DOI: 10.13173/9783447108287.275 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



284 Grantley McDonald 

his nature.38 Wimpina denied that their prophetic utterances, whether delivered 
in verse or not, were inspired by God. Nor could he agree with those who claimed 
that the psalms were poetry.39 He also reasserted that the biblical tradition pre-
dated the so-called Ancient Theology. Moses (he claimed, drawing loosely on 
Eusebius’ Preparation of the Gospel) lived three hundred and fifty years before the 
Trojan War, and Abraham some fifty years before that, making him “much more 
ancient than Hercules, Musaeus, Linus, Chiron, Orpheus, Castor, Pollux, Aes-
culapius, Bacchus, Mercury, Apollo and all the other gods, holy men or vates of 
the heathen, even Jupiter.”40 Though Wimpina said little that had not been said 
before, his book sparked a vitriolic dispute with the physician Martin Polich von 
Mellerstadt, causing a schism at Leipzig that led directly to the foundation of the 
universities of Wittenberg and Frankfurt an der Oder.41

But Wimpina was not just a stick in the mud. Although his scholastic method 
and his Latinity were quintessentially mediaeval, his cosmological treatise, pub-
lished in about 1500 and reprinted in 1503, shows that he was familiar with re-
cent developments in humanist philosophy from Italy. In this treatise, Wimpina 
considered for example whether the heavens are ensouled with intelligences. Be-
sides the standard mediaeval authorities such as Aristotle, Averroes, Dionysius  
Areopagita and Thomas Aquinas, he also drew on authorities first made gen-
erally available in Ficino’s translations, such as Plato, Plotinus, Porphyry and  
Iamblichus.42 Although Wimpina was aware that Aristotle harboured doubts 
about the suggestion that the friction of the spheres created an audible music, 
he dared to dissent, citing the opinion of Plotinus – the passage he cites actually 
comes from Ficino’s commentary on Enneads IV.4.33 – that the entire world is “a 
living animal, dancing in musical proportion, and all things follow it in the dance 
as it changes all things with it.”43 

Wimpina’s cosmological treatises thus illustrate how quickly and successfully 
Ficino’s translations and commentaries were integrated into formal university 
philosophy, within a decade of their publication. Wimpina also shows how diffi-
cult it is in this early period to draw sharp distinctions between scholastics and 
humanists (or “poets”), or between Aristotelians and Platonists. The borders be-
tween these groups were actually quite permeable.

Conrad Tockler and Magnus Hundt 
Ficino’s work was also received favourably by the astronomer, mathematician 
and music theorist Conrad Tockler, who taught at Leipzig in the years around 
1500. In the preface to his edition of Ficino’s De sole (1502), Tockler explained that 

38 	Cf. Wimpina: Apologeticus (as in note 37), fol. A5r.
39 	Cf. ibid., fol. B2r.
40 	Ibid., fols. B5v–6r.
41 	Cf. Bauch: Leipziger Frühhumanismus (as in note 1), p. 1.
42 	Cf. Conrad Wimpina: Tractatus utiles et admodum iucundi. [Leipzig ca. 1497–1503], fol. A2r.
43	  Ibid., fol. B3r–v.

DOI: 10.13173/9783447108287.275 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



285Ficino at the University of Leipzig, 1489–1509

he had been prompted to issue an edition of this investigation of the sun’s nature, 
its effect on the other planets and its likeness to the highest Good, while consider-
ing the power of the heavenly bodies on the lower world, and the supreme power 
of the sun among the planets.44 Tockler encouraged his students to participate in 
the goodness of the light of the sun, and to lay up Ficino’s words in their hearts so 
that they might observe the laws of the stars more exactly.45

The Magdeburg scholar Magnus Hundt (1449–1519) studied at Leipzig and 
subsequently taught in the faculties of arts and theology there between 1492 and 
1516. Like Wimpina, Hundt shows how difficult it can be to distinguish between 
scholastics and humanists in the early modern university. Although Hundt was a 
distinguished Thomist, he also promoted recent developments in Italian thought. 
As dean of the arts faculty at Leipzig in summer semester 1497, Hundt probably 
attended Lupinus’ disputation on poetry. Although Hermann Buschius attacked 
him as a member of the old guard, Hundt’s work contains a number of progres-
sive features. For example, Hundt held lectures on Ficino’s epistolary treatise On 
duties in 1499, and had an edition of the letter printed for use in his classes. 

In 1501 Hundt published an important work entitled Antropologium. Hundt set 
out to examine the human person in its entirety, including both physical and the 
spiritual sides of human nature.46 Hundt’s account thus encompassed a compre-
hensive description of human anatomy and psychology. In the dedication, ad-
dressed to Wolfgang of Anhalt, Hundt borrows material from Ficino’s Oration 
in praise of philosophy and Poliziano’s Lamia.47 The first chapter treats the theme 
of the excellent dignity of human nature (De excellenti humane nature dignitate), 
and draws directly on Pico’s Heptaplus. But he also cites older authorities, such as 
Albertus Magnus’ On animals (which refers obliquely to the Hermetic Asclepius), 
Thomas Aquinas and the bible. It is possible that Hundt intended to show that the 
positive ‘Hermetic’ anthropology espoused by the Florentines had been prefig-
ured by the earlier scholastics.48 The substance of the human person, full of forms 
and reasons, encompasses that of all other natures. The human person is thus 
the worthiest of creatures, an image of God. Just as God not merely comprehends 
all things but unites and collects all things within himself, likewise the human 
person unites all natures of this world within his own substance. Such a claim  
cannot be made for any other thing in creation, whether angelic, celestial or sen-
sible. The human being contains not only the physical elements, but possesses an-
other, spiritual body which corresponds to the celestial proportions. The human 

44 	Cf. Marsilio Ficino: Libellus de Sole. Ed. Conrad Tockler. Leipzig 1502, fol. A1v.
45 	Cf. ibid., fols. A1v–2r.
46 	Cf. Magnus Hundt: Antropologium de hominis dignitate, natura, et proprietatibus. Leipzig 

1501, fol. A4r: Antropologium hoc est libellum de homine toto non parte duntaxat. vt plerique fece-
runt ex varijs mariorum scriptis conscribere. Further, see F. J. Worstbrock: Hundt, Magnus. In: 
Worstbrock: Deutscher Humanismus (as in note 7), I, cols. 1176–1185.

47 	Cf. Hundt: Antropologium (as in note 46), fol. A2v. 
48 	Cf. ibid., fol. A4v.

DOI: 10.13173/9783447108287.275 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



286 Grantley McDonald 

person contains vegetative life, brute sense, a mind capable of heavenly reason, 
and an ability to participate in the angelic mind. For this reason, Hermes Tris-
megistus exclaimed to Asclepius that the human is a great marvel. Hundt illus-
trates this point with an extended quotation from Pico’s Heptaplus.49 

The second chapter deals with human nature, and draws more detailed cor-
respondences between macrocosm and microcosm. Hundt borrows Ficino’s com-
parison of the belly to the earth, the breast to the heavens, and the head to the 
divinity. In his discussion of the three kinds of life (contemplative, active and 
voluptuous), he annexes Ficino’s interpretation of the myths of the Judgment of  
Paris and Hercules at the Crossroads. Hundt then asserts that there are three 
kinds of person: divine, celestial and corporeal. The loftiest, born of Jupiter and 
Minerva, have continual communion with God. Those of the second group are 
born from the head of Minerva. Aristotle calls such people heroic, Averroes calls 
them angels and men without distinction. People of this type are troubled by mel-
ancholia produced from the adustion of yellow bile and blood. They can become 
prophets or sibyls (Hundt here specifically references the Aristotelian Problema 
XXX.1), or statesmen like the Scipiones and Catones, whose fortitude permitted 
them to resist their adversaries. Such people are called heavenly because Plato 
considered that excellence in civil affairs is dispensed by Mercury (Epist. VI.31).50 

The tenth chapter contains an account of the humours. Hundt noted that some 
physicians believed that melancholia is caused by daemonic influence. For ex-
ample, an unlearned woman in a state of melancholia could repeat anything she 
heard, but she forgot it all when she had recovered. The author of the Aristotelian 
Problema XXX.1 and Albertus Magnus (De animalibus III.3) agreed that melancho-
lia could manifest itself through a number of different symptoms, depending on 
the type and extent of the adustion. In the best case, in which the adustion is 
minimal and there is a good mixture of natural melancholy, the spiritus will be 
abundant, stable and strengthened. Such a circumstance produces scholars and 
people who strive after virtue. Hundt reproduced the list of famous melanchol-
ics which Albertus Magnus had excerpted from the Aristotelian Problema XXX.1, 
but added names not mentioned by Albertus, which indicates that he was famil-
iar with the original text as well. According to Hundt, “melancholics surpass all  
others in the sciences and arts, and from melancholia arise prophets, sibyls, po-
ets, oracles, prophets and those favoured by good fortune.”51 

In chapter 58, Hundt distinguished spiritus on one hand from physical vapours 
like smoke, and on the other from the soul itself. He then mentions briefly those 
‘cordials’ which according to Avicenna nourish and comfort the spiritus, such as 
amber, gold, musk, basil, camphor, and pills made from gold, frankincense and 
myrrh (cf. Ficino, De vita I.20). Hundt then cites a long passage from Ficino (De 

49 	Cf. ibid., fol. B2v.
50 	Cf. ibid., fol. B6r–v.
51 	Ibid., fols. E1v–2r.

DOI: 10.13173/9783447108287.275 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



287Ficino at the University of Leipzig, 1489–1509

vita II.18), in which Ficino recommends that the spirit and blood should be nour-
ished with fresh air, sweet odours and music, both instrumental and vocal (sonis 
et cantibus).52

Hundt’s last work was an edition of Augustine’s De essentia divinitatis (1509). 
In the introductory epistle, Hundt claimed (alluding to Persius) that although he 
had not slept on the slopes of Parnassus nor drunk deeply of the spirit of Hermes 
Trismegistus, he would begin, following the example of Jesus, Plato and the an-
cient poets, by imploring God for mercy.53 Hundt boldly asserted that the magi, 
the Sibylline books, the ancient philosophers and Orpheus had some insight into 
the nature of God, and that their works accord with the Christian Scriptures in 
many respects.54 For example, Hundt cited Ficino’s judgment that the Chaldean 
Oracles provide evidence that the Persian magi had some understanding of the 
nature of the Trinity.55 Hundt used Ficino’s commentary on Dionysius as evidence 
for the claim that the Epicureans mistakenly attributed passions to the gods.56 
And he mined Ficino’s Platonic Theology as a source for further errors, such as the 
claim made by the Almariani, that God is a living creature; and the assertion of 
Strato and Chrysippus that God is merely the life infused through the universe, 
conferring power on herbs and stones.57

Conclusion
The University of Leipzig was one of the first places in Germany where Ficino’s 
ideas were received to almost instant acclaim. Within a decade after the publi-
cation of Ficino’s Plato translation, lectures on individual dialogues and letters – 
albeit some spurious – were being held at the university. Within five years of the 
publication of Ficino’s compendium of Neoplatonists in 1497, these works were 
being cited in works that otherwise conformed closely to the traditional scholas-
tic format. Ficino’s theory of the frenzies of poetry and love was used to justify 
the study of pagan literature at the university, thus opening the way for the explo-
sion of interest in classical literature in the sixteenth and seventeenth centuries. 
Moreover, his writings on the metaphysics of light and the nature of the heavens 
were eagerly taken up both by scholastics and by those we would more readily 
identify as humanists.

52 	Cf. ibid., fol. V4v.
53 	Cf. Magnus Hundt, ed.: Diui Aurelij Augustini Hipponensis Episcopi. liber de essentia diui-

nitatis quo Anthropomorphitarum & vadianorum errores ex falsis quorundam Philosopho-
rum opinionibus exortos precipue reprobat. Leipzig 1509, fol. A2r.

54 	Cf. ibid., fol. A2v.
55 	Cf. ibid., fol. B1v.
56 	Cf. ibid., fol. B4v.
57 	Cf. ibid., fol. B5v.

DOI: 10.13173/9783447108287.275 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447108287.275 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Beiträgerinnen und Beiträger

Susanne Beiweis arbeitet derzeit als wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut 
für Philosophie (Zhuhai) der Sun Yat-sen Universität (Guangdong, China). Ihre 
Hauptinteressen liegen in der Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte mit be-
sonderem Fokus auf die Schnittpunkte zwischen Natur, Kunst und Wissenschaft 
in der Renaissance und Frühen Neuzeit. 

Saverio Campanini ist Professor der Judaistik an der Universität Bologna. Seine 
Forschung gilt vor allem der Kabbala und ihrem Fortleben von den Werken der 
christlichen Kabbalisten bis Gershom Scholem. 

Michael Dallapiazza ist Professor für Deutsche Literatur an der Universität Bo-
logna. Seine Hauptinteressen liegen auf den Gebieten der Rezeptionskulturen, 
der deutschen Literatur des 20. Jahrhunderts, der höfischen Literatur des Mittelal-
ters, der Literaturtheorie sowie der deutsch-italienischen Literaturbeziehungen.

Jutta Eming ist Professorin für Ältere deutsche Literatur und Sprache an der Freien 
Universität Berlin. Ihre wichtigsten Arbeits- und Forschungsgebiete sind Darstel-
lungen von Emotionalität, das Wunderbare als Konfiguration des Wissens, Aben-
teuernarrative, Gender und Aspekte von Temporalität in der Literatur des Mittelal-
ters und der Frühen Neuzeit.

Bernhard Huss ist Professor für Romanische Philologie an der Freien Univer-
sität Berlin. Seine Forschungsschwerpunkte liegen im Bereich der Literatur der 
Renaissance, vor allem mit Bezug auf Italien. Besonderes Interesse hegt er für die 
epistemischen Verbindungen zwischen Literatur und außerliterarischen Diskur-
sen, etwa der Philosophie, sowie für die Modalitäten der Rezeption antiker und 
frühneuzeitlicher Texte in einem Kontext epochalen Wandels.

Sergius Kodera, Dr. phil. habil., lehrt an der New Design University in St. Pölten, 
Niederösterreich und an der Universität Wien. Er publiziert vorwiegend zur Phi-
losophie und Literatur der italienischen Renaissance, und zur Körper-, Medien- 
und Gendergeschichte.

Grantley McDonald, PhD, forscht und lehrt am Institut für Musikwissenschaft 
der Universität Wien und leitet dort das FWF Forschungsprojekt „The court cha-
pel of Maximilian I. Between art and politics”. Er ist Autor des Buches „Marsilio 
Ficino in Germany, from Renaissance to Enlightenment. A Reception History“ 
(im Erscheinen).

Falk Quenstedt ist Wissenschaftlicher Mitarbeiter im Sonderforschungsbereich 
„Episteme in Bewegung“ an der Freien Universität Berlin. Im Rahmen eines  

DOI: 10.13173/9783447108287.289 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



290 Beiträgerinnen und Beiträger

Forschungsprojekts zum „Wunderbaren als Konfiguration des Wissens“ (Lei-
tung: Jutta Eming) beschäftigt er sich mit dem Wissen vom fernen Orient, wie es 
in deutschsprachigen Erzähltexten um 1200 und verbundenen arabischen Narra-
tiven erscheint. 

Tilo Renz, Dr. phil., ist Wissenschaftlicher Mitarbeiter im Sonderforschungsbe-
reich „Episteme in Bewegung“ an der Freien Universität Berlin. Im Rahmen eines 
Forschungsprojekts zum „Wunderbaren als Konfiguration des Wissens“ (Lei-
tung: Jutta Eming) beschäftigt er sich mit Entwürfen utopischer Gemeinschaften 
in der deutschen Literatur des späten Mittelalters.

Barbara Sasse Tateo, Dr. phil., lehrt Deutsche Literatur an der Università degli 
Studi di Bari „Aldo Moro“. Ihr Forschungsinteresse gilt der Literatur des späten 
Mittelalters und der Frühen Neuzeit, im Besonderen dem Theater der Reformati-
on, den Beziehungen zwischen neulateinischem Humanismus und volkssprach-
licher Literatur sowie der deutschsprachigen Rezeption der Literatur des italieni-
schen Trecento und Quattrocento.

Steffen Schneider ist Professor für Romanische Literatur- und Kulturwissen-
schaft an der Karl-Franzens-Universität Graz. Seine hauptsächlichen Forschungs-
interessen sind die Literatur und Epistemologie der Renaissance, Mythos und 
Mythopoetik, italienisches Drama und literatur- und kulturwissenschaftliche 
Mediterranistik.

Stéphane Toussaint ist Forschungsleiter am Centre National de la Recherche 
Scientifique (PSL / LEM / Umr 8584). Er ist Präsident der Marsilio Ficino Society 
an der Ecole Normale Supérieure (Paris) und Herausgeber der internationalen 
Zeitschrift für Ficino-Studien „Accademia“ (www.ficino.it). Seine Arbeit widmet 
sich vor allem der Renaissance-Philosophie, dem Neoplatonismus, Humanismus 
und Antihumanismus.

Volkhard Wels ist Professor für Neuere Deutsche Literaturwissenschaft an der 
Freien Universität Berlin. Sein Arbeitsgebiet ist die Wissensgeschichte von ca. 
1550 bis 1820 mit einem Schwerpunkt auf den Interferenzen von Religions- und 
Literaturgeschichte sowie der Geschichte der (Al-)Chemie und des Hermetismus.

Antje Wittstock, Dr. phil., arbeitet als wissenschaftliche Mitarbeiterin im Fach-
gebiet Germanistische Mediävistik an der Universität Siegen. Ihre Forschungs-
interessen liegen in den Bereichen Literatur und Wissenschaft, der Transferfor-
schung mit dem Schwerpunkt Frühe Neuzeit, insbesondere der Ficino-Rezeption 
im deutschsprachigen Raum, sowie Formen literarischer Anthropologie.   

DOI: 10.13173/9783447108287.289 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



291Beträgerinnen und Beiträger

Fosca Mariani Zini, Dr. phil. habil., ist Maître de conférences für Philosophie an 
der Universität Charles-de-Gaulle, Lille 3. Ihre Forschung konzentriert sich auf 
die Literatur und Philosophie des Mittelalters und der Renaissance, vor allem auf 
Probleme der Argumentationstheorie, der Ethik und der Metaphysik.

DOI: 10.13173/9783447108287.289 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447108287.289 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author


