MARSILIO FICINOIN
DEUTSCHLAND UND ITALIEN

Renaissance-Magie
zwischen Wissenschaft und Literatur

Herausgegeben von
Jutta Eming und Michael Dallapiazza

HARRASSOWITZ VERLAG



Marsilio Ficino in Deutschland und Italien

agebe1e/\\ 216N jaquin au Y / Yarneiges uaydljugssed wnz Jnu
S[euInor z1mosse.lreH


http://www.tcpdf.org

Episteme in Bewegung

Beitrdge zu einer transdisziplindren Wissensgeschichte

Herausgegeben von Gyburg Uhlmann
im Auftrag des Sonderforschungsbereichs 980
,Episteme in Bewegung.
Wissenstransfer von der Alten Welt
bis in die Frithe Neuzeit”

Band 7

2017
Harrassowitz Verlag - Wiesbaden



Marsilio Ficino
in Deutschland und Italien

Renaissance-Magie zwischen Wissenschaft und Literatur

Herausgegeben von
Jutta Eming und Michael Dallapiazza

unter Mitarbeit von Falk Quenstedt und Tilo Renz

2017
Harrassowitz Verlag - Wiesbaden



Die Reihe , Episteme in Bewegung” umfasst wissensgeschichtliche Forschungen
mit einem systematischen oder historischen Schwerpunkt in der europdischen und
nicht-europadischen Vormoderne. Sie férdert transdisziplinare Beitrage, die sich
mit Fragen der Genese und Dynamik von Wissensbestanden befassen, und tragt
dadurch zur Etablierung vormoderner Wissensforschung als einer eigenstdndigen
Forschungsperspektive bei.

Publiziert werden Beitrdge, die im Umkreis des an der Freien Universitét Berlin
angesiedelten Sonderforschungsbereichs 980 , Episteme in Bewegung. Wissens-
transfer von der Alten Welt bis in die Frithe Neuzeit” entstanden sind.

Herausgeberbeirat:

Anne Eusterschulte (Freie Universitat Berlin)

Kristiane Hasselmann (Freie Universitat Berlin)
Andrew James Johnston (Freie Universitat Berlin)
Jochem Kahl (Freie Universitét Berlin)

Klaus Kriiger (Freie Universitit Berlin)

Christoph Markschies (Humboldt-Universitat zu Berlin)
Tilo Renz (Freie Universitat Berlin)

Wilhelm Schmidt-Biggemann (Freie Universitat Berlin)

Gedruckt mit freundlicher Unterstiitzung der Deutschen Forschungsgemeinschaft (DFG).

Abbildung auf dem Umschlag:

Lorenzo della Volpaias rekonstruiertes Planetarium im Museo della Scienza Florenz

(© Museo Galileo, Florence. Photo by Franca Principe. Inventario fotografico: 41872, Orologio dei
pianeti di Lorenzo della Volpaia, inv. 3817).

oo

Diese Publikation ist unter der Creative Commons-Lizenz CC BY-NC-ND 4.0 lizenziert.
Weitere Informationen: https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedingungen der CC-Lizenz gelten nur fiir das Originalmaterial. Die Verwendung von
Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet durch eine Quellenangabe) wie Schaubilder,
Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmigungen
durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Der Harrassowitz Verlag behilt sich das Recht vor, die Veroffentlichung vor unbefugter
Nutzung zu schiitzen. Antrédge auf kommerzielle Verwertung, Verwendung von Teilen der
Veréffentlichung und/oder Ubersetzungen sind an den Harrassowitz Verlag zu richten.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

iiber https://www.dnb.de/ abrufbar.

Informationen zum Verlagsprogramm finden Sie unter
https://www.harrassowitz-verlag.de/

© Autor/in.
Verlegt durch Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 2017

ISSN 2365-5666 ISBN 978-3-447-10828-7
eISSN 2701-2522 eISBN 978-3-447-19607-9
DOI 10.13173/2365-5666 DOI: 10.13173/9783447108287



Zum Geleit

Andrew James Johnston und Gyburg Uhlmann

Der an der Freien Universitdt Berlin angesiedelte Sonderforschungsbereich 980
,Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt bis in die Friihe
Neuzeit”, der im Juli 2012 seine Arbeit aufgenommen hat, untersucht anhand ex-
emplarischer Problemkomplexe aus europdischen und nicht-européaischen Kul-
turen Prozesse des Wissenswandels vor der Moderne. Dieses Programm zielt
auf eine grundsatzliche Neuorientierung wissensgeschichtlicher Forschung
im Bereich der Vormoderne ab. Sowohl in der modernen Forschung als auch
in den historischen Selbstbeschreibungen der jeweiligen Kulturen wurde das
Wissen der Vormoderne héaufig als statisch und stabil, traditionsgebunden und
autoritdtsabhéngig beschrieben. Dabei waren die Stabilitdtspostulate moderner
Forscherinnen und Forscher nicht selten von der Dominanz wissensgeschicht-
licher Szenarien wie dem Bruch oder der Revolution gepragt sowie von Perio-
disierungskonzepten, die explizit oder implizit einem Narrativ des Fortschritts
verpflichtet waren. Vormodernen Kulturen wurde daher oft nur eine einge-
schrankte Fahigkeit zum Wissenswandel und vor allem zur — nicht zuletzt histo-
rischen — Reflexion dieses Wandels zugeschrieben. Demgegeniiber will dieser
SFB zeigen, dass vormoderne Prozesse der Wissensbildung und -entwicklung
von stindiger Bewegung und auch standiger Reflexion gepragt sind, dass diese
Bewegungen und Reflexionen aber eigenen Dynamiken unterworfen sind und
in komplexeren Mustern verlaufen, als es eine traditionelle Wissensgeschichts-
schreibung wahrhaben will.

Um diese Prozesse des Wissenswandels fassen zu konnen, entwickelte der
SFB 980 einen Begriff von ,Episteme’, der sich sowohl auf ,Wissen’ als auch ,Wis-
senschaft’ bezieht und das Wissen als ,Wissen von etwas’ bestimmt, d. h. als mit
einem Geltungsanspruch versehenes Wissen. Diese Geltungsanspriiche werden
allerdings nicht notwendigerweise auf dem Wege einer expliziten Reflexion er-
hoben, sondern sie konstituieren sich und werden auch reflektiert in Formen der
Darstellung, durch bestimmte Institutionen, in besonderen Praktiken oder durch
spezifische dsthetische oder performative Strategien.

Zudem bedient sich der SFB 980 eines speziell konturierten Transfer-Begriffs,
der im Kern eine Neukontextualisierung von Wissen meint. Transfer wird hier
nicht als Transport-Kategorie verstanden, sondern vielmehr im Sinne komplex
verflochtener Austauschprozesse, die selbst bei scheinbarem Stillstand iterativ
in Bewegung bleiben. Gerade Handlungen, die darauf abzielen, einen erreichten



VI Zum Geleit

Wissensstand zu tradieren, zu kanonisieren, zu kodifizieren oder zu fixieren, tra-
gen zum standigen Wissenswandel bei.

Gemeinsam mit dem Harrassowitz Verlag hat der SFB die Reihe , Episteme in
Bewegung. Beitrdge zu einer transdisziplindren Wissensgeschichte” ins Leben
gerufen, um die Ergebnisse der Zusammenarbeit zu présentieren und zugang-
lich zu machen. Die Bande, die hier erscheinen, werden das breite Spektrum der
Disziplinen représentieren, die im SFB vertreten sind, von der Altorientalistik bis
zur Mediavistik, von der Koreanistik bis zur Arabistik. Publiziert werden sowohl
aus der interdisziplindren Zusammenarbeit hervorgegangene Bande als auch
Monographien und fachspezifische Sammelbadnde, die die Ergebnisse einzelner
Teilprojekte dokumentieren.

Allen ist gemeinsam, dass sie die Wissensgeschichte der Vormoderne als ein
Forschungsgebiet betrachten, dessen Erkenntnisgewinne von grundsatzlichem
systematischen Interesse auch fiir die wissensgeschichtliche Erforschung der
Moderne sind.



Inhalt

VOrwort ... 1
Jutta Eming
Einleitung ... 3

I. Begriffe und systemische Verkniipfungen

Stéphane Toussaint
Magie und Humanismus (Ficino, Pico, Paolini und Gallucci) ................... 19

Fosca Mariani Zini
Intellectus und anima bei FICINO .......ooiiiiiiiii e 35

Susanne Beiweis
Allmacht, Ohnmacht und Magjie.
Saturn als Kippbild bei Marsilio Ficino .....................coo, 55

Saverio Campanini
Ein christlicher Kabbalist liest Ficino: Francesco Zorzi .............cccovvviinn. 67

II. Schreibweisen

Steffen Schneider
Metaphysische und soziale Kommunikation
als Grundlagen der philosophischen Poetik Marsilio Ficinos .................. 87

Sergius Kodera
Ficinos Theorie der Augenstrahlen
bei Agrippa von Nettesheim, Castiglione, della Porta und Bruno ............. 103

Tilo Renz
Ich hab gesehen den gott Amon, vnd er hatt mich liepleich beschlaffen.
Traumwissen bei Marsilio Ficino und in Johann Hartliebs Alexander (1450)...... 133



VIII Inhalt
1. Ubersetzungen, Netzwerke und negative Transfers

Antje Wittstock
Marsilio Ficinos De vita coelitus comparanda
als prekdres Wissen: Strategien und Modi von Transfer .........................

Barbara Sasse Tateo
Der Transfer in die Volkssprache: Das buch des lebens
des Johannes Adelphus Muling....................coo

Bernhard Huss
Dogma und Dichtung. Rekonfigurationen des Ficinianismus
in der Florentiner Literaturexegese der Renaissance .............................

Volkhard Wels
Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext der neuplatonischen
Enthusiasmus-Theorie in Italien, Deutschland und Frankreich ................

Grantley McDonald
Ficino at the University of Leipzig, 1489-1509 ...............ooooiiiiiin,

Beitragerinnen und Beitrdger ........................



Vorwort

Der vorliegende Band versammelt Beitrdge einer Tagung, die im September 2015
an der Freien Universitat Berlin mit finanzieller Unterstiitzung des Sonderfor-
schungsbereichs 980 Episteme in Bewegung und der Universitat Bologna veranstal-
tet worden ist. Eine deutsch-italienische Kooperation schien den Veranstaltern
besonders geeignet, um Wissenstransfers rund um Marsilio Ficino zu beleuch-
ten; in der Planungsphase zeigte sich zudem, dass vereinzelte Beziige auf Ent-
wicklungen in Frankreich moglich waren. Dafiir hat Volkhard Wels wichtige
Hinweise gegeben.

Der Sonderforschungsbereich hat nicht nur seine ,Villa’ in Berlin-Dahlem zur
Verfiigung gestellt, sondern wirkte mit seinem Forschungsprogramm auch in-
spirierend, um Neuansétze fiir Ficinos Rolle in der europdischen Wissenschafts-
geschichte zu konzeptualisieren und — damit notwendig einhergehend - das
moderne (Selbst-) Verstandnis von Wissenschaft, Kultur und Literatur zu reflek-
tieren. Dem Geist eines Sonderforschungsbereichs entsprechend wurde mit Blick
auf die Umsetzung besonderer Wert auf die Beteiligung jlingerer Wissenschaft-
lerinnen und Wissenschaftler gelegt. Schliefslich konnten wir uns auf Infrastruk-
tur und Teilprojektarbeit des SFB 980 verlassen: auf die konzeptionelle Mitarbeit
von Falk Quenstedt und Tilo Renz bei der Durchfithrung der Tagung und der
Vorbereitung der Drucklegung, auf Sylwia Brauer fiir allfdllige organisatorische
Dinge in beiden Arbeitsphasen, auf Jennifer Sura fiir die redaktionelle Betreuung
der Beitrage und erneut auf den Vorstand des SFB 980 fiir die Aufnahme des Ban-
des in die Reihe Episteme in Bewegung. Allen gilt unser herzlicher Dank.

Berlin und Bologna, im Mai 2017
Jutta Eming & Michael Dallapiazza



DOI: 10.13173/9783447108287.001
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Einleitung

Jutta Eming

Marsilio Ficino, Protegé Cosimos, Pieros und Lorenzos von Medici, gilt als Zen-
tralgestalt des italienischen Renaissance-Platonismus, der mit der ersten Gesamt-
iibersetzung der Dialoge Platons und Ubersetzungen von Schriften Plotins und
des Corpus Hermeticum sowie durch eine theoretische Verkniipfung von antiker
Philosophie mit christlicher Religion einen uniibersehbar grofien Einfluss auf die
europdische Wissenschafts- und Geistesgeschichte ausiibte. Im Zentrum seines
Theorie-Gebaudes steht ein komplexes Konzept von Magie, dessen Konstruktion
bis heute erforscht wird.! Es hat auch dem vorliegenden Band den Titel gegeben,
dessen Themen sich Ficinos intellektuellem Horizont gemafs dabei jedoch in eine
Vielzahl weiterer Aspekte ausdifferenzieren.

Wissenschaftler in Deutschland, Italien und Frankreich sind dazu noch kaum
in einen Dialog getreten. In der Forschung zur Neuplatonismusrezeption wird
bislang nur sehr wenig auf {ibernationaler Ebene zusammengearbeitet, was an-
gesichts der europdischen Verbreitung des Phdnomens weder zufriedenstellend
noch gerechtfertigt ist. Die im September 2015 in den Raumen des Berliner Son-
derforschungsbereichs 980 Episteme in Bewegung veranstaltete Tagung bot ein
Forum, um die literarisch-kiinstlerischen, literaturwissenschaftlichen, wissen-
schaftshistorischen und philosophisch-theologischen Implikationen von Ficinos
Schriften paradigmatisch vergleichend zu behandeln.

Ficinos wichtigste Werke und ihr Einfluss

Die dreibandige Schrift De vita triplici (1482-1489), welche der Arztsohn Ficino
als Gesundheitslehre insbesondere fiir melancholisch disponierte Intellektuelle
anlegt, verkniipft —im dritten ,Buch’ — historische Konzepte von Medizin, Astro-
logie, Naturphilosophie und christlicher Religion zu einem umfassenden Welt-
entwurf. Ficino konzeptualisiert den zuvor nur sporadisch verwendeten Begriff
magia naturalis erstmals als positives Gegenprinzip zur traditionell diskreditier-
ten magia daemoniaca und verhilft ihm ,,(gemeinsam mit Pico della Mirandola) [...]
zum Siegeszug in der frithneuzeitlichen Gelehrtenwelt Europas”.? Die ebenfalls
mafigeblich in De vita triplici entfaltete Lehre vom melancholischen Temperament
erlangt nach der ihrerseits hochst einflussreichen Einschédtzung von Raymond

1 Zuletzt insbesondere von Bernd-Christian Otto: Magie. Rezeptions- und diskursgeschichtli-
che Analysen von der Antike bis zur Neuzeit. Berlin 2011, S. 413-504; Brian P. Copenhaver:
Magic in Western Culture. From Antiquity to the Enlightenment. New York 2015.

2 Otto (wie Anm. 1), S. 425.



4 Jutta Eming

Klibansky, Erwin Panofsky und Fritz Saxl in ihrem Klassiker Saturn und Melan-
cholie sogar regelrechte ,Weltgeltung”.> Die Autoren heben hervor, dass Ficino
im Unterschied zur bis dahin historisch dominanten negativen Einschéatzung
von Melancholie als Krankheit und Gottesferne diese zur Qualitdt von Genies
und Kiinstlern nobilitiert und so eine Grundlage fiir eine Umbesetzung in der
Haltung zu ,Saturnkindern’ gelegt habe, welche fiir die (Selbst-) Stilisierung von
Literaten und Philosophen bis in die Gegenwart hinein vorbildlich ist.*

Ein epochaler Rang wird ferner der geistphilosophischen Konzeption von Fi-
cinos Hauptwerk, der Theologia Platonica (1474) zugeschrieben, welche die Grund-
lage einer auch asthetisch relevanten Theorie der Selbstreflexivitdt des Geistes
schafft. Dichtung erscheint in dieser Perspektive als eine Form natiirlicher Magie,’
ein Verstandnis, das auch Ficinos eigener kiinstlerischer Tatigkeit zugrunde liegt,
zum Beispiel seinen Auffithrungen der Orphischen Hymnen. Die Schrift De amore
(1484 lat.; 1544 ital.) macht die platonische Liebestheorie in Europa bekannt und
dynamisiert sie zugleich mit Hilfe seines positiv erneuerten Begriffs von natiirli-
cher Magie. Dies analysiert der Beitrag von Stéphane Toussaint im vorliegenden
Band eingehend.

Teile von Ficinos Werk haben Einfluss auf Alchemie und Hermetismus der Re-
naissance und Friithen Neuzeit ausgeiibt,® auf die Ficino dariiber hinaus als Uber-
setzer und Kommentator des griechischen Corpus Hermeticum einschneidend
wirkte (Pimander, 1471). Die hellenistische Provenienz des Corpus Hermeticum war
zu diesem Zeitpunkt noch nicht erkannt, es galt als authentisches Dokument der
Lehre des Hermes Trismegistos, einer so (von Ficino) genannten prisca theologia.
SchliefSlich hat Ficino den religiosen Reformbewegungen der Frithen Neuzeit mit
seiner Naturlehre Impulse geliefert. Dies schliefit, insbesondere durch seine In-
terpretationen des Corpus Hermeticum, einen Einfluss auf Arbeiten zur christli-
chen Kabbala ein.

3 Raymond Klibansky, Erwin Panofsky, Fritz Saxl: Saturn und Melancholie. Studien zur Ge-
schichte der Naturphilosophie und Medizin, der Religion und der Kunst. Frankfurt a. M.
1992, S. 367.

4 Am Beispiel Walter Benjamins besprochen von Susan Sontag in ihrem Aufsatz: Im Zeichen
des Saturn. In: Dies.: Im Zeichen des Saturn. Essays. Frankfurt a. M. 1983, S. 126-147. Vgl. zur
inflationdren Verwendung des Melancholiebegriffs in der Gegenwart Andrea Sieber, Antje
Wittstock: Einleitung. In: Melancholie — zwischen Attitiide und Diskurs. Hrsg. von Andrea
Sieber und Antje Wittstock. Gottingen 2009, S. 7-13, hier S. 7-8.

5 Vgl. Volkhard Wels: Der Begriff der Dichtung in der Frithen Neuzeit. Berlin, New York 2009,
S.211.

6 Vgl. Peter J. Forshaw: Marsilio Ficino and the Chemical Art. In: Laus Platonici Philosophi.
Marsilio Ficino and his Influence. Hrsg. von Stephen Clucas, Peter ]J. Forshaw und Valery
Rees. Leiden, Boston 2011, S. 249-272. Vgl. auch zur sog. Yates-These weiter unten. Kritisch
differenzierend jetzt auch Copenhaver: Magic in Western Culture (wie Anm. 1).

7 Zum Begriff vgl. Wilhelm Schmidt-Biggemann: Was ist Christliche Kabbala? In: Topik
und Tradition. Prozesse der Neuordnung von Wissensiiberlieferungen des 13. bis 17. Jahr-
hunderts. Hrsg. von Thomas Frank, Ursula Kocher und Ulrike Tarnow. Gottingen 2007,
S. 265-286.



Einleitung 5

Revisionen

Die Ergebnisse intensiver Forschungen zum epistemologischen Status von Ma-
gie und Hermetismus, Literatur, Poetik und Philosophie des Mittelalters und der
Frithen Neuzeit wahrend der letzten Jahrzehnte geben nun Anlass, die skizzierte
Schliisselrolle, die Ficino traditionell zugeschrieben wird, in wesentlichen Punk-
ten zu iiberpriifen, zu diskutieren und zu prazisieren. Aus Sicht der Herausgeber
lassen sich dabei verschiedene Schwerpunkte identifizieren.

Magia naturalis zwischen Religion und Naturwissenschaft. Einer viel diskutier-
ten Auffassung zufolge hat Ficinos magia naturalis nicht nur nach historischen

Maf3stdben einen berechtigten Anspruch auf Wissenschaftlichkeit erhoben, son-
dern wurde — wie andere Disziplinen, Wissensordnungen oder Praktiken an der
Schwelle zur Neuzeit — zu einem ihrer Wegbereiter: (Natur-) Wissenschaft geht
in dieser Denktradition aus der Magie hervor. Ein bekannter Vertreter dieser
Auffassung ist Lynn Thorndike, der sie in seiner vielbandigen History of Magic
and Experimental Science mit einem iiberaus fundierten, enzyklopadischen Werk
zu belegen suchte.® Dabei wird von Thorndike kein historisches Ablosungsver-
héltnis angenommen, sondern Magie gilt selbst als wissenschaftlich-empirisch
orientiert.’ In der genannten Denktradition steht ferner eine Ficinos Verhiltnis
zum Hermetismus gewidmete Studie von Frances A. Yates."” Die als ,Yates-These’
bekannte Argumentationslinie richtete sich in den 1960er Jahren gegen eine posi-
tivistische, linear orientierte Wissenschaftsgeschichte, welche Technik im Sinne
einer modernen scientific revolution dem ,dunklen’ Mittelalter entgegen setzte. Da-
gegen vertrat Yates provokativ die Auffassung, dass die moderne Naturwissen-
schaft und Technik mit ihrem Anspruch auf Naturbeherrschung erst durch die
Renaissance-Magie ermoglicht worden war."

Wiéhrend die Verdienste von Thorndikes Untersuchung weitgehend aner-
kannt sind und die Nédhe von Ficinos Magieverstandnis zu modernen naturwis-
senschaftlichen Methoden und Erkenntnisinteressen immer wieder hervorge-
hoben wird,"? hat die ,Yates-These’ bis in die jlingste Zeit hinein Widerspruch

8 Vgl. Lynn Thorndike: A History of Magic and Experimental Science. 8 Bde. New York 1923—
1958; zu Ficino vgl. Bd. 4 (1934), S. 562-573, et passim.

9 Vgl. Thorndike (wie Anm. 8), Bd. 1 (1923), S. 2: ,My idea is that magic and experimental
science have been connected in their development; that magicians were perhaps the first
to experiment; and that the history of both magic and experimental science can be better
understood by studying them together.”

10 Vgl. Frances A. Yates: Giordano Bruno and the Hermetic Tradition. London 1964.

11 Alsjlingste eingehende Auseinandersetzung mit der Problematik vgl. Copenhaver: Magic in
Western Culture (wie Anm. 1).

12 Mit Blick insbesondere auf Ficino und Aprippa von Nettesheim und in Anlehnung an Clau-
de Lévi-Strauss jetzt Dominique de Courcelles: ,La magie est donc entierement rationelle,
elle anticipe la science moderne en établissant des rapports de procession entre les choses
dans une vision globale et systématique du monde.” Dies.: Henri Corneille Agrippa de Net-
tesheim (1486-1535). Rationalité magique entre philosophie naturelle et théologie mystique.
In: Mirabiliratio. Das Wunderbare im Zugriff der Frithneuzeitlichen Vernunft. Hrsg. von



6 Jutta Eming

hervorgerufen. Es ist zum Beispiel umstritten, ob es iiberhaupt berechtigt ist, das
Magie-Verstandnis des Neuplatonismus mit dem Hermetismus identisch zu set-
zen."” Andere Einwédnde richten sich auf eine als fehlend erachtete angemessene
Kontextualisierung der historischen Argumentation. In der zeitgendssischen Si-
tuation, in der Ficino seine magia naturalis entwickelte, ist das negative Verstand-
nis von Magie dominant. Deshalb gab Paola Zambelli zu bedenken, dass magia
naturalis zwar mit dem utopischen Anspruch angetreten sei, eine Abgrenzung
von magia daemoniaca und Zauberpraktiken zu bieten, doch zu einer Zeit erhoben
wurde, in welcher die Inquisition ihrer Tatigkeit in den ,Hexen’-Verfolgungen
nachging und in welcher der Malleus maleficarum entstand." Auch Ficino selbst
tragt Ziige eines praktizierenden Magiers.” Seine Apologien im dritten Band von
De vita verdanken ihren defensiven Charakter also nicht zuletzt einer virulenten
historischen Gefahrensituation. Ficino lasst sich auch als Exponent frithneuzeit-
lichen ,prekdren Wissens’ verstehen, wie es Martin Mulsow konzeptualisiert hat;
es ist ungesichertes, nicht institutionell verwaltetes, zu schiitzendes Wissen.' Der
Beitrag von Antje Wittstock entziffert diesen Kontext im vorliegenden Band an
den Apologien von De vita.

Episteme und Wissenschaft. Michael Foucault beginnt seinen bekannten Entwurf
einer historischen Abfolge von Wissensordnungen mit der so genannten Episte-
me der Ahnlichkeiten, die bis zum 17. Jahrhundert in Europa Giiltigkeit beses-
sen habe, um dann von einem epochal neuen Wissenschaftsverstandnis abgelst
zu werden."” Diese grundlegende Verdanderung des Wissens im 17. Jahrhundert,

Christoph Strosetzki in Verbindung mit Dominique de Courcelles. Heidelberg 2015, S. 19-43,
hier S. 37. Eine Zwangslaufigkeit der Entwicklung sieht Sergius Kodera insofern nicht, als
seiner Auffassung nach die Residuen der Renaissance-Magie einerseits in der Literatur, an-
dererseits in den Laboratorien des 17. Jahrhunderts weiter wirkten, vgl. Sergius Kodera: Dis-
reputable Bodies: Magic, Medicine, and Gender in Renaissance Natural Philosophy. Toronto
2010, S. 293. An Koderas Untersuchung ist dariiber hinaus der dekonstruktivistische Ansatz
bei Korper- und Heteronormativitatskonzepten des Neuplatonismus hervorzuheben.

13 Vgl. insbesondere Copenhaver: Magic in Western Culture (wie Anm. 1), S. 22f.

14 Vgl. Paola Zambelli: White Magic, Black Magic in the European Renaissance. From Ficino,
Pico, Della Porta to Trithemius, Agrippa, Bruno. Leiden, Boston 2007, passin.

15 So Peter-André Alt, Volkhard Wels: Einleitung. In: Konzepte des Hermetismus in der Lite-
ratur der Frithen Neuzeit. Hrsg. von Peter-André Alt und Volkhard Wels. Géttingen 2010,
S.7-22, hier S. 13.

16 Vgl. Martin Mulsow: Prekédres Wissen. Eine andere Ideengeschichte der Frithen Neuzeit.
Berlin 2012.

17 Vgl. Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Frankfurt a. M. 1974; zu Foucaults Ansatz mit
Blick auf die Konzeptualisierung magischen Denkens auch Marina Miinkler: Epistemische
Figurationen. Uberlegungen zum Status von Magiern und Alchemisten in der Wissensord-
nung der Frithen Neuzeit. In: Magia daemoniaca, magia naturalis, zouber. Schreibweisen
von Magie und Alchemie in Mittelalter und Friither Neuzeit. Hrsg. von Peter-André Alt, Jutta
Eming, Tilo Renz und Volkhard Wels. Wiesbaden 2015, S. 203-231.



Einleitung 7

die insbesondere mit dem Namen Francis Bacon verbunden ist,'® ist Teil einer
wissenschaftshistorischen ,grofsen Erzéhlung’, die {iber die Arbeiten Foucaults
hinaus weit verbreitet ist."” Angesichts dieses vielfach postulierten epistemischen
Umbruchs steht in Frage, unter welchen Voraussetzungen der Renaissance-Pla-
tonismus fiir sich beanspruchen koénnte, wissenschaftlich zu argumentieren
— nur unter historischen oder auch nach gegenwartigen Kriterien von Wissen-
schaftlichkeit? Welche Kriterien konnten dies sein?® Bezieht, wer den Geltungs-
anspruch eines Denkens anerkennt, das mit Sympathien zwischen Logos und
Materie und ihrer Erkenntnis durch ,Signaturen’ argumentiert, eine gegenauf-
klarerische Haltung?*! Zu bedenken ist in diesem Zusammenhang auch, dass erst
in der Frihen Neuzeit die okkulten Wissenschaften zu solchen werden, was in
einer Umwertung von okkulten als ,verborgenen, aber natiirlichen’ zu ,iiberna-
tlirlichen” Ursachen begriindet ist.?? Hier wird die umfassendere Problematik vi-
rulent, dass fiir den Status der Wissenschaften im 15., 16. und 17. Jahrhundert, der
sich — vereinfacht gesagt — zwischen Metaphysik und Naturerkenntnis bewegt,
zwischen okkulten und empirischen Wissensformen, literarischen und wissen-
schaftlichen Schreibweisen, eine angemessene Beschreibungssprache erst noch
zu entwickeln ist.”

Ein aktuelles Beispiel betrifft in diesem Zusammenhang den Gegenstands-
bereich des Traumwissens, der in diesem Band mit dem Beitrag von Tilo Renz
zum Thema wird. Ficino war davon iiberzeugt, dass sich Traume als Quellen
von Wissen systematisieren lassen.* Er steht damit in einer seit der Antike iiber-
lieferten Tradition, die nicht textsortenspezifisch ist und literarische ebenso wie

18 Insbesondere in philosophischer Hinsicht auch mit Leibniz, das arbeitet Copenhaver: Magic
in Western Culture (wie Anm. 1), S. 363—427, heraus.

19 Begriff nach Jean-Frangois Lyotard: Das postmoderne Wissen. Ein Bericht. Bremen 1982 (frz.
La condition postmoderne. Rapport sur le savoir. Paris 1979). Lyotard sah das wissensge-
schichtliche Zeitalter der Postmoderne dadurch bestimmt, dass es die ,grofSen Erzahlungen’,
d.h. die philosophischen und politischen Entwiirfe fritherer Epochen, zugunsten einer Plu-
ralisierung von Diskursen und wissenschaftlichen Erkenntnissen aufgelost habe.

20 Gegen Versuche, Magie auch aus heutiger Sicht den Status einer Wissenschaft zu konzedie-
ren, wendet sich vehement Otto: Magie (wie Anm. 1), passim. Moglich — und notwendig — ist
in Ottos Sicht ausschliefllich eine Erforschung historischer Magie-Konzepte.

21 In diesem Sinne formuliert Sybille Kramer Einwande gegen die Verwendung des Magie-Be-
griffs, vgl. Dies.: Sprache — Stimme — Performanz: Sieben Gedanken iiber Performativitat als
Medialitdt. In: Performanz. Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissenschaften. Hrsg.
von Uwe Wirth. Frankfurt a. M. 2002, S. 323-346.

22 Vgl. Paul Richard Blum: Qualitates occultae. Zur philosophischen Vorgeschichte eines
Schliisselbegriffs zwischen Okkultismus und Wissenschaft. In: Die okkulten Wissenschaf-
ten in der Renaissance. Hrsg. von August Buck. Wiesbaden 1992, S. 45-64.

23 Dazu insbesondere Milica Pavlovi¢ Almer: ,Hermetische Wissenschaften, wissenschaftliche
Hermetismen’ — Uberlegungen zu Sprach- und Denkfiguren der frithneuzeitlichen Natur-
philosophie. In: Religion und Naturwissenschaften im 16. und 17. Jahrhundert. Hrsg. von
Kaspar von Greyerz, Thomas Kaufmann, Kim Siebenhiiner und Roberto Zaugg. Heidelberg
2010, S. 303-332.

24 Vgl. Stéphane Toussaint: A philosophical prototype: Dreams and Wisdom in Ficino. In: Ac-
cademia I (1999), S. 77-83.



8 Jutta Eming

Wissens-Texte im engeren Sinne umfasst. Zwar wird insbesondere die antike
Auffassung, dass Traume als Prophetien fungieren, in der Frithen Neuzeit zu-
nehmend kritisch adaptiert;* die epistemologische Relevanz von Traumen wird
jedoch weiterhin als hoch veranschlagt. Dies bezeugt auch Johannes Keplers be-
rithmtes Somnium-Buch, um dessen wissensgeschichtlichen Status sich in jiin-
gerer Zeit eine literaturwissenschaftliche Kontroverse entziindet hat,* die nicht
zuletzt illustriert, in welch’ hohem Mafe historische Konzeptualisierungen von
Wissen das Selbstverstandnis moderner Wissenschaft und ihr Potential, histori-
schen Gegenstanden und Wissensordnungen addquat zu werden, auf den Priif-
stand stellen konnen.

Korrekturen der .grofien Erzdhlung’. Ficinos Ruf zufolge war sein kultur- und
wissenschaftsgeschichtlicher Einfluss umfassend. In diesem Zusammenhang
werden mitunter sehr bekannte Namen einzelner Gelehrter ebenso wie ganzer
Schulen angefiihrt, so der von Paracelsus.” Der so genannte Paracelsismus, der
sich in der zweiten Halfte des 16. Jahrhunderts zu einer wirkmachtigen Alternati-
ve zur akademischen, aristotelisch-galenischen Schulmedizin entwickelt,”® wur-
de teilweise als eine Art modifizierter Neuplatonismus dargestellt, auch wenn
ein konkreter Einfluss Ficinos nicht nachzuweisen ist — sein Name wird bei Para-
celsus kaum einmal genannt.”

An einem vor einiger Zeit erschienenen Aufsatzband, der Ficino und seinem
Einfluss gewidmet ist, fillt auf, dass gleich mehrere Beitrdge mit einer Revoca-
tio einsetzen oder im Ergebnis Erstaunen dariiber bekunden, dass eine Wirkung
Ficinos gar nicht, nur indirekt oder gering nachweisbar ist. Dies gilt neben dem
Paracelsismus zum Beispiel auch fiir die bertihmte Anatomy of Melancholy von
Robert Burton (1621), die viele Autoritdten nennt, Ficino aber nicht ein einziges

25 Dies beschreibt an vier Fallbeispielen exemplarisch Albert Schirrmeister: Assimilation und
Negation. Antikes Traumwissen in neuzeitlichen Wissenschaften. In: Transformationen an-
tiker Wissenschaften. Hrsg. von Georg Toepfer und Hartmut Béhme. Berlin 2010, S. 93-114.

26 Dies betrifft im Wesentlichen zwei Beitrage in KulturPoetik 7/2, 2007, ndmlich Gideon Stie-
ning: Am ,Ungrund” oder: Was sind und zu welchem Ende studiert man ,Poetologien des
Wissens? In: Ebd., S. 234-248, sowie Joseph Vogl: Robuste und idiosynkratische Theorie. In:
Ebd.,, S. 249-258.

27 Vgl. Klibansky u.a.: Saturn und Melancholie (wie Anm. 3), S. 385.

28 Vgl. dazu Volkhard Wels: Die Alchemie der Frithen Neuzeit als Gegenstand der Wissensge-
schichte. In: Alt u.a.: Magia naturalis (wie Anm. 17), S. 233-265.

29 Zu dieser Problematik nimmt Maximilian Bergengruen: Nachfolge Christi — Nachahmung
der Natur. Himmlische und nattirliche Magie bei Paracelsus, im Paracelsismus und in der
Barockliteratur (Scheffler, Zesen, Grimmelshausen). Hamburg 2007 mit einem Argument
Stellung, welches der weiter unten explizierten Konzeptualisierung ,negativer’ Wissens-
transfers teilweise entspricht. So stellt er heraus, dass eine Untersuchung von ,Paracelsus’
Teilhabe am neuplatonischen Diskurs”, insbesondere der Ficino-Rezeption, auch ,die to-
pische Struktur der Argumentation” beriicksichtigen muss. Damit ist gemeint, dass sich
der Einfluss Ficinos in Paracelsus’ Schriften auch implizit, in der Ubernahme seiner Begrif-
fe und Theoreme, manifestiert, nicht nur in expliziter Referenz oder Zitation. Ebd., S. 18,
Anm. 71.



Einleitung 9

Mal.*® Auch eine traditionell angenommene zentrale Rolle Ficinos fiir den soge-
nannten Cambridger Platonismus ist nicht durch Quellen zu verifizieren.* Fer-
ner lassen sich Argumente dafiir anfiihren, dass der Begriff der ,platonischen
Liebe’ auf Grund einer Kontroverse, die im 16. Jahrhundert insbesondere in Itali-
en einsetzte, erst von Ficinos Nachfolgern einer entscheidenden Prézisierungsar-
beit unterzogen wurde.*

Es geht bei diesen und weiteren Fragen nicht darum, die Leistung eines be-
deutenden Humanisten zu relativieren. Wie neuere Studien zeigen, liegt jedoch
der Schluss nahe, dass Mikroanalysen der intellektuellen, kiinstlerischen und
wissenssystematischen Auseinandersetzung mit Ficinos Werken und eine Re-
Evaluierung ihrer allenthalben konstatierten europdischen Wirkung mittlerweile
ein interdisziplinédres Forschungs-Desiderat darstellen. Die Arbeit daran kénnte
dazu beitragen, die langst als korrekturbediirftig erachteten ,grofsen Erzdhlun-
gen’ der europdischen Wissenschaftsgeschichte zu revidieren.®

Literarizitat und Kunst. In Riicksicht auf die in letzter Zeit wieder intensiv erneu-
erte Erforschung historischer Konzepte von Magie* scheint es geboten, ein pri-
mar religios fundiertes Begriffsverstandnis von magia naturalis von solchen Ebe-
nen des Magie-Begriffs zu differenzieren, welche Aspekte von Kunst (Fertigkeit)
und Mechanisierung betreffen. In letzterer Perspektive erscheinen technische
Artefakte, die mit Ficinos Tatigkeit verkniipft sind, wie seine Planetenuhr, als

30 Zu diesem Ergebnis kommt die Studie von James Hankins: Monstrous Melancholy. Ficino
and the Physiological Causes of Atheism. In: Clucas u.a.: Laus Platonici Philosophi (wie
Anm. 6), S. 25-44.

31 So David Leech: Ficinian Influence on Henry Morgan’s Arguments for the Soul’s Immortali-
ty. In: Clucas u.a.: Laus Platonici Philosophi (wie Anm. 6), S. 301-316.

32 Dieser Auffassung ist Letizia Panizza: Platonic Love on the Rocks: Castiglione Counter-Cur-
rents in Renaissance Italy. In: Clucas u.a.: Laus Platonici Philosophi (wie Anm. 6), S. 199-226.

33 Davon einmal abgesehen ist durchaus mit ,blinden Flecken’ der Rezeption zu rechnen. So
hat Thomas Leinkauf vor einigen Jahren gezeigt, dass Reuchlin in De arte cabbalistica iiber
weite Strecken die neuplatonische Theologie Ficinos kabbalistisch reformuliert; Bernd Ro-
ling ist zu dhnlichen Ergebnissen gekommen, vgl. Thomas Leinkauf: Johannes Reuchlin
und der Florentiner Neuplatonismus. In: Reuchlin und Italien. Hrsg. von Gerald Dérner.
Stuttgart 1999, S. 109-132; Bernd Roling: Aristotelische Naturphilosophie und christliche
Kabbalah im Werk des Paulus Ritius. Tiibingen 2007.

34 Vgl. neben den bereits genannten Arbeiten von Otto: Magie (wie Anm. 1), Copenhaver: Ma-
gic in Western Culture (wie Anm. 1), Alt u.a.: Magia naturalis (wie Anm. 17) auch Ulrich
Ernst: Mirabilia mechanica. Technische Phantasmen im Antiken- und im Artusroman des
Mittelalters. In: Das Wunderbare in der arthurischen Literatur. Probleme und Perspektiven.
Hrsg. von Friedrich Wolfzettel. Tiibingen 2003, S. 45-77.

35 Vgl. Sergius Kodera: Ingenium. Marsilius Ficino tiber die menschliche Kreativitat. In: Pla-
ton, Plotin und Marsilio Ficino. Studien zu den Vorldufern und zur Rezeption des Florenti-
ner Neuplatonismus. Hrsg. von Maria-Christine Leitgeb, Stéphane Toussaint und Herbert
Bannert. Wien 2009, S. 155-172. Vgl. zu diesen Aspekten ansonsten auch Kodera: Disreputa-
ble Bodies (wie Anm. 12).



10 Jutta Eming

Vorldufer eines mechanistischen Bild des Himmels.*® Zu diskutieren wire da-
riiber hinaus, in welchem Umfang Ficinos magia naturalis an eine in mittelalter-
lichen artes-Fakultaten beheimatete Tradition ankniipft, magische Verfahren als
Erforschung verborgener Ursachen, vor allem stellarer Einfliisse, aufzufassen.”
Wihrend Magie von theologischer Seite auf Grund eines implizierten Damo-
nenpakts abgelehnt wurde, verteidigten die Vertreter der artes-Fakultaten Magie
als Naturphilosophie. Dies zeigt, dass Ficinos Konzeption in htherem Mafle in
mittelalterlichen akademischen Disziplinen verwurzelt ist als bislang angenom-
men.*

Der Einfluss auf einzelne literarische Texte und Gattungen ist fiir die deutsch-
sprachige Literatur des Mittelalters dabei durchaus noch genauer zu untersuchen.
Der Schwerpunkt liegt bislang auf Untersuchungen zum Einfluss der Melan-
cholie-Konzeption, insbesondere zum deutschen Faustbuch von 1587, daneben
zum Liebes- und Abenteuerroman.* Ob es sich dabei um mehr als Spuren jener
,genialischen Melancholie’ handelt, die Klibansky, Panofsky und Saxl in ihrem
beriihmten Buch Ficino attestiert haben, scheint mittlerweile fragwiirdig. Wie
im vorliegenden Band der Beitrag von Susanne Beiweis herausarbeitet, bildet die
Tradition der ddmonischen Magie/Melancholie nach wie vor eine wirkmachtige

36 Vgl. Stéphane Toussaint: Ficino, Archimedes and the Celestial Arts. In: Marsilio Ficino:
His Theology, His Philosophy, His Legacy. Hrsg. von M.].B. Allen-V. Rees. Leiden 2002,
S. 302-326.

37 Diese Einsichten sind insbesondere den Arbeiten von Frank Fiirbeth zu verdanken, vgl.
Ders.: Die Stellung der artes magicae in den hochmittelalterlichen ,Divisiones philosophiae’.
In: Artes im Mittelalter. Hrsg. von Ursula Schaefer. Berlin 1999, S. 249-262, sowie Ders.: Zum
Begriff und Gegenstand von Magie im Spéatmittelalter. Ein Forschungsproblem oder ein
Problem der Forschung? In: Jahrbuch der Oswald von Wolkenstein Gesellschaft 12 (2000),
S. 411-442. Die Bewahrung verschiedener Ebenen magischen Wissens durch die — auch in-
stitutionalisierte — mittelalterliche Intellektualitédt betont bereits Valerie L. ]. Flint: The Rise of
Magic in Early Medieval Europe. Princeton 1991.

38 Dies zeigt fiir den Humanismus generell Anita Traninger: Disputation, Deklamation, Dia-
log. Medien und Gattungen europdischer Wissensverhandlungen zwischen Scholastik und
Humanismus. Stuttgart 2012.

39 Vgl. v. a. Maria E. Miiller: Der andere Faust. Melancholie und Individualitat in der Historia
von D. Johann Fausten. In: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geis-
tesgeschichte 60 (1986), S. 572-608; Antje Wittstock: Melancholia translata. Marsilio Ficinos
Melancholie-Begriff im deutschsprachigen Raum des 16. Jahrhunderts. Géttingen 2011; Ma-
rina Miinkler: Narrative Ambiguitat. Die Faustbiicher des 16. bis 18. Jahrhunderts. Géttingen
2011, S. 294-326.

40 Insbesondere von Hans-Jiirgen Bachorski: grosse vngeliicke und vnsélige widerwertigkeit
und doch ein guotes seliges ende. Narrative Strukturen und ideologische Probleme des Lie-
bes- und Reiseromans in Spatmittelalter und Frither Neuzeit. In: Fremderfahrung in Texten
des Spatmittelalters und der frithen Neuzeit. Hrsg. von Giinter Berger und Stephan Kohl.
Trier 1993, S. 59-86; Werner Rocke: Die Faszination der Traurigkeit. Inszenierung und Reg-
lementierung von Trauer und Melancholie in der Literatur des Spatmittelalters. In: Emoti-
onalitdt. Zur Geschichte der Gefiihle. Hrsg. von Claudia Benthien, Anne Fleig und Ingrid
Kasten. Koln 2000, S. 100-118; Jutta Eming: Emotion und Expression. Untersuchungen zu
deutschen und franzosischen Liebes- und Abenteuerromanen des 12.-16. Jahrhunderts. Ber-
lin, New York 2006, S. 218-225.



Einleitung 11

Denkweise auch in Ficinos Melancholie-Konzeption.*! Ein Einfluss von Ficino
auf Liebeskonzepte im deutschen Prosaroman wird angenommen,* ist aber noch
nicht konkret aufgearbeitet worden. Die Erforschung der literarischen und litera-
turasthetischen Rezeption Ficinos in Deutschland konzentriert sich dariiber hi-
naus bislang auf Aspekte des Hermetismus,” auf Dichtungstheorie bzw. Poetik.**

Neuansitze: Episteme in Bewegung, negative Transfers, Schreibweisen

Unter dem Begriffspaar ,Wissenschaft’ und ,Literatur’, das im Titel dieses Band
erscheint, werden die bisher genannten Aspekte subsumiert und heuristisch ge-
fasst: Das jeweilige Begriffsverstindnis wird nicht als gegeben unterstellt, son-
dern ist eigens zu diskursivieren. Damit wird ausdriicklich auch eine Metaebene
angestrebt, auf der Ficinos Konzeption den Anlass bietet, historische Kategorien
(scientia, ars, magia, nigromantia etc.) und moderne Begriffe von Wissen, Wissen-
schaft, Wissenspoetik und Wissensbewegung, die in der rezenten Kultur- und
Geisteswissenschaft thematisiert werden, vergleichend zu diskutieren. Ziel ist
zum einen eine Re-Evaluierung der Bedeutung Ficinos fiir die europdische Wis-
senschaftsgeschichte, zum anderen — und damit notwendig einhergehend — die
Reflexion auf das zeitgendssische (Selbst-) Verstandnis von Wissenschaft, Kultur
und Literatur.

Angesichts der Breite und Vielfalt des potentiellen Untersuchungsgebiets wa-
ren nur exemplarische Analysen denkbar, die gleichwohl weiterfithrende For-
schungen inspirieren sollen. Zugleich wurde mit dem Forschungsprogramm des
SFB 980 ein analytischer Rahmen vorgegeben, mit dem an derzeit {ibergreifend
verfolgte wissenshistorische Neupositionierungen angekniipft werden kann. Es
verspricht, sich auf Ficinos Schriften gewinnbringend beziehen zu lassen und
damit zugleich neue Bereiche seines Einflusses zu erschliefSen.

So arbeitet der Sonderforschungsbereich mit der allgemeinen Forschungshy-
pothese, dass Wissen immer dann, wenn es ,in Bewegung’ gerét, indem es zum
Beispiel zeitliche, raumliche, mediale/materiale oder ideelle Transfers vollzieht,

41 Vgl. allerdings auch die Ausfithrungen zu einem metaphorischen Begriffsgebrauch in den
Werken Ficinos von Stéphane Toussaint: Ficino und das Damonische. In: Leitgeb u.a.: Platon,
Plotin und Marsilio Ficino (wie Anm. 35), S. 137-145. Nach Auffassung von Otto: Magie (wie
Anm. 1), S. 459-462, resultiert Ficinos schillernder Ddmonie-Begriff insbesondere im 3. Buch
von De Vita aus dem Umstand, dass er sein heterogenes Quellenmaterial letztlich konzepti-
onell nicht wirklich integrieren konnte.

42 Eine Randnotiz findet sich bei Barbara Lafond-Kettlitz: Die Genesis des frithneuhochdeut-
schen Romans am Beispiel von Jérg Wickrams Ritterromanen Galmy (1539) und Gabriotto
und Raimund (1551) — eine Asthetik biirgerlicher Lebensmuster. In: Die Bedeutung der Re-
zeptionsliteratur fiir Bildung und Kultur der Frithen Neuzeit (1400-1750) II. Beitrage zur
zweiten Arbeitstagung in Haldensleben (Mai 2013). Hrsg. von Alfred Noe und Hans-Gert
Roloff. Bern u.a. 2014, S. 119-146, hier S. 138.

43 Vgl. Alt, Wels: Konzepte des Hermetismus (wie Anm. 15); ferner Peter-André Alt: Imagina-
res Geheimwissen. Untersuchungen zum Hermetismus in literarischen Texten der Frithen
Neuzeit. Gottingen 2012.

44 Dazu auch Wels: Der Begriff der Dichtung (wie Anm. 5).



12 Jutta Eming

eine Verdnderung erfdhrt. Es liegt auf der Hand, dass dieser Ansatz addquat ist,
um etwa die Ubersetzungsleistungen Ficinos und anderer Humanisten genauer
zu erfassen. Er konnte zudem dazu dienen, den Blick fiir Ficinos Vorgehen bei
der theoretischen Verbindung von antiker Philosophie und christlicher Religion
zu schérfen, die mit Begriffen wie ,Rezeption’, einer organischen Metapher wie
,Wiederbelebung“ oder auch der in Bezug auf Ficino besonders haufig verwen-
deten Ubersichts-Metapher der ,Synthese”® nur vorlaufig getroffen ist. Ficinos
eigene konzeptionelle Leistung in seinem Symposion-Kommentar De amore ist
nicht zuletzt in Riicksicht auf den Magie-Begriff bereits mehrfach hervorgehoben
worden;”” im vorliegenden Band beleuchtet der Beitrag von Stéphane Toussaint
dafiir Ficinos Begriff der Liebe. Welche systematischen Anstrengungen fiir Fi-
cino die Auseinandersetzung mit Platon und Plotin und die Integration in die
christliche Lehre bedeutete, arbeitet der Beitrag zu Ficinos Metaphysik von Fosca
Mariani Zini heraus.* Dass, wie Zini zeigt, dabei im Resultat neue systemati-
sche Probleme entstehen, liegt auf der Linie der im Sonderforschungsbereich be-
sonders interessierenden Verdnderungen von Wissen, die mitunter gerade dort
sichtbar werden, wo eine Stabilisierung von epistemischen Bestdnden angestrebt
wurde.

Negative Transfers. Entsprechend dem Forschungsprogramm des SFB 980 sollte
es darum gehen, Kontinuitat, Verlauf und mogliche Logik von Transferbewegun-
gen von Wissen in Fallanalysen genauer zu beschreiben als durch eine allgemein
hypostasierte ,europdische Rezeption” der Arbeiten von Ficino. Dazu gehdrt auch,
dass ,erfolgreichen’, d.h. gut dokumentierten, klar nachweisbaren und evidenten
Transfers nicht zwangslaufig mehr Gewicht beizumessen ist als indirekt manifes-
ten, negativen’ oder camouflierten, unterlassenen oder unterschlagenen Transfers.

Das erkenntnisleitende Potential dieses Ansatzes zeigte sich wahrend der Ta-
gung in verschiedenen Vortrdgen mit anschliefender Diskussion, welche der
Wirkung einzelner Theoreme Ficinos oder der Verbreitung seiner Schriften nach-
gingen. Dazu zahlt Ficinos Theorie des Enthusiasmus oder furor poeticus, die zur
Grundlage fiir eine Konzeptualisierung literarischer Produktivitat wird. Es ist
auf- und augenfallig, dass diese Theorie in Deutschland relativ frith rezipiert
wird. Sie wird, wie Grantley McDonald in diesem Band am Beispiel der Uni-
versitat Leipzig zeigt, von den dort lehrenden Humanisten insbesondere dafiir
genutzt, klassische Dichtung und Poetik in die Curricula einzufiihren. Auf diese
Weise wird nicht nur die hohe Mobilitdt, sondern auch die Eigendynamik von

45 Zum Begriff der organischen Metaphorik vgl. Hans Blumenberg: Paradigmen zu einer Me-
taphorologie. Frankfurt a. M. 1998, S. 91-110.

46 Zum Begriff der Ubersichts-Metapher vgl. Ralf Konersmann: Ubersicht. In: Worterbuch der
philosophischen Metaphern. Hrsg. von Ralf Konersmann. Darmstadt 2007, S. 485-498, zur
Synthese S. 494.

47 Vgl. etwa Otto: Magie (wie Anm. 1), S. 426-432.

48 Vgl. auch Fosca Mariani Zini: La Pensée de Ficin. Itinéraires néoplatoniciens. Paris 2014.



Einleitung 13

vormodernen Wissenstransfers kenntlich. Volkhard Wels akzentuiert dem ge-
geniiber in seinem Beitrag, dass die Auseinandersetzung mit Ficino sodann im
protestantischen Raum - zunéchst — abzubrechen scheint, was vermutlich auf
theologische Vorgaben Luthers zuriickzufiihren ist, um in Frankreich ab 1518
insbesondere mit der Dichtergruppe der Pléiade und deren Enthusiasmus-The-
orie verstarkt einzusetzen. Auch fiir das Italien des 16. Jahrhunderts ist der Ein-
fluss wieder nachweisbar.

Solche manifesten Wissensbewegungen und ihr ebenso evidenter Abbruch
lassen sich nun mit ,subkutanen’, impliziten konfrontieren, mit ,negativen’ Aus-
einandersetzungen, deren Aussagekraft wissenshistorisch erst noch auszuwer-
ten ist. Dazu gehdren, wie Wels erortert, ebenso die Parodierung von Ficinos
Enthusiasmus-Theorie durch Rabelais im 16. Jahrhundert wie die metaphorische
Verwendung des Begriffs in der deutschen Genie-Asthetik des 18. und 19. Jahr-
hunderts.” Mehrere Beitrdge dieses Bandes machen ganz unterschiedliche For-
men solcher negativer Transfers von Positionen Ficinos zum Thema: Die ausblei-
benden deutschen Ubersetzungen des dritten ;magielastigen’ Buches von De vita,
welche den Ausgangspunkt fiir die Beitrdge von Barbara Sasse Tateo und Antje
Wittstock bilden, ebenso wie die lange als mangelhaft erachtete deutsche Uber-
tragung Adelphus Mulings,™ die, wie Sasse Tateo zeigen kann, noch im paratex-
tuellen Apparat darauf ausgerichtet ist, Wissen fiir ein prospektives deutsches
Publikum zu re-kontextualisieren. Ferner gehoren dazu die ,stillschweigende’
(Huss) Integration von Positionen Ficinos in den Streit um den Vorrang Petrar-
cas oder Dantes an der Florentiner Akademie ebenso wie wortliche Ubernahmen
aus seinen Werken, ohne ihn als Quelle ein einziges Mal zu erwdhnen (Campa-
nini). Es ist, wie Saverio Campanini in seinem Beitrag dezidiert festhalt, in der
Renaissance {iblich, Referenzen auf zeitgendssische oder noch nicht in den Rang
von Klassikern erhobene Autoren als bekannt vorauszusetzen und nicht eigens
auszuweisen. Dies ldsst sich mit Blick auf die Geltung von Wissensbewegungen
grundsitzlich weiter reflektieren: AuBert sich in solchem Verschweigen eher die
mangelnde Anerkennung oder die fraglose Autoritédt eines Autors? Aber auch:
Welche neuen Wissenskontexte und Wissenstransfers werden damit jeweils er-
schlossen? Sergius Kodera zeigt in seinem Beitrag, wie die ,Augenstrahllehre’
Ficinos, die in seiner Nachfolge weit {iber ein Jahrhundert lang bei verschiedenen
Autoren ,weder ganz geglaubt noch vollig verworfen” wurde, zu Verhandlungen
iiber verschiedene Formen der sprachlichen Konstruktion von menschlicher Se-
xualitdt und ihrem Verhaltnis zu sozialen Ordnungen fiihrte.

Netzwerke und Wissensoikonomien. Richtet sich der Blick ferner nicht nur auf
solche Wissenstransfers, die Ficino angestofsen hat, sondern auch auf jene, von

49 Vgl. dazu auch Stéphane Toussaint: Schelling et Ficin. Sur 'imagination infernale dans Cla-
ra. In: Accademia XIV (2012), S. 43—49.

50 Einen Neuansatz markiert hier die Arbeit von Wittstock: Melancholia translata (wie
Anm. 39).



14 Jutta Eming

denen er selbst profitierte, kommen weitere zeitlich und raumlich ausgreifende
epistemische Bewegungen in den Blick: Fragmente des Corpus Hermeticum etwa
geraten durch arabisch-spanische Vermittlung in einer als Asclepius bekannten
Fassung im Mittelalter in Umlauf und werden in Kathedralschulen und Univer-
sitdten rezipiert; Einfliisse lassen sich bis in die deutsche Literatur des Mittel-
alters nachweisen (Parzival).”! Ficino hat sie vermutlich ebenso gekannt wie das
berithmteste Buch {iber Zauberei des Mittelalters, den Picatrix.5? Die seitens der
Alchemiegeschichtsschreibung vertretene Sichtweise, dass Ficinos Ubersetzung
als Initialztindung’ gewirkt habe, ist deshalb zu relativieren.

Auch in Bezug auf die Entwicklung einer christlichen Kabbala ist es, wie im
vorliegenden Band der Beitrag von Campanini nachweist, angemessen, Ficino
vor allem als Wegbereiter oder Vorldufer der Bewegung zu erachten. Campaninis
Beitrag macht zudem exemplarisch deutlich, wie wenig es historischen Wissens-
bewegungen grundsatzlich angemessen ist, einzelne regelrechte Griinderfiguren
zu benennen. Weiterfiithrend ist hingegen die Annahme, dass sich Wissenstrans-
fers — wie die Auseinandersetzung mit der Kabbala - als kontinuierliche, aber
keineswegs einsinnige, sondern in verschiedenen Stufen je neu analytisch zu
entfaltende Prozesse vollziehen. Ficino reprasentiert dabei eine eigene Stufe, die
nach Auffassung von Campanini im Ubrigen eher ein literaturgeschichtliches als
ein philosophisches oder wissenschaftliches Interesse des Autors bezeugt.

In der Perspektive des Forschungsprogramms des SFB 980 werden Ficinos
historische Leistungen damit als ,Wissensoikonomie’ ersichtlich,* die raumlich-
geographisch ebenso weit ausgreift wie zeitlich-epochal, und dies jeweils in

51 Vgl. Bernhard Dietrich Haage: Alchemie im Mittelalter. Ideen und Bilder — von Zosimos bis
Paracelsus. Diisseldorf, Ziirich 1996; Michael Horchler: Die Alchemie in der deutschen Lite-
ratur des Mittelalters. Ein Forschungsbericht {iber die deutsche alchemistische Fachliteratur
des ausgehenden Mittelalters. Baden-Baden 2005; Jutta Eming: Aus den swarzen buochen.
Zur Asthetik der Verratselung von Erkenntnis und Wissenstransfer im Parzival. In: Alt u.a.:
Magia daemoniaca (wie Anm. 17) S. 75-99, im gleichen Band Antje Wittstock: Transmutation
und Veredelung in Gottfrieds Tristan, S. 101-119.

52 Vgl. Sergius Kodera: The stuff dreams are made of: Ficino’s magic mirrors. In: Accademia
I (1999), S. 95-100. Vgl. auch die ausfiihrliche Darstellung bei Otto: Magie (wie Anm. 1),
S. 443-451.

53 Vgl. Esteban Law: Die hermetische Tradition. Wissensgenealogien in der alchemischen Lite-
ratur. In: Alt, Wels: Konzepte des Hermetismus (wie Anm. 15), S. 23-70.

54 Unter dem Begriff der ,Wissensoikonomien’ wird im SFB 980 — in Abgrenzung etwa zu ei-
nem sozial- und wirtschaftswissenschaftlichen Verstiandnis von Wissensokonomie — ein
systemischer Zusammenhang von multiplen Faktoren in Prozessen der Neukontextualisie-
rung von Wissen verstanden, der hinsichtlich seiner analytischen Produktivitat zu erpro-
ben ist. In Anlehnung an den griechischen oikos-Begriff beschreiben Wissensoikonomien
ein dynamisches Zusammenspiel von Faktoren in multidirektionalen epistemischen Aus-
tauschprozessen, in dem stets neue Formen von Strukturbildungen und Relationierungen
generiert werden. Das erlaubt es, auch Asymmetrien und Spannungsverhiltnisse {iber im-
manente Akzentverschiebungen in die Untersuchung einzubeziehen und nach regulieren-
den wie deregulierenden Bewegkréften innerhalb eines systemischen Zusammenhangs zu
fragen.



Einleitung 15

doppelter Vektorrichtung’: mit Blick auf europdische ebenso wie auf auflereu-
ropdische Netzwerke und auf die Ausstrahlung in Frithe Neuzeit und Moderne
ebenso wie auf Transfers in Antike und Mittelalter. Bedingungen fiir die Ent-
wicklung dieser Wissensoikonomie liegen — unter anderem — in der konkreten
(Wieder-) Entdeckung, Verfiigbarmachung und Zirkulation von Texten und
Textcorpora, der zunehmenden Institutionalisierung von Bildung und den in-
ternen Verschiebungen ihrer Curricula, in der Ausbildung eines reprasentativen
flirstlichen Mézenatentums und der Etablierung intellektueller und literarisch
inspirierter Netzwerke, in humanistischen Editionsbestrebungen und einem
Schwerpunkt der Ubersetzertitigkeit im Toledo des 12. und 13. Jahrhunderts, die
langfristig und nachhaltig als Wissenskanal zwischen griechisch-arabischen und
nordeuropdischen Wissenschaften wirkte. Wahrend dies fiir den Bereich der An-
tike aus naheliegenden Griinden sehr gut bekannt ist, ist der Bereich des Mittelal-
ters weniger beriicksichtigt. Dies gilt nicht zuletzt fiir Wissenstransfers aus dem
orientalischen Raum.* Wissensoikonomisch relevant sind insbesondere auch
erratische Verlaufe von Transfers, welche auf der Performativitat und Produk-
tivitat konkreter historischer Aneignungsprozesse und Auseinandersetzungen
mit Wissensinhalten beruhen, so in den skizzierten Bewegungen verschiedener
Theoreme Ficinos, die sich von metaphysischen Grundlegungen zu dsthetischen
Positionen verschieben.

Schreibweisen. In literaturgeschichtlicher und -&dsthetischer Hinsicht liegt der
faszinierendste Aspekt von Ficinos Werk fraglos in der Affinitit von Aisthesis
und Episteme, die sich bis zur regelrechten Ununterscheidbarkeit ineinander ab-
bilden. Sie hat ihren Grund in Ficinos viel genannter Aufwertung kiinstlerischer,
insbesondere poetischer Kreativitdt gegeniiber der antiken Tradition. Deshalb
sind Ficinos Schriften langst auch unter kunsttheoretischen und poetologischen
Aspekten relevant. Ficinos Metaphysik kommt dabei, wie der Beitrag von Steffen
Schneider unter kommunikationstheoretischen Aspekten und mit besonderem
Akzent auf Schriftmetaphern herausarbeitet, dsthetisch und performativ zum
Tragen, oder umgekehrt: Sprachstil wird im Gebrauch von Metaphern, Tropen
oder musikalischen Strukturen zum Medium goéttlicher Erkenntnis. In der Theo-
logia Platonica verwendet Ficino Schriftmetaphern fiir das Verhaltnis von gottli-
chem Intellekt zu aufnehmender Seele, und er dynamisiert das zentrale Gleichnis
aus der kleinen Schrift De Sole (1492) tiber einander tiberkreuzende Semantiken
aus den Bereichen Liebe und Licht.

Der Duktus von Ficinos Schriften ware aus heutiger Sicht generell eher als ,li-
terarisch’ denn als ,wissenschaftlich’ zu charakterisieren. Besonders jene Werke,
die der hermetischen Tradition verpflichtet sind, zeigen Affinititen zu Texttypen

55 Vgl. Stéphane Toussaint: Ficino’s Orphic Magic or Jewish Astrology and Oriental Philoso-
phy? A Note on spiritus, the Three Books on Life, Ibn Tufayl, and Ibn Zarza. In: Accademia
1I (2000), S. 19-31.



16 Jutta Eming

und -verfahren von magischen und alchemischen Texten, etwa durch die Ver-
wendung von Begriffen wie Damonie oder ingenium, oder, weil sie sich um eine
Geheimhaltung und Verschliisselung ihrer Wissensbestande bemiihen mussten,
durch den Gebrauch von Allegorien.”® Sowohl in theoretischen Schriften Ficinos
als auch in durch ihn inspirierten Dichtungen, wie zum Beispiel den Gedichten
Lorenzos de’ Medici, werden magisch-hermetische Wissensbestande schliefSlich
durchaus dogmatisch ,entscharft’.”” Ficinos Werke haben dariiber hinaus, wie der
Beitrag von Bernhard Huss zeigt, Teil an einer in der Renaissance auch instituti-
onell — in den florentinischen Akademien — gepflegten Tendenz, philosophische
Fragestellungen an literarischen Texten darzulegen. Die in zwei Teilprojekten
des SFB 980 entwickelte Fragestellung nach ,Schreibweisen’ magischen Wissens
versucht, dieser historischen Situation gerecht zu werden: Mit dem Begriff ist
eine Ebene der Konvergenz von Phianomenen gemeint, die unterschiedlichen
Texttypen angehoren. Der Terminus dient nicht dazu, Gemeinsamkeiten zwi-
schen disparaten Textformen zu behaupten oder einzelne Texte als Realisationen
transhistorischer Ausdrucksformen zu bestimmen. Produktiv erscheint die Rede
von Schreibweisen deshalb, weil sie es moglich macht, konkrete Textzeugnisse
iiber ihre gattungshistorische Einbettung hinaus in Relation zu setzen. So kénnen
literarische Formen ganz unterschiedlicher Texte im Hinblick auf formale und
inhaltliche Merkmale analysiert und auf einander bezogen werden.* Dies zeigt
im vorliegenden Band der Beitrag von Tilo Renz zum Traumwissen bei Ficino
und Hartlieb, der gattungsiibergreifend die Herausbildung eines bestimmten In-
teressensschwerpunkts im 15. Jahrhundert fokussiert, hier an korperlichen und
wahrnehmungstheoretischen Eigenschaften von Traumen und Traumwissen.

Ausdriicklich sei schliefllich festgehalten, dass die skizzierten Verlaufe, Kreu-
zungen und Uberschneidungen vormoderner Wissensbewegungen selbstver-
standlich nicht auf die Gestalt Ficinos und seiner Werke beschrankt blieben, son-
dern diese vielmehr wie in einem Brennpunkt und mit Blick auf einige besonders
einschneidende Verschiebungen zwischen Religion, Wissenschaft und Kunst in
der Frithen Neuzeit einsichtig machen. Sie werfen Schlaglichter auf die dynami-
schen Beziehungen von Wissenssicherung und Wissenserweiterung, die vormo-
derne Kulturen in besonderem Mafle pragen.

56 Vgl. dazu Wels: Die Alchemie der Frithen Neuzeit als Gegenstand der Wissensgeschichte
(wie Anm. 28).

57 ,[...] both Ficino and Lorenzo wanted a tame Hermes. [...] The Hermes honored [...] is the
reverent Mercurius Trismegistus who looked to the young Ficino like Boethius and Plato —a
friend to Christian Platonists.” Copenhaver: Magic in Western Culture (wie Anm. 1), S. 202.
Vgl. auch die umfassenderen Analysen im Kapitel , Hermes Domesticated” ebd., S. 186-227.

58 Vgl. zu diesem Zusammenhang auch die Analysen von Paul Ricceur iiber die Affinitdten
zwischen literarischen und historiographischen Erzdahlweisen in seiner umfangreichen nar-
ratologischen Untersuchung Zeit und Erzihlung, insbesondere im ersten Band. Paul Ricceur:
Zeit und Erzdhlung. Band I: Zeit und historische Erzahlung. Aus dem Franzdsischen von
Rainer Rochlitz. Miinchen 20072



L. Begriffe und systemische Verkniipfungen






Magie und Humanismus
(Ficino, Pico, Paolini und Gallucci)*

Stéphane Toussaint

Wir alle erinnern uns an Picos Antwort den Gegnern seiner Magicae conclusio-
nes gegeniiber: Die Magie ist ,die absolute Vollendung der Naturphilosophie”!
Die magia naturalis der Renaissance, die ,Magie der Natur’, avanciert zur Vertei-
digung, um einer Verurteilung wie der der schwarzen Magie, der nigromantia,
zu entkommen, und manchmal ist sie Vorwand, um ,die Grenzen des Erlaub-
ten’ tiberschreiten zu konnen. Was den Magiebegriff der Renaissance speziell bei
Ficino und Pico betrifft, ist insbesondere darauf hinzuweisen, dass es sich um
einen zweideutigen Begriff handelt, der sich immer zwischen den Begriffen der
magia naturalis und der magia spiritualis entfaltet. Dass die magia naturalis im Her-
metismus und im Neuplatonismus viel mehr als eine ,Nachahmung der Natur’
bedeutet und nicht auf die aristotelische physis und auf das Stereotyp ars/natura
beschrankt werden kann, ist hinldanglich bekannt dank der Forschungen von Da-
niel P. Walker,? Paola Zambelli,® Brian Copenhaver,* Vittoria Perrone Compagni,

* Ich danke herzlich Maria-Christine Leitgeb und Thomas Gilbhard fiir die Korrektur.

1 Naturalis philosophiae absoluta consumatio. Dazu Giovanni Pico della Mirandola: Discorso so-
pra la dignita dell'uomo. Hrsg. von Francesco Bausi. Parma 2003, S. 104; Stéphane Toussaint:
Sensus naturae. Jean Pic, le véhicule de 'ame et 'équivoque de la magie naturelle. In: Tra
antica sapienza e filosofia naturale. La magia nell’'Europa moderna (Atti del Convegno di
Firenze 2—4 ottobre 2004). Hrsg. von Fabrizio Meroi. Bd. 1. Rom 2006, S. 107-145, hier S. 113—
115; Giovanni Pico della Mirandola: Apologia. L'autodifesa di Pico di fronte al Tribunale
dell'Inquisizione. Hrsg. von Paolo Edordao Fornaciari. Florenz 2010, S. 8, 20-24.

2 Daniel P. Walker: Spiritual and Demonic Magic from Ficino to Campanella. London 1958 .

3 Paola Zambelli: Scholastic and Humanist Views of Hermeticism and Witchcraft. In: Herme-
ticism and the Renaissance. Intellectual History and the Occult in Early Modern Europe.
Hrsg. von Ingrid Merkel und Allen G. Debus. London 1988, S. 125153, hier S. 128-133; Paola
Zambelli: Cambigua natura della magia. Filosofi, streghe, riti nel Rinascimento. Venedig
1996; Paola Zambelli: Magia bianca, magia nera nel Rinascimento. Ravenna 2004, S. 21-47.

4 Brian Copenhaver: L'occulto in Pico. In: Giovanni Pico della Mirandola. Convegno inter-
nazionale di studi nel cinquecentesimo anno della morte (1494-1994). Hrsg. von Giancarlo
Garfagnini. Bd. 1. Florenz 1997, S. 213-236.

5 Vittoria Perrone Compagni: Abracadabra: le parole nella magia (Ficino, Pico, Agrippa). In:
Cose da non credere. Rivista di Estetica XIX (2002), S. 105-130.



20 Stéphane Toussaint

Paul Richard Blum,® Bernd-Christian Otto,” Sergius Kodera,® Steffen Schneider®
und der Forschung von manchen anderen Autoren. Bei ndherem Hinsehen liegt
jedoch eine Zweideutigkeit in dem permeablen Begriff der Natur selbst. Sie be-
ruht auf dem Faktum, dass dieser Begriff sowohl die physische, sichtbare Welt,
als auch die unsichtbare, gottliche oder ddmonische Welt bezeichnet.

Das Problem ist: Bei Ficino lédsst sich die physische Natur nie isoliert betrach-
ten. Ficino begreift die Natur nicht nur als das Material, mit dem der Magier ar-
beitet, sondern er begreift sie als mehrdeutig: als Schopfung, als Architektur der
Welt, als Gesetz der Elemente, als lebendiger Kosmos, als Drang nach Gott und so
weiter. Anders ausgedriickt, bei Ficino wird die natiirliche Welt selbst inkorpo-
riert in den Kreislauf des Geistes; man denke etwa an das Zitat aus De amore 11, 2:

Da Gott die Welt zu sich hinzieht und die Welt zu ihm hingezogen wird,
besteht eine kontinuierliche Anziehung zwischen Gott und der Welt, die
von Gott ausgeht, sich auf die Welt tibertrdgt und in Gott schliefSlich zu
Erfiillung kommt. Dieses Geschehen gleicht einem Kreislauf (quasi circulo
quodam) [...].1°

In ihrem Buch Liebe und Magie zu Ficinos De amore hat Maria-Christine Leitgeb
von einem Ficinischen circulus spiritualis gesprochen." Um die Sache komplizier-
ter zu machen: Der sogennante circulus spiritualis scheint mir die Ubertragung
eines platonischen und dann plotinischen Topos aus Enneade 1V, 3, 22 und V, 5, 9
zu sein, wo Plotin sagt, dass die Seele nicht im Korper lebt, sondern der Koérper
in der Seele lebt. Ficino iibersetzt Enneade 1V, 3, 22: Plato in ipsa mundi generatione
dici noluit animam in corpore esse, sed corpus in anima collocatum,"” und Giordano

6 Paul Richard Blum: Qualitates occultae: Zur philosophischen Vorgeschichte eines Schliissel-
begriffs zwischen Okkultismus und Wissenschaft. In: Die okkulten Wissenschaften in der
Renaissance. Hrsg. von August Buck. Wiesbaden 1992, S. 45-64.

7 Bernd-Christian Otto: Magie. Rezeptions- und diskursgeschichtliche Analysen von der An-
tike bis zur Neuzeit. Berlin, New York 2011, S. 424—-498.

8 Sergius Kodera: Disreputable Bodies: Magic, Medicine, and Gender in Renaissance Natural
Philosophy. Toronto 2010.

9 Steffen Schneider: Kosmos, Seele und Text. Formen der Partizipation und ihre literarische
Vermittlung: Marsilio Ficino, Pierre de Ronsard, Giordano Bruno. Heidelberg 2012, S. 146-172.

10 Marsilio Ficino: Uber die Liebe oder Platons Gastmahl. lat.-dt. Ubers. von Karl Paul Has-
se. Hamburg 1984, S. 39 (Ubersetzung modifiziert, S. T.); Marsile Ficin: Commentarium in
Convivium Platonis. De amore. Hrsg. von Pierre Laurens. Paris 2002, S. 23/25: Quoniam si
deus ad se rapit mundum mundusque rapitur, unus quidam continuus astractus est a deo incipiens,
transiens in mundum, in deum denique desinens, qui quasi circulo quodam in idem unde manauit
iterum remeat. Circulus itaque unus et idem a deo in mundum, a mundo in deum, tribus nominibus
nuncupatur. Prout in deo incipit et allicit, pulchritudo; prout in mundum transiens ipsum rapit, amor;
prout in auctorem remeans ipsi suum opus coniungit, uoluptas.

11 Vgl. Maria-Christine Leitgeb: Liebe und Magie. Die Geburt des Eros und Ficinos De amore.
Wien 2004, S. 144.

12 Plotini Opera cum latina Marsilii Ficini interpretatione et commentatione. Basel 1580. Nach-
druck der Ausgabe Basel, Pietro Perna, 1580. Hrsg. von Stéphane Toussaint. Lucca 2010, S. 388.



Magie und Humanismus 21

Bruno wiederholt das als Degli eroici furori, prima parte, dialogo terzo: Il corpo dun-
que é nell’'anima, I'anima nella mente, la mente o é in Dio o é Dio, come disse Plotino (in
den Worten Ficinos: ommnia sint in ipso deo [...] sic mundi corpus est in anima mundi,
haec in mente, haec in bono).”®* Es besteht kein Zweifel dartiber, dass sich der circu-
lus spiritualis weiterentwickelt zu einer dynamischen Ausfiihrung des ,Korper
in Seele’-Topos. Aber woher kommt diese Dynamik? Von der kosmischen Liebe.
Um Leitgeb zu zitieren: ,Circuitus spiritualis nennt Ficino diesen Kreislauf, der die
Schopfung zur Génze erfasst und der durch die Momente der Schonheit und der
Liebe bestimmt ist.”"*

Die natiirliche Magie griindet demzufolge immer auf Liebe. ,Die ganze Macht
der Magie besteht in der Liebe”, sagt Ficino in De amore, VI, 10.”® Die Erotisie-
rung der Magie geht Hand in Hand mit der Erotisierung der Natur durch und
mittels Eros als Damon und als Magier. Dabei ist es von Bedeutung, dass Ficino
mittels der Umsetzung des plotinischen Eroskonzepts in Enneade 1V, 4, 40 eine
positive und spirituelle Wiirdigung des platonisches Eros entwirft: dewvog yong
Kat pagpakeLs kat coplotis (Symposion 203d)."* Dann mochte ich auch darauf
hinweisen, dass Eros nach der Enneade IV, 4 weder als das Streben nach Schon-
heit zu definieren ist, noch die Frage, ob Eros ein Gott oder eine Empfindung
der Seele sei, hinreichend erldutert wird. Es ist wichtig aus Peri erotos (Enneade,
111, 5) — einer nach Pierre Hadot spaten Schrift Plotins, die eine andere Erotologie
reflektiert — zu erwahnen, dass Eros nie yong genannt wird. Im Gegenteil: In der
Enneade 1V, 4 ist der dewvog yong, der platonische und plotinische Eros wie im
Symposion Platos ein gewaltiger Zauberer, Hexenmeister oder Zauberheiler und
Sophist, der die erotische Macht symbolisiert. Eros, der Zauberer, wird bei Ficino
in den harmonisierenden Eros verwandelt. Meistens ist es von grosser Bedeu-
tung fiir unser Verstandnis von Ficinos und Picos Philosophie, dass Macht durch
Harmonie ersetzt wird.

Offensichtlich liegt der Schwerpunkt fiir Ficino bei der ddmonischen, vermit-
telnden Wesenheit von Eros. Er ist ein Mittler. Deshalb wird der harmonierende
Eros Ficinos eine Personifizierung

13 Plotini Opera (wie Anm. 12), S. 527.

14 Leitgeb: Liebe und Magie (wie Anm. 11), S. 144.

15 Ficin: De amore (wie Anm. 10), S. 167: Sed cur magum putamus amorem? Quia tota uis magice
in amore consistit. Magice opus est aftractio rei unius ab alia ex quadam cognatione nature. Mundi
autem huius partes ceu animalis unius membra, omnes ab uno auctore pendentes, unius nature com-
munione invicem copulantur. ,Weshalb aber wird Eros Zauberer gennant? Weil alle Macht der
Zauberei auf der Liebe beruht. Die Wirkung der Magie besteht in der Anziehung, welche ein
Gegenstand auf einen anderen auf Grund einer bestimmten Wesensverwandtschaft ausiibt.
Die Teile dieser Welt hdngen, wie die Gliedmafien eines Lebewesens, alle von einem Urhe-
ber ab und stehen durch die Gemeinschaft ihrer Natur in Zusammenhang.” Ficino: Uber die
Liebe (wie Anm. 10), S. 243.

16 ,[Elin gewaltiger Zauberer und Hexenmeister und Sophist”; Platon. Symposion. Griechisch-
deutsch. Hrsg. und {ibersetzt von Franz Boll, bearbeitet von Wolfgang Buchwald und neu
bearbeitet und hrsg. von Rainer Nickel. Diisseldorf, Ziirich 1998, S. 89.



22 Stéphane Toussaint

[der] den Kosmos durchdringenden Liebe selbst, ein ,vermittelndes, alles
mit allem verbindendes Prinzip’ [...]. Der Florentiner ordnet magia also
nicht nur dem weitrdumigen Begriff natura zu, sondern auch — in Anleh-
nung an die sympathetische Kosmosvorstellung Plotins — einem allen Na-
turablaufen zugrunde liegenden Kraftverstandnis.”

Fiir Ficino sowie fiir Plotin ist die Magie von dieser Welt nirgends abgeschnitten,
und der Magus ist nie weltfremd. Andererseits kommt der Florentiner in seinem
Kommentar zu Plotins Enneade IV, 4 — der etwas anderes als eine Zusammenfas-
sung ist und der das Endergebnis (1494) von Ficinos Eros-Lehre bedeutet — zu
einer anderen Gewichtung des platonischen und plotinischen Eros.

Erstens umgeht der Florentiner die subtile Ironie der sokratischen goeteia und
Hexerei im Symposion 203e und im Menon 80b 6-7, wo die Magie des Sokrates
sich aus der Zauberkraft des Diskurses ergibt (sie ist es, die fiir Platon die gute
Zauberpraxis des Sokrates ausmacht). Fiir Ficino ist die gute, positiv konnotierte
Magie der Natur die Liebe.

Zweitens wird bei Ficino ydn¢ vorzugsweise als magus verstanden. Zwar fin-
den wir in Ficinos Ubersetzung zu Enneade 1V, 4 venificus fiir y6ng, mit einer rhe-
torischen Milderung, ut ita dixerim, die im Text Plotins fehlt; und auch fascinatio'™
und magica machina® fiir yonteia.

Drittens fasst die Magie Ficinos die Bewegung der Sterne und das Leben des
Weltalls im Zusammenhang mit der intellektuellen Welt selbst:

Wir haben im dritten Buch von De Vita ausfiihrlich erklart, aus welchem
Grund wir vom lebendigen Weltall und von den lebendigen Sternen den
lebendigen Hauch auffangen konnen (vitales carpere auras valeamus), nam-
lich dank der natiirlichen Praxis der Bauern und der Arzte (naturali quasi
agricolarum medicorumque more). Die Platoniker denken, dass die starkste
Form von Verehrung bei allen anderen Opfern (adorationem intentissimam
sacrificiorum omnium efficacissimam) dann erreicht wird, wenn unser Gebet
in der Hohe an den iiberweltlichen Intellekt reicht.

Dagegen sind bei Plotin Magie und Intellekt, goeteia und theoria, antithetisch:
theoria ist agoeteutos (Enneaden 1V, 4, 44). Die plotinische intellektuelle Seele oder

17 Otto: Magie (wie Anm. 7), S. 426-428.

18 Plotini Opera (wie Anm. 12), S. 434.

19 Ebd,, S. 436.

20 Ebd., S. 437: Qua vero ratione ex corpore mundi ubique vivo vivisque tum stellis tum caeteris mun-
di partibus naturali quodam quasi agricolarum medicorumgque more vitales carpere auras valeamus,
satis in libro de Vita tertio disputamus. Platonici denique adorationem intentissimam sacrificiorum
omnium efficacissimam esse putant, praesertim si ad intellectus mundo superiores scilicet angelos
dirigatur maxime si ad Deum quoque superiorem [...].



Magie und Humanismus 23

Substanz wird eine weltfremde Substanz, ohne Andersheit, die jenseits von Ver-
wandtschaften in ihrer Innerlichkeit verharrt.

Um André Chastel zu paraphrasieren, der in Marsile Ficin et I'art (1954) von
einem ficinischen ,Staatstreich” spricht,® konnen wir in gleicher Weise von ei-
nem ,erotischen Staatstreich’ sprechen. In der Tat, die irdische magia naturalis Fi-
cinos ist faktisch eine erotische Magie, die aber (paradoxerweise) auf Grund eines
Transformationsprozesses eine ddmonisch-iiberirdische, auch intellektuelle Art
von Magie produziert. Ahnlich stellt Pico in seinen Magischen Thesen eine These
auf — die dritte iiber Orpheus —, in der die magia naturalis und die magia divina,
Natur und Gottheit, Optionen sind, die leicht getrennt voneinander betrachtet
werden konnen:

Die Namen der Gotter, die Orpheus besingt, sind keine Namen schlechter
Damonen [...], sondern Namen von natiirlichen und gottlichen Kréften,
die dem Menschen von dem wahren Gott [...] gewdhrt worden sind.?

Grundsatzlich scheint mir, dass Ficinos Philosophie des Eros zwei zentrale Be-
griffe umfasst — die Seele und die Natur —, die Plotin in seiner Eros-Lehre auch
unterscheidet. Bei Ficino ist die natiirliche Magie metaphysisch aufgeladen, also
kann man von magia naturalis mit Zambelli, von magia spiritualis mit Walker und
sogar von magia intellectualis sprechen.

Aber die Renaissance-Vorstellung der Magie ist auch von einem mittelalter-
lichen Vorbild durchdrungen, in dem die immer antithetischen Praktiken, die
magia illicita (unerlaubte Zauberei mit dimonischem Eingriff) und die scientia li-
cita (erlaubte Wissenschaft der Natur) eine exakte Unterscheidung finden. Die
eingehenden Publikationen im Bereich der Magie sind ein gutes Indiz fiir dieses
Problem; es wird zum Beispiel in dem Buch von Jean Patrice Boudet* beschrie-
ben oder in dem von Nicolas Weill-Parot,? und auch in den Studien von Richard
Kieckhefer,”® Helmut Birkhan? und von manchen anderen Autoren.?” Nach diesem

21 Dazu Stéphane Toussaint: Ars Platonica. Chastel entre Kristeller et Garin. In: André Chastel.
Meéthodes et combats d'un historien d’art (Paris, 29 novembre—1 décembre 2012). Hrsg. von
Sabine Frommel. Paris 2015, S. 209-227, hier S. 222.

22 Giovanni Pico della Mirandola: Conclusiones nongentae. Hrsg. von Albano Biondi. Firenze
1995, S. 120 (dt. Ubers. S. T.): 3. Nomina deorum, quos Orpheus canit, non decipientium daemonum,
a quibus malum et non bonum prouenit, sed naturalium wirtutum divinarumque sunt nomina, et a
vero deo in utilitatem maxime hominis si eis uti sciverit, mundo distributarum. Die Uberschrift des
Abschnitts lautet: Conclusiones numero XXXI secundum propriam opinionem de modo intelligendi
hymnos Orphei secundum Magiam [...].

23 Jean Patrice Boudet: Entre science et nigromancie. Paris 2006.

24 Nicolas Weill-Parot: Les ,Images astrologiques” au Moyen Age et a la Renaissance. Spécula-
tions intellectuelles et pratiques magiques (XIle-XVe siecle). Paris 2002.

25 Richard Kieckhefer: Magic in the Middle Ages. New York 1989.

26 Helmut Birkhan: Magie im Mittelalter. Miinchen 2010.

27 Superstition and Magic in Early Modern Europe. Hrsg. von Helen Parish. London u.a. 2015;
Tanja Klemm: Bildphysiologie. Wahrnehmung und Renaissance. Berlin 2013, S. 220-255.



24 Stéphane Toussaint

Vorbild gibt es bekanntlich eine vorherrschende Antithese zwischen der guten,
natiirlichen Wissenschaft und der bosen, aberglaubisch-ddmonischen nigroman-
tia oder teuflisch-tduschenden Zauberei. Wie Weill-Parot ausgefiihrt hat,* verur-
teilte zum Beispiel der Doctor Mirabilis Roger Bacon (1294) die magia oder magica
als illusio, als ,Tauschung’, und oft wurden dhnliche Behauptungen im Laufe des
Mittelalters und der Renaissance gemacht. Die Determinationes magistrales von
Pedro Garcia (1487)*® werden in diesem Sinne gelesen: Man mochte die Konti-
nuitat der nigromantia gegen Pico della Mirandola und seine Conclusiones magi-
cae beweisen. Andererseits haben Verteidiger der Magie und der Astrologie wie
Taddeo da Parma und Pietro d’Abano keine theoretische Vorstellung der Positi-
vitdt der magia formuliert, obwohl gerade sie Gelehrte waren, die mit argumen-
tativen Grundlagen fiir eine gelehrte Magie oder Astrologie nach dem Prozess
der talismanischen und astrologischen Kausalitdt geforscht haben. Angesichts
dieses Hintergrundes ldsst sich ein weiteres spannendes Phdnomen beobachten:
Die Grenze verschiebt sich in das Spektrum der mittelaterlichen Magie. Sowohl
das Wort magia selbst (eine hier positiv konnotierte mageia) und auch der Begriff
magus sind bis Ficino und seinem De amore (1469) und bis Pico della Mirandola
und seiner Oratio (1486) selten gewdirdigt worden. Zwar argumentiert Giorgio
Anselmi in seinem Opus de magica disciplina (ca. 1440) wie spéter Ficino auch, dass
magus nichts Boses bezeichnet. Jedoch ergibt sich die grundsatzliche Differenz
der beiden aus ihrer Definition des Wortes. Ficino argumentiert in seiner Apo-
logia (1489), dass der magus ein sacerdos und ein sapiens sei. Fiir Ficino, der selbst
Priester, Philosoph und Arzt war, sind nach neuplatonischer Aufassung der ma-
gia der Magier, der Arzt, der Priester und der Philosoph nicht voneinander zu
trennen. So vermischt sich in der neuplatonischen Magie Ficinos die Vorstellung
des persischen magos im Alkibiades 122a und im Charmides 156 d—e als medicus ani-
mae (Zalmoxis und Zarathustra) mit den Chaldaischen Orakel, mit Porphyrios” De
Abstinentia, IV, 6, und schliefslich auch mit der Apologie des Apuleius, Kapitel 25:
Persarum lingua magus est qui nos sacerdos. Pico della Mirandola hat genau dieselbe
Strategie von Magie-Legitimation in seiner Oratio verfolgt:

[...] es gibt eine zweifache Art von Magie. Die eine beruht ganz auf dem
Werk und dem Einfluss von Damonen, eine bei Gott fluchwiirdige, uns ab-
scheuliche Sache. Die andere ist, wenn man sie auf dem rechten Weg ver-
folgt, nichts Anderes als die absolute Vollendung der Naturphilosophie.
Wenn die Griechen beide erwéhnen [...] nennen sie diese [...] sozusagen
als die [...] hochste Weisheit. Magier bedeutet namlich, wie Porphyrios

28 Weill-Parot: Les ,, Images astrologiques” (wie Anm. 24), S. 318.
29 Jérome Rousse-Lacordaire: Une controverse sur la magie et la kabbale a la Renaissance. Genf
2010.



Magie und Humanismus 25

sagt, in der Sprache der Perser dasselbe wie bei uns Deuter und Verehrer
des Gottlichen.®

Pico schreibt diese Laudatio der neuplatonischen Magie im Jahr 1486, wahrend
er das Manuskript von Ficinos lateinischer Ubersetzung der Enneaden auf seinem
Schreibtisch zur Einsicht liegen hat, das sich heute in der Biblioteca Nazionale
von Florenz Handschrift befindet (Conventi Soppressi E, 1, 2562). Zusammen mit
Plotin —beziiglich der Negativitat der goeteia —hat Ficino im selben Jahr auch Por-
phyrios Traktat De abstinentia, 11, 37-61 fiir Braccio Martelli paraphrasiert.

Es stellt sich nun die Frage nach der Rolle des Magus als Gelehrtem und als In-
tellektuellem. Der Magier Ficinos ist der litteratus homo und auch der sapiens. Die
Rede ist nicht mehr von der magischen Seite des Neuplatonismus, sondern von
einem humanistischen, soziokulturellen Transformationsprozess. Das heifit: Das
Publikum des Magiers hat sich verdandert. Der Geist und die Wiirde des Magiers
sind vom Geist und der Wiirde des neuen homo humanus nicht mehr zu unter-
scheiden.

Und das ist ebenso der Fall fiir den problematischen Begriff der Damonen, die
eben humanisiert werden, wie Ficino in seinem Briefe anlasslich des Todes von
Lorenzo de” Medici 1492 schreibt:

Ihr habt bei Hesiod gelernt, dass dreissigtausend gute Himmelsddmonen
sich der menschlichen Angelegenheiten annehmen. Die Antiken nannten
sie Anfithrer und Aufkldrer der Menschen. Aufierdem fliegen alle guten
und menschlichen Fiirsten, wenn sie sterben, zu diesen Anfiithrern em-
por, um sich gemeinsam mit ihnen um die menschlichen Angelegenheiten
zu kiimmern. Die Platoniker glauben, dass die Damonen sich mit diesen
gliicklichen Seelen freuen [...]. Dieses hat die ganze Stadt Florenz neulich
anldsslich Lorenzos Tod anerkannt.*!

30 Giovanni Pico della Mirandola: Uber die Wiirde des Menschen. Hrsg. von August Buck.
Hamburg 1990, S. 51f.: Proposuimus et magica theoremata, in quibus duplicem esse magiam signi-
ficavimus, quarum altera daemonum tota opere et auctoritate constat, res medius fidius execranda et
portentosa. Altera nihil est aliud, cum bene exploratur, quam naturalis philosophiae absoluta con-
summatio. Utriusque cum meminerint Graeci, illam magiam nullo modo nomine dignantes goeteian
nuncupant, hanc propria peculiarique appellatione mageian, quasi perfectam summamaque sapientiam
vocant. Idem enim, ut ait Porphyrius, Persarum lingua magus sonat quod apud nos divinorum inter-
pres et cultor.

31 Marsilii Ficini: Epistole, liber XI. Venedig 1495. Nachdruck der Ausgabe Matteo Capcasa.
Venedig 1495. Hrsg. von Stéphane Toussaint. Lucca 2012, S. 370: Legisti ut abitror apud Hesio-
dum triginta beneficorum daemonum millia per aerem sublimem humana curare. Quos quidem prisci
rectores hominum exploratoresque cognominant. Praeterea excellentissimos quosque apud homines
principes, post obitum ad rectores ejusmodi commigrare, quasi collegas eorum posthac in humana
gubernatione futuros [...]. Dazu Stéphane Toussaint: Ficino und das Damonische. In: Plato,
Plotin und Marsilio Ficino. Hrsg. von Maria Christina Leitgeb, Stéphane Toussaint und Her-
bert Bannert. Wien 2009, S. 137-145, hier S. 138f.



26 Stéphane Toussaint

Das Publikum fiir die Vergéttlichung Lorenzos wird Florenz, die Stadt des Hu-
manismus. Man kann von Humanisierung der ddamonischen Magie sprechen,
wenn zum Beispiel Ficino im oben genannten Zitat schreibt: quasi collegas eorum in
humana gubernatione statt in humanarum rerum gubernatione. Anders ausgedriickt:
Die Fithrung durch die Ddmonen wirkt in Ubereinstimmung mit der menschli-
chen Natur.

Wir haben von Ficino auch gelernt, dass unter bestimmten Bedingungen In-
tellekt und Magie kompatibel sind. Es geht hier, im Kontext des humanistischen
Denkens, darum, eine durchaus religiose, spirituelle — und wenn man so will -
philosophische Magie zu fordern. Fiir modernes Empfinden hat Magie gar nichts
Philosophisches und Intellektuelles mehr. Ich meine hier nicht nur eine ,intel-
lektuelle’ Magie, insofern die sogennanten ,Intellektuellen’ des Mittelalters eine
akzeptable Theorie oder eine konforme Definition der Magie zu finden suchten
— die mit der Position der Kirche Hand in Hand ging. Ich meine vielmehr eine
,intellektuelle’ Magie, die einer spirituellen Verbesserung der Menschheit entge-
genkommt — so etwas wie eine Apotheosis der intellektuellen Seele, die das as-
trale Licht darstellt, wenn man mit den Sternen in Verbindung steht, bekanntlich
mittels einer gewissen Erhebung des spiritus und des Seelenwagens oder vehicu-
lum animae.

Bei Ficino, speziell im De vita libri tres, bezieht der ,Geist’ sich vor allem auf
den Bereich der Gesundheit des anthropo-kosmischen spiritus. Wie Antje Witt-
stock in Melancholia translata geschrieben hat: , Studiosi und litterati [= die huma-
nistischen Intellektuellen, S. T.] miissen ihren spiritus durch geregelte Zufuhr
von spiritus mundi ergédnzen”,* und das auch Dank der Herstellung von kosmi-
schen Talismanen. Hier verkniipft sich die antike Pneuma-Lehre mit dem Begriff
des vitalistischen Kosmos und mit der antiken und mittelalterlichen talismani-
schen Tradition. Seit Frances Yates und Daniel Walker haben schon manche das
Problem des Talismans bei Ficino untersucht. Ficino war behutsam, und er hat
immer mit viel Umsicht davon gesprochen. Die kiinstlerische Verbindung zwi-
schen Ficino und seinem Freund, dem florentinischen Uhrmacher Lorenzo (della
Volpaia), erlaubt eine bessere Bestimmung des zentralen talismanischen Begriffs
fabrica mundi. Wir alle erinnern uns an das Kapitel in Ficinos De vita, 11, 19, de
fabricanda universi figura, das von einem konstruierten Modell der Welt oder einer
formula mundi handelt. Der planetarischen Uhr Lorenzos ist in diesem Kapitel die
folgende Passage gewidmet:

Sie [= die Astrologen, S. T|] finden es auflerdem vorteilhaft, zum Zweck
einer wahren Imitation des Himmels goldene Sterne auf den Sphéarenli-
nien anzubringen und Vesta selbst oder Ceres, das heifit die Erde, mit ei-
nem griinen Gewand zu schmiicken. Wer diesen astrologischen Lehren

32 Antje Wittstock: Melancholia translata. Marsilio Ficinos Melancholie-Begriff im deutsch-
sprachigen Raum des 16. Jahrhunderts. Gottingen 2011, S. 67.



Magie und Humanismus 27

anhéngt, soll ein solches Modell entweder bei sich tragen oder es vor sich
hinlegen und betrachten. Auch wird es sinnvoll sein, eine Weltkugel, die
mit einem Bewegungsmechanismus ausgestattet ist, zu betrachten, wie sie
einst Archimedes und in unserer Zeit ein Florentiner namens Lorenzo fa-
brizierten. Und man soll sie nicht einfach nur anschauen, sondern auch im
Geiste dariiber meditieren.®

Die wichtige Neuheit, die es im Rahmen der mittelalterlichen talismanischen
Magie zu beriicksichtigen gilt, ist die Idee eines harmonischen Automaten des
Himmels. Ficino beschreibt seine Universalfigur nach dem urspriinglich fiir Ma-
thias Corvinus konzipierten Planetarium und er erklart die Herstellung einer
gebauten, selbstbewegten universi figura, die gesundheitsforderlich ist, nach den
Prinzipen, dass erstens

der Himmel [ist], was am besten temperiert ist, und folglich das absolu-
te Leben besitzt, [und] die {ibrigen Dinge in eben dem Mafle, in welchem
sie sich einer Temperiertheit und dem Leben annéhern, auch eine hohere
Stufe des Lebens erlangen, [und zweitens] dass eine solche Form im Him-
mel existiert, dessen Umschwung stets die vollkommenste Bewegung be-
schreibt und der alles belebt.*

Mit der planetarischen Uhr geht es nicht um eine Detailfrage. Die Ndhe einer der-
artigen Selbstbewegung des talismanischen Planetariums zur Statuenbelebung
ist kommentarlos, sowie die Frage, ob ein Mechanismus wie das Planetarium ,be-

33

34

Marsilio Ficino: De vita libri tres / Drei Biicher {iber das Leben. Hrsg,, {ibersetzt, eingeleitet
von Michaela Boenke. Paderborn 2011, S. 339 und Marsilio Ficino: Three Books on Life. Hrsg.
von Carol V. Kaske, John R. Clark. Tempe 2002, S. 346: Operae pretium fore putabunt aurea spher-
is ad ipsam coeli similitudinem addere sidera, atque ipsam Vestam sive Cererem, id est terram, viridem
induere vestem. Eiusmodi formulam sectator illorum vel ipse gestabit, vel oppositam intuebitur. Utile
vero fore spectare spheram motibus suis praeditam, qualem Archimedes quondam et nuper_Floren-
tinus quidam noster, Laurentius nomine, fabricavit, neque spectare solum, sed etiam animo reputa-
re. Proinde in ipsis suae domus penetralibus cubiculum construet in fornicem actum, figuris eiusmodi
et coloribus insignitum, ubi plurimum vigilet atque dormiat. Et egressus domo non tanta attentione
singularum rerum spectacula, quanta universi figuram coloresque perspiciet. Dazu Stéphane Tous-
saint: Ficino, Archimedes and the Celestial Arts. In: Marsilio Ficino: His Theology, His Phi-
losophy, His Legacy. Hrsg. von Michael J. B. Allen und Valery Rees. Leiden, Boston 2002, S.
302-326; Oliver Gotze: Der offentliche Kosmos. Kunst und Wissenschaftliches Ambiente in
italienischen Stadten des Mittelalters und der Renaissance. Miinchen 2010, S. 133.

Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 33), S. 343 und Ficino: Three Books on Life (wie Anm. 33),
S. 348: Ex hac autem inductione duo haec accipe corollaria: primum quidem, si corpora magis deinceps
temperata magis vivunt, coelum maxime temperatum quam maxime vivere - immo vero vicissim ex
eo, quod coelum exactissime temperatum absolutissimam in se vitam possidet, coniectari, ut, quatenus
reliqua ad temperiem vitamgque illius accedunt, eatenus vitam sortiri praestantiorem. Alterum vero vi-
tam esse formam in se perfectam perficientemque corpus motionisque principium exhibentem — prin-
cipium, inquam, intimum motionis quoque tum intrinsecus actae, tum per omnem partem extrinsecus
expeditae.




28 Stéphane Toussaint

seelt’ wird oder mit der Weltseele und mit dem spiritus mundi interagiert. Die Uhr
sowie die Weltseele verleihen den Sphéren eine kreisférmige Bewegung, jedoch
ist die spiritus-Beeinflussung in dieser Passage unausgesprochen, da der Floren-
tiner sich nur auf die Wirksamkeit des Blicks fokussiert. Ficinos Seh-Lehre wird
schon seit Langem untersucht und bedarf keiner weiteren Erlduterung. Ficino
konzentriert sich hier im Wesentlichen auf zwei Aspekte: auf die Kugelformen
und auf die Farben, speziell auf die drei optisch und psychisch wirkenden Farben
der drei Grazien — Griin, Gold und Blau -, die den melancholischen Einfluss von
Saturn verhindern konnen. Das Problem, ob und wie das Planetarium mit dem
spiritus interagiert, wird uns weiterfiithren.

Verweilen wir zunéchst bei Fabio Paolinis Hebdomades. Im 7. Kapitel des vier-
ten Buches fragt sich Paolini — ein Humanist und Musiker aus Venedig® —, wie
Orpheus dank seiner Musik leblose Steine hatte bewegen kénnen. Paolini ant-
wortet, dass nur die Weltseele solche Wunder bewirken konne, animae mundanae
opera adjuvante, ganz so, als ob zum Beispiel das Modell der Uhr von der Idee
der himmlischen Kreisbewegung inspiriert wiirde. Die Vermittlung der anima
mundi zwischen dem intellektuellen Prinzip der Harmonie und dem Uhrmacher,
oder besser noch, dem mikrokosmischen Konstrukteur der makrokosmischen
Harmonie, erlaubt den Transfer der coelestis harmonia zu der eisernen Maschine
,bei der wir sehen, dass eine fast perpetuierte Dynamik mittels eines gewissen
verniinftigen Grundes (certa ratione) imprimiert werden kann”.3 Im Hebdomades
macht Paolini die Verkniipfung der Weltseele und des spiritus mundi mit dem
menschlichen Intellekt und der harmonierenden Magie ganz explizit. Es gébe
noch viel mehr zu sagen beziiglich Ficino und Paolini. Kurz gesagt hat Paolini die
avancierteste Interpretation von De vita, 111, 19 gegeben. Doch die Uberlieferung
des Uhr-Modells Ficinos bleibt nicht nur auf Paolini beschréankt.

Eine weitere Aufnahme des Zitats von der Uhr finden wir bei Giovan Paolo
Gallucci, dem Humanisten, Pidagogen und Astronomen aus Padua.” In fast al-

35 Grantley McDonald: Music, Magic and Humanism in Late Sixteenth-Century Venice: Fabio
Paolini and the Heritage of Ficino, Vicentino and Zarlino. In: Journal of the Alamire Foun-
dation 4/2 (2012), S. 222-250.

36 Fabio Paolini: Hebdomades [Aeneidos Liber Sextum (vv. 646): OBLOQUITUR NUME-
RIS SEPTEM DISCRIMINA VOCUM / INTER ODORATUM LAURI NEMUS...]. Venedig,
Francesco Franceschi da Siena 1589, S. 203 (dt. Ubers. S. T.): [...] et si per materialia id [= accipere
species] praestari potest ut scilicet anima mundi ab illis quasi alliciatur, quod Mercurius, Plotinus
et lamblicus confirmant et ceteri omnes [= Ficinus], multo magis anima rationalis quae magis est
illi consentanea et maiorem mundani spiritus copiam haurire diversis rationibus potest, quare nihil
videmus hominibus denegatum nihilque tandem aggressos quin summo adhibito studio et industria
animae mundanae opera adivvante et quasi inchoatum opus sua perficiente divinitate atque potes-
tate, fuerint assecuti quandoque et inanimis rebus motum tribuere potuerint et possint, facile de-
clarat domesticum et vulgatissimum horologii exemplum ac testimonium, in quo durissimo omnium
rerum metallo, nempe ferro, videmus perpetuum quasi motum certa ratione assignatum ut numquam
conquiescat, quod nisi divino nutu humanis faventi operibus et industriae factum esse arbitramur.

37 Massimiliano Rossi: Mente, libro e cosmo nel tardo Cinquecento: il ruolo mnemonico dell’il-
lustrazione nella produzione editoriale di Giovan Paolo Gallucci. In: Memory and Invention.



Magie und Humanismus 29

len seinen Biichern — Theatrum mundi et temporis (1588), Speculum uranicum (1593),
Della fabrica et uso di diversi stromenti di astronomia (1598) — hat Gallucci Ficinos De
vita, de fabricandi universi figura wortlich erwahnt. Ein weiterer wichtiger Punkt:
Gallucci hat sich fiir die kontemplative Seite des Planetariums soweit interessiert,
dass er die planetarischen Réder oder rotulae seines Theatrum mundi als lato sensu,
kleine Talismane, aus Papier betrachtete. Die Rader Galluccis funktionieren als
Reiseweltmaschinen, als tragbare Figuren der Weltharmonie:

Derjenige wird mein Buch brauchbar finden, der es irgendwo mit sich tra-
gen und lesen kann, nicht nur zu Hause, sondern drauflen, im Boot, zu
Pferde, auf dem Land, im Krieg, iiberall dort, wo das Planetarium von Ar-
chimedes und die [Weltbild-] Kammer Ficinos unbrauchbar sind.*

Ubrigens kann man nattirlich feststellen, wie sich in De vita die Animationstech-
nik, die universal-talismanische Magie und das frith-mechanisierte Weltbild tref-
fen, um ein doppeltes Ziel zu verfolgen: Ein Heilmittel durch die Harmonie der
Welt und psychisches Gleichgewicht Dank der Interiorisierung von einer artifi-
ziellen figura mundi zu erreichen. Um Ficino zu zitieren: neque spectare solum sed
etiam animo reputare.*® Der Universaltalisman wird nicht nur betrachtet, sondern
auch interiorisiert. Die Bipolaritdt zwischen Jupiter und Saturn wird annulliert,
wenn die jupitersche Temperiertheit und die saturnische Innerlichkeit einander
ergdnzen. So vertritt Ficino die Meinung, dass ein Planetarium dieser Art die
Menschheit darauf vorbereitet, sich auf eine Interiorisierung der Weltharmonie
einzulassen. Ohne jeden Zweifel ist die talismanische Uhr in der Sicht Ficinos
eine Seelenmaschine, eine automatische Uhr, die (im Widerspruch zu Ernst Jiin-
gers reaktiondarem Sanduhrbuch) keine Entzauberung der Natur und keine Techni-
sierung der irdischen Macht mit sich bringt. Wahrscheinlich hétte vor Lorenzos

Medieval and Renaissance Literature, Art and Music. Acts of an International Conference,
Florence, Villa I Tatti, May 11, 2006. Hrsg. von Anna Maria Busse Berger und Massimiliano
Rossi. Florenz 2009, S. 37-57; Massimiliano Rossi: Da Diirer a Tasso: proporzioni, fisiogno-
mica e passioni per la retorica figurativa di Giovan Paolo Gallucci. In: Torquato Tasso e le
arti. Atti del Convegno di studi promosso nel Cinquantesimo di fondazione del Centro Studi
Tassiani 1950-2000 (Bergamo, 30 settembre 2000). Bergamo 2002, S. 25-66.

38 Giovan Paolo Gallucci: Theatrum mundi et temporis. Venedig, Giovanbattista Somasci 1588.
Ad lectores: Ita enim Marsilius Ficinus theologus philosophus astrologus et medicus praestantissi-
mus inquit in lib. de vita caelitus comparanda : , Utile vero fore spectare spherae motibus suae praedi-
tam qualem Archimedes quondam fabricavit neque spectare solum sed etiam reputare animo. Proinde
in ipsis suae domus penetralibus cubiculum construet in fornicem actum figuris huiusmodi et colori-
bus insignitum ubi plurimum vigilet atque dormiat [...].” Cum autem non omnes neque Archimedis
sphaeram neque cubiculum ea ratione depictum habere possint, hunc librum habere [.. ] facile quisque
poterit et hinc eandem percipere utilitatem, quam tum ex illa sphaera tum ex illo cubiculo percipi pos-
se Marsilius contendit [...] Immo maior utilitas cernitur, quilibet hunc librum semper secum deferre
potest eumaque legere non domi solum sed foris in navi, in equo, ruri, militiae et tanden ubique quod
neque illi Archimedis spherae neque huic Ficini cubiculum usu venire potest.

39 Marsilio Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 33), S. 338 und Ficino: Three Books on Life (wie
Anm. 33), S. 346.



30 Stéphane Toussaint

Apparatur und vor Ficinos De vita kein Talisman im Laufe des Mittelalters eine
solche universale und kontemplative Erwartung erfiillen kénnen. Diese gewis-
sermafien talismanische ,Revolution’ darf nicht hinwegtauschen iiber den struk-
turellen Einfluss der fabrica mundi auf den humanistischen Neuplatonismus und
die christliche Kabbalah.

Nun lassen wir die weitere Beobachtung folgen, dass im Kapitel de fabricandi
universi figura Ficino — fast symptomatisch — Pico und den Heptaplus erwahnt: de
mundanae fabrica rationibus nihil ultra, loannes enim Picus noster Mirandula divina
de genesi mundi mysteria Moseos divinitus his diebus expressit.”* Man neigt dazu zu
vergessen, dass De vita* und der Heptaplus*? zeitgleich verfasst wurden (1489) und
Ficino und Pico in einem Konkurrenzverhéltnis standen: In De vita finden wir
eine Demiurgie der Schopfung und im Heptaplus eine Hermeneutik der Schop-
fung. Wéahrend Ficino Archimedes und Plato nachahmen wollte, um eine neue
magische Architektur der Welt zu bauen, versucht Pico in seinem Genesiskom-
mentar, mit Mose und der Kabbala, die polyvalente Bedeutung der fabrica mundi,
die in der Einheit des Menschen gipfelt, zu beleuchten. Trotz aller offensichtlicher
Unterschiede ist es sehr auffallig, dass zwei Philosophen wie Ficino und Pico im
Florenz des Jahres 1489 dasselbe Interesse an der Schépfung zeigten. Mehrere
Ahnlichkeiten sind in der Art ihrer denkerischen Betrachtung des Kosmos zu
finden.

Man muss nicht viele Beispiele bemiihen, um eine hypothetische textuelle Kon-
kordanz zu beweisen, weil es keine gibt. Die kosmologische Rede Ficinos ist ma-
gisch gepragt und die exegetische Rede Picos formuliert eine allegorisch-mysti-
sche Auslegung der Verse Genesis, I, 1-27, die, wie Bernd Roling sagt, ,[...] einen
an der Hexaemeron-Literatur ausgerichteten Kommentar des Schopfungsberich-
tes [bietet], der in sieben separaten Durchgangen neue hermeneutische Zugriffe
entwickelt.”

Jedoch bei ndherem Hinsehen erkennt man den Aufbau beider Texte. Und
man stellt fest, dass Pico und Ficino dieselbe strukturelle Strategie verfolgen:
Das Kosmosbild wird de- und rekomponiert. Pico ist weder ein Goethe noch
ein Schelling, der in seiner Schrift Von der Weltseele beziiglich der Betrachtung
der Natur bemerkt hat: , Der erste [Punkt] ist, daf$ keine erkiinstelte Einheit der

40 Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 33), S. 336f.: ,In die Griinde fiir den Bau der Welt miissen
wir uns hier nicht weiter vertiefen, nachdem unser Freund Giovanni Pico della Mirandola
vor kurzem die gottlichen mosaischen Mysterien iiber die Genesis der Welt auf hervorragen-
de Weise erklarte.”

41 Cesare Vasoli: Un medico per i sapienti: Ficino e i Libri de vita. In: Historia Philosophia Me-
dii Aevi. Studien zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Festschrift fiir Kurt Flasch
zu seinem 60. Geburtstag. Hrsg. von Burkhard Mojsisch und Olaf Pluta. Bd. 2. Amsterdam
1991, S. 1013-1028.

42 Crofton Black: Pico’s Heptaplus and Biblical Hermeneutics. Leiden, Boston 2006.

43 Bernd Roling: Aristotelische Naturphilosophie und Christliche Kabbalah im Werk des Pau-
lus Ritius. Tiibingen 2007, S. 61.



Magie und Humanismus 31

Principien in dieser Schrift gesucht [...] wird.”** Picos Heptaplus ist sicherlich eine
serkiinstelte” Schrift, in der der Kosmos in sieben Bereiche (septiformis enarratio)
kombiniert und in drei Welten organisiert wird, die ihrerseits in der vierten Welt
des Menschen zur Einheit gebracht werden sollen. Gleicherweise wissen wir, was
Ficinos Kosmologie angeht, dass der Kosmos Ficinos, um Thomas Leinkauf (und
Kircher) cum grano salis zu paraphrasieren, ein mundus combinatus ist.*> In seinem
excursus zu Ficinos magia naturalis hat Bernd-Christian Otto von der tatsachlich
unmoglichen Einheitlichkeit der Gedanken Ficinos gesprochen, aufgrund der
disparaten Quellen seines Damon- und Magiebegriffs.*® Allerdings scheint es
mir, dass Ficino stringent denkt und sich eine starke Grundidee erkennen lasst.
Man denke hier an Aby Warburgs Auslegung;:

Der florentinische Philosoph und Arzt Marsiglio Ficino schlug gegen sie
[= die schwere Melancholie, S. T'] ein gemischtes Verfahren von seelischer,
wissenschaftlich-medizinischer und von magischer Behandlung vor: Sein
[ ] Mittel [ist] innere geistige Konzentration [... Hervorhebung i. O.]; durch
diese kann der Melancholische seinen unfruchtbaren Triibsinn umgestal-
ten zum menschlichen Genie.*”

Vorstellungen von Innerlichkeit und Menschlichkeit des humanistischen Gelehr-
tendiskurses verbinden sich bei Ficino zur Konzeption eines gottgleichen Typus
des Philosophen, der die fabrica mundi dominiert. Das gilt auch fiir Pico. Bemer-
kenswert ist, dass mit der Einigung des Weltbegriffs der Humanisten sowie der
Romantiker eine grofie Herausforderung entsteht. Beide Autoren, Pico sowie Fi-
cino, haben das selbe Einheitsmittel gefunden. Sie werden durch die imago mundi,
die concordia mundi und die formula oder ratio mundi Einigung erreichen. In De vita
sowie im Heptaplus sind die drei Ausdriicke imago, concordia und formula oder ratio
immer in einer Progression zu finden: Die imago mundi oder Schonheit der Welt,
die concordia mundi oder Struktur der Welt und die formula mundi oder das Prinzip
der Welt sind von der Oberfldche bis zum verborgenen Kern des Kosmos mitein-
ander verkniipft. Die formula mundi Ficinos liegt in einem Universaltalisman und
die ratio mundi Picos liegt im kabbalistischen Anfangswort bereshit*® oder in prin-
cipio.”” Beide Formeln stehen gleichsam unter demselben auffassenden Willen.

44 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Von der Weltseele, in Ders.: Werke. Bd. 6. Hrsg. von Kai
Torsten Kanz und Walter Schieche. Stuttgart 2000, S. 67.

45 Thomas Leinkauf: Mundus combinatus. Studien zur Struktur der barocken Universalwis-
senschaft am Beispiel Athanasius Kirchers SJ (1602-1680). 2. Auflage. Berlin 2009.

46 Otto: Magie (wie Anm. 7), S. 465.

47 Aby Warburg: Gesammelte Schriften II. Leipzig 1932, S. 526f.

48 Dazu Brian Ogren: The Beginning of the World in Renaissance Jewish Thought. Ma’aseh
Bereshit in Italian Jewish Philosophy and Kabbalah 1492-1535. Leiden, Boston 2016, S. 44-59.

49 Giovanni Pico della Mirandola: Heptaplus. Hrsg. von Eugenio Garin. Florenz 1942 (Turin
2004), S. 376 : Libuit periclitari in prima operis dictione, quae apud Hebraeos ,Beresit’ apud nos ,in
principio’ legitur, an ego quoque, usus regulis antiquorum, eruere in lucem inde cognitu dignum



32 Stéphane Toussaint

Die Differenzierung steht in der Auslegung und in der Ausiibung des Sabbaths.
Der siebente excursus Picos zum Anfangswort bereshit fallt mit dem Schluss des
Heptaplus zusammen, genauso wie der siebte Tag der Schopfung oder Sabbath
mit der Vollendung derselben zusammenfillt. Aus einem horoskopischen Grund
darf der Universaltalisman Ficinos nicht wiahrend des Sabbaths produziert wer-
den: Nur am Geburtstag der Schopfung, wenn die Sonne im Widder steht, sind
die immanenten Kréfte der Welt zu nutzen.

Abschlieflend mochte ich Levi-Strauss und seine eigene Definition der Magie
sowie des Schamanismus in der Anthropologie structurale ins Gedéachtnis rufen:
,Wenn diese Analyse richtig ist, muff man in den magischen Verhaltensweisen
die Antwort auf eine Situation sehen, die sich dem Bewuftsein durch affektive
Auferungen offenbart, deren tiefere Natur aber intellektuell ist.”

Das ist mit den Worten des Kolner Erziehungswissenschaftlers Kersten Reich fol-
gendermafen zu verstehen:

In der Suche nach dem Unbewussten vergleicht Lévi-Strauss die Psycho-
analyse mit dem Schamanentum. Der mogliche Erfolg des psychoanaly-
tischen Therapeuten korrespondiert mit dem Erfolg des Schamanen: So
wie der Schamane fiir die Integration des personlichen Mythos in den
sozialen zu sorgen hat, so liefert auch der Psychoanalytiker Erklarungs-
und Ordnungsmuster zur Selbstfindung. Hierin zeigt sich fiir ihn selbst
eine offenbar elementare Struktur unseres Geistes. In beiden Fallen ist das
Vertrauen in die Wirksamkeit des Erfolges der Behandlung die soziale
Voraussetzung fiir den personlichen Heilerfolg. Die dialogische Situation
der Behandlung und die magische Beschworung [...] verweisen auf den
instinkthaften Mangel an Ordnung, der den Menschen auszeichnet und
im Falle der Krise im sozialen Kontext nach Ersatz verlangt. [...] Die affek-
tiven AuBerungen, die das Subjekt in seiner Krise zeigt, verweisen daher
auf eine durchaus intellektuelle tiefere Natur, denn nur das symbolische
Denken zeigt an, dass die Welt niemals genug Bedeutung hat und dass
das Denken immer iiber zu viele Bezeichnungen {iber die Objekte seiner
Wirklichkeit verfiigt.”!

aliquid possem. Igitur praeter spem meam, praeter opinionem, inveni quod neque inveniens ipse cre-
debam, neque credere alii facile potuerunt, universam de mundi rerumque omnium creatione rationem
in una ea dictione apertam et explicatam.

50 Claude Lévi-Strauss: Strukturale Anthropologie I. Frankfurt a. M. 1967, S. 202.

51 Kersten Reich: Die Ordnung der Blicke. Perspektiven eines interaktionistischen Konstrukti-
vismus, Bd.1: Beobachtungen und die Unschirfen der Erkenntnis. 2. vollig verdnderte Auf-
lage. Berlin 2009, S. 433 [1. A. Neuwied u.a. 1998].



Magie und Humanismus 33

e : ¥ e W
@ ‘Liber Primus. - 70 - | A
¢l

RCVLI AD OMNIVM PLANETARVM © Abb. 1: Lorenzo della Volpaias
f ASPEGTVS {OSCENDOS;. 3

rekonstruiertes Planetarium im
Museo della Scienza Florenz

(© Museo Galileo, Florence. Pho-
to by Franca Principe. Inventario
fotografico: 41872, Orologio

dei pianeti di Lorenzo della
Volpaia, inv. 3817).

<

Abb. 2: Aus Galluccis Speculum
Uranicum (1593). Wir sehen hier
die verschiedenen méglichen
Aspekte der Planeten in einem
einzigen Rad.

DOI: 10.13173/9783447108287.019
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



34 Stéphane Toussaint

Mit Ficino, Pico, Paolini und Gallucci haben wir gelernt, dass die Renaissance die
intellektuelle Natur der Magie lange vor Levi-Strauss entdeckt hat und, offen-
sichtlich, in einem ganz anderen epistemologischen Sinne.

Die humanistische Tendenz der Intellektualisierung fiithrt der magus sapiens
zur Modifizierung der Magie des Blicks und der Magie des Wortes: Faszinati-
on wird in Richtung der Kontemplation der Weltharmonie verandert, und Be-
schwoérung in Richtung der kombinatorischen Formel der Kabbalah. Darum ist
fiir Lévi-Strauss und fiir moderne Anthropologen die Magie wie das emotionale
Symptom einer strukturellen Krise des Wissens, wahrend fiir Ficino und Pico
die Magie wie eine verborgene Wissenschaft ist (Pico spricht gern von secreta ma-
gia), eine Wissenschaft der Weltstruktur, in der die Bedeutung der Welt und die
Bedeutung des Denkens gleichwertig sind.



Intellectus und anima bei Ficino

Fosca Mariani Zini

In der neuplatonischen Metaphysik spielt die Interpretation des Verhéltnisses
zwischen Intellekt und Seele eine zentrale Rolle. Die Diskussion folgt einem
klar bestimmten Gedankengang, der anhand der Doxographie der platonischen
Schule ohne weiteres zu rekonstruieren ist. Die platonici streiten tiber eine Reihe
genau abgesteckter Probleme und Losungen (zum Beispiel {iber die Teilhabe der
Ideen oder das Verhiltnis zwischen dem Einen und dem Vielen im Intellekt und
in der Seele) sowie {iber gut erfasste Textstellen (zum Beispiel gewisse Passagen
aus dem Parmenides). Unterhalb einer augenscheinlichen Kontinuitit finden sich
tiefgreifende Interpretationskonflikte, die sich sowohl in Bedeutungsverschie-
bungen als auch im Zerlegen und Neuzusammensetzen ein und desselben Ge-
flechts aus Begriffen ausdriicken.

Im Folgenden mochte ich einige Bemerkungen {iber Ficinos Auffassung des
Verhiltnisses zwischen Intellekt und Seele zur Diskussion stellen. Dazu sind
zwei Vorbemerkungen unerldsslich: Zum einen bezeichnet sich Ficino immer als
platonicus, denn er folgt der exegetischen Autoritat der Schule und vertritt die An-
sicht, dass die neuplatonische Lektiire die Lehre Platons restituiert, wenn nicht
gar rettet. Gleichwohl bezeugt sein ganzes Werk, wie sehr er sich der Konflikte
innerhalb der neuoplatonischen Tradition und ihrer Differenzen zu Platons Wer-
ken bewusst war. Zum anderen ist Ficino kein nostalgischer Platoniker, sondern
verwendet die neuen begrifflichen Ressourcen des Platonismus, um in den zeit-
gendssischen Debatten Stellung zu beziehen oder im giinstigsten Fall die an den
mittelalterlichen Universitdten erdrterten philosophischen Probleme zu l6sen.!

Diesbeziiglich mochte ich Ficinos Auffassung des Verhéltnisses zwischen
Intellekt und Seele als ,Eckpfeiler’ seines Versuchs analysieren, einer der plato-
nischen Tradition inhdrenten Schwierigkeit zu begegnen, die bereits Plotin als
verstorend empfand und die Proklos als eine wesentliche Herausforderung an-
sah: Kann die platonische Metaphysik die Erzeugung von neuem Sein denken?
SchlieSlich entwickelt sich der Hervorgang ausgehend vom Einen und zeichnet
sich durch eine zédsurlose Kontinuitét aus. Die Seienden kommen mithin nicht
zur Existenz, sondern sie treten ausgehend von praexistenten Strukturen in Er-
scheinung. Dies ist ein Aspekt, der mit der christlichen Schépfungsvorstellung
unvereinbar ist, da ihr zufolge alles Seiende ex nihilo zur Existenz kommt, und
zwar als Individualitédt von einzigartigem Wert — denn Gott allein gibt das Sein.

1 Vgl. Fosca Mariani Zini: La pensée de Ficin. Itinéraires néoplatoniciens. Paris 2014, S. 23-42.



36 Fosca Mariani Zini

Ficinos Aufgabe besteht also in dem Versuch zu zeigen, dass der Hervorgang
aus dem ersten Prinzip neues Sein erzeugt: Das In-Erscheinung-Treten impliziert
ein Auftauchen des nie Gewesenen. Seine Hauptthese lautet, dass der Hervor-
gang des Seins nie gewesene ausdifferenzierte Einheiten erzeugt, die einen Zu-
wachs an Sinn mit sich bringen. Diesbeziiglich wird die platonische Fragestel-
lung auf eine harte Probe gestellt und in origineller Weise abgewandelt.

Um den Zusammenhang zwischen Ficinos Auffassung von Intellekt und Seele
einerseits und der Erzeugung von neuem Sein andererseits zu analysieren, gehe
ich in drei Schritten vor. Zunéchst werde ich die Einheit und die Vielheit des In-
tellekts, dann die Triade Sein-Leben-Denken als wesentliches Moment des Uber-
gangs vom Intellekt zur Seele, und schlieflich die Auffassung von der Vermitt-
lung der Seele untersuchen. Enden werde ich mit einer knappen Bemerkung zum
Verhiltnis zwischen platonischem Hervorgang und christlicher Schépfung.?

1. Das Eine und das Viele im Intellekt

Gemaif3 der neuplatonischen Lektiire des Parmenides® muss ausgehend vom un-
sagbaren und absoluten Einen zwischen dem Einen-Vielen des Intellekts und
dem Einen-und-Vielen der Seele unterschieden werden:

Die erste Hypothese handelt von Gott, die zweite vom ersten Intellekt und
der auf ihn folgenden intellektuellen Ordnung; die dritte von der Seele
sowie von ihrem Aufbau; die vierte vom Materiellen, die fiinfte von der
formlosen Materie.*

Auf den ersten Blick scheint Ficino der plotinischen Interpretation zu folgen.’
Der Intellekt ist das Eine-Sein, das sich folgendermaflen bestimmen ldsst: Der
Gegenstand des Denkens und der Akt des Denkens sind identisch, und die Ideen

2 Vgl. Thomas Leinkauf: Philosophie und Religion bei Marsilio Ficino. In: Accademia 4 (2002),
S.29-57.

3 Vgl. Carlos Steel: Une histoire de l'interprétation du Parménide dans I’Antiquité. In: Il Par-
menide di Platone e la sua tradizione. Hrsg. von Maria Barbanti und Francesco Romano.
Catania 2002, S. 11-40.

4 Vgl. Marsilio Ficino: Commentaria in Plotinum. Firenze 1486-1490. In Ders.: Opera et quae
hactenus exitere et quae in lucem nunc primum prodiere omnia. Basel 1563, hier II, S. 1755:
Prima suppositio de primo tractat deo; secunda de intellectu primo et ordine prorsus intellectuali;
tertia de anima suoque similiter ordine; quarta de materiali specie; quinta de informi materia. Vgl.
Marsilio Ficino: In Parmenidem. 1493-1494. Hrsg., engl. iibersetzt, eingeleitet und mit An-
merkungen versehen von Maude Vanhaelen. Cambridge (Massachusetts), London 2012 (= Fi-
cino: In Parm.), nach Bd. 2, S. 8-11: Prima suppositio de primo tractat deo; secunda de intellectu
primo et ordine prorsus intellectuali; tertia de anima suoque similiter ordine; quarta de materiali spe-
cie; quinta de informi materia.

5 Vgl. Plotin: Ennéades. Hrsg,, libersetzt, eingeleitet und mit Anmerkungen versehen von Paul
Henri und Hans-Rudolf Schwyzer. Paris 1951-1973 (= Plotin: Enn.), hier 5 (V, 9), 5, 20-34 und
8,1-9; 10 (V, 1), 8, 1-27. Vgl. Henry Jacob Blumenthal: Soul and Intellect. Studies in Plotinus
and Later Neoplatonism. Aldershot 1993; Eyjolfur Kjalar Emilsson: Plotinus on Intellect. Ox-
ford 2007.



Intellectus und anima bei Ficino 37

sind miteinander durch gegenseitige Implikation verbunden. Die Modalitaten
des Intellekts, die Triade Sein-Leben-Denken, sind eine Substanz (unam substan-
tiam), obgleich sie sich formal (quadam ratione) unterscheiden.® Indessen wurde
diese Auffassung von den Platonikern heftig kritisiert, weil sie zu mehreren
Schwierigkeiten fiihrt, die alle ein und dasselbe Problem zum Ausdruck brin-
gen: Um von der differenzierten Natur des Hervorgangs Rechenschaft ablegen
zu konnen, wenn jener nicht einfach nur als Verlust der Kausalmacht des ersten
Prinzips, sondern auch als Erzeugung von etwas Neuem aufgefasst werden soll,
muss innerhalb des Intellekts oder des Einen-Seins eine ganz andere Unterschei-
dung gedacht werden. Wie Proklos in seinen Elementatio theologica ausdriicklich
betont: ,Wenn der Hervorgang keinerlei neues Sein erzeugte, konnte man nicht
zwischen der Wirkung des Hervorgangs und dem Ergebnis der Riickkehr des
Seienden zum ersten Prinzip unterscheiden.””

Obwohl Ficino denkt, dass Proklos” Unterscheidung zwischen den géttlichen
Klassen des Intellekts kiinstlich und langweilig sei, entnimmt er ihr zwei For-
derungen: Zum einen erkennt er, auch wenn er die reziproke Relation als die
hohere Modalitdt betrachtet, die Notwendigkeit an, innerhalb des Intellekts ein
Netz komplexerer Beziehungen zu bestimmen (Multitudo in ipso intellegibili gra-
du mirabiliter).® Die Formen des Intellekts pflegen transitive und symmetrische
Beziehungen zueinander, oder allgemeiner: Beziehungen, die von all den Eigen-
schaften, welche die Relationenlogik (und nicht die Klassenlogik) der neuplato-
nischen Tradition kennt, bestimmt werden konnen.” Zum anderen setzt Ficino
eine implizite oder verborgene Potenz der Unterscheidung im Einen-Sein, die,
anstatt ein wirkliches drittes Element zu sein, das den dualen Charakter zerstor-
te, die interne Differenzierung des Intellekts bestimmt und vor allem die Diffe-
renzierung des Einen und des Vielen der Seele, des Einen-und-Vielen, antizipiert
und vorbereitet.

So ist die Potenz des Intellekts multiplicativa und progressiva: Sie gestattet es
einerseits, sowohl zwischen den Ideen untereinander, als auch zwischen ihnen
und den Vielen Unterscheidungen zu treffen, die der Ausdruck einer Distinktion
(einer discretio) sind, und andererseits definiert sie den Intellekt als eine ,unendli-
che Vielheit” und nicht als ein ,,Unendliches durch Vielheit” (multitudinem infini-
tam potius quam multitudo infinitum):

Man fragt sich, in welchem Sinn die Vielheit hier (i.e. in der intelligiblen
Welt) unendlich ist. Auch wenn ich schon dartiber gesprochen habe, werde
ich die Frage erneut erdrtern. Hier wird das Unendliche nicht numerisch

6 Vgl. Ficino: In Parm. (wie Anm. 4), LVII, Bd. 2, S. 36f., passim.

7 Vgl. Proklos: Elementatio theologica. Hrsg. von Eric Robertson Dodds. Oxford 1993 (1963),
hier §30. Vgl. Antony C. Lloyd: Anatomy of Neoplatonism. Oxford 1990.

8 Vgl. Ficino: In Parm. (wie Anm. 4), XCV und LVL.

9 Vgl.ebd, LVI, Bd. 2, S. 46f.: [...] relatio quaedam sola quandam distinctionem facit, compositionem
vero nullam. Vgl. Mariani Zini: La pensée de Ficin (wie Anm. 1), S. 120-150.



38

Fosca Mariani Zini

oder quantitativ hervorgebracht. Tatsachlich ist die Quantitat gar nicht zu-
gegen und die Unendlichkeit steht im Widerspruch zur Zahl, die in eine
Art umgewandelt wird und zum Mafs gehort. Zudem kann eine ungeord-
nete und unendliche Vielheit, die vom Einen sehr verschieden ist, in der
gottlichen Welt, die dem Einen nahe ist, nicht herrschen. Hier ist die Viel-
heit vollstandig im Einen enthalten. Hier bedeutet die Unendlichkeit die
Gesamtheit, die alle Dinge enthalt und von keiner anderen Gesamtheit ent-
halten wird. Diese Gesamtheit wird von den Intelligiblen hervorgebracht,
bis zu dem Punkte, an dem kein Hervorgang mehr mdéglich ist und sie aus
nichts Anderem mehr hervorgebracht werden kann. Zudem stimmt diese
Vielheit mit der ersten Unendlichkeit tiberein, so dass die Einheit und die
Bestimmung in der Vielheit mit der ersten Grenze zusammenfallen. So
wie die erste Unendlichkeit unendlich genannt wird, nicht aber der Zahl
nach, sondern aufgrund einer Potenz, die nicht nur vervielfacht werden
kann, sondern auch — wie Syrianos betont — vervielfachend und progres-
siv ist, wird folglich auch die intelligible Vielheit, welche die erste Vielheit
ist, und ebenso die intellektuelle Vielheit, mit der sie in gewissem Sinne
verkniipft ist, unendlich genannt, zunéchst weil sie als Vielheit noch nicht
definiert ist, sondern eher der Unendlichkeit entspricht; hernach weil sie
sich als erste vor allem auf die erste Unendlichkeit bezieht; und schliefSlich
weil sie in sich, kraft ihrer alle Seienden generierenden Potenz, zusammen
mit der Alteritdt die universale Vielheit aller Einheiten und aller intelligi-
blen Seienden bis zu den allerkleinsten Intelligiblen entfaltet. Darum sind
die Intelligiblen ebenso partikular wie universal, insofern sie sich hier (i.e.
in der intelligiblen Welt) entfalten konnen. Somit kann diese Vielheit, da
sie nicht irgendeine ist, sondern die erste und universale Vielheit, die von
keiner anderen Vielheit enthalten wird, sondern alle in sich enthalt, recht-
mafig als unendlich definiert werden. Da zudem das erste Eine die erste
Grenze ist, wird die erste Vielheit nach der Unendlichkeit ebenfalls erstes
Unendliches genannt. Ich indessen nenne dies unendlich zuvérderst nach
unserem Gesichtspunkt, da ihre Natur, ihre Potenz und ihre Ausdehnung
von keinem Verstand vollstdndig verstanden werden konnen, weder vom
menschlichen Verstand noch von irgendeinem anderen partikularen Ver-
stand. Folglich kénnen wir nicht einmal den gesamten Hervorgang der
Zahl verstehen, da ihre Unendlichkeit uns stindig tibersteigt. Letztlich
sprachen wir angemessener vom Unendlichen, wenn wir sagen wiirden,
dass es hier (i.e. in der intelligiblen Welt), anstatt einem Unendlichen durch
Vielheit, eine unendliche Vielfalt gibt."

10 Vgl. ebd., XCV, Bd. 2, S. 246-248: Sed quaeritur inter haec quomodo infinita ibi sit multitudo. Etsi

in superioribus id iam diximus, tamen iterum declarabimus: non quantitate vel numero ibi ponitur
infinitum. Nam et quantitas non est ibi et numero in species iam redacto ad mensuramaque pertinenti
infinitudo repugnat, atque in divinis tamquam ipsi uni propinquis infinita turba quae diversissima est
ab uno regnare non potest. Illic enim multitudo prorsus cohibetur ab uno. Illic ergo infinitudo significat



Intellectus und anima bei Ficino 39

Da das Unendliche das Unbestimmte charakterisiert, dem das Endliche eine ge-
naue Bestimmung verleiht, kann der Intellekt selbst nicht das Unendliche sein,
sondern die Potenz, die es seiner vereinten Vielheit erlaubt, sich kiinftig zu diffe-
renzieren und in der Seele, die eine unendliche Vielheit ist, mitzuteilen:

Die Platoniker beziehen die Essenz und die Potenz auf die Unendlichkeit,
das Sein und den Akt auf die Grenze. Folglich werden im Sophisten, im
Parmenides und im Timaios fiinf Seinsgattungen aufgezahlt, aus denen alle
Seienden, aufier das erste, zusammengesetzt sind, als da wéren: die Es-
senz, das Gleiche, das Andere, die Ruhe und die Bewegung. Die Essenz
meint natiirlich den formalen Grundsatz eines jeden Dings, es zeigt auch
die Existenz sowie den der Essenz eigenen Akt an [...]. Schliefilich bedeu-
tet die Bewegung den Ubergang von der Potenz zum Akt in drei Berei-
chen, ndmlich in dem Sein, in der inneren oder dufieren Handlung. Da-
rum stellen wir unter die géttliche Unendlichkeit und die géttliche Grenze
einerseits die Unendlichkeit der Dinge, andererseits die Grenze der Dinge.
Auf die Unendlichkeit der Dinge beziehen wir im Wesentlichen drei Gat-
tungen: die Essenz, das Andere und die Bewegung; wahrend wir auf die
Grenze der Dinge, indem wir sie in der gleichen Weise aufteilen, die drei
anderen Gattungen beziehen: das Sein, das Gleiche und die Ruhe. Was Par-
menides das Eine-und-Viele und Timaios das Unteilbare und Teilbare nen-
nen, muss so verstanden werden, dass das Eine und das Unteilbare sich
hier wie dort ausbreiten, dank ihrer Gattungen in Bezug auf die Grenze,
wahrend sich die Vielheit und das Teilbare in Bezug auf die Unendlichkeit
ausbreiten.!!

11

universitatem omnia comprehendentem nec ab alia universitate comprehensam, et quae per intellegi-
bilia usque adeo iam processit, ut nec ipsa possit ultra procedere nec ab aliquo possit ultra procedi. lam
vero multitudo illa congruit infinitati primae, sicut unio terminatio in multitudine termino respondet
primo. Sicut igitur infinitudo prima non dicitur infinita numero, sed potentia, non solum forte multi-
plicabili, sed forte etiam, ut vult Syrianus, multiplicativa atque progressiva, ita multitudo intellegibilis,
quae est multitudo prima, et intellectualis multitudo illius quasi coniunx dicitur infinita, tum quia
multitudo, qua ratione multitudo est, necdum definita est, immo et infinitati respondet, tum etiam
quia haec tamquam prima primam praecipue refert infinitatem, tum denique quoniam per potentiam
entium omnium genitricem una cum alteritate explicat in se universam multitudinem unitatum enti-
umgque intellegibilium usque ad minima intellegibilia. Qua ratione intellegibilia sunt tam particularia
quam universalia, quatenus illic explicari possunt. Itaque cum sit multitudo non quaedam, sed universa
primaque nec ab ulla multitudine comprehendatur, sed comprehendat omnes, merito dicitur infinita,
atque sicut primum unum primus est terminus, ita multitudo prima post infinitatem primum dicitur
infinitum, infinitum inquam praecipue nobis, quoniam natura, virtus, amplitudo eius nedum a nostro,
sed nec ab ullo intellectu particulari penitus comprehendi potest. Hinc et in ultimis accidit ut totum
numeri processum comprehendere nequeamus ab ipsa illius infinitate perpetuo superati. Denique rec-
tius de infinito loquemur, si dixerimus ibi multitudinem infinitam potius quam multitudine infinitum.
Vgl. Ficino: Theologia platonica de immortalitate animorum (1468-1474). Hrsg. von Gabriel
Marcel. Paris 1964-1970, 3 Bde. (= Ficino: Theologia), hier XVII, 2, Bd. 3, S. 151f.: Essentiam
quidem potentiamque ad infinitatem, esse vero et actum ad terminum Platonici referunt. Proinde
in “Sophista” et “Parmenide” et in “Timaeo” quinque rerum numerantur genera, ex quibus praeter



40 Fosca Mariani Zini

Indessen lauft eine solche Auffassung folgende Gefahr: Wenn das Eine-Viele des
Intellekts seine unendliche Potenz dem Einen-und-Vielen der Seele tibermittelte,
so wire diese Ubermittlung nichts weiter als eine explizite VerauBerlichung einer
impliziten Potenz; und als solche kénnte sie von der Eigentiimlichkeit der Seele
so wenig Rechenschaft ablegen wie von deren vitaler Funktion fiir das Sein.
Daher schldgt Ficino seine eigene Interpretation der Triade Sein-Leben-
Denken vor. Ihre Analyse ist der Gegenstand im zweiten Teil meines Beitrags.

2. Sein-Leben-Denken

Fiir Plotin bildet die Sequenz Sein-Leben-Denken,'> welche die Eigenschaften des
Intellekts ausdriickt, eine Einheit, in der das Leben nicht das hochste Moment
bezeichnet. Ganz im Gegenteil hdngt es vom Denken ab, und zwar in dem Sinne:
Das wahre Leben ist das Leben gemafS dem Denken. Das wahrste Denken ist das
lebendige Denken, insofern Gegenstand und Akt des Denkens ein und dasselbe
sind.”® Die Vielheit ist hier nicht der Bruch der Einheit, sondern eine Form von
Unbewusstem, die ,vom Schlaf beschwerte” Einheit." Allerdings ist die Vielheit
fiir Ficino nicht der Ausdruck eines Verlustes, sondern eine Bereicherung; an-
dernfalls ware der Hervorgang ein sinnloser Verfall und die Riickkehr zum ers-
ten Prinzip ein vergeblicher Weg des Immergleichen.

Als zeugende Kraft kann das Leben nicht allein Ausdruck der intellektuel-
len Potenz sein. In dieser Hinsicht vollzieht Ficino eine wichtige Bedeutungsver-
schiebung. Wie Proklos wandelt er die Reihenfolge zu Sein-Leben-Denken ab,
denn es geht darum, das, was von hoherem Wert ist, von dem zu unterscheiden,
was als das Allgemeinere vorausgeht. Das Leben ist universeller als der Intellekt,
weil auch die Pflanzen leben, aber der Intellekt ist hoherwertiger. Wenngleich
hier wie auch bei Proklos das wahre Leben immer noch das Leben des Intellekts
ist, so ist es universell und kann der Seele angehdren.”” Dies ist ein bedeutender
Aspekt, denn die Seele zeichnet sich in der platonischen Tradition durch Bewe-
gung und Selbstbewegung aus, die ihr unsterbliches Leben unter Beweis stellen.

primum omnia componuntur, scilicet essentia, idem, alterum et status et motus [...] Denique motus
hoc in loco exitum quemdam ex potentia in actum sive essendo sive quomodolibet intrinsecus extrinse-
cusve agendo significat. Quamobrem divinae infinitati ac divino termino hinc rerum infinitas, inde
rerum terminus subditur. Deinde ad rerum infinitatem tria potissimum, scilicet essentiam et alterum
motumaque referimus. Ad ipsum vero rerum terminum tria similiter, scilicet esse, idem, statum pariter
distribuendo reducimus. Quod autem in “Parmenide” quidem unum et multa, in “Timaeo” vero im-
partibile et partibile dicitur, sic accipiendium est, ut unum et impartibile secundum terminum, rursus
multitudo et partibile secundum infinitatem per sua passim genera propagentur.

12 Vgl. Pierre Hadot: Etre, vie, pensée chez Plotin et avant Plotin. In: Les sources de Plotin.
Hrsg. von Eric R. Dodds. Genf 1960, S. 105-157.

13 Vgl. Cristina D’Ancona: Le rapport modeéle-image dans la pensée de Plotin. In: Miroir et savoir.
La transmission d'un théme platonicien des Alexandrins a la philosophie arabo-musulmane.
Hrsg. von Daniél De Smet, Meryem Sebti und Godefroid De Callatdy. Lowen 2008, S. 1-47.

14 Vgl. Plotin: Enneaden (wie Anm. 5), 30 (I1I,8) und 34 (VI, 6).

15 Vgl. Proklos: In Platonis Theologiam libri sex. Hrsg. von Henri-Dominique Saffrey und
Leenhard G. Westerink. 6 Bde. Paris 1968-1997 (= Proklos: Theologia), hier 1I, 6, Kap. 22-26.



Intellectus und anima bei Ficino 41

Weil die vollkommenste Bewegung in der Seele zu finden und die Bewegung das
Leben ist, findet sich laut Ficino das vollkommenste Leben in der Seele. Und des-
halb findet sich , die vollkommenste Bewegung in der dritten Wesenheit”'® und
dort, wo es innere und allgemeine Bewegung gibt, gibt es das Leben."”

Gewiss, das Leben gehort zuerst dem Intellekt an, doch muss man die Unter-
scheidung zwischen dem Allgemeinen und dem Hoherwertigen in die Unter-
scheidung zwischen Grund und Bedingung umwandeln. Das Leben des Intellekts
ist der Grund der zeugenden Potenz, aber die Seele ist kraft ihrer vermittelnden
Stelle zwischen Intellekt und Sinnlichem die Bedingung der Mdoglichkeit des Le-
bens als universeller Qualitét allen Seins. Tatsdchlich definiert die Universalitat
des Lebens der Seele nicht nur deren Aufgabe, die korperliche Natur zu bele-
ben, sondern auch die spezifische Natur der Vielheit und der Einheit der Seele
als Eines-und-Vieles. Denn die kennzeichnende Eigenschaft der Seele besteht in
ihrer Rationalitat. Die anima rationalis beschrankt sich nicht auf eine diskursive
Fahigkeit, sondern stellt die der Seele eignende Macht dar, ihre hoherwertigen
Kréfte zu einer komplexen Vielheit zu entfalten und sie zu einer neuen Einheit
zusammenzufalten, ausgehend von den minderwertigen Potenzen:

Wir haben, wie ich glaube, die Natur dieser dritten Wesenheit ausrei-
chend definiert. Dass sie die Behausung der verniinftigen Seele ist, wird
nach folgender Definition der verniinftigen Seele leicht ersichtlich sein:
,ein denkend verstehendes Leben, das den Korper in der Zeit belebt.” Die
Bedingung dieser Essenz ist identisch, denn sie lebt, versteht und belebt
den Korper. Dass sie lebt, ist evident, denn wir sagen, dass auf der Erde
diejenigen Seienden leben, die sich durch eine Art innerer Potenz in alle
Richtungen bewegen kénnen, nach oben, nach unten, nach vorne, nach
rechts und nach links. So bewegen sich Pflanzen und Tiere. Und so gibt es
dort, wo es innere Bewegung gibt, ein Leben; und wenn ich Leben sage,
meine ich damit, dass es dort die innere Potenz des Sich-Bewegens gibt.
Eine solche Potenz existiert insbesondere da, wo sich die Quelle und der
Ursprung jeder Aktivitit und die erste Bewegung befinden. Die innere
und gemeinsame Bewegung existiert hauptséachlich dort, wo sie die erste
ist. Und eben diese erste Bewegung wird in jene dritte Essenz gestellt. Dort
ist folglich das Leben, ein Leben, sage ich, das so beschaffen ist, dass die
an ihm teilhabenden Korper leben und sich bewegen. In der Tat ist das
Leben in der Natur sehr nah bei den Kérpern. Diese dritte Essenz ist also
ein Leben, das die Korper belebt. Sie ist aber auch Intelligenz, denn wenn
es irgendwo eine vollkommene Bewegung gibt, dann ist sie wirklich dort
am vollkommensten, wo sie die erste ist. Mithin gibt es Vollkommenheit in

16 Vgl. Ficino: Theologia (wie Anm. 11), I1I, 2, Bd. 1, S. 142: Igitur motis est in tertia essentia motio-
num omnium perfectissimus.
17 Vgl. ebd., S. 142f.



42

Fosca Mariani Zini

den folgenden Bewegungen nur, wenn sie von der ersten abstammen. Also
findet sich in der dritten Essenz die vollkommenste Bewegung — die sich
am wenigsten von ihrer Quelle entfernende, inniglich mit ihrem Grund
verbunden, souverdn Eines und das Selbe seiend, sich selbst gentigend, die
vollkommenste Gestalt nachahmend. Wie jeder sieht, ist dies die Kreisbe-
wegung, die unter allen Bewegungen auch die einzig immerwidhrende ist
[...]. So ist die immerwidhrende Kreisbewegung der dritten Essenz eigen,
weshalb sie sich durch diese Bewegung selbst umkreist. Es stimmt, dass
sie sich so sehr selbst bewegt, wie sie sich um sich selbst bewegt, damit das
Ende der Bewegung sich eben da befindet, wo auch der Anfang liegt, denn
die Ursache der Bewegung erzeugt die Bewegung in gewisser Weise um
ihrer selbst willen. Die aus sich selbst anfangende Essenz der Seele kehrt
also bestdandig zu sich selbst zuriick, indem sie seine Potenzen entfaltet,
von den hochsten iiber die mittleren bis zu den niedersten, und in umge-
kehrter Richtung wieder einfaltet. Wenn sie sich so verhalt, dann nimmt
sich die Seele selbst wahr und wird dessen gewahr, was sie in sich selbst
besitzt. Wenn sie wahrnimmt, dann erkennt sie auch. Aber sie erkennt
durch Intellektion, indem sie ihr von der Materie unabhdngiges geistiges
Wesen anerkennt."

Darin besteht ihre Vermittlungsleistung, ihr Charakter einer dritten Wesenheit
und ihre Funktion als copula mundi. Die anima rationalis ist daher die Verbindung
des Ganzen und des Einen:

18

Vgl. ebd.: Qualis sit tertiae huius essentiae natura satis, ut arbitror, diximus. Quod autem haec ipsa
sit propria rationalis animae sedes facillime inde conspicitur, quod huiusmodi est rationalis animae
definitio: ,Vita et intelligens discurrendo, et corpus vivificans tempore’. Haec eadem est essentiae illius
conditio. Nam vivit, intelligit, corpori praestat vitam. Quod vivat apparet, quoniam ea in terris vivere
dicimus, quae sua quadam interiori virtute per omnen partem moventur, sursum, deorsum, ante, ret-
ro, ad dextram et sinistram. Ita plantae moventur et animalia. Ubi igitur est motus intimus et commu-
nis, ibi vita. Vita, inquam, ibi est vis ipsa interna movendi. Vis huiusmodi ibi est praecipue ubi totius
agitationis fons est et origo primusque motus. Maxime enim est motus intimus atque communis, ubi
est primus. Primus autem motus in tertia illa essentia ponitur. 1bi igitur vita est. Vita, inquam, talis ut
eius participatione corpora vivant et moveantur. Nam est vita corporibus per naturam quam proxima.
Illa igitur essentia tertia est vita vivificans corpora. Est etiam intelligens. Quippe si motus alicubi
perfectus est, perfectissimus certe est ubi primus. Nulla enim perfectio in posteriores motus, nisi a
primo descendit. Igitur motus est in tertia essentia motionum omnium perfectissimus. Is est autem
qui a fonte suo discedit quam minimum, qui suo fundamento maxime iungitur, qui unus et aequalis est
summopere, qui seipso sufficiens est, qui figuram perfectissimam imitatur. Talis autem est circuitus, ut
cuique constat, qui etiam solus omnium motionum est sempiternus [...]. Circuitus igitur sempiternus
est essentiae tertiae proprius, ita ut per motum in seipsam circulo reflectatur. Merito autem si movetur
ex se, movetur et in seipsam, ut finis aliquis motionis fiat, ubi aliquod est principium, siquidem ipsa
motionis causa quodammodo sui ipsius gratia edit motum. Igitur essentia (i. e. animae) illa a seipsa
incipiens perpetuo in seipsam revolvitur, vires suas a summis per medias ad infimas explicando, ac
rursus infimas per medias ad summas similiter replicando. Si ita est, seipsam et quae possidet intus
animadvertit. Si animadvertit, certe cognoscit. Cognoscit autem intelligendo, dum essentiam suam
spiritalem et a materiae limitibus absolutam agnoscit.



Intellectus und anima bei Ficino 43

Unser Geist versteht auch die Dinge selbst, wenn er sich kraft seiner Po-
tenz mit den Arten und Grundsédtzen der unkorperlichen Dinge vereint.
Ebenso, wenn sich die dritte Wesenheit, die geistig ist, mit sich selbst ver-
eint findet, sich in geistiger Weise erkennt und versteht, indem sie sich ih-
rer selbst bewusst wird. Die dritte Wesenheit versteht auch die gottlichen
Realitdten, an die sie geistig aus unmittelbarer Néahe riihrt. Sie versteht
auch die korperlichen Dinge, die sie naturgemaf3 erstrebt. Ich sage, dass
sie erkennt, indem sie in der Zeit auf diskursive Weise denkt, denn kraft
ihrer Operation ist sie beweglich. Aus diesen Bemerkungen kann folgende
Definition der dritten Wesenheit abgeleitet werden: ,Ein Leben, das durch
seine Natur den Korper belebt”. Sie erkennt sich selbst wie auch die gottli-
chen und natfirlichen Dinge auf diskursive Weise. Wer nicht einsieht, dass
es sich hier um die Definition der rationalen Seele handelt, verfehlt selbst
die rationale Seele. Darum ist der Sitz der Seele die dritte Wesenheit: Sie
befindet sich in der Zwischenregion der Natur und verkniipft alle Dinge
zu einem einzigen.

Somit kann das ,Dritte’, die Seele, als das ,Erste’ angesehen werden, zumindest,
wenn man sich iiber die Bedeutung dieser Worte verstandigt. Die Seele ist nicht
das erste Prinzip, weil sie nicht der Grund des Wirklichen ist; aber als universelle
Bedingung der Entfaltung alles Seienden ist sie das Erste, eben weil sie das Dritte
ist, das Vermittelnde.?

Gleichwohl beschrankt sich diese Bewegung des Entfaltens und Zusammen-
faltens nicht darauf, das Eine-Sein zu verdeutlichen, sondern impliziert einen
Zuwachs an Sinn: Das Eine-und-Viele der Seele macht die Ordnung des Hervor-
gangs vollkommen. Die Vollkommenheit ist nicht die Aktualisierung des Guten
in Potenz der Kreatur, als gottliche Gabe, sondern ,das Gut-Werden oder Besser-
Werden des Seienden’ bei dem Versuch, seine Vielheit zu einer Form neuer Ein-
heit zu falten:

Schlussendlich ist der grundlegende Zweck des gottlichen Willens, dass
alle Dinge existieren, nicht der, dass sie seien, sondern der, dass sie gut sei-
en und es ihnen gut sei. Und wenn es zuvorderst aus diesem Grund so ist,
dass sie sind, wie sie sind, dann ist es auch aus dem gleichen Grund, dass

19 Vgl. ebd., S. 143: Mens quoque nostra spiritali virtute incorporalibus rerum speciebus rationibusque
unita res ipsas intelligit. Similiter cum essentia tertia, quae quidem spiritalis est, sibi ipsi coniungi-
tur, spiritali modo seipsam animadvertendo cognoscit atque intelligit. Intelligit etiam divina, quibus
spiritali modo haeret quam proxime. Intelligit et corporalia, ad quae declinat etiam per naturam. Cog-
noscit, inquam, temporaliter discurrendo, cum per operationem sit mobilis. Ex omnibus his colligitur
talis quaedam essentiae tertiae definitio scilicet vita quae corpora per naturam vivificat. Cognoscit
quoque seipsam et divina et naturalia per discursum. Quicumque vero non viderit eamdem esse ani-
mae quoque rationalis definitionem, is anima caret rationali. Quapropter anima rationalis in essentia
tertia habet sedem, obtinet naturae mediam regionem et omnia connectit in unum.

20 Vgl. Mariani Zini: La pensée de Ficin (wie Anm. 1), S. 150-159.



44

Fosca Mariani Zini

sie so zahlreich sind, wie sie es sind. Folglich wollte Gott, dass es mehrere
Intelligenzen in der gleichen Art gebe, nicht nur damit die Art existiere
und erhalten bleibe, sondern damit sie gut sei und es ihr gut sei. Und eine
solche Anordnung beruht auf einer in allen Punkten verschiedenartigen
Verkettung und auf einer gliicklichen Aktivitit gemafs jederzeit und tiber-
all verschiedenartigen Arten.!

Dieser Versuch ist nicht chronologisch, obwohl die Seele Zeitlichkeit beinhaltet,?
sondern wesentlich fiir jedes Lebewesen, dessen Konstitution mit seiner Voll-
kommenbheit gleichgestellt ist:

Da sich nun aber die Seele unter allen Dingen in einer Zwischenposition
befindet, ist in allen Dingen eine Art Zwischenmodus auszumachen [...].
Wird die Seele hinsichtlich ihres eigenen Mittelpunktes betrachtet, namlich
der Vernunft, so wird die Vernunft selbst, wenn sie sich zum Intellekt und
zu den Universalien erhebt, unteilbar genannt. Wenn sie sich hingegen der
Wahrnehmung und den partikularen Dingen zuwendet, wird sie teilbar
genannt. Im ersten Fall gelangt sie wie gesagt zu Identitdt und Ruhe; im
zweiten erfahrt sie Alteritit und Bewegung. Wenn sie selbst eine sozusagen
diskursive Bewegung hinsichtlich der ewigen Dinge ausfiihrt, vermischt
sie teilbare Bewegung mit unteilbarer Ruhe. Wenn sie hingegen an die zeit-
lichen Dinge riihrt, so hilt sie sich in gewisser Weise an sich selbst fest
und ztiigelt die teilbare Bewegung kraft einer gewissen unteilbaren Ruhe
[...]. Dies bedeutet nichts Anderes, als dass die Seele sowohl aus den Arten
selbst der Dinge wie auch aus ihren eigenen Potenzen besteht, so dass sie
zuvorderst vollkommen mit ihrer eigenen Idee iibereinstimmt, und her-
nach mit sich selbst, und schliefilich auch mit den anderen Dingen.?

21

22

23

Vgl. Ficino: Theologia (wie Anm. 11), XV, 13, Bd. 3, S. 73: Denique finis praecipuus, cuius gratia
Deus omnia esse vult, haud proprie est, ut sint, immo potius ut bene sint ac bene se habeant. Ac si
huius gratia sunt praecipue, qualiacumgque sunt, certe eiusdem gratia sunt, quotcumque sunt. Quap-
ropter Deus plures in eadem specie mentes non ideo esse voluit, ut species ipsa sit solumgque servetur,
immo ut bene sit optimeque se habeat. Eiusmodi vero habitus in ornatu quodam undique vario et
actione variis ubique modis beata consistit.

Vgl. Ficino: In Parm. (wie Anm. 4), XCVI, Bd. 2, S. 256: Praeterea quemadmodum anima componi-
tur ex oppositis, ut probavimus in ,Timaeo’, ita suppositio tertia tractans animam ex affirmationibus
negationibusque miscetur et opportune admodum ab initio statim descendit in tempus. Ubi enim
proprie loquimur, primum motum tempusque in anima collocamus.

Vgl. Ficino: Theologia (wie Anm. 11), XVII, 2, Bd. 3, S. 153f.: In anima vero, utpote omnium media,
modus per omnia quasi medius observatur [...]. Sive ad ipsum suiipsius medium, scilicet rationem
denique conferas, etiam haec ipsa ratio, quando ad intellectum et universalia surgit, dicitur imparti-
bilis. Quando vero ad sensus singulaque declinat, partibilis nuncupatur, atque illic identitatem, ut ita
loquar, statumgque consequitur; hic vero vicissim alteritatem subit et motum. Ac dum in aeternis consi-
derandis quodammodo ipsa discurrit, individuo statui divisibilem permiscet motum. Contra vero dum
in temporalibus attingendis quodammodo in seipsa consistit, motum vicissim divisibilem individua
quodam statu contemperat [...]. Nihil enim aliud sibi vult quam animam tum ex ipsis rerum generibus



Intellectus und anima bei Ficino 45

An diesem Punkt wird Ficinos Originalitdt manifest, die Erzeugung neuen Seins
in einem neuplatonischen Horizont zu denken. Um sein Vorhaben richtig wert-
schitzen zu kénnen, muss ich in einem dritten Schritt zwei Aspekte untersuchen:
das Wesen der Vermittlung, das die Seele leistet, und die Modalitdten der Teilha-
be ihrer Formen an den intellektuellen sowie an den seminalen Formen.

3. Die Vermittlung der Seele

Die Seele besitzt in gewissem Sinne ein Artikulationsvermdgen, das universeller
ist als der Intellekt, denn sie verbindet, was der Intellekt nicht zu verbinden ver-
mag: das Nicht-Eine, das Nicht-Sein, das Nicht-Viele. Sonst konnte sie sich nicht
in den natfirlichen Spezien oder in der Materie entfalten:

Ich sage sofort, dass dieses Eine, mit dem die Seele und das nunmehr be-
lebte Eine verstanden werden, nicht nur aus Sein besteht, sondern auch
aus Nicht-Sein. In allem, was vergeht, vom ,vorher’ zum ,nachher” iiber-
gehend, ist das Sein mit dem Nicht-Sein vermischt [...]. Aber Parmenides’
Hauptziel war vielleicht, die nachahmende Natur der Seele, die an und fiir
sich wie das Universum im Kleinen ist, uns vor Augen zu fithren. Da nun
die Seele sowohl der Zwischenterm aller Dinge als auch der Grundsatz der
universalen Bewegung ist, ahmt sie alles in durchdringender und behén-
der Weise nach und fiihrt die Verschiedenheit aller Handlungen auf die
Verschiedenheit ihrer mannigfaltigen Bewegung zuriick. Uber der Seele
findet sich zweifelsfrei die intelligible Welt, unter ihr die sinnliche Welt.
Beide finden ihre je eigene Bestdtigung: Diese besitzt mannigfaltige For-
men, jene macht viele Dinge. Zwischen diesen beiden Bereichen befindet
sich die Seele als vermittelndes Element der Elemente, oder als vermitteln-
de Qualitdt der Qualitaten: Sie passt sich den Extremen jedes Bereichs an,
oder besser: als aktiver Mikrokosmos reproduziert sie alle Figuren beider
Seiten in sich selbst [...]. Gleichwohl musst Du verstehen, dass die Wesen-
heit und die erste Gattung der Seele sich nicht wandeln; was sich wandelt,
sind Aussehen, Bild und Anordnung; die Seele wird nicht durch etwas an-
deres angestofien oder bewegt, sondern sie wandelt sich selbst, unaufhor-
lich, von Natur aus und spontan. In der Tat sagen sie [die Theologen], dass
sich Proteus nicht den Formen nach wandelt, sondern dass er die Formen
wandelt, so wie auch die kiinstlerische Darstellung bestimmte Aspekte,
Figuren oder Personen aufnimmt oder ausldsst.*

24

tum ex viribus suis ita componi, ut ideae suae in primis, deinde sibiipsi, tertio rebus aliis aptissime
congruat.

Vgl. Ficino: In Parm. (wie Anm. 4), XCVI, Bd. 2, S. 256-262: Confestim quoque dicitur hoc unum,
quod intellegitur anima et iam unum animale factum, non solum esse, sed etiam non esse. In quolibet
enim fluxu per prius atque posterius procedente non esse cum esse miscetur [...]. Forte vero potissi-
mum Parmenidis studium fuit imitatoriam animae naturam quasi quendam universi minimum nobis
ante oculos ponere. Cum enim sit media rerum et motionis universae principium, facile admodum



46 Fosca Mariani Zini

Diesbeziiglich ist das Nicht-Sein ein substanzielles Element der Seele, sein alte-
ritas- oder Differenz-Vermdgen, ein Begriff, den Ficino Platons Sophisten entleiht.
Die Alteritdt des Nicht-Seins ist die Bedingung jeder Differenzierung innerhalb
des Einen-und-Vielen der Seele, die folglich etwas nicht ausgehend vom Nichts
erzeugt, sondern ausgehend vom Nicht-Sein als einer Differenz, die ,ein Etwas’
ist (Alteritas ipsa est aliquid).® Die Seele verwischt also nicht die Gegensétze, son-
dern sie ist die Stétte ihrer Verbindung und Mischung;:

Da die Seele wenn auch nicht gleichzeitig, sondern stufenweise die gesam-
te Operation ausfiihrt, mit der sie stets agiert, ist es tatsachlich klar, dass
sie nicht als ganze und zur gleichen Zeit diese unendliche Potenz zum
Handeln besitzt [...]. Sie empfangt also immer die Potenz, immer agieren
zu konnen. Darum handelt sie nicht immer in ein und derselben Weise,
sondern bald in dieser, bald in jener, so dass man gleichsam zusammen-
fassend sagen konnte, dass alles, was in der Zeit agiert, sei es Korper, sei
es Seele, bestandig die Potenz empfangt, nach und nach zu handeln, ohne
sie je ganz zu besitzen. Darum urteilen die Platoniker, dass die Seele nicht
nur immer existiert, sondern dass sie auch immer erzeugt wird, dass sie
nach und nach ihre Kraft schopft; sie entfaltet intrinsisch differente For-
men und variiert bestdndig ihr Begehren und ihre Akte. Und insofern sie
selbst die vitale Ursache ihrer Bewegung ist, verschafft sie sich gewisser-
maflen selbst ein wesentliches sowie unbegrenztes Leben und ist genau
in dieser Weise zu existieren berufen, aber insofern sie dies in einer unbe-
grenzten Zeit entfaltet und jene Potenz nach und nach von oben empfangt,
folgert man daraus bestimmt, dass sie immerwéhrend von einem anderen
erzeugt wird.?

atque acriter imitatur omnes varietatemque actionum omnium ipsa multiplicis sui motus diversitate
refert. Super animam quidem mundus extat intellegibilis, infra vero mundus iste sensibilis, et ille
faciem suam habet et iste suam, ille plures semper habet, iste plures semper agit. Inter hos autem
anima media, tamquam elementum elementorum medium vel qualitas media qualitatum, extremis se
utrimque conformat, immo, tamquam strenuus quidam minimus, omnes utriusque facies in se prorsus
effigiat [...]. Sed tu interim intellexeris non ipsam quidem animae essentiam speciemque primam, sed
vultum et effigiem et habitum permutari, non animam quidem aliunde compulsam vel quomodoli-
bet agitatam, sed ipsam suapte natura sua sponte seipsam iugiter transformantem. Non enim dicunt
mutatum Protea formis, sed mutantem Protea formas, sicut et artificiosus minimus facies, figuras,
personas, ipse varias induit, ipse pariter exuit.

25 Vgl. Marsilio Ficino: Commentarius seu potius distinctiones et summae capitum in Sophis-
tam (ca. 1493-1494). Hrsg,, engl. iibersetzt, eingeleitet und mit Anmerkungen versehen von
Michael J. B. Allen: Icastes. M. Ficino’s Interpretation of Plato’s Sophist. Berkeley (California)
1989 (= Ficino: In Soph.), hier Kap. 37.

26 Vgl. Ficino: Theologia (wie Anm. 11), XVIL, 2, Bd. 3, S. 152: Cum enim non totam operationem
suam anima, per quam semper operatur, simul explicet, sed paulatim, constat eam hanc infinitam sem-
per operandi virtutem haud totam simul et unicam [...]. Igitur semper accipit virtutem semper agendi.
Propterea non similiter semper, sed alias aliter agit, ut summatim dici possit, quicquid temporaliter
agit, sive corpus, sive anima, accipere quidem continue paulatim operandi virtutem, numquam vero
simul totam penitus possidere. Quamobrem anima non solum semper esse, sed etiam gigni semper



Intellectus und anima bei Ficino 47

Da die Seele eine zwischen Sein und Nicht-Sein vermittelnde Entitét ist, ist jedes
lebendige Seiende mit sich selbst identisch und verschieden, eines und vieles,
ohne dass dies eine Zerstreuung des Seins bedeutete, weil es sich um den Aus-
druck einer nie gewesenen differenzierten Einheit handelt. Man muss es aner-
kennen: Die platonischen Denkmodalitdten konnen das neue Sein nur in einer
Dialektik des Selben und des Anderen erfassen. Gleichwohl beschrankt sich Fi-
cino nicht darauf, die Erzeugung differenzierter Einheiten wie Variationen zu
einem Thema oder als Entfaltung praexistenter Strukturen zu denken, sondern
er ist der Uberzeugung, dass diese differenzierten Einheiten einen Zuwachs an
Sinn mit sich bringen, einen Zuwachs, der an den Ausdruck einer neuen Einheit
im Vielen gebunden ist. Augenfilligerweise besitzen die Seele und das Seiende
dieselben Merkmale: differenzierte Einheit und Mischung. Das ist die Bedeutung
des Mythos von Phaidros:

Uberfliissig zu erwihnen, dass sie die Seele einen Wagen nennen, weil
diese kreisformige Bewegungen ausfiihrt, oder weil sie in ihr eine Linie
ziehen, die in gewisser Weise eine Gerade ist, insofern sie die Korper
bewegt und betrachtet, zudem einen unteren Kreis, eine Art Umlaufbahn,
wenn sie zu sich selbst zurtickkehrt, und auch einen oberen Kreis,
analog zur Sphére der Fixsterne, insofern sie sich den hoheren Realitdten
zuwendet; hinzukommen zwei Fliigel, und zwar der Drang des Verstandes
zum Wahren an sich sowie der Drang des Willens zum Guten an sich;
ein Wagenlenker: der Verstand; der Kopf des Wagenlenkers: die gottliche
Einheit; hohere Pferde als das Gleiche und die Ruhe; niedere Pferde als das
Andere und die Bewegung.”

Der Zuwachs an Sinn zeigt sich in erster Linie in der positiven Auffassung von
der Vielfalt des Hervorgangs. Folglich ist unum ens voller Vielfalt, in seipso & in alio:

Gewiss geht die erste totale Form dieses ersten Seins der Mannigfaltig-
keit ihrer Teile oder Potenzen voraus, so wie die Wurzel den Zweigen
und Knospen vorausgeht, oder das Licht den Strahlen und ihrem Glanz.

a Platonicis iudicatur, scilicet quatenus vim suam haurit paulatim et formas intrinsecus alias aliter
explicat atque affectus actionesque continue variat. Igitur quatenus vitalis ipsa sui motus causa est,
quodammodo sibimet essentialem interminatamque suppeditat vitam, atque ita esse censetur, quate-
nus vero infinito id explicat tempore vimque eiusmodi paulatim a superioribus accipit, nimirum gigni
perpetuo ab alio iudicatur.

27 Vgl. Ficino: Theologia (wie Anm. 11), XVII, 2, Bd. 3, S. 157: Mitto rursus, quod animan ideo cur-
rum vocant, quia motus efficit circulares, quodve in ea lineam ponunt quodammodo rectam, quantum
corpora movet et respicit, deinde circulum quemdam inferiorem, quasi planetarum orbem, quando
redit in semetipsam, circulum quoque superiorem, quasi stellarum orbem fixarum, quatenus ad su-
periora convertitur. Alas duas, scilicet instinctum intellectus ad ipsum verum atque voluntatis ad
ipsum bonum, aurigam mentem, caput aurigae divinam unitatem mente superiorem, equos superiores,
scilicet idem et statum, equos inferiores, scilicet alterum atque motum.



48

Fosca Mariani Zini

Indessen leitet sie sich nicht von diesen Dingen ab, sondern vom einfa-
chen und eminenten Einen, und zwar kraft der Potenz, die ihr zugewiesen
ist, noch bevor sie ihre Teile empfangt. Die Gesamtheit ihrer Teile enthélt
diese Potenz nicht, also kann sie nicht aus ihr hervorgehen. Doch kénnen
wir behaupten, dass sich diese totale Form und diese eminente Potenz nir-
gendwo befinden, so dass sie nicht durch etwas begrenzt oder in etwas
enthalten waren? Bestimmt, diese Form ist weder all ihren Teilen inharent
noch etwas, das an sich existiert. Tatsachlich aber geht dieses Ganze, da es
reich an Mannigfaltigkeit ist, aus einem sehr einfachen Grundsatz hervor,
insbesondere da jede Idee im Innern des Ganzen etwas Endliches und et-
was von den anderen Dingen Verschiedenes ist. So wird das Unendliche
sozusagen unendlich endlich sein. Da es das Ganze und vielférmig ist,
fufit es notwendig auf einem anderen Ding, das heifst auf dem Grundsatz,
der es hervorbringt und zugleich enthalt.®

Waihrend Plotin die Komplexitédt, welche die Vielfalt mit sich bringt, verachtet,
macht Ficino aus ihr eine der Hauptkategorien des Hervorgangs des Seins, indem

er

einen urspriinglich rhetorischen und poetischen Begriff, der in den hochgebil-

deten Kreisen des italienischen Hofes viel diskutiert wurde, in den Bereich der
Philosophie tibertrégt. Die Schonheit, welche die universelle Qualitdt des Seins
des Hervorgangs definiert, driickt konsequent die explicatio aus, die eher als eine
Form des Ausdrucks und weniger als eine Form der EntdufSerung konzipiert ist:

Die rationale Seele kehrte rascher und besser wieder, wenn sie nicht nur
mit dem Studium der gottlichen Weisheit die gottliche Glite ehrte, sondern
von Anbeginn an auch die bewundernswerte gottliche Schonheit und sie
inbriinstig liebte.?

28

29

Vgl. Ficino: In Parm. (wie Anm. 4), LXXXV/LXXXVIL, 1, Bd. 2, S. 200-203: Certe forma prima
entis illius primi totalis partium quarumlibet viriumque suarum varietatem antecedit, ut radix ramos
atque surculos, ut lux radios et splendorem. Pendet autem nos ex istis quidem, sed ex ipso dumtaxat
simpliciter uno excellenti, videlicet illinc prae partibus suis virtute donata. Quam sane virtutem nec
partes quidem cunctae comprehendunt, inde videlicet praecedentes. Quid ergo dicemus? Numgquid
totalem hanc formam excellentemgque virtutem in nullo penitus esse, ut non comprehendatur vel fini-
atur ab ullo? Certe non ita partibus suis cunctis inest neque rursus id ipsum quod ex se existit. Cum
enim totum hoc varietate sit plenum, a simplicissimo cogitur proficisci, praesertim quia quaelibet in
hoc idea finitum quiddam est a caeterisque distinctum. Unde cogitur universum quasi innumerabiliter
fore finitum. Qua igitur ratione hoc est totum atque multiforme, necessario consistit in alio, id est in
principio procreante simul atque continente.

Vgl. Marsilio Ficino: Argumentum seu commentarius in Phaedrum et summae capitum in
eundem (ca. 1490). Hrsg,, engl. libersetzt, eingeleitet und mit Anmerkungen versehen von Mi-
chael J. B. Allen. Berkeley (California) 1981 (= Ficino: In Phaedrum), hier sum., Kap. 12, S. 140f.:
Profecto divinum quiddam est amor ille, qui est desiderium divine pulchritudinis contemplande vel etiam
imitande; sive hoc desiderium sit in mente divina, sive in anima celesti, sive particulari quadam atque
nostra.



Intellectus und anima bei Ficino 49

Manifest ist dies, wie mir scheint, in Ficinos Auffassung von der Teilhabe sowohl
der Formen der Seele an den Formen des Intellekts als auch der sinnlichen For-
men an den Formen der Seele. In beiden Fillen vermeidet es Ficino, die Teilhabe
als das Aufteilen einer gemeinsamen Natur aufzufassen, womit die Ahnlichkeit
zwischen zwei wesensverschiedenen Elementen zu begriinden wére.

Zunichst begniigen sich die Formen der Seele nicht damit, die Formen des In-

tellekts zu explizieren, sondern sie vervollkommnen sie. Zum einen geben sie ih-
nen eine sinnliche Vorstellung, ohne welche die Ideen des Intellekts nicht erkenn-
bar wéren, und zum anderen verleihen sie ihnen einen komplexen Ausdruck, der
ihre unendliche Zeugungspotenz wiedergibt:

Die Seele bewirkt im Korper noch etwas viel Bewundernswerteres: Wenn
der von Ideen erfiillte gottliche Strahl erst einmal in die Seele hinabgefah-
ren ist, bemittelt er sich der vitalen Potenz der Seele sowie ihrer Natur in
der Materie des Universums, in der er einige entfernte und verschwom-
mene Vorstellungen der Ideen bildet, so wie das Licht auf dem Spiegel die
Bilder der Farben auftrdgt, oder besser noch: die Schatten der Kérper auf
den Boden zeichnet. Diese Art Bilder oder Schatten ist von der Géttlichkeit
weit entfernt. In der Tat werden diese reinen Bilder unrein, da sie von den
Gegensatzen getriibt werden. Aus den vereinigten werden zerstreute, aus
den stabilen werden vollkommen unstabile Bilder.*

So wird die mogliche Komplexitdt der Form sich selbst als eine Art Reichtum
offenbar:

In der Tat macht der Empfang der unsichtbaren Eigenschaften das Sub-
jekt, das sie in Empfang nimmt, vollkommener und korrumpiert es kei-
neswegs. Dies zeigt sich deutlich an den Bildern unsichtbarer Objekte, wie
sie vom Wasser, von Spiegeln, von der Seele und vermittels der Sinne oder
der Vernunft empfangen werden. Aber eigentlich wirkt das Eine nur auf
das Andere, um ihm seine Form zu offenbaren, da alle Seienden wirken,
um ihre Natur mitzuteilen.®

30 Vgl. Ficino: Theologia (wie Anm. 11), XV, 3, Bd. 3, S. 117: Facit in hoc iterum aliud mirabilius, quo-

31

niam divinus ille radius idearum plenissimus, postquam ad animam usque descendit, transit per vitalem
animae vim perque naturam in mundi materiam, in qua fingit extremas quasdam atque umbratiles si-
militudines idearum, quemadmodum lumen fingit imagines colorum in speculo, immo quemadmodum
per lumen umbrae corporum designantur in terra. Tales autem similitudines sive umbrae discedunt ab
ipsa divinitate quamplurimum, nam ex puris impurae fiunt, dum a contrariis inquinantur, ex unitis
dissipatae, ex communibus singulae, ex stabilibus prorsus instabiles. Vgl. Sergius Kodera: Matter as a
Mirror. Marsilio Ficino and Renaissance Neoplatonism. In Ders.: Disreputable Bodies. Magic,
Medicine and Gender in Renaissance Natural Philosophy. Toronto 2010, S. 47-111.

Vgl. Ficino: Theologia (wie Anm. 11), V, 6, Bd. 1, S. 184: Susceptio namque invisibilium qualitatum
perficit illud quod suscipit, non corrumpit. Quod patet per eas indivisibiles rerum imagines, quae ab
aqua, speculis, anima, tum per sensum, tum per rationem suscipiuntur. Proprie vero non alia ratione



50 Fosca Mariani Zini

Das Wirkliche kann seinerseits als ein Spiegel betrachtet werden, der das Ant-
litz Gottes spiegelt. Der Spiegel bedeutet hier einen Zuwachs an Sinn, was der
spezifischen Modalitdt der Spiegelung zu verdanken ist, die das Antlitz Gottes
zuriickspiegelt. Anders gesagt: Die Seele fithrt durch ihre vitale Potenz und ihre
ratio dem Einen-Sein einen Zuwachs an Sinn zu, weil sie der vereinten Vielheit
des Intellekts einen komplexen Ausdruck verleiht, die Entfaltung einer positiven
Vielfalt.

Des Weiteren scheint Ficino das Verhiltnis zwischen der Einheit der Form
der Seele und ihren individuellen, sinnlichen Ausdriicken nach dem Vorbild der
sogenannten Proportionsanalogie zu verstehen, derzufolge ein Pradikat gemafs
eines Verhiltnisses der Abhdngigkeit zwei Termini zugeschrieben werden kann.
Nach diesem Vorbild unterhalten die unitiren Formen der Seele eine Beziehung
der Gemeinschaft und Abstimmung zu den materiellen Arten, und keine der
Identitat. Thomas von Aquin denkt, dass eine solche Beziehung angemessen die
Abhédngigkeit der Kreatur vom Schopfer ausdriickt, und zwar durch eine effizi-
ente, eminente und inkommensurable Kausalitédt, mit der die Schwierigkeiten der
an die Ahnlichkeit mit der Exemplarursache gebundenen platonischen Teilhabe
zu umgehen sind.”” Diese Herangehensweise hebt sowohl die Aktualitédt des Sei-
enden als auch die Aquivalenz zwischen dem Guten und der Aktualitdt sowie
die Abhdngigkeit der Kreatur vom ersten Prinzip hervor.

Ficino greift zwar zum Teil auf dieses Vorbild zuriick, fordert aber, was Tho-
mas an der Modalitat der Teilhabe durch die Form bedauert, namlich dass in ihr
die Ursache-Wirkung-Beziehung Einlass findet in die Definition des — verursach-
ten — Seienden. Da aber das Verhaltnis zwischen Vorbild und Bild nicht symme-
trisch ist, impliziert es nicht die gemeinsame Natur der Ahnlichkeit:

Sokrates muss antworten, dass es zwei Modalititen der Ahnlichkeit gibt.
Denn dieses dhnelt jenem entweder weil beide vom Selben abstammen
oder weil jenes von diesem verursacht wird. Im ersten Fall gibt es Kon-
vertibilitdt, im zweiten nicht. Denn in diesem letzteren Fall ist ein Ding
das Vorbild, das andere aber das dhnelnde Abbild. Wie das dhnelnde Ab-
bild nicht die Macht besitzt, dem Vorbild Potenz und Namen zu geben, so
besitzt das Vorbild im Bezug zum Abbild auch nicht die Eigenschaft des
Bildes. Diese minderwertigeren Realitdten sind den Ideen gewiss dhnlich,
da sie von ihnen abhdngen. Aber die Ideen sind ihnen nicht dhnlich, weil
sie keine Qualitdt mit ihnen teilen. Sie sind lediglich deren Vorbilder und
Prinzipien. Die Modalitét der Teilhabe der Ideen operiert nicht mit Ahn-
lichkeit, durch die sich die Realitdten kraft einer gemeinsamen Qualitdt an

haec res agit in illam, nisi ut haec illi suam formam exhibeat, siquidem omnia propter suae naturae
propagationem ducuntur ad operandum.
32 Vgl. Jean-Francois Courtine: Inventio analogiae. Métaphysique et ontothéologie. Paris 2005.



Intellectus und anima bei Ficino 51

die Ideen anpassen, sondern erzeugt diese Realitdten, von denen die Ideen
eben darum reprasentiert werden.*

Insofern die Form die Forderung nach dem Ahnlich-Werden {ibermittelt, nicht
aber die Ahnlichkeit, ist der Zweck des Seienden nicht die Aktualitit, sondern
die Vollendung als ein Zuwachs an Sinn. So bleibt die Form als Exemplarursache
[und nicht nur als Wirkursache] eine Hauptforderung;:

Wenn wir jedoch ein gegebenes Ding einerseits als ein Erzeugnis und als
ein bestimmtes Bild betrachten und die Idee andererseits als Schopfer und
Vorbild, dann bezieht sich unter dieser Bedingung das Eine auf das Ande-
re [...]. Folglich diirfen wir die akzidentellen Relationen nicht in den Ideen
selbst ansiedeln (wie etwa wenn ich sage, du gehst um mich herum, bald
rechts, bald links), sondern in den natiirlichen Relationen (etwa wenn ich
meine rechte Hand, die bei der Arbeit und in der Bewegung aktiver ist,
mit meiner linken Hand vergleiche, die weniger aktiv ist. In gleicher Wei-
se vergleichen wir das Erzeugende mit dem Erzeugten, jenes produziert
kraft seiner nattirlichen Potenz; dieses wird kraft des natiirlichen Prozes-
ses produziert. Und so wie wir die Intelligenz auf das Intelligible und eine
partikulare Intelligenz auf das ihr durch Anordnung und Verhéltnisgrofse
Intelligible beziehen). Folglich scheinen auch die Ideen in gewisser Weise
zwischen sich eine dhnliche Beziehung herzustellen. Wahrend aber die in
unserer Welt zueinander in Beziehung gesetzten Substanzen unterschied-
lich sind, so handelt es sich hier um dieselbe Substanz. Hier ist das Wesen
der idealen Eltern und der Kinder ein und dasselbe, wie auch die Substanz
des Intelligierenden und des Intelligierten. Wenngleich alle Ideen stark
miteinander verbunden sind, so sind doch jene, die durch eine gegensei-
tige Beziehung verbunden sind, enger miteinander verkniipft. So erzeugt
die Idee der Warme notwendig die Warme, unabhéngig von der Idee der
Kélte, und bringt es nicht notwendig mit der Idee der Feuchtigkeit her-
vor. Jedes Mal hingegen, wenn die Idee der Rechte mit der rechten Hand

33 Vgl. Ficino: In Parm. (wie Anm 4), XXVIL, Bd. 1, S. 104-107: Oportuit igitur Socratem respondere
similitudinis modum esse duplicem. Nam hoc est illi simile aut quoniam ambo sunt ab eodem, aut
quia hoc fit ab illo. Ibi quidem fit conversio, hic autem minime. Nam hic alterum quidem est exemplar,
alterum vero similitudo. Sicut ergo quod est exemplari simile non habet exemplarem ad illum virtutem
aut appellationem, ita quod est exemplar non habet ad similitudinem hanc suam similitudinis rursus
conditionem. Hac itaque ratione inferiora haec ideis quidem similia sunt, quoniam inde dependent.
Ideae vero ad haec quoniam in nulla qualitate conveniunt, non similia sunt, sed exemplaria tantum
atque principia. Modus ergo participationis idearum non fit per eam similitudinem, qua haec cum
illis in communi quadam qualitate conveniant, sed quoniam haec formantur ab illis atque illas ideo
repraesentant.



52 Fosca Mariani Zini

ausgefiihrt wird, so agiert sie zugleich mit der Idee der Linke, sobald die
linke Hand ausfiihrend wird.**

Ohne die Form als Exemplarursache wiren die nie gewesene Vielfalt des Hervor-
gangs und die Vollkommenheit der Fiille der Einheit in der Riickkehr zum ersten
Prinzip nicht moglich, oder sie wéren auf die Notwendigkeit der Bewahrung der
Schopfung beschrankt.

Daraus folgen zwei Konsequenzen. Einerseits bringt die Riickkehr zu dem ers-
ten Prinzip etwas Neues, andererseits ist die Riickreise kiirzer und nicht einsam,
da alles Seiende, und zwar nicht nur die Seele des Weisen, auf seine bildenden
Prinzipien zuriickkommt und seine eigene spezifische Einheit vollenden kann.
Aus diesem Grunde beschreibt Ficino die Riickkehr oftmals als einen Regenerie-
rungsvorgang (regeneratio, restitutio mundi),” und nicht nur als Wiederherstellung.
Es handelt sich ndmlich darum, an so etwas wie an eine zweite Geburt zu denken
oder an die Wiedererlangung der Gesundheit, weswegen auch die Magie als na-
tlirliche Therapie angesehen wird:

Die Dichter singen, Bacchus, das hochste Oberhaupt der Priester, sei zwei-
mal geboren worden, womit sie vielleicht ausdriicken wollen, dass ein an-
gehender Priester im Augenblick seiner Initiation wiedergeboren werden
muss oder dass der Geist eines Priesters, der es schliefslich zur Vollendung
gebracht hat, so trunken von Gott ist, dass er bereits wiedergeboren zu sein
scheint. Vielleicht meinen sie das aber auch einfacher und wollen sagen,
dass der Wein, der Sprossling des Bacchus, zuerst im Weinstock, sozusa-
gen in Semele, unter Phoebus zu reifen Trauben heranreift und sodann,
nach dem Blitzstrahl der Ernte, in seinem eigenen Gefdfy, gleichsam im
Schenkel Jupiters, nochmals als Wein erzeugt wird [...]. Ich, der geringste
aller Priester, habe zwei Viter gehabt: den Arzt Ficino und Cosimo de’

34 Vgl. Ficino: In Parm. (wie Anm. 4), XXX, Bd. 1, S. 114-117: Verum si rem hanc contemplemur ut
factam et imaginem quandam, ideam vero ut efficientem atque exemplar, hac utique conditione mutuo
referuntur [...]. Proinde relationes in ipsis ideis non adventicias quidem collocare debemus (sic ut ego
te circumeuntem mihi, modo dextrum dico, modo vero sinistrum), immo relationes aliquas naturales
(sicut meam dextram ad sinistram meam comparo tamquam efficaciorem ad minus efficacem labore vel
motu; item quemadmodum generantem ad genitum comparamus, naturali virtute facientem, naturali
processu nascentem; praeterea sicut intellegentiam ad intellegibile et propriam quandam ad intellegibi-
le proprium naturali quadam habitudine et proportione referimus). Similem quodammodo relationem
ideae ad se invicem habere videntur, hoc tamen excepto quod non quemadmodum apud nos diversae
eorum quae referuntur substantiae sunt, sed eadem. Una enim illic est genitoris idealis prolisque ipsius
essentia, eadem intellegentis intellegibilisque substantia. Etsi omnes valde coniunctae sunt, maxime
tamen quae sunt mutua relatione consortes. Idea quidem caloris necessario seorsum ad idea frigoris
calores efficit, neque interim necessario generat eos cum humoris idea. Idea vero dextri quotiens facit
dextra, agit simul cum idea sinistri interim faciente sinistra. Vgl. Carlos Steel: Ficino and Proclus.
Arguments for the Platonic Doctrine of the Ideas. In: The Rebirth of Platonic Theology. For M.
J. B. Allen. Hrsg. von James Hankins and Fabrizio Meroi. Florenz 2013, S. 47-62.

35 Vgl. Ficino: Theologia (wie Anm. 11), IV, 2, Bd. 1, S. 169.



Intellectus und anima bei Ficino 53

Medici. Von jenem wurde ich geboren, von diesem wiedergeboren. Jener
empfahl mich Galen, dem Arzt und zugleich Platoniker, dieser aber weihte
mich dem gottlichen Platon. Und beide, dieser wie jener, gaben Marsilio in
die Hénde eines Arztes — in die Galens als des Arztes der Korper, in die
Platons aber als des Arztes der Seelen. Lange Zeit praktizierte ich deshalb
unter Platon die Medizin, die die Seele heilt, und nach der Ubersetzung al-
ler seiner Schriften verfasste ich achtzehn Biicher tiber die Unsterblichkeit
der Seelen und die ewige Gliickseligkeit und habe auf diese Weise mit all
meinen Kréften meinem Vater Medici die schuldigen Dienste erwiesen.
Weil ich aber meinte, anschlieffend auch meinem Vater, dem Arzt, Geniige
tun zu sollen, verfasste ich das Buch ,Gesundheitsvorsorge fiir Gelehrte'.
Daraufhin wiinschten gelehrte Personen nicht nur eine Zeitlang gesund
zu leben, sondern dariiber hinaus auch bei guter Gesundheit lange zu le-
ben. Diesen widmete ich daraufhin das Buch ,Vom langen Leben’. Zu irdi-
schen Arzneien und Heilmitteln allein hatten sie aber, wo so viel auf dem
Spiel steht, kein Vertrauen. Daher fiigte ich ein Buch ,Vom gesunden wie
langen Leben mithilfe kosmischer Krafte” hinzu, damit von diesem leben-
digen Korper unserer Welt selbst ein kraftigeres Leben in unseren eigenen
Korper, der gewissermaflen eine Art Glied dieser Welt ist, wie aus einem
Weinstock einstrome.*

Als Schlussfolgerung mochte ich folgendes bemerken: Wenn die Erzeugung neu-
en Seins in der platonischen Dialektik des Selben und des Anderen den Wert

36 Vgl. Marsilio Ficino: De vita libri tres / Drei Biicher iiber das Leben. Hrsg,, {ibersetzt, eingelei-
tet und mit Anmerkungen versehen von Michaela Boenke. Miinchen 2012, S. 40-43: Bacchum
poetae, summum antistitem sacerdotum, bis natum canunt, forte significantes vel futurum sacerdotem
statim initiatum oportere renasci, vel perfecti tandem sacerdotis mentem Deo penitus ebriam iam vi-
deri renatam, aut forsan humiliore sensu vinum, Bacchi germen, generari semel in vite quasi Semele
maturis sub Phoebo racemis, regenerari rursum post ipsum vindemiae fulmen in suo vase vinum velut
in lovis femore merum [...]. Ego sacerdos minimus patres habui duos: Ficinum medicum, Cosmum
Medicem. Ex illo natus sum, ex isto renatus. Ille quidem me Galieno tum medico tum Platonico com-
mendavit; hic autem divino consecravit me Platoni. Et hic similiter atque ille Marsilium medico desti-
navit: Galienus quidem corporum, Plato vero medicus animorum. lamdiu igitur sub Platone salutarem
animorum exercui medicinam, quando post librorum omnium eius interpretationem, mox decem atque
octo de animorum immortalitate libros et aeterna felicitate composui, ita pro viribus patri meo Medi-
ci satisfaciens. Medico vero patri satis deinceps faciendum putans, librum de litteratorum valetudine
curanda composui. Desiderabant praeterea post haec homines litterati non tantum bene quandoque
valere, sed etiam bene valentes diu vivere. His ergo deinde librum de vita longa dedi. Diffidebant autem
medicinis atque remediis in re tanta terrenis. Adiunxi librum de vita tum valida tum longa coelitus
comparanda, ut ex ipso mundi corpore vivo vita quaedam vegetior in corpus nostrum, quasi quod-
dam mundi membrum, velut ex vite propagaretur. Vgl. Brian Copenhaver: Renaissance Magic and
Neoplatonic Philosophy: Enneade 4, 3—4 in Ficino’s De vita coelitus comparanda. In: Marsilio
Ficino e il ritorno di Platone. Hrsg. von Gian Carlo Garfagnini. Florenz 1986, Bd. 2, S. 151-169;
Paola Zambelli: Lambigua natura della magia. Filosofi, streghe, riti nel Rinascimento. Mila-
no 1991; Vittoria Perrone Compagni: Maritare il mondo. Magia naturale ed ermetismo. In: Il
Rinascimento italiano e 'Europa. Hrsg. von Antonio Clericuzio und Germana Ernst. Treviso
2008, S. 95-110. Vgl. aufierdem den Beitrag von Stéphane Toussaint in diesem Band.



54 Fosca Mariani Zini

der individuellen Existenz nicht einbeziehen zu konnen scheint, so beinhaltet die
creatio ex nihilo ihrerseits zwei gewichtige Probleme. Zum einen hingt das Gute
der individuellen Existenz von der Aktualitdt desjenigen ab, das bereits poten-
ziell eine Form des Seins ist. In diesem Rahmen geht es also auch darum, eine
Entwicklung, wie im Neuplatonismus, nur anders, ausgehend von einer praexis-
tenten Struktur zu denken. Das Gut-Werden ist also lediglich die Aktualisierung
eines bestimmten Programms, keine Vervollkommnung und kein Ausdruck ei-
ner nie gewesenen Komplexitat. Zum anderen gefahrdet in der creatio ex nihilo
die Kausalitdtsbeziehung der Kreatur zum ersten Prinzip standig die Willkiir
der individuellen Existenz. Somit muss die Schopfung als kontinuierlich oder
als jederzeit bewahrt gedacht werden. Ficino aber kritisiert stets die Bewahrung
des Seins und setzt ihr dessen Vervollkommnung entgegen, deren nie gewesene
Moglichkeiten nicht das standige Eingreifen Gottes erfordern.



Allmacht, Ohnmacht und Magjie.
Saturn als Kippbild bei Marsilio Ficino

Susanne Beiweis

Saturn kann kaum fiir eine allgemeine Qualitit und das gemeinsame Los des Men-
schengeschlechtes stehen; er steht vielmehr fiir eine individuelle Gruppe neben an-
deren, gottlich oder brutal, selig oder von schlimmsten Elend gebeugt.'

Diese Zeilen stammen aus der Schrift De vita libri tres (Drei Biicher iiber das Leben).
Ihr Autor, der florentinische Renaissance-Platoniker Marsilio Ficino (1433-1499),
beschreibt darin die Wirkmacht des Planeten Saturn auf den Melancholiker, die
zwischen Gottlichkeit und Bestialitét oszilliert. Das ,Berufsgestirn’ aller Gelehr-
ten fordert die geistigen Studien und ermdglicht das Durchdringen verborgener
Weisheiten und Mysterien. Dartiber hinaus verwandelt sich der von Natur aus
hochbegabte Melancholiker — vornehmlich Philosoph und Literat — unter satur-
nischem Einfluss in ein ,Instrument des Gottlichen”, um entriickt von den Las-
ten des diesseitigen Korpers die geistige Welt, d.h. das Géttliche zu erschauen.?
Diese gottlich Inspirierten oder ,,Schne der Gotter”, wie es bei Ficino auch heifst,
betrachten aber nicht nur den ewigen und unverganglichen Ideenkosmos, viel-
mehr konnen sie selbst kosmische Kréfte konzentrieren und wunderbare Effekte
erzeugen, dhnlich dem géttlichen ,Handwerker” (artifex)? Dies ist die gottliche

1 Marsilio Ficino: De vita libri tres / Drei Biicher iiber das Leben. Hrsg,, {ibersetzt, eingeleitet
und mit Anmerkungen versehen von Michaela Boenke. Miinchen 2012, Lib.IIL.2, S. 222f.:
Saturnus non facile communem significat humani generis qualitatem atque sortem, sed hominem ab
aliis segregatum, divinum aut brutum, beatum aut extrema miseria pressuim.

2 Ebd, Lib.L6, S. 64f.: Hinc philosophi singulares evadunt, praesertim cum animus sic ab externis
motibus atque corpore proprio sevocatus, et quam proximus divinis et divinorum instrumentum ef-
ficiatur. Vgl. dazu auch: Lib.1.4, S. 54f., Lib.II1.22, S. 362f.

3 Ebd, Lib.L6, S. 64f.; Marsilio Ficino: Platonic Theology. Vol. 4. Edited by James Hankins with
William Bowen and translated by Michael J. B. Allen with John Warden. Cambridge (Massa-
chusetts), London 2004, Lib.XIII.2,2, S. 122f. In einer Passage des oft diskutierten dreizehnten
Buchs der Theologia Platonica schreibt Ficino, dass den gottlich Inspirierten die Fahigkeit zu-
kommen soll, das Wesen der Dinge intrinsisch zu verdandern: Ebd., Lib.XII1.4,1, S. 182f.: Non
solum vero in formanda et figuranda per rationem artis materia, sicut diximus, mens humana ius sibi
divinum vendicat, verum etiam in speciebus rerum per imperium transmutandis. Quod quidem opus
miraculum appellatur, non quia praeter naturam sit nostrae animae, quando dei fit instrumentum,
sed quia, cum magnum quiddam sit et fiat raro, parit admirationem. Vgl. dazu z.B. Sergius Kodera:
Ingenium. Marsilio Ficino iiber die menschliche Kreativitat. In: Platon, Plotin und Marsi-
lio Ficino. Studien zu den Vorldufern und zur Rezeption des Florentiner Neuplatonismus.
Hrsg. von Maria-Christine Leitgeb, Stéphane Toussaint und Herbert Bannert. Wien 2009, S.
155-172.



56 Susanne Beiweis

Seite von Saturn. Neben dieser nennt Ficino noch eine zweite Wirkmacht: Sie
ist bestialisch. Dies ist die andere Seite von Saturn, des ,alten Damons”.* Wie
die Charybdis, eine monstrdse und alles verschlingende mythologische Figur der
griechischen Antike, der sich Odysseus in seinen Irrfahrten ausgesetzt sah, kann
Saturn im Zusammenspiel mit der schwarzen Galle auf den die Seele mit dem
Korper verbindenden spiritus einwirken.” Unter diesem Einfluss verdunkeln sich
die Wahrnehmung, das Erkennen sowie die Urteilskraft der Seele, was in Fol-
ge zu Apathie, Traurigkeit und Wahn fiihrt, wodurch sich der vernunftbegabte
Mensch letztlich in ein irrationales Tier verkehrt.®

Bekannt ist, dass Ficino gerade in seiner Schrift De vita libri tres (die mit {iber 26
Auflagen bis in das Jahr 1647 als Bestseller bezeichnet werden kann)” die beiden
entgegengesetzten Polarititen der mit Saturn verbundenen Melancholie — Genie
und Wahn - ineinander verschrankt, wodurch er den Melancholie-Begriff posi-
tiv erweitert. Dafiir integriert Ficino nicht nur die humoralpathologische Lehre
von der schwarzen Galle und dem melancholischen Temperament (wie er sie in
diversen medizinischen und naturphilosophischen Wissensbestanden vorgefun-
den hatte). Er greift auch auf den pseudo-aristotelischen Traktat Problemata XXX,
1 zuriick,® um ihn mit der platonischen Konzeption der gottlichen Raserei und
Begeisterung (uavia)’ sowie mit den neuplatonischen Spekulationen zu Saturn
(als hochste Denkkraft und Vernunft)'® zu verkniipfen. Gerade durch diese neuen

4 Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Lib.1.6, S. 64f.: Adeo enim dira res est, ut a malo daemone
eius impetus instigari Serapio dixerit, et Avicenna sapiens non negaverit.

5 Ebd. Lib.I.3, S. 52f. Vgl. hierzu den Artikel ,,Charybdis” in: Wilhelm H. Roscher: Ausfiihrli-
ches Lexikon der Griechischen und Rémischen Mythologie, Bd.I.1. Hildesheim 1965, S. 887f.

6 Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Lib.IL.15, S. 174f.: Tametsi multo citius graviusque ille laedit
quos taedio, torpore, maerore, curis, superstitione premit, quam quos supra vires corporis moresque
mortalium elevat ad excelsa. Uber den menschlichen Wahn schreibt Ficino in seinem Symposi-
um-Kommentar De Amore folgendes: ,Durch die Krankheit des Wahnsinns sinkt der Mensch
von der Hohe seines Geschlechts herab und wird fast zum Tier.” Insanie morbo infra hominis
spetiem homo deicitur et ex homine brutum quodammodo redditur. Marsilio Ficino: Uber die Liebe
oder Platons Gastmahl. Hrsg. und eingeleitet von Paul Richard Blum und iibersetzt von Karl
Paul Hasse. Hamburg 2004, VIL3, S. 318f.

7 Vgl. Dieter Benesch: Marsilio Ficino’s ,De triplici vita’ (Florenz 1489) in deutschen Bear-
beitungen und Ubersetzungen. Frankfurt a. M. u.a. 1977, S. 8-10, S. 17, zur Rezeption der
Schrift De wvita libri tres z.B. durch Symphorian Champier und Johannes Adelphus Muling
vgl.: Daniel P. Walker: Spiritual and Demonic Magic from Ficino to Campanella. Eingeleitet
von Brian P. Copenhaver. 2. Aufl. Pennsylvania 2003 [Erste Veroffentlichung: London 1958],
S. 167-170; Antje Wittstock: Melancholia translata. Marsilio Ficinos Melancholie-Begriff im
deutschsprachigen Raum des 16. Jahrhunderts. Berlin, Géttingen 2011.

8 Aristoteles: Problemata Physica. In Ders.: Aristoteles Werke in deutscher Ubersetzung. Bd.
19. Hrsg. von Ernst Grumach und iibersetzt von Hellmut Flashar. Darmstadt 1962, XXX.1,
953a10-955a40, S. 250-256.

9 Platon: Phaidros. In Ders.: Werke in acht Banden — griechisch und deutsch. Bd. 5. Hrsg. von
Gunther Eigler. 11. Aufl. Darmstadt 2006, 244a3—c2, S. 62-67.

10 Vgl. z.B. Ambrosii Theodosii Macrobi: Commentarii in Somnium Scipionis. In Ders.: Mac-
robius Bd. 2. Hrsg. von Jacob Willis. Stuttgart, Leipzig 1994, Comm.1.12, 14, S. 50; zur Gleich-
setzung von Saturn mit der metaphysischen Stufe des Geistes vgl. z.B.: Michael J. B. Allen:



Allmacht, Ohnmacht und Magie 57

Theorieverflechtungen hatte Ficino einen wichtigen Beitrag zur Verbindung von
Melancholie und Genialitdt in der spateren Wirkungsgeschichte geleistet."

Anders als Raymond Klibansky, Erwin Panofksy und Fritz Saxl, die in ihrer
bedeutenden Studie Saturn und Melancholie (1964) akzentuieren, dass ,Ficinos
Werk trotz seiner anhaltenden Angst vor dem unheimlichen alten Damon letzt-
lich doch in einer Glorifizierung Saturns” kulminierte,' interessieren mich aber
eher jene polyvalenten Aspekte bei Ficino — vornehmlich in seinen Briefen sowie
der Schrift De vita libri tres —, in denen sich das Bild des gottlichen Saturns in das
eines bestialischen wandelt, womit ein Zugang zu den Bereichen der Ohnmacht
und Magie eroffnet wird.

Unterschiedliche Saturn-Narrative in Ficinos Briefen

Ohne Zweifel durchdringt das Biografische Ficinos theoretische Reflexionen zu
Saturn. Ficino, der von kleiner und schmaler Statur sowie kranklicher Natur war,
der schnell sprach und stotterte (jedoch nur den Buchstaben ,5") und viele Stun-
den in der Nacht in gelehriger Einsamkeit verbrachte, wie sein Biograf Giovanni
Corsi im Jahr 1506 notiert," ist am 19. Oktober 1433 unter dem Einfluss des Plane-
ten Saturn geboren: dem planetarischen Patron der Melancholie. Sein Aszendent
war im Wassermann: dem ,Nachthaus von Saturn’.*

Davon ist auch in seinen Briefen zu lesen. Sie bilden einen ansehnlichen Teil
seines Werks (insgesamt zwolf Bande), dessen verschiedene und weit angeleg-
te Wissensinhalte durch ihre Verdffentlichung im Jahr 1495 auch an eine breite
Offentlichkeit gerichtet waren. Anders formuliert: Briefe fungieren nicht nur als
ein intimes Kommunikationsmittel zwischen Ficino und den geistigen, geist-
lichen und weltlichen Gestalten des Quattrocento, vielmehr dienen sie auch als
eine Form der 6ffentlichen Wissensvermittlung, ganz im Stil der humanistischen
Brieftradition.”

Marsilio Ficino on Saturn, the Plotinian Mind, and the Monster of Averroes. In: Bruniana &
Campanelliana 16.1 (2010), S. 11-29.

11 Vgl. Raymond Klibansky, Erwin Panofsky und Fritz Saxl: Saturn und Melancholie. Studien
zur Geschichte der Naturphilosophie und Medizin, der Religion und Kunst. Ubersetzt von
Christa Buschendorf. Frankfurt a. M. 1990, S. 367-394; loan P. Culianu: Eros und Magie in der
Renaissance. Mit einem Geleitwort von Mircea Eliade und tibersetzt von Ferdinand Leopold.
Frankfurt a. M., Leipzig 2001, S. 85; Paul Oskar Kristeller: Die Philosophie des Marsilio Fici-
no. Hrsg. von Eckhard Heftrich und Wido Hempel. Frankfurt a. M. 1972, S. 195f.

12 Klibansky, Panofsky, Saxl: Saturn und Melancholie (wie Anm. 11), S. 393.

13 Vgl. Raymond Marcel: Marsile Ficin (1433-1499). Paris 1958, Vita Marsilii Ficini Joannem Cursi-
um, Appendice I, XV, S. 685f.

14 Marsilio Ficino: Opera Omnia Bd. 1 [ND: Basel 1576]. Turin 1983, Epistolarum Lib.III, Deus
omnia bonis convertit in bonum, S. 731f. [S. 761f.], Epistolarum, Lib.VIII, Multa que stelle signifi-
cant, deemones persuadent, nos agimus, S. 884 [S. 914], Epistolarum Lib. IX, Responsio desideranti
natalem suum et reliqua, S. 901 [S. 931]; zu Ficinos Geburtshoroskop vgl. auch: Klibansky, Pan-
ofsky, Saxl: Saturn und Melancholie (wie Anm. 11), S. 369f, Anm. 44.

15 Vgl. Michael J. B. Allen: Ficino, Marsilio. In: Encyclopedia of the Renaissance Bd. 2. Hrsg. von
Paul F. Grendler. New York 1999, S. 353-357, hier S. 354; Paul Oskar Kristeller: Eight Philoso-
phers of the Italian Renaissance. Stanford (California) 1964, S. 37f.,, S. 41.



58 Susanne Beiweis

In einem zwischen den Jahren 1470 und 1480 verfassten Brief an den ,einen’
Freund Giovanni Cavalcanti beklagt sich Ficino iiber das Leid, das ihm durch die
Bosheit (malignitas) seines im Zeichen des Lowen riickwarts schreitenden Saturns
widerfdhrt:

Ich weif8 in diesen Zeiten sozusagen gar nicht, was ich will, vielleicht
auch will ich gar nicht, was ich weifs, und will, was ich nicht weif. Die Si-
cherheit, die Dir die Giite Deines im Zeichen der Fische stehenden Jupiter
gewdhrt, wird mir durch die Bosartigkeit meines im Zeichen des Lowen
riickwartsschreitenden Saturn verweigert.'s

Drei Dinge scheinen mir in diesen Zeilen wesentlich zu sein: erstens der Zeitbe-
zug, zweitens die Betonung der saturnischen Bosartigkeit und drittens die geis-
tige Zerrissenheit.

Sein Protektor Cosimo de” Medici, von dem Ficino im Jahr 1462 die griechi-
schen Manuskripte zu Platon und Plotin erhalten und zu dessen Lebzeiten er
die ersten zehn platonischen Dialoge in die lateinische Sprache iibersetzt hatte,
war hier bereits seit {iber zehn Jahren tot. Ficino schloss zwischen den Jahren
1468 und 1469, fiinf Jahre nach dem Tod von Cosimo also, die Ubersetzungen des
gesamten platonischen Corpus ab und begann mit dem Verfassen der Theologia
Platonica. Es handelt sich dabei um Ficinos achtzehnteiliges Magnum Opus zur
Unsterblichkeit der Seele, das er im Jahr 1474 fertigstellte — dies ist ungeféhr jener
Zeitraum, in den der hier zitierte Brief an Giovanni Cavalcanti fallen konnte. Fici-
no, der seit frithester Jugend ein Anhénger Platons war, wie er in einem Brief an
den Dichter Angelo Poliziano schreibt,” ist hier Anfang vierzig, vielleicht bereits
Priester (1473/74), und kann schon auf eine duferst erfolgreiche Karriere als Uber-
setzer und Kommentator Platons und intimer Kenner der Antike zuriickblicken.'®

Dennoch ist Ficinos Worten eine gewisse Angst vor Saturns malignitas zu ent-
nehmen, die hier mit seiner entgegengesetzten Bewegungsrichtung in Verbin-
dung gebracht wird. Ahnliches wird spater auch in der Schrift De vita libri tres
zu lesen sein:

Du darfst die Macht Saturns keineswegs unterschitzen. Denn die Araber
sagen von ihm, dass er der méachtigste aller Planeten sei, indem sich Pla-
neten der Kraft derjenigen Planeten beugen, denen sie sich ndhern, wobei

16 Ficino: Opera Omnia Bd. 1 (wie Anm. 14), Epistolarum Lib.III, S. 731f. [S. 761f.]: Veruntamen
opinor tibi nunc lovis tui in piscibus directi benignitate constare, quae mihi Saturni mei his diebus
in Leone retrogradi malignitate non constant. Sed quod frequenter praedicare solemus in omnibus
agendae illi gratiae sunt, qui infinita bonitate sua omnia convertit in bonum.

17 Ebd., Epistolarum Lib.I, Laus veritatis, S. 618 [S. 648].

18 Vgl. Kristeller: Eight Philosophers of the Italian Renaissance (wie Anm. 15), S. 40f.; James
Hankins: Plato in the Italian Renaissance. Leiden u.a. 1994, S. 300f.; zu Ficinos Biografie vgl.
z.B. Marcel: Marsile Ficin (wie Anm. 13).



Allmacht, Ohnmacht und Magie 59

sich alle vielmehr ihm als umgekehrt ndhern und in Konjunktion mit ihm
gemaf seiner Natur agieren.”

Ficinos Darstellung evoziert die durch das lateinische Mittelalter tradierten spét-
antiken astrologischen Vorstellungen von Saturn als einem ,Ungliicksplaneten’.
Bereits Ptoleméus und Vettius Valens hatten in ihren Schriften die zerstorerische
und unheilbringende Kraft der Planeten Saturn und Mars hervorgehoben, in de-
nen die Charakteristika der eponymen griechischen und rémischen Gotter mit den
naturphilosophischen Eigenschaften von Kalte und Trockenheit, oder im Fall des
Planeten Mars mit Trockenheit und Hitze, zusammenfielen. Im Mittelalter wurden
die Planeten, besonders unter arabischen Gelehrten des neunten und zehnten/elf-
ten Jahrhunderts wie Albumasar und Avicenna, mit der medizinischen Lehre von
den vier Saften (Blut, Phlegma, rote bzw. gelbe und schwarze Galle) und den dazu-
gehorigen Temperamenten verbunden, was im Falle von Saturn, dessen Farbe als
dunkel und schwarz beschrieben wurde, zu einer Gleichsetzung mit der schwar-
zen Galle und dem melancholischen Temperament fiihrte.”

Ficinos Narrativ aktiviert die astrologischen Vorstellungen, die das Bild ei-
nes machtvollen und bosartigen Planeten zeichnen (z.B. bei Albumasar),?" den
Ficino mit einem sokratischen Nicht-Wissen sowie dem Verlust von bestehen-
der Erkenntnis und einer Abkehr vom rationalen Leben verbindet. Hier findet
man auch Uberschneidungen zur acedia, der Todsiinde der Tragheit, die in un-
terschiedlichen moraltheologischen Diskursformationen als Verzweiflung, Trau-
rigkeit sowie Abkehr von Gott negativ konnotiert war und dem melancholischen
Temperament nahestand.” Gleichzeitig enthélt Ficinos Darstellung die dem Pla-
neten Saturn inhédrenten Beziige zur ,heidnischen’ Gottheit Kronos, der die eige-
nen Kinder fraf3,” in Ficinos tibertragenem Sinn die eigene Erkenntnis und das
Wissen.?* Was bleibt, ist geistige Zerrissenheit und Ohnmacht.

19 Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Lib.II1.22, S. 364f.: Tu vero potestatem Saturni ne negligas.
Hunc enim ferunt Arabes omnium potentissimum. Planetas sane vires eorum subire ad quos accedunt,
omnes vero ad eum accedere potius quam vicissim, planetasque coniunctos illi natura illius agere.

20 Vgl. Klibansky, Panofsky, Saxl: Saturn und Melancholie (wie Anm. 11), S. 172-183, S. 205-210;
Roland Lambrecht: Der Geist der Melancholie. Eine Herausforderung philosophischer Re-
flexion. Miinchen 1996, S. 23f., S. 32-36.

21 Vgl. Frederick A. De Armas: Saturn in Conjunction: From Albumasar to Lope de Vega. In:
Saturn from Antiquity to the Renaissance. Hrsg. von Massimo Ciavolella und Amilcare A.
Tannucci. Toronto 1992, S. 151-172, hier S. 153f.

22 Zur Begriffsgeschichte der acedia vgl. z.B.: Michael Theunissen: Vorentwiirfe von Moderne.
Antike Melancholie und die Acedia des Mittelalters. Berlin, New York 1996.

23 Vgl. Hesiod: Theogonie. In Ders.: Theogonie. Werke und Tage. Hrsg. und iibersetzt von Al-
bert von Schirnding. Mit einer Einfiihrung und einem Register von Ernst Giinther Schmidt.
Miinchen, Ziirich 1991, S. 137-139, S. 16f.; zu Kronos vgl. z.B.: Roscher: Ausfiihrliches Lexikon
der Griechischen und Rémischen Mythologie Bd.IL.1 (wie Anm. 5), S. 1538-1542.

24 Ahnliches ist auch in der Schrift Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Lib.IL15, S. 174f. zu le-
sen: [...] sic in ipsa secretiore nimisque assidua contemplativae mentis delectatione cavete Saturnum.
Illic enim frequenter filios ipse suos devorat.



60 Susanne Beiweis

Ganz in der Argumentationslinie christlicher Kirchenviter (wie etwa Thomas
von Aquin) spricht sich Cavalcanti gegen einen astrologischen Determinismus
und fiir die menschliche Willensfreiheit sowie gottliche Vorsehung aus. Das Mot-
to lautet: , Die Gestirne kénnen uns, beim Herkules, nichts Ubles antun — sie ver-
mogen es nicht, sage ich, und wollen es nicht”.* Vielmehr, so Cavalcanti weiter,
starkt der langsamste und hochste aller Planeten das Gedéchtnis und fordert ein
auflergewohnliches Vermogen (ingenium) — wie es auch Ficino selbst zukommt,
der ,durch unwegsame Schluchten ganz Griechenland durchwanderte”, um
das wiederentdeckte Wissen seiner eigenen Zeit verfiigbar zu machen.” Neben
den astronomischen Vorstellungen zu Saturns grofierer raumlicher Distanz zur
Erde und der damit verbundenen langen Umlaufzeit sowie der Ndahe zum Fix-
sternhimmel enthélt diese Darstellung ebenso mythologische Beziige zu Chro-
nos, der personifizierten Zeit, wie erneut zu Kronos — diesmal als dem Begriinder
des ,Goldenen Zeitalters’. Dies war ein Idealzustand, frei von Alter, Krankheiten
und sinnlichen Lastern,” den gerade Ficino durch seine Rekonzeptualisierung
antiker Philosophien (z.B. von Hermes Trismegistus, Platon, Plotin) und ihren
darin enthaltenen Weisheiten und verborgenen Mysterien erneut fiir das Quat-
trocento heraufzubeschwdéren und zeitgemdfs zu dechiffrieren versuchte, auch
um dadurch die florentinische Gesellschaft von ihren eigenen Krankheiten (wie
etwa der Abkehr vom christlichen Glauben) zu befreien.?® Um einem Konflikt
mit Cavalcanti und noch viel mehr mit der dogmatischen Theologie zu entgehen,
akzentuiert Ficino das Bild des guten Saturn und lédsst den bestialischen in den
Hintergrund treten:

Du zwingst mich, wie ich sehe, wieder nicht zu Unrecht, eine andere Pa-
linodie auf Saturn zu singen. Was soll ich also tun? Ich werde natiirlich
nicht zogern und entweder sagen, dass eine derartige Natur, wenn du
willst, nicht von ihm stammt, oder sollte es notwendig sein, dass sie von

25 Ficino: Opera Omnia Bd. 1 (wie Anm. 14), Epistolarum Lib.III, S. 732 [S. 762]: Nullum Hercle
malum facere nobis possunt astra, nequeunt, inquam, nolunt. Thomas von Aquin z.B. wendet
sich dezidiert gegen die Vorstellung eines astrologischen Determinismus, vgl.: Thomas von
Aquin: Summa contra gentiles. Gesamtausgabe in einem Band. Hrsg., iibersetzt und mit
Anmerkungen versehen von Karl Albert u.a. 3. Aufl. Darmstadt 2009, Lib.II1.84f., S. 3-22.

26 Ficino: Opera Omnia Bd. 1 (wie Anm. 14), Epistolarum Lib.IIL, S. 732 [S. 762]: Responde mihi
quaeso, unde admirandum ingenium, quo quid si Saturnus intelligis, quod triginta annis suum iter pe-
ragat, cognoscis quosve effectus in terris hoc in loco, vel illo collocatus producat non ignoras [...], quo
per devios et indomitos saltus universam Graeciam peragrasti, atque in Aegyptum usque penetrasti,
ad nos sapientissimos illos senes super tuos humeros allaturus.

27 Vgl. Hesiod: Werke und Tage (wie Anm. 23), 109-120, S. 90f.; vgl. dazu auch die Artikel zu
Chronos sowie Kronos in: Roscher: Ausfiihrliches Lexikon der Griechischen und Rémischen
Mythologie (wie Anm. 5), Bd.11, S. 899, Bd.IL1, S. 1458f.

28 Vgl. Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Lib.II1.22, S. 36f.; zu Ficinos Gleichsetzung des
,Goldenen Zeitalters’ mit dem Quattrocento vgl. seinen Brief an Paul von Middelburg, in:
Ficino: Opera Omnia. Bd. 1 (wie Anm. 14), Epistolarum Lib.XIL, S. 944 [S. 974]; siehe auch:
Hankins: Plato in the Italian Renaissance (wie Anm. 18), S. 288-291.



Allmacht, Ohnmacht und Magie 61

ihm kommt, dann mochte ich Aristoteles zustimmen, und man wird sa-
gen, dass sie etwas Einmaliges und Géttliches ist.?

Diese Gleichsetzung von Saturn und Melancholie mit der philosophischen
Grundlegung der Kontemplation und dem Topos des Gottlichen wird sich dann
spéter in der Schrift De vita libri tres finden: ,Der kontemplierende Geist schliefs-
lich [...] setzt sich in bestimmter Weise Saturn aus.”*° Diese Leseweise hat ihre
eigenen inharenten Paradoxien, aber das ist ein anderes Thema.”

Ein wenig zu kategorisch scheint mir die Position von Klibansky, Panofsky
und Saxl zu sein, die in dieser Reihe von Briefen den Zeitpunkt verortet sehen,
in dem sich eine positive Lesart des Planeten Saturn bei Ficino durchzusetzen
beginnt.* Begriindet wird dies mit der zunehmenden Auseinandersetzung mit
den neuplatonischen Autoren, deren Schriften Ficino in den letzten zwei Jahr-
zehnten seines Lebens intensiv studiert und tibersetzt (z.B. Proklos’ De sacrificio et
magia, Psellus” De daemonibus und Synesius’ De insomniis), um sie mit seinen eige-
nen abstrakt-metaphysischen, aber auch magischen Spekulationen zu verbinden.
Als Zeugnis dafiir gilt besonders das letzte Buch der Schrift De vita libri tres, na-
mentlich De vita coelitus comparanda, das Ficino als einen Kommentar zu Plotins
Enneaden (Enneaden IV.3 und IV.4, 26—-44) konzipiert hat.*® Neben einer Reihe von
antiken und mittelalterlichen Autoritdten (wie etwa Augustinus, Pietro d’Abano,
Albertus Magnus, Thomas von Aquin, um nur einige wenige zu nennen) be-
fragt Ficino besonders die neuplatonischen Textquellen (z.B. Jamblichus, Proklos,
Psellus, Synesius) iiber die wechselseitigen Beziehungen zwischen Makro- und
Mikrokosmos, zwischen Kosmischem und Menschlichem.* Ficinos Aneig-
nung verschiedenster Wissenselemente fiihrt zu einem Konglomerat disparater

29 Ficino: Opera Omnia Bd. 1 (wie Anm. 14), Epistolarum Lib.IlI, Nemo ascendit ad Deum, nisi in
quem quodammodo Deus ipse descenderit, S. 733 [S. 763]: Coges me video rursus non iniuria pali-
nodiam alteram cantare Saturno. Quid igitur faciam? Equidem tergiversabor, ac dicam, vel naturam
eiusmodi, si vis, ab illo non proficisci, vel si ab illo proficisci necessarium fuerit, Aristoteli assentiar,
hanc ipsam singulare divinumque donum esse dicenti.

30 Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Lib.II1.22, S. 362f.: Mens denique contemplatrix quatenus
se ipsam non solum ab his quae sentimus, verum etiam ab eis quae imaginamur communiter mori-
busque argumentamur humanis, sevocat, et affectu, intentione, vita ad separata se revocat, Saturno
quodammodo se exponit.

31 Vgl. Walker: Spiritual and Demonic Magic (wie Anm. 7), S. 45-53.

32 Vgl. Klibansky, Panofsky, Saxl: Saturn und Melancholie (wie Anm. 11), S. 370.

33 Vgl. Brian P. Copenhaver: Renaissance Magic and Neoplatonic Philosophy: “Ennead” 4, 3-5
in Ficino’s “De Vita Coelitus Comparanda”. In: Marsilio Ficino e il ritorno di Platone. Studi e
documenti. Hrsg. von Gian Carlo Carfagnini. Florenz 1986, S. 351-369; Brian P. Copenhaver:
Magic and Astrology. In: Encyclopedia of the Renaissance (wie Anm. 15), S. 18-21, hier S. 20;
Walker: Spiritual and Demonic Magic (wie Anm. 7), S. 85-111; Eugenio Garin: Der Philosoph
und der Magier. In: Der Mensch der Renaissance. Hrsg. von dems. Frankfurt a. M. 1990,
S. 173-214, hier S. 195.

34 Ein schones Beispiel fiir die synkretistische Dichte von verschiedenen Quellen bei Ficino
bildet z.B. das dreizehnte Kapitel von De vita coelitus comparanda. Vgl. Ficino: De vita libri tres
(wie Anm. 1), Lib.IIL.13, S. 288-293.



62 Susanne Beiweis

Wissensdiskurse, was Mehrdeutigkeiten und teils auch unaufldsbare Widersprii-
che produziert. Dies verdeutlicht sich auch in seinem ambivalenten Umgang mit
astrologischen Themen, wie unter anderem schon Paul Oskar Kristeller und Eu-
genio Garin betont haben,* der zu dem Kippbild von Saturn beitréagt.

In einem im Jahr 1478 an Kardinal Juan von Aragon gerichteten Brief betont
Ficino die Plagen und unheilbringenden Gefahren, die von den unbeugsamen
Planeten Saturn und Mars ausgehen kénnen.*® Florenz befand sich zu dieser Zeit,
kurz nach der Pazzi-Verschworung, im Kriegszustand mit Papst Sixtus IV. und
Konig Ferdinand von Neapel. Zudem brach die Pest zum insgesamt elften Mal
aus. Die Epidemie sollte bis ins Jahr 1480 andauern. Mitschuld daran wurde den
Planetenstellungen gegeben. So wurde die Konjunktion aus den Planeten Jupiter,
Mars und Saturn schon fiir den Ausbruch der Pest im Jahr 1347 verantwortlich
gemacht — in der Annahme, dass diese schlechte Luft erzeugen und durch ihre
emittierten Strahlen die Kérper mit Krankheiten infizieren konnen. Bis zum Jahr
1500 wurden an die 300 Traktate {iber die Pest verfasst.”” Auch Ficino reihte sich
mit der im Jahr 1479 verfassten Schrift Consiglio contro la pestilentia darin ein. Dort
empfiehlt er als medizinische Vorbeugung die Anwendung von jovianischen
Talismanen, da analog zu der mythologischen Erzéhlung von der Entmannung
Kronos’ durch Zeus der Planet Jupiter als ,Saturnbandiger’ gilt.®® Divergierende
Theorien zu und praxisbezogene Beispiele von Talismanen findet man gerade
im letzten Buch von De vita libri tres wieder (einer der Griinde, weshalb Ficino
eine Apologie verfassen musste).* Aber die magische Ladung von Talismanen
soll hier nicht erortert werden, vielmehr geht es um eine konkrete Verflechtung

35 Vgl. Kristeller: Die Philosophie des Marsilio Ficino (wie Anm. 11), S. 293; Eugenio Garin:
Astrologie in der Renaissance. Frankfurt a. M., New York 1997, S. 88f.

36 Ficino: Opera Omnia, Bd. 1 (wie Anm. 14), Epistolarum Lib.VI, hier: Saturni Martisque natura,
S. 819 [S. 849]: Duo potissimum inter Planetas hominibus assidue pericula machinantur, Mars vide-
licet et Saturnus. Zu Ficinos eigener prophetischer Gabe, vgl. z.B.: Kristeller: Die Philosophie
des Marsilio Ficino (wie Anm. 11), S. 293; Hankins: Plato in the Italian Renaissance (wie Anm.
18), S. 277f. Auch bei seinem Biografen Giovanni Corsi ist zu lesen, dass Ficino tiber eine ,, gott-
liche Fahigkeit in Magie” verfiigt haben soll sowie die Fahigkeit des Austreibens von bdsen
Damonen (malis daemonibus) und Geistern (mmanibus) aus Gebdauden, vornehmlich saturnischer
Damonen - eine exorzistische Praktik, die er noch in den Jahren 1493 und 1494 betrieben hat,
wie aus dem Appendix zum Timaeus-Kommentar hervorgeht. Vgl. dazu: Marcel: Marsile Fi-
cin (wie Anm. 13), Vita Marsilii Ficini Joannem Cursium, Appendice I, XX, S. 687; Ficino: Opera
Omnia Bd. 2 (wie Anm. 14), In Timaeum Commentarium, Cap.XXIIII, S. 1469 [S. 469].

37 Vgl. Nancy G. Siraisi: Medieval and Early Renaissance Medicine. An Introduction to Know-
ledge and Practice. Chicago, London 1990, S. 128f.; Brian P. Copenhaver: How to do magic,
and why: philosophical prescriptions. In: The Cambridge Companion to Renaissance Philo-
sophy. Hrsg. von James Hankins. New York 2007, S. 137-169, hier S. 142f.

38 Vgl. Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Lib.IIL.22, S. 362f.

39 Einen reichen Beispielschatz fiir die Anwendung und Wirkweise von Talismanen enthalt
das achtzehnte Kapitel des dritten Buchs mit dem Titel: ,Welche Figuren des Himmels die
Alten in Talismane gravierten, und tiber die Verwendung von Talismanen”. Hier flicht Fi-
cino auch Beispiele aus der arabischen Textsammlung Picatrix in das Textgewebe ein. Vgl.
Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Lib.IIL.18, S. 322-335. Zu seiner Verteidigung siehe ebd.
Apologia, S. 396—411; zu dem genauen Verlauf des Haresie-Vorwurfes vgl. z.B. Marcel: Mar-



Allmacht, Ohnmacht und Magie 63

von Saturn mit dem komplexen Themenkreis der Magie, die einerseits eine gehei-
me Weisheitslehre (secreta philosophia), andererseits eine Beschwdrung (superstitio)
einschliefst.” In dem erwdhnten Brief verdndert sich erneut Ficinos Perspektive
auf Saturn, indem die christliche Vorstellung von den tduschenden und verfiih-
rerischen Damonen als Verursachern von Krankheiten (wie bei Augustinus) mit-
gedacht wird.* Das Bestialische an Saturn artikuliert sich nun darin, dass er die
galenischen Korperregime auf ddamonische Weise mit Krankheiten wie der Pest
oder eben der Melancholie mit einer Form der Blick-Magie (fascinatio) infizieren
kann, d.h. eine magische Kontaktiibertragung iiber Distanz, wie sie der gottlose
maleficus beherrscht. Thomas von Aquin wiirde den maleficus als einen damo-
nischen Verbiindeten mit kriminellen Energien bezeichnen.*? Bereits das in den
Briefen vielfach nur andeutungsweise Dargelegte zeigt die synkretistische Dich-
te von unterschiedlichen astrologischen, medizinischen, mythologischen und
naturphilosophischen Aspekten, die permanent Kippeffekte in Ficinos Darstel-
lung von Saturn auslosen. Dasselbe gilt auch fiir De vita libri tres.

Ein Narrativ iiber den bestialischen Saturn aus De vita libri tres

Zunichst ist anzumerken, dass Ficino den Kosmos in Beziehung zu platonischen
und neuplatonischen Vorstellungen setzt und ihn als eine komplexe organische
Maschine (machina mundi) interpretiert, in der die platonische Urbild-Abbild-
Theorie genauso wie die plotinische Hypostasen-Lehre enthalten ist.** Ficinos
Kosmos besteht aus einem Geist, einer Seele und einem Korper, die iiber ver-
wandtschaftlich verbundene Reihen wechselseitig miteinander kommunizieren
konnen. Aus der Weltseele als vermittelndem Band zwischen der geistigen und
der sinnlich-wahrnehmbaren Welt gehen der aristotelisch-ptolemaischen Struk-
tur gemaf der Fixsternhimmel, die sieben konzentrisch angeordneten Planeten
sowie die vier Elementarspharen hervor. Die Strahlen der belebten, also beseelten
Himmelskorper (hierfiir kniipft Ficino unter anderem an Aristoteles” Konzeption

sile Ficin (wie Anm. 13), S. 495-503; Paul Oskar Kristeller: Marsilio Ficino and the Roman
Curia. In: Humanistica Lovaniensia: Journal of Neo-Latin Studies 34 (1985), S. 83-98.

40 Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Lib.II1.2, S. 226f.: Per separationem igitur a rebus humanis,
per otium, solitudinem, firmitatem, per theologiam secretioremque philosophiam, supertstitionem,
magiam, [...]. Zur astrologischen Zuordnung des Planeten Saturn zum Bereich der Magie
vgl. z.B.: Armas: Saturn in Conjunction: From Albumasar to Lope de Vega (wie Anm. 21),
S. 154; Klibansky, Panofsky, Saxl: Saturn und Melancholie (wie Anm. 11), S. 207-211.

41 Vgl. Aurelius Augustinus: Vom Gottesstaat. Bd.1. Hrsg. von Carl Andresen u.a., {ibers. von
Wilhelm Thimme, eingeleitet und erldautert von Carl Andresen. Ziirich, Miinchen 1978,
Lib.8.20, S. 405f.

42 Vgl. Aquin: Summa contra gentiles (wie Anm. 25), Lib.IIL.106, S. 130f.

43 Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Lib.I11.15, S. 304f.: Confirmatur dictum illud valde Platoni-
cum, hanc mundi machinam ita secum esse connexam, ut et in terris coelestia sint conditione terrena
et in coelo vicissim terrestria dignitate coelesti, et in occulta mundi vita menteque regina mundi coe-
lestia insint, vitali tamen intellectualique proprietate simul et excellentia.



64 Susanne Beiweis

der gottlichen Gestirne an)** pragen ihre kosmischen Qualitdten in den mensch-
lichen spiritus ein, der als Aquivalent zum universellen Lebensgeist den materiel-
len Koérper mit der immateriellen Seele verbindet. Auf diesem komplexen System
korrespondierender Ahnlichkeiten basieren Ficinos eigene Spekulationen zur
Magie: Mit ihrer Hilfe versucht das menschliche Individuum, die kosmischen
Kréfte zu ergriinden oder sie sogar zu beherrschen und zu manipulieren.*”

Das der Magie inhdrente Thema der Material- und Kérperbeherrschung spiegelt
sich in einer der Darstellungen von Saturn aus dem letzten der drei Biicher wider.
Dort warnt Ficino seine Leser und Leserinnen mit folgenden Worten:

[Saturn wirkt] beinahe wie Gift, wenn sein Einfluss zu ungiinstiger Zeit in
eine Materie eindringt [...]. Deshalb werden unter diesem Einfluss unlau-
tere, feige, traurige und neidische Menschen, die dem Einfluss unlauterer
Déamonen ausgesetzt sind, geboren oder entwickeln sich zu solchen. Meide
jedweden Kontakt mit solchen Menschen. Denn das Gift Saturns verbirgt
sich auch an anderen Orten, dhnlich wie bei Schwefel, wenn keine Flam-
me in der Nahe ist, und lodert oft in lebenden Kérpern empor, und gleich
entztindetem Schwefel brennt es nicht nur, sondern erfiillt auch alles um
sich herum mit schddlichen Dampfen und infiziert diejenigen, die ihm na-
hekommen.*

Wieder einmal beginnt das Bild Saturns zu kippen. Sein Blick ist feindlich: Er
kann den Menschen, gegen den er sich richtet, vergiften. In diese Beschreibung

44 Vgl. Aristoteles: Uber den Himmel. In Ders.: Aristoteles Werke in deutscher Ubersetzung.
Bd. 12. Begriindet von Ernst Grumach, hrsg. von Hellmut Flashar und {ibersetzt und erlau-
tert von Alberto Jori. Darmstadt 2009, Buch 1.9, 278b10-278b20, S. 43. Im dritten Buch von
De vita libri tres zeichnet Ficino ein anthropomorphes Bild der Gestirne. Dort bezeichnet
Ficino sie auch als , das Haupt, das Herz oder die Augen der Welt [...]. Von dort aus ergiefst
es durch die Sterne, gewissermafSen wie durch Augen, seine Strahlen, die nicht nur sichtbar,
sondern selbst sehend sind.” Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Lib.III.11, S. 268-271: [...]
quasi mundi caput vel cor, vel oculos quam maxime vegetat. Unde per stellas velut oculos radios non
visibiles solum, sed etiam visuales usquequaque diffundit.

45 Vgl. z.B.: Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Lib.IIL.1, S. 212-221, Lib.IIL.3, S. 228-233; zur
Vermittlung zwischen Makro- und Mikrokosmos bei Ficino vgl. z.B.: Copenhaver: How to
do magic, and why: philosophical prescriptions (wie Anm. 37); Steffen Schneider: Kosmos,
Seele, Text. Formen der Partizipation und ihre literarische Vermittlung: Marsilio Ficino, Pi-
erre de Ronsard, Giordano Bruno. Heidelberg 2012, S. 164-169.

46 Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Lib.II1.22, S. 364f.: [...] Alioquin influxus illius importune
susceptus in materia praesertim crassa fit quasi venenum, sicut et ovum putrefactione vel adustione
fit venenosum, unde nascuntur vel evadunt immundi quidam, ignavi, tristes, invidi, daemonibus im-
mundis expositi. Quorum commercium procul effugito. Nam Saturni venenum alibi quidem sopitum
latet, ceu sulphur a flamma remotum. In viventibus vero corporibus saepe flagrat, atque ut sulphur ac-
censum non comburit solum, sed vapore etiam noxio omnia circum implet atque inficit propinquantes.



Allmacht, Ohnmacht und Magie 65

flicht Ficino das Phanomen des ,bdsen Blicks’ mit ein,* das er bereits in einem
fritheren Werk, dort jedoch im Zusammenhang mit der krankhaften sinnlichen
Liebe, diskutiert hatte. In seinem Kommentar zum platonischen Symposium setzt
Ficino den Blick des Begehrenden auf das begehrte Objekt mit dem Akt der Be-
zauberung oder Behexung (fascinatio) gleich.*® Gemafs antiker Theorien des Se-
hens transportiert der aus dem Auge austretende Sehstrahl die Bilder, die sich
durch das Auftreffen auf einer festen Oberfliche materialisieren kénnen. Fici-
nos Beschreibung enthilt in diesem Zusammenhang zwei fiir mich interessante
Aspekte: Einerseits erzeugt diese Form der Verzauberung oder Behexung eine
Art Blutvergiftung. Der durch den Sehstrahl mit transportierte spiritus (eine Art
Blutdunst) des Betrachters dringt durch die Augen — bekanntlich die Fenster zur
Seele — in sein Gegentiiber ein, genauer in sein Herz, um sich dort sogleich in sei-
nem Blut zu verdichten: ,Dieses fremde Blut [...] triibt dessen eigenes, und das
getriibte, sozusagen angesduerte Blut wird krank.”® Andererseits verursacht die-
se Blick-Magie eine Transformation der Liebenden. Die Sehstrahlen {ibertragen
und prégen die Bilder des geliebten Objekts in den spiritus des Gegentibers ein.
Dort beginnen sie sich zu verselbststandigen.® Verkiirzt: Infiziert und beherrscht
durch die fremden ,Phantasmen’ des Anderen verwandelt sich der durch den
Blick Getroffene oder Verletzte, wodurch sich die Seele letztlich ganz dem irrati-
onal Sinnlichen hingibt: Der gefiirchtete Selbstverlust der Seele, durch den sich
der Mensch in das Tier verkehrt.”

Wenn sich nun der Blick des bestialischen Saturn unter gewissen Bedingungen
und Konstellationen auf das menschliche Individuum richtet, geschieht Ahnli-
ches. Seine lebendigen (Seh-) Strahlen infizieren den spiritus nicht nur, sie vergif-
ten ihn regelrecht. Hier entsteht das Bild von Saturn, des Giftmischers (venificus).
Unter seinem Einfluss transformiert sich der Mensch in einen boshaften und

47 Bereits Plinius diskutierte die Vorstellung des ,bosen Blicks’, und zwar folgendermafSen:
C. Plinius Secundus d. A.: Naturkunde, Buch VII. In Ders.: Naturalis Historiae Libri XXXVII.
Hrsg. und iibersetzt von Roderich Kénig in Zusammenarbeit mit Gerhard Winkler. Lib.VIL.2,
16, S. 22f.: , Isigonos fiigt hinzu, bei den Triballern und Illyrern gebe es Menschen derselben
Art, die auch durch den Blick behexen und diejenigen toten, welche sie langer, vor allem
zornigen Auges, ansehen; diesem Zauber seien am leichtesten Erwachsene verfallen; noch
merkwiirdiger sei es, dafs sie in jedem Auge zwei Pupillen hitten.” Vgl. auch ebd. Lib.VIL.2,
18, S. 24f.: ,So gefiel es also der Natur [...], auch im ganzen Kérper und sogar in den Augen
einiger Menschen Gifte zu erzeugen, damit es nicht irgendwo ein Ubel gebe, das nicht auch
im Menschen vorhanden sei.”

48 Dass Ficino die sinnliche Liebe als einen Akt der Bezauberung versteht, geht auch aus der
Kapiteliiberschrift hervor: Ficino: Uber die Liebe oder Platons Gastmahl (wie Anm. 6), VIL.4,
S. 320f.: Amoris vulgaris est fascinatio quedam.

49 Ebd. VIL4, S. 326f.: Peregrinus hic sanguis, a saucii hominis natura quodammodo alienus, sanguinem
eius proprium inficit. Infectus sanguis egrotat.

50 Ebd. VIL4-5, S. 320-333, VILS, S. 336-339; vgl. dazu auch: Culianu: Eros und Magie in der
Renaissance (wie Anm. 11), S. 60-63.

51 Vgl. Ficino: Uber die Liebe oder Platons Gastmahl (wie Anm. 6), VIL.6-8, S. 334-339. Hoc
itaque furore homo in bestie naturam devolvitur. Ebd. VIL.12, S. 348f.



66 Susanne Beiweis

gottlosen Reprasentanten der sinnlichen Welt, in einen maleficus, der die schad-
haften saturnischen Qualititen auf das Gegentiber iibertrdagt und seinen Korper
und Geist vermittels einer gehéssigen Fantasie mit den negativen Eigenschaften
der Melancholie beherrschen kann:*

Denn da diese voller boser Damonen oder Strahlen stecken, handeln sie
bose, und wie Lepra- oder Pestkranke schaden sie nicht nur durch direkte
Beriihrung, sondern schon allein durch ihre Nahe oder ihren Anblick.>

Ficino beschreibt hier physische und geistige Zustdnde der Ohnmacht, denen er
in seinen Schriften nicht nur Platon, sondern auch Magie entgegensetzt.

Resiimee

Wir finden in Ficinos philosophischem Werk neben einem gottlichen gleicherma-
fsen auch einen bestialischen Saturn: Beide Seiten gehdren zusammen, bedingen
sich gegenseitig. Auch wenn diese Kippeffekte mit seiner Biografie verwoben
sein mogen, so basieren sie viel eher auf Ficinos Adaption und Modifikation von
unterschiedlichen astrologischen, astral-magischen, mythologischen und na-
turphilosophischen Wissensinhalten, die er in neue Funktionszusammenhénge
setzt. Scheinbar Widerspriichliches erhalt so einen spezifischen Sinn. Gerade die
Verschrankung der beiden Seiten Saturns ermoglicht Ficino, iiber die medizini-
sche Beschreibung des Krankheitsbildes der Melancholie hinauszugehen und
seine eigenen, mitunter heterodoxen Theorien von Saturn und Melancholie zu
integrieren.

52 Vgl. Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Lib.II1.23, S. 376f.; Ficino: Platonic Theology (wie
Anm. 3), Lib.XII.4,7-8, S. 192-195.

53 Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Lib.II1.23, S, 374f.: Memento denique effrenatos, et impu-
dentes, et malignos, ac infelices procul fugere. Hi namque malorum pleni daemonum, vel radiorum
malefici sunt et tanquam leprosi, pestilentesque non solum tactu nocent, sed propinquitate etiam et
aspectu. Sane propinquitas ipsa corporum animatorum putatur esse contactus propter efficacem va-
porum exhalationem foras a calore, spiritu, affectu manantem.



Ein christlicher Kabbalist liest Ficino:
Francesco Zorzi

Saverio Campanini

A valuable thought, or a particular train of thoughts, gives me additional pleasure,
when I can safely refer and attribute it to the conversation or correspondence of
another.

Coleridge

In der historiographischen Tradition der christlichen Kabbala seit der Nachkriegs-
zeit spielte Marsilio Ficino hochstens eine marginale Rolle. Lange hielt man seinen
Freund, Schiiler und Rivalen Giovanni Pico della Mirandola fiir den alleinigen
Griinder der christlichen Kabbala. Dennoch hat es nicht an Versuchen gefehlt, die
Geburtsstunde der christlichen Kabbala vor 1486 anzusetzen und andere mogliche
,Griinderfiguren’ zu etablieren. Halt man die christliche Kabbala jedoch — meiner
Meinung nach falschlicherweise — fiir eine blofle Erweiterung der traditionellen
spatantiken und mittelalterlichen anti-jiidischen Polemik, die die zégernden oder
verstockten Juden mit Hilfe ihrer eigenen — mehr oder weniger authentischen —
Texte konvertieren wollte, fande sie sich bereits im Neuen Testament, wo nicht we-
nige polemische Texte gegen die ,Juden’ aus dem sogenannten Alten Testament,
aus der hebraischen Bibel oder der Septuaginta, zitiert werden.

Unweigerlich gibt es in den Werken von Autoren, die vor Pico lebten und schrie-
ben, Anspielungen auf und Erwdhnungen des literarischen Genres Kabbala und
ihres Namens, z.B. in den Werken des Abner von Burgos (spater Alfonso de Valla-
dolid), Pablo von Burgos (ehemals Shelomoh Ha-Levi), Pedro de la Caballeria wie
in den Predigten von Nikolaus von Kues.! Versteht man christliche Kabbala als eine
positive Einstellung zur Kabbala oder als deren Interpretation als Teil der Offenba-
rung, fiihrt die blofSe Erwahnung des Namens Kabbala im 14. oder 15. Jahrhundert
noch nicht zum Beginn der christlichen Kabbala und widerspricht Pico nicht, der
sich in seiner Apologia (bona fide, glaube ich) als Entdecker der Kabbala bezeichnet.?

In den letzten Jahren untersuchte man mehrere unmittelbare ,Vorganger’ Pi-
cos, um so die Geburt der christlichen Kabbala genauer zu umreifSen. Picos ,Souf-
fleur’ und Lehrer in cabalisticis, der getaufte sizilianische Jude Flavius Mithridates

1 Frangois Secret: Les kabbalistes chrétiens de la Renaissance. Nouvelle édition mise a jour et
augmentée. Mailand 1985; Wilhelm Schmidt-Biggemann: Geschichte der christlichen Kab-
bala. Bd. I. Stuttgart, Bad Cannstatt 2012.

2 Giovanni Pico della Mirandola: Apologia. L'autodifesa di Pico di fronte al tribunale
dell'Inquisizione. Florenz 2010.



68 Saverio Campanini

stand im Zentrum dieser Forschung.® Er war namlich der einzige, der die not-
wendigen sprachlichen Kenntnisse besafl, um Picos gewagte Ankiindigung zu
stiitzen, er habe die Kabbala und seine Bedeutung fiir das Christentum entdeckt,
was in der gelehrten Welt seiner Zeit Neugier und Skandal hervorrief. Verschie-
dene Vorschlage zur Datierung der eigentlichen Geburtsstunde der christlichen
Kabbala vor 1486 verwiesen auf den Konvertiten Pablo de Heredia und auf den
hermetischen Denker und Dichter Ludovico Lazzarelli.*

Selbst wenn man bewiesen hétte, was aber nicht gelang, dass sie tatsdchlich
vor 1486 in diesem Bereich titig waren, hitte man den Beweis, dass sie nicht mehr
als klassische Kontroversisten, sondern als regelrechte christliche Kabbalisten
wirkten, noch nicht erbracht.

Andererseits machte Pico seine Entdeckung offensichtlich in einer intellektu-
ellen Umgebung, die jlidischen und exotischen Quellen gegeniiber alles andere
als gleichgiiltig war. Die Hinwendung zu neueren ,alten’, vor allem griechischen
Quellen als textueller Basis fiir den Neuplatonismus und den Hermetismus be-
glinstigte die ,inklusive’ Sicht der kabbalistischen Quellen, die Pico mit Hilfe von
Mithridates propagierte, ungemein. Nichtsdestoweniger bleibt Pico der Vater der
christlichen Kabbala mit ihren positiven Seiten (wie seine Nachfolger, allen voran
Johannes Reuchlin und Francesco Zorzi, immer anerkannt haben) und auch mit
ihren negativen Seiten, die vielen, wie seinen Gegnern Pedro Garcia oder Federi-
co Borromeo, aber auch gemaéfsiigten Kritikern wie Paulus Riccius, auf den ich
noch zuriickkommen werde, nicht entgingen.

Aber welche Rolle spielte Ficino in diesem bereits konsolidierten Rahmen? Bis
vor einigen Jahren war die Annahme verbreitet, Pico habe ihn mit exotischen und
dubiosen Quellen ,iiberlistet’ und Ficino sei dem Judentum gegeniiber nur negativ
eingestellt gewesen, weil er von der mittelalterlichen Kontroverse tief beeinflusst
war. In dieser Hinsicht sei Ficino schnell von der von ihm gegriindeten intellektu-
ellen Bewegung ,iiberholt’ worden, in die er den Humus fiir eine Pflanze wie die
christliche Kabbala legte, in der er sich ungern wiedererkannt hétte. Doch Studien
von Moshe Idel® und die wichtigen Forschungen von Stéphane Toussaint,® Brian

3 Vgl. Michela Andreatta und Saverio Campanini: Bibliographia Mithridatica II. In: Flavio
Mitridate mediatore fra culture nel contesto dell’ebraismo siciliano del XV secolo. Atti del
convegno internazionale di studi, 30 giugno — 1 luglio 2008. Hrsg. von Mauro Perani und
Giacomo Corazzol. Palermo 2012, S. 289-317.

4 Saverio Campanini: Besprechung von Wouter ]. Hanegraaff und Ruud M. Bouthoorn:
Lodovico Lazzarelli (1447-1500). The Hermetic Writings and Related Documents. Tempe
(Arizona) 2005. In: Materia Giudaica XII (2007), S. 329-332.

5 Moshe Idel: Prisca Theologia in Marsilio Ficino and in Some Jewish Treatments. In: Marsilio
Ficino. His Theology, His Philosophy, His Legacy. Hrsg. von Michael J. B. Allen und Valery
Rees. Leiden, Boston 2001, S. 137-158.

6 Stéphane Toussaint: Ficino’s Orphic Magic or Jewish Astrology and Oriental Philosophy?
A Note on spiritus the Three Books on Life, Ibn Tufayl and Ibn Zarza. In: Accademia II
(2000), S. 19-31.



Ein christlicher Kabbalist liest Ficino: Francesco Zorzi 69

Ogren’ und Guido Bartolucci® stellen das ganze Bild in Frage. Deshalb verdienen
sie hier eine kurze Darstellung und eine kritische Betrachtung,.

Cesare Vasoli konnte in seinen Studien tiber die Quellen des De christiana reli-
gione belegen, dass diese vor allem die kontroversistischen Texte des Mittelalters
und besonders das Scrutinium Scripturarum des bereits erwahnten Pablo von Bur-
gos sind.” Neuere Untersuchungen haben gezeigt, dass die judaistischen Kennt-
nisse Ficinos weit dariiber hinaus gingen. Deshalb warf Bartolucci sogar die Fra-
ge auf, ob man die Geschichte der Anfinge der christlichen Kabbala nicht neu
schreiben und Ficinos Rolle als Vorlaufer Rechnung tragen miisse. Vielleicht sei
Ficino nicht der echte Vater der christlichen Kabbala, aber ihm komme das Ver-
dienst zu, die Kabbala fiir den florentinischen Humanismus entdeckt zu haben."”

Diese Frage scheint mir zu wichtig, um sie unbeantwortet im Raum stehen zu
lassen. Es besteht kein Zweifel daran, dass Ficinos judaistische Kompetenz und
Interessen breiter waren als man zunédchst angenommen hatte. Allerdings han-
delt es sich immer um indirekte Quellen, wahrscheinlich miindliche Mitteilun-
gen aus seiner Entourage' in einer Stadt und einer Zeit, in der die Konversation
und die Disputation zwischen Juden und Christen sehr lebhaft war.

Dass Ficinos Interesse dem Judentum und der postbiblischen Tradition galt,
steht zweifelsfrei fest. Dies belegen nicht nur marginale Nachrichten, wie die
Tatsache, dass sein Vater Diotifeci ihm unter anderem auch hebraische Biicher
vermachte. Denn an sich bleibt eine Erbschaft so lange ein nur passiver Besitz,
bis es dem Erben nicht gelingt, aus ihr aktiv Sinn zu stiften. Man kann getrost
davon ausgehen, dass Ficino kein Hebraisch lesen konnte. Aber er begniigte sich
nicht mit den Informationen aus den Quellen der mittelalterlichen Kontroverse,
sondern erweiterte den Quellenkatalog, der ihm zur Verfiigung stand, deutlich.

Bei ndaherer Betrachtung stellen wir aber fest, dass abgesehen von der Erwéh-
nung der ,Kabaliste’, die weder Pico noch Ficino, sondern Cusanus als erster be-
nutzte, Ficino unsere Kenntnisse sicher nicht durch die in der spateren Ausgabe
des De christiana religione (und auch in dem Tractatus tripertitus des Konrad Sum-
menhardt) hinzugefiigten Texte erweiterte, weil diese aus der vor-kabbalistischen
Phase des Flavius Mithridates stammen. Letzterer hatte sie vor dem Papst Sixtus
IV. im Jahre 1481 vorgetragen. Dieselben Texte werden verbatim auch vor dem

7 Brian Ogren: Renaissance and Rebirth. Reincarnation in Early Modern Italian Kabbalah.
Leiden, Boston 2009.
8 Guido Bartolucci: Per una fonte cabbalistica del De christiana religione: Marsilio Ficino e il
nome di Dio. In: Accademia VI (2004), S. 35-46; Guido Bartolucci: Il De Christiana religione
di Marsilio Ficino e le ‘prime traduzioni’ di Flavio Mitridate. In: Rinascimento 47 (2007),
S. 345-355; und besonders Guido Bartolucci: Marsilio Ficino e le origini della cabala cristia-
na. In: Giovanni Pico e la cabbala. Hrsg. von Fabrizio Lelli. Florenz 2014, S. 47-68.
9 Cesare Vasoli: Per le fonti del De Christiana religione di M. Ficino. In: Rinascimento 28
(1988), S. 135-233.
10 Siehe Bartolucci: Marsilio Ficino e le origini della cabala cristiana (wie Anm. 8).
11 Moshe Idel: Kabbalah in Italy, 1280-1510. A Survey. New Haven, London 2011, S. 191.



70 Saverio Campanini

néchsten Papst (Innozenz VIIL) durch Antonius Lollius erneut zitiert werden.'
Diese polemischen (und gefdlschten) pro-christlichen Stellen aus vermeintlich
verloren gegangenen jlidischen Quellen zirkulierten schriftlich und miindlich,
wahrscheinlich ohne genaue Angaben iiber Ort und Autor, sonst hdtte Lollius
diese kaum vor dem Papst zitiert, der Mithridates nicht sonderlich mochte. Es ist
bekannt, dass Ficino Mithridates nicht nur kannte, sondern mit ihm verkehrte,
und es ist wahrscheinlich, dass Mithridates diese Textstiicke Ficino personlich
zur Verfligung stellte. Dies verdndert die Lage aber kaum: Diese Zitate dhneln
denen des Pugio Fidei sehr und sind manchmal sogar identisch mit ihnen. Mit der
Kabbala haben sie wenig oder nichts und mit der christlichen Kabbala noch we-
niger gemein. In De vita schreibt Ficino, dass er die Erforschung der chaldédischen
Geheimnisse Pico gerne tiberlasse (sed haec Pico nostro exploranda relinquimus).”
Man kann den Satz als Eingestdandnis seiner unzulanglichen Kenntnisse oder iro-
nisch verstehen, in jedem Fall ist dieser Bereich nicht sein cup of tea.

Fiir uns ist die Stelle, die Stéphane Toussaint erforscht hat, viel interessanter.
Im bereits erwdahnten Werk De vita wird ein gewisser ,Samuel Hebraeus” ge-
nannt, der einen , David Bil” als Gewdhrsmann zitiert. Toussaint hat bewiesen,*
dass dieses Zitat aus dem Tora-Kommentar des Philosophen Samuel Ibn Zarza
stammt, der seinerseits ein verlorenes Werk des David Ibn Billiah zitiert. Es han-
delt sich keinesfalls um einen kabbalistischen Text, vielmehr bezeugt er, dass
auch unter den Juden die Astromagie mit genauen Anweisungen zur Herstellung
sprechender Statuen, die zukiinftige Ereignisse vorhersehen konnten, verbreitet
war. Das Zitat ist authentisch und zeigt einmal mehr, dass Ficino in der Lage war,
relevante und exotische Texte fiir seine Studien auch aus der hebraischen Litera-
tur heranzuschaffen. Es passt meines Erachtens zu dem damals weit verbreiteten
Interesse an astromagischen und &hnlichen menschendhnlichen Gerdten und
am Golem.” Andererseits war Pico daran {iberhaupt nicht interessiert. Letzterer
verfiligte, wie ich andernorts zeigen konnte, {iber sehr relevante Texte in lateini-
scher Ubersetzung, wie das Buch Bahir und den Kommentar zum Sefer Jezira des
El'azar von Worms,'¢ aber verstand sie nicht oder zog vor, sie nicht zu verwenden,
weil sie nicht zu seinem Programm passten. In den Werken von Ludovico Lazza-
relli kommt dieses Interesse voll zur Geltung.

Es bleiben nur zwei Stellen, die tatsachlich die Kabbala betreffen und die nicht
nur im Plotinus-Kommentar (1492 gedruckt), sondern bereits in einer Anmerkung
aus der Hand Ficinos am Rand einer Plotinus-Handschrift (BNF Paris grec 1816)

12 Flavius Mithridates: Sermo de Passione Domini. Hrsg. von Chaim Wirszubski. Jerusalem 1963,
S. 75f.

13 Ficino: De vita libri tres. Florentiae 1489, 3,22.

14 Toussaint: Ficino’s Orphic magic (wie Anm. 6).

15 Vgl. Moshe Idel: Golem. Jewish Magical and Mystical Traditions on the Artificial Anthro-
poid. New York 1990.

16 Saverio Campanini: Besprechung von Lodovico Lazzarelli (wie Anm. 4) und Saverio Cam-
panini: El'azar da Worms nelle traduzioni ebraico-latine di Mitridate per Pico della Miran-
dola. In: Perani/Corazzol (Hg.): Flavio Mitridate mediatore (wie Anm. 3), S. 47-80.



Ein christlicher Kabbalist liest Ficino: Francesco Zorzi 71

zu finden sind, die auf ein sehr frithes Datum (1479-1480) verweisen. Christian
Forstel” veroffentlichte als erster eine der Anmerkungen, in denen die Hand Fici-
nos und die seines Sekretédrs und alter ego Luca Fabiani aufeinander folgen. Nach
einer Bemerkung iiber die kabbalistische Lehre der Seelenwanderung liest man
dort eine Berechnung des Weltendes mit einer Datierung nach dem jiidischen
Kalender, nach der die Anmerkung im Jahre 5240 geschrieben wurde.

Das Datum ist in der Tat sehr friith im Vergleich zu allem, was wir iiber die
Verbreitung der Kabbala in Florenz wissen, aber man kann nicht ausschliefien,
dass es fehlerhaft ist, weil Ficino sich verrechnete und 5240 statt 5250 schrieb.
Dies wiirde viel besser zu der Chronologie seiner Plotin-Ubersetzung passen, die
in den Jahren 1489-1492 entstand.

Wie dem auch sei, das Datum ist gut lesbar,'® aber nicht entscheidend.
Denn wir wussten bereits, dass Ficino in Florenz und in seinem Haus viele Ju-
den und Konvertiten traf, die ihm diese Information auch schon im Jahre 1480
hétten vermitteln konnen. Ficinos Ton in den Anmerkungen ist rein sachlich:
,alle Kabbalisten glauben, dass die Seele in verschiedenen Korpern wandelt,
hochstens dreimal”’® Dies bedeutet noch lange nicht, dass er diese Lehre teilte,
ganz im Gegenteil. Selbst wenn das Datum stimmt, &ndert dies also das Geburts-
datum der christlichen Kabbala nicht, weil dafiir immer noch fehlt, was im Jahre
1486 passierte, als Pico als erster eine positive, enthusiastische Einschétzung der
Kabbala in der Offentlichkeit abgab. Fiir seine Bewertung der Kabbala spielten
heikle Themen wie der Golem und die Reinkarnation keine Rolle. Obwohl er
sie hochstwahrscheinlich kannte, hatte er aus dogmatischen, d.h. apologetischen
Griinden kein Interesse, sie hervorzuheben.

Picos christliche Kabbala ist keine zuséatzliche Waffe im missionarischen Ar-
senal eines Pugio fidei, sondern die Erweiterung und Vertiefung der christlichen
Offenbarung um nie gehorte oder falsch verstandene Quellen. Falsch verstanden
von den Juden oder auch den Christen, die sie zuféllig gelesen hatten. Dieses
Supplement der Offenbarung erhalt seinen vollen Sinn nur durch den Glauben
an Christus, aber gleichzeitig gelingt es der Kabbala und nur ihr, die altehrwiir-
digen, wenn auch heidnischen Traditionen der prisca theologia zu vereinen und
sie auf die eine Wahrheit zu reduzieren, indem sie das Wahrheitspotential dieser
Traditionen ebenso wie ihre dogmatischen Schwankungen und héretischen De-
viationen erklart. Diese Vorstellung ging meiner Meinung nach sehr weit und lag
entschieden jenseits dessen, was Ficino akzeptieren konnte. Gerade deshalb kann
— oder genauer — sollte er als Vorlaufer der christlichen Kabbala, aber keinesfalls
als ihr Griinder angesehen werden.

17 Christian Forstel: Marsilio Ficino e il Parigino greco 1817 di Plotino. In: Marsilio Ficino. Testi,
fonti, fortuna. Hrsg. von Stéphane Toussaint und Sebastiano Gentile. Rom 2006, S. 65-88.

18 Quinquies milia et ducentos et 40 und nicht et quadraginta, wie Ogren: Renaissance and Rebirth
(wie Anm. 7), S. 1, schreibt.

19 Ebd,, S. 254.



72 Saverio Campanini

Um diese allgemeine historiographische These zu ergriinden, mochte ich hier
die verschiedenen Ebenen der Ficino-Lektiire im Werk eines christlichen Kabba-
listen wie Francesco Zorzi (1466-1540) Revue passieren lassen. Zorzis Ideen ste-
hen seit Jahren im Zentrum meiner Interessen, und ich glaube, dass sein Fall uns
ein Modell fiir die Wege und Wanderungen des Platonismus in der Renaissance
liefern kann. In Ankniipfung an die Fragestellung, die diesem Band zugrunde
liegt, konnte man an seinem Beispiel sogar zum Teil erkldren, warum Ficinos
Werk eher fiir die Literaturgeschichte als fiir die Philosophie oder Wissenschafts-
geschichte relevant zu sein scheint.

Dass sich die Renaissance-Studien in einer Post-Yates-Phase oder -Atmosphére
bewegen, kann man belegen, indem man auf die Arbeiten Wouter Hanegraaffs*
und Brian Copenhavers® verweist. Letzterer hat auch einen weiteren Klassiker
der Warburgschen Schule, Daniel Pickering Walker,** kritisiert, der, um es deut-
lich zu sagen, in seinem erfolgreichen Buch Francesco Zorzi nicht gerecht wurde.

Mir scheint es an dieser Stelle notwendig, Walkers Hauptkritikpunkte an Zor-
zi, wenn auch kursorisch, zu widerlegen, um mich dann der Aufgabe widmen zu
koénnen, Zorzis Lektiire der komplexen Erbschaft des Marsilio Ficino gebiithrend
zu verstehen.

Walker zeigt sich sehr enttduscht von der Entwicklung der ficinianischen The-
orie der ,geistigen Magie’ bei Zorzi.*® Zorzi scheint Walker zu fromm, weil er
die Magie und die Astrologie wieder ins Christentum aufnimmt und sie neu-
tralisiert, und zu metaphorisch, weil die harmonischen Analogien Zorzis seiner
Meinung nach eine blof3 formelle Angelegenheit ohne praktische Anwendung
darstellen. In seinen Worten: ,[...] his astrology is too Christian, his music theory
too metaphorical, his conception of spirit too comprehensive and hence fluid.”*
Wenn ich mich nicht irre, betrifft die wichtigste Kritik Walkers an Zorzi die Teil-
barkeit der Elemente, in denen sich die Wirklichkeit analysieren ldsst. Nach sei-
ner Formulierung;:

You have a significant whole, a text (or a musical scale) which can be ana-
lysed into still significant parts, words (or propositions); then you go a stage
further and try to find elements of the significance of the whole in single
letters (or single notes, or the integers composing the proportions), where
in fact they do not exist.”

20 Wouter J. Hanegraaff: Beyond the Yates Paradigm. The Study of Western Esotericism be-
tween Counterculture and New Complexity. In: Aries 1 (2001), S. 5-37.

21 Brian Copenhaver: Magic in Western Culture from Antiquity to Enlightenment. Cambridge
(Massachusetts) 2015.

22 Daniel P. Walker: Spiritual and Demonic Magic from Ficino to Campanella. University Park
(Pennsylvania) 2000 (Erstausgabe 1958), S. 112-119.

23 Es ist hier aus Platzgriinden nicht méglich, die gesamte Theorie der ficinianischen Magie,
die Walker hegt, zu kritisieren, obwohl es lohnenswert ware.

24 Walker: Spiritual and Demonic Magic (wie Anm. 22), S. 112.

25 Ebd,, S. 116.



Ein christlicher Kabbalist liest Ficino: Francesco Zorzi 73

Weiterhin ist eine FufSinote Walkers beachtenswert: ,Ironically Plato’s Cratylus,
which so carefully established the point I am trying to make, was used to support
this cabalistic analysis of language.”“*

Man kann sich fragen, ob dieser Prozess der Analyse in Zorzis Denkweise tat-
sdchlich auf einer verfehlten Lektiire des Kratylus basierte. Gerade hier liegt, wie
mir scheint, ein wichtiger Einfluss Ficinos auf Zorzis Ideen. In seinem Vorwort
zu der kommentierten lateinischen Kratylus-Ubersetzung bemerkte Ficino, dass
die Hebréer in ihrer Lehre der gottlichen Namen Platons Suche nach den analy-
sierbaren Elementen der Sprache zur Perfektion brachten, und zitierte das Tetra-
gramm als Beweis. Allerdings benutzte Ficino in seinem iiblichen Stil selbst diese
Idee als Waffe gegen die jiidischen, anti-christlichen Polemiken, nach denen Jesus
nur ein Zauberer gewesen sei, der sich des Tetragramms bediente, um seine Wun-
der zu wirken. Laut Ficino beweist gerade die Tatsache, dass Jesus damit umge-
hen konnte, seine gottliche Herkunft. Zorzi geht allerdings viel weiter und folgt
der Denkweise des jlidischen Grammatikers und Philosophen Abraham de Bal-
mes, der 1523 in Venedig starb. De Balmes schrieb in seinem Peculium Abrae, das
postum in seinem Todesjahr im Verlag Daniel Bombergs erschien, Platon habe
erfolglos versucht, die Etymologien der Juden nachzuahmen.?” Zorzi behaup-
tet, Platons Idee (es handelt sich eigentlich um eine Hypothese des Kratylus, die
Sokrates widerlegt) sei richtig.® Es gebe ein natiirliches Verhaltnis (physei) zwi-
schen Phonemen und Bedeutungen und nicht eine blofs konventionelle (theser)
Zusammensetzung, aber dieses Verhaltnis lief3e sich nur im Fall des Hebradischen
beweisen, weil diese Sprache wegen ihres gottlichen Ursprungs die einzig na-
tlirliche sei. Dass die Einzelelemente, die Buchstaben, oder fiir Zorzi sogar die
Einzelziige der Buchstaben bedeutungslos sind, wie Walker befindet, kann man
am leichtesten widerlegen, wenn man bedenkt, dass die Bedeutung in einer har-
monischen Vision nicht in den isolierten Elementen besteht, sondern erst in ihren
,wohltemperierten’ Verhaltnissen.

Wenn, wie Anthony Grafton einmal behauptete,” das Schreiben und Exzerpie-
ren fiir Renaissance-Intellektuelle dem Lesen gleichkommt, was die Form vieler
Cinquecento-Werke als riesige Karteikartensammlungen erklart, ist dies im Falle
Zorzis besonders evident. Als Kommentator und Kompilator der iiber zehntausend
Verweise der italienischen Ausgabe des De harmonia mundi glaube ich bestétigen zu
konnen, dass dieses volumindse Werk ohne die Zitate zu einem diinnen Bandchen
wiirde. Andererseits besteht der eigentliche Sinn des Werkes gerade in seiner Zitier-
strategie. Dazu muss man hinzufiigen, dass Zorzi, wie in seiner Epoche tiblich, die

26 Ebd., S. 118 und Anm. 6.

27 Vgl. Saverio Campanini: Peculium Abrae. La grammatica ebraico-latina di Avraham de Bal-
mes. In: Annali di Ca’ Foscari XXXVI, 3, Serie orientale 28 (1997), S. 5-49.

28 Franciscus Georgius: De harmonia mundi 1,4,17; vgl. Francesco Zorzi: Larmonia del mondo.
Saggio introduttivo, traduzione, note e apparati di Saverio Campanini. Mailand 2010, S. 449.

29 Vgl. Anthony Grafton: A Note from inside the Teapot. In: Teaching New Histories of Philos-
ophy. Hrsg. von Jerome B. Schneewind. Princeton 2004, S. 317-328, hier S. 321f.



74 Saverio Campanini

Namen der zeitgendssischen Autoren und derjenigen, die noch nicht als Klassiker
gelten konnten, nie namentlich erwdhnt. In einem Werk, in dem das Namensre-
gister einen betrdchtlichen Umfang erreicht, sind die neuesten Autoren, die beim
Namen zitiert werden oder auf die Zorzi mit einer eindeutigen Paraphrase anspielt,
nur drei langst verstorbene: Dante Alighieri, Nicolaus Cusanus und Johannes von
Capistrano. Pico della Mirandola wird kein einziges Mal erwahnt, nicht einmal in
dem noch unverdffentlichten Kommentar zu den kabbalistischen Thesen des Mi-
randulanus, den Zorzi verfasste.*® Es ist daher alles andere als tiberraschend, dass
Ficinos Name in den verdffentlichten und unverdffentlichten Werken Zorzis nie
auftaucht. Das bedeutet aber noch lange nicht, dass er nicht prasent wére. In der Tat
weisen die Struktur und die Grundgedanken, auf denen der Traktat De harmonia
mundi und die spateren In Scripturam sacram Problemata (1536), das Elegante Poema,
der Commento sopra il poema, der Kommentar zu den kabbalistischen Thesen Picos und
der unvollstindige Kommentar zum Hohenlied beruhen, eine tiefe Verbundenheit
und teilweise Abhédngigkeit von Ficinos Ideen und Werken auf.

Es wiare wiinschenswert, aber aus Platzgriinden schwer realisierbar, alle Ele-
mente der Kontinuitat zwischen Ficino und Zorzi und die zahlreichen wortlichen
Zitate aufzuzeigen. Deshalb werde ich mich auf ausgewéhlte Punkte konzentrie-
ren, in denen, wenn ich richtig sehe, eher die Briiche und die Unterschiede sicht-
bar werden.

Sowohl Ficino als auch Pico liefern den Hintergrund, man kénnte sagen den
,Grundtext’, fiir Zorzis kosmische, aber nicht dramatische Darstellung. Bereits der
konvertierte Jude Paulus Riccius musste seine Lesart der Kabbala, die auf einer
griindlichen Quellenkenntnis fufite, gegen die Kritik eines ,Stephanus Presbyter’
verteidigen, der eingewendet hatte, dass Riccius” Kabbala nicht ganz mit der Pi-
cos koinzidiere. Riccius erwiderte in einem Schreiben an seinen Freund Sebastian
Stamler, dass die Unterschiede nur scheinbar seien. Weil er die gleichen Biicher wie
Pico gelesen habe, nehme er das Recht in Anspruch, sie zu interpretieren, da Pico,
selbst wenn er ein Heiliger der Kirche wiare, dogmatisch nicht unantastbar sei.”

Ficino ist in Zorzis Werk allgegenwiértig als Quelle fiir Texte und Interpretatio-
nen, als Ubersetzer und Exeget eines massiven Korpus von platonischen, neupla-
tonischen und hermetischen Texten, um von der prisca philosophia ganz zu schwei-
gen. Zorzi betrachtet Ficino so sehr als eine Primérquelle, dass er haufig genau
in der Linie des Riccius mit Pico so weit geht, eine alternative Lektiire eines her-
metischen Textes vorzuschlagen, den Ficino als erster im Druck verbreitet hatte.

30 Vgl. Saverio Campanini: Ein unbekannter Kommentar zum ,Hohelied” aus der kabbalisti-
schen Schule von Francesco Zorzi. In: Erzdahlende Vernunft. Hrsg. von Giinter Frank, Anja
Hallacker, Sebastian Lalla. Berlin 2006, S. 265-281; Saverio Campanini: II commento alle
Conclusiones cabalisticae nel Cinquecento. In: Giovanni Pico e la cabbala, (wie Anm. 8),
S. 167-230; Saverio Campanini: A Sefirotic Tree from a Miscellany of Christian Kabbalistic
Texts. In: Manuscrits hébreux et arabes. Mélanges en I'honneur de Colette Sirat. Hrsg. von
Judith Olszowy-Schlanger und Nicholas De Lange. Turnhout 2014, S. 387-401.

31 Saverio Campanini: II commento cabbalistico. In: Lelli: Giovanni Pico e la cabbala (wie
Anm. 8), S. 167-169.



Ein christlicher Kabbalist liest Ficino: Francesco Zorzi 75

Es handelt sich um das Quadripartitum Hermetis oder De quindecim stellis, verdf-
fentlicht in einer modernen Edition von Louis Delatte,®* einen mittelalterlichen
hermetischen Traktat, der in vielen Handschriften tiberliefert ist. Zorzi kannte
offensichtlich eine abweichende Version davon, die er als ,Wort des Hermes”
versteht, und stellt eine alternative, den ,recentiores” zugeschriebene Version
daneben.® Was mit dem Ausdruck ,recentior” gemeint ist, ist ohne Zweifel Fi-
cinos De vita coelitus comparanda.® Seine kumulative Zitierweise oder, wenn man
Zorzis Umgang mit seinen Materialien nicht billigen mochte, sein unkritisches
Anhé&ufen von Quellen, erlaubt ihm nicht einmal zu entscheiden, ob der Stern
Aldebaran im 25. Grad des Aries ist oder im ersten bzw. dritten Grad der Gemi-
ni.® Ficino und Zorzi erwahnen (im Unterschied zu Agrippa von Nettesheim) den
vierten Teil des Traktats tiber magische Charaktere zur Herstellung von Talisma-
nen nicht explizit, obwohl Zorzi vorsichtig auch auf die operativen Qualitdten
der Korrespondenzen zwischen Fixsternen, Edelsteinen und Pflanzen anspielt.

Zorzis Treue zu Ficinos Text fithrt manchmal zu paradoxen Ergebnissen. Am
Beispiel der Oracula Chaldaica kann man zeigen, dass Zorzi Ficino (und auch Pico)
als regelrechte Quellen ansah. Statt ihm einen mangelnden kritischen Sinn vorzu-
werfen, was eine miifige, weil zu leichte Ubung wire, scheint mir die Frage interes-
santer, wie Zorzi trotz einer solchen sklavischen Abhangigkeit von seinen Quellen
einen selbststandigen Diskurs entwickeln und einen bedeutsamen Beitrag leisten
konnte, der weit {iber eine blofSe Anthologie von bekannten Textes hinausgeht.

In einer seiner Thesen, der letzten der 15 Conclusiones secundum opinionem pro-
priam de intelligentia dictorum Zoroastris et expositorum eius Chaldeorum hatte Pico
geschrieben:

Quid sit intelligendum per capras apud Zoroastrem, intelliget qui legerit in libro
Bair quae sit affinitas capris et que agnis cum spiritibus.>

Hier spielt Pico bekanntermafien auf eine Version der vermeintlich zoroastrischen
Orakel an, die man bis heute nicht finden konnte, obwohl die neuesten Studien
besonders von Giacomo Corazzol” interessante Wege fiir die Forschung aufzei-
gen. Der Verweis auf das Bahir, das fiir die spdtere Literatur zu einer festen Re-
ferenz werden wird (ich denke z.B. an Paul Skalic und Jean Bodin), ist falsch, wie

32 Louis Delatte: Textes latins et vieux francais relatifs aux Cyranides. Liittich, Paris 1942.

33 De harmonia mundi 1,4,31; Zorzi: Larmonia del mondo (wie Anm. 28), S. 493.

34 Ficino: De vita (wie Anm. 13), 3,8.

35 De harmonia mundi 1,4,31; Zorzi: Larmonia del mondo (wie Anm. 28), S. 493.

36 Steven A. Farmer: Syncretism in the West. Pico’s 900 Theses (1486). The Evolution of Tra-
ditional, Religious, and Philosophical Systems. With Text, Translation, and Commentary.
Tempe 1998, S. 492.

37 Giacomo Corazzol: Le fonti “caldaiche” dell’Oratio. Indagine sui presupposti cabbalistici
della concezione pichiana dell'uomo. In: Academia XV (2013), S. 9-62.



76 Saverio Campanini

Gershom Scholem zeigen konnte,* und hangt von der Struktur der Handschrift
ab, die Mithridates fiir Pico verfertigte.*” Die Stelle iiber das Verhaltnis zwischen
dem Ddmonischen und den Ziegen, die Pico fiir eine Ausfithrung aus dem Buch
Bahir hielt, gehort nicht zum Bahir, sondern zu einem anderen Text von Jakob
von Soria, der unmittelbar nach der Bahir—Ubersetzung in der Handschrift er-
scheint.** Zorzi {ibernimmt den fehlerhaften Verweis von Pico in seine Problemata
und hat den kabbalistischen Text und noch weniger die sonst nirgendwo auf-
findbare Version der Oracula Chaldaica sicherlich nicht iberpriift. Trotzdem weist
seine Darstellung dieses locus classicus neue Ziige auf, weil er expliziert, was Pico
so nicht sagt, dass Zoroaster die Weisen aemulatus est, d.h. Zoroaster iibernahm
seine Weisheit durch Imitation aus den kabbalistischen Quellen. Letztere seien
ihm also bekannt gewesen und erklédrten seinen Zugang zur echten Weisheit.

In seiner Studie iiber Ficinos Ideen zu Zoroaster spricht Moshe Idel** von einer
,multilinear tradition” (d.h. einer angeblich heidnischen Tradition, die von der bib-
lischen unabhdngig wére). Ohne diese Behauptung in Frage stellen zu wollen, geht
es mir darum, dass Zorzi auf diese Weise divergierende Traditionen harmonisieren
und Pico und Ficino gleichzeitig seine Treue erweisen kann.* Pico hatte in Anleh-
nung an Plinius den Alteren* in einer ziemlich rétselhaften Passage in der Oratio
de hominis diginitate sogar auf einen ,anderen’ Zoroaster verwiesen, nicht den, an

38 Gershom Scholem: Zur Geschichte der Anfange der christlichen Kabbala. In: Essays present-
ed to Leo Baeck on the Occasion of his Eightieth Birthday. London 1954, S. 158-193.

39 Bekanntlich handelt es sich um die Handschrift Vat. Ebr. 190 der Biblioteca Apostolica Vati-
cana. Auch die hebraische Handschrift, die Mithridates benutzt hat, ist erhalten, es handelt
sich um die Hebr. 109 der Bayerischen Staatsbibliothek zu Miinchen.

40 Vgl. The Book of Bahir. Flavius Mithridates’ Latin Translation, the Hebrew Text, and an En-
glish Version. Hrsg. von Saverio Campanini. Turin 2005, S. 86-89.

41 Franciscus Georgius, Problemata 5,5,473: Quid per Capras Zoroastres intelligere voluit? Non quip-
pe haec animalia, quae haedos in sinistra collocandos generant, sed capreas illas meliores, per quas, et
per Cervos camporum adiurantur in Canticis filiae lerusalem. Quae quidem caprae vicinitatem habent
cum agnis et ovibus, ut in libro, qui Bair dicitur, expresse tractatur, et in aliis Theologorum antiquorum
libris. Quos Sapientes ipse Zoroastres aemulatus est. Hinc non ab re Christus nominari voluit agnus,
ovis, et aliquando capra, vel cerva. Sicut expresse patet in titulo Psalmi vicesimiprimi, ubi recensetur,
velut historia, tota ipsius Christi passio. Qui titulus est: Super cervam aurorae, quae est Christus, ut
suo loco dictum est. [Was meinte Zoroaster mit den Ziegen? Sicher nicht die Tiere, die die Zieg-
lein gebdren und die zur linken Seite gebannt werden sollten, sondern die besseren Ziegen,
die die Tochter Jerusalems im Hohelied zusammen mit den Hirschen der Felder beschwo-
ren. Diese Ziegen sind irgendwie mit den Limmern und den Schafen verwandt, wie man im
Buch Bahir und in anderen Biichern der alten Theologen erklart. Zoroaster hat diese Weisen
nachgeahmt. Gerade deshalb wollte Christus Lamm, Schaf und manchmal Ziege oder Hinde
genannt werden, wie dies eindeutig erscheint im Titel des Psalms 21, in dem die ganze Passi-
on Christi wie eine Geschichte erzahlt wird. Der Titel lautet: Uber die Hinde der Morgenrdéte,
das heifit Christus, wie wir andernorts bereits erklart haben.] Vgl. bereits Campanini: The
Book of Bahir (wie Anm. 40) S. 117.

42 Idel: Prisca Theologia in Marsilio Ficino (wie Anm. 5).

43 Vgl. Saverio Campanini: Francesco Zorzi: armonia del mondo e filosofia simbolica. In: Il pen-
siero simbolico nella prima eta moderna. Hrsg. von Anna Angelini e Pierre Caye. Florenz
2007, S. 225-246.

44 Plinius: Naturalis historia 30,8.



Ein christlicher Kabbalist liest Ficino: Francesco Zorzi

77

den vermutlich seine Zuhorer denken wiirden, sondern den Sohn des Oromasis.*
Zorzi 10st das daraus entstandene Problem anhand einer Stelle in der Epistel Lex
und iustitia des Ficino und trennt die zwei ,Zoroastres’: Zoroastres ab Oromasi und
Zautrastes a bono numine, wie man aus dem folgenden Vergleich entnehmen kann:

Zorzi, De harmonia mundi 1,2,5

Ficino, Epistola Lex et iustitia

Sed ad eos qui sapientes habiti sunt redeamus, hi
enim cum hominis terminum praeclusum haberent,
nec viam docere potuerunt, si quid autem consen-
taneum religioni tradiderunt, id fecere Mosem tam-
quam simiae aemulati, variis figmentis asserentes, se
ab oraculis didicisse. Aegyptiorum enim legislator
Osiris a Mercurio, Zoroastres Bactrianis et Persis
ab Oromasi, Charondas Chartaginensibus a Sa-
turno, Solon Atheniensibus a Minerva, Zautrastes
apud Harimaspos a bono numine, Zalmosis Scythis
a Vesta, Minos Cretensibus a love, Lycurgus Lace-
daemoniis ab Apolline, Numa Pompilius Romanis a
nympha Egeria, Mahumetes Arabis ab Angelo Gab-
riele, in quibus nil consonum invenies, nisi quod lex
naturalis a Deo insita mentibus humanis suadet, aut
quod a communi doctore Mose furtim acceperunt.
[Wenden wir uns erneut denen zu, die als Wei-
se gelten. Da ihnen das Ziel des Menschen ver-
sperrt blieb und sie keinen Weg dorthin lehren
konnten, sind sie Nachahmer des Moses, wo
ihre Lehren mit der wahren Religion im Ein-
klang stehen, obwohl sie mit verschiedenarti-
gen Erzahlungen vorgeben, diese Lehren aus
den gottlichen Orakeln erhalten zu haben. Der
Gesetzgeber der Agypter Osiris von Merkur,
Zoroastres fiir die Baktrianen und die Perser
von Oromasis, Charondas fiir die Kartagineser
von Saturn, Solon fiir die Athener von Miner-
va, Zautrastes unter den Harimaspen von einer
glitigen Gottheit, Zalmosis fiir die Skythen von
Vesta, Minos fiir die Kreter von Jupiter, Lykurg
fiir die Spartaner von Apollo, Numa Pompilius
fiir die Romer von der Nymphe Egeria, Mu-
hammad fiir die Araber von dem Engel Gabri-
el: in ihrer Lehren findet man nichts Sinnvolles
aufler dem, was das von Gott den Menschen
gegebene natiirliche Gesetz lehrt oder dem,
was sie von dem gemeinsamen Lehrer Moses
gestohlen haben.]

Quamobrem omnes legum conditores partim Mo-
sem, tamquam simiae imitati, partim nescio qu-
omodo veritate compulsi, a Deo legis se habuisse
sub variis figmentis affirmaverunt, Aegyptiorum
legumlator Osiris a Mercurio, Zautrastes apud Ari-
maspos a bono numine, Xalmoxis apud Schythas
a Vesta, Minos Cretensis et Solon Atheniensis ab
Jove, Lycurgus Lacaedemonius ab Apolline, Numa
rex Romanorum a Nympha Egeria, Mahumetes
rex Arabum ab angelo Gabriele.* [Deshalb haben
alle Gesetzgeber, die teils Moses nachahmten,
teils irgendwie von der Wahrheit gezwungen
wurden, zugegeben, wenn auch mithilfe von
verschiedenartigen Erzéhlungen, dass sie vom
Gott des Gesetzes gelernt haben: Osiris, Gesetz-
geber der Agypter von Merkur, Zautrastes un-
ter den Arimaspen von einer giitigen Gottheit,
Xalmoxis unter den Skythen von Vesta, Minos
aus Kreta und Solon aus Athen von Jupiter,
Lykurg aus Sparta von Apollo, der Kénig der
Romer Numa von der Nymphe Egeria, Mu-
hammad Konig der Araber vom Engel Gabriel ]

45 Giovanni Pico della Mirandola: Discorso sulla dignita dell'uomo. Hrsg. von Francesco Bausi.
Parma 2003, S. 108f.: Et Zoroastrem, non quem forte creditis, sed illum Oromasi filium.

46 Marsilio Ficino: Lettere. Hrsg. von Sebastiano Gentile. Bd. I. Florenz 1990, S. 40-42; vgl.
Michael Stausberg: Faszination Zarathustra. Zoroaster und die Europédische Religionsge-
schichte der Frithen Neuzeit. Berlin, New York 1998, S. 123.



78 Saverio Campanini

Auch mit dieser Losung, die offensichtlich in Ficino die Erklarung einer réatsel-
haften Stelle Picos sucht, haben die beiden legendédren Gesetzgeber gemeinsam,
dass sie Moses oder die hebrdische Offenbarung kopierten oder stahlen. Dadurch
dient die Kabbala, die den eigentlichen Inhalt der Offenbarung darstellt und er-
klart, als confirmatio der Lehren Ficinos. Dies ist alles andere als eine blofse Ver-
wasserung seiner problematischsten Ideen oder ihre Reduktion auf eine Art der
pia philosophia. Um diese Darstellung zu bekréftigen, mochte ich einige, wie ich
meine, besonders aussagekréftige Beispiele auswahlen.

Gegen Ende seines Lebens veroffentlichte Zorzi im Jahre 1536 die In Scripturam
Sacram Problemata, dreitausend an der Zahl. Allerdings betreffen nicht alle Fragen
den biblischen Text. Auf die ersten zweitausend Fragen zur Bibel folgen fiinf-
hundert Problemata zu den Lehren kanonischer und aufierkanonischer Autoren.
Damit will ich nicht sagen, dass Zorzi diese Autoren dem biblischen Kanon hin-
zufligen wollte, aber ihre Zusammensetzung soll verdeutlichen, dass ihre Lehren
mit den kanonischen Biichern vollig tibereinstimmen.

Die ,sieben Weisen’, deren Spriiche im Teilband V kommentiert werden, sind
Salomon (1-138), Hiob (139-250), Hermes Trismegistus (251-296), Platon und
seine Akademie (297-400), Orpheus (401-415), Pythagoras (416-468) und Zoro-
aster (469-500). Das letzte Problem in diesem Tomus (500) ist ein Resiimee des
gesamten Traktats: Alle Weisen teilten als Schiiler des Moses eine gemeinsame
Licht-Mystik, die zur Kontemplation des Géttlichen fiihre, und eine gemeinsame
metaphysische Basis ebenso wie das Ziel, nach dem alle mit unterschiedlichen
Stimmen streben. Was halt sie aber neben dem gemeinsamen Ursprung noch zu-
sammen? Diese implizit auch bei Ficino vorhandene Frage wurde bereits von Pico
beantwortet, aber aufgrund vollig anderer Texte. Es sollte niemanden iiberra-
schen, dass es sich um die Kabbala handelt, die Zorzi zwar nicht datiert, aber die
inhaltlich genauso alt sei wie die Offenbarung. Denn selbst wenn kabbalistische
Texte spéter verfasst worden seien, eréffneten ihre Lehren die geheimen Verbin-
dungen, die potentiell bereits in der heiligen Schrift vorhanden seien. Gleichzei-
tig erhelle sie die dunkelsten Stellen der anderen fiinf (extrakanonischen) Weisen.

Um zu zeigen, wie dieser allgemeine Grundsatz verstanden werden sollte,
kann man am besten einige wenige Beispiele erwdhnen. In dem Problema 367 des
fiinften Teils* fragt Zorzi, wer den Menschen nach der urspriinglich androgynen

47 Franciscus Georgius: Problemata 5,367: Quis ipsum hominem dissecuit, ut ex uno duo fierent?
Nonne Deus, ut Moses clare perhibet? A quo quidem Mose (ut etiam alibi diximus) non dubito Plato-
nem sumpsisse, quicquid de hoc tradidit. Sed cur ipse Deus fecit? Nonne ad generationem fovendam?
Tuxta id, quod scriptum est, Adae non inveniebatur adiutorium, quod ex adverso ipsius staret. Pro quo
vulgata editio habet: Adiutorium simile sibi. E regione enim stare debebant, ut geniturae apti essent.
De hoc autem Zohar omnium Commentariorum praecipuus diffuse disserit, addens quod non fecerat
Dominus pluere super terram, quousque reddidit ipos ad generandum aptos. Nam tunc coepit pluvia
generationis. [Wer hat den Menschen geschnitten, damit aus einem zwei wurden? Gott selbst,
wie Moses dies verdeutlicht. Ohne Zweifel (wie wir bereits gesagt haben) hat Plato alles,
was er dariiber lehrt, aus Moses {ibernommen. Aber warum hat Gott dies getan? War das
nicht um die Zeugung zu ermdglichen? Dies ist der Sinn der Stelle, in der geschrieben steht:



Ein christlicher Kabbalist liest Ficino: Francesco Zorzi 79

Schopfung in zwei geteilt habe. Zorzi bezieht sich offensichtlich auf Platos
Symposion,** obwohl er wohlweislich nicht ins Detail geht. Moses habe gelehrt —
sagt Zorzi —, dass derjenige, der den Menschen geteilt hat, Gott selbst war, nach
einem Gemeinplatz der rabbinischen Exegese. Aber wozu? Um zu ermoglichen,
dass Mann und Frau sich gegeniiberstehen. In der Wortwahl kommt auch eine
Kritik an der Vulgata, die das Hebrdische nur unzuldnglich wiedergab, zum Aus-
druck. Dieses Thema war Zorzi sehr vertraut.** Davor hatte es, wie der Zohar
lehrt, auf Erden noch nicht geregnet (Gen. 2.5).”' Diese Anspielung auf den Zo-
har schafft potentiell die Mdglichkeit zu erahnen (wohl nur fiir diejenigen, die
den Zohar lesen kénnen), dass der fruchtbar machende Regen der Emanation erst
fliefen kann, wenn sich die Lage der Ureltern von der urspriinglichen Stellung
Seite an Seite zu einer Gegeniiberstellung verdandert. Der Prozess vollzieht sich
nicht nur im ersten Menschenpaar, sondern auch, und zuerst, in der Topographie
der gottlichen Sefirot. Dies ist, nebenbei bemerkt, eine typische Vorzeigestelle,
um Zorzis eigene Mischung von Erotik und Esoterik zu veranschaulichen.

Als Beispiel aus der orphischen Literatur, die Ficino erfolgreich zu dem Kanon
der prisca philosophia hinzufiigte, kann man auf das Problema 411 verweisen.” Hier

Man fand fiir den Adam keine Hilfe, die ihm gegeniiberstehen konnte, was die Vulgata
mit ,eine ihm dhnliche Hilfe” {ibersetzt. Die zwei mussten gegen einander gestellt werden,
um zeugen zu konnen. Dieses Thema wird im Zohar, dem wichtigsten aller Kommentare,
ausfiihrlich behandelt. Dort findet man auch, dass der Herr nicht regnen liefs, so lange er die
Menschen nicht zeugungsfahig machte. Erst danach fing der Regen der Zeugung an.]

48 Plato: Symposium 191d-193e.

49 Saverio Campanini: Francesco Giorgio’s Criticism of the Vulgata: Hebraica Veritas or Men-
dosa Traductio?. In: Hebrew into Latin — Latin into Hebrew. Hrsg. von Giulio Busi. Turin
2006, S. 206-231.

50 Zohar I,35a.

51 Gen. 2,5.

52 Franciscus Georgius: Problemata 5,411: Cantans, et incantans, vel operans quo numero magis
praevalet? An numero vocali? Sed in hoc nullam videmus efficaciam, nisi quatenus est instrumentum
deveniendi ad alios numeros operativos, sicut cubitus vel canna sunt instrumenta mensurativa. An
igitur huiusmodi operantes praevalent magis numero naturali et harmonico? Sicut patet de chordis
vel nervis in duobus instrumentis conchordatis: ad quorum unius tactum nervis alterius (ut compro-
batum est) movetur. An (ut opinor) magis praevalent numero rationali radicato in intellectu, unde
resultat intentio? Quae quidem intentio tantam vim habet in opere, ut secretiores Theologi dicant
nihil fieri posse per verba et orationes sine ipsa intentione, quam ipsi an3 cavanah vocant. Unde est
Sapientum et commune adagium, quod imaginatio facit casum, ut Avicena et alii scribunt. Hinc Apos-
tolus dicebat: Orabo spiritu, orabo et mente. Psallam spiritu, psallam et mente. Unde innuit, quod,
nisi mens attendit, oratio cassa nullaque penitus est. [Wenn man singt, oder einen Zauber spricht,
oder magisch handelt, welche Zahl verleiht mehr Kraft? Ist es die Zahl, die man ausspricht?
Aber diese Zahl zeigt keine Wirksamkeit, sie ist hochstens ein Instrument, um zu anderen
Zahlen zu gelangen, wie ein Mafs oder eine Stange Messinstrumente sind. Oder stammt die
magische Kraft aus der natiirlichen und harmonischen Zahl? In der Tat kann man an einem
gestimmten Streichinstrument sehen, dass eine Seite, die in Bewegung gesetzt ist, eine an-
dere vibrieren last. Oder stammt ihre Kraft (wie ich meine) aus der verniinftigen Zahl, die
im Intellekt verwurzelt ist und von der die Intention herkommt? Diese Intention ist so méch-
tig, dass die geheimen Theologen behaupten, ohne diese, die sie 1115, Kawwanah, nennen,
konnten Worte und Gebete nichts bewirken. Daher stammt der bekannte Spruch der Weisen,



80 Saverio Campanini

diskutiert Zorzi die magische Funktion der Hymnen (cantans, incantans vel ope-
rans). Er fragt, aufgrund welcher Zahl die operatio (d.h. die magische Handlung
oder auch ein einfaches Gebet) wirksam sei. Es handle sich bestimmt nicht um
die mathematische Zahl (numerus vocalis), die nur zum Messen und Teilen geeig-
net sei, aber auch nicht um die natiirliche und harmonische Zahl, die hochstens
in den sich gegenseitig beeinflussenden Vibrationen der Saiten der Musikin-
strumente wirksam sei. Nach Zorzi handelt es sich um die geistige Zahl (numerus
rationalis), die im Intellekt verwurzelt sei. Von dieser Zahl stamme die Intention.
Dadurch subsumiert Zorzi Ficinos Theorie iiber die geistige Magie mit einem
Verweis auf die traditionelle Lehre, die unter Avicennas Namen kursierte,> aber
auch anderen zugeschrieben wird, z.B. Arnaldus von Villanova, Dante und Pe-
trarca, und die selbstverstandlich die Missgunst des Thomas von Aquin fand,**
nach der imaginatio facit casum (die Vorstellung hat wirksame Folgen). Auch in
diesem Fall fehlt der kabbalistische Aspekt nicht. Er nimmt die Form eines Ver-
weises auf die Kawwana-Lehre an,” die die Wirksamkeit der Gebete gewahrleiste.
In der Tat verwendet Zorzi hier keine spezifische Theorie des spiritus, sondern er
zitiert Paulus: , Ich will beten mit dem Geist (spiritu) und will beten auch im Sinn
(mente)”.5 Walker beurteilt diese Sichtweise als , paths that lead nowhere”. Man
konnte sie genauso gut ,paths that lead everywhere’ nennen. Aber diese Frage
muss fiir alle, die Walkers Begeisterung fiir Ficinos spiritus-Theorie nicht teilen,
offenbleiben.

In einem Problema, das die pythagoreische Lehre betrifft,*® fragt Zorzi auf-
grund der Texttradition, die Ficino in seiner Hiamblichus-Ubersetzung verbreitet

nach dem die Fantasie Dinge geschehen macht, wie Avicenna und andere schreiben. Daher
sagte der Apostel: Ich will beten mit dem Geist und will beten auch im Sinn; ich will Psal-
men singen im Geist und will auch Psalmen singen mit dem Sinn. Dadurch deutet er an,
dass das Gebet unwirksam und nichtig ist, wenn der Sinn nicht dabei ist.]

53 Esbestehen kaum Zweifel, dass die Theorie, wie sie Zorzi darstellt, aus Ficino stammt; vgl. J.
Hankins: Ficino, Avicenna, and the Occult Powers of the Rational Soul. In: La magia nell’Eu-
ropa moderna. Tra antica sapienza e filosofia naturale. Hrsg von Fabrizio Meroi und Elisa-
betta Scapparone. Florenz 2007, I, S. 35-52.

54 Vgl. Harry A. Wolfson: The Internal Senses in Latin, Arabic and Hebrew Philosophic Texts.
In: Harvard Theological Review 28 (1935), S. 69-133.

55 Kawwana bedeutet so viel wie Intention.

56 1 Kor. 14,15.

57 Walker: Spiritual and Demonic Magic (wie Anm. 22), S. 117.

58 Franciscus Georgius: Problemata 4,451: Cur mandat Pythagoras stragulum componi ab eo, qui a
strato surgit? An, quia (ut aliqui opinant) inelegans et inurbanum est stragulum lecti incompositum
relinquere? An (ut altius conscendamus) quia immundi spiritus oblectantur calore et figura humana,
vicemque hominis (quoad possunt) tenere satagunt? Sicuti servi absente Domino delectantur sedere
in sedili Domini sui. Claro enim experimento comprobatum est quantum appetat spiritus immundus
calore, veste, et locum mortalium. Maxime quando quis a strato surgit, in quam dormientem multum
praevaluit, immundans et foedans ipsum, ut Zohar diffuse scribit. Unde ipse iubet lavari manus et
faciem immundatam, antequam se homo ad opus, praecipue sacrum, applicet. Quod observant nostri
missam celebraturi. Iubetque idem Zohar confundi vestigium quiescentis, ne immundi spiritus su-
bintrent. [Warum befiehlt Pythagoras, dass derjenige, der aufsteht, das Bett machen soll? Ist
es (wie einige meinen), weil es unschon und unhéflich ist, das Bett ungemacht zu lassen?



Ein christlicher Kabbalist liest Ficino: Francesco Zorzi 81

hatte,” warum Pythagoras vorschreibe, das Bett zu machen? Ist dies einfach ein
Requisit der guten Erziehung? Offensichtlich miisse man tiefer forschen (altius
conscendere), um festzustellen, dass dieses Symbol eine ddamonologische Vor-
schrift enthalte. Und noch einmal zitiert Zorzi den Zohar, in dem die Damonen,
besonders Sammael und Lilit, mit dem Schlaf, dem Bett und ex negativo mit den
Reinigungszeremonien verbunden werden, mit denen der fromme Jude seinen
Tag beginnt. Zorzi zdgert nicht, den ausgeschlafenen Juden mit dem christlichen
Priester zu vergleichen, der kurz davor ist, die Messe zu zelebrieren. Es ist nicht
immer leicht, die Zohar-Stellen zu identifizieren, die Zorzi gemeint haben mag,
auch weil vor dessen Druck (1558-1560) verschiedene, heterogene Zohar-Hand-
schriften im Umlauf waren. Jedenfalls scheint er in diesem Fall zwei Stellen zu-
sammen zu bringen. In einer ist Lilit wie ein Gespenst in ein Bettlaken gewickelt®
und in der anderen iiberpriift die Sunamitin das Bett und bedeckt es mit einem
Laken, um die Reinheit Elisas zu beweisen.®! Das Bett ist im Zohar sicherlich ein
Sitz der Unreinheit, ein bevorzugter Ort der Damonen, die ihrerseits wegen ihrer
unvollstdndigen Natur immer versuchen, sich in einen Menschen einzunisten,
besonders im Schlaf oder unmittelbar danach.®

Zum Schluss scheinen mir noch zwei Beispiele zu Zoroaster angebracht. Die
letzten Problemata des Tomus V sind nichts anderes als ein regelrechter Kommen-
tar zu den Oracula Chaldaica, in dem Ficino {iberall prasent ist, aber sein Name wie
iiblich verschwiegen wird. Anders verfihrt Zorzi mit Gemistus Pletho, der mehr-
mals namentlich erwahnt wird. Das Problema 492% behandelt die ,, Erdhunde”

Oder ist es (um tiefere Bedeutungen zu erreichen), weil die unreinen Geister die Warme
und die Spur des Menschen mdgen, indem sie versuchen (wie es moglich ist) die Stelle des
Menschen zu iibernehmen? In ahnlicher Weise freut es die Diener, wenn der Herr abwesend
ist, sich auf seinen Stuhl zu setzen. Man hat eindeutig erfahren, dass der unreine Geist die
Wirme, die Kleider und den Platz der Sterbenden sucht, besonders wenn jemand vom Bett
aufsteht. Der Geist gewinnt dadurch eine starke Kraft {iber den Schlafenden, verunreinigt
und verschmutzt ihn, wie der Zohar ausfiithrlich schreibt. Deshalb wird ihm befohlen, die
Hande und das Gesicht zu reinigen, bevor er sich dem Werk, und besonders dem heiligen,
widmet. Das tun auch unsere Priester vor dem Gottesdienst. Der Zohar befiehlt auch, die
Spuren des Schlafenden zu beseitigen, damit sich unreine Geister nicht einschleichen.]

59 Das Thema des Bettmachens oder des Beseitigens der Spuren des Schlafenden aus dem Bett
genoss in der Renaissance einen breiten Bekanntheitsgrad, ohne dass seine Bedeutung un-
umstritten gewesen ware. Man findet es, unter anderen, in den Adagia von Erasmus, in Jo-
hannes Reuchlins De arte cabalistica, bei Poliziano, Celio Calcagnini, Gregorio Giraldi. Viele
Belege und divergierende Interpretationen sind gesammelt in Francesco Berni: Moralitatis
Arcana ex Pythagorae Symbolis, Iulii Bulzoni Gilii. Ferrariae 1669, 5.299-307.

60 Zohar III 19a.

61 Zohar II 44a.

62 Vgl. z.B. Zohar I 169b.

63 Franciscus Georgius: Problemata 5,492: Qui sunt canes terrestres ostendentes se in signum iis, qui
a mortali exiliunt, ut Zoroastres ait ? Nonne (ut Gemnistius exponit) solent iis, qui sacris initiantur,
caninae quaedam imagines se opponere, seu lupine, aut ursinae, vel eiusmodi, ut terreant eos ? Quod
apte declaratur in libro, cui titulus est Holam aba, ubi de initiatione per sacra nomina facienda trac-
tatur. Nam huiusmodi malae formae nobis semper adversant. Ideo Satani idest adversantes dicuntur,
et occurrunt nobis (ut Petrus ait) tanquam leones rugientes, aut canes latrantes. Hinc scriptum est,



82 Saverio Campanini

(x06viot kOveg),* die sich denjenigen zeigen, die das Sterbliche verlassen. Im An-
schluss an den Kommentar von Plethon, der dazu neigte, diese Hunde als Damo-
nen zu interpretieren,® zitiert Zorzi einen seltenen kabbalistischen Text, genannt
Haolam aba, das heifit den Traktat des spanischen Kabbalisten Abraham Abulafia
Chayye ha-"olam ha-ba (Das Leben der kommenden Welt), den er als eine initiatio
per nomina sacra definiert. Dort spricht man von den verschiedenen Formen der
Déamonen, die dem erscheinen, der tiber die gottlichen Namen meditiere, um ihn
abzulenken oder abzuschrecken.

Der beriihmte Vers der Oracula Chaldaica:” L.ov yao dryyelov Orjeg xOovog
oikrjoovowv, was Ficino mit Tuum vas bestiae terrae habitant,®® dem Pico folgt,®
iibersetzte, stellt einen komplizierteren Fall dar, weil Zorzi seine hermeneutische

quod exeunte populo Israelitico ex Aegypto canis nullus latravit, idest nulla mala forma ei obstitit.
Nam illas omnes Moses virtute Dei abegerat, ut foelicius Israelitae transirent. An per canes hos (ut
alii opinantur) intelliguntur vires animales, quae multiformes se offerunt sacra peragentibus, nondum
bene initiatis? [Wer sind die irdischen Hunde, die sich denjenigen, die den Korper verlassen,
wie ein Zeichen zeigen, wie Zoroaster sagt? Vielleicht (wie Plethon es erklirt) sind es die
Bilder von Hunden, Wolfen, Baren oder dhnlichen Tieren, die die Eingeweihten gewdhnlich
verschrecken? Dies ist treffend erklart im Buch Holam aba, in dem die Weihe durch die
heiligen Namen behandelt wird. Diese bosen Gestalten bekdmpfen uns standig. Deshalb
heiflen sie Satani oder Feinde und sie kommen uns entgegen (wie Petrus sagt) wie briillende
Lowen oder bellende Hunde. Daher steht geschrieben, dass kein Hund bellte, als das Volk
Israel aus Agypten hinausging, das heift, keine bose Gestalt leistete Widerstand. Moses
hatte alle diese Krafte durch die Macht Gottes vertrieben, damit die Israeliten keine Gefahr
liefen. Oder verweisen diese Hunde (wie andere meinen) auf die bestialischen Krifte, die
sich denjenigen in verschiedenen Gestalten entgegenstemmen, die heilige Handlungen un-
ternehmen, ohne vollkommen eingeweiht zu sein?]

64 Oracula Chaldaica Frg. 90 (Des Places); vgl. auch Frg. 91.

65 Vgl. Bohdan Kieszkowski: Studi sul platonismo del rinascimento in Italia. Firenze 1936, S.
161. Uber die komplizierte Tradition der Oracula Chaldaica und die richtige Zuweisung der
verschiedenen Ubersetzungen (vor allem der Handschrift Laur. 36) muss ich mich hier be-
gniigen, auf folgende Arbeiten zu verweisen: Ilana Klutstein: Marsile Ficin et les Oracles
chaldaiques. In: Marsilio Ficino e il ritorno di Platone. Bd. I. Hrsg. von Gian Carlo Garfagni-
ni. Florenz 1986, S. 331-338; Ilana Klutstein: Marsilio Ficino et la théologie ancienne: Oracles
chaldaiques, Hymnes orphiques, Hymnes de Proclus. Florenz 1987; vgl. auch Brigitte Tamb-
run: Marsile Ficin et le Commentaire de Pléthon sur les Oracles chaldaiques. In: Accademia
1(1999), S. 9-48.

66 Vgl. Abraham Abulafia: Chayye ha-‘olam ha-ba, Hrsg. von A. Gross, Jerusalem 1999, S. 162f.
und bes. S. 165: 70X 727 1 279Y W 295 P07 377 OX 12°OR1 ,02WAW 727 DW NIV QWIN TMIAYTA V0N K

T"0wi N2 A 1222 Ty 77 89w, Vgl Gershom Scholem: Catalogus codicum cabbalisticorum
Hebraicorum quot conservantur in bibliotheca Hierolymitana quae est Judaeorum populi et
Universitatis Hebraicae, E preliis Universitatis Hebraicae, Hierosolymis 1930, S. 29; Gershom
Scholem: Ha-qabbalah shel Sefer ha-Temunah we-shel Abraham Abulafia, Akademon. Hrsg.
von Yosef Ben Shelomoh. Jerusalem 1965, S. 217, Moshe Idel: Studies in Ecstatic Kabbalah.
New York 1988, S. 43, Anm. 30.

67 Frg. 157 (Des Places).

68 Bzw. Tuum vas ferae terrae habitabunt (ms. Laur. Plut 26.25). [Dein Gefa$ werden die Tiere der
Erde bewohnen)].

69 Vgl. Giovanni Pico della Mirandola: De hominis dignitate, Heptaplus, De ente et uno e scritti
vari. Hrsg. von Eugenio Garin. Florenz 1942, S. 280f.



Ein christlicher Kabbalist liest Ficino: Francesco Zorzi 83

Strategie im Laufe der Zeit verdnderte. Wahrend er die bestiae terrae des Verses
im De harmonia mundi”® im Einklang mit Ficino™ liest, das heifst gegen Gemistus
Pletho, der diese bestiae als vermes und damit als Anspielung auf die Verwesung
interpretierte, andert sich in den Problemata’ der Kontext und konsequenterweise
auch die Interpretation. Bereits die Ubersetzung ist verdndert, statt bestiae iiber-
setzt Zorzi O1peg in eindeutiger Anspielung auf Ben Sirach 10,11 mit tineae et ver-
mes. Die wichtigste Verdnderung betrifft aber die Deutung der Stelle: In De har-
monia mundi richtet sich Zorzis Polemik in einem ununterbrochenen Kontinuum
mit Ficinos Theologia Platonica gegen die Lehre der Seelenwanderung in die Tiere.
Ficino wie Zorzi stimmen in der Ablehnung dieser Lehre vollig iiberein. In den
Problemata jedoch beurteilt Zorzi die Idee, dass Zoroaster die Maden und Wiirmer
im Sinne hatte, als ,trivial: Eine solche buchstabliche Interpretation wiirde derar-
tigen tiefsinnigen und geheimnisvollen Orakeln nicht gerecht. Und noch einmal
ist es der Zohar, der Zorzi erlaubt, diese ,Wiirmer” als Schlangen und Drachen zu
deuten, vielleicht als Azazel (eine klare Anspielung auf Pico della Mirandola)”™

70 Franciscus Georgius: De harmonia mundi 1,6,12: Et a Mose Pythagoras (ut diximus) accepit,
quamvis Apuleius Madaurensis asserat ipsum Pythagoram imbutum etiam a Zoroastre Oromasi filio
Bactrianorum rege, qui in suis oraculis ait: Lov y&o ayyetov Onpec x0ovog otkrjoovoy, id est
tuum vas bestiae terrae inhabitant, in tuo videlicet corpore vires bestiarum sunt, et non vermes come-
dent tuum vas, ut Gemistus exponit. [Pythagoras tibernahm seine Lehren (wie wir sagten) von
Moses, obwohl Apuleius aus Madaura behauptet, dass Pythagoras von Zoroaster, dem Sohn
des Oromasis beeinflusst wére. Letzterer sagte in seinen Orakeln Lov y&o ayyetov Onpeg
X0ovog oikrjoovowy, das heifit ‘dein Gefafs bewohnen die Tiere der Erde’, in anderen Worten:
in deinem Korper sind die bestialischen Krifte und nicht, die Wiirmer werden dein Gefaf3,
wie Plethon die Stelle erklart.]

71 Marsilio Ficino: Theologia Platonica de immortalitate animarum 17,4,11: Tuum vas bestiae ter-
rae habitant. Quod si intra nos bestiae sunt, intra quoque, non extra, de homine in bestiam ac de bestia
transimus in bestiam. [Die Tiere der Erde bewohnen dein Gefafs. Wenn die Tiere in uns sind,
dann ist auch die Verwandlung von Mensch zu Tier und von Tier zu Tier in uns und nicht
auBerhalb.]

72 Franciscus Georgius: Problemata 5,476: Quae tineae et vermes (ut Zoroastres ait) vas nostrum
inhabitant? An de illis vermibus est sermo, qui recedente anima a corpore subintrant cadavera, ea
demolientes ac devorantes? Sed quid ad hoc triviale ad oracula tam gravida ac mysteriosa? An igitur
per vermes et reptilia omnia, quae immunda ex lege censentur, intelliguntur malae formae et immundi
spiritus, quorum princeps est Hazazel (ut aliqui opinantur) vel Lilit, ut Zohar ait? Hi enim semper
quaerunt intrare (si possunt) in corpora nostra, vel saltem ipsis inhaerere, ut illa polluant ac immun-
dentur. Quod in primis parentibus factum fuisse legimus. [Welche sind die Maden und Wiirmer,
die (wie Zoroaster behauptet) unser Gefafs bewohnen? Ist hier vielleicht die Rede von den
Wiirmern, die, sobald die Seele den Korper verldsst, in die Leiche kriechen und sie fressen
und abbauen? Aber was hat diese triviale Erkenntnis mit Orakeln zu tun, die so lehrreich
und geheimnisvoll sind? Oder sind mit Wiirmern und kriechenden Tieren, die das Gesetz
fiir unrein erklart, die Intelligenzen der bosen Gestalten und die unreinen Geister gemeint,
dessen Fiirst Azazel ist (wie einige meinen) oder Lilit, wie der Zohar behauptet? Diese ver-
suchen standig und nach Moglichkeit in unsere Kérper hineinzukommen oder ihnen an-
zuhaften, um sie zu verschmutzen und zu verunreinigen. Genau das passierte den ersten
Menschen, wie wir gelesen haben.]

73 Conclusiones cabalisticae secundum opinionem propriam 13: Qui operatur in Cabala sine ad-
mixcione extranei, si diu erit in opere, morietur ex binsica, et si errabit in opere aut non purificatus
accesserit, deuorabitur ab Azazele per proprietatem iudicii. [Wer in der Kabbala ohne Einmi-



84 Saverio Campanini

oder noch genauer als den weiblichen Damon Lilit, der alles versucht, um in die
Korper der Menschen einzudringen. Gerade diese Lektiire, die Psellus sozusagen
gegen Plethon ausspielt, wird auch Agostino Steuco beeinflussen, der sie in sein
De perenni Philosophia tibernimmt.”

Es wire verfehlt, das Potential und den Sinn von Zorzis Hermeneutik riick-
warts aus ihrem Misserfolg zu beurteilen. Schlieilich gerieten alle unsere Haupt-
figuren (Ficino, Pico und Zorzi) in die Defensive und mussten jeweils eine Apo-
logie schreiben. Nach Zorzis fester Uberzeugung konnte nur die geheimnisvolle
Theologie der Juden die Harmonie zwischen seinen Vorgéangern Pico und Ficino
verdeutlichen, genauso wie die ihrer unzahligen Quellen.

Nur eine esoterische Lehre, die auf die Reduktion der Worte der Offenbarung
auf Buchstaben und der Buchstaben auf Zahlen beruht, konnte das sehr ambitio-
nierte Projekt, die Vielfalt in der Einheit wieder zu finden, stiitzen. Diese Einheit
oder Harmonie von verschiedenen Stimmen kann man wohlgemerkt nicht blof3
als Ausgangspunkt verstehen, der uns versperrt bleiben muss, oder als bereits er-
reichtes Ziel, sondern vielmehr als virtuell unendliche Aufgabe. Sich von einem
Autor wie Ficino beeinflussen zu lassen bedeutete fiir Zorzi, wie auch fir Patrizi,
nicht einfach seine Lehren zu wiederholen, sondern tiber die Errungenschaften
des ehrwiirdigen Vorgéangers hinausdenken zu kdnnen. Das Motto einer solchen
kabbalistischen Erweiterung der Erbschaft Ficinos wére dann nicht Ficinus redi-
vivus, sondern Ficinus continuatus.

schung von fremden Dingen handelt, wird den Tod binsica erfahren, wenn er standig am
Werk bleibt. Wenn aber er einen Fehler im Werk macht oder sich in Unreinheit daran begibt,
wird er durch die Eigenschaft des Urteils von Azazel gefressen.]

74 Vgl. Agostino Steuco: De perenni philosophia, Paris 1578, S. 185f.; vgl. Maria Muccillo: Pla-
tonismo, Ermetismo e “Prisca Theologia”. Ricerche di storiografia filosofica rinascimentale.
Florenz 1996, S. 37. Allerdings bemerkte Muccillo die Ubereinstimmung mit Zorzis Mei-
nung, die Steuco bekannt war, nicht.



I1. Schreibweisen






Metaphysische und soziale Kommunikation als
Grundlagen der philosophischen Poetik Marsilio Ficinos

Steffen Schneider

1. Metaphysische und soziale Kommunikation

Zwar nicht unbedingt das Wort, wohl aber die Sache der Kommunikation ist
flir Ficinos Philosophie zentral. So versteht er die Schonheit, die ein Merkmal
der Schopfung ist, als Mitteilung und Offenbarung Gottes und zugleich als An-
reiz, die Wirkung des Einen in der Welt wahrzunehmen. Auch beschreibt er die
dynamische Struktur des Kosmos, die in einer bestindigen Mitteilung und im
Empfangen von Information besteht, hdufig mit Hilfe von Schriftmetaphern, wo-
durch er die kommunikativen Aspekte dieser Struktur thematisiert. Neben die-
sem metaphysischen Begriff von Kommunikation ldsst sich bei Ficino auch ein
ausgepragtes Wissen iiber kommunikatives Handeln als soziale Praxis nachwei-
sen. Dieser Praxis widmete er sein gesamtes produktives Leben. Als Ubersetzer,
Kommentator, Verfasser von Briefen und philosophischen Abhandlungen, als
Lehrer und Musiker war er intensiv mit allen Aspekten sozialer Kommunikation
befasst, und die Reflexion iiber die Bedingungen dieser Praxis nimmt in seinen
Werken einen breiten Raum ein: Themen wie der furor poeticus, die Inspiration,
das Schone, die prisca theologia, die platonische Gemeinschaft befassen sich mit
verschiedenen Aspekten der Kommunikation.

Die beiden Begriffe von Kommunikation scheinen auf den ersten Blick wenig
miteinander gemein zu haben. Ein wesentlicher Unterschied betrifft ihre Zuord-
nung zu zwei verschiedenen Ebenen der Realitét: Bei der metaphysischen Kom-
munikation geht es um die Beziehung von Mikro- und Makrokosmos, bei der so-
zialen Kommunikation um die Beziehung zwischen Elementen des Mikrokosmos.
Diesen verschiedenen ontologischen Ebenen entspricht eine Differenz in der
Ausrichtung der Kommunikation: Die metaphysische Kommunikation verlauft
vertikal, geht vom Einen aus in die Welt hinein und fiihrt als Erkenntnisprozess
wieder zum Einen zuriick. Die soziale Kommunikation ist dagegen horizontal
ausgerichtet, denn sie spielt sich zwischen Personen ab, die sich auf derselben Stu-
fe des Seins befinden. Sie ist daher im Unterschied zur metaphysischen Kommu-
nikation grundsatzlich dialogisch. Zwar kann auch die soziale Kommunikation
zum Teil vertikal gestaltet sein, denn schliefslich gibt es zwischen den Beteiligten
hierarchische Differenzen, wie das bei einer Mitteilung des Lehrers an den Schii-
ler, des Eingeweihten an seinen Adepten der Fall ist. Wahrend aber das hierarchi-
sche Gefdlle im metaphysischen Mitteilungsgeschehen eine unverdnderliche, in



88 Steffen Schneider

der Struktur der Welt selbst liegende Tatsache ist, bezweckt die horizontale Kom-
munikation bei Ficino letztlich die Fortdauer und Erweiterung einer platonischen
Gemeinschaft, in der das vertikale Gefélle aufgehoben ist.

Trotz der manifesten Heterogenitit der beiden genannten Kommunikations-
begriffe besteht zwischen ihnen ein enger Zusammenhang: Ficino fundiert ei-
nerseits die soziale Kommunikation metaphysisch, d.h. in der anzustrebenden
Erkenntnis der die Wirklichkeit begriindenden Strukturen. Andererseits gesteht
er der sozialen Praxis eine wichtige Funktion fiir die Vollendung der vom Ei-
nen ausgehenden kontinuierlichen Schépfung zu. Ficinos Innovation im Rahmen
der neuplatonischen Tradition besteht ndmlich darin, dass er der Instanz der
Seele die entscheidende Position im Kosmos einrdumt.! Die einzelne Vernunft-
seele hat nicht mehr die alleinige Aufgabe, sich zum Einen zuriickzuwenden,
sie hat ihre neue Wiirde in der Gestaltung der Wirklichkeit, hier verstanden als
mundus sensibilis. Ein solches Gestalten ist aber verwiesen auf soziale Interaktion
und Kommunikation, insbesondere wegen der Anfalligkeit der Individualseele
fur Irrtimer und Affekte. Ficino sah sich selbst in der Rolle eines Seelenarztes,?
dessen Aufgabe darin bestand, solche Irrtiimer und Affekte zu korrigieren. Mit
seiner Musik® und den dsthetischen Qualitdten seines Schreibstils* wollte er die
bedrohte Harmonie der Seele wiederherstellen, mit seiner philosophischen Ar-
gumentation Erkenntnis stiften. Musikalische und literarische Asthetik sowie
Philosophie tragen auf diese Weise dazu bei, die vom Einen ausgehende Dyna-
mik in der materiellen Welt zu vollenden. Dergestalt schlieflen sich die beiden
Kommunikationsbegriffe zu einem Kreislauf zusammen, dessen Analyse und
niherer Beschreibung die folgenden Uberlegungen gewidmet sind.

2. Die kommunikative Struktur des Kosmos

Ficino denkt, hierin an Plotin ankniipfend, den Kosmos als einen aus den drei
Hypostasen Eines, Geist, Seele bestehenden Zusammenhang; hierbei gehen die
Instanzen auseinander hervor, wobei die jeweils tiefere an der vorgeordneten par-
tizipiert und von ihr bestimmt wird. Dieses plotinische Grundmodell modifiziert

1 Vgl. Fosca Mariani Zini: La Pensée de Ficin. Itinéraires néoplatoniciens. Paris 2014, S. 150.

2 Vgl. Marsilio Ficino: In librum de Vita, ad magnanimum Laurentium Medicen, patrize serua-
torem, Epistola dedicatoria. In Ders.: Marsilii Ficini Florentini, insignis Philosophi Platonici,
Medici atque Theologi clarissima Opera (...). Basel 1576, Bd. 1, S. 493 [ND Lucca 2013].

3 Vgl. Angela Voss: Orpheus redivivus — The Musical Magic of Marsilio Ficino. In: Marsilio
Ficino — His Theology, His Philosophy, His Legacy. Hrsg. von Michael ].B. Allen und Valery
Rees. Leiden, Boston 2002, S. 227-241; Gary Tomlinson: Music in Renaissance Magic. Chicago
and London 1993; Daniel P. Walker: Ficino’s Spiritus and Music. In: Annales musicologiques.
Moyen-Age et Renaissance 1 (1953), S. 131-150.

4 Vgl. Pierre Laurens: Introduction. In: Marsile Ficin: Commentaire sur le Banquet de Platon,
De I'amour/Commentarium in Convivium Platonis, De amore. Texte établi, traduit, présenté
et annoté par Pierre Laurens. Paris 2002, S. ix-lix, bes. S. xIviii-Ix. Nach dieser Ausgabe wird
der lateinische Text zitiert. Fiir den deutschen Text benutze ich Marsilio Ficino: Uber die
Liebe oder Platons Gastmahl. Ubers. von Karl Paul Hasse. Hrsg. und eingeleitet von Paul
Richard Blum. Hamburg 1994. Die Ubersetzung Hasses habe ich gelegentlich modifiziert.



Metaphysische und soziale Kommunikation 89

Ficino, indem er unterhalb der Seele noch die Instanzen Qualitdt und Korper
bzw. Materie hinzufiigt, wodurch er die Zentralstellung der Seele im Kosmos
zum Ausdruck bringt.> Der Prozess des Hervorgangs aus dem Einen ist fiir Fi-
cino ein gleichermafien kosmologisches wie auch semiotisches Geschehen, Kos-
mologie und Semiotik erscheinen ihm als zwei Aspekte des gleichen Vorgangs.
So denkt er die Erschaffung der Wesenheiten zugleich als eine Mitteilung dieser
Kreation an die geschaffenen Wesenheiten. Das wird in folgendem Zitat aus De
amore Or. I, 3 deutlich:

Im Anbeginn erschafft Gott die Substanz des Engelsgeistes, welche wir
auch dessen Wesenheit nennen. Dieser ist im ersten Augenblick seiner
Erschaffung formlos und finster; weil er aber aus Gott entsprungen ist,
wendet er sich aus angeborenem Triebe zu Gott, seinem Ursprung, zu-
riick. In Gott sich hinwendend wird er durch seinen Lichtstrahl erleuchtet,
und durch dieses Strahles Glanz wird sein Trieb entziindet. So entflammt
sucht er ganz Gottes Nahe, und durch diese Anndherung empfangt er die
Formen/wird er geformt. Also pragt Gott in seiner Allmacht in dem Geis-
te, welcher seine Nahe sucht, die wesentlichen Merkmale aller Dinge ein,
welche geschaffen werden. In ihm werden also geistiger Weise alle in die-
ser Welt sich befindenden Dinge gemalt. Dort entstehen die Himmels- und
die Elementarsphiren, dort die Gestirne, dort die Wesenheiten der Diins-
te, die Formen der Steine, der Metalle, der Pflanzen und der Lebewesen.®

Der Hervorgang der Hypostasen aus dem gottlichen Geist wird mit Wortern der
Schopfung (creat, formatur) und mit Wortern aus dem Bereich des Bezeichnens,
Darstellens und Mitteilens (pingit, effingit) beschrieben: die Entstehung der We-
senheiten der Dinge (rerum naturas) ist namlich als eine Selbstmitteilung, als eine
Représentation Gottes im Geist gedacht. Gott ,pragt [...] in seiner Allmacht in
dem Geiste, welcher seine Ndhe sucht, die wesentlichen Merkmale aller Dinge
ein, welche geschaffen werden”, damit dieser Geist sie betrachten und dann in
sich selbst nachbilden kann. Das Wort illustrat aktualisiert die bei Ficino stets

5 S. z.B. De amore, Or. 1I, cap. 3, (wie Anm. 4), S. 27: Centrum unum omnium deus est, circuli
quatuor circa deum, mens, anima, natura, materia. [,,Der eine Mittelpunkt der Welt ist Gott, um
ihn herum sind vier Kreise angeordnet: Intellekt, Seele, Natur, Materie.” Uber die Liebe (wie
Anm. 4), S. 43.] Auch in der Theologia platonica wird dieses Modell wiederholt (I 1, 1,38f.; I1I 2,
1,137 u.6.). Vgl. Thomas Leinkauf: Platon und der Platonismus bei Marsilio Ficino. In: Deut-
sche Zeitschrift fiir Philosophie 40 (1992), S. 735-756, bes. 745.

6 Uber die Liebe (wie Anm. 4), S. 21. Principio deus mentis illius creat substantiam, quam etiam
essentiam nominamus. Hec in primo illo creationis sue momento informis est et obscura. Quoniam
uero a deo nata est, ad deum sui principium ingenito quodam appetitu conuertitur. Conuersa in deum,
ipsius radio illustratur. Radii illius fulgore suus appetitus accenditur. Accensus appetitus deo totus
inheret. Inherendo formatur. Nam deus, qui potest omnia, in mente sibi inherente creandarum rerum
naturas effingit. In ea igitur spiritali quodam modo pinguntur, ut ita loquar, omnia que in corporibus
istis sentimus. Illic celorum elementorumgque globi, sidera, uaporum nature, lapidum, metallorum,
plantarum, animalium forme gignuntur. De amore I, cap. 3, (wie Anm. 4) S. 11.



90 Steffen Schneider

latente Licht- und Sonnenmetaphorik,” es bezeichnet gleichermafien eine ontolo-
gische, epistemologische wie semiotische Realitét: ontologisch, weil das Empfan-
gen der Formen durch den Geist zugleich deren Erschaffung bedeutet; epistemo-
logisch, weil es eine Erleuchtung im Sinne einer Erkenntnis ist; semiotisch, weil
die Gabe der Form an den Geist es diesem erlaubt, im Empfangenen die Signatur
des Schopfers zu lesen und dessen liebendes Wirken als die eigentliche Botschaft
der Schopfung zu dechiffrieren. Der zentrale Begriff, mit dem Ficino in De amore
die semiotische Dimension der Schopfung bezeichnet, ist das Schone: Es ist das
Erkennungszeichen, durch das sich der Urheber der Welt in seiner Gutheit zu
erkennen gibt, durch das er seinen Geschdpfen seine Prasenz mitteilt. Der Akt
der Mitteilung verhalt sich gegeniiber dem Akt der Schopfung nicht nachtréglich,
vielmehr stellt er eines der konstitutiven Momente der Schépfung dar.?

Aus einer Parallelstelle aus dem dreizehnten Buch der Theologia platonica las-
sen sich weitergehende Informationen iiber Ficinos onto-epistemo-semiologische
Konzeption der Welt gewinnen. Der Kontext der Stelle behandelt die propheti-
sche Inspiration, d.h. Ficino reflektiert die Moglichkeit prophetischer Erkenntnis
der Zukunft. Die Antworten auf diese Reflexion betreffen ganz allgemeine As-
pekte der Erkenntnis. So erkldrt Ficino, dass von Gott ein kontinuierlicher Infor-
mationsfluss auf die Einzelintellekte {ibergeht:

Der Kopf des Engels ist Gott, weil dieser stufenweise alle Dinge formt, so
dass er den Einzelseienden die Figur des Universums einschreibt, und er
tut dies, weil er seinen Strahl, der mit den Begriffen aller zu erschaffen-
den Dinge versehen ist, durch alle Engel herabschickt. Stufenweise formt
er alle, sodass er in die Einzelnen die allgemeine Gestalt der Welt hin-
einschreibt. Und nicht nur jene erhabenen Intellekte und reinsten Engel
schmiickt er auf diese Weise, sondern indem er sie als Medien benutzt, teilt
er seinen mit denselben Begriffen versehenen Strahl auch den Intellekten
der Vernunftseelen als gewissermafien niedrigeren Engeln zu. Eine solche
Ordnung der Dinge und das den menschlichen Intellekten eingeschriebe-
ne gottliche Gesetz heifit Vorsehung.®

7 Zur Lichtmetaphorik bei Ficino vgl. u.a. Gertrude Hamilton: Ficino’s Concept of Nature and
the Philosophy of Light. In: Proceedings of the PMR Conference 7 (1982), S. 67-74; Wolfgang
Scheuermann-Peilicke: Licht und Liebe — Lichtmetapher und Metaphysik bei Marsilio Fici-
no, Hildesheim u.a. 2000.

8 Vgl. De amore, Or. II, 1, (wie Anm. 4) S. 23: Hinc regem illum uniuersorum, bonum, pulchrum,
iustum, quod sepe apud Platonem dicitur, possumus nuncupare. Bonum, inquam, ubi creat; ubi allicit,
pulchrum; ubi pro cuiusque merito perficit, iustum. [,,Daher konnen wir den Konig des Weltalls,
wie es bei Platon haufig lautet, gut, schon und gerecht nennen: gut, insofern er die Dinge er-
schafft, schon, insofern er sie zu sich hinanzieht, gerecht, insofern er jedem einzelnen nach
seinem Verdienst die Vollendung gibt.” Uber die Liebe (wie Anm. 4), S. 37]

9 Theologia Platonica (im Folgenden TP), XIII, 2, 10, zit. nach der Ausgabe: Marsilio Ficino:
Platonic Theology. Ubers. von Michael ].B. Allen, lateinischer Text hrsg. von James Hankins
und William Bowen. Bd. IV, Cambridge (Massachusetts), London 2004, hier S. 132: Proinde
angelorum caput deus est, quia radium suum rerum omnium creandarum rationibus praeditum per



Metaphysische und soziale Kommunikation 91

Auch an dieser Stelle ist der Parallelismus von creatio und formatio sowie das Me-
taphernfeld der Schrift zu finden - letzteres wird durch die Worter describat, tradu-
cit und inscripta bezeichnet. Die Herabsendung des Strahles, der alle Informatio-
nen beziiglich der zu erschaffenden Wesenheiten enthilt, stellt eine Formung des
aufnehmenden Geistes dar, eines Geistes, der sich im Akt des Empfangens um-
formt; die Ubermittlung dieser Formen wird als ein Hineinschreiben (describat)
vorgestellt. Die Engel, also die vollkommen korperlosen ersten Wesenheiten, die-
nen als Medien, als Kommunikationskanéle, die in einem Ubersetzungsvorgang
(traducit) die empfangenen Begriffe an die Einzelintellekte weiterreichen und sie
damit in diese einschreiben (inscripta). Diese Kommunikation der Intellekte mit
dem Einen verlduft reibungslos: Die Intellekte scheinen als einzige Emotion die
Liebe zu Gott zu kennen, von dem sie sich nicht abwenden. Irrtum, Wiinsche,
Fantasien und Begehren, die dieses Mitteilungsgeschehen storen konnten, finden
sich erst auf der Stufe der Seelen, und zwar bei den menschlichen Einzelseelen.

3. Die Seele und die Grundlagen von Poetik und Asthetik der Mitteilung

Zunichst vollzieht sich der Empfang der Information durch die Seele in Ana-
logie zum Intellekt. Jedoch ergeben sich aus der Struktur der Seele spezifische
Unterschiede. Die Seele ist anders als die Intellekte ein Kompositum,' sie besitzt
Intellekt, Vernunft und ,untere’, lebensspendende Vermogen. ' Der jeder Seele in-
hérente Intellekt stellt eine transzendente Instanz dar, mittels derer das Gottliche
in der Einzelseele wirken und darin présent sein kann: ,Der Intellekt befindet
sich ndmlich in der Seele, nicht insofern als er eigentlich Seele, sondern insofern
er etwas Engelisches und von den hoheren Intellekten Erfiilltes ist.”2 Uber diese
engelische Instanz kann die Seele nicht frei verfiigen, jedoch ist es ihr moglich,
sich von dieser inneren Stimme abzuwenden. Anders verhilt es sich mit der Ver-
nunft, deren Gebrauch der Seele freisteht. Dank ihrer Vernunft vermag es die
Seele namlich, ihre eigenen Operationen selbst zu steuern und ihr Leben frei zu
wahlen. Hierzu muss sie ihre Fantasie und ihre Emotionen beherrschen, da diese

angelos omnes demittens, gradatim format omnes, ita ut in singulis universam describat mundi figu-
ram. Neque solum sublimes illos intellectus angelosque purissimos sic exornat, verumetiam per illos
tamquam medios in mentes quoque rationalium animarum quasi quosdam infimos angelos radium
eundem traducit, iisdem praeditum rationibus. Huiusmodi rerum dispositio lexque divina inscripta
mentibus providentia nuncupatur. Die Ubersetzungen aus TP stammen vom Verfasser.

10 Vgl. Mariani Zini: La Pensée (wie Anm. 1), S. 150.

11 Die Vorstellung einer Dreiteilung der Seele geht auf Platos Phaidros und das dort gebrauchte
Gleichnis des Seelengespanns zuriick (Phaidros 246ab, 253ce). Bei Ficino gibt es viele Belege,
vgl. etwa TP XIII, 4, 3, (wie Anm. 9) S. 184: habent omnes animae rationales, ut diximus, intellec-
tuale caput, rationale medium, infimum vero vivificum. [Wie wir bereits sagten, besitzen alle ra-
tionalen Seelen ein intellektuelles Haupt, ein rationales Mittleres und ein lebensspendendes
Unteres.]

12 TP, XI1IL, 2, 18, (wie Anm. 9) S. 140: Mens enim animae inest non quantum anima proprie est, sed
quantum angelica et a supernis mentibus occupata.



92 Steffen Schneider

sonst das Steuer {ibernehmen konnen.” Somit ist die Seele grundsatzlich immer
der Gefahr des Irrtums und des fehlgeleiteten Begehrens ausgesetzt. In diesem
Fall kann es geschehen, dass die Einzelseele den beschriebenen Ubermittlungs-,
Ubersetzungs- und Einschreibungsvorgang zwischen dem Engelsintellekt und
dem Einzelintellekt gar nicht mitbekommt. Ficino betont diese Moglichkeit aus-
driicklich mehrfach, z.B. in folgendem Zitat:

So bewegen die hoheren Intellekte immerzu unseren mit ihnen verbun-
denen Intellekt; wir bemerken diesen Impuls jedoch nicht, da sich unsere
mittlere Kraft (= die Vernunft), die in den niedrigeren Dingen umherstreift,
sich von den hoheren Intellekten abwendet.*

Wendet sich die mittlere Kraft der Seele, also die Vernunft, den niedrigeren Din-
gen zu, so nimmt sie den gottlichen Zustrom in der Seele nicht mehr wahr. Es be-
darf daher eines bewussten Wahrnehmungsakts, damit sich die Vernunft auf das
Geschehen im Geist konzentriert. Ficino verwendet zur Illustration das Beispiel
der Empfindungen von Hunger und Durst. Diese wiirden der Seele erst dann
bewusst, wenn die Fantasie sie wahrnehme; ganz analog verhalte es sich mit der
Vernunftseele, die die géttliche Eingebung nur realisiere, wenn die Fantasie und
die Vernunft zur Ruhe kommen bzw. sich von ,falschen” oder ,schlechten’ Emp-
findungen und Vorstellungen leerten. Fiir dieses Zur-Ruhe-Kommen und Leer-
Werden benutzt Ficino in TP XIII wie auch in anderen Texten das Begriffspaar
occupatio/vacatio: Erst wenn der mittlere Seelenteil nicht mehr mit seinen eigenen
Akten erfiillt (suis actibus occupata) sei, sondern leer werde (ea vero vacante), konn-
ten wir den gottlichen Impuls erkennen.”

In diesem Gewahren des Impulses erschopft sich fiir Ficino die Kommunika-
tion noch nicht; vielmehr fundiert die innere Wahrnehmung die innerweltlichen
Tatigkeiten der Seele, darunter ausdriicklich auch die poetische Aktivitat. Mit
dem Ubergang von der inneren Wahrnehmung zur Verwirklichung des so Wahr-
genommenen in der Weltmaterie dndert sich nun auch die Medialitdt der Kom-
munikation. So sind die Mitteilungen zwischen Gott und dem Engelsintellekt

13 Als Hintergrund hierzu ist auch die Wagenlenkermetapher aus Platos Phaidros (wie Anm. 11
sowie ebd. 254be) mitzulesen.

14 TP, XI1I, 2, 20, (wie Anm. 9), S. 142: Sic mentes superiores movent semper nostram mentem illis an-
nexam; impulsum tamen huiusmodi ideo non advertimus, quoniam vis media per inferiora circumovaga
a superioribus se divertit.

15 Vgl. folgende Stelle aus TP XIII, 2, 22, (wie Anm. 9), S. 146: Quem impulsum nos minime adver-
tamus, quando pars media nostri ita est suis actibus occupata ut usque ad eam non transeat mentis
influxus. Ea vero vacante, quid prohibet angelicam aliquam rationalibus viribus cogitationem irrepere,
licet unde surrepat non videamus? [Diesen Impuls nehmen wir selbst nicht wahr, wenn unser
mittlerer Teil mit seinen eigenen Angelegenheiten beschiftigt ist, sodass der Einfluss des
Intellekts nicht zu ihm durchdringt. Ist er dagegen leer, was hindert dann den engelischen
Gedankenfluss daran, sich in unsere rationalen Vermogen hineinzustehlen, auch wenn wir
nicht sehen, woher er kommt?]



Metaphysische und soziale Kommunikation 93

und zwischen dem Engelsintellekt und den Einzelintellekten immaterieller Art,
denn der Intellekt erfasst alles auf einen Schlag, instantan. Dies ist allerdings der
Seele nicht moglich. Da rationales Denken sich in Zeit und Raum vollzieht, ist
es auf Reprédsentationen und Speicherung angewiesen, es bendtigt Gedéchtnis,
Sprache, Imagination. Nur so gelingt es der Seele auch, mit anderen zu kommu-
nizieren und in die Welt hineinzuwirken. Hieriiber dufsert sich Ficino ebenfalls
im dreizehnten Buch der Theologia platonica:

Also so viele Dinge entwirft der denkende Intellekt in sich selbst, wie Gott
denkend in der Welt erschafft. Ebenso viele driickt er beim Sprechen in
Luft aus. Ebenso viele schreibt er mit dem Schreibrohr auf Papier. Ebenso
viele erzeugt er in der Weltmaterie und stellt sie dar. Offensichtlich also ist
verrtickt, wer bestreiten wollte, dass die Seele, die in den Kiinsten und den
Regierungsgeschaften Gott nacheifert, gottlich ist.'®

Es ist also, dieser Stelle nach, der Intellekt, der sich ausdriickt. Moglich ist ihm dies
allerdings nur durch das Vermdgen der Vernunft, das instantane Denken in der
Zeit zu reprasentieren. Ficino bringt hier weitere Komponenten eines vollstandi-
gen Kommunikationsbegriffs ins Spiel: den Akt der Mitteilung (loquendo exprimit)
und die zur Fixierung und Ubertragung einer Mitteilung notwendigen Medien
und Materialien (in aere; calamo scribit in chartis; fabricando in materia mundi figurat).

Besonders intensiv denkt Ficino iiber die Poetik und Asthetik der Kommuni-
kation nach. Das ergibt sich aus der engen Verbindung seiner Uberlegungen zum
Aufbau der Seele, zum Verhdltnis von Intellekt, Vernunft, Fantasie und Begehren
mit den poetologischen Konzepten von Inspiration und Furor. Inspiration kann
demnach beschrieben werden als occupatio zweiten Grades: beschreibt das Wort
zundchst die negativ bewertete Beschiftigung der Seele mit niedrigen Dingen, so
stellt sich die positiv konnotierte occupatio im Anschluss an die Entleerung, die
vacatio, der Seele vom Inferioren ein. Die purgierte Vernunft vermag es jetzt, die
innere Fiille des in sie einsprechenden Intellekts zu vernehmen und diese neue,
wahre Fiille fasst Ficino als Inspiration auf. Damit kniipft er an Plato an, deutet
ihn aber in einer neuen Weise.

Auch Sokrates beschreibt im Phaidros die pavia des Dichters als Ausdruck
der katokwym), also eines Erfiilltseins von den Musen.” Wihrend fiir Plato die
Musen dem Dichter aber gerade kein Wissen einflélen und deshalb auch keine
Verbindung zum Intellekt aufweisen, fasst Ficino den Begriff des Erfiilltseins als
Wahrnehmung des Zustroms kosmischer, von den Intellekten ausgehender In-
formation auf. Dem entsprechend stellt fiir ihn die pavia, die er lateinisch mit

16 TP XIII, 3, 12, (wie Anm. 9), S. 182: Ergo tot concipit mens in se ipsa intelligendo, quot deus intelle-
gendo facit in mundo. Totidem loquendo exprimit et in aere. Totidem calamo scribit in chartis. Totidem
fabricando in materia mundi figurat. Quapropter dementem esse illum constat, qui negaverit animam,
quae in artibus et gubernationibus est aemula dei, esse divinam.

17 Vgl. Phaidros 245a.



94 Steffen Schneider

furor {ibersetzt, die psychische Entsprechung zum kosmischen Vorgang der In-
spiration dar.”® Fiir Ficino verliert daher der Begriff des Furors das Kennzeichen
des Irrationalen. Wahrend die moderne Platoforschung zumeist die Auffassung
vertritt, dass Plato die begeisterten Dichter fiir irrational hielt,” interpretiert Fi-
cino den furor als intellektives Phanomen, d.h. als Erfahrung und Ausdruck von
kosmischer Ordnung. Inspiration und furor werden fiir ihn daher zu philoso-
phischen und poetologischen Schliisselbegriffen. Eine solche Interpretation des
platonischen Maniabegriffs nimmt Ficino im Ion-Kommentar auf der Grundlage
einer allegorischen Auslegung der Musenkette vor. Mit Hilfe dieser Metapher
erklart Sokrates dem Rhapsoden, dass die dichterische Begabung dem Dichter
durch goéttliche Eingebung verliehen wird. Diese Eingebung springe sodann vom
Dichter zum Sanger und von diesem auf das Publikum iiber.” Ficino deutet die
Musenkette dagegen in Ubereinstimmung mit seinen kosmologischen Grund-
vorstellungen als eine von den Gottern ausgehende Ausbreitung intellektiver
Erkenntnis. Er versteht Sokrates’ Rede allegorisch: Apollo, von dem die Begeiste-
rung ausgeht, sei Gott, Jupiter dessen Intellekt, und mit den Musen seien eigent-
lich die Seelen der Himmelssphéren gemeint:

Weil also die Dichtung weder vom Zufall noch von der Kunst herkommt,
wird sie von Gott und den Musen mitgeteilt. Wenn er [sc. Plato] Gott sagt,
meint er Apollo; wenn Musen, dann die Seelen der Weltspharen. Jupiter ist
der Intellekt Gottes, von ihm stammen Apollo, der Intellekt der Weltseele,
und die Seele der ganzen Welt und die Seelen der acht Himmelssphéren.
Diese werden die neun Musen genannt, weil sie, wahrend sie die Himmel
auf harmonische Weise bewegen, eine harmonische Melodie gebaren, wel-
che in neun Kldnge aufgeteilt — d.h. die Téne der acht Spharen und einen,

18 Fiir eine ausfiihrliche Interpretation des Furorbegriffs und seiner Entwicklung bei Ficino
verweise ich auf meine Studie: Kosmos — Seele — Text. Formen der Partizipation und ihre
literarische Vermittlung. Marsilio Ficino, Pierre de Ronsard, Giordano Bruno. Heidelberg
2012, S. 46-99. Zum grofleren Kontext des Furorbegriffs siehe Christoph J. Steppich: Numine
afflatur. Die Inspiration des Dichters im Denken der Renaissance. Wiesbaden 2002.

19 Die Meinung, dass Plato die Dichter fiir irrational und unwissend hielt, scheint in der Pla-
toforschung vorherrschend. Uneinigkeit besteht in der Bewertung dieser Irrationalitat: Fiir
Giovanni Reale (Saggio introduttivo. Per una rilettura e corretta interpretazione del dialogo
Jone’. In: Platone: Ione. Mailand 2001, S. 11-76) und Penelope Murray (Plato on Poetry — Ion;
Republic 376e-398b; Republic 595-608b. Cambridge (Massachusetts) 1996) betrachtet Plato
die poetische Begeisterung mit Spott und Ironie. Eugene N. Tigerstedt (Plato’s Idea of Poeti-
cal Inspiration. Helsinki 1969) bewertet die Irrationalitdt der Begeisterung bei Plato dagegen
positiv. Eine ganz eigene Interpretation der pavia schlagt dagegen Stefan Biittner (Die Li-
teraturtheorie bei Platon und ihre anthropologische Begriindung. Tiibingen 2000) vor, der
schon fiir Plato eine intellektive Mania-Auffassung annimmt.

20 Ion 533ce.



Metaphysische und soziale Kommunikation 95

der aus ihrem Zusammenklang entsteht — neun Sirenen hervorbringt, die
Gott besingen.”

In diesem frithen Text wird der Parallelismus zwischen der kosmischen Kom-
munikation der Intellekte mit der musischen Begeisterung der Seele evident; die
Inspiration ist nur eine spezifische, musikalisch-harmonische Form des perma-
nenten, von Sphére zu Sphédre und von Intellekt zu Intellekt eilenden Kommu-
nikationsflusses und die Ursache der Begeisterung. Daher fasst Ficino die ins-
pirierte, vom Furor gepragte musische und poetische Dichtung auch nicht als
dithyrambische, stammelnde oder dunkle Auerung auf. Vielmehr ist sie durch
rhetorische und musikalische Harmonie bestimmt, da sich in ihr der kosmische
ordo widerspiegelt. Ficino greift dabei auf die pythagoreische Vorstellung der
Spharenklange zuriick,? um seiner Vorstellung von Harmonie und Ordnung
Ausdruck zu verleihen. In der &dsthetischen Struktur der Mitteilung hat der Dich-
ter, der Musiker, aber auch der Verfasser von Prosatexten eine Moglichkeit, diese
nur mit dem inneren Ohr vernehmbare kosmische Klangordnung sinnlich er-
fahrbar zu machen. Rhythmus, Klang und Stil sind fiir Ficino Bestandteil eines
sinnlich Schénen, das auf seinen Ursprung zuriickverweist und damit die Pré-
senz der letztlich vom Einen herstammenden Harmonien in der vermeintlich
chaotischen Welt des Werdens und Vergehens manifestiert. Es handelt sich bei
der ansprechenden Ausgestaltung auch der eigenen philosophischen Prosa, mit
der Ficino einem bereits in Plato verwirklichten Ideal folgt, um etwas Anderes
als um rein rhetorisch definierten ornatus; vielmehr garantiert die Schonheit des
Textes, dass der Kommunikationsfluss zwischen dem Einen und der materiel-
len Wirklichkeit nicht aufhort: In der sprachlichen Schonheit vollendet sich das
intelligible Schone als innerweltliches Phanomen; als solches wirkt es auf Leser
und Zuhorer ein, mit der Intention, auch diesen die Wahrnehmung der Ordnung
zu ermoglichen und sie dadurch an den Impetus des Intellekts in der Seele zu
erinnern.

21 Marsilio Ficino: In Platonis Ionem uel de furore poetico. In Ders.: Opera (wie Anm. 2), Bd. 2,
S. 12811284, hier S. 1283: Cum ergo non sit a fortuna, nec ab arte poesis, a Deo, et a Musis tribuitur.
Cum Deum dicit, Apollinem significat, cum Musas, sphaerarum mundi animas. lupiter quidem mens
Dei est, ab hac Apollo, mens animae mundi et anima totius mundi, octoque spheerarum ceelestium ani-
mae, quae nouem Musae uocantur, quia dum ccelos harmonice mouent, Musicam pariunt melodiam,
quae in nouem distributa sonos, octo scilicet spheerarum tonos, et unum omnium concentum, nouem
Sirenes Deo canentes producit.

22 Zu Pythagoras vgl. Simeon K. Heninger: Touches of Sweet Harmony — Pythagorean Cosmo-
logy and Renaissance Poetics. San Marino (California) 1974; Christopher Celenza: Pytha-
goras in the Renaissance: The Case of Marsilio Ficino. In: Renaissance Quarterly 52 (1999),
S. 667-711.



96 Steffen Schneider

4. De Sole, das Proemium

Der Zusammenschluss der horizontalen und vertikalen Kommunikation vollzieht
sich fiir Ficino nach der hier vorgeschlagenen Deutung also im Medium seiner li-
terarischen Praxis. Der Philosoph Ficino versteht sich daher auch als ein Dichter,
womit zwei Dinge gemeint sind: erstens der Riickgriff auf poetische Redeformen,
also der Gebrauch von Metaphern, Gleichnissen, Mythen, Allegorien und anderen
Tropen, zweitens die Asthetisierung der Sprache durch Wort- und Klangspiele,
eine intensive Gestaltung der Syntax, Rhythmisierung und dhnliche Verfahren.
Eine solche Poetisierung der Sprache ist im Ubrigen kein durchgingiges Merkmal
von Ficinos Prosa, und nicht immer geht die rhetorisch kunstvolle Gestaltung der
Prosa auch mit einem Gebrauch von Tropen einher. Ficino greift auf solche poeti-
schen Mittel differenziert zuriick, in Abhangigkeit von Anlass, Zielpublikum und
Aussageabsicht. Er folgt hierin seinem Vorbild Plato, {iber dessen Stil er sich im
Vorwort zur Ausgabe seiner Platotibersetzung folgendermafsen dufSert:

Héufig erfindet er auch wie die Dichter Fabeln, immer dann, wenn Platons
Stil nicht so sehr philosophisch als vielmehr poetisch erscheint. Bisweilen
schweift er, von Begeisterung ergriffen, ab wie ein Seher und hélt manch-
mal keine menschliche, sondern eine weissagende und gottliche Ordnung
ein. Und er verhalt sich nicht wie eine lehrende Person, sondern wie ein
Priester und Seher, der teils rast, teils aber auch die anderen entsiihnt, teils
in ihnen gleichfalls den gottlichen Enthusiasmus entflammt. Die Fabeln
aber scheint er vor allem aus diesem Grund zu gebrauchen: damit sich
alle an den vielféltigen Friichten der Akademie ergdtzen, aber nur die Ge-
reinigten die Friichte pfliicken, sie siiffer geniefien, leichter verdauen und
vollkommener davon gendhrt werden.

In dieser Darstellung des variablen platonischen Stils werden die verschiede-
nen Ausdrucksformen identifiziert: Ficino unterscheidet bei Plato einen philoso-
phisch-belehrenden, einen enthusiastischen und einen allegorischen Stil und ord-
net jeder dieser Ausdrucksweisen bestimmte kommunikative Funktionen zu: Die
philosophische Ausdrucksweise dient der Belehrung seiner Schiiler; der Enthusi-
asmus hat eine therapeutische, ja beinahe religise Funktion der Entsithnung und
der Enthusiasmustiibertragung; die Fabeln wiederum, die hier ausdriicklich mit
der Dichtung in Verbindung gebracht werden, haben eine exoterische und eine

23 Ficino: Marsilii Ficini Florentini in commentaria Platonis ad Laurentium Medicem virum
Magnanimum Procemium, in Ders.: Opera (wie Anm. 2), Bd. 2, S. 1128-1130, hier S. 1129:
Fingit et seepe fabulas more poetico, quippe quum ipse Platonis stylus non tam philosophicus, quam
revera poeticus videatur. Furit enim interdum atque vagatur, ut vates, et ordinem interea non huma-
num servat, sed fatidicum et divinum: neque tam docentis personam agit, quam sacerdotis cuiusdam
atque vatis, partim quidem furentis, partim vero ceeteros expiantis, et in divinum furorem similiter
rapientis. Fabulis vero inter haec ob id potiffimum uti videtur: ut inter varios Academie flores oblec-
tentur quidem omnes, sed expiati duntaxat poma decerpant, vescantur suavius, facilius concoquant,
perfectius nutriantur.



Metaphysische und soziale Kommunikation 97

esoterische Funktion. Das exoterische Publikum soll durch sie ergdtzt werden, das
esoterische Publikum — also der Kreis der Platoniker — dagegen soll aufier dem
asthetischen Vergniigen auch eine tiefere geistige Nahrung darin finden kénnen.

Einen Beleg dafiir, dass Ficinos Uberlegungen zum platonischen Stil zugleich
auch als ein Zeugnis seiner eigenen Poetik gewertet werden konnen, stellt die
Schrift De sole dar. Eine genaue Analyse dieses Werkes kann an dieser Stelle nicht
geleistet werden, aber anhand des Proeemiums mochte ich abschlieffend verdeutli-
chen, wie Ficino darin den metaphysischen und den sozialen Kommunikations-
begriff zusammenfiihrt — und dies im Zeichen eines literarisch-philosophischen
Dichtungsverstandnisses.

De sole wurde im Jahr 1492 verfasst; es gehort zusammen mit den Plotin-Kom-
mentaren und den Biichern De vita in Ficinos letzte Schaffensphase. Gegenstand
der kleinen, aber hochinteressanten Schrift ist vordergriindig eine Auslegung
von Platons Sonnengleichnis (Politeia, 508a—-509b). Doch Ficino unterscheidet hier
wie sonst nicht scharf zwischen Plato und der platonischen Schule und bezieht
sich daher auf die gesamte Auslegungstradition des Sonnengleichnisses, die von
Plotin bis zu Pseudo-Dionysius reicht. Auch Texte wie der sogenannte Sonnen-
hymnus des Kaisers Julian und arabische Astrologietraktate finden Verwendung.

Widmungstrager des Werks ist Piero II. de” Medici, dem Ficino seine Absichten
folgendermafsen erklart (der Sinn der Markierungen wird im Anschluss erlautert):

(-..) Als ich zu jenem platonischen Mysterium gelangte, wo er mit grofster
Kunstfertigkeit die Sonne mit Gott selbst vergleicht, gefiel es mir, eine Sa-
che von solch grofier Bedeutung etwas ausfiihrlicher zu behandeln, vor
allem, weil unser Diogenes Areopagita, der erste unter den Platonikern,
dessen Interpretation ich in den Handen halte, einen dhnlichen Vergleich
zwischen Sonne und Gott gerne benutzt (amplectitur: auch ,umschlingt’,
;umarmt’). Wahrend ich mehrere Néchte lang an dieser Sonne arbeitete —
als ob sie eine Leuchte ware —, beschloss ich, einen so erlesenen Gegenstand
aus dem grofsen Werk auszugliedern und in einem eigenen Band heraus-
zugeben, und dieses Mysterium iiber die Sonne lieber Dir, gleichsam als
ein Geschenk des Phibus zu schicken — der Du sowohl ein Zogling des
Musenfiithrers Phobus als auch ein Schutzherr der Musen bist, und dem
auch diese ganze neue Platoninterpretation gewidmet ist, damit Du aus
diesem Licht, wie aus dem Mond, vorhersehen kannst (augureris), wie das
zukiinftige platonische Werk als Ganzes aussehen wird, wie die Sonne sich
zum Mond verhalt. Und wenn Du meinen Platon jetzt schon liebst, der seit
langem euch gehort, so sollst Du ihn, nachdem Du von diesem Licht ent-
flammt bist, glithender lieben und mit dem ganzen Intellekt den Gelieb-
ten umschlingen.*

24 Ebd.: Itaque cum nuper ad mysterium illud Platonicum peruenissem, ubi Solem ad ipsum Deum
artificiosissime comparat, placuit rem tantam aliquanto latius explicare, praesertim quia Dionysius



98 Steffen Schneider

Was an diesem Text als erstes auffallt, sind die zahllosen Wortspiele, die der
Erzeugung semantischer Ambiguitédt dienen. Das erreicht Ficino zum Beispiel
dadurch, dass er die Vieldeutigkeit der verwendeten Lexeme aktualisiert, wie
bei dem Verb amplectari, das im Kontext zunachst ,Wert legen auf’ oder ,gerne
heranziehen’ bedeutet, aber auch den Sinn von ,umschlingen’, ,umarmen’ besitzt.
Obwohl die erotische Bedeutung des Verbs in dem Satz Solis ad Deum comparatio-
nem libenter amplectitur zunéachst nicht naheliegend erscheint, dréngt sie sich doch
durch die Prominenz des Wortfeldes der Liebe im Procemium auf. Das Wort sol be-
zeichnet sowohl den Himmelskorper Sonne als auch Platos und Ficinos Texte. In
dem Satz: Dum igitur ad Solem hunc quasi lucernam pluribus iam noctibus lucubrarem
basiert das semantische Spiel darauf, dass ad Solem hunc sich einerseits auf Fici-
nos Werk De Sole, andererseits aber auch auf Platos Sonne(ngleichnis) beziehen
kann. Hinzu kommt noch, dass die Bedeutung ,Sonne als Stern’ ebenfalls kon-
notiert ist, insbesondere dadurch, dass im Fortgang des Satzes mit den Lexemen
lucerna und nox das semantische Paradigma der Tageszeiten aufgerufen wird. Fi-
cino ldsst damit das Verhdltnis von Primér- und Sekundértext ebenso unsicher
werden wie das zwischen Textualitit und dem durch die Nennung der Sonne
mitschwingenden Kosmos. Die Bedeutung von Sonne als Himmelkoérper wird
noch einmal akzentuiert in der Wendung tanquam Sol ad Lunam. Eine vergleichba-
re Ambiguitat zeigt sich in der Formulierung Platonem meum [...] amauisti, deren
naheliegender Sinn Ficinos Platoniibersetzung meint, die aber auch zu verstehen
ist im Sinne einer emotionalen Identifikation von Sprecher (Ficino), Horer (Piero)
und Gegenstand der Kommunikation (Plato). Sie alle kommen namlich im Zei-
chen des philosophischen Eros zusammen.

Diese Wortspiele dienen zweifellos dazu, das ingenium des Autors zu demons-
trieren. Dariiber hinaus demonstrieren sie aber auch die Verschmelzung des so-
zialen und metaphysischen Kommunikationsbegriffs in der Poetik des Autors.

a) Die unterstrichenen Worter bezeichnen die soziale Kommunikation, die hier
in der Kommentierung eines Textes bzw. im Verfassen eines eigenen Textes
besteht. Sie thematisieren daher hermeneutische und poetologische Aspekte.
Hierzu gehoren Gattungsbegriffe wie ,Mysterium’, ,Vergleich’, ,Platointerpre-
tation’; Inspirationsinstanzen wie ,Phobus’, ,Musenfiihrer’ und die ,Musen
und schliefSlich die Tatigkeiten des ,Vergleichens’ und des ,nachtlichen Ar-
beitens’ sind hier zu nennen. Die Worter ,platonische[s] Mysterium’ und ,Ver-
gleich’ bzw. ,vergleicht’ bezeichnen Platos Gleichnis, ,Interpretation” dagegen

noster Areopagita Platonicorum primus, cuius interpretationem in manibus habeo, similem Solis ad
Deum comparationem libenter amplectitur. Dum igitur ad Solem hunc quasi lucernam pluribus iam
noctibus lucubrarem, cogitaui rem hanc electissimam ex opere magno seligere, & proprio commendare
compendio. Idque De sole mysterium quasi Pheebeum munus, ad te potissimum & Phaebi Musarum
alumnum, & Musarum patronum mittere, cui etiam uniuersa heec noua Platonis interpretatio dedica-
tur, ut hac interim luce quasi Luna quadam, quale futurum sit Platonicum opus totum tanquam Sol
ad Lunam, augureris, ac si quando Platonem meum imo iamdiu uestrum amauisti, posthac lumine hoc
accensus ardentius ames, & tota mente complectaris amatum. Hervorhebungen vom Verfasser.



Metaphysische und soziale Kommunikation 99

Ficinos Werk. Interessant ist die Formulierung: , an dieser Sonne”, in der sich
,Sonne’ sowohl auf Platos Sonnengleichnis als auch auf Ficino De sole bezie-
hen kann; dhnlich ambivalent wird das ,Mysterium’, das sowohl Platos Text
(bei der ersten Nennung) als auch Ficinos Kommentar bedeuten kann (,,dieses
Mysterium iiber die Sonne lieber [...] zu schicken”).

b) Kursiviert wurde das semantische Feld des Lichts: ,Lampe’, ,Sonne’ und ,Pho-
bus’ (als Sonnengott), der ,Mond’ und das ,Licht’ sowie das Verb ,entflam-
men’ gehoren dazu. Die Lichtmetaphorik ist tiber die Instanz des Phobus als
Musenfiihrer eng mit der Inspirationstopik verbunden. Sie verweist auf den
kosmologischen Zusammenhang, auf den von oben nach unten strémenden
Informationsfluss. Mit der Nennung der Abfolge Sonne — Mond — Lampe evo-
ziert Ficino diesen gegliederten Fluss, aufSerdem symbolisiert das Verhaltnis
der Lichtquellen zueinander das fiir die plotinische und ficinianische Kosmo-
logie grundlegende Verhaltnis der Partizipation und Abbildlichkeit.

c) Fett ist der Bereich der Liebe markiert, der sich in den Verben ,lieben’, ,ger-
ne benutzen/umarmen’, ,umschlingen’, in den Pronomina ,meinen’, ,unser*
und ,euch’, in der Gemeinschaft der Platoniker, im Adjektiv ,glithender’, im
Partizip ,entflammt’ und im Nomen ,Geliebten’ niederschldgt. Das Wortfeld
der Liebe verweist einerseits intertextuell auf Ficinos kosmologisch fundier-
tes Liebesverstandnis aus De amore, wo die Liebe aus der Schonheitserfah-
rung resultiert und die Konversion der Seele zum Einen bewirkt; andererseits
bezeichnet es das Ideal der platonischen Kommunikation: die Bildung und
Bewahrung einer Gruppe Gleichgesinnter.

Eine ganze Reihe von Woértern wurden mehrfach hervorgehoben. Es sind semanti-
sche Knoten, in denen sich zwei oder sogar drei Wortfelder ineinander verschlin-
gen. Das ist z.B. der Fall bei ,Phébus’, der die Sonne und die Dichtung bezeichnet;
der Ausdruck ,an dieser Sonne”, weil er die Lichtmetaphorik aufgreift, sich aber
auf das zu schreibende Werk bezieht; das Adjektiv ,entflammt’, da es zur Liebe
und zum Licht gehort, durch den Bezug auf ,meinen Plato’ (verstanden als Plato-
iibersetzung) aber auch dem Paradigma der literarisch-philosophischen Werke
zuzuordnen ist.

Betrachten wir zundchst die poetologische und hermeneutische Ebene des
Procemiums: Der Gegenstand von De sole soll die Auslegung eines ,Mysteriums’,
namlich des platonischen Sonnengleichnisses sein. Nun hat Ficino die Dialoge
Platos ausfiihrlich kommentiert, und die Ausgliederung eines Gleichnisses aus
dem grofieren Zusammenhang stellt eine Besonderheit dar. Dass Ficino Pla-
tos Sonnengleichnis als mysterium bezeichnet, verdeutlicht, dass er das Werk
als esoterische Kommunikation betrachtet. Das Ziel der Schrift besteht aber

25 Selbst wenn man das noster als einen pluralis modestiae auslegen wollte, was keinesfalls ein-
deutig ist, so wird es durch das semantische Wortfeld der Liebe und durch den Gebrauch
der anderen Possessiva von der Liebessemantik aufgesogen.



100 Steffen Schneider

erklartermafien nicht darin, diese esoterische Kommunikation in exoterische
Rede zu iibersetzen, sondern das Mysterium fortzuschreiben. So bezeichnet er
De sole als ,,ein Mysterium {iiber die Sonne [...] gleichsam als ein Geschenk des
Phobus”. Die Erwartung, die seine Leser moglicherweise an einen Kommentar
haben, wird damit bewusst enttduscht, stattdessen wird neue Verratselung an-
gekiindigt.

Der inszenierte Ausschluss der nicht eingeweihten Offentlichkeit aus dem
Verstdandnis von Ficinos Text geht mit dem Einschluss Pieros in die esoterische
Kommunikation der Platoniker einher. Hier greift die Liebesisotopie ein, die,
ganz in Ubereinstimmung mit Ficinos Amorverstindnis, nicht die erotische
Liebe, sondern die Liebe unter gleichgesinnten Freunden meint. In einer Geste
der Vereinnahmung spricht er daher von ,unserem Dionysus” und ,, meine(m)
Plato”, von den ,Platonikern” im Allgemeinen, also einer philosophischen Ge-
meinschaft. Da diese Gemeinschaft, im Falle der hier Genannten, {iberwiegend
aus Toten besteht, ist Kommunikation nur noch im Medium von Texten moglich.
Doch mit Hilfe der Liebesmetapher suggeriert Ficino eine Nahe zwischen den
Platonikern, die fiir ihn in zirkuldrer Weise ebenso die Grundlage wie auch das
Ziel des Verstehens bildet: die Grundlage, weil laut Symposion und Ficinos Kom-
mentar De amore die Philosophie erotisch bestimmt ist, das Ziel, weil das sich
vollendende Verstehen den Einzelnen dazu fiithren soll, die platonische Philo-
sophie zu lieben. Genau dies wird am Schluss des zitierten Absatzes als Pointe
des Proeemiums noch einmal plakativ unterstrichen: Der bereits entflammte Piero
wird Plato wie einen Geliebten immer mehr umschlingen. Die esoterische Kom-
munikationsform und die Liebe zur platonischen Schule bezwecken die Bildung
einer Gruppenidentitat und unterstreichen zugleich den Fithrungsanspruch Fici-
nos als Bewahrer der Tradition.

Die Zirkularitdt des platonischen Eros in der Sozialdimension entspricht struk-
turell dem beschriebenen Modell von Inspiration und Enthusiasmus: So wie im
kosmischen Informationsfluss sich die oberen Instanzen den unteren immer schon
liebend zuwenden, auch wenn diese Zuwendung von der abgelenkten Vernunft-
seele nicht bemerkt wird, so bedeutet das Gewahren dieses Zustroms eine Vertie-
fung und gedankliche Durchdringung, die sich das bereits Vorhandene in einem
Prozess der Selbstverstandigung aneignet. Die in Ficinos Proemium gegenwarti-
gen Wortfelder der Inspiration und des Lichts verweisen darauf, dass die Lektiire
von Texten und die Begegnung mit Philosophie und Dichtung ein entscheiden-
der Ausloser fiir die Bewusstwerdung innerseelischer Prozesse ist. Hierauf spielt
die Bezeichnung des Werks als Geschenk des Phébus an, denn in Phébus Apol-
lo kreuzen sich kosmologischer und poetologischer Diskurs; auch die Bezeich-
nung von De sole als ,Leuchte’ unterstreicht, dass Ficinos Poetik einen kosmischen
Anspruch hat, weil sie die Leser erleuchten, die Koinzidenz von individuellem
Denken und Weltordnung hervorheben will. In den poetisch iiberformten Tex-
ten Ficinos geht es also nicht nur auf der Ebene philosophischer Argumentation
um das Ganze, sondern dieses Ganze wird performativ durch die angewendeten



Metaphysische und soziale Kommunikation 101

rhetorisch-poetischen Textstrategien inszeniert. Der schon geformte Text erscheint
als Widerspiegelung von Vorgéngen im Inneren der Vernunftseele und intendiert,
eine vergleichbare Wirkung bei den Lesern auszuldsen.



DOI: 10.13173/9783447108287.087
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Ficinos Theorie der Augenstrahlen
bei Agrippa von Nettesheim, Castiglione,
della Porta und Bruno

Sergius Kodera

Marsilio Ficinos Kommentar zu Platons Symposion (De amore) wurde 1469 begonnen
und bis in die 1480er Jahre iiberarbeitet. Ficino beschreibt hier die Liebe als jene
Bindung oder universale Sympathie, mit deren Hilfe sich nicht nur sinnes- oder
vernunftbegabte Wesen, sondern die gesamte Schépfung zur grofSen Einheit ver-
binden. De amore ist — wohl auch dank der hier in erstaunlich komprimierter Form
getroffenen Formulierung dieser Theoreme — ein populdrer Schliisseltext, dessen
Konjunkturenim 16. Jahrhundert dieser Beitrag anhand einiger exemplarischer Bei-
spiele nachzeichnet.' Es geht im Folgenden um die vielfdltige und nachhaltige Re-
zeption, Adaption und Subversion der im 7. Buch von De amore entwickelten Theorie
der Verbreitung von Liebe durch bluthaltige Augenstrahlen, die im Kontext einer
allgemeinen Theorie der Infektion mit Krankheiten aller Art verhandelt wird. Dies
ist insofern von grundlegender Bedeutung, als in den im Folgenden untersuchten
Beispielen die je spezifische Erscheinungsweise der Augenstrahllehre ein beredter
Index dafiir ist, wie in der Renaissanceliteratur im Gefolge Ficinos menschliche
Sexualitdten und die durch sie verursachte Destabilisierung bestehender sozialer
Ordnungen zur Disposition gestellt werden. Dabei ist ausdriicklich zu betonen,
dass die vorliegende Auswahl keinen Anspruch auf Vollstandigkeit erhebt, sondern
exemplarisch Rezeption und Transformation der Theorie von den Augenstrahlen

1 Vgl. Marsilio Ficino: Commentaire sur le Banquet de Platon Marsile Ficin. Hrsg. von Rai-
mond Marcel. Paris 1956. Vgl. die beiden deutschen Ubersetzungen und die wichtigen Ein-
leitungen von Paul Richard Blum in: Marsilio Ficino: Uber die Liebe oder Platons Gastmahl.
Ubersetzt von Paul Karl Hasse, Hamburg 1994, S. XIII-XXXIII und Marsilio Ficino: Uber
die Liebe oder Platons Gastmahl. Ubersetzt von Paul Richard Blum. Hamburg 2014, S. XI-
XLVIIL fiir den groBeren intellektuellen Kontext vgl. James Hankins: Plato in the Italian
Renaissance. 2 Bde. Leiden 1990, Band I, S. 277-366 (iiber Ficino); sowie: Eros and Anteros.
The Medical Traditions of Love in the Renaissance. Hrsg. von Donald Beecher und Massimo
Ciavolella. Ottawa 1992; als Einfiithrung in den Themenkomplex: Sabrina Ebbersmeyer: Die
Blicke der Liebenden. Zur Theorie, Magie und Metaphorik des Sehens in ,De amore’ von
Marsilio Ficino. In: Blick und Bild im Spannungsfeld von Sehen, Metaphern und Verstehen.
Hrsg. von Tilman Borsche. Miinchen 1998, S. 197-211; Sabrina Ebbersmeyer: The Philosopher
as a Lover. Renaissance Debates on Platonic Eros. In: Emotion and Cognitive Life in Medie-
val and Early Modern Philosophy. Hrsg. von Martin Pickavé und Lisa Shapiro. Oxford 2012,
S. 133-155; Sabrina Ebbersmeyer: Physiologische Analysen der Liebe, von Ficino zu Patrizi.
In: Verbum. Analecta neolatina 1 (1999), S. 36-47.



104 Sergius Kodera

und der fascinatio (Behexung) in ganz unterschiedlichen Diskursen, in philoso-
phischen und literarischen Texthorizonten und Dimensionen darstellt: Heinrich
Cornelius Agrippa von Nettesheim, De occulta philosophia (1510/1533), Baldassare
Castiglione, Cortegiano (1528), Giordano Bruno, Candelaio (1582) und Giovan
Battista della Porta, Carbonaria (1606). Damit wird ein Parcours nachvollzogen, den
diese Theoreme im 16. Jahrhundert von der Instrumentalisierung in der Magiethe-
orie (Agrippa), der Ubertragung in den hofischen Kontext (Castiglione), der Troni-
sierung in der Renaissance-Komddie (Bruno) bis zur ambivalenten Rezeption im
gegenreformatorischen Theater der Wunder (della Porta) genommen haben. Die
je verschiedene literarische und inhaltliche Kontextualisierung ist nicht nur ein
Index des sich verdndernden Verstandnisses der Theorie von den Augenstrahlen:
Auf den Mikrostrukturen der Texte reflektieren diese Neuzuordnungen auch den
Wandel der Liebesmagie in der Renaissancekultur.

Bis auf Francesco Petrarcas Liebeslyrik und jene Quellen, die Ficino in De amo-
re direkt kommentiert, namlich Platons Symposion und Phaidros, bleibt die Vorge-
schichte der Augenstrahltheorie in dieser Darstellung ausgeblendet: die komple-
xe und bewundernswert synthetische Zusammenfassung duflerst heterogener
spatantiker, arabischer und mittelalterlicher Quellen, die Ficino in De amore be-
trieben hat. Diese Zusammenhinge sind in den letzten Jahrzehnten, beginnend
mit der Arbeit von Walker bis hin zu den Publikationen von Hankins und vor
allem Copenhaver und jiingst Hub dargestellt und untersucht worden.?

Ficino, Plato, Petrarca

Das vierte Kapitel des 7. Buches von De amore widmet sich der Ansteckung mit
der ,gemeinen’, (also: der korperlichen) Liebe. Es erkldrt, wie sexuelle Attraktion,
insbesondere zwischen Méadnnern verschiedenen Alters, physiologisch bedingt
ist: Ficino begreift sexuelle Attraktion und die durch sie ausgeldste Behexung
(fascinatio) als eine Infektionskrankheit, die durch die Ubertragung von feinstoff-
lichem Blut (spiritus) verursacht wird, namlich durch Augenkontakt.

2 Vgl. Daniel P. Walker: Ficino’s Spiritus and Music. In: Annales musicologiques 1 (1953),
S. 313-350; Daniel P. Walker: The Astral Body in Renaissance Medicine. In: Journal of the
Warburg and Courtauld Institutes 21 (1958), S. 119-133; Daniel P. Walker: Spiritual and De-
monic Magic. From Ficino to Campanella. London 1958; Ioan P. Couliano: Eros and Magic in
the Renaissance. Chicago 1987; Brian P. Copenhaver: How to Do Magic and Why. Philoso-
phical Prescriptions. In: The Cambridge Companion to Renaissance Philosophy. Hrsg. von
James Hankins. Cambridge (Massachusetts) 2007, S. 137-170; James Hankins: Ficino, Avicen-
na and the Occult Powers of the Rational Soul. In: La magia nell’Europa moderna tra antica
sapienza e filosofia naturale. Atti del convegno, Firenze, 2—4 ottobre 2003. Hrsg. von Fabrizio
Meroi. Florenz 2007, S. 35-52; Sergius Kodera: Disreputable Bodies. Magic, Gender, and Me-
dicine in Renaissance Natural Philosophy. Toronto 2010, Kap. 3; Berthold Hub: Aristotle’s
,Bloody Mirror’ and Natural Science in Medieval and Early Modern Europe. In: The Mirror
in Medieval and Early Modern Culture. Hrsg. von Nancy Frelick. Turnhout 2016, S. 31-71;
Berthold Hub: Material Gazes and Flying Images in Marsilio Ficino and Michelangelo. In:
Spirits Unseen. The Representation of Subtle Bodies in Early Modern European Culture.
Hrsg. von Christine Gottler. Leiden 2008, S. 93-120.



Ficinos Theorie der Augenstrahlen 105

Amoris vulgaris est fascinatio quedam. [...] Sanguis in adolescentia subtilis est,
clarus, calidus atque dulcis. Procedente enim etate subtilioribus partibus resolutis
fit crassior, propterea fit et obscurior. Nempe quod tenue rarumgque est, purum est
atque perlucidum; contrarium vero contra. Cur calidus atque dulcis? Quia vita
et vivendi initium, ipsa scilicet generatio in calore et humore consistit ac semen,
prima viventium genitura, calidum est et humidum. Natura talis in pueritia et
adolescentia viget. In sequentibus etatibus paulatim in contrarias qualitates, sicci-
tatem et frigiditatem, necessario permutatur. Ideo sanguis in adolescente subtilis
est, clarus, calidus atque dulcis. Quia subtilis, clarus, quia recens, calidus atque
humidus, quia calidus et humidus est, ideo dulcis esse videtur. Dulce a enim sit in
calidi et humidi mixtione. Quorsum hec? Nempe ut intelligatis spiritus in hac etate
subtiles et claros esse, calidos atque dulces. Hi enim cum a cordis calore ex puriori
sanguine generentur, tales in nobis sunt semper qualis est et sanguinis humor.
Quemadmodum vero spirituum vapor huiusmodi creatur ex sanguine, ita et ipse
similes sibi radios per oculos quasi vitreas phenestras emictit. Atque etiam sicut
cor mundi Sol suo circuitu lumen perque lumen virtutes suas ad inferiora demic-
tit, sic corporis nostri cor motu suo quodam perpetuo proximum sibi sanguinem
agitans, ex eo spiritus in totum corpus perque illos, luminum scintillas per membra
diffundit quidem singula, per oculos autem maxime. Ad altissimas quippe corporis
partes spiritus, maxime cum sit levissimus, evolat, eiusque lumen per oculos, cum
ipsi perspicui sint atque omnium partium nitidissimi, uberius emicat. [...] Quod
autem radius emissus ab oculis vaporem secum spiritalem trahat et vapor iste san-
guinem, ex eo perspicimus quod lippi et rubentes oculi spectantis proxime oculos
radii sui emissione cogunt morbo simili laborare. Ubi apparet et radium usque ad
obvium ilium protendi et cum radio una vaporem corrupti sanguinis emanare, cui-
us contagione oculus spectantis inficitur. [...] Scribit Aristoteles, mulieres quando
sanguis menstruus defluit, intuitu suo speculum sanguineis guttis sepe fedare. [...]
Ergo quid mirum, si patefactus oculus et intentus in aliquem, radiorum suorum
aculeos in adstantis oculos iaculatur atque etiam cum aculeis istis, qui spirituum
vehicula sunt, sanguineum vaporem ilium, quem spiritum nuncupamus, intendit?
Hinc virulentus aculeus transverberat oculos cumque a corde percutientis mic-
tatur, hominis perculsi precordia, quasi regionem propriam repetit, cor vulnerat,
inque eius duriori dorso ebescit reditque in sanguinem. Peregrinus hic sanguis,
a saucii hominis natura quodammodo alienus, sanguinem eius proprium inficit.
Infectus sanguis egrotat. Hinc duplex sequitur fascinatio. Aspectus fetidi senis
et mulieris menstrua patientis puerum fascinat. Aspectus adolescentis fascinat
seniorem. Quoniam vero senioris humor frigidus est atque tardissimus, vix dor-
sum cordis attingit in puero et ineptus ad transitum, cor, nisi propter infantiam sit
mollissimum, parum admodum commovet. Hec ideo levis fascinatio est. Illa vero
gravissima, per quam iunior transfigit precordia senioris. [...] Radius Phedri radio
Lysie facile copulatur, spiritui quoque facile iungitur spiritus. Vapor huiusmodi a
Phedri corde genitus, Lysie statim petit precordia, quorum ebetudine fit compactior
et in priorem Phedri relabitur sanguinem, ita ut Phedri sanguis, quod minim est,



106

Sergius Kodera

iam in corde sit Lysie. Hinc ad clamorem confestim prorumpit uterque Lysias ad
Phedrum: O cor meum, Phedre, carissima viscera. Phedrus ad Lysiam: O spiri-
tus meus, o meus sanguis Lysia. Sequitur Phedrus Lysiam, quia cor suum poscit
humorem. Sectatur Phedrum Lysias, quia sanguineus humor vas proprium postu-
lat, suam exigit sedem. Verum Lysias Phedrum sectatur ardentius. Facilius enim
cor sine minima humoris sui particule quam humor ipse sine corde proprio vivit.
Rivus fonte magis quam fons rivulo indiget. Igitur ut ferrum qualitate magnetis
accepta ad lapidem hunc trahitur quidem, lapidem vero non attrahit, ita Lysias
Phedrum magis quam Phedrus Lysiam sequitur.

[Die gemeine Liebe ist eine Form der Behexung (fascinatio). [...] In der Ju-
gend ist das Blut fein, hell warm und siiff. Im vorgeriickten Lebensalter
zersetzen sich die diinneren Teile des Blutes, und deshalb wird es dicker
und dunkler. Das zarte und feine Blut ist rein und klar, das andere aber
entgegengesetzt. Warum aber sagen wir, das Blut sei in der Jugend warm
und siifs? Weil das Leben wie der Ursprung des Lebens, namlich die
Zeugung, auf Warme und Feuchtigkeit beruht und der Samen, der erste
Anfang der Lebewesen, selbst warm und feucht ist. Diese Beschaffenheit
herrscht in der Jugend vor und wandelt sich auf den spateren Lebensstu-
fen allméhlich in den entgegen gesetzten Zustand der Trockenheit und
Kaélte. So ist also in der Jugend das Blut fein, hell, warm und siifi. Weil es
fein ist, darum ist es hell, weil es neu ist, ist es warm und feucht; weil es
warm und feucht ist, ist es stif3, da Stifigkeit aus der Mischung des War-
men mit dem Feuchten entsteht.

Wozu erkldre ich euch das? Damit ihr versteht, dass die Lebensgeister
(spiritus) in diesem Alter fein, hell, warm und siifs sind. Denn da sie von
der Warme des Herzens aus dem reinsten Blut erzeugt werden, sind sie in
uns immer von derselben Beschaffenheit (humor) wie das Blut. Da aber der
Dunst (vapor) des Blutes, der als Lebensgeist bezeichnet wird, aus dem Blut
entsteht und so wie das Blut ist, sendet er ihm gleichartige Ausstrahlungen
durch die Augen wie aus Glasfenstern. Wie die Sonne, das Herz der Welt,
in ihrem Umlauf das Licht ausbreitet und durch das Licht seine Krafte {iber
die Erde ausgief$t, so setzt das Herz unseres Korpers durch andauerndes
Schlagen das ihm verwandte Blut in Bewegung und verbreitet so die Le-
bensgeister durch den ganzen Koérper. Mittels dieser strahlt es die Lichtfun-
ken in alle Glieder, am meisten aber in die Augen; denn der Lebensgeist ist
iiberaus leicht und steigt deshalb zu den hdchsten Teilen des Kérpers auf.
Sein Licht strahlt deshalb am reichlichsten durch die Augen aus, weil diese
klarer und durchsichtiger als die iibrigen Korperteile sind.

[-..]

Dass aber der Strahl, der von den Augen ausgeht, den Dunst der Lebens-
geister mit sich fiihrt, und dass dieser Dunst wiederum das Blut mit sich
nimmt, konnen wir aus der Tatsache erkennen, dass diejenigen, die fest



Ficinos Theorie der Augenstrahlen 107

in die kranken und gerdteten Augen anderer blicken, wegen der von den
kranken Augen ausgehenden Strahlen leicht augenkrank werden. Daraus
geht hervor, dass sich der Strahl zu dem Betrachtenden hin erstreckt und
dass zugleich mit dem Strahl der Dunst des verdorbenen Blutes ausstromt
und durch diese Ansteckung das Auge des Beschauers infiziert wird.
Aristoteles schreibt, dass, wenn die Frauen wahrend ihrer Menstruations-
periode in den Spiegel sehen, sie diesen haufig mit Blutstropfen beflecken.
[.]

Ist es demnach zu verwundern, dass, wenn das gedffnete und mit Auf-
merksamkeit fest auf jemand gerichtete Auge die Pfeile seiner Strahlen
nach den Augen des Beschauers schiefst, es zugleich mit diesen Pfeilen,
dem Vehikel der Lebensgeister, den Blutdunst ausschleudert, den wir Le-
bensgeist nennen? Von dort dringt der giftige Pfeil in die Augen ein, und
weil er vom Herzen dessen, der ihn abschiefit, ausgeht, dringt er in das
Herz des Getroffenen, also gleichsam in die ihm eigentiimliche und nattir-
liche Gegend ein. Dort verwundet er das Herz, verdichtet sich auf dessen
Oberflache und wird wieder zu Blut. Dieses Blut von aufSen, das der Natur
des getroffenen fremd ist, triibt dessen eigenes Blut, und das getriibte, so-
zusagen angesauerte Blut wird krank. Hieraus entspringen zwei Arten der
Behexung. Der Anblick eines stinkenden Greises oder einer menstruieren-
den Frau behext einen Knaben, wahrend der Anblick eines Jiinglings ei-
nen dlteren Mann verzaubert. [...] Weil aber der Saft des Greises kalter und
schwerfilliger ist, beriihrt er bei dem Knaben kaum die Oberfldche des
Herzens, [...] und darum ist die Behexung nur leicht. Die Verzauberung ist
dagegen sehr ernst, wenn die jiingere Person das Herz der &lteren verletzt.
[..]

Bei dieser gegenseitigen Begegnung vereinigt (copulare) sich unschwer der
Strahl des Phaidros mit dem des Lysias, und ebenso verbindet sich der Le-
bensgeist mit Lebensgeist. Der Dunst des Lebensgeistes, der vom Herzen
des Phaidros erzeugt wurde, eilt sofort zum Herzen des Lysias, verdich-
tet sich durch die feste Substanz von dessen Herzen und wird wieder zu
Blut, und zwar zu dem, was es urspriinglich war, naimlich dem Blut vom
Herzen des Phaidros. Ein staunenswerter Vorgang: Das Blut des Phaidros
befindet sich nun im Herzen des Lysias! [...] Wie also das Eisen, nachdem
es die Eigenschaft des Magneten angenommen hat, zum Magnetstein hin-
gezogen wird, selbst aber den Stein nicht anzieht, so verfolgt Lysias eher
Phaidros als Phaidros den Lysias.’]

In dieser ejakulatorischen Theorie des Sehens, einem material gaze, emittieren
die menschlichen Augen stachelige, pfeilférmige Bildsamen. Die feinstofflichen

3 Marsilio Ficino: De Amore, VII, 4. Ubersetzung Blum 2014 (wie Anm. 1), S. 153-157 (Uberset-
zung modifiziert, S.K.).



108 Sergius Kodera

Blutteilchen dringen in die Augen anderer Menschen, setzen sich in deren Her-
zen fest und koénnen ungeziigeltes Verlangen nach jener Person auslsen, die
diesen Lebensgeist herausgeschleudert hat. Wie Ficino weiter ausfiithren wird,
erobert das Abbild der geliebten Person, das sich im Rezipienten des fremden
Lebensgeistes festgesetzt hat, nach und nach das gesamte Individuum. Das Bild
des Geliebten wird hier zur beseelten und belebten Statue, die eigene Person geht
verloren. Beruht dieser Austausch auf Gegenseitigkeit, fithrt die so verursachte
reziproke erotische Attraktion zur Verdahnlichung der Liebenden auch in physi-
scher Hinsicht (De amore VII, 8, S. 252).

Der hier entwickelte Theoriekomplex muss fiir Ficinos Zeitgenossen wesent-
lich weniger befremdlich gewesen sein als dies heute der Fall ist. Dem Lesepu-
blikum des 15. und 16. Jahrhunderts ist die hier beschriebene Blutdunsttheorie
wohl als eine eigenwillige, aber im Kontext der Galenischen Humoralpathologie*
konzise wissenschaftliche medizinische Literalisierung eines Prozesses erschie-
nen, der im Volksglauben mit der iettatura, dem bosen Blick,® assoziiert wurde,
und der zudem aus der in der Florentinischen Lyrik des trecento kodifizierten
Liebesmetaphorik geldufig war (und ist). Insbesondere in Francesco Petrarcas
Canzoniere, der das unerfiillte Begehren zu seiner Laura besingt,® ist eine Diktion
entwickelt, in der Auge, Herz und Identitatsverlust oft in engstem Zusammen-
hang mit der Metapher der Liebespfeile Amors stehen. Als eines unter den zahl-
reichen Beispielen, in denen Laura als ,unerreichbare Figuration des poetischen
Selbst”” im Zusammenhang mit den Augenstrahlen thematisiert wird, sei hier
das Gedicht 94 angefiihrt.

Quando giunge per gli occhi al cor profondo
l'imagin donna, ogni altra si parte,

e le vertu che l'anima comparte

lascian le membra, quasi immobil pondo;

4 Zur Einfithrung in diese Thematik vgl. Nancy G. Siraisi: Medieval and Renaissance Medici-
ne. Chicago, London 1990, S. 101-106.

5 Zum ,Bosen Blick” vgl. Monserrat Cabré und Fernando Salmoén: The Evil Eye in Medical
Scholasticism. In: Medicine from the Black Death to the French Disease. Hrsg. von Roger
French. Aldershot 1998, S. 53-84; vgl. Hub: Material Gazes (wie Anm. 2), S. 98, Anm. 25 fiir
zahlreiche weitere bibliographische Referenz zum Thema.

6 Petrarca macht damit das Bild der Geliebten in einer selbstreferentiellen Weise produktiv,
ohne es zu befriedigen. Vgl. dazu Giorgio Agamben: Stanze. La parola e il fantasma nella
cultura occidentale. Turin 1977, S. 95-98, 153, 169; Couliano: Eros and Magic (wie Anm. 2),
S. 42; Valeria Finucci: The Lady Vanishes. Subjectivity and Representation in Castiglione and
Ariosto. Stanford (California) 1992, S. 9-18, 130f.

7 Vgl. Karlheinz Stierle: Nachwort. In: Francesco Petrarca: Canzoniere. Rerum vulgarium
fragmenta. Zweisprachige Ausgabe. Hrsg. und iibers. von Karlheinz Stierle. Berlin 2011,
S.255-268; vgl. auch ebd. S. 265, wo Stierle die Persona der Laura folgerichtig als , poetisches
Projekt” charakterisiert, das nicht autobiographisch zu lesen ist.



Ficinos Theorie der Augenstrahlen 109

e del primo miracolo il secondo

nasce talor, ché la scacciata parte,

da se stessa fuggendo, arriva in parte
che fa vendetta e 'l suo essilio giocondo;

quinci in duo volti un color appare,
perché 'l vigor che vivi gli mostrava
da nessun lato é piti la dove stava.

E di questo in quel di mi ricordava,
ch’ i’ vidi duo amanti trasformare
e far qual io mi soglio in vista fare.

[Wenn das Bild der Frau iiber die Augen in die Tiefe des Herzens dringt,
dann fliehen es alle anderen [Bilder], und die von der Seele verteilten Kraf-
te lassen die Glieder als gleichsam unbewegliches Gewicht. // Und auf das
erste Wunder folgt sogleich, dass der vertriebene Teil, auf der Flucht vor
sich selbst, im [Herzen der geliebten Frau] ankommt, wo er Rache {ibt und
in heiterem Exil lebt, // und daher erscheinen zwei leichenblasse Gesichter,
denn die Lebenskraft zeigt sich dort nirgends mehr, wo sie urspriinglich
war. // Daran habe ich mich an jenem Tag erinnert, an dem ich sah, wie sich
zwei Liebende so [ineinander] verwandeln, wie ich es [nur] mit meinem
Gesichtssinn (vista) zu tun pflege.?]

Neben den offensichtlichen Parallelen zwischen Ficinos medikalisierter und Pe-
trarcas lyrischer Darstellung des durch erotisches Begehren verursachten Iden-
titdtsverlustes ist hier ein weiterer Aspekt auffallig: dass dieser Vorgang namlich
keineswegs selbstverstandlich glaubwiirdig ist, sondern offensichtlich plausibel
gemacht werden muss. Dies erfolgt auf unterschiedliche Weise. Petrarcas lyri-
sches Ich erklart den Vorgang zum Wunder (miracolo), Ficino entfaltet seine ei-
genwillige Hamatologie in einer ausgesprochen schulmeisterlichen, repetitiven
Diktion.’ Guido Cavalcanti, dem der Text in den Mund gelegt ist, sieht sich veran-
lasst, sein Publikum sogar direkt anzusprechen, in der offensichtlichen Absicht,

8 Francesco Petrarca: Canzoniere. Hrsg. von Piero Cudini. 16. Aufl. Mailand 2001, S. 133; vgl.
auch: Gedicht 2, S. 2: [...] celatamente Amor l'arco riprese, / [...] Era la mia virtute al cor ristretta /
per far ivi negli occhi sue difese, / quando 'l colpo mortal la gitt discese, / ove solea spuntarsi ogni saetta;
Gedicht 3, S. 3: [...] che i bei vostr'occhi, Donna, mi legaro. / [...] Trovommi Amor del tutto disarmato,
/ ed aperta la via per gli occhi al core [...]; Gedicht 84, S. 123: Occhi piangete; accompagnate il core /
che di vostro fallir morte sostene. / [...] Gia prima per voi l'entrata Amore / la onde ancor come in suo
albergo vene. / Noi gli aprimmo la via per quella spene / che mosse d’entro da colui che muore; Gedicht
86, S. 125: Lo avro sempre in odio la fenestra / onde Amor m’avento gia mille strali, / perch’alquanti di
lor non fur mortali.

9 Die 7. Rede von De amore wiederholt die hier wiedergegebenen Theoreme noch mehrmals
(siehe auch VII, 5).



110 Sergius Kodera

diesen erstaunlichen Theoremen nicht nur Aufmerksamkeit, sondern auch durch
personliche Autoritdt Glaubwiirdigkeit zu verschaffen. Diese rhetorische Strate-
gie ist nicht verwunderlich, denn paradoxerweise sind die Strahlen des Lebens-
geistes weder sichtbar (und das, obwohl sie doch durch das Auge emittiert wer-
den!), noch ist die durch sie verursachte Verletzung unmittelbar fiihlbar. Sowohl
in De amore als auch im Canzoniere ist also zu erkennen, dass die hier vorgestellte
Theorie offensichtlich zumindest Gegenstand der Verhandlung war.” Insofern
bleibt auch die Theorie dhnlich unsicher wie die Unwégbarkeiten der menschli-
chen Affektion, die sie ja erklaren will.

Ficinos Theorie der Infektion durch bluthaltige Augenstrahlen steht nicht nur
in einem spannungsreichen zeitgendssischen literarischen und wissenschafts-
historischen Kontext: Sie ist vielmehr im Rahmen eines Kommentars entwickelt.
De amore verfolgt und kommentiert durch sieben Biicher die verschiedenen Wen-
dungen von Platons Symposion, allerdings ohne die dialogische und dramatische
Struktur des Primartextes ernsthaft aufzugreifen und ohne die verschiedenen
Reflexionsniveaus der einzelnen Sprecher des Trinkgelages zu artikulieren. Fi-
cino schreibt vielmehr in der Absicht, die charakteristische Dynamik, die jede
Reduktion des Symposions auf eine Liste von wahren und falschen Thesen so emi-
nent behindert, stillzulegen. In De amore erscheint das Symposion als Offenbarung
einer {iberzeitlichen christlichen religiosen Wahrheit, die dem zeitgendssischen
spatmittelalterlichen Weltbild zumindest affin war. Dies geschieht offensichtlich
auch in der Absicht, jenen platonischen Text zu assimilieren, der fiir die mittel-
alterlichen und frithneuzeitlichen monotheistischen Traditionen vielleicht am
wenigsten akzeptabel war.! Denn im Symposion ist Homosexualitdt nicht nur
dargestellt, sondern dieser wird auch eine eminent wichtige Funktion in der Bil-
dung freier Manner zuerkannt; demzufolge findet hier eine Form der Sexualitét
Anerkennung, die spétestens seit dem Hochmittelalter nicht mehr zu legitimie-
ren war."

In exakt diesem Kontext entwickelt Ficino seine Augenstrahllehre, namlich
in der Absicht, gleichgeschlechtliche sexuelle Attraktion zu naturalisieren. Der
letzte Abschnitt des Symposions beschreibt bekanntermafien die Stérung des
Trinkgelages durch den in Sokrates verliebten und sturzbetrunkenen Jiingling
Alkibiades in Begleitung einer Flotenspielerin. Er wird wie ein wahrer Dionysos
dargestellt, der auch Sokrates nicht kalt lasst (Symposion 212 C ff.). Die in De amore
vorgestellte Augenstrahllehre medikalisiert, naturalisiert und assimiliert diese
skandaldse textuelle Evidenz. Die Handlung des letzten Abschnitts des Symposi-
ons ist zwar in den Kapiteln 1-2 des 7. Buches von De amore angedeutet, die dar-
auf folgenden Ausfiihrungen beziehen sich allerdings nicht mehr direkt auf das
Symposion, sondern auf den Dialog Phaidros und die homoerotische Beziehung

10 Ich verwende den Begriff im Sinne von Stephen Greenblatt: Shakespearean Negotiations.
The Circulation of Social Energy in Renaissance England. Oxford 1988, S. 86 und passim.

11 Vgl. Kodera: Disreputable Bodies (wie Anm. 2), S. 213-251.

12 Vgl. dazu Mark D. Jordan: The Invention of Sodomy in Christian Theology. Chicago 1996.



Ficinos Theorie der Augenstrahlen 111

dieses Jiinglings: aber gerade eben nicht zu Sokrates, sondern zum Sophisten
Lysias.” Zwar ist Platons Darstellung von gleichgeschlechtlichem Begehren im
Dialog Phaidros ebenfalls mit den ethischen Sensibilitdten des Cinguecento klar
unvereinbar, aber einfacher als zu sublimierendes Verlangen nach Hoherem dar-
zustellen als im letzten Abschnitt des Symposions. Denn der Phaidros liefert eine
Version des manischen Begehrens nach der Schau der gottlichen Formen, die in
der Knabenliebe lediglich ihren unmittelbaren somatischen und affektiven Aus-
druck findet."

In genau diesem Verweiszusammenhang steht nun Ficinos Theorie der Au-
genstrahlen, die das sexuelle Begehren unter Mannern naturalisiert. Er bringt
es in den Kontext der seinen Zeitgenossen wohlvertrauten Liebeskrankheit, die
in der mittelalterlichen Medizin allerdings in einem heterosexuellen Kontext be-
schrieben wird." Liebe ist in De amore eine Form der Ansteckung, die besonders
fiir das Ahnliche gilt.® Liebe bezeichnet jene natiirliche Attraktion, die auch in
scheinbar unbeseelten Dingen wie dem Magnetstein und dem Eisen zu beobach-
ten ist. Sie verweist damit auf die Sympathien und Antipathien, die den gesamten
Kosmos durchziehen und Bestandteil einer hoheren Ordnung sind, die die ge-
samte Schopfung zusammenhalt."” Sich zu verlieben ist also eine Angelegenheit
von geradezu kosmischer Dimension, denn Ficino erklart, dass die Attraktion,
die uns zu anderen Menschen hinzieht, durch jene Planetengétter verursacht ist,
unter denen wir geboren und deren Einfluss zumindest unsere Koérper ausgesetzt
sind. Ficino verbindet damit das Wagenlenkergleichnis aus dem Phaidros mit der
zeitgendssischen Astrologie. In diesem Spannungsfeld zwischen medizinischer
Spiritustheorie, Astrologie und Liebeszauber erdffnet De amore den Zusammen-
hang zwischen Liebe und Magie in der Renaissance. Daher ist es nicht verwun-
derlich, dass diese Theoreme in der Literatur zur Magie des 16. Jahrhunderts
rezipiert wurden und zu deren Verwissenschaftlichung wesentlich beigetragen
haben.

13 Zu Ficinos Arbeit am platonischen Phaidros vgl. Michael ]. B. Allen: Ficino and the Phaedran
Charioteer. Berkeley (California) 1981; Michael J. B Allen: The Platonism of Marsilio Ficino.
A Study of his Phaedrus Commentary, its Sources and Genesis. Berkeley (California) 1984.

14 Vgl. Phaidros 250A-252B.

15 Vgl. Hajlmar Crohns: Zur Geschichte der Liebe als ,Krankheit”. In: Archiv fiir Kulturge-
schichte 3 (1905), S. 66—86.

16 Dabher sind auch maskuline Frauen die attraktivsten Sexualpartner fiir Manner, vgl. De amo-
re (wie Anm. 1), VII, 9, S. 253.

17 Zur Einfithrung vgl. z.B. Sergius Kodera: Die gelehrte Magie der Renaissance von Marsilio
Ficino bis Giovan Battista della Porta. In: Neue Diskurse der Gelehrtenkultur in der Frithen
Neuzeit. Ein Handbuch. Hrsg. von Herbert Jaumann und Gideon Stiening. Berlin, Boston
2016, S. 345-388.



112 Sergius Kodera

Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim

Agrippas drei Biicher De occulta philosophia — bis in die Gegenwart Klassiker ma-
gischer Literatur — zirkulierten seit 1510 in zahlreichen (auch fragmentarischen)
Manuskripten und Versionen und sind 1533 in einer stark erweiterten Fassung im
Druck erschienen.” De occulta philosophia stellt den Versuch einer Rekonstruktion
der gesamten antiken Magie dar, ,was bis jetzt noch niemand versucht hatte.””
Ubersichtlich geordnet, (re-)kontextualisiert und systematisiert Agrippa die he-
terogenen magischen Praktiken entlang der von Ficino entwickelten Synthesen
neuplatonischer Metaphysik, ohne diesen allerdings namentlich zu nennen.” In
charakteristisch humanistischer Weise ringt der Autor mit seinem Material und
ist bemdiiht, aus einander widersprechenden Quellen eine praktikable Form der
Magie zu entwickeln.” Dies wird auch an folgendem Zitat zu den Augenstrahlen
offensichtlich:

Fascinatio est ligatio, quae ex spiritu fascinantis per oculos fascinanti ad cor ipsius
ingressa pervenit; fascinationis autem instrumentum spiritus est, scilicet vapor
quaedam purus, subtilis, a cordis calore ex puriore sanguine generatus. Hic similes
sibi radios per oculos semper emittit radii isti emissi vaporem spiritualem secum
ferunt, vapor ille sanguineum, sicut apparet in lippis ac rubentibus oculis, cuius
radius usque ad obvios spectantis oculos emissus vaporem una secum corrupti
sanguinis trahit, cuius contagione cogit spectantis oculos morbo simili laborare.
Sic patefactus et in alique intentus oculus com forti imaginatione pro suorum

18 Fiir eine gut lesbare Einfiihrung vgl. Vittoria Perrone Compagni: Introduction. In: Heinrich
Cornelius Agrippa von Nettesheim: De occulta philosophia libri tres. Hrsg. von V. Perrone
Compagni. Leiden 1992, S. 1-53. Fiir Agrippas Quellen vgl. ebd, S. 15-17 und die Anmerkun-
gen in der Ausgabe.

19 Agrippa: De occulta philosophia (wie Anm. 18), lib. 1, proem.; Perrone Compagni: Introduc-
tion (wie Anm. 18), S. 22.

20 Vgl. Perrone Compagni: Introduction (wie Anm. 18), S. 23: ,[...] the neoplatonic notions from
the De vita organize and coordinate motifs drawn from the De mirabilibus, and the topic of
occult virtues is transformed from occasional practical observation into a systematic inves-
tigation of the principles which regulate and legitimate change in reality. These principles
are precisely those principles which Ficino’s work as a translator and a commentator had al-
ready made the common currency of early sixteenth-century culture: the harmonious unity
of all things, the animateness of the cosmos, the mediatory role of the stars [...].”

21 Vgl. Agrippa: De occulta philosophia (wie Anm. 18), I, Vorrede; vgl. auch Perrone Compa-
gni: Introduction (wie Anm. 18), S. 16: , Agrippa proposes total reorganization of magic as
an umbrella science which, by gathering under a single roof all the cognitive data collected
in the various fields of scientific research, would guarantee the effectiveness of each branch
of research and make explicit its potential for acting upon reality.” Wohl auch wegen seines
enzyklopadischen Charakters stand De occulta philosophia bereits 1554 auf dem Index der
wichtigsten italienischen Stadte. Frank Klaassen: The Transformations of Magic. Illicit Lear-
ned Magic in the Later Middle Ages and Renaissance. University Park (Pennsylvania) 2013,
S.199: ,The extent of Agrippa’s influence resulted from a combination of brilliance, esoteric
style and the ambitious and encyclopedic nature of his project.” Fiir eine weitgehend ableh-
nende Haltung zu Agrippas intellektueller Synthese vgl. Frances A. Yates: Giordano Bruno
and the Hermetic Tradition. London 1964, S. 130-133.



Ficinos Theorie der Augenstrahlen 113

radiorum aculeis, qui spiritus vehicula sunt, ipsos in adversos oculos iaculantur;
qui quidem lentus spiritus fascinanti diverberans, oculos, cum a percutiens corde
incitatur, percussi praecordia tanquam regionem propriam sortitus, cor vulnerat,
et spiritum inficit peregrinus spiritus. [...] Scias itaque homines tunc maxime fas-
cinari, quando frequentissimo intuitu aciem visus ad aciem dirigentes oculi oculis
reciproce inhiant, radii radiis copulantur et lumina luninibus iuguntur, tunc spiri-
tus spiritui iungitur et scintillas defigit, isic fortissime ligationes sic amores acer-
rimi solis oculorum radiis accenduntur etiam vel repentine quiodam intuitu veluti
iaculo seu ictu totum corpus pentrante: unde tunc spiritus et sanguis amatorius
sic vulnerati non aliter in amantem et fascinantem fertur, quam sanguis et spiritus
vindictae in alicuius caesi prolabuntur in caedentem.

[Die Behexung (fascinatio) ist eine Bindung (ligatio), die vom Lebensgeist des
Zauberers ausgehend durch das Auge des Bezaubernden bis zum Herzen
desselben gelangt. Das Werkzeug der Behexung ist der Lebensgeist (spiri-
tus), das ist ein bestimmter reiner, heller, feiner von der Warme des Her-
zens und dem reineren Blut erzeugter Dunst (vapor), der stets ihm dhnliche
Strahlen durch die Augen aussendet. Diese ausgesandten Strahlen fithren
den Dunst des Lebensgeistes mit sich, der Dunst aber das Blut, wie man
bei triefenden und roten Augen sieht, deren bis zu den Augen eines ande-
ren gesandter Strahl zugleich den Dunst des verdorbenen Blutes mit sich
fiihrt und die Augen des Begegnenden mit einer dhnlichen Krankheit an-
steckt. So schleudert das gedffnete und mit heftiger Imaginationstatigkeit
auf jemanden gerichtete Auge mit der Schérfe seiner [Pfeil-]Spitzen (aculeis),
durch welche der Lebensgeist transportiert wird, dieselben nach den ent-
gegenstehenden Augen; da er vom Herzschlag des Zauberers angetrieben
ist, durchschlagt der geschmeidige Lebensgeist die Augen und die Brust,
also jene Region, von der er ausgegangen war; er verletzt das Herz und
steckt den Lebensgeist mit den fremden Lebensgeist an (inficit). [...] Wisse
namlich, dass die Menschen dann am meisten bezaubert werden, wenn
in stetem Anschauen Pupille gegen Pupille sich richtet (acies visus), wenn
Auge an Auge hdngt, und ein Strahl mit dem anderen sich verbindet; da
verbindet sich auch der Lebensgeist mit dem Lebensgeist; so wird der
starkste Zauber bewirkt, so die heftigste Liebe durch die Strahlen der Au-
gen entflammt, oft nur durch einen plotzlichen Blick, der wie ein Pfeil den
ganzen Korper durchdringt. Der von Liebe solcherart angesteckte Lebens-
geist und das Blut des solchermafien Verwundeten wenden sich dann nach
dem Liebenden und Behexenden, gerade wie der rdchende Lebensgeist und
das Blut eines Ermordeten sich auf den Morder richten werden.??]

22 Ubersetzung stark modifiziert nach Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim: Die magi-
schen Werke und weitere Renaissancetraktate. Hrsg. von Marco Frenschkowski. Wiesbaden
2008, S. 132; Agrippa: De occulta philosophia (wie Anm. 18), lib. I, cap. 50, S. 181.



114 Sergius Kodera

Hier fallt zundchst die lehrbuchartige Darstellung der Augenstrahltheorie auf;
dieses literarische Genre bewirkt die Dekontextualisierung von Ficinos Theore-
men: Die medizinisch-technische Sprache, in der in De amore die Atiologie der
fascinatio erklart, ja geradezu herbeigeredet wird, mutiert in De occulta philosophia
zur Gebrauchsanleitung, zum Rezept, das die Anwendung der Augenstrahlthe-
orie in der praktischen Magie ermd&glichen soll.> Hatte Ficino sich veranlasst ge-
fiihlt, seine Theoreme ausfiihrlich argumentativ zu untermauern, so wird in De
occulta philosophia die Annahme, dass das Auge Spiritus-Pfeile aussendet, zum un-
verhandelbaren Postulat. Die zwischenmenschliche Liebe ist hier als ein Sonder-
fall der durch Augenstrahlen verursachten Behexung dargestellt, Platon bleibt in
obigem Zitat unerwahnt. Daffir riickt Agrippa die sozusagen technischen Details
der Blickmagie in den Fokus. Er betont, dass es auf den richtigen Blickwinkel an-
kommt, und anders als bei Ficino (und Petrarca!) folgt auf Infektion mit Lebens-
geist offenbar zwangsliufig die Gegeninfektion. Was in De amore den Idealfall dar-
gestellt hatte, namlich, dass die durch Augenstrahlen verursachte Affektion auf
Gegenseitigkeit beruht, sich Ahnliches zu Ahnlichem fiigt und zum géttlichen
Reich der Ideen strebt, wird zudem bei Agrippa ausschlieflich als Racheakt dar-
gestellt. Die Lehre, der zufolge die Wunden eines Ermordeten zu bluten begin-
nen, wenn der Tater anwesend ist, ist zwar auch bei Ficino erwahnt, sie dient ihm
aber lediglich als Korollar zur Physiologie der Behexung durch den Lebensgeist.?

Die Instrumentalisierung der Augenstrahllehre in De occulta philosophia erklart
sich auch aus dem intellektuellen Kontext: Denn laut Agrippa soll im magisch-
theurgischen Prozess Wissen generiert werden, das als Mittel zur Machtaus-
iibung dient.” Insofern ist sein Ansatz auch als Versuch der Verwissenschaft-
lichung magischer Praktiken zu verstehen, eine Tendenz, die sich durch alle
seine Schriften zieht. Diese Auffassung der Magie ist auch an Agrippas Darstel-
lung der Augenstrahllehre ablesbar. In Ficinos Kommentar lag das heuristische

23 Seine Handlungsanweisungen bleiben dabei allerdings erstaunlich unkonkret. Vgl. Agrip-
pa: De occulta philosophia (wie Anm. 18), I, 41 und 45; Frank Klaassen: The Transformations
of Magic (wie Anm. 21), S. 200: , The result is a relatively open-ended set of techniques and
information that throws the reader back on their own resources.”

24 Dazu und zu den daraus entwickelten Theorien zu den sogenannten Waffensalben vgl. Ni-
colas Weill-Parrot: Points aveugles de la nature. La rationalité scientifique médiévale face a
l'occulte, l'attraction magnétique et I'horreur du vide. XIIle-milieu du XVe siecle. Paris 2013,
S. 31-71; Silvana Parigi: Spiriti, effluvi, attrazioni. La fisica ,curiosa” dal Rinascimento al
Secolo dei Lumi. Neapel 2011.

25 Vgl. Agrippa: De occulta philosophia (wie Anm. 18), lib. 3, cap. 36.

26 Vgl. Wolf-Dieter Miiller-Jahncke: Magie als Wissenschaft im frithen 16. Jahrhundert. Die
Beziehungen zwischen Magie, Medizin und Pharmazie im Werk des Agrippa von Nettes-
heim (1486-1535). Marburg 1973, S. 119: Diese Verwissenschaftlichung ermoglicht es dem
Menschen, ,[...] die kausalen Zusammenhdnge im Kosmos zu erkennen und durch diese
Erkenntnis zu einer Erklarung der Wirkungen der Einzelphdnomene zu gelangen. Dies
bedingt, dass der Mensch in seiner zentralen Stellung eine sonst allein Gott vorbehaltene
Macht auszuiiben vermag, da er zum einen den Kosmos nach seinem Belieben beherrschen
kann, zum anderen den Menschen lenkt, da er imstande ist, Zukiinftiges vorherzusagen.”



Ficinos Theorie der Augenstrahlen 115

Potential dieser Theorie in der Erkldrung eines sozusagen intransitorischen, in-
nerpsychischen Vorgangs, der auf physiologischer Ebene plausibel machen soll,
wie die Individualseele zum Reich der Ideen aufsteigen kann: Namlich indem
sie sich selbst im Geliebten erkennt. Agrippa akzentuiert im Gegensatz dazu die
transitorischen Auswirkungen der Augenstrahltheorie. Denn obwohl er die per-
sonliche Kultur des Magiers als unabdingbare Voraussetzung fiir die Zauberei
keinesfalls in Abrede stellt, versteht Agrippa die ars magica als Macht {iber andere:
als eine Kunst, die sich nach aufen, auf die Gestaltung der gesamten materiellen
Welt zu richten hat. Diese Tendenz zum strategischen Einsatz der Augenstrahl-
theorie ist auch in der sich zeitgleich entwickelnden Sphare der europdischen
Hofe zu beobachten, allerdings in einer dezidiert auf zwischenmenschliche Be-
ziehungen fokussierten Form.

Baldassare Castiglione

Wie De amore und De occulta philosophia entsteht auch der bekannteste Text von
Baldassare Castiglione iiber viele Jahre. Der Cortegiano (Hofling) hat zwischen
1513 und 1528 (dem Jahr des Erstdrucks) zumindest drei grundlegende Revisi-
onen erfahren.” Was zum Modellbuch der absolutistischen Fiirstenhofe bis zur
Franzosischen Revolution werden sollte, ist eine aufierordentlich komplexe und
uneinheitliche Sequenz von Dialogen, die am Hof von Urbino situiert sind und
in denen verschiedenen historischen Personlichkeiten kontroverse Auffassungen
in den Mund gelegt werden. Im 66. Abschnitt des 3. Dialoges findet sich folgende
Passage zu den Augenstrahlen, die der Magnifico Iuliano de Medici vortragt:*

Pero, secondo me, quella via che deve pigliar il cortegiano per far noto l'amor suo
alla donna parmi che sia il mostrargliele coi modi piti presto che con le parole; ché
veramente talor piti affetto d’amor si conosce in un suspiro, in un rispetto, in un ti-
more, che in mille parole; poi far che gli occhi siano que’ fidi messaggeri, che portino
I'ambasciate del core; perché spesso con maggior efficacia mostran quello che dentro
vi e di passione, che la lingua propria o lettere o altri messi, di modo che non sola-
mente scoprono i pensieri, ma spesso accendono amore nel cor della persona amata;
perché que’ vivi spirti che escono per gli occhi, per esser generati presso al core,
entrando ancor negli occhi, dove sono indrizzati come saetta al segno, naturalmen-
te penetrano al core come a sua stanza ed ivi si confondono con quegli altri spirtie,
con quella sottilissima natura di sangue che hanno seco, infettano il sangue vicino

27 Peter Burke: The Fortunes of the Courtier. The European reception of Castiglione’s Cortegi-
ano. Cambridge (Massachusetts) 1995, S. 58, hat in diesem Zusammenhang von der Selbst-
Subversion eines Textes gesprochen, der eine Antwort sowohl an vergangene als auch an
zukiinftige Kritiker sein will.

28 Es ist bemerkenswert, dass dieses Kapitel in der Ubersetzung von Baumgart nur ganz kur-
sorisch paraphrasiert wird (Das Buch vom Hofmann. Ubersetzt und kommentiert von Fritz
Baumgart. Miinchen 1986, S. 316), weshalb ich meine eigene Version verwende. Das Thema
wird allerdings in IV 65f., S. 443-446 unter deutlich neuplatonisch-ficinianischem Vorzei-
chen durch den Sprecher Pietro Bembo wieder aufgegriffen (s.u.).



116

Sergius Kodera

al core, dove son pervenuti, e lo riscaldano e fannolo a sé simile ed atto a ricevere la
impression di quella imagine che seco hanno portata; onde a poco a poco andando e
ritornando questi messaggeri la via per gli occhi al core e riportando l'esca e ‘I focile
di bellezza e di grazia, accendono col vento del desiderio quel foco che tanto arde e
mai non finisce di consumare, perché sempre gli apportano materia di speranza per
nutrirlo. Pero ben dir si po che gli occhi siano guida in amore, massimamente se
sono graziosi e soavi; neri di quella chiara e dolce negrezza, o vero azzurri; allegri e
ridenti e cosi grati e penetranti nel mirar, come alcuni, nei quali par che quelle vie
che danno esito ai spiriti siano tanto profonde, che per esse si vegga insino al core.
Gli occhi adunque stanno nascosi come alla guerra soldati insidiatori in agquato; e
se la forma di tutto 'l corpo é bella e ben composta, tira a sé ed alletta chi da lontan
la mira, fin a tanto che s’accosti; e siibito che é vicino, gli occhi saettano ed affatura-
no come venefici; e massimamente quando per dritta linea mandano i raggi suoi
negli occhi della cosa amata in tempo che essi facciano il medesimo; perché i spiriti
s'incontrano ed in quel dolce intoppo I'un piglia la qualita dell’altro, come si vede
d’un occhio infermo, che guardando fissamente in un sano gli da la sua infirmita;
si che a me pare che I nostro cortegiano possa di questo modo manifestare in gran
parte l'amor alla sua donna. Vero é che gli occhi, se non son governati con arte,
molte volte scoprono piti gli amorosi desideri a cui l'om men vorria, perché fuor per
essi quasi visibilmente traluceno quelle ardenti passioni, le quali volendo I'amante
palesar solamente alla cosa amata, spesso palesa ancor a cui piui desiderarebbe nas-
conderle. Pero chi non ha perduto il fren della ragione si governa cautamente ed
osserva i tempi, i lochi e quando bisogna s'astien da quel cosi intento mirare, ancora
che sia dolcissimo cibo; perché troppo dura cosa e un amor publico.

[Deshalb scheint es mir, dass der Hofling seiner Dame die Liebe eher iiber
den Weg von Gesten (modi) als durch Worte offenbaren sollte; denn tat-
sachlich erkennt man einen solchen Liebesaffekt eher in einem Seufzer, in
einer ehrerbietigen Geste (rispetto), im Ausdruck der Scheu (timore), als in
tausend Worten. Und so ist danach zu trachten, dass die Augen jene treu-
en Boten sind, die die Nachrichten zum Herz [der Geliebten] tragen; denn
oft zeigen sie mit grofierer Wirkung, was im Inneren [des Liebenden] an
Leidenschaft ist als die eigene Sprache (lingua) oder Briefe (lettere) oder an-
dere Botschaften (messi); derart, dass sie nicht nur die Gedanken offenba-
ren, sondern auch die Liebe im Herzen der geliebten Person entflammen.
Denn jene im Herzen erzeugten Lebensgeister (vivi spiriti), die durch die
Augen [des einen] austreten, kénnen in [die Augen jener anderen] wieder
eindringen, an die sie gerichtet sind, so wie ein Pfeil in ein Ziel; sie dringen
so zum Herzen [des anderen] als ihrem natiirlichen Wohnort (stanza) vor;
dort angelangt, vermischen sie sich mit den anderen Lebensgeistern. Mit
der ihnen eigenen ungemein feinstofflichen und blutartigen Natur infizie-
ren sie das Blut nahe dem Herzen, erhitzen es und machen es sich dhnlich
und bereit dazu, den Abdruck jenes Bildes zu empfangen, dass sie mit sich



Ficinos Theorie der Augenstrahlen 117

getragen haben. Indem also diese Boten (messaggeri) in ihrem Kommen
und Gehen iiber die Augen zum Herz nach und nach den Zunder (esca)
und Feuerstahl (focile) von Schonheit und Liebreiz (grazia)® hinterbringen
(riportare), entfachen sie mit dem Wind des Begehrens ein derart heifles
und deshalb unausldschliches Feuer, weil sie es standig durch das [Brenn-]
Material der Hoffnung erndhren. Deshalb kann man wohl sagen, dass die
Augen Fiihrer in der Liebe sind, vor allem dann, wenn sie reizend und
siif$ sind. Schwarz von dieser klaren und siifsen Schwarze oder blau; heiter
und lachend und daher angenehm und eindringlich im Blick: wie jene, bei
denen es scheint, dass diese Wege, die die Liebesgeister herauslassen, der-
artig tiefgriindig sind, dass man durch sie bis ins Herz blickt. Die Augen
sind daher versteckt wie Soldaten, die im Krieg in einem Hinterhalt lau-
ern, und wenn die ganze Korperform schon und ebenmafig ist, dann zieht
und lockt sie den an, der [sie] von ferne ansieht, bis [dieser] sich schlief3-
lich ndhert; wenn er dann in Reichweite ist, dann beschiefen ihn die Au-
gen mit Pfeilen und behexen (affaturare) ihn wie es [sonst] die Giftmischer
(venefici) tun. Und dies am meisten, wenn sie ihre Strahlen in die Augen
der geliebten Sache (cosa amata) senden, wiahrend diese dasselbe tut; denn
dann begegnen die Lebensgeister einander und in diesem siifien Treffen
erfasst der Eine die Beschaffenheit des Anderen; dies kann man an einem
erkrankten Auge sehen, denn wenn es ein gesundes starr anblickt, so ldsst
es dieses erkranken. Und so scheint es mir, dass unser Hofling auf diese
Weise seiner Dame einen Grofiteil seiner Liebe zeigen kann. Es ist wahr,
dass die Augen, wenn sie nicht kiinstlich im Zaum gehalten werden, oft
das Liebesbegehren dem zeigen, der es am wenigsten wiinscht, denn aus
[den Augen] leuchten jene brennenden Leidenschaften gleichsam hervor,
die der Liebende [eigentlich] nur der geliebten Sache offenbaren mochte;
sie aber auch jenen offenbart, vor denen er [seine Liebe] eher verbergen
mochte. Wer nicht die Ziigel der Vernunft verloren hat, halt sie umsichtig
im Zaum, und beachtet die Zeiten und Orte, an denen es notwendig ist,
sich der Blicke in solcher Absicht zu enthalten, auch wenn es sich um ganz
[unwiderstehlich] siifle Speise handelt. Denn: eine 6ffentlich gewordene
Liebschaft ist eine vollig unertragliche Angelegenheit.™]

Die durch Augenstrahlen verursachte Liebe wird im Cortegiano entlang eminent
pragmatischer Uberlegungen, insbesondere im Hinblick auf die Gefahren verhan-
delt, die fiir die Karriere des Hoflings bei Hof erwachsen kénnen. Interessanter-
weise sind die Augenstrahlen hier insbesondere als Medium charakterisiert, das

29 Vgl. Amadeo Quondam: Introduzione. In: Baldassare Castiglione: Il libro del cortegiano.
Hrsg. von Amedeo Quondam und Nicola Longo. Mailand 1981, S. VI-LI, hier S. XI-XIII zur
tautologischen Theatralitat des Begriffs, der bei Castiglione das Resultat gekiinstelter Spon-
taneitat (sprezzatura) ist.

30 Castiglione: Cortegiano (wie Anm. 29), lib. 3, cap. 66, S. 345-347.



118 Sergius Kodera

in Liebesangelegenheiten eine effektivere und gleichzeitig diplomatischere Kom-
munikation ermoglicht als verbale, schriftliche oder durch Dritte hinterbrachte
Botschaften (lingua, lettere, messi, messaggeri).*! Die Infektion durch Augenstrahlen
wird damit in den politischen Kontext der Blickregime am absolutistischen Hof
iibertragen. Dies geschieht nicht wie in De occulta philosophia im Zusammenhang
einer allgemeinen, auf den gelehrten Magier zentrierten Praxis geradezu gottglei-
cher Weltbeherrschung. Zur Disposition steht in diesem Abschnitt des Cortegiano
vielmehr die hochst pragmatische Frage, wie der Hofling seine Affektion fiir
(s)eine Dame denn diskret und ohne Skandal zu kommunizieren héatte (und in
weiterer Folge, in welchem Ausmafs aufiereheliche Sexualitdt ausgelebt werden
darf). Zweifellos ist in obiger Passage der Zusammenhang dieser Theoreme mit
der fascinatio vorausgesetzt, der hamatologische Aspekt der Augenstrahllehre
bleibt marginalisiert. Ebenso ausgeblendet ist der homoerotische und kosmologi-
sche Kontext, in dem Ficino seine Theoreme in De amore dargelegt hat.*

Die in De amore weitestgehend marginalisierte dialogische Struktur von Pla-
tons Symposion wird im Cortegiano allerdings in einer beachtenswerten Weise
adaptiert.® In der Mischform von fiktionalem und dokumentarischem Dialog
iibernimmt Castiglione das Muster von Ciceros De oratore. Es wird in der Fol-
ge stilbildend fiir die gesamte hofische Dialogliteratur.** Der alles bestimmen-
de Imperativ der Diskretion und Dissimulation unterscheidet das Setting des
Cortegiano (aus und in dem sich eine zwar privilegierte, aber unfreie Klasse von
Individuen konstituiert) grundlegend von Platons Symposion. Denn anders als

31 Zuder Funktion von Boten vgl. Horst Wenzel: Boten und Briefe. Zum Verhaltnis korperlicher
und nicht-kdrperlicher Nachrichtentrager. In: Gesprache — Boten — Briefe. Kérpergedéachtnis
und Schriftgeddchtnis im Mittelalter. Hrsg. von Horst Wenzel. Berlin 1997, S. 86-105; Horst
Wenzel: Sehen und Horen. Zur Lesbarkeit von Korperzeichen in der hofischen Literatur.
In: Personenbeziehungen in der mittelalterlichen Literatur. Hrsg. von Helmut Brall, Barbara
Haupt und Urban Kiisters. Diisseldorf 1994, S. 191-218.

32 Lediglich die Denkfigur von den Ziigeln der Vernunft lasst erkennen, dass Castiglione auf
das Wagenlenkergleichnis aus dem Phaidros anspielt.

33 Dass diese verschiedenen literarischen Formen, in denen die Augenstrahltheorie themati-
siert wird, fiir die zeitgendssischen Leserinnen und Leser einen grofSen Unterschied machte,
hat Virginia Cox: The Renaissance Dialogue. Literary Dialogue in its Social and Political
Contexts. Castiglione to Galileo. Cambridge (Massachusetts) 1992 in ihrer Untersuchung des
Renaissancedialogs und der Einteilung in ,echte” und ,falsche” Dialoge gezeigt — also in
solche, die genuin dialektisch sind, und solche, bei denen es sich um verkleidete Monologe
handelt.

34 Vgl. Martha C. Nussbaum: Love’s knowledge. Essays on philosophy and literature. Oxford
1992, S. 15: , Forms of writing were not seen as vessels into which different contents could be
indifferently poured; form was itself a statement, a content”. Vgl. auch Martha C. Nussbaum:
The Fragility of Goodness. Luck and ethics in Greek Tragedy and Philosophy. Cambridge
(Massachusetts) 1986, S. 227; Cox: Renaissance Dialogue (wie Anm. 33), S. 1f.: It has come to
be acknowledged, increasingly, in the field of intellectual history, that the literary form of a
scientific or philosophical work is not mere ,verbal dressing,’ but an essential part of its mes-
sage: that even those genres, like the academic monograph, which ,pretend disingenuously
not to be genres,” must be considered as rhetorical artefacts and not as the parthenogenetic
products of reason.”



Ficinos Theorie der Augenstrahlen 119

im Symposion sprechen im Cortegiano machtige, niichterne Manner miteinander;
verisimilitudo (Wahrscheinlichkeit) und decorum (Schicklichkeit) des Ortes bleiben
gewahrt, was auch als politische Aussage zu verstehen ist. Die im Cortegiano auf-
tretenden Personen verleihen auch dem Autor Prestige: Ihnen Meinungen in den
Mund zu legen hat den Zweck, die eigene Person in ein fiir den Herrscher vor-
teilhaftes Licht zu setzen, der fiir den hofischen Diskurs insgesamt bestimmend
war.* Im Cortegiano destabilisiert die Liebe die Macht- und Geschlechterverhalt-
nisse daher auch anders als das im platonischen Kontext der Fall war; da war es
klar der tiberlegene Blick des in der patriarchalen Hierarchie subalternen Jiing-
lings (Phaidros), der die Begierde des freien, erwachsenen Mannes (Lysias) er-
weckt und damit die Gesellschaftsordnung temporar durchkreuzt: um néamlich
im Prozess der Paderastie selbst zum freien Mann gemacht zu werden.* Auf den
Hofling des cinquecento ist dieses athenische Gesellschaftsmodell nicht iibertrag-
bar, denn sein Begehren ist nicht nur ausschliefilich heterosexuell charakterisiert,
er ist zudem kein freier Mann. Als willenloses Objekt absoluter fiirstlicher Macht
ist seine Rolle im patriarchalen Diskurs daher weiblich/passiv konnotiert.”” Dies
kommt auch in der italienischen Bezeichnung zum Ausdruck: Cortegiano ist die
maéannliche Form von cortigiana, was als , Kurtisane” ins Deutsche {ibersetzt wer-
den kann.* Das absolutistische Blickregime entmannt den Hofling also in einer
doppelten Weise: Einerseits hat er den Blick des Fiirsten zu interiorisieren, weil er
standig auf sein Ansehen bei Hof bedacht sein muss.*” Andererseits sieht er sich
verfithrt und gefangen von Blicken der Hofdamen, die hierarchisch hoher stehen
konnen als er selbst (und deren machtvolle Position daher von strategischem In-
teresse ist).

Diese der hofischen Gesellschaft innewohnenden Ambivalenzen sind auf der
Mikrostruktur der oben zitierten Passage insofern abgebildet, als sowohl bedingt
durch die grammatikalische Struktur als auch bedingt durch die elliptische Dik-
tion des Magnifico in der Schwebe bleibt, von welchem Blick denn hier die Rede
ist: dem des Mannes oder dem der Frau? Jenem des Verfiihrers, der selbst ein

35 Vgl. Cox: Renaissance Dialogue (wie Anm. 33), S. 15-17, 32-36; Jean Pierre Cavaillé: Simula-
tio/Dissimulatio, notes sur feinte et occultation, XVIe-XVIIle Siecle. In: Il vocabulario della
République des Lettres. Terminologia Filosofica e storia della filosofia. Hrsg. von Marta Fat-
tori. Florenz 1997, S. 115-131; generell zur Einfiihrung vgl. Jon R. Snyder: Dissimulation and
the culture of secrecy in early modern Europe. Berkeley (California) 2009.

36 Vgl. dazu David M. Halperin: Platonic Erds and What Men Call Love. In: Plato. Critical As-
sessments. Hrsg. von Nicholas D. Smith. London 1999, Bd. 3, S. 66-120.

37 Vgl. Castiglione: Cortegiano (wie Anm. 29), Vorrede an Alfonso Ariosto, S. 15 definiert wie
folgt: [...] la forma di cortegiania conviene a gentiluomo che viva in corte de’ principi, per la quale egli
possa e sappia perfettamente loro servire in ogni cosa ragionevole, acquistandone da essi grazia e da
altri laude.

38 Vgl. Raymond B. Waddington: Introduction. In: Pietro Aretino: Cortigiana. Ubersetzt von
Douglas Campbell und Leonard Sbrocchi. Ottawa 2003, S. 7-48, hier S. 12-15, und die Ein-
trage ,cortigiana” und ,cortigiano” in Battagilia, Grande dizionario della lingua italiana.
Torino 1964. Bd. 3, S. 864.

39 ,, Ansehen” ist hier im eigentlichen und im tibertragenen Wortsinn zu verstehen.



120 Sergius Kodera

Verfiihrter ist oder jenem des verfithrenden Objektes, das, fern davon, ein stum-
mes willenloses Ding zu bleiben, seinen Reiz erst dadurch entfaltet, dass es sich
als (allzu) hinterhaltig lebendig erweist.

Diese politische Dimension, in der sich das hofische Subjekt in dauernder und
prekédrer Abhangigkeit von der fiirstlichen Gnade konstituiert, offenbart sich
auch auf der Mikrostruktur der obigen Textpassage. Hier wird ndmlich deut-
lich, dass die Augenstrahlen zwar im Austausch gegenseitige Liebe hervorrufen;
gleichwohl scheint zundchst die Beschreibung des Vorgangs auf einen mannli-
chen Blick bezogen, der sich auf ein weibliches Objekt (die cosa amata) richtet.
Ganz im Sinne des hofischen Benimmbuches scheint der Magnifico auch ein kon-
kretes Schonheitsideal zu liefern, fiir das der genderspezifische Blick anfillig
waére: namlich klare, siifle, schwarze oder blaue Augen, die heiter und lachend
den ejakulierten Augenstrahlen den Blick ins Herz er6ffnen. Wessen Augen sind
hier eigentlich gemeint: die des Hoflings oder die der Hofdame? Wessen Augen
metaphorisiert der Magnifico gleich im Anschluss daran als im Hinterhalt liegen-
de Soldaten, die ihre todlichen Augenpfeile am besten frontal in ihr Ziel schiefien?
Die kriegerische Wortwahl legt zwar zunéchst die Annahme nahe, dass er hier
vom ménnlichen Blick spricht, der die Frau erobert,* aber es sind im Gegenteil of-
fensichtlich die Augen der verfiihrerischen Frau, von denen hier ebenso die Rede
sein konnte. Der Frau wird damit eine bemerkenswerte, durchaus angstbesetzte,
aber reale Macht zugeschrieben: Sie wird mit veneficus als Zauberin beschrieben;
von dieser Warte aus betrachtet wéare der Mann das Opfer. Aber gilt nicht fiir
seine, was auch fiir ihre Augen zutrifft? Muss nicht auch er schéne dunkle Augen
haben, um den Liebeszauber auszuldsen? Er, der nun sich rachen muss, wie es
der Behexte bei Agrippa tut, weil er hoffnungslos verliebt ist und sich damit in
einer unterlegenen Position befindet?

Die in der Renaissance so geldufige Rhetorik der gewaltsamen Eroberung der
Frau muss im hoéfischen Kontext also der stillen Post, der Geheimdiplomatie, dem
kleinen Scharmiitzel aus dem Hinterhalt weichen. Der Aspekt der Kommunika-
tion durch Augenstrahlen wird im hofischen Setting sozusagen auf diplomati-
scher Ebene verhandelt: Der Blickstrahl ist, wie man sagen konnte, ein messaggero
(Bote), der eher eine epistola (Brief) als eine pistola (Pistole) in der Hand halt.

Der dem Prozess des Sich-Verliebens inhdrente semantische Aspekt wird in
Castigliones Darstellung also akzentuiert. Der Reiz-Reflex-Charakter des Pro-
zesses, den Ficino als méchtige, unhintergehbare natiirliche Attraktion bestimmt
hatte, wird (und soll!) im Cortegiano zur verhandelbaren, zur strategisch nutzba-
ren Grofie werden.

40 Quondam: Introduzione (wie Anm. 29), S. XLIII attestiert dem im Cortegiano entworfenen
Hof ein ikonologisches Wissen, das sich am Primat von Sehen und Gesehenwerden orien-
tiert. Insofern ist die Augenstrahltheorie von zentraler Bedeutung; ikonologisch deshalb,
weil die visuelle Reprasentation dekodierbar bleiben muss, um nicht aus dem Referenzsys-
tem herauszufallen.



Ficinos Theorie der Augenstrahlen 121

Was auf der Mikrostruktur unseres Zitates sichtbar wird, gilt fiir den gesam-
ten Text. Denn, wie oft festgestellt wurde, der Cortegiano oszilliert zwischen der
Exemplifikation einer eleganten hofischen Kultur des spielerischen Dialoges, die
selbst das hofische Leben konstituiert, und einer belehrenden Rede, die versucht,
verschiedene Aspekte des hofischen Lebens zu systematisieren und zu homo-
genisieren.”! Dieser Zwiespalt lauft im Cortegiano auf eine Rhetorisierung der
Ethik hinaus.** Wie Cox bemerkt hat, bleiben im Cortegiano das idealisierte Bild
des Hofes und sein tatsachlicher Zustand unverséhnlich nebeneinander stehen.**
Castigliones Text dokumentiert also einen unsicheren Balanceakt zwischen dem
Ludischen und dem Praskriptiven: So bleibt auch im Fall unseres Zitates und im
Rahmen des dritten Dialogs unentschieden, wie weit die hofischen Liebenden
eigentlich gehen diirfen, und ob nicht doch (oder gerade nur) fiir junge Hoflin-
ge ein freieres Sexualleben unumganglich ist, wogegen es im Alter schicklich
wire, sich fiir eine platonische Lebensfithrung zu begeistern. Dies wird im vier-
ten Dialog (IV, 65-66 des Cortegiano) durch Pietro Bembo ausgefiihrt, der hier als
Leitfigur zu identifizieren ist.* In diesem Abschnitt findet Ficinos Augenstrahl-
theorie nochmalige Erwahnung, allerdings in einem Zusammenhang, der physi-
sche Liebe vollig ausschliefst und durch Erotik des reinen Schauens ersetzt — dies
allerdings nur in der gedruckten Endfassung, die das Ergebnis von vielfachen, in
Manuskripten dokumentierten Revisionen ist.*

Castiglione setzt das fiktive Datum seines Dialogs auf das Jahr 1506 an, das
heiflt, mehr als ein halbes Jahrzehnt, bevor er mit der Verfassung des Textes {iber-
haupt begann und fast zwei Jahrzehnte vor dem Erstdruck.* Die fiktive Hand-
lung spielt daher zu einem Zeitpunkt, als Castiglione gar nicht am Hofe zu Man-
tua anwesend war, und die er bestenfalls vom Horensagen kannte.”” Obwohl die
Dialogpartner im Cortegiano also historische Personlichkeiten sind und man den
Raum, in dem diese Gesprache stattgefunden haben sollen, bis heute besichti-
gen kann, verformen sich die Sprecherinnen und Sprecher (vor allem im vier-
ten Buch) zunehmend in fiktive Charaktere, was das Setting des Totengesprachs

41 Vgl. Cox: Renaissance Dialogue (wie Anm. 33), S. 58. Cox kategorisiert den Cortegiano daher
auch als ,,drama of doubt”, vgl. ebd., S. 52-57.

42 Uberfliissig zu bemerken, dass Ficino nichts ferner gelegen wire!

43 Vgl. Cox: Renaissance Dialogue (wie Anm. 33), S. 52-58. Quondam: Introduzione (wie
Anm. 29), S. XLIII-XLV.

44 Ubrigens im Rahmen eines Totengesprichs, vgl. Castiglione: Cortegiano (wie Anm. 29), IV,
1, S. 463f., wie dies auch in Platons Symposion der Fall ist; s. u.

45 Vgl. hierzu die Diskussion in Wietse De Boer: Spirits of Love. Castiglione and Neo-Platonic
Discourses of Vision. In: Spirits Unseen. The Representation of Subtle Bodies in Early Mo-
dern European Culture. Hrsg. von Christine Goéttler und Wolfgang Neuber. Leiden 2007,
S. 121-140.

46 Vgl. Burke: Fortunes of Courtier (wie Anm. 27), S. 33.

47 Vgl. Quondam: Introduzione (wie Anm. 29), S. XI: Castiglione befand sich zu diesem Zeit-
punkt auf diplomatischer Mission in England.



122 Sergius Kodera

auch explizit macht.*® Diese textimmanente Fiktionalisierung der Handlung
fiihrt uns zu jenem literarischen Genre, in dem die Augenstrahllehre wohl am
héufigsten verhandelt wurde: der italienischen Komdodie des 16. und frithen
17. Jahrhunderts.

Giovan Battista della Porta

Der im 16. und 17 Jahrhundert europaweit bekannte neapolitanische Univer-
salgelehrte della Porta schrieb auch Theaterstiicke: Von seiner umfangreichen
Produktion sind heute noch siebzehn Komddien und drei Tragddien erhalten.*
Die Augenstrahltheorie erscheint auf della Portas komischer Biihne in grotesk-
iiberzeichneter, ironisierter Form. Denn was bei Castiglione noch im exklusiv
hofischen Rahmen des Fiirstenhofes in Urbino situiert und dem Magnifico Iuliano
in den Mund gelegt ist, wird etwa in della Portas Carbonaria (,Der Kéhlerin®) in
der neapolitanischen Piazza (oder soll man besser sagen: Gosse?) in einem ganz
anderen Setting gesprochen. In der folgenden Passage iiberbringt ein Mann mit
kohlrabenschwarzem Gesicht einer hiibschen Sklavin folgende ambasciata d’amore
(Liebesbotschaft):>

Pirino. Andando voi a diporto un giorno al Molo, quando il vedeste e foste veduta
da lui, gli riempiste gli occhi di tanta meraviglia che non potean saziarsi di mirarvi;
perché, mentre si fermavano a contemplar una parte e, come inveschiati da quella,
non sapevano dipartirsi, un‘altra lo sollecitava e violentava e strascinava a sé, e
prima che si fermasse in quest’altra, un’altra se ne offriva, che con altra tanta forza
a sé lo tirava; talché vedendosi egli stracco e non potendo mirar tutte, confesso esser
vinto e desiava esser tutto occhi per potervi mirar a pieno. Né pensava altrimente
che ogni vostro atto pungessi e che ogni vostra parola attossicasse, né che voi por-
taste la morte nascosta negli occhi; onde senza accorgersene pronto trovo che le
spine velocissime erano discese al petto e il veleno nel core, e che non era piti vivo:
cost vi parlo con gli occhi chiedendo pietd, e voi accorgendovi di cio con un picciol

48 Es ist eine weitere Gemeinsamkeit zwischen Symposion und Cortegiano, dass das Symposion
nur aus der vagen Erinnerung wiedergegeben wird, namlich von Apollodoros, der feststellt,
dass sich das Gastmahl in seiner fernen Jugend zugetragen hatte und auch er sich nicht mehr
mit Gewissheit erinnere. Vgl. auch Burke: Fortunes of Courtier (wie Anm. 27), S. 23.

49 Fiir eine knappe, {ibersichtliche Biografie vgl. Giovanna Romei: Della Porta, Giovambattis-
ta. In: Dizionario biografico degli Italiani. Hrsg. von Vincenzo Capelletti. Rom 1989, Bd. 37,
S. 170-182; Sergius Kodera: Giambattista della Porta. In: Stanford Encyclopedia of Philoso-
phy (2015), URL: https://plato.stanford.edu/entries/della-porta/ (27.01.2017). Zum intellektu-
ellen Hintergrund vgl. Paola Zambelli: White Magic, Black Magic in the European Renais-
sance. Leiden 2007, S. 13-34. Die beste Einfiihrung in das Theater bietet immer noch Louise
George Clubb: Giambattista della Porta, Dramatist. Princeton (New Jersey) 1964. Della Por-
tas Biihnenstiicke sind in der Edizione nazionale publiziert: Teatro. 4 Bde. Hrsg. von Raffae-
le Sirri. Neapel 2000-2003.

50 Fiir eine Inhaltsangabe und Situierung des Stiicks vgl. Clubb: Porta, Dramatist (wie
Anm. 49), S. 236-242. Carbonaria wird 1606 publiziert und ist nach 1591 verfasst worden; vgl.
ebd., S. 300.



Ficinos Theorie der Augenstrahlen 123

riso gradiste la sua affezione. Vi sequi fin a casa, e nel dispartirsi, nel vostro bel viso
resto lo spirito e 'anima sua impressa, e se ne porto la vostra immagine scolpita nel
core. Cosi seguendo ad amarvi, come voi v'accorgeste che dagli occhi vostri come
da due stelle era girata la vita sua e dalla vostra anima dependeva la sua, non pren-
dendo solazzo delle sue pene e afflizioni, come sogliono alcune vilissime feminelle,
ma come vera gentildonna — or rallegrandolo con speranze, or rammorbidendolo
con le promesse, or fingendo non accorgervi delle sue pene, or dilatando le pro-
messe, — l'avete trattenuto vivo sin adesso. Onde egli conoscendo che in voi come
in proprio albergo albergavano bellezza, onestd, bontd e ogni lodevole costume, vi
fe’ libero dono dell’anima e della sua vita. [...] Melitea. Veramente che tutto e vero
quanto hai detto.

[Pirinnio: Als ihr eines Tages am Molo [in Neapel] spazieren gegangen
seid, da habt ihr ihn gesehen und wurdet von ihm gesehen, und habt ihm
die Augen mit solchem Staunen (meraviglia) angefiillt, dass sie nicht satt
wurden, euch anzublicken; denn wahrend [die Augen] innehielten, um
einen Teil anzublicken, und als wéren sie umgarnt von ihm und koénn-
ten sich nicht losreifSen, da reizte ihn schon ein anderer mit Gewalt auf,
und zog ihn mit sich, und ehe er in diesem anderen [Korperteil] zur Ruhe
kam, bot sich ein anderer dar, der ihn mit ebensolcher Gewalt an sich
zog; sodass er sich vollig im Hinsehen erschopfte: und weil er nicht alle
anblicken konnte, erkldrte er sich besiegt und wiinschte ganz Auge zu
sein, um alles anblicken zu kénnen. Weder vermutete er, dass jede eurer
Handlungen ihn wie ein Faustschlag treffen und dass jedes eurer Wor-
te ihn vergiften, noch, dass ihr den Tod verborgen in den Augen tragt;
ohne dessen rechtzeitig gewahr zu werden, bemerkte er, dass die Pfeile
blitzschnell ins Herz herabgestiegen waren und [mit ihnen] das Gift ins
Herz, und dass er nicht mehr am Leben war: und so sprach er zu euch
mit den Augen und bat um Gnade, und ihr seid dessen gewahr geworden
und habt seine Gemiitsbewegung (affezior) mit einem wohlgefalligen La-
cheln hingenommen. Er folgte euch nach Hause, und bei der Verabschie-
dung blieb ihm in eurem schénen Antlitz der Lebensgeist und seine See-
le eingedriickt, und er trug euer Abbild in seinem Herzen fort. In dieser
Art liebt er euch hinfort, so wie ihr gewahr wurdet, dass sein Leben von
euren Augen, wie von zwei Sternen verdreht wurde, und dass sein Le-
ben von eurem abhéngt, so habt ihr euch doch kein Vergniigen aus sei-
nen Leiden und Schmerz gemacht: wie dies manche der schindlichsten
Gassenweiber tun. Sondern, indem ihr ihn mal mit Hoffnung erheitert,
mal mit Versprechungen besénftigt, mal indem ihr vorgabt, seiner Leiden
nicht gewahr zu werden, mal indem ihr die Versprechungen hinausge-
schoben habt, — so habt ihr ihn als wahre Edelfrau bis jetzt am Leben er-
halten. Da er so erkannte, dass in euch wie in einer angemessenen Her-
berge Schonheit, Ehrbarkeit, Giite und jedwedes lobenswerte Benehmen



124 Sergius Kodera

beherbergtsind, schenkteereuchausfreienStiickendieSeeleundseinLeben.
Melitea: Was du gesagt hast, ist wahrlich alles wahr.”']

Der bei Ficino so ausfiihrlich beschriebene Vorgang des Sich-Verliebens als In-
fektion mit pfeilartigen Lebensgeiststrahlen wird hier nur mehr in Kurzform
und in enger Anlehnung an Petrarca dargestellt. Offensichtlich wird der gesamte
Theoriekomplex als so bekannt vorausgesetzt, dass weitere Erklarungen unnoétig
sind. Was bei Ficino in homoerotischer, medizinisch-naturphilosophischer und
metaphysischer Perspektive entwickelt ist, erscheint auf Portas komischer Biih-
ne offensichtlich als abgedroschene Liebesrhetorik, deren phrasenhafter Einsatz
Geléchter hervorrufen soll. Der hamatologische Aspekt der Augenstrahltheorie,
im Cortegiano noch kurz erwéahnt, bleibt in der Carbonaria vollig ausgeblendet; er
wird von der hyperbolischen Beschreibung einer geradezu grotesk anmutenden
Skopophilie iiberlagert. Dem verliebten Mann wird attestiert, von seinem Begeh-
ren ganz Auge geworden zu sein. Dieser offensichtliche Bezug zu Petrarcas Lie-
beslyrik bleibt im Rahmen der Liebeskomddie allerdings klar ironisch, denn das
Publikum weif$ ja schon im Vorhinein, dass sich das Paar schliefilich finden und
heiraten wird. Es handelt sich also weder um die unerreichbare Laura, die hier
angeschmachtet wird, noch um einen Jiingling als Gegenstand des erotischen
Begehrens eines Mannes (um die Perspektive von De amore einzunehmen).
Dieser ironische Zugang in der Carbonaria wird auch aus dem geradezu kla-
maukhaften Zusammenhang offensichtlich, in dem dieser Monolog gesprochen
ist: Denn im Gegensatz zu Melitea, der Adressatin der Liebesbotschaft, weifd das
Publikum, dass Pirinnio, wiahrend er diesen Text spricht, selbst Komodie auf
der Biihne spielt. Er ist namlich als morgenlandischer Magier verkleidet und hat
sich das Gesicht schwarz angemalt (davon hat das Stiick seinen Namen). In die-
sem Aufzug erscheint er seiner Geliebten, die ihn nicht erkennt. Ihr hat er zuvor
weisgemacht, dass er durch einen Flaschengeist, den er aus Agypten (der in der
Renaissance geradezu sprichwortlichen Heimat der Zauberei)*® mitgebracht hat,
von Meliteas geheimer Liebe zu Pirinnio erfahren hat. Pirinnio spricht also in
Verkleidung direkt zur Geliebten — und daher {iber sich selbst. (Aus dem petrar-
kistischen Kontext wire man geneigt zu fragen: Uber wen denn sonst?) Auch die
hier iiberbrachte Liebesbotschaft konnte topischer nicht sein. In der gekiinstelten
Sprache erfiillt sie eben gerade nicht die Kriterien, die sie in der durch Castiglione
entwickelten hofischen Rhetorik glaubhaft und damit wirksam machen kann.
Die komplexe Syntax und die copia verborum vermitteln namlich keineswegs
den Eindruck ostentativer Anstrengungslosigkeit (sprezzatura). Pirinnios (Irr-)
Referenz auf unser Zitat aus dem Cortegiano wird aber noch deutlicher: Denn

51 Giovan Battista della Porta: Carbonaria, 3. Akt, 3. Szene. In: Della Porta, Teatro (wie Anm. 49),
Bd. 2, S. 494f.

52 Vgl. Brian P. Copenhaver: Hermetica. The Greek Corpus Hermeticum and the Latin Asclepi-
us in a New English Translation, With Notes and Introduction. Cambridge (Massachusetts)
1992.



Ficinos Theorie der Augenstrahlen 125

waren es dort die schwarzen Augen, die wie Guerillakdmpfer im Hinterhalt lie-
gen, so ist es in der Carbonaria der schwarz gefarbte Mannerkopf des als dgypti-
scher Zauberer verkleideten Liebhabers (eine hinreiffend tiberzeichnete Karika-
tur des veneficus!), der seiner Angebeteten auflauert, um dann bauchrednerisch
iiber sein eigenes Leiden zu klagen. Dies geschieht mit den performativen Mitteln
des Theaters, wo reale Schauspieler einander gegeniiberstehen und — folgt man
den Theoremen der Augenstrahllehre —ja nun tatsdchlich Strahlen austauschen
miissten, wiahrend sie einander in die Augen sehen. Genau dies geschieht in der
Carbonaria in einer bestimmten triigerischen Art, denn eine der beiden Perso-
nen weifd nicht, dass sie in die Augen eben jenes Liebenden blickt, von dessen
Leid sie erzahlen hort. Damit evoziert und subvertiert die Carbonaria einen be-
reits dargestellten, aufSerordentlich wichtigen Aspekt des Cortegiano. Er betrifft
den Umstand, dass in der Rede des Magnifico Iuliano zunehmend unklar wird,
von welchen Blicken eigentlich die Rede ist. Wenn Pirinnio als (Schwarz-)Magier
mit Turban ,seiner’” Melitea in Verkleidung auflauert, um eine ambsciata d'amore
zu iiberbringen, und dabei iiber den Blick des Liebenden spricht, so tut er dies
nicht nur als ein Anderer fiir sich selbst, sondern er blickt dabei auf der Bithne
offensichtlich der Angebeteten in die Augen. Er agiert also das, wortiber Petrarca,
Ficino und auch Castiglione (nur) schreiben und wovon Pirinnio nur zu sprechen
scheint, direkt aus: indem er ndmlich seine Dame hinterriicks mit Augenstrahlen
aus Blutsaft infiziert. Hier offenbart sich indirekt die grundlegende Schwierig-
keit der Augenstrahllehre: dass die Liebespfeile Amors unsichtbar bleiben, daher
auch auf der Biihne tiber sie gesprochen werden, ihr Vorhandensein herbeigere-
det muss, so wie die gegenseitige Leidenschaft des Paares, das auf verbaler Ver-
handlung seiner sexuellen Bediirfnisse angewiesen bleibt. Die hier von Pirinnio
in ironisch-misogynem Unterton berichtete Hinhaltetaktik seiner belle dame sans
merci stellt einen intertextuellen Bezug zu dem auflerordentlich negativen Bild
her, das Sig. Gasparo im Cortegiano von den Hofdamen zeichnet: Sie finden gro-
Bes Vergniigen daran, ihre Liebhaber bis zum Aufersten zu quéilen.”

Das Publikum darf und soll also laut lachen, wenn es von zwei topischen Fi-
guren der Renaissancekomddie und einem typisch manieristischen Theater im
Theater unterhalten wird. Ganz im Sinne der im Zuge der Gegenreformation eta-
blierten Vorschriften fiir dieses Medium® wird klamaukreich — aber harmlos! —,
die Magie der Blicke in der Liebeslyrik (Petrarca) iiber die Lehre der fascinatio in

53 Vgl. Castiglione: Cortegiano (wie Anm. 29), I1I, 74f., S. 355-358.

54 Louise George Clubb: Vorwort zu: Giovan Battista Della Porta, Gli duoi fratelli rivali. The
two rival brothers. Hrsg. und tibers. von Louise George Clubb. Berkeley (California) 1980,
S. 9 schreibt: ,Della Porta’s comedies have been aptly described as exercises in Counter-
Reformation ideology. And indeed, his plays are over before night falls, and (even against
the will of the protagonists) they end with marriage, the only alternative being death or
emigration. Transgression on the lover’s side occurs only on the surface, as sogno, or mo-
mentary disturbance of an otherwise static social order.” Vgl. auch Michele Rak: Modelli e
macchine del sapere nel teatro di Giovan Battista della Porta. In: Giovan Battista della Porta
nell” Europa del suo tempo. Hrsg. von Maurizio Torrini. Neapel 1990, S. 391-415, hier S. 409f.



126 Sergius Kodera

der Naturmagie (Ficino/Agrippa) und die hofische sprezzatura (Castiglione) auf
der komischen Biithne als Betrug (inganno) verhandelt. Denn Pirinnio, der den
kohlrabenschwarzen skopischen Amor (den Sohn von Poros und Penia) gibt, ist
in Wahrheit gar kein Sklave, sondern ein junger Mann aus guter Familie, seine
Angebetete ist auch keine Dienerin, sondern eine in die Leibeigenschaft verkauf-
te hohere Tochter, und damit ist das Paar auch eine standesgemafSe Partie.

Allerdings, und das mag auf den ersten Blick irritieren, 16st sich die Augen-
strahllehre damit nicht in reines Geladchter auf: Della Porta {ibt hier vielmehr eine
Form von Anrufung und gleichzeitiger Subversion dieser Tradition. In seinen
Schriften zur Naturmagie leugnet della Porta namlich die Augenstrahltheorie
und die durch sie hervorgerufene fascinatio keineswegs. In der weit rezipierten
Magia naturalis (1589) findet sich eine detaillierte affirmative Beschreibung dieser
Phanomene in Anlehnung an Ficino und Agrippa.® Der Glaube an die fascinatio
wird also nur deshalb, weil sie klamaukartig auf der Bithne inszeniert wird, nicht
notwendig aufier Kraft gesetzt. Das Auge bleibt eine unheimliche Quelle des bo-
sen Blicks, die Leiden(-schaften) der Liebenden bleiben ein zumindest potentiell
die Gesellschaftsordnung gefihrdendes Ubel, das auf della Portas Biihne stets
nur durch unzahlige coups de thédtre gebandigt ist.

Ganz im Sinne von Stephen Greenblatt konstruiert della Porta hier einen
synekdochischen Bezug durch Aufrufen einer kulturellen Praxis, ndmlich des
Liebeszaubers durch Blickmagie; die dabei erkennbaren (sozialen, literarischen,
magischen, medizinischen) Beziige sind aber nicht als Vorganger oder Epigonen
solcher Praxen aufzufassen, sondern als AuBerungen, die in einem instabilen
Austausch miteinander stehen und in dieser Form auf der Bithne verhandelt

55 Giovan Battista della Porta: Magia naturalis libri XX. Rothomagia [Rouen] 1650, lib. 8, cap. 4,
S. 329-333: Nec solum qui continuo, sed hospices, et qui eorum commercio alienissimi concutiutur,
tanta oculis vis et fascinum, quanquam per contactum, et miccellam iniatur saepe; per oculos tamen
perifcitur: ut si exterminatio quaedam spiritus per oculos ad fasinanti cor deveniens, totumgque in-
ficiens. Si vero pulchri desiderio, formaeque concinnitatis ferit desiderio irretitum, [...] per oculos
venenum hauritur, et venustae spectrum formae amantis cordi [...] et quia ibi mollissimus amati san-
guis, vultus repraesentat, suique ipsi sanguis relucet, [...] et sic ab eo trahitur, ut vulnerati sanguis in
vulnerantem labitur. [...] et plures foeminas, quam viros effascinatrices reperies, complexions ratione,
fortiori enim lapsu a temperamento descendet, plurimisque noxiis vescuntur ut singulis mensibis su-
erfluitatibus expleantur, et sanguis ebulliat melancholicus. Unde vapores orti sursum elati per oculos
prolabuntur, et astantibus venenum expirant, et talis corpus explent. Unde sanguinei, ex parte qua-
dam cholerici, et qui oculos habent amplos, nitentescet glaucos et caste vivunt, (ne frequenti coitu hu-
morum succus exhauritur) qui frequentissimo intuitu, diutissima immaginatione, aciem aciei dirigat,
radius rasiis, et lumins luminibus coniungantur, fortasse amorem accendere poterit. (and therefore the
look ao love and fasicnation are similar phenomena. [...] Evenit enim ex fascinantis intentione, qui qui-
dem per spiritus, sive vapores transmittitur, ad maleficium, et spiritu illo affectus, et similis afficitur:
existente enim maxime in passione illa et imaginativa virtute circa rem valde fixa, habitus diu perma-
nentes, spirituum habet obedientientiam et sanguinis: tunce exoptare re potest virtutibus devinciri et
inflammare. Die Magia naturalis erlebte mehr als 20 Auflagen, der Text wurde ins Italienische,
Franzosische, Deutsche, Englische und Niederlandische tibersetzt. Zur Editionsgeschichte
vgl. die ausfiihrliche Darstellung in Laura Balbiani: La Magia naturalis di Giovan Battista
Della Porta. Lingua, cultura e scienza in Europa all'inizio dell’eta moderna. Bern 2001.



Ficinos Theorie der Augenstrahlen 127

werden.*® Im spezifischen Setting der Carbonaria, in dem Pirinnio selbst Komddie
spielt, wird auch das Vortauschen des natiirlichen, fremdbestimmten Liebesaf-
fekts Ausdruck eines zumindest unter jungen Mannern tolerablen Verhaltens.
Pirinnio muss offensichtlich der Maxime der sprezzatura nicht mehr folgen.

Dabei werden die Grenzen des gesellschaftlich akzeptablen Verhaltens aus-
gelotet. Aus dieser Perspektive ist festzuhalten, dass offenes Starren von Mén-
neraugen auf Frauenkorper hier jedenfalls kein Fauxpas, sondern legitime, weil
naturbedingte, AuBerung eines wohlbekannten Leidens ist. Dabei hat der Lieb-
haber als Moro Magier in der Carbonaria die Angebetete nicht einmal mehr durch-
aus positiv zu zeichnen, um in seinem Liebeswerben erfolgreich zu sein. Melitea
stimmt der eigenen Verunglimpfung derart empathisch zu, dass ihre Affirmati-
on unglaubwiirdig bleibt. Fiir das Publikum ist die ganze Affare ins Lacherliche
gezogen, die Liebesakrobatik der Innamorati ein harmloses Vorspiel der Ehe, mit
dem die Komodie zwangslaufig endet und das die bestehende Geschlechterord-
nung affirmiert. Der die hierarchische Geschlechterordnung bedrohende ega-
litar-ambivalente Aspekt der Augenstrahltheorie, der im Cortegiano entwickelt
ist, scheint damit in den Verhandlungen der Carbonaria weitgehend stillgelegt.
Gerade weil die naturphilosophisch-medizinisch fundierte Diagnose der wech-
selseitigen Infektion mit Augenstrahlen auf der komischen Biihne ausagiert ist,
wird ihr Wahrheitsanspruch allerdings gleichzeitig auch destabilisiert. Denn der
Blick in die Augen der Angebeteten ist auf der Bithne der Carbonaria von der In-
fektionskrankheit zum sprachlich iiberformten, zum (tendenziell arbitraren) Sig-
nifikanten, zum kulturellen Code mutiert. Dieser Aspekt wird in einem weiteren
Bithnenstiick der Renaissance, im Candelaio deutlich.

Giordano Bruno

Giordano Bruno verfasste eine Komddie, den Candelaio (Kerzenzieher, Paris
1582). In seiner bekannt undiplomatischen, aber gleichzeitig hinreiffend komi-
schen Art entwirft der Autor hier einen ,Mikrokosmos pervertierter Ideale der
Renaissancekultur” im Allgemeinen.”” Jener Protagonist, nach dem das Stiick be-
nannt wurde, ist Bonifacio Candelaio, eine obszone Metapher fiir einen passiven
Homosexuellen. Dieser beginnt sich im zarten Alter von 46 Jahren sexuell um-
zuorientieren, wie wir es heute nennen wiirden. Plotzlich stellt der ,geile Bock’
jungen Frauen nach, ehelicht eine wunderschéne, um bald darauf die néachste
zu begehren. Schon dieses Detail aus dem labyrinthischen Plot der Komddie
lasst erkennen, dass hier die Augenstrahllehre mit geradezu ingrimmigem Spott

56 Vgl. Greenblatt: Negotiations (wie Anm. 10), S. 86f.

57 Gino Moliterno: Vorwort. In: Giordano Bruno, Candlebearer. Ottawa 2000, S. 29; zur Einfiih-
rung: Paul Richard Blum: Giordano Bruno. Miinchen 1999; Christiane Schultz: Ein Philosoph
im Theater: Anmerkungen zu Brunos Komddie Il Candelaio. In: Giordano Bruno. Tragik
eines Unzeitgemdssen. Hrsg. von Willi Hirdt. Tiibingen 1993, S. 107-136. Fiir eine ausfiihr-
liche Darstellung, und Inhaltsangabe vgl. Sergius Kodera: Einleitung. In: Giordano Bruno:
Candelaio/Der Kerzenzieher. Hrsg. und komm. von Sergius Kodera. Hamburg 2013.



128 Sergius Kodera

aufgenommen wird.”® Die folgende Passage verhandelt die petrarkistische Rheto-
rik und die mit ihr verbundene Physiologie der Liebe in grotesker Komik:

Bonifacio: Or essendo nel mio cor cessata quella fiamma che I'ha temprato in esca,
facilmente fui questo aprile da un'altra fi amma acceso. [...]

Bartolomeo: In questo s'inamoro il Petrarca, e gli asini anch'essi cominciano a riz-
zar la coda.

Bonifacio: Come avete detto?

Bartolomeo: Ho detto che in questo tempo s'inamoro il Petrarca; egli animi,
anch’essi si drizzano alla contemplazione: per che i spirti nel’inverno son contratti
per il freddo; ne l'estade per il caldo son dispersi; la primavera sono in una mediocre
e quieta tempratura: onde l'animo é pint atto alla contemplazione per la tranquillita
della disposizion del corpo, che lo lascia libero alle sue proprie operazioni.
Bonifacio: Lasciamo queste fi lastroccole, venemo a proposizio. All'ora essendo io
ito a spasso a Pusilipo, da gli squardi della signora Vittoria fui si profondamente
saettato, e tanto arso da suoi lumi, e talmentelegato da sue catene, che oime.
Bartolomeo: Questo animale che chiamano amore, per il piu suole assalir colui
ch’ha poco da pensare e manco da fare: non eravate voi andato a spasso?

[Bonifacio: Da nun in meinem Herz jene Flamme erloschen war, die mich
in Zunder verwandelte, konnte mich letzten April leicht eine neue Flamme
entziinden. [...]

Bartolomeo: Zu dieser Jahreszeit hat [auch] Petrarca sich verliebt, und die
Esel, auch sie beginnen, den Schwanz aufzustellen.

Bonifacio: Wie bitte?

Bartolomeo: Ich sagte, auch Petrarca hat sich zu dieser Jahreszeit verliebt,
und auch die Seelen erheben sich zur Kontemplation: Denn die Lebens-
geister ziehen sich im Winter durch die Kélte zusammen, im Sommer ver-
fliichtigen sie sich durch die Hitze, im Friithjahr haben sie eine mittlere und
laue Temperatur: Bedingt durch die Ruhe der korperlichen Disposition, in
der der Geist in hoherem Mafse zur Kontemplation bereit und frei fiir die
ihm eigenen Tatigkeiten ist.

Bonifacio: Lassen wir diesen Unsinn und kommen wir zur Sache. Damals,
als ich in Posillipo spazieren ging, wurde ich von den Blicken der Signora
Vittoria so tief durchbohrt, so geblendet vom Glanz ihrer Augen und der-
maflen gefesselt von ihren Ketten, dass ... Ojemine!

Bartolomeo: Das Tier, welches wir Liebe nennen, pflegt vor allem jenen
anzufallen, der wenig zum Nachdenken und auch sonst nichts zu tun hat.
Seid Ihr nicht spazieren gegangen?>]

58 Brunos Radikalitat ist vielleicht auch damit zu erklaren, dass der Candelaio allein schon auf-
grund seiner Lange (im Gegensatz zu della Portas Komddien) hochstwahrscheinlich gar
nicht zur Auffithrung bestimmt war.

59 Bruno: Candelaio (wie Anm. 57), I. Akt, 3. Sz., S. 46—49.



Ficinos Theorie der Augenstrahlen 129

Wie schon in der Carbonaria wird auch hier die Augenstrahllehre am bestmdog-
lichen Ort verhandelt, namlich auf der Bithne. Aber der Akt des Sich-Verliebens
durch Austausch von Blicken wird auch hier nicht direkt ausgespielt, sondern im
Dialog mit einem Confident mitgeteilt. Dieser markiert sofort, worauf Bonifacios
abgedroschene Liebesrhetorik zielt, wenn er sie erstens mit Petrarca und zwei-
tens mit den (sprichwortlich enormen) erigierten Eselsschwénzen in Verbindung
bringt. Bonifacios Liebespein verdeckt seine eigentliche Absicht nicht; denn ihm
geht es um Sex. Damit gerdt der hamatologische Kontext, in dem Ficino seine
Augenstrahllehre entwickelt hatte, sozusagen an den richtigen Ort. Hier tritt das
feine Blut nicht aus den Augen aus, sondern dem Esel schwillt das Glied, das
Sperma ejakuliert. Dieser Samen besteht zufolge der zeitgendssischen Medizin
aus heifSer Blutsubstanz, wie die Augenstrahlen auch.® In seiner Verfassung, die
gar nicht so desperat ist, wie er sich vormachen will, sondern ein Kind der Lange-
weile, entschliefit sich Bonifacio, einen Magier zu beschaftigen, der seinen Noten
Abhilfe schaffen soll. Dieser stellt folgende Diagnose:

Scaramuré: Non vi date impaccio: lasciate la cura ad me. La cosa gia fu per fasci-
nazione?

Bonifacio: Come per fascinazione? io non intendo.

Scaramuré: Id est, per averla guardata guardando lei anco voi.

Bonifacio: Si, signor si, per fascinazione.

Scaramuré: Fascinazione si fa per la virti di un spirito lucido e sottile, dal calor
del core generato di sangue pitt puro, il quale a guisa di raggi mandato fuor de gli
occhi aperti, che con forte imaginazion gardando vengono a ferir la cosa guardata,
toccano il core e sen vanno ad afficere l'altrui corpo e spirto: o di affetto di amore, o
di odio, o di invidia, o di maninconia, o altro simile geno di passibili qualita. L'esser
fascinato d’amore adviene quando con frequentissimo o ver (benché istantaneo) in-
tenso sguardo, un occhio con l'altro, e reciprocamente un raggio visual con l'altro,
si rincontra, e lume con lume si accopula. All'ora si gionge spirto a spirto; et il
lume superiore inculcando l'inferiore, vengono a scintillar per gli occhi, correndo
e penetrando al spirto interno che sta radicato al cuore: e cossi commuoveno ama-
torio incendio. Pero chi non vuol esser fascinato deve star massimamente cauto e
far buona guardia ne gli occhii, li quali in atto d’amore principalmente son fenestre
dell’'anima; onde quel detto: ,Averte, averte oculos tuos’. — Questo per il presente
basti; noi ci revedremo a pitt bell'aggio, provedendo alle cose necessarie.

[Scaramuré: Macht Euch keine Sorgen, ich werde mich darum kiimmern.
Geschah die Angelegenheit schon bisher aus Faszination?

Bonifacio: Wie, aus Faszination? Ich verstehe nicht.

Scaramuré: Id est, weil Thr sie betrachtet habt, hat auch sie Euch betrachtet.

60 Vgl. Martha C. Nussbaum: Aristotles” De motu animalium. Princeton (New Jersey) 1978, S.
156-163; vgl. Aristoteles: De generatione animalium. 736b, S. 30-32.



130 Sergius Kodera

Bonifacio: Ja, Signore, ja, aus Faszination.

Scaramuré: Die Faszination geschieht durch das Vermogen eines glanzen-
den und subtilen spiritus, er wird aus reinstem Blut durch die Warme des
Herzens erzeugt, welches in Gestalt von Strahlen durch die gedffneten Au-
gen ausgesandt wird, die, wenn man mit starker Einbildungskraft drein-
blickt, in der Lage sind, das angeschaute Objekt zu verletzen; sie afficere [in-
fizieren] den anderen Korper und spiritus, sei es mit Liebe, Hafs oder Neid,
mit Melancholie oder anderen dhnlichen Affekten von leidensfahiger Qua-
litdt. Faszination aus Liebe entsteht dann, wenn mit hdufigem oder, wenn
auch kurzem, [so doch] intensivem Blick zwei Augen aufeinandertreffen
und ein Sehstrahl sich mit dem anderen verbindet und Lichtstahl sich zu
Lichtstrahl fiigt. Auf diese Art begegnet sich spiritus mit spiritus. Der stdr-
kere Lichtstrahl formt den schwécheren durch seine Pragung, strahlt aus
den Augen, lauft zum anderen und dringt zum inneren spiritus vor, der
seinen Sitz im Herzen hat. Und so 10sen sie den Liebesbrand aus. Wer da-
her nicht verzaubert werden will, muf$ &ufSerst vorsichtig sein und die Au-
gen gut bewachen, die in Liebesangelegenheiten die wichtigsten Fenster
der Seele sind. Daher der Spruch: ,Averte, averte oculos tuos [Wende, wende
die Augen ab]. Das mag fiir den Augenblick geniigen, wir werden uns in
aller Ruhe wiedertreffen, um das Notwendige in die Wege zu leiten.®]

Hématologie, Hitze des Herzens, Augenstrahl, Boser Blick, Vorsichtsmafinahmen:
Wesentliche Aspekte von Ficinos und Agrippas Augenstrahllehre werden hier
durchdekliniert. Sie sind ausfiihrlicher dargestellt als in der Carbonaria und in
direkter Kenntnis der relevanten Passagen bei Ficino ausgefiihrt. Erstaunlicher-
weise fehlt allerdings die Erorterung des Bildes der Geliebten, das sich im Herzen
des Liebenden einpréagt. Scaramuré prasentiert also eine sozusagen ikonoklasti-
sche Version der Augenstrahllehre, wenn er nur von heftiger Phantasietatigkeit
spricht, die er unbestimmt lasst. (In Anbetracht von Bonfacios blinder Geilheit ist
das auch kein Wunder.) Ebenso wenig ist erstaunlich, dass Scaramuré den Kon-
ventionen der Renaissancebiithne entsprechend selbstverstdndlich ein Scharlatan
ist: Sein Wissen iiber diese Dinge ist oberfldchlich und angelesen. Dieser Umstand
ist nicht nur auf der Mikroebene des Zitats an Scaramurés pseudolateinischer
Diktion erkennbar. Das Publikum ist auch durch den Plot des Candelaio dariiber
im Bilde, dass der Magier-Scharlatan Bonifacio gehorig tibers Ohr haut. Dieser
ist zudem nicht nach irgendeiner Frau verrtiickt, sondern nach Signora Vittoria,
einer Prostituierten. Der Schwerendter will ihre Dienste allerdings nicht teuer
bezahlen, sondern sie (billiger) behexen lassen. Bonifacios ganz und gar nicht
platonischer Liebesaffekt bietet hier den Anlass, Ficinos Theoreme von der Be-
hexung durch Augenstrahlen vorzutragen. Auf der Handlungsebene stellt die
Biihne des Candelaio das Ficinianische Liebeskonzept in (zumindest) mehreren

61 Bruno: Candelaio (wie Anm. 57), I. Akt, 10. Sz., S. 66—69.



Ficinos Theorie der Augenstrahlen 131

weiteren Perspektiven zur Disposition: Erstens verkorpert Bonifacio in seiner ge-
radezu grotesken spontanen sexuellen Umorientierung die im 16. Jahrhundert
erfolgte Ubertragung der Augenstrahllehre aus einem Kontext, in dem sie ho-
mosexuelle Attraktion erkldaren und legitimieren sollte, in einen heterosexuellen
Zusammenhang, in dem die petrarkistische Liebesrhetorik als Eroberungstaktik
instrumentalisiert wird.

Der Candelaio verhandelt hier also im Wechsel der sexuellen Orientierung
seines Protagonisten, den Wandel der zeitgenossischen Augenstrahllehre: Von
einer Theorie, in der sexuelles Begehren nach ,Ahnlichem’ naturalisiert (und legi-
timiert) wurde (De amore), zu einer Praxis der heterosexuellen Rhetorik, die zur
Eroberung eines ,als Anderem’ bestimmten sexuellen Objektes dient. Doch im
Candelaio ist ,dieses Andere’ das Ewiggleiche. Denn eine weitere Pointe besteht
darin, dass Bonifacios Objekt der Begierde, die Prostituierte, von ein und der-
selben Schauspielerin verkorpert wird wie seine treue Ehefrau. Auf der Biithne
des Candelaio sind es daher die Objekte von Bonifacios Begierde, die einander (in
einer nur fiir ihn nicht offensichtlichen Art) gleichen. Die heterosexuelle Liebe
macht ihn blind; sie fiithrt keineswegs zu korperlicher Verdhnlichung mit dem
Objekt (geschweige denn zu intellektuellen Hohenfliigen), sondern dazu, dass
sich diese psychische Disposition dieselben Objekte zum Opfer erwéahlt. Damit
wird Ficinos Theorem, wonach die (ochnedies schon dhnlichen) Liebenden bei ge-
genseitigem Austausch von spiritus (und daraus resultierenden reziproker Ver-
gotterung) einander auch physisch zu gleichen beginnen, einer bemerkenswerten
Subversion unterzogen: Der dem ficinianisch-platonischen Liebeskonzept inha-
rente Narzissmus wird im Candelaio als aggressiver Fetischismus denunziert. Die
Augenstrahlen sind nicht nur unsichtbar: Sie machen auch blind.®

Die Augenstrahllehre wird hier also in grotesk-satirischer Manier verhandelt.
Das bedeutet aber noch nicht, dass der Autor des Candelaio sie deswegen prinzi-
piell fiir unrichtig gehalten hatte. Dies zeigt ein Blick in Brunos Schrift De Magia.
Allerdings stellt die Behexung durch den Blick lediglich eine der zahllosen Mog-
lichkeiten dar, alle Dinge der Welt durch magische Prozeduren zu beeinflussen.®

Zusammenfassung

In den hier untersuchten Texten ist eine erstaunliche Kontinuitat der wichtigen
Theoreme der Augenstrahllehre {iber mehr als ein Jahrhundert zu konstatieren.
Solche Stabilitat geht allerdings mit einer gleichzeitig bemerkenswert variablen

62 Vgl. dazu auch Sergius Kodera: A Cock Burning in the Darkness: Giordano Bruno’s Version
of the ,Story of the Bed-trick” in the Candelaio. In: Sex Acts. Practice, Performance, Perver-
sion and Punishment in Early Modern Europe. Hrsg. von Allison Levy. Aldershot 2010, S.
241-254.

63 Vgl. Giordano Bruno: De magia naturali. In: Opere magiche. Hrsg. von Michele Ciliberto u.a.
Mailand 2000, S. 159-381, hier S. 268-273. Zum grofieren intellektuellen Kontext bei Bruno
vgl. Delfina Giovannozzi: Spiritus mundus quidam. Il concetto di spirito nell'opera di Gi-
ordano Bruno. Rom 2006.



132 Sergius Kodera

Bedeutung der Lehre einher. Sie ist vom Kontext abhéngig und davon, welche
Aspekte der Augenstrahllehre akzentuiert werden: Insgesamt bleibt die Theorie
Gegenstand von Verhandlungen. Was Petrarca zum Wunder erklarte, argumen-
tiert Ficino wortreich, um es plausibel erscheinen zu lassen. Bei keinem der hier
untersuchten spateren Autoren wird die Augenstrahllehre vorbehaltlos geglaubt,
nie wird sie allerdings génzlich verworfen. Diese epistemologische Unsicherheit
héangt wohl zu einem erheblichen Teil mit dem fundamentalen Postulat zusam-
men, dass — ausgerechnet! — Augenstrahlen unsichtbar sein sollen. Ihre Existenz
kann also nur indirekt aufgrund der ihnen zugeschriebenen Wirkungen (fascina-
tio, Augenentziindung, blutige Spiegel etc.) erschlossen werden.

Tatsdchlich existieren die Augenstrahlen nur in der Sprache. Die Verhandlun-
gen tiber ihre Funktionen und Wirkungen bezeichnen also, und das ist ein wich-
tiges Ergebnis dieser Untersuchung, den Versuch einer Re-Naturalisierung des-
sen, was ausschliefSlich in kulturell iiberformter Weise existiert: ndmlich die je
spezifischen sprachlichen Auerungen, die Sexualitét konstruieren. Die Augen-
strahltheorie dient so zur Naturalisierung homosexuellen Begehrens (Ficino), zur
gottgleichen Selbstermachtigung iiber die Dinge der Welt (Agrippa), zur Politisie-
rung (Castiglione), Domestikation (della Porta) oder kontroversen Verhandlung
(Bruno) heterosexueller Beziehungen. Die mit diesen Konstruktionen notwendig
einhergehenden Mythologisierungen (im Sinne von Roland Barthes) konnen ent-
lang eines fiktiven Paradigmas bestimmte Praktiken und Verhaltensweisen legi-
timieren und mit konkreter sozialer Bedeutung aufladen: wie etwa, dass Manner
Maénner begehren und dieses Verhalten unter Hinweis auf die Fremdgesteuert-
heit des Prozesses sanktionsfrei stellen (De amore); oder dass Manner Frauen
anstarren und ihnen auf der Strafle nachlaufen diirfen (Carbonaria); oder darauf
abzielen, den verstohlenen Blick des Hoflings in seinem Umfeld zu kodifizieren
(Cortegiano); oder dafiir, die Dinge der Welt mit ihm zu manipulieren (De occulta
philosophia); oder um darauf hinzuweisen, dass die Augenstrahltheorie eine 1a-
cherliche Sublimation des Geschlechtstriebes ist (Candelaio). In den untersuchten
Texten ist die je spezifische Erscheinungsweise der Augenstrahllehre auch Index
dafiir, wie in der Renaissanceliteratur im Gefolge Ficinos menschliche Sexualita-
ten und die durch sie verursachte (oder befiirchtete) Destabilisierung bestehen-
der sozialer Ordnungen zur Disposition gestellt werden.



Ich hab gesehen den gott Amon,
vnd er hatt mich liepleich beschlaffen.
Traumwissen bei Marsilio Ficino und
in Johann Hartliebs Alexander (1450)*

Tilo Renz

Johann Hartlieb (um 1400-1468) verbindet in seinem Schaffen medizinische
Kenntnisse — dokumentiert in Schriften und durch seine Ausbildung und Tatig-
keit als Arzt — mit der Auseinandersetzung mit magischem Wissen und der Uber-
setzung und Bearbeitung literarischer Texte.! Prominentestes Beispiel fiir seine
literarische Tatigkeit ist die breit angelegte Prosafassung des Alexanderromans.?
Hartlieb hat in Wien Medizin studiert und wurde 1439 in Padua promoviert. Ab
1440 war er am Miinchner Hof Herzog Albrechts III. von Bayern-Miinchen als
Leibarzt, Diplomat und Ratgeber tdtig. Dort hat er vermutlich intensiv am in-
tellektuellen Leben teilgenommen. So wird ihm beispielsweise vor allem durch
Kontakte mit dem Benediktinerkloster Tegernsee frithhumanistisches Denken
vertraut gewesen sein.’> Zu Beginn der 1450er Jahre soll er mit Nikolaus von Kues
zusammengetroffen sein.* Diese Begegnung kénnte — das vermuten zumindest
Teile der Forschung — Hartliebs kritische Sicht auf magische Praktiken ausgelost
haben. Die Haltung zeigt sich in dem beriithmten, 1456 publizierten Puoch aller
verpotten kunst,” in dem Hartlieb vor magischen Praktiken warnt, dabei aber auch
viele Informationen {iber sie vermittelt und so zu erkennen gibt, wie gut er iiber

*  Fir die kritische Lektiire dieses Aufsatzes danke ich den Herausgebern sowie Beate La Sala
und Volkhard Wels.

1 Zu Hartliebs literarischen Arbeiten sind auch seine Fassung der Brandan-Legende und die
Ubersetzung des zweiten Teils des Dialogus miraculorum des Caesarius von Heisterbach zu
rechnen, vgl. Riidiger Schnell: Hartliebs Alexanderroman. Politisierung und Polyfunktiona-
litat eines spatmittelalterlichen Textes. In: Alexander the Great in the Middle Ages. 10 Stu-
dies on the Last Days of Alexander in Literary and Historical Writing. Hrsg. von W. J. Aerts
und Jos. M. M. Hermans. Nijmegen 1978, S. 267292, hier S. 270.

2 Im Zuge der Ubersetzung erweitert Hartlieb seine Vorlage auf das Dreifache, vgl. Reinhard
Pawis: Einleitung. In: Johann Hartliebs Alexander. Eingeleitet und hrsg. von Reinhard Pa-
wis. Miinchen, Ziirich 1991, S. 1-90, hier S. 73.

3 Vgl. etwa Frank Fiirbeth: Johannes Hartlieb. Untersuchungen zu Leben und Werk. Tiibingen
1992, S. 80f., S. 253-255.

4 Vgl. Wolfram Schmitt: Hans Hartliebs mantische Schriften und seine Beeinflussung durch
Nikolaus von Kues. Diss. Heidelberg 1962, S. 253-257.

5 Vgl. Johann Hartliebs Buch aller verbotenen Kunst. Untersucht und hrsg. von Dora Ulm.
Halle a. S. 1914.



134 Tilo Renz

diesen Wissensbereich verfiigt.® Der Alexanderroman, verfasst um das Jahr 1450,
entsteht im Zusammenhang dieser mutmaflich religios motivierten Abwendung
Hartliebs von der Magie.” Der Alexander geht dieser Wende entweder unmittelbar
voraus oder er fallt bereits in den Zeitraum von Hartliebs Einstellungswandel.?

Im Puoch aller verpotten kunst und auch schon in Schriften, die dieser Warnung
vor magischen Praktiken vorausgehen, hat sich Hartlieb mit Verfahren der Prophe-
zeiung zukiinftiger Ereignisse beschéftigt. Ihm werden ein Mondwahrsagebuch,’
eine Namenmantik,"® eine Geomantie" und eine Chiromantie'? zugeschrieben. Auch
wenn die jiingere Forschung vor allem die offenen Fragen betont, die sich aus den
Bemiihungen ergeben, Hartlieb die Verfasserschaft an diesen Schriften nachzu-
weisen, so ist doch nicht in Zweifel gezogen worden, dass er die Inhalte dieser
Texte kannte.”

Eine Auseinandersetzung mit Traumen in Form einer Abhandlung zu ih-
rem Potential fiir Mantik oder divinatio ist von Johann Hartlieb nicht tiberliefert.

6 Vgl. Schmitt: Mantische Schriften (wie Anm. 4), S. 226f.

7 Fiirbeth hat die These einer plotzlichen Abwendung Hartliebs von der Magie bestritten und
dagegen die Auffassung vertreten, Hartlieb sei kontinuierlich ,von zwei Einstellungen ge-
pragt [gewesen]: von ,wissenschaftlicher’ Neugier auf die Verfahrensweisen superstitiser
Praktiken und von der aus dem Wissen um deren Siindhaftigkeit eingehaltenen Distanz zu
den Praktiken selbst.” Fiirbeth: Untersuchungen (wie Anm. 3), S. 128.

8 Drescher hat den Alexander wegen seiner angeblichen Ablehnung der Chiromantie auf das
Jahr 1451 und damit in die Néahe des Puoch aller verpotten kunst datiert, dessen negative Ein-
stellung zur Magie auf die Begegnung mit dem Cusaner zuriickgehe. Fiirbeth hat dagegen
gezeigt, dass sich im Alexander keine negative Einschidtzung der Chiromantie findet, vgl.
Fiirbeth: Untersuchungen (wie Anm. 3), S. 71; er erwégt eine Datierung vor das Jahr 1451,
vgl. Fiirbeth: Untersuchungen (wie Anm. 3), S. 72. Schnell (Politisierung und Polyfunktio-
nalitdt [wie Anm. 1], S. 267) nimmt an, dass der Text zwischen 1452 und 1454 entstanden ist.
Die friiheste tiberlieferte — und vermutlich auch autornédchste — Handschrift wird auf das
Jahr 1454 datiert (Hs. G, Sankt Gallen, Stiftsbibliothek, Cod. 625); vgl. Pawis: Einleitung (wie
Anm. 2), S. 14f,, 36f. Pawis schlief3t sich der Datierung des Textes durch Vorderstemann und
Schnell auf die frithen 1450er Jahre an, vgl. Pawis: Einleitung (wie Anm. 2), S. 41.

9 Der Text ordnet dem Lauf des Mondes Prognosen iiber das Leben der in den einzelnen
Mondphasen geborenen Personen zu, vgl. dazu Fiirbeth: Untersuchungen (wie Anm. 3),
S. 49. Fiirbeth schreibt den Text Hartlieb zu; nach dessen eigener Einschidtzung und nach der
seiner Zeitgenossen sei er aber als astrologischer und nicht als geheimwissenschaftlicher zu
klassifizieren, vgl. Fiirbeth: Untersuchungen (wie Anm. 3), S. 52.

10 Der Text verbindet mit Kalendertagen Zukunftsprognosen. Vgl. dazu ausfiihrlich Schmitt:
Mantische Schriften (wie Anm. 4), S. 21-88; zum Inhalt der Namenmantik vgl. dort S. 68f. Im
zweiten Teil geht es um , Zukunftserkundung mit Hilfe des aus den Buchstaben abgeleiteten
Zahlenwertes des Namens”, Schmitt: Mantische Schriften (wie Anm. 4), S. 74. Fiirbeth geht
nicht davon aus, dass Hartlieb den Text selbst verfasst hat; er nimmt aber an, dass er ihn sich
verschafft hat, vgl. Fiirbeth: Untersuchungen (wie Anm. 3), S. 58.

11 Der Text kann, laut Fiirbeth, nicht eindeutig Hartlieb zugeordnet werden, denn {iber den
Zeitpunkt der Abschrift oder der Ubersetzung sind keine genauen Aussagen moglich,
vgl. Fiirbeth: Untersuchungen (wie Anm. 3), S. 60f.

12 Fiirbeth hilt die Chiromantie fiir eine Ubersetzung Hartliebs, vgl. Fiirbeth: Untersuchungen
(wie Anm. 3), S. 75; vgl. auch Schmitt: Mantische Schriften (wie Anm. 4), S. 158-184.

13 Fiirbeth betont, dass Hartliebs Puoch aller verpotten kunst ohne die Kenntnis dieser Texte
schwer vorstellbar ist, vgl. Flirbeth: Untersuchungen (wie Anm. 3), S. 132.



Ich hab gesehen den gott Amon, vnd er hatt mich liepleich beschlaffen 135

Er behandelt dieses Thema aber in seinem wichtigsten literarischen Text, im
Alexanderroman. An mehreren Stellen des Textes geht Hartlieb auf Traume und
Trauminhalte ein."* Bereits durch die biblische Erwdahnung Alexanders im Rah-
men von Visionserzdhlungen im Buch Daniel (Dn 7 und 8), die auch in Hartliebs
Alexander knapp angesprochen wird, ist der Makedonenherrscher mit dieser
Thematik verkniipft.® Hartlieb nimmt sie vor allem in der Episode vom Traum
der Olympiades, der Gemahlin des Makedonenkonigs Philippus, auf, die zur
Zeugung Alexanders des Grofien durch den dgyptischen Herrscher und Zaube-
rer Nectanabus fithrt. Schon dass Hartlieb diese Geschichte erzahlt, ist vor dem
Hintergrund der deutschsprachigen Alexander-Adaptionen ein Ausweis seines
Interesses nicht nur an den Umstdnden der Zeugung Alexanders durch einen
Zauberer im Besonderen, sondern auch am Traum im Allgemeinen. In vorausge-
henden Alexander-Fassungen — etwa dem Vorauer und dem StrafSburger Alexander,
den frithesten deutschsprachigen literarischen Texten, die ausschliefilich dem
Leben Alexanders des GrofSen gewidmet sind und um die Mitte des 12. Jahrhun-
derts bzw. um das Jahr 1200 entstehen — werden die besonderen Umstdnde der
unehelichen Zeugung Alexanders unterdriickt, respektive explizit bestritten.'s
Schon in diesen knappen Ausfithrungen iber Aufenthaltsorte, intellektuel-
les Umfeld und wissenschaftliche Interessen Hartliebs deuten sich Parallelen
zum etwa dreif8ig Jahre jiingeren Marsilio Ficino (1433-1499) an: Ficino wurde
an der Florentiner Universitat, vermutlich auch an der von Bologna,"” in den ar-
tes liberales und in Medizin ausgebildet.” In Florenz konnte er sich, unterstiitzt
durch die Familie Medici, weiterhin seinen wissenschaftlichen Studien widmen,

14 So berichtet Alexander etwa davon, dass ihm in Makedonien ein Gott im Traum erschienen
sei, der ihn aufgefordert habe, gegen Darius zu ziehen (JHA 2020-2025; der Text wird nach
der Ausgabe von Pawis, s.0., Anm. 2, zitiert und im Folgenden mit der Sigle JHA angegeben);
bei der Belagerung der Stadt Ambyra erscheint Alexander der Gott Amon im Traum und
iibergibt ihm eine Pflanze, die seinen Soldaten gegen vergiftete Pfeile hilft (JHA 3191-3208);
und schliefllich wird die Passage iiber die Abfolge der vier Weltreiche aus dem Buch Daniel
zitiert und auf Alexanders bevorstehenden Zug gegen die Perser bezogen (JHA 2029-2035;
Dn 7 und 8) — dass es sich auch hierbei um einen Traum handelt, wird den Gebildeten unter
den zeitgendssischen Lesern prasent gewesen sein; der Text selbst erwdhnt dies nicht.

15 Vgl. Biblia sacra iuxta vulgatam versionem. Unter Mitarbeit von Bonifatius Fischer u.a. hrsg.
von Robert Weber. Stuttgart 1983, S. 1358-1361; sowie JHA 2029-2035.

16 Wohl um diese besonderen Umstdnde der Zeugung Alexanders nicht erzdhlen zu miissen,
beziehen sich beide Texte auf die volkssprachliche franzosische Fassung des Alberic de Be-
sancon und nicht auf die lateinische Tradition, vgl. Jan Colln: Der Heide als Vorbild fiir
christliche Weltherrschaft. Zur geistlichen Funktionalisierung Alexanders in Lambrechts
Dichtung. In: Internationalitat nationaler Literaturen. Beitrdge zum ersten Symposion des
Gottinger Sonderforschungsbereichs 529. Hrsg. von Udo Schoning. Gottingen 2000, S. 86—
101, hier S. 89f.

17 Vgl. Paul Oskar Kristeller: Studies in Renaissance Thought and Letters. Rom 1956, S. 195f.

18 Fiir einen Uberblick iiber Ficinos Schaffen vgl. Hanna-Barbara Gerl: Einfithrung in die Phi-
losophie der Renaissance. Darmstadt 1989, S. 55-63; Eckhart Kefller: Die Philosophie der
Renaissance. Das 15. Jahrhundert. Miinchen 2008, S. 101-114; sowie Antje Wittstock: Me-
lancholia translata. Marsilio Ficinos Melancholiebegriff im deutschsprachigen Raum des
16. Jahrhunderts. Gottingen 2011, S. 56-58.



136 Tilo Renz

insbesondere der Ubersetzung und kommentierenden Erschliefung der Schrif-
ten Platons aus dem Griechischen, aber auch des Corpus hermeticum (abgeschlos-
sen 1463) sowie verschiedener neuplatonischer Texte. Sein philosophisches
Hauptwerk, die Theologia platonica, verfasste er in den Jahren 1469 bis 1474; mit
Fragen von Magie und Mantik hat sich Ficino vor allem im dritten Buch seiner
Abhandlung zu medizinischen Fragen, der Schrift De vita libri tres (1489), sowie
zuvor bereits im dreizehnten Buch der Theologia platonica auseinandergesetzt." Fi-
cino war auch als Arzt tétig und wurde in der ersten Hélfte der 1470er Jahre zum
Priester geweiht.?* Auch wenn Hartlieb und Ficino in der gleichen Region ausge-
bildet worden sind und manche intellektuelle Interessen teilten, sind doch weder
der direkte Kontakt oder Austausch der beiden noch der vermittelte Einfluss ei-
nes der beiden auf den je anderen nachweisbar. Beide kdnnen daher nur als ge-
lehrte Personen und als Figuren der Wissensgeschichte in den Blick genommen
werden, die sich im Zeitfenster um die Mitte des 15. Jahrhunderts noérdlich und
siidlich der Alpen mit dhnlichen Gegenstdnden und Wissensbereichen beschif-
tigen, ohne dass eine wie auch immer geartete Rezeption des einen durch den
anderen bezeugt ist. Es geht daher im Folgenden um eine Konstellation, die sich
durch die Arbeit an einem bestimmten Problemkomplex sowie durch ein geteil-
tes intellektuelles Umfeld bzw. ein Forschungsnetzwerk in einem weiteren Sinne
konstituiert.” Innerhalb dieses raum-zeitlich, personal und thematisch bestimm-
ten Rahmens werden Korrespondenzen, aber auch Unterschiede zwischen den
Positionen Hartliebs und Ficinos sichtbar, die auf Prozesse des Wissenstransfers
zwischen der Region nordlich der Alpen und dem Norden Italiens hindeuten. So
kann anhand zweier Exponenten einer Wissensgeschichte des spaten Mittelalters
das Wissen iiber Trdume und iiber das Traumen in seiner Dynamik, Variabilitét
und in seinen Spannungsverhaltnissen zwischen unterschiedlichen Positionen
beschrieben werden.

19 Zu Magie bei Ficino sowie zur Bedeutung Ficinos fiir den Magie-Diskurs der Frithen Neuzeit
vgl. Brian P. Copenhaver: Magic in Western Culture. From Antiquity to the Enlightenment.
New York 2015, S. 55-153; Bernd-Christian Otto: Magie. Rezeptions- und diskursgeschicht-
liche Analysen von der Antike bis zur Neuzeit. Heidelberg 2009, S. 424-471. Konzeptionen
von Magie greift Ficino in seinen Schriften verschiedentlich auf. Zu Ficinos widerspriichli-
chen Einschdtzungen der Astrologie, zu der er sich unter anderem in De vita duf8ert, vgl. Paul
Oskar Kristeller: Die Philosophie des Marsilio Ficino. Frankfurt a. M. 1972, S. 293f. Zur ,spi-
ritual magic”, die Ficino im Dritten Buch von De vita entwickelt, vgl. D. P. Walker: Spiritual
and Demonic Magic. From Ficino to Campanella. London 1958, S. 45-53.

20 Vgl. Kristeller: Studies (wie Anm. 17), S. 202-205.

21 Siehe dazu Mulsows Ausfithrungen zur ,Mesoebene” der Konstellationsforschung, Martin
Mulsow: Zum Methodenprofil der Konstellationsforschung. In: Konstellationsforschung.
Hrsg. von dems. und Marcelo Stamm. Frankfurt a. M. 2005, S. 74-97, hier S. 89-91. Allerdings
unterscheidet sich die Konstellation, die im vorliegenden Aufsatz untersucht wird, von der
,Konstellationsforschung’ im Mulsow’schen Sinne in zentralen Punkten: Hier kann weder
eine direkte Kommunikation der Akteure noch ihre wechselseitige Beeinflussung beobach-
tet werden, vgl. Mulsow: Konstellationsforschung (wie Anm. 21), S. 74f.



Ich hab gesehen den gott Amon, vnd er hatt mich liepleich beschlaffen 137

Mit ihren Auffassungen von Traumen haben sowohl Johann Hartlieb als auch
Marsilio Ficino an der im Spatmittelalter verbreiteten Tendenz teil, die korperli-
che Dimension der Trdume zu betrachten.?? Im frithen 13. Jahrhundert werden
verschiedene Aristotelische Schriften zum Traum (De somno et vigilia, De somniis
und De divinatione per somnum) ins Lateinische iibersetzt. Ausgehend von diesen
Ubersetzungen wird die Auffassung, dass es sich bei Traumen um Botschaften
handelt, die von einer transzendenten Instanz herriihren, zunehmend in Zwei-
fel gezogen. Vielfdltig differenzierte Positionen entwickeln sich, die zwischen
den Autoritdten der spatantiken christlichen Traumtheorie und Positionen, die
von den Aristoteles-Ubersetzungen beeinflusst sind, zu vermitteln suchen.?> Da-
bei gewinnen in den gelehrten Diskussionen des spdten Mittelalters besonders
physische Ausloser von Traumen Aufmerksamkeit; auflerdem riicken — im An-
schluss an neuplatonische Positionen — Traume als Wahrnehmungsphanomene,
denen eine somatische Dimension eigen ist, in den Fokus des Interesses.* Die
folgenden Ausfithrungen werden zeigen, dass dieser zweite Aspekt der Ausein-
andersetzung um Traume sowohl Marsilio Ficino als auch Johann Hartlieb be-
schaftigt hat.

Die Traumkonzeptionen zweier Figuren der spatmittelalterlichen Wissensge-
schichte aufeinander zu beziehen, dient insbesondere ihrer wechselseitigen Er-
hellung. Ficinos Ausfithrungen zu Traumen werden im Folgenden genutzt, um
eine Perspektive auf die ,Traumtheorie’ zu gewinnen, die Johann Hartlieb in sei-
nem Alexanderroman entfaltet. Dabei sind die unterschiedlichen Textformen und
mithin Darstellungsmittel zu beachten. Schwerpunkte, die Hartlieb mit seiner
Konzeption des Traums setzt, treten vor dem Hintergrund von Ficinos Auferun-
gen umso deutlicher hervor. Umgekehrt erlaubt der Blick auf Johann Hartlieb
und damit auf eine wissensgeschichtliche Figur, die in Bezug auf akademische
Ausbildung und Interessen Ahnlichkeiten mit Ficino aufweist, die Eigenheiten
von Ficinos Positionen zu Trdumen, zu ihrer Wahrnehmung und zu ihrer asthe-
tischen Dimension in einer abschlieffenden detaillierten Gegentiberstellung ge-
nauer zu fassen.

Im Zuge des Vergleichs, den dieser Aufsatz entfaltet, werden die Schriften
Ficinos und Hartliebs allerdings nicht unvermittelt aufeinander bezogen, son-
dern ihre Besonderheiten werden zunachst im Rekurs auf Texte zu bestim-
men gesucht, die dem Kontext ihrer Entstehung naher sind: Ficino greift auf
den Traum-Traktat des Synesios von Kyrene zuriick und nimmt an dessen

22 Vgl. Steven F. Kruger: Dreaming in the Middle Ages. Cambridge (Massachusetts) 1992, S. 83—
122; zur Thematisierung der korperlichen Dimension von Traumen bereits im 12. Jahrhun-
dert vgl. S. 70-73.

23 Vgl.ebd,, S. 89.

24 Bedeutsam fiir diesen Prozess ist die Rezeption der antiken Vorstellung von den inneren
Sinnen, die bereits friih aristotelische mit platonischen Positionen kombiniert, vgl. Thomas
Dewender: Zur Rezeption der Aristotelischen Phantasielehre in der lateinischen Philoso-
phie des Mittelalters. In: Imagination — Fiktion — Kreation. Das kulturschaffende Vermdgen
der Phantasie. Hrsg. von dems. und Thomas Welt. Miinchen, Leipzig 2003, S. 141-160.



138 Tilo Renz

Konzeption von Trdaumen Veranderungen vor; das Traum-Verstandnis, das in
Hartliebs Alexander zum Ausdruck kommt, wird vor dem Hintergrund des frii-
hesten Alexanderromans in deutscher Sprache herausgearbeitet, der die Episode
vom Traum der Olympias enthélt, dem so genannten Basler Alexander, sowie vor
dem Hintergrund des lateinischen Alexanderromans, auf den Hartlieb seine Dar-
stellung stiitzt.

1. Traumwahrnehmung und kiinstlerische Produktion im Traumbuch des
Synesios von Kyrene

Traumdeutungsliteratur im Sinne kodifizierter Auslegungen von Traum-Moti-
ven und -Sequenzen, wie sie beispielsweise durch das Traumbuch des Artemidor
von Daldis aus dem zweiten nachchristlichen Jahrhundert vertreten ist, spielt in
den Schriften Marsilio Ficinos kaum eine Rolle.”” Ein spatantiker Text iiber Trau-
me jedoch weckt sein Interesse, und Ficino iibertragt ihn in den spaten achtziger
Jahren des 15. Jahrhunderts® ins Lateinische:? die Schrift ITegt évumvicwv oder De
insomniis des Synesios von Kyrene, entstanden um das Jahr 400. Ficino iibersetzt
den Text, und er weist in den Werken, die in den 1480er Jahren erscheinen, etwa
der Theologia platonica (gedruckt 1482) und der Schrift De Vita, an einzelnen Stel-
len auf Synesios” Traumbuch hin.

Synesios entwickelt seine Traumtheorie anhand von Begriffen, welche die Ver-
mogen der Seele beschreiben. Es geht ihm um die Wahrnehmung und Entste-
hung von Traumbildern in der menschlichen Psyche. Fiir den Zusammenhang
der Rezeption durch Ficino, den ich im Folgenden erldutern werde, ist von Inter-
esse, dass Synesios Traume stets als Ubermittler letztlich von Gott herriihrender
und damit gesicherter Informationen tiber zukiinftige Ereignisse auffasst (brtvot
[...] cogot pév av etev).”® Ein Traumender wird in besonders freudvoller Weise
von Gott belehrt; Synesios bezeichnet die Vermittlung von Information durch
Gott als ein ,Genieflen-Lassen’ (¢ykapmiCw).”? Um diese Belehrung zu erhalten,

25 Vgl. Stéphane Toussaint: A Philosophical Prototype. Dreams and Wisdom in Marsilio
Ficino. In: Accademia 1 (1999), S. 77-83, hier S. 78. Fiir einen Uberblick {iber Traumtheorien
der Spéatantike und des Mittelalters vgl. Klaus Speckenbach: Kontexte mittelalterlicher Trau-
me. Traumtheorie — fiktionale Trdume — Traumbiicher. In: Lingua Germanica. Studien zur
deutschen Philologie. Jochen Splett zum 60. Geburtstag. Hrsg. von Eva Schmitsdorf, Nina
Hartl und Barbara Meurer. Miinster u.a. 1998, S. 298-316.

26 Erschienen im Jahr 1488 (Datierung nach Toussaint: Philosophical Prototype [wie Anm. 25],
S.79).

27 Wahrend Synesios’ Schrift in Byzanz bekannt ist — bereits im Jahr 1325 entsteht der Kom-
mentar des Nikephoros Gregoras —, scheint sie im lateinischen Westen im Mittelalter nicht
rezipiert worden zu sein.

28 Vgl. Synésios de Cyrene: Traité sur les songes. In Ders.: Tome 4. Opuscules 1. Hrsg,, iibers.
und komm. von Jacques Lamoureux und Noél Aujoulat. Paris 2004, S. 268f.; sowie Wolfram
Lang: Das Traumbuch des Synesius von Kyrene. Uebersetzung und Analyse der philosophi-
schen Grundlagen. Tiibingen 1926, S. 3, 8.

29 Vgl. Synésios: Traité (wie Anm. 28), S. 276; vgl. auch Lang: Traumbuch (wie Anm. 28), S. 8.



Ich hab gesehen den gott Amon, vnd er hatt mich liepleich beschlaffen 139

muss der Traumer nicht aufSerordentlich begiinstigt sein; er muss lediglich in der
Lage sein, die Botschaft zu entschliisseln.*

Transzendente Botschaften erscheinen im Anschluss an Platon in Form von
Bildern (¢idwAa) in der Seele.’® Dort ist das Vermogen, dem sie zugeschlagen
werden, die Phantasie® bzw. — unter Betonung der materiell-organischen Seite
des Vermogens — das qpavtaotikov mvevpa oder der spiritus phantasticus,® also
jene erste korperliche Dimension des Geistes, die dem fleischlichen Korper vor-
geordnet ist und die eine Verbindung zwischen geistiger und materieller Welt
herstellt.* Zunachst bezeichnet @avtaoio nur die reine Rezeption. Allerdings
weist Synesios auch darauf hin, dass der Traum Ausgangspunkt fiir schopfe-
rische Prozesse sein kann: Ein kiinstlerisch Ungebildeter (&piovoog) kénne im
Traum mit den Musen zusammentreffen und darauf selbst sprechend und auf
ihre Rede horend (ta pév eimwv ta d¢ dkovoag) zu einem regelrechten Dich-
ter werden.* Von den Musen eingegebene und vom Dichter selbst entwickelte
Anteile der literarischen Sprache stehen hier also nebeneinander. Aufserdem be-
richtet Synesios, im Zustand des Traumens an den eigenen Schriften gearbeitet
zu haben. Tradume hatten ihm dabei geholfen: Sie hitten sein Denken préziser
gemacht, seinen sprachlichen Ausdruck geglittet und bestimmte Worte gegen
andere ausgetauscht.® In diesen Ausfithrungen deutet sich an, dass die inneren
Bilder des Traumers eigene Aktivitdt entwickeln und dass der Traum auf diese
Weise sowohl zum Ort der dsthetischen Produktion als auch des reflektierenden
Schreibens werden kann. Auch wenn im Traum eine gottliche Stimme Synesios
Erklarungen gibt (dix 0o vovOetrjoaon),” geht es hier doch nicht darum, den
kiinstlerischen Prozess lediglich auf die Inspiration durch eine géttliche Instanz
zuriickzufiihren. Im Vordergrund steht vielmehr die Beschreibung der schrift-
stellerischen Produktion im Traum als einer Aktivitat, an der auch der Dichter
Anteil hat.

30 Zu Synesios’ Aufforderung, Traume zu entschliisseln, vgl. Synésios: Traité (wie Anm. 28),
S. 288-311, insbes. S. 293f.; sowie Lang: Traumbuch (wie Anm. 28), S. 17-31, insbes. S. 20; fiir
Hinweise, wie man sich die Deutungskunst am besten erwirbt, vgl. Synésios: Traité (wie
Anm. 28), S. 300-311; sowie Lang: Traumbuch (wie Anm. 28), S. 25-31.

31 Vgl. Synésios: Traité (wie Anm. 28), S. 299f. Synesios beginnt seine Ausfithrungen zu diesem
Thema mit dem Hinweis, dass die Seele die visuell wahrnehmbare Gestalt (tox €idn) des
Werdenden in sich trage (S. 274).

32 Synesios verwendet hier den Begriff pavtaoia (vgl. etwa ebd., S. 275; sowie Lang: Traum-
buch (wie Anm. 28), S. 7).

33 Vgl. Synésios: Traité (wie Anm. 28), S. 299 und S. 277; sowie Lang: Traumbuch (wie Anm. 28),
S.9).

34 Vgl. Synésios: Traité (wie Anm. 28), S. 277; vgl. auch Jacques Lamoureux und Noél Aujoulat:
Notice. In: Synésios: Traité (wie Anm. 28), S. 208-214, insbes. S. 209f.

35 Vgl. Synésios: Traité (wie Anm. 28), S. 275; sowie Lang: Traumbuch (wie Anm. 28), S. 7f.

36 Vgl. Synésios: Traité (wie Anm. 28), S. 297; sowie Lang: Traumbuch (wie Anm. 28), S. 22.

37 Vgl. Synésios: Traité (wie Anm. 28), S. 297; sowie Lang: Traumbuch (wie Anm. 28), S. 23.



140 Tilo Renz

2. Traum und Traumen in Marsilio Ficinos Theologia platonica
(Buch XI1I, Kap. 2)

Marsilio Ficino behandelt im zweiten Kapitel des dreizehnten Buches der Theolo-
gia platonica unter anderem prophetische Traume.*® Anhand von Beschreibungen
der besonderen Wahrnehmungsformen von Philosophen, Dichtern, Priestern,
Sehern und Propheten verfolgt Ficino hier sein Interesse an der Beschéftigung
mit dem Vermdgen der Phantasie. Synesios hatte den Phantasiebegriff in die spét-
antike Auseinandersetzung um den Traum und um das Trdumen eingebracht.”
Der Gedanke liegt nahe, dass die kleine Schrift des Synesios genau aus diesem
Grund Ficinos Aufmerksamkeit auf sich gezogen hat. Ficinos Aulerungen iiber
den Traum im zweiten Kapitel des dreizehnten Buches der Theologia platonica sind
allerdings nicht allein von Synesios beeinflusst. Sie gehdren zu den oben erwahn-
ten, bereits seit dem 13. Jahrhundert verbreiteten Bemiihungen, aristotelische
und platonische Positionen zum Traum zu harmonisieren.”” AuSerdem sind sie
eng mit der Auffassung von der Seele und ihren Vermogen verbunden, die Ficino
in der gesamten Theologia platonica aus unterschiedlichen Einfliissen entwickelt.*!
So nimmt er beispielsweise auch Aristoteles” De anima und die hier vertretene
Vorstellung auf, die Seele bewege den Korper, sei aber selbst nicht korperlich zu
denken.*?

Fiir die imaginierende Aktivitét der Seele sind bei Ficino wie auch bei Synesios
die ausdriicklich an Platon orientierten Bilder, die idola, zentral. Ficino versteht
Bilder der Seele als innerpsychische, visuelle und zugleich kérperlich affizieren-
de Einheiten.*® Der Zugriff dieser Elemente der Seele auf den Korper ist sehr weit-
gehend: Idola bestimmen den Korper und bewegen ihn im konkreten Sinne.** Die
materielle Wirkung zeigt sich auch in einer lebensspendenden Kraft, welche idola
den Korpern vermitteln, mit denen sie Kontakt haben.* Dabei ist zu bemerken,

38 Vgl. Marsilio Ficino: Platonic Theology. Ubersetzung von Michael J. B. Allen mit John War-
den. Hrsg. von James Hankins mit William Bowen. Bd. 4. Cambridge (Massachusetts), Lon-
don 2004, Buch 13, Kap. 2, S. 120-169.

39 Vgl. ebd,, S. 120f. Indem Ficino die Verbindung des zwischen nous und Sinneswahrnehmung
stehenden Phantasiebegriffs mit den Traumen thematisiert, greift er die eigentlich innova-
tive Leistung von Synesios” Traumbuch auf; vgl. Lang, Untersuchung. In Lang: Traumbuch
(wie Anm. 28), S. 90f.

40 Vgl. Toussaint: Philosophical Prototype (wie Anm. 25), S. 79.

41 Vgl. Michaela Boenke: Korper, Spiritus, Geist. Psychologie vor Descartes. Miinchen 2005,
S. 28-50, zu den Seelenvermdogen vgl. S. 44-46; sowie Thomas Leinkauf: Die Seele als Selbst-
verhiltnis. Der Begriff ,Seele’ und seine Bedeutung zu Beginn der Frithen Neuzeit (Marsilio
Ficino). In: Die Seele. Metapher oder Wirklichkeit? Philosophische Ergriindungen. Hrsg. von
Peter Nickl und Georgios Terizakis. Bielefeld 2010, S. 145-167, insbes. S. 147, 154f.

42 Vgl. Boenke: Korper, Spiritus, Geist (wie Anm. 41), S. 40—42.

43 Ficino bezeichnet idolum oder idola als simulacrum rationalis animae und als simulacra anima-
rum, als Bilder der Seelen. Zum Begriff idolum vgl. Ficino: Theology (wie Anm. 38), S. 134;
sowie Toussaint: Philosophical Prototype (wie Anm. 25), S. 82.

44 Ficino: Theology (wie Anm. 38), S. 134: In hoc idolo insunt semina motionum et qualitatum omni-
um quae in corpore explicantur ab anima.

45 Ebd.: Habent et has vivificas rectricesque corporum facultates.



Ich hab gesehen den gott Amon, vnd er hatt mich liepleich beschlaffen 141

dass der Raum des Einflusses, der den seelischen Bildern zukommt, nicht auf
die Einzelpsyche beschréankt ist. Vielmehr durchziehen sie das gesamte Univer-
sum und stellen Verbindungen zwischen dessen unterschiedlichen Elementen
her.* Dazu gehort auch, dass sie die menschliche Welt an die gottliche koppeln.
Auch Traume, insbesondere prophetische Trdume, werden von ihnen transpor-
tiert. Laut Ficino beeinflussen Bilder, die aus hoher stehenden Sphéren stammen,
diejenigen niederer; auf diese Weise wirken himmlische Seelen auf menschli-
che.¥ Einfliisse dieser Art manifestieren sich vornehmlich in Form von Traumen,
denn im Schlaf reduziert der Korper dufiere Aktivititen und intensiviert innere,
etwa die Argumente des Verstandes oder die Bilder der Phantasie.*® Insbesondere
anhand der platonischen Vorstellung von den idola, die auch Synesios in seine
Traumtheorie einbezogen hatte, findet also der Gedanke einer korperlichen Affi-
zierung im Traum und durch den Traum in Ficinos Ausfithrungen {iber Traume
Eingang.

In besagtem Kapitel der Theologia platonica unterscheidet Ficino zudem knapp
zwischen den Begriffen phantasia und imaginatio. Sie werden hier nach dem Grad
der Strukturierung ihrer Inhalte voneinander abgegrenzt: Wahrend die phanta-
sia als ungeordnet (confusa) gilt,* kommt der imaginatio eine die fiinf Sinne zu-
sammenfiithrende Kraft zu. Ficino nennt sie quinque sensuum congregatrix.®® Diese
Differenzierung enthilt bereits einen Hinweis auf die generative Dimension der
seelischen Bildherstellung und -verarbeitung: Die Aufgabe wird der imaginatio
zugewiesen. Threr ordnenden Kraft kommt somit ein gewisses Mafs an Kreativi-
tat zu, das auch die Aktivitat des Traumens beeinflusst.

46 Ebd.: Omnes mentes, sive sublimes et super animas sint sive inferiores et inditae animabus, ita invi-
cem connexae sunt.

47 Ebd.: ac superiores quaelibet inferioribus radios suos dispertiant; ebd., S. 136: Atque ita omnia ani-
marum rationalium idola mutua quadam conspiratione ex uno pendent idolo summo.

48 Ebd., S. 150: Verum quando ita vacamus ut huiusmodi advertamus influxus? Ebd.: Quando autem
magis exterior actus remittitur, tanto intenditur magis interior. Toussaint hat die These vertreten,
dass eine Verbindung zwischen der gottlichen und der menschlichen Sphére besteht, da
idola innerhalb der Vermogen der Seele nicht ausschlieSlich der phantasia oder der imaginatio
zugeordnet sind, sondern eine Zwischenposition zwischen phantasia und ratio besetzen und
also auch zur géttlichen ratio Zugang haben, vgl. Toussaint: Philosophical Prototype (wie
Anm. 25), S. 82. Diese spezifische Erklarung der Verbindung via idola lasst sich anhand des
zweiten Kapitels des dreizehnten Buches von Ficinos Theologia platonica allerdings schwer
nachweisen. Zur Verbindung mit dem Goéttlichen dort vgl. Ficino: Theology (wie Anm. 38),
S. 127 (zum ,goéttlichen Furor’ der Dichter); sowie S. 136 (zur Verbindung der unterschiedli-
chen Seelen-Sphéren via idola).

49 Vgl. Ficino: Theology (wie Anm. 38), S. 140.

50 Ebd.; vgl. Toussaint: Philosophical Prototype (wie Anm. 25), S. 82; dass die imaginatio hier
eine ordnende Fihigkeit zugesprochen bekommt und damit fiir schdpferische Prozesse eine
grofiere Bedeutung erhilt als die phantasia ist bemerkenswert, denn an anderer Stelle (Theo-
logia platonica, Buch 8 und 9) schitzt Ficino das schopferische Potential der phantasia — wegen
ihrer grofieren Néhe zur ratio — hoher ein, vgl. Bettina Dietrich: Darstellung von Einfachheit.
Die Idee des Schonen in Marsilio Ficinos Grundlegung einer Metaphysik des Geistes. Miin-
chen 2000, S. 173f.; sowie Boenke: Korper, Spiritus, Geist (wie Anm. 41), S. 46f.



142 Tilo Renz

Neben solcher Eigenaktivitdt des menschlichen Wahrnehmungsapparats tritt
in der Passage aber vor allem die Inspiration durch eine gottliche Instanz hervor.
Menschliche Kreativitédt gerdt damit nicht in Konkurrenz zur gottlichen, sondern
sie wird als von ihr abgeleitet konzipiert. Insbesondere macht dies der Abschnitt
zu den Dichtern deutlich, die, so Ficino im Anschluss an Demokrit und Platon,
vom gottlichen Furor erfasst werden (poetas [...] divino quodam furore correptos).”!
Anders als mittels gottlicher Inspiration ist Dichtung, so halt Ficino am Ende der
Passage ausdriicklich fest, nicht moglich.?* Auch wenn Ficinos Vorstellung von
kiinstlerischer Produktivitat durchaus tiber den Gedanken der Mimesis der Na-
tur hinausgehen und die Natur in puncto Produktivitat {ibersteigen kann, folgt
das kreative Handeln, das Ficino dem Menschen an dieser Stelle zugesteht, stets
,den Eingebungen hoherer Wesenheiten”.> Ficino zitiert Platon mit der Auffas-
sung, dass gerade Unbegabte von den Musen bewegt wiirden, damit die gottliche
Vorsehung zeigen konne, dass die hervorragendsten Gedichte nicht menschliche
Erfindungen, sondern Geschenke des Himmels seien: Quia divina providentia de-
clarare vult hominum generi non hominum inventa esse praeclara poemata, sed caelestia
munera.>*

Der Gedanke der gottlichen Inspiration verbindet die Fahigkeit der Dichter
mit derjenigen der Priester und Seher oder Propheten.® Es deutet sich also auch
bei Ficino sowohl eine kreative Dimension des Traumens als auch eine Verbin-
dung zu anderen kiinstlerisch-schopferischen Handlungen an. Diese scheint mir
jedoch in den Passagen der Theologia platonica, in denen ausdriicklich von den
seelischen Aktivitaten im Kontext des Traumens die Rede ist, nur recht verhalten
und vor allem viel weniger deutlich artikuliert zu werden als es im Traumbuch
des Synesios der Fall ist. Es geht Ficino eher um die Einordnung des Traums in
seine Theorie der psychischen Vermogen und um die Begriindung von Dichtung
mit Hilfe der Vorstellung des furor poeticus als um das Lob des Traums als Aus-
gangspunkt kreativer Prozesse des einzelnen, von dem bei Synesios zu lesen ist.

51 Ficino: Theology (wie Anm. 38), S. 126. Zur Konzeption des furor poeticus bei Ficino vgl.
Volkhard Wels: Der Begriff der Dichtung in der Frithen Neuzeit. Berlin, New York 2009,
S.197-214.

52 Ficino: Theology (wie Anm. 38), S. 126: Addit ineptissimos quosdam homines a Musis ideo corripi,
quia divina providentia declarae vult hominum generi non hominum inventa esse praeclara poemata,
sed caelestia munera.

53 Sergius Kodera: Ingenium. Marsilio Ficino iiber die menschliche Kreativitat. In: Platon, Plo-
tin und Marsilio Ficino. Studien zu den Vorlaufern und zur Rezeption des Florentiner Neu-
platonismus. Hrsg. von Maria-Christine Leitgeb, Stéphane Toussaint und Herbert Bannert.
Wien 2009, S. 155-172, hier S. 160, vgl. auch S. 164-166; vgl. zudem Michael ]. B. Allen: Icastes.
Marsilio Ficino’s Interpretation of Plato’s Sophist. Berkeley, Los Angeles, Oxford 1989, S. 160.

54 Ficino: Theology (wie Anm. 38), S. 126.

55 Fiir Seher und Propheten vgl. Ficino: Theology (wie Anm. 38), S. 132: Huiusmodi rerum dispo-
sitio lexque divina inscripta mentibus providentia nuncupatur; S. 134: Omnes mentes, sive sublimes
et super animas sint sive inferiores et inditae animabus, ita invicem connexae sunt, ut ab earum capite
deo incipientes longa et continua serie procedant, ac superiores quaelibet inferioribus radios suos dis-
pertiant; S. 144: idola animarum superiorum pulsant semper idolum nostrum.



Ich hab gesehen den gott Amon, vnd er hatt mich liepleich beschlaffen 143

3. Der Traum der Olympias im Basler Alexander

Die Schilderung der Ereignisse um die Zeugung Alexanders des Grofien im
deutschsprachigen Basler Alexander, entstanden im letzten Viertel des 13. Jahr-
hunderts, dient im Folgenden als zentraler Bezugstext, um die Darstellung eben
dieser Passage in Johann Hartliebs Alexander genauer zu charakterisieren. Ob
Hartlieb diesen Alexanderroman kannte, ist nicht geklart. Als gesichert gilt nur,
dass er seiner Bearbeitung einen lateinischen Text zugrunde legte, vermutlich
eine Fassung der so genannten Historia de preliis Alexandri Magni, die derjenigen
Version nahestand, welche die Pariser Handschrift BN n.a.l. 310 tiberliefert.® Auf
Hartliebs Umgang mit dieser Vorlage in der Episode vom Traum der Olympiades
werde ich spater noch eingehen. Mein Hauptinteresse gilt hier aber dem Vergleich
mit dem Basler Alexander. Mit der Wahl dieses Referenztextes wird Hartliebs Dar-
stellung des Traums der Olympiades in den Kontext der deutschsprachigen Lite-
ratur und ihrer Geschichte eingebunden. Die vergleichende Analyse kann sich
dadurch eng an die Rhetorik der beiden Texte in deutscher Sprache halten und
ihre formalen Merkmale unmittelbar aufeinander beziehen. Unterschiede beider
Texte hinsichtlich der formalen Darstellung bilden den Ausgangspunkt, um den
traumtheoretischen Gehalt von Hartliebs Alexander zu bestimmen.

Im Basler Alexander wird iiber die Zeugung des Makedonenherrschers Folgen-
des berichtet: Der dgyptische Kénig und Zauberer Nectanabus kommt an den
Hof Philipps von Makedonien und seiner Frau Olympias (wie sie in diesem Text
heifit), als Philipp das Land zu einem Kriegszug verlassen muss (BA 70-72).%
Nectanabus sucht Olympias auf und ist von ihrer Schonheit fasziniert (BA 79-82).
Nachdem Nectanabus sich selbst als Wahrsager (wissage [BA 119]) eingefiihrt und
eine Probe seines Kénnens gegeben hat, bittet ihn Olympias, einen Blick in ihre
Zukunft zu tun (BA 167-176). Nectanabus kiindigt ihr an, dass ein Gott sie be-
schlafen und mit ihr einen Sohn zeugen werde:

es ist also dar umb gewant,

daz dir in kurczer zit

ein hocher got bi gelit,

der beschirmet dich vor dem kiinge wol,
Pilipo, als er bilich sol (BA 184-188).%®

56 Dass es sich beim Alexanderroman des Pariser Codex BN n.a.l. 310 tatsdchlich um die direkte
Vorlage Hartliebs handelt, ist von der Forschung in Zweifel gezogen worden, vgl. Riidiger
Schrell: Liber Alexandri Magni. Die Alexandergeschichte der Handschrift Paris, Biblio-
theque Nationale, n.a.l. 310. Untersuchungen und Textausgabe. Miinchen 1989, S. 91.

57 Die Versangaben stehen im Folgenden, mit der Sigle BA versehen, im fortlaufenden Text;
sie beziehen sich auf die Ausgabe: Die Basler Bearbeitung von Lambrechts Alexander. Hrsg.
von Richard Maria Werner. Tiibingen 1881.

58 Ubersetzung T. R.: Es verhalt sich also folgendermaflen: Binnen kurzem wird mit dir / ein
maichtiger Gott schlafen; / er wird dich (auch) vor dem Kénig / Philipp schiitzen, wie er es
billiger Weise tun sollte. Mit dem Schutz vor Philipp kann sowohl der Schutz vor dem von
Olympias befiirchteten Ehebruch ihres Mannes (BA 169-176) durch die Erhhung ihrer Stel-



144 Tilo Renz

Dass es sich dabei um eine Begegnung im Traum handeln wird, kiindigt
Nectanabus nicht an. Dies wird erst deutlich, als er darauf Krauter und Wur-
zeln sammelt und mit Zauberkiinsten dafiir sorgt, dass Olympias traumt (BA
213-220), Gott Amon schlafe mit ihr (BA 218):%

[...] da schiif er [= Nectanabus, T. R.] mit,

daz nach kiinstlichem sit

Olinpya trmte schon,

wie der got Ammon

des selben nachttes by ir leg

und ir mine pfleg [Hervorhebung T. R.] (BA 215-220).%°

Bevor dieser Gott im von Nectanabus herbeigefiihrten Traum die Konigin am
Morgen verldsst, tut er ihr kund, sie habe einen Sohn empfangen, der sie in Zu-
kunft beschiitzen werde (BA 223). Olympias ruft darauf Nectanabus zu sich und
erzahlt ihm von dem Traum (BA 228). Er lehnt ab, den Traum-Bericht zu héren,
denn er wisse bereits, was Olympias getraumt habe (BA 230).

Stattdessen sagt er voraus, was sich in der folgenden Nacht ereignen werde:
Derselbe Gott werde Olympias ein weiteres Mal erscheinen (den selben got zeigi
ich dir [BA 232]) und mit ihr schlafen; diesmal werde er die Gestalt eines Drachen
haben. Als in der folgenden Nacht alle in Schlaf gefallen sind (BA 242), kommt
Nectanabus selbst in der Gestalt eines Drachen zu Olympias und schlaft mit
ihr (BA 243-246). Spétestens hier wird erkennbar, dass es sich nun nicht um ein
Traum-Geschehen handelt — ausdriicklich adressiert wird die Differenz zu den
Ereignissen der vorhergehenden Nacht im Text jedoch nicht. Am Morgen verldsst
Nectanabus Olympias mit der Ankiindigung, ihr Nachkomme werde machtig
und unbesiegbar sein (BA 250-253).

Unmittelbar darauf wird Olympias fiir alle sichtbar schwanger (BA 244; 303).
Sie schickt nach Nectanabus und bittet ihn, sie vor dem Argwohn und der Strafe
ihres Ehemannes zu schiitzen. Der Zauberer beruhigt sie und lasst nun auch Phi-
lipp von Makedonien trdaumen, der Gott Amon habe mit seiner Frau geschlafen
(BA 274-276). Als Philipp seinen Astrologen (sternenseher [BA 278]) von diesem
Traum berichtet, sind alle davon {iberzeugt, dass das Traumgeschehen der Reali-
tat entspreche: dire triim wirt vil war (BA 282).

lung qua Mutterschaft fiir das Kind eines Gottes (BA 180) gemeint sein als auch der Schutz
vor Philipps Sanktionen nach dem Ehebruch der Olympias (BA 259-264).

59 Der Name Amon oder Ammon verweist auf verschiedene Gestalten: auf einen Herrscher
des Alten Testaments (2 Chr 33,21-25; 2 Kon 21,19-26), auf einen Sohn Lots und auf einen
athiopischen Hellseher, der nach der griechischen Mythologie dem Perseus weissagt.

60 Ubersetzung T. R.: Damit [= mit diesen Zutaten] bewirkte Nectanabus, / dass Olympias auf
kiinstlich herbeigefiihrte Weise / den feinen Traum hatte, / dass der Gott Amon / in dieser
Nacht bei ihr liege / und mit ihr schlafe.



Ich hab gesehen den gott Amon, vnd er hatt mich liepleich beschlaffen 145

Auffallig ist an der Episode zunédchst, dass Nectanabus den Traum der Olym-
pias mit einem Zauber selbst herbeifiihrt und dass er diesen Traum instrumentell
einsetzt.®" Eine explizite Wertung der Handlungen des Nectanabus durch die Er-
zahlinstanz fehlt zwar, aber dennoch kann das Geschehen als Warnung vor der
Verlasslichkeit von Trédumen und ihren Voraussagen verstanden werden sowie
als Mahnung, dass Traume durch Zauberei beeinflusst sein kénnen: Vom Medi-
um einer gottlichen Botschaft kann der Traum — so fiihrt die Episode im Basler
Alexander vor — zum manipulierbaren Instrument des Magiers werden. Die Vor-
behalte gegeniiber der vermeintlich gottlichen Herkunft von Traumen, die sich
in diesem Text zeigen, sind in den gelehrten Diskussionen im 13. Jahrhundert
verbreitet.*

An der Darstellung des Geschehens im Basler Alexander ist bemerkenswert,
dass die Ereignisse nicht restlos schliissig erzahlt werden, sondern eine Reihe
von Fragen aufwerfen. Insbesondere werden Unterscheidungen nicht klar getrof-
fen; moglicherweise fehlen die entsprechenden Differenzierungen im Text plan-
mafig.

Zunichst scheint Nectanabus den Verkehr der Koénigin mit dem Gott als rea-
les Geschehen vorauszusagen. Als die Erzahlung fortschreitet, wird jedoch deut-
lich, dass Nectanabus selbst Olympias die nachtlichen Bilder bereitet und dass
es sich bei der ersten Begegnung mit Amon um ein Traumgeschehen handelt.
Als zutreffend erweist sich die Voraussage, wenn man bedenkt, dass Olympias ja
ein zweites Mal mit dem vermeintlichen Gott verkehrt und dass bei dieser zwei-
ten Begegnung der Sexualakt offenbar real vollzogen wird: Die Markierung als
Traumgeschehen fehlt sinnvoller Weise, wenn die Voraussage auf beide Nachte
bezogen wird.

Weitere Fragen schliefien sich an: Wie begriindet der Text, dass Olympias dem
Gott Amon zweimal begegnet? In welcher Relation stehen beide Zusammentref-
fen im Basler Alexander zueinander und welche Funktion hat es, dass der rea-
len Begegnung eine getrdumte vorausgeht? Fiir Olympias, wie auch spéter fiir
Philipp, schafft Nectanabus einen Traum, der reales Geschehen ankiindigt, das
sich spéter ereignen wird. Beide kiinstlich hervorgebrachten Traume imitieren
offenbar visiones, also Wahrtraume oder prophetische Traume.* Mit Hilfe des von
ihm selbst geschaffenen Traums gelingt es Nectanabus, sowohl seine seherischen
Fahigkeiten als auch sein Kénnen als Traumdeuter unter Beweis zu stellen: Als
erstes kiindigt der Zauberer an, was sich dann zunédchst als Traum ereignet,

61 Der Text beschreibt die Kiinstlichkeit der Herstellung (nach kiinstlichem sit [BA 216]) und
benennt die Zutaten krut und wurzelin (BA 213), die dazu notwendig sind (BA 211-220). Au-
Berdem ist die Rede vom ziiber (BA 214), also von den magischen Praktiken, die Nectanabus
einsetzt.

62 Vgl. Kruger: Dreaming (wie Anm. 22), S. 83f.

63 Vgl. Steven R. Fischer: The Dream in the Middle High German Epic. Introduction to the
Study of the Dream as Literary Device to the Younger Contemporaries of Gottfried and
Wolfram. Bern u.a. 1978, S. 39; die Klassifikation folgt dem im Mittelalter weit verbreiteten
Kommentar des Macrobius zum Somnium Scipionis, vgl. ebd. S. 21.



146 Tilo Renz

darauf deutet er diesen Traum wiederum auf zukiinftiges Geschehen hin. Der
mehrfache Nachweis von Nectanabus” Kénnen mag Voraussetzung fiir das An-
sehen sein, das der Zauberer bei Olympias geniefst, und fiir das Vertrauen, das sie
ihm entgegenbringt. Explizit macht der Text auch das nicht.

Bleibt weiter die Frage nach dem Status des Geschehens der zweiten Nacht.
Handelt es sich um ,reale’ Ereignisse, und wie werden sie vom vorausgehenden
Traumgeschehen unterschieden? Auch diesmal kiindigt Nectanabus die Bege-
benheiten an (BA 234f.), und er sagt — wie bereits erwdhnt — erneut nicht, ob sie
sich im Traum oder realiter ereignen werden. Diesmal jedoch verschafft Necta-
nabus der Herrscherin keinen Traum, sondern er nimmt die Gestalt an, in der
ihr Amon angekiindigt worden ist, und geht zu ihr. Hier vollzieht er selbst den
Beischlaf mit Olympias. Mit dem Traum der ersten Nacht bereitet Nectanabus
Olympias auf das Geschehen der zweiten vor, gewinnt ihr Vertrauen und kann
schliefSlich mit ihr schlafen. Angesichts der klaren Motivation und entsprechen-
den Vorgehensweise des Zauberers scheinen sich die Ereignisse beider Nachte
deutlich von einander zu unterscheiden. Schaut man aber auf einzelne Merkmale
der Darstellung, so schwindet die Gewissheit. Der Basler Alexander ndhert beide
Néchte einander an, indem der Kénigin am Ende jeder Nacht eréffnet wird, nun-
mehr mit einem Nachkommen schwanger zu sein (BA 221-224; 247-252). Auf der
Figurenebene wird behauptet, dass die Effekte, die beide Néchte auf den Koérper
der Kénigin haben, sich von einander nicht unterscheiden.

AufSerdem ist in der zweiten Nacht nicht deutlich, was die einzelnen Figuren
wahrnehmen. Hier zeigt sich erneut, dass der Basler Alexander mit Informationen
sparsam ist: Denn in welchem Zustand sich Olympias in der zweiten Nacht be-
findet, wird nicht erwdhnt. Sehr unspezifisch heifit es, Nectanabus begebe sich
zu ihr in der Gestalt eines Drachen do der erst sloff geschach (BA 242) — also als
Olympias (vielleicht auch: als die Herrscherin samt ihrem Gefolge) eben einge-
schlafen ist. Ob Olympias erwacht, als der Drache erscheint, und was sie in die-
sem Moment wahrnimmt, schildert der Text nicht. Der Hinweis auf den ersten
Schlaf wirft die Frage auf, in welchem Wahrnehmungsmodus sich die einzelnen
Figuren befinden, die am Geschehen beteiligt sind.

4. Olympiades’ Traum im Alexander des Johann Hartlieb

Vor dem Hintergrund der Darstellung des Geschehens im Basler Alexander wer-
den die Charakteristika der Schilderung des Traums der Olympiades in Hartliebs
Alexander deutlich. Auffillig an der Episode bei Hartlieb ist zunachst ihre Aus-
fiihrlichkeit. Nectanabus wird als Herrscher und Zauberer in Agypten detailliert
beschrieben (JHA 135ff.);** es wird erzadhlt, wie er fliechen muss, nach Makedonien
gelangt und dort auf Phylippus und Olympiades trifft.

64 Die folgenden Verweise im fortlaufenden Text beziehen sich auf die Ausgabe: Johann
Hartliebs Alexander. Eingeleitet und hrsg. von Reinhard Pawis. Miinchen, Ziirich 1991 (Si-
gle: JHA).



Ich hab gesehen den gott Amon, vnd er hatt mich liepleich beschlaffen 147

Dass die Schilderung ausgearbeiteter ist als im Basler Alexander, ergibt sich
zum Teil schon aus der lateinischen Vorlage, auf die Hartlieb zuriickgegriffen
hat. Er halt sich aber nicht exakt an diese Vorlage, sondern fiigt eigenstandig
weitere Passagen hinzu.® Seinen Alexander zeichnet damit die Detailliertheit der
Darstellung besonders aus.

Im Vergleich mit dem Basler Alexander wird schnell deutlich, dass die magi-
schen Fahigkeiten und Handlungsweisen des Nectanabus bei Hartlieb ausdriick-
lich benannt und negativ bewertet werden. So wird sein Vorgehen mehrfach als
list® sowie als gezielt tduschend charakterisiert. Die Vorbereitungen des Traums
der Olympiades in der ersten Nacht beispielsweise werden eine zawberlist genannt,
mit der er [= Nectanabus] die kunigin Olimpiades betriegen mochtt (JHA 310f); ab-
schliefSend heifst es in der Passage {iber die Zeugung Alexanders, Olympiades sei
[m]it soleichen listen [...] betrogenn worden (JHA 351f.). Ganz offensichtlich geht es
Hartlieb also um die Kritik an Nectanabus” Fertigkeiten und Handlungsweisen.
Diese distanzierte Haltung gegeniiber magischen Praktiken passt zu Hartliebs
Warnung vor der Verbreitung von zaubrey als einer letztlich vom Teufel (Sathanas)
bestimmten Aktivitat im Puoch aller verpotten kunst (1456); sie hangt moglicher-
weise mit dem bereits angesprochenen Einstellungswandel zusammen, den er
in den frithen 1450er Jahren durchmacht. Die Ablehnung der magischen Hervor-
bringung des Traums der Olympias durch Nectanabus ist aber nicht als generelle
Ablehnung des Potentials von Trdumen, Wissen iiber die Zukunft zu vermitteln,
zu verstehen. An anderer Stelle handelt der Text durchaus von einer Vorausdeu-
tung durch Traume, die sowohl zutrifft als auch positive Auswirkungen auf den
Protagonisten und seine Geschichte hat. Nachdem in der Schlacht mit dem Heer
des Konigs von Ambyra Teile von Alexanders Heer von giftigen Pfeilen getrof-
fen worden sind, erscheint ihm der Gott Amon im Traum und kiindigt ihm eine
Pflanze an, mit der die Verletzten geheilt werden konnten (JHA 3191-3195). Am
néchsten Morgen erwacht der Makedone mit dem Kraut in der Hand — das An-
gekiindigte materialisiert sich im Anschluss an diesen Traum also unmittelbar —,
heilt seine Kimpfer und macht sie gegen weitere Giftpfeile unempfindlich, sodass
Ambyra schlieflich eingenommen werden kann (JHA 3195-3208). Vom Traum der
Olympias unterscheidet diese Traumsequenz nicht nur das fehlende Eingreifen
eines Zauberers, sondern auch der Verzicht auf die Darstellung der korperlichen
Wahrnehmung des Traumgeschehens durch den Traumenden.

Neben den deutlichen Wertungen magischer Praktiken zeichnet die Schilde-
rung des Traums der Olympias in Hartliebs Alexander aus, dass die sexuellen

65 Wenn der Alexanderroman des Pariser Codex BN n.a.l. 310 nicht als Hartliebs Vorlage gel-
ten kann (s.0., Anm. 56), kann streng genommen nicht nachgewiesen werden, dass er seine
Vorlage tatsdchlich erweitert hat; vgl. Schnell: Politisierung (wie Anm. 1), S. 273. Umgekehrt
kann aber auch gelten, dass man von der Pariser Handschrift als Referenztext ausgehen
muss, solange kein anderer identifizierbar ist.

66 Vgl. zu list: JHA 311; 351; vgl. auSerdem zawberlist (JHA 310; 337).

67 Vgl. Johann Hartliebs Buch aller verbotenen Kunst (wie Anm. 5), S. 2f.



148 Tilo Renz

Handlungen wiederholt angesprochen werden, die in beiden Néchten, in denen
der vermeintliche Gott Amon zur makedonischen Herrscherin kommt, vollzogen
werden. Hartlieb erzahlt die Redundanzen aus, die sich aus der Konstellation
von Voraussage des Traums, tatsachlichem Traumgeschehen und nachtréaglichem
Erzdhlen des Trauminhalts ergeben, und iibergeht sie nicht etwa aus Griinden
der narrativen Okonomie, wie es im Basler Alexander geschieht. So ist mehrfach
vom ersten Beischlaf im Traum die Rede: Mit den Adjektiven czartleich (JHA 313)
und liepleich (JHA 320, 323) wird er als besonders angenehmes und intensives
korperliches und emotionales Erlebnis charakterisiert. Als liepleich beschreibt der
Text sowohl die Handlungen des angeblichen Gottes Amon als auch das Ver-
halten der Konigin.®® Auch im Traum ist es moglich, so postuliert der Text hier,
intensive korperliche Erfahrungen zu machen.

Vom Beischlaf der zweiten Nacht wird berichtet: Nectanabus trawttett [= triutet,
T. R.] sy vast liepleichen (JHA 339f). Wahrend Hartlieb den Zauberer Nectanabus
explizit als betriigerisch handelnd kenntlich macht, stellt er hier erneut die po-
sitiven Aspekte der sexuellen Erfahrung heraus, die die Begegnung mit ihm fiir
Olympiades bedeutet. Allerdings hilt er in der abschlieSenden Passage fest, dass
Olympiades noch mehr lust vnd frewden (JHA 357) — hier wird ihre positive sexu-
elle Erfahrung nochmals angesprochen — aus ihrer stattigkaitt (JHA 356), also aus
Bestandigkeit und Treue, erwachsen ware. Der Text verzichtet also nicht auf eine
moralische Einschdtzung von Olympiades’” Handeln, gibt der Darstellung ihres
Erlebens korperlicher Intimitat aber viel Raum.

Uber diese grundsitzlichen Besonderheiten der Schilderung hinaus scheint
Hartliebs Text mehrfach Unklarheiten auszuraumen, die in der tradierten Er-
zahlsequenz angelegt sind und die beim Durchgang durch die Schilderung der
Episode im Basler Alexander hervorgetreten sind. AufSerdem werden in Hartliebs
Alexander Differenzierungen vorgenommen, die im Basler Alexander fehlen. Zu-
néchst sagt Nectanabus der makedonischen Herrscherin hier bereits bei seiner
ersten Prophezeiung nicht nur die Begegnung mit dem Gott Amon im Traum
voraus (JHA 296), sondern er kiindigt weiterhin an, dass der Gott sich danach
tatsdchlich zu ihr legen und mit ihr schlafen werde (JHA 296 £.). Schon hier wer-
den also zwei Begegnungen klar unterschieden, von denen Olympiades eine im
Traum und eine im wachen Zustand erleben werde.

Wenn Olympiades in Hartliebs Text berichtet, der Gott Amon habe sie im
Traum liepleich beschlaffen (JHA 323), so zeigt sich, dass die Wahrnehmung der Fi-
gur in die Schilderung mit einbezogen wird. Bereits zuvor hat die Erzahlinstanz
diese Erfahrung der Olympiades beschrieben (JHA 312f.). In der Voraussage des
Geschehens durch Nectanabus jedoch ist von der Qualitédt ihrer Wahrnehmung
im Traum noch nicht die Rede (JHA 295-297). Es kommt also dem Erzdhler und

68 er hatt mich liepleich beschlaffen (JHA 323); und: Sy emphieng in gar liepleich (JHA 320).
69 Wortlich heifit es: Darumb beraytt dich heindt, wann er wierdett dier in dem schlaff erscheinen, vnd
nach dem schlaff wierdt er sich zu dier legen vnd dich beschlaffen (JHA 295-297).



Ich hab gesehen den gott Amon, vnd er hatt mich liepleich beschlaffen 149

der Figur der Olympiades selbst zu, das Erleben in Worte zu fassen. Wahrend im
Basler Alexander Unklarheit iiber Olympias” Wahrnehmung und iiber ihre Sicht
der Ereignisse besteht — diese Facette der Handlung gestaltet der friihe deutsch-
sprachige Alexander-Text nicht aus —, avanciert bei Hartlieb die Wahrnehmung
der Olympiades zum Gegenstand der Darstellung.

Uber Olympiades’ Gefiihl im Kontext des in der folgenden Nacht ,real’ voll-
zogenen Geschlechtsakt duflert sich Hartliebs Text jedoch nicht. Nectanabus
kiindigt an, dass Olympiades das Geschehen der vorausgehenden Nacht nun im
wachen Zustand und daher anders erleben werde (JHA 329f): wann anders sindt
trawme vnd empfindleiche warew dinge (JHA 330f). Damit wird die Aufeinanderfol-
ge der zwei Begegnungen zwischen Amon und Olympias/Olympiades — die im
Basler Alexander vor allem dazu dienen, dass Nectanabus Olympias schliefllich
fiir sich gewinnen kann — bei Hartlieb zu einer Abfolge unterschiedlicher Erfah-
rungen ausgebaut. Wahrend iiber die Perspektive der Figur auf die Erfahrung des
Geschlechtsakts im Traum berichtet wird, fehlt Olympiades” Perspektive auf den
,;real’ vollzogenen Akt. Bei Hartlieb werden die Empfindungen der Olympias also
zum Gegenstand der Darstellung gemacht und haben wesentlichen Anteil an der
erzahlerischen Differenzierung von Traumgeschehen und realer Handlung.

Noch an anderer Stelle zeigt sich, dass die Schilderung und Berticksichtigung
unterschiedlicher Perspektiven — sei es der Figuren, sei es der Erzahlinstanz — fiir
die Konzeption des Traums bei Hartlieb von zentraler Bedeutung ist.” Das gilt
besonders fiir die bereits angesprochenen Einschatzungen und Bewertungen des
Nectanabus und seines Handelns. Wahrend die Erzahlinstanz Nectanabus’ Ma-
chenschaften, wie gezeigt, deutlich negativ bewertet, betont Olympiades mehr-
fach die Wahrheit und Glaubwiirdigkeit seiner Voraussagen. So sagt sie zu ihm:
Maister, ich gelawb, daz dier alle ding sindt wol kchundt (JHA 257); und: was du mier
sagest, daz gelaub ich sunder allenn zweyffel, wann ich erkenne, daz deine kchunst war
vnd auch gar gerecht ist (JHA 270-273). Mit der Kontrastierung unterschiedlicher
Perspektiven auf das Geschehen wird unter anderem die eingeschrankte Sicht
der Olympiades auf die Ereignisse darstellbar. So wird das abschliefSende Urteil
der Erzdhlinstanz vorbereitet, Olympiades sei durch die Listen des Nectanabus
betrogenn (JHA 352) worden und schwanger von einem Menschen, den sie fiir ei-
nen Gott gehalten habe (JHA 353f.). Indem sie sich aber von Nectanabus tduschen
lasst, steht sie nicht allein: Auch die Astrologen Konig Philipps, also Experten auf
dem Gebiet der divinatio, halten den Traum, den Nectanabus ihrem Herrn eingibt,
fiir eine authentische Mitteilung zuktiinftiger Ereignisse.

70 Dass Hartliebs Alexander aus unterschiedlichen Perspektiven erzdhlt und so stellenweise
auch unterschiedliche Weltsichten zur Sprache kommen ldsst, hat bereits Bachorski beob-
achtet, vgl. Hans-Jiirgen Bachorski: Briefe, Traume, Zeichen. Erzédhlperspektivierung in
Johann Hartliebs , Alexander”. In: Erzdahlungen in Erzahlungen. Phanomene der Narration
in Mittelalter und Frither Neuzeit. Hrsg. von Harald Haferland und Michael Mecklenburg.
Miinchen 1996, S. 371-391.



150 Tilo Renz

Die Besonderheit der Episode von Olympiades’ Traum besteht in Hartliebs
Text somit zum einen darin, dass er die Unterscheidung von Traum und Realitét
vornehmlich auf der Ebene der Wahrnehmung herausarbeitet; ungeachtet dieser
grundlegenden Abgrenzung spricht Hartlieb gerade dem Traum die Moglichkeit
zu, mit intensiven korperlichen Erfahrungen aufzuwarten. Zum anderen diffe-
renziert Hartlieb verschiedene Blickwinkel auf das Geschehen, die mit je unter-
schiedlichen Graden an Informiertheit verkniipft sind. Beide Differenzierungen
werden in diesem Text fiir die Darstellung der Episode produktiv gemacht, d.h.
sie durchziehen die Schilderung und werden mehrfach aufgerufen.

Abschliefiend mochte ich noch kurz auf Unterschiede zwischen Hartliebs
Text und der lateinischen Alexander-Fassung der Pariser Handschrift BN n.a.lL
310 hinweisen,” welche in der Forschung als mutmafliche Vorlage fiir Hartliebs
Alexander gilt. Dieser Vergleich bestatigt Besonderheiten von Hartliebs Text, die
bereits vor dem Hintergrund des Basler Alexander hervorgetreten sind. Hartlieb
fiihrt nicht nur, wie die Forschung festgestellt hat, die Aussagen des lateinischen
Textes wortreich aus, sondern er ergédnzt in der Episode vom Traum der Olympi-
ades zu den Themenbereichen, die hier von Interesse sind, inhaltlich bedeutsame
Aspekte. So fehlen in der Pariser Handschrift die deutlich negativen Bewertun-
gen des Nectanabus — sie sind Hartliebs Zusatz —”> und es fehlt auch die positive
Darstellung des sexuellen Erlebens der Olympias.” Bereits Hartliebs Vorlage un-
terscheidet zwar ausdriicklich zwischen dem Traumgeschehen und dem Gesche-
hen der zweiten Nacht: aliud est somnium atque aliud est veritas (Cod. Par., 1051.),
heifit es da. Die Differenz zwischen Traum und ,wahren Dingen’ wird hier aber
nicht ndher begriindet. Vor allem wird sie nicht, wie es bei Hartlieb der Fall ist,
auf die Wahrnehmung bezogen: Was du danne vor in dem schlaff gesehen hast, daz
wierdest du sehen wachendt, wann anders sindt trawme vnd empfindleiche warew dinge
(JHA 329-331). Der mehrfache Rekurs auf die sinnliche Wahrnehmung (sehen,
empfindleiche [...] dinge) in dieser Rede des Nectanabus gibt den Aspekt vor, an-
hand dessen Traum und Realitdt zu vergleichen und zu unterscheiden sind.

Damit bestdtigt der Blick auf die mutmafliche lateinische Vorlage von
Hartliebs Text, was auch der detaillierte Vergleich mit den Besonderheiten der
Erzahlweise des Basler Alexander, also eines prominenten deutschsprachigen
Alexanderromans, erbracht hat, der knapp 200 Jahre vor Hartliebs umfangreicher
Bearbeitung des Stoffes entstanden ist: Die Frage nach den Arten und Weisen der
Wahrnehmung von Traumen tritt bei Hartlieb hervor, und sie wird insbesondere

71 Es handelt sich um eine historiographische Sammelhandschrift, in die der Alexanderroman
neben Einhards Vita Karoli, Notkers Gesta Karoli und dem Brief des Presbyters Johannes
aufgenommen ist; zu den in der Handschrift versammelten Texten vgl. Schnell: Liber (wie
Anm. 56), S. 8f.

72 Vgl. etwa Schnell: Liber (wie Anm. 56), S. 131, Z. 98-102 (zu JHA 310f.); sowie S. 132, Z. 108-
110 (zu JHA 337).

73 Zu den Beschreibungen des sexuellen Erlebens der Olympias im Text des Liber Alexandri
Magni setzt Hartlieb czartleich (JHA 313) und liepleich (JHA 320; 323) hinzu.



Ich hab gesehen den gott Amon, vnd er hatt mich liepleich beschlaffen 151

als eine materiell-korperliche Erfahrung zum Thema gemacht. Damit beschéfti-
gen Hartlieb Aspekte des Traums, die auch Ficino wenige Jahre spdter umtrei-
ben werden. Der Vergleich mit Ficino macht sichtbar, dass Hartlieb Traumvor-
stellungen aufgreift, die in seiner Zeit verwendet werden — insbesondere ist das
die korperliche Erfahrung von Traumen, die Wissen tiber kommende Ereignisse
vermitteln —, dass Hartlieb mit seiner literarischen Konzeption des Traums aber
auch eigene Schwerpunkte setzt.

5. Korrespondenzen: Traume bei Ficino und bei Hartlieb

Der Blick auf Schriften Marsilio Ficinos, die etwas mehr als 30 Jahre nach
Hartliebs Alexander entstanden sind und zu Beginn dieses Aufsatzes kurz vorge-
stellt wurden, lasst eine Reihe von Unterschieden hervortreten — aber die Gegen-
iiberstellung lasst auch erkennen, dass beide Konzeptionen von Traumen Ahn-
lichkeiten aufweisen.

So fallt zunéchst auf, dass sowohl Hartlieb als auch Ficino auf je eigene Wei-
se Traume als Phdnomene zum Thema machen, die mit besonderen Formen der
Wahrnehmung eng verkniipft sind: Der Vergleich mit dem Basler Alexander hat
gezeigt, dass Hartlieb in der Episode iiber Olympiades” Traum das narrative
Verfahren erkennbar differenzierter Perspektiven einsetzt, um Unterschiede der
Sinneseindriicke im Traum und im Wachzustand deutlich zu machen. Ficino in-
teressiert sich fiir ein diffiziles System der seelischen Vermogen, die an der Wahr-
nehmung und Produktion von Traumbildern beteiligt sind. Insbesondere geht es
ihm um die Beschreibung der korperlichen Dimension der Traumwahrnehmung,
die er mit der Affizierung durch idola, durch Bilder in der Seele, erklart.

Beide rechnen damit, dass Traume Trager des Wissens einer transzendenten
Instanz sein konnen. Ficino unterstellt eine Verbindung der Seele des Traumers zu
Seelen anderer Spharen, die ebenfalls von den fiir seine Vorstellung von Traumen
so zentralen idola gestiftet wird. Auch bei Hartlieb bildet der Traum als Instanz
der Vermittlung von Wissen iiber die Zukunft die Grundannahme der narrati-
ven Sequenz iiber den Traum der Olympiades. Allerdings stellt Hartlieb zugleich
heraus, dass Traumbilder durch magische Praktiken hervorgebracht und in tau-
schender Absicht eingesetzt werden konnen. Indem er — wie im Abgleich mit dem
Basler Alexander deutlich geworden ist — die manipulative Dimension des Traums
betont und die Kritik am Verhalten des Zauberers explizit macht, greift er die
Tradition der Warnung vor der Indienstnahme von Traumen durch damonische
Machte auf, fiir die prominent Augustinus stehen kann.” Diese Denkweise ist
jedoch auch Ficino nicht unvertraut: Er behandelt sie im achtzehnten Buch der
Theologia platonica.”

74 Vgl. Augustinus: De genesi ad litteram. In: Patrologia Latina. Bd. 34, Sp. 245-486, hier Buch
12, Kap. 19, Abschn. 41, Sp. 470.

75 Vgl. Marsilio Ficino: Platonic Theology. Ubers. von Michael J. B. Allen mit John Warden.
Hrsg. von James Hankins mit William Bowen. Bd. 6. Cambridge (Massachusetts), London
2006, Buch 18, Kap. 10, S. 194-198.



152 Tilo Renz

Bei Ficino deutet sich — wenn auch merklich verhaltener als in dem von ihm
rezipierten Traumbuch des Synesios — der Gedanke an, dass die Wahrnehmung
von Bildern in der Imagination des Trdumenden nicht einfach ein rezeptiver Vor-
gang ist. Ficino versteht menschliches Schopfertum zwar zuallererst im Sinne
des furor poeticus und damit als von einer transzendenten Instanz inspiriert. Der
Traumende geht aber iiber die Indienstnahme durch einen Damon oder durch
Gott hinaus, indem sein Wahrnehmungsapparat eine Eigenaktivitat entfaltet, die
Ficino im zweiten Kapitel des 13. Buches der Theologia platonica mit der Unter-
scheidung von phantasia und imaginatio kurz anspricht. Hier {iberschreiten Fici-
nos Ausfithrungen momenthaft eine Konzeption des Traums, die diesen als blo-
Bes Tragermedium transzendenten Wissens versteht.

In Hartliebs Alexander wird fiir den Traum ebenfalls eine besondere Wahrneh-
mungsweise beschrieben. Allerdings ist die transformierende eigene Leistung
der wahrnehmenden Instanz auf der Handlungsebene von Hartliebs Text allen-
falls in Ansétzen greifbar. Hartlieb betont die korperliche Intensitédt von Olympi-
ades’ sexueller Erfahrung; sie wird zudem zum Kriterium der Differenzierung
zwischen Traum und Wachzustand. Was Olympiades im Traum erféhrt, geht je-
doch nicht tiber das hinaus, was Nectanabus ihr mit Hilfe des Zaubers an Sensa-
tionen bereitet. Allein die angenehme und emotional beriihrende Qualitét der se-
xuellen Erfahrung wird von Nectanabus nicht vorausgesagt; erst im Vollzug der
Handlungen wird sie von der Erzdhlinstanz respektive von Olympiades selbst
angesprochen. Indem Hartlieb das Traumerleben der Figur von der Voraussage
des Zauberers unterscheidet, deutet er auf der Handlungsebene an, dass es sich
um eine eigene Wahrnehmungsdimension der Traumenden handelt, die vorab
nicht verbal erfasst werden kann. Aber Hartliebs Traumwissen ist erst dann voll-
standig beschrieben, wenn man das ,Wie’ seiner Darstellung mit einbezieht. Es
gelingt ihm, die Traum-Wahrnehmung ins Zentrum der Erzdhlsequenz tiber den
Traum der Olympiades zu riicken, indem er konsequent die Perspektiven ein-
zelner Instanzen der Erzahlung unterscheidet. Diesem formalen Mittel gewinnt
er in seinem Alexander Moglichkeiten der narrativen Gestaltung ab. Besonders
in diesem Sinne — im Sinne der konkreten Ausformung des Erzdhlens {iber den
Traum und seine Wahrnehmung — wird das poetisch-generative Potential des
Traumes bei Hartlieb literarisch umgesetzt. Deutlicher als in Ficinos zuweilen
poetisch anmutender Abhandlung,” in der die Verbindung zwischen dem Traum
und seinem dsthetisch-produktiven Potential lediglich aufscheint, wird dieses
Potential von Hartlieb, der sich im Zuge seiner Auseinandersetzungen mit man-
tischen Praktiken sehr oft auch sachbezogener Schriften bedient hat, in einem
literarischen Text realisiert.

76 Zur poetischen Dimension von Ficinos Abhandlungen vgl. den Beitrag von Steffen
Schneider in diesem Band.



I11. Ubersetzungen, Netzwerke und negative Transfers






Marsilio Ficinos De vita coelitus comparanda
als prekares Wissen:
Strategien und Modi von Transfer

Antje Wittstock

,,Gesund bis ins hohe Alter mithilfe kosmischer Krafte.”! Was in der 2012 erschie-
nenen Ubersetzung von Michaela Boenke an einen Titel aus einer Apothekenzeit-
schrift denken lasst, darf nicht dariiber hinwegtéauschen, dass sich hinter De vita
coelitus comparanda von Marsilio Ficino ein hochgradig prekarer Text verbirgt.

Urspriinglich ein Kommentar zu Plotins Enneaden,® hatte Ficino den Text mit
den beiden Biichern De vita sana und De vita longa zu De vita libri tres zusammen-
gefiigt, die 1489 in Florenz erschienen. Wéahrend die Biicher 1 und 2 im Wesentli-
chen eine Gesundheitslehre darstellen, die sich insbesondere an den zur Melan-
cholie disponierten Gelehrten richten und medizinische Vorschriften, Didtetik
und Arzneikunde vermischen, ist Buch 3 philosophisch-okkult ausgerichtet und
entfaltet wesentliche Aussagen zu Ficinos Magiebegriff.*

Die schwarze Galle spielt, wenngleich durchaus noch medizinische Vorschrif-
ten erscheinen, in diesem Teil keine Rolle mehr. Stattdessen liegt der Fokus nun
auf den ,himmlischen Ursachen, die bereits in Buch 1.4 genannt wurden® und die
Ficino auf den Gebrauch von Talismanen und Amuletten sowie auf Praktiken wie

1 Marsilio Ficino: De vita libri tres / Drei Biicher iiber das Leben. Hrsg,, {ibersetzt, eingeleitet
und mit Anmerkungen versehen von Michaela Boenke. Miinchen 2012, S. 207. Im Folgenden
wird aus dieser Ausgabe zitiert, da sie sich weitestgehend auf die kritische Ausgabe von
Kaske und Clark stiitzt: Marsilio Ficino: Three Books on Life. A Critical Edition and Transla-
tion With Introduction and Notes. Edited by Carol V. Kaske and John R. Clark. Binghampton
(New York) 1989.

2 Einschldgig zum Begriff des Prekdren vgl. Martin Mulsow: Prekdres Wissen. Eine andere
Ideengeschichte der Frithen Neuzeit. Berlin 2012, auf dessen Studie ich mich auch beziehe.
Siehe dazu meine Ausfithrungen weiter unten.

3 Der Text ist in einem Manuskript mit der Sigle (P) als Kommentar von Plotins Enneaden 4,
Buch 3, Kapitel 11 tiberliefert; vgl. den Uberlieferungsbericht von Kaske und Clark in: Ficino:
Three books on life (wie Anm. 1), Kap. , The Place of ,De vita’ in the Canon”, bes. S. 25f.

4 Zum Magiebegriff von Ficino, bes. im 3. Buch der De vita libri tres, vgl. die Einleitung von
Kaske und Clark in Ficino: Three books on life (wie Anm. 1), bes. Kap. ,Magic”, S. 45-55;
Bernd-Christian Otto: Magie. Rezeptions- und diskursgeschichtliche Analysen von der An-
tike bis zur Neuzeit. Berlin 2011, bes. Kap. 10: ,Marsilio Ficino, Giovanni Pico della Miran-
dola und die frithneuzeitliche Rezeption des Magiebegriffs”, S. 413-504. Einschlagig u.a.
Frances A. Yates: Giordano Bruno and the Hermetic Tradition. London 1964, bes. Kap. IV:
,Ficino’s Natural Magic”, S. 62-83.

5 Vgl. Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), S. 113.



156 Antje Wittstock

religidses Singen, Tanzen und Rauchern ausdehnt. Bereits Kapiteliiberschriften
wie Quomodo planetis uti debeamus in medicinis® oder De potestate coeli. De viribus
radiorum, unde vim sortiri putentur imagines’ zeigen an, dass die (natiirliche) Magie
als Bindeglied zwischen Astrologie und Medizin fungiert. In 26 Kapiteln wird in
Buch 3 ausgefiihrt, wie der Einfluss des Spiritus mundi zu nutzen ist, wie z.B. fiir
die Herstellung von Talismanen und Amuletten. Indem der Mediziner den Kor-
per und die Seele des Patienten gezielt stellaren Einfliissen aussetzt, {ibt er Magie
aus. Dabei ist die Verbindung von Medizin und Astrologie prinzipiell nicht neu
und bereits in der Antike und im Mittelalter von Autorititen wie Hippokrates,
Galen, Albertus Magnus und Thomas von Aquin hergestellt worden, die auch
von Ficino haufig und mit Nachdruck als Quellen und Autoritdten angefiihrt
werden.

Fiir seinen Magiebegriff spezifisch und im Rahmen der vorliegenden Frage-
stellung besonders herauszustellen ist:

1) die Annahme einer Magia naturalis als einer alles durchdringenden Grund-
kraft des Kosmos, die nicht auf der Einflussnahme Gottes oder untergeordne-
ter transzendenter Agenten beruht, sondern auf im Kosmos angelegten Wir-
kungszusammenhéngen, die dem Verstandnis und der Kontrolle des Menschen
prinzipiell zuganglich sind. Damit handelt es sich bei Ficino um eine neuartige,
gleichsam humanistische Lesart und Deutung des Magiebegriffs,® der sich von
dem eines christlich-theologischen Ausgrenzungsdiskurses abhebt. Der ,Magier
bei Ficino ist nicht der schwarze Magie Ausiibende, und er steht nicht im Zu-
sammenhang mit Hexerei, sondern er ist der Priester und Weltenbauer, der zum
Wohle der Menschheit {iber die Natur gebietet.

2) die Synthese aus unterschiedlichen Wissenskontexten, wie der Philosophie,
Theologie, Astrologie und Medizin, und die Verbindung unterschiedlicher Ge-
danken- und Rezeptionslinien,’ so dass sich Ficinos Magiebegriff im Schnitt-
punkt vollig unterschiedlicher Diskurse befindet.

3) diese Syntheseleistung, die Paganes und Christliches verbindet, spannt
nicht nur ganz unterschiedliche Traditionen und Diskurse zusammen, sondern

6 Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), Kap. 3, 10 [,Wie wir die Planeten fiir Medikamente
nutzen sollen”].

7 Ebd, Kap. 3, 16 [,,Uber die Macht des Himmels. Uber die Kraft der Strahlen, von denen man
annimmt, dass die Talismane ihre Kraft von ihnen erhalten”].

8 Dazu Otto: Magie (wie Anm. 4), S. 470: ,,Dabei rezipierte, iibersetzte und kommentierte er
eben jene (wenigen) antiken Texte, die einen positiv konnotierten Magiebegriff tradiert hat-
ten: Ficino las seinen heiligen Platon und fand Magie in Alkibiades 122a als ,Verehrung der
Gotter” gekennzeichnet, den (engelhaften) Damon Eros — das heifst (fiir Ficino) jene allver-
bindende, den Kosmos durchdringende Liebe — in Symposion 2013e gar als ,Zauberer, Gift-
mischer und Sophist’ (das heif8t fiir Ficino: als magus) bezeichnet. In Plotins Enneade 4,4,40
scheint das Abstraktum mageia sogar mit jener alldurchdringenden, kosmischen Liebeskraft
gleichgesetzt.”

9 Dies gilt selbstredend nicht nur fiir Ficinos Magiebegriff, sondern ist als generell konstitutiv
fiir seine Philosophie anzusehen. Vgl. bereits den Titel seines Hauptwerks Theologia platonica
de immortalitate animorum (1469-1474).



Marsilio Ficinos De vita coelitus comparanda als prekédres Wissen 157

auch die von Ficino rezipierten Quellentexte weisen disparate Thematiken und
Terminologien auf, die nur unter erheblichen Deutungsverzerrungen als ver-
meintlich homogenes Quellenkorpus synthetisiert werden kénnen. Dass dies
nicht nur Verstandnisprobleme, sondern auch scharfe Kritik (bis hin zum Magjie-
verdacht) bereits bei seinen Zeitgenossen hervorrief, liegt auf der Hand.

4) Vor dem Hintergrund der Synthese ist es verstandlich, dass sich aus den
Zuschreibungen, was zur Magie gehort, kein einheitliches Bild ergibt und die
Verwendung kein trennscharfes Bedeutungsspektrum aufweist.

5) Wenngleich ,Bausteine’ dieser Begriffssynthese auch schon vorher und in
anderen Texten Ficinos formuliert sind (z.B. der Theologia platonica, De Amore),
kommt dem Magiebegriff in De vita coelitus comparanda eine — wenn nicht die —
zentrale Stellung zu. Dass der Begriff Magia (naturalis) selbst in Buch 3 dennoch
nur vereinzelt und unsystematisch auftaucht, ist eine Tatsache, die es in Zusam-
menhang mit den Strategien der Apologien zu befragen gilt.

Italien ...

Waihrend die Biicher 1 und 2 als Gesundheitslehre scheinbar unbedenklich wa-
ren, ist Buch 3 von Anfang an problematisch: 1490 wird Ficino dafiir von der
Roémischen Kurie vor Papst Innozenz VIII. wegen Héresie und Magie angeklagt,
die Anklage wird jedoch bald wieder fallen gelassen,"® vermutlich aufgrund der
Fiirsprache von einflussreichen Freunden im Umkreis der Kurie, die Ficino sofort
nach Bekanntwerden der Anklage angeschrieben und — teilweise unter Beifii-
gung frischer Druckexemplare — um Unterstiitzung gebeten hatte."

Dass Buch 3 ein prekirer Text ist, wusste Ficino jedoch auch schon vor dem
Erscheinen von De vita libri tres, indem er {iber die anstehende Klage vorab infor-
miert worden war. Mogliche Vorwiirfe antizipierend, fiigte er seiner Edition zwei
Apologien und Widmungen hinzu und rief einflussreiche Freunde und Gonner
wie Pico della Mirandola und Rinaldo Orsini, Erzbischof und Schwager Lorenzo
de” Medicis, zu Hilfe.

Diese insgesamt heikle Gemengelage ist in der Forschung seit langem bekannt
und gut dokumentiert: Exemplarisch sind die Beitrdage von Paul Oskar Kristeller'?
und Jill Kraye®”, die mit der Frage nach Ficinos Beziehung zur romischen Kurie

10 Buch 3 erscheint wieder auf dem Index der Verbotenen Biicher, Parma 1580 sowie Rom 1590,
1593, 1596, vgl. Jill Kraye: Ficino in the Firing Line: A Renaissance Neoplatonist and His
Critics. In: Marsilio Ficino. His Theology, His Philosophy, His Legacy. Hrsg. von Michael J.
B. Allen und Valery Rees mit Martin Davies. Leiden u.a. 2002, S. 377-397, S. 378, Anm. 6.

11 Wie den Briefen Ficinos zu entnehmen ist, gehdrten dazu Ermolao Barbaro (Botschafter Ve-
nedigs an der Kurie), Antonio Calderini (Sekretdr des Kardinals Marco Barbo), Francesco
Soderini (Bischoff von Volterra), Rinaldo Orsini (Erzbischoff von Florenz), Jacopo Gherardi
(papstlicher Sekretér).

12 Vgl. Paul Oskar Kristeller: Marsilio Ficino and the Roman Curia. In Ders.: Studies in Renais-
sance Thought and Letters, Bd. 4. Rom 1996, S. 265-281.

13 Vgl. Kraye: Ficino in the Firing Line (wie Anm. 10).



158 Antje Wittstock

und mit der Fokussierung auf dessen Rolle in der zeitgendssischen Philosophie-
diskussion zwei Aspekte herausstellen, die fiir die Kontextualisierung von Fici-
nos Text und dessen problematische Aufnahme zentral sind: Unverzichtbar fiir
die Verortung der De vita libri tres und den Héresie-Verdacht gegen Buch 3 ist
Ficinos Rolle als katholischer Gelehrter, der, 1473 zum Priester geweiht und in
dieser Funktion praktizierend, Teil der kirchlichen Hierarchie war: ,Ficino had
to face a grave crisis which threatened not only his personal standing with the
pope and the Curia, but also his reputation as an orthodox Catholic scholar and
thinker.”* Gleichzeitig kamen auch von philosophischer Seite kritische Stimmen,
insbesondere mit Angelo Politiano und Pico della Mirandola, die Vorbehalte ge-
gen Aspekte von Ficinos Neuplatonismus duflerten und dessen Verbindung von
Platonismus und Christentum anprangerten: ,they behaved towards him as
friendly but nonetheless trenchant critics.”*> Wenn also von Ficinos Magiebegriff
und der Rolle von De Vita coelitus comparanda die Rede ist, gilt es diese beiden Fak-
toren — die Beziehung zur romischen Kurie und die Rolle in der zeitgendssischen
Philosophiediskussion — als Bedingungen und Verortungen seiner Tatigkeit mit-
zudenken.

... Deutschland

Auch in der Rezeption nérdlich der Alpen im deutschsprachigen Raum zeigt sich
ein prekarer Status von De vita coelitus comparanda: Wahrend Teil 1 und 2 in Uber-
setzungen rezipiert werden, hat es Buch 3 in der volkssprachigen Vermittlung
schwer. So gibt Adelphus Muling, der Ubersetzer der ersten deutschen Druck-
ausgabe der De vita libri tres, in der Editio princeps Strafsburg 1505 an, dieses Buch
sei gar hoch zu verston, deshalb hie ufigelon und sunst besunder gedrucket,' und nimmt
es nicht in sein buch des lebens auf. Angesichts der ausgesprochen breiten und
schnell einsetzenden Verbreitung von Mulings Ubersetzung" ist die Bedeutung
dieser Auslassung als nicht gering einzuschatzen. Zu ,schwierig’ zu verstehen?
Oder schlichtweg: ,zu heikel’? — diese Frage muss hier offengelassen werden. Sie
zeigt aber an, dass sich auch dem deutschen Ubersetzer eine Problematik mit

14 Vgl. Kristeller: Marsilio Ficino and the Roman Curia (wie Anm. 12), S. 276: , The happy out-
come of this dangerous episode had the important consequence that Ficino’s reputation as a
Catholic thinker remained intact and that his great influence during the sixteenth and later
centuries, in Italy and elsewhere, was not diminished by any formal charges or suspicions of
heresy.” Anders Kraye: Ficino in the Firing Line (wie Anm. 10), S. 397.: ,In the late sixteenth
and early sixteenth century Rome Ficino’s stock was at an all-time low. This was partly due
to perceived failing in his work, above all his insufficiently discriminating acceptance of
Platonic and Neoplatonic doctrines.”

15 Kraye: Ficino in the Firing Line (wie Anm. 10), S. 382.

16 Johannes Adelphus Muling: Das Buch des Lebens. Ausgewdhlte Schriften. Bd. 3. Hrsg. von
Bodo Gotzkowsky unter Mitwirkung von Ann R. Arthur. Berlin, New York 1980, S. 320.

17 Bis 1537 erfahrt die Ubersetzung 6 weitere Ausgaben; zur Uberlieferungsgeschichte vgl. den
detaillierten Bericht in Gotzkowsky: Buch des Lebens (wie Anm. 16), S. 321-409.



Marsilio Ficinos De vita coelitus comparanda als prekédres Wissen 159

De vita coelitus comparanda gestellt haben muss, denn er holte — entgegen seiner
Ankiindigung in genanntem Vorwort — das Versaumte auch spater nicht nach.”

In der Forschung wurde die eingeschrankte Aufnahme von Ficinos Text lange
als Gradmesser fiir ein angemessenes Rezeptionsvermogen ,nordlich der Alpen’
angesetzt und damit eine Wertung impliziert. Ein fast konsterniertes Befremden
schldgt einem so bei der Lektiire der noch immer einschldgigen Studie Saturn und
Melancholie’ von Raymond Klibansky, Erwin Panofsky und Fritz Saxl entgegen,
deren Arbeiten und Urteile die Wahrnehmung der Ficino-Rezeption in der For-
schung weiterhin dominieren.?® Indem das Erkenntnisinteresse der Studie pri-
mar in der ErschlieSung der Quellen und Traditionen von Diirers Melencolia I lag,
war es auf die Vorstellung vom genialischen Melancholiker fokussiert. Sieht man
von diesem spezifischen Erkenntnisinteresse des Genialischen hingegen ab, ldsst
sich eine vielfaltige Rezeption eines gewandelten Melancholiebegriffs vor allem
uber die Fachliteratur, insbesondere der Medizin und Astronomie, nachweisen,
die Ende des 16. Jahrhunderts nach einer Art ,Inkubationszeit’ fiir literarische
und kiinstlerische Aktualisierungen und Anverwandlungen produktiv gemacht
wurde.?! Das Beispiel von Ficinos Melancholiebegriff zeigt die Notwendigkeit
an, auch nach den Umwegen, scheinbaren Abbriichen und indirekt vermittel-
ten Formen von Transfer zu fragen und damit Ansitze der Rezeptionsforschung
produktiv zu machen, die mit Begriffen wie Transfer, Transformation, Retextua-
lisierung oder Ubertragung die Frage nach der Vermittlung von intertextuellem
Wissen und Kulturwissen stellen.

18 In Melancholia translata habe ich die These aufgestellt, dass die deutsche Ubersetzung von
Muling ein ,zweifaches’ Rezeptionsinteresse bediente: Zum einen war der Text als prag-
matische Gelehrtendiitetik mit durchaus praktischem Anwendungsinteresse zu rezipieren,
zum anderen blieb er — auch in der deutschen Ubersetzung — in seinen zentralen Aussagen
einem gebildeten Publikum weiterhin verstandlich. Dass Muling durch Beifiigung z.B. von
Ubersetzungshilfen und Registern fiir die Arzneimittelbeschaffung den pragmatisch-niitzli-
chen Teil weiter ausbaute, wiirde eher dafiir sprechen, dass der StraSburger Ubersetzer kein
weiteres Interesse an Buch 3 hatte. Diese Tendenz zu einem ,neuen Text’ mit eigener Kon-
zeption einer Didtetik wird auch durch die spateren — nicht mehr von Muling verantworte-
ten — Ausgaben vom Buch des Lebens bestatigt, die schliefllich nur noch den urspriinglichen
Buchtitel und den Namen von Ficino tragen, sich aber derart weit vom Text entfernen, dass
sie mit der urspriinglichen Vorlage nichts mehr zu tun haben. Vgl. Antje Wittstock: Me-
lancholia translata. Marsilio Ficinos Melancholie-Begriff im deutschsprachigen Raum des
16. Jahrhunderts. Géttingen 2011.

19 Vgl. Raymond Klibansky, Erwin Panofsky und Fritz Saxl: Saturn und Melancholie. Studien
zur Geschichte der Naturphilosophie und Medizin, der Religion und der Kunst. Ubersetzt
von Christa Buschendorf. Frankfurt a. M. 1998 (1992), S. 397f.

20 So z.B. noch im aktuellen VL-Artikel von Franz-Josef Worstbrock zur Ubersetzung Mulings:
[Art.] Muling. In: Verfasserlexikon (VL). Die deutsche Literatur des Mittelalters. Begr. von
Wolfgang Stammler, fortgef. von Karl Langosch. Hrsg. von Kurt Ruh u.a. 2. v6llig neu bear-
beitete Auflage. Berlin, New York 1978ff. [1933-1955], Bd. 11 (2004, 2. Aufl.), Sp. 1017-1037.

21 Vgl. dazu Wittstock: Melancholia translata (wie Anm. 18). Eine zur Ficino-Rezeption ange-
kiindigte Studie von Grantley McDonald steht noch aus.

22 Vgl. den Problemaufriss in: Ubersetzung und Transformation. Hrsg. von Hartmut Bshme,
Christof Rapp, Wolfgang Rosler. Berlin 2007, S. 39-56; in kulturwissenschaftlicher Per-



160 Antje Wittstock

In diese Richtung bewegen sich auch die Arbeiten von Martin Mulsow, der
in seiner Studie Prekires Wissen Formen riskanten Transfers von Wissen in der
Frithen Neuzeit untersucht und dabei den Fokus auf die mediale Situation rich-
tet.” Ausgehend von einer allgemeinen Bedeutung von ,prekdr’ als ,unsicher,
heikel, mifilich, problematisch oder widerrufbar”* fragt Mulsow nach dem Sta-
tus prekaren Wissens und unterscheidet drei Formen, in denen dieser prekar sein
kann: den Status des Wissenstrédgers (z.B. handschriftliche, unikale oder auch
miindliche Uberlieferung), den gesellschaftlichen Status (z.B. eine fehlende insti-
tutionalisierte Anbindung oder Repressionen, die das Verbergen von Meinungen
erforderlich machen) sowie den Status der Sprecherrolle und der Behauptungen
(z.B. die Maskierung, doppelte Persona oder Pseudonymisierung).

Bezogen auf den hier diskutierten Text muss konstatiert werden, dass die bei
Mulsow genannten Kriterien fiir Ficino und sein De vita coelitus comparanda nun
gerade nicht relevant sind: Hinsichtlich der Uberlieferungssituation existiert der
Text von De vita libri tres inklusive drittem Buch in Drucken, die in durchaus
nennenswertem Umfang iiberliefert sind.?® Was seinen gesellschaftlichen Status
anbelangt, ist Ficino auf sozial hochster Ebene vernetzt und fithrender Kopf der
internationalen respublica litteraria. Seine Bedeutung im Florentiner Neuplatonis-
mus sowie seine weitreichenden Kontakte und einflussreichen Freunde machen
ihn europaweit zum Zentrum der intellektuellen Elite seiner Zeit.”” SchliefSlich
entstehen seine Texte im Auftrag der Medici und weisen klar die Autorschaft
Ficinos aus, so dass auch der Aspekt der prekdren Sprecherrolle nicht zutrifft.”®

Wenn ich den Begriff des ,Prekédren’ durchaus in Anlehnung an den von Mul-
sow benutzten hier dennoch aufgreife, dann scheint mir seine These weiterfiih-
rend, dass Wissen einen unsicheren Status besitzt, indem es noch nicht sicher in
das ,semantische Netz’ eingebunden ist. Dazu Mulsow:

spektive reicht das Themenfeld von Fragen (kultureller) Ubersetzung bis zu Formen von
Umschreibungspraktiken und Reproduktionen. Aus der Vielzahl der Beitrage vgl. exem-
plarisch: Peter Burke: The Renaissance Translator as Go-Between. In: Renaissance Go-Bet-
weens. Cultural Exchange in Early Modern Europe. Hrsg. von Andreas Hofele und Werner
von Koppenfels. Berlin, New York 2005, S. 17-31; Ubertragungen. Formen und Konzepte
von Reproduktion in Mittelalter und Friither Neuzeit. Hrsg. von Britta BuSmann, Albrecht
Hausmann, Annelie Kreft und Cornelia Logemann. Berlin 2005; Retextualisierung in der
mittelalterlichen Literatur. Hrsg. von Joachim Bumke und Ursula Peters. Berlin 2005 (Zeit-
schrift fiir deutsche Philologie 124 (2005), Sonderheft).

23 Vgl. Mulsow: Prekdres Wissen (wie Anm. 2).

24 Ebd, S. 14

25 Vgl. ebd,, S. 15-17.

26 Vgl. den Editionsbericht in Ficino: Three books on life (wie Anm. 1), S. 8f.

27 Zur Biographie einschlidgig nach wie vor vgl. Raymond Marcel: Marsile Ficin. Paris 1958.

28 Zwar fithrt Mulsow auch Beispiele von ,Wissensteilungen’ bei sozial hochstehenden Auto-
ren an, die in 6ffentlich-anerkannten Verhiltnissen publizierten und gleichzeitig heimlich
schrieben (Mulsow: Prekdres Wissen (wie Anm. 2), S. 19f.); auf Ficino und sein De vita coelitus
comparanda trifft dies nicht zu.



Marsilio Ficinos De vita coelitus comparanda als prekdres Wissen 161

Es wird also ein Wissen beziehungsweise eine Uberzeugung zur Diskussi-
on gestellt, die noch keinen Anspruch auf endgiiltige Fixierung im seman-
tischen Netz erhebt. [...]

Prekéres Wissen ist unsicher; es ist noch nicht ausgemacht, ob es giiltig ist
oder ob sein Wahrheitsanspruch wieder zuriickgenommen werden musf3,
sei es aus inhaltlichen Griinden, sei es weil eine méachtige Instanz es so
will: beispielsweise die Romische Inquisition, die Biicher auf den Index Ii-
brorum prohibitorum setzte, oder auch der kaiserliche Hofrat, der ein Buch
verdammen und seinen Autor reichsweit zur Verfolgung ausschreiben
konnte.”

Fiir meine folgenden Uberlegungen mochte ich an dieser nicht sicheren Einbin-
dung in ein semantisches Netz weiter ansetzen und verstehe darunter den Fall,
dass Wissen im Transfer noch nicht in ,sichere’, also anerkannte, legitimierte, tra-
dierte, auch klar umrissene Wissenskontexte eingebunden werden kann.

Dabei will ich, von exemplarischen Zeugnissen der Ubermittlungs- und Re-
zeptionssituation ausgehend, nach Modi des Transfers und nach Transformati-
onen fragen, sowie nach vermeintlichen Liicken in der Vermittlung und schein-
baren Abbriichen. Wahrend Mulsow in seinem Frageansatz die Materialitét in
den Vordergrund stellt und mediale Konstellationen des Prekédren aufzeigt, um
deren ,Schwebezustand’ auszuloten, richte ich im Folgenden meinen Fokus auf
die Frage, wie mit dem prekaren Wissen umgegangen wird. Es ist also kein wis-
senshistorischer Ansatz, der den prekdren Status im Kontext der zeitgendssi-
schen Magiediskurse in Italien und Deutschland aufzeigen will — dies kann im
vorliegenden Rahmen nicht geleistet werden und wiére Gegenstand einer gro-
feren Studie, dann auch mit dezidiert philosophiegeschichtlichem Profil. Viel-
mehr ist zum einen nach den Strategien des Autors zu fragen, mit denen der
Text geschiitzt werden soll. Da Ficino zur editio princeps keine Eingriffe am Text
vornahm, betrifft dies die Vorworte, Widmungen und ergénzten Apologien, also
die paratextuellen Relationen.*® Zum anderen sind die Kontexte einzubeziehen,
in die der Text im Transferprozess eingestellt wird, indem er zum Beispiel in
Sammlungszusammenhdnge wie Sammeldrucke aufgenommen wird. Mit dieser
Fokussierung soll sowohl Aufschluss iiber Buch 3 und dessen Magiebegriff er-
langt als auch mit der Frage nach dem Prekéren eine bislang noch nicht beachtete
Facette des Phanomens von Transfer in den Vordergrund gestellt werden.

Die Untersuchung der Paratexte ware, um das Thema ,Marsilio Ficino in
Deutschland und Italien” aufzugreifen, der ,italienische Part’. Auf ,deutscher Sei-
te’ ist nach Zeugnissen der Rezeption zu fragen und nach moglichen ,sicheren’
Kontexten, in die das prekédre Wissen aufgenommen wird. Damit soll der These

29 Mulsow: Prekdres Wissen (wie Anm. 2), S. 17f.
30 Begriffe nach Gerard Genette: Paratexte. Mit einem Vorwort von Harald Weinrich aus dem
Franzdsischen von Dieter Hornig. Frankfurt a. M., New York 1989.



162 Antje Wittstock

nachgegangen werden, dass der in De vita coelitus comparanda entfaltete Magiebe-
griff als prekares, das heifst unsicheres Wissen durch para- als auch kontextuel-
le Einbindung in ,sichere Wissenskontexte’ eingestellt wird und damit spateren
Aktualisierungen zur Verfiigung steht. Als Untersuchungsgrundlage dienen mir
dafiir im Hinblick auf die Paratexte die Vorworte und Apologien, die Ficino der
editio princeps der De vita libri tres beifiigte. Beispiele fiir die kontextuelle Einbin-
dung sind die Ubersetzung von De vita coelitus comparanda in niederdeutscher
Sprache, die in einer Sammelhandschrift unikal iiberliefert und vermutlich auf
die Mitte des 16. Jahrhunderts zu datieren ist, sowie ein astrologisch-medizini-
scher Sammeldruck, der neben weiteren Texten auch De vita libri tres sowie Jo-
hann Virdungs von Hafifurt Nova medicina methodus (Heidelberg 1532) enthalt
und 1584 in Italien erscheint.

Defendite liberos adhuc teneriores:

die bedrohten liberi und Strategien ihrer Verteidigung

Am 10. Juli 1489 trennte Ficino De vita coelitus comparanda aus seinem Plotin-Kom-
mentar, widmete den Text dem Konig von Ungarn, Matthias Corvinus (1458-
1490), und stellte mit dieser Widmung eine Verbindung zu einem der humanisti-
schen Zentren her, die Neuplatonismus und Hermetismus rezipierten. Mit dem
Ziel, seinen Hof dem von Cosimo und Lorenzo de’” Medici nachzubilden, stand
Corvinus nicht nur im Briefwechsel mit Ficino und lud Experten fiir Astrono-
mie und Astrologie an den Hof ein. Auch seine umfangreiche Bibliothek, deren
Aufstellung bei den Zeitgenossen weithin beriihmt war, spiegelte sein wissen-
schaftliches Interesse, insbesondere an der Astrologie und den okkulten Wissen-
schaften.”

Im Hinblick auf die mit der Widmung intendierte Anbindung von De vita coe-
litus comparanda an den ungarischen Hof und die Sammlung von Corvinus ist
dabei auf zwei Aspekte hinzuweisen: Durch den frithen Tod von Corvinus 1490
erreichte das Widmungsexemplar von De vita libri tres den koniglichen Hof in
Buda nie, sondern verblieb in Florenz.*?

Zudem ist der Sammlungskontext der Bibliothek, dem der Text bestimmt war,
im Hinblick auf den dort repréasentierten Magiebegriff zu konkretisieren. Wah-
rend fiir Corvinus’ Sammlung in der Forschung bislang ein ausgeprégtes Inter-
esse an Ritual- und Bildmagie behauptet wurde, stellt Benedek Lang im Hinblick
auf das dortige Vorhandensein magischer Texte fest:

31 Vgl. Benedek Lang: Unlocked Books. Manuscripts of Learned Magic in the Medieval Libra-
ries of Central Europe. University Park (Pennsylvania) 2008, bes. Kap. ,Magic in the courtly
context: The Corvinian Library”, S. 234-240; Csaba Csapodi: Bibliotheca Corviniana. Die
Bibliothek des Konigs Mathias Corvinus von Ungarn. 3. neubearb. Auflage. Budapest 1982.

32 Dazu Lang: Unlocked Books (wie Anm. 31), S. 238: ,This magical content, however, was
never consulted by the learned courtiers of Hungary; the book did not reach Buda. The ma-
nuscript was not completed in Matthias’ lifetime. It was dedicated on July 10, 1489, but the
king died in 1490. Thus, it remained in Florence, where it still is, with Matthias’ coat of arms
covered by that of the Medicis.”



Marsilio Ficinos De vita coelitus comparanda als prekdres Wissen 163

Surprisingly, we see no such manuscripts [d.h. der Bild- und Ritualmagie,
Anm. AW] in Matthias’ library: as the genres of magic were defined in
the first and second parts of the present work [s.0.,, Anm. AW], they are
simply not represented in the Corvinian library. [...] I only conclude that
learned magic was present in the royal library, but primarily through its
contemporary Neoplatonic sources and not in the kind of texts discussed
in the previous chapters.®

Der Sammlungskontext der koniglichen Bibliothek umfasste damit nicht — wie oft
angenommen — Werke der Bild- und Ritualmagie, sondern der hier préasentierte
Magiebegriff speiste sich aus astrologisch-neuplatonischen Quellen.

Die Apologien

Waihrend die Widmung als ein Versuch Ficinos zu werten ist, das Buch auch me-
dial an den ,sicheren Kontext’ des ungarischen Kénigs und dessen Hof anzu-
binden, stellen die beiden Apologien, die er mit Datierung auf den 15. und 16.
September 1489 der Ausgabe beifiigte, eine inhaltliche Anbindung dar, indem
insbesondere der erste Text antizipierte Kritikpunkte als fiktive Einwénde for-
muliert und dagegen argumentiert. Im Hinblick auf Ficinos Strategie einer Ver-
teidigung lassen sich dabei zwei Zugange unterscheiden: der einer inhaltlichen
Argumentation, die insbesondere an der Erlauterung des Magiebegriffs ansetzt,
sowie ein literarischer, der mit Form und Gattung der Apologie sowie dem Ein-
satz allegorischer Bildlichkeit arbeitet.

Apologia quaedam, in qua de medicina, astrologia, vita mundi; item de Magis
qui Christum statim natum salutaverunt.’*

Den moglicherweise bevorstehenden Angriff ,gotteslasterlicher Giganten’ antizi-
pierend, ruft Ficino in seiner ersten Apologie die tribus Petri, Nero, Guiccardini
und Soderino® als Gewahrsménner fiir den fiktiven Kampf gegen die Ungeheuer
auf, die seine liberi (Biicher / Kinder) bedrohen. Diesen tribus Petri (drei Petrus /
drei Felsen) obliegt es, argumentativ gegen die befiirchtete Kritik vorzugehen,
die Ficino restimiert:

Alius ergo dicet: Nonne Marsilius est sacerdos? Est profecto. Quid igitur sacerdo-
tibus cum medicina? Quid rursum cum astrologia commercii? Alius item: Quid

33 Lang: Unlocked Books (wie Anm. 31), S. 239.

34 Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), S. 397: ,Eine Apologie, bei der es um Medizin, As-
trologie und das Leben der Welt geht, desgleichen um die Magier, die den neugeborenen
Christus begriifiten.”

35 Piero del Neri, Sohn Francesco Neris, Schiiler Ficinos und Adressat vieler seiner Briefe, gest.
1521; Piero Guicciardini (1454-1513) ab 1490 Prior; Piero Soderini (1452-1522) Gonfalionere
auf Lebenszeit seit 1502. Vgl. die Kommentare in Ficino: Three books on life (wie Anm. 1),
S. 49 und Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), S. 397.



164 Antje Wittstock

Christiano cum magia vel imaginibus? Alius autem et quidem indignus vita vitam
invidebit coelo.’

[Einer wird daher sagen: Ist Marsilio denn kein Priester? Aber gewiss ist
er einer. Was also haben Priester mit Medizin zu schaffen? Und weiter:
Was haben sie mit der Astrologie zu tun? Ein anderer wird sagen: Was hat
ein Christ mit Magie oder Talismanen zu schaffen? Ein anderer aber, einer
der in Wahrheit das Leben nicht verdient, wird dem Himmel kein Leben
zugestehen.”]

Es sind damit drei Punkte, die Ficino selbst vorweg aufgreift und stellvertretend
fiir seine drei ,Felsen’ im Folgenden argumentativ entkréftet: Die Verbindung
von Heilkunst, Astronomie und Priesteramt, der Einsatz von Talismanen im Zu-
sammenhang mit Magie und der christlichen Religion sowie die Annahme eines
lebendigen Kosmos.

Zentral herausgestellt wird in der Apologie eine Grundvoraussetzung, die mit
dem Titel von Anfang an prasent ist und die Ficino mit der Protestatio catholici
auctoris bereits dem Buch 3 vorangestellt hatte:

In omnibus quae hic aut alibi a me tractantur, tantum assertum esse volo, quantum ab
ecclesia comprobatur.® [, Bei allem, was ich hier oder andernorts behandle, will ich
nur so viel geltend machen, als von der Kirche genehmigt ist.”*’]

Dezidiert streicht Ficino die Synthese beider Bereiche heraus, indem der Magier
mit Bezug auf die Bibel nicht als Zauberer oder Giftmischer verstanden wird, son-
dern den Weisen und den Priester bezeichnet und den ersten personifiziert, der
Christus verehrte. Die Magia naturalis, der sich der Magier bedient, ist die gleiche
Kraft, die auch in der Medizin oder der Landwirtschaft genutzt wird. Damit wird
auch die Diskussion um die Rolle der Astrologie und die damit implizierte Frage
nach der Determination oder dem freien Willen, deren Streit um 1500 ihren Ho-
hepunkt erreichte, von Ficino in einen dezidiert christlichen Kontext eingestellt.

Wihrend jedoch Ficino durch die Einbeziehung des Damons in De Amore und
auch in De vita eine Konstruktion gefunden hatte, die in gewisser Weise beides
— Determination und freien Willen — ermdglichte,* ist in der Apologie nun nicht
mehr die Rede davon. ,Damonologisch bereinigt“! erscheint in der Apologie nur
noch ein menschlicher Magier, der im Auftrag Gottes handelt.

36 Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), S. 396.

37 Ebd,, S. 397.

38 Ebd,, S. 210.

39 Ebd, S. 211.

40 Vgl. Stéphane Toussaint: Ficino und das Damonische. In: Platon, Plotin und Marsilio Ficino.
Studien zu den Vorlaufern und zur Rezeption des Florentiner Neuplatonismus. Internatio-
nales Symposium in Wien, 25.-27. Oktober 2007. Hrsg. von Maria-Christine Leitgeb, Stépha-
ne Toussaint und Herbert Bannert. Wien 2009, S. 137-145.

41 So formuliert bei Otto: Magie (wie Anm. 4), S. 435.



Marsilio Ficinos De vita coelitus comparanda als prekédres Wissen 165

Wiéhrend der Magiebegriff zwar wesentlicher Bestandteil von Buch 3 ist, als
solcher aber kaum ge- bzw. benannt wird, dient die Apologie nun explizit zu des-
sen Differenzierung und Legitimierung. Zentral dabei ist die Betonung der Magia
naturalis, die Ficino nun ausdriicklich von einer damonischen unterscheidet:

Neque de magia hic prophana, quae cultu daemonum nititur, verbum quidem ul-
lum asseverari, sed de magia naturali, quae rebus naturalibus ad prosperam corpo-
rum valetudinem coelestium beneficia captat, effici mentionem.**

[Auch habe ich hier gar nicht von der gotteslasterlichen Magie gesprochen,
die auf dem Damonenkult errichtet ist, sondern von der nattirlichen Ma-
gie, die um der erstrebenswerten, physischen Gesundheit willen die Ga-
ben der Himmelswesen durch natiirliche Dinge zu gewinnen sucht.*’]

Indem Ficino die natiirliche Magie durch Einbeziehen des Kriteriums der Niitz-
lichkeit weiter differenziert (und darin die ,{iberfliissige’ fast der Lacherlichkeit
preisgibt), wird die Abgrenzung zur damonischen Magie noch weiter verstarkt:

Denique duo sunt magiae genera. Unum quidem eorum qui certo quodam cultu
daemonas sibi conciliant, quorum opera freti fabricant saepe portenta. Hoc autem
penitus explosum est quando princeps huius mundi eiectus est foras. Alterum vero
eorum qui naturales materias opportune causis subiciunt naturalibus mira qua-
dam ratione formandas. Huius quoque artificii species duae sunt: altera quidem
curiosa, altera necessaria. 1lla sane ad ostentationem supervacua fingit prodigia,
ceu quando Persarum magi ex salvia sub fimo putrefacta, dum Sol et Luna secun-
dam Leonis faciem occuparent eundemgque gradum ibi tenerent, generabant avem
merulae similem, serpentina cauda, eamque redactam in cinerem infundebant lam-
padi, unde domus statim plena serpentibus videbatur. Hoc autem tanquam vanum
et saluti noxium procul effugiendum. Tenenda tamen species necessaria, cum ast-
rologia copulans medicinam.**

[Kurzum, es gibt zwei Gattungen der Magie. Die eine Gattung wird von
solchen Leuten praktiziert, die sich durch einen besonderen Kult mit Da-
monen verbiinden und mit der Unterstiitzung ihrer Machenschaften hau-
tig Ungeheuer fabrizieren. Das aber wurde ganz und gar verworfen, als
der Fiirst dieser Welt hinabgestiirzt wurde. Der anderen Gattung bedienen
sich solche Menschen, die zur richtigen Zeit natiirliche Dinge natiirlichen
Ursachen aussetzen, um sie auf wunderbare Weise zu formen. Diese Kunst
hat zwei Unterarten: Die eine ist vorwitzig, die andere notwendig. Erstere

42 Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), S. 400.
43 Ebd., S. 401.
44 Ebd., S. 400 und 402.



166 Antje Wittstock

ersinnt aus Prahlerei iiberfliissige Wunderdinge, so wie bei den Persern
die Magier aus unter Mist verfaultem Salbei einen amselartigen Vogel mit
Schlangenschwanz fabrizierten, wahrend Sonne und Mond im zweiten
Gesicht des Lowen und dort in ein und demselben Grad standen; diesen
Vogel dscherten sie ein und gaben die Asche in eine Lampe, woraufhin
das Haus augenblicklich von Schlangen zu wimmeln schien. So etwas ist
aber sinnlos und gesundheitsschiadigend und sollte unterlassen werden.
Die notwendige Unterart, die die Medizin mit Astrologie verkniipft, muss
dagegen bewahrt werden.*]

In der Forschung wird die Frage nach dem ,Schwarzen’ von Ficinos in Buch 3 pro-
klamierten Magiebegriff kontrovers diskutiert: In der Nachfolge Walkers wird
eine Positionierung Ficinos gegen die ddmonische Magie herausgestrichen,*
wéahrend z.B. Kaske / Clark darauf hinweisen, dass eine klare Unterscheidung
nicht zu treffen sei, indem von damonischen Agenten die Rede ist.*” Die Apologie
hingegen ldsst Ficinos klare Strategie erkennen, dem Text von Buch 3 ein christ-
lich abgesichertes Konzept an die Seite zu stellen; ein nicht unproblematischer
,Spagat’, indem Ficino es unternimmt, sein in Buch 3 formuliertes ,neues’ Kon-
zept, das sich vom christlich-theologischen Ausgrenzungsdiskurs abhebt, wie-
derum - anders — christlich zu legitimieren.

Die Apologie zeigt damit die Problematik, die mit der Synthese von Ficinos
Magiebegriff zusammenhéngt. Als inhaltliche Strategie zeichnet sie Begriffe
nach und konturiert klarer, indem die Anbindung der Magia naturalis an den
christlichen Diskurs explizit betont und in diesem Sinne ,Widerstédndiges’ aus-
gespart wird.

Wo Ficino in der inhaltlichen Argumentation um Schadensbegrenzung be-
miiht ist und Buch 3 mit der Apologie einen zweiten Text beiordnet, wahlt er auch
mit der literarischen Darstellung ein von dem als Traktat verfassten Text von De
vita coelitus comparanda unterschiedenes Textmodell: Gerade sechs Jahre zuvor
war Ficinos lateinische Ubersetzung der Apologie des Sokrates erschienen,* die in
Teilen die von Leonardo Bruni vorgelegte und in Bologna 1475 gedruckte wieder-
holte und den sokratischen Text damit fiir die europdische Rezeption erstmalig
erschlossen hatte. Nicht nur im Florentiner Kreis bediente man sich ausgiebig
dieses (neu entdeckten) Vorbilds, das neben dem Dialog zu einer bevorzugten
Gattungsform im humanistischen gelehrten Disput avancierte.

45 Ebd., S. 401 und 403.

46 Vgl. Daniel Pickering Walker: Spiritual and Demonic Magic. From Ficino to Campanella.
London 1958, bes. S. 45-53.

47 Ficino: Three books on life (wie Anm. 1), S. 52: ,Ficino’s magic is not ,demonic’ in that he
refused to worship them or even have any expressed pact with them, as Walker maintained,
but it remains daemonic in its agents.”

48 Vgl. dazu James Hankins: Plato in the Italian Renaissance. 3. Aufl. Leiden 1994.



Marsilio Ficinos De vita coelitus comparanda als prekédres Wissen 167

Dabei lasst Ficinos als Apologia betitelter Text den klassischen Aufbau der Ge-
richtssituation nur im Gestus der Verteidigung erkennen.* Stattdessen wird eine
inhaltliche Argumentation entfaltet, die potentiellen Verteidigern zugewiesen
wird. Die argumentative Gefdhrdung wird durch Allegorisierung der Biicher/
Kinder bildlich inszeniert, ein Muster, das auch die 2. Apologie verwendet, in der
drei, die Biicher/Kinder schiitzende Jagdhunde aufgerufen werden:

Habet quinetiam suos academia canes. Huc ergo vos, sagaces academiae canes,
huc vos, velocissimi cursores, advoco. Tres enim estis. Tres ergo nunc meos pre-
cot, defendite liberos adhuc teneriores, inter lupos (ut vereor) e vestigio prodituros.
Currite, inquam, alacres, negotia enim nunc vobis optata mando, non curas.™

[Sogar die Akademie hat ihre eigenen Hunde. Von dort rufe ich euch
[Bernardo Canigiani, Giovanni Canacci, Amerigo Corsini; Ficinos Freun-
de von der ,platonischen Akademie’, Anm. A.W.] also hierher, euch, ihr
gelehrten Hunde der Akademie, euch, ihr schnellsten Laufer, kommt her.
Denn ihr seid zu dritt. Daher rufe ich euch nun auf, verteidigt meine drei
Biicher-Kinder, die noch so jung sind und, wie ich fiirchte, jeden Augen-
blick unter die Wolfe fallen werden. Lauft schnell her, sage ich, denn ich
vertraue euch jetzt Aufgaben an, wie ihr sie liebt, nicht aber Sorgen.”']

Damit verwendet Ficino einen Inszenierungsmechanismus, der auf der einen
Seite das Wissen durch seine inhaltliche Argumentation erhellen und ,ins rechte
Licht’ riicken will, dieses deutliche Ausstellen auf der anderen Seite aber durch
die bildliche Verkleidung zugleich anschaulich und im gleichen MafSe interpreta-
tionsbediirftig macht. Wahrend Ficino in dem kurz auf De vita libri tres folgenden
Traktat De sole bereits direkt in der Vorrede an den Leser um eine allegorische
bzw. anagogische statt einer dogmatischen Lesart bittet,* erscheinen die Apolo-
gien in De vita libri tres dem Buch 3 nachtraglich beigestellt.

49 Vgl. Verteidigung als Angriff. Apologie und ,Vindicatio’ als Moglichkeiten der Positionie-
rung im gelehrten Diskurs. Hrsg. von Michael Multhammer. Berlin, Boston 2015. Multham-
mer konstatiert fiir die Apologie eine grofie Varianz in den Erscheinungsformen, bemerkt
jedoch als verbindendes Merkmal: , Alle Apologien und Rettungen folgen ihrem Aufbau in
unterschiedlicher Auspragung dem Modell eines Gerichtsprozesses.” Ebd., S. 5.

50 Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 1), S. 406.

51 Ebd,, S. 407.

52 Vgl. Marsilio Ficino: The Book of the Sun / De sole. Hrsg. und iibers. von Geoffrey Cornelius,
Darbey Costello, Graeme Tobyn u.a. In: Sphinx. A Journal of Archetypal Psychology and the
Arts 6 (1993), S. 123-148. Vgl. zu De Sole den Beitrag von Steffen Schneider in diesem Band.



168 Antje Wittstock

Prekidres Wissen im Transfer: kontextuelle Verortungen

Fiir die Vermittlung des 3. Buchs in den deutschsprachigen Raum sind mehre-
re Drucke der lateinischen Ausgabe von De vita libri tres belegt, die auch Teil 3
enthalten, sowie laut Kaske einige Exzerpte,” eine niederdeutsche Ubersetzung
von Buch 3 und die Aufnahme des Drucks in andere Sammlungszusammenhén-
ge. Die folgenden Uberlegungen beziehen sich auf die beiden zuletzt genannten
Uberlieferungsbeispiele.

Van deme hemelische levende to erlangende: Buch 3 im Cod. alchim. 191

Bei der niederdeutschen Ubersetzung von Buch 3, iiberschrieben mit Marsilii
Ficini van Florentz van deme hemelische levende to erlangende [...], handelt es sich um
die bislang einzige bekannte Ubersetzung in die deutsche Sprache. Uberliefert
ist der Text in einer Sammelhandschrift mit der Signatur Cod. alchim. 191, SUB
Hamburg.>* Diese bislang in der Forschung nicht untersuchte Handschrift findet
einzig Erwahnung im Iter Italicum: ,,Hs. des 16. Jh. 1547-48. Cornelius Agrippa, de
occulta philosophia, Marsilio Ficino, de vita coelesti. Fragment. In Low Saxonian
dialect. Owned by Jungius. Data supplied by Dr. R. Burmeister.“*

Beim Cod. alchim. 191 handelt es sich um eine Papierhandschrift, 30 x 21cm,
404 Blatt, wovon einige Lagen herausgeschnitten sind. Ein Besitzvermerk auf der
Innenseite des Einbands ex Bibliotheca Hamburgensi loannea weist auf die Hambur-
ger Gelehrtenschule Johanneum, gegriindet 1529, hin. Die Handschrift stammt
vermutlich {iberwiegend von einer Hand, ist sehr sauber und weist kaum Ver-
schreibungen und keine Benutzerspuren auf. Teilweise ist sie rubriziert, und es
wurde Raum fiir Initialen gelassen, die jedoch nicht ausgefiihrt wurden. Im An-
schluss an die beiden Biicher von Agrippa finden sich Datierungen auf 1547 bzw.
1548 (vgl. Kolophon 169v und 280v).

Im Hinblick auf die hier gestellte Frage nach der kontextuellen Verortung —
hier verstanden als die Aufnahme in Sammlungszusammenhénge — soll eine
Analyse der Ubersetzungsleistung und die Frage nach dem Wissenstransfer in
die Volkssprache (zudem ins Niederdeutsche) ausbleiben und in einem anderen
Zusammenhang erfolgen. Angemerkt werden soll an dieser Stelle aber doch, dass
der Text von De vita coelitus comparanda vollstandig sowie die Widmungen und

53 In ihrem Uberlieferungsbericht nennen Kaske und Clark: P (Florenz: Bibliotheca Medicea-
Laurenziana Plut. 82,11, 1490); M (Miinchen, Staatsbibliothek, Clm 10781, spates 15. Jh.); Mo
(Miinchen: Staatsbibliothek, Clm 26059; 1508; Sammlung alchemischer Texte); H (Haarlem,
Niederlande: Stadsbibliothek 187C6; spites 15. oder friihes 16. Jh). Vgl. Ficino: Three books
on life (wie Anm. 1), S. 9-11.

54 Ich danke dem Leiter der Handschriftenabteilung der SUB Hamburg, Herrn Dr. Walter
Storck, fiir die grofiziigige Bereitstellung von digitalisiertem Material und die Auskiinfte
beziiglich des Handschriftenbestands.

55 Paul Oskar Kristeller: Iter Italicum. A Finding List of Uncatalogued or Incompletely Cata-
logued Humanistic Manuscripts of the Renaissance in Italian and other Libraries Comp.
by Paul Oskar Kristeller. London u.a. 1965-1997. Bd. III: Alia itinera: Australia to Germany.
Leiden 1983, S. 552.



Marsilio Ficinos De vita coelitus comparanda als prekdres Wissen 169

Apologien mit kleiner Einschrankung™® ebenso {ibersetzt werden und das Prob-
lem der Wiedergabe von Fachtermini durch Paarformeln gel6st ist.”” Vielmehr soll
hier die Frage nach dem Uberlieferungskontext gestellt werden. Denn nach der
knappen Notiz bei Kristeller erweist sich die Handschrift tatsdchlich als deutlich
umfangreicher: Nicht nur ist in dem Codex Agrippas von Nettesheim De occulta
philosophia (1r-289v) sowie Ficinos De vita coelitus comparanda mit den Briefen und
Apologien (282r-340v) in niederdeutscher Ubersetzung enthalten, sondern noch
weitere Texte aus dem magisch-hermetischen Umfeld. Hierzu gehoren: De Kunst
magia na der mening der olden (349r—-359v), Liber imaginum Ptolomeii (360r-375v), Der
Spegel des Meisters Hermetis (381r-397v) und Traktate zu den Stunden des Tages,
der Nacht und den Planeten.

Bei der Sammelhandschrift handelt es sich damit um eine Zusammenstellung
von in mehrfacher Hinsicht prekédren Texten. Denn neben Ficinos De vita coelitus
comparanda ist auch Agrippas Occulta philosophia als ,prekdr’ — durchaus im Sinne
Mulsows — zu bezeichnen:* So {iberfiihrte Agrippa den handschriftlichen Traktat
von 1510, der als Manuskript kursierte, gegen den Rat seines Lehrers Trithemius,
den Text aufgrund seiner Brisanz nicht zu verdffentlichen, durch die selbst be-
sorgte Druckausgabe 1531 bis 1533 und mit Veranderungen im Text in einen ,si-
cheren Status’, wie er selbst im Vorwort angibt, um den Text und das darin ent-
haltene Wissen vor Missbrauch und Korrumpierung zu schiitzen:

Contigit autem postea, ut interceptum opus, priusquam illi summam manum im-
posuissem, corruptis exemplaribus truncum & impolitum circumferretur, atque
in Italia, in Gallia, in Germania, per multorum manus uolitaret, iamque nonnulli
impatientius nescio an impudentius, ipsum informe opus sub preelum exponere
uolebant, quo uno perculsus malo, ipse edere constitui, cogitans minus periculi
fore, si libri isti paulo castigatiores mea manu prodirent, quam si laceri per incon-
dita fragmenta inuulgarentur per manus aliorum.>

[Nachher aber geschah es, daf8 das unvollendete Werk, ehe ich die letzte
Hand daran legen konnte, in verstiimmelten und fehlerhaften Abschriften
in Italien, Frankreich und Deutschland verbreitet wurde und die Hande
vieler durchwanderte; ja einige waren, ich weifd nicht, ungeduldig oder
schamlos genug, es trotz seiner Verunstaltung dem Drucke {ibergeben zu

56 Der Text der 2. Apologie bricht kurz vor dem Ende auf 340r ab.

57 Hier wire der Vergleich mit den anderen deutschen Ubersetzungen der De vita libri tres durch
Muling sowie den beiden anonymen handschriftlichen Ubersetzungen (Cod. pal. germ. 452,
Cod. pal. germ. 730) zu verfolgen. Vgl. Wittstock: Melancholia translata (wie Anm. 18), bes.
Kap. ,Ubersetzen”, S. 94-114 mit weiterer Literatur.

58 Dass auch Agrippas Leben und Wirken selbst durch Verfolgung, Inhaftierung und unsiche-
re 6konomische und gesellschaftliche Umstdande gepragt war und damit alle Merkmale des
Prekéren trugen, sei hier nur angemerkt.

59 Henricus Cornelius Agrippa von Nettesheym: Occulta philosophia. Hrsg. und erlautert von
Karl Anton Nowotny. Graz 1967, S. 4.



170 Antje Wittstock

wollen. Um diesem Schlage vorzubeugen, beschlofs ich, es selbst zu verof-
fentlichen, indem ich dachte, daff weniger dabei riskiert ware, wenn das-
selbe einigermafien verbessert aus meiner Hand hervorginge, als wenn
es verstiimmelt und als ein ungeordnetes Fragment durch fremde Hande
unter das Publikum kdame.®]

Damit unterliegt die Occulta philosophia einer zweifachen Strategie: Zum einen
fixieren und ,schiitzen’ Agrippas Redaktion und Drucklegung den Text, zum an-
deren wird von ihm eine Strategie der Verritselung ausgestellt, um das présen-
tierte Wissen im gleichen Zug zu schiitzen:*

Haec sunt quae ad magiee introductionem ex traditione antiquorum, compilati-
one diuersa in hunc librum coegimus, sermone quidem breui, sed sufficienti his
qui intellecturi sunt. [...] Tradidimus enim hanc artem taliter, ut prudentes & in-
telligentes latere non accidat: prauuos uero & incredulos, ad secretorum illorum
arcana non admittat, sed in stuporem adductos, sub ignorantiee & desperationis
umbraculo destitutos relinquat. Vos igitur doctrinee & sapientiee filii, perquirite in
hoc libro, colligendo nostram dispersam intentionem, quam in diuersis locis pro-
posuimus, & quod occultatum est a nobis in uno loco, manifestum fecimus illud in
alio, ut sapientibus uobis patefiat [...].%2

[Dies ist es nun, was ich als Einleitung in die Magie aus der Uberlieferung
der Alten nach verschiedenen Autoren in dieses Buch zusammengetragen
habe, und zwar trotz aller Kiirze mit hinreichender Deutlichkeit fiir dieje-
nigen, denen es nicht an Einsicht mangelt. [...] Ich habe namlich diese Wis-
senschaft so vorgetragen, dafl den Klugen und Verstandigen nichts davon
verborgen bleiben soll. Den Schlechten und Ungldubigen dagegen soll der
Zugang zu diesen Geheimnissen verschlossen sein; sie mogen wohl dari-
ber staunen, aber in verzweiflungsvoller Unwissenheit sich abquaélen. Ihr
aber, Sohne der Wissenschaft und Weisheit, forscht in diesem Buch und
sucht unsere zerstreute Meinung, die wir an verschiedenen Orten vorge-
tragen haben, zusammen, denn was an der einen Stelle euch verborgen ist,
das haben wir an einer andern geoffenbart, damit ihr nicht im Ungewissen
dariiber bleibt.®®]

Dass die von Trithemius gedufserten Einwénde auch in inhaltlicher Hinsicht
durchaus Berechtigung hatten und die von Agrippa fiir seine  heilige Magie’

60 Ubersetzung zit. nach Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim: Die magischen Werke.
Hrsg. von Kurt Benesch. Wien 1982, S. 3f.

61 Zu dieser Strategie der Verratselung in der Occulta philosophia vgl. Wittstock: Melancholia
translata (wie Anm. 18), S. 137-145.

62 Agrippa von Nettesheym: De occulta philosophia (wie Anm. 59), S. 357.

63 Ubersetzung zit. nach Agrippa: Die magischen Werke (wie Anm. 60), S. 555.



Marsilio Ficinos De vita coelitus comparanda als prekédres Wissen 171

vorgenommene Synthese von Astrologie, Kabbala, Mantik, Magie, Angelologie,
Amulett- und Talismanzauber in der Tat problematisch war, zeigt die Verfolgung
Agrippas durch die Inquisition wie auch das Verbot des Kdlner Druckers Soter,
dem es zeitweilig untersagt war, den Druck von De Occulta philosophia zu reali-
sieren.

Nicht geklart ist bislang, warum (fast) alle Texte des Cod. alchim. 191 in die
niederdeutsche Sprache iibersetzt sind. Zwar ist gerade fiir das Niederdeutsche
eine Vielzahl von magischen Texten belegt, dann aber wird es im Bereich magi-
schen Sprechens und fiir Segen und Zauberspriiche verwendet.®* Ein weiteres
Zeugnis fiir einen fachwissenschaftlichen Text in niederdeutscher Ubersetzung
ist nicht bekannt.®® Ebenfalls noch zu klédren ist die Situation um den Auftragge-
ber, die Auftragsintention sowie den Schreiber.%

Abgesichert aber — und nun gilt es knapp hundert Jahre zu iiberspringen — ist
dann der Besitz der Handschrift von Joachim Jungius (1587-1657). Nach einem
Studium der Philosophie in Rostock war er bereits mit 22 Jahren Professor der
Mathematik in Giefen, nach dem Erwerb des Doktortitels fiir Medizin zehn Jah-
re spater in Padua dann Professor fiir Medizin in Rostock und Helmstedst, bis er
aufgrund der Schliefung der dortigen Universitat im Jahr 1629 das Rektorat des
Johanneums in Hamburg {ibernahm und dieses mit dem Selbstverstandnis eines
Polyhistors in Forschung und Lehre fiihrte.”

Neben seinem padagogischen Konzept, den (auch naturwissenschaftlich-
mathematischen) Unterricht auf Deutsch durchzufiihren, zu dessen Zweck er
lateinische Wortlisten von Fachtermini mit den entsprechenden deutschen Uber-
setzungen anlegte,® engagierte er sich vor allem fiir den Ausbau der Schulbiblio-

64 Vgl. Ingrid Schroder: Mecklenburgische Zauberspriiche als Beispiel der ,Volksliteratur”. In:
Beitrdge der Fritz Reuter-Gesellschaft 13 (2003), S. 9-22; Ingrid Schroder: Niederdeutsche
Zauberspriiche. Konstanz und Variation. In: Sprachformen. Deutsch und Niederdeutsch in
europdischen Beziigen. Festschrift fiir Dieter Stellmacher zum 60. Geburtstag. Hrsg. von
Peter Wagener. Stuttgart 1999, S. 81-92.

65 Ich danke Frau Prof. Dr. Ingrid Schroder, Leiterin der Abteilung Niederdeutsche Sprache
und Literatur, Universitdt Hamburg, fiir diese Auskunft.

66 Ein Hinweis auf Heinrich R. Rantzau, dédnischer Statthalter in Schleswig-Holstein, Huma-
nist und Astrologe mit umfangreicher Bibliothek, konnte bislang nicht bestétigt werden.

67 1622 griindete er die Societas Ereunetica, die erste naturwissenschaftliche Gesellschaft nord-
lich der Alpen, die an dem Vorbild der italienischen Akademien orientiert war.

68 Vgl. dazu im Nachlass von Jungius seine Analogia Teutonica (Pe 28), das Lexicon Germanicon
(Pe 29), die Vocabula Technica Germanica (Pe 39). Weiteren Aufschluss iber seine Sammlungs-
und Forschungstatigkeit ermdglicht die Erschliefung und Digitalisierung des Nachlasses
von Jungius durch die SUB Hamburg (vgl. URL: http://jungius.sub.uni-hamburg.de/treffer-
liste.html (28.08.2016)). Fiir Auskiinfte zu Jungius’ Bibliothek und den mehr als 50.000 Noti-
zen umfassenden handschriftlichen Nachlass danke ich Herrn Dr. Eike-Christian Harden
(Projekt Digitalisierung und Erschliefung des Nachlasses von Joachim Jungius / SUB
Hamburg).



172 Antje Wittstock

thek, fiir den er andere Bibliotheken aus Klosterbestdnden, vor allem aber auch
von Gelehrten aufkaufte.’

Dazu gehorte vermutlich auch die seines Schiilers Joachim Morsius (1593-
1644), auch unter dem Pseudonym Anastasius Philaretus Cosmopolita bekannt.”
Aus einer bedeutenden Hamburger Goldschmiedefamilie gebiirtig, die u.a. fiir
den ddnischen Konig, Christian IV, lieferte,! schlug Joachim als einziger der
Familie den Weg des Gelehrten ein, wurde Mittelpunkt eines Kreises von An-
héangern Jakob Bohmes und von Rosenkreuzern und verfiigte iiber einen grofsen
Bestand an alchemischen und magischen Handschriften. Verarmt, in staindigem
Streit mit der Familie und verfolgt, musste er schon friih Teile seiner Buchbe-
stinde verkaufen: Teile dieser Bibliothek sind heutiger Bestand der Hamburger
Handschriftengruppe ,Cod. alchim., und insbesondere die Reihe 191, die Rosen-
kreuzertexte enthilt, und zu der auch der Cod. alchim. 191 gehort, stammt aus
seinem Besitz.

Wiéhrend Morsius’ Interesse theosophisch geprdgt war und im Zeichen der
Rosenkreuzer stand, liegt das Interesse von Jungius im Zusammenhang mit
seinen chemiatrischen Interessen begriindet, in deren Zuge er eine grofle Zahl
hermetisch-arkanchemiatrischer Texte anschaffte, selbst Experimente durch-
fiihrte und intensive Kontakte zu Mineralogen, Metallurgen und Handwerkern
unterhielt. In seiner Dissertation Doxoscopiae Physicae Minores (verfasst 1630, pu-
bliziert 1642) setzte er sich mit der Elementenlehre auseinander und verwarf da-
rin die Idee der alchemischen Transmutation, indem er die These aufstellte, dass
chemische Elemente nicht einheitliche und nicht weiter zerlegbare Stoffe seien.”
Waihrend Jungius’ Beschéftigung mit alchemisch-mystischer Literatur eher als
episodenhaft zu bezeichnen ist und er ab 1619 nach seiner Riickkehr von einer
Italienreise alle Bestellungen einschldgiger Titel einstellte, erweist sich dieses

69 Vgl. Christoph Meinel: Die Bibliothek des Joachim Jungius. Ein Beitrag zur Historia litteraria
der frithen Neuzeit. Gottingen 1992.

70 Ebenso erscheinen die Namen Mors und Moers.

71 Die Familie des Jacob Mores gehorte zu den reichsten und angesehensten Familien Ham-

burgs. Zu den beriihmtesten Auftragen gehoért neben Schmuck (vgl. von Jacob Mores das
sog. Kleinodienbuch, Cod. Inscrin. 1a, SUB Hamburg) auch die Ausstattung fiir das Schloss
Frederiksborg, von der die Beschreibung einer paganen Kanzel und Orgel iiberliefert ist, vgl.
die Beschreibung in Bernhard Olsen: Die Arbeiten der hamburgischen Goldschmiede Jacob
Mores und Sohn fiir die danischen Konige Frederik II. und Christian IV. Hamburg 1903.
Im Hinblick auf mogliche Transfer- und Rezeptionswege von Ficinos Text iiber die bislang
einschlagige Verbreitung im gelehrten Milieu hinaus wére eine Verbindung des Cod. alchim.
191 zum handwerklichen Gewerbe iiberaus aufschlussreich, kann aber bislang durch einen
stichhaltigen Beleg, wie z.B. einer Provenienz, nicht beigebracht werden.

72 Vgl. Hans Kargo: Joachim Jungius” Experimente und Gedanken zur Begriindung der Che-
mie als Wissenschaft. Ein Beitrag zur Geistesgeschichte des 17. Jh. Wiesbaden 1968; Chris-
toph Meinel: In physicis futurum saeculum respiro. Joachim Jungius und die Naturwissen-
schaftliche Revolution des 17. Jahrhunderts. Gottingen 1984.



Marsilio Ficinos De vita coelitus comparanda als prekédres Wissen 173

Beispiel als aussagekraftig fiir die enge Verbindung, in die Ficinos Text zur Al-
chemie gebracht wurde.”

De vita libri tres und Johann Virdungs Nova medicinae methodus

Das zweite Beispiel bietet einen kurzen Ausblick in eine weitere metatextuelle
Einbindung, in diesem Fall im Bereich der Medizin-Astronomie, und steht im Zu-
sammenhang mit den Publikationen Johann Virdungs von Haf8sfurt (1463-1538).”

Nach einem Studium in Leipzig und Krakau von 1484 bis 1486 war Virdung
mathematicus im Umkreis von Johann von Dalberg, Conrad Celtis, Abt Johannes
Trithemius™ und dem Kurfiirsten Philipps von der Pfalz und erstellte in dieser
Zeit eine kaum iibersehbare Zahl von Prognostiken, zu denen allein 80 astrologi-
sche Schriften und viele Flugschriften gehoren.” Auch unterrichtete er in Heidel-
berg Mathematik, Astronomie und Medizin.

Fiir den vorliegenden Zusammenhang besonders wichtig ist Virdungs Auf-
enthalt in Krakau, das als Zentrum magischer und hermetischer Studien galt:
Nachzuweisen ist hier sein auflerordentliches Interesse fiir magische Texte, in-
dem er mehrere Magie-Handschriften anschaffte’”” bzw. teilweise selbst kopierte,
wie den Liber runarum, einen Text iiber das Manipulieren planetarischer Krifte
fiir Talismane, die sowohl der weiflen als auch der schwarzen Magie dienten.”

Zum Hauptwerk Virdungs gehort seine 1532 veroffentlichte astrologisch-
medizinische Schrift Nova medicinae methodus nunc primum & condite & aedita, ex
Mathematica ratione morbos curandi.” Virdung liefert darin eine breite Darstellung,

73 Diese Kontextualisierung kann hier nicht weiterverfolgt werden, wére aber unbedingt Ge-
genstand einer umfangreicheren Untersuchung. Dass diese Verbindung in der Rezeption
haufig gezogen wurde, zeigen zahlreiche Beispiele, wie die Sammelhandschrift Clm 26059
(Miinchen, Staatsbibliothek), in der Exzerpte aus De vita mit einem alchemischen Traktat
verbunden sind. Im gleichen Kontext zu verorten ist auch die vielfach tradierte Annahme,
Ficino sei tiber 100 Jahre alt geworden, die deutschen ,Ubersetzungen’ von De vita vorange-
stellt wird, vgl. dazu Wittstock: Melancholia translata (wie Anm. 18), S. 110-113. Ficino selbst
nennt in Buch 3 zwar alchemische Begriffe wie Transmutation und das Elixier (vgl. De vita,
3.320-23); der Begriff Alchemie wird von ihm jedoch nicht erwdhnt. Zum Zusammenhang
von Alchemie und Ficino vgl. Sylvain Matton: Marsile Ficin et l'alchimie, sa position, son
influence. In: Alchimie et Philosophie a la Renaissance. Hrsg. von Jean Claude Margolin und
Sylvain Matton. Paris 1993, S. 123-192.

74 Zu Leben und Werk vgl. Max Steinmetz: Johann Virdung von Hassfurt, sein Leben und seine
astrologischen Flugschriften. In: Astrologi Hallucinati. Stars and the End of the World in
Luther’s Time. Hrsg. von Paola Zambelli. Berlin 1986, S. 195-214.

75 Die Faustforschung kennt insbesondere den Brief von Trithemius an Virdung aus dem Jahre
1507.

76 Vgl. Steinmetz: Johann Virdung von Hassfurt (wie Anm. 74).

77 Vgl. heute BAV Pal. Lat. 1369, 1375, 1385, 1391, 1396, 1439; nach Lang: Unlocked Books (wie
Anm. 31), S. 255, Anm. 69.

78 Vgl. Lang: Unlocked Books (wie Anm. 31), bes. Kap. ,The Hermetic Collection of Johannes
Virdung of Hassfurt”, S. 255-262.

79 Zum Text vgl. Karl Sudhoff: Iatromathematiker, vornehmlich im 15. und 16. Jahrhun-
dert. Breslau 1902; Lynn Thorndike: Johann Virdung of Hassfurt Again. In: Isis 25 (1936),
S. 363-371.



174 Antje Wittstock

bei welchem Stand der Gestirne Medikamente aller Art, Abfiihrmittel, Pillen,
Salben, Mittel gegen Cholera usw. am besten eingenommen werden sollten. Inte-
ressant ist nun, dass, obwohl die Kenntnis von Ficinos De vita libri tres und dessen
Ausfiihrungen tiber Magie vorauszusetzen ist, im Text kein Wort daraus oder
dariiber erscheint. Dazu Lang:

Searching for further traces and evidence of Virdung’s interest in learned
magic, I was faced with a striking absence of such material in his printed
works. Besides his countless prognostications, Virdung also published a
few books on astrological medicine, but these works do not contain the
slightest sign of their author’s interest in talismans and planetary spirits.*

Fiindig wird man dann erst deutlich spater: Nach einer {iberarbeiteten und er-
weiterten Neuausgabe der Nova medicinae methodus von 1533 erscheint 1584 (also
deutlich nach dem Tode Virdungs) ein Druck in Venedig, der die astronomische
Medizin zusammen mit Texten von Hermes Trismegistos (latromathematica in der
Ubersetzung von Stadius), Galen (Prognostica ex aegrotu decubitu) und eben den De
vita libri tres von Ficino versammelt.

Der Herausgeber dieses Drucks ist der italienische Astronom, Arzt und Physi-
ker Johann Paulus Gallucius (auch Giovanni Paolo Galluci) (1538-1621), der selbst
vor allem zur Astrologie und Astronomie verdffentlichte, wie z.B. sein Haupt-
werk Theatrum mundi, et temporis (1593), in dem er — entgegen der papstlichen
Bulle von Papst Sixtus V. von 1586 — die Wirkung der Sternenkonstellationen auf
den Menschen vertrat.

Neben seinem Interesse fiir die astronomische Medizin publizierte er als ein-
schldgig zu bezeichnende humanistische Texte, die er teilweise ins Italienische
iibersetzte. Beispiele sind Margarita Philosophica (1503) von Gregor Reisch, die an
deutschen Universitdten des 16. Jahrhunderts zum klassischen Lehrbuch gewor-
den war, und die Ubertragung von Albrecht Diirers kunsttheoretischer Schrift
Vier Biicher von menschlicher Proportion (Niirnberg 1528), die unter dem Titel Della
simmetrica de i corpi umani (Venedig 1591) erschien.

Die Ausgabe von Gallucci kann damit als Beispiel dafiir gelten, dass De vita
coelitus comparanda nicht nur im Zusammenhang der Ausgabe von De vita libri
tres, sondern zusatzlich im medizinisch-astronomischen Kontext erhalten und
iiberliefert wurde und dieser — mit Blick auf Galluccis Publikationstatigkeit in
Editionen und Ubersetzungen — zum Ende des 16. Jahrhunderts als Teil eines
humanistischen Kanons aufgefasst wurde.

AN

80 Lang: Unlocked Books (wie Anm. 31), S. 258.



Marsilio Ficinos De vita coelitus comparanda als prekédres Wissen 175

Die Untersuchung des in De vita coelitus comparanda formulierten Magiebegriffs
zeigt an, dass Strategien von Transfer Anwendung finden, die sowohl schiitzen
und verbergen als auch ausstellen und erldutern. Dies betrifft nicht nur (para-)
textuelle Strategien, sondern tritt auch in einer eindeutigen Anbindung an beste-
hende und sanktionierte Kontexte zutage.

Ficinos Text und der darin entworfene Magiebegriff zeigen, dass es sich auf-
grund der dem Magiebegriff inhdrenten Synthese aus verschiedenen Traditions-
und Diskurszusammenhéngen um prekares und fragiles Wissen handelt, nicht
nur aufgrund von Unwégbarkeiten in der medialen Situation (z.B. durch den vor-
zeitigen Tod des Adressaten), sondern auch durch eine nicht-sichere inhaltliche
Verortung im Schnittpunkt von Diskursen. Ficino zeigt Strategien des Autors,
den Text z.B. durch Appell an potentielle Gonner zu protegieren und auf inhalt-
licher Ebene Anbindungen an traditionelle und sanktionierte Kontexte heraus-
bzw. erst nachtraglich herzustellen. Dabei erweist sich diese fragile Situation als
paradox, da mit dem ,Neuen’ sowohl dessen Gefdhrdung als auch das Potential
fiir den Erfolg impliziert ist. Vor dem Hintergrund des Prekéren ist die Idee eines
breiten und raschen ,Siegeszugs’ von Ficinos Philosophie damit unbedingt zu
relativieren.®!

Als anderer Modus von Transfer kann die Aufnahme in Sammlungszusam-
menhinge durchaus traditioneller Kontexte, wie die astrologische Heilkunde,
prekéres Wissen schiitzen und konservieren. In diesem Sinne erweist sich Ficinos
De vita coelitus comparanda und der darin entworfene Magiebegriff als in mehrer-
lei Hinsicht gesichertes und geschiitztes ,prekdres Wissen'.

81 In diesem Sinne vgl. Brian P. Copenhaver und Charles B. Schmidt: A History of Western
Philosophy. 3: Renaissance Philosophy. Oxford, New York 1992, S. 162; differenzierend be-
ziiglich der Aufnahme von Ficino vgl. Kraye (wie Anm. 10), S. 397.



DOI: 10.13173/9783447108287.155
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Der Transfer in die Volkssprache:
Das buch des lebens des Johannes Adelphus Muling

Barbara Sasse Tateo

Eine zentrale Nahtstelle zwischen humanistischer und volkssprachlicher Ficino-
Rezeption in den deutschen Territorien zu Beginn des 16. Jahrhunderts markiert
zweifellos die De vita-Ubersetzung des Strafburger Arztes und Humanisten
Johannes Adelphus Muling (auch ,Mulich” oder ,Miihlich”, ca. 1485-1523/1555).
Es handelt sich um sein Erstlingswerk, auf das bis 1520 eine erstaunlich umfang-
reiche wie breit gefacherte literarische Produktion folgte. Der tiberwiegende Teil
davon besteht aus Herausgeberschaften und Ubersetzungen von Autoren der la-
teinischen Antike sowie des modernen (neulateinischen) Humanismus, darunter
die deutschen Ubersetzungen von Vergils Bucolica, der Aesopus-Additiones Sebas-
tian Brants und des Enchiridion militis christianis Erasmus von Rotterdams.' Neben
solchen Beitragen zu einer vermittelnden bzw. reproduktiven Rezeptionslitera-
tur verfasste Muling aber auch eigene Schriften in lateinischer und in deutscher
Sprache.?

1 Zu Mulings Vergil-Ubersetzung vgl. Franz Josef Worstbrock: Adelphus Mulings Vergiliiber-
setzung. In: Zeitschrift fiir deutsches Altertum und deutsche Literatur 102 (1979), S. 203-210,
der die Drucklegung bei Johann Griininger in StraSburg um 1508/09 datiert; zu den deut-
schen Esopus-Additionen (gleichfalls 1508 in StrafSburg gedruckt) vgl. Gerd Dicke: Heinrich
Steinhowels ,Esopus’ und seine Fortsetzer. Untersuchungen zu einem Bucherfolg der Friih-
druckzeit. Tiibingen 1994, S. 193-216; die Erasmus—Ubersetzung erschien 1520 bei Johann Pe-
triin Basel unter dem Titel Enchiridion oder handbiichlin eins Christlichen und Ritterlichen lebens.
Eine vollstandige Ubersicht von Mulings Herausgeberschaften und Ubersetzungen bietet
Franz Josef Worstbrock: Muling, Johann Adelphus. In: Deutscher Humanismus 1480-1520.
Verfasserlexikon. Hrsg. von Franz Josef Worstbrock, Bd. 2. Berlin, Boston 2013, Sp. 255-277,
hier Sp. 259-273 (leicht tiberarbeiteter Wiederabdruck des gleichnamigen Artikels in: Die
deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon. Hrsg. von Burkhart Wachinger u.a.
2. Aufl. [nachfolgend zitiert als ?VL] Bd. 11. Berlin, New York 2004, Sp. 1017-1037, hier Sp.
1019-1034); Bodo Gotzkowsky: Untersuchungen zur Barbarossa-Biographie (1520) des Johan-
nes Adelphus und ihr Verhiltnis zum Volksbuch (1519) vom Kaiser Friedrich. In: Daphnis
3 (1974), S. 129-146, hier S. 132f,, bescheinigt Muling generell eine besondere Vorliebe fiir
die deutsche Sprache und prézisiert, dass es sich bei allen der insgesamt neun namentlich
zuzuordnenden Ubersetzungen um ,gedruckte Erstiibersetzungen aus dem Lateinischen in
die deutsche Sprache” handelt.

2 Die Terminologie , reproduktive” bzw. ,reproduzierende Rezeption” folgt Hannelore Link:
Rezeptionsforschung. Eine Einfithrung in Metholden und Praktiken. Stuttgart 1976, S. 85—
112. Mulings selbststindige Werke, die religiosen oder zeitsatirischen Themen gewidmet
sind, stehen erkennbar unter dem Einfluss des padagogischen und reformerischen Gedan-
kenguts, das ihm durch seine engen Kontakte zum StrafSburger Humanistenkreis um Jakob
Wimpfeling vermittelt wurde, vgl. im Uberblick Worstbrock: Muling, Johann Adelphus (wie



178 Barbara Sasse Tateo

Die deutsche Bearbeitung der ersten beiden Biicher von Ficinos De vita libri tres
ging 1505 unter dem Titel Das buch des lebens in StrafSburg bei Johann Griininger
in Druck, in dessen Offizin Muling 1508 als fest angestellter Korrektor eintrat. Bis
1537 sind sieben Nachdrucke des Werks iiberliefert, die alle aus der Griininger-
Offizin hervorgingen.® Der beachtliche Erfolg der deutschen Bearbeitung konnte
an den der lateinischen Vorlage ankniipfen, die zuerst 1489 in Florenz gedruckt
wurde und bekanntlich zum meist verbreiteten Werk Ficinos in Europa avancier-
te. Bereits um 1497 erfolgte in Basel bei Johann Amerbach die erste Drucklegung
im deutschsprachigen Raum.* Um 1500 entstand zudem eine weitere Uberset-
zung der Biicher De vita sana und De vita lunga ins Deutsche. Das anonyme Werk,
dessen Entstehung in den Kreis des Heidelberger Hofs Kurfiirst Philipps des
Aufrichtigen fiihrt, ist nur in einer handschriftlichen Fassung tiberliefert,” wurde

Anm. 1), Sp. 273-276, sowie im Besonderen zur 1508 (bei Johann Griininger in Strafburg)
gedruckten Margarita facetiarum, der ,ersten Veroffentlichung einer gréleren Eigenkompo-
sition” Mulings, Johannes Klaus Kipf: Cluoge geschichten. Humanistische Fazetienliteratur
im deutschen Sprachraum. Stuttgart 2010, S. 303-338, hier S. 294.

3 Die Nachdrucke datieren in die Jahre 1508, 1515, 1521, 1528, 1531, 1537; eine ausfiihrliche Dar-
stellung der Druckiiberlieferung bietet Bodo Gotzkowsky: Johannes Adelphus. Das Buch des
Lebens. In Ders.: Ausgewdhlte Schriften. Bd. 3. Unter Mitwirkung von Ann R. Arthur hrsg.
von Bodo Gotzkowsky. Berlin, New York 1980, S. 321-399 (sofern nicht anders angezeigt,
wird Mulings Text weiterhin nach dieser Ausgabe zitiert als Buch des Lebens, gefolgt von
Seiten- und Zeilenangabe).

4  GW 9885; der in Marsilio Ficino: Three Books on Life. A Critical Edition and Translation with
Introduction and Notes by Carol V. Kaske and John R. Clarke. Birmingham, New York 1989,
S. 8, nach dem GW Bd. 8. Stuttgart, Berlin 1978, S. 416f., zitierte zweite Amerbach-Druck (GW
9883) wurde in der Online-Version des GW (URL: http://www.gesamtkatalogderwiegendru-
cke.de/ [31.03.2016]) von 1489/95 auf 1506 (nach dem 16.9.) umdatiert, sodass es sich also um
einen Nachdruck von GW 9885 handelt; Ficinos De vita erschien aulerdem 1511 (sechs Jahre
nach Mulings deutscher Ubersetzung) in Straburg bei Johann Knobloch (VD16 F 946); 1561
schliefllich druckte die Offizin Froben in Basel die Opera omnia Ficinos. Zur handschrift-
lichen Uberlieferung des Werks vgl. John R. Clark: The Manuscript Tradition of Marsilio
Ficino’s De vita libri tres. In: Manuscripta 27 (1983), S. 158-164.

5 Es handelt sich um Cod. Pal. Germ. 730 (Buch I) und Cod. Pal. Germ. 472 (Buch II); die
Beschreibungen von Matthias Miller sind zugénglich iiber das Projekt ,Bibliotheca Palati-
na digital”, URL: http://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/cpg452 und URL: http://digi.ub.uni-
heidelberg.de/diglit/cpg (31.03.2016); die Manuskripte wurden zuerst beschrieben und ab-
gedruckt bei Dieter Benesch: Marsilio Ficinos De triplici vita (Venedig 1489) in deutschen
Bearbeitungen und Ubersetzungen. Edition des Cod. Pal. Germ. 730 und 452. Frankfurt
a. M., Las Vegas 1977; kritisch dazu Antje Wittstock: Melancholia translata. Marsilio Fici-
nos Melancholie-Begriff im deutschsprachigen Raum des 16. Jahrhunderts. Gottingen 2011,
S. 107, Anm. 327. Beneschs Vermutung, es handle sich um ein Autograph Konrad Schellings,
des Leibarztes Philipps 1., den er somit auch als Verfasser in Betracht zieht, sieht Sven Lim-
beck: Ficino, Marsilio. In: VL 11 (wie Anm. 1), Sp. 440445, hier Sp. 443 ,,durch Schriftver-
gleich von Buch I mit Schelling-Autographen [...] nicht bestétigt”, sodass die Autorfrage neu
gestellt werden muss; vgl. dazu auch den Nachtrag von Gundolf Keil und Ludwig Schuba
zu ,,Schelling, Konrad”. In: 2VL 11 (wie Anm. 1), Sp. 1376. Antje Wittstock hat mich freund-
licherweise darauf hingewiesen, dass evtl. Johann Virdung von HafSfurst (1463-1538) mit
der Heidelberger Ubersetzung in Verbindung gebracht werden konnte; Virdung, der um die
Jahrhundertwende in Heidelberg als mathematicus wirkte, stand in Verbindung zu Dahlberg



Das buch des lebens des Johannes Adelphus Muling 179

also offenkundig im Gegensatz zu Mulings Text keiner breiteren Rezeption zu-
gefiihrt.

Trotz der zeitgendssischen Erfolgsgeschichte fehlt bis heute eine monographi-
sche Studie zum buch des lebens, ebenso wie zu Mulings literarischem Schaffen
iiberhaupt.® Bodo Gotzkowsky verdankt sich allerdings eine moderne Edition,
die 1980 als dritter und letzter Band der Ausgewdhlten Schriften des Johannes Adel-
phus erschien.” Die insgesamt sporadischen Beobachtungen, die sich in der For-
schung namentlich zu seiner Ficino-Bearbeitung finden, sind zudem von einem
grundsétzlichen Widerspruch geprégt hinsichtlich der Bewertung ihres litera-
rischen bzw. literarhistorischen Stellenwerts. Auf der einen Seite wird diesem
Werk einhellig eine wichtige Funktion fiir die Verbreitung der neuplatonischen
Melancholie- und Saturnauffassung in Deutschland zugewiesen;® zum anderen
hilt sich bis in neueste Handbiicher hinein hartnackig das zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts gefillte negative Pauschalurteil zur Ubersetzung selbst. So wurde die-
se immer wieder als unzuverldssig und liickenhaft eingestuft, und zwar nicht
nur im Hinblick auf die Unterschlagung des dritten Buchs, sondern vor allem
auch auf die Wiedergabe des iibersetzten Textbestands der ersten beiden Biicher.’
Die attestierten Mangel boten wiederum ein schlagendes Argument, um den
deutschen Text in eine radikale geistig-kulturelle Distanz zum innovativen Me-
lancholie-Konzept des Florentiner Renaissancehumanismus und zu dessen ge-
lehrter deutscher Rezeption zu riicken, insbesondere natiirlich zur literarischen

und Trithemius und verfasste zahlreiche astrologisch-medizinische Texte. Nicht ganz zu
vernachldssigen ist m. E. dariiber hinaus der Aspekt, dass Muling selbst vermutlich um
1498 an der Heidelberger Artistenfakultét studierte und also mit der frithen Rezeption von
Ficinos Werk im dortigen Humanistenkreis in Verbindung gekommen sein konnte.

6 Ein solches Desiderat konstatiert bereits Gotzkowsky: Untersuchungen zur Barbarossa-Bio-
graphie (wie Anm. 1), S. 130; dhnlich zuletzt Wittstock: Melancholia translata (wie Anm. 5),
S. 94, Anm. 265.

7 Vgl. Adelphus: Ausgewaihlte Schriften (wie Anm. 3). Die ersten beiden Bande enthalten zwei
historiographische Kompilationen, bei denen es sich ebenfalls um Ubersetzungen lateini-
scher Vorlagen handelt: Die 1520 erneut bei Griininger verlegte Barbarossa-Biographie (zu-
gleich wohl Adelphus’ letztes Werk) und seine Tiirkisch Chronica, die 1513 in der Strafsburger
Offizin Martin Flachs in Druck ging (Nachdruck 1516); zum Barbarossa vgl. Gotzkowsky:
Untersuchungen zur Barbarossa-Biographie (wie Anm. 1).

8 So bereits von Karl Giehlow: Diirers Stich ,,Melencholia I“ und der maximilianische Hu-
manistenkreis. In: Mitteilungen der Gesellschaft fiir vervielfaltigende Kunst 26 (1903), 2,
S. 29-41, hier S. 35; spéter vor allem von Bodo Gotzkowsky: Die Ubersetzertatigkeit des
Humanisten Johannes Adelphus Muling. In: Studies in German in memory of R. L. Kahn.
Houston (Texas) 1972, S. 47-54, hier S. 49.

9 Wegweisend dafiir war Wilhelm Kahl: Die dlteste Hygiene der geistigen Arbeit, die Schrift
des Marsilius von Ficinus De vita sana sive de cura valetudinis eorum qui incumbunt studio
litterarum (1482). In: Neue Jahrbticher fiir das klassische Altertum, Geschichte und deutsche
Literatur und fiir Pidagogik. N.S. 18 (1906), 9, S. 482-491, 525-546, 599-619, hier S. 529; iiber-
nommen von Benesch: Marsilio Ficinos De triplici vita (wie Anm. 5), S. 118 sowie anschlie-
Bend aus Kahl und Benesch in die Einleitung der aktuell mafigeblichen Ausgabe des De vita
libri tres von Kaske und Clark (wie Anm. 4), S. 12; in jlingster Zeit unverdndert wiedergege-
ben von Worstbrock: Muling, Johannes Adelphus (wie Anm. 1), Sp. 265.



180 Barbara Sasse Tateo

Debatte im Umkreis des Wiener Humanismus um 1500 und dem dort entstande-
nen Diirerstich Melencholia 1.° Im Rahmen ihrer Studie zur Melancholia translata
hat in jlingerer Zeit Antje Wittstock den Gemeinplatz von Mulings Bearbeitung
als eines defizitiren Texts korrigiert. Anhand der Buch- und Druckgeschichte
kann sie namlich zeigen, dass solche Defizite aus der einseitigen Benutzung der
spdteren, vermutlich von Muling direkt nicht mehr verantworteten Ausgaben ab
1528 resultieren. Erst hier wurde der urspriinglich weitestgehend vollstandige
Textbestand erheblich verknappt, nachdem in der dritten Auflage von 1515 bereits
Mulings Name sowie seine Widmungsvorrede getilgt worden waren." Wittstock
pladiert deshalb dafiir, die spateren Ausgaben als eigenen Uberlieferungszweig
zu betrachten, der die zunehmende Verschiebung des Interessenschwerpunkts
hin zu einer didtetischen Gebrauchsschrift dokumentiert sowie zugleich auf ei-
nen fiir die Frithdruckzeit typischen Aspekt der Transferproblematik verweist:
den ,offenen Zustand” der Texte, die dem freien Zugriff der Offizin bzw. ihrer
Lektoren und Korrektoren weitgehend ungeschiitzt ausgeliefert waren.!> Der
textgeschichtliche Einschnitt deckt sich {ibrigens in signifikanter Weise mit einer
dufleren Zasur in Mulings Lebensweg: Ende 1513 verliefs er Strafsburg, um eine
Anstellung als Stadtarzt in Uberlingen am Bodensee anzutreten,”® er musste in-
folge dessen also seine Tétigkeit als Korrektor vor Ort zwangsldufig aufgeben."
Eine angemessene Bewertung von Mulings Bearbeitung als Ausgangspunkt
des deutschsprachigen Transferprozesses von Ficinos Schrift erfordert also die
Riickkehr zum Ursprungstext, d.h. zu den beiden frithen, vom Ubersetzer autori-
sierten Druckfassungen: der editio princeps von 1505 sowie der von ihm selbst neu

10 Mafigeblich dafiir war die Studie von Raymond Klibansky, Erwin Panofsky und Fritz Saxl:
Saturn und Melancholie. Frankfurt a. M. 1990 (zuerst London 1964), S. 397; neutraler hinge-
gen Giehlow: Diirers Stich , Melencholia I (wie Anm. 8), S. 35f., der lediglich den in sich he-
terogenen Verbund mit der Ubersetzung von Hieronymus Brunschwigs Niiwen Destillierbuch
konstatiert, in dem Griiningers Druck das deutsche De vita prasentiert.

11 Vgl. Wittstock: Melancholia translata (wie Anm. 5), S. 104-107; vgl. zudem den Editionsbe-
richt von Gotzkowsky, in: Buch des Lebens (wie Anm. 3), S. 315-321, hier S. 318. Die beiden
frithen Nachdrucke stammen gleichfalls aus Griiningers Offizin.

12 Wittstock: Melancholia translata (wie Anm. 5), S. 105; zu der dort mit Verweis auf Joachim
Bumbke: Die vier Fassungen des Nibelungenlieds. Untersuchungen zur Uberlieferungsge-
schichte und Textkritik der héfischen Epik im 13. Jahrhundert. Berlin 1996, vor allem S. 42—
53, andiskutierten Problematik des vormodernen Textbegriffs vgl. mit Blick auf die Friihe
Neuzeit auch Barbara Sasse: Ansitze literarischer Kanonbildung in der deutschen Literatur
des 15./16. Jahrhunderts. In: Der Kanon in der deutschen Sprach- und Literaturwissenschaft.
Akten des IV. Kongresses der italienischen Germanistenvereinigung Alghero, 27.-31.5.2007.
Hrsg. von Simonetta Sanna. Bern u.a. 2008, S. 211-220; Gotzkowsky, in: Buch des Lebens
(wie Anm. 3), S. 318, weist zudem , Griiningers leichtsinniges Arbeiten” anhand der internen
Fehldatierung des Drucks von 1509 nach.

13 Vgl. Gotzkowsky: Untersuchungen zur Barbarossa-Biographie (wie Anm. 1), S. 131.

14 Noch 1520 druckte Griininger die — mit einem kaiserlichen Privileg ausgestattete — deutsche
Barbarossa-Biographie Mulings. Bezeichnenderweise fdllt nahezu die Gesamtzahl seiner
Herausgeberschaften (mit Schwerpunkt auf zeitgendssischen neulateinischen Werken) in
die Jahre 1505 bis 1513 (1514 schliefien sich noch zwei Herausgaben an, die aber méglicher-
weise schon vor seiner Abreise eingeleitet wurden).



Das buch des lebens des Johannes Adelphus Muling 181

korrigierten und emendierten zweiten Ausgabe von 1508, die entsprechend auch
Gotzkowsky seiner Edition zugrunde legte. Die von Muling erbrachte Transfer-
leistung mochte ich dabei in erster Linie nicht anhand der Ubersetzung selbst,
also des sprachlichen Transfers im engeren Sinne, rekonstruieren. Dies unter-
nimmt bereits Wittstock an ausgewéhlten Aspekten, worauf weiter unten noch
einmal zuriickgekommen werden soll. Vielmehr fokussieren meine Beobachtun-
gen den Autordiskurs, in den sich die Ubersetzung urspriinglich einbettete, kon-
kret den von der spéateren Textiiberlieferung (ab 1515) grofienteils unterdriickten
paratextuellen Apparat, der bisher in der Forschung nur marginal Beachtung
fand.” Methodisch ankniipfen m&chte ich dabei an die Erkenntnisse der jliingsten
Studie von Karl Enenkel zu den spezifischen Funktionen von Widmungen, Vor-
worttexten, Autorportrats und Dedikationsbildern in der neulateinischen Litera-
tur der Frithen Neuzeit;'® demzufolge erweisen sich die Paratexte, die —im Sinne
Gérard Genettes — die Vermittlung zwischen (literarischem) Text und (aufSerlitera-
rischem) Kontext steuern, als pradestinierte Orte fiir die Konstruktion von Autor-
schaft und die Legitimierung der von den Texten vermittelten Wissensbestédnde."”
Es scheint zweifellos lohnenswert, Enenkels Beobachtungen auf die Literatur des
deutschsprachigen Humanismus auszudehnen, nicht zuletzt um auf diese Wei-
se die poetologischen und diskursiven Kontinuitdten und Briiche im Verhaltnis
zum neulateinischen Modell genauer in den Blick zu riicken. Fiir die spezifische
Gattung der Ubersetzungen ist dabei zu beriicksichtigen, dass sich der jeweilige
Autordiskurs in diesem Fall gleichsam auf einer zweiten, {ibergeordneten Ebene
zum Autordiskurs der Vorlage konstituiert, den die Ubersetzungen in der Re-
gel mit einschlieRen.”® Tm buch des lebens ist eine solche diskursive Uberlagerung

15 So erwahnt z.B. auch noch Wittstock: Melancholia translata (wie Anm. 5), S. 104 in unspezi-
fischer Weise Mulings ,Vorwort’, bezieht sich dabei aber konkret auf die ab der Ausgabe von
1515 getilgte Widmungsrede.

16 Vgl. Karl Enenkel: Die Stiftung von Autorschaft in der neulateinischen Literatur (ca. 1350—
1650). Zur autorisierenden und wissensvermittelnden Funktion von Widmungen, Vorwort-
texten, Autorportrits und Dedikationsbildern. Leiden u.a. 2015.

17 Vgl. Gérard Genette: Seuils. Paris 1987 (Durchgesehene und vermehrte Ausgabe in deutscher
Sprache: Paratexte. Das Buch vom Beiwerk des Buches. Frankfurt a. M., New York 1992).
Enenkel: Die Stiftung von Autorschaft (wie Anm. 16), S. 6-10, stofit mit seiner Anwendung
von Genettes Resultaten auf die Frithe Neuzeit bewusst in eine Forschungsliicke und rekla-
miert fiir diesen Zeitraum zugleich die Spezifizitit der Rolle und Funktion von Paratexten
gegeniiber Genettes Material, das fast ausschliefilich die Literatur des 19./20. Jahrhunderts
abdeckt. Fiir die deutschsprachige Literatur vgl. aulerdem: Die Pluralisierung des Paratexts
in der frithen Neuzeit. Theorie, Formen, Funktionen. Hrsg. von Frieder von Ammon und
Herfried Vogel. Berlin 2008; die Herausgeber des Sammelbands, der neben unterschiedli-
chen Gattungen der schonen Literatur und der Wissensliteratur auch Beispiele aus anderen
Kiinsten und Medien, wie der Druckgraphik, der Emblematik und des Notendrucks, mit
einschlief8t, betreten gleichfalls mit der frithneuzeitlichen Paratext-Kultur bewusst Neuland
(vgl. Einleitung der Hrsg., S. XV-XVI). Speziell zur Widmungsvorrede vgl. immer noch Karl
Schottenloher: Die Widmungsrede im Buch des friithen 16. Jahrhunderts. Miinster 1953.

18 Eine prominente Ausnahme von der Regel liefert z.B. die 1473/74 bei Johann Zainer in Ulm
gedruckte deutsche Ubersetzung von Boccaccios De claris mulieribus aus der Feder des friih-



182 Barbara Sasse Tateo

bzw. Doppelung bereits formal, d.h. in der Koexistenz von dufieren und inneren
Vorworten sichtbar: zunédchst der von Muling verfassten kurzen Vorrede sowie
seiner Widmungsepistel an den befreundeten Strafsburger Domherrn Heinrich
Graf von Werdenberg," daneben Ficinos (mitiibersetzten) Proomien, also der Ge-
samtwidmung an Lorenzo de” Medici und den Zueignungen der ersten beiden
Biicher, respektive an Giorgio Antonio Vespucci und Giambattista Buoninsegni
(De vita sana) sowie an Filippo Valori (De vita longa). Eine vergleichende Analyse
soll aufdecken, inwiefern die dufleren Paratexte in einen Dialog mit den inneren
treten bzw. wo sich implizite und explizite (von Muling bewusst provozierte oder
zumindest billigend in Kauf genommene) Bruchstellen abzeichnen; daran kniipft
sich wiederum die Frage, inwieweit solche Briiche den eigenen spezifischen Ver-
mittlungsabsichten geschuldet sind bzw. moglicherweise bereits die Weichen fiir
die den Transfermodus des Ubersetzens sprengenden spéteren Verwandlungen
seines Textes stellen.

Dafiir seien zundchst kurz die Grundgedanken von Ficinos Paratexten rekapi-
tuliert. In der Vorrede an Lorenzo de’” Medici, die dem Florentiner Erstdruck des
De vita libri tres beigefiigt ist, riickt der Sprecher sowohl die inszenierte Gespréchs-
situation mit seinem Adressaten als auch den Gegenstand des {iberreichten Wer-
kes in eine direkte Kontinuitdt zu der sieben Jahre zuvor gedruckten, gleichfalls
Lorenzo gewidmeten Theologia Platonica, also seinem bereits 1474 abgeschlosse-
nen philosophisch-theologischen Hauptwerk. Genauer gesagt, versteht er De vita
als dessen Erganzung: Habe er dort (in der Theologia) mit der erschdpfenden Aus-
legung von Platons Werken gleichsam die heilsame kunst und medizin der ewigen,
unsterblichen Seele abgehandelt, so sei das vorliegende Werk der Erhaltung und
Verlangerung der leiblichen Gesundheit der weisen und gelerten gewidmet (Buch
des Lebens, 13, 5-15).% Fiir die eigene Doppelberufung zum Arzt und Dichter
nennt Ficino zwei verschiedene Viter: zunidchst seinen leiblichen Vater, Diotifeci

humanistischen Stadtarztes Heinrich Steinhowel, der namlich Boccaccios Proomium an
Andrea Acciaiuoli unterdriickt bzw. durch die eigene Widmung an Eleonore von Schottland
ersetzt; vgl. dazu Barbara Sasse Tateo: Von der Ubersetzung zur Neubearbeitung. Wege und
Strategien der Rezeption des Boccaccio Latinus in der deutschen Literatur am Beginn der
Neuzeit. In: Iohannes de Certaldo. Beitrage zu Boccaccios lateinischen Werken und ihrer
Wirkung. Hrsg. von Karl Enenkel, Tobias Leuker und Christoph Pieper. Hildesheim u.a.
2015, S. 95-116, hier S. 100-103.

19 Heinrich XII. von Werdenberg, aus der Linie Sargans-Trachtelfingen, war seit 1452 StraSbur-
ger Domherr und verstarb am 23. Mai 1505, also keine zwei Monate nach der (auf den 1. Ap-
ril datierten) Drucklegung von Mulings Ubersetzung; Karl Heinz Burmeister: Die Grafen
von Werdenberg. In: Montfort. Vierteljahresschrift fiir Geschichte und Gegenwart Vorarl-
bergs 58 (2006), 2/3, S. 121-143, hier S. 136, zufolge war Heinrich 1458 nachweislich im Besitz
einer 1457 geschriebenen Vergil-Handschrift, die dessen Bucolica, Georgia und Aeneis enthielt
und moglicherweise Muling als Vorlage fiir seine Bucolica-Ubersetzung diente.

20 Ahnlich im Uberreichungstopos (Buch des Lebens [wie Anm. 3], 14, 31f.): Darumb aller giiti-
gister Laurenti. Nym hin nach den biichern der selen. ouch dise biichere von dem leibe; vgl. Marsilio
Ficino: De vita libri tres / Drei Biicher tiber das Leben. Hrsg,, iibersetzt, eingeleitet und mit
Anmerkungen versehen von Michaela Boenke. Miinchen 2012, S. 42: [....] mox decem atque octo
de animorum immortalitate libros et aeterna felicitate composui [...] Medico vero patri satis deinceps



Das buch des lebens des Johannes Adelphus Muling 183

Ficino (gen. d’Agnolo di Giusto), Leibarzt Cosimo de’” Medicis, der ihn mit den
Schriften Galens vertraut und so zu einem arizet [...] der leibe machte; fir seine
geistige Wiedergeburt hingegen verweist er auf Cosimo selbst, der ihn in das
Werk des , gottlichen Platoni” einweihte und so zu einem artzet der seelen machte
(Buch des Lebens, 12, 34f,; 13, 1-5). Damit wiirdigt Ficino nicht nur Cosimo de’
Medici fiir seine Verdienste um die Wiederbegriindung der platonischen Studien
in Florenz; ebenso verleiht sein Gedankenspiel der Beziehung zu Lorenzo, dem
Sohn Cosimos und dessen Nachfolger in der Florentiner Signoria, die tiefere Be-
deutung einer wortwortlichen Seelenverwandtschaft und spielt damit auf den
regen Geistesaustausch an, den beide Gesprédchspartner miteinander pflegten.
Mit der , intellektuell autorisierende[n] Figuration” der humanistischen Freund-
schaft, in die Ficino das eigene Verhiltnis zu seinem Adressaten einschreibt,*
korrespondiert auf stilistischer Ebene die Wahl der vertrauten Anredeform des
,du”. Mit dem abschlieSenden Gestus der formlichen Uberreichung des Opus an
den grof$miitige[n] Laurenti meine[n] patron und beschirmer (Buch des Lebens, 14, 20,
31-35; 15, 1-3) — dem , feierlichen Hohepunkt” des humanistischen Widmungsri-
tuals® — versichert er sich als Autor aber ebenso des hohen dufleren Prestiges des
gewdhlten Empfangers und 6ffnet seinem Werk auf diese Weise einen wirkungs-
vollen Offentlichkeitsraum.?

Ficino verortet seine Autorschaft, ebenso wie den Widmungsakt selbst, also
ganz direkt in der Gelehrtengemeinschaft, die auch das Zielpublikum des De vita
reprasentiert sowie zugleich im Fokus des dort verhandelten Wissens steht. Die
im Prodmium aufgestellte axiomatische These bildet die Verzahnung von Medi-
zin und Philosophie. Diese entwirft Ficino zunéchst im Sinne einer Riickbindung
des primaér auf die organisch-korperlichen, physiologischen Prozesse gerichteten
Wissens der medizinischen Tradition seit der Antike, insbesondere der Humo-
ralpathologie, an das Wissen {iber die universal-kosmischen Konstellationen, mit
denen diese Prozesse auf magische Weise interferieren. Insofern seine neue Ge-
sundheitslehre speziell den zur Melancholie disponierten Gelehrten das irdische
Leben verldngert, leistet sie zudem sowohl diesen selbst, als am Ende auch den
philosophischen Studien insgesamt einen praktischen Dienst. Die literarisch-rhe-
torischen Stilmittel seiner arqumentatio schliefllich entlehnt Ficino der gelehrten

faciendum putans, librum de litteratorum valetudine curanda composui; ebd., S. 44: Accipe igitur,
optime Laurenti, post illos de anima hos etiam de corpore libros.

21 Dazu grundsitzlich Enenkel: Stiftung von Autorschaft (wie Anm. 16), S. 347-353, der auf
das den Widmungsschreiben und Vorreden inhdrente Paradoxon hinweist beziiglich der
inszenierten Privatheit des Autors gegeniiber dem Freund hinsichtlich seiner Gedanken,
Wiinsche und Gefiihle einerseits sowie seinem oOffentlichen Auftritt vor dem anvisierten
breiteren Zielpublikum andererseits, das fiir die neulateinische Literatur weitgehend mit
den Mitgliedern der Respublica litteraria koinzidierte; zur brieflichen Inszenierung des hu-
manistischen Freundschaftskults vgl. auflerdem ebd., S. 500-519.

22 Ebd,, S. 266.

23 Vgl. Ficino: De vita (wie Anm. 20), S. 44; zum Uberreichungsgestus vgl. Enenkel: Die Stif-
tung von Autorschaft (wie Anm. 16), S. 266-274.



184 Barbara Sasse Tateo

Dichtungstradition: vom feinsinnigen Spiel mit der Polyvalenz von Wértern und
Metaphern, wie bei den oben erwdhnten Leitbegriffen medicus und Medici* bis
hin zu den reichen Anleihen bei der antiken Mythologie, die zweifellos nur mit
dem entsprechenden humanistischen Insider-Wissen zu entschliisseln waren.
Ein Paradebeispiel liefert der Mythos von Phoebus und Bacchus, anhand dessen
Ficino im Exordium kunstvoll eine Analogie zur eigenen platonischen Wiederge-
burt konstruiert.”

Der im Gesamtproomium entworfene geschlossene Kommunikationsraum
setzt sich auch in die internen Vorreden zu den drei (separat entstandenen) Bii-
chern fort, deren namentliche Adressaten sich fiir Buch I und II aus seinem Schii-
ler- und Freundeskreis rekrutieren. So wendet er sich in De vita sana mit Giorgio
Antonio Vespucci und Giovanni Battista Buoninsegni an zwei Mitglieder der
Platonischen Akademie sowie in De vita longa (das tatsdchlich nach dem dritten
Buch entstand) an seinen ehemaligen Schiiler und spateren Patronaten Filippo
Valori, der zu den engsten Vertrauten Lorenzo de’” Medicis zdhlte und mit dem
ihn selbst, gemeinsam mit Lorenzo, eine tiefe Freundschaft verband.* Beide Male
verortet Ficino den geistigen Entstehungsprozess des dedizierten Werks direkt in
der Praxis der gelehrten Disputation und stellt dabei jeweils einen konkreten Be-
zug zu seinen Adressaten her. Zudem sind die Ausrichtung auf das platonische
Modell und also der philosophische ,Uberbau’ der medizinischen Lebenslehre
klar erkennbar. So liefert Ficino u.a. im Prodmium des ersten Buchs mit den bei-
den historischen Stammvitern der Philosophie und der Medizin, Sokrates und
Hippokrates, bereits das direkte Vorlduferpaar von Platon und Galen.” Hingegen
gemahnt das Prodmium des zweiten Buchs den Adressaten Valori nachdriicklich
an seine heilige Mission, das hoffentlich lange Gelehrtenleben, zu dem ihm das
Buch verhelfen soll, in den Dienst der Unsterblichkeit Platons zu stellen,?® womit

24 Ficino: De vita (wie Anm. 20), S. 40: Ego sacerdos minimus patres habuit duos: Ficinum medicum,
Cosmum Medicem; der Ubersetzer Muling rettet das Wortspiel an dieser Stelle durch die Bei-
behaltung des lateinischen medicus anstelle des sonst verwendeten deutschen Aquivalents
artzet: Ich Marsilius der aller mynst priester hab zwen vetter gehebt / Ficinum medicum und Cosmum
Medicem (Buch des Lebens [wie Anm. 3], 12, 31f.).

25 Vgl. Buch des Lebens (wie Anm. 3), 11f,; vgl. Ficino: De vita (wie Anm. 20), S. 40; dazu aus-
fithrlicher Wittstock: Melancholia translata (wie Anm. 5), S. 61-64.

26 Zu Filippo Valori vgl. Mark Jurdjevic: Guardians of Republicanism. The Valori Family in the
Florentine Renaissance. Oxford 2008 (Chapter 2: Marsilio Ficino and the Valory Family).

27 Vgl. Buch des Lebens (wie Anm. 3), 18, 14-16: Fiirwor aber die gesuntheit des leibs verheif$t uns
Hypocrates | Aber die gesuntheit des gemiits unnd der selen / verheifit uns Socrates; vgl. Ficino: De
vita (wie Anm. 20), S. 48: Sanitatem quidem corporis Hippocrates, animi vero Socrates pollicetur.

28 Vgl. Buch des Lebens (wie Anm. 3), 74, 4-10: Woellest [du, Filippo Valori] etwan ouch mit eim sem-
lichen gunst und geflyssenheit / lesen behalten und betrachten dise unsere precepta und gebot / von der
erlengerung des lebens. Von welchen so du also lang leben bist / moegest noch vil lenger / mit sampt
dem grofimiitigen Laurentio Medici / beschirmen und zii hilff kommen / der lere kunst und weifSheit
Platonis / die kiirizlich erst neiiw uff erstanden ist; vgl. Ficino: De vita (wie Anm. 20), S. 118: [...]
tanta aliquando diligentia praecepta haec nostra de vita producenda legas atque serves. Quibus diu vi-
vens resurgenti nuper disciplinae Platonis diutius una cum magnamino Laurentio Medice patrocinari
possis.



Das buch des lebens des Johannes Adelphus Muling 185

erneut die irdische Langlebigkeit einen hoheren, metaphysischen Lebensbegriff
transzendiert.

Das Schreiben, mit dem Muling die deutsche Bearbeitung von De vita seinem
personlichen Empfanger zueignet, charakterisiert bereits auf den ersten Blick
ein vollig anderes Argumentationsgefiige, in dem entsprechend auch die rhe-
torischen Stilmittel der Gattung unterschiedlich platziert sind. Wahrend Ficino
einleitend seine philosophische Wiedergeburt zelebriert, inszeniert Muling die
eigene Autorrolle vielmehr nach den traditionellen Mustern der captatio benevo-
lentige. Er riickt seinen Adressaten, den er direkt zu Beginn als wirdiger wolge-
borner / Edler herr anspricht, ins Zentrum seines Diskurses und markiert dessen
iibergeordnete soziale Position zusatzlich dadurch, dass er fiir sich selbst wieder-
holt den Bescheidenheitstopos bemiiht sowie die literarische Tatigkeit generell
in den Dienst des Nachruhms der Fiirsten herren und giiten friinden stellt (Buch
des Lebens, 7, 9). Die mit der Bitte um wohlwollende Akzeptanz verkniipfte ei-
gentliche Widmung des Werks (seiner erste[n] frucht), die Ficino sich gleichsam
als kronenden Abschluss seines virtuellen Gelehrtengesprachs mit Lorenzo de’
Medici vorbehilt, verlegt Muling entsprechend ins Exordium und inszeniert sie
rhetorisch als Opfergabe: So von mir ufsgadt uffopffer und ergibe als eim patron / und
beschirmer | Die guticklich anzenemen und entpfahen (Buch des Lebens, 7, 13-15). Die
metaphorisch konstruierte Herleitung des literarischen Akts aus der Tradition
des religiosen Rituals erhélt dabei mit dem gelehrten Zitat aus Catos De rustica
einen typisch humanistischen Anstrich: [...] wir lesent in dem biich Cathonis de re
rustica Das die alten geistlichen ackerliit / gewonlich pflegten / Got dem almechtigen al-
weg die erste friichte und gewechfl zii geben und uffopffern (Buch des Lebens, 7, 4-7).
Zudem wird der personliche Gestus gegeniiber dem patron / und beschirmer mit
dem Topos des Fiirstenlobs iiberhoht, das die geistigen Begabungen des Adressa-
ten als oberste Garanten seiner Tugendhaftigkeit preist, seinen Studieneifer, sein
auflergewdhnliches Ingenium und seine seelisch-spirituelle Feinfiihligkeit:

Wan fiir war ich erkant iiwer gnad aller vleissigest der geschrifften und leren sin
/ Begabet mit fiirtrefflicher vernunfft und cliigheit der sinne. Ouch mit besundern
gaben und gnaden der selen gezieret / daran sich zii wundern. Furwar welche
besonderen tugenden / teglich ye mer erschinent und erglesten / nit bedeckt sein
moegent sonder alweg gesehen. (Buch des Lebens, 7, 15-21)

Adelphus bindet seinen Adressaten also iiber das Bildungsinteresse in das iiber-
reichte Werk ein und riickt ihn so zugleich in die Néhe jenes Gelehrtentypus, an
den sich Ficino selbst wendet und dessen idealtypische Ziige er auf die Person
Lorenzo de” Medicis {ibertragt. Die fiir Ficino konstitutive freundschaftliche Ge-
lehrtenbeziehung zu seinem fiirstlichen Adressaten kommt damit zumindest auf
einer sekundaren Ebene auch in Mulings Rede zum Tragen.

Auch der Hauptteil, der die Prasentation des iiberreichten Werks enthalt,
schreibt sich weitgehend nahtlos in den Standardkatalog humanistischer Auto-



186 Barbara Sasse Tateo

renreden der Frithdruckzeit ein (Buch des Lebens, 8, 2-12). Dazu gehoren: die fes-
te Verbindung der eigenen Autorschaft mit dem namhaften literarischen Modell
(Das biich des lebens. So Marsilius Ficinus von Florentz beschriben hat); die Themati-
sierung des sprachlichen Transfers, die sich hier allerdings auf den knappen Ver-
merk uff dem latin zu tiitsch gemacht reduziert, ohne dass der Autor Stellung zum
laufenden Ubersetzungsdiskurs der Humanisten bezieht; die Erginzung des
wolgefallen([s] (delectare) der Lektiire mit dem allgemeinen Nutzen (prodesse), der
zundchst einmal im hoheren, metaphysisch konnotierten Sinne des Seelenheils
definiert wird (zii trost / heil und niitz / allen und yegklichen die da begeren zii leben);
die zusétzliche Aufwertung und Legitimierung des behandelten Gegenstands
durch die clara fama des Autors Ficino (von einem namhafftigen Platonischen philo-
sopho gemacht); die Dankbezeigung des deutschen Autors gegeniiber seinem Ad-
ressaten fiir erwiesene Wohltaten und sein erneuter Appell, das dedizierte Werk
wohlmeinend zu beurteilen (Das es nit mage mififallen einem gerechten richter);” die
Bestimmung des Adressaten zum ersten NutzniefSer des darin enthaltenen prak-
tischen Wissens {iber die irdische Lebensverldngerung (Also begere ich das tiwer
gnad / in gesundem und langwyrigem leben verbleibe / Und behar bif§ an das ende / das
got uns allen uffgesetzt hat).

Das Argument der Drucklegung nimmt Muling dann explizit zum Anlass,
den Blick iiber den personlichen Empfanger hinaus auch auf das anonyme Lese-
publikum zu richten und dabei den praktischen Nutzwert des Buches in einem
weitestmoglichen Rahmen anzupreisen:

Habe ich das biich lassen uf$gan in dem trucke / hoff ich also fleissig. Das nieman
schaden darvon erwachfSen mage / sunder zii dem das man alweg begeret komen.
Wie vil underscheid aber sie eins krancken und gesunden / eins alten und eins
jungen / mag ein yeder wol erkennen. (Buch des Lebens, 8, 24-29)

Abgerundet wird Mulings Widmungsrede durch eine Reflexion tiber die zwei-
erlei leben des Menschen, die erkennbar auf Ficinos doppelten Lebensbegriff re-
feriert.*® Genauer betrachtet enthebt Muling allerdings diesen Begriff zugleich
seines tieferen neuplatonischen Fundaments; denn das Ficinos epistemologische
Verzahnung von Medizin und Philosophie tragende ,Korper in Seele-Modell”
(Stéphane Toussaint)* wird durch ein eher dichotomisch strukturiertes ,Leib vs.

29 Enenkel: Die Stiftung von Autorschaft (wie Anm. 16), S. 55-57, definiert solche Dankbezeigun-
gen bzw. Gehorsamsleistungen gegeniiber dem Widmungsempfanger als ,,demonstrative[n]
Gestus, der von Wunschvorstellungen des Widmungsgebers ausging und u.a. den Sinn hat-
te, die Akzeptanz von Werk und Autor zu erwirken”.

30 Vgl. Buch des Lebens (wie Anm. 3), 8, 33-35; 9, 1-7.

31 Vgl. dazu in diesem Band den Beitrag von Stéphane Toussaint, der die synthetisierende
Magie-Konzeption Ficinos thematisiert; zum platonischen Gedankengut bei Ficino au-
Berdem Thomas Leinkauf: Platon und der Platonismus bei Marsilio Ficino. In: Deutsche
Zeitschrift fiir Philosophie 40 (1992), S. 735-756; auflerdem Sebastiano Gentile: Il ritorno di
Platone, dei platonici e del ,corpus’ ermetico. Filosofia, teologia e astrologia nell'opera di



Das buch des lebens des Johannes Adelphus Muling 187

Seele-Modell" ersetzt, das im Kern noch der moraltheologischen Denktradition
des Mittelalters verpflichtet ist. Kohdarent dazu kront Muling seinen eigenen Ge-
dankengang mit dem gebetsdhnlichen Schlussappell an den Leser, die das irdi-
sche Leben verlingernde Gesundheit dafiir zu nutzen, die Nichtigkeit desselben
im Licht der Ewigkeit zu kontemplieren:

Nun ist zweierlei leben / eins trifft an die sele / das wiirt dort in ewiger seligkeit.
Das ander den leibe / und ist uf disem ertreich. So wir gesund leben / und in dem
selben leben / erkennen gott unnd das ewige leben. Von welchem uns alle rechten
lerer schreiben und sagen / Daf$ dif$ zergencklich leben / sei nur ein schatten gegen
dem andern / zii dem wir fechtenn und streitten sollent / und also verdienen hie
das ewig unentlich leben. Darzit helff uns allen / Gott in der dreyheit und die drey-
heit in der eynigkeit. Amen. (Buch des Lebens, 8, 33-35; 9, 1-7)

Noch aufschlussreicher fiir den hier gewadhlten Fokus erweist sich die kurze Vor-
rede, die Muling an den Beginn des Buchs, also vor die Widmungsepistel, stellt
und die im Unterschied zur letzteren in alle Straflburger Ausgaben iibernom-
men wurde, also eine stabile Verbindung mit dem deutschen Text einging. Hier
lasst Muling zu Beginn Marsilio Ficino hochst persoénlich auftreten und sich dem
deutschen Lesepublikum in Knittelversen vorstellen:

Marsilius Ficinus bin ich genant

In der stat Florentz gar wol bekant
Darzii in allen schiilen hoch geacht
Das schafft das ich so vil gemacht
Habe / der biicher on alle zal

U kriechischer zung zit latein uber al
Ein priester und ein Platonischer lerer
Merck fiirbas was ich sag merer
Meins lebens und alters das ich habe
Hundert jar und noch vil tage

Der wir nit wissen wol.

Als man uns sagt zit disem mol
Allein ich das von gott und kunst
Erlanget hab ufs himlischem gunst
Den ich hie uch also will geben

Das ir auch gsund und lang wol leben
Des seind ungezweifelt gar

Und nement dises biichlins war

Marsilio Ficino. In: Cesare Vasoli: Le filosofie del Rinascimento. Hrsg. von Paolo Costantino
Pissavino. Mailand 2002, S. 193-228.



188 Barbara Sasse Tateo

Es lernet uch den rechten wege
Do mit iiwer aller gott pflege. (Buch des Lebens, 5, 1-20)*

Es finden also nicht nur Ficinos hohe Reputation als Gelehrter, seine besondere
Leistung als Ubersetzer aus dem Griechischen ins Lateinische und sein philoso-
phisches Engagement im Dienste Platons Erwdhnung; vielmehr dichtet sich das
lyrische Ich auch ein geradezu biblisches Alter an. Denn ungeachtet der Tatsache,
dass Marsilio Ficino bekanntlich 1499, also bereits 6 Jahre vor dem Druck der
deutschen De vita-Bearbeitung, 66jahrig in Florenz verstorben war, veranschlagt
der fiktive Gedichtsprecher nicht nur sein Alter mit {iber hundert Jahren, son-
dern blickt gar auf ungezahlte weitere Tage voraus, erfreut sich also offenkundig
immer noch bester Gesundheit. Unter einem giinstigen Himmel habe er selbst
solches allein mit Kunst und Gottes Hilfe erlangt und wolle sein Wissen nun an
die Leser des vorliegenden Biichleins weiterreichen, um ihnen so zu einem lan-
gen Leben in Gesundheit zu verhelfen, dessen hoherer Zweck am Schluss erneut
moralisch definiert und in den Dienst Gottes gestellt wird.

Die eigentliche Vorrede, in der kein Sprecherwechsel markiert und also die
fingierte Autorrolle beibehalten wird, fithrt den Leser anschlieffend in das Werk
selbst ein. Dessen Hauptzweck wird nochmals in programmatischer Weise mit
dem grossen nutz benannt, den der fleifige Leser daraus ziehen kénne zii behalten
das leben und zii meren die gesundtheit (Buch des Lebens, 5, 22f). Dafiir miisse er sich
allerdings erst einmal durch den astrologischen Teil des ersten Buchs hindurch-
arbeiten, der namlich gar hoch und subtyl zii verston sei, dem aber dennoch beson-
dere Aufmerksamkeit gebiihre, da er das theoretische Riistzeug der Lehre ent-
halte: Ist nit unbillich das du mit ernst acht nemest des werckeziiges dazii [das Haus der
Lehre aufzurichten] dienende (Buch des Lebens, 5, 24-28). Die Entschadigung fiir
solche Mithen wird mit dem anschlieffenden praktischen Teil in Aussicht gestellt,
d.h. der weitaus kurzweiligeren’ Abhandlung der unterschiedlichen remedia und
artzney (Buch des Lebens, 5, 29; 6, 1f.). Gleichwohl versaumt der Sprecher es auch
diesbeziiglich nicht, auf die besondere, gelehrte Diskursform hinzuweisen und
damit unausgesprochen eine Grenze gegeniiber dem lehrhaft-narrativen Stil der
populdarwissenschaftlichen Literatur zu ziehen:

Item weiter so ist in disem biich gar subtylich begriffen in jetlichem capitel die
eygenschafften unnd warheit der remedien und artzney durch gewisse ordenung

32 Einschiibe gereimter Rede finden sich auch in anderen deutschen Prosaschriften Mulings,
wie z.B. in der Tiirckisch Chronica, (in: Adelphus: Ausgewahlte Schriften [wie Anm. 3], S. 363—
369), oder in der deutschen Barbarossa-Vita (hier als Ubersetzung aus dem mittellateini-
schen Ligurinus-Epos); vgl. Worstbrock: Muling, Johann Adelphus (wie Anm. 1), Sp. 270. Im
vorliegenden Fall des fingierten Vorworts liefert das lyrische Selbstzeugnis gewissermafien
ein verbales Pendant zu den bildlichen Autorportrits, wie sie sich in den handschriftlichen
Widmungsexemplaren zahlreicher humanistischer Werke finden; vgl. dazu Enenkel: Die
Stifung von Autorschaft (wie Anm. 16), S. 243-263.



Das buch des lebens des Johannes Adelphus Muling 189

unnd die nit mit kiirtzern ufllequngen hat moegen sein. Aber wol einn lenger und
groesser biich wer hie ufiziispreiten. (Buch des Lebens, 6, 3-7)

Er lasst damit das Bemiihen erkennen, der Distanz des Textes zu den Rezepti-
onsgewohnheiten und kognitiven Voraussetzungen des anvisierten volkssprach-
lichen und also nicht fachkundigen Lesers Riicksicht zu tragen. Erneut wird
jedoch auch diesem Leser ausdriicklich die Moglichkeit zugebilligt, ein solches
Defizit mit Hilfe des Fleifles auszugleichen: Doch fiir ein jetlichen vleissigen men-
schen gniig erclert welcher da will mercken und uff schawen das gen das im zii dem lan-
gen und gesunden leben niitz unnd giit ist (Buch des Lebens, 6, 7-10).

Zum Schluss sichert der Autor den konkreten Praxisbezug des gelieferten
Wissens: Er leitet den Leser ndmlich schrittweise dazu an, sich aus der Fiille der
besprochenen Arzneien und Rezepte eine auf seine ganz personlichen Bediirf-
nisse zugeschnittene Hausapotheke zusammenzustellen:

Ouch weiter mer so vindestu in dissem biich das du moechtest ufizeichen was dir
geliebt von jetlicher latwerg tranck und speisung unnd das uff ein zedel schreiben
und dir semlichs machen lon oder selber bereiten / unnd was dir von apotecki-
schen stiicken nit bekannt ist / sollichs foerdern dir bekannt machen / wan sie alle
gebrucht werden in der appoteken / unnd magst dich solichs gebruchenn nach der
lere difies buchs. (Buch des Lebens, 6, 10-17)

Das direkte Bezugsmodell fiir Mulings Vorrede findet sich in De vita selbst, ge-
nauer im Paratext des nicht mitiibersetzten dritten Buches (De vita coelitus compa-
randa). In auffallend dhnlicher Weise zum deutschen buch des lebens kombiniert
Ficino hier zwei unterschiedliche Situationen der literarischen Autorrede mitei-
nander, wenn auch in umgekehrter Reihenfolge: die Zueignung an den personli-
chen Adressaten, den ungarischen Kénig Matthias Corvinus, und das Gesprach
mit dem anonymen Leser, das als Verba Marsilii Ficini ad lectorem sequentis libri
betitelt ist. Ficino personlich begriifit den ihm unbekannten und doch bereits
vertrauten Leser als seinen ,intellektuelle[n] Gast”, der ,der Heilung und Ge-
sundheit begehrend an unsere Pforten klopft“.?> Das Versprechen, diesem Gast,
falls er bei ihm (und also bei der Lektiire des Buches) verweilen wolle, mit Gottes
Hilfe den Weg zu einem gesunden Leben zu weisen, legt Muling seinem fikti-
ven Gedichtsprecher ja nahezu wortlich in den Mund. Insbesondere nimmt er
aber fiir den Beschluss seiner eigenen Vorrede einen Passus aus dem zweiten
Abschnitt von Ficinos Paratext auf, in dem der Autor den Inhalt des Werks ge-
nauer vorstellt. Ficino vergleicht dieses mit einer imagindren Werkstatt (officina),
die alles Notwendige fiir eine gesunde lange Lebensfiihrung enthalte, und for-
dert seinen Gast auf, sich nach Belieben aus den dort aufbewahrten Gegengiften,

33 Ficino: De vita (wie Anm. 20), S. 208f.: Salve hospes ingeniose. Salve iterum, quisquis es salutis
avidus qui nostra limina tendis”.



190 Barbara Sasse Tateo

Arzneien, Linderungsmitteln, Salben und Heilmitteln fiir die verschiedenartigen
Intelligenzen und korperlichen Konstitutionen der Menschen das fiir ihn Pas-
sende auszuwaihlen.** Wahrend Muling in seiner Autorrede diesen Gedanken
allerdings in eine laiengerechte Anleitung fiir die praktische Nutzung des medi-
zinischen Fachwissens umfunktioniert, erschlieft sich die Bedeutung innerhalb
von Ficinos Rede vor allem auf der metaphorischen Ebene, ndmlich als eine Art
Initiationsgestus, der den Leser nach der ersten Stufe des medizinischen Wis-
sens zu den tieferen Geheimnissen der astrologischen Lehre des dritten Buches
hinfiihren soll, als dem eigentlichen Gegenstand der Vorrede. Auch hier wird
dem Leser einerseits zugestanden, einzelne Mittel, die ihm weniger zusagen soll-
ten, beiseite zu lassen, andererseits aber nachdriicklich empfohlen, ,wenigstens
Medikamente, die durch eine Art himmlischer Beihilfe verstarkt sind, [...] nicht
[zu] verachten”.** Es wird also die epistemologische Relevanz des astrologischen
Diskurses eingefordert.

Die aufgezeigten Aspekte machen deutlich, dass beide Paratexte Mulings auf
vielschichtige Weise in Bezug zu Ficinos Autorrede treten: von deren partieller
Rekonstruktion auf einer fiktiven Ebene, die sich zwischen die namentlich sig-
nierte eigene Autorschaft in Titelei und Widmungsrede schiebt, bis zur Wieder-
aufnahme einzelner Motive, Schliisselbegriffe, rhetorischer Figuren und Argu-
mentationsmuster. Die Reihe der letzteren liee sich im Ubrigen weiter fortsetzen,
so etwa mit dem Topos des hochbetagten Gelehrten, den Ficino im Widmungs-
schreiben an Martin Corvinus fiir die Demonstration der vitalen Kraft der Ster-
nenkunde mit einer Beispielreihe antiker Gelehrter illustriert und den Muling
in seinem Eroffnungsgedicht dem fiktiven Ficino selbst auf den Leib schreibt.
Ebenso evident sind allerdings auch die paradigmatischen Verschiebungen und
Briiche, die solche Anleihen in ihren jeweiligen Verbindungen mit Mulings eige-
nem Autordiskurs provozieren, und zwar sowohl im Verhéltnis zu den internen
Paratexten Ficinos als auch zum Haupttext, mit dem diese strukturell verkniipft
sind. Die beide Autordiskurse Mulings organisierende Strategie des literarischen
Transfers von Ficinos Text in den deutschen Sprachraum erweist sich dabei ge-
danklich wie formal als durchaus komplex. Auf der einen Seite fokussiert diese
Strategie erkennbar die Bediirfnisse der volkssprachlichen Rezeptionskultur, in
die der Text umgebettet wird; die einleitenden Paratexte leisten dabeiinsbesondere
mit der Etablierung eines neuen Kommunikationsmodells tatkraftige Unterstiit-
zung. Denn den geschlossenen Raum, den Ficinos Autorrede konstruiert, 6ffnet
Muling bereits in seinem Widmungsschreiben auch einem breiteren Adressaten-
kreis und ersetzt koharent dazu in der Vorrede, die direkt und ausschliefSlich den
kollektiven Leser interpelliert, das exklusive Kriterium der Bildung durch das
inklusive Kriterium des FleiSes (Doch fiir ein jetlichen vleissigen menschen; Buch des

34 Ebd.,, S. 210f.: Varia sane pro diversis hominum ingeniis atque naturis nostra haec officina antidota,
pharmaca, fomenta, unguenta, remedia profert.
35 Ebd.



Das buch des lebens des Johannes Adelphus Muling 191

Lebens, 6, 8-9). Wiahrend Ficino seinen jeweiligen Partnern (den anonymen Leser
der Vorrede eingeschlossen) auf Augenhohe begegnet, agiert hingegen sein von
Muling geschaffenes alter ego von einer iiberlegenen Position aus und richtet den
Fokus entsprechend vorwiegend auf die kognitiven Techniken und Strategien,
die den volkssprachlichen Rezipienten das Textverstandnis und damit den prak-
tischen Zugriff auf die vermittelten Wissensbestande erleichtern konnten.

Die einleitenden Autorreden flankieren eine Reihe weiterer Mafinahmen zur
Unterstiitzung der intratextuellen Orientierung des Lesers, sowohl auf der Ebene
des Paratextes als auch auf editorischer Ebene. Dazu gehoren die Mitiiberset-
zung des beschreibenden Inhaltsverzeichnisses der ersten beiden Biicher ebenso
wie der beigefiigte Bildapparat, der insgesamt vierzehn Holzschnittillustrationen
umfasst, und das iibersichtliche Layout des Textes.* Die in der Vorrede empfoh-
lene praktische Herangehensweise an den Inhalt unterstiitzte Muling im Anhang
der Erstausgabe gezielt mit der Zugabe eines selbstverfassten zweiteiligen Arz-
neiregisters (Register der appoteck), das die in der Apothekenkunst verwendeten
Symbole und die von ihnen bezeichneten Mafieinheiten erklédrt sowie eine Ver-
deutschung der alphabetisch aufgelisteten lateinischen Namen samtlicher von
Ficino erwédhnten Heilmittel liefert (Buch des Lebens, 153-157).” Wie bereits Witt-
stock beobachtet, legte er damit noch vor Paracelsus den Grundstein fiir eine
deutsche Medizinfachsprache.® Unter den Namen der kriiter und gewiirtz ist tibri-
gens auch der (para-medizinische) Schliisselbegriff der melancoly aufgenommen,
dessen Bedeutung Muling als flegma kumpt vonn schwerer fantasei erklart (Buch des
Lebens, 155, 31). Die Vernetzung der deutschen Fassung von De vita mit der po-
puldrwissenschaftlichen Medizin wird auf der editorischen Ebene durch dessen
Verbund mit dem sogenannten Medicinarius fortgefiihrt, einem weitverbreiteten
deutschsprachigen Handbuch der Apothekenkunst des Stralburger Chirurgen
und Wundarztes Hieronymus Brunschwig (ca. 1450-1512), das zuerst 1500 (wie-
derum in StrafSburg) als Liber de arte distillandi de simplicibus in Druck gegangen
war.*? Der Verbund erwies sich fiir die gesamte Strafsburger Druckiiberlieferung

36 Dazu Wittstock: Melancholia translata (wie Anm. 5), S. 95f.

37 Muling stellt dem Register eine knappe Einfithrung voran, in der zunéachst Ficino selbst
erneut als (noch) lebender Beweis fiir die Validitdt des medizinischen Wissens seiner beiden
Biicher angefiihrt sowie anschliefend ausdriicklich der pragmatisch-divulgative Zweck
der angehingten deutschen Ubersetzung der lateinischen Arzneinamen bzw. pharmazeu-
tischen Fachbegriffe betont wird: Und auch alf§ mangerlei der artznei in denn zweien biichlin ge-
schriben stondt so hab ich gedacht solliche alle in registers weise in ordenung zesetzen die woerter der
latin und appoteckische verzeichnung als man dan schreibt / solichs zii giitermafs getiitscht eim jetli-
chen zit verston damit er die ding selber kauffen und zii samen machen mag und syn vor vil kranckheit
und griiwe des alters. Buch des Lebens (wie Anm. 3) 153, 16-22. Bereits die von Muling selbst
iiberarbeitete Neuauflage von 1508 fiihrt das Register interessanterweise nicht mehr.

38 Vgl. Wittstock: Melancholia translata (wie Anm. 5), S. 103.

39 Wittstock (ebd., S. 95, Anm. 267) setzt den Medicinarius irrtiimlich mit der bereits 1497 ge-
druckten Cirurgia desselben Autors gleich.

40 Zu Brunschwigs Methodik und dem wissenschaftsgeschichtlichen Stellenwert seines Werks
vgl. Heike Will: Vergleich der Indikationen des ,Kleinen Destillierbuchs’ des Chirurgen



192 Barbara Sasse Tateo

im Wesentlichen als stabil, auch wenn das buch des lebens daneben ebenfalls se-
parat zirkulierte, wie erhaltene Einzelexemplare der spateren Ausgaben (ab 1515)
vermuten lassen.*! Die thematische Valenz, die dem aufderen Textverbund aus
editorischer Sicht zugewiesen wurde, dokumentiert ein eigens angefertigter pa-
ratextueller Apparat, der damit die duflerste Schicht des Gesamtdrucks repra-
sentiert. Dieser Apparat besteht zunédchst aus dem Frontispiz, der im oberen Teil
die beschreibenden Titel der beiden enthaltenen Werke fiihrt.*> Wahrend hier
der Medicinarius als Haupttitel (und damit fiir die Absatzstrategie des Verlegers
wohl als eine Art ,Zugpferd’) fungiert, weist die vertikale Bildkombination des
Holzschnitts im Zentrum der Seite eine umgekehrte Anordnung auf. Die obere
Hélfte bietet das allegorische Titelbild des buch des lebens, das zugleich als inter-
textuelles Bindeglied zum hinteren Teil dient und im Ubrigen einzig direkt fiir
Mulings Ubersetzung angefertigt wurde, wihrend die Holzschnittillustrationen
innerhalb des Texts aus fritheren Drucken Griiningers stammen.” Die untere
Halfte fiillt der Titelholzschnitt der Erstausgabe des Destillierbuchs. Dem Titelblatt
folgt eine beide Texte verbindende inhaltliche Einfithrung (In haltung des gantzen
Buchs), deren anonym agierender Autor moglicherweise mit Muling selbst iden-
tifiziert werden kann.* Fiir das buch des lebens wird dabei eine Paraphrasierung
des oben vorgestellten Gedichts der Vorrede geliefert, in der Ficino bereits unum-
wunden noch zu den Lebenden gezahlt wird.*

Ungeachtet der von Muling verfolgten Absicht der literarischen Divulgation
blenden seine eigenen Paratexte andererseits Ficinos philosophisches Geriist kei-
neswegs vollig aus, sondern machen es im Gegenteil mehrfach gezielt sichtbar: sei
es mit dem bereits zitierten Verweis auf Ficinos Ruhm als platonischer Philosoph
(im Widmungsbrief) oder dem literarischen Kunstgriff des fingierten Autorpor-
trits (in der Vorrede), sei es mit der Referenz auf den ambivalenten Lebensbe-
griff (erneut im Widmungsbrief) oder der wiederholten Markierung der formalen

Hieronymus Brunschwig (Straflburg 1500) mit den nach derzeitigem wissenschaftlichem
Erkenntnisstand belegten Indikationen. Diss. Wiirzburg 2009 (URL: https://opus.bibliothek.
uni-wuerzburg.de/frontdoor/index/index/docld/3355 [18.04.2016]).

41 Gotzkowsky, in: Buch des Lebens (wie Anm. 3), S. 318, weist erhaltene Einzelexemplare der
Ausgaben von 1515, 1521, 1528 und 1531 nach, die eine separate Zirkulation vermuten lassen.

42 Hier zitiert nach VD 16 B 8718 (URL: http://gateway-bayern.de/VD16+B+8718 [18.04.2016]):
Medicinarius. Das buch der Gesuntheit Liber de arte distillandi Simplicita et Composita
Das niiw buch der rechten kunst zu distilliere[n]. Ouch vo[n] Marsilio ficino vn[d] anderer
hochberoempter Aerzte natiirliche vn[d] gtite kiinst z(1 behalte[n]n den gesunde[n] leib vnd
zuuertryben die kranckheit mit erlengeru[n]g des lebens.

43 Vgl. Gotzkowsky, in: Buch des Lebens (wie Anm. 3), S. 323.

44 Medicinarius (wie Anm. 42), I, wird Mulings Autorschaft allerdings ausschliefSlich fiir die
Ubersetzung der beiden Biicher des De vita reklamiert: So dann erst niilich von dem latein zii
tiitsch ist gemacht von Jo. Adelphi zii Strafibrugk.

45 Vgl. ebd.: [...] das er [Ficinus] an im selber noch zii tag bewert in der stat Florentz da er vff dissen tag
noch in gesundem leib vnd leben ist / In wol moegendem alter ob hundert vndzehen iaren in disser
zeit; zur weiteren Tradierung des von Muling kreierten Topos als historisch-biographischem
Faktum, u.a. bei Philipp Ulstadt oder im Spiegel der Gesundheit des Walther Ryff (Frankfurt
1544), vgl. Wittstock: Melancholia translata (wie Anm. 5), S. 112.



Das buch des lebens des Johannes Adelphus Muling 193

Differenzmerkmale als gelehrter Text (erneut innerhalb der Vorrede). Koharent
dazu begriindet Muling in einem auktorialen Kommentar, der nunmehr inner-
halb der Ubersetzung direkt Ficinos Vorworttext durchbricht, explizit seine Ent-
scheidung, das dritte, fiir seine Leserschaft als allzu schwierig eingestufte Buch
einstweilen auszuklammern, um es spéter separat herauszubringen, wozu es al-
lerdings nicht mehr kam:

Dif$ buch von dem leben ist geteilt in drey biicher. Das erst sagt von dem gesunden
leben / oder von der hilff und gesundtheit deren. so der geschrifft unnd lere der
weifSheit anhangen. Das ander von dem langen leben. Unnd das dritte biich / sagt
von dem leben von himmel herab / als von himelischen dingenn zii uberkommen.
Das gar hoch zii verston ist / defShalb hie ufigelon / und sunst besunder gedrucket.
(Buch des Lebens, 15, 4-11)*

Hinter den rhetorischen Verehrungsfloskeln fiir Ficino verbirgt sich {ibrigens
zweifellos ein tieferes Interesse des Humanisten Muling fiir die aus Italien im-
portierte neuplatonische Lehre, das vor allem durch die lateinischen Editionen
einer Reihe von Leittexten bezeugt wird, die er wiahrend seiner Straburger Zeit
als Korrektor betreute. 1507 gab er zunachst bei Johann Knobloch Ficinos De
christiana religione heraus und widmete die Edition seinen Humanistenfreunden
Johannes Geiler und Jakob Wimpfeling; in Griiningers Diensten nahm er aufier-
dem Ficinos Opusculum de sole samt einem Auszug aus dem Opusculum de lumi-
ne in seine 1508 gedruckte Sammlung Margarita facetiarum auf;”” dariiber hinaus
firmierte Muling schliefSlich 1509 als Korrektor einer Neuausgabe des Liber de
providentia contro philosophia Pico della Mirandolas.*®

Vor diesem Hintergrund ist mit Nachdruck festzuhalten, dass das analysierte
auktoriale Instrumentarium keineswegs eine Verkiirzung bzw. Vereinfachung
von Ficinos Text (im Sinne einer popularisierenden Neubearbeitung) anstrebte,
sondern vielmehr sehr prézise die Grenzen und Mdglichkeiten seiner Vermit-
telbarkeit an den interessierten volkssprachlichen Laien auslotete. Das Kriteri-
um der Selektion, also die bewusste Beschrankung auf die medizinischen Wis-
sensbestdnde der ersten beiden Biicher, verbindet sich in der fingierten Vorrede
mit einem didaktischen Anliegen. Dieses spiegelt iiber den rein praktischen,

46 Mit der (einzig bekannten) niederdeutschen Ubersetzung des dritten Buchs, De vita coelitus
comparanda, beschaftigt sich der Beitrag von Antje Wittstock im vorliegenden Band.

47 Dazu ausfiihrlich Kipf: Cluoge geschichten (wie Anm. 2), S. 321-326, der namentlich der
Edition von De sole eine ,philologische Sorgfalt und [...] genaue Textkenntnis der Werke
Ficinos” bescheinigt sowie sie als Teil der ,umfassenden Bemiihungen des Adelphus um die
Verbreitung von Ficinos Werken [versteht], in der die Ubereinstimmung der Philosophen
Platos und Plotins mit den Gedanken christlicher Theologie zu erweisen gesucht wird”.
Kipf nennt die Editionen der lateinischen Werke deshalb in einem Atemzug mit dem buch
des lebens, ohne allerdings die durchaus differenten Bedingungen und Kontexte der volks-
sprachlichen Rezeptionskultur in Riicksicht zu stellen.

48 Vgl. dazu die Aufstellung bei Worstbrock: Muling, Johann Adelphus (wie Anm. 1), Sp. 262.



194 Barbara Sasse Tateo

medizinisch-didtetischen Verwendungszweck hinaus deutlich das Bemiithen um
die Anndherung des anvisierten Rezipienten an die gelehrte Form der Wissens-
verhandlung und integriert damit einen humanistisch gepragten Bildungsge-
danken. Das spezifische Profil, das Mulings Paratexte in ihrer Gesamtheit fiir
den literarischen Transferprozess der Vorlage abstecken, konvergiert wiederum
im Kern mit den methodischen Prinzipien der Ubersetzung selbst. Diese werden,
wie schon angedeutet, in der Widmungsepistel nicht eigens thematisiert, miissen
also direkt aus der Ubersetzung heraus erschlossen werden, wozu Antje Witt-
stock einen ersten Anlauf unternimmt. Sie attestiert dem Ubersetzer pauschal
das durchgehende Bemiihen, , den Sinn der Vorlage wiederzugeben, ohne sich
dabei streng an den Wortlaut oder die Strukturen des Ausgangstexts zu halten”.*
Anhand einer ausgewéhlten Passage aus Kapitel V demonstriert sie zudem die
besondere Sorgfalt, die Muling auf die Ubersetzung der einschlagigen termini
technici legt, im speziellen Fall auf den fiir die Melancholie-Vorstellung zentralen
Begriff des platonischen furor; dessen erste Ubersetzung mit diimpigkeit tauschte
der Ubersetzer namlich in der revidierten Fassung von 1508 mit schellig (aufge-
regt), suchte also offenbar nach einem addquateren Ausdruck, der gleichwohl
den Sinnbereich des lateinischen furor ebenfalls nicht in befriedigender Weise
abdeckte.”

Die prekdren Momente, die der doppelten Strategie einer angemessenen und
zugleich benutzerfreundlichen’ Ubertragung von Ficinos Text anhaften, wer-
den allerdings erst mit Einbeziehung der Paratexte in ihrer ganzen Tragweite

49 Wittstock: Melancholia translata (wie Anm. 5), S. 97-107, hier S. 99. Damit decken sich ihre
Beobachtungen wesentlich mit denen von Dicke: Heinrich Steinhowels ,Esopus’ (wie Anm.
1), S. 193-216, hier S. 214f,, zu Mulings Ubersetzung von Sebastian Brants Esopus-Additiones
im Rahmen des von Muling redigierten ersten kombinierten Brant/Steinhdéwel-Esopus in
deutscher Sprache, die 1508 bei Johann Priif§ in Stra8burg gedruckt wurde. Dicke konstatiert
zugleich grundlegende Unterschiede zu Mulings Bucolica-Ubersetzung, die er mit den vol-
lig unterschiedlichen Ausgangsbedingungen und Vermittlungsintentionen des klassischen
auctors erklart, dessen kanonische Vorbildlichkeit es namlich erfordert habe, nicht ,,dem la-
teinischen Original zuzuarbeiten, sondern es volkssprachlich vollgiiltig zu ersetzen”; im
Umgang mit Brants neulateinischer Vorlage wird Muling hingegen ein ,vorlagengetreu ge-
handhabtes ,sinn uff sinn‘-Verfahren” attestiert, das die Bemiithung des Ubersetzers spiegelt,
den Verstandnisvoraussetzungen des Publikums gerecht zu werden und entsprechend eine
gelungene , Assimilierung der Gegebenheiten des lateinischen Originals an die Voraus-
setzungen der deutschen Leserschaft” erzielt. Auffallend ist, dass Muling, dhnlich wie in
den spiten Ausgaben seiner (von Dicke allerdings nicht erwéhnten) Ficino-Ubersetzung,
im Titel der Druckausgabe neben Brant namentlich nicht auftaucht. Dicke wertet dies als
,Bestandteil einer Absatzstrategie”, die der Literat Muling bewusst mitgemacht habe, da
,dessen Ubersetzerschaft im Jahre 1508 auch noch kaum sonderliche Werbewirksamkeit
versprach”. Eine solche pauschale Aussage wire allerdings in Bezug auf Mulings Autorstra-
tegie, die nur auf der Basis einer vollstandigen Analyse der Paratexte seiner Werke rekonst-
ruiert werden kann, noch genauer zu priifen.

50 Vgl. Wittstock: Melancholia translata (wie Anm. 5), S. 100-103. Das Verfahren der gezielten
Ersetzung lateinischer durch deutsche Fachausdriicke korrespondiert wiederum mit dem
von Dicke: Heinrich Steinhéwels ,Esopus’ (wie Anm. 1), S. 214, beobachteten , Verzicht auf
lexikalische [...] Latinismen”.



Das buch des lebens des Johannes Adelphus Muling 195

sichtbar. Denn die von den {ibersetzungstechnischen Schwierigkeiten signalisier-
te Problematik einer nur bedingt vermittelbaren objektiven Distanz zwischen den
jeweiligen epistemologischen Systemen und Redetraditionen verdichtet sich in
den paradigmatischen Briichen des intertextuellen Autordiskurses. Anders aus-
gedriickt: Ebenso wie das Bemiihen um die angemessene Ubersetzung einzelner
Fachbegriffe innerhalb von Ficinos Text stofst das Bemiihen um deren addquate
diskursive Verortung auf der metaliterarischen Ebene immer wieder an Grenzen
und provoziert damit wiederum im Hinblick auf die eigentliche Textrezeption
spiirbare Leerstellen bzw. Ambivalenzen. Emblematisch ist in dieser Hinsicht
das Beispiel des in der Vorrede leitmotivisch verwendeten Fleif3-Begriffs; dieser
lehnt sich als deutsches Aquivalent zum lateinischen diligentia erneut an Ficinos
Autorreden an, konkret an das Proomium des ersten Buchs, in dem die beiden
Adressaten aufgefordert werden, das dedizierte Werk aufmerksam zu studieren:
Legite igitur diligenter atque curate valitudinem diligentissime.” Ahnlich wie fiir den
oben erlduterten Lebensbegriff zieht die Umbettung des betreffenden Worts in
Mulings eigene Argumentation bei genauerer Betrachtung allerdings eine Ver-
schiebung des tieferen Sinngehalts nach sich. Denn Ficino verwendet die diligen-
tia hier in engem Bezug zu dem von seinen Schiilern repréasentierten Typus des
geistig hochbegabten Menschen. In diesem spezifischen Kontext aber konnotiert
die diligentia eine Geisteshaltung, die sich bevorzugt mit der inneren, wesenhaf-
ten Veranlagung fiir die philosophischen Studien als pradestiniertem Instrument
der Wahrheitssuche verbindet; eine solche Sinnkonstruktion fithrt unmittelbar
in den ersten Teil des Buches hinein, der das Verhiltnis von Ingenium und Me-
lancholie erortert (Kapitel I-VII). Nicht zufdllig nimmt der einleitende Satz des
ersten Kapitels, in dem der Weg zur Wahrheit abgesteckt wird (hier sinnbildlich
durch den Tempel der neun Musen reprasentiert), das Motiv der diligentia in der
Variante des unermiidlichen Arbeitseifers wieder auf: ad excelsum novem Musa-
rum templum assiduo labore perducit,”” was Muling entsprechend mit Hilfe einer
Paarformel tibersetzt: welcher weg uns zii letst kiimerlich fiirt zit dem hohen tempel
(ouch mit grosser arbeit und empsigem fleis) der .ix. dichteren die da Muse genant seind
(Buch des Lebens, 21, 8-10).® In den deutschen Text schleicht sich an dieser Stelle
eine zwar subtile, aber doch substantielle semantische Ambiguitét ein, die durch
den Bezug zu Mulings Vorrede provoziert wird. Denn wie zuvor erldutert, steht
der Leitbegriff des ,Fleifles’ dort fiir die primar auf den praktischen Nutzen ge-
richtete Lernbereitschaft, die sich zugleich als allgemeine Fahigkeit des mensch-
lichen Geistes definiert. Dieses dezidiert inklusive Konzept lehnt sich erkenn-
bar an die literarische Redetradition der volkssprachlichen Morallehren der Zeit
an, deren kulturelle Tragerschicht das von Muling zweifellos (neben dem Adel)
als Lesepublikum anvisierte bildungsnahe Stadtbiirgertum bildete. Eine solche

51 Ficino: De vita (wie Anm. 20), S. 46.

52 Ebd,, S. 48.

53 Ahnlich tibersetzt Muling im Titel des zweiten Kapitels das lateinische diligens cura mit fleis-
sige sorg.



196 Barbara Sasse Tateo

Tradition aber riickte den Fleifs als christlichen bzw. christlich-biirgerlichen Tu-
gendbegriff in strikte Opposition zur acedia, d.h. der lasterhaften Tragheit, die
sich den Miithen und Anstrengungen der Arbeit widersetzt. Der Subtext, mit
dem Muling seine (deutsche) Vorrede an dieser Stelle unterlegt, unterlduft da-
mit, wenn auch in latenter Form, den Autordiskurs der Vorlage, einschliefSlich
des im Haupttext verhandelten kreativen Melancholie-Konzepts Ficinos, dessen
Bedeutung sich bekanntlich als grundsétzlich inkompatibel zur acedia erweist.
In der Ubersetzung selbst hingegen bleibt ein solches Konzept grundsitzlich ge-
wabhrt, indem Muling, getreu der Vorlage, im Rahmen der phanomenologischen
Erdrterung im flinften Kapitel des ersten Buchs die Melancholie gegen tragheit
und fiilheit abgrenzt (Buch des Lebens, 29, 31-35; 30, 1-4); das hier verwendete
deutsche Begriffspaar allerdings konnotierte im Sprachgebrauch der Zeit wieder
gemeinhin die lateinische acedia, die Ficino seinerseits als Terminus konsequent
meidet.”*

Als Fazit lasst sich festhalten, dass Mulings Autorstrategie trotz — oder gerade
auch wegen — der aufgezeigten Widerspriiche den deutschen Ficino-Text zunachst
in einem relativ breiten Deutungsspektrum verortete, was nachfolgend die He-
rausbildung separater Rezeptionszweige ermoglichte. Unter diesen nimmt das
medizinisch-didtetische Schrifttum sicherlich einen wichtigen, aber keineswegs
exklusiven Platz ein.”® Dabei ist im Hinblick auf die inhaltlichen Transformatio-
nen, die der deutsche Text im Zuge der eingangs erwahnten Uberlieferungs- und
Druckgeschichte erfuhr und die ihn zunehmend von der Vorlage und ihrem Re-
zeptionskontext entfernten, festzuhalten, dass es Muling insbesondere mit dem
Kunstgriff des fingierten Vorworts gelang, seine Autor-Strategie in die Texttradi-
tion mit einzuschreiben und ihr somit auch jenseits einer per se instabilen Au-
torschaft Dauerhaftigkeit zu sichern. Eine konkrete Spur davon liefert z.B. das
oben bereits erwdhnte Fortleben des Mythos vom ,steinalten’ Ficino in der spa-
teren Rezeption. Dabei arbeitete der so konservierte Autordiskurs einerseits mit
seinem offenen, pragmatischen Kommunikationsmodell dieser Transformation
vermutlich in die Hande; andererseits erfuhr dieser Diskurs aber zweifellos auch
eine semantische Entwertung, die insbesondere zu Lasten des dort verhandelten

54 Der lateinische Text benutzt an dieser Stelle statt acedia die Paarformel segnitie[s]... atque
torpor, deren Sinnbereich (nach Karl Ernst Georges: Ausfiihrliches Lateinisch-deutsches
Handw®orterbuch, Bd. 2, Sp. 2576 bzw. 3153) vor allem die (im Frithneuhochdeutschen noch
nicht gebrdauchlichen) Substantive ,Gleichgiiltigkeit”, ,Schléafrigkeit”, ,Langsamkeit” bzw.
,Betaubung”, , Erstarrung”, ,Regungslosigkeit” umfasst. Explizit umgedeutet im Sinne der
spatmittelalterlichen Morallehre wird Ficinos Textsinn dagegen im 1502 in Basel gedruck-
ten Regimen Studiosorum des studierten Juristen und Seelsorgers Johann Ulrich Surgant, der
den medizinisch-didtetischen Regelkatalog des De vita sana zu den sieben Todsiinden um-
baut und entsprechend wieder die Begriffe acedia bzw. pirigritia (die direkten Aquivalente
zu tragheit und fiilheit) verwendet; dazu ausfiihrlicher Wittstock: Melancholia translata (wie
Anm. 5), S. 115-120.

55 Den verschiedenen Rezeptionsstrangen und Transfermodi (sowohl auf wissenschaftlicher
als auch auf literarischer Ebene) geht Wittstock: Melancholia translata (wie Anm. 5), S. 115—
220 unter dem besonderen Aspekt des Melancholie-Begriffs nach.



Das buch des lebens des Johannes Adelphus Muling 197

humanistischen Bildungsgedankens ging. So waren namlich von den Auslassun-
gen und Verfalschungen des Textes in besonderem Maf3e die theoretischen Passa-
gen des ersten Buchs {iber den Zusammenhang von Melancholie und Ingenium
betroffen, denen Mulings Vorrede durchaus eine strukturelle Funktion fiir den
Text zuweist und die sie seinen Lesern deshalb nachdriicklich ans Herz legt.



DOI: 10.13173/9783447108287.177
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Dogma und Dichtung,.
Rekonfigurationen des Ficinianismus in
der Florentiner Literaturexegese der Renaissance

(Anmerkungen zum ,Platonismus’
in den Petrarca-Vorlesungen von G. B. Gelli)

Bernhard Huss

Das Cinquecento ist vermutlich die Zeit, in der man am eifrigsten versucht hat,
die im volgare verfassten literarischen Texte der vielberufenen ,Kronen von Flo-
renz’, besonders von Dante Alighieri und Francesco Petrarca,' einer philosophisch
perspektivierten Deutung zu unterwerfen. Dabei wurden Ergebnisse erzielt, die
einer heutigen literaturwissenschaftlichen Interpretationspraxis oft recht fremd
scheinen mogen, die aber fiir die Frage nach der epochenspezifischen Relation
von ,Dichtung’ und ,Philosophie’ eine hohe Relevanz haben — nicht nur, was die
rinascimentale Auffassung von Struktur und Funktion literarischer Texte be-
trifft, sondern auch, was den rinascimentalen Umgang mit zentralen Theoremen
der philosophischen Tradition (insbesondere des Platonismus und des Aristo-
telismus) angeht. Um den damit bezeichneten Fragenkomplex soll es in diesem
Beitrag gehen, und zwar am Beispiel der in der Forschung bislang eher vernach-
lassigten lezioni petrarchesche des Florentiner ,Paradeakademikers’ Giovan Battista
Gelli (1498-1563).2

1 Giovanni Boccaccio spielt hier eine geringe Rolle, nicht zuletzt wegen der ethisch-morali-
schen Prekaritdt von vielen der Novellen des Decameron.

2 Zu Leben und Werk Gellis vgl. den breiten Uberblick von Angela Piscini: Gelli, Giovan Bat-
tista. In: Dizionario Biografico degli Italiani 53 (2000), URL: http://www.treccani.it/enciclo-
pedia/giovan-battista-gelli_(Dizionario_Biografico) (28.07.2015); ferner Armand L. De Gaeta-
no: Giambattista Gelli and the Florentine Academy. The Rebellion Against Latin. Florenz
1976, S. 9-35; sowie ebd., bes. zu den lezioni als Gellis ,most ambitious literary effort” (S. 54),
S. 54f., 291-321 (dort S. 317-321 speziell zu den lezioni petrarchesche); Carlo Alberto Girot-
to: Una riscrittura accademica (Gelli-Doni). In: Studi Rinascimentali 3 (2005), S. 45-63, hier
S. 48f.; Laura Paolino: All'origine della tradizione esegetica delle Disperse: Il commento di
Giovan Battista Gelli alla ballata Donna mi vene spesso nella mente. In: Estravaganti, dis-
perse, apocrifi petrarcheschi. Gargnano del Garda (2527 settembre 2006). Hrsg. von Claudia
Berra und Paola Vecchi Galli. Mailand 2007, S. 249-286. Hinsichtlich der schwierigen Frage
von Gellis religiosen Positionen und ihrem Verhaltnis zum offiziellen romisch-katholischen
Diskurs bietet Massimo Firpo: ’Accademia Fiorentina. Conflitti culturali e fermenti religi-
osi. In: Gli affreschi di Pontormo a San Lorenzo. Eresia, politica e cultura nelle Firenze di



200 Bernhard Huss

Dessen lezioni wie tiberhaupt die Textsorte des rinascimentalen Akademie-
vortrags® sind durch eine intrikate Mischung von Dichtung, Philosophie und
Wissenschaft gepragt, die die Forschung traditionellerweise (und bis in jiingere
Zeit) eher irritiert hat. Symptomatisch hierfiir ist die gereizte Kritik, die Marcello
Vannucci an diesen Texten getibt hat:

Poesia, filosofia, scienza: fatti profondamente diversi tra loro per I'evidente
diversita di contenuto, vivono nel Rinascimento troppo vicini uno all’altro,
si urtano, si compenetrano dando vita talvolta a mostri di diverso aspetto
e colore, che non vivono se non di una vita fittizia come qualcosa di caoti-
camente confuso in cui difficilmente riusciamo a porre ordine e controllo.
Tutto cio valga in special modo proprio per il genere di critica [ndmlich die
Exegesen der akademischen lezioni zu Texten Dantes und Petrarcas] che
noi andiamo considerando.*

[Dichtung, Philosophie, Naturwissenschaft: Bereiche, die sich aufgrund
ihrer offensichtlichen inhaltlichen Diversitdt fundamental voneinander
unterscheiden, existieren in der Renaissance in zu grofier gegenseitiger
Nahe, kollidieren miteinander, {iberlagern sich und kreieren so bisweilen
Monstren diversen Anblicks und diverser Farbung, die ein allenfalls fiktiv
zu nennendes Leben fithren, wie etwas chaotisch Konfuses, das wir nur
mit Miihe ordnen und kontrollieren kénnen. All das kann ganz besonders
gerade fiir diejenige Art von Exegese gelten, um die es uns hier geht]

Cosimo I. Turin 1997, S. 155-217, hier S. 184-191 eine der differenziertesten Darstellungen
(dort S. 187f. zu den Petrarca-Vortragen in diesem Kontext).

3 Vgl hierzu die Priméartexte (Akademievortrage zu Gedichten Petrarcas von Benedetto Var-
chi, Giovan Battista Gelli, Simone Della Barba da Pescia, Lorenzo Giacomini Tebalducci,
Francesco de’ Vieri, Michelangelo Buonarroti il Giovane), die einschlagigen kurzen Ein-
fliihrungen sowie das Vorwort in Lezioni sul Petrarca. Die Rerum vulgarium fragmenta in
Akademievortrdgen des 16. Jahrhunderts. Hrsg. von Bernhard Huss, Florian Neumann und
Gerhard Regn. Miinster 2004. Zum breiteren Kontext der Lyrikexegese in italienischen Aka-
demien der Renaissance vgl. Franco Tomasi: Studi sulla lirica rinascimentale (1540-1570).
Rom 2012, insbes. Kap. 4 (,,Le letture di poesia e il petrarchismo nell’Accademia degli Infiam-
mati”) und Kap. 5 (,,Esegesi di Petrarca nelle accademie del XVI secolo (1530-1550)“). Zu Gel-
lis lezioni vgl. jlingst Federica Pich: Dante and Petrarch in Giovan Battista Gelli’s Lectures at
the Florentine Academy. In: Remembering the Middle Ages in Early Modern Italy. Hrsg. von
Lorenzo Pericolo und Jessica N. Richardson. Turnhout 2015, S. 169-191. Pichs zunéchst etwas
irritierende Interpretation dieser Texte als ,mittelalterlich” und ,iiberholt’ (,,outdated posi-
tion” eines mittelalterlich-dantistischen Blicks auf Petrarcas Lyrik, ebd. S. 169) ist durch ein
spezifisches Interesse fiir die Interferenzen zwischen Gellis Dante- und Petrarca-Lektiiren
gepragt. Diese Interpretation wird von Pich im Verlauf ihrer Studie aber relativiert, vgl. bes.
ebd. S. 180 (,,Gelli’s unitary and Dante-inspired outlook on the Canzoniere is more similar to
modern interpretations than to Renaissance readings”).

4 Marcello Vannucci: Dante nella Firenze del ‘500. Studi danteschi dell’Accademia fiorentina.
Florenz 1965, S. 56.



Dogma und Dichtung 201

Hier ist in exemplarischer Deutlichkeit die gingige Auffassung weiter Teile der
Forschung vertreten, die von den Akademikern in Florenz und andernorts be-
triebenen philosophischen Interpretationen literarischer Texte wiirden der epis-
temologischen Charakteristik der rinascimentalen Literatur schon deswegen
nicht gerecht, weil der Bezug derselben auf philosophische Entwiirfe gar nicht
gegeben sei — oder jedenfalls nicht so, wie die akademischen Exegeten dies vor-
aussetzten. Die oben genannte Irritation der Forschung dufierte sich in diesem
Kontext immer wieder in dem Vorwurf, die Akademievortrage ergingen sich im
Zentrum ihrer Argumentationsverldufe allzu oft in textfernen, solipsistischen
philosophischen Diskursen (die eher weitldufige Exkurse und Digressionen zu
nennen waren) und blieben eine eigentliche Interpretationsleistung am literari-
schen Primaértext letztlich schuldig.” Wie etwa die unten (Anm. 5) zitierten Ein-
lassungen von Laura Paolino belegen, trifft ein solcher Vorwurf nicht zuletzt die
Vortragstexte von Giovan Battista Gelli. Dies tiberrascht nicht: Gelli ist als Ziel-
scheibe kaum zu libersehen, denn er war neben Benedetto Varchi —und, wie man
jiingst erkannt hat, hinsichtlich der Offentlichkeitswirkung in noch hoherem Um-
fang und prominenter als Varchi selbst® — eine Art literarischer ,Chefinterpret’
der Accademia Fiorentina im 16. Jahrhundert. Als im Rahmen der sogleich noch
etwas ndher zu besprechenden politisch-ideologischen Umstrukturierung der
Accademia Fiorentina die Entscheidung fiel, ab Herbst 1553 jeweils einen dau-
erhaften Exegeten fiir die Commedia Dantes und fiir den Canzoniere Petrarcas
zu ernennen, wahlte die mediceische Kulturadministration Giovan Battista
Gelli und Benedetto Varchi hierfiir aus.” Beide hatten auflerhalb der privaten,

5 Vgl. exemplarisch De Gaetano: Giambattista Gelli and the Florentine Academy (wie Anm. 2),
S. 111f,, der einige plastische Beispiele aus dem Spektrum der moralphilosophischen, na-
turwissenschaftlichen und theologischen Interpretationsansatze der lezioni bringt, sowie
aus jlingerer Vergangenheit die recht scharfe Kritik von Paolino: All'origine della tradizione
esegetica (wie Anm. 2), S. 269 (,I'organizzazione scolastica della lectio accademica [...] faceva
del testo letterario, soprattutto Dante e Petrarca, un pretesto per una minuziosa esposizione
della filosofia aristotelica”), S. 269f., 272f., 275 (,,questo interesse critico [...] non dette origine
a una chiosa di tipo tradizionale, concepita, cioe, come un'explanatio textus, funzionale alla
comprensione letterale e storico-critica della poesia. In questo genere di commento, infatti, il
testo fu piuttosto un pretesto per una esposizione di filosofia aristotelica: tale chiosa, quindi,
viveva non nell'integrazione, bensi nella dissociazione tra testo e commento”).

6 Vgl. Annalisa Andreoni: La via della dottrina. Le lezioni accademiche di Benedetto Varchi.
Pisa 2012, S. 17, 21, 38; bereits zuvor Cesare Vasoli: Considerazioni sull’Accademia Fiorentina.
In: Revue des Etudes Italiennes, N.S. 25 (1979), S. 41-73, hier S. 56f. Dies korrigiert Ansichten
wie die von Firpo: LAccademia Fiorentina (wie Anm. 2), S. 172, Varchi sei ,I'indiscusso pro-
tagonista delle lezioni in Santa Maria Novella” gewesen.

7 Vgl. Claudia di Filippo Bareggi: In nota alla politica culturale di Cosimo I. ’Accademia Fi-
orentina. In: Quaderni Storici 23 (1973), S. 527-574, hier 573f.; Michel Plaisance: LAcadémie
florentine de 1541 a 1583. Permanence et changement. In: Italian academies of the sixteenth
century. Hrsg. von David S. Chambers und Frangois Quiviger. London 1995, S. 127-135, hier
S. 128; Domenico Zanre: Cultural Non-Conformity in Early Modern Florence. Aldershot
2004, S. 21. Gelli war bis zu seinem Tod 1563, Varchi bis mindestens 1555 als sog. ,lettore
ordinario” tatig, vgl. Michel Plaisance: Les lecons publiques et privées de ’Académie floren-
tine (1541-1552). In: Les commentaires et la naissance de la critique littéraire, France/Italie



202 Bernhard Huss

donnerstaglichen Sitzungen der Akademiker (in denen man fiir gewohnlich Pe-
trarca semioffiziell interpretierte) die Aufgabe, sonntagliche 6ffentliche Vortrége
zu halten, die sich in monatlichem Wechsel mit jenen beiden grofien Texten des
toskanischen volgare zu befassen hatten.? In seinem Amt hat Gelli sich fiiglich ins-
besondere ausfiihrlich mit der Deutung von Dantes Divina Commedia befasst, aber
auch eine Reihe von (wohl mehr als) sieben Petrarca-Exegesen (zu RVF 77 und 78
[in einem Vortrag], 96, 355 [in drei Vortrdgen], 366 sowie zur ,ballata dispersa’
Donna mi vene spesso nella mente®) dffentlich vorgetragen' und im Anschluss dar-
an publiziert."

10

11

(XIVe—XVle siecles). Actes du Colloque International sur le Commentaire, Paris, Mai 1988.
Hrsg. von Gisele Mathieu-Castellani und Michel Plaisance. Paris 1990, S. 113-121, hier S. 115;
Bernhard Huss: ,11 Petrarca, che ordinariamente suole essere Platonico’. Die Petrarca-Exe-
gese in Benedetto Varchis Florentiner Akademievortragen. In: Questo leggiadrissimo poe-
ta! Autoritatskonstitution im rinascimentalen Lyrik-Kommentar. Hrsg. von Gerhard Regn.
Miinster 2004, S. 297-332, hier S. 300, Anm. 10. Die akademischen Petrarca-lezioni konzen-
trierten sich insgesamt (d.h. sowohl im akademieinternen als auch im &ffentlichkeitswirk-
samen Vorlesungsbetrieb) auf die RVF, ,les Trionfi n‘apparaissent qu’exceptionellement”,
s. Plaisance: Les lecons publiques (wie Anm. 7), S. 115.

Vgl. di Filippo Bareggi: In nota alla politica (wie Anm. 7), S. 573; Huss: 11 Petrarca, che or-
dinariamente ..." (wie Anm. 7), S. 299, Anm. 7. Bisweilen hat man in der Forschung nicht
registriert, dass Petrarcas Canzoniere gemafs der Festlegung der Statuten vom 26. September
1553 (der einschldgige Text steht an der zitierten Stelle bei di Filippo Bareggi) neben Dante
zum zweiten ,offiziellen’ Berufungstext der Florentiner Kulturpolitik beférdert wurde und
die Petrarca-Interpretationen sich spatestens ab diesem Zeitpunkt nicht mehr auf die inter-
nen Akademiesitzungen beschrankten, vgl. z.B. Judith Bryce: The Oral World of the Early
Accademia Fiorentina. In: Renaissance Studies 9.1 (1995), S. 77-103, hier S. 88.

Francesco Petrarca: Trionfi, Rime estravaganti, Codice degli abbozzi. Hrsg. von Vinicio
Pacca und Laura Paolino. Mailand 2000, no. 18.

Die lezioni petrarchesche Gellis wurden, soweit dies sich rekonstruieren ldsst, zu folgenden
Zeitpunkten 6ffentlich vorgetragen: Die drei Vortrage zu RVF 355 im November 1547, am 11.
November 1548 und am 3. Februar 1549; der Vortrag zu RVF 366 am 26. Dezember 1547, die
lezione zu den Portratsonetten RVF 77 und 78 im Mai 1549, der Vortrag zu Donna mi véne am
27. Oktober 1549. Unklar ist das Datum des Vortrags zu RVF 96. Vgl. mit detaillierten Nach-
weisen hierzu Girotto: Una riscrittura accademica (wie Anm. 2), S. 49, Anm. 1 und Anm. 4.
Mindestens eine weitere lezione petrarchesca hat Gelli am 2. Januar 1546 in einer privaten
Akademiesitzung zu einer der Sestinen des Canzoniere gehalten. Girotto: Una riscrittura ac-
cademica (wie Anm. 2), S. 48 vermutet RVF 66 oder RVF 80.

Waihrend Gellis Vortréage bereits in der Zeit seiner aktiven Tatigkeit stetig und relativ ziigig
und zeitnah gedruckt wurden, trifft dies auf Varchis Texte keineswegs zu; vgl. im Detail
Andreoni: La via della dottrina (wie Anm. 6), S. 21. Fiinf der sieben lezioni petrarchesche Gellis
wurden 1549 bei Torrentino in Florenz in insgesamt drei Banden gedruckt, und samtliche
sieben Texte zu Petrarca sind 1551 in den gleichfalls von Torrentino verlegten Sammelband
Tutte le lettioni di Giovam Battista Celli [sic], Fatte da lui nella Accademia Fiorentina aufgenommen
worden (vgl. zu den zeitgendssischen Ausgaben Giovan Battista Gelli: Lezioni petrarche-
sche di Giovan Battista Gelli. Con una lettera di S. Carlo Borromeo e una di Giosué Carducci.
Hrsg. von Carlo Negroni. Bologna 1884, Nachdruck Bologna: Commissione per i testi di
lingua 1969, Vf.; Paolino: All'origine della tradizione esegetica [wie Anm. 2], S. 268, Anm. 33).
Die lezioni petrarchesche sind insgesamt von Carlo Negroni 1884 erneut ediert worden (Nach-
druck durch die Commissione per i testi di lingua 1969), und die uns hier besonders inter-
essierende, zuerst 1549 unter dem Titel Il Gello Accademico Fiorentino Sopra Que’ duo Sonetti



Dogma und Dichtung 203

Obwohl Gelli mithin der zeitgendssisch offenbar noch starker wahrnehmbare
akademische Exeget gewesen ist als Varchi, hat man sich dort, wo die Forschung
die iiberkommenen Vorurteile gegen die Textsorte des Akademievortrags bereits
uberwinden konnte, v.a. auf Varchis lezioni konzentriert.> Gerade die verstark-
te Beschéftigung mit Varchi hat freilich hervorgetrieben, welch” wichtige Rolle
Gelli im kulturpolitisch perspektivierten Geschéft der akademischen Petrarca-
Exegese zukam.” Insofern ist die bisher sehr spérliche Beschaftigung mit Gellis
lezioni petrarchesche durchaus als ein Versaumnis der Forschung zu werten.

Das Ziel dieses Beitrags ist es, vor diesem Hintergrund Gellis lezioni petrarche-
sche am exemplarischen Beispiel des Akademievortrags zu den beriihmten Pe-
trarkischen Portratsonetten RVF 77 und RVF 78 im Kontext des kulturpolitisch
gesteuerten Vorlesungsbetriebs der Accademia Fiorentina zu verorten. Dabei wol-
len wir die wiederholten nachdriicklichen Aussagen Gellis," die philosophischen
Ausfithrungen seiner Vortrage seien eine notwendige Grundlage einer korrek-
ten Textinterpretation, sie seien fiir das Verstdndnis der je spezifischen Aussage-
intentionen der lyrischen Texte unabdingbare Voraussetzung, und er selbst neh-
me seine philosophischen Ausfiihrungen stets in spezifischer Bezogenheit auf
die zu explizierenden Sonette vor, durchaus ernst nehmen.”” In der Betrachtung
der Relation von Text und Exegese soll es uns darum gehen, die philosophischen
Theoreme, die Gelli zur Deutung von Petrarcas Gedichten heranzieht bzw. for-
muliert, im Gegensatz zu vorgangigen Forschungspositionen nicht als von der
poesia isolierte filosofia zu fassen, sondern als Indikatoren einer vom Interpreten

del Petrarcha che Lodano il ritratto Della Sua M. Laura publizierte lezione zu den Petrarkischen
Portratsonetten (RVF 77 und 78), die schon im 18. Jahrhundert in den Prose fiorentine raccolte
dallo Smarrito accademico della Crusca (Bd. 3.2.3, Venetia 1730 [Nachdr. 1735], S. 1-20) erneut
verdffentlicht worden war, findet sich in kommentierter Edition in Huss/Neumann/Regn:
Lezioni sul Petrarca (wie Anm. 3), S. 87-117.

12 Vgl.u.a. die Monographie von Andreoni: La via della dottrina (wie Anm. 6), die die Resultate
einer Reihe von Vorarbeiten der Verfasserin biindelt, sowie die im Kontext der akademi-
schen Relationierung von Dichtung und Philosophie relevante Studie von Huss: Il Petrarca,
che ordinariamente...” (wie Anm. 7).

13 Vgl. nochmals Andreoni: La via della dottrina (wie Anm. 6), S. 17, 21, 38.

14 Vgl. aus den lezioni petrarchesche die eindeutigen AuBerungen in Gelli/Negroni: Lezioni
petrarchesche (wie Anm. 11), S. 18, 44, 48f. (hier {ibergeht Gelli explizit Bestandteile einer
von ihm erlauterten aristotelisierenden Seelenlehre, weil sie fiir das Verstandnis des lite-
rarischen Primartextes nicht von Bedeutung seien), S. 93, 99; sowie Huss/Neumann/Regn:
Lezioni sul Petrarca (wie Anm. 3), S. 102.

15 Vgl. Armand L. De Gaetano: Dante and the Florentine Academy. The Commentary of
Giambattista Gelli as a Work of Popularization and Textual Criticism. In: Italica 45.2 (1968),
S. 146-170, hier S. 155f.; Delmo Maestri: Le ,Letture’ di Giovan Battista Gelli sopra la Com-
media di Dante nella cultura fiorentina dei tempi di Cosimo I De” Medici. In: Lettere Italiane
26.1 (1974), S. 3-24, hier S. 17f; De Gaetano: Giambattista Gelli and the Florentine Academy
(wie Anm. 2), S. 319. Zu Gellis ,Priméartextorientierheit’ vgl. auch Phillips Salman: Barbaro’s
Themistius and Gelli’s Letture. Philosophy Lost in Translation. In: Acta Conventus Neo-
Latini Sanctandreani. Proceedings of the Fifth International Congress of Neo-Latin Studies.
St. Andrews, 24 August to 1 September 1982. Hrsg. von Ian D. McFarlane. Binghamton (New
York) 1986, S. 177-184, hier S. 181.



204 Bernhard Huss

als jeweils bedeutungskonstitutiv aufgefassten philosophischen Systemreferenz'
der lyrischen Texte.

*%3%

Die Accademia Fiorentina ist seit Anfang 1541 durch einen bewussten, von Herzog
Cosimo de’ Medici gesteuerten Akt der institutionellen Umwandlung (manifest
bereits durch die Namensanderung vom 11. Februar 1541) aus der erst wenige
Monate zuvor (durch Versammlungen am 1. und 14. November 1540) gegriinde-
ten Accademia degli Humidi hervorgegangen.”” Obwohl sie ein bereits im Namen
greifbares Gegenprogramm zu den am Bembismus interessierten Infiammati aus
Padua installierten und eine abseits des literarischen Bembismus stehende Per-

16 Zum im Rahmen der Intertextualitdtsdebatte von Klaus W. Hempfer gepragten Begriff der
Systemreferenz vgl. grundsatzlich Klaus W. Hempfer: Intertextualitit, Systemreferenz und
Strukturwandel: die Pluralisierung des erotischen Diskurses in der italienischen und fran-
z0sischen Renaissance-Lyrik (Ariost, Bembo, Du Bellay, Ronsard). In: Modelle des literari-
schen Strukturwandels. Hrsg. von Michael Titzmann. Tiibingen 1991, S. 7-43; ferner Franz
Penzenstadler: Elegie und Petrarkismus. Alternativitat der literarischen Referenzsysteme in
Luigi Alamannis Lyrik. In: Der petrarkistische Diskurs. Spielraume und Grenzen. Akten des
Kolloquiums an der Freien Universitat Berlin, 23.10.-27.10.1991. Hrsg. von Klaus W. Hempfer
und Gerhard Regn. Stuttgart 1993, S. 77-114, hier S. 80-83; bes. Hempfer ebd., S. 24 und Pen-
zenstadler ebd., S. 82 zur Differenz von Systemaktualisierung und Systemerwahnung.

17 Zur Umwandlung der Accademia degli Humidi in die Accademia Fiorentina vgl. Vannucci: Dan-
te nella Firenze del ‘500 (wie Anm. 4), S. 19-29; di Filippo Bareggi: In nota alla politica (wie
Anm. 7); Michel Plaisance: Une premiere affirmation de la politique culturelle de Come ler:
la transformation de ’Académie des ,Humidi’ en Académie Florentine (1540-1542). In: Les
écrivains et le pouvoir en Italie a I'époque de la Renaissance (premiére série). Hrsg. von
André Rochon. Paris 1973, S. 361-438; Michel Plaisance: Culture et politique a Florence de
1542 a 1551. Lasca et les Humidi aux prises avec '’Académie Florentine. In: Les écrivains et
le pouvoir en Italie a 'époque de la Renaissance (deuxieme série). Hrsg. von André Rochon.
Paris 1974, S. 149-242; Sergio Bertelli: Egemonia linguistica come egemonia culturale e po-
litica nella Firenze cosminiana. In: Bibliotheque d’Humanisme et Renaissance 38.2 (1976),
S. 249-283, hier S. 261-266; De Gaetano: Giambattista Gelli and the Florentine Academy (wie
Anm. 2), S. 100-130; Vasoli: Considerazioni sull’Accademia (wie Anm. 6); Bryce: The Oral
World (wie Anm. 8); Plaisance: LAcadémie Florentine (wie Anm. 7); Firpo: ’Accademia Fi-
orentina (wie Anm. 2), S. 167-176; Huss: ,1l Petrarca, che ordinariamente...” (wie Anm. 7),
S. 297f,; Huss/Neumann/Regn: Lezioni sul Petrarca (wie Anm. 3), S. 11f.; Zanre: Cultural
Non-Conformity (wie Anm. 7), S. 15-21; Ronald G. Witt: Rezension zu Zanre 2004 (Cultural
Non-Conformity in Early Modern Florence). In: Renaissance Studies 19.3 (2005), S. 408—410,
hier S. 409; Héléne Chauvineau: Rezension zu Michel Plaisance: L’Accademia e il suo prin-
cipe. Cultura e politica a Firenze al tempo di Cosimo I e di Francesco de” Medici. Manziana
2004. In: Revue d’Histoire Moderne et Contemporaine 53.3 (2006), S. 170-173, hier S. 170-172;
Jonathan Davies: Culture and Power. Tuscany and its Universities 1537-1609. Leiden 2009,
S. 60f., 64. Zu Cosimos Kulturpolitik vgl. ferner, zusétzlich zu den im Folgenden noch gege-
benen Hinweisen, die Beitrage in The Cultural Politics of Duke Cosimo I de’ Medici. Hrsg.
von Konrad Eisenbichler. Aldershot 2001, bes. Antonio Ricci: Lorenzo Torrentino and the
Cultural Programme of Cosimo I de’ Medici, S. 103-119, iiber den Verleger Torrentino, bei
dem zahlreiche Schriften aus dem Umkreis der Fiorentina, u.a. von Gelli, erschienen und der
als Kulturpropagandist im Sinne Cosimos fungierte.



Dogma und Dichtung 205

spektive auf die Literatur im wvolgare einnahmen,”® die sich insbesondere in der
wichtigen Rolle manifestierte, die in Florenz dem Werk des von Bembo scharf
kritisierten Dante'® zugeschrieben wurde, befassten sich doch auch die Humi-
di bereits mit der Lektiire und Interpretation des bembistischen ,Paradeautors’
Francesco Petrarca:* Schon die Griindungsdokumente der Humidi definierten als
deren Wirkungsziel, far legger exporre sonetti o altre compositioni del Petrarca o d’alcuno
altro lodato Toscano compositore, und die gesamte Griindung der Humidi steht im
Kontext eines mit Petrarcas Namen verbundenem ragionamento della lingua Tos-
cana.®' In diesem Sinne waren die Humidi nichts weniger als die ,erste Florenti-
ner Sprachakademie”;* Petrarca war von vornherein ein zentraler Autor, dessen
Bedeutung in der Fiorentina keineswegs abnahm und an dessen Texten sich die
zentrale Forderung nach einer Bewahrung der florentinisch-toskanischen Volks-
sprache unter anderem dadurch als realisierbar erweisen sollte, dass das volgare
in der Lage sein sollte, nicht nur dsthetisch, sondern auch gehaltlich-substanziell
zu {iberzeugen, etwa in der Behandlung von Themen philosophischer Relevanz.
Diese schon im spéteren Quattrocento von Lorenzo de’ Medici im Proém zu sei-
nem Comento de’ miei sonetti kultur- und sprachpolitisch erhobene Forderung ei-
ner Verbindung von klanglich-dsthetischem Reiz und propositionaler Substanz*
macht das Kernstiick einer Sprachauffassung aus, die die Florentiner Positionen
vom orthodoxen Petrarkismus bembistischer Pragung unterscheidet.

Dass sich im institutionellen, von Cosimo bezweckten Umbau der Humidi zur
Fiorentina, an dem im Inneren der Akademie Gelli seit seinem Beitritt vom 25.
Dezember 1540 iiber seine Wiederwahl bei Gelegenheit der politisch motivier-
ten Auflésung und sofortigen Neukonstitution der Fiorentina 1547 bis hin zu sei-
ner amtlichen Rolle als Konsul und zugleich Rektor des Studio Fiorentino (1548)
konstant mitwirkte,* die Bedeutung Petrarcas erhielt und sowohl Petrarcas als

18 Vgl. Bertelli: Egemonia linguistica (wie Anm. 17), S. 261f.

19 Vgl. Bernhard Huss: ,Esse ex eruditis, qui res in Francisco, verba in Dante desiderent’.
Francesco Petrarca in den Dante-Kommentaren des Cinquecento. In: Questo leggiadrissi-
mo poeta! Autoritdtskonstitution im rinascimentalen Lyrik-Kommentar. Hrsg. von Gerhard
Regn. Miinster 2004, S. 155-187, hier S. 159-161.

20 Vgl. De Gaetano: Giambattista Gelli and the Florentine Academy (wie Anm. 2), S. 102, 104;
Zanre: Cultural Non-Conformity (wie Anm. 7), S. 16.

21 Zitiert nach di Filippo Bareggi: In nota alla politica (wie Anm. 7), S. 527f,, vgl. Plaisance: Une
premiere affirmation (wie Anm. 17), S. 378-380, 382, 387f., 390-395, 402.

22 Huss/Neumann/Regn: Lezioni sul Petrarca (wie Anm. 3), S. 11.

23 Vgl. Bernhard Huss: Dichtung und Philosophie in Lorenzo de’ Medicis ,Comento de’ miei
sonetti’. In: Para/Textuelle Verhandlungen zwischen Dichtung und Philosophie in der Frii-
hen Neuzeit. Hrsg. von Bernhard Huss, Patrizia Marzillo und Thomas Ricklin. Berlin 2011,
S.309-335, hier S. 309f.; wie dort diskutiert wird, sieht Lorenzos Proom die Ausdrucksstarke
und gehaltliche Belastbarkeit des volgare durch die literarischen Texte von Dante, Cavalcanti,
Petrarca und Boccaccio belegt.

24 Vgl. De Gaetano: Dante and the Florentine Academy (wie Anm. 15), S. 147f,; di Filippo Ba-
reggi: In nota alla politica (wie Anm. 7), S. 532, 551; De Gaetano: Giambattista Gelli and the
Florentine Academy (wie Anm. 2), S. 9f,; Bryce: The Oral World (wie Anm. 8), S. 83; Piscini:
Gelli (wie Anm. 2); Catharina Busjan: Einfiihrung (zu Gellis lezione iiber RVF 77 und RVF 78).



206 Bernhard Huss

auch Dantes Texte zu konstanten Objekten einer in vorderster Front von Gelli
und Varchi offentlich vorexerzierten Literaturexegese wurden, die die Verbin-
dung von Klangschonheit und Wissenstiefe aufweisen wollte, fiigt sich bruchlos
in die Ideologie von Cosimos Kultur- und Sprachpolitik, die von Massimo Firpo
treffend auf den Punkt gebracht wird, allerdings ohne dabei die Rolle Petrarcas
gebiihrend zu wiirdigen:

[...] il programma di innovazione culturale all'insegna del volgare toscano,
anche se in chiave di dotti commenti e senza piti incoraggiare la scrittura
di versi e commedie, allargando 1'ambito dei testi presi in considerazione
anche ai classici greci e latini, purché tradotti, e con una sensibilita rigo-
rosamente fiorentina al rapporto con la lingua viva e parlata, riproponen-
do quindi al Petrarca e al Boccaccio del classicismo bembiano il modello
di Dante, maestro non solo di poesia e di lingua, ma anche di enciclope-
dica filosofia. Su di esso si innestavano poi nuovi obiettivi e finalita, con
l'accentuazione degli interessi tecnici e scientifici dell’Accademia, ormai
promossa a istituzione pubblica e depositaria del compito di contribuire
all’elaborazione dell'ideologia cosimiana, di celebrare la tradizione e il pri-
mato di Firenze, di attestare la continuita del mecenatismo mediceo e di
presentarne un'immagine ufficiale, di organizzare e sorvegliare la vita cul-
turale, di offrire agli intellettuali un punto di aggregazione, una funzione
al servizio del potere e un canale per ottenere gratificazioni e favori (anche
al fine di assorbire ogni residua opposizione), di partecipare alla diffusio-
ne del sapere e alla formazione dei quadri burocratici, di svolgere precisi
compiti amministrativi, di collaborare alla riforma dello Studio fiorentino
e di quello pisano, riaperto nel '43.>

[das Programm kultureller Innovation unter dem Vorzeichen der toskani-
schen Volkssprache, wenn auch in Form gelehrter Kommentare und ohne
weitere Stimuli zur Abfassung von Verstexten und Komdodien, erweiterte
den Bereich der in Betracht genommenen Texte auch auf die griechischen
und lateinischen Klassiker, freilich in Ubersetzung, zeichnete sich durch
eine deutlich florentinische Sensibilitét fiir den Bezug zur lebendigen, ge-
sprochenen Sprache aus und stellte daher Petrarca und Boccaccio, wie sie
der bembistische Klassizismus verfocht, das Modell Dantes entgegen, der
nicht nur Vorbild hinsichtlich Dichtung und Sprache war, sondern auch
hinsichtlich einer enzyklopéadischen Philosophie. Mit diesem Modell ver-
banden sich dann neue Gegenstidnde und Zielsetzungen, wobei man die
technisch-naturwissenschaftlichen Interessen der Akademie besonders im

In: Huss/Neumann/Regn: Lezioni sul Petrarca (wie Anm. 3), S. 89-93, hier S. 89; Zanre: Cul-

tural Non-Conformity (wie Anm. 7), S. 17, Henk Th. van Veen: Cosimo I de” Medici and His

Self-Representation in Florentine Art and Culture. Cambridge (Massachusetts) 2006, S. 27, 29.
25 Firpo: UAccademia Fiorentina (wie Anm. 2), S. 171.



Dogma und Dichtung 207

Auge hatte. Sie war mittlerweile zu einer 6ffentlichen Einrichtung umge-
staltet worden und hatte die Aufgabe, einen Beitrag zur Entwicklung der
Cosimianischen Ideologie zu leisten, Tradition und Primat von Florenz zu
feiern, die Kontinuitdt des Médzenatentums der Medici zu bezeugen und
dessen offizielles Bild darzustellen, das kulturelle Leben zu organisieren
und zu {iberwachen, den Intellektuellen einen kollektiven Bezugspunkt,
eine Funktionalisierung im Dienst der Macht und einen Kanal zum Erhalt
von Gratifikation und Gunst bereitzustellen (auch zum Zweck der Absorp-
tion jeder noch verbliebenen Opposition), an der Verbreitung von Wissen
und an der Herausbildung biirokratischer Kader teilzuhaben, prézise de-
finierte administrative Aufgaben zu {ibernehmen und an der Reform des
Studio Fiorentino und des 1543 wieder erdffneten Studio Pisano mitzuwirken.]

Eine solche Politik konnte hinsichtlich einer ideologiekonformen Literaturinter-
pretation freilich nur darauf abstellen, die Dimension philosophischen Wissens
als den literarischen Texten ,florentinischer’ Provenienz inhdrent zu erweisen und
konnte gerade nicht akzeptieren, dass sie als etwas ihnen Auferliches erschien.
Insofern erklért sich, dass gerade Gelli, der eine solche Inhédrenz oft schliissiger
demonstrierte als viele andere Vortragende der Fiorentina, ungeachtet seiner von
ihm selbst (als rhetorische Strategie der affichierten Selbsthumilisierung) haufig
thematisierten sozialen Herkunft aus dem Handwerk, iiber viele Jahre hinweg
eine fithrende Stellung am akademischen Rednerpult zukam.*

Die offizidse Programmatik der Accademia Fiorentina lasst sich, wie angedeu-
tet, besonders im Bereich der Sprach- und Kulturpolitik greifen. Dass dabei die
Volkssprache eine vorgeordnete Rolle spielte,” entspricht der disziplindren und
methodischen Ausrichtung frithneuzeitlicher Akademien schlechthin.® Fiir
den italienischen Bereich ist mit dieser kulturpolitischen Konzentration auf das

26 Andere Ansitze erkldren Gellis relative Prominenz mit seiner politischen Linientreue; Ma-
estri: Le ,Letture’ di Giovan Battista Gelli (wie Anm. 15), S. 4f. passim etwa portritiert ihn
ebenso wie Ders.: Introduzione. In: Giovan Battista Gelli: Opere. Hrsg. von Delmo Maestri.
Turin 1976, S. 7-27, hier S. 10f., 16, 26, als ,uomo d’ordine’, der ganz im Sinne der Machthaber
nicht diskutiere’. Dagegen zeigen die bereits zitierten Analysen von De Gaetano: Giambat-
tista Gelli and the Florentine Academy (wie Anm. 2) und Firpo: LAccademia Fiorentina (wie
Anm. 2) nicht zuletzt in Fragen der Religion, dass Gelli keineswegs ein schlichter Konfor-
mist war. Dies @ndert allerdings nichts an der Tatsache, dass Gelli in politischer Hinsicht lo-
yal zum Medici-Regime stand und den von Cosimo installierten Prinzipat auf Gottes Willen
zurlickfiihrte, dessen Abbilder die monarchischen Herrscher seien, vgl. van Veen: Cosimo
I de’ Medici (wie Anm. 24), S. 29; vgl. ferner zu Gellis Medici-Panegyrik De Gaetano: Giam-
battista Gelli and the Florentine Academy (wie Anm. 2), S. 17-20.

27 Vgl. Bertelli: Egemonia linguistica (wie Anm. 17); Giovanni Nencioni: Il volgare nell’avvio
del principato mediceo. In: Firenze e la Toscana dei Medici nell’Europa del ‘500, Bd. 2: Mu-
sica e spettacolo. Scienze dell'uomo e della natura. Hrsg. von Giancarlo Garfagnini. Florenz
1983, S. 683-705.

28 Vgl. Marian Fiissel: Akademie. In: Der Neue Pauly, Suppl. 9: Renaissance-Humanismus.
Hrsg. von Manfred Landfester. Stuttgart, Weimar 2014, S. 9-14, hier S. 10.



208 Bernhard Huss

volgare® sofort der regionale Aspekt der questione della lingua mit aufgerufen und
aus Florentiner Warte die besondere Rolle des Florentinischen bzw. des Toska-
nischen im Spektrum der Sprachoptionen Italiens thematisiert. Das prominen-
teste Instrument, mit dem sich die sprach- und kulturpolitischen Positionen
des Regimes nach auflen tragen lieflen, sind just die 6ffentlichen, sonntédglichen
Akademievortréage,® die den programmatischen Auftrag haben, die Literatur auf
Wissensdiskurse hin zu 6ffnen — von der Philosophie mit ihren unterschiedlichen
Theorieoptionen® bis hin zu technischen und ,Natur’-Wissenschaften.” Dies ent-
sprach schon zum Zeitpunkt von Gellis Eintritt in die Accademia degli Humidi der
explizit ausformulierten akademischen Zielsetzung, che le scientie tutte si potessino
veder in nostra lingua.® Da hiermit ein Positionsbezug in der Sprachenfrage not-
wendig verkniipft war und da sich die Diskussion in der questione della lingua nicht
erst seit Bembos Prose della volgar lingua um die Riickfithrung der eigenen Kon-
zeption auf verbiirgte auctores der volkssprachlichen Kultur bemiihte, stand im

29 Vgl.in diesem Kontext zu Gelli als einem Propagandisten der Kultur des volgare De Gaetano:
Giambattista Gelli and the Florentine Academy (wie Anm. 2), passim, bes. S. 69-86 (Kap. 3:
,Italian versus Latin”).

30 In diesem Zusammenhang weist Chauvineaus Rezension (wie Anm. 17), S. 171 mit Recht
auch auf die Offentlichkeitswirksamkeit der Druckversionen der (von der Zensur der Me-
dici zurechtgestutzten) lezioni hin, was insbesondere fiir einen Fall wie den rasch und viel
gedruckten Gelli von Bedeutung ist. Schon in einer frithen Phase der Akademie sind die
Akademiker nachdriicklich aufgefordert worden, die Texte ihrer lezioni zur Publikation vor-
zulegen, vgl. Girotto: Una riscrittura accademica (wie Anm. 2), S. 46.

31 Hier sind, wie noch ndher zur Sprache kommen wird, in der Accademia Fiorentina und so
auch von Gelli Platonismus und Aristotelismus als die zentrale theorieoptionale Alternative
wahrgenommen worden, die u.a. in den philosophischen Argumentationszusammenhén-
gen der lezioni zum Austrag gebracht wurde; vgl. De Gaetano: Giambattista Gelli and the
Florentine Academy (wie Anm. 2), S. 115-118.

32 Ebd,, S. 120f. illustriert das gewaltige Wissensthemenspektrum der akademischen lezioni an
beispielhaften Fallen; vgl. ferner De Gaetano: Dante and the Florentine Academy (wie Anm.
15), S. 147; Vasoli: Considerazioni sull’Accademia (wie Anm. 6), S. 62-65; Nencioni: Il volgare
nell'avvio (wie Anm. 27), S. 692-701 (auch zur Rolle der Akademievortrage und Gellis in die-
sem Kontext); Bryce: The Oral World (wie Anm. 8), S. 80-83 (auch zum Publikum der 6ffent-
lichen Vortrége); Piscini: Gelli (wie Anm. 2), Abschnitt Il favore e i privilegi ...”; David A.
Lines: Rethinking Renaissance Aristotelianism: Bernardo Segni’s Ethica, the Florentine Aca-
demy, and the Vernacular in Sixteenth-Century Italy. In: Renaissance Quarterly 66.3 (2013),
S. 824-865, hier S. 855f. Vgl. in diesem Kontext zu einem weiteren Panorama auf die europa-
ischen Akademien der Frithen Neuzeit auch Fiissel: Akademie (wie Anm. 28), S. 10: ,Einer
der Schwerpunkte der frithen A[kademien] [...] war zunéchst die Auseinandersetzung mit
inhaltlichen wie philol[ogischen] Fragen der lat[einischen] Literatur. Im Zuge der intensi-
ven Diskussion der Werke von Platon und Aristoteles weitete sich der Gegenstandsbereich
jedoch bald auf alle ant[iken] Wissensfelder aus.” Dass in doktrindren Zusammenhédngen
wie dem eines prinzipatstreuen Akademievortrags die Vermittlung von ,Wissen’ stufenlos
in den Anspruch auf die Vermittlung einer nicht mehr hintergehbaren (metaphysischen,
philosophischen, religiosen) ,Wahrheit’ iibergehen kann, erhellen am Beispiel Gellis die
Ausfithrungen von Maestri: Le ,Letture’ di Giovan Battista Gelli (wie Anm. 15), S. 11f.

33 Zitat aus den Annali der Akademie nach di Filippo Bareggi: In nota alla politica (wie Anm. 7),
S. 536f.



Dogma und Dichtung 209

Hintergrund des akademischen Wirkens die historisch schon langer zuriickrei-
chende Debatte um die vergleichende Wertung der auctores Dante und Petrarca.*

Die Tradition des Agons ,Dante versus Petrarca’, die von Petrarca selbst unter
anderem mit seiner an Boccaccio gerichteten Epistula Senilis 5.2 initiiert worden
ist, durchzieht die Renaissance und zerfillt recht deutlich in zwei Abschnitte,®
die durch das Erscheinen von Pietro Bembos Prose della volgar lingua (1525) in
etwa getrennt werden. Im Quattrocento (u.a. Leonardo Bruni, Giannozzo Manet-
ti, Paolo Cortese) versucht man héaufig, aus ,biirgerhumanistischer’ Perspektive
die Leistungen Dantes und Petrarcas auf verschiedenen Gebieten abgewogen zu
wiirdigen. Dabei stellt sich eine Superioritit Petrarcas allenfalls im Bereich seiner
lateinhumanistischen Kompetenz und beziiglich einzelner Teile seines volks-
sprachlichen Werks ein, ndherhin seiner Sonette. Dagegen ist Dante in allen ande-
ren Bereichen, auch in der italienischen Canzone, Petrarca ebenbiirtig oder {iber-
legen. Wo dem Lateinischen gegeniiber dem volgare noch explizit eine eindeutige
Vorrangstellung eingerdumt wird — ein solcher Vorrang préigt die Wiirdigung
Petrarcas mindestens bis hin zu Landino in vielen Fallen —, ist die Uberlegenheit
des Humanismusbegriinders Petrarca keineswegs gesichert, sondern auch hier
kann Dante den Jiingeren iibertreffen. Demgegeniiber werden in Bembos Prose
Petrarcas stilistisch-sprachliche Selbstautorisierung und die damit verbundene
Herabstufung Dantes normativ radikalisiert. Der traditionelle Rechtfertigungs-
grund der Autorisierung Dantes, namlich die qualitative Substanzhaltigkeit der
Commedia, wird von Bembo fiir hinfillig erklart. Diese bembistische Position mit
ihrer Privilegierung von Petrarcas Stil iiber Dantes doktrinalen Gestus sollte sich
flir ein gutes halbes Jahrhundert zu einer weitgehend dominanten Position ent-
wickeln und unter anderem die Modalitdten der Petrarca-Kommentierung im 16.
Jahrhundert entscheidend bestimmen. Beispielsweise blendet der Petrarca-Kom-
mentar von Giovanni Andrea Gesualdo (1533) in seiner Petrarca-Vita jeglichen
Wert, den eine substanzielle dottrina fiir die Beurteilung von Dichtung haben
konnte, programmatisch aus; dies ist eine Konsequenz aus der Position Bembos.

Die Wirkungsmacht von Bembos asthetizistisch-stilorientiertem Literatur-
programm macht fiir die Florentiner Akademiker eine teils offene, teils implizit
bleibende Auseinandersetzung mit Bembos Singularisierung des Vorbildautors
Petrarca unvermeidlich.?® Dies umso mehr, als bereits im Quattrocento unter Lo-
renzo de’ Medici der Versuch unternommen war, den von Bembo abgeurteilten

34 Vgl. zum Problem ,Dante vs. Petrarca’ im akademischen Kontext Vannucci: Dante nella Fi-
renze del ‘500 (wie Anm. 4), S. 22-28.

35 Vgl. hierzu und zum Folgenden ausfiihrlicher Huss: ,Esse ex eruditis...” (wie Anm. 19), S. 157—
162 (mit detaillierten Verweisen auf die relevanten Texte der Primar- und Sekundarliteratur).

36 Das gilt auch insofern, als mit Benedetto Varchi aus Padua ein Intellektueller zu den Flo-
rentiner Akademikern geholt worden war, der zwar kein reiner Gefolgsmann Bembos, aber
doch seit seiner Arbeit mit den Infiammati stark von bembistisch-petrarkistischen Positio-
nen beeinflusst war; vgl. Bertelli: Egemonia linguistica (wie Anm. 17), S. 260f.; De Gaetano:
Giambattista Gelli and the Florentine Academy (wie Anm. 2), S. 103. Zum prinzipiellen An-
tipadovanismus und Antibembismus der Fiorentina und bes. Gellis vgl. etwa De Gaetano:



210 Bernhard Huss

Dante in Florenz zu rehabilitieren und ihn als doktrinalen Autor zu installieren,®
dessen politisch-patriotische Funktion dadurch untermauert werden sollte, dass
man seinen Texten eine profunde doftrina im Sinne der platonistischen Philoso-
phie Marsilio Ficinos zuschrieb. Ein Fanal dafiir ist der ficinianisch-allegoretisch
ausgerichtete grofie Commedia-Kommentar von Cristoforo Landino (1481),%® der
Dantes Text im Sinne der Kulturpolitik Lorenzo de’ Medicis als Ausweis einer
philosophisch tiefen, Wahrheitsaussagen treffenden, wissensvermittelnden und
in ihrer Doktrinalitdt zugleich genuin florentinischen Literatur erscheinen liefs.
Die einflussreiche Dante-Vita, die Landino mit seinem Kommentar 1481 der
Florentiner Offentlichkeit prasentiert hatte, zeichnete Dante als einen herausra-
genden Exponenten seiner Heimatstadt, den Landinos Kommentierung endlich
heimgeholt hatte und der Doktrin und Stil mustergiiltig vereinte.”

Bembos Position ist nun, wie gesagt, im Cinquecento weithin dominant, aber
doch nicht ganz unangefochten. Insbesondere in Florenz mangelt es nicht an Ver-
suchen, zugleich Dantes Rang gegen den Bembismus zu sichern* und das Ele-
ment der doftrina Petrarcas — eines Autors, der schon angesichts seines schieren
Rezeptionserfolgs auch von Dante-Anhdngern in Florenz nicht einfach ausge-
blendet werden konnte*" — nachdriicklich hervorzuheben. Unter denjenigen, die
solches versucht haben, nimmt Gelli einen prominenten Rang ein.*” Mafsgebli-
cher Teil seines exegetischen Projekts wie iiberhaupt der akademischen Petrarca-
Deutung in Florenz ist es, dem doktrinal gelesenen Dante, der zugleich gegen
Bembos Vorwurf sprachlicher Minderwertigkeit in Schutz genommen werden

Dante and the Florentine Academy (wie Anm. 15), S. 155; Maestri: Introduzione (wie Anm.
26), S. 24; Pich: Dante and Petrarch (wie Anm. 3), S. 171, 184f.

37 Vgl. Vannucci: Dante nella Firenze del ‘500 (wie Anm. 4), S. 15f.

38 Zur starken Prasenz Ficinos und des Platonismus in diesem Kommentar vgl. bes. Simon A.
Gilson: Plato, the Platonici, and Marsilio Ficino in Cristoforo Landino’s Comento sopra la
Comedia. In: The Italianist 23.1 (2003), S. 5-53.

39 Vgl. Bernhard Huss: Regelpoesie und Inspirationsdichtung in der Poetologie Cristoforo
Landinos. In: Varietas und Ordo. Zur Dialektik von Vielfalt und Einheit in Renaissance und
Barock. Hrsg. von Marc Focking und Bernhard Huss. Stuttgart 2003, S. 13-32, hier S. 15f,,
Anm. 10; Huss: ,Esse ex eruditis ..." (wie Anm. 19), S. 162f.; Huss/Neumann/Regn: Lezioni sul
Petrarca (wie Anm. 3), S. 13f.

40 Vgl. Vannucci: Dante nella Firenze del ‘500 (wie Anm. 4), S. 7, 26.

41 Vgl. De Gaetano: Giambattista Gelli and the Florentine Academy (wie Anm. 2), S. 138.

42 Vgl. u.a. Enzo Noe Girardi: Dante nell'umanesimo di G.B. Gelli. Le Letture sopra la Comme-
dia. In: Aevum 27 (1953), S. 132-174.



Dogma und Dichtung 211

soll,® nun einen Petrarca an die Seite zu stellen,* der zum einen (wie von Bembo
abundant nachgewiesen und festgeschrieben) ein Autor stilistischer Exzellenz,
zum anderen aber (wie von Bembo folgenreich bestritten) ein Autor substanziell
filliger Texte sein soll (dass dieser Petrarca Texte voller Wissen und Wahrheit
produziert haben soll,* stimmt iibrigens zur Ideologie einer politisch auf Linie
gebrachten Fiorentina, diirfte aber kaum bereits eine Grundannahme des Interes-
ses an Petrarca gewesen sein, das zuvor die Humidi in ihrer Freude an einer poli-
tisch und poetologisch weniger stark geregelten imitatio-Praxis an den Tag gelegt
hatten): Gellis Petrarca ist stets sowohl (ohnehin) leggiadro als auch (insbesondere)
dotto.* Dass dies in der zeitgendssischen Literaturtheorie Italiens unter dem Si-
gnum des Bembismus nicht dem mainstream entspricht, markiert Gelli selbst in
durchaus polemischer Plakativitat:

Di questi due nostri Poeti [sc. Dante und Petrarca] pare a me, che Dante sia assai
bene dalla maggior parte degli uomini conosciuto, ancorché sieno stati alcuni, i
quali per intendere poco pitt oltre in lui, che il suono delle parole, senza considerare,
che il proprio officio di quelle ¢ lo esprimere bene i concetti, di che fu Dante maes-
tro eccellentissimo, I’hanno biasimato della bruttezza e poca leggiadria di quelle,
benché a riscontro sono stati degli altri, che hanno detto, che egli ha non manco
onorata la lingua sua, che si facessero Omero e Virgilio la loro [...] Del Petrarca
non pare gia a me, che per ancora sia avvenuto cosi; imperocché di due parti, che
sono in lui ecellentissime, ['una delle quali e la dottrina grandissima, colla quale

43 Vgl. Huss: ,Esse ex eruditis ... (wie Anm. 19), S. 161f. Zu den Florentiner Versuchen, Dan-
tes Autoritdt gegen den in Italien sonst vorherrschenden Bembismus zu perpetuieren, vgl.
u.a. Michele Barbi: Dante nel Cinquecento. Pisa 1890. Avezzano, Nachdruck o]., S. 21-36,
180-235; Giuseppe Guido Ferrero: Dante e i grammatici della prima meta del Cinquecento.
In: Giornale Storico della Letteratura Italiana 105 (1935), S. 1-59, hier S. 40-46; Cecil Grayson:
Dante and the Renaissance. In: Italian Studies Presented to Eric Reginald Vincent. Hrsg. von
Charles P. Brand, Kenelm Foster und Uberto Limentani. Cambridge (Massachusetts) 1962, S.
57-75, hier S. 69f.; Giancarlo Mazzacurati: Dante nell’Accademia Fiorentina (1540-1560) (tra
esegesi umanistica e razionalismo critico). In: Filologia e Letteratura 13 (1967), S. 258-308;
De Gaetano: Dante and the Florentine Academy (wie Anm. 15), bes. 146f.; Giancarlo Mazza-
curati: G.B. Gelli: Un ,itinerario della mente’ a Dante — La polemica anti-patavina di Carlo
Lenzoni. In: Filologia e Letteratura 15 (1969), S. 49-94; Maestri: Introduzione (wie Anm. 26),
S. 21-23; Emilio Bigi: La tradizione esegetica della Commedia nel Cinquecento. In: Forme e
significati nella Divina Commedia. Bologna 1981, S. 173-209, hier S. 191-199; Aldo Vallone:
Storia della critica dantesca dal XIV al XX secolo, Bd. 1. Padua 1981, S. 387-423.

44 Zum Interesse der Fiorentina an Petrarca vgl. allg. Plaisance: Les lecons publiques (wie
Anm. 7), S. 113f.

45 Vgl. Huss/Neumann/Regn: Lezioni sul Petrarca (wie Anm. 3), S. 14f.

46 Vgl. Gelli/Negroni: Lezioni petrarchesche (wie Anm. 11), S. IVf,, 6f. (Petrarca ist ebenso vol-
ler dottrina wie Dante oder irgendein anderer doktrinaler Autor), 61 (,,del nostro non men
dotto che leggiadro M. Francesco Petrarca”), 62 (,,io mi sia ingegnato di dimostrare in ques-
ti miei scritti, che il Petrarca ancora scrisse con non poca dottrina l'opere sue”), 68f., 174,
291-293 (u.6.); Girardi: Dante nell'umanesimo (wie Anm. 42), S. 159-163; Busjan: Einfithrung
(wie Anm. 24), S. 90. Ahnlich tibrigens bisweilen auch Varchi; vgl. Huss: Il Petrarca, che
ordinariamente..." (wie Anm. 7), S. 302 (vgl. auch S. 320).



212 Bernhard Huss

egli ha scritto la maggior parte delle cose sue, e l'altra é il bel modo del dire suo e la
bellezza della sua lingua, pare a me, che sia stata solamente conosciuta la seconda,
conciossiacosaché ognuno lo lodi per una medesima bocca di bellezza e di leggiad-
ria. Ma della prima non ardisco io gia di dire cosi, parendomi, che pochissimi, anzi
rarissimi sieno stati quelli, i quali abbiano considerato in lui la dottrina, la quale al
mio giudicio non é minore, che si sia in lui la bellezza.*”

[Was diese unsere beiden Dichter betrifft, so scheint mir Dante der Mehr-
heit der Menschen sehr gut bekannt. Allerdings hat es einige gegeben, die
an ihm wenig mehr verstanden haben als nur den Klang der Wérter und
nicht bedacht haben, dass es deren eigentliche Aufgabe ist, die Konzepte
auszudriicken, worin Dante ein hervorragender Meister gewesen ist, und
die ihn daher fiir die Hasslichkeit und die geringe Eleganz seiner Diktion
getadelt haben. Dagegen gab es aber auch andere, die gesagt haben, dass
er seiner Sprache nicht weniger Ehre eingebracht hat als Homer und Vergil

47 Giovan Battista Gelli: Lezione zu RVF 77 Per mirar Policleto a prova fiso und RVF 78 Quando
giunse a Simon l'alto concetto. In: Huss/Neumann/Regn: Lezioni sul Petrarca (wie Anm. 3),
S. 87-117, hier S. 99f,; ebenso klar gegen die Bembistische Fixierung auf dichterische Stilqua-
litat: Gelli/Negroni: Lezioni petrarchesche (wie Anm. 11), S. 64f.: Laonde coloro i quali senza
avere altre lettere, che quelle di umanita sola, si persuadono d'intenderlo perfettamente, s'ingannono
al mio giudizio di gran lunga. Impero ch’egli avvien loro non altrimenti che a quegli che ritrovandosi
per avventura in un bellissimo giardino, ne conoscendo virti o proprieta alcuna dell’erbe o de’ fiori che
fossino in quello, ma solamente la bellezza, i colori e i nomi, dicessino d'aver perfetta cognizione della
natura loro. La qual cosa interviene a tutti quegli, che nel leggere gli scrittori vanno solamente dietro
alla bellezza dello stile o alla leggiadria delle parole, senza curarsi, o poco, de’ sensi o de’ concetti che
sono ascosi sotto il velame di quelle; e non tenendo troppo conto di coloro che non hanno avuto per loro
oggetto principale il bello e ornato modo di dire, si sono in questa maniera tanto ingannati, che alcuni
hanno disprezzato insino a Aristotile stesso [...] Ma se e’ considerassino piit accuratamente e con pit
svegliato ingegno, passando piu addentro che la scorza, la maggior parte del poema del Petrarca, senza
fermarsi solamente nella bellezza delle parole, ne trarrebbono, oltre a il piacere, molto maggior frutto, ch’
e’ non hanno fatto per il passato, e sariano sforzati a lodarlo non manco di dottrina, che e’ si abbin fatto
di bellezza. [Diejenigen, die sich ausschliefilich auf die studia humanitatis verstehen und sonst
keine weitere Ausbildung haben und sich einbilden, ihn vollkommen zu verstehen, tauschen
sich nach meinem Dafiirhalten ganz erheblich. Ihnen ergeht es wie Leuten, die zufallig in ei-
nen sehr schonen Garten geraten, die von den charakteristischen Eigenschaften der Pflanzen
und Blumen des Gartens nichts, sondern nur ihre Schonheit, ihre Farben und ihre Namen
begreifen, und die dennoch behaupten, eine vollkommene Kenntnis ihrer Natur zu besitzen.
Genau dies widerfahrt allen, die bei der Lektiire literarischer Texte sich nur auf die Schonheit
des Stils oder die Eleganz der Worter konzentrieren, ohne sich mehr als héchstens ein klein
wenig um den Sinn und die Konzepte zu kitmmern, die sich unter dem sprachlichen Schleier
verbergen. Sie machen sich kaum Gedanken iiber diejenigen, die als ihr primares Ziel nicht
etwa eine schone, geschmiickte Redeweise verfolgt haben. Dabei haben sich manche von
ihnen derart irrefiihren lassen, dass sie sogar Aristoteles hochstselbst geringschitzten. [...]
Wenn sie aber genauer und aufmerksamer den grofiten Teil von Petrarcas Werk betrachten
wiirden und tiefer als nur bis zur Rinde eindrdangen, wenn sie sich nicht nur bei der Schon-
heit der Worter aufhielten, dann zdgen sie daraus abgesehen vom Genuss auch einen sehr
viel groieren Gewinn als bisher. Und dann miissten sie ihn fiir seine Gelehrsamkeit ebenso
loben, wie sie ihn bislang fiir seine sprachliche Schonheit gelobt haben.]



Dogma und Dichtung 213

jeweils der ihren. [...] Was Petrarca angeht, so scheint er mir bislang noch
nicht so eingeschatzt worden zu sein. Denn von den beiden Dimensionen,
die an ihm ganz hervorragend sind, ndmlich einerseits der umfassenden
Gelehrsamkeit, mit der er den grofiten Teil seiner Texte verfasst hat, und
andererseits der Eleganz seiner Rede und der Schonheit seiner Sprache,
hat man meines Erachtens bisher nur die zweite erkannt: Es lobt ihn ja
ein jeder wie aus einem Mund fiir Schonheit und Eleganz. Was die erste
Dimension angeht, wiirde ich das nicht zu behaupten wagen: Ich habe den
Eindruck, dass nur wenige, nur sehr wenige an ihm die Gelehrsamkeit in
Betracht gezogen haben, die nach meinem Urteil bei ihm nicht geringer ist
als die sprachliche Schonheit.]

Gellis Programm eines doktrinalen Verstandnisses der Texte Petrarcas steht im
Kontext der politisch kompatiblen Grundlinie akademischer Literaturexege-
se der Fiorentina, die die kognitive und erbauliche Funktion der Literatur einer
,hedonistischen’ Dimension des literarischen Textes programmatisch vorordnet
und dabei erkennbar immer wieder gegen Bembo Position bezieht.*® Dies ist auch
insofern bemerkenswert, als der vom Bembismus favorisierte Petrarca in der Vor-
lesungspraxis der Accademia Fiorentina gegeniiber dem ideologisch der Akademie
,naheren’ Dante deutlich mehr Aufmerksamkeit erfahrt: Sehr viel mehr lezioni
werden dem moralisch mitunter als prekdr empfundenen Lyriker als dem iiber
theologische Themen handelnden Dichter der Jenseitswanderung gewidmet.*
Die Petrarca-Interpretation ist dabei eine besondere Herausforderung fiir poli-
tisch linientreue Exegeten, weil spitestens seit Landinos einschlagigen Auferun-
gen in seinem Dante-Kommentar® bewusst war, dass Petrarcas Behandlung der
Laura-Liebe immer wieder Dimensionen eines Redens vom amore lascivo annahm
und eine hedonistische Fixierung auf das lyrische Sprechen von der voluptas

48 Vgl. Girardi: Dante nell'umanesimo (wie Anm. 42), S. 150f., 167f.; De Gaetano: Dante and the
Florentine Academy (wie Anm. 15), S. 162f.

49 Vgl. im Detail bei De Gaetano: Giambattista Gelli and the Florentine Academy (wie Anm. 2),
S. 114: , The patrons of the Academy were Dante, Petrarca, and Boccaccio. Of these the most
popular was Petrarca; Dante is second in popularity. The subject of the lezioni recorded in
the Atti is not always specified. A count of the lezioni which give the subject shows that
during the period December 20, 1541 to December 16, 1545 sixty-one were on Petrarca and
twenty-nine on Dante. After this period Dante is treated even more rarely; between June 16
and September 1st, 1549 the total private and public lectures were twelve, eleven on Petrarca,
one on Dante. Between May 11 and July 20, 1550 there were seven public lectures on Petrarca,
only one on Dante. The situation between October 30, 1552 and February 24, 1557 cannot be
estimated from the Afti, for the activities of this period are not recorded. From 1557 on Dante
is even less frequently the subject of discussion. However, only a few of Gelli’s lezioni are re-
corded. As official commentator of the Divine Comedy, lettore fermo, Gelli gave 101 lectures on
the Comedy; so one may say that while Gelli was alive Dante was well represented, but after
Gelli’s death he was not.” Vgl. auch Plaisance: Les legons publiques (wie Anm. 7), S. 115f.

50 Vgl. Bernhard Huss: Lorenzo de” Medicis Canzoniere und der Ficinianismus. Philosophica
facere quae sunt amatoria. Tiibingen 2007, S. 143f. m. Anm. 457.



214 Bernhard Huss

naheliegen mochte. Um dem entgegenzusteuern und den Status der Texte Petrar-
cas als Vermittler von Wahrheit und Wissen zu sichern, bemiihen sich die lezioni
petrarchesche Gellis und anderer, die Petrarkischen Gedichte in einem philoso-
phischen Diskurshorizont zu verankern® und in einzelnen Aussagen, Themen,
Konzepten und Begriffen der interpretierten Sonette, Canzonen, Ballate, Sestinen
und Madrigale philosophische Systemreferenzen dingfest zu machen — diese be-
treffen die Bereiche der philosophisch fundierten Liebestheorie, der Moralphilo-
sophie, Ethik und sozialen Verhaltenslehre, der Erkenntnistheorie sowie ferner
der Metaphysik bzw. einer philosophisch perspektivierten Theologie, wobei Pet-
rarca von Gelli und anderen Akademikern sowohl aristotelisierend als auch pla-
tonisierend gelesen wird.” Wie angedeutet, sind fiir die Exegese diejenigen Texte
Petrarcas besonders schwierig, die semantisch-propositional eine ,Sinnenlastig-
keit’ aufweisen, indem sie etwa (wie es schon RVF 2 tut und wie es in der Folge
dann in sehr vielen Gedichten des Canzoniere explizit geschieht) einen Konflikt
von ratio und amor/voluptas thematisieren.” Gelli erkennt, dass diese Problema-
tisierung der Sensualitét die Lyrik Petrarcas zu einem kulturpolitisch riskanten
Objekt macht.** Darauf reagiert er mit verschiedenen Strategien; eine besonders
auffallige ist es, Petrarcas lyrische Produktion in zwei grofie Gruppen zu teilen:
in die ,hedonistischen” und die ,doktrinalen” Texte — dabei wird eine altersty-
pologische Abfolge zweier Lebensphasen Petrarcas (die sinnenverhaftete Jugend
vs. das erkenntnistrdchtige Alter) iiberkreuzt mit einem Affektmodell, wonach
unabhédngig vom Lebensalter in einzelnen Erlebensphasen ,hedonistische’ bzw.
,philosophisch-theologische’ Erfahrungen gemacht und vertextet werden:

E pero se voi considerate bene i suoi [sc. Petrarcas] sonetti, voi gli troverete di due
maniere, benche tutti begli, leggiadri e dolci. L'una compose egli, non solo nella
sua giovinezza e nel principio del suo innamoramento, ma di poi ancora quando
dal predetto appetito sensitivo si trovava alcuna volta troppo soprafatto e vinto; e
questi d'altro non trattano, che di passioni amorose. Laltra fece egli, o nella eta sua
pitt matura, o prima, quando alcuna volta poteva in alcun modo rico<no>scere se
stesso; e questi sono tanto pieni di gravi sentenze, e di ottimi e salutiferi precetti,

51 Vgl. Huss/Neumann/Regn: Lezioni sul Petrarca (wie Anm. 3), S. 14-16.

52 Auch in der Tradition der cinquecentesken Petrarca-Kommentare gilt Petrarca auf der Basis
seiner Liebesgedichte als ,Spezialist’ fiir Liebesproblematiken, ,,und zwar sowohl in poe-
tisch-poetologischer als auch in allgemein liebestheoretischer oder in ethisch-moralischer
und religioser Hinsicht”, Huss: ,Esse ex eruditis ... (wie Anm. 19), S. 177, zu Vellutellos
Petrarca-Kommentar.

53 Dazu etwa Gelli/Negroni: Lezioni petrarchesche (wie Anm. 11), S. 305f.: Petrarcas Grundthe-
ma sei la vita nostra als una continua guerra, die auf folgendem Konflikt beruhe: Poi che, innanzi
che noi abbiamo detti piaceri, e quando noi gli cerchiamo, vi consente mal volentieri e quasi sforzata
la volonta; mentre che noi li fruiamo, ne sentiam mal contenta la ragione; e da poi che noi li abbiamo
avuti, ce ne rimorde la coscienza. Ciascheduna delle quali cose scema e diminuisce tanto il piacere che
ne apportan seco i diletti, che noi usiamo dire per proverbio, che non fu mai dolce alcuno con il qual
non sia mescolato qualche amaro. Vgl. dazu auch ebd., S. 298-304.

54 Vgl. u.a. ebd,, S. 12f.



Dogma und Dichtung 215

e tanto di profondi concetti di filosofia e di altissimi misterii di teologia ornati, che
io ardisco liberamente dire ch’ e’ non sia minor dottrina in lui, che in qualsivoglia
alcuno altro poeta, eccetto pero il nostro divinissimo Dante.>

[Wenn ihr daher seine Sonette eingehend untersucht, so werdet ihr finden,
dass es davon zwei Arten gibt, obschon sie allesamt schon, elegant und
siifs sind. Die eine Art verfasste er in seiner Jugend und am Beginn sei-
nes Verliebtseins und auch spater noch in Momenten, da er sich vom oben
genannten sinnlichen Verlangen allzusehr iiberwaltigt und besiegt fand.
Diese Sonette handeln ausschliefSlich von Liebesleidenschaft. Die andere
Art verfasste er in reiferem Alter, bisweilen aber auch friither, in Momenten
gewisser Selbsterkenntnis. Diese Sonette sind so voll von gewichtigen Sen-
tenzen, von hervorragenden, heilbringenden Ratschldgen, so geschmiickt
durch tiefsinnige philosophische Konzepte und tiefste Mysterien der
Theologie, dass ich frei heraus behaupten mochte, dass in ihm nicht weni-
ger Gelehrsamkeit zu finden ist als in irgendeinem anderen Dichter, unse-
ren iiberaus gottlichen Dante allerdings ausgenommen.]

Die moralphilosophische Problematik, die im Canzoniere Petrarcas aufscheint,
versucht Gelli durch die Annahme zu entschérfen, die Sinnlichkeits-Gedichte
der Sammlung seien eine Art Kontrastfolie, vor deren Hintergrund die philo-
sophischen Texte erst ihre erzieherische Funktion im Sinne einer apotreptisch
warnenden Erbaulichkeit entfalten konnten. Einen ,hedonistischen’, dem Aus-
druck der Liebespassion dienenden Selbstzweck der moralisch schwierigen Ge-
dichte bestreitet Gelli nachdriicklich und verweist zur Untermauerung seiner
Behauptung, insgesamt dienten die Rerum vulgarium fragmenta einer philosophi-
schen Unterweisung der Leser, auch auf Petrarcas Religiositat, die er besonders
in Petrarcas Secretum meum und in dem biographischen Faktum von Petrar-
cas priesterlichem Amt belegt sieht.® Petrarcas ,doktrinale” Texte, die sich den

55 Ebd.,, S. 14; vgl. hierzu auch Pich: Dante and Petrarch (wie Anm. 3), S. 185-187. Die doktrinale
Nachordnung Petrarcas hinter Dante, die am Ende dieses Zitats vorgenommen wird, ist
bei Gelli nicht allerorts festzustellen (vgl. etwa ebd. S. 6f.), allerdings ist sie ein Verweis auf
die Schwierigkeit seines Unterfangens, Petrarca im ducalen Interesse ebenso umfassend zu
doktrinalisieren wie Landino es fiir den Magnifico mit Dante unternommen hatte.

56 Ebd., S. 12f.: Oltre a di questo io non posso ancor credere, essendo il Petrarca di si lodevoli e saldi
costumi, e di si grave e oftimo giudizio, come nella sua vita si legge, ch’egli si mettesse a scrivere tanti
sonetti e canzoni, solamente per isfogare quelle tanto varie, e forse di molto biasimo degne passioni, che
arreca seco la serviti d'amore, come quelle che il piii delle volte son tanto deboli, che non meritano pure
di essere ricordate, non che descritte. Ma credo bene che ritrovandosi egli in quello stato, ed essendo
per natura molto dedito alla poesia; alla quale, come scrive Orazio, non si appartiene manco il giovare,
che il dare diletto; e molto benigno e amichevole e sommamente desideroso di giovare altrui, ch’ egli
molte volte si mettesse a scrivere di cosi fatti sonetti, solamente per ammaestrare col suo esempio gli
altri, che non si lasciassero, come avea fatto egli, tirare nella servitiu d'amore. E a questo m’induce
ancora lo essere egli stato, non solamente cristiano e molto amatore della religione, si come per le sue
opere si vede, e massime per quella che é da lui chiamata il Secreto, ma l'essere ancora stato sacerdote;



216 Bernhard Huss

,hedonistischen’ korrigierend gegentiberstellen, sind dabei nach Gellis expliziter
Aussage dominant durch den Ficinianismus unterfiittert, freilich nicht in des-
sen quattrocentesker ,Originalfassung’, sondern in einem Konglomerat mit bib-
lisch-religiosen Textreferenzen und mit cinquecentesken Synthetisierungen des
Platonismus ficinianischer und pichianischer Pragung mit christlichen (augus-
tinischen, origenischen, scotistischen) und auch kabbalistischen Dimensionen,
wie sie De harmonia mundi (1525) von Francesco Zorzi (Francesco Giorgio Veneto)
prasentiert.” Petrarca erscheint hier in einer Linie mit den von Ficino zu Orga-
nen der Offenbarung gottlicher Wahrheit stilisierten Seher-Dichtern vom Schlag
eines Orpheus und Musaios; die ,philosophischen’ Texte des Canzoniere werden
unversehens zu einem Beleg der Tradition der prisca theologia und pia philosophia.>®

lofficio de” quali doveva egli molto ben sapere, essere insegnare a quegli che non sanno. [Auflerdem
war Petrarca, wie man in seiner Lebensbeschreibung lesen kann, von so lobenswerter und
gefestigter Lebensart, von so gewichtiger und hervorragender Urteilskraft, dass ich schlicht
nicht glauben kann, er habe eine solche Vielzahl an Sonetten und Canzonen nur mit dem
Ziel verfasst, jene so vielgesichtigen und vielleicht sehr tadelnswerten Leidenschaften sich
austoben zu lassen, die eine Liebesknechtschaft mit sich bringt. Diese Leidenschaften sind
meistens Zeichen solcher Schwiache, dass sie es nicht verdienen, dass man sie erwahnt oder
gar beschreibt. Wohl aber glaube ich, dass er sich in jenem Zustand befand und durch sein
Naturell der Dichtung sehr zugetan war, der nach dem Zeugnis des Horaz ein Nutzen eben-
so eignet wie das Hervorrufen eines Genusses, und dass er auflerdem sehr wohlwollend,
freundlich und sehr darauf bedacht war, andere zu unterstiitzen, und aus diesem Grund
solche Sonette verfasste: ausschliefSlich um mit seinem Beispiel die anderen davon zu iiber-
zeugen, sich im Gegensatz zu ihm selbst nicht in die Liebesknechtschaft verstricken zu las-
sen. Zu dieser Vermutung bringt mich auch die Tatsache, dass er nicht nur Christ und aus-
gesprochen religios gewesen ist, wie man seinen Werken und insbesondere dem Secretum
meum entnehmen kann, sondern auch Priester. Und er wusste ganz genau, dass es Aufgabe
eines Priesters ist, die Unkundigen zu belehren.]

57 Ebd., S. 15: E non vi paia cosa nuova questo che io vi dico del Petrarca; conciosiacheé ancora i poeti
antichi, come furon Museo, Orfeo e molti altri, sotto concetti amorosi scrissero gli occulti e profondi
misterii della loro sacra teologia. Né questo solamente ancor fecero i poeti, ma i piu saggi e lodati fi-
losofi; si come puo chiaramente vedere chi vuole nel Platonico Convito, descrifto dal santissimo nostro
Marsilio Ficino. Ma che dico io piu dei gentili? Non abbiam noi nelle nostre sacre lettere Salomone,
che sotto specie di narrare i suoi amorosi concetti scrisse nella Cantica i pin alti misterii della santis-
sima religione, e particularmente della beatitudine dell’anima nostra, e della unione di questa con Dio,
come chiaramente ne dimostra il Georgio nella sua Armonia del Mondo? [Und glaubt nicht, dass
das, was ich euch {iber Petrarca sage, etwas ganz Neues sei. Auch die Dichter der Antike,
wie Musaios, Orpheus und viele andere, haben ja unter dem Mantel von Liebesbegriffen die
arkanen, tiefen Mysterien ihrer heiligen Theologie zum Ausdruck gebracht. Und das haben
nicht nur die Dichter getan, sondern auch die weisesten, gelobtesten Philosophen. Das sieht
man bei Bedarf im platonischen Symposion, so wie es unser hochheiliger Marsilio Ficino
beschrieben hat. Aber was soll ich weiter {iber die Heiden sprechen? Haben wir denn nicht
in unserer Heiligen Schrift den Salomon, der unter dem Anschein der Vermittlung einer
Liebesrede in der Cantica von den tiefsten Mysterien der hochheiligen Religion handelte,
besonders von der Gliickseligkeit unserer Seele und ihrer Vereinigung mit Gott, wie Giorgio
in seiner Harmonie der Welt ganz klar dartut?]

58 Zur Rolle von Musaios und besonders Orpheus in diesem ficinianischen Konstrukt (das
tibrigens Orpheus tiber die Figur Davids auch mit der Wahrheitstradition des Alten Testa-
ments koppelt) vgl. detailliert Huss: Lorenzo de” Medicis Canzoniere (wie Anm. 50), S. 35f.,
43-50, 86f., 130; zu Orpheus ergdnzend auch Bernhard Huss: Orpheus, Mythenrezeption.



Dogma und Dichtung 217

Dabei unterstreicht Gelli, ficinianischen Theoremen folgend, dass die platonisti-
schen Systemreferenzen Petrarcas, eines amator della dottrina platonica, mit christ-
lichen Grundannahmen problemlos kompatibel seien.”

In diesem Zusammenhang wird klar, dass der von Gelli angesetzte philoso-
phische Referenzhorizont des Canzoniere nicht ein jeweils beliebiger ist, der von
den lezioni zu den einzelnen Texten ohne klaren Bezug zu denselben aufzuspan-
nen wiare, sondern dass Gelli in Petrarcas Beziigen auf philosophische Theore-
me eine moralisch-erzieherische Planmafligkeit sieht. Die Philosophie, so Gellis
Uberzeugung, diene Petrarca dazu, die von ihm selbst zunéchst biographisch
erlebte und dann autobiographistisch vertextete Gefahr, der Sinnlichkeit zu ver-
fallen, zu bannen: Was der bisweilen sinnlich entflammte Sprecher der einzelnen
Texte befiirchten lasst, wird von der moralphilosophischen Dimension der Text-
sammlung insgesamt wieder eingeholt.®

L

Es ist bekannt, dass in der Renaissance eine grofie Vielzahl komplexer Konglome-
rate von Philosophemen unterschiedlicher Provenienz gebildet wurde, insbeson-
dere von Elementen aus der Tradition des Aristotelismus und des Platonismus®
(diese beiden Schultraditionen werden von Gellis uns im Folgenden interessie-
render lezione zu Petrarcas Portratsonetten fiiglich als die beiden wichtigsten
philosophischen Theorieoptionen bezeichnet).®? Dies gilt auch fiir die Exegese-

Die antike Mythologie in Literatur, Musik und Kunst von den Anféangen bis zur Gegenwart.
Hrsg. von Maria Moog-Griinewald. Stuttgart, Weimar 2008, S. 522-538, hier S. 529 (jeweils
mit weiterer Literatur).

59 Gelli/Negroni: Lezioni petrarchesche (wie Anm. 11), S. 203: Tenevano adunque gli antichi, e
particularmente i Platonici, che il Sole fosse o Dio o figliuolo di Dio. La quale opinione non essendo
contraria, ma conforme al tutto a quella della religion cristiana [...], sequita in questo luogo il poeta
nostro, come quello il quale oltre all’essere cristiano era molto amator della dottrina Platonica, paren-
dogli ch'ella si accostasse piu alla verita nelle cose divine, che alcuna altra, si come egli ne dimostro
chiaramente quando disse, parlando di Platone, nel Trionfo della Fama [folgt Zitat Triumphus Fame
3.4f.]. [Die Antiken, und besonders die Platoniker, waren der Ansicht, die Sonne sei ein Gott
oder eines Gottes Sohn. Diese Lehrmeinung widerspricht der christlichen Religion nicht,
sondern stimmt mit ihr vollstdndig iiberein. [...] Ihr folgt unser Dichter an dieser Stelle, da er
nicht nur Christ, sondern auch ein grofier Anhanger der platonischen Lehre war, die seines
Erachtens der Wahrheit beziiglich der géttlichen Dinge nidher kam als irgendeine andere.
Das bezeugte er klar, als er mit Bezug auf Platon im Triumph des Ruhmes sagte: [...]].

60 Zu vergleichbaren Strategien in Varchis Petrarca-Vortragen vgl. Huss: 11 Petrarca, che ordi-
nariamente ..." (wie Anm. 7), S. 309.

61 Vgl. allg. Michael Weichenhan: Aristotelismus. In: Der Neue Pauly, Suppl. 9: Renaissance-
Humanismus. Hrsg. von Manfred Landfester. Stuttgart, Weimar 2014, S. 61-72, hier S. 61f.

62 Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 104: [...] la Filosofia [...] ancorché i Filoso-
fi sieno stati varj e molti, e divisa principalmente in due sette, dell’una delle quali fu il capo ed il Prin-
cipe Platone, e chiamasi la setta Accademica, e dell’altra chiamata la setta Peripatetica fu il Principe
ed il capo Aristotile. [Obwohl es viele unterschiedliche Philosophen gegeben hat, ldsst sich die
Philosophie doch insgesamt in zwei Schulen teilen, deren eine, die Akademie, von Platon



218 Bernhard Huss

verfahren der Accademia Fiorentina® (die tibrigens bei ndherem Hinsehen giangige
vereindeutigende Klischees keineswegs bestdtigen: etwa, dass Dante pravalent
aristotelisierend und Petrarca pravalent platonistisch erklart worden sei oder
dass Varchis Interpretationen eine durchgangige aristotelische Basis hétten).*
Auch in Kenntnis dieses Umstands fillt an Gellis lezione zu RVF 77 und RVF
78 aber als eine Ungewdhnlichkeit auf, dass in ein und derselben lezione nicht
nur aristotelisierende und platonistische Theoreme gleichermafien aufgeru-
fen werden, sondern dass sie als explizit disjunkte philosophische Register auf
zwei verschiedene Sonette Petrarcas bezogen werden: Gelli konstituiert in dieser
,doppelten’ lezione eine philosophische Doppelreferenz, denn Petrarca habe mit
voller Absicht das Sonett RVF 77 Per mirar Policleto a prova fiso als einen plato-
nistischen Text verfasst, wahrend das Schwestersonett RVF 78 Quando giunse a
Simon l'alto concetto eine aristotelische Basis habe.®® Dabei betont Gelli, Petrarca
habe sich nicht einer der beiden Lehrmeinungen verschreiben wollen, indem er
etwa festgelegt hatte, welche den hoheren Wahrheitsgehalt habe.® Doch macht
Gellis Argumentation deutlich, dass das Nebeneinandertreten von Platonismus
und Aristotelismus in den beiden Texten nicht ein Ausweis von Beliebigkeit sei,
sondern die Texte aufgrund ihrer Thematik und ihrer Gedankenfiihrung jeweils
distinkte philosophische Systemreferenzen aufbauten. Damit sei auch fiir den
Blick von aufien keine wertende Hierarchisierung der zwei philosophischen Sys-
teme gegeben; hochstens die Reihenfolge der Texte (zuerst ein ,platonisches’, dann
ein ,aristotelisches’ Sonett) konne auf eine bei Petrarca moglicherweise gegebene
Praponderanz des Platonismus schlieffen lassen — diese mogliche Erklarung, fiir

begriindet und angefiihrt wurde, und deren andere, den Peripatos, Aristoteles begriindete
und anfiihrte.]

63 Vgl. etwa Alfredo Bonfatti: Il Petrarca peripatetico di Giambattista Gelli. In: Aevum 27.4
(1953), S. 359-369, hier S. 363; De Gaetano: Giambattista Gelli and the Florentine Academy
(wie Anm. 2), S. 115f,, 161f.

64 Vgl. etwa De Gaetano: Dante and the Florentine Academy (wie Anm. 15), S. 166; Maestri: Le
,Letture’ di Giovan Battista Gelli (wie Anm. 15), S. 10; De Gaetano: Giambattista Gelli and
the Florentine Academy (wie Anm. 2), S. 321; vgl. zu einer differenzierteren Betrachtung von
Varchis akademischen lezioni in dieser Hinsicht Huss: Il Petrarca, che ordinariamente...” (wie
Anm. 7), ua. S. 304, 309, 314; vgl. auch Andreoni: La via della dottrina (wie Anm. 6), S. 69f.

65 Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 104: [Petrarca] fece questi due Sonetti,
nell'uno de’ quali, che ¢ quello, che incomincia: Per mirar Policleto a pruova fiso, loda egli questo
ritratto secondo la via di Platone; e nell’altro, il quale incomincia: Quando giunse a Simon l'alto
concetto, secondo la via e la dottrina d’Aristotile. [Petrarca hat diese beiden Sonette folgender-
mafien verfasst: In dem einen, das mit “Per mirar Policleto a pruova fiso” beginnt, lobt er
dieses Bildnis gemafs der platonischen Methode. In dem anderen, das mit “Quando giunse a
Simon l'alto concetto”, lobt er es geméafd der Methode und Lehrmeinung des Aristoteles.] Das
,aristotelische’ Schwestersonett habe ich in einer Fragestellung, die der hier prasentierten
analog ist, untersucht; vgl. Bernhard Huss: Aristotelismus und Petrarkismus in der Acca-
demia Fiorentina des Cinquecento. Das Beispiel von G.B. Gellis Interpretation zu Petrarca,
Canzoniere No. 78. In: Philosophical Readings 7.3 (2015), S. 28—42.

66 Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 104: non volendo il Poeta nostro obbligarsi
pitt all’'una [sc. setta filosofical, che all’altra, né volendo determinare ancora, quale delle loro opinioni
fosse la pitt vera.



Dogma und Dichtung 219

die sich laut Gelli auf die Auszeichnung Platons durch Petrarcas Verse des Tri-
umphus Fame (3.4f.: Volsimi da man manca; e vidi Plato, / che ‘n quella schiera ando pi
presso al segno) verweisen liele, behandelt Gelli aber zuriickhaltend und stellt ihr
eine andere zur Seite: Die Abfolge ,Platonismus’ —,Aristotelismus’ konne schlicht
philosophiehistorisch motiviert sein, per essere stato prima Platone, che Aristotile."”
Was allerdings Gellis konkrete Applikation platonistischer und aristotelistischer
Theoreme auf die Texte Petrarcas betrifft, so lasst unter anderem die lezione zu
RVF 77 und 78 erkennen, dass der Aristotelismus fiir Gelli Theoreme bereitstellt,
die sich auf die sinnlich basierte Wahrnehmung und Erkenntnis der sublunaren
Lebenswelt beziehen,® wahrend die Platonismen ficinianischer Provenienz dazu
dienen, in den lyrischen Texten Aussagen metaphysischer und theologischer Re-
levanz festzustellen und zu deuten.®

Gelli spannt vor der Behandlung des Sonetts 77 zu dessen Erldauterung einen
platonistischen Referenzhorizont auf, was er einleitend damit rechtfertigt, dass ge-
maf der Ansicht des dottissimo e santissimo Agostino die Lehrmeinung Platons und
der Platoniker conforme alla certezza Cristiana sei” Grundlage dieses Referenzho-
rizonts ist zundchst eine Dreiteilung der principj delle cose naturali, die nach Platon
solamente tre seien, namlich Iddio, la Materia e le Idee.”* Typisch fiir die starke Vermit-
teltheit des Platonismus, den man zur Textexegese im Cinquecento heranzieht, ist
freilich, dass eher selten direkt auf das Corpus der Texte Platons zuriickgegriffen
wird, sondern statt dessen sehr haufig ,Platon’ in der Zurichtung des Platonismus
durch Ficino rezipiert wird; der Name ,Platon’ steht dann oftmals fiir das von Fici-
no produzierte Agglomerat philosophischer Lehren unterschiedlicher Provenienz.
So beruft sich Gelli denn auch hier fiir die genannte Dreiteilung tatsachlich nicht
auf Platon, sondern liefert eine andere ,Quellenangabe’: secondocché riferisce Alci-
noo Platonico tradotto di Greco in Latino dal nostro dottissimo Marsilio Ficino Cittadino
e Canonico Fiorentino in quel libro, che egli fa de Dogmate Platonis.”> In dem 1497 pub-
lizierten ficinianischen ,Sammelband’, der u.a. lamblichos, De mysteriis Aegyptio-
rum, Chaldaeorum, Assyriorum enthielt und als Textsammlung friiher entstandener

67 Ebd., S. 104.

68 Vgl. nochmals Huss: Aristotelismus und Petrarkismus (wie Anm. 65).

69 Platonistisch interpretierbare Texte sind fiir Gelli solche, denen eine Vermittlung von Ele-
menten ,gottlicher Wahrheit’ zugeschrieben werden kann.

70 Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 104f. Vgl. zu Augustinus’ einschlégi-
gen Positionen zum Verhiltnis von Platonismus und Christentum u.a. Augustinus: Aurelii
Augustini Contra academicos De beata vita necnon De ordine libri. Hrsg. von William M.
Green. Utrecht, Antwerpen 1956, Kap. 3.18.41 Z. 18-23; Augustinus: Sancti Aureli Augustini
opera, Sect. IV, pars V: De vera religione. Hrsg. von William M. Green. Wien 1961, ligione 23
[4.7] (iber die Platoniker: paucis mutatis verbis atque sententiis Christiani fierent); Sancti Aurelii
Augustini episcopi De civitate dei libri XXII. Hrsg. von Bernhard Dombart und Alfons Kalb.
2 Bde. Stuttgart, Leipzig 1981, Kap. 1.36.23f. (nobiscum multa sentiunt), 8.1-11, bes. 8.4, 8.9, 8.11,
und insgesamt Buch 8 bis Buch 10, vgl. dazu Therese Fuhrer: Die Platoniker und die civitas Dei
(Buch VIII-X). In: Augustinus: De civitate dei. Hrsg. von Christoph Horn. Berlin 1997, S. 87-108.

71 Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 105.

72 Ebd.



220 Bernhard Huss

Ubersetzungen und Bearbeitung von Schriften, die aus kirchlich-religidser Warte
nicht unproblematisch waren, erst am Ende von Ficinos Leben veroffentlicht wer-
den konnte,” ist unter anderem Ficinos Version von Alcinoi Platonici philosophi liber,
de doctrina Platonis enthalten (n. fol,, n. pag.). Diese auch als Didaskalikos bekannte,
einem schattenhaften Autor (den man bisweilen mit dem Mittelplatoniker Albinus
[Mitte 2. Jahrhundert n. Chr.] identifizieren wollte) zugehdrige, vom 10. bis zum 16.
Jahrhundert stark rezipierte Schrift handelt in Kap. 8 bis Kap. 10 in der Tat iiber die
Themen ,Materie’ (Kap. 8 in Ficinos Version des Titels: De materia prima), ,Formen’/
Jdeen’ (Kap. 9: De ideis, &de causa efficiente) und ,Gott’ (Kap. 10: Quomodo describa-
tur Deus, &quibus rationibus investigetur).”* Die oben genannte Dreiheit der ,plato-
nischen’ Prinzipien ist Gelli — wie erst an anderer Stelle seiner lezione, und auch
dort nur verdeckt, deutlich wird” — aber auch aus Kardinal Bessarions In calum-
niatorem Platonis 2.6 bekannt und prasent, auf den wir sogleich nochmals zuriick-
kommen. Gelli drangt auf einen knappen Abschnitt seines Vortrags nun zahlreiche
Referenzen aus dem platonistischen Diskurs, die auf die Einheit, Unteilbarkeit und
absolute Einheitlichkeit (,Einfachheit’) Gottes abheben. Gott sei Uno (Verweis auf
Platon, Parmenides), per essere veramente uno e indivisibile come 'unita per la semplicita
dell’essenza sua, come scrive il dottissimo Boezio nell'ultimo capitolo di quel libro, che egli
fa de Unitate et Uno.”® Gott sei auch supersustanziale, cioe, che trascende e trapassa ogni
ente ed ogni sustanza, sicherlich ein Verweis auf Kap. 2.4 von Bessarions In calumni-
atorem Platonis, das (in anderer Kapitelzéhlung) in der lateinischen Ausgabe von

73 Vgl. Huss: Lorenzo de” Medicis Canzoniere (wie Anm. 50), S. 411f. m. Anm. 1278.

74 Vgl. zu allen wichtigen Aspekten dieser Schrift und zu einem niitzlichen Kommentar zu
den drei genannten Kapiteln Alcinous: The handbook of Platonism. Hrsg. und komm. von
John Dillon. Oxford 1993 (mit weiterer Literatur). Gelli konnte bei der Lektiire dieser Kapitel
in Ficinos Version u.a. lesen, die Materie sei effigierum omnium receptaculum, der es in ihrer
Rolle einer ,Mutter’ eigen sei, omnes generationes suscipere; sie entbehre fiir sich genommen
aller Form und Qualitdt, durch deren Aufnahme in die Materie die Dinge erst entstiinden.
Die Ideen als principium exemplare (zu scheiden von Gott als dem principium paternum) seien
nicht nur exemplar aeternum eorum quae secundum naturam fiunt, sondern als exemplaria auch in
der Kunst wirksam; dagegen sei es falsch, separate ideae artificiorum (oder Ideen von ,wider-
natiirlichen’ Dingen oder Ideen von Individuen) anzunehmen. Die Ideen seien das, wonach
die Welt geschaffen sei; ihre Existenz erkldre sich aus der Notwendigkeit der Annahme von
prima intelligibilia. Gott als drittes, {ibergeordnetes Prinzip sei die Ursache fiir die bestandi-
ge Operation der ,mens mundi’ (ein unbewegter Beweger) und habe als Objekt seiner Er-
kenntnis sich selbst und seine notiones (haec eius operatio idea est). Gott sei unausdriicklich
(ineffabilis), da iiber allen Kategorien, Begriffen und Differenzierungen stehend. Zur starken
Verquickung mit Theoremen des Aristotelismus vgl. den Stellenkommentar von Dillon in
der genannten Ausgabe.

75 Vgl. Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 111.

76 Es handelt sich um einen Verweis auf die dem Boethius zugeschriebene Schrift De unitate,
die man dem Dominicus Gundisalvi, Hauptvertreter der Schule von Toledo des 12. Jahr-
hunderts n. Chr., zurechnen kann; vgl. Dominicus Gundisalvi: Die dem Boethius féalschlich
zugeschriebene Abhandlung des Dominicus Gundisalvi De unitate. Hrsg. von Paul Correns.
Miinster 1891. Gelli bezieht sich auf De unitate S. 9 Z. 14f. Correns: Unum enim aliud est essen-
tine simplicitate unum, ut deus.



Dogma und Dichtung 221

1503 mit einer Teiliiberschrift De supersubstantiali Dei divinitate” versehen war, was
sich besonders auf den Satz Unum, inquit [sc. Plato in Parmenides], ipsum [sc. Deum]
— sic enim, sic supersubstantialem dei divinitatem appellat” bezieht. Gott wird von Gelli
ferner als das Nicht-Intelligible,” laut ,Platon’ (aber auch hier diirfte Ficinos Alci-
nous-Version vermitteln)® als Ineffabile bezeichnete Eine dargestellt, das der Intel-
lekt angesichts von dessen Transkategorialitat durch Riickwendung auf die fantasia
[...] materiale e sensibile sich falschlicherweise ,materiell’ vorzustellen suche. Gott als
das hochste Gut schaffe die Welt nach Auffassung von Platons Timaios aufgrund
seiner Giite als ihm selbst dhnlich.® Er bilde nach {ibereinstimmender Auffassung
der Platoniker und von tutti i nostri Teologi die Welt ab, essendo proprio del bene I'esser
comunicativo di sé stesso.*> Dementsprechend bezeichne Platon Gott als den fabbrica-
tore di questo universo e primo principio e prima e principal cagione di tutte le cose.®* Die
Materia als zweites Prinzip, so fahrt Gelli unter mehrfachem Verweis auf ,Platon’
fort (die Wortwabhl zeigt aber, dass er nach wie vor auch die genannten Kapitel aus
Ficinos Alcinous-Version préasent hat), sei als ricettacolo, luogo, subietto e madre di tutte
le cose®* das aufnehmende Element in der Genese der Welt und ihrer Dinge; an sich
sei sie weder korperlich noch unkérperlich, ma é atta a farsi corpo in quel modo, che
e atto uno marmo a farsi una statua.® Die Ideen schliefilich als drittes Prinzip seien
quelle nozioni e quelle intellezioni, le quali sono nella mente d’Iddio di tutte le cose; diese
nozioni und intellezioni seien von den Dingen selbst unabhéngig, von ihnen nicht
verursacht, sondern ihnen als Modell der Welt im Geist Gottes ontologisch und
auch diachron-kosmogenetisch vorgeordnet (furono in Dio innanzi ad esse cose e fu-

77 Bessarion: In calumniatorem Platonis libri IV. Venetiis 1503.

78 Bessarion: Bessarionis In calumniatorem Platonis libri IV. Hrsg. von Ludwig Mohler. Pader-
born 1927 [ND Aalen, Paderborn 1967], Kap. 2.4.1 Z. 32f.

79 Diesmal erfolgt der Verweis auf Bessarion explizit; vgl. Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78
(wie Anm. 47), S. 105.

80 Vgl. Marsilio Ficino: De mysteriis Aegyptiorum, Chaldaeorum, Assyriorum. De mysteriis.
In Platonicum Alcibiadem. Venetiis 1497, Kap. 10: Ineffabilis praeterea & sola mente percipiendus
deus ideo dicitur, quia nec genus circa illum, neque species, neque differentia ulla, neque accidit illi
quicquam.

81 Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 105: Chiamalo [sc. Dio] ancora Platone
sommo bene, dicendo nel suo Timeo, che per essere sommamente buono e privo al tutti d'ogni invidia,
e’ creo questo Universo similissimo a sé. [Platon bezeichnet ihn auch als ,hdchstes Gut” und sagt
in seinem Timaios, dass er dieses Universum genau nach seinem eigenen Bild schuf, da er in
héchstem Mafe gut und jeden Neides vollig bar sei.]; vgl. Platon: Platonis opera. 5 Bde. Hrsg.
von J. Burnet. Oxford 1900-1907, Timaios 29¢; vgl. hierzu im Kontext von Gellis Argumenta-
tion bes. Ficinos Timaios-Kommentar in Marsilio Ficino: Opera omnia [1576]. Hrsg. von Paul
Oskar Kristeller. Turin 1962, 2.1439-1441, 1444 (Kap. 8: Ipsum bonum est omnium causa, magis
quam sequentes causae, nec ullam habet cum caeteris proportionem, Kap. 9: De dependentia materiae
ab ipso bono: Et de actione mentis, & animae in materiam: & de mundo intelligibili, Kap. 15: Mundus
boni gratia procreatus ad divinae rationis verbique divini similitudinem).

82 Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 106.

83 Ebd.; vgl. Platon (wie Anm. 81), Timaios 28b ff.

84 Vgl. zur Phrasierung die oben in Anm. 74 zusammengefassten Ausfithrungen aus Ficinos
Alcinous-Version.

85 Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 106.



222 Bernhard Huss

rono cagioni, che esse cose sieno, essendo il modello e lo esemplare, secondo il quale elle furo-
no fatte dipoi da Iui).® Nach Bessarion (gemeint ist In calumniatorem Platonis 2.6.5-18
Mohler) kdnne man das Verhiltnis von Gott, der Materie und den Ideen auch als
Verhaltnis von padre, madre und generato bestimmen.*” Platon habe allerdings auch
gesagt, dass unsere Einzelseelen von Gott geschaffen und mit den anderen Ideen
im Himmel lokalisiert worden seien, von wo sich manche Seelen in irdische Korper
begaben, wihrend andere, zur Schau der Wahrheit befahigt, sich der fortwahren-
den Kontemplation Gottes widmeten. Diejenigen Seelen, die zur Erde hinabstiegen
und die Einkdrperung erfithren, vergaflen die im Himmel erworbene Kenntnis
und strebten daher nach der Wiedererinnerung daran.® Damit hat die Vorlesung
das grundsatzliche Problem angerissen, dass die platonistische Auffassung einer
Priexistenz der menschlichen Einzelseele mit christlich-orthodoxen Positionen
nicht vereinbar ist. Nun ist Gelli bereit, mit der Detailinterpretation von Petrar-
cas Sonett zu beginnen, betont zuvor freilich nochmals, dass es exakt die bis hier
aufgebaute platonistische Lehre sei, die den Verstdndnishorizont fiir das Gedicht
bilde. Der philosophische ,Vorspann’ vor der Gedichtdeutung ist mithin laut Gelli
nicht Selbstzweck, sondern rekonstruiert die Systemreferenz des Textes:

86 Ebd.

87 Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 106: E da questi tre principj vuole, che
dependano e siano state fatte tutte le cose in quel modo; come scrive largamente Bessarion, che si fa
una generazion particolare, dove il padre si assimiglia a Iddio cagione agente e prima di tutte le cose,
la madre alla Materia, ricevente essa generazione, ed il generato alle Idee, facendosi tutto quello, che
si fa a similitudine di quelle. Gelli ebnet hier Bessarions Unterscheidung zwischen den Ideen
als formae primae & exemplares und formae secundae ebenso ein wie zwischen der materia prima
und den konkret ausgeformten materiellen Einzeldingen.

88 Vgl. Platon (wie Anm. 81), Timaios 41d ff.; vgl. auch Phaidros 246e ff. Vgl. bei Gelli: Lezione
zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 106: E cosi vuole ancora [<sebbene con errore>, wie hier
die Textfassung der Prose fiorentine im frithen 18. Jahrhundert christlich orthodox einschie-
ben wiirde] che fossero fatte da Iddio I'anime nostre insieme con tutte l'altre cose e poste in Cielo,
dove quelle, che sono capaci della verita, vuole, che si stiano a contemplare la mente di esso Iddio,
Ualtre aggirandosi continuamente per questi Cieli, discendano finalmente ne’ nostri corpi, avendosi
prima dimenticato tutto quello, che elle sapevano, dove elle cercano dipoi di rimpararlo; e pero usava
dire Platone, che il nostro imparare era quasi un ricordarsi. [Und so ist er auch der Meinung, un-
sere Seelen seien zusammen mit allen anderen Dingen von Gott geschaffen und im Himmel
angesiedelt worden, wo seines Erachtens diejenigen Seelen, die die Wahrheit erfassen kon-
nen, in der Kontemplation von Gottes Geist verharren, wahrend sich die anderen in einer
bestindigen Bewegung durch diese Himmelssphdren befdnden und schliefSlich in unsere
Koérper herabstiegen. Dabei vergifien sie alles, was sie zuvor gewusst hatten, weshalb sie
danach diese Kenntnis wiedererlangen wollen. Daher pflegte Platon zu sagen, unser Lernen
sei gleichsam ein Wiedererinnern.] Zur hier aufgerufenen Anamnesis-Lehre Platons vgl.
Phaidon 72e ff., Phaidros 249d ff., Menon 81a ff. sowie Ficinos Symposion-Kommentar: Com-
mentaire sur Le Banquet de Platon, De 'amour/Commentarium in Convivium Platonis, De
amore. Hrsg. von Pierre Laurens. Paris 2002, Kap. 6.12.



Dogma und Dichtung 223

Questa opinione de’ principj delle cose e del modo, nel quale descendono
I'anime ne’” nostri corpi secondo la mente di Platone,® ci fa intendere ora
facilissimamente questo primo Sonetto, nel quale volendo il nostro Poeta
(come noi dicemmo di sopra) lodare un ritratto della sua Madonna Laura
fatto da Maestro Simon da Siena secondo il dogma e secondo la dottrina di
Platone, dice e.q.s.”

[Diese Meinung von den Urspriingen der Dinge und von der Art, wie ge-
maf der Lehre Platons die Seelen in unsere Korper herabsteigen, vermit-
telt uns dieses erste Sonett mit grofser Leichtigkeit. In ihm will (wie wir
oben sagten) unser Dichter ein von Maestro Simone aus Siena hergestelltes
Bildnis von Madonna Laura gemafs dem Dogma und der Lehre Platons
loben. Er sagt]

Der Text von Petrarcas ,platonischem’ Sonett lautet wie folgt:

Per mirar Policleto a prova fiso

con gli altri ch'ebber fama di quell’arte

mill'anni, non vedrian la miglior parte

de la belta che m’ave il cor conquiso.
Ma certo il mio Simon fu in paradiso

onde questa gentil donna si parte:

1vi la vide, et la ritrasse in carte

per far fede qua giu del suo bel viso.
Lopra fu ben di quelle che nel cielo

si ponno imaginar, non qui tra noi,

ove le membra fanno a l'alma velo.
Cortesia fe’; né la potea far poi

che fu disceso a provar caldo et gielo,

et del mortal sentiron gli occhi suoi.

[Nicht Polyklet, wie scharf er mochte spahen,
Noch andere, derselben Kunst erfahren,
Nahmen das Kleinste wahr in tausend Jahren,
Der Schonheit, die mein Herz sich ausersehen.
Mein Simon aber war in Himmelshohen,

89 Vgl. hierzu auch Ficinos Platonica Theologia Buch 18, wo Ficino passim nach einer Losung
fiir die Vermittlung platonistischer und christlicher Konzeptionen der Existenz der Seele
und ihrer Positionierung ,zwischen Himmel und Erde’ (also nach einer Lésung der Proble-
me, die aus der Spannung zwischen himmlischem Ursprung und irdischer Einkorperung
der Seele resultieren) sucht, Ficino: Platonica Theologia/Platonic theology. 6 Bde. Hrsg. von
James Hankins, iibers. von Michael J.B. Allen. Cambridge (Massachusetts) 2001/06.

90 Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 107.



224 Bernhard Huss

Die meiner hohen Herrin Wohnsitz waren:

Da sah er sie und eilt’, ihr Bild zu wahren,

Dass wir hier unten auch ihr Antlitz sdhen.
Ein Werk von denen war’s, die nur gelingen

Im Himmel konnen: da nicht, wo die Glieder

Gleich einem Schleier noch die Seel umfahen.
Was er da brachte, konnt” er nicht mehr bringen,

Als er empfunden Kalt” und Warme iweder,

Und seine Blicke Sterbliches nur sahen.
(Ubersetzung Karl Forster)]

Der Text ist ebenso wie das folgende Sonett 78 ein Lobsonett auf das Portrit der
Laura, das sich Petrarca gemaf$ seiner autobiographischen Selbststilisierung von
dem Maler Simone Martini hat anfertigen lassen.” Im Gegensatz zu anderen
Kiinstlern (wie Polyklet), die auch bei langer Konzentration nicht einen Bruch-
teil von Lauras Schonheit erkennen konnten (Vers 1-4), war offenbar Simone im
Himmel, dem Herkunftsort der Laura: Dort sah er sie, und danach bildete er sie
ab, um auf Erden Zeugnis von ihrem schonen Gesicht abzulegen (Vers 5-8). Dies
Werk gehorte nun aber zu denen, die eigentlich nur im Himmel vorstellbar sind,
nicht auf Erden, wo die Seele vom Kérper verhiillt wird (Vers 9-11). Grofsiziigig
war die kreative Tat Simones, und nach seinem Abstieg zur Erde ware sie nicht
mehr moglich gewesen, ndamlich aufgrund der ans Korperliche gebundenen
Wahrnehmungen, die er dann nur noch haben konnte (Vers 12-14).

Die bis zu den 1540er Jahren erschienenen Petrarca-Kommentare, die Gelli
kennen konnte (gewo6hnlich hat Gelli vorgédngige Kommentierungen umfassend
rezipiert, um seine lezioni zu verfassen), reagieren unterschiedlich auf diesen
Text. Einige Kommentare paraphrasieren den Text nur kurz und diskutieren
einzelne biographisch-historische Beziige (insbesondere zur Vita und dem Werk
des Bildhauers Polyklet); besonders knapp verfahrt dabei Sebastiano Fausto da
Longiano;” Silvano da Venafro® macht es nicht unahnlich, verweist aber immer-
hin auf das problematische Verhiltnis, das das Sonett am Beispiel des Malers
Simone zwischen den Bedingungen himmlischer und irdischer Erkenntnis des
Schonen erdffnet. Alessandro Vellutello™ hatte zuvor allerdings schon — wohl-
weislich aber ohne die Nennung einer bestimmten philosophischen Schule oder
Position — darauf hingewiesen, die Annahme, Simone habe im ,Paradies’ Laura

91 Vgl. im Detail die Einleitung des Stellenkommentars von Marco Santagata zu RVF 77.

92 Sebastiano Fausto da Longiano: Il Petrarcha col commento di M. Sebastiano Fausto da Longi-
ano, con rimario et epiteti in ordine d’alphabeto. Nuovamente stampato. Vinegia 1532, S. 30~.

93 Marco Silvano da Venafro: Il Petrarca col commento di M. Sylvano da Venaphro, dove son
da quattrocento luochi dichiarati diversamente da gli altri spositori, nel libro col vero segno
notati. Napoli 1533, S. LXXIT".

94 Alessandro Vellutello: Le volgari opere del Petrarcha con la espositione di Alessandro Vellu-
tello da Lucca. Vinegia 1525, S. 19*.



Dogma und Dichtung 225

oder Lauras Schonheit zu sehen bekommen, setze eine (nicht eben christliche)
philosophische Position voraus, sequitando la opinione di que’ philosophi, Ii quali vo-
gliono che le anime rationali fossero tutte a principio in un medesimo punto create da
Dio. Francesco Filelfo® hatte dagegen bereits klar herausgestellt: Die Annahme,
Simone habe sich zuerst im Himmel (paradiso) befunden und dort Erkenntnis ge-
wonnen und sei danach ins irdische Leben gekommen, sei secondo quella Platonica
opinione formuliert, die als irrig gelten miisse ([...] come dice aver facto Maestro Si-
mone prima in paradiso: dove sono tutte lanime di coloro che nascer debbono et questo solo
per mostrarla [sc. Lauras Gestalt in Bildnisform)] in questa vita ove lui era per venire
secondo la dicta opinione quantunque sia falsa). Das hier alludierte religiose Prob-
lem (betreffend die unchristliche Annahme der Préaexistenz der Seelen vor der
jeweiligen Schaffung des menschlich-irdischen Individuums) wird im Kommen-
tar von Daniello® ergédnzt durch ein unabgekladrtes Nebeneinander zweier phi-
losophischer Annahmen zum Status der Ideen: Zunéchst wird gesagt, die Ideen
im Geist Gottes seien nach platonischer Auffassung nicht individueller, sondern
generischer Natur (Vogliono i Platonici: Che si come nella mente di ciascuno artefice é
sempre prima imaginata la cosa, ch'egli desidera di fare: cosi nella divina mente: cioé in Dio
sia la idea (0 vogliamo dire imagine) non particolare, ma generale di ciascuna cosa). Dann
wird aber auch gesagt, Simone habe im Himmel das Bild Lauras aus der in Gottes
Geist befindlichen Idee bezogen (Finge adunque il Poe<ta> in questo Son<etto> ch'un
certo Simone da Siena pittore [...] nel ritrar cosi al vivo, e naturale simigliante M<adonna>
L<aura> in cielo prendesse 'imagine di lei, da quella idea, ch’é nella divina mente, e pero
la facesse poi cosi bella). Hier liegt nun die kritische Frage auf der Hand: Welche Art
von Idee kann Simone Martini im Himmel gesehen haben — die Idee von Lauras
Einzelschonheit, oder die platonisch verstandene Idee der Schonheit schlechthin?

Diese philosophisch-religiose Crux ist ein Hauptproblem der Exegese von
RVF 77; unter den vorgéngigen Kommentaren hat sich in philosophisch breiter
grundierter Weise nur die Interpretation von Gesualdo damit auseinanderge-
setzt, der denn auch als einziger Petrarca-Kommentator von Gellis Vorlesung
mehrfach namentlich zitiert und diskutiert wird.”” Wir kommen in Kiirze noch
darauf zuriick. Zunédchst ist kurz zu sagen, dass eine der wichtigsten Dimensio-
nen an Gesualdos sehr umfangreichem und komplexem Petrarca-Kommentar ein
Ansatz platonistischer Lyrikexegese ist, der jiingst von Catharina Busjan einer

95 Francesco Filelfo: Petrarcha con doi commenti sopra li sonetti et canzone. El primo del inge-
niosissimo Misser Francesco Philelpho. Laltro del sapientissimo Misser Antonio Da Tempo
novemente addito. Ac etiam com lo commento del Eximio Misser Nicolo Peranzone, overo
Riccio Marchesiano sopra li Triumphi, con infinita nove acute & excellente expositione. Ve-
netiis 1522, S. XLIV*.

96 Bernardino Daniello: Sonetti, Canzoni, e Triomphi di Messer Francesco Petrarcha con la
spositione di Bernardino Daniello da Lucca. Vinegia 1541, S. 62~.

97 Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 107, 109. Zur Relevanz von Gesualdos
Kommentar fiir Gellis Exegesen vgl. Girotto: Una riscrittura accademica (wie Anm. 2), S. 61,
Anm. 3.



226 Bernhard Huss

vertieften Analyse unterworfen wurde.”® Vor dem Hintergrund einer platonis-
tisch-christlichen Kosmologie® wird Petrarca von Gesualdo doktrinal gelesen,'™
und zwar als ein Autor tufto platonico und <di> Platone [...] molto studioso.™ Die Ver-
bindungen, die Gesualdo zwischen Petrarcas Gedichten und der ficinianischen
Liebestheorie im Sinne einer Amortheologie zieht, arbeiten einer platonistischen
Desakularisierung Amors'” zu und tragen zugleich dazu bei, im Vergleich zu
Cristoforo Landinos Position (Petrarca als Vertreter des amore lascivo, s.0.) Petrar-
cas Liebenden zu entlasten und zu positivieren.'” Gesualdo simplifiziert Ficinos
einschlagige Konzepte aus De amore zum Teil aber betrachtlich,'™ und schon bei
ihm liegt zumeist nicht eine einlinige Bezugnahme auf einzelne Autoritdten des
Platonismus zwischen Platon und Ficino vor, sondern er bezieht sich auf kon-
zeptionelle Konglomerate, insbesondere auf einen Text wie die heute verlorene
Academia des Antonio Sebastiano Minturno,'® die grofie Teile von Ficinos Sym-
posion-Kommentar in einer kompendienartig-raffenden, divulgativen Manier
neu aufgearbeitet zu haben scheint. Wo Gesualdo ,Platon’ sagt, ist hdufig eine
Gemengesituation (Platon/Ficino/Landino/Minturno usw.) zu erkennen, ebenso
wie wir in Gellis lezione ein Amalgamat aus Platon, Ficino, Alcinous, Bessarion,
Dominicus Gundisalvi und anderen erkannt haben, darunter nun nicht zuletzt
wiederum Gesualdo. Doch zu Gellis Bezugnahme auf Gesualdos Kommentar,
wie gesagt, in Kiirze noch etwas mehr.

Zundchst zurtick zur Arbeit Gellis am ersten Quartett des Sonetts. Er para-
phrasiert es nach dem zusammenfassenden Aufruf seines platonistischen Re-
ferenzhorizonts in eher faktenorientierter Weise und erldutert insbesondere die
Personalien von Polyklet im Kontext verschiedener Informationen iiber die Bild-
hauer der griechischen Antike, anschliefiend von Simone Martini, auf dessen in
Florenz vorhandene Werke er verweist.'” Dann steuert Gelli auf das oben umris-
sene Problem des Sonetts zu, indem er festhélt, gemafS platonischer Lehre habe
der Mensch zwei Seinsweisen (esseri): ein wahres Sein in jener Idee seiner selbst,
die sich im Geist Gottes befinde, und ein ontologisch inferiores Sein abbildhafter
oder schattenhafter Art, namlich das Sein auf Erden.!”” In recht milder Weise lei-

98 Vgl. zum Folgenden detailliert die grundlegende Studie von Catharina Busjan: Petrarca-
Hermeneutik. Die Kommentare von Alessandro Vellutello und Giovan Andrea Gesualdo
im epochalen Kontext. Berlin, Boston 2013.
99 Vgl. ebd.,, S. 256, 292f., 295, 300-308, dort auch die Nachweise der starken Beziige von Ge-
sualdos platonisierender Kosmologie und Amortheorie auf Ficino.
100 Vgl. ebd., S. 303 m. Anm. 827, 380 u.G.
101 Vgl. ebd., S. 249 m. Anm. 681 (dort zitiert: eine Reihe einschldgiger Nachweise aus Gesual-
dos Kommentar), 294.
102 Vgl. ebd., S. 301f.
103 Vgl. ebd., S. 253-256 (bes. 254f.).
104 Vgl. ebd., S. 303f. m. Anm. 828, 307f. m. Anm. 840 (auch zu Gesualdos Exegese von RVF 78).
105 Vgl. ebd,, bes. S. 224f. m. Anm. 591, 293-295.
106 Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 107.
107 Ebd., S. 107f.: 'uomo e tutte l'altre cose (secondoché si puo cavare dalla mente di Platone da noi di
sopra recitata) hanno duoi esseri, uno (e questo e il primo ed il pitl perfetto) in quella loro Idea, la



Dogma und Dichtung 227

tet Gelli daraus ein Aquivalent zu Platons bekannt scharfer Kritik an der Kunst
als einer Abklatschform (sekundadre Mimesis) des Wahren ab: Besser als sekun-
dére Mimesis ist primare Mimesis (donde nasce, ch’egli é conveniente cosa, ch’elle sie-
no molto piu belle in quell’essere loro primo, che in questo secondario, essendo sempre pitl
bello in ciascheduna figura il proprio, che non e il ritratto, conciossiacosaché pare sempre,
che una cosa formata e ritratta manchi alquanto di quella bellezza e di quella perfezione,
che ha la propria, onde ne addiviene, che chi ritrae le cose dalle proprie, le fa sempre pitl
belle, che non fa chi le ritrae dalle ritratte).'®

Mit diesem Hintergrund macht sich Gelli an die Explikation des zweiten Quar-
tetts. Hier wolle der Dichter sagen, Simone habe Laura im Zustand der Perfektion
in Gottes Geist gesehen: il mio Simone essendo stato in Paradiso, la vide ivi, cioé nella
sua idea, nella mente d’Iddio, dove ella é molto pit perfetta e piii bella, ch’ella non é qui in
terra nell'esser suo corporeo e mortale.” Dort, im Reich der Ideen, habe Simone sich
ein geistiges Bild von Lauras idealer Schonheit geformt (das ,ritrarre in carte’ von
Vers 7 nimmt Gelli hier nicht als den Akt des Erstellens des materiellen Bildnisses
der Laura, sondern als die vorgelagerte Konzeptualisierung von Lauras Schon-
heit in Simones Geist),'"® und erst sekundéar habe er dieses Konzept auf den Bild-
trager aufgebracht.""! Lauras Korperlichkeit spielt bei diesem Produktionsprozess
keine Rolle, was aus platonistischer Warte die exzeptionelle Qualitédt des Portréts
erkldren soll. Das Portrit legt Zeugnis ab von der Schonheit Lauras im Zustand
der immateriellen Idee.

quale e nella mente di Dio, e l'altro in loro stesse; viene adunque quello essere, ch’elle hanno nella
mente di Dio, a essere il proprio ed il vero loro essere, e quello, ch'elle hanno quaggit, un ritratto ed
una immagine di quello, e quasi si puo dire un’‘ombra. [Wie man der platonischen Lehre, die wir
oben wiedergegeben haben, entnehmen kann, haben der Mensch und alle anderen Dinge
zwei Seinsweisen: Eine (und das ist die erste und die vollkommenste) in jener Idee ihrer
selbst, die sich im Geist Gottes befindet, und die andere in sich selbst. Die Seinsweise, die
sie im Geist Gottes innehaben, ist ihr eigentliches und wahres Sein, und die Seinsweise,
die sie hier auf Erden innehaben, ist ein Portrdt und Abbild jenes Seins und kann gleich-
sam als dessen Schatten bezeichnet werden.]

108 Ebd., S. 108.

109 Ebd.

110 Gellis platonistischer Diskurs verwendet das Begriffsfeld ,Bildnis’/,Portrdt’ z.T. unter Be-
zugnahme auf konkrete, materielle Malerei, z.T. aber auch zur Bezeichnung des inferioren
irdischen Seins der Kérper-Seele-Verbindung im Verhiltnis zum ontologisch hoherwerti-
gen himmlischen’ (immateriellen) Sein der Seele im Reich der Ideen (Geist Gottes).

111 So Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 108 zu Vers 5-7 des Sonetts: e qui,
donde si parte donna, cioe donde discese fra noi questa sua immagine, veggendola Simone la ritrasse
in carte, cioe si fece nella mente quella immagine e quel simulacro tanto bello e tanto perfetto di lei,
ch’egli ha di poi messo e dipinto in carte. E questo fece per far fede quaggit fra noi, quanto quella
bellezza, ch’ella ha in Cielo nella sua Idea, ¢ maggiore di quella, ch'ella ha qui nel suo corpo in terra.
[Und dort, von wo sie als Frau herriihrt, das heifst von wo dieses ihr Abbild zu uns her-
abstieg, sah Simone sie und zeichnete sie auf Papier, das heifit bildete sich im Geist jenes
Abbild und jenes so schone und vollkommene Bildnis von ihr, das er danach malerisch auf
Papier {ibertragen hat. Und das tat er, um hier auf Erden unter uns Zeugnis davon abzule-
gen, um wieviel groler jene Schonheit, die sie im Himmel in ihrer Idee hat, im Vergleich
zu der ist, die sie hier auf Erden in ihrem Korper hat.]



228 Bernhard Huss

Den sich bereits in der vorgédngigen Petrarca-Kommentierung abzeichnenden
problematischen Punkt benennt Gelli nun aber direkt und explizit. Sagt der von
Ficino tibersetzte Alcinous nicht im Sinne des Platonismus, dass es im Geist Got-
tes nur le idee delle cose fatte dalla natura, come sono pietre, piante, animali, cioé leoni,
cavalli ed uomini universalmente gebe, nicht dagegen die Ideen des menschlichen
Individuums (non gia degl'individui particolari)?'> Auch die Annahme, es gebe le
idee delle cose artificiali oder delle cose imperfette, sei eine gleich gelagerte Irrmei-
nung (opinione per altro erronea). Einem solchen Irrtum sei offenbar an einer Stelle
auch Petrarca selbst verfallen, wenn er in seinem Sonett 159 davon gesprochen
habe, die Natur habe Lauras schones Gesicht aus einem im himmlischen Reich
der Ideen lokalisierten exempio bezogen.'® Das Sonett 159 problematisiere die Fra-
ge: se nella mente di Dio non sono le idee di ciascheduna cosa particolare, donde cavo
Natura lo esemplo della bellezza di Madonna Laura?™* Auf das Sonett 77 bezogen heift
die Frage: Was hat Simone im ,Paradies’ der Ideen genau gesehen, und wie konn-
te er aus dieser Erkenntnis zur Erstellung des perfekt schonen Portrits der Laura
gelangen?

Hier verweist Gelli nun rithmend auf die Explikation des Sonetts 77 durch
Gesualdo."® Dieser formuliert die Grundfrage wie folgt: Allude il Poe<ta> qui alla
oppenione de platonici; iquali pongono che 'anime a principio create fossero da Iddio; e che
poi nei corpi frali descendano. Ma come poteo ritrarla Simone in paradiso, non essendo
l'anima anchora giunta nel corpo? Gesualdo sieht fiinf theoretisch mogliche Antwor-
ten: (a) Es gibt im Himmel nicht nur le idee de le cose universali, sondern auch de
le cose particolari ancora, e di ciascuna persona, di questo huomo, di quella donna (folgt
Verweis auf RVF 159). (b) Wahrend sie sich noch im Himmel befindet, nimmt die
menschliche Seele die concetti oder notiones der Dinge auf, die sie dann bei der
Einkorperung vergisst, an die sie sich aber erinnern kann — Simone hatte dann
im Himmel den concetto von Lauras Schonheit aufgenommen und sich spéter auf
Erden beim Anblick der irdischen Laura daran erinnert; kiinstlerisches Ergebnis
der Anamnesis: das Laura-Portrét. (c) Simone erkannte im Paradies die unkdor-
perliche Schonheit und begriff sie als das eigentliche Wesen von Lauras Schon-
heit, die als anima, d.h. vita&ornamento der Schonheit des Kérpers zugrunde liegt.

112 Ebd,, S. 109; die Referenz auf Alcinous bezieht sich auf Marsilio Ficino: De mysteriis Ae-
gyptiorum (wie Anm. 80), Kap. 9 (Definiunt autem Ideam exemplar aeternum eorum, quae se-
cundum naturam fiunt. nam pluribus ex iis, qui platonem secuti sunt, minime placuit artificiorum
ideas existere ut clypei atque lyrae. neque rursus eorum, quae praeter naturam, ut febris ac bilis in-
temperatae. neque particularium, ceu Socratis & Platonis. neque etiam alicuius eorum, quae imper-
fecta sunt, veluti sordium atque festucae. neque relationum, ut maioris & excedentis. esse namgque
ideas intellectiones dei aeternas ac seipsis perfectas).

113 Vgl. Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 109; die hier von Gelli inkrimi-
nierte Petrarca-Passage ist RVF 159.1-4 (In qual parte del ciel, in quale ydea [ era l'exempio, onde
Natura tolse | quel bel viso leggiadro, in ch'ella volse / mostrar qua giu quanto lassit potea?).

114 Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 109.

115 Giovanni Andrea Gesualdo: Il Petrarcha colla spositione di Misser Giovanni Andrea Gesu-
aldo. Vinegia 1533, S. CXr.



Dogma und Dichtung 229

(d) Simone erkannte im Himmel nicht die Idee von Lauras Einzelschénheit, son-
dern die abstrakte Idee der Schonheit schlechthin. Beim Anblick von Lauras irdi-
scher Schonheit wurde in ihm seine Kenntnis dieser abstrakten Idee aktiviert. ()
Die Seelen sind nie korperlos, sondern kénnen drei Formen von Kérpern anneh-
men: il celeste, 'aerio, il terreno. Simone habe ,im Paradies’ Lauras Seele erblickt,
wihrend sie mit dem corpo celeste angetan gewesen sei. Gesualdo selbst neigt den
Erklarungen (a), (b) oder (e) zu, lehnt dagegen (c) und (d) eher ab.

Dass Gesualdo eine Mehrzahl von Erklarungsoptionen fiir das Grundproblem
des Sonetts bereithialt, erwdahnt Gelli nicht. Vielmehr stellt er es so dar, als habe
Gesualdo allein die Option (d) — die Gesualdo selbst tendenziell zuriickweist — als
Losung dargeboten. Unklug ist Gellis Wahl der Option (d) allerdings nicht, denn
mit einem konzeptuellen Kompendium der einschlagigen Theoreme aus Ficinos
De amore als Basis'® scheint folgende sich auf Gesualdo berufende Exegese des
zweiten Quartetts nicht mehr tiberraschend:

sebbene Maestro Simone non vide una idea ed una forma particolare di Madonna
Laura, non si dando, come si e detto, le idee deglindividui particolari, egli vide la
idea e lo esemplare della natura umana in universale, la quale conviene, che sia la
piu bella figura umana, che si possa ritrovare, e quindi fattosi un concetto nella
mente ed una immagine nella fantasia della maggiore e pitt perfetta bellezza, che
si possa ritrovare in womo o in donna alcuna in terra, descendendo poi quaggitl e
veggendo Madonna Laura, la quale secondo il nostro Poeta avanzava di bellezza
tutte l'altre donne e cosi veniva ad essere pin simile a quella, che nessuna altra,
venne a ricordarsi di quella, e mettendola e ritraendola in carte venne a superar di
bellezza tutti que’ ritratti, che avessero potuti far tutti que’ Maestri, che la videro
solamente in terra."’

[Allerdings sah Meister Simone nicht eine Idee und eine separate Gestalt
Madonna Lauras. Denn, wie gesagt, Ideen von separaten Individuen gibt
es nicht. Vielmehr sah er die Idee und das Vorbild der Menschennatur
im Allgemeinen, die notwendigerweise die schonste Menschengestalt sein
miissen, die sich finden lasst. Davon ausgehend machte er sich im Geist ei-
nen Begriff und in seinem Vorstellungsvermogen ein Bild von der grofiten
und vollkommensten Schonheit, die man in einem Mann oder einer Frau
auf Erden irgend finden kann. Als er dann hier herabstieg und Madonna
Laura sah, die geméafs unserem Dichter alle anderen Frauen an Schonheit
iibertraf und daher jenem Bild dhnlicher war als irgendeine sonst, erin-
nerte er sich an jenes Bild, stellte es in einem Portrit auf Papier dar und
iibertraf damit an Schonheit alle jene Portréts, die alle jene Maler hitten
anfertigen konnen, die sie lediglich auf Erden sahen.]

116 Vgl. aus Ficino: De amore (wie Anm. 88), u.a. Kap. 1.4, 2.5, 5.1-5.6, 6.6, 6.12, 6.17f.
117 Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 109.



230 Bernhard Huss

Erst unter Verweis auf Gesualdos Kommentierung des Sonetts und unter still-
schweigendem Bezug auf Ficinos Liebes- und Erkenntnistheorie gelingt mithin
Gelli eine Erklarung, wie das von Simone geschaute Ideal als konkretes Bild
reproduziert werden kann und somit alle anderen Kunstwerke seit der Antike
iibertrifft. Der Kiinstler ist in der Lage, {iber einen anamnetischen Prozess, der im
Bereich der Materialitat seinen Ausgang findet, eine Annédherung an die Sphare
der Ideen zu vollziehen, und erstellt somit ein Bildnis, das ontologisch der kor-
perlichen Gestalt und Schonheit der Geliebten tiberlegen sein muss. Dies sieht
Gelli untermauert durch das erste Terzett des Gedichts, das bestatige, dass die
sinnliche Wahrnehmung irdischer Korperlichkeit als solche allein nicht geeig-
net sei, sich der Sphare gottlicher Schonheit anzundhern — damit ist zugleich der
Aristotelismus, der sich laut Gelli vorwiegend mit exakt dieser Wahrnehmung
der Sinne und der entsprechenden Erkenntnis befasst,'® als zur Diskussion die-
ses Sonetts 77 untauglich ausgewiesen.” Das Bildnis Lauras ist Resultat einer
platonistisch-ficinianischen Ideenschau und nicht eines aristotelisierend erklér-
baren Wahrnehmungsvorgangs.

Der Kunst kommt mithin ein Sonderstatus zu, der ihr tiefere metaphysische
Erkenntnisse erschliefit, als sie der menschlichen Wahrnehmung fiir gewShnlich
moglich sind. Gelli vollzieht hier nicht die platonische Abwertung der bildenden
Kunst als einer Mimesis dritten Grades, sondern im Gegenteil wertet er dhnlich
wie Ficino die bildende Kunst deutlich auf. Marsilio Ficinos auf den Spuren Plo-
tins (bes. Enneaden 5.8.1.32-40) betriebene Hochstufung der ,wahren’ Kunst hatte
die kiinstlerische Mimesis in eine aus der theologisch korrekten Warte des Cin-
quecento schwierige Ndhe zum Wirken Gottes in Natur und Kosmos gebracht.'®

118 Vgl. ebd., S. 110f.

119 Vgl. ebd., S. 109f.

120 Vgl. im Detail, mit zahlreichen Verweisen auf die einschlagigen Priméartexte und auf die
Sekundarliteratur, Huss: Lorenzo de’ Medicis Canzoniere (wie Anm. 50), S. 56—60. Dort bes.
S.58f.: ,Denn [...] wie die Wahrheit der Naturdinge darin besteht, daf$ sie mit den rationes
des gottlichen Intellekts kongruieren, so liegt die Wahrheit der Kunstprodukte (zu denen
die Dichtungen zdhlen) darin, daf8 sie mit den Ideen des kiinstlerischen Intellekts kongru-
ieren. Wie die Naturdinge auf dem Weg der Imitation seinshierarchisch {ibergeordneter
Vorlagen entstehen, so entstehen die Kunstprodukte auf dem Weg der Imitation seinshie-
rarchisch iibergeordneter Vorlagen; dieses Verhiltnis zwischen Kunst und Natur laft sich
seinerseits analogisch auf eine Kurzformel der imitatio bringen: ars humana nihil est aliud
quam naturae imitatio quaedam — was eher ein analoges Verhaltnis des Produzierens in Kunst
und Natur bezeichnet als Platons wertende Hintereinanderschaltung einer zweiten und
dritten Stufe der Mimesis zu implizieren. Wie der Vergleich mit der natura zeigt, besteht
die kiinstlerische Tatigkeit weniger in kreativem Schaffen ontisch autonomer Gebilde als
vielmehr im moglichst perfekten Ausdruck von Dingen, die im ideellen Bereich préfor-
miert liegen.” Vgl. bei Ficino u.a. Platonica Theologia (wie Anm. 89), Kap. 11.6.13, S. 312:
[...] cum veritas rerum naturalium in eo consistat ut divinae mentis congruant rationibus, quemad-
modum veritas artificiorum ut congruant artificiosae mentis ideis, sensus congruitatem eiusmodi
non agnoscit ideoque non habet veritatis examen. Der Bereich der artificia ist also ontologisch
héherwertig als der Bereich der Sinneswahrnehmung; darin liegt eine wertende Umkeh-
rung von Platons Mimeseis zweiten und dritten Grades. Vgl. zu den Ideen als Vorausset-



Dogma und Dichtung 231

Simone Martini bestétigt in Gellis Deutung von RVF 77 die von Ficino umrissene
Sonderstellung der Kunst in der Vermittlung von Wahrheiten aus dem Bereich
meta ta physika.

Die besondere Leistung Simones ist nun aber, wie Petrarcas Text sagt, nicht
ein Ausweis der Leistungsfahigkeit jeder Kunst, sondern nur derjenigen Kunst,
die vor der Produktion ihrer Werke erkenntnishaften Zugriff auf die Sphére der
Ideen hat (ganz wie Ficino es von der ,wahren Kunst’ annimmt). Simone selbst
konnte nur unter dieser Voraussetzung das aufiergewohnliche Portrdt Lauras
schaffen, das zwar einen materiellen Bildtrdger, aber hinsichtlich der Abgebil-
deten doch keine materielle Basis hat. Nachdem Simone selbst in seinem Korper,
secondo Platone uno oscurissimo carcere,'” eingeschlossen wurde, sei ihm nur noch
eine Erkenntnis auf der Grundlage der physischen Sinneswahrnehmung mog-
lich, wie sie die Erkenntnis der wahren Schonheit gerade verunmogliche. Gelli
unterstreicht diesen Gedanken bei der Erlauterung des zweiten Terzetts recht aus-
fiihrlich.'” Der Wortlaut von Petrarcas Sonett veranlasst seinen Interpreten gegen
Ende seiner Interpretation — im Gegensatz zu der soeben ficinianisch korrekt’
aus Gesualdos Deutungsoption (d) entwickelten Position! —, die Unmoglichkeit
einer Erfassung des gottlich Schonen aus dem Bereich des Irdischen heraus nach-
driicklich zu unterstreichen. Dies muss Gelli umso eher tun, als er die Eventu-
alitdt, das Gedicht kénne einen mindestens zum Teil rhetorisch-hyperbolischen
Charakter haben, nicht erwégt, sondern Petrarca buchstablich beim Wort nimmt.
Ohne es explizit zu machen, stellt sich Gelli in diesem wichtigen Punkt aber mit
Petrarca gegen Ficino, denn ein zentrales Theorem von dessen Amortheorie ist
es, wie angedeutet, ja gerade, dass der Anblick des schonen Korpers (auf Erden!)
ein Sprungbrett zur Erkenntnis der gottlichen Schonheit sein soll. Die Stufenlei-
ter der Liebe wird fiir Ficino gerade dann von unten nach oben bestiegen werden
konnen, wenn der Liebende zundchst vom Anblick der physischen Schonheit
des Geliebten tief ergriffen ist.!” Fiir Gellis Explikation von Petrarcas Text (und

zungen der Kunstproduktion auch ebd. Kap. 8.3.8, S. 292: Proinde tales habemus artificiorum
ideas in mente: unitas, inquam, pariter et distinctas usque adeo ut possimus ad unius ideae exemplar
loqui et fabricare aliquid ipsi proprium, etiam si nihil ad alterius conceptionis exemplar agamus.

121 Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 110. Zum platonistischen Motiv
vom Korper als dem carcer caecus der Seele (Platons soma-séma-Theorem) vgl. Platon (wie
Anm. 81), Gorgias 493a, Kratylos 400c.

122 Vgl. Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 110, dort insbesondere: non
poteva adunque Maestro Simone, poiché gli occhi suoi essendo egli in terra non potevano vedere, se
non cose mortali, le quali sono manco belle, che le divine, quanto le cose terrene sono inferiori alle
celesti, far nella mente sua una idea ed un concetto d'una bellezza tanto meravigliosa, quanto era
quello, ch'egli aveva fatto in Cielo nel ragguardare le cose celesti.

123 Vgl. Ficino: De amore (wie Anm. 88), Kap. 2.6: Sed diuinitatis fulgor ille in formosis emicans,
quasi dei simulacrum, amantes obstupescere, contremiscere et uenerari compellit; vgl. ebd. zu-
mindest Kap. 2.7, 5.5, 6.6, 6.10. Zur Sache siehe Huss: Lorenzo de” Medicis Canzoniere (wie
Anm. 50), S. 91, 99f,, 105f., 292f., 314; u.a. 99f.: , Die in der Forschung oft nicht genug beach-
tete pertinente Stelle in Kap. 6.10 [sc. von Ficinos De amore] schliefit an die Feststellung vom
optischen Ursprung der Liebe eine nach neoplatonischer Art vage auf Platons Symposion



232 Bernhard Huss

fiir diesen Text selbst) spielt aber die platonisch-ficinianische Aszendenz von der
korperlichen Schonheit aufwérts gar keine Rolle, allenfalls wird die Stufenleiter
umgekehrt: Die Erkenntnis des Wahren kann nur ,von oben’ beginnen, im Rei-
che der Ideen, in dem Simone gewesen sein soll. Diese von Petrarca ausgeloste
Ausbremsung des Ficinianismus wiederholt Gellj, als er das im Folgenden aris-
totelisierend gedeutete Sonett 78 letztlich doch auch platonistisch lesen will.'*
Bei dieser Anstrengung rechnet Gelli {ibrigens unversehens auch wieder mit der
- zuvor im Gefolge von Gesualdos Option (d) bestrittenen — Existenz einer Indi-
vidualidee von Lauras Schonheit im Himmel (quella bellezza, la quale io scorgo in
questo suo ritratto, la quale é ritratta dalla immagine sua vera e da quella idea, la quale é
di lei suso nel cielo, e non dal suo corpo mortale).'>

Die Annahme, Lauras wahre Schonheit sei letztlich im Himmel angesiedelt
und die irdische Sphére spiele bei ihrer Betrachtung gar keine Rolle, kann Gelli
in seiner Doppelinterpretation von RVF 77 und 78 nicht in den aristotelisierenden
Passagen, sondern nur in den platonistischen Teilen aufrechterhalten — und, wie
gerade gesehen, dies gelingt nur dort, wo gegen Ficino der Bereich des Irdischen
insgesamt radikal abgewertet wird. Ziel dieser Deutungsstrategie ist es, auf eine
ganzlich unirdische bellezza spirituale und celeste bellezza hinzufiihren, die auf-
grund der Ausblendung jeglicher Koérperlichkeit moralisch absolut unverfang-
lich erscheinen und somit zur propagandistischen Schlusswendung der lezione
passen soll. Erst als durch die Koppelung aristotelisierender und platonistischer
Philosopheme der Text auch des zweiten, aristotelisierend gedeuteten Sonetts 78
ethisch-moralisch purgiert erscheint, kann der Schluss der Analyse des Textes
in eine politisch {iberaus korrekte, die kulturpolitischen Zwecke der Fiorentina
unverhohlen ausstellende peroratio miinden. Denn erst jetzt ist sichergestellt, dass
beide Portratsonette ,anstandige’ Texte voll sprachlicher Schonheit und philoso-
phischer Wahrheit sind, die in der von Cosimo de” Medici, dem Schiitzling Got-
tes, zugerichteten Fiorentina der Jugend der Stadt Florenz zum Vorbild und zur
Nachahmung stolz empfohlen werden konnen:

209d-212a rekurrierende Theorie an, wonach der optische Eindruck, den der Liebende
von der Schonheit des geliebten Kérpers gewinnt, eine Aufwartsbewegung des Betrach-
ters tiber die seinshierarchischen Stufen corpus, anima, angelus hin zu Gott einleiten kann.
Demnach ist der Strahl der gottlichen Schonheit iiber eben diese Stufen von Gott iiber
den Intellekt (angelus) und die Seele (anima) herabkommend in den Korper des Geliebten
getreten, von wo aus er aus dessen Augen qua Seelenfenster herausspringt, durch die Luft
in die Augen und somit die Seele des Liebenden eindringt und den beschriebenen Seelen-
aufschwung des Liebenden hin zu Gott ausldst: in ihrer von Gott ausgehenden und zu Gott
hinfiihrenden Bewegung ist dies eine Ausformung des gottlichen ,Kreises der Liebe’ (s.0.),
deren zweite Hélfte faktisch in jener schon in Platons Symposion (bes. 211b—c) prafigurier-
ten kontemplativ gerichteten Abstraktion des Liebenden besteht, die von der kérperlichen
Schonheit des Geliebten ausgehend bei Gottes ganz unkdrperlicher Schénheit anlangt.”

124 Gelli: Lezione zu RVF 77 und RVF 78 (wie Anm. 47), S. 116.

125 Ebd.



Dogma und Dichtung 233

E questo e quel, che ha, secondo il mio giudizio voluto dire il Poeta nostro in questi
due Sonetti. Il che pare a me, che sia stato fatto tanto dottamente e tanto leggia-
dramente da lui, che io credo, che sia quasi impossibile il far meglio. Eccitatevi
adunque, nobilissimi spiriti Fiorentini, a cosi belli e dotti poemi, e gloriandovi di
avere avuto dentro alla Citta vostra un uomo tanto raro, destate i vostri ingegni ad
imitarlo, e massimamente voi altri giovani, acciocché voi procacciate, come fec'egli,
gloria ed onore alla patria vostra, fama e contento a voi stessi, e vi dimostriate fi-
nalmente grati di cosi bella occasione, che vi ha dato di esercitarvi in cosi virtuosi
e lodevoli esercizj, mediante questa felicissima Accademia, lo Illustrissimo e benig-
nissimo Principe nostro, il quale Iddio feliciti sempre.'®

[Soviel wollte der Dichter meines Erachtens in diesen beiden Sonetten sa-
gen. Mir scheint, dass er dies so gelehrsam und zugleich so elegant getan
hat, dass es, wie ich glaube, nahezu unmdoglich ist, es besser zu machen.
Lasst euch also, ihr edelsten Geister von Florenz, zu so schonen und ge-
lehrten Dichtungen anregen, rithmt euch, einen so auflergewohnlichen
Mann in eurer Stadt gehabt zu haben, erweckt eure Geister zu seiner
Nachahmung, vor allem ihr jungen Leute!, damit ihr, wie er es getan hat,
eurer Heimat Ruhm und Ehre, euch selbst Berithmtheit und Zufriedenheit
verschafft, und euch schliefllich dankbar fiir eine so schone Gelegenheit
zeigt, euch in so tugendhaften und lobenswerten Ubungen zu bilden, die
euch mittels dieser iiberaus gliicklichen Akademie unser hochberithmter
und hochst wohlwollender Fiirst verschafft hat, dessen Gliick Gott stets
erhalten moge.]

Das Verhaltnis von Platonismus/Ficinianismus und Petrarkismus erweist sich in
Gellis lezione als komplex. Zunéachst ist zu sagen, dass im Vergleich mit der Ex-
plikation der Petrarkischen Portratsonette, wie sie von den vorgédngigen Petrarca-
Kommentaren vorgenommen worden war, die philosophische Exegese Gellis
voraussetzungsreicher und anspruchsvoller ist. Beim Aufbau des ,platonischen’
Referenzhorizonts, den Gelli der Gedichtinterpretation vorschaltet, entsteht frei-
lich ein Konglomerat aus Bezugnahmen auf Platon, Alcinous, Bessarion, Ficino
und andere, das nicht ausschliefSlich platonische Systemreferenzen im engeren
Sinn bildet. Ficinos Arbeit am Textcorpus der Schriften Platons und spéterer Pla-
toniker hatte bereits auf eine Zusammenschaltung divergenter ,Wahrheitstexte’
abgezielt, fiir die der Verfassername Platon nur ein autoritdtserzeugendes Eti-
kett gewesen war. Bei Gelli treten nun aber auch dem von Ficino geschaffenen
Konglomerat analoge und in gewisser Weise konkurrierende Gebilde zur Seite,
wie sich beim Blick auf Gesualdos Deutung des Sonetts 78 erwiesen hat, welcher
den Platonismus Ficinos bereits in durch Minturno ,weiterverarbeiteter’ Form
rezipiert. Der Platonismus, der fiir die liebestheoretische Literaturexegese des

126 Ebd., S.117.



234 Bernhard Huss

Cinquecento eine zentrale Rolle spielt, ist somit — woran Ficinos Textprojekte ori-
gindr entscheidend mitgearbeitet haben — nicht eine im eigentlichen Sinn aukto-
rial riickgebundene, sondern eine durch eine performativ immer neu vollzogene
Autoritatskonstitution abgesicherte Systemreferenz.

Bei deren Einsatz geht Gelli aber weit weniger dilettantisch vor, als die For-
schung, der das stets perpetuierte Klischee vom autodidaktischen, halbgebilde-
ten und oberfldchlich argumentierenden calzajuolo noch immer am Herzen zu
liegen scheint, ihm zutrauen mochte. In jedem Fall wird man nicht ohne Weiteres
sagen konnen, Laura Paolino (Anm. 5) habe im Fall von Gellis Petrarca-Vortragen
recht mit ihrem Vorwurf, die lezioni behandelten den literarischen Primartext
nur als Vorwand fiir eine davon letztlich abgekoppelte Entfaltung des Platonis-
mus. Gelli bezieht die Philosophie durchaus auf den Text, freilich leiten ihn dabei
ideologische Mafigaben, die mit der kulturpolitischen Ausrichtung der Fiorentina
durch Cosimo de” Medici zusammenhéngen.

Insgesamt scheint im Verhéltnis von Dichtung und Philosophie der Petrarki-
sche Text insofern das ,starkere’ Element zu sein, als seine Verlaufsstruktur und
seine Gesamtsemantik die fiir die Exegese jeweils herangezogenen philosophi-
schen Teilsysteme und ihre jeweilige Funktionalisierung bedingen. Die Semantik
des lyrischen Textes ist gar dazu angetan, Gelli in seiner textnahen Arbeitsweise
dazu zu bringen, zentrale Theoreme der platonistisch-ficinianischen Tradition
(die Vermittlung des irdischen und des himmlischen Bereichs {iber den Gedan-
ken einer gleitenden Aszendenz) zugunsten von Petrarcas pointiertem Grund-
gedanken (einer absoluten Entgegensetzung des himmlischen und des irdischen
Bereichs) phasenweise aufier acht zu lassen. (Auch kommt es insofern zu vom
Primértext ausgelosten Widerspriichlichkeiten der Exegese, als die Kompetenz
der Kunst in der Deutung von RVF 77 tendenziell {iberhoht erscheint, in der Deu-
tung von RVF 78 dagegen deutlich beschnitten wird).'”” Threrseits freilich tragen
die Philosopheme in der spezifischen Zurichtung durch Gellis Deutungsmetho-
de dazu bei, den Text dem Erbaulichkeitsprogramm dienstbar zu machen, das
Cosimo fiir die Arbeit der Accademia Fiorentina vorgesehen hatte.

127 Vgl. Huss: Aristotelismus und Petrarkismus (wie Anm. 65).



Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext
der neuplatonischen Enthusiasmus-Theorie
in Italien, Deutschland und Frankreich

Volkhard Wels

1. Ficinos Enthusiasmus-Theorie und ihr Gegner Girolamo Savonarola

Die platonische Theorie des Enthusiasmus, also der gottlichen Entriickung des
Dichters, des furor poeticus, spielt im Werk Ficinos eine grofse Rolle. Bereits in
einer seiner ersten Schriften {iberhaupt, einem Brief an den Dichter Peregrino
Agli aus dem Jahr 1457, steht dieser Enthusiasmus im Mittelpunkt. Das setzte sich
dann fort mit dem Kommentar zum platonischen Ion, zum Symposion aus dem
Jahr 1469 und zum Phidrus 1484. Schliefilich spielt der Enthusiasmus auch in den
De vita libri tres, 1489, eine gewisse Rolle.!

Die Theorie des Enthusiasmus erscheint bei Ficino innerhalb eines monumen-
talen metaphysischen Begriindungszusammenhangs. Das beginnt mit der Eintei-
lung des Enthusiasmus in die vier Arten des prophetischen furor, von Apollon ver-
ursacht, des rituellen, von Dionysos verursacht, des dichterischen, von den Musen
verursacht, und der Entriickung der Liebe, von Venus verursacht. Das setzt sich
fort in der platonischen Erzahlung vom urspriinglichen Aufenthalt der Seelen bei
Gott als dem hochsten Licht, ihrem Abstieg in die materielle Welt, verbunden mit
einem Wissens- und Bewusstseinsverlust, ihrem erneuten Aufstieg, angeregt von
den minimalen Reflexen der gottlichen Schonheit in der irdischen Welt, wahrge-
nommen eben als eine gottliche Entriickung und Inspiration.

Diesen Abstieg und Wiederaufstieg der Seele entwickelt Ficino in zahlrei-
chen, sehr komplexen Details in umfangreichen Abhandlungen. Ich mochte die-
sen ganzen metaphysischen Begriindungszusammenhang von Ficinos Enthu-
siasmus-Theorie allerdings gar nicht weiter erdrtern. Es geht mir hier vielmehr
um einige grundsitzliche Uberlegungen zur Rezeption dieser Enthusiasmus-
Theorie in ihren literarhistorischen, sozialhistorischen und theologisch-kon-
fessionellen Bedingtheiten. Diese Bedingtheiten lassen sich besonders gut im
Vergleich der Rezeption in Deutschland und Frankreich herausarbeiten. Die we-

1 Ausfiihrliche Zusammenstellung der Forschungsliteratur bei Volkhard Wels: Der Begriff
der Dichtung in der Frithen Neuzeit. Berlin 2009, S. 198, Anm. 4. Dem hinzuzufiigen sind
Bernhard Huss: Lorenzo de” Medicis Canzoniere und der Ficinianismus. Tiibingen 2007,
S. 43-76 und Steffen Schneider: Kosmos, Seele, Text. Formen der Partizipation und ihre lite-
rarische Vermittlung: Marsilio Ficino, Pierre de Ronsard, Giordano Bruno. Heidelberg 2012,
S. 38-99.



236 Volkhard Wels

sentlichen Optionen sind dabei allerdings schon in der Auseinandersetzung von
Ficino und Savonarola angelegt, so dass die Lage in Italien den Ausgangspunkt
bilden kann.

Meine These lautet, dass der genannte metaphysische Begriindungszusam-
menhang der ficinianischen Enthusiasmus-Theorie in der Rezeption dieser The-
orie nur eine hochst untergeordnete Rolle spielt. Die ficinianische Enthusiasmus-
Theorie wird nur in einer sehr reduzierten Variante wahrgenommen, die sich
im Grunde auf einen Punkt reduzieren ldsst: die hochstmdgliche Aufwertung
des Dichters und der Dichtung. Der Dichter ist kein etwas besserer Sprachlehrer,
der an der artes-Fakultat angestellt ist, sondern er ist gottlich inspiriert und steht
als solcher auf der hochsten Stufe der universitaren Hierarchie, ndmlich neben
dem Theologen. Der Dichter ist kein blofSer Gelehrter, kein Grammatiker und
Philologe, der seinen Lebensunterhalt als Lehrer verdient, sondern er ist eine Art
Prophet und Priester, ein Medium goéttlicher Offenbarungen. Er ist nicht blof$ ein
poeta, sondern ein vates, wie der antike Begriff lautet, ein Sdnger im emphatischen
Sinne. Weil der Dichter gottlich inspiriert ist, handelt es sich bei Dichtung nicht
um eine erlernbare Kunst oder Technik, also eine ars, sondern um eine géttliche
Offenbarung.

Ficinos Paradigma fiir einen solchen Sanger sind der mythische Orpheus und
die ihm zugesprochenen Orphischen Hymnen. Neben Orpheus sind es etwa Her-
mes Trismegistus oder die Sibyllen, die zu den Ahnherren und -miittern dieser
inspirierten Dichtung stilisiert werden. Von ihnen fiihrt die Tradition weiter
zu den grofien Dichtern der Antike, zu Hesiod, Homer, Vergil und Ovid. Ihre
Dichtung ist eine prisca theologia, eine erste, namlich uralte Theologie, die als
gottliche Offenbarung neben der Bibel steht. Wenn etwa Cristoforo Landino die
Aeneis in seinen Disputationes Camalduenses (1480) allegorisch ausdeutet, ist das
der Hintergrund dieser Deutung. Dichtung erscheint als allegorisch verschleier-
te Theologie, als eine Offenbarung, die sich poetischer Bildwelten bedient, weil
sie notwendigerweise menschliches Verstandnis iibersteigt. Das ist die religions-
geschichtliche Dimension der neuplatonischen Enthusiasmus-Theorie.

In sozialgeschichtlicher Perspektivierung bedeutet das, dass der Dichter als
ein solcher gottlich inspirierter Sanger der héchsten gesellschaftlichen Wert-
schatzung wiirdig ist. Wie Ficino selbst, der sich, von der Medici-Familie pro-
tegiert, in seiner Villa in Careggi ungestort seinen Studien widmen konnte, so
gehort der Dichter in die hochsten gesellschaftlichen Ringe, an die Hofe der
Konige und der fiirstlichen Familien. Sowohl in theologischer wie in sozialer
Hinsicht impliziert Ficinos Enthusiasmus-Theorie eine unerhorte Aufwertung
der Dichtung und des Dichters. Dass Ficinos Enthusiasmus-Theorie tatsdchlich
schon in ihrer Zeit in diesen sozialhistorischen und theologischen Implikatio-
nen wahrgenommen worden ist, zeigt ein Text, der zeitgleich in Florenz entstan-
den ist und die Gegenposition zu Ficinos Aufwertung der Dichtung pointiert
auf den Punkt bringt.



Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext 237

Es handelt sich um Girolamo Savonarolas Apologeticus de ratione poeticae artis
(,,Schutzschrift iiber die Grundlagen der poetischen Kunst”) aus dem Jahr 1492.
Savonarola war jener Prediger, Priester und Prophet, der in den Jahren 1494 bis
1498 eine Art Gottesreich in Florenz begriindet hatte und dem es kurzfristig ge-
lungen war, die Medici aus Florenz zu vertreiben. Savonarola predigte die all-
gemeine Gleichheit aller Menschen vor Gott, richtete eine Armenkasse ein und
unterband die offentliche Zur-Schau-Stellung von Reichtum. Im Wesentlichen
waren die Ideale von Savonarola protoreformatorischer Art: unmittelbare Erwar-
tung der Apokalypse, Riickkehr zu den Idealen des Urchristentums, insbesonde-
re zu einer von Néachstenliebe gepragten Gemeinschaft, Abkehr von der Kirche
als Machtapparat, Vorbehalte gegentiber allen weltlichen Werten. Letzteres heifst
auch, dass Savonarola jede Art von weltlicher Dichtung, Malerei und Musik ab-
lehnte, also genau die Formen von Schonheit, derer es nach Ficino bedarf, damit
die Seele sich auf dieser Welt an die Idee der Schénheit erinnert und ihren Weg
zuriick zu Gott antreten kann.

Mit diesen Ideen war es Savonarola gelungen, nicht nur einen Grofsteil der Be-
volkerung, sondern auch weite Teile der intellektuellen Florentiner Elite zu iiber-
zeugen. Sogar Giovanni Pico della Mirandola, der andere grofse Neuplatoniker
neben Ficino, hatte kurz vor seinem Tod noch eine Wende zu den reformerischen
Idealen Savonarolas vollzogen.

Savonarola reklamierte dabei fiir sich ein dezidiert prophetisches Selbstbe-
wusstsein, nahm also genau die gottliche Inspiration in Anspruch, die auch Fi-
cino mit seiner Enthusiasmus-Lehre beschrieben hatte. Savonarola hat sich al-
lerdings mit diesem prophetischen Selbstbewusstsein nicht neben die antiken,
heidnischen Dichter gestellt, sondern in die Tradition der biblischen Propheten.
Unmissverstandlich heifst es im Apologeticus, dass es zwischen heidnischer Dich-
tung und christlicher Prophetie keine Gemeinsamkeiten gebe. Wo Vergil und
Ovid auf Antrieb des Teufels geschrieben hitten, da waren die Propheten vom
Heiligen Geist inspiriert, und wo die weltlichen Dichter aus Eitelkeit ihre Ver-
se rezitierten und nur auf ihr Lob bedacht seien, da sprachen die Propheten er-
fullt von Demut und Liebe zur Ehre Gottes. Nicht duflerer Schmuck, sondern
die Wahrheit selbst verleihe ihnen Uberzeugungskraft.> Auch wenn der Name
Ficinos nirgends féllt, diirfte 1492 in Florenz jedem klar gewesen sein, gegen wen
sich diese Apologie richtet.

Dass im Ubrigen auch Ficino Savonarola in herzlicher Abneigung verbunden
war, geht aus einem Brief hervor, den Ficino nach der Hinrichtung Savonaro-
las an Papst Alexanders VI. geschrieben hatte, also den beriihmt-beriichtigten

2 Girolamo Savonarola: Apologeticus de ratione poeticae artis. In Ders.: Scritti filosofici. Edi-
zione Nazionale delle Opere di Girolamo Savonarola. Hrsg. von Giancarlo Garfagnini und
Eugenio Garin. Bd. 14.1. Rom 1982, S. 209-272. Die — duf8erst sparliche — Forschungsliteratur
zu diesem Text ist zusammengestellt bei Wels: Begriff der Dichtung (wie Anm. 1), S. 22,
Anm. 1.

3 Vgl. Savonarola: Apologeticus (wie Anm. 2), S. 253f.



238 Volkhard Wels

Borgia-Papst. Dessen Intrigen waren es gewesen, die zusammen mit denen der
Medici vor allem fiir das grausame Ende Savonarolas verantwortlich gewesen
waren. Ficinos Brief ist eine Art Abbitte fiir das furchtbare Vergehen, an der
Weisheit des Papstes gezweifelt zu haben. Der Eindruck, den die Predigten Sa-
vonarolas in Florenz gemacht hatten, wird dabei auf nichts weniger als einen
Teufelspakt zurtickgefiihrt. Niemand namlich hétte es ohne ddmonische Hilfe
geschafft, ganz Florenz (und sogar ihn selbst, wenn natiirlich auch nur fiir kurze
Zeit) so zu verfiihren, dass es den Versprechungen Savonarolas in einem solchen
Ausmaf verfallen wére. Gliicklicherweise habe Alexander VI. aber in seiner gott-
lichen Milde den in Savonarola wirkenden, damonischen Einfluss erkannt und
Florenz von dieser Pest befreit.*

Was Savonarola seinerseits von Ficinos Enthusiasmus-Theorie und dem Be-
griff einer prisca theologia gehalten hat, macht der Apologeticus unmissverstand-
lich klar. Die Rolle, die hier der Dichtung zugesprochen wird, ist nicht ganz die
allerletzte, aber die vorletzte. Gegenstand des Apologeticus ist eine Einteilung der
Wissenschaften entsprechend ihrer Bedeutung fiir das menschliche Leben. Die-
se Wissenschaftseinteilung ist im Grunde nichts Neues, sondern aristotelisches
Allgemeingut, das dem Dominikaner Savonarola durch Thomas von Aquin eng
vertraut gewesen war.

An erster Stelle dieser Wissenschaftseinteilung steht dabei die Theologie, die
durch ihren Gegenstand genauso weit von den menschlichen Wissenschaften
entfernt ist wie Gott von der geschopflichen Welt. Innerhalb der menschlichen
Wissenschaften gehen die spekulativen Wissenschaften den praktischen an Wiir-
de voraus, weil sie im Gegensatz zu diesen nicht aus einem &dufieren Zweck he-
raus existieren. Innerhalb der praktischen Wissenschaften stehen die ethischen
Wissenschaften hoher als die mechanischen, innerhalb der spekulativen steht die
Metaphysik hoher als die Mathematik und diese steht hoher als die Naturphilo-
sophie, so dass innerhalb der menschlichen Wissenschaften die Metaphysik die
ranghdchste ist.

Den damit umrissenen scientiae reales sind die scientiae rationales an Wiirde
nachgeordnet, denn diese gelten als instrumentelle Disziplinen nur der Methodik
der Wissenschaft. Diese scientiae rationales sind identisch mit dem aristotelischen
Organon, also genau den Disziplinen, die an den artes-Fakultidten der Universita-
ten gelehrt wurden. Es sind Logik, Topik, Rhetorik, Poetik und Sophistik. Auch
innerhalb des Organon entspricht diese Reihenfolge der Wiirde der Disziplinen,
denn Logik und Topik behandeln die notwendigen und die wahrscheinlichen

4 Vgl. Paul Oskar Kristeller: Supplementum Ficinianum. Florenz 1937, S. CXLI und S. 76-79.
Eine weitere Abschrift des Briefes zusammen mit einer englischen Ubersetzung habe ich he-
rausgegeben unter dem Titel: The Antichrist Girolamo of Ferrara, Greatest of all Hypocrites.
A Manuscript of Marsilio Ficino’s Apologia contra Savonarolam. Hrsg., {ibers. und komm.
von Volkhard Wels. Dallas 2006. Zum Verhiltnis von Ficino und Savonarola vgl. zuletzt
Paolo Viti: Ficino, Platone e Savonarola. In: Marsilio Ficino. Fonti, testi, fortuna. Hrsg. von
Sebastiano Gentile und Stéphane Toussaint. Rom 2006, S. 295-318.



Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext 239

Schliisse, die Rhetorik das Enthymem als Schluss aus Indizien, die Poetik das
Exemplum als Schluss aus Analogien und die Sophistik die Trugschliisse. Damit
kommt die Dichtung nicht nur auf dem vorletzten Platz des Organon zu stehen,
sondern auch auf dem vorletzten Platz des gesamten Systems der Disziplinen.
Dieser vorletzte Platz ist nicht wertneutral, sondern entspricht der Wertschat-
zung, die der Dichtung nach Savonarola zukommt.’

Nicht einmal einem Theologen sei die Kenntnis der Wissenschaften nétig,
wie jedem, der die Bibel nicht aus Eitelkeit, sondern mit reinem Gewissen lese,
klar sein miisse, heifst es im Apologeticus. Das Verstandnis der Heiligen Schrift
entspringe nicht der menschlichen Vernunft, sondern dem Wirken des Heiligen
Geistes. Wenn aber schon nicht einmal die Theologie eine Kenntnis der Wissen-
schaften notig habe, dann ist es natiirlich grotesk, wenn ausgerechnet die Dich-
tung, die eine blofSe Form der Sprachbeherrschung ist, neben die Heilige Schrift
gestellt werde.

Eine solche Auerung kann sich 1492 in Florenz nur gegen den Medici-Protegé
Ficino und seinen Enthusiasmus-Begriff richten, denn genau diese Gleichwer-
tigkeit von Dichtung und Offenbarung hatte Ficino mit der Behauptung eines
poetischen Enthusiasmus und mit dem Begriff der Dichtung als prisca theologia
vollzogen. Der Gegenentwurf Savonarolas greift dabei mit dem Begriff der ars,
der Technik oder Kunst, genau auf den Begriff zuriick, den Ficino mit dem En-
thusiasmus auszuhebeln versucht hatte: entweder die Dichtung geht auf gottli-
che Inspiration zuriick oder auf Technik, auf die Anwendung von den Regeln
einer Kunstlehre, einer ars poetica.®

Die geringe Wertschatzung der Dichtung, die in Savonarolas Apologeticus zum
Ausdruck kommt, ist dabei historisch gesehen nichts Neues. Genau im Gegenteil
ist Ficinos Aufwertung der Dichtung historisch das Neue, wiahrend Savonarola
auf Argumentationsmuster zuriickgreift, die bereits eine lange Geschichte ha-
ben. Die Zuordnung der Poetik und damit auch der Dichtung zum aristoteli-
schen Organon geht auf die spatantiken Aristoteles-Kommentatoren zuriick und
ist durch deren arabische Rezeption enorm einflussreich geworden. Die erste
lateinische Ubersetzung der aristotelischen Poetik aus dem 11. Jahrhundert ver-
dankt sich iiberhaupt nur der Tatsache, dass diese als Teil des Organon wahrge-
nommen wurde. In der Folge sind es unter anderem Thomas von Aquin, Roger
Bacon und spéter dann, im unmittelbaren Vorfeld Ficinos, etwa Coluccio Salutati,
die die Dichtung als Teil des aristotelischen Organon behandeln.”

5 Vgl. Savonarola: Apologeticus (wie Anm. 2), S. 231.

6 Bernhard Huss: Regelpoesie und Inspirationsdichtung in der Poetologie Cristoforo Lan-
dinos. In: Varietas und Ordo. Zur Dialektik von Vielfalt und Einheit in Renaissance und
Barock. Hrsg. von Marc Fécking und Bernhard Huss. Stuttgart 2003, S. 13-32 hat darauf
hingewiesen, dass schon bei Landino die Behauptung einer géttlichen Inspiration in ein
problematisches Verhiltnis zur Regelpoetik gerat.

7 Ausfiihrlich zu dieser Tradition vgl. Volkhard Wels: Die Poetik als Teil des aristotelischen
Organon. In: Beitrdge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur 133 (2011), S. 470—



240 Volkhard Wels

Implizit liegt diese Disziplineneinteilung auch den Universitdten insofern zu-
grunde, als man zuerst an der artes-Fakultdt studieren musste, bevor man zum
Studium an den hoheren Fakultdten zugelassen wurde. Dichtung erscheint da-
mit als ein héherer Lateinunterricht, eine Art universitarer Propadeutik, die die
meisten Studenten so schnell wie moglich hinter sich lassen, um sich den wirk-
lich wichtigen Studien zu widmen: Medizin, Jura, Theologie. Insbesondere der
Humanismus ist um 1500 dagegen eine Bewegung, die — etwa mit ihren stilis-
tisch-rhetorischen Bemiihungen um einen ciceronianischen Stil — ihr Selbstbe-
wusstsein aus ihrer ,artistischen’ Zugehorigkeit bezieht.

Savonarola beschreibt also im Apologeticus sowieso nur den Zustand, der
zeitgenossische Wirklichkeit war. Ficino ist derjenige, der mit seinem Begriff
des Enthusiasmus und der Dichtung als prisca theologia eine radikale Alternati-
ve entwickelt. Seine Aufwertung des Dichters und der Dichtung hat einen ganz
konkreten, sozialhistorischen und theologischen Hintergrund. Es geht um die
Legitimation eines neuen, sowohl intellektuellen als auch konkret politischen
Fiihrungsanspruchs. Nicht der Theologe, sondern der Dichter und Philosoph,
wie Ficino ihn als Leitbild konzipiert, steht an der intellektuellen Spitze der Ge-
sellschaft.

Es ist klar, dass Ficinos Enthusiasmus-Theorie dariiber hinaus noch viel mehr
ist. Das ist aber insofern hier irrelevant, als schon in der deutschen und franzosi-
schen Rezeption Ficinos Enthusiasmus-Theorie auf diese Aufwertung des Dich-
ters reduziert worden ist.

2. Neuplatonische Enthusiasmus-Theorie in Deutschland

Da sich die Inhalte sehr stark wiederholen und ich zudem an anderer Stelle be-
reits eine ausfiihrlichere Darstellung gegeben habe,® verzichte ich auf konkre-
te Textanalysen und gebe nur einen kurzen, summarischen Uberblick iiber die
bislang bekannten Stationen der Enthusiasmus-Rezeption in Deutschland. Alle
im Folgenden genannten Vertreter der Enthusiasmus-Theorie gehdren dabei von
ihrer institutionellen Bindung her der artes-Fakultait an.

Am Anfang steht der neulateinische Dichter Konrad Celtis. Celtis war in Flo-
renz gewesen und hatte Ficino personlich kennengelernt und spater sodalitates,
Gelehrtengemeinschaften nach dem Muster der florentinischen Academia plato-
nica in Deutschland gegriindet.’ Celtis beruft sich in den Paratexten seiner Poe-
tik und in mehreren Gedichten auf apollinische Inspiration, und zwar erstmalig

486. Im open access-Portal der Universitdt Potsdam auch digital zugéanglich: URL: https://
publishup.uni-potsdam.de/opus4-ubp/frontdoor/index/index/docld/8866 (27.02.2017).

8 Vgl. Wels: Begriff der Dichtung (wie Anm. 1), S. 237-259.

9 Das ist grob vereinfachend. Zur Form dieser sodalitates vgl. Grantley McDonald: Ficino’s
Florentine Academy and Humanist Sodalities in Early Modern Central Europe. In: Colle-
gium/ College/ Kolegium. College and the Academic Community in the European and the
American Tradition. Hrsg. von Marc O’Connor und Piotr Wilczek. Boston, Warschau 2011,
S. 90-104.



Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext 241

schon 1486, also zu einem sehr frithen Zeitpunkt.'” In der Antrittsrede zu seiner
Ingolstadter Poetik-Professur wiederholt er das 1492 in Prosa."

Zu den Schiilern von Celtis gehoren Augustinus Moravus mit einem Dialog
zur Verteidigung der Dichtung (Dialogus in defensionem poetices, 1493),'* Jacob Ba-
rinus mit seiner ,,Musterung der Arten von Sehern und ihrer Dichtungen” (Reco-
gnitio in generevatum et carmina eorundem, Leipzig 1494) und Laurentius Corvinus
mit seiner Compendiosa et facilis diversorum carminum structura (Leipzig 1504).5
Eines der nachdriicklichsten Zeugnisse der Ficino-Rezeption ist die Quaestio de
poetis, die Matthdus Lupinus Calidomius 1497 in Leipzig im Rahmen einer Dispu-
tation behandelt. Der erste Teil dieser Disputation begriindet, warum die Dich-
ter ,gottliche Seher” (divini vates) genannt werden, der zweite erlautert die furor-
Theorie, und der dritte zeigt, dass echte, wahre Dichtung nur von Gott inspiriert
sein kann."

Mit den Schriften von Barinus und Lupinus wurde die humanistisch gepréag-
te Universitdt Leipzig zu einem nordalpinen Zentrum fiir die Rezeption des
Neuplatonismus. Wie in Florenz regte sich auch in Leipzig Widerspruch, und
zwar interessanterweise, indem ebenfalls der Apologeticus Savonarolas gegen
die Enthusiasmus-Theorie in Stellung gebracht wurde. Man wusste also auch
in Leipzig, wer der eigentliche Kontrahent Ficinos war. Anlass des erbitterten
Streits zwischen Martin Polich und seinem ehemaligen Schiiler Konrad Wim-
pina war die Behauptung eines ungenannten Leipziger Dichters, die Quelle der
,heiligen Weisheit” sei die Dichtung (fontem sophiae poesim esse sacratae), womit
offensichtlich der Dichtung im Sinne einer prisca theologia Offenbarungscharakter
zugesprochen wird. Gegen diesen Anspruch richtet sich Wimpina mit einer 1500
in Leipzig gedruckten ,Verteidigungsschrift zum Schutz der heiligen Theologie”
(Apologeticus in sacre theologie defensionem. Adversus eos qui nixi sunt eidem, fontem

10 Vgl. Konrad Celtis: Ars versificandi et carminum. Leipzig 1494. Zu Celtis grundlegend ist
Jorg Robert: Konrad Celtis und das Projekt der deutschen Dichtung. Studien zur humanisti-
schen Konstitution von Poetik, Philosophie, Nation und Ich. Tiibingen 2003.

11 Vgl. Konrad Celtis: Oratio in gymnasio in Ingelstadio publice recitata. In: Humanismus und
Renaissance in den deutschen Stadten und an den Universitaten. Hrsg. von Hans Rupprich.
Leipzig 1935, S. 226-238.

12 Neu herausgegeben von Karel Svoboda, vgl. Augustinus Moravus: Dialogus in defensionem
poetices. Hrsg. von Karel Svoboda. Prag 1948.

13 Zu Corvinus vgl. Grantley McDonald: Corvinus and the Epicurean Luther. In: Lutheran
Quarterly 22 (2008), S. 161-176.

14 Vgl. Matthaeus Lupinus: Carmina de quolibet Lipsiensi anno 1497 disputato et quaestio de
poetis a republica minime pellendis. Leipzig 1500. Hans Rupprich hat den Text 1935 zum
Teil ediert, vgl. Matthdus Lupinus Calidomius: Quaestio de poetis a republica minime pel-
lendis. In: Humanismus und Renaissance in den deutschen Stadten und an den Universi-
taten. Hrsg. von Hans Rupprich. Leipzig 1935, S. 268-275. Zu Lupinus vgl. auch den Beitrag
von Grantley McDonald in diesem Band.



242 Volkhard Wels

caput et patronam poesim instituere), wobei Wimpina nicht nur den Titel von Sa-
vonarola tibernimmt, sondern auch die Argumente.”

Der interessanteste Fall einer Rezeption der Enthusiasmus-Theorie ist aber si-
cher Jacob Locher, der sich selber Philomusus nannte. Man hat ihn mit gutem
Recht das enfant terrible des deutschen Humanismus genannt. In einer Rede zum
Lob der Dichter (Oratio de studio humanarum disciplinarum et laude poetarum ex tem-
poralis, 1495/96) beschreibt Locher, wie er in einer schlaflosen Nacht von Apollo
und den Musen inspiriert worden sei. Aus dieser Inspiration leitet Locher ein
elitdres Selbstbewusstsein ab, das sich insbesondere gegen die universitare Theo-
logie richtet.

In einer Schrift mit dem Titel , Lasterhafter Vergleich des unfruchtbaren Maul-
esels mit der Muse” (Vitiosa sterilis mule/ ad Musam [...] comparatio, 1506) kehrt Locher
diesen Vergleich eines ungenannten Theologen zugunsten der Muse um. Nicht die
Muse sei mit dem Maulesel zu vergleichen, wie es der ungenannte Theologe ge-
tan hatte, sondern die Theologie. Die Musen dagegen stammten von Jupiter ab,
bewohnen die Sphéren und inspirieren, von Apollo bewegt, den heiligen Wahn-
sinn der Dichterseher. Deshalb konne die Dichtung aufgrund dieses ,himmlischen
Ursprungs” eine heilige genannt werden. Locher vertritt also genau die These, die
auch der ungenannte Dichter in Leipzig vertreten hatte. Der briillende Maulesel
dagegen, das heifit die Theologie, sei ein Geschopf des Teufels.'®

Dies demonstrieren zwei Holzschnitte. Wahrend der Dichter im Kreis der Mu-
sen sitzend mit dem Lorbeer bekrdnzt wird, faingt der Theologe, hinter einem
Maulesel stehend, dessen Exkremente in einem Korb auf. Eine Elster, auf dem
Riicken des Esels sitzend, verkorpert die leere Geschwitzigkeit des Theologen.
Ein beigefiigtes Epigramm erkldrt, dass die ganze Theologie so viel wert sei wie
die Exkremente des Esels. Gerade die realistische Darstellung der Musen auf dem
Holzschnitt der Comparatio legt nahe, dass diese eher eine Art Statussymbol fiir
das neue Selbstbewusstsein des Dichters sind als antike Gottheiten: Der junge,
gutaussehende Dichter sitzt im Kreis von neun jungen, gutaussehenden Frauen,
wéhrend der bebrillte Theologe, im Text als ,alter Mann” (senex) angesprochen,
sich mit den Exkrementen des Esels beschéftigt.

Jacob Lochers Schriften sind damit ein besonders starkes Argument fiir die
These, dass es bei der Rezeption der neuplatonischen Enthusiasmus-Theorie

15 Die Forschungsliteratur zusammengestellt bei Wels: Begriff der Dichtung (wie Anm. 1),
S.244, Anm. 24.

16 Vgl. Jacob Locher: Vitiosa sterilis mule/ ad Musam: roscida lepiditate predictam/ comparatio.
Niirnberg 1506, f. AT". Zusammen mit einer Antwort Jacob Wimphelings hat den Text jetzt
partiell herausgegeben, kommentiert und ins Franzdsische iibersetzt Yves Delegue: Théolo-
gie et poésie ou la parole de vérité. La querelle entre Jacques Locher et Jacques Wimpheling
(1500-1510). Paris 2008; Giinter Heidloff: Untersuchungen zu Leben und Werk des Humanis-
ten Jacob Locher Philomusus (1471-1528). Diss. Miinster 1975, S. 253-279 bietet die genaueste
Rekonstruktion der Auseinandersetzung; zum dramatischen Werk Lochers grundlegend ist
Cora Dietl: Die Dramen Jacob Lochers und die frithe Humanistenbithne im stiddeutschen
Raum. Berlin, New York 2005.



Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext 243

Cefaream laurum,victricem/perpete fama:
Vatibus imponis calliopea tuis.

In prato viridi flores decerpis odoros .-
Cinnamasthurasrofas.hic tua fecta legit.

=S S \\\ R U
,—‘ﬁr_\\\ S
=

G 5 7
- &0

r"#‘@ I.

-~ Ty -
WA

Q Y

- (!

Abb. 1: Jacob Locher: Vitiosa sterilis mule/ ad Musam: roscida lepiditate predictam/
comparatio. Niirnberg 1506, f. A3v: Der Dichter im Kreis der Musen.



244 Volkhard Wels

Accipe cufuc fenex vanno cribrante cacatum’
Lxtamenmule.tu quia ftercus amas.

Tantum (ecta valet tua.quantum merda valebit
Q uam nunc brutali colligis ex Afina.

Tatdorum jnfininss et nnmeryss -
Ichhabdiefey  picaloquax
; genfreflen "
o P : oy S
}@“.k %-?_\ -
7 i // t,/'/ ' :
herre ‘ 'fﬂlfﬂ .....
J S AN
)
S ft- /T2 J Y7 y E
—_— \ﬂ'; N el - Y >
SN (7 NS G D

- Depnlacet AdulaLompatio

vitiofa ‘philomufi, *
HEXASTICHON AD LECTOREM
DE MVLOTHEOLOGO.

Vanus homo vanas de vano pectore voces

Ructans afcreas liventi ftygmate mufas

Vrit. & infacros iaculatur crimine vates ,

Obloquio cuius refpondct pagina glifcens

Articulis armata fuis & viribus inftat

Mulotheologi difrumpere cornua vani.

A 1

Abb. 2: Jacob Locher: Vitiosa sterilis mule/ ad Musam: roscida lepiditate predictam/ com-
paratio. Niirnberg 1506, f. Adr: Der Theologe fingt die Exkremente eines Esels auf.



Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext 245

nicht um die metaphysische Begriindung geht, die Ficino diesem Enthusiasmus
gegeben hatte, sondern in einer sehr reduzierten Variante einfach nur um das
provokatorische Potential, das die Behauptung einer gottlichen Inspiration ent-
falten konnte. Denn zweifellos geht es Locher vor allem um Provokation.

Interessanterweise wissen wir aus den Ingolstddter Universitdtsakten, dass
Locher aufgrund dieser Schrift der Haresie bezichtigt worden ist. Der Theologe
Georg Zingel, ein Kollege Lochers aus Ingolstadt und wahrscheinlich der Adres-
sat der Satire, klagte gegen Locher und hob vierundzwanzig Thesen aus Lochers
Schrift heraus, die ihm der Haresie verdachtig schienen.”” Darunter findet sich an
erster Stelle die These vom gottlichen Ursprung der Dichtung, die Zingel mit ei-
nem Verweis auf die Wiirde der Heiligen Schrift, die einzig als geoffenbart gelten
diirfe, als haretisch bezeichnet. Die vierte These wirft Locher Damonenanrufung
vor, denn als ein solcher miisse Apollo gelten. Die fiinfte verurteilt die Behaup-
tung, die ersten Theologen seien Dichter gewesen, die sechste die Behauptung ei-
nes furor divinus, die zehnte die Behauptung, Orpheus habe zu Ehren des christ-
lichen Gottes gedichtet, die dreizehnte, keiner habe sich im Geist ausgezeichnet
aufler mit Hilfe Apollos, die zwanzigste und einundzwanzigste, David und Salo-
mon seien von der Muse inspiriert gewesen.

Interessant ist diese Haresieanklage vor allem deshalb, weil sie keinen Erfolg
gehabt hat. Locher blieb als Professor an der artes-Fakultédt in Amt und Wiirden.
Das scheint doch auf der anderen Seite zu heifSen, dass um 1500 niemand ernst-
haft an eine apollinische Inspiration geglaubt hat — was dann wiederum die Fra-
ge aufwirft, worum es eigentlich geht, wenn jemand wie Locher (aber auch spater
jemand wie Ronsard) sich auf eine solche Inspiration beruft. Viel wahrscheinli-
cher als die Annahme eines neuen Heidentums ist doch die Erkldarung, dass es
hier — bei Locher — vor allem um eine Provokation des theologischen Establish-
ments geht, um die Formulierung eines neuen, im wahrsten Sinne des Wortes
artistischen Selbstbewusstseins. Die Theorie des Enthusiasmus wére dann eine
frithe Form dessen, was im 18. Jahrhundert die Theorie des Genies leisten wird:
die Legitimation des Glaubens an die besondere Auszeichnung des Dichters oder
Kiinstlers iiber alle anderen Menschen.

Die letzte Rezeptionsspur von Ficinos Enthusiasmus-Theorie sind schliefSlich
Joachim Vadians Vorlesungen tiber die Grundlagen der Dichtung, gehalten 1513
an der Universitait Wien. Auch Vadian war ein Schiiler von Konrad Celtis, au-
ferdem sein Nachfolger auf dem Poetik-Lehrstuhl der Universitat Wien. In sei-
nen Vorlesungen findet sich noch einmal ein ausfiihrliches Referat von Ficinos

17 Die Thesen Zingels hat Joseph Schlecht: Zu Wimphelings Fehden mit Jacob Locher und Paul
Lang. In: Festgabe Karl Theodor von Heigel. Miinchen 1903, S. 236265, dort S. 243f. in Re-
gestform aus der Handschrift verdffentlicht. Zum Verlauf des Streits vgl. James H. Over-
field: Humanism and Scholasticism in Late Medieval Germany. Princeton (New Jersey) 1984,
S. 185-207.



246 Volkhard Wels

Enthusiasmus-Theorie."”® Vadian schreibt jetzt sogar ausdriicklich, dass es lacher-
lich wire, die Musen als Gottinnen verehren zu wollen. Sie stiinden allegorisch
entweder fiir die Tonarten, die Planetensphdren oder fiir die Stadien des dichte-
rischen Schaffensprozesses. Wenn die Dichter sie anriefen, so nur, um die spezifi-
schen Kréfte zu beschworen, die allein dem Geist der Dichter eigneten.”” Der Fall
von Vadian ist insofern besonders interessant, als diese umfangreiche Vorlesung
zwar noch 1518 gedruckt wird, Vadian sich aber danach in seinen Publikationen
nie wieder in irgendeiner Form zur Dichtungstheorie oder zum furor poeticus ge-
duflert hat. 1526 konvertierte Vadian zum Luthertum und wurde zum Reformator
seiner Heimatstadt St. Gallen.

Das fithrt zum konfessionellen Aspekt. Nicht nur Vadian ndamlich dufSert sich
nach seiner Konversion zum Luthertum nicht mehr zum furor poeticus, sondern
es gibt — selbstverstdndlich mit der Einschrankung: soweit ich sehe — keinen pro-
testantischen Dichter im 16. und 17. Jahrhundert, der sich auf géttliche Inspiration
beruft.

3. Protestantische Polemik gegen den Enthusiasmus

Die Ursachen dafiir scheinen relativ klar. Erstens gibt es mit Luthers Theologie
eine dogmatische Begriindung. Es gehort zu den Kernanliegen der reformatori-
schen Theologie, keine Offenbarungsquellen aufSerhalb der Bibel zuzulassen. Sola
scriptura, also allein aus der Bibel miissen sich alle christlichen Glaubensinhalte
ableiten lassen. Mit diesem Argument hatte Luther zahllosen Traditionen und
Institutionen der katholischen Kirche die Legitimitét abgesprochen, darunter das
Papsttum, die Monchsorden, der Zolibat, das Heiligenwesen und ein Grofsteil der
Sakramente. Das alles war, weil es sich nicht aus der Bibel ableiten liefs, fiir Luther
eine Erfindung des bosartigen und machtbesessenen katholischen Klerus.
Luther wére sicherlich nicht bereit gewesen, ausgerechnet den Dichtern, noch
dazu den heidnisch-antiken, eine gottliche Inspiration zuzugestehen, wenn er
gleichzeitig der gesamten christlichen Tradition alles abgesprochen hatte, was
sich nicht aus der Bibel begriinden lief. Auch fiir sich selbst hat Luther — im Ge-
gensatz zu Savonarola — jede prophetische Inspiration strikt abgelehnt. Wer sich
privater Offenbarungen rithme, sei ein ,Schwarmer”, denn ,die da den Geist
rithmen und suchen sonderliche Offenbarung und Traume, die sind unglaubig
und Verdchter Gottes; denn sie lassen sich an Gottes Wort nicht begniigen”. Er,
Luther, begehre dagegen , keine Offenbarung noch Traume”.?® Selbst wenn ein

18 Vgl. Joachim Vadian: De poetica et carminis ratione. Kritische Ausgabe mit deutscher Uber-
setzung und Kommentar von Peter Schiffer. Miinchen 1973, Bd. 1, Kap. 14, S. 100-109.

19 Vgl. Vadian: De poetica 22, S. 204 Z. 4f. Diese von Fulgentius iibernommene Deutung der
Musen hat ihren Weg sogar bis in den Meistersang gefunden, vgl. Klaus Kipf: Hans Sachs
and the Integration of the Muses into German Language and Literature. In: Allusions and
Reflections. Greek and Roman Mythology in Renaissance Europe. Hrsg. von Elisabeth Wag-
héll Nivre u.a. Newcastle upon Tyne 2015, S. 419-437.

20 Martin Luther: Tischreden. In Ders.: Werke. Weimar 1919, Bd. 5, Nr. 6211, S. 542.



Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext 247

Engel zu ihm sprechen wiirde, wiirde er davon nichts wissen wollen. Sogar die
Prophezeiungen, die auf seine eigene Person gedeutet wurden, lehnt Luther aus-
driicklich ab und fiihrt sie, wie alle anderen nachbiblischen Prophezeiungen, auf
den Teufel zurtick.?! ,,Ich will keine Vision haben und ich lasse keine Wunder
geschehen”, heifst es 1531 in den Tischreden. Und weiter in der Luther eigenen
Deutlichkeit: , Ich will das Wort, ich will kein Wunder.”??

An die Stelle von Prophetie und Vision tritt im Luthertum die akademische
Hermeneutik und Exegese. Allein aus der Schrift — noch einmal: sola scriptura —
miissen sich alle Glaubensinhalte begriinden lassen. Die Schriftauslegung wird
damit fiir die gesamte protestantische Tradition der nachsten zwei Jahrhunderte
zur eigentlichen Aufgabe der Universitédtstheologie. Die gelebte Frommigkeit, die
Praxis des Glaubens (praxis pietatis lautet der Kampfbegriff von Johann Arndt
bis zu den Pietisten) gerdt in eine Opposition zur akademisch-abstrakten, rein
begrifflichen Theorie des Glaubens, die an den Universitdten als elitdren Institu-
tionen der Theologie verwaltet wird.

Luthers Einspruch richtet sich dabei nur zum kleineren Teil gegen die ka-
tholische Kirche. Das grofiere Problem waren schon kurz nach Beginn der Re-
formation die radikalreformatorischen ,Schwarmer’* Dazu gehoren etwa die
sogenannten ,Zwickauer Propheten’, eine Gruppe von — teilweise wohl sogar an-
alphabetischen — Handwerkern, die 1521 in Wittenberg aufgetreten waren und
sich auf Visionen und Erweckungserlebnisse berufen hatten.* Anders als Luther
und ndher an Savonarola waren sie nicht bereit, sich den weltlichen Autoritdten
unterzuordnen und gefahrdeten damit die Obrigkeitsreformation, wie sie Luther
plante, das heifst die von den weltlichen Autoritdten befohlene und administrativ
durchgesetzte Reformation.

Nachdem Luther 1522 von der Wartburg zuriickgekehrt war und die ,Zwi-
ckauer Propheten’ aus Wittenberg vertrieben hatte, verlor sich ihr Schicksal in
den Wirren der Bauernkriege. Auch diese Bauernkriege speisten sich zu einem
guten Teil aus den Visionen und prophetischen Berufungen ihrer Anfiihrer, da-
runter an allererster Stelle natiirlich Thomas Miintzer. Sebastian Franck, Caspar
Schwenckfeld und Andreas Karlstadt waren weitere prominente Vertreter einer

21 Vgl. ebd., Bd. 1, Nr. 251, S. 105.

22 Ebd., Bd. 2, Nr. 2138, S. 334 (1531): Visionem habere nolo, non admitto miraculum neque credam
Angelo diversum me docenti a verbo; cui et operibus Dei ideo credo, quod haec duo sibi et in omnibus
suis partibus consentiunt inde a principio mundi. Constat enim verbum a principio, et ego in sensu et
mente mea experior, dafi es also geht, quemadmodum verbum dicit, et in omnibus historiis videmus
opera Dei consentire. Sicut enim ante mille annos, sic hodie operatur Deus. Verbum volo, miraculum
nolo.

23 Die Forschungsliteratur zu Luthers Auseinandersetzung mit den Schwarmern ist zusam-
mengestellt bei Volkhard Wels: Manifestationen des Geistes. Frommigkeit, Spiritualismus
und Dichtung in der Frithen Neuzeit. Géttingen 2014, S. 24-37.

24 Vgl. Thomas Kaufmann: Thomas Miintzer, ,Zwickauer Propheten” und sédchsische Radika-
le. Eine quellen- und traditionskritische Untersuchung zu einer komplexen Konstellation.
Miihlhausen 2010.



248 Volkhard Wels

radikalreformatorischen Berufung auf private Offenbarungen. In ihrem Fall ist
es das ,innere Wort’, das als innere Ansprache Gottes dem ,dufseren Wort" der
Bibel vorhergeht und damit nicht an diesem zu {iberpriifen ist. Auch sie wurden,
wie Muntzer, von Luther als ,Schwarmer’ verketzert.

Die zahlreichen Gruppen der sogenannten Wiedertaufer, die sich {iberall im
Reich zu kleinen Gemeinschaften zusammenschlossen und in mehr oder weniger
problematischem Verhiltnis zu den staatlichen und kirchlichen Obrigkeiten leb-
ten, beriefen sich ebenfalls in zahlreichen Féllen auf prophetische Begabungen,
Traume oder Visionen, auch hier (wie bei Savonarola) zumeist in Verbindung mit
einer Naherwartung der Apokalypse. Das Tauferreich von Miinster ist nur ein
besonders prominentes Beispiel fiir diese explosive Verbindung von Prophetie
und radikaler Reformation. Mit seiner blutigen Niederschlagung im Jahr 1535
endeten auch dessen Propheten in einer Reihe von grausamen Hinrichtungen.

Diese Skizzen zum historischen Hintergrund sollen nur einen Punkt illust-
rieren: Matthaus Lupinus Calidomius’ Disputation der Frage, ob die Dichter von
Gott inspiriert sind, 1497 an der Universitit Leipzig verhandelt, muss nur zwan-
zig Jahre spater im benachbarten Wittenberg, mitten in den Unruhen der frithen
Reformation und in einem Heiligen Romischen Reich, das dabei war, im blutigen
Chaos der Aufstinde und Kriege zu versinken, wie die frivole Spielerei einer un-
tergegangenen Epoche angemutet haben — &hnlich wie knapp dreiflig Jahre zuvor
in Florenz vielleicht der ganze Neuplatonismus auf Savonarola gewirkt hatte.

Fiir die Geschichte des poetischen Enthusiasmus sind diese historisch-politi-
schen Entwicklungen alles andere als marginal. Luther und Melanchthon ver-
wenden namlich dort, wo sie in den deutschsprachigen Schriften den Begriff der
,Schwirmerei’ verwenden, um die Berufung auf Privatoffenbarungen, Visionen
und Traume zu verketzern, in den lateinischen Schriften den Begriff des Enthusi-
asmus. Miintzer, Schwenckfeld, Franck, Karlstadt und die Wiedertaufer — sie alle
sind fiir Luther und Melanchthon Enthusiasten, weil sie sich auf private, nicht
biblisch beglaubigte Offenbarungen berufen.

Ob Melanchthon und Luther sich dabei bewusst gewesen sind, dass sie ei-
nen Begriff benutzt haben, der fiir die neuplatonische Begriindung der Dichtung
von entscheidender Bedeutung war, mag man bezweifeln. Wahrscheinlicher ist,
dass Melanchthon den Begriff von den Kirchenvatern iibernommen hat, die ihn
ihrerseits schon benutzt hatten, um sich von umherziehenden Propheten und Vi-
siondren abzugrenzen.”® Aber woher auch immer Melanchthon den Begriff hat:

25 Zur Herkunft des Begriffs Thomas Kaufmann: Nahe Fremde. Aspekte der Wahrnehmung
der ,,Schwarmer” im frithneuzeitlichen Luthertum. In: Interkonfessionalitat — Transkonfes-
sionalitat — binnenkonfessionale Pluralitdt. Hrsg. von Kaspar v. Greyerz u.a. Giitersloh 2003,
S. 179-241, hier S. 186, Anm. 24. Der Begriff taucht bei Melanchthon schon 1525 in einem
Brief an Camerarius auf, hier noch nicht so deutlich negativ besetzt, vgl. Melanchthon: Brief-
wechsel. Kritische und kommentierte Gesamtausgabe. Bd. 1. Regesten 1-1109 (1514-1530).
Hrsg. von Heinz Scheible. Stuttgart-Bad Cannstatt 1977, Nr. 387. In der Historia tripartita Cas-
siodors, die Beatus Rhenanus erst 1523 neu herausgegeben hatte, wird der Begriff Kap. 7.11
in diesem Sinne verwendet, vgl. Autores historiae ecclesiasticae. Eusebii Pamphili Caesari-



Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext 249

Entscheidend ist, dass er mit dieser Deutung im protestantischen Bereich bis in
die Mitte des 18. Jahrhunderts klar religiés und klar negativ konnotiert war.

Wer sich auf enthusiastische Inspiration berief, wie etwa der Alchemiker und
Kabbalist Heinrich Khunrath in seinem Amphitheatrum sapientiae aeternae (1595)
oder Quirinus Kuhlmann in seinem Kiihlpsalter (1684), stand im theologischen
Abseits und wollte dort auch stehen. Oder aber er konvertierte gleich zur katholi-
schen Kirche, wie Johannes Scheffler (Angelus Silesius), der im Vorwort zu seinem
Cherubinischen Wandersmann (1656) behauptete, dessen geistreiche Sinn- und Schlufs-
reime seien ihm meisten theils ohne Vorbedacht und miihsames Nachsinnen in kurizer
Zeit von dem Ursprung alles guten einig und allein gegeben worden aufzusetzten.® In
der Begriindung fiir seine Konversion nennt Scheffler die Geistfeindlichkeit der
protestantischen Theologie, also die Ablehnung privater Offenbarungen, an pro-
minenter Stelle.” Diese Geistfeindlichkeit ist die Kehrseite des sola scriptura.

Von Luther selbst gibt es nur wenige AuBerungen zur Dichtung, was vor al-
lem darauf zuriickzufiihren sein diirfte, dass er sich fiir sie nicht interessiert hat.
Wer sich auf reformatorischer Seite fiir Dichtung interessiert hat, das war Philipp
Melanchthon, und das ist der zweite Grund, aus dem es auf protestantischer Seite
keine Rezeption der neuplatonischen Enthusiasmus-Theorie mehr gibt. Melanch-
thon gehort schon als Aristoteliker zu den Gegnern jeder Aufwertung der Dich-
tung im Sinne Ficinos.? Er vertritt genau die Zuordnung der Poetik zu den Diszi-
plinen des Organon, also zur sprachlichen Propéadeutik, wie sie auch Savonarola
vertreten hatte. Dichtung ist fiir Melanchthon die hochste Form der lateinischen
Sprachbeherrschung, aber eben auch nicht mehr als Sprachbeherrschung. Als
solche ist Dichtung eine ehrenwerte und unterhaltsame Tatigkeit, aber sie steht
auf einem ganz anderen Blatt als die Theologie und die Offenbarung. Keine gott-
liche Inspiration ist fiir gute Dichtung verantwortlich, sondern Begabung und
Veranlagung — ingenium, wie der zukunftsweisende Begriff lautet. Das aber ist
etwas vollig anderes als gottliche Inspiration.

Was sich deshalb im protestantischen Bereich durchsetzt, ist, angefangen mit
Melanchthon und der Institutionalisierung seiner Lehrbiicher an den protestan-
tischen Universitédten, ein technisches Verstandnis der Dichtkunst. Die deutsche
—und das heifit natiirlich vor allem und an allererster Stelle: die neulateinische —

ensis libri IX. Ruffinino Interprete. Ruffini Presbyterii Aquileiensis, libri duo. Recogniti ad
antiqua exemplaria latina per Beat. Rhenanum. Item ex Theodorito Episcopo Cyrensi, So-
zomeno et Socrate Constantinopolitano libri XII versi ab Epiphanio Scholastico, adbreviati
per Cassiodorum Senatorem, unde illis Tripartitae historiae vocabulum. Basel 1523, S. 492.

26 Johannes Scheffler [Angelus Silesius]: Vorwort zum Cherubinischen Wandersmann. In
Ders.: Simtliche poetische Werke. Hrsg. u. eingel. von Hans Ludwig Held. Bd. 1. Miinchen
1953, S. 307-314, hier S. 314.

27 Vgl. Johannes Scheffler [Angelus Silesius]: Griindtliche Vrsachen vnd Motiven, warumb er
von dem Lutherthumb abgetretten vnd sich zu der Catholischen Kyrchen bekennet hat. In
Ders.: Samtliche poetische Werke (wie Anm. 26). Bd. 1, S. 233-254.

28 Zu Melanchthons Dichtungsbegriff vgl. Wels: Begriff der Dichtung (wie Anm. 1), S. 58-61
und S. 259-263 mit Zusammenstellung der Forschungsliteratur.



250 Volkhard Wels

Dichtung des 16. Jahrhunderts ist in der Folge dieser Entwicklung eine Dichtung
von Lehrern und Professoren. Sie wird im Rahmen des Lateinunterrichts an den
artes-Fakultaten eingeiibt und im Netzwerk dieser Lehrer und Professoren prak-
tiziert. In diesem Punkt zumindest setzt sie nahtlos die neuplatonische Poetik des
Enthusiasmus fort — denn, um darauf noch einmal ausdriicklich hinzuweisen:
Die Rezeption von Ficinos Enthusiasmus-Theorie vollzieht sich im deutschspra-
chigen Raum vollstandig innerhalb der Universitdt. Alle oben genannten Schrif-
ten stehen schon von ihrer Form her in einem akademischen Kontext. Das ist
ein wichtiger und in seiner Bedeutung nicht zu {iberschitzender Unterschied zur
Rezeption der Enthusiasmus-Theorie in Frankreich.

Bevor jedoch auf diese sozialhistorische Dimension zuriickzukommen sein
wird, muss die franzdsische Rezeption als solche kurz skizziert werden.

4. Der Enthusiasmus in Frankreich

Die These lautet also, dass die Rezeption von Ficinos Enthusiasmus-Theorie in
Deutschland aus konfessionellen, theologischen Griinden abbricht. Ein weiteres
Argument fiir diese These ist der Vergleich mit der Rezeption in Frankreich. Dort
vollzieht sich die Rezeption von Ficinos Enthusiasmus-Theorie zwar im Vergleich
zu Deutschland mit einiger Verspatung, dafiir aber umso massiver. Auch hier
gebe ich nur eine knappe Skizze und verzichte auf (sicher vorhandene) inhaltli-
che Differenzierungen.?

Friihestes Rezeptionszeugnis auf franzosischer Seite ist das Vorwort, mit dem
Jodokus Badius Ascensius 1502 seine Terenz-Edition einleitet. Es handelt sich bei
diesem Vorwort ausschlieflich um Ficino-Paraphrase.® AufBerst merkwiirdig
und als solches signifikant ist dabei, dass es ausgerechnet eine Terenz-Ausgabe
ist, in der sich dieses Ficino-Referat findet. Dass gerade die Komddien von Terenz
gottlich inspiriert sein sollen, war sicherlich nicht im Sinne Ficinos und belegt
einmal mehr die These, dass es auf das innovative und provokative Potential
der Behauptung einer gottlichen Inspiration ankam, nicht auf die Inspiration als
solche.

29 Zur Poetik der franzdsischen Renaissance allgemein vgl. den Sammelband: Poétiques de
la Renaissance. Le modeéle italien, le monde franco-bourguignon et leur héritage en France
au XVle siecle. Sous la direction de Perrine Galand-Hallyn et Fernand Hallyn. Préface de
Terence Cave. Genf 2001. Zur furor-Theorie insbesondere dort Perrine Galand-Hallyn, Fern-
and Hallyn und Jean Lecointe: L'inspiration poétique au quattrocento et au XVle siecle,
S. 109-155.

30 Vgl. Jodocus Badius Ascensius: Praenotamenta. In: Terenz: Comedie a Guidone Juvenale
[...] familiariter explanate: et a Jodoco Badio Ascensio una cum explanationibus rursum
annotate atque recognite cumque eiusdem Ascensii prenotamentis atque anotamentis suis
locis adhibitis. Lyon 1511. Erster Druck der Ausgabe bereits 1493, die , Praenotamenta” sind
jedoch erst ab 1502 auf dem Titelblatt vermerkt; franzosische Ubersetzung in: Jodocus Badi-
us Ascensius: Préfaces de Josse Bade: 1462-1535. Humaniste, éditeur-imprimeur et préfacier.
Trad., introduction, notes et index par Maurice Lebel. Léwen 1988, S. 49-119.



Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext 251

Ab 1518 beginnen in Frankreich die zahlreichen Drucke von Ficinos Werken.
1546 wird mit dem platonischen Ion eines der wichtigsten Dokumente der an-
tiken Enthusiasmus-Theorie ins Franzosische iibersetzt. Die erste selbstdndige
Aneignung findet sich dann im Vorfeld der Pléiade, 1548 mit der Art poétique fran-
¢ois von Thomas Sébillet. Gleich zu Beginn heifit es dort, der echte Dichter — im
Unterschied zum blofien , Reimschmied” (rymeur) — singe seine Verse nur, wenn
er von einem gottlichen Geist angeblasen sei.® Warum man aber tiberhaupt eine
,Kunstlehre”, eine art poétique schreiben muss, wenn die Dichter gottlich inspi-
riert sind, beantwortet Sébillet mit der Unterscheidung zwischen der ,nackten
Schale” der Dichtung, die auf ,kiinstliche Art”, also mit den Techniken einer ars
erstellt sei, und dem ,nattirlichen Mark” der Dichtung, das auf géttliche Inspira-
tion zuriickgehe.” Was in einer , Kunstlehre” zu vermitteln ist, betrifft also nur
duflerliche Merkmale wie Metrum, Reim oder Fragen der Gattung.

Inspiration, Enthusiasmus und furor werden bei Sébillet nicht als Gegensatz
zur Dichtkunst als poetischer Technik wahrgenommen, sondern als notwendig
komplementér zu verstehende Anforderungen. Der wahre, gottlich inspirierte
Dichter zeichne sich, im Gegensatz zum blofsen Verseschmied, gerade dadurch
aus, dass alle technischen Anforderungen der Poetik, Rhetorik und Stilistik in
seinem Werk erfiillt sind. Moses gilt Sébillet als erster Dichter, wenn er nach dem
Sieg {iber den Pharao Gott in einem Loblied dankt, gefolgt von David mit den
Psalmen, Salomon mit seinen Sprichwortern, dem Hohelied und schliefilich den
Propheten. Wie deren Prophetien gottlich inspiriert waren, so auch die Orakel
der delphischen Pythia und die Spriiche der spateren Sibyllen. Es folgt die Genea-
logie der Dichter, von Arion und Orpheus iiber die antike Dichtung bis zu Dante,
Petrarca und den ersten Dichtern der franzdsischen Sprache.

Die eigentlichen Ideologen des Enthusiasmus sind dann die Dichter, die sich
in der sogenannten Pléiade zusammenschliefsen. Unter ihnen ist Jacques Peletier
du Mans, der in seiner nur kurz nach Sébillets Art poétique frangois erschienenen
Art poétique (1555) behauptet, dass die Kunstlehre als solche viel zu gottlich sei,
um dem menschlichen Verstand geschuldet werden zu kénnen.* Sie sei durch
Beschreibung aus den Werken der Dichter abstrahiert worden, die ihrerseits,

31 Vgl. Thomas Sébillet: Art poétique frangois. Ed. critique avec une introd. et des notes publ.
par Félix Gaiffe. Paris 1988, S. 52: Car le poéte de vraie marque, ne chante ses vers et carmes autre-
ment que excité de la vigueur de son esprit, et inspiré de quelque divine afflation.

32 Vgl. ebd., S. 10: Car ce qu'en Poésie est nommé art, et que nous traitons comme art en cest opuscule,
n'est rien que la nue escorce de Poésie, qui couvre artificielement sa naturele séve, et son ame naturele-
ment divine.

33 Vgl. Jacques Peletier du Mans: L'art poétique. Publié d’apres I'édition unique avec introduc-
tion et commentaire. [Par] André Boulanger. Paris 1930, S. 65f. Zur furor-Theorie der Pléiade
allg. vgl. Perrine Galand-Hallyn: Les ,fureus plus basses” de la Pléiade. In: Prophetes et
prophéties au XVI°siecle. Paris 1989, S. 157-187. Die préziseste Gesamtdarstellung der Poetik
der Pléiade ist immer noch Grahame Castor: Pléiade Poetics. A Study in Sixteenth Century
Thought and Terminology. Cambridge (Massachusetts) 1964. Auf den bisher wenig beach-
teten Konnex von furor-Theorie und Musik (der auch schon bei Ficino selbst eine wichtige
Rolle spielt) hat Manuel Gervink: Die musikalisch-poetischen Renaissancebestrebungen des



252 Volkhard Wels

wenn sie sich in ihrem heiligen Wahnsinn befanden, nur Interpreten der Gotter
seien. Von allen irdischen Beschwernissen befreit, empfingen sie die géttlichen
Geheimnisse, um sie den Menschen zu offenbaren. Der furor selbst ist eine ins-
piracion e impetuosite, die den Geist des Dichters packt und entfiihrt, als wére die
Dichtung eine Prophetie.’* Auch Peletier sieht also keinen Widerspruch zwischen
rhetorisch-artifizieller Form der Dichtung und géttlicher Inspiration der Inhal-
te und behandelt deshalb in seiner Poetik ganz traditionell im ersten Buch die
inventio, dispositio und elocutio der Dichtung, im zweiten Buch dann Vers- und
Gattungslehre.

Das interessanteste Dokument der franzdsischen Ficino-Rezeption stammt
von Pontus de Tyard, der in seinem Solitaire premier ou Prose des Muses et de la
fureur poetique (1552) die ausfiihrlichste Poetik des Enthusiasmus formuliert. Der
Dialog zwischen dem Solitaire, einem belehrungsfreudigen Einsiedler, und Pa-
sithée, einer belehrungswilligen Dame, unterscheidet zuerst die herkdmmlichen
Arten des Wahnsinns, die auf physiologische Verletzungen oder ein Ungleich-
gewicht der Sifte zuriickgehen, vom gottlich inspirierten furor, der eine Erhe-
bung der Seele in die Hohen darstellt, von denen sie ehemals herabgestiegen
sei.® Nachdem der Aufstieg und die Entriickung der Seele detailliert beschrieben
worden sind, werden wie bei Ficino die Musen als allegorische Darstellungen der
Vermogen der einen Gottheit ausgelegt.

Auf die Frage Pasithées, ob denn die Dichtung kein Ergebnis menschlichen
Bemiihens sei, antwortet der Einsiedler mit einer weiteren platonischen Unter-
scheidung: Alle menschlichen Handlungen werden entweder vom Zufall (for-
tuna), von menschlicher Kunst (ars) oder von Gott verursacht. Dass im Fall der
Dichtung nur Gott verantwortlich sein kann, ergibt sich aus der Tatsache, dass
— wie der Einsiedler mit dem Argument Platons weiter ausfiihrt — die Dichter oft
einfache Menschen sind, die tiber das Wissen, das ihre Werke enthalten, in unin-
spiriertem Zustand gar nicht verfiigen, aufierdem sich oft nicht an das erinnern,
was sie unter Einwirkung des Enthusiasmus gesungen haben. Technik also kann
nicht fiir ihre Werke verantwortlich sein. Zu der platonischen Auskunft tritt das
Diktum Ciceros aus der Rede fiir Archias, dass die Natur ohne die Kunst mehr
vermag als die Kunst ohne die Natur, wobei Pontus de Tyard der Uberzeugung
ist, unter Natur sei hier eben eine infusion de divine fureur zu verstehen.’

16. Jahrhunderts in Frankreich und ihre Bedeutung fiir die Entwicklung einer nationalen
franzosischen Musiktradition. Frankfurt a. M. 1996, S. 26-59 hingewiesen.

34 Peletier: L'art poétique (wie Anm. 33), S. 72f.

35 Vgl. Pontus de Tyard: Solitaire premier. Edition critique par Silvio F. Baridon. Genf 1950,
S. 8-10. Stellvertretend fiir die neuere Forschung sei verwiesen auf die beiden Sammelban-
de: Pontus de Tyard. Poéte, philosophe, théologien. Etudes réunies par Sylviane Bokdam.
Paris 2003 und Pontus de Tyard: Errances et Enrascinement. Etudes réunies par Frangois
Rouget. Paris 2008.

36 Pontus: Solitaire premier (wie Anm. 35), S. 27.



Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext 253

Die ausfiihrlichste Poetik des furor formuliert, auch hier in klarem Anschluss
an Ficino, Pierre de Ronsard.” Ronsard macht schon im ersten Satz seines Abbregé
de I’Art poétique frangois von 1565 den grundlegenden Vorbehalt, dass Dichten nur
zu einem sehr geringen Teil durch Regeln erklart werden kénne, der entscheiden-
de Teil dagegen die Inspiration durch die Musen sei. Die Fahigkeit des Dichtens
konne, weil sie eher mental als traditif sei, also eher einen geistigen Zustand als
ein vermittelbares Wissen darstellt, durch Regeln nur zu einem sehr geringen Teil
erlernt werden. Es ist dieser geringe Teil, der menschlicher Geschicklichkeit, Er-
fahrung und Miihe zugénglich ist, dem die Poetik als Disziplin gewidmet ist. Ers-
te Pflicht des Dichters aber sei es, die Musen in Ehren zu halten, die als Tochter
Gottes dem unwissenden Volk theologische Wahrheiten vermitteln. Deshalb sei
die Dichtung am Anfang nichts anderes als eine allegorische Theologie gewesen
und die Dichter dieser ersten Zeit seien den Propheten und Sibyllen verwandt.*

Ahnlich wie Sébillet zwischen Dichter und Verseschmied unterscheidet Ron-
sard zwischen den wahren, gottlich inspirierten Dichtern und ,blofs menschli-
chen Dichtern’, von denen es heifit, sie seien mehr von Arbeit und Miihe aufge-
blaht als von der Gottheit (plus enflez d’artifice et labeur que de divinité*). Zu ihnen
rechnet Ronsard vor allem die rémischen Dichter, die in solcher Zahl gebliiht hét-
ten, dass sie den Buchhandlungen mehr Last als Ehre eingebracht hétten.* Ihnen

37 Die furor-Theorie Ronsards wird in der franzdsischen Philologie vor allem unter werkgene-
tischem Aspekt behandelt, vgl. Olivier Pot: Inspiration et mélancolie. L'épistémologie poé-
tique dans les Amours de Ronsard. Genf 1990 und Jean Lecointe: L'ideal et la difference. La
perception de la personnalité littéraire a la Renaissance. Genf 1993, S. 215-374; aus der dlteren
Forschung sei besonders hingewiesen auf die prazisen Studien von Robert John Clements:
Ronsard and Ficino on the Four Furies. In: The Romanic Review 45 (1954), S. 161-169; wieder
aufgenommen in Ders. und Robert Valentine Merril: Platonism in French Renaissance Poe-
try, S. 118-144; Gilbert Gadoffre: Ronsard et la pensée ficinienne. In: Archives de Philosophie
26 (1963), S. 45-58 und Henri Franchet: Le poete et son oeuvre d’aprés Ronsard. Paris 1922
[ND Genf 1969]. Zu Ronsards Ubernahme neuplatonischer Mythen und Motive vgl. Philip
Ford: Les Amours des Cassandre et I'heritage (neo-) platonicienne. In: La Poesie de la Pleiade.
Heritage, influence, transmission. Hrsg. von Yvonne Bellenger u.a. Paris 2009, S. 87-106 und
Ders.: Ronsard and the Theme of Inspiration. In: The Equilibrium of Wit. Essays for Odette de
Mourgues. Hrsg. von Peter Bayley und Dorothy Gabe Coleman. Lexington 1982, S. 57-69. Sehr
scharfsichtig zu den konkurrierenden Modellen des antiken furor und der biblischen Pro-
phetie ist Karin Westerwelle: Sprache der Liebe — Sprache der Prophetie. Pierre de Ronsards
Liebesgedichte an Cassandra. In: Prophetie und Autorschaft. Charisma, Heilsversprechen
und Gefdahrdung. Hrsg. von Christel Meier-Staubach. Berlin 2014, S. 245-276.

38 Vgl. Pierre de Ronsard: Abbregé de I'Art poétique francoys. In Ders.: (Eeuvres completes.
Edition établie, présentée et annotée par Jean Céard, Daniel Ménager et Michel Simonin.
Paris 1994, Bd. 2, S. 1174-1189, hier S. 1174f.

39 Ebd., S. 1175.

40 Vgl. Ebd.: Long temps apres sont venus d'un mesme pais, les seconds Poétes que j'appelle humains,
pour estre plus enflez d'artifice et labeur que de divinité. A l'exemple de ces derniers, les poétes Ro-
mains ont foisonné en 'abondance de tant de livres empoulez et fardez, qu'ilz ont apporté aux librairies
plus de charge que d’honneur, excepté cing ou six desquels la doctrine, accompagnée d'un parfait
artifice, m'a tousjours tiré en admiration.



254 Volkhard Wels

gegeniiber bevorzugt Ronsard die griechischen Dichter, insbesondere Pindar,"
was in seiner Konstellation weit vorausweist auf das 18. Jahrhundert, in dem es
wiederum Pindar sein wird, der zum Modell der erhabenen, inspirierten Dich-
tung eines Klopstock, Goethe oder Holderlin wird.

Ronsard hat den Enthusiasmus nicht nur theoretisch gefordert, sondern ihn in
seinen Gedichten gelebt. Diese sind voll von Berufungen auf gottliche Inspirati-
on. Im selben Jahr wie der Dialog Tyards erschienen 1552 die Amours, die mit der
Ode a Michel I’'Hospital Ronsards ausfiihrlichste Formulierung und Aneignung
der Theorie des Enthusiasmus enthalten.*? Gegenstand der Ode sind die Musen,
die ihren siebten Geburtstag feiern und von ihrer Mutter Memoire ihrem Vater
Jupiter vorgestellt werden. Entziickt von ihrer Anmut und ihren musikalischen
Temperamenten macht dieser ihnen das Geschenk der dichterischen Gabe, die er
selbst als einen von ihm ausgehenden furor im platonischen Sinne definiert. Wie
der Magnet seine Kraft an das Eisen abgebe, das dann wiederum anderes Eisen
anzieht, so bilde auch die Entziickung des furor eine Kette, die von Jupiter selbst
iiber Apollo und die Musen bis zu den ,heiligen Dichtern’ hinab reiche. Diese
wiederum wiirden durch die Kraft ihrer eigenen Entziickung das erstaunte Volk
in Bewunderung versetzen.

Ausdriicklich mochte Jupiter ausgeschlossen haben, dass die Welt eventuell
glauben konne, die poetische Gabe sei nicht auf die Musen, sondern auf blofie
Kunstfertigkeit oder Technik (arf) zurtickzufiithren. Nicht durch miihselige und
elende Technik (Cet art penible, et miserable), sondern nur durch den Enthusiasmus
entstehe wahre Dichtung. Wer ohne diesen Enthusiasmus Verse zu schreiben
versuche, wird ausdriicklich verflucht: Ohne Anmut und Grofie wiirden diese
Verse sein, iiberfliissig und unniitz wie totgeborene Kinder.**

Mit seinen grofsen Hymnen hat Ronsard sich in die Tradition der Orphischen
Hymmen gestellt und als inspirierten Sanger ausgewiesen. In diesen Hymnen fin-
det sich auch tatsachlich die gesamte neuplatonische Kosmologie.* In der Hymne
de I"Automne (1563) erkldrt Ronsard selbstbewusst, dass Apollo vom Tage seiner
Geburt an sein Leben bestimmt und ihm die Gabe des Dichtens mitgeteilt ha-
be.* Der Mensch, den ein Gott solcherart beriihre, werde zum Propheten und
konne zukiinftiges Geschehen vorhersagen, die Geheimnisse der Natur und des

41 Zur Pindar-Verehrung Ronsards vgl. Véronique Denizot: ,Comme un souci aux rayons du
soleil”. Ronsard et I'invention d'une poétique de la merveille (1550-1556). Genf 2003, S. 100-117;
Jean Lecointe: La muse et la grace: versions de la fureur dans les Odes de Ronsard, entre Pinda-
risme et Platonisme. In: Lectures des Odes de Ronsard. Hrsg. von Julien Geeury. Rennes 2001,
S. 73-88 und Thomas Schmitz: Pindar in der franzdsischen Renaissance. Gottingen 1993.

42 Pierre de Ronsard: A Michel de 'Hospital, Chancelier de France. In Ders.: (Feuvres complé-
tes Bd. 1, S. 626—657.

43 Vgl. ebd., Strophe 13, S. 639 und Strophe 14, S. 640.

44 Schneider: Kosmos, Seele, Text (wie Anm. 1) interpretiert S. 175-269 die Hymnen Ronsards
als Teilhabe im neuplatonischen Sinne.

45 Vgl. Ronsard: Hymne de I'Autonne. In Ders.: (Eeuvres completes Bd. 2, S. 559-570, hier S. 559,
v. 1-4.



Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext 255

Himmels erkennen und sich zu den Gottern erheben. Er werde die Krifte der
Kréauter und Steine beherrschen, die Winde einschliefSen und die Stiirme durch
seinen Zauber beherrschen. Diesen Enthusiasmus kénne Gott jedoch nur den
Seelen zuteilwerden lassen, die sich von allem Menschlichen getrennt und durch
Gebet, Fasten und Bufle auf eine solche Gabe vorbereitet hatten.

Wie sehr Ronsard schon in seiner Zeit mit dem Konzept des furor poeticus iden-
tifiziert worden ist, zeigt der 1556 erschienene Dialog Louis Le Carons mit dem
Titel Ronsard, ou de la Poésie, in dem Ronsard einmal mehr aufgrund seiner en-
thusiastischen Inspiration zum Modell des géttlich inspirierten Dichters gemacht
wird.* Dem gegeniiber nehmen sich die kurzen Hinweise auf den Enthusiasmus,
mit denen sich der andere grofse Dichter der Pléiade, Joachim du Bellay, 1549 in
seiner Défense et illustration de la langue francaise begniigt, relativ bescheiden aus.
Einsamkeit und Stille, schreibt dieser, seien die Freunde der Musen, und nur in
diesem Zustand konne es dem Dichter gelingen, jenen gottlichen furor zu erwe-
cken, ohne den er nicht zu hoffen braucht, etwas von Dauer zu schaffen.*” In den
Regrets (1558) ist sich du Bellay riickblickend sicher, dass er auf seinem Weg als
Dichter von einem ,heiligen furor” geleitet worden sei.*® Ahnlich wird in der
Hymne de la Surdité die Enthusiasmus-Theorie zum elitdren Merkmal der neuen
Dichter.*

Dieses knappe Referat muss hier gentigen. Wenn diese Skizze der neuplato-
nischen Enthusiasmus-Theorie in Frankreich zutreffend ist, dann ist das Auffal-
ligste, dass die Enthusiasmus-Rezeption in Frankreich im Wesentlichen auf die
Epoche und die Gruppe der Pléiade beschréankt bleibt. Spatestens mit Francois de
Malherbe, also um 1600, kommt in Frankreich ein technischer Dichtungsbegriff
zum Tragen, der dann richtungsweisend fiir die franzosische Klassik wird. Im
17. Jahrhundert beruft sich —und auch das gilt natiirlich nur unter dem Vorbehalt:
soweit ich sehe — in Frankreich kein Dichter mehr auf gottliche Inspiration, und
in diesem Punkt ist die Entwicklung in Deutschland und Frankreich dann auch
wieder parallel. Damit bin ich bei meinem vierten Punkt, namlich der Frage, wie
diese unterschiedlichen Verlaufsformen der Rezeption zu erkldren sein kénnten.

46 Vgl. Louis Le Caron: Dialogues. Ed. critique par Joan A. Buhlmann et Donald Gilman. Genf
1986, S. 273-284 und S. 300f.

47 Vgl. Joachim Du Bellay: La deffence, et illustration de la langue frangoyse. Préparé par Fran-
cis Goyet et Olivier Millet. In Ders.: (Euvres complétes Bd. 1. Paris 2003, Kap. 1111, S. 70.
Zur Poetik Du Bellays vgl. vor allem Josiane Rieu: L'esthétique de Du Bellay. Paris 1995, mit
einem Kapitel zur Inspirationstheorie.

48 Vgl. Joachim Du Bellay: Les Regrets, Sonnet 3, v. 3 f. In Ders.: (Beuvres poétiques. Ed. cri-
tique par Henri Chamard. Paris 1910, Bd. 2, S. 54: Je suivois d’Apollon la trace non commune, |
D’une saincte fureur sainctement agité.

49 Vgl. Joachim Du Bellay: Hymne de la Surdité. In Ders.: (Beuvres poétiques Bd. 5, S. 185-196.



256 Volkhard Wels

5. Konfessionelle, sozialhistorische und sprachliche Unterschiede

im Rezeptionskontext
An erster Stelle steht der schon genannte, konfessionelle Aspekt. Wir haben es bei
der Pléiade mit einer katholischen Dichtergruppe zu tun und — insbesondere was
Ronsard betrifft — sogar mit einer selbstbewusst bis aggressiv katholischen.™ Die-
ser Punkt scheint fiir den franzdsischen Raum besonders signifikant, denn die
grofien calvinistischen oder dem Calvinismus nahestehenden Dichter der Zeit
wie Clement Marot, Guillaume du Bartas oder Agrippa d’Aubigne berufen sich
— und auch diese Behauptung gilt freilich nur, soweit ich sehe — nirgendwo auf
gottliche Inspiration. Insbesondere Guillaume du Bartas beginnt seine Laufbahn
als Dichter geradezu paradigmatisch mit einer Dichtung mit dem Titel La muse
chrestienne (1574). Hier bedrangt die christliche Muse den Dichter, ernsthafte Ver-
se iiber biblische Themen zu schreiben. Das diirfte sich 1574 implizit gegen die
Pléiade richten, deren Dichtung stark weltlich ausgerichtet war. Du Bartas setzt
diesen Auftrag der christlichen Muse dann auch um, unter anderem mit seinem
grofien Epos iiber die Schopfungswoche (La semaine sainte, 1581-1584).

Ein besonders deutliches Beispiel fiir die Ablehnung des Enthusiasmus ist der
calvinistische Theologe Théodor de Béze, der vor seiner Konversion zum Calvi-
nismus einige weltliche Epigramme verfasst hatte, die ihm jetzt, 1550, nach seiner
Konversion, extrem peinlich sind. In der Vorrede zu seinem Abraham sacrifiant,
einem typisch protestantischen Bibeldrama, entschuldigt er sich dafiir. Schon
die blofse Erinnerung daran lasse ihn erréten. Von nun an wolle er sein Talent
allein in den Dienst der Frommigkeit stellen, indem er an einer Ubersetzung der
Psalmen arbeite. Sein grofles Bedauern gilt jenen franzosischen Dichtern, die
sich weiter solchen leeren und eitlen Vergniigungen hingaben. Es ware besser,
auch sie wiirden die Gnade Gottes verherrlichen, statt Idole anzubeten, das heifst
Frauen oder Mannern in Sonetten zu schmeicheln, zu petrarchisieren oder die
antiken Enthusiasmen nachzumachen (contrefaire ces fureurs poétiques a l'antique).
Auch das diirfte sich gegen Du Bellay und Ronsard richten, deren erste Werke
gerade erschienen waren.”!

Der zweite grofie Unterschied, den es zwischen der Rezeption in Deutschland
und Frankreich gibt, ist der sozialhistorische Kontext. Die deutsche Rezeption

50 Zur protestantischen Dichtung der Zeit vgl. Jacques Pineaux: La poésie des protestants de
langue francaise, du premier synode national jusqu’a la proclamation de I'Edit de Nantes
(1559-1598). Paris 1971. Zur Auseinandersetzung mit Ronsard dort S. 178-186. Die zahlrei-
chen Streitschriften in der erbittert gefiihrten Auseinandersetzung hat Pineaux herausgege-
ben, vgl. La polémique protestante contre Ronsard. Hrsg. von Jacques Pineaux. Paris 1973.
Konzise Darstellung bei Malcom C. Smith: Ronsard et Du Bellay versus Beze. Allusiveness
in Renaissance Literary Texts. Genf 1995.

51 So schon die Vermutung der Herausgeber an dieser Stelle, vgl. Théodore de Beze: Abraham
sacrifiant. Hrsg. von Marguerite Soulié und Jean-Dominique Beaudin. Paris 2006, S. 34. Zur
Auseinandersetzung von Béze und Ronsard um den Status der Inspiration vgl. Jacques Pi-
neaux: Poésie et prophétisme: Ronsard et Théodore de Béeze dans la querelle des discours.
In: Revue d’Histoire Littéraire de la France 78 (1978), S. 531-540.



Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext 257

von Ficinos Enthusiasmus-Theorie war eine relativ kurzfristige Erscheinung in
den Jahren von ca. 1490 bis 1518 und hat nicht zu einer Dichtergruppe gefiihrt
wie in Frankreich. Die Berufung auf den Enthusiasmus war wesentlich eine aka-
demische Erscheinung innerhalb der Universitdt geblieben, hatte polemischen
und provokativen Charakter besessen und war als solche gegen die universitare
Theologie gerichtet gewesen.

In Frankreich dagegen sind es mit der Pléiade tatsdchlich Dichter, die sich auf
den Enthusiasmus berufen. Dieser Unterschied kann sicherlich nicht nur auf die
konfessionellen Vorgaben zuriickgefiihrt werden. Wer ihn erkldaren will, wird
um den sozialhistorischen Kontext nicht herumkommen: Das soziale Profil der
akademischen Streitschriften in Deutschland um 1500 und der franzdsischen,
héfischen Dichtung in Frankreich ab 1550 ist namlich sehr verschieden.”

Anders als fiir Jacob Locher oder Matthdus Lupinus Calidomius geht es fiir
Ronsard oder Du Bellay nicht darum, sich als Dichter in einem akademischen
Kontext gegentiber den Kollegen von der theologischen Fakultidt zu behaupten,
sondern darum, sich als Dichter am koniglichen Hof zu etablieren. Die Pléiade ist
eine hofische Dichtergruppe, und im Gegensatz zu Deutschland gibt es mit dem
Konigshof in Frankreich einen Ort, an dem sich Dichtung jenseits der Universi-
taten und Schulen entfalten kann. Wahrend die deutschen Humanisten nur fiir
eine kleine, akademische Elite schreiben, ist Ronsard schon frith zu einem &au-
ferst populédren Dichter geworden, der sich als solcher in den héchsten Kreisen
der Gesellschaft bewegt, an den Hofen der Fiirsten und Konige. Im Kreis dieses
erlauchten Publikums rezitiert der Dichter seine gottlichen Verse.

Anders als die humanistischen, neulateinischen Dichter in Deutschland sind
die Dichter der Pléiade keine Lehrer und Professoren, sondern entweder selbst
Adlige oder zumindest Protegés des franzdsischen Hofes. Das ist auf literaturso-
ziologischer Ebene eine Revolution. In den Worten von Christoph Oliver Mayer:
,Die Pléiade trat in den spaten 1540er Jahren in die Offentlichkeit und erstrebte
ganz bewufst eine Veranderung der literarischen Welt, indem sie Gattung, Dich-
tungsart, Bezugspunkt und Dichtungskonzeption radikal erneuern wollte.”> Ge-
meinsamkeit der Dichter, die in der Pléiade zusammengefasst wurden, war ,,die
aristokratische Konzeption von Dichtung, die mit einer besonderen Mission ver-
bunden ist und den Dichter zum Kompagnon von Géttern und Kénigen macht.”>*

Der Kult der Inspiration, den Ronsard betreibt, dient zu einem ganz entschei-
denden Teil der Heroisierung der eigenen Person — oder in der Sprache der So-
ziologie: der Auspragung eines bestimmten Habitus. Nicht Bildung und Sprach-
kenntnisse zeichnen den Dichter aus (obwohl Ronsard auch auf diese Wert legt),

52 Grundlegend in diesem Sinne die literatursoziologische Studie von Christoph Oliver Mayer:
Pierre de Ronsard und die Herausbildung des ,, premier champ littéraire”. Herne 2001. Dort
S. 128-136 zur furor-Theorie als Symbol einer ,,demonstrativen Alteritat”.

53 Mayer: Ronsard (wie Anm. 52), S. 124.

54 Ebd.



258 Volkhard Wels

sondern die eigene Person als solche, die einer Inspiration durch die Musen wiir-
dig sein muss:

Or pour ce que les Muses ne veullent loger en une ame si elle n'est bonne, saincte,
et vertueuse, tu seras de bonne nature, non meschant, renfrogné, ne chagrin: mais
animé d'un gentil esprit, ne laisseras rien entrer en ton entendement qui ne soit
sur-humain et divin.»

Solche Anforderungen an den Charakter des Dichters sind ein Novum. Ist die
Dichtung blofs eine Technik, eine besonders hoch entwickelte Form der Sprach-
beherrschung, kann sie jeder ausiiben. ,Grands rhétoriqueurs’ hat man die der
Pléiade vorangegangene Dichtergeneration in der franzdsischen Literaturge-
schichte etwas pejorativ benannt, was aus dieser Perspektive auch tatsachlich
einen entscheidenden Punkt trifft. Dichtung, wie sie die Pléiade propagiert, be-
hauptet dagegen, weit mehr zu sein als ,grofie Rhetorik” Und genau das, was
iiber die blofs rthetorische Technik hinausgeht, markiert die neuplatonische The-
orie des Enthusiasmus. Sie spielt die Schliisselrolle fiir die Aufwertung der Dich-
tung von einer Technik zu einer Offenbarung, von einer Schuliibung zu einer
hofischen Repréasentationskunst.

Die Dichter der Pléiade verkorpern mit ihrem dezidiert hofischen Selbstbe-
wusstsein den neuen Typus des gentilhomme, des cortegiano, wie ihn Balthasar
Castiglione wirkmaéchtig 1528 in seinem Libro del Cortegiano™ beschrieben hatte.
Dieser weltgewandte Hofmann mit seinen vollendeten Umgangsformen steht in
erheblicher Distanz zum Universitdtsgelehrten und Dichter humanistischer Pro-
venienz. Mit seiner ,anmutigen Nachlassigkeit’, seiner sprezzatura, weifs er insbe-
sondere die Damen des Hofes zu beeindrucken, denn — und das ist ein weiterer,
wichtiger Unterschied zur rein méannlichen Kultur der Universitit — die hofische
Kultur ist eine gleichermafien mannliche und weibliche Kultur. Der hofische Pe-
trarkismus als spielerischer Umgang mit den Rollenmodellen mannlichen und
weiblichen Verhaltens, dem die Pléiade so exzessiv huldigt, ist nur eine beson-
ders pragnante Form dieser hofischen Kultur. Auch dessen Regeln werden von
der Hoflichkeit im wortlichen und iibertragenen Sinne vorgegeben. Fiir Grobia-
nismen und Féakalsprache wie in Lochers Comparatio ist in dieser Welt kein Platz.

55 Ronsard: Abbregé (wie Anm. 38), S. 1175.

56 Zum Cortegiano und der hofischen Kultur vgl. vor allem Peter Burke: The Fortunes of the
Courtier. The European Reception of Castiglione’s Cortegiano. Oxford 1995. Ich verwei-
se aus der reichhaltigen Literatur aufferdem auf Emmanuel Bury: Littérature et politesse.
Linvention de I’honnéte homme. 1580-1750. Paris 1996; Maurice Magendie: La politesse
mondaine et les théories de I’honnéteté, en France au XVII¢siecle, de 1600 a 1660. Paris 1925
[ND Genf 1970]; Klaus Conermann: Der Stil des Hofmanns. Zur Genese sprachlicher und li-
terarischer Formen aus der hofisch-politischen Verhaltenskunst. In: Européische Hofkultur.
Hrsg. von August Buck u.a. Wiesbaden 1978, Bd. 1, S. 45-56 und Manfred Hinz: Rhetorische
Strategien des Hofmannes. Studien zu den italienischen Hofmannstraktaten des 16. und
17. Jahrhunderts. Stuttgart 1992.



Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext 259

Dichtung ist im Ideal der hofischen Welt (nicht zu verwechseln mit der Wirklich-
keit des Hoflebens) eine besonders prestigetrdachtige Form des gesellschaftlichen
Umgangs, Ausdruck einer hochst verfeinerten Kultur, an der Frauen und Manner
gleichermafien teilhaben.

Das sind alles dufierst vereinfachende Behauptungen und in dieser Schérfe
sicherlich zu differenzieren. Sie sind aber insofern legitim, als es bisher erstaun-
licherweise keine vergleichenden Analysen zu den Unterschieden und Gemein-
samkeiten in der literarhistorischen Entwicklung in Deutschland und Frankreich
flir diesen Zeitraum gibt. Wer aber diese Unterschiede und Gemeinsamkeiten
erklaren will, genauso wie die Bewunderung, Ubersetzung und Nachahmung,
die dem Werk Ronsards um 1600 europaweit zuteilwerden wird — und auch sie
ist nur ansatzweise erforscht —* der wird um diesen hofischen Kontext nicht he-
rumkommen. Als hofischer Dichter wird Ronsard zum Vorbild von Daniel Hein-
sius in den Niederlanden, von Philip Sidney in England und von Martin Opitz
in Deutschland, genauso wie sich auch der Petrarkismus, der mit der Ronsard-
Rezeption Hand in Hand geht, nur als ein hofisches Phanomen verstehen lasst.

Zu diesem sozialhistorischen Kontext gehort auch die Tatsache, dass es sich
bei der Dichtung der Pléiade um eine volkssprachliche, also franzdsische Dich-
tung handelt. Die Sprache der deutschen Dichtung dagegen bleibt im 16. Jahr-
hundert das Neulatein.”® Das ist alles andere als eine Marginalie. Die neulatei-
nische Dichtung ist schon durch ihre enormen sprachlichen Voraussetzungen
wesentlich eine akademische Dichtung und an den Hofen nur sehr bedingt,
wenn tiberhaupt rezipierbar.

In der deutschen Ubersetzung von Giovanni della Casas Galateo, einem weit
verbreiteten Handbuch der hofischen Kultur, heifst es 1579 unter dem Titel
Vnnétiges Latein reden, nichts sei in der beywohnenden Gesellschaft schlimmer als
diejenigen, denen das Latein wie Knoblauch aufi dem Half$ stincket.® Der Gebrauch
der lateinischen Sprache solle den Gelehrten iiberlassen bleiben, fordert man, die
aber auch, wenn sie sich der lateinischen Sprache bedienen, unter sich bleiben
sollen. Vnleidliche Leut sind sie, wenn sie der beywohnenden Geselschaft mit ihrem
Latein beschwerlich werden. Das ist nicht nur ein wichtiger Hinweis auf die La-
teinkenntnisse, die in einem hoéfischen Rahmen vorauszusetzen waren, genauso

57 Vgl. Annemarie Nilges: Imitation als Dialog: Die européische Rezeption Ronsards in Renais-
sance und Frithbarock. Heidelberg 1988.

58 Den besten Einblick vermittelt der Band: Humanistische Lyrik des 16. Jahrhunderts. Hrsg.
von Wilhelm Kiihlmann, Robert Seidel und Hermann Wiegand. Frankfurt a. M. 1997.

59 Giovanni della Casa: Galateus. Das Biichlein von erbarn/ hoflichen und holdseligen Sitten
verdeutscht von Nathan Chytraeus 1597. Hrsg. von Klaus Ley. Frankfurt 1607 [ND Tiibingen
1984], S. 92. Interessanterweise handelt es sich bei der Passage, aus der hier zitiert wird, um
einen Einschub des Ubersetzers Chytraeus, vgl. Nachwort des Herausgebers S. 73. Das Prob-
lem der ,unhdéflichen’, lateinisch sprechenden Gelehrten wurde in Deutschland offenbar als
besonders drangend empfunden. Das italienische Original von della Casas Traktat war 1558
erschienen. Zu della Casas Traktat vgl. Klaus Ley: Die ,scienza civile” des Giovanni della
Casa. Literatur als Gesellschaftskunst in der Gegenreformation. Heidelberg 1984.



260 Volkhard Wels

wie auf die Achtung — oder Missachtung — die einem Latein sprechenden Ge-
lehrten gezollt wurde, sondern vor allem und an erster Stelle ein Indiz fiir den
Ausschluss der neulateinischen Dichtung aus der hofischen Kultur.

Die neue hofische Kultur, wie sie Castiglione beschreibt, ist eine dezidiert
volkssprachliche Kultur. Mit Joachim du Bellays La deffence, et illustration de la
langue francoyse (1549) — genauso wie bei seinem italienischen Vorbild, Sperone
Speronis Dialogo delle lingue (1542) — steht diese hofische Kultur programmatisch
auch in Frankreich im Zeichen der Volkssprache, und zwar eben schon Mitte des
16. Jahrhunderts, also zu einem Zeitpunkt, zu dem die deutsche Dichtung sich
nur in ihren volksttimlichen Formen der deutschen Sprache bedient — Ausnah-
men bestédtigen die Regel. Diese volkstiimlichen Formen aber entsprachen nicht
den Bedingungen der neuen, hofischen Dichtung.

Die deutsche Dichtung des 16. Jahrhunderts ist, wo sie einen hoheren intel-
lektuellen Anspruch erhebt, neulateinische Dichtung. Fiir den weiteren Verlauf
des 16. Jahrhunderts hat sich, ausgehend von der richtungsweisenden Studie von
Erich Trunz, der Begriff einer spathumanistischen Standeskultur fiir die neula-
teinische Dichtung dieser Lehrer und Professoren durchgesetzt.®* Die Behaup-
tung einer gottlichen Inspiration steht dabei per se in einem gewissen Kontrast
zum ,artistischen’ (ndmlich aus dem Lateinunterricht der artes-Fakultit gespeis-
ten) Selbstbewusstsein dieser Dichter. Gerade weil die neulateinische Dichtung
ein jahrelanges Studium der lateinischen Sprache voraussetzte und es mithin
den Stolz der Dichter ausmachte, diese Fremdsprache derartig perfekt zu be-
herrschen, dass man in ihr dichten konnte, wire die Berufung auf eine géttliche
Inspiration problematisch. Der hochste Ehrentitel, den diese spathumanistische
Standeskultur fiir den Dichter zu vergeben hatte, war der eines ,deutschen Ho-
raz’® —nicht der eines goéttlich inspirierten Sangers oder eines neuen Orpheus.

Die divergente Entwicklung, die die neulateinisch-deutsche und die franzosi-
sche Dichtung im Laufe des 16. Jahrhunderts nehmen, wird besonders dort merk-
lich, wo diese unterschiedlichen Welten in unmittelbaren Kontakt kommen, wie
etwa in der Person von Paul Schede Melissus. Schede Melissus, kurpfilzischer
Rat und Bibliotheksdirektor in Heidelberg, vor allem aber ein gefeierter neula-
teinischer Dichter, ist ein typischer Vertreter der spathumanistischen deutschen
Standeskultur, steht aber gleichzeitig mit den hofischen Dichtern der Pléiade in
personlichem Kontakt. Er gehort zu den ersten Vermittlern von deren Werken in
den deutschsprachigen Raum. Die Gedichte Ronsards tibersetzt er aber nicht ins

60 Vgl. Erich Trunz: Der deutsche Spathumanismus als Standeskultur. In: Zeitschrift fiir Ge-
schichte der Erziehung und des Unterrichts 21 (1931), S. 17-53. Erweitert in Ders.: Deutsche
Literatur zwischen Spathumanismus und Barock. Miinchen 1995, S. 7-82. Grundlegend ist
nach wie vor Wilhelm Kiihlmann: Gelehrtenrepublik und Fiirstenstaat. Entwicklung und
Kritik des deutschen Spathumanismus in der Literatur des Barockzeitalters. Tiibingen 1982.

61 Vgl. Eckart Schifer: Deutscher Horaz. Conrad Celtis — Georg Fabricius — Paul Melissus —
Jacob Balde. Die Nachwirkung des Horaz in der neulateinischen Dichtung Deutschlands.
Wiesbaden 1976.



Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext 261

Deutsche, sondern ins Neulateinische.®? Damit werden diese Gedichte nicht nur
von einer Sprache in eine andere iibersetzt, sondern auch von einer hofischen in
eine akademische Kultur. Gerade die ficinianischen Elemente scheint der Calvi-
nist Schede Melissus dabei allerdings zu iibergehen.®

Du Bellays Verteidigung der franzosischen Sprache (die bereits erwéhnte
Deffence, et illustration de la langue francoyse) ist eben nicht nur ein Manifest fiir
die franzosische Sprache, sondern auch fiir eine neue, hofische Dichtung. In
Deutschland wird es noch bis in das zweite Jahrzehnt des 17. Jahrhunderts dau-
ern, bis eine solche hofische Dichtung in deutscher Sprache mdoglich ist. Auch
hier sind es dann nicht die neulateinisch dichtenden Gelehrten, von denen sie
ihren Anfang nimmt, sondern Adlige wie Dietrich von dem Werder und Fiirst
Ludwig von Anhalt-Kéthen oder Diplomaten wie Georg Rudolf Weckherlin, der
am englischen Hof mit dieser neuen, hofischen Dichtung in Kontakt gekommen
war. 1616 erscheinen seine ersten deutschsprachigen Versuche. Ein Jahr spater,
1617, publiziert dann der knapp zwanzigjihrige Martin Opitz (und auch er wird
nicht an der Universitit, sondern als Diplomat Karriere machen) seine Abhand-
lung gegen die Verachtung der deutschen Sprache (selbst noch in Latein verfasst:
Aristarchus, sive de contemptu linguae teutonicae). 1624 nimmt er das Argument noch
einmal auf, programmatisch zugespitzt, in seinem Buch von der deutschen Poeterey.
Im selben Jahr erscheint mit den Deutschen Poemata seine manifestartige Samm-
lung von Musterstiicken fiir die neue Dichtung, darunter zahlreiche Ubersetzun-
gen von Ronsard.

Wie Ronsard und Du Bellay geht es auch Opitz darum, die volkssprachliche
Dichtung als eine Tatigkeit zu erweisen, die der hochsten gesellschaftlichen
Wertschdtzung wiirdig ist. Der grdsseste lohn, den die Poeten zue gewarten haben,
sei es, inn koniglichen vnnd fiirstlichen Zimmern Platz zu finden, heifit es in den
letzten Sétzen der Poeterey.®* Vor allem aber sind die Vorreden zu den Deutschen
Poemata (1624 und 1625) iiber weite Strecken nichts anderes als eine lange Liste

62 Vgl. Nilges: Imitation als Dialog (wie Anm. 57), S. 54—61. Zum Verhiltnis von Schede Me-
lissus zur Pléiade vgl. Pierre de Nolhac: Un poete rhénan ami de la Pléiade. Paul Melissus.
Paris 1923 und Eckart Schéfer: Petrus Melissus — der erste deutsche Petrarkist? In: Francesco
Petrarca in Deutschland. Hrsg. von Achim Aurnhammer. Tiibingen 2006, S. 91-110. Zum
Verhiltnis von deutschsprachiger und neulateinischer Dichtung bei Schede ist richtungs-
weisend Jorg Robert: Deutsch-franzdsische Dornen — Paul Schede Melissus und die Rezep-
tion der Pléiade in Deutschland. In: Abgrenzung und Synthese. Lateinische Dichtung und
volkssprachliche Traditionen in Renaissance und Barock. Hrsg. von Marc Focking und Ger-
not Michael Miiller. Heidelberg 2007, S. 207-229 und Jorg Robert: Manierismus des Niedri-
gen. Paul Schede Melissus und die deutsche Lyrik um 1600. In: Daphnis 39 (2010), S. 577-610.

63 Ahnlich wird Ronsard auch in England rezipiert, vgl. Volkhard Wels: imaginatio oder in-
ventio. Das dichterische Schaffen und sein Gegenstand bei Puttenham, Sidney und Temple.
In: Poetica 37 (2005), S. 65-91.

64 Martin Opitz: ,,Buch von der Deutschen Poeterey” (1624) mit dem ,, Aristarch” (1617) und den
Opitzschen Vorreden zu seinen ,Teutschen Poemata” (1624 und 1625) sowie der Vorrede zu
seiner Ubersetzung der ,Trojanerinnen” (1625). Hrsg. von Herbert Jaumann. Stuttgart 2002,
S.72.



262 Volkhard Wels

von fiirstlichen und adligen Personen, die sich alle der Dichtung gewidmet oder
sich als Mézene hervorgetan haben, ohne damit ihrem Ruf als Edelmédnner zu
schaden.® Die neulateinischen Dichter des 16. Jahrhunderts fehlen in dieser Liste,
die deutschsprachigen, hofischen Dichter des Mittelalters dagegen nicht. Opitz-
ens neues volkssprachliches und héfisches Dichtungskonzept grenzt sich nicht
vom Mittelalter ab, sondern vom neulateinischen Humanismus.

Das Interessante an der erst jetzt mit Weckherlin und Opitz massiv einsetzen-
den deutschen Ronsard-Rezeption ist allerdings — und damit komme ich wieder
zuriick zur Rezeption des Enthusiasmus —, dass beide sich gerade fiir die neu-
platonischen Elemente nicht interessieren. Ronsard wird mit seinen petrarkisti-
schen Liebesgedichten wahrgenommen und iibersetzt, nicht mit seinen grofien
Hymnen mit ihrer neuplatonischen Kosmologie und der Mythologie des Enthusi-
asmus. Uber den Enthusiasmus kann man 1624 im Buch von der deutschen Poeterey
nur den einen Satz lesen, dass in der Antike Dichter wie Orpheus, Homer und
Hesiod als die ersten Viiter der Weif$heit gegolten hatten, weil sie viel sachen vorbrach-
ten/ welche einen schein sonderlicher propheceiungen vnd geheimnisse von sich gaben.
Die einfiiltigen Leute (aber natiirlich nicht die Gebildeten) vermeineten deshalb, es
miiste etwas gottliches in jhnen stecken/ vnd liessen sich durch die anmutigkeit der scho-
nen getichte zue aller tugend vnnd guttem wandel anfiihren.*

Damit wird die neuplatonische Enthusiasmus-Theorie auf einen frommen Be-
trug der Dichter zuriickgefiihrt, die billigend in Kauf genommen haben, vom
einfachen Volk fiir gottlich inspiriert gehalten zu werden, damit ihren morali-
schen Ermahnungen desto eher Folge geleistet wiirde. Die Enthusiasmus-Theorie
wird im Kern auf das Lukrezsche Diktum von der bitteren Medizin der Moral,
die in der verzuckerten Hiille der Dichtung dargereicht werden miisse, reduziert.
Von der goéttlichen Inspiration ist nur der schein [!] sonderlicher propheceiungen vnd
geheimnisse tibriggeblieben.

Mit solchen Uberzeugungen ist Opitz um 1624 kein radikaler Neuerer, denn
— ich habe darauf bereits hingewiesen — um 1600 bricht die Rezeption der En-
thusiasmus-Theorie generell ab. Schon 1570 hatte Lodovico Castelvetro in seiner
Poetica d’Aristotele sogar behauptet, dass Platon selbst die furor-Theorie nur

65 Vgl. Julius Wilhelm Zincgref: Dedicatio. In Martin Opitz: Teutsche Poemata. In Ders.: Ge-
sammelte Werke. Hrsg. von George Schulz-Behrend, Bd. 2.1. Stuttgart 1978, S. 171. Opitz’
Widmung der Ausgabe Breslau 1625 abgedruckt in Opitz: Buch von der Deutschen Poeterey
(wie Anm. 64).

66 Opitz: Buch von der Deutschen Poeterey (wie Anm. 64), S. 15. Opitz’ Verhiltnis zum Neupla-
tonismus ist allerdings hochst umstritten. Eine gegensitzliche Position vertritt Hans-Georg
Kemper: Religion und Poetik. In: Religion und Religiositdt im Zeitalter des Barock. Hrsg.
von Dieter Breuer. Wiesbaden 1995, Bd. 1, S. 63-92. Ausfiihrliche Auseinandersetzung mit
Kempers Argumenten in Wels: Manifestationen des Geistes (wie Anm. 23), S. 293-346 und in
Wels: Zwischen Spiritualismus, Hermetik und lutherischer , Orthodoxie”: Zu Hans-Georg
Kempers Vorgeschichte der Naturlyrik. In: Zeitspriinge 16 (2012), Heft 3/4, S. 243-284. Eine
vermittelnde Position vertritt Peter-André Alt: Imaginédres Geheimwissen. Untersuchungen
zum Hermetismus in literarischen Texten der Friithen Neuzeit. Gttingen 2012, S. 67-103.



Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext 263

ironisch gemeint haben kénne. Ahnlich wie die antiken Orakel auf einen Betrug
der antiken Priester, so ginge die Behauptung eines Enthusiasmus auf einen Be-
trug der antiken Dichter zuriick.” Mitte des 17. Jahrhunderts {ibernimmt diese
Argumentation — unter anderen, aber besonders einflussreich — Gerhard Johan-
nes Vossius in seinem De artis poeticae natura ac constitutione liber (1647).5

Die sogenannte Aufklarung kann dem im 18. Jahrhundert nichts mehr hin-
zufiigen. Johann Christoph Gottsched fiihrt in seiner Critischen Dichtkunst (1729)
den Glauben an einen Enthusiasmus auf das Geltungsbediirfnis der antiken
Dichter zuriick, die alles getan hétten, um fiir , gottlich erleuchtete Ménner” ge-
halten zu werden. Durch die ,Einfalt der altesten Volker” sei ihnen dies auch
leicht gefallen: Die ,,dummen Leute” hitten gleich fiir gottlich inspiriert gehalten,
wozu sie selbst nicht fahig gewesen waren.®® Das ist genau das, was auch Opitz
schon hundert Jahre frither behauptet hatte. Damit aber stellt sich die Frage nach
den Ursachen fiir diesen europaweiten, katholische wie protestantische Gebiete
gleichermafien betreffenden Abbruch der Enthusiasmus-Rezeption um 1600.

6. Ursachen fiir den Abbruch der Enthusiasmus-Rezeption um 1600

Mehrere Griinde sind dafiir in Anschlag zu bringen, die hier in aufsteigender,
ihrer Bedeutung entsprechender Reihenfolge kurz angerissen seien.

Erstens, interne Widerspriiche der Enthusiasmus-Theorie werden zunehmend
prominent. Die Pose des inspirierten Sangers, wie sie Ronsard so exzessiv ausge-
pragt hatte, war schon zu seinen eigenen Lebzeiten — vorsichtig gesagt — schwie-
rig. Fiir die grofsen Hymnen mit ihrer neuplatonischen Kosmologie mag die Be-
hauptung einer géttlichen Inspiration ja noch angehen, aber warum sollte die
petrarkistische Liebesdichtung gottlich inspiriert sein?”® Oder die hofische Kasu-
aldichtung, die Ronsard ja auch in nicht unerheblichem Mafse geschrieben hat?

67 Lodovico Castelvetro: Poetica d’Aristotele vulgarizzata e sposta. Hrsg. von Werther Romani.
Rom, Bari 1978/1979, S. 91f. Ahnlich die Argumentation in Lodovico Castelvetro: Parere del
medesimo sopra l'ajuto, che domandano i Poeti alle Muse. In Ders.: Opere varie critiche.
Bern 1727 [ND Miinchen 1969], S. 79-99. Einen hochst interessanten Vermittlungsversuch
zwischen Regelpoetik und Enthusiasmus unternimmt Daniel Heinsius, vgl. Volkhard Wels:
Contempt for Commentators. Transformation of the Commentary Tradition in Daniel Hein-
sius’ Constitutio tragoediae. In: Neo-Latin Commentaries and the Management of Know-
ledge in the Late Middle Ages and the Early Modern Period (1400-1700). Hrsg. von Karl
Enenkel und Hank Nellen. Leuven 2013, S. 325-346. Deutsche Fassung im open access-Portal
der Universitdt Potsdam zugénglich unter dem Titel: Daniel Heinsius’” neuplatonische Poe-
tik und die Constitutio tragoediae als Kommentar zur aristotelischen Poetik: URL: https://
publishup.uni-potsdam.de/frontdoor/index/index/docld/6683 (27.02.2017).

68 Gerhard Johannes Vossius: De artis poeticae natura, ac constitutione liber. In Ders.: Opera in
sex tomos divisa. Bd. 3. Amsterdam 1701, S. 1-34, Kap. 12.1.

69 Johann Christoph Gottsched: Versuch einer Critischen Dichtkunst. Leipzig 1729. In Ders.:
Ausgewdhlte Werke, Bd. 6. Hrsg. von Joachim und Brigitte Birke. Berlin, New York 1973, 1.5.4,
S.227.

70 Bernhard Huss: Lorenzo de’” Medicis Canzoniere und der Ficinianismus. Tiibingen 2007,
hat die Ansitze dieses Konfliktes schon fiir den italienischen Kontext nachgezeichnet, in
dem es eben auch gerade der Petrarkismus ist, der eigentlich nicht zu der Annahme gott-



264 Volkhard Wels

Wieso man aber fiir Liebes- und Kasualdichtung eine gottliche Inspiration
braucht, war auch schon im 16. Jahrhundert fragwiirdig. Das zeigt der Spott von
Frangois Rabelais. Im 21. Kapitel des dritten Buchs von Gargantua und Pantagruel
(1546) besucht Panurge im Kontext massiver Anspielungen auf Platon und die
apollinische Inspiration den alten Dichter Raminagrobis, auch ,Schnurrkater”
genannt und bittet ihn um eine Antwort auf die Frage, ob er heiraten solle oder
nicht. Der alte Raminagrobis beantwortet die Frage mit unverstandlichen und
paradoxen Versen, die in der Empfehlung gipfeln: ,Heirate sie oder heirate sie
nicht”, was Panurge dann wiederum mit den Worten kommentiert: ,Und das
nennen Sie einen furor poeticus?“”!

Im Prolog zu diesem dritten Buch hatte Rabelais seine Leser gebeten, sich ein
wenig zu gedulden, bis er einen Schluck aus der Flasche genommen habe, die
er zdrtlich ,meinen wahren und einzigen Helikon, meine kaballinische Quel-
le, meinen einzigen Enthusiasmus” nennt.”> Am scharfsten aber ist der Spott im
48. Kapitel des flinften Buches (1564), das den Titel tragt: ,Wie Panurge und die
anderen im furor poeticus reimten” (Comment Panurge et les autres Rithment par
fureur poétique). Panurge verdreht dort die Augen und verfillt in konvulsivische
Zuckungen. Man glaubt zuerst an eine Magenverstimmung oder Vergiftung,
bis auch Pantagruel und Bruder Hans vom Enthusiasmus der Reimerei erfasst
werden, wie es wortlich heifst. Mit hochrotem Kopf und Schaum vor dem Mund
stofit Bruder Hans schliefllich die — offensichtlich gottlich inspirierten — Verse aus:
,,Oh Gott vaterlicher Vater / der du das Wasser in Wein verwandelst, / mach aus
meinem Hintern eine Laterne, / damit ich meinem Nachbarn leuchten kann.””?
Gegen wen sich diese Satire 1564 gerichtet hat, diirfte allen Zeitgenossen klar
gewesen sein. Auch schon im 16. Jahrhundert konnte die Behauptung einer gott-
lichen Inspiration des Dichters Befremden und Spott hervorrufen, nicht erst im
aufgeklarten 18. Jahrhundert.

Zweitens, das 16. Jahrhundert ist das Jahrhundert der Philologie. Diese Phi-
lologie fiihrt zu einer philologischen Destruktion des neuplatonischen Begriffs
der prisca theologia, indem die Philologie durch ihre Echtheitsiiberpriifungen
die Glaubhaftigkeit genau der Texte zerstort, die Ficino fiir die Genealogie sei-
ner Dichtung als prisca theologia in Anspruch genommen hatte. Der Hohepunkt
dieses philologischen Feldzugs gegen den Neuplatonismus war zwar erst 1614
mit Isaac Casaubon erreicht, der nachgewiesen hatte, dass es sich beim Corpus

licher Inspiration passt. Vgl. insbes. dort S. 69-74 zu Luigi Pulcis Polemik gegen Ficinos
Neuplatonismus.

71 Francois Rabelais: (Buvres complétes. Edition établie, présentée et annotée par Mireille Hu-
chon, avec la collaboration de Francois Moreau. Paris 1994, S. 417: Appellez-vous cela fureur
poéticque? [Ubersetzung hier und im Folgenden vom Verf.]

72 Ebd., S. 349: Attendez un peu que je hume quelque traict de ceste bouteille: c’est mon vray et seul
Helicon: c’est ma fontaine Caballine: c’est mon unicque Enthusiasme.

73 Ebd., S. 836: O dieu pere Paterne, | Qui muas l'eau en vin, | Fais de mon cul lanterne, | Pour luire a
mon voisin.



Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext 265

Hermeticum um eine spatantike Falschung handelte und die Figur des mythi-
schen Hermes Trismegistus eine Erfindung war.”

Angefangen hatte dieser philologische Feldzug aber schon viel friiher. Der
Altphilologe Henri Estienne hatte schon 1566 die Orphischen Hymnen aus philo-
logischen Griinden auf die Spatantike datiert. Mit der lakonischen Bemerkung,
dass diese angeblich von Orpheus verfassten Hymnen stilistisch mehr mit der
spatantiken Dichtung gemeinsam hétten als mit der frithen Dichtung eines He-
siod und Homer, hatte er die Orphischen Hymnen an das Ende seiner Sammlung
griechischer Lyrik gestellt, statt an deren Anfang. Diese einfache editorische Ent-
scheidung zerstorte mit einem Schlag die theologische Bedeutung der Orphischen
Hymmnen.” Nicht anders war es einem weiteren Schliisseltext des Neuplatonismus
ergangen, den sogenannten Sibyllinischen Orakeln, die 1599 als Falschungen ent-
larvt worden waren.”

Ende des 16. Jahrhunderts haben sich diese philologischen Argumente auch
auf katholischer Seite durchgesetzt. Der Neuplatoniker Francesco Patrizi, der
1591 in seine Nova de universis philosophia eine Sammlung hermetischer Texte auf-
genommen und diese als gottliche Offenbarung behandelt hatte, wird von der
Inquisition verurteilt, und zwar mit der Begriindung, dass er die Einzigartigkeit
der biblischen Offenbarung in Frage stelle.”” Ein anderer Neuplatoniker, Augusti-

74 Zur philologischen Kritik Casaubons vgl. Anthony Grafton: Protestant versus Prophet: Isaac
Casaubon on Hermes Trismegistus. In Ders.: Defenders of the Text. The Traditions of Scho-
larship in an Age of Science, 1450-1800. London, Cambridge (Massachusetts) 1991, S. 145—
161. Deutsche Ubersetzung in: Das Ende des Hermetismus. Historische Kritik und neue
Naturphilosophie in der Spéatrenaissance. Dokumentation und Analyse der Debatte um die
Datierung der hermetischen Schriften von Genebrard bis Casaubon (1567-1614). Hrsg. von
Martin Mulsow. Tiibingen 2002, S. 283-303; vgl. ebd. auch Martin Mulsow: Epilog, S. 305—
310. Grundlegend zum Verhiltnis von christlicher Apologetik und philologischer Kritik ist
Ralph Héafner: Gotter im Exil. Frithneuzeitliches Dichtungsverstindnis im Spannungsfeld
christlicher Apologetik und philologischer Kritik (ca. 1590-1736). Tiibingen 2003.

75 Vgl. Poetae graeci principes heroici carminis et allii nonnulli. Hrsg. von Henri Estienne.
Genf 1566, S. 487. Der Hinweis auf diese Datierung bereits bei Anthony Grafton: The Strange
Deaths of Hermes and the Sibyls. In Ders.: Defenders of the Text (wie Anm. 74), S. 162-177,
hier S. 167.

76 Vgl. Grafton: The Strange Deaths of Hermes and the Sibyls (wie Anm. 75). Hier hatte Johan-
nes Opsopoeus in seiner Edition von 1599 das angeblich vormosaische Alter dieser Orakel
bestritten. Vgl. Johannes Opsopoeus: Praefatio zu den Oracula sibyllina, Paris 1599. In: Die
deutschen Humanisten. Dokumente zur Uberlieferung der antiken und mittelalterlichen Li-
teratur in der Frithen Neuzeit. Bd. 1.3: Jacobus Micyllus, Johannes Posthius, Johannes Opso-
poeus und Abraham Scultetus. Im Auftrag der Heidelberger Akademie der Wissenschaften
hrsg. u. bearb. von Wilhelm Kiihlmann, Volker Hartmann, Susann El Kholi und Bjorn Spie-
kermann. Turnhout 2010, S. 247-253. Gerade die Sibyllen waren fiir Ronsard ein wichtiges
Modell prophetischer Rede, vgl. Westerwelle: Sprache der Liebe (wie Anm. 37).

77 Vgl. Anna Laura Puliafito Bleuel: Hermetische Texte in Francesco Patrizis Nova de universis
philosophia. In: Das Ende des Hermetismus. Historische Kritik und neue Naturphilosophie
in der Spétrenaissance. Dokumentation und Analyse der Debatte um die Datierung der her-
metischen Schriften von Genebrard bis Casaubon (1567-1614). Hrsg. von Martin Mulsow.
Tiibingen 2002, S. 237-251.



266 Volkhard Wels

no Steucho, der in De perenni philosophia die Gleichrangigkeit von biblischen und
auflerbiblischen Offenbarungszeugnissen behauptet hatte, wurde vor allem von
den Jesuiten angegriffen und kam 1583 und 1596 damit sogar auf den Index.”®

Damit ist auch schon der dritte Punkt genannt, namlich grundsitzlich die
Wende, die sich mit dem Tridentinum auf katholischer Seite vollzieht. Mit der
einsetzenden Gegenreformation und insbesondere der Ubernahme des Schulwe-
sens durch die Jesuiten wiederholt sich auf katholischer Seite der Prozess, der
auf protestantischer Seite schon mit der Reformation eingesetzt hat. Gerade die
Jesuiten treiben den aristotelischen Begriff der Dichtkunst als einer erlernbaren
Technik sozusagen auf die dufserste Spitze. Ein einziger Blick in eine jesuitische
Poetik gentigt, um sich davon zu iiberzeugen, dass wirklich niemand auf jesuiti-
scher Seite die Moglichkeit einer gottlichen Inspiration des Dichters in Betracht
gezogen hat. Bei Alessandro Donati heifst es sogar mit unmittelbarem Bezug auf
Ficino, mit der Behauptung einer géttlichen Entriickung hétten sich die antiken
Dichter nur wichtigmachen wollen. Auf solche Marchen diirfe man aber im Ge-
gensatz zu Ficino nicht hereinfallen.” Im jesuitischen Schulwesen wird Dichtung
als lehr- und lernbare Technik institutionalisiert und in den Lehrpldnen der
Gymnasien festgeschrieben. Mit géttlich inspirierten Schiilern aber konnte und
wollte niemand rechnen.

Torquato Tasso gehort zu diesen Schiilern, und er bestreitet in einem Brief aus
dem Jahr 1577 vehement die Moglichkeit einer gottlichen Inspiration des Dich-
ters, und zwar gerade, weil ihm eine solche Inspiration die personlichen Ver-
dienste des Dichters aufzuheben schiene. Wenn durch den Dichter Gott spréche,
dann erwerbe sich dieser Ruhm und nicht der Dichter. Wenn es so etwas wie
eine Entriickung des Dichters gébe, dann nur in dem Sinne, dass der Dichter
durch die sinnliche Kraft seiner Phantasie so gebannt werde, dass er die Welt um
sich herum nicht mehr wahrnehme.®* Der Dichter wére also in seine Phantasie
entriickt, aber nicht von Gott. Diese Form der Rationalisierung ist richtungwei-
send fiir die Metaphorisierung des Enthusiasmus im 17. Jahrhundert. Tasso tiber-
nimmt sie seinerseits von den Kommentatoren der aristotelischen Poetik, die eine
solche Deutung schon im 16. Jahrhundert vorgefiihrt hatten.®!

78 Vgl. die Angaben bei Charles B. Schmitt: Perennial Philosophy: From Agostino Steuchoto
Leibniz. In: Journal of the History of Ideas 27 (1966), S. 505-532, hier S. 525.

79 Vgl. Alessandro Donati: Ars poetica sive institutionum artis poeticae libri tres. Kéln 1633
(zuerst Rom 1631), S. 42.

80 Vgl. Torquato Tasso: Le lettere. Disposte per ordine di tempo ed illustrate da Cesare Guas-
ti. Florenz 1852-1855, Bd. 1, Brief Nr. 94 (1577), S. 244f. Vgl. auch den Brief vom 1. 10. 1583,
Bd.2, Nr. 258, S. 247f., in dem Tasso versichert, seine Dichtungen gingen nicht auf einen furor
zuriick.

81 Vgl. Volkhard Wels: Begabte oder entriickte Dichter. Aristoteles, Poetik 1455a 32-34 in den
Kommentaren des 16. Jahrhunderts. In: Neulateinisches Jahrbuch 8 (2006), S. 293-312. Im
open access-Portal der Universitat Potsdam auch digital zugéanglich: URL: https://publishup.
uni-potsdam.de/opus4-ubp/frontdoor/index/index/docld/8675 (27.02.2017).



Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext 267

Viertens aber — und dieser Punkt umfasst im Grunde alle anderen, bisher ge-
nannten-— vollzieht sich im 16. Jahrhundert ein Rationalisierungsprozess grofsten
Ausmafles. Diese Rationalisierung betrifft alle Arten angeblich iibernatiirlicher
Erscheinungen, darunter eben auch Offenbarungen und Besessenheiten. Die-
ser Rationalisierungsprozess hatte schon fast gleichzeitig mit Ficino angehoben,
namlich in Pietro Pomponazzis Abhandlung ,Uber die Ursachen natiirlicher
Wirkungen, oder: Uber Zauberei” (De naturalium effectuum causis sive de incanta-
tionibus, 1520).8> Das Werk ist der Versuch, fiir alle Arten von Phianomenen, die
iibernatiirlichen Ursachen — angebliche Wunder oder das Wirken von Engeln und
Damonen — zugeschrieben wurden, naturphilosophische, rationale Erklarungen
zu finden. Grof8er Beliebtheit erfreut sich in diesem Sinne die Riickfiihrung der
antiken Orakel auf schwefelhaltige, Halluzinationen auslésende Dampfe, die aus
Erdspalten stromten.®

Welche Folgen dieser naturalistische, rationalistische Zugriff fiir die Deutung
des Enthusiasmus hat, illustriert etwa der schon zitierte Rabelais, wenn er die
Entriickungserlebnisse der Dichter auf {iberméafiigen Alkoholkonsum zuriick-
fiihrt. Aber auch Montaigne gehdrt mit seinen Essais (1580) in diese rationalis-
tische Tradition, wenn der Enthusiasmus dort nur noch eine Metapher fiir die
Macht der Dichtung ist, ihre Leser in andere Welten zu entfiihren.®** Was Mon-
taigne grundsétzlich von der Moglichkeit prophetischer Inspiration gehalten hat,
illustrieren die Essais an anderer Stelle. Von den Kannibalen namlich weifs Mon-
taigne zu berichten, dass bei diesen alle Propheten, die etwas Falsches vorher-
sagten, umgebracht wiirden. Deshalb gibe es dort nur noch wenige Propheten.®

82 Pietro Pomponazzi: De naturalium effectuum causis sive de incantationibus. Basel 1567 [ND
Hildesheim, New York 1970]. Pomponazzi selbst hat das Werk zu Lebzeiten nicht veroffent-
licht, es wurde erst 1556 (zweite Auflage 1567) von einem protestantischen Auswanderer in
Basel herausgegeben. Zum Paduaner Aristotelismus und seiner Schliisselfunktion fiir die
Herausbildung der Naturphilosophie der Neuzeit vgl. stellvertretend Charles H. Lohr: The
Sixteenth-Century Transformation of the Aristotelian Natural Philosophy. In: Aristotelis-
mus und Renaissance. In memoriam Charles B. Schmitt. Hrsg. von Eckhard Kefler, Charles
H. Lohr, Walter Sparn. Wiesbaden 1988, S. 89-99; Bruno Nardi: Saggi sull’aristotelismo Pa-
dovano: dal secolo XIV al XVI. Florenz 1958; John Herman Jr. Randall: The School of Padua
and the Emergence of Modern Science. Padua 1961. Schon Henri Busson: Les sources et le
développement du rationalisme dans la littérature francaise de la Renaissance. Paris 1922
hat in seinem immer noch sehr lesenswerten Buch in Pomponazzi und der ,Paduaner Schu-
le’ einen wichtigen Impulsgeber des neuzeitlichen Rationalismus ausgemacht.

83 Einen prazisen Uberblick bietet Bernd Roling: Der Schamane und das Orakel von Delphi.
Prophetie und Prophetiemodelle im friithneuzeitlichen Skandinavien. In: Prophetie und
Autorschaft. Charisma, Heilsversprechen und Gefahrdung. Hrsg. von Christel Meier-Stau-
bach. Berlin 2014, S. 277-303, dort S. 285291 zur Auseinandersetzung um die paganen Ora-
kel in der Frithen Neuzeit.

84 Montaigne: Les Essais. Edition établie par Jean Balsamo, Michel Magnien et Catherine Ma-
gnien-Simonin. Paris 2007, 1.36, S. 237 (Du jeune Caton); ausfiihrlich zu Montaignes ironi-
scher Distanzierung von Platon vgl. Karin Westerwelle: Montaigne. Die Imagination und
die Kunst des Essays. Miinchen 2002, S. 305-317.

85 Vgl. Montaigne: Essais (wie Anm. 84), 1.30, S. 214f. Auch auf diese Stelle hat Westerwelle
hingewiesen, vgl. Westerwelle: Sprache der Liebe (wie Anm. 37) S. 253, Anm. 21.



268 Volkhard Wels

Ein besonders deutliches Beispiel fiir die erstarkenden rationalistischen Ten-
denzen in Frankreich ist Pierre Charron mit seiner Abhandlung De la sagesse
(1601), einem sehr oft, bis weit ins 18. Jahrhundert hinein aufgelegten und in zahl-
reiche Sprachen iibersetzten Kompendium des Wissens. Charron diskutiert dort
gleich im ersten Teil die Frage, ob und wenn ja, wie sich eine Seele von ihrem
Korper 16sen kénne.® Drei Moglichkeiten erkennt er: Erstens die eigentlich pro-
phetische, wie sie in der Bibel von den alttestamentarischen Propheten und von
Paulus berichtet wird. Uber diese biblisch beglaubigten Offenbarungen will sich
Charron - verstandlicherweise — kein Urteil erlauben.

Zweitens gibt es die teuflische oder damonische Entriickung, wie sie zahl-
reichen, meist schwachen Frauen aus dem Volk widerfahren sei, die mehrere
Stunden in einen Stupor verfallen und nach dem Erwachen berichteten, wie ihre
Seele Dinge erlebt habe, die weit weg von ihrem Korper geschehen sind. Das
bezieht sich natiirlich auf die angeblichen Hexen, und auch hier muss Charron
nicht deutlicher werden, was die Moglichkeit einer solchen Entriickung betrifft.
Schon Johann Weyer hatte 1563 in seinem Buch ,Uber die Listen der Damonen”
(De praestigiis daemonum) dafiir pladiert, einen Grofiteil dieser Besessenheitser-
fahrungen nicht auf teuflisches Wirken zuriickzufiihren, sondern auf melan-
cholisch induzierte Wahnvorstellungen. Die ,armen alten Weiblein’, die ihm die
meisten angeblichen Hexen sind, wiren also nicht hinzurichten, sondern medi-
zinisch zu behandeln. Das lasst sich unschwer auf jede Art von iibersinnlichen
Wahrnehmungen beziehen: Wer Stimmen hort, ist nicht gottlich inspiriert oder
damonisch besessen, sondern krank. Freilich haben solche Argumente nieman-
den daran gehindert, weiterhin Hexen zu verbrennen — aber das Argument war
da, schon lange vor Christian Thomasius.

Die dritte Art der Entriickung, die Charron kennt, ist die physiologisch oder
psychologisch verursachte Entriickung, die wiederum auf dreierlei zuriickzu-
fithren sein kann. Entweder sie ist durch eine Krankheit verursacht, wie bei der
Epilepsie, oder wie in Rauschzustédnden durch Alkohol, Drogen und narkotische
Medikamente, oder sie wird ,durch die Macht der Vorstellungskraft, die ihre
Kréfte zu sehr auf eine Sache richtet und sich darauf fixiert, und die ganze Kraft
der Seele mit sich fortnimmt”, verursacht.”” Auch der poetische Enthusiasmus
ware also keine echte Entriickung, sondern nur eine psychologische Tauschung,
die aus der Konzentration und Fixierung der inneren Wahrnehmung entsteht.
Der Dichter ist so von seiner Dichtung eingenommen, er lebt so sehr in seiner
Vorstellungskraft, in den Bildern, die er erschafft und in den Personen, die er
reden lasst, dass er im Nachhinein den Eindruck hat, entriickt worden zu sein.
Das ist dieselbe metaphorische Deutung des Enthusiasmus, die auch schon Tasso
zitiert hatte.

86 Vgl. Pierre Charron: De la sagesse. Zitate nach der zweiten Auflage von 1604. Hrsg. von Bar-
bara de Negroni. Paris 1986, Kap. 1.7, S. 99.

87 Ebd.: Ou de la force de I'imagination, qui sefforce et se bende par trop en quelque chose, et emporte
toute la force de I'ame.



Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext 269

Den schirfsten poetologischen Ausdruck finden die von Pomponazzi ausge-
henden, rationalistischen Tendenzen in den Poetices libri septem von Julius Céasar
Scaliger, 1561 in Lyon gedruckt, also zeitgleich mit den Werken der Pléiade. Diese
Poetik — die mit grolem Abstand wirkungsmachtigste Poetik der Frithen Neuzeit
— kennt keine goéttliche Entriickung mehr, keinen Enthusiasmus und keine Inspi-
ration. Stattdessen findet sich hier genau das, was sich der aggressive Aristote-
liker Scaliger unter Dichtung vorstellt und zwar nach philologischen Kriterien
in chronologischer und systematischer Ordnung erfasst. Im Grunde handelt es
sich bei Scaligers Poetik gar nicht mehr um eine Poetik als {iberhistorisches Re-
gelwerk der Dichtung als vielmehr um eine Literaturgeschichte, aus der als einer
Geschichte der Dichtung die Regeln dieser Dichtung abgeleitet werden, wie sie
sich historisch durchgesetzt haben. Was die Bedeutung dieser Regeln betrifft, ist
das ein entscheidender Unterschied.

Ausgehend von der aristotelischen Lehre von den autoschediasmata der Dich-
tung, also der selbststandigen, von gottlichen oder anderen Einfliissen unabhén-
gigen Entstehung der Dichtung aus einem nattirlichen Nachahmungsbediirfnis
(Poetik 1448b), stehen am Anfang der Literaturgeschichte keine gottlich inspirier-
ten Sanger wie Orpheus, sondern irgendwelche unbekannten Hirten. Weil diese
nichts zu tun hatten, wéhrend sie auf die Schafe aufpassten, tréllerten sie dabei
ihre Lieder. Und weil die Hirten beiderlei Geschlechts waren, zudem die Natur
dem Menschen einen Fortpflanzungstrieb eingepflanzt hat, war der Gegenstand
dieser ersten Lieder haufig die Anbahnung sexueller Handlungen.®

Von diesen wenig ruhmwiirdigen Anfdngen ausgehend entwickelten sich
dann die komplexeren Formen der Dichtung. Die Geschichte der Dichtung ist
deshalb keine Geschichte der Degeneration, an deren Anfang die mythologisch
verschliisselte Weisheit der ersten Sanger steht. Genau umgekehrt fiihrt diese
Geschichte von den einfachen zu den komplexen Formen, von den Liebesliedern
der Hirten zur Lehrdichtung der gebildeten Gegenwart: ,Im {ibrigen sind alle
Kiinste am Anfang roh und verfeinern sich dann im Laufe der Zeit.”** Das kénnte
man als einen anthropologischen Gegenentwurf zum neuplatonischen Begriff
einer Dichtung als prisca theologia bezeichnen.

Die Geschichte der Dichtung ist eine Geschichte des Fortschritts. Dieser Fort-
schritt ist fiir Scaliger schon allein daran zu erkennen, dass die Sprachbeherr-
schung mit der Zeit immer grofier geworden ist. Den vorlaufigen Hohepunkt
sieht Scaliger deshalb in seiner eigenen Zeit erreicht, mit Girolamo Fracastoros
Lehrgedicht iiber die Syphilis. Auch damit vollzieht sich eine Umwertung von
epochalem Ausmaf. Nicht mehr die dltesten Dichter wie Hesiod und Homer sind

88 Vgl. Iulius Caesar Scaliger: Poetices libri septem. Sieben Biicher iiber die Dichtkunst. 6 Bde.
Unter Mitwirkung von Manfred Fuhrmann hrsg. von Luc Deitz und Gregor Vogt Spira. Bd.
1. Hrsg,, tibers., eingeleitet und erldutert von Luc Deitz. Stuttgart-Bad Cannstatt 1994, 1.4,
S. 96.

89 Ebd., Bd. 3 (1995), I11.96, S. 32: Ceterum omnes artes rudiores primum, tractu deinde temporis
excoluntur.



270 Volkhard Wels

flir Scaliger das Modell der Dichtung, sondern genau umgekehrt die neueren
Dichter. Vergil ist fiir Scaliger ein grolerer Dichter als Homer, und zwar einfach
deshalb, weil er einen besseren, namlich glatteren und ausgefeilteren Stil schreibt.
Die Inhalte der antiken Dichtungen interessieren Scaliger dagegen kaum.

7. Der Enthusiasmus als Metapher: Begeisterung

Mit der Rationalisierung der Poetik, wie sie sich im 16. und 17. Jahrhundert im
Anschluss an Scaliger vollzieht, ist die Geschichte des Enthusiasmus aber nicht
zu Ende. Im Gegenteil kénnte man sogar sagen, beginnt sie jetzt erst, indem nam-
lich der Enthusiasmus zu einer der wirkmachtigsten Metaphern des poetischen
Schaffensprozesses in der Moderne und dann bei Goethe sogar zum gattungs-
konstituierenden Merkmal der ,Lyrik’ {iberhaupt wird.

Der entscheidende Punkt ist dabei die Verbindung zu den neuen Theorien des
Genies, wie sie sich Mitte des 18. Jahrhunderts vollzieht.”® Der Enthusiasmus —
oder wie es jetzt treffender heifsit: die enthusiastische Erregtheit, die Begeisterung
- wird zum ,gliicklichen Augenblick’, in dem das Genie aus seiner Vorstellungs-
kraft heraus neue Welten erschafft. So heifst es 1746 in Charles Batteux Les beaux
arts reduits a une meme principe:

Es gibt also fiir das Genie gliickliche Augenblicke, wo die Seele, als von
einem goéttlichen Feuer entflammt, sich die ganze Natur vorstellt, wo sie
iiber die Gegenstande das Leben ausgiefit, das dieselben beseelet, und ih-
nen die rithrenden Ziige leihet, die uns tauschen, ja mit Gewalt hinreifsen.
Diese Verfassung der Seele nennt man den Enthusiasmus oder die Begeis-
terung [...]."!

Der Enthusiasmus ist keine gottliche Inspiration, sondern die Begeisterung als
der ,,Stand der Wirksamkeit”, in dem das Genie des Dichters sich duf3ert. So heifst
es bei Johann Adolf Schlegel: ,Denn man siehet daraus, dafs das Genie eigentlich
die Fahigkeit ist, sich in Begeisterung zu setzen; die Begeisterung aber der Stand
seiner Wirksamkeit, dieselbe Fassung, in der es sich als Genie zeiget.””> Wie man

90 Zur Geschichte des Genie-Begriffs vgl. Jochen Schmidt: Die Geschichte des Genie-Gedan-
kens in der deutschen Literatur, Philosophie und Politik 1750-1945. Bd. 1: Von der Aufkla-
rung zum Idealismus. Darmstadt 1985.

91 Zitiert nach der deutschen Ubersetzung von Johann Adolf Schlegel, vgl. Charles Batteux:
Einschrankung der schénen Kiinste auf einen einzigen Grundsatz. Aus dem Franzdsischen
iibersetzt und mit Abhandlungen begleitet von Johann Adolf Schlegel. Leipzig 1770 [ND Hil-
desheim, New York 1976], S. 44. Im franzdsischen Original lautet die Stelle Charles Batteux:
Les Beaux-Arts réduits & un méme principe. Edition critique par Jean-Rémy Mantion. Paris
1989, Kap. 1.4, S. 95: Il y a donc des moments heureux pour le génie: lorsque I'dme enflammée comme
d’un feu divin se représente toute la nature, et répand sur les objets cet esprit de vie qui les anime, ces
traits touchants qui nous séduisent ou nous ravissent. Cette situation de 'dme se nomme Enthousias-
me, terme que tout le monde entend assez, et que presque personne ne définit.

92 Johann Adolf Schlegel: Vom Genie in den schonen Kiinsten. In: Batteux: Einschrankung (wie
Anm. 91), Zweyter Theil: Abhandlungen, S. 10f.



Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext 271

sich diesen ,,Stand der Wirksamkeit” des Enthusiasmus konkret vorzustellen
hat, illustriert die Entstehung von Klopstocks , Ode an den Erléser”. Frau von
Winthem, eine zuféllige Augenzeugin, berichtet die Episode spater an Carl Fried-
rich Cramer, der seinerseits alles dokumentiert, was das Genie Klopstock betrifft:

Windeme hat mir einiges von dem Morgen erzdhlt, an dem er seine Dank-
ode gedichtet. Er hitte, sagte sie, mit einem ungewohnlichen Ernst, mit
zuriickgebeugten Handen auf dem Riicken, einer Stellung die ihm tiiber-
haupt sehr eigen ist, gestanden. Sie ist eben bey ihm. Sie sieht ihn an! Er
schweigt immer ernster. Er athmet kaum. Der Anblick von ihm frappirt
sie so, daf$ sie ihn fragt: fehlt Jhnen was, Klopstock? Noch ein Augenblick,
so stiirzen ihm die Thrénen aus den Augen, er geht an seinen Tisch, ohne
zu antworten, und in wenigen Minuten ist sein Dank aus dem Herzen
hineingestrémt.”

Das ist offensichtlich kein gottlicher Enthusiasmus mehr, sondern die psycho-
logische und physiologische Entriickung des Dichters (,fehlt Jhnen was?”) im
Augenblick der Schopfung. Johann Adolf Schlegel beobachtet diesen entriickten,
begeisterten Zustand bei seinem Bruder Johann Elias Schlegel, wenn dieser an
seinen Dramen arbeitete:

Tiefsinn und Feuer blickten alsdenn zugleich aus seinen Augen. Seine
ganze Brust war dabey in Arbeit; sie athmete schneller; ihr Athmen gieng
in ein obwohl nicht wildes, doch gar lebhaftes Schnauben iiber, also, dafs
es jedem Ohre vernehmlich war. In diesem Zustande gofs er seine Verse in
vollem Strome oft zu Hunderten hin.*!

In solchen enthusiastischen Entriickungserlebnissen entsteht von nun an grofle
Dichtung. Wann die Begeisterung den Dichter iiberfillt, kann dieser nicht selbst
entscheiden. Es sind oft gerade die ,abwesenden’ Momente, auf Reisen, Spazier-
gangen und Wanderungen oder sogar im Halbschlaf, an denen der Dichter vom
Enthusiasmus erfasst wird. Goethe etwa erlebt eine solche Inspiration ,In der
Postchaise d. 10 Oktbr 1774", wenn er dort seine Ode ,,An Schwager Chronos” zu
Papier bringt,”” oder in der Nacht vom 6. 9. 1780 in einer Jagdhiitte am Kickelhahn,
in der er mangels Papier sein ,Uber allen Gipfeln ist Ruh” an die Holzwand der
Jagdhtitte schreiben muss — so jedenfalls will es die Legende.”®

93 Carl Friedrich Cramer: Klopstock. Hamburg 1778, Bd. 2, S. 440f.

94 Schlegel: Vom Genie (wie Anm. 92), S.49f.

95 So schon von Goethe selbst datiert, vgl. Johann Wolfgang Goethe: An Schwager Chronos. In
Ders.: Séamtliche Werke nach Epochen seines Schaffens. Bd. L1: Der junge Goethe 1757-1775.
Hrsg. von Gerhard Sauder. Miinchen 1985, S. 260f.

96 Johann Wolfgang Goethe: Wandrers Nachtlied. In Ders.: Samtliche Werke nach Epo-
chen seines Schaffens. Bd. IL.1: Erstes Weimarer Jahrzehnt. 1775-1786. Hrsg. von Hartmut



272 Volkhard Wels

Im Riickblick beschreibt Goethe spater, wie solche enthusiastischen Erregun-
gen ihn vollig unvorhersehbar iiberfielen und in einen ,nachtwandlerischen’
Zustand versetzten. Die Gedichte, die ihm in diesem enthusiastischen Zustand
eingegeben wurden, musste er mit dem Bleistift aufschreiben, um durch das
Schnarren der Feder die ,Eingebung’ nicht zu unterbrechen:

Ich war so gewohnt mir ein Liedchen vorzusagen, ohne es wieder zusam-
men finden zu konnen, dafi ich einigemal an den Pult rannte und mir nicht
die Zeit nahm einen quer liegenden Bogen zurecht zu riicken, sondern das
Gedicht von Anfang bis zu Ende, ohne mich von der Stelle zu riihren, in
der Diagonale herunterschrieb. In eben diesem Sinne griff ich weit lieber
zu dem Bleistift, welcher williger die Ziige hergab; denn es war mir ei-
nige Mal begegnet, dafy das Schnarren und Spritzen der Feder mich aus
meinem nachtwandlerischen Dichten aufweckte, mich zerstreute und ein
kleines Produkt in der Geburt erstickte.””

Fiir die neue Gattung der ,Lyrik” werden diese Enthusiasmen sogar gattungskon-
stituierend. Goethe ist 1819 in den Noten zum West-dstlichen Divan einer der ers-
ten, der die gesamte Dichtung in die Trias von Epik, Lyrik und Dramatik einteilt.
Gattungskonstituierendes Merkmal der Lyrik ist dabei die ,,enthusiastisch aufge-
regte” Form, also der Zustand der Begeisterung, in dem diese Lyrik entsteht, als
,wahrhafter Ausdruck eines aufgeregten erhchten Geistes”.

Freilich ist das kein echter Enthusiasmus mehr. Friedrich Holderlin zumindest
ist sich noch mit aller Deutlichkeit bewusst, was die Anrede der Gotter einmal be-
deutet hat. Die um 1800 entstandene Elegie ,, Brod und Wein” ist im Kern eine Re-
flexion tiber den antiken Enthusiasmus, den ,, frohlockenden Wahnsinn”, der ,,in
heiliger Nacht plotzlich die Sanger ergreift”.”® ,Spotten des Spotts” miisse der sol-
cherart ergriffene Sanger, womit Holderlin offensichtlich in Betracht zieht, dass
es immer schon Ironiker wie Rabelais gab, denen nichts heilig war. Aber kann
es unter den Bedingungen der Moderne — in ,diirftiger”, namlich gotterferner
Zeit — tiberhaupt noch einen echten Enthusiasmus geben? Holderlin selbst weif3

Reinhardt. Miinchen 1987, S. 53. Vgl. den Kommentar dort S. 579 mit seiner zeitlich prazisen
Bestimmung des Entstehungsmoments dieses Gedichts als dem Augenblick des Sonnen-
untergangs, kurz nach einigen Zeilen in einem Brief an Charlotte von Stein. Solche Prazi-
sierungen gehdren zur modernen Mythologie der Inspiration, deren Geschichte noch nicht
geschrieben ist.

97 Johann Wolfgang Goethe: Dichtung und Wahrheit. Hrsg. von Peter Sprengel. In Ders.: Simt-
liche Werke. Bd. 16. Miinchen 1985, Kap. IV.16, S. 716f.

98 Johann Wolfgang Goethe: West-6stlicher Divan. Hrsg. von Karl Richter. In Ders.: Sdmtliche
Werke. Bd. 11.1.2. Miinchen 1998, S. 194: , Es giebt nur drey dchte Naturformen der Poesie: die
klar erzahlende, die enthusiastisch aufgeregte und die personlich handelnde: Epos, Lyrik
und Drama.” und S. 192 die Formulierung ,wahrhafter Ausdruck eines aufgeregten erh6h-
ten Geistes™.

99 Ebd.S. 287, v. 47f.



Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext 273

jedenfalls nicht, was er sagen soll: ,und was zu tun indes und zu sagen, / Weifs
ich nicht, und wozu Dichter in diirftiger Zeit”.® Die Gotter leben zwar noch, aber
sie sind verstummt:

Aber Freund! wir kommen zu spat. Zwar leben die Géotter,
Aber iiber dem Haupt droben in anderer Welt."

100 Friedrich Holderlin: Brod und Wein, v. 120f. Zit. nach Holderlin: Simtliche Gedichte. Hrsg.
von Jochen Schmidt. Frankfurt a. M. 2005, S. 290.
101 Ebd. S. 290, v. 109f.



DOI: 10.13173/9783447108287.235
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Ficino at the University of Leipzig, 1489-1509

Grantley McDonald

The University of Leipzig was founded in 1409 following the Hussite controversy
in Prague and the subsequent exodus of German staff and students.! In its first
century of existence, it attracted several prominent teachers, including Peter Lud-
er and Martin Polich von Mellerstadt. Towards the end of the fifteenth century,
Leipzig became one of the most important centres in Germany for the discussion
and assimilation of Italian humanism. In 1486, Conrad Celtis — who was yet to
experience Italian humanism first hand — taught a number of courses there, on
elementary Greek, poetics and the tragedies of Seneca. The appearance of Ficino’s
translation of Plato was soon noticed at Leipzig. Paulus Niavis lectured on Plato
there in 1489. Those humanists who promoted poetry as central to their project
found much to provoke them in Plato’s writings, but their increasing familiari-
ty with his work also required them to think through apparent contradictions
in his statements. The Leipzig humanist Jacobus Barinus borrowed from Ficino
to forge a poetics that unusually made no overt reference to Christianity. In a
public disputation held at Leipzig in 1497, Matthaeus Lupinus mounted a sus-
tained and wide-ranging defence of the Ancient Theology and poetry as a fount
of pre-Christian wisdom. Conrad Wimpina was more guarded. He defended the
value of humanistic education, but within the bounds of mediaeval orthodoxy. At
Leipzig, Ficino’s work was also received enthusiastically by some natural philo-
sophers and astronomers, such as Conrad Tockler and Magnus Hundt.

Paulus Niavis

In 1489, Paulus Niavis (Schneevogel, c. 1460-after 1514) lectured on Plato’s works
at Leipzig. For the benefit of his students, he edited two short volumes of extracts
from Ficino’s translation of Plato: the letters (Divi Platonis Epistole), and the Liber

1 On humanism at Leipzig, see Gustav Bauch: Geschichte des Leipziger Frithhumanismus.
Leipzig 1899; Georg Witkowski: Geschichte des literarischen Lebens in Leipzig. Leipzig 1909,
pp. 10-46; Gotz-Ridiger Tewes: Die Erfurter Nominalisten und ihre thomistischen Wider-
sacher in Koln, Leipzig und Wittenberg. Ein Beitrag zum deutschen Humanismus am Vor-
abend der Reformation. In: Die Bibliotheca Amploniana. Ed. Andreas Speer. Berlin 1995,
pp. 447-488. The themes of the present chapter are laid out in more detail in chapter ten
of Grantley McDonald: Marsilio Ficino in Germany, from Renaissance to Enlightenment: a
Reception History. Geneva (forthcoming).



276 Grantley McDonald

de Philozophia Platonis, which contained the ps.-Platonic dialogue The Lovers with
Ficino’s arqumentum to that dialogue.?

A surviving notice advertising Niavis’ lectures on the Philozophia Platonis claims
that studying philosophy strengthens the reason and memory, and fits the mind
for other subjects, especially literature. The notice rejoices that Plato’s ancient and
divine philosophy had recently emerged from long exile, and recommends his
writings as entertaining models in dialectic and rhetoric.? In the dedications to his
two editions of Plato, Niavis emphasised that Platonism comes “very close to our
own faith.” He also emphasised the elegance of Plato’s language.’

Thanks in part to Niavis, the writings of Plato and Ficino began to enjoy
spectacular popularity at Leipzig. But Niavis’ compatriots absorbed the gains of
Italian humanism so quickly that he, despite his services to the propagation of
humanistic literature and style at Leipzig, was soon mocked and abused in the
Letters of obscure men for his inelegant prose.®

Johannes Landsberger

Shortly after Niavis’ departure from Leipzig in 1490, the priest and lawyer Jo-
hannes Landsberger (c. 1460—c. 1536) brought Plato to bear in the debate between
the adherents of humanistic literature at Leipzig and their opponents. In 1494
Landsberger published a Dialogue in praise and blame of poetry (Dyalogus recom-
mendacionis exprobacionisque poetices), a debate on the dangers and benefits of pa-
gan literature between a rival (emulus) and a supporter (fautor) of poetry. The
rival claims that the profane cries of the poets have displaced all honourable
studies.” The supporter, who apparently represents Landsberger’s own position,

2 On Niavis, see Aloys Bémer: Paulus Niavis. Ein Vorkdmpfer des deutschen Humanismus.
In: Neues Archiv fiir Sachsische Geschichte und Altertumskunde 19 (1898), pp. 51-94;
Aloys Bomer: Ein vergessener Vorldufer der Dunkelméannerbriefe. In: Neue Jahrbiicher fiir
das klassische Altertum [...] und fiir die Pddagogik, 2. Abt., 16 (1905), pp. 280—287; Bauch:
Leipziger Frithhumanismus (as in note 1), pp. 25-27; Ludwig Bertalot: Drei Vorlesungsan-
kiindigungen des Paulus Niavis in Leipzig 1489. In: Studien zum italienischen und deut-
schen Humanismus. Ed. P. O. Kristeller. Rome 1975, 1I, pp. 181-187; Franz Josef Worstbrock:
Schneevogel, Paul. In: Die deutsche Literatur des Mittelalters: Verfasserlexikon. 2" ed. Ed.
Kurt Ruh, Burghart Wachinger et al. Berlin 1977-2008, VIII, cols. 777-785, esp. col. 782.

3 Cf. Paulus Niavis (?), Intimacio for lectures on Plato at the University of Leipzig, transcribed
in Bertalot: Drei Vorlesungsankiindigungen (as in note 2), II, p. 186.

4 Paulus Niavis: Dedication of Liber de Philozophia Platonis. [Leipzig ca. 1488/89], fol. Alv,
transcribed in P. O. Kristeller, Studies in Renaissance Thought and Letters. Rome 1956-1996,
L pp-172 f.

5 Cf. Paulus Niavis: Dedication of Diui Platonis Epistole. [Leipzig ca. 1490], fol. alv. Cf. Kristel-
ler: Studies (as in note 4), L, p. 173.

6 Cf. Aloys Bomer, ed.: Epistulae virorum obscurorum. Heidelberg 1924, pp. 17, 146; Hans
Rupprich, ed.: Deutsche Literatur. Sammlung literarischer Kunst- und Kulturdenkmailer in
Entwicklungsreihen. Leipzig 1935, I, pp. 44 f.; Bertalot: Drei Vorlesungsankiindigungen (as
in note 2), II, p. 183.

7 Johannes Landsberger: Dyalogus recommendacionis exprobriacionisque poetices. Leipzig
1494, fol. A2r. Cf. Bauch: Leipziger Frithhumanismus (as in note 1), pp. 38-43; Franz Josef



Ficino at the University of Leipzig, 1489-1509 277

tries to accommodate the traditional curriculum while making room for human-
istic subjects. Unlike some extreme humanists, the supporter does not despise the
mediaeval grammatical texts, but concedes that they should not be preferred to
better models. The rival asserts that Plato would not have driven the poets from
his ideal republic if they had been of any use, nor would Jerome have condemned
their works as the food of devils. The rival warns against the affective power of
poetry. Yet Augustine, counters the supporter, recommended Vergil for the in-
struction of youth, and Basil of Caesarea praised Homer’s poems as a panegyric
of virtue. Recalling Niavis’ arguments for the incident benefits of studying Plato,
the supporter claims that poetry helps students of both medicine and theology.?
Poets lend stability to the state by spreading civilisation and virtue. Moreover,
the supporter accused the rival of maliciously twisting Plato’s words for his own
ends.’ Landsberger’s Dyalogus shows that claims about the compatibility of an-
cient pagan poetry and Christianity, and the correct interpretation of newly re-
discovered authors such as Plato, had become an important element in the debate
over humanism in Germany.

Jacobus Barinus

In 1494, Landsberger’s teacher Jacobus Barinus published An account of the kinds of
poets and of their poems (Recognicio in genera vatum et carmina eorundeni), an exami-
nation of the ethical, aesthetic and philosophical importance of poetry.” The in-
troduction bears comparison with the preface to Celtis’ later Amores (1502). Bari-
nus argued that while poetry had no fixed place in the seven liberal arts, it could
be accommodated within the trivium, since it is closely related to both dialectic
and rhetoric. But poetry also holds up human experience as a mirror for our mor-
al instruction. For this reason, the ancients called poetry the first philosophy. In
establishing the historical pedigree of poetry, Barinus relied heavily on Ficino’s
introduction to the Pimander, enumerating Hermes Trismegistus” successors Or-
pheus, Pythagoras, Philolaus and Plato, “who brought the doctrines of Hermes
to perfection.”" Curiously, Barinus did not attempt to link the Hermetic tradition
to Christianity through Moses, as Ficino had done. Nevertheless, he wrote that
poets have a gift for discerning good and evil, and can teach us good morals from
an early age. In particular, Barinus defended love poetry, drawing arguments

Worstbrock: Landsberger, Johannes. In: idem (ed.), Deutscher Humanismus 1480-1520: Ver-
fasserlexikon. Berlin 2008-2015, 11, cols. 1-3.

8 Cf. Landsberger: Dyalogus (as in note 7), fol. Adr—v.

9 Cf.ibid., fol. A5v.

10 Jacobus Barinus: Recognicio in genera vatum et carmina eorundem. Leipzig [after 8.7.1494];
further, see Bauch: Leipziger Frithhumanismus (as in note 1), pp. 44-47; F. ]. Worstbrock:
Barinus (Barynus, Paryn, Warin), Jacobus. In: Worstbrock: Deutscher Humanismus (as in
note 7), I, cols. 115-120; Volkhard Wels: Der Begriff der Dichtung in der Frithen Neuzeit.
Berlin 2009, pp. 240 f.

11 Barinus: Recognicio (as in note 10), fol. A2r-v.



278 Grantley McDonald

from Plato’s Symposium and from Ficino’s De amore.'> Barinus argued that love
poets sing not of the base and frenzied lust that drives animals to copulate, but of
that love between humans which makes each person strive for the best and most
beautiful. This kind of love represents a mean between humanity and God, and
allows humans to participate in the divine. When animals reproduce, they suf-
fer great privation for the sake of their offspring; the force of reproduction must
therefore be driven by love. Love for the things of the mind spurs us to produce
things that are fine and good, to contemplate human and divine laws and adapt
them for those around us. Love poets contemplate the nature of love and reveal
it to their fellow-humans. Barinus looks forward to the time when we will mar-
vel no longer at the beauty of mere bodies, but at divine love in its purest form:
“Our mind shall see not the shadows of virtue, but the virtues themselves, and
will attain to its immortality.” For these reasons, Barinus defends love poetry as a
legitimate object of study. To illustrate his arguments, Barinus includes two long
citations: Ficino’s summary (De amore IV.1) of Aristophanes’ fable of the bisected
lovers (Plato, Symposium 189d-193d), and the fable of the judgment of the dead
(Plato, Gorgias 523a—525a).® Barinus’ appeal to two such blatantly pagan myths
shows that he developed his theory of poetics without explicit concern for or-
thodoxy, for the first contradicts the biblical creation narrative, while the second
denies the primacy of God in the last judgment.

In the same year, 1494, Barinus published a work entitled The art of writing (Ars
scribendi), which combines the concerns of the late mediaeval dictatores with a
new Neoplatonic poetics. The introductory poem gives an indication of the scope
of the work, which promised to help students to write elegant and witty letters,
as well as teaching them something about the divine frenzy of the learned poet
(doctus vates). The first section of the Ars deals with various kinds of letter. The
greater part of the second section (fols. Flr—4r) is entitled On poetic frenzy, from
Plato’s Ion (De furore poetico ex yone Platonis). This comprises not merely an extract
from Plato himself, but also a section of Ficino’s argumentum to Plato’s lon, which
Barinus slyly passed off as his own work in the dedicatory epistle.””

In 1496, Barinus issued an edition of Beroaldo’s reworking of Boccaccio’s grue-
some tale of Ghismonda and Guiscardo. Barinus emphasised the importance of
education, “through which we participate with the immortal gods.” Beroaldo’s
tale warns that young people are susceptible to lust. Barinus’ discussion of love
and desire draws on Plato, Symposium 180-181 and Ficino, De amore 11.7. Here he
distinguishes between the divine Venus, born without a father, and the terres-
trial Venus, who only harms his followers, such as the unlucky Ghismonda and

12 Cf. ibid., fol. A6r-v.

13 Cf. ibid., fols. A6v—Blr, B4v-5v.

14 Cf. Jacob Barinus: Ars scribendi [Leipzig after 26.8.1494], fol. Alr. See also Bauch: Leipziger
Frithhumanismus (as in note 1), pp. 47 f.

15 Cf. Barinus: Ars scribendi (as in note 14), fol. E7r—v. See also F. J. Worstbrock: Barinus.
In: Worstbrock: Deutscher Humanismus (as in note 7), I, col. 119 f.



Ficino at the University of Leipzig, 1489-1509 279

Guiscardo. Barinus’ purpose in publishing this poem was to show how harmful
and dangerous the “nefarious, truculent, pernicious, appalling wiles of woman”
can prove to a young man.” Barinus names a number of men and women in
antiquity who were destroyed by love. In his enthusiasm to inveigh against the
“vulgar Aphrodite” of Plato and Ficino, Barinus forgets to praise the heavenly
love to which physical desire can ultimately lead. Barinus thus tries to unite the
spiritualising tendency of Ficino’s theory of love with the mediaeval ideal of cler-
ical chastity, but the attempt is only partially successful.

It is significant that several key ideas in Barinus” work — the Ancient Theology,
the divinity of the poet, divine frenzy, and a kind of ‘Platonic” view of love — de-
rive from Ficino. In the preface to the Recognicio, Barinus hints that his neo-pagan
writings did not escape controversy or censure. However, his work was clearly
popular, for at the recommendation of the University of Leipzig he was shortlist-
ed for the position of rector of the Nuremberg Poets’ School in 1496."”

Matthaeus Lupinus Calidomius

The nature of poetry and its utility to the state, a central issue in Plato’s Republic,
was the subject of a disputation at the University of Leipzig in 1497. Disputations
on a free subject (disputationes de quolibet) were important university events which
were supposed to take place every five years, but by the late fifteenth century, the
custom had fallen into disuse.” In the university reform of 1496, the practice was
revived. The 1497 disputatio de quolibet, the first following the reform, consequent-
ly attracted a great deal of attention.” The day began with a festal mass for the
entire university. Conrad Wimpina preached a sermon on the relative merits of
studying sacred and secular literature — and naturally preferred the former.® Af-
ter mass, the poet Matthaeus Lupinus Calidomius, schoolmaster at Grofsenhain,
spoke on the topic chosen for the disputation:

Whether poets, called divine vates, who invent a plurality of gods under
various names, should be driven out of the well ordered republic, or a

16 Filippo Beroaldo, Carmen de duobus amantibus. Ed. Jacobus Barinus. [Leipzig after
28.4.1496], fols. Alv-2r. Futher, see Bauch: Leipziger Frithhumanismus (as in note 1), pp. 48 f.

17 Cf. Gustav Bauch: Die Niirnberger Poetenschule 1496-1509. In: Mitteilungen des Vereins fiir
Geschichte der Stadt Niirnberg 14 (1901), pp. 1-64, at p. 11.

18 On university disputations, see Georg Kaufmann: Die Geschichte der Deutschen Universi-
taten. Stuttgart 1896, 11, pp. 369-400; further on Lupinus, see F. ]. Worstbrock: Lupinus, Matt-
haeus, Calidomius. In: Worstbrock: Deutscher Humanismus (as in note 7), I, cols. 93-99.

19 Cf. Bauch: Leipziger Frithhumanismus (as in note 1), pp. 55 f.; James H. Overfield, Huma-
nism and Scholasticism in Late Medieval Germany. Princeton (New Jersey) 1984, p. 119.

20 Cf. Conrad Wimpina, Oratio inuocatoria in missa quodlibeti Lipsensis. Leipzig 1497. Bauch:
Leipziger Frithhumanismus (as in note 1), p. 56. Joseph Negwer: Konrad Wimpina. Breslau
1909, pp. 44-47.



280 Grantley McDonald

republic which aims to be well ordered, as many demand on the authority
of the divine Plato.”!

As the form of the disputation required, he dealt with the question in scholastic
fashion, separating its constituent strands and illustrating them with appropri-
ate arguments from the auctoritates. Finally, he drew three conclusions and their
corollaries.

Lupinus drew on a range of authorities, including Vergil, Horace, Cicero,
Martianus Capella, Augustine, Ovid, Fulgentius, Eusebius, Plato, Plotinus and
Ficino.”? Although he seems to have known some Greek, he evidently read most
Greek authors in translation. Indeed, most of his Greek citations are taken from
Perotti’s Cornucopiae. He was aware that Plato’s revival was a recent event. “In our
lifetime,” he explains, “Plato has been reborn from the dead, and is again loved,
revered, observed and admired.”” Lupinus employed the concept of the Ancient
Theology to elucidate the relationship between Christianity and pagan literature.
For Lupinus, the debate over the place of poetry in his time was simply the most
recent manifestation of the eternal rivalry between poetry and philosophy men-
tioned by Plato (Republic X.607b).*

In the first section, Lupinus investigated the meaning and history of the word
vates — prophet, priest and leader of the oracles. The Romans believed that vates
brought forth their poems under the influence of the Muses. Following Ficino’s
introduction to the Ion, Lupinus argued that a poet must possess both learning
and poetica, but without frenzy, he is unworthy of the name of vates and remains a
mere versifier.”” Poets were found in every culture and language: Turkish dervish-
es uttered verses in a trance that corroborated Christian truths. Ennius, Dante,
Freidank and Klingsor were all subject to divine inspiration. Lupinus extended
the influence of furor to prose writing as well. In order to write moving oratory,
prose writers must possess a gift similar to that of poets. Finally, Lupinus pointed
out that even church Fathers such as Augustine used poetic language.®

Lupinus’ examination of the nature of divine frenzy draws heavily on Fici-
no’s Argumentum in Ionem.” Lupinus followed Ficino in defining frenzy as an

21 Matthaeus Lupinus Calidomius: Carmina de quolibet Lipsensi anno 1.4.9.7. disputato. Et
questio de poetis a republica minime pellendis. Leipzig 1500, fol. Blr. See also Gustav Bauch:
Biographische Beitrage zur Schulgeschichte des XVI. Jahrhunderts. In: Mitteilungen der Ge-
sellschaft fiir deutsche Erziehungs- und Schulgeschichte 5 (1895), pp. 12-14; Bauch: Leip-
ziger Frithhumanismus (as in note 1), pp. 59-66; Wels: Begriff der Dichtung (as in note 10),
pp- 242-244.

22 The Quaestio is preceeded by a poem (fol. A2r) in which Lupinus addresses his book; here
he states that most of his material has come from Baptista Mantuanus, Plato and Ficino.

23 Lupinus: Carmina de quolibet (as in note 21), fol. Blv.

24 Cf.ibid.

25 Cf. ibid., fol. B3r-v.

26 Cf.ibid., fol. B5r.

27 Cf. ibid., fols. B5r—6r.



Ficino at the University of Leipzig, 1489-1509 281

“alienation of the mind,” caused either by sickness (such as melancholy) or by
divine influence. In this second type, an “illumination of the rational soul,” the
soul longs once more to enjoy heavenly beauty. Lupinus maintained Ficino’s dis-
tinction between the frenzies of love, poetry, the mysteries and prophecy, but
discussed only the furor poeticus in detail. Poetic frenzy, he wrote, proceeds from
the Muses, who encourage the poet to instruct humanity through song and verse.
Those who try to write poetry without poetic frenzy will never achieve greatness.
By contrast, those who recite the words of an inspired poet (especially with mu-
sic) will excite both themselves and their hearers to frenzy (Ficino, Epist. 1.130).%

In the next chapter, Lupinus drew on Ficino’s Argumentum in lonem and a letter
to Pelotti and Ugolini (Epist. 1.52) to demonstrate the divinity of the poet. The
marvellous things written by poets like Homer were not the result of skill, but of
inspiration. The divine origin of frenzy may be demonstrated by four principal
proofs. The poems of Orpheus, Homer, Hesiod and Pindar contain the seeds of all
the arts, which no individual could ever hope to master. Those in a frenzy often
do not remember what they have said when the frenzy has abated. No amount
of effort or intelligence of the ordinary kind can make someone a great poet. The
uneducated are often the best poets. To illustrate this last point, Lupinus men-
tioned his former pupil, the poet laureate Johannes Cuspinianus of Schweinfurt,
who came to him an unlettered barbarian, but soon left his peers and even his
teacher far behind.

Lupinus’ chapter, “What the Platonists think about the Muses,” is divided into
two sections. The first is a brief account of the creation of celestial music by the
Muses, based almost entirely on Ficino’s Letter on divine frenzy (Epistola de divino
furore; Epist. 1.7).? According to Lupinus, the Platonists recognised two kinds of
celestial music: the music of the spheres, and the music in the eternal mind of
God. When we hear an image of this music, we discover that the divine music
is consonant with the music within us, and “our mind is led on to intimate and
silent contemplation of divine harmony, and burns with desire to enjoy the true
music.” Likewise, human music is of two kinds. Lupinus followed Ficino’s divi-
sion of those who imitate celestial music into “light” musicians, and those who
express the divine notions in “the feet of verse and numbers” under the influence
of afflatus.

The second half of this chapter returns to Ficino’s Arqumentum in Ionem, from
which Lupinus borrowed Ficino’s attitude towards pagan poetry. This interpre-
tation is consonant with the primacy of the Christian God, but also allows of Fi-
cino’s Neoplatonic model of a universe inhabited by higher intelligences. “When
poets address Apollo, they really mean God, who makes a heavenly harmony,
as if on a cithara, by stimulating the Muses, the souls of the celestial spheres.”*

28 Cf. ibid., fol. B5v.
29 Ibid., fols. C4r-5r.
30 Ibid., fol. Cbr.



282 Grantley McDonald

Lupinus borrowed Ficino’s interpretation of Jupiter as the divine intellect and
Apollo as the mind of the soul of the world. The celestial harmony is the sum of
the harmonious movement of the eight spheres, and of the one harmony arising
from them all. Frenzy starts in the mind of God (Jupiter), and then moves down
through the anima mundi (Apollo), mediated by the harmony of the spheres (the
Muses). Each distinct type of harmony excites different kinds of poets: Calliope
inspires Orpheus; Urania inspires Musaeus; and so on. Lupinus recorded the cor-
respondences Ficino gives between each Muse and a planetary sphere, and the
more conventional ones given by Martianus Capella (De nuptiis 27-28).*' He con-
cluded the first articulus with a discussion of the origins of the Muses and their
appellations.

In the second articulus, Lupinus argued that since earliest times, true poets
have sung the praises of the one true God, albeit in one of his pagan guises. Po-
etry thus represents an unbroken chain of revelation reaching right back to Or-
pheus and Hermes Trismegistus.? If the Ancient Theologians were party to the
truth, readers could interpret the stories of the classical pantheon as metaphors
for the activity of the One. Drawing on Ficino’s Orphic comparison of the sun to
God (Orphica comparatio solis ad deum; Epist. V.27), Lupinus asserted that Orpheus
understood the mystery of the Christian Trinity. He concluded that poets there-
fore excel all other literary artists in their antiquity, eloquence and insight into
divine wisdom. Josephus stated that the first poet-priests were those of Egypt,
and that Abraham went to Egypt to learn their secrets. In return, Abraham taught
the Egyptians arithmetic and astrology, which he had learned among the Chal-
deans. Among these Egyptians was Hermes Trismegistus. However, the most
ancient writings we possess are those of Moses (who learned the wisdom of the
Egyptians) and Job.*® Among the other ancient Hebrew poets, Lupinus numbered
David, Solomon, Isaiah and Jeremiah.

Lupinus then discussed the development of poetry from antiquity to his own
day. According to Lupinus, the son of Cadmus (inventor of the alphabet) taught
Orpheus, who in turn taught Musaeus. Orpheus’ writings show traces of Chris-
tian truth. Lupinus therefore included him among the ancient theologians, de-
scribing him as the originator of the pia philosophia. He was the kind of poet that
Plato wanted to keep in his republic. Lupinus cited a number of Orphica from
Georgius Trapezuntius’ translation of Eusebius, as well as the Hymn to Zeus cited
in the Aristotelian De Mundo and Ficino’s Epistola de divino furore. Ficino used this
hymn to support his interpretation of Jupiter as the anima mundi. Lupinus, relying
on Ficino’s Epist. 1.130, claimed that although some poets of the generation of Ho-
mer and Hesiod misrepresented the unity of God and attributed divine attributes
to humans and human vices to God, the writings of some later poets, notably

31 Cf.ibid., fols. C5r—6r.
32 Cf.ibid., fol. D1r-v.
33 Cf. ibid., fol. D1v-2r.



Ficino at the University of Leipzig, 1489-1509 283

Vergil and Horace, contained worthy sentiments.** The early Christian poets em-
ployed verse for its true purpose, the praise of God. When recent poets used the
names of pagan deities, they were in fact referring to one of the several properties
of the true God. Lupinus ended the second articulus with the conclusion: “From
the beginning poets have been theologians. For this reason, we should now admit
that poets can still treat theological matters.”

In his third articulus, Lupinus adduced statements from the church Fathers
on the necessity of poets to the Christian state. He suggested that Leipzig and
its university would suffer if it drove out its poets. To claim that Plato wanted to
expel all poetry from his republic would be to misunderstand his intention, and
to fail to distinguish good poetry from bad. Lupinus then responded to the objec-
tions of members of the higher faculties of theology and medicine. Theologians
who wanted to ban poetry from the university were evidently unaware of the
ancient relationship between poetry and theology, and the existence of the prisca
theologia. Moreover, they ignored the fact that Thomas Aquinas was an important
hymn-writer.’ Physicians who objected to poetry failed to recognise that Apollo
is patron of both medicine and poetry. By overcoming the objections of the higher
faculties, Lupinus thus hoped to establish the place of poetry within the recently
reformed University of Leipzig.

Conrad Wimpina

Although Conrad Wimpina, who preached at the opening of the 1497 Disputatio
de quolibet, was favourable towards humanistic studies, he was concerned about
the claim, slowly gaining popularity, that poetry and theology enjoyed equal
status. When the young Breslau poet Sigismund Fagilucus asserted that poet-
ry is the “fount of sacred wisdom,” Wimpina wrote a Defence of sacred theology
(Apologeticus in sacre theologie defensionem). He did not wish to imply that poetry is
inherently bad, yet he felt compelled to put the matter in its correct perspective.’”
Like Aristotle and Aquinas, Wimpina argued that poetry belongs as an adden-
dum to logic. Wimpina had studied Horace’s Ars poetica and was widely read in
the Latin poets, and knew that they had nothing to say about central Christian
doctrines such as the Trinity or the necessity of good deeds and the sacraments
to salvation. Therefore, excessive interest in the works of the poets could harm
the soul and the reason. The excellence of Jerome and Augustine was not due to
their knowledge of literature, impressive though that may have been, but to their
grounding in philosophy. Those who favoured poetry cited Orpheus and Linus
as so-called theologians, but these men were either ignorant of God or lied about

34 Cf. ibid., fol. D3r-v.

35 Ibid., fol. Elr.

36 Cf.ibid., fol. Flv.

37 Cf. Conrad Wimpina: Apologeticus In sacre theologie defensionem. Leipzig [ca. 1501], fol.
A2r. Further, see Overfield: Humanism (as in note 19), p. 174; Wels: Begriff der Dichtung (as
in note 10), pp. 244-248.



284 Grantley McDonald

his nature.”® Wimpina denied that their prophetic utterances, whether delivered
in verse or not, were inspired by God. Nor could he agree with those who claimed
that the psalms were poetry.” He also reasserted that the biblical tradition pre-
dated the so-called Ancient Theology. Moses (he claimed, drawing loosely on
Eusebius’ Preparation of the Gospel) lived three hundred and fifty years before the
Trojan War, and Abraham some fifty years before that, making him “much more
ancient than Hercules, Musaeus, Linus, Chiron, Orpheus, Castor, Pollux, Aes-
culapius, Bacchus, Mercury, Apollo and all the other gods, holy men or vates of
the heathen, even Jupiter.””® Though Wimpina said little that had not been said
before, his book sparked a vitriolic dispute with the physician Martin Polich von
Mellerstadt, causing a schism at Leipzig that led directly to the foundation of the
universities of Wittenberg and Frankfurt an der Oder."

But Wimpina was not just a stick in the mud. Although his scholastic method
and his Latinity were quintessentially mediaeval, his cosmological treatise, pub-
lished in about 1500 and reprinted in 1503, shows that he was familiar with re-
cent developments in humanist philosophy from Italy. In this treatise, Wimpina
considered for example whether the heavens are ensouled with intelligences. Be-
sides the standard mediaeval authorities such as Aristotle, Averroes, Dionysius
Areopagita and Thomas Aquinas, he also drew on authorities first made gen-
erally available in Ficino’s translations, such as Plato, Plotinus, Porphyry and
Iamblichus.** Although Wimpina was aware that Aristotle harboured doubts
about the suggestion that the friction of the spheres created an audible music,
he dared to dissent, citing the opinion of Plotinus — the passage he cites actually
comes from Ficino’s commentary on Enneads IV.4.33 — that the entire world is “a
living animal, dancing in musical proportion, and all things follow it in the dance
as it changes all things with it.”*?

Wimpina’s cosmological treatises thus illustrate how quickly and successfully
Ficino’s translations and commentaries were integrated into formal university
philosophy, within a decade of their publication. Wimpina also shows how diffi-
cult it is in this early period to draw sharp distinctions between scholastics and
humanists (or “poets”), or between Aristotelians and Platonists. The borders be-
tween these groups were actually quite permeable.

Conrad Tockler and Magnus Hundt

Ficino’s work was also received favourably by the astronomer, mathematician
and music theorist Conrad Tockler, who taught at Leipzig in the years around
1500. In the preface to his edition of Ficino’s De sole (1502), Tockler explained that

38 Cf. Wimpina: Apologeticus (as in note 37), fol. A5r.

39 Cf. ibid,, fol. B2r.

40 Ibid., fols. B5v—6r.

41 Cf. Bauch: Leipziger Frithhumanismus (as in note 1), p. 1.

42 Cf. Conrad Wimpina: Tractatus utiles et admodum iucundi. [Leipzig ca. 1497-1503], fol. A2r.
43 Ibid., fol. B3r-v.



Ficino at the University of Leipzig, 1489-1509 285

he had been prompted to issue an edition of this investigation of the sun’s nature,
its effect on the other planets and its likeness to the highest Good, while consider-
ing the power of the heavenly bodies on the lower world, and the supreme power
of the sun among the planets.* Tockler encouraged his students to participate in
the goodness of the light of the sun, and to lay up Ficino’s words in their hearts so
that they might observe the laws of the stars more exactly.”

The Magdeburg scholar Magnus Hundt (1449-1519) studied at Leipzig and
subsequently taught in the faculties of arts and theology there between 1492 and
1516. Like Wimpina, Hundt shows how difficult it can be to distinguish between
scholastics and humanists in the early modern university. Although Hundt was a
distinguished Thomist, he also promoted recent developments in Italian thought.
As dean of the arts faculty at Leipzig in summer semester 1497, Hundt probably
attended Lupinus’ disputation on poetry. Although Hermann Buschius attacked
him as a member of the old guard, Hundt’s work contains a number of progres-
sive features. For example, Hundt held lectures on Ficino’s epistolary treatise On
duties in 1499, and had an edition of the letter printed for use in his classes.

In 1501 Hundt published an important work entitled Antropologium. Hundt set
out to examine the human person in its entirety, including both physical and the
spiritual sides of human nature.*® Hundt’s account thus encompassed a compre-
hensive description of human anatomy and psychology. In the dedication, ad-
dressed to Wolfgang of Anhalt, Hundt borrows material from Ficino’s Oration
in praise of philosophy and Poliziano’s Lamia.”” The first chapter treats the theme
of the excellent dignity of human nature (De excellenti humane nature dignitate),
and draws directly on Pico’s Heptaplus. But he also cites older authorities, such as
Albertus Magnus’ On animals (which refers obliquely to the Hermetic Asclepius),
Thomas Aquinas and the bible. It is possible that Hundt intended to show that the
positive "Hermetic” anthropology espoused by the Florentines had been prefig-
ured by the earlier scholastics.*® The substance of the human person, full of forms
and reasons, encompasses that of all other natures. The human person is thus
the worthiest of creatures, an image of God. Just as God not merely comprehends
all things but unites and collects all things within himself, likewise the human
person unites all natures of this world within his own substance. Such a claim
cannot be made for any other thing in creation, whether angelic, celestial or sen-
sible. The human being contains not only the physical elements, but possesses an-
other, spiritual body which corresponds to the celestial proportions. The human

44 Cf. Marsilio Ficino: Libellus de Sole. Ed. Conrad Tockler. Leipzig 1502, fol. Alv.

45 Cf.ibid., fols. Alv-2r.

46 Cf. Magnus Hundt: Antropologium de hominis dignitate, natura, et proprietatibus. Leipzig
1501, fol. Adr: Antropologium hoc est libellum de homine toto non parte duntaxat. vt plerique fece-
runt ex varijs mariorum scriptis conscribere. Further, see F. J. Worstbrock: Hundt, Magnus. In:
Worstbrock: Deutscher Humanismus (as in note 7), I, cols. 1176-1185.

47 Cf. Hundt: Antropologium (as in note 46), fol. A2v.

48 Cf.ibid., fol. Adv.



286 Grantley McDonald

person contains vegetative life, brute sense, a mind capable of heavenly reason,
and an ability to participate in the angelic mind. For this reason, Hermes Tris-
megistus exclaimed to Asclepius that the human is a great marvel. Hundt illus-
trates this point with an extended quotation from Pico’s Heptaplus.*

The second chapter deals with human nature, and draws more detailed cor-
respondences between macrocosm and microcosm. Hundt borrows Ficino’s com-
parison of the belly to the earth, the breast to the heavens, and the head to the
divinity. In his discussion of the three kinds of life (contemplative, active and
voluptuous), he annexes Ficino’s interpretation of the myths of the Judgment of
Paris and Hercules at the Crossroads. Hundt then asserts that there are three
kinds of person: divine, celestial and corporeal. The loftiest, born of Jupiter and
Minerva, have continual communion with God. Those of the second group are
born from the head of Minerva. Aristotle calls such people heroic, Averroes calls
them angels and men without distinction. People of this type are troubled by mel-
ancholia produced from the adustion of yellow bile and blood. They can become
prophets or sibyls (Hundt here specifically references the Aristotelian Problema
XXX.1), or statesmen like the Scipiones and Catones, whose fortitude permitted
them to resist their adversaries. Such people are called heavenly because Plato
considered that excellence in civil affairs is dispensed by Mercury (Epist. V1.31).%°

The tenth chapter contains an account of the humours. Hundt noted that some
physicians believed that melancholia is caused by daemonic influence. For ex-
ample, an unlearned woman in a state of melancholia could repeat anything she
heard, but she forgot it all when she had recovered. The author of the Aristotelian
Problema XXX.1 and Albertus Magnus (De animalibus 111.3) agreed that melancho-
lia could manifest itself through a number of different symptoms, depending on
the type and extent of the adustion. In the best case, in which the adustion is
minimal and there is a good mixture of natural melancholy, the spiritus will be
abundant, stable and strengthened. Such a circumstance produces scholars and
people who strive after virtue. Hundt reproduced the list of famous melanchol-
ics which Albertus Magnus had excerpted from the Aristotelian Problema XXX.1,
but added names not mentioned by Albertus, which indicates that he was famil-
iar with the original text as well. According to Hundt, “melancholics surpass all
others in the sciences and arts, and from melancholia arise prophets, sibyls, po-
ets, oracles, prophets and those favoured by good fortune.”!

In chapter 58, Hundt distinguished spiritus on one hand from physical vapours
like smoke, and on the other from the soul itself. He then mentions briefly those
‘cordials” which according to Avicenna nourish and comfort the spiritus, such as
amber, gold, musk, basil, camphor, and pills made from gold, frankincense and
myrrh (cf. Ficino, De vita 1.20). Hundt then cites a long passage from Ficino (De

49 Cf. ibid., fol. B2v.
50 Cf.ibid., fol. B6r—v.
51 Ibid., fols. Elv-2r.



Ficino at the University of Leipzig, 1489-1509 287

vita 11.18), in which Ficino recommends that the spirit and blood should be nour-
ished with fresh air, sweet odours and music, both instrumental and vocal (sonis
et cantibus).>

Hundt’s last work was an edition of Augustine’s De essentia divinitatis (1509).
In the introductory epistle, Hundt claimed (alluding to Persius) that although he
had not slept on the slopes of Parnassus nor drunk deeply of the spirit of Hermes
Trismegistus, he would begin, following the example of Jesus, Plato and the an-
cient poets, by imploring God for mercy.” Hundt boldly asserted that the magi,
the Sibylline books, the ancient philosophers and Orpheus had some insight into
the nature of God, and that their works accord with the Christian Scriptures in
many respects.* For example, Hundt cited Ficino’s judgment that the Chaldean
Oracles provide evidence that the Persian magi had some understanding of the
nature of the Trinity.” Hundt used Ficino’s commentary on Dionysius as evidence
for the claim that the Epicureans mistakenly attributed passions to the gods.®
And he mined Ficino’s Platonic Theology as a source for further errors, such as the
claim made by the Almariani, that God is a living creature; and the assertion of
Strato and Chrysippus that God is merely the life infused through the universe,
conferring power on herbs and stones.”

Conclusion

The University of Leipzig was one of the first places in Germany where Ficino’s
ideas were received to almost instant acclaim. Within a decade after the publi-
cation of Ficino’s Plato translation, lectures on individual dialogues and letters —
albeit some spurious — were being held at the university. Within five years of the
publication of Ficino’s compendium of Neoplatonists in 1497, these works were
being cited in works that otherwise conformed closely to the traditional scholas-
tic format. Ficino’s theory of the frenzies of poetry and love was used to justify
the study of pagan literature at the university, thus opening the way for the explo-
sion of interest in classical literature in the sixteenth and seventeenth centuries.
Moreover, his writings on the metaphysics of light and the nature of the heavens
were eagerly taken up both by scholastics and by those we would more readily
identify as humanists.

52 Cf.ibid., fol. V4v.

53 Cf. Magnus Hundt, ed.: Diui Aurelij Augustini Hipponensis Episcopi. liber de essentia diui-
nitatis quo Anthropomorphitarum & vadianorum errores ex falsis quorundam Philosopho-
rum opinionibus exortos precipue reprobat. Leipzig 1509, fol. A2r.

54 Cf.ibid., fol. A2v.

55 Cf.ibid., fol. Blv.

56 Cf.ibid., fol. B4v.

57 Cf.ibid., fol. B5v.



DOI: 10.13173/9783447108287.275
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Beitragerinnen und Beitrager

Susanne Beiweis arbeitet derzeit als wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut
fiir Philosophie (Zhuhai) der Sun Yat-sen Universitdt (Guangdong, China). Ihre
Hauptinteressen liegen in der Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte mit be-
sonderem Fokus auf die Schnittpunkte zwischen Natur, Kunst und Wissenschaft
in der Renaissance und Frithen Neuzeit.

Saverio Campanini ist Professor der Judaistik an der Universitdt Bologna. Seine
Forschung gilt vor allem der Kabbala und ihrem Fortleben von den Werken der
christlichen Kabbalisten bis Gershom Scholem.

Michael Dallapiazza ist Professor fiir Deutsche Literatur an der Universitit Bo-
logna. Seine Hauptinteressen liegen auf den Gebieten der Rezeptionskulturen,
der deutschen Literatur des 20. Jahrhunderts, der hofischen Literatur des Mittelal-
ters, der Literaturtheorie sowie der deutsch-italienischen Literaturbeziehungen.

Jutta Eming ist Professorin fiir Altere deutsche Literatur und Sprache an der Freien
Universitat Berlin. Thre wichtigsten Arbeits- und Forschungsgebiete sind Darstel-
lungen von Emotionalitdt, das Wunderbare als Konfiguration des Wissens, Aben-
teuernarrative, Gender und Aspekte von Temporalitét in der Literatur des Mittelal-
ters und der Frithen Neuzeit.

Bernhard Huss ist Professor fiir Romanische Philologie an der Freien Univer-
sitdt Berlin. Seine Forschungsschwerpunkte liegen im Bereich der Literatur der
Renaissance, vor allem mit Bezug auf Italien. Besonderes Interesse hegt er fiir die
epistemischen Verbindungen zwischen Literatur und aufSerliterarischen Diskur-
sen, etwa der Philosophie, sowie fiir die Modalitdten der Rezeption antiker und
frithneuzeitlicher Texte in einem Kontext epochalen Wandels.

Sergius Kodera, Dr. phil. habil,, lehrt an der New Design University in St. Polten,
Niederosterreich und an der Universitdt Wien. Er publiziert vorwiegend zur Phi-
losophie und Literatur der italienischen Renaissance, und zur Korper-, Medien-
und Gendergeschichte.

Grantley McDonald, PhD, forscht und lehrt am Institut fiir Musikwissenschaft
der Universitat Wien und leitet dort das FWF Forschungsprojekt ,, The court cha-
pel of Maximilian I. Between art and politics”. Er ist Autor des Buches ,Marsilio
Ficino in Germany, from Renaissance to Enlightenment. A Reception History*
(im Erscheinen).

Falk Quenstedt ist Wissenschaftlicher Mitarbeiter im Sonderforschungsbereich
,Episteme in Bewegung” an der Freien Universitit Berlin. Im Rahmen eines



290 Beitrdgerinnen und Beitrager

Forschungsprojekts zum ,Wunderbaren als Konfiguration des Wissens” (Lei-
tung: Jutta Eming) beschaftigt er sich mit dem Wissen vom fernen Orient, wie es
in deutschsprachigen Erzahltexten um 1200 und verbundenen arabischen Narra-
tiven erscheint.

Tilo Renz, Dr. phil, ist Wissenschaftlicher Mitarbeiter im Sonderforschungsbe-
reich , Episteme in Bewegung” an der Freien Universitat Berlin. Im Rahmen eines
Forschungsprojekts zum ,Wunderbaren als Konfiguration des Wissens” (Lei-
tung: Jutta Eming) beschéftigt er sich mit Entw{irfen utopischer Gemeinschaften
in der deutschen Literatur des spéten Mittelalters.

Barbara Sasse Tateo, Dr. phil,, lehrt Deutsche Literatur an der Universita degli
Studi di Bari ,, Aldo Moro”. Ihr Forschungsinteresse gilt der Literatur des spaten
Mittelalters und der Frithen Neuzeit, im Besonderen dem Theater der Reformati-
on, den Beziehungen zwischen neulateinischem Humanismus und volkssprach-
licher Literatur sowie der deutschsprachigen Rezeption der Literatur des italieni-
schen Trecento und Quattrocento.

Steffen Schneider ist Professor fiir Romanische Literatur- und Kulturwissen-
schaft an der Karl-Franzens-Universitat Graz. Seine hauptsédchlichen Forschungs-
interessen sind die Literatur und Epistemologie der Renaissance, Mythos und
Mythopoetik, italienisches Drama und literatur- und kulturwissenschaftliche
Mediterranistik.

Stéphane Toussaint ist Forschungsleiter am Centre National de la Recherche
Scientifique (PSL / LEM / Umr 8584). Er ist Prasident der Marsilio Ficino Society
an der Ecole Normale Supérieure (Paris) und Herausgeber der internationalen
Zeitschrift fiir Ficino-Studien ,Accademia” (www.ficino.it). Seine Arbeit widmet
sich vor allem der Renaissance-Philosophie, dem Neoplatonismus, Humanismus
und Antihumanismus.

Volkhard Wels ist Professor fiir Neuere Deutsche Literaturwissenschaft an der
Freien Universitdt Berlin. Sein Arbeitsgebiet ist die Wissensgeschichte von ca.
1550 bis 1820 mit einem Schwerpunkt auf den Interferenzen von Religions- und
Literaturgeschichte sowie der Geschichte der (Al-)Chemie und des Hermetismus.

Antje Wittstock, Dr. phil,, arbeitet als wissenschaftliche Mitarbeiterin im Fach-
gebiet Germanistische Medidvistik an der Universitat Siegen. Ihre Forschungs-
interessen liegen in den Bereichen Literatur und Wissenschaft, der Transferfor-
schung mit dem Schwerpunkt Frithe Neuzeit, insbesondere der Ficino-Rezeption
im deutschsprachigen Raum, sowie Formen literarischer Anthropologie.



Betrdgerinnen und Beitridger 291

Fosca Mariani Zini, Dr. phil. habil,, ist Maitre de conférences fiir Philosophie an
der Universitat Charles-de-Gaulle, Lille 3. Ihre Forschung konzentriert sich auf
die Literatur und Philosophie des Mittelalters und der Renaissance, vor allem auf
Probleme der Argumentationstheorie, der Ethik und der Metaphysik.



DOI: 10.13173/9783447108287.289
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



