
HARRASSOWITZ VERLAG

GRATIA
Mediale und diskursive Konzeptualisierungen

ästhetischer Erfahrung in der Vormoderne

Herausgegeben von 
Anne Eusterschulte und Ulrike Schneider

Mediale und diskursive Konzeptualisierungen
ästhetischer Erfahrung in der Vormoderne

Anne Eusterschulte und Ulrike Schneider

creo




Gratia
Mediale und diskursive Konzeptualisierungen
ästhetischer Erfahrung in der Vormoderne

DOI: 10.13173/9783447109260.I 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

H
ar

ra
ss

ow
itz

 J
ou

rn
al

s
nu

r 
zu

m
 p

er
sö

nl
ic

he
n 

G
eb

ra
uc

h 
/ k

ei
ne

 u
nb

ef
ug

te
 W

ei
te

rg
ab

e

P
ow

er
ed

 b
y 

T
C

P
D

F
 (

w
w

w
.tc

pd
f.o

rg
)

http://www.tcpdf.org


Episteme in Bewegung
Beiträge zu einer transdisziplinären Wissensgeschichte

Herausgegeben von Gyburg Uhlmann
im Auftrag des Sonderforschungsbereichs 980

„Episteme in Bewegung.
Wissenstransfer von der Alten Welt

bis in die Frühe Neuzeit“

Band 11

2018
Harrassowitz Verlag · Wiesbaden

DOI: 10.13173/9783447109260.I 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



2018
Harrassowitz Verlag · Wiesbaden

Gratia
Mediale und diskursive Konzeptualisierungen
ästhetischer Erfahrung in der Vormoderne

Herausgegeben von
Anne Eusterschulte und Ulrike Schneider

DOI: 10.13173/9783447109260.I 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Diese Publikation ist unter der Creative Commons-Lizenz CC BY-NC-ND 4.0 lizenziert. 
Weitere Informationen: https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
Die Bedingungen der CC-Lizenz gelten nur für das Originalmaterial. Die Verwendung von 
Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet durch eine Quellenangabe) wie Schaubilder, 
Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmigungen 
durch den jeweiligen Rechteinhaber.
Der Harrassowitz Verlag behält sich das Recht vor, die Veröffentlichung vor unbefugter 
Nutzung zu schützen. Anträge auf kommerzielle Verwertung, Verwendung von Teilen der 
Veröffentlichung und/oder Übersetzungen sind an den Harrassowitz Verlag zu richten.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet
über https://www.dnb.de/ abrufbar.

Informationen zum Verlagsprogramm finden Sie unter
https://www.harrassowitz-verlag.de/
© Autor/in. 
Verlegt durch Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 2018

ISSN 2365-5666 ISBN 978-3-447-10926-0
eISSN 2701-2522 eISBN 978-3-447-19684-0
DOI 10.13173/2365-5666 DOI: 10.13173/9783447109260

Die Reihe „Episteme in Bewegung“ umfasst wissensgeschichtliche Forschungen 
mit einem systematischen oder historischen Schwerpunkt in der europäischen und 
nicht-europäischen Vormoderne. Sie fördert transdisziplinäre Beiträge, die sich 
mit Fragen der Genese und Dynamik von Wissensbeständen befassen, und trägt 
dadurch zur Etablierung vormoderner Wissensforschung als einer eigenständigen 
Forschungsperspektive bei.
Publiziert werden Beiträge, die im Umkreis des an der Freien Universität Berlin 
angesiedelten Sonderforschungsbereichs 980 „Episteme in Bewegung. Wissens-
transfer von der Alten Welt bis in die Frühe Neuzeit“ entstanden sind.

Herausgeberbeirat:
Anne Eusterschulte (FU Berlin)
Kristiane Hasselmann (FU Berlin)
Andrew James Johnston (FU Berlin)
Jochem Kahl (FU Berlin)

Klaus Krüger (FU Berlin)
Christoph Markschies (HU Berlin)
Tilo Renz (FU Berlin)
Wilhelm Schmidt-Biggemann (FU Berlin)

Gedruckt mit freundlicher Unterstützung der Deutschen Forschungsgemeinschaft (DFG). 

Abbildung auf dem Umschlag:
Freigestellter Ausschnitt einer Zeichnung von Sandro Botticelli (1445–1510) aus dem Zyklus der illustrierten 
Pergamente (ausgehendes 15. Jh.) zu Dantes Divina Comedia; hier: Illustration zu Paradiso XXVII, Berlin Kupfer-
stichkabinett, Botticelli/Codex Hamilton 201; Druck nach der Katalogausgabe: Sandro Botticelli, Der Bilderzyklus 
zu Dantes Göttlicher Kömpdie, mit einer repräsentativen Auswahl von Zeichnungen Botticellis und illuminierten Comedia-
Handschriften der Renaissance, Konzeption und Redaktion Hein-Th. Schulze Altcappenberg et al., Royal Academy 
of Arts, London / Hatje Cantz Vlg. Ostfildern-Ruit 2000, S. 275.

DOI: 10.13173/9783447109260.I 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Zum Geleit
Andrew James Johnston und Gyburg Uhlmann

Der an der Freien Universität Berlin angesiedelte Sonderforschungsbereich 980
„Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt bis in die Frühe
Neuzeit“, der im Juli 2012 seine Arbeit aufgenommen hat, untersucht anhand ex-
emplarischer Problemkomplexe aus europäischen und nicht-europäischen Kul-
turen Prozesse des Wissenswandels vor der Moderne. Dieses Programm zielt
auf eine grundsätzliche Neuorientierung wissensgeschichtlicher Forschung
im Bereich der Vormoderne ab. Sowohl in der modernen Forschung als auch
in den historischen Selbstbeschreibungen der jeweiligen Kulturen wurde das
Wissen der Vormoderne häufig als statisch und stabil, traditionsgebunden und
autoritätsabhängig beschrieben. Dabei waren die Stabilitätspostulate moderner
Forscherinnen und Forscher nicht selten von der Dominanz wissensgeschicht-
licher Szenarien wie dem Bruch oder der Revolution geprägt sowie von Perio-
disierungskonzepten, die explizit oder implizit einem Narrativ des Fortschritts
verpflichtet waren. Vormodernen Kulturen wurde daher oft nur eine einge-
schränkte Fähigkeit zumWissenswandel und vor allem zur – nicht zuletzt histo-
rischen – Reflexion dieses Wandels zugeschrieben. Demgegenüber will dieser
SFB zeigen, dass vormoderne Prozesse der Wissensbildung und -entwicklung
von ständiger Bewegung und auch ständiger Reflexion geprägt sind, dass diese
Bewegungen und Reflexionen aber eigenen Dynamiken unterworfen sind und
in komplexeren Mustern verlaufen, als es eine traditionelle Wissensgeschichts-
schreibung wahrhaben will.

Um diese Prozesse des Wissenswandels fassen zu können, entwickelte der
SFB 980 einen Begriff von ‚Episteme‘, der sich sowohl auf ‚Wissen‘ als auch ‚Wis-
senschaft‘ bezieht und das Wissen als ‚Wissen von etwas‘ bestimmt, d. h. als mit
einem Geltungsanspruch versehenes Wissen. Diese Geltungsansprüche werden
allerdings nicht notwendigerweise auf dem Wege einer expliziten Reflexion er-
hoben, sondern sie konstituieren sich und werden auch reflektiert in Formen der
Darstellung, durch bestimmte Institutionen, in besonderen Praktiken oder durch
spezifische ästhetische oder performative Strategien.

Zudem bedient sich der SFB 980 eines speziell konturierten Transfer-Begriffs,
der im Kern eine Neukontextualisierung von Wissen meint. Transfer wird hier
nicht als Transport-Kategorie verstanden, sondern vielmehr im Sinne komplex
verflochtener Austauschprozesse, die selbst bei scheinbarem Stillstand iterativ
in Bewegung bleiben. Gerade Handlungen, die darauf abzielen, einen erreichten

DOI: 10.13173/9783447109260.V 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Wissensstand zu tradieren, zu kanonisieren, zu kodifizieren oder zu fixieren, tra-
gen zum ständigen Wissenswandel bei.

Gemeinsam mit dem Harrassowitz Verlag hat der SFB die Reihe „Episteme in
Bewegung. Beiträge zu einer transdisziplinären Wissensgeschichte“ ins Leben
gerufen, um die Ergebnisse der Zusammenarbeit zu präsentieren und zugäng-
lich zu machen. Die Bände, die hier erscheinen, werden das breite Spektrum der
Disziplinen repräsentieren, die im SFB vertreten sind, von der Altorientalistik bis
zurMediävistik, von der Koreanistik bis zur Arabistik. Publiziert werden sowohl
aus der interdisziplinären Zusammenarbeit hervorgegangene Bände als auch
Monographien und fachspezifische Sammelbände, die die Ergebnisse einzelner
Teilprojekte dokumentieren.

Allen ist gemeinsam, dass sie die Wissensgeschichte der Vormoderne als ein
Forschungsgebiet betrachten, dessen Erkenntnisgewinne von grundsätzlichem
systematischen Interesse auch für die wissensgeschichtliche Erforschung der
Moderne sind.

VI Zum Geleit

DOI: 10.13173/9783447109260.V 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Inhalt

Anne Eusterschulte und Ulrike Schneider
Gratia in der Vormoderne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1

Nadia J. Koch
Die Charis des Apelles – Exitstrategie aus der Techne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Melanie Möller
Von der Göttin zur Postposition. Ästhetische Transformationen
der gratia in antiker Rhetoriktheorie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33

Johann Kreuzer
Augustinus’ Gnadenlehre als Zäsur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51

Isabelle Mandrella
Gnade als Illumination in der mittelalterlichen Erkenntnistheorie.
Das Beispiel des Thomas von Aquin . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 71

Ulrike Schneider
VomWissen um gratia. Strategien der Diskursivierung
elusiven Wissens in der Frühen Neuzeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89

Anne Eusterschulte
„Pulchritudinem esse gratiam quamdam vivacem et spiritalem.“
Theologisch-philosophische Voraussetzungen der gratia-Konzeption
bei Marsilio Ficino . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 107

Klaus Krüger
Gratia und ästhetische Immanenz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 133

DOI: 10.13173/9783447109260.VII 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447109260.VII 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Gratia in der Vormoderne
Anne Eusterschulte / Ulrike Schneider

Der vorliegende Band vereint Beiträge, die, ausgehend vom lateinischen Ter-
minus gratia, aus unterschiedlichen disziplinären Perspektiven der Vielschich-
tigkeit von Aneignungsweisen und Indienstnahmen eines Begriffs nachgehen,
der, so unsere Ausgangsthese, in den bildenden Künsten, in Diskursen der Dich-
tung, Rhetorik und Ästhetik wie in philosophischen und nicht zuletzt theolo-
gischen Auseinandersetzungen der Vormoderne eine systematisch zentrale
Rolle einnimmt.1 Wie aber ist es zu verstehen, dass ein und derselbe Terminus
in so unterschiedlichen Bezugsfeldern wirksam werden konnte und welche
veränderten Bedeutungszuweisungen ergeben sich durch Kontextverschiebun-
gen bzw. die unterschiedlichen Rahmungen, in denen gratia thematisch wird,
eine Problematisierung erfährt oder reflektiert wird? Um den keineswegs auf
eine Darstellungsebene beschränkten Aushandlungsformen gerecht werden zu
können und das Augenmerk gerade auf eine Dynamik von Bezugnahmen und
semantischen Implementierungen zu richten, sprechen wir von medialen und
diskursiven Konzeptualisierungen. Geht es doch nicht zuletzt darum zu zeigen,
wie dem Begriff gratia von je her eine gleichsam transgressive Potentialität in-
newohnt, die sich begriffich nicht einholen oder auf eine fixierende Definition
bringen lässt. Vielmehr artikuliert sie sich in unterschiedlichen medialen wie
diskursiven Formationen und bedarf zu ihrer Aktualisierung dieser materialen,
vielfach prozessualen Vergegenwärtigungsweise. Modalitäten der Produktion
oder des In-Erscheinung-Tretens und Rezeptions- bzw. Perzeptionsmodi spielen
hier ineinander und lassen sich allenfalls heuristisch von den jeweiligen mate-
rialen wie medialen Gegebenheiten, an denen gratia aufscheint, unterscheiden.
Gratia wird vielfach als eine Kategorie gefasst, die, sei es an einem natürlichen
Gegenstand oder im Blick auf eine künstlerische Hervorbringung, nicht allein
auf Kompositionskriterien oder Struktureigenschaften zurückgeführt oder mit-
tels technischer Materialbeherrschung gezielt evoziert werden kann. Vielmehr
stellt sie sich ein, wird erfahrbar als ein wie unwillkürlich hinzutretendes Moment

1 Hervorgegangen ist der Band aus einer Tagung, die imDezember 2014 amSonderforschungs-
bereich 980 „Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt bis in die Frühe
Neuzeit“ stattgefunden hat. Die Tagung wurde von den Teilprojekten B05 „Theorie und
Ästhetik von ‚Nicht-Wissen‘ in der Frühen Neuzeit“ (Schneider) und B03 „Imaginatio. Theo-
logische und philosophische Bild- und Geschichtsstrukturen inMittelalter und Früher Neu-
zeit“ (Eusterschulte) konzipiert und durchgeführt. – Unser herzlicher Dank gilt Alissa Birle
und Sara Ehrentraut für die wertvolle Unterstützung bei der Drucklegung des Bandes.

DOI: 10.13173/9783447109260.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



2 Anne Eusterschulte / Ulrike Schneider

der Erscheinung, das an dispositionelle Voraussetzungen oder ein künstlerisches
Können gebunden ist und doch nicht als produziert wahrgenommen wird (celare
artem): gratia als Beigabe oder Gabe, die hinzukommen muss und sich doch einer
standardisierbaren Regulierung verweigert. Dieses gewisse Etwas einer gleich-
sam natürlich wirkenden Kunstfertigkeit greift ebenso auf der Seite der Erfah-
rung, sei sie ästhetischer oder theologischer Natur. Dem Charakter von Gabe,
mit dem gratia konnotiert ist, korrespondiert eine Flüchtigkeit oder Augenblick-
lichkeit der Erscheinung, die wiederum eine besondere Empfänglichkeit oder ein
spezifisches Sensorium, mithin eine Urteilsfähigkeit fordert, die für das Erschei-
nen von gratia sensibel ist bzw. über eine rezeptive Disposition verfügt, der sich
gratia zeigen kann. Aber auch diese dispositionelle Empfänglichkeit geht nicht in
einem erlernbaren Verhalten auf. Der Spannung von Gabe und aktivem Gewahr-
werden haftet etwas Unkalkulierbares an, das nicht unabhängig ist von den Qua-
litäten eines Gegenstandes der Erfahrung oder den Eigenschaften dessen oder
derer, dem oder der diese Erfahrung zuteil wird, gleichsam widerfährt.

Konzeptualisierungen von gratia weisen auf diese bewegte, changierende,
augenblickliche und sich der Fassbarkeit verweigernde Dimension, die aber
vielfach zugleich als eine affizierende Kraft erfahrbar wird, der man sich nicht
entziehen kann. Die hier lediglich angedeuteten, nicht zuletzt hinsichtlich ästhe-
tischer Implikationen und Reflexionen relevanten Aspekte vormoderner Konzep-
tualisierungen von gratia speisen sich aus einer Vielzahl von Traditionen und
Deutungskontexten. Das Interesse dieses Bandes ist jedoch keineswegs, diese le-
diglich zu rekonstruieren, sondern vielmehr deutlich werden zu lassen, dass und
wie am Phänomen gratia, gleich einem Palimpsest, Überlagerungen von Tradi-
tionsbeständen wirksamwerden und so imwahrsten Sinne desWortes eine Viel-
schichtigkeit von Sinnebenen, an der sich in der Vormoderne eine signifikante
Veränderungsdynamik manifestiert. Sedimentierungen, Bedeutungseinlagerun-
gen oder auch Imprägnierungen ebenso wie durch den jeweiligen Kontext entste-
hende Überkreuzungen verschiedener Bezugsfelder und punktuelle interne Ak-
zentverlagerungen konzentrieren sich gewissermaßen in Konzepten von gratia
und schreiben sich in materiale, mediale wie diskursive Konzeptualisierungen
ein.

Der breiten Diffusion des Begriffs gratia entsprechend, situieren sich die Bei-
träge des Bandes daher imGebiet von Rhetorik, Kunsttheorie, Theologie und Phi-
losophie sowie Kunst- und Dichtungspraxis. Sie machen es sich zur Aufgabe,
den kontextuellen Verflechtungen und historischen Verschränkungen etwa
theologisch-philosophischer Auffassungsweisen von gratia im Sinne von Gnade
(Lichtmetaphysik / Gnadenlehre) mit rhetorisch-ästhetischen, kunst- und dich-
tungstheoretischen bzw. künstlerischen Verständnisweisen von gratia als einer
Kategorie des Schönen nachzugehen. Eine leitende, gemeinsame Untersuchungs-
perspektive ist dabei die Frage nach Transferbewegungen, die sich am Begriff
der gratia und seinen Bedeutungskonnotationen in antiken, mittelalterlichen und
frühneuzeitlichen Auseinandersetzungen artikuliert.

DOI: 10.13173/9783447109260.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



3Gratia in der Vormoderne

Wie die einzelnen Beiträge zeigen, spielen für diesen Zusammenhang An-
eignungsweisen antiker Mythen und die Referenz auf rhetorische, philosophi-
sche, poetische wie künstlerische Deutungsmuster paganer Traditionen ebenso
eine Rolle wie Dynamiken einer theologisch imprägnierten Adaption antiker
Modellierungen von gratia. Die systematische Bestimmung von gratia als eines
transgressiven, traditionelle Harmonie- oder Proportionslehren transzendieren-
den Moments von Schönheit markiert den Transfer theologischer Konzepte eines
sinnlich-übersinnlichen Offenbarwerdens einer Wahrheit, die sich begriffich
nicht hinreichend einholen lässt und doch als Form einer instantan erfahrbaren
Anschauung einen Geltungsanspruch als unmittelbar gegenwärtiges ‚Wissen‘
erhebt. Neben und in Verflechtung mit der Rekontextualisierung theologischer
Bewahrheitungsstrategien von gratia sind es insbesondere antike bzw. spätan-
tike Auffassungsweisen eines irreduziblen, über die technisch-handwerkliche
wie theoretisch-deskriptive Bestimmung des Schönen hinausweisenden Mo-
ments von gratia aus dem Kontext mythologischer, rhetorischer wie kunsttheore-
tischer und -praktischer Debatten, deren Re-Konfiguration in mittelalterlichen
wie frühneuzeitlichen Aushandlungszusammenhängen zum Angelpunkt
von Reflexionen um ein Wissen des Schönen wird. An diesen Transferprozes-
sen wird nachvollziehbar, wie sich neben produktionsästhetischen Debatten
eine Akzentsetzung auf rezeptions- und wirkungsästhetische Fragen vollzieht:
Hieran wird etwa die Virulenz von Diskussionen um die Instanz einer ästheti-
schen Urteilsfähigkeit (iudicium) sowie um eine diskursive Ausweisbarkeit von
Geltungskriterien eines Wissens um Erscheinungsweisen von gratia beschreib-
bar. Zum anderen treten Auseinandersetzungen mit der je medialen wie mate-
rialen, objektgebundenen Verfasstheit von gratia in den Blick sowie eine Proble-
matisierung von ästhetischen Strategien und Fertigkeiten der Evokation dieses
spezifischen Phänomens.

Mit der Frage danach, wie sich Auffassungsweisen und Thematisierungsfor-
men von gratia in Rekurs auf Traditionsbestände antiken Wissens in mittelalter-
lichen wie frühneuzeitlichen Konzeptualisierungen dynamisch verändern und
welche Rolle hierbei theologische Implikationen einerseits, Re-Interpretationen
antiker Mythologeme in Dichtungs- und Kunsttheorie andererseits einnehmen,
greift die Themenstellung zentrale systematische Fragen des SFB 980 „Episteme
in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt bis in die Frühe Neuzeit“ auf,
um diese an einem konkreten Phänomenbereich zur Diskussion zu stellen. So
suchen die Beiträge aus je unterschiedlicher disziplinärer Perspektive zu zeigen,
wie sich die theologische Fundierung von gratia im Bereich des Ästhetischen bzw.
der künstlerischen Praxis auswirkt undwie imGegenzug ästhetische Konzeptio-
nen theologische Auffassungs- und Darstellungsweisen verändern.

Exemplarisch kann so an dem Phänomenbereich der medialen und diskur-
siven Konzeptualisierungen von gratia thematisiert werden, inwiefern bzw. in
welcher Weise in vormodernen Kontextualisierungen von Wissensbeständen
an der Kategorie der gratia Geltungsansprüche eines spezifischen Wissens- oder

DOI: 10.13173/9783447109260.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Anne Eusterschulte / Ulrike Schneider

Erfahrungsmodus verhandelt werden. Der interdisziplinär angelegte Band fragt
diesbezüglich gerade nach Veränderungsdynamiken in Hinsicht auf Prozesse ei-
ner epistemischen Validierung von gratia. Der Versuch der Herleitung, Begrün-
dung und Theoretisierung dessen, was häufig primär als eineWirkung, als Effekt
erfahrbar wird, ist von der Antike bis zur Frühen Neuzeit und noch weit darüber
hinaus in ganz unterschiedlichen Wissensbereichen virulent. Die damit einher-
gehenden epistemologischen Dimensionen werden etwa erkennbar, wenn in der
Illuminationstheorie die (gnadenhafte) Erleuchtung als Bedingung der Möglich-
keit von Erkenntnis formuliert wird, ohne dass diese konstitutive Bedingung
selbst rational einholbar wäre. Handelt es sich doch um ein irreduzibles Gnaden-
geschehen, das die Reichweite menschlicher Verfügbarkeit qua Vernunft über-
schreitet und zugleich deren Voraussetzung ist. Durch eine solche Unberechen-
barkeit und Unkalkulierbarkeit von gratia, wie sie in unterschiedlichen Kontexten
in je spezifischer Weise aufscheint, wird einerseits die Bedingtheit menschlichen
Handelns und Seins manifest und andererseits und zugleich die Tatsache, dass es
sich um eine Referenz auf einen unbedingten, rational nicht einholbaren Grund
handelt. Mit dieser Begründungsfigur ist wiederum eine epistemische Dimen-
sion von gratia gegeben, mithin eine paradoxale Struktur von Bedingtheit und
Unbedingtheit.

Aus einer anderen Perspektive kann in dem vielfältigen, iterativen Ringen um
eine Diskursivierung dessen, was gratia ausmacht, durchaus auch eine sprach-
kritische Dimension erkannt werden. Vor diesem Hintergrund ist es umso be-
deutsamer, in welcher konkreten Gestalt sich dieses Ringen formiert: DasWissen
um gratia und dessen Reflexion sind von der jeweiligen konkreten Verfasstheit
nicht zu entkoppeln. Damit rückt nicht zuletzt der Geltungsanspruch eines Wis-
sensmodus in den Fokus, der sich in vormodernen Aushandlungsprozessen viel-
fach als distinkte Kategorie eines sich ästhetisch manifestierenden Wissens etab-
liert und zu behaupten sucht. Dieser Anspruch kommt etwa in Diskussionen um
bzw. Reflexion auf spezifisch ästhetische Verfahren der Wissensgenerierung zur
Geltung. Ein solches Wissen schlicht als ‚nicht-propositional‘ zu fassen, greift zu
kurz, insofern derart gerade jenen Verfahren nicht Rechnung getragen würde.
Es handelt sich vielmehr um ein als ‚elusiv‘ zu bezeichnendes Wissen, das aller-
erst und nur in der je konkreten Verfasstheit zum Tragen kommt und Wirkung
entfaltet. Aus dieser Sicht geraten nun gerade die Diskursivierungsstrategien in
den Blick, die nicht nur je gemäß ihrer disziplinären Provenienz, sondern auch
individuell variieren. Dies belegen die Beiträge dieses Bandes nachdrücklich.
Und dennoch lassen sich auch diverse charakteristische Strategien ausmachen,
die den unterschiedlichen Bestimmungsversuchen von gratia vielfach gemein-
sam sind und die sich auch in allen Beiträgen nachweisen ließen, so etwa der
Rekurs auf verwandte, affine Kategorien, näherungsweise Bestimmungen ex ne-
gativo oder auch die nahezu ubiquitäre attributive Verwendung des Adjektivs
lat. certus oder des Pronomens lat. quaedam und ihrer Derivate, deren semanti-
sches Changieren zwischen Bestimmtheit und Unbestimmtheit paradigmatisch

4

DOI: 10.13173/9783447109260.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



für das Phänomen gratia zu stehen scheint (und das sich doch nicht darauf allein
beschränkt). Fehlende begriffiche Präzision ist aus dieser Sicht keinesfalls als de-
fizitär zu begreifen; sie lenkt den Blick gerade auf das ästhetische Moment der
Rede(n) und ihre epistemische Dimension jenseits des Propositionalen. Und so
ist auch die Vielzahl von Umschreibungskategorien und Termini, die mit gratia
in Bezug gesetzt werden (z. B. levitas, splendor, laetitia, suavitas etc.) nicht bloßer
Ausdruck definitorischer Unschärfe, sondern dient vielmehr der tentativen Ex-
plikation von Aspekten und Qualitäten, die für gratia kennzeichnend sind und
doch nicht auf einen, gar eindeutigen Begriff gebracht werden können. Insofern
sich gratia in all ihrer sinnlichen wie intellektuellen Erfahrbarkeit je der begriff-
lichen Eindeutigkeit entzieht, wird die Frage nach den Transferbewegungen, die
diesem Band zugrunde liegt, in besonderer Weise virulent. Und es scheint gera-
de die Spannung zwischen der Erfahrung einer irreduziblen Präsenz einerseits
und deren begrifficher Ungreifbarkeit andererseits zu sein, die keine Ruhe lässt,
sondern zu immer wieder neu ansetzenden Bestimmungsversuchen unter dem
Signum von Iteration führt – und dies gilt ebenso für theologisch-philosophische
Auffassungsweisen von gratia im Sinne von Gnade wie auch für rhetorisch-ästhe-
tische Verständnisweisen von gratia als einer Kategorie des Schönen. Produktiv-
kreatives Potential birgt die Kategorie der gratia aber auch im Sinne einer Strate-
gie, die aus dem normativen Korsett regelgeleiteter Ästhetik herausführen kann,
bzw. als System(leer)stelle, die einen Freiraum im Regelsystem besetzt und ihn
zugleich als solchen indiziert.

Am Begriff der gratia und seinen kontextuellen Bedeutungsüberlagerungen
und -verschiebungen lässt sich phänomenbezogen und in gewisser Hinsicht zu-
gleich beispielhaft konturieren, wie Kategorien elusiven Wissens mit Bezug auf
ästhetische, ethische wie theologische Implikationen in unterschiedlichen histo-
rischen Phasen je diskursspezifisch konzeptualisiert werden. Diewechselseitigen
Transferbewegungen zwischen den verschiedenen Diskursen resp. artes und
Kunstformen machen dabei zugleich anhand der kontrovers geführten Ausein-
andersetzungen um Konzeptualisierungen von gratia Ein- und Ausschlussbewe-
gungen sichtbar. Sie fügen sich damit in ein Netzwerk von Wissensaushandlun-
gen, weisen auch auf historisch-soziale, institutionelle wie außerinstitutionelle
Konstellationen von Akteuren sowie auf das Ringen um Geltungshoheiten. Es
sind nicht zuletzt diese konkurrierenden Dynamiken von Geltungszuweisun-
gen, an denen sich Verselbständigungstendenzen im Kontext etwa theologischer,
ästhetischer, kunst- und dichtungstheoretischer wie künstlerisch-praktischer
Darstellungs- und Diskursformen beobachten lassen. Und schließlich gerät mit
dem Wissensstatus auch die Frage von Lehr- und Lernbarkeit in den Fokus: Wie
lässt sich ein ‚Wissen um gratia‘ vermitteln? Signifikanterweise wird in der Mehr-
zahl der Beiträge deutlich, dass fast immer ein kenntnisreiches Publikum vor-
ausgesetzt ist: ein Publikum, das die verschiedenen Transferbewegungen nach-
zuvollziehen versteht, das die jeweiligen Bedeutungsschichten zu dekodieren
weiß, das, allgemein gesprochen, über ein adäquates iudicium verfügt – ein Ur-

5Gratia in der Vormoderne

DOI: 10.13173/9783447109260.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



6 Anne Eusterschulte / Ulrike Schneider

teilsvermögen, das wiederum zur Voraussetzung nicht nur für die Rezeption,
sondern auch umgekehrt für die Produktion wird, und das sich letztlich nur in
der Performanz der Texte, der Artefakte wie auch des kreativen künstlerischen
Handelns vermittelt. Hier kommt eine weitere Dimension der Bestimmung von
gratia als Gabe, als Gunst bzw. als Teilhabe zum Tragen, die schon imMythos der
drei Chariten angelegt ist.

Die vorgelegten Beiträge tragen diesem Problemfokus im Blick auf Aushand-
lungen des epistemischen Anspruchs der Konzeptualisierungen von gratia Rech-
nung, insofern sie sowohl nach generellen konzeptuellen Affinitäten (etwa in
Hinsicht auf dasMotiv der Gabe, Modi der Bewegung, das Verhältnis von Phäno-
menalität und Transzendenz etc.) zwischen unterschiedlichen Diskursen und
Darstellungsformen fragen als auch nach konkreten Interferenzen von ästheti-
scher Kategorienbildung und theologisch-philosophischer Diskussion. An dieser
Auffächerung von semantischen Verschiebungen, den diskursiven wie darstel-
lerischen Neu-Kontextualisierungen sowie der konkreten Auseinandersetzung
mit einzelnen Objekten der Aushandlung wird insbesondere eine Dynamik von
Transferbewegungen ausweisbar, die sich über eine Analyse der Verflechtungs-
struktur, d. h. unter Berücksichtigung der Komplexität von Austauschverhält-
nissen zwischen einer Vielzahl von Komponenten erschließen lässt. Kristallisa-
tionspunkte einer solchen Dynamisierung von Wissensbeständen sowie einer
Problematisierung der Ambiguität ästhetischer Wissensmodi zeigen die hier ver-
einten Beiträge zu Konzeptualisierungen von gratia in Antike, Mittelalter und
Früher Neuzeit.

DOI: 10.13173/9783447109260.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Die Charis des Apelles – Exitstrategie aus der Techne
Nadia J. Koch

1 Antike Virtuosität
In der antiken Kritik der Künste hat die gratia ihren festen Platz als eine Katego-
rie des ästhetischen Gelingens. Ob in Malerei, Dichtung oder Redekunst, stets
beschreibt die gratia eine Stufe der Vollendung, die sich in faszinierender Mühe-
losigkeit von älteren überkommenen Formen abhebt und so zum Kanon für
nachfolgende Meister wird. Ihr griechisches Analogon, die charis, ist einer der
wenigen kunstkritischen Termini mit mythologischer Konnotation.1 Die Personi-
fikation Charis ist in der früheren Überlieferung als Gattin des Götterschmiedes
Hephaistos eine chthonische Gottheit. Später wird sie in der Dreiheit der Chariten
im Umfeld der Aphrodite verehrt (Abb. 1).2 Der mythologische Bezug der kunst-
kritischen charis lässt sich mit der peithô vergleichen, der rhetorischen Kategorie
der Überzeugung. Auch die geflügelte Göttin Peitho ist Gefährtin der Aphrodite,
deren Liebeswerben sie begleitet. Aus demMythos lässt sich schließlich eine wei-
tere lateinische Analogie zurcharis erklären, die venustas, wo möglicherweise die
ursprüngliche eheliche Verbindung mit dem Schmiedegott erneut aufscheint.3

Gemeinsam mit ihrer Verwandten, der facilitas, Leichtigkeit oder Virtuosität,
wird die charis im 4. Jahrhundert v. Chr. zum Ideal mehrerer Technai: Nicht nur
in der Malerei, sondern auch bei Stegreifreden schätzte man die Performanz des
mühelosen Könnens.4 Aber was hat man unter Virtuosität in den antiken Küns-

1 Zur Terminologie in den Künsten siehe Jerome J. Pollitt, The Ancient View of Greek Art. Crit-
icism, History, and Terminology, New Haven / London 1974, S. 380f. s. v. gratia, S. 297–301 s. v.
χάρις; Nadia J. Koch, Techne und Erfindung in der klassischen Malerei, München 2000, S. 61f.,
S. 162–166; für die literarische Kritik siehe Johann Christian Gottlieb Ernesti, Lexicon techno-
logiae Graecorum rhetoricae, Leipzig 1795, S. 380f. s. v. χάρις.

2 Siehe Jakob Escher, „Charites“, in: Pauly’s Realencyclopädie der Classischen Altertumswissen-
schaft, hg. von Georg Wissowa, Bd. 3.2, München 1899, Sp. 2150–2167; Evelyn B. Harrison,
„Charis, Charites“, in: Lexicon iconographicum mythologiae classicae, Bd. 3.1, Zürich /München
1986, S. 191–203; Hellmut Sichtermann, „Gratiae“, in: Lexicon iconographicum mythologiae clas-
sicae, Bd. 3.1, Zürich /München 1986, S. 203–210; Bd. 3.2 (1986), Taf. 153–168. Zum Weihrelief
mit Chariten von der Akropolis von Athen ebd., Bd. 3.1, S. 195f., Nr. 20.

3 Siehe Pollitt, The Ancient View of Greek Art, S. 447–449 s. v. venus, venustas; Ernesti, Lexicon
technologiae Latinorum rhetoricae, S. 415f. s. v. Venus, Venustas.

4 Zur facilitas in derMalerei des Antiphilos Quintilian, Institutio oratoria 12.10.6, vgl. Pollitt, The
Ancient View of Greek Art, S. 369f.; Koch, Techne und Erfindung, S. 169, Anm. 45. Eine wichtige
Rolle spielt die facilitas in der Stegreifrede, vgl. Hans Lausberg, Handbuch der literarischen
Rhetorik, Stuttgart 31990, S. 550, § 1151; Quintilian, Institutio oratoria 12.5.1 sieht sie als grund-
legende Eigenschaft des artifex an.

DOI: 10.13173/9783447109260.007 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



8 Nadia J. Koch

ten eigentlich zu verstehen? Wie ist sie von einem noch vageren ‚je ne sais quoi‘
abzugrenzen 5 bzw. von einem ‚non so che‘, das im kunsttheoretischen Kontext
schon sehr viel früher thematisch wird?6 Da eine systematische Untersuchung
des Phänomens noch fehlt, behilft man sich zumeist mit Assoziationen aus der
musikalischen Aufführungspraxis; wir denken an Liszts Klaviersonaten oder
Paganinis Violin-Capricci und übertragen ihre Aura auf verwandte antike Kon-
texte, etwa die rhetorische actio. Eine auch für die Antike treffende Bestimmung
bietet, auf Grundlage der Literatur- und Musiktheorie seit dem 18. Jahrhundert,
Sven Behrisch, wenn er die Aufgabe des Virtuosen als das souveräne Meistern
künstlerischer Hindernisse begreift: „Die hauptsächliche Wirkung des Virtuo-
sen geht von der spielenden Überwindung einer als solcher klar erkennbaren
Schwierigkeit aus.“7 Ein virtuoser Maler wäre demnach einer, der den Pinsel und
die Farbpigmente nicht nur mühelos handhabt, sondern dieser Mühelosigkeit in
seinem Malstil auch dauerhaft Sichtbarkeit verleiht. Seine Anstrengungen führ-
ten jedoch ins Leere, wenn er nicht ein ebenso raffiniertes Publikum vorfände: Er
malt für kenntnisreiche Betrachter, die den eleganten Umgang mit den Heraus-
forderungen der Techne aufmerksam verfolgen.

In der antiken Kultur hat man das Virtuose am ehesten in der Zweiten So-
phistik am Werke gesehen, nicht zuletzt angeregt von der Bemerkung Ludwig
Radermachers, die kaiserzeitlichen Sophisten seien „Konzertredner“ gewesen.8
Der ältere Philostrat (3. Jahrhundert n. Chr.) schildert in seinem ekphrastischen
Werk Eikones diese Art von Konzertrednerwettstreit, indem er den Leser zu den
Vorübungen des Erzählers zu einer solchen Aufführung einlädt. Insofern liegt es
nahe, wie Mario Baumann es unternommen hat, von den Eikones ausgehend ein
antikes „Konzept von Virtuosität“ zu erarbeiten;9 da aber Baumanns begriffiche
Überlegungen erst in der retrospektiven sog. Zweiten Sophistik und nicht bei
ihren Vorbildern, etwa dem schillernden Platon-Kontrahenten Gorgias ansetzen,
bleibt die Frage nach den konzeptuellen Vorläufern der Konzertredner nach wie
vor ungeklärt. Die Untersuchung von facilitas und gratia in der klassischen Kunst-
produktion wird daher dazu beitragen, die ideengeschichtlichen Voraussetzun-
gen für Philostrats virtuose ekphrastische Methode zu klären.

Beide Kategorien, facilitas undcharis bzw. gratia, kommen freilich nur scheinbar
so unbeschwert daher, wie der artifex sie inszeniert hat. So wie die Stegreifrede

5 Das Aufkommen der Formel im französischen Schönheitsdiskurs des 17. Jahrhunderts be-
schreibt Wolfgang Ullrich, Was war Kunst? Biographien eines Begriffs, Frankfurt a. M. 2005,
S. 9–30.

6 Siehe hierzu den Beitrag von Ulrike Schneider in diesem Band.
7 Sven Behrisch, „Virtuose“, in:Historisches Wörterbuch der Rhetorik, hg. von Gert Ueding, Bd. 9,

Darmstadt 2009, Sp. 1138–1143, mit weiterer Literatur.
8 Albin Lesky, Geschichte der griechischen Literatur, Bern /München 31971, S. 934: „Das 2. Jahr-

hundert ist die höchste Blütezeit jener Rhetoren, die Ludwig Radermacher mit einem un-
übertreffichen Ausdruck Konzertredner genannt hat.“ Auf welche Referenz er sich bezieht,
sagt Lesky nicht. Es könnte sich um eine Wiener Sophistik-Vorlesung gehandelt haben.

9 Mario Baumann, Bilder schreiben. Virtuose Ekphrasis in Philostrats ‚Eikones‘, Berlin 2011, S. 9–15.

DOI: 10.13173/9783447109260.007 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



9Die Charis des Apelles

nur nach mühsamer exercitatio ihr Ziel erreicht, kann das Bild nur nach virtuoser
Handhabung schwer beherrschbarer Pigmente Anmut ausstrahlen. Obwohl sich
ihre Bedeutungsfelder – nach unseren kunstkritischen Belegen zu urteilen – im-
mer wieder überschneiden, beschreiben sie systematisch doch unterschiedliche
Perspektiven auf das Virtuose: So bezeichnet die facilitas im Gefüge der Kunst-
produktion die souveräne Beherrschung des Prozesses, während die gratia eine
reine Rezeptionskategorie ist. Es schwingt im Urteil der facilitas also stets das
Bild eines rasch über die Tafel eilenden Pinsels mit, dessen Rhythmus sichtbare
Spuren hinterlässt, die gratia hingegen entspringt der ästhetischen Erfahrung. Im
günstigen Fall stellt sie sich als Gesamteindruck vom gelungenen Zusammen-
spiel zahlreicher formaler wie ästhetischer Komponenten beim Betrachter oder
Hörer ein, im ungünstigen Fall bleibt sie aus. So schwer eine solche Aufgabe zu
bewältigen ist, so vielfältig sind auch die Komponenten, die zum Erlebnis der
gratia zusammenfinden müssen; sie variieren je nach Kunstgattung, Epoche und
Stilcode.

Suchtman inder griechischenKunstkritik nachExponentendercharis oder gra-
tia, so werden immer wieder der Maler Apelles und der Redner Lysias genannt.10
Sie können als zeitspezifische Parallelerscheinungen einer Ästhetik gelten, die im
Laufe des 4. Jahrhunderts v. Chr. aufkam. Während die charis des Apelles aller-
dings häufiger gerühmt als erklärt wird, erfahren wir mehr über diecharis in den
Reden des Lysias; so nimmt Quintilian ihn gegen Ciceros Urteil in Schutz: Hätte
Lysias seine Wörter so gefügt, wie Cicero es empfehle, dann 11

dicendi textum tenue […] perdidisset enim gratiam, quae in eo maxima est, simp-
licis adque inadfectati coloris, perdidisset fidem quoque.

hätte das feine Sprachgewebe […] nämlich an gratia verloren, die bei ihm
im höchsten Maße ausgeprägt ist, (die Grazie) einer schlichten und unge-
künstelten Farbigkeit, und er hätte so auch an Glaubwürdigkeit verloren.

Im Zuge der hellenistischen Historiographie der Kunstlehren und ihrem Streben
nach Kanonbildung stiegen Apelles und Lysias zu Exempla auf, an deren Leis-
tung sich alle neuen Anläufe zurcharis immer wieder zu messen hatten.

Die spätklassische Ästhetik der Leichtigkeit entstand im Rückblick auf eine
lange, regelgebundene Tradition der Techne zu einer Zeit, als man die Physis des
Künstlers stärker in den Mittelpunkt stellen wollte. „Nicht einen Künstler, son-

10 Für die Schriftquellen zu Apelles siehe Harald Mielsch, „Apelles“, in:Der Neue Overbeck. Die
antiken Schriftquellen zu den bildenden Künsten der Griechen, hg. von Sascha Kansteiner et al.,
Bd. 4, Berlin 2014, S. 125–205; zu Lysias einführend George Kennedy, The Art of Persuasion
in Greece, Princeton 1963, S. 133–140. Seinen anmutigen Stil beschreibt Dionysios von Ha-
likarnassos in „De Lysia“: Dionysii Halicarnasei opuscula, hg. von Hermannus Usener und
Ludovicus Radermacher, Bd. 1, Leipzig 1899, S. 9–53.

11 Quintilian, Institutio oratoria 9.4.17. Für die gratia in der klassischen Rhetorik siehe den Bei-
trag von Melanie Möller in diesem Band. Übersetzungen aus lat. wie griech. Quellen, wenn
nicht anders gekennzeichnet, von der Verf.

DOI: 10.13173/9783447109260.007 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



10 Nadia J. Koch

dern die Natur nachzuahmen“, lautete denn auch die Maxime, die der Bildhauer
Lysipp im Gespräch mit demMaler Eupompos offenbart haben soll.12 Auch wenn
wir nur aus vereinzelten Berichten erschließen können, auf welche Weise die
Künstler ihre Physis konkret ins Werk einbrachten, gibt immerhin die Rhetorik
nähere Hinweise zum Zusammenspiel zwischen Natur und Kunst. So kann man
an den Rat des Aristoteles denken, die Sprache einer Rede möglichst natürlich
zu gestalten: „Daher muß der Redner unauffällig ans Werk gehen und keinen
gekünstelten, sondern einen natürlichen Eindruck erwecken. Dies nämlich über-
zeugt, jenes bewirkt das Gegenteil.“13

Theoriegeschichtlich kann man die gratia somit als eine erste Techne-Kritik
betrachten, die angesichts des neuen Interesses am Künstler selbst nicht ausblei-
ben konnte. Weil aber ihr produktionsästhetischer Bedeutungskern im Laufe der
kaiserzeitlichen Rezeption und erneut in der Frühen Neuzeit in verschiedene
Richtungen diffundierte, ist es zum tieferen Verständnis erforderlich, die Genese
dieses Konzepts stufenweise in den Blick zu nehmen; denn die jüngere Ästhetik-
geschichte hat den kunstpraktischen Bezug der antiken gratia mittlerweile ganz
aus dem Blick verloren.14 In der Kaiserzeit traten zusätzliche Bedeutungsfacetten
hinzu, die in der Neuzeit vielleicht sogar eine bedeutendere Rolle spielen sollten
als der theoretische Kern der Klassik. Um diese Wege nachzuzeichnen, möchte
ich im Folgenden bei einem neuzeitlichen Autor ansetzen, der im europäischen
Klassizismus die kunstsystematische Grundidee der gratia neu belebte.

2 The aire of the picture

Das künstlerische Ideal der Schönheit, ausgeführt in der ‚Analysis of Beauty‘ von
1753, fasste William Hogarth im Bild einer anmutig geschwungenen Linie zu-
sammen, die line of beauty and grace (Abb. 2): Entstanden aus dem Zusammen-
spiel von Schönheit und Grazie sei die in der Serpentine geschwungene Linie die

12 Plinius,Naturalis historia 34.61: dixisse … naturam ipsam imitandam esse, non artificem. Zur Deu-
tung siehe Nadia J. Koch, Paradeigma. Die antike Kunstschriftstellerei als Grundlage der frühneu-
zeitlichen Kunsttheorie, Wiesbaden 2013, S. 104–107. Die Quellen zu Lysipp mit weiterer Lite-
ratur siehe Klaus Hallof et al., „Lysipp“, in:Der Neue Overbeck. Die antiken Schriftquellen zu den
bildenden Künsten der Griechen, hg. von Sascha Kansteiner et al., Bd. 3, Berlin 2014, S. 291–392.

13 Aristoteles, Rhetorik, übers. und hg. von Gernot Krapinger, Reclams Universal Bibliothek,
Stuttgart 2003, 1404b18–20. Auch wenn die technischen Gründe der ars latens je verschiedene
sind, bleibt doch die Parallelität der Phänomene bemerkenswert: Auch in der Malerei darf
die ars nicht vor den Kunstgenuss treten.

14 Der Artikel von Helmut Abeler, „Grazie“, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, hg. von
JoachimRitter, Karlfried Gründer undGottfried Gabriel, Bd. 3, Basel 1974, S. 866–871 lässt die
antike gratia komplett aus; Gerd Kleiner, „Anmut / Grazie“, in: Ästhetische Grundbegriffe. His-
torisches Wörterbuch in sieben Bänden, hg. von Karlheinz Barck et al., Bd. 1, Stuttgart /Weimar
2000, S. 193–207, geht im Abschnitt zur antiken Begriffsgeschichte zwar ausführlich auf den
Mythos der drei Grazien ein, die rhetorischen und kunstkritischen Implikationen sind ihm
aber offenbar unbekannt.

DOI: 10.13173/9783447109260.007 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



11Die Charis des Apelles

Leitform jeglichen Schaffens; sie versinnbildliche nicht nur die zwei Prinzipien
selbst, sondern verbinde sie zu „the whole order of form“.15

Wie gelangt Hogarth nun im Zeitalter der akademischen Kunstlehren des aus-
gehenden 18. Jahrhunderts zu einer Theorie, die die gratia der Linie zumMaßstab
der Kunst erhebt? Seinem Traktat waren Jahrhunderte des Paragone zwischen
dem Disegno Florentinischer und dem Colore Venezianischer Provenienz voran-
gegangen; ein Wettstreit, der – nach Vasaris einstweiliger Schlichtung zuguns-
ten eines internalisierten Disegno – nochmals zwischen den sog. Poussinisten
und Rubenisten aufgeflammt war.16 Indem Hogarth die gratia zur Bedingung des
Schönen erhob, konnte er eine bewährte Kategorie der klassischen Kunsttheorie
in den eingefahrenen Paragone einbringen: Umdie These von der „order of form“
in der über jeden Zweifel erhabenen Antike zu gründen, berief sich Hogarth auf
den berühmten Linien-Agon zwischenApelles und Protogenes. DieAnekdote prä-
sentiert die Linie als minimalistisches Kommunikationsmittel zweier Virtuosen:

There is a circumstance in the account Pliny gives of Apelles’s visit to Pro-
togenes, which strengthens this supposition. I hope I may have leave to
repeat the story. Apelles having heard of the fame of Protogenes, went to
Rhodes to pay him a visit, but not finding him at home asked for a board,
on which he drew a line, telling the servant maid, that line would signify
to her master who had been to see him; we are not clearly told what sort
of a line it was that could so particularly signify one of the first in his pro-
fession; if it was only a stroke (tho‘ as fine as hair as Pliny seems to think)
it could not possibly, by any means, denote the abilities of a great painter.
But if we suppose it to be a line of some extraordinary quality, such as the
serpentine line will appear to be, Apelles could not have left a more sat-
isfactory signature of the complement he had paid him. Protogenes when
he came home took the hint, and drew a finer or rather more expressive line
within it, to shew Apelles if he came again, that he understood his mean-
ing. He, soon returning, was well pleased with the answer Protogenes had
left for him, by which he was convinced that fame had done him justice,
and so correcting the line again, perhaps by making it more precisely ele-
gant, he took his leave.17

Im Lichte dessen, was wir heute über das antike Verständnis der gratia in der
Kunst wissen, erweist sich Hogarths Plinius-Lektüre als erhellend. Denn sie
rückt zwei Themenfelder in den Vordergrund, die immer schon die Konzeption
der charis und gratia bestimmt haben: Die Malkunst und die Linie. Die Linien-

15 William Hogarth, The Analysis of Beauty, hg. von Ronald Paulson, New Haven / London 1997,
S. 11.

16 Zur Übersicht siehe Max Imdahl, Farbe. Kunsttheoretische Reflexionen in Frankreich, München
1987, S. 55–73.

17 Hogarth, The Analysis of Beauty, S. 11, nach Plinius, Naturalis historia 35, 81–83. Zum Traktat
und seinem Nachleben siehe Ullrich, Was war Kunst?, S. 31–54.

DOI: 10.13173/9783447109260.007 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



12 Nadia J. Koch

führung einesMalers zu beobachten, ist in der Tat ein verbreitetes Mittel der anti-
ken Kritiker, um die Anmut oder Leichtigkeit eines Werkes ausfindig zu machen;
und so wird sich auch im Folgenden zeigen, dass die Linie in der Geschichte der
Kunstkritik als der früheste Indikator der gratia angesehen werden kann.

Systematisch schließt Hogarth ganz offensichtlich an den Theoretiker an, der
zu seiner Zeit als Hauptreferenz zur pictura galt: Franciscus Junius. Sein in Lon-
dons Arundel House entstandener Trakat De pictura veterum von 1634, ein Jahr
später ins Englische übersetzt, stellte die Malerei anhand der antiken Schriftquel-
len in den Rahmen der klassischen Produktionslehren.18 Den fünf von Junius an-
geführten Arbeitsschritten folgend – Erfindung, Proportion, Farbgebung, Affek-
te, Disposition –, gelangt der Künstler am Ende des Prozesses zu einer gratia, die
aus dem Bild ‚hervorblühen‘ soll.19 Hogarth könnte auf Junius’ Übersetzung The
Painting of the Ancients zurückgegriffen haben, denn das Kapitel zur gratia hatte
der Gelehrte für das barocke Publikum Londons noch erheblich erweitert:

A picture therefore may very well be commended for the excellencie of
Invention, Proportion, Colour, Life, Disposition, and yet want that comely
gracefulnesse, which is the life and soule of Art. These five heads, handled
immediately before, do not suffer themselves to be served; one alone will
not serve; no more will two, or three, or four of them; they must go all
jointly hand in hand; if there bee but one wanting, it is to small purpose
that wee should busie our selves over-much about the rest. The consum-
mation of a picture consisteth chiefly therin, that these five heads concur-
ring, and lovingly conspiring, should breath forth a certain kinde of grace,
most commonly called ‚the aire of the picture‘: which in it selfe is nothing
else but a sweet consent of all manner of perfections heaped up in one
piece: the best collection of the best things.20

Es stellt sich die Frage, warum Hogarth seinen Überlegungen zur gratia gerade
den Disput zwischen Apelles und Protogenes voranstellt. Immerhin hätte er ja
aus dem reichenArsenal der Künstleranekdotik auch eine Apelles-Anekdote aus-
wählen können, die von dercharis seiner Werke handelt. Offenbar war ihm daran

18 Zur Biographie und zum Entstehungskontext siehe Franciscus Junius, The Literature of
Classical Art, Bd. 1: The Painting of the Ancients, De pictura veterum, according to the English
Translation (1638); Bd. 2: A Lexicon of Artists & Their Works, Catalogus architectorum, mecha-
nicorum, sed praecipue pictorum statuariorum, caelatorum, tornatorum, aliorumque artificum, &
operum quae fecerunt, quorum index separatim praemittitur, secundum seriem litterarum digestus,
numquam antehac editus, translated from the Original Latin of 1694, hg. und übers. von Keith
Aldrich, Philipp Fehl u. Raina Fehl, Berkeley / Los Angeles / Oxford 1991 (California Studies
in the History of Art 22), S. xxi–lxxxiii; zumWerk insgesamt Koch, Paradeigma, S. 304–368.

19 […], sed multiplici singularum partium harum venustate in unum collata efflorescat (Franciscus
Junius, De pictura veterum libri tres, Amsterdam 1637, S. 199); der Hauptabschnitt zur gratia
findet sich im dritten Buch des Traktats (ebd., S. 199–206).

20 Junius, The Literature of Classical Art, Bd. 1, S. 283f.

DOI: 10.13173/9783447109260.007 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



13Die Charis des Apelles

gelegen, einen Grundsatz der antiken Künstlergeschichte zu betonen, nämlich,
dass die aretê eines Malers besonders in der Zeichnung hervortrete:21

Illud perquam rarum ac memoria dignum est, suprema opera artificum inperfec-
tasque tabulas […] in maiore admiratione esse quam perfecta, quippe in iis linia-
menta reliqua ipsaeque cogitationes artificum spectantur.

Ein sonderbares und denkwürdiges Phänomen ist es, dass man die Spät-
werke der Künstler und ihre unvollendeten Tafeln mehr bewundert als die
vollendeten, da ja in der erhaltenen Vorzeichnung die Überlegungen des
Künstlers selbst offenbar werden.

Weil also die Linien und die Gedanken des Malers aneinander gekoppelt sind,
sagen diejenigen Bilder am meisten über seine Meisterschaft aus, deren untere
Schichten freiliegen. Der malerische Fachausdruck lineamentum bezeichnet das
Liniennetz aller Vorzeichnungen mitsamt Planänderungen, es handelt sich also
um ein Phänomen, das nur der kenntnisreiche Blick entschlüsseln kann; die co-
gitatio kann hier analog zur Rhetorik, wo sie auch intellectio genannt wird, als die
erste Vorüberlegung verstanden werden, die dem eigentlichen Schaffensprozess
vorangeht.22 Das später durch Farbschichten wieder verdeckte Linienspiel der
Unterzeichnung erlaubt dem Betrachter, den Plan des Werks, d. h. die sich Zug
um Zug konkretisierende Anlage der Figuren auf dem Bildgrund, in einer Weise
nachzuvollziehen, dass er selbst zum Gestalter wird. Das Virtuosentum, so wie
es Plinius, und mit ihm Hogarth, versteht, erweist sich demnach als eine perfor-
mative Kategorie: Das im Zuge der Herstellung zutage tretende Können der Ma-
ler wie Apelles und Protogenes gewährt nicht nur reizvolle Einblicke in die gratia
ihrer Bilder, sondern auch in ihren individuellen künstlerischen Plan – Einblicke,
die das vollendete Werk verhüllt.

Dass der Künstler Hogarth der gratia-Konzeption der antikenMaler besonders
nahe steht, wird augenfällig, wenn man ihn mit dem Zeitgenossen Johann Joa-
chimWinckelmann vergleicht. Folgen wir der Geschichte der Kunst des Alterthums,
so war nur die griechische Plastik, und auch nur ihre vollkommene Stufe des spä-
teren 4. Jahrhunderts, zur gratia fähig; obwohl Winckelmann sicherlich Hogarths
Konzept einer alle Künste umfassenden line of beauty and grace einiges verdankt,
ist seine Entwicklungsdarstellung so sehr auf das Ideal der reinen weißen Form
fixiert, dass er nur noch in den Umrissen griechischer Marmorskulpturen Grazie
erkennt. Die Theoriegrundlage Hogarths, die Winckelmann womöglich in der

21 Plinius, Naturalis historia 35.145. Das persönliche Motto Hogarths, das Apelles’ Dictum
‚nulla dies sine linea‘ provokant ins Gegenteil verkehrt, diskutiert Ernst H. Gombrich, Art and
Illusion. A Study in the Psychology of Pictorial Representation, New York 1960, S. 295: „The only
way to learn to draw well is never to draw at all.“

22 Siehe Koch, Techne und Erfindung, S. 32f., S. 150; weitere Quellen siehe Pollitt, The Ancient View
of Greek Art, S. 392–397 s. v. lineamenta, linea.

DOI: 10.13173/9783447109260.007 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



14 Nadia J. Koch

Übersetzung des Christlob Mylius kennenlernte,23 transferiert er also in die neue
Leitkunst Skulptur. Als den Gipfel einer Kunst von Grazie sieht Winckelmann
bekanntlich den Apoll vom Belvedere an, ein Werk, dessen griechisches Vorbild
immerhin in die Zeit des Apelles und Protogenes weist. Die Marmorwerke dieser
Epoche erfüllen deshalb sein Ideal von Größe und Schönheit in höchstem Maße,
weil ihre Konturen die von den antiken Kritikern beklagten Kantigkeiten, quad-
rata, der älteren Bronzekunst 24 hinter sich lassen und so dem Auge nur noch lines
of beauty and grace bieten: „Dieser (Lysipp) gab also seinen Figuren das Wellenför-
mige, wo gewisse Theile noch mit Winkeln angedeutet waren.“25

In der Schrift Von der Grazie in Werken der Kunst führt Winckelmann näher aus,
wie die harmonisch umrissene Statue zum Kulminationspunkt des ästhetischen
Erlebens wird: So sei die Grazie Bedingung der Schönheit und eine Macht, die
jedem antiken Werk innewohne und aus ihm „mit großer Gewalt“ hervorbre-
che.26 In anmutigen Kompositionen und Gesten kann der Antikenkenner dann
verschiedene Wirkungsformen der Grazie unterscheiden. Winckelmanns Urteil
ist deshalb für das Schicksal des antiken gratia-Konzepts von Bedeutung, weil
die klassizistisch geprägte Altertumswissenschaft daran festhielt, die Grazie im
schön konturierten Körper zu suchen; der malerische Ursprung des Konzepts
geriet in Vergessenheit.

Nach diesen Vorüberlegungen soll die antike Kunstliteratur mit archäologi-
schen Funden konfrontiert werden, um zu zeigen, wie die griechischen Kunst-
schriftsteller die gratia im Bild ausfindig machten und wie dieses schwer fassba-
re Phänomen schließlich zum Telos der Malkunst erklärt wurde. Hierbei wird
der Maler eine besondere Rolle spielen, den Hogarth zum Exemplum der line of
beauty and grace erklärt hatte, der spätklassische Apelles. Seine schriftlich fixierte,
in knappen Berichten überlieferte Theorie der charis bildet den Angelpunkt, an
dem klassische Techne und hellenistische Virtuosität ineinandergreifen. Seine
Kunsttheorie bereitet dann den Weg für den schrittweisen Aufstieg der Malerei
zur Metakunst der kaiserzeitlichen Ekphrastiker; dass die Gedanken des Apelles
überhaupt die Antike überdauern konnten, um von neuzeitlichen Theoretikern
fortentwickelt zu werden, ist freilich der Bildungsliteratur der Kaiserzeit, beson-
ders der Zweiten Sophistik zu verdanken. Daher soll abschließend nach dercharis
in den Eikones des Philostrat gefragt werden; trotz des ekphrastischen Stils, der
die etablierte Terminologie der Kunstkritik gern dichterisch verfremdet, weist

23 Zergliederung der Schönheit, die schwankenden Begriffe von dem Geschmack festzusetzen, geschrie-
ben von Wilhelm Hogarth, übers. von Christlob Mylius, Berlin / Potsdam 1754.

24 So Varros Urteil zu Polyklet nach Plinius, Naturalis historia 34.56.
25 Johann Joachim Winckelmann, Geschichte der Kunst des Alterthums. Schriften und Nachlaß,

Bd. 4.1: Text, hg. von Adolf H. Borbein et al., Mainz 2002, S. 451, zit. nach 2. Aufl. 1776.
26 Johann Joachim Winckelmann, Johann Joachim Winckelmanns kleine Schriften und Briefe, Bd. 1:

Kleine Schriften zur Geschichte der Kunst des Altertums, hg. von Hermann Uhde-Bernays, Leip-
zig 1925, S. 156. Vgl. zur Abhandlung auch Gert Ueding, Aufklärung über Rhetorik. Versuche
über Beredsamkeit, ihre Theorie und praktische Bewährung, Tübingen 1992, S. 139–154.

DOI: 10.13173/9783447109260.007 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



15Die Charis des Apelles

einiges darauf hin, dass der Autor das Prinzip der Anmut als notwendige Bedin-
gung zur Wahrnehmung von Wirklichkeit begreift.

3 Die vorausweisende Linie
Die kaiserzeitlichen Kunstexperten, die viele der heute verlorenen Traktate noch
kannten, schrieben die klassische, im Hellenismus weiterhin anerkannte Kunst-
systematik fort. In den Grundzügen fixiert wurde sie um 300 v. Chr. durch Xe-
nokrates von Athen, einen Bildhauer aus der Sikyonischen Schule des Lysipp.27
Sowohl für die Malerei als auch für die Bildhauerei entwarf Xenokrates eine
Technikgeschichte von den archaischen Anfängen bis zur Alexanderzeit. Die
Künstler dieser Epochen selbst spielten nur insofern eine Rolle, als sie einen in-
novativen Beitrag zur Techne geleistet hatten. Am Ende dieses Prozesses stehen
der Maler Apelles und der Bildhauer Lysipp: Meister, die auf unterschiedliche
Weise das Prinzip des ständigen Fortschritts in Frage stellen.28 Suchen wir in die-
ser Lehrtradition nach dem Phänomen der charis, so werden wir immer wieder
bei den Malern fündig, niemals aber bei den Bildhauern.

Um ihre Rolle bei der Bildherstellung zu fassen, sei die etablierte Kunstlehre
der klassischen Malerei zunächst rekapituliert: Nach allem, was wir über das
Techne-Konzept des 5. Jahrhunderts v. Chr. und das sog. systematische Lehrbuch
der sophistischen Bewegung wissen, folgten die Künste, ob es sich nun umMale-
rei, Bildhauerei, Tischlerei, Rhetorik oder Heilkunst handelte, einem Kanon von
Aufgaben und Produktionsabläufen.29 So kennzeichnet die Techne

1. das Ziel, Nützliches zu schaffen, z. B. ein Götterbild;
2. eine spezifische Leistung (ergon), etwa die Mimesis in der Malerei;
3. ein Kunstverstand (sophia), der nur diesem einen ergon dienen darf;
4. ihre Lehrbarkeit.

In diesem Sinne hatte die Malerei einen Herstellungsablauf von der Inventivik,
der Disposition und sorgfältigen Ausführung bis hin zur Aufstellung der Bilder
tradiert; typischerweise vollzieht sich der Prozess des Entwerfens zeichnerisch
auf demMalgrund selbst, so dass beim fertigen Bild, wie von Plinius vermerkt, li-
neamentum und Farbgestaltung schichtweise übereinander liegen. Zusätzlich ver-
fügt der Künstler im ebenfalls zeichnerischen Gestaltungsmittel der symmetria
über geometrische Modelle, mit denen er im Werk einen idealen Betrachter anle-
gen kann. Daher untersteht auch die Rezeption einer gewissen Kontrolle durch
den Künstler. Diesen Grundsätzen folgt noch Philostrat, wenn er im Proömium
der Eikones auf die Themenfindung analog zur Dichtung sowie auf die symmetria
Wert legt, durch die die Malerei Anteil am Logos habe.30 Für die Qualitätssiche-

27 Siehe Koch, Paradeigma, S. 109–143 mit Quellen und Forschungsdiskussion.
28 Siehe ebd., S. 100–109.
29 Nach Felix Heinimann, „Eine vorplatonische Theorie der τέχνη“, in: Museum Helveticum 18

(1961), S. 105–130.
30 Siehe Philostrat, Imagines 1 Proöm. 1.

DOI: 10.13173/9783447109260.007 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



16 Nadia J. Koch

rung sorgt das Ideal der akribeia, Sorgfalt, und für den Fortbestand der Kunst die
schriftliche Fixierung der Lehre.

Das lässt zunächst einen fixen Arbeitsablauf vermuten, der von Generation
zu Generation weiterbestand. Dass man schon früh begann, zu diskutieren und
wohl auch zu polemisieren, wie das Regelwerk konkret zu handhaben sei, be-
zeugen die Traktate, die die Maler und Bildhauer des 5. und 4. Jahrhunderts ver-
fassten. Es überwiegt hier das Thema der symmetria, Proportion, wo offenbar be-
sonders viele Auffassungen miteinander konkurrierten; außerdem behandelten
die Künstler Einzelprobleme zu Figurentypen, Farben und Projektionsverfahren,
oder sie erstellten Gemäldekataloge.31

Die ersten Bilder, deren venustas Aufmerksamkeit erregte, malte im späteren
5. Jahrhundert Parrhasios aus Ephesos. Man wird davon ausgehen können, dass
esMalerkollegen waren, die sich zurWirkung seiner Bilder äußerten. Auch wenn
sich keine der Tafeln erhalten hat, wissen wir immerhin, mit welchen Mitteln
Parrhasios die venustas oris, Anmut des Gesichts, wie es bei Plinius heißt, zustan-
de brachte. Denn Parrhasios brachte die Linienführung, indem sie offenbar sogar
das hinter einer Form Liegende erahnen ließ, zur summa suptilitas.32

67. Parrhasius Ephesi natus et ipse multa contulit. Primus symmetrian picturae
dedit, primus argutias voltus, elegantiam capilli, venustatem oris, confessione ar-
tificum in liniis extremis palmam adeptus. Haec est picturae summa suptilitas.
Corpora enim pingere et media rerum est quidem magni operis, sed in quo multi
gloriam tulerint; extrema corporum facere et desinentis picturae modum includere
rarum in successu artis invenitur. 68. Ambire enim se ipsa debet extremitas et sic
desinere, ut promittat alia et post se ostendatque etiam quae occultat. Hanc ei glo-
riam concessere Antigonus et Xenocrates, qui de pictura scripsere, praedicantes
quoque non solum confiitentes; et alias multa graphidis vestigia exstant in tabulis
ac membranis eius, ex quibus proficere dicuntur artifices.

67. Parrhasios, geboren zu Ephesos, trug auch selbst vieles [zur Malerei]
bei. Er führte als erster die symmetria in die malerische Techne ein, [eben-
falls] als erster die fein ausgeführten Gesichtszüge, die verfeinerte Anlage
des Haars, die Anmut (venustas) des Gesichts; nach dem Urteil der Künst-
ler gebührt ihm in der Umrisszeichnung die Palme. Dies ist die höchst-
mögliche Verfeinerung der Malerei. Denn Körper zu malen und die Bin-
nenzeichnung von Gegenständen ist sicher eine große Leistung, in der
aber viele brillieren mögen; die Umrisse am Körper zu gestalten und das
Maß einer Malerei, die ihre Sache schon aufgibt, noch zu berücksichtigen,
ist im Fortschreiten der Techne selten erreicht worden. 68. Die Umrisslinie
soll sich nämlich umbiegen und so auslaufen, dass sie auf anderes hinter

31 Siehe Koch, Paradeigma, S. 67–98.
32 Plinius, Naturalis historia 35.67–68. Zu dieser aus der Malereigeschichte des Xenokrates kom-

pilierten Passage siehe Koch, Paradeigma, S. 117f. Zum maltechnischen Kontext und der For-
schungsdiskussion Koch, Techne und Erfindung, S. 147–150.

DOI: 10.13173/9783447109260.007 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



17Die Charis des Apelles

sich [Liegendes] vorausweist und so auch das zeigt, was sie verbirgt. Die-
se Ruhmestat schrieben Antigonos und Xenokrates, die von der Malerei
handelten, ihm zu, sogar rühmend, nicht nur als Zugeständnis. Und auch
sonst fallen noch zahlreiche Spuren seines Griffels auf seinen Tafelbildern
und Handzeichnungen ins Auge, aus denen die Künstler ihren Berichten
zufolge Nutzen ziehen.

Das künstlerische Verfahren, bei Kennern das Empfinden von venustas auszu-
lösen, ist in dieser Phase des ausgehenden 5. Jahrhunderts erstmals deutlich zu
greifen: Der Maler zieht die Linie so subtil, dass sie dem Betrachter bei ihrem
Ausklingen eine beseelte Plastizität zu suggerieren vermag. Diesem wächst nun,
nach einer langen Ära des Decodierens klar umrissener Figuren, eine neue Rolle
zu: Er wird zu einer ergänzenden Instanz, die mit ihrem kundigen Auge das in
der Kunst nur Angedeutete vollendet. Die wahrnehmungsgeschichtliche Trag-
weite dieser Zeichentechnik erkannte als Erster Ernst H. Gombrich:

It is a passage that has aroused much puzzled comment. But I believe that
when we compare any conceptual figure of pre-Greek or early Greek art
with the miracles of freely moving figures as we know them from classical
wall paintings, we may gather wherein the triumph of Parrhasios lay. His
figures suggest what they can no longer show. […] The figure in space can
be conceived only when we have learned to see it as a sign referring to an
outer, imagined reality.33

Damit ist derWeg für eine zweite, rein auf das visuelle Faszinosum gerichtete Re-
zeptionsebene bereitet; der Betrachter lässt sich von seiner eigentlichen Aufgabe,
Gegenstände und Thema eines Bildes zu erschließen, ablenken und erfreut sich
an der Performanz des künstlerischen Könnens, das Plinius summa suptilitas, die
Techne sophisma nennt.

Aus einigen besonders qualitätvollen Vasenbildern können wir uns eine Vor-
stellung bilden, was hier gemeint ist (Abb. 3). Man erkennt, wie die rückwärtige
Schulter der Dargestellten durch die zum Hals hin auslaufende Brustlinie ange-
deutet wird; ebenso ist der Gesichtsausdruck durchwenige, dafür aber sichere Pin-
selschwünge wesentlich lieblicher gestaltet als die Mienen der älteren Vasenbilder.

Der Linienmeister Parrhasios war es auch, der in den Agon mit seinem be-
rühmten Zeitgenossen Zeuxis trat. Die Anekdote, in der es ihmmit einem gemal-
ten Vorhang gelang, sogar den berühmten Konkurrenten Zeuxis zu täuschen,
könnte auf die besondere Überzeugungskraft seiner Linienkunst zurückzufüh-
ren sein.34 Im Kontext der gratia-Konzeption der klassischenMalerei ist in diesem
Künstleragon der Unterschied der eingesetzten Mittel von Bedeutung. Während

33 Gombrich, Art and Illusion, S. 119.
34 Siehe Plinius,Naturalis historia 35.65–66. Gombrich, Art and Illusion, S. 172f.; Koch, Techne und

Erfindung, S. 147–150.

DOI: 10.13173/9783447109260.007 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



18 Nadia J. Koch

Parrhasios ja als unübertroffener Linienmaler galt, ging Zeuxis als skiagraphos,
Schattenmaler, in die Malereigeschichte ein;35 Zeuxis soll dann mit seiner Kunst
der plastischen Modellierung die Techne sogar entführt haben:36

Apollodorus […] versum fecit, artem ipsis ablatam Zeuxim ferre secum.

Apollodoros schrieb ein Epigramm, Zeuxis habe ihnen die Techne entris-
sen und mit sich fortgetragen.

Mit demBild vomRaub der Techne drückt derMaler Apollodoros seine Fassungs-
losigkeit angesichts einer neuen Ästhetik aus. Die persuasive Kraft der neu erfun-
denen Schattierung wertet er als Akt der visuellen Grenzüberschreitung; die
neue Technik setzt im Kunstwerk eine dynamis frei, die sich nicht mehr mit der
tradierten Produktionstheorie fassen lässt. Das bisherige agonistische Bestreben,
die Grenzen der Techne immer wieder aufs Neue auszureizen und so den Kon-
kurrenten zu überbieten,37 lässt Zeuxis hinter sich.

Wir sehen also, dass die Idee der gratia zu einer Zeit an Bedeutung gewann,
als die malerische Techne eine Art Autoritätsverlust erlitt, für den man einzelne
Künstler als ‚Entführer‘ verantwortlich machte. Die Zweifel an der Techne ver-
festigten sich bei solchen Bildern, in denen die Maler die Aufmerksamkeit des
Betrachters im Modus der venustas auf ihre sophia zu lenken suchten. Dass die
Maler in ein und derselben Epoche zu verschiedenen Mitteln greifen konnten,
um den Blick des Betrachters einzufangen, kann ein Vasen-Fragment der Zeit um
400 v. Chr. dokumentieren (Abb. 4). Dort entsprechen den zwei Seinsweisen der
Gottheit zwei verschiedene Techniken: Links erscheint das Kultbild in Zeuxis-
Manier plastisch modelliert, rechts gibt der Maler wie Parrhasios in gekonnter
Linienführung die Epiphanie des Gottes wieder. Die Leitmittel des Zeuxis und
Parrhasios, Schattierung bzw. Linie, können also auch eine Hierarchie materieller
Zustände bilden, wobei die eingesetzten Techniken des Vasenmalers der Linie
eine Semantik des Metaphysischen verleihen.

In beiden Fällen können wir jedoch konstatieren, dass sich gratia am ehesten
dort einstellt, wo das Werk auf den rekreativen Anteil des Betrachters angelegt
ist, um mit Gombrich zu sprechen, „the beholder’s share“.38

35 Siehe Quintilian, Institutio oratoria 12.10.4.
36 Plinius, Naturalis historia 35.62.
37 Wie die klassischen Künstler innerhalb der Techne immer wieder aufs Neue die Grenzen,

termata, auszuweiten suchen, demonstriert Tonio Hölscher an der marmornen Nike des
Paionios in Olympia: „Die Nike der Messenier und Naupaktier in Olympia“, in: Jahrbuch des
Deutschen Archäologischen Instituts 89 (1974), S. 70–111.

38 So das Thema des dritten Teils von Gombrich, Art and Illusion. Letztlich gehen Gombrichs
Überlegungen auf Franciscus Junius,De pictura veterum libri tres zurück, eineMalereitheorie,
die den Anteil der phantasia bei der Betrachtung von Bildern systematisch einbindet. Gom-
brich stützte sich besonders auf die dort analysierten Philostrat-Passagen sowie weitere an-
tike Quellen zur Vorstellungskraft; sie werden dann Gombrich, Art and Illusion, S. 154f., 162

DOI: 10.13173/9783447109260.007 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



19Die Charis des Apelles

4 Die Exit-Strategie des Apelles
Systematisch verknüpft wurden die verschiedenen Momente der charis offenbar
erstmals von Apelles im späteren 4. Jahrhundert.39

[Apelles] picturae solus prope quam ceteri omnes contulit, voluminibus etiam edi-
tis, quae doctrinam eam continent. Praecipua eius in arte venustas fuit, cum ea-
dem aetate maximi pictores essent; quorum opera cum admiraretur, omnibus con-
laudatis deesse illam suam venerem dicebat, quam Graeci χάριτα vocant; cetera
omnia contigisse, sed hac sola sibi neminem parem.

[Apelles] trug allein beinahe mehr zur Malerei bei als so gut wie alle an-
deren zusammen, auch indem er Abhandlungen verfasste, die diese Lehre
enthielten. Unübertroffen war in seiner Kunst die Anmut (venustas), wäh-
rend doch zu seiner Zeit die bedeutendstenMaler wirkten; immer wenn er
deren Werke würdigte, sagte er, all diesen vielgepriesenen [Bildern] fehle
seine Anmut, die die Griechen charis nennen. Alle anderen Dinge seien
durchaus gelungen, aber in dercharis komme ihm niemand gleich.

Apelles verfasste demnach eine Programmschrift über die charis in der Malerei,
in der er auch die Bilder seiner Konkurrenten beurteilte. Wie viele andere Male-
reitraktate ist sie freilich nicht überliefert, sondern kann nur aus einigen zentra-
len Lehrsätzen konstruiert werden. Während Teile seiner Farblehre von einer
raffinierten Schichtenmalerei zeugen, bleibt diecharis des Apelles eine Leerstelle.
Denn statt Anweisungen zu geben, wie man sie herstellen könne, belässt er es le-
diglich dabei, ihr Fehlen selbst bei den allergefragtesten Kollegen zu bedauern:40

Et aliam gloriam usurpavit, cum Protogenis opus inmensi laboris ac curae supra
modum anxiae miraretur; dixit enim omnia sibi cum illo paria esse aut illi meliora,
sed uno se praestare, quod manum de tabula sciret tollere, memorabili praecepto
nocere saepe nimiam diligentiam.

Auch eine andere Ruhmestat schrieb er sich zu, als er ein Werk des Proto-
genes von höchster Ausarbeitung und übermäßiger Sorgfalt bewunderte:
Er sagte nämlich, er sei in allemmit jenem gleichrangig, oder dessen [Kön-
nen] sei noch bedeutender, nur in einem sei er, Apelles, überlegen: er wisse
[den rechten Zeitpunkt], die Hand von der Tafel zu nehmen; ein denkwür-
diger Rat, da ein Zuviel an Sorgfalt ja oft der Sache schade.

Die zentrale Forderung des Techne-Konzeptes, dass das Werk mit Sorgfalt für
den dauerhaften Gebrauch zu fertigen sei, erfüllt Protogenes also meisterlich

und 170 zu Fixpunkten des jüngeren bildtheoretischen Diskurses. Zur schöpferischen phan-
tasia bei Junius vgl. Koch, Paradeigma, S. 315–327.

39 Plinius, Naturalis historia 35.79–80. Zur Einbettung des Apelles in die allgemeine kunstkriti-
sche Diskussion seiner Zeit vgl. Koch, Paradeigma, S. 100–109.

40 Plinius, Naturalis historia 35.80.

DOI: 10.13173/9783447109260.007 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



20 Nadia J. Koch

und, nach Urteil des Virtuosen, sogar im Übermaß. Apelles’ Überlegenheit über
den Techniten erweist sich darin, dass er souverän über den Ablauf des Prozesses
wacht, um ihn im rechten Moment aufzuhalten. Ähnlich fallen die Urteile über
Melanthios und Asklepiodoros aus: So sei Melanthios besser in der Disposition
(dispositio, gr. διάθεσις, diathesis) und Asklepiodoros besser in der symmetria als er
selbst.41 Und nach späteren Quellen soll Apelles sogar gesagt haben, dass seine
Werke mit ihrercharis den Himmel berührten.42

Fasst man die Urteile zusammen, die der große Virtuose über andere Maler
gefällt haben soll, so gelangt man zur Einschätzung, dass er die bisherige, nach
Meinung der Alten bis nach Ägypten zurückreichende Lehre ironisch oder gar
polemisch wenden wollte, um letztlich den artifex als neuen archimedischen
Punkt der Kunsttheorie zu installieren; die Kühnheit dieses Vorstoßes lässt sich
nur ermessen, wenn man bedenkt, dass nun eine Lehrtradition an ihr Ende ge-
langte, die zwei Jahrhunderte lang verbindlich gewesen war.

Der Traktat desApelles brachte eine neueKunstauffassung ins Spiel; sie scheint
weniger die bekannten lehrbaren Phänomene als das eigene künstlerische Credo
ins Zentrum gestellt zu haben. Das, was Apelles bei den anderen Zeitgenossen
lobt, erweist sich nach Einführung der charis als überholte Tradition. Die angeb-
liche Bescheidenheit des Künstlers, die Plinius so lobt, zeigt sich bei genauerer
Betrachtung als eine zuvor nicht gekannte Selbstapotheose des Malers.43

Man bemerkt sogleich, dass Apelles mit akribeia, diathesis, symmetria die Grund-
festen des Techne-Konzepts benennt, um sie schließlich mit seiner charis zu un-
terwandern. Damit riskiert er das Ende der Techne, denn seinecharis lässt sich ja
im kanonischen Werkprozess gerade nicht gewinnen. Als neues Korrektiv gilt
nun das PrinzipManum de tabula, durch Unterlassen der Prozessualität der Tech-
ne Einhalt zu gebieten. Hat sich der Künstler die Lizenz erstmal gewährt, so setzt
er auch die Forderung außer Kraft, seine sophia dem ergon unterzuordnen; zu-
dem ist solch eine Lizenz auch nicht mehr lehrbar. Wie sollte man denn auch das
‚Nichtmehrmalen‘ für die nächste Schülergeneration systematisch darlegen? Von
den vier bisherigen Grundsätzen des Techne-Konzepts bleibt also keiner mehr
unverändert bestehen: An die Stelle des ergon, dem sich der Technit unterzuord-
nen hatte, ist, sozusagen als systematische Leerstelle, eine neue Instanz getreten,
das iudicium des Künstlers. Nur der kann letztlich entscheiden, wie die gratia im
Verzicht auf fixe Abläufe entstehen soll. Statt ein Rezept zur Herstellung der gra-
tia zu geben, demonstriert der Künstler das Innehalten des Pinsels.

ZumVerständnisdermalerischenTendenzendesspäteren4. Jahrhundertskann
man an die Innovationen erinnern, die die Fachschriftsteller als Charakteristika
der Alexanderzeit loben: Das sind zum einen die sog. compendiariae, ‚Abkürzun-
gen‘, wie man das Stehenlassen des Malgrundes nannte; die systematische Leer-

41 Siehe Plinius, Naturalis historia 35.80:Melanthio dispositione cedebat, Asclepiodoro de mensuris.
42 Siehe Plutarch, Demetrios 22.3, ähnlich bei Aelian, Varia Historia 12.41.
43 Über die simplicitas des Apelles berichtet Plinius, Naturalis historia 35.80.

DOI: 10.13173/9783447109260.007 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



21Die Charis des Apelles

stelle dercharis schlägt sich im ausgesparten, leeren Grund nieder, dem als Licht
(gr. φῶς, phôs; lat. lumen) die erste Aufmerksamkeit zuteil wird und den der Blick
zu einem plastischen Körper vervollständigt. Ebenso schätzte man die Leichtig-
keit ( facilitas) desPinselstrichsundeine angenehme, unaufdringliche Farbgebung.
All diese Kennzeichen finden sich in der Wandmalerei der Zeit, zum Beispiel auf
dem Jagdfries von Vergina, der den jungen Alexander und andere Reiter bei der
Bärenjagd zeigt.44 Auffällig sind in den Gesichtern die gekonnt kalkulierten Aus-
sparungen des Malgrundes und die schnellen, kurzen Pinselstriche (Abb. 5).

In der klassischen Malerei folgen also zwei Arten der malerischen gratia auf-
einander:

1. Zunächst die Techne-inhärente Form, wie sie im lineamentum des Parrhasios
zum Ausdruck kommt. Sie zielt auf das iudicium des Betrachters und perfor-
miert die sophia des artifex, den Kunstverstand, mit dem sich der künstlerische
Prozess vollzieht. Hierzu gehören in der Malerei solche Phänomene der Li-
nienführung und Farbgebung, die mit dem Anteil des Kenners an der Be-
trachtung kalkulieren und ihn gern auf eine zweite Ebene jenseits der Herme-
neutik der Bildinhalte führen, nämlich zur Bewunderung der künstlerischen
Darbietung.

2. Sodann die gratia, die einem befreiten Künstlertum entspringt. Hier geht es
nicht mehr um punktuelles Innehalten der Techne, sondern darum, den arti-
fex an die oberste Systemstelle der ars zu stellen, um nicht weniger als einen
Umsturz der Künste. Was die spezifische Leistung, das ergon, der Kunst ist,
entscheidet nicht mehr die Lehre, sondern das Künstlersubjekt. Mit dieser gra-
tia treten Apelles und seine Nachfolger als Strategen der Techne vor ein ästhe-
tisch verfeinertes Publikum und nutzen oder verwerfen die Doktrin nach
Maßgabe ihres iudicium. Sie verlassen den Kanon von Maßen und Mischun-
gen, um sich ganz auf eine Kategorie zu verlassen, die nur als Leer- oder Fehl-
stelle beschreibbar ist.

In der Alexanderzeit, an der Schwelle zum Hellenismus, formuliert Apelles mit
seiner charis einen zukunftsweisenden Kunstbegriff, der die Techne um eine Di-
mension erweitert. Der Künstler nimmt im Werkprozess nun eine doppelte Per-
spektive ein, indem er seine Aufmerksamkeit zugleich auf den Werkprozess wie
auf die zu erwartende Wirkung richtet; in allen Phasen von der Vorzeichnung
bis zum letzten Firnis agiert er als Technit und Betrachter zugleich. Das selbst
vorweggenommene Betrachterurteil eröffnet dem Künstler nicht nur gestalte-
rische Alternativen und Raffinessen, sondern es lockert die gesamte Kunstlehre.
Im Grunde wäre nun jeder Moment des Prozesses offen für Darbietungen des
Neuartigen, Ungewöhnlichen, aber auch hier gilt das Prinzip der Angemessen-

44 Der stark zerstörte Fries gibt dennoch Einblick in die Lasurentechnik der Zeit. Zu den Mal-
verfahren in Vergina vgl. Hariclia Brécoulaki, La peinture funéraire de Macédoine. Emplois et
fonctions de la couleur IVe–IIe s. av. J.-C., 2 Bde., Paris 2006; zu den Stiltendenzen der Zeit vgl.
Koch, Techne und Erfindung, S. 168–171, S. 175–203.

DOI: 10.13173/9783447109260.007 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



22 Nadia J. Koch

heit, so dass der Künstler darauf achten muss, das Unkanonische nur im rechten
Augenblick und nicht im Übermaß zu performieren. Um den Kairos, den Lysipp
auch mit einer programmatischen Statue bedacht hat, als solchen zu erkennen,
kann sich der artifex allerdings nur auf seine Natur verlassen, die physis. Die Idee
der charis lässt sich vor diesem Hintergrund als eine Tür im Systemgebäude der
Kunst beschreiben, aus der der artifex jederzeit entweichen kann, um sogleich
wieder überraschend aufzutauchen.

Ob der Künstler mit dieser riskanten, ganz auf die Rezeptionsästhetik setzen-
den Strategie immer Erfolg haben kann, ist eine andere Frage. Der stellt sich nur
ein, wenn sich der artifex immer wieder aus der Werkstatt herausbegibt und den
Dialog mit dem Publikum sucht. Dessen iudicium freilich, so soll Apelles gesagt
haben, sei schließlich präziser als sein eigenes.45

5 Charis als Ausweis der sophia
Als habe er das Dictum des Apelles zum Ausgang seines Werkes genommen,
wendet sich der kaiserzeitliche Sophist Philostrat d. Ä. in seinen Eikones an ein
Publikum von scharfem Kunstverstand.46 Denn die Beschreibungen der imagi-
nären Gemäldegalerie am Golf von Neapel bilden den Leser nicht in dem Sin-
ne, dass sie bekannte Maler und ihre reichlich bekannten Erfindungen aufrufen.
Vielmehr erschließen sie sich nur demjenigen, der derlei Präliminaria bereits hin-
ter sich gelassen hat; der implizite Leser der Eikones kann die angesprochenen
Mythen und maltechnischen Finessen mit eigenen Seh- und Leseerfahrungen
verbinden, da er, wie es in Philostrats Vita des Apollonios von Tyana heißt, fähig
ist, auch unvollständige figürliche Darstellungen im Geiste zu ergänzen.47 Die
Ekphrasis-Sammlung richtet sich also an einen Leser, der seine phantasia üben
und bereichern will; sie stellt ihm im Wechsel von ikonischen und literarischen
Anspielungen, durch Visualisierung des malerischen Prozesses zu einem Gan-
zen verwoben, die Aufgabe, nur der Beschreibung folgend zu einprägsamen in-
neren Bildern zu gelangen.48 Die Leistung des klassischen Betrachters, das durch
eine Linie Umrissene oder im Bild Ausgesparte zu einem plastischen Ganzen zu
ergänzen, treibt die Ekphrasis also derart auf die Spitze, dass er nun das gesamte

45 Vgl. Plinius, Naturalis historia 35.85.
46 Vgl. zu Philostrat zusammenfassend den Band von Ewen Bowie / Jas Elsner (Hgg.), Philostra-

tus. Greek Culture in the Roman World, Cambridge 2009; das Setting der Eikones im Kontext
der kampanischen Villenkultur diskutiert Michael Squire, Image and Text in Graeco-Roman
Antiquity, Cambridge 2009, S. 340–356.

47 Die einschlägigen Passagen sind Philostrat, Vita Apollonii 2.22 und 6.19. Maßgeblich für den
modernen Diskurs ist ihre Interpretation durch Gombrich, Art and Illusion, Teil 3.

48 Mit welchen rhetorischen Mitteln Philostrat dies erreicht, zeigt Thomas Schirren, „‚Bewegte
Bilder‘. Die rhetoriktheoretischen Grundlagen der Ekphrasis in den Eikones des älteren Phi-
lostrat“, in: Aiakeion. Beiträge zur klassischen Altertumswissenschaft zu Ehren von Florens Felten,
hg. von Claus Reinholdt, Peter Scherrer undWolfgangWohlmayr, Wien 2009, S. 129–142. Die
kunsttheoretische phantasia-Diskussion und ihre Forschungsgeschichte bei Koch, Paradeig-
ma, S. 45–53.

DOI: 10.13173/9783447109260.007 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



23Die Charis des Apelles

Bild im Geiste zu fertigen hat. Es ist klar, dass all die Gebildeten, die von der sum-
ma suptilitas in der Malerei des Parrhasios wussten, mit dieser literarischen Tech-
nik eines Besseren belehrt werden sollten. Nicht der klassische Künstler führt die
Malerei zu ihrer raffiniertesten Form, sondern der kaiserzeitliche Literat.

Angesichts einer derart vielschichtigen Kunstkritik ist zu erwarten, dass die
Eikones auch zum Phänomen der charis Stellung beziehen. Aber Philostrat wäre
nicht der raffinierte Ekphrastiker, der er ist, wenn wir gleich auf Anhieb eine
scharfe Bestimmung erhielten. Mit dem programmatischen Beginn seines Wer-
kes: „Wer die Malerei nicht liebt, tut der Wahrheit und der sophia unrecht“, stellt
er sich gegen jegliche leichtfertige Mimesis-Kritik seit Platon und fordert, wie es
Erwin Panofsky formulierte, „die Autonomie der Kunst gegenüber der scheinhaf-
ten und unvollkommenen Wirklichkeit“.49 Wie bei den Malern Parrhasios und
Apelles scheint er eine gewisse Verbindung zwischen sophia undcharis zu erken-
nen. Denn ebenfalls im Proömium führt er ‚das Charishafte‘ als eine malerische
Kategorie ein, die Ausweis des sophisma ist: Der Erzähler präsentiert sich dort als
Maler, der die charis selbst erfahren habe, als er beim Kunstschriftsteller Aristo-
demos das Handwerk lernte. Ganze vier Jahre habe er bei diesem Meister vom
überaus Anmutigen (πολὺ τὸ ἐπίχαρι, poly to epichari) seines Kunstverstands pro-
fitiert. Auf die Weise überzeugt uns der Erzähler, dass er bestens gerüstet ist, um
mit seinen Beschreibungen nicht nur Bilder, sondern gar Ideen der Malerei (εἴδη
ζωγραφίας, eidê zôgraphias) zu entwickeln. Aber was sind diese eidê? Sind es bei-
spielhafte Bilder oder aber ästhetische Kriterien zu ihrer Beurteilung? Jedenfalls
Richtlinien, um der Jugend den Weg zur Bildhermeneutik und zum Kunsturteil
zu weisen.50 Die anfängliche Unterweisung in der charis lässt vermuten, dass sie
ebenfalls zu den eidê gehört.

49 Siehe Philostrat, Imagines 1 Proöm. 1: Ὅστις µὴ ἀσπάζεται τὴν ζωγραφίαν, ἀδικεῖ τὴν
ἀλήθειαν, ἀδικεῖ τὴν σοφίαν. Die Tragweite der Passage entfaltet Erwin Panofsky, Idea. Ein
Beitrag zur Begriffsgeschichte der älteren Kunsttheorie, Leipzig / Berlin 1924, S. 6–8, das Zitat ebd.,
S. 7. Zu Platons Malereikritik vgl. Koch, Techne und Erfindung, S. 51–55.

50 Siehe Philostrat, Imagines 1 Proöm. 3: εἴρηται καὶ Ἀριστοδήµῳ τῷ ἐκ Καρίας […] ἔγραφε δὲ
κατὰ τὴν Εὐµήλου σοφίαν πολὺ τὸ ἐπίχαρι ἐς αὐτὴν φέρων, ὁ λόγος δὲ οὐ περὶ ζωγράφων
οὐδ̓ ἱστορίας αὐτῶν νῦν, ἀλλ̓ εἴδη ζωγραφίας ἀπαγγέλλοµεν ὁµιλίας αὐτὰ τοῖς νέοις
ξυντιθέντες, ἀφ̓ ὧν ἑρµηνεύσουσί τε καὶ τοῦ δοκίµου ἐπιµελήσονται. Zum hermeneuti-
schen Aspekt des Proömium vgl. Thomas Schirren, Philosophos Bios. Die antike Philosophen-
biographie als symbolische Form, Heidelberg 2005. Widersprüchlich sind die Übersetzungen
des Terminus σοφία bei Oliver Primavesi und Luca Giuliani, „Bild und Rede. Zum Pro-
ömium der Eikones des zweiten Philostrat“, in: Poetica 44 (2012), S. 25–79, hier S. 61: Hier
übersetzen sie die sophia des Eumelos mit ‚Stil des Eumelos‘, andererseits ebd. S. 50 die in
Imagines Proöm. 1 genannte sophia mit ‚schöpferischer Geist‘, ein Ausdruck, der m. E. dem
Geniebegriff des 18. Jahrhunderts zu nahe kommt. Zur sophia und verwandten Ausdrücken
in den Eikones vgl. die ausführliche Zusammenstellung bei Michael Squire, „Apparitions
Apparent. Ekphrasis and the Parameters of Vision in the Elder Philostratus’s Imagines“, in:
Helios 44 (2013), S. 97–140, hier S. 110, Anm. 86. Er leitet hieraus ein Verständnis der sophia ab,
das sie als Rückverweis des Bildes auf die kunstvolle intellektuelle Darbietung („artifice“)
des Erzählers begreift.

DOI: 10.13173/9783447109260.007 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



24 Nadia J. Koch

Was die Malerei der Konkurrenzgattung Plastik voraus hat, legt nicht nur das
Proömium programmatisch fest, sondern das führt im Verlauf des Werkes jede
einzelne Ekphrasis an vielfältigen Detailbeobachtungen vor. Mit dem einfachen
Zusammenstellen von Farben, so im zweiten Abschnitt des Proömium, leistet die
zôgraphia also weit mehr als die Bildhauerei mit ihrer Bearbeitung von Ton, Bron-
ze oder Steinsorten: Dabei vermag sie nicht nur die Augenstrahlen der Figuren
wiederzugeben, sondern sogar das, was die Gegenstände der Welt umgibt, näm-
lich den aithêr.51 Während also die Bildhauerei der Mimesis der Dinge verhaftet
bleibt, kann die Malerei auch das Immaterielle umsetzen wie die Strahlen der
Augen;52 sie kann also weit mehr als die Bildhauerei, weil sie statt nur Dinge
nachzubilden auch die atmosphärischen Räume zwischen den Dingen und das
kommunikative Potential der Personen gestaltet.

Diese Spannweite zwischen den eingesetzten kunsttechnischen Mitteln und
dem ästhetischen Effekt zu maximieren, im Falle der Malerei also nur mit einfa-
chen Farben alles zu bewältigen bis hin zum Ausdruck des Blicks und zum Im-
materiellen – das ist nach Philostrat das, worin die Aufgabe des sophizesthai oder
sophisma besteht. Der Ekphrastiker fügt all dem eine zusätzliche Dimension hin-
zu; denn als Literat verfügt er ja über die Mittel, selbst einen gemalten Hauch wie
den aithêr mit der Sprache noch weiter zu entmaterialisieren. Auf die Weise ver-
größert er die partiellen Aussparungen der klassischenMaler ins Unermessliche,
denn ganz ohne Pinsel, in der totalen Aussparung der Ekphrasis kann er mit
literarischen Bezügen und Anspielungen mehr als nur ein Bild in der Vorstellung
des Betrachters generieren; es können sogar, wie das folgende Beispiel zeigen
wird, gleichermaßen Werke der Kunst und der Literatur aufgerufen werden.

Philostrats malerische sophismata lassen also das Terrain derMimesis weit hin-
ter sich, weil sie sich nicht allein der Darstellung von Dingen, sondern vor allem
dem Zusammenspiel verschiedener Strategien der ästhetischen Persuasion wid-
men wollen: zunächst den Betrachter vom Gegenstand, dann auch noch von der
Kunst zu überzeugen, die sich im Dialog zwischen Künstler und Publikum ent-
faltet; ein Gedanke, der an Aristoteles anknüpft, wenn er auch die Freude am Be-
trachten des Artifiziellen für naturgegeben hält.53 Als Drittes kommt schließlich
der Agon des Sophisten mit der Bildkunst hinzu, aus dem er natürlich als Sieger
hervorgehen will.

Die verschiedenen Ebenen des ergänzenden Betrachtens und Semantisierens
macht Philostrat besonders dort augenfällig, wo der Erzähler seinen jungen Be-
gleiter ermahnt, endlich auf das Bildthema zu achten und nicht schonwieder zum
Malerischen abzuschweifen: „Hast Du, Knabe“, so fragt er zu Beginn des Bildes

51 Mit diesem Element ist freilich ein besonders ehrwürdiges gemeint, das bereits über Irdi-
sches hinausgeht und das göttliche feurige Seelenelement bezeichnen konnte. Das ἐν αὐτῷ
bezeichnet so das Allumfassende im Sinne des aristotelischen περιέχον. Dazu siehe auch
Schirren, Philosophos Bios, S. 311.

52 Siehe Philostrat, Imagines 1 Proöm. 2
53 Siehe Aristoteles, Poetik 1448b15–19.

DOI: 10.13173/9783447109260.007 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



25Die Charis des Apelles

vom Fluss Skamander, „nicht erkannt, daß alles von Homer stammt, oder hast
du es nicht gemerkt, weil du vom Staunen gefangen bist, wie sich Feuer auf dem
Wasser befinden kann?“54 Die erste Ebene der traditionellen Bildbetrachtung,
nämlich das Decodieren des Gegenstandes, ist hier durch die Bezugnahme auf
die Homerische Ilias um die literarische Dimension erweitert. Der Erzähler stellt
das Beschriebene in einen weit größeren Bezugsrahmen als eine wissenschaft-
liche descriptio es vermöchte, so dass die Bildgegenstände der Kenntnis des Epos
entsprechend wiederum in neue Bildwelten eingebettet werden können.

Auf welche Weise in einem so komplex gewebten sophisma die charis wirkt,
ja dass es ohne sie nicht seine volle Wirkung entfalten kann, wird in der ersten
Eikon des zweiten Buches deutlich, beim Bild der ‚Singenden‘:55 Ein Reigen von
Mädchen mit blumengeschmückten Gewändern, barfuß auf weichem Gras vor
einem Elfenbeinbild der Aphrodite; aus dem inneren Bildthesaurus des Lesers
tauchen sogleich die Chariten hervor, wie sie auf Weihreliefs erscheinen (Abb. 1).
Erst im weiteren Verlauf verdichtet sich das Bild zu einer Darstellung der Sappho
und ihrer Schülerinnen.56 Das Götterbild und der Reigen treten so plastisch aus
dem Bild hervor, dass die Malerei wieder einmal die Skulptur überflüssig macht.

Die Anmut der Szene täuscht geschickt darüber hinweg, dass sie die kunst-
theoretische Grundlegung des Proömium wiederaufgreift: Wer nicht male, was
sich zusammenfüge, könne in seinen Bildern nicht die Wahrheit erreichen.57 Der
harmonische Rhythmus des Reigens wird so zum Sinnbild einer Malerei von
charis, die die schwerfällige Materialität der Techne in einen göttlichen Klang
überführt.

Die Eikones führen also folgende Aspekte dercharis vor Augen: Kunstsystema-
tisch wirkt sie weiterhin als rezeptionsästhetisches Kriterium des Virtuosen, wie
es bei Apelles exemplarisch wurde; das heißt, am iudicium des Betrachters ent-
scheidet sich, ob sich die gratia im Bild einstellt oder auch nicht. Philostrats multi-
modales Beziehungsgeflecht zielt aber noch einen Schritt weiter, denn er stellt
sich im reflektierten Rückblick auf die klassischen Kritiker die Frage nach den
Voraussetzungen der Harmonie zwischen Kunstwerk und Betrachter: Auf wel-
che Weise und in welchen Medien greifen diese beiden Parameter überhaupt in-
einander?58 Als Antwort führt er die Fähigkeit des Künstlers zur sophia an. Nach

54 Philostrat, Imagines 1.1.1.
55 Siehe Philostrat, Imagines 2.1. Vgl. zur inhaltlich verwandten Eikon 2.34 der Horen Jas Elsner,

„Making Myth Visual. The Horae of Philostratus and the Dance of the Text“, in:Mitteilungen
des Deutschen Archäologischen Instituts. Römische Abteilung 107 (2000), S. 253–276. Auch archäo-
logisch lassen sich die Chariten und die Horen nicht immer klar voneinander sondern, da ja
beide tanzende Begleiterinnen der Aphrodite sind.

56 Vgl. zuletzt Cordula Bachmann,Wenn man die Welt als Gemälde betrachtet. Studien zu den Eiko-
nes Philostrats des Älteren, Heidelberg 2015, S. 69–83 mit Forschungsdiskussion.

57 Siehe Philostrat, Imagines 2.1.4: τὰ γὰρ συµβαίνοντα οἱ µὴ γράφοντες οὐκ ἀληθεύουσιν ἐν
ταῖς γραφαῖς.

58 Zum Begriff der Multimodalität siehe Hartmut Stöckl, „Sprache-Bild-Texte lesen. Bausteine
zur Methodik einer Grundkompetenz“, in: Bildlinguistik. Theorien – Methoden – Fallbeispiele,

DOI: 10.13173/9783447109260.007 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



26 Nadia J. Koch

seinem Verständnis dieses Ausdrucks weist er über den Begriff des technischen
Sachverstands der klassischen Mimesis-Konzeption hinaus und zielt stattdessen
auf einen Metadiskurs der Bildbetrachtung, der das Kunstwerk nicht lediglich
als Darstellung eines Dinges, sondern als komplexes Verweissystem zwischen
den virtuellen Welten von Bild und Text, und sogar, im Falle der Singenden, der
Musik versteht. Setzt das sophizesthai des Künstlers den Dialog all dieser Künste
mit dem Betrachter in Gang, so wird die charis zum Ausweis eines mühelosen
Zusammenspiels, zur Bedingung des Gesamtkunstwerks.

Literaturverzeichnis
Quellen
Aristoteles, Rhetorik, übers. und hg. von Gernot Krapinger, Reclams Universal Biblio-

thek, Stuttgart 2003.
Aristoteles, Poetik, Aristotelis de arte poetica liber, recognovit brevique adnotatione criti-

ca instruxit Rudolfus Kassel, Oxford 1965.
Aristoteles, Rhetorik, Aristotelis ars rhetorica, recognovit brevique adnotatione critica

instruxit William David Ross, Oxford 1959.
Dionysius von Halicarnassus, Dionysii Halicarnasei opuscula, hg. von Hermannus Use-

ner und Ludovicus Radermacher, Bd. 1, Leipzig 1899.
Ernesti, Johann Christian Gottlieb, Lexicon technologiae Graecorum rhetoricae, Leipzig

1795.
Ernesti, Johann Christian Gottlieb, Lexicon technologiae Latinorum rhetoricae, Leipzig

1797.
Hogarth, William, Zergliederung der Schönheit, die schwankenden Begriffe von dem Ge-

schmack festzusetzen, geschrieben von Wilhelm Hogarth, übers. von Christlob My-
lius, Berlin / Potsdam 1754.

Hogarth, William, The Analysis of Beauty, hg. von Ronald Paulson, New Haven / Lon-
don 1997.

Junius, Franciscus, De pictura veterum libri tres, Amsterdam 1637.
Junius, Franciscus, The Literature of Classical Art, Bd. 1: The Painting of the Ancients, De

pictura veterum, according to the English Translation (1638); Bd. 2: A Lexicon of Ar-
tists & Their Works. Catalogus architectorum, mechanicorum, sed praecipue pictorum
statuariorum, caelatorum, tornatorum, aliorumque artificum, & operum quae fecerunt,
quorum index separatim praemittitur, secundum seriem litterarum digestus, numquam
antehac editus, translated from the Original Latin of 1694, hg. und übers. von Keith
Aldrich, Philipp Fehl und Raina Fehl, Berkeley / Los Angeles / Oxford 1991 (Cali-
fornia Studies in the History of Art 22).

Philostrat, Imagines, in: Flavii Philostrati opera, auctiora edidit Carolus Ludovicus Kay-
ser, Bd. 2, Leipzig 1871, S. 294–389.

Philostrat, Vita Apollonii, in: Flavii Philostrati opera, auctiora edidit Carolus Ludovicus
Kayser, Bd. 1, Leipzig 1870, S. 1–344.

hg. von Hajo Diekmannshenke, Michael Klemm und Hartmut Stöckl, Berlin 2010 (Philologi-
sche Studien und Quellen 228), S. 43–70, hier S. 45f.; in seiner Anwendung auf die Philostra-
tische Ekphrasis vgl. Nadia J. Koch und Thomas Schirren, „Verbal-visuelle Rhetorik“, in:
Handbuch Sprache im multimodalen Kontext, hg. von Nina-Maria Klug und Hartmut Stöckl,
Berlin 2016, S. 217–240.

DOI: 10.13173/9783447109260.007 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



27Die Charis des Apelles

Plinius, Naturalis historia, C. Plini Secundi naturalis historia libri XXXVII, edidit Carolus
Mayhoff, Bd. 1–4, Leipzig 1897.

Plutarch, Plutarchi Vitae Parallelae, edidit Konrat Ziegler, Bd. 1–4, Leipzig 1960–1980.
Quintilian, Institutio oratoria, Marcus Fabius Quintilianus, Ausbildung des Redners, zwölf

Bücher, hg. und übers. von Helmut Rahn, Bd. 1–2, Darmstadt ²1988.
Winckelmann, Johann Joachim, Johann JoachimWinckelmanns kleine Schriften und Briefe,

Bd. 1: Kleine Schriften zur Geschichte der Kunst des Altertums, hg. von Hermann Uh-
de-Bernays, Leipzig 1925.

Winckelmann, Johann Joachim,Geschichte der Kunst des Alterthums, Schriften und Nach-
laß, Bd. 4.1: Text, hg. von Adolf H. Borbein et al., Mainz 2002.

Sekundärliteratur
Abeler, Helmut, „Grazie“, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, hg. von Joachim

Ritter, Karlfried Gründer und Gottfried Gabriel, Bd. 3, Basel 1974, S. 866–871.
Bachmann, Cordula, Wenn man die Welt als Gemälde betrachtet. Studien zu den Eikones

Philostrats des Älteren, Heidelberg 2015.
Baumann, Mario, Bilder schreiben. Virtuose Ekphrasis in Philostrats ‚Eikones‘, Berlin 2011.
Behrisch, Sven, „Virtuose“, in: Historisches Wörterbuch der Rhetorik, hg. von Gert Ue-

ding, Bd. 9, Darmstadt 2009, Sp. 1138–1143.
Bowie, Ewen / Elsner, Jas (Hgg.), Philostratus. Greek Culture in the Roman World, Cam-

bridge 2009.
Elsner, Jas, „Making Myth Visual. The Horae of Philostratus and the Dance of the

Text“, in:Mitteilungen des Deutschen Archäologischen Instituts. Römische Abteilung 107
(2000), S. 253–276.

Escher, Jakob, „Charites“, in: Pauly’s Realencyclopädie der Classischen Altertumswissen-
schaft, hg. von Georg Wissowa, Bd. 3.2, München 1899, Sp. 2150–2167.

Gombrich, Ernst H.,Art and Illusion. A Study in the Psychology of Pictorial Representation,
New York 1960.

Hallof, Klaus et al., „Lysipp“, in: Der Neue Overbeck. Die antiken Schriftquellen zu den
bildenden Künsten der Griechen, hg. von Sascha Kansteiner et al., Bd. 3, Berlin 2014,
S. 291–392.

Harrison, Evelyn B., „Charis, Charites“, in: Lexicon iconographicummythologiae classicae,
Bd. 3.1, Zürich /München 1986, S. 191–203.

Heinimann, Felix, „Eine vorplatonische Theorie der τέχνη“, in:Museum Helveticum 18
(1961), S. 105–130.

Hölscher, Tonio, „Die Nike der Messenier und Naupaktier in Olympia“, in: Jahrbuch
des Deutschen Archäologischen Instituts 89 (1974), S. 70–111.

Imdahl, Max, Farbe. Kunsttheoretische Reflexionen in Frankreich, München 1987.
Kennedy, George, The Art of Persuasion in Greece, Princeton 1963.
Kleiner, Gerd, „Anmut / Grazie“, in: Ästhetische Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch

in sieben Bänden, hg. von Karlheinz Barck et al., Bd. 1, Stuttgart /Weimar 2000,
S. 193–207.

Koch, Nadia J., Techne und Erfindung in der klassischen Malerei, München 2000.
Koch, Nadia J., Paradeigma. Die antike Kunstschriftstellerei als Grundlage der frühneuzeitli-
chen Kunsttheorie, Wiesbaden 2013.

DOI: 10.13173/9783447109260.007 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



28 Nadia J. Koch

Koch, Nadia J. / Schirren, Thomas, „Verbal-visuelle Rhetorik“, in: Handbuch Sprache im
multimodalen Kontext, hg. von Nina-Maria Klug und Hartmut Stöckl, Berlin 2016,
S. 217–240.

Lausberg, Hans, Handbuch der literarischen Rhetorik, Stuttgart 31990.
Lesky, Albin, Geschichte der griechischen Literatur, Bern /München 31971.
Mielsch, Harald, „Apelles“, in: Der Neue Overbeck. Die antiken Schriftquellen zu den bil-

denden Künsten der Griechen, hg. von Sascha Kansteiner et al., Bd. 4, Berlin 2014,
S. 125–205.

Panofsky, Erwin, Idea. Ein Beitrag zur Begriffsgeschichte der älteren Kunsttheorie, Leipzig /
Berlin 1924.

Pollitt, Jerome J., The Ancient View of Greek Art. Criticism, History, and Terminology, New
Haven / London 1974.

Primavesi, Oliver / Giuliani, Luca, „Bild und Rede. Zum Proömium der Eikones des
zweiten Philostrat“, in: Poetica 44 (2012), S. 25–79.

Schirren, Thomas, Philosophos Bios. Die antike Philosophenbiographie als symbolische
Form, Heidelberg 2005.

Schirren, Thomas, „‚Bewegte Bilder‘. Die rhetoriktheoretischen Grundlagen der Ek-
phrasis in den Eikones des älteren Philostrat“, in: Aiakeion. Beiträge zur klassischen
Altertumswissenschaft zu Ehren von Florens Felten, hg. von Claus Reinholdt, Peter
Scherrer und Wolfgang Wohlmayr, Wien 2009, S. 129–142.

Sichtermann, Hellmut, „Gratiae“, in: Lexicon iconographicum mythologiae classicae,
Bd. 3.1, Zürich /München 1986, S. 203–210.

Squire, Michael, Image and Text in Graeco-Roman Antiquity, Cambridge 2009.
Squire, Michael, „Apparitions Apparent. Ekphrasis and the Parameters of Vision in

the Elder Philostratus’s Imagines“, in: Helios 44 (2013), S. 97–140.
Stöckl, Hartmut, „Sprache-Bild-Texte lesen. Bausteine zur Methodik einer Grund-

kompetenz“, in: Bildlinguistik. Theorien – Methoden – Fallbeispiele, hg. von Hajo
Diekmannshenke, Michael Klemm und Hartmut Stöckl, Berlin 2010 (Philologi-
sche Studien und Quellen 228), S. 43–70.

Ueding, Gert,Aufklärung über Rhetorik. Versuche über Beredsamkeit, ihre Theorie und prak-
tische Bewährung, Tübingen 1992.

Ullrich, Wolfgang,Was war Kunst? Biographien eines Begriffs, Frankfurt a. M. 2005.

DOI: 10.13173/9783447109260.007 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



29Die Charis des Apelles

Abbildungen

Abb. 1: Weihrelief mit Chariten, Athen, Akropolismuseum 702
Foto Deutsches Archäologisches Institut Neg. D-DAI-ATH-Akropolis-1746

DOI: 10.13173/9783447109260.007 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



30 Nadia J. Koch

Abb. 2: Line of Beauty and Grace. Aus William Hogarth,
The Analysis of Beauty, London 1753, Taf. 1

Foto Creative Commons: https://www.metmuseum.org/art/collection/search/365314

DOI: 10.13173/9783447109260.007 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



31

Abb. 3: Attische Lekythos des Achilleus-Malers
Antikenmuseum Basel BS 454. Nach Olga Tzachou-Alexandri,

Leukes Lekythoi tou Zôgraphou tou Achilleôs sto Ethniko Archaiologiko
Mouseio, Athen 1998, S. 69, Abb. 9

Die Charis des Apelles

DOI: 10.13173/9783447109260.007 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



32 Nadia J. Koch

Abb. 4: Kraterfragment des Malers der Dionysosgeburt
Amsterdam, Allard Pierson Museum 2579 / Gids 1486

Nach Jean Charbonneaux u. a., Das klassische Griechenland, München 1971, S. 311, Abb. 361

Abb. 5: Kopf eines Jägers vom Jagdfries im sog. Philipps-Grab von Vergina, Detail
Nach Hariclia Brécoulaki, La peinture funéraire de Macédoine. Emplois et fonctions

de la couleur IVe–IIe s. av. J.-C., 2 Bde., Bd. 2, Paris 2006, Taf. 35, Abb. 2

DOI: 10.13173/9783447109260.007 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Von der Göttin zur Postposition
Ästhetische Transformationen der gratia

in antiker Rhetoriktheorie
Melanie Möller

Wer auf der Suche nach einer griffigen Definition der gratia in antiker Rhetorik zu
den einschlägigen Monographien und Aufsätzen greift, muss eine herbe Enttäu-
schung verkraften können: Bestenfalls wird er auf verstreute Bemerkungen
stoßen. In den entsprechenden Handbüchern und Lexika sind weiterführende
Informationen überdies mehrheitlich unter dem Lemma „Anmut“ versammelt,
was schon eine erste Weichenstellung bedeutet: „Anmut“ macht ja allenfalls ei-
nen Teilaspekt der gratia aus, der noch dazu das Stigma trägt, dass er wissen-
schaftlich kaum eindeutig zu definieren ist bzw. seine Relevanz für die moderne
Ästhetik verloren zu haben scheint. So heißt es etwa in Gerd Kleiners Artikel
„Anmut / Grazie“ in Karlheinz Barcks Ästhetischen Grundbegriffen:

Die Antike hat sich gegenüber Deutungen der ästhetischen Gestalt der
Anmut weise abstinent verhalten. […] Anmut, weder ein kunstgeschicht-
licher noch -wissenschaftlicher Begriff, ist auch ohne Bedeutung für die
gegenwärtige ästhetische Theorie.1

Zu einem ähnlichen Urteil sind freilich schon philologische Untersuchungen
älteren Datums gekommen; ich zitiere aus Karl Deichgräbers Studie Charis und
Chariten. Grazie und Grazien:

Charis, Grazie, will ihrem Wesen gemäß etwas Seltenes bleiben. Die Cha-
riten scheuen das grelle Licht der Wissenschaft, die, wenn auch in bester
Absicht, den anmutig verhüllenden Schleier durchdringt und die Gestalt
den Blicken aller preisgibt.2

1 Gerd Kleiner, „Anmut / Grazie“, in: Ästhetische Grundbegriffe, hg. von Karlheinz Barck et al.,
Bd. 1: Absenz – Darstellung, Stuttgart /Weimar 2000, S. 3–208, hier S. 196, S. 206.

2 Karl Deichgräber, Charis und Chariten. Grazie und Grazien, München 1971, S. 6. Ähnlich die
Einschätzung Pierre Grimals in seiner Rezension zur Studie von Erkinger Schwarzenberg
(Die Grazien, Bonn 1966), in: Gnomon 41 (1969), S. 520f., hier S. 521: „[…] tout bien considéré, la
grâce n’est-elle pas, avant tout, l’ineffable?“.

DOI: 10.13173/9783447109260.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Beide Zitate zeigen die Tendenz, „Anmut“ aus epistemischen Diskursen heraus-
halten zu wollen. Und die Reihe ließe sich beliebig fortsetzen.3 Stärker noch als
der griechische oder deutsche Begriff (alsocharis und dt. „Anmut“, neben „Reiz“,
„Grazie“ oder „Charme“) ist der lateinische Terminus gratia von diesem Desin-
teresse betroffen. Wo seine antiken Erscheinungsformen überhaupt der Diskus-
sion für würdig befunden werden, steht die soziokulturelle Bedeutung imMittel-
punkt (als Dank im Prozess wechselseitiger Gunstbezeigung). Seine ästhetischen
Qualitäten sollen sich bestenfalls der Affinität zu seinem griechischen Komple-
mentärbegriff charis verdanken, da „l’acception de ‚charme, agrément‘, qui est
totalement étrangère aux valeurs fondamentales de la famille de gratia, a été
empruntée au substantif grec“.4 Infolgedessen tritt uns die ästhetische gratia auch
im Blick auf den historischen Transfer bzw. die Kontextualisierungen des Begriffs
in ästhetischen Debatten hauptsächlich als eine charis rediviva entgegen (so u. a.
bei Winckelmann 5). Worin aber besteht eigentlich diese ästhetische Qualität? Sie
scheint auf eine primär äußerliche Schönheit zu deuten, die sich im Laufe der
Zeit von den namenspendenden Göttinnen auf die Voraussetzungen und Ergeb-
nisse künstlerischen Schaffens übertragen hat. Die Abhängigkeit von externen
Größen oder internen Zuständenwird dabei offenbar ähnlich unterschiedlich ge-
wichtet wie die Maßstäbe, nach denen diese ‚anmutige Schönheit‘ beurteilt wird:
ob den Gesetzen der Angemessenheit oder nonkonformistischen Vorstellungen
entsprechend. Für eine bloß ornative, oberflächlich gefasste gratia scheinen nun
wieder hauptsächlich die Römer verantwortlich zu sein, unter deren Zugriff sie
zum bloßen „Zierat [sic]“ verkommen sei, während „die echten Chariten […] sich
aus der Welt zurückgezogen [hätten]“.6

Die Kritik an dieser ästhetischen römischen gratia sowie überhaupt die Scheu
vor dem epistemologischen Zugriff auf das Konzept in literaturwissenschaftli-
chen Kontexten dürften wesentlich mit der Schwierigkeit zusammenhängen, das
Phänomen als solches zu bestimmen. Wo eine Kategorie sich nicht eindeutig fi-
xieren lässt, wo sich imVorhinein abzeichnet, dass sie noch am Ende der Untersu-
chung im Ungefähren verbleiben werde, da droht ihre Ausgrenzung aus dem
Wissensdiskurs.7 Wenn man sich jedoch auf das Wagnis einlässt, die Grauzonen
des Ästhetischen wissenschaftlich zu erschließen, und derlei Vagheiten gelassen

3 Auch Christian Meiers Studie Politik und Anmut. Eine wenig zeitgemäße Betrachtung, München
2000, kokettiert im Untertitel mit dieser vermeintlichen Wissenschaftsferne der gratia.

4 Claude Moussy, Gratia et sa famille, Paris 1966, S. 479.
5 Vgl. Johann Joachim Winckelmann, „Von der Grazie in den Werken der Kunst“ (1759), in:

ders., Kleine Schriften und Briefe, 2 Bde., hg. von Hermann Uhde-Bernays, Leipzig 1925, Bd. 1,
S. 136–142.

6 Deichgräber, Charis und Chariten, S. 60.
7 Diese Diagnose gipfelt in KleistsMarionettentheater (1810), wo Grazie sich nur als organische,

durch Schwerkraft evozierte Bewegung einstellen kann: So wird die Unmöglichkeit ihres
szientifischenPotentials grotesk verzerrt (vgl. dazuu. a. SabineMainberger, „Lässig – subtil –
lakonisch. Zur Ästhetik der Grazie“, in: Arcadia 47 (2012), S. 251–271, hier S. 265f.; und Kleiner,
Anmut / Grazie, S. 204–206).

Melanie Möller34

DOI: 10.13173/9783447109260.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



in Kauf nimmt, dann stellt gratia ein denkbar geeignetes Forschungsobjekt dar.
Nicht nur lässt sich an ihrem Beispiel veranschaulichen, wie komplexe kunst-
und literarästhetische Oppositionen (z. B. Kunst und Natur oder ars und ingeni-
um) ineinandergreifen; nein, an ihrer Phänomenologie kann man treffich studie-
ren, auf welche Weise(n) die dem Mythos entsprungenen Göttinnen zugleich zu
einem wesentlichen Element theologischer und soziologischer Theoriebildung,
ästhetischer Debatten und grammatischer Dispositionen transformiert wurden.

Wie ist diese große Spannbreite zu erklären, und inwieweit hängen ihre ein-
zelnen Komponenten miteinander zusammen? Überzeugende Antworten dürf-
ten vor allem die in der Rhetorik zu beobachtenden Adaptionen des Konzepts der
gratia bieten, schon deswegen, weil wir es hier mit seinen scheinbar ‚technisch-
sten‘ Versionen zu tun haben. Zugleich ist die Rhetorik als Disziplin durchlässig:
Sie durchwirkt alle zeitgenössischen Diskurse von der Politik über die Philoso-
phie und Theologie bis hin zur Poetik und Grammatik und ermöglicht es uns,
epistemische Transfer- und Transformationsprozesse nachzuvollziehen. Ist gratia
in ihren verschiedenen Konfigurationen aber tatsächlich Teil des rhetorischenWis-
senskanons? Und handelt es sich bei ihrer ästhetischen Lesart überhaupt um ein
vermittelbares Phänomen? Rhetorische Handbücher wie Johann Christian Gott-
lieb Ernestis häufig konsultiertes Lexicon technologiae (1795) halten sie für ein sinn-
lich-affektiv erfahrbares, jedoch begriffich nicht definierbares Kriterium:8charis:
venustas, decor per omnem orationem ita fusus, ut facilius sentiri quam explicari possit
(„charis [ist] eine Schönheit, eine Zier, die derart über die ganze Rede verteilt ist,
dass sie leichter empfunden als erklärt werden kann“). Diese Unschärfe konsta-
tieren auch die antiken Rhetoriker; nicht alle jedoch kapitulieren vor ihr: So gab
es immer wieder Versuche, sie als Gegenstand wissenschaftlicher Reflexion ernst
zu nehmen.

Es ist der erste staatlich besoldete antike Rhetorik-Lehrer, Marcus Fabius Quin-
tilianus, der das vielseitigste und zugleich subversivste Konzept rhetorischer
gratia bietet. In epistemologischer Hinsicht besonders interessant: Was hat gratia
überhaupt in einem systematischen Lehrbuch wie den Institutiones oratoriae zu
suchen? Versteht Quintilian unter ihr eine individuelle Haltung oder ein erlern-
bares Wissen? Und inwiefern könnte es dem Gegenstand eo ipso geschuldet sein,
dass Quintilian aus dessen Ideengeschichte gleichsam hinauskatapultiert wur-
de? Bevor wir uns diesen Fragen widmen können, muss die Entwicklung des die
antike Rhetorik betreffenden Teils der Begriffsverwendung in historisch variie-
renden Kontextualisierungen in groben Zügen nachgezeichnet werden, da diese
gleichsam das wissenschaftliche Fundament der bei Quintilian nachweisbaren
Vorstellungen von gratia bildet und belegt, dass er uns eine eigenwillig konzipier-
te Schnittmenge der verschiedenen geläufigen Diskurse präsentiert.

8 Es gibt nur einen Eintrag zur griechischencharis, die römische gratia führt kein eigenes Lemma,
vgl. Johann Christian Gottlieb Ernesti, Lexicon technologiae Graecorum rhetoricae, Leipzig 1795.

35Von der Göttin zur Postposition

DOI: 10.13173/9783447109260.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Melanie Möller36

1 Phänomenologie: rhetorische gratia
a) charis / gratia im sozialen Gefüge
Dass gratia von Beginn an auch eine rhetorisch relevante Größe ist, zeigen schon
die frühesten Belege in ganz unterschiedlichen Textsorten (zunächst in ihrer
griechischen Entsprechung charis). Die Göttinnen selbst, die Chariten oder Gra-
zien, werden für Qualitäten gerühmt, die vornehmlich auf ihre stimmliche Bega-
bung, ihre anmutige Sprache und ihren Gesang zurückzuführen sind (so bereits
bei Hesiod und Demokrit). Auch in der homerischen Odyssee ist charis konkret
auf die Beschaffenheit der Rede bezogen. In Od. 8.175 etwa versinnbildlicht sie
die Möglichkeit, die von den Göttinnen empfangene Redegabe zu technischer
Vollendung zu bringen.9 In den epischen und philosophischen Darstellungen ba-
siertcharis als rhetorischer Effekt primär auf einer sozialen Tugend: Die Chariten
verleihen die Macht der überzeugend-anmutigen Rede auch nach Maßgabe der
Vorzüge, die sie bei einzelnen Menschen beobachten – sozusagen als Belohnung
für soziokulturell angemessenes Verhalten. In diesen Zusammenhängen werden
die Chariten auch in ihrer Funktion als Stadtgöttinnen aufgerufen, die die Freu-
de an Gemeinschaft und Diskussion garantieren.10 Dieser Aspekt spielt auch in
den römischen gratia-Debatten eine eminente Rolle: Der Lyriker Laevius (2./ 1. Jh.)
assoziiert gratia mit decor und beschreibt damit eine extern konturierte, dem ge-
sellschaftlichen Konsens genügende schickliche Haltung: fulgens decore et gratia
(puella; frg. 18 Morel). Auch populäre römische Redetheorien wie die Herennius-
Rhetorik und Ciceros Rhetorika sind vor allem an dieser sozialen gratia interessiert:
Dem Redner soll es gelingen, sein gesellschaftliches Ansehen über soziale Ver-
lässlichkeit zu etablieren.Wenn er gratia erfährt, hat er sich erkenntlich zu zeigen,
und umgekehrt. Auch wo der Auctor ad Herennium die ‚Natürlichkeit‘ der gratia
hervorhebt, bemisst er sie nach gesellschaftlichen Normen (z. B. Her. 3.21).

b) gratia im Gefolge zwielichtiger Mächte
Ob durch Götter vermittelt oder eigenständig entwickelt: gratia wird primär als
natürliche Eigenschaft eingestuft. Deshalb kann sie in der Redekunst bevorzugt
dort erwirkt werden, wo man ihr ihre technische Zurüstung, ihre Künstlichkeit
also, nicht ansieht.11 Sie verkörpert in besondererWeise das Prinzip des celare artem

9 Das erhellt aus der Definition des Odysseus, der diese Gabe seinem Gegenüber, dem Phaia-
ken Euryalos, abspricht: Dessen gottgleiches Äußeres stehe in einem eklatantenMissverhält-
nis zu seinemMangel an rhetorischer Anmut (ἀλλ‘ οὔ οἱ χάρις ἀµφὶ περιστέφεται ἐπέεσσιν).
Bei Odysseus selbst hingegen herrscht Einklang zwischen seiner gottgegebenen Redekunst
und seinem äußeren Erscheinungsbild, wie uns der Text immer wieder eindrucksvoll vor-
führt.

10 In diesem Sinne werden auch einzelne Redner für ihre (demokratisch wirksame) charis ge-
priesen: Lysias etwa erscheint als Prototyp der rhetorischen charis bei Dionysios von Hali-
karnass und bei Ps.-Longin (bei Lysias sei das einzelne Wort durch die Blüte der charis aus-
gezeichnet), und auch Andokides wird für seine rednerische Anmut gerühmt.

11 Vgl. dazu Mainberger, „Lässig – subtil – lakonisch“, bes. S. 253, S. 256.

DOI: 10.13173/9783447109260.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



37Von der Göttin zur Postposition

oder ars latet arte sua 12 und scheint sich schon dadurch regulierenden oder wer-
tenden Zugriffen zu entziehen. Diese Neigung rührt wahrscheinlich von der ne-
gativen Disposition dercharis / gratia her, von ihrer „dualistische[n] Nachtseite“.13
Auch diese lässt sich quer durch alle Epochen und Gattungen beobachten: Sie
gewinnt Kontur in ihrer räumlich konkret gedachten Nachbarschaft zu in sich
selbst ambivalenten Gestalten wie Peitho und Pandora, die schon inHesiodsWer-
ken erwähnt wird (Erga 73; Th. 65). Aischylos kennt die Gegenüberstellung von
charis und Gewalt (bia), Theognis jene von charis und Zwang (anagke);14 in lateini-
schen Texten ist ihre Affinität zum (rhetorisch bedingten) Betrug (v.a. fraus) mehr-
fach verbürgt (z. B. Cic. nat. 3.44).15

c) charis / gratia als Gegenstand rhetorischer Lehre
Der erste, der charis wissenschaftlich gewürdigt hat, dürfte der Grieche Deme-
trios von Phaleron gewesen sein (3. Jh.). Im dritten Buch der unter seinem Na-
men überlieferten stil- und hermeneutiktheoretischen Schrift De elocutione sind
diesem Thema immerhin 61 Kapitel gewidmet (de eloc. 3.128–189). Unter charis
begreift Demetrios eine Art geistreichen, urbanen Scherzes, ja eine „Witzrede“
(Asteismos).16 Er kennt aber auch die Schattenseite der charis, wenn er aus Homer
Beispiele für ihre furchtbare, grauenerweckende (deinos, phoberoteros) Erschei-
nungsweise (z. B. beim Zyklopen) zitiert. Charis kann man laut Demetrios durch
Stil, Stoff oder Klang bewirken (diese Unterscheidung werden der Auctor ad He-
rennium: gratia rei ac verbi, Her. 4.36, und Cicero, fam. 3.1.1, übernehmen 17). Der
bloße Stoff kann bereits charis in sich bergen; doch lässt sie sich durch entspre-
chende stilistische Durchformung beträchtlich steigern – oder überhaupt erst
generieren: Darin sieht Demetrios den „mächtigsten Reiz“ (dynotate charis) des
Redners selbst.18 Die Evokation der charis unterliegt verschiedenen generisch be-

12 Diese primär rhetorische Tugend scheint auch die ‚moderne’ gratia noch wesentlich zu prä-
gen (vgl. Mainberger, „Lässig – subtil – lakonisch“, S. 256).

13 Kleiner, „Anmut / Grazie“, S. 195.
14 So heißt es schon bei dem Vorsokratiker Empedokles über diecharis (frg. 116 D / K): στυγέει

δύστλητον Ἀνάγκην („[sc.: Anmut] hasst den Zwang“).
15 Vgl. dazu Karl-Heinz Göttert, „Anmut“, in:Historisches Wörterbuch der Rhetorik, Bd. 1, hg. von

Gerd Ueding et al., Tübingen 1992, Sp. 610–623, sowie Ulrike Müller-Hofstede, „Grazia“, in:
Metzler Lexikon Literaturwissenschaft. Ideen, Methoden, Begriffe, hg. von Ulrich Pfisterer, Stutt-
gart /Weimar 22011, S. 163–167. Tadeusz Zielinski ist der – durchaus verführerischen – Ver-
suchung erlegen, Charis unter Berufung auf Pindar etymologisch mit dem Unterweltfähr-
mann Charon zu verbinden, um ihre Schattenseite zu dokumentieren: ders., „Charis and
Charites“, in: The Classical Quarterly 18 (1924), S. 158–163.

16 Solch einen ‚graziösen‘ Scherz bietet das Auftaktbeispiel des Demetrios, in welchem er von
einer alten Dame sinngemäß sagt: „Man hätte leichter ihre Zähne als ihre Finger zählen
können.“

17 Umstritten ist der Sinn von gratia in Brut. 98; leg. Agr. 2.1; Phil. 1.21.
18 Häufig wird charis durch Kürze (syntomia / brevitas) oder durch die Wortstellung evoziert

(bevorzugt am Schluss). Auch kunstvolle Verdoppelungen, Anaphern, Metaphern, (dithy-
rambische) Komposita, ungewöhnliche oder geschickt platzierte gewöhnliche Wörter be-
wirken stilbedingte charis. Charis kann in gesuchten Attributen, Gleichnissen, in Para- und

DOI: 10.13173/9783447109260.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Melanie Möller38

dingten „Kunstregeln“ (technai).19 Es handelt sich also im Ganzen um eine lern-
und lehrbare, dem rhetorisch-stilistischen Wissenskanon zugehörige Form der
charis.

Zusammenfassend lässt sich bis hierhin festhalten, dass charis / gratia als soziale
Tugend wie auch als ästhetischer Effekt (in ihrer positiven wie negativen Kon-
notation) weitgehend an ein gesellschaftliches Wertesystem gekoppelt bleibt. Wo
sie explizit als rednerische Technik verhandelt wird, kann sie auch didaktischen
Zwecken dienen, ist also übertrag- bzw. vermittelbar. Die römische gratia über-
nimmt nahezu all diese Implikationen ihrer griechischen Schwester, schwer-
punktmäßig die soziale Komponente; als rhetorischer Terminus etabliert sie sich
zunächst nicht, vor allem dort nicht, wo primär ästhetische, szientifischer Be-
schreibung weniger zugängliche Effekte der Redekunst erörtert werden. Obwohl
sie vereinzelt von ihr Gebrauch machen, weichen die bedeutendsten römischen
Rhetoriker (Auctor ad Herennium, Cicero) auf semantisch verwandte Begriffe wie
venustas, suavitas, iucunditas oder dignitas aus, um die Möglichkeit des (sozialen
wie ästhetischen) conciliare, d. h. einer versöhnenden, Einklang stiftenden rhe-
torischenWirkintention zu begründen bzw., so im Falle von Capella, einer Bezug-
nahme auf die Voreinstellung des Publikums.20 Das wird sich erst mit Quintilian
ändern.

2 Quintilians gratia – ein diskursives Konzept?
Die latinistische Forschung weiß mit dem Profil, das Quintilian der gratia ver-
leiht, wenig anzufangen. So heißt es in dem wichtigsten Kommentar zu einer
Schlüsselpassage, der Behandlung der gratia des Redners in inst. 12.5.1, lapidar:
„gratia [means] ‚charm‘; a sense common in Q[uintilian], otherwise more frequent

Metabole Gestalt gewinnen (hier verweist Demetrios auf Sappho mit ihren spezifischen
„Vertauschungen“, § 148). Ähnliche Auswirkungen verzeichnen Hyperbeln, die an Adynata
grenzen, fremdartige Verse (überhaupt allotria), Überraschungen und Plötzlichkeitseffekte,
Zusammenhanglosigkeiten (Griphos-Rätsel), Klangfiguren oder versteckte Anklagen. – In
den Stoffen selbst liegt charis-Potential, soweit sie generische Erwartungen übertreffen. So
können Sprichwörter etwa durch eingefügte Erzählungen oder Verwechslungen überra-
schende Anmut entfalten. Beispiele für eine materielle, d. h. im bloßen Wortmaterial greif-
bare charis bezieht Demetrios wieder aus Sappho (§ 166). Derlei materielle Anmut tritt ent-
weder visuell (durch Bilder) oder akustisch zu Tage (durch Klangfiguren und -effekte, durch
Verse, Rhythmen und Kompositionen): Hier ist diecharis bisweilen dem Erhabenen (megalo-
prepes) vergleichbar.

19 Die hervorgerufenen Reize sind stets rezeptionsästhetisch-intentional gefasst und werden
unterschiedlichen Zwecken zugeordnet: Sie sollen erfreuen und Lob hervorrufen oder Ge-
lächter bewirken.

20 Zum semantisch vielfältigen Gebrauch von gratia vgl. Cicero, inv. 1.46; 2.65f.; 2.161; de orat.
1.198; 1.117; orat. 208; part. 130; off. 1.47; 2.64; 2.66; Her. 3.21; 4.19. Dass auch die Haltung der
Rezipienten in die Reflexionen auf gratiamiteinbezogen wurde, belegt spätestens Martianus
Capella in seinen Septem artes liberales (rhet. 46–52): Er deutet sie sogar explizit als narratolo-
gische Kategorie, nämlich als Erzählhaltung des Publikums.

DOI: 10.13173/9783447109260.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



39Von der Göttin zur Postposition

in poetry“.21 Schauen wir uns im Folgenden die zentralenWerkstellen an, um uns
eine etwas präzisere Vorstellung von Quintilians Konzeption der gratia und ihrer
Eignung als Gegenstand pädagogischer Forschung zu verschaffen.

Gemäß der geläufigen Konnotation finden sich auch in Quintilians Institutio
zahlreiche Stellen, in denen gratia als soziales Renommee gefasst wird.22 Doch
lässt er es dabei nicht bewenden: Obwohl er dem Phänomen kein eigenes Kapitel
widmet, diskutiert er es in den unterschiedlichsten Zusammenhängen als we-
sentlichen Effekt der Redekunst, wobei er im Besonderen an den Bedingungen
interessiert ist, auf denen dieser aufruht. Ich möchte mich im Folgenden auf die-
jenigen Passagen konzentrieren – und das sind die meisten! –, in denen Quintili-
an das ästhetische Gepräge der gratia ins Visier nimmt.

Bezeichnenderweise gilt eine der ersten konkreten Bemerkungen zum Thema
(in der Rubrik ‚musikalische Früherziehung‘ des Redners) den Grazien als Gott-
heiten (inst. 1.10.21): Denique in proverbium usque Graecorum celebratum est indoctos
a Musis atque a Gratiis abesse („schließlich hat es folgende Feststellung zu einem
bekannten Sprichwort der Griechen gebracht: <dass nämlich> Ungebildete den
Musen und Grazien fernstünden“). Quintilian erinnert hier nicht nur an den
göttlichen Ursprung der gratia; indem er die Beobachtung als (nicht weiter ausge-
wiesenes 23) Sprichwort kennzeichnet, verleiht er ihr zugleich zeitlose Gültigkeit,
wobei die Affinität der Grazien zu den Musen, die auch in anderen Texten ver-
bürgt ist, die Autorisierung des Diktums weiter befördert. Schon hier fällt zudem
die Eigenheit Quintilians ins Auge, sich dem Phänomen gratia vornehmlich ex ne-
gativo zu nähern: Er vermutet die Bedingungen für den Mangel an Grazie in feh-
lender Bildung. Wer sollen diese „Ungebildeten“ (indocti) sein? Aus dem Kontext
erhellt, dass ihre Distanz zu den Göttinnen der schönen Künste nicht nur dem
fehlenden Umgang mit dem Gegenstand (hier der Musik), sondern auch einer
defizitären natürlichen Disposition entspringt.24

An der zweiten einschlägigen Stelle (inst. 2.13.8f.) erörtert Quintilian unter
dem Blickwinkel der Wissenschaftlichkeit der Rhetorik eine populäre kunstäs-
thetische Konstante der gratia: die Dynamik, genauer die graziösen Bewegungen,
die Statuen suggerieren können:

21 Quintiliani institutionis oratoriae liber XII, hg. von Roland Gregory Austin, Oxford 1948, S. 100.
22 Vgl. inst. 1.2.11 (Verbindung von gratia, pecunia, amicitia); inst. 5.11.37 (als soziale Haltung im

Vergleich mit odium); inst. 3.7.14; 2.15.58 (im Verbund mit potentia und dividia); inst. 5.2.3 (Ver-
mehrung der Überzeugungskraft [persuadere] durch auctoritas, gratia, pecunia dicentis). Der
Quintilian-Text wird zitiert nach:Quintiliani institutiones oratoriae libri XII, 2 Bde., hg. vonMi-
chael Winterbottom, Oxford 1970; Übersetzungen sind, wenn nicht anders gekennzeichnet,
von der Verf. Vgl. auch Text und Übersetzung von Helmut Rahn,Marcus Fabius Quintilianus.
Ausbildung des Redners. Zwölf Bücher, 2 Bde., Darmstadt 1972.

23 Im Hintergrund steht vielleicht Theokrit, Id. 16.109; vgl. auch Aelian, de nat. an. 12.6.
24 Dieses Problem offenbart sich auch in der philologischen Rekonstruktion des Quintilian-

Textes an dieser Stelle: Blickt man in den kritischen Apparat, so findet sich neben diversen
Kleinschreibungen von gratiis sogar die (durch einen Wiederholungsfehler bedingte) Ver-
schreibung a Graecis.

DOI: 10.13173/9783447109260.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Expedit autem saepe mutare ex illo constituto traditoque ordine aliqua […]
nam recti quidem corporis vel minima gratia est: nempe enim adversa sit facies
et demissa bracchia et iuncti pedes et a summis ad ima rigens opus. Flexus
ille et, ut sic dixerim, motus dat actum quendam et adfectum: ideo nec ad
unum modum formatae manus et in vultu mille species […].25

Es ist jedoch oftmals förderlich, von der festen überkommenen Ordnung
etwas abzuändern […]. Beim aufrechten Körper nämlich ist die Anmut sogar am
geringsten: Man stelle sich vor, das Gesicht blickte geradeaus, die Arme wä-
ren zu Boden gestreckt, die Füße stünden nebeneinander: Dann wird das
Kunstwerk von oben bis unten starr sein. Jene Biegung und – ich möchte
so sagen: Bewegung – ermöglicht eine gewisse Handlung und Erregung:
Deshalb sind die Hände nicht nur auf eine Art gestaltet, und in der Miene
spiegeln sich tausend Ausdrucksweisen.

Auch hier hebt Quintilian ex negativo an, beschreibt also, wie sich an der (gera-
den) Haltung der Statue ein Mangel an gratia ablesen lasse (hier sogar superlati-
visch und mit vel noch gesteigert). Hinzu kommen ein stur geradeaus gerichteter,
kommunikationsverweigernder Blick sowie bewegungslose Extremitäten: ein im
Ganzen statisches Werk (rigens opus). Gegen diese Statik setzt Quintilian den Reiz
der körperlichen Flexibilität und Mobilität (flexus, motus): Eine dynamische Linie
sollen die Körper bilden. Diese Dynamik der bewegten Bilder in der Kunst und
der mit ihr verglichenen Rhetorik erzeugt wiederum den Eindruck von Leben-
digkeit und dadurch – gratia. Wird hier womöglich Lebensechtheit zum zentralen
Kriterium?26 Vordergründig ja; Quintilians eigentliches Anliegen ist jedoch die
gestalterische Vielfalt, mit der der (Rede)Künstler auch gegen die Erwartung der
Betrachter operieren kann (nec ad unum modum, mille species). Tatsächlich soll man
sogar möglichst oft von der konventionellen Ordnung abweichen, wie der Text
einleitend formuliert (expedit autem saepe mutare ex illo constituto traditoque ordine
aliqua): Schon bei Quintilian fassen wir also die Tendenz zur Abkehr von einer
allzu schlicht gefassten ‚apollinischen Klarheit‘,27 und das ausgerechnet mit Hilfe
der notorisch unterbestimmten gratia.

In inst. 4.5.4, wo die Gliederung der Rede (partitio) im Mittelpunkt steht,28 fasst
Quintilian eine gratia ins Auge, die durch gedankliche Spontaneität bewirkt wer-
den kann:

25 Hervorhebungen im Kursivdruck im Zitat hier und im Folgenden von der Verf.
26 Zum Thema künstlerische ‚Authentizität‘ vgl. Martin Devecka, „Did the Greeks Believe in

Their Robots?“, in: The Cambridge Classical Journal 59 (2013), S. 52–69.
27 Bei dieser Art von Bewegung als Kriterium der Abweichung vom Geraden handelt es sich

gewissermaßen um eine proleptische Verkehrung des Kontraposts, der Perversion des Re-
gelhaften in der (bewegten) Kunst.

28 Diese Stelle ist Hermogenes (S. 359 Rabe) nachempfunden.

Melanie Möller40

DOI: 10.13173/9783447109260.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Alia sunt magis propter quae partitione non semper sit utendum: primum
quia pleraque gratiora sunt si inventa subito nec domo allata sed inter dicendum
ex re ipsa nata videantur, unde illa non iniucunda schemata: ‚paene excidit
mihi‘ et ‚fugerat me‘ et ‚recte admones‘; propositis enim probationibus omnis
in relicum gratia novitatis praecerpitur.

Schwerer wiegen andere Gründe, von der Gliederung abzuweichen: zu-
erst, weil es meistens reizvoller ist, wenn Argumente plötzlich erfunden und nicht
schon von zu Hause mitgebracht werden, sondern während der Rede sozusagen
aus der Sache selbst hervorzugehen scheinen, woher folgende gelungene Wen-
dungen stammen: ‚beinahe wäre mir entfallen‘, ‚es war mir entgangen‘
und ‚zu Recht ermahnst du mich‘; wenn nämlich die Beweise schon vorgestellt
wurden, wird jeder Reiz des Neuen im Hinblick auf das Übrige im Voraus zunichte
gemacht.

Der Reiz geht auch hier von der Überraschung aus (inventa subito; novitatis), die
vor allem den Hörer betrifft, aber auch das Rednersubjekt, das sich selbst dem
freien Spiel reizvoller Gedanken überlassen darf, die sich in der Kommunikation
erst einstellen (inter dicendum) oder gar in der Sache selbst liegen (ex re ipsa nata);
diese gratia beschreibt also ein – über die formelhaften Beispielformulierungen
hinaus – schlecht kalkulierbares Reizkapital. Ihr wohnt auch eine spezifische
Täuschkraft inne, kann sie doch, wie es im weiteren Textverlauf heißt, den Rich-
ter auf die falsche Fährte lenken ( fallendus est iudex).29

Nicht nur mit dem Neuen, auch mithilfe der Patina des Alters lässt sich gratia
evozieren, so etwa durch den passenden Einsatz von Archaismen (inst. 8.3.25):

‚Olli‘ enim et ‚quianam‘ et ‚moerus‘ et ‚pone‘ et ‚porricere‘ adspergunt il-
lam, quae etiam in picturis est gravissima [coni. Regius], vetustatis inimita-
bilem arti auctoritatem.

[Wörter wie] ‚olli‘, ‚quianam‘, ‚moerus‘, ‚pone‘ und ‚porricere‘ verleihen der
[Rede]Kunst den Eindruck jener unnachahmlichen Ehrwürdigkeit des Alters,
die auch bei Bildwerken besonders reizvoll ist.

Die Problematik dieser nur primo obtutu einfach zu erzielenden gratia erhellt aus
der „Unnachahmlichkeit“ (inimitabilis) der auctoritas; auch sie entzieht sich also
kategorialer Erschließung. In ähnlicher Weise werden in inst. 9.3.28 Wortfiguren
(der Sinnakzentuierung) durch hohes Alter autorisiert:

29 Quintilian setzt den Duktus aus den ersten Büchern fort, demzufolge gratia eher durch Un-
erwartetes erzeugt oder aktualisiert werden kann als durch ebenso konventionelle wie ein-
tönige Strategien. Vgl. auch inst. 9, 4, 43 zur Komposition: Ne verba quidem verbis aut nomi-
na nominibus similiaque his continuari decet, cum virtutes etiam ipsae taedium pariant nisi gratia
varietatis adiutae („es schickt sich nicht einmal, Wörter an Wörter, Namen an Namen oder
Ähnliches an Ähnliches ununterbrochen aneinanderzureihen, da auch Stiltugenden selbst
Überdruss erzeugen können, wenn der Reiz der Abwechslung nicht hinzukommt“).

41Von der Göttin zur Postposition

DOI: 10.13173/9783447109260.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Illud est acrius genus quod non tantum in ratione positum est loquendi, sed
ipsis sensibus tum gratiam tum etiam vires accommodat. Ex quibus primum sit
quod fit adiectione. Plura sunt genera.

Eindringlicher ist die Art [Figuren], die sich nicht nur auf die sprachliche Sys-
tematik stützt, sondern den Sinnen selbst bald Anmut, bald auch noch Kräfte
verleiht. Davon sei zuerst die genannt, die durch Hinzufügung entsteht.
Davon gibt es viele Arten.

Hier wird gratia also primär sinnlich entfaltet (ipsis sensibus). Die Gegenüberstel-
lung von gratia und vires unterstreicht den Eindruck einer gewissen Schwerelo-
sigkeit und ätherischen Leichtigkeit der gratia gegenüber einer physischen Kraft,
die eher mess- als spürbar wird. Quintilian denkt hier zunächst an Figuren der
adiectio (Hinzufügung) wie Steigerung, Wiederholung etc., also an Spielereien
mit dem Wortmaterial und seinem pathetischen Potential.

Auch in Bezug auf klangliche Reizeffekte fällt Quintilian die Fehlerdiagnose
offenbar leichter als ein positiver Befund (inst. 9.4.63): exordium sumunt + cum ea + 30

quamlibet sit enim composita ipsa, gratiam perdet si ad eam rupta via venerimus („[die
Anfänge] machen nur den Auftakt, während der Schluss +… +mag er selbst auch
noch so gut komponiert sein, seine Anmut verliert, wenn wir auf einem unter-
brochenen Weg zu ihm gelangen“; es folgen Beispiele aus Demosthenes). Im An-
fangsteil mag der Redner hier noch ungefährdet agieren, zum Ende der Rede hin
ist jedoch umso mehr auf ausgeglichene Komposition zu achten: Die finale Partie
einer Rede ist mit dem Vorangegangenen verfugt, und dieser Kontext erfordert
außergewöhnliche stilistische Sorgfalt im Hinblick auf die Evokation von gratia.31

Konstruktive Beispiele gibt Quintilian allerdings auch, z. B. für eine stilgebun-
dene gratia; so lasse sich etwa durch die Wiederholung von Wörtern in veränder-
ter Flexion ein eigentümlicher Reiz erzielen (inst. 9.3.80: Accedit et ex illa figura
gratia qua nomina dixi mutatis casibus repeti). Ähnlich funktioniert die brevitas, doch
bleibt auch sie unbestimmt und an ein gewisses Überraschungspotential ge-
koppelt: Sua brevitati(s) gratia (inst. 10.5.8).32 Eine vergleichsweise anschauliche Art
von gratia ermöglicht das (antithetische) Wortspiel mit Eigennamen (inst. 9.3.8633).

Wie komplex die formalästhetische gratia angelegt ist, zeigt sich am deutlichs-
ten an einer Passage des 8. Buches (inst. 8.6.49):

30 Der Text ist an dieser Stelle verderbt.
31 Gratia steht hier im Gegensatz zu severitas, verkörpert also eine mildere Klangform.
32 Vgl. auch inst. 9.3.58: at quae per detractionem fiunt figurae brevitatis novitatisque gratiam petunt

(„Die Figuren jedoch, die durch Auslassungsverfahren zustandekommen, entfalten ihren
Reiz der [sc.: durch] Kürze und Neuheit“).

33 Est et in nominibus ex diverso conlocatis sua gratia: ‚si consul Antonius, Brutus hostis, <si conserva-
tor rei publicae Brutus, hostis> Antonius‘ („Es liegt ein ganz eigener Reiz in entgegengesetzten
Eigennamen: ‚Wenn Antonius Konsul, dann Brutus Staatsfeind, wenn Brutus der Bewahrer
des Staates, dann Antonius der Staatsfeind‘“). Vgl. auch Cic. Phil. 4.8.

Melanie Möller42

DOI: 10.13173/9783447109260.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Illud vero longe speciosissimum genus orationis in quo trium permixta est
gratia, similitudinis allegoriae tralationis.

Bei weitem am schönsten aber ist die Art der Rede, in der der Reiz aus
drei Ausdrucksmitteln zusammengewachsen ist, [aus] Gleichnis, Allego-
rie und Metapher.

Diese gratia befindet sich nicht nur auf der Schwelle vom eigentlichen zum un-
eigentlichen Ausdruck, sondern verkörpert sozusagen den Schmelzpunkt dieser
besonders wirkmächtigen und am stärksten mit Übertragungsleistungen und
Abweichungen vom gewohnten Wortmaterial operierenden Redefiguren. Die
Beispiele, die Quintilian im Anschluss gibt, sind kaum mehr als die abstrakte
Definition dazu angetan, die Technik dieser gratia ernsthaft für die Nachahmung
zu vermitteln. Sie dienen nur mehr der Intensivierung des Effekts in der Beschrei-
bung.

Für die Klärung des römischen gratia-Konzepts dürfte indes die von Quintili-
an avisierte gratia des Künstlers am aufschlussreichsten sein. Zwei Passagen sind
hier besonders relevant: Die erste befindet sich in der integrierten Literaturge-
schichte in Buch 10, wo Quintilian einen Lektüre-Kanon für angehende Redner
aufstellt. Unter die ästhetischen Kriterien rechnet auch die spezifische gratia der
vorgestellten Autoren, die bisweilen an das Erhabene zu rühren scheint.34 Für
diese gratia lobt Quintilian u. a. die Historiker Xenophon und Julius Secundus so-
wie den römischen Lyriker Horaz. Zunächst zu Xenophon (inst. 10.1.82):

Quid ego commemorem Xenophontis illam iucunditatem inadfectatam, sed
quam nulla consequi adfectatio possit? – ut ipsae sermonem finxisse Gratiae
videantur, et quod de Pericle veteris comoediae testimonium est in hunc
transferri iustissime possit, in labris eius sedisse quandam persuadendi deam.

Was soll ich jene Lieblichkeit des Xenophon erwähnen, die gar nicht gesucht
wirkt, die aber (auch) keine noch so angestrengte Suche bewirken könnte?
Es hat den Eindruck, als hätten die Grazien selbst seinen Stil gebildet, und was
die Alte Komödie von Perikles bezeugt, könnte mit größtem Recht auf ihn
übertragen werden: dass auf seinen Lippen die Göttin der Beredsamkeit ihren
Wohnsitz genommen habe.

Unter iucunditas haben wir uns eine Art von rhetorischer Anmut vorzustellen, die
durch die gratia des Autors hervorgerufenwird; schließlichwerden die Göttinnen
selbst als diese herausragende Gabe verleihende Größen aufgerufen. Bezeichnen-
derweise werden die Grazien, wie aus der Ideengeschichte bekannt, direkt mit
der Peitho (dea persuadendi) assoziiert. Besonders deutlich wird die fehlende Ge-
suchtheit (inadfectatam) dieser Anmut hervorgehoben: Es ist die „kunstlos“ schei-

34 Vgl. dazu Alain Michel, „La persuasion, le pathétique et la beauté. Quintilien éducateur
(institution oratoire XII)“, in: Revue des Études Latines [REL] 75 (1997), S. 192–199.

43Von der Göttin zur Postposition

DOI: 10.13173/9783447109260.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



44 Melanie Möller

nende Kunst,35 die Quintilian für graziös hält und zu einer spezifischen, explizit
rhetorisch-künstlerischen (sermonem finxisse videantur) Qualität Xenophons (v)
erklärt, welche auch bei größter Anstrengung von niemand anderem erreicht
werden könne (nulla consequi adfectatio possit); sie ist einzigartig und markiert un-
ter pädagogischem Gesichtspunkt ein Adynaton. Indem Quintilian sein Lob mit
einer praeteritio einleitet und die Genregrenzen (Rede, Historiographie, Komödie)
überschreitet, erschwert er den Zugang zum Gegenstand zusätzlich; noch dazu
führt er keine Charakteristika für die gerühmte Anmut an.

Horaz wird wenig später (inst. 10.1.96) etwas konkreter wegen seiner mit gratia
einhergehenden iucunditas und varietas gepriesen:

At lyricorum idem Horatius fere solus legi dignus: nam et insurgit aliquando
et plenus est iucunditatis et gratiae et varius figuris et verbis felicissime audax.

Aber von den Lyrikern ist derselbe Horaz [von ihm war kurz zuvor schon
die Rede] beinahe alleine wert, gelesen zu werden: denn bisweilen erhebt er
sich und ist voll von Anmut und Grazie sowie auch abwechslungsreich imGe-
brauch der Figuren, und er hat ein äußerst glückliches Händchen in seiner
Kühnheit bei der Wortwahl.

Hier wird iucunditas, in einer Art Hendiadyoin-Konstellation, zum eigenständi-
gen Komplement der gratia.36 Bei Horaz ist beides gekoppelt an die glückliche –
ja, superlativisch: glücklichste ( felicissime) – Hand im Gebrauch von Figuren und
Einzelwörtern, also einer ganz bestimmten kreativen Wortfindungstechnik, die
allerdings wieder nicht näher spezifiziert wird. Im Gegenteil: Die Bewegung, die
Horazens Ästhetik beigelegt wird, ist die der Erhebung – insurgit – aus der Masse
heraus und über sie hinweg; die zeiträumliche Bestimmung verbleibt im Vagen
(aliquando), und die Qualifizierung als beinahe einzig lesenswerten Lyriker ( fere
solus legi dignus) entrückt Horaz weiter in eine unfasslich-erhabene, quasi-divine,

35 Es ist ja vor allem diese verschleierte gratia, die ein reiches Fortleben zeitigt, unter anderem
in demHofmann der Renaissance, z. B. in Castigliones Cortegiano, der für die Haltung seiner
gratia nicht nur ingenium und iudicium benötigt, sondern vor allem auch die Technik, Affek-
tiertheit zu verschleiern. Dieser Cortegiano mutiert idealerweise zum „Mann ohne Eigen-
schaften“: „Er verkörpert die Suspension von allen existentiellen Anliegen in einer Sphäre
des Künstlichen, der Fiktion, des Als-ob; er ist ein reines Kunstprodukt, und eben das wirkt
in seinem Ambiente überzeugend, denn das Hofleben und seine Akteure sind durch und
durch ästhetisiert“ (Mainberger, „Lässig – subtil – lakonisch“, S. 256).

36 Im ganzen Werk sind venustas und iucunditas rein ästhetisch konnotiert, wohingegen gratia
an der Mehrzahl der Stellen eine größere semantische Offenheit zeigt. Das erhellt am deut-
lichsten aus einer mit venustas enggeführten Definition der gratia in inst. 6.3.18: venustum esse
quod cum gratia quadam et venere dicatur apparet („lieblich ist, was mit einem gewissen Reiz
und Anmut gesagt wird“). Was auch hier wie eine Unterordnung aussieht, erweist sich auf
den zweiten Blick als verbindliche Funktionsstelle der gratia, die wiederum relativiert wird
(quadam). Bisweilen ist allerdings auch Gleichrangigkeit oder Identität zwischen den seman-
tisch verwandten Größen zu beobachten (vgl. inst. 4.2.116: gratia und venustas als narrative
Mittel der Rede).

DOI: 10.13173/9783447109260.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



45Von der Göttin zur Postposition

gewöhnlichen Rednern nicht zugängliche Sphäre. Ähnlich verhält es sich mit
der gratia des Historikers Julius Secundus (1. Jh. n. Chr.), die sich primär über
sein Ausdrucksvermögen vermittelt und eine voluntaristische Färbung trägt
(inst. 10.1.121): ea est facundia, tanta in explicando quod velit gratia („derart ist seine
Redegewandtheit, so groß seine Anmut, wenn er erklärt, was er will“). Andere,
wie der Maler Theon von Samos (3. Jh. v. Chr.), zeichnen sich gerade durch das
ausgewogene Zusammenspiel von ingenium und gratia aus: Beide Größen werden
als gleichwertige Gegenstücke der Phantasie beigesellt und scheinen zu den na-
türlichen Vermögen zu rechnen (inst. 12.10.6).

Der eigentlichen gratia des Redners im engeren Sinne widmet sich Quintilian
schließlich zu Beginn des letzten Buches (inst. 12.5.1):

Haec sunt quae me redditurum promiseram instrumenta, non artis, ut
quidam putaverunt, sed ipsius oratoris: haec arma habere ad manum, ho-
rum scientia debet esse succinctus, accedente verborum figurarumque fa-
cili copia et inventionis ratione et disponendi usu et memoriae firmitate et
actionis gratia. Sed plurimum ex his valet animi praestantia quam nec me-
tus frangat nec adclamatio terreat nec audientium auctoritas ultra debitam
reverentiam tardet.

Dieses Rüstzeug, das bereitzustellen ich versprochen hatte, gehört nicht
zur künstlerischen Technik, wie mancher gemeint hat, sondern zum Red-
ner selbst: Diese Waffen muss er zur Hand haben, mit ihrer Kenntnis ge-
gürtet sein, wobei dann die leicht zugängliche Fülle an Wörtern und Fi-
guren, die Lehre von der Auffindung, der Gebrauch der Gliederung, ein
zuverlässiges Gedächtnis und die Anmut des Vortrages hinzukommen. Am
meisten aber vermag bei dieser Ausrüstung die Beständigkeit des Geistes,
die keine Angst bricht und kein Aufruhr schreckt noch die Autorität der
Zuhörer über den geschuldeten Respekt hinaus hemmen soll.

Explizit werden alle aufgerufenen Aspekte unter die instrumenta resp. arma des
Redners gezählt, nicht etwa (unter die) der Kunst(lehre / ars): Es bleibt wohl weit-
gehend dem angehenden Redner überlassen, wie er sich diese zugänglich macht.
Was Quintilian dann aufzählt, sind immerhin die fünf officia oratoris, wovon nun
tatsächlich das 5. officium, die actio oder pronuntiatio, am stärksten den flexiblen
situativen Bedingungen der Rede coram publico ausgesetzt ist, während alle ande-
ren – Stofffindung, Gliederung, stilistische Ausformung und Gedächtnis – einige
Übungsmaterialien und Ausgleichsstrategien für naturbedingte Defizite zu bie-
ten haben, die im Vorhinein einstudiert werden können. Und ausgerechnet in
die ‚untechnische‘ actio fällt die gratia als performative Anmut (actionis gratia). Sie
verbleibt damit auch am Ende, in der eigentlichen Domäne des Redners, im Un-
genauen, auf den schwer zugänglichen Rändern des didaktischen Raumes. Das
ließe sich mit Blick auf die Rolle der gratia im ganzen Werk auch als zusammen-
fassendes Urteil verstehen.

DOI: 10.13173/9783447109260.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



46 Melanie Möller

3 Schluss: Postpositionen
Als eine zentrale ästhetische Disposition des Redners ist gratia in der Institutio
oratoria aufs Ganze besehen höchst widersprüchlich konturiert. Sie oszilliert
zwischen einem durch rednerische Begabung hervorgerufenen Effekt und einer
operationalisierbaren Größe, zwischen immanenter ästhetischer Attitüde und in-
terdiskursivem Erfahrungswissen. Souverän macht sich der Redelehrer die Viel-
gestaltigkeit der gratia zunutze, indem er ihr verschiedenste ästhetische Unwäg-
barkeiten zuschreibt: So liegt sie einmal in der Dynamik, die von überkommenen
Ordnungsvorstellungen abweicht, dann wieder in überzeugenden Argumenten,
die inhaltlich oder in ihrer formalen Ausgestaltung überraschen. Immer wie-
der verkörpert sie ein spezifisches Moment in der Kunst herausragender Dich-
ter, Maler oder Redner, das sich performativ entfaltet und auf einem nicht näher
zu bestimmenden Einverständnis zwischen dem Träger (oder Sender) der gratia
und dem Rezipienten beruht. Gratia tritt als eigenständige Größe – eine in der
Rede oder im Redner liegende Schönheit – in Erscheinung, wirkt aber zugleich
als commendatio virtutum. Sie macht, dass uns die Vorzüge (der Glanz) der Rede
(oder des Redners) angenehm und willkommen sind. Durch sie erst werden auch
andere rhetorische Tugenden sicht- und vermittelbar. Die Erinnerung an ihre
göttliche Abkunft bleibt dabei stets präsent; darüber hinaus nimmt Quintilian je
nach Kontext die verschiedenen Aspekte ihrer Semantik auf, ohne sich auf einen
einzelnen festzulegen. So wird Quintilian der Polymorphie und Flüchtigkeit der
gratia, die sich jeder Vereindeutigung durch begriffiche Definition entzieht, auf
seine Weise gerecht. Die jeweiligen Erscheinungsformen sind wie Momentauf-
nahmen gestaltet: Das zeigt sich besonders an solchen Passagen, in denen Quin-
tilian den Gründen für den Verlust der gratia nachgeht.

Wäre es darüber hinaus denkbar, dass sich die schillernde Gestalt der gratia in
der Institutio oratoria auch im sprachlichen Ausdruck bemerkbar macht? Diesen
Eindruck könnte das außergewöhnlich häufige Vorkommen der gleichnamigen
Prä- bzw. Postposition entstehen lassen.37 Als Postposition ist gratia ein erstarrter
Ablativ, der schon im altlateinischen Drama belegt ist.38 Der semantische Sinn
des Nomens bleibt gewahrt, wie man an der finalen Grundbedeutung „zuguns-
ten, zuliebe“ ablesen kann. Verkörpert sie, die postpositionale gratia, vielleicht
die Hoffnung, die Flüchtigkeit der „Anmut“ sprachlich – im Gestus des Nach-
trags – einfangen zu können?

Es ist augenfällig, dass gratia als Postposition bevorzugt dann im Text er-
scheint, wenn der Eindruck des Gesuchten und Gewollten, die Künstlichkeit der

37 Vergleichende Untersuchungen zum Gebrauch der bedeutungsverwandten Postpositionen
gratia und causa bei verschiedenen lateinischen Autoren haben immerhin den Nachweis er-
bracht, dass Quintilian am häufigsten von allen Verglichenen (darunter Cicero und andere
Rhetoriktheoretiker) auf gratia zurückgreift, wenn er ein finales Bezugsverhältnis zumAus-
druck bringen will, nämlich ganze 79 Mal. Andere bevorzugen die bei Quintilian weitaus
seltener belegte rationalere causa. Vgl. die Übersichten bei Moussy, Gratia et sa famille, S. 303f.

38 U. a. bei Plautus: Die Belege hat Moussy, Gratia et sa famille, S. 308f., versammelt.

DOI: 10.13173/9783447109260.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



47Von der Göttin zur Postposition

Kunst also, problematisiert wird. Die Postposition fungiert dabei als eine Art
grammatikalischen Vehikels der Unvermeidlichkeit des Künstlichen, steht also
im Dienste einer nüchternen Vermittlung zwischen Sprache und Sache, zwischen
Kunst und Natur. Ob das in Quintilians Absicht lag, mag dahingestellt bleiben;
aussagekräftige Beispiele finden sich jedenfalls reichlich,39 vor allem in solchen
Junkturen, die Fragen der technisch-methodischen Verarbeitung der Sach- oder
Sinnbasis (res) oder des Wortmaterials betreffen; so lesen wir prägnante Formeln
wie significandi gratia (inst. 8.6.3; 8.6.7; 8.6.40); significationis gratia (8.6.2); quaerendi
gratia (2.17.14); explicandae rei gratia (9.1.24); exponendi gratia (6.3.44); veritatis gratia
(3.5.11); ingenii gratia (3.1.3); detractationis gratia (9.3.64); compositionis gratia (9.4.58);
componendi gratia (9.4.60); operis huius gratia (12.11.8); augendi gratia (8.4.13); tran-
seundi gratia (9.2.54); ornandi orationis gratia (9.1.4); varietatis gratia (8.3.52). Der er-
starrte Ablativ scheint immerhin besonders geeignet, die ästhetischen Spielräu-
me der gratia instrumentell zu binden und ihre Dynamik bis zu einem gewissen
Grade zu sistieren.

Dass diese möglicherweise unfreiwillige Verlagerung der ästhetischen Impli-
kationen der gratia auf die grammatikalische Ebene bisher nicht bemerkt worden
ist, kann nicht weiter überraschen. Zu bedauern ist vielmehr, dass Quintilians
komplexer Beitrag zur Erforschung der gratia weitgehend unbeachtet geblieben
ist. Wie ist das zu erklären? Es dürfte wohl vor allem an Quintilians Methode lie-
gen: die Bedeutung des (erhabenen) Gegenstandes, hier: der gratia, aus exempla-
rischen Lektüren hervorzutreiben, die gerade nicht auf eine verallgemeinerbare
Erkenntnis, sondern einen situativ bezogenen Eindruck hinauslaufen. Das mag
gleichermaßen nüchtern wie befremdlich klingen: Doch ist diese Methode dem
Objekt geradezu kongenial, spiegelt sie doch die allenfalls punktuelle Fixierbar-
keit der gratia, dieser delikat-schwierigen Gottheit, passgenau wider. Es ist an der
Zeit, Quintilians Lesarten der gratia wenigstens in solche Studien wieder aufzu-

39 Vgl. auch folgende Stellen: inst. 8 pr. 18 (die Klangschönheit des Redetextes: gratia decoris). In
inst. 9.4.144 ist gratia Teil einer Empfehlung, den Eindruck zu vermeiden, man habe sich all-
zu sehr auf gelungene Wortfügungen konzentriert. In ähnlichem Sinne fordert inst. 8 pr. 32
die Unterordnung der Form unter den Inhalt, cum verba ipsa rerum gratia sint reperta („weil
die Worte selbst den Gedanken zuliebe erfunden worden sind“). In inst. 12.10.40 wendet
Quintilian dieses Argument allerdings gerade gegen allzu nachhaltige Kritiker der Rede-
kunst (in indirekter Wiedergabe): quidquid huc sit adiectum, id esse adfectationis et ambitiosae in
loquendo iactantiae, remotum a veritate fictumque ipsorum gratia verborum, quibus solum natura sit
officium attributum servire sensibus („was immer hierzu noch angefügt worden sei, sei im Zei-
chen der Künstelei und des ehrgeizigen Hochmutes beim Reden geschehen, von der Wahr-
heit entfernt und nur um der Worte selbst willen erfunden, denen aber doch von der Natur
die Aufgabe zugewiesen worden sei, den Gedanken zu dienen“). Er changiert also je nach
Kontext zwischen der Dienstbarkeit der Sprache und einer gewissen ästhetischen Freiheit
(analog dazu werden auch Mängel in der nominalen gratia verborum bisweilen als durch an-
dere Mittel kompensierbar beschrieben, z. B. durch die aktionale Präsentation: inst. 12.10.38).
Besonders häufig sind die Verbindungen decoris gratia und venustatis gratia (Zu 1: z. B. inst.
4.2.19; 8.6.65; zu 2: inst. 9.2.66).

DOI: 10.13173/9783447109260.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



48 Melanie Möller

nehmen, die an der raumzeitlichen Breite(nwirkung) und Subversion auch der
ästhetischen Lesart der rhetorischen gratia ernsthaft interessiert sind.

Literaturverzeichnis

Quellen
Aelianus, Claudius, Claudius Aelianus. De natura animalium, Varia historia, Epistulae,

Fragmenta, hg. von Rudolf Hercher, Leipzig 1864–1866 (ND Graz 1971).
Capella, Martianus, Martianus Capella. De Nuptiis Philologiae et Mercuri, hg. von James

Willis, Leipzig 1983.
Cicero, Marcus Tullius, De Officiis, hg. von Michael Winterbottom, Oxford / New York

1994.
Cicero, Marcus Tullius,M. Tullii Ciceronis Orationes, hg. von Albertus Curtis Clark und

William Peterson, 6 Bde., Oxford 1905–1918 (u. ö.).
Cicero, Marcus Tullius,M. Tullii Ciceronis Rhetorica, 2 Bde., hg. von August S.Wilkins,

Oxford 1963.
Demetrius von Phaleron,Demetrius v. Phaleron. Libellus qui dicitur De elocutione, hg. von

Ludwig Radermacher, Leipzig 1901.
Diels, Hermann / Kranz, Walther (Hgg.), Die Fragmente der Vorsokratiker, 3 Bde., Ber-

lin 101961.
Ernesti, Johann Christian Gottlieb, Lexicon technologiae Graecorum rhetoricae, Leipzig

1795.
Hermogenes, Hermogenis Opera, hg. von Hugo Rabe, Stuttgart 1985.
Homer, Homeri opera, Bd. 3, hg. von Thomas W. Allen, Oxford 1922.
Marx, Fridericus (Hg.), Incerti auctoris de ratione dicendi ad C. Herennium lib. IV, Leip-

zig 1923 (ND Stuttgart 1993).
Morel, Willy (Hg.), Fragmenta poetarum Latinorum et lyricorum praeter Ennium et Luci-

lium, Leipzig ²1927 (ND Stuttgart 1975).
Quintilian, Quintiliani institutionis oratoriae liber XII, hg. von Roland Gregory Austin,

Oxford 1948.
Quintilian, Quintiliani institutionis oratoriae liber XII, 2 Bde., hg. von Michael Winter-

bottom, Oxford 1970.
Theokritos, Bucolici Graeci, hg. von Andrew Sydenham Farrar Gow, Oxford 1952.

Sekundärliteratur
Deichgräber, Karl, Charis und Chariten. Grazie und Grazien, München 1971.
Devecka, Martin, „Did the Greeks Believe in Their Robots?“, in: The Cambridge Classi-

cal Journal 59 (2013), S. 52–69.
Göttert, Karl-Heinz, „Anmut“, in: Historisches Wörterbuch der Rhetorik, Bd. 1, hg. von

Gerd Ueding et al., Tübingen 1992, Sp. 610–632.
Grimal, Pierre, Rezension zu: Erkinger Schwarzenberg, Die Grazien, Bonn 1966, in:

Gnomon 41 (1969), S. 520f.
Kleiner, Gerd, „Anmut / Grazie“, in: Ästhetische Grundbegriffe, hg. von Karlheinz Barck

et al., Bd. 1: Absenz – Darstellung, Stuttgart /Weimar 2000, S. 193–208.
Mainberger, Sabine, „Lässig – subtil – lakonisch. Zur Ästhetik der Grazie“, in: Arca-

dia 47 (2012), S. 251–271.

DOI: 10.13173/9783447109260.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



49Von der Göttin zur Postposition

Meier, Christian, Politik und Anmut. Eine wenig zeitgemäße Betrachtung, München 2000.
Michel, Alain, „La persuasion, le pathétique et la beauté. Quintilien éducateur (insti-

tution oratoire XII)“, in: Revue des Études Latines [REL] 75 (1997), S. 192–199.
Moussy, Claude, Gratia et sa famille, Paris 1966.
Müller-Hofstede, Ulrike, „Grazia“, in: Metzler Lexikon Literaturwissenschaft. Ideen, Me-

thoden, Begriffe, hg. von Ulrich Pfisterer, Stuttgart /Weimar 22011, S. 163–167.
Rahn, Helmut,Marcus Fabius Quintilianus. Ausbildung des Redners. Zwölf Bücher, 2 Bde.,

Darmstadt 1972.
Winckelmann, Johann Joachim, „Von der Grazie in den Werken der Kunst“ (1759), in:

ders., Kleine Schriften und Briefe, 2 Bde., hg. von Hermann Uhde-Bernays, Leipzig
1925, Bd. 1, S. 136–142.

Zielinski, Tadeusz, „Charis and Charites“, in: The Classical Quarterly 18 (1924), S. 158–
163.

DOI: 10.13173/9783447109260.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447109260.033 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Augustinus’ Gnadenlehre als Zäsur
Johann Kreuzer

1
Die Überlegungen, die im Folgenden Augustinus’ Gnadenlehre als Zäsur gel-
ten, stehen quer zu einer Auffassung der gratia, der sie als harmonieverleihende
Aura, als präsenter Schein eines wesenhaft Fernen, das heißt als jene Grazie gilt,
die sich im Reigen der Sublimierung zeigt, den etwa Botticellis Primavera bis in
die Zehenspitzen hinein beispielhaft vor Augen führt.1 Zu diskutieren wird sein,
welche Harmonisierungen durch die Zäsur, die Augustinus’ Gnadenlehre mar-
kiert, ihre Glaubwürdigkeit einbüßen und was an ihre Stelle tritt. Denn in Frage
gestellt wird durch sie nicht die Gnade der Harmonie oder Harmonie als sublime
Gnade, sondern deren Funktionalisierung.

Glückhaftes Gefügtsein, in dem sich Harmonie bezeugt, kennt Augustinus
selbstredend auch nach der zu skizzierenden Zäsur – ‚selbstredend‘, weil dies
jenes (neuplatonisch-)plotinische Erbe ist, auf dessen Boden er sich gleichsam
bewegt. Am ungebrochensten vielleicht wird das in De vera religione deutlich –
etwa, wenn es heißt, dass es nichts gebe,

was nicht die Seele an ihre verlorene ursprüngliche Schönheit erinnern
könnte. Sogar ihre eigenen Gebrechen können es. […] So sinnvoll hat der
höchste Künstler durch sie seine Werke geordnet, daß sie gleichsam ein
schönes Gewebe bilden. So wenig mißgönnt seine Güte irgendwelcher
Schönheit von der höchsten bis zur niedersten ihr Dasein, welche sie nur
ihm verdankt, daß niemand von der Wahrheit abgedrängt werden kann,
ohne wenigstens noch einen Schimmer von ihr wahrzunehmen.2

Die Schönheit, von der Augustinus hier – im Gefolge Plotins – spricht, glättet je-
des Unebenmaß. Da gibt es nichts, was nicht gratiawäre oder ihrer noch bedürfte.

1 Vgl. hierzu auch Botticellis Beatrice auf dem Cover dieses Bandes.
2 SieheDe vera religione: „Quid igitur restat unde non posit anima recordari primam pulchritu-

dinem quam reliquit, quando de ipsis suis vitiis potest. […] Ita enim sapientia dei pertendit
usque in finem fortiter; ita per hanc summus ille artifex opera sua in unum finem decoris
ordinata contexuit, ita illa bonitas a summo ad extremum nulli pulchritudini, quae ab ipso
solo esse posset, invidit, ut nemo ab ipsa veritate deiciatur qui non excipiatur ab aliqua ef-
figie veritatis.“ (De vera rel. 39.72, zit. nach: Augustinus, De vera religione, hg. von William
M. Green, in: ders., Theologische Frühschriften, übers. und erl. von Wilhelm Thimme, Zürich
1962 (Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum / CSEL 77, Wien 1961), S. 365–553, hier
S. 484f.).

DOI: 10.13173/9783447109260.051 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



52 Johann Kreuzer

Im Zusammenhang des Bekenntnisses zur pulchritudo, die Augustinus zur Ant-
wort auf die Frage wird, was er liebe, wenn er Gott liebt – eine Antwort, die sich
als eine Zentralperspektive der Confessiones ansehen lässt 3 –, wird das ein wenig
anders. Der Grund ästhetischer Urteilskraft (würde man vielleicht heute sagen)
wird hier zur singulären Antwort auf die Frage, was sich mit der Rede von Gott
erinnert zeigt. Um dieser singulären Antwort willen finden sich dann – in den
Confessiones, aber auch in anderen Schriften – Analysen von Sinn und Vermögen
der Erinnerung, unserer Erfahrung von Zeit und nicht zuletzt der Zusammenge-
hörigkeit von Sprache und Schweigen, die nichts von ihrer Aktualität und Er-
schließungskraft verloren haben.4 Könnte es sein, dass ihnen Aktualität und
Erschließungskraft gerade deshalb zukommen, weil sie die Zäsur zur Vorausset-
zung haben, um die es im Folgenden gehen soll?

Was hier Zäsur meint, wird anhand zweier Auskünfte (oder: methodischer
Selbstkommentare) deutlich. „Wer seine wahren Verdienste“ aufzähle, was zähle
der „[…] anderes vor als deineGaben“, notiert Augustinus gegen Ende derfiktiona-
len Autobiographie in Buch IX. Und nach der Bewusstseinsanalyse in Buch X und
dem Bekenntnis zur pulchritudo als deren Zielpunkt beginnt er Buch XI quasi un-
mittelbar damit, dass er alle „Zusprachen, Schrecken, Tröstungen und Leitungen
Gottes“ bekennen wolle: „omnes hortamenta tua et omnes terrores tuos et conso-
lationes et gubernationes“.5 Gnade – gratia – hat in der Systemlogik derConfessiones
nicht die ‚Steigbügelhalter-Funktion‘, die sie in einem rein neuplatonischen Kon-
text in anagogischer Weise vielleicht hätte. Der Gott, dem die ‚Bekenntnisse‘ gel-
ten, entzieht sich mit seiner Gnade der Berechenbarkeit: ‚Gnade‘ taugt nicht mehr
zum ordnungsstabilisierenden Harmoniegaranten.6 Sie wird vielmehr zum integ-
ralen Moment eines – der Kontingenz faktischen Daseins ausgesetzten – Lebens-
führungsanspruchs. Man kann sich auf sie seit Augustinus nicht mehr hinaus-
reden. Von daher könnte man sagen, dass sich in seiner Gnadenlehre – mag sein
contre cœur – ein Modernitätsschub artikuliert. Ein Theologumenon implodiert in
die Erfahrungsdaten, als deren Erbe sich Säkularisierung erweist.7

3 „Sero te amaui, pulchritudo tam antiqua et tam noua, sero te amaui!“ (Augustinus, Confes-
siones X. 27.38, hg. von Lucas Verheijen, Turnhout 1981 (Corpus Christianorum Series Lati-
na / CCSL 27), S. 175). Vgl. als Einsatzpunkt vorher: „Non dubia, sed certa conscientia, domi-
ne, amo te. […] Quid autem amo, cum te amo?“ (Conf. X. 6.8, S. 158f.).

4 Vgl. ausführlich Johann Kreuzer, Pulchritudo. Vom Erkennen Gottes bei Augustin. Bemerkungen
zu den Büchern IX, X und XI der Confessiones, München 1995.

5 Vgl. zu „merita sua=munera tua“ Conf. IX. 13.34, S. 152; zu „hortamenta, terrores“ usw.
Conf. XI.2.2, S. 194.

6 Die Konsequenzen, die aus dem Kern des Gedankens folgen, dass Gnade immer „unver-
dient gegeben“ sei, da sie sonst nicht Gnade wäre, hat Augustinus „in vorher nicht gekann-
ter Schärfe vollzogen“ (Volker Henning Drecoll, „Gratia“, in: Augustinus-Lexikon, hg. von
Cornelius Mayer, Bd. 3, Basel 2004, S. 182–242, hier S. 197f.).

7 Die Anamnese, zu der diese Gnadenlehre aufruft, gehört in den Kontext jener originären
„Geste“, mit der Augustinus in „einer ebenso rührenden wie verhängnisvollen […] [Wei-
se] für den Menschen und auf den Menschen die Verantwortung für das, was an der Welt
drückende Last war, [übernahm]“ (Hans Blumenberg,Die Legitimität der Neuzeit, ern. Ausga-

DOI: 10.13173/9783447109260.051 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



53Augustinus’ Gnadenlehre als Zäsur

2
Die Zumutungen dieser Implosion gilt es an der Gnadenlehre als einer auf den
ersten Blick sehr dunklen Seite in Augustinus’ Werk sich allererst klar zu ma-
chen. Diese Zumutungen scheinen – ebenfalls auf den ersten Blick – auch wenig
mit den ästhetischen Konnotationen in der Frage der Gotteserkenntnis zu tun
zu haben. Harmonisierende Abschwächungen würden der Härte der augustini-
schen Gnadenlehre – genauer: dem Theoremkomplex von Erbsünde, Gnade und
Prädestination – nicht nur nicht gerecht. Sie würden auch die bewusstseinsge-
schichtliche Zäsur nicht erkennen bzw. übersehen lassen, die in ihr zur Sprache
kommt. Diese Zäsur öffnet den Blick auf die, wenn man so will, Nachtseite jenes
Vermögens, dessen Tagseite Augustinus insbesondere in Buch X der Confessiones
im Bekenntnis zur pulchritudo kulminieren lässt: die memoria – das Vermögen
der Erinnerung bzw. die Erinnerung als Vermögen. Dem Schönen – dem gött-
lich Schönen, dem erasmiotaton – gilt (seit Platon) das begeisterte und deshalb
produktiv machende Erinnern: der enthousiasmos einer theia mania. Das ist sozu-
sagen kernplatonisches Traditionsgut.8 Augustinus hat es in wesentlicher Weise
weiterentwickelt. Platons Gedanken, es sei nur der Schönheit zu teil geworden,
dass sie uns das ‚Hervorleuchtendste und Liebreizendste‘ ist, weil der Glanz ih-
res sinnlichen Scheinens ihremWahrheitsgehalt entspricht, wird bei Augustinus
zu einem Konzept des sich in seiner Endlichkeit (Kreatürlichkeit) begreifenden
Geistes erweitert. ‚Schönheit‘ steht für die Erfahrung sinnerfüllter Endlichkeit.9

Nun gibt es aber auch die angedeutete ‚andere‘ (‚nächtliche, dunkle‘) Seite
der Erinnerung. Das ist das Erinnern einer Schuld, dem man aus eigener Kraft
nicht – auch nicht durch die Münchhausentricks der Theorie – zu entkommen
vermag. Denn dann müsste man dem eigenen Erinnern entkommen (können).
Dass das nicht geht, macht Augustinus in einer Sequenz von Buch IV der Con-
fessiones deutlich, die durch die Frage eingeleitet wird: „Wohin nämlich sollte
mein Herz vor meinem Herzen fliehen? Wohin könnte ich vor mir selbst fliehen?
Wohin würde ich mir nicht folgen?“ Vor dem entzweiten, erzürnten Grund der
Erinnerung lässt sich nur zu versöhnter Erinnerung ‚fliehen‘. Deshalb heißt es in
Conf. IV.9.14: „Dich verliert niemand, außer der dich verläßt, und wer dich ver-
läßt, wohin geht er oder flieht er, wenn nicht von dir Versöhntem zu Dir Erzürn-
tem.“10 Die Frage nach dem versöhnten Gott ist die Frage nach der Versöhnung

be, Frankfurt a. M. 1996, S. 145). Ob diese Geste verhängnisvoll war, kann man dahingestellt
sein lassen: Dem, was Säkularisierung heißt, liegt sie in jedem Fall zu Grunde, vgl. Johann
Kreuzer, Augustinus zur Einführung, Hamburg 22013 (12005).

8 Vgl. Platon,Phaidros, 244a, 249d–250d. –Vgl. LudgerOeing-Hanhoff, „ZurWirkungsgeschich-
te der platonischen Anamnesislehre“, in: Ernst-Wolfgang Böckenförde et al., Collegium Philo-
sophicum. Studien. Joachim Ritter zum 60. Geburtstag, Basel / Stuttgart 1965, S. 240–271, insbes.
S. 240–251; Werner Beierwaltes, „Aequalitas numerosa. Zu Augustins Begriff des Schönen“, in:
Wissenschaft und Weisheit 38 (1975), S. 140–157, insbes. S. 154–157.

9 Vgl. Kreuzer, Pulchritudo.
10 Siehe. Conf. IV.7.12; 9.14, S. 46f. – In Buch IV der Confessiones benennt Augustinus zudem, was

ihn (und seine intellektuelle Sozialisation) zutiefst bewegte: die Frage „Quid est pulchrum?

DOI: 10.13173/9783447109260.051 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



54 Johann Kreuzer

des Erinnerungsvermögens mit sich selbst. Gelingt dies nicht, wird Schuld zur
Erfahrung eines mit sich selbst entzweiten Erinnerns. Mit sich selbst entzweites
Erinnern ist der Grund der Vorstellung eines unversöhnten Gottes. Aus dieser
Vorstellung kann man nicht beliebig in eine andere – etwa die eines gnädig sich
erbarmt habenden Gottes – fliehen. Das Erinnern Gottes lässt sich nicht ‚von au-
ßen‘ versöhnen. Seine Versöhnung kann sich nur in der Aufhebung der ‚Selbst-
entzweiung des Herzens‘ vollziehen.

Das verdeutlicht die Erläuterung, die Augustinus Psalm 74.9 gegeben hat. De-
ren Gegenstand ist das Theorem, dass Gott ‚überall gegenwärtig‘ ist. Überall ge-
genwärtig sind uns die Urteile, die wir in uns über uns gesprochen und inwendig
mit uns gegenwärtig haben. „Der Richter deiner Unrechte ist Gott“. Den „Augen
dieses Richters, der von keinem Ort urteilt, der überall verborgen und überall
öffentlich ist, kann sich niemand entziehen“. Es sind jeweils Urteile, die wir in
der Erinnerung über uns selbst sprechen. Sie sind nicht an irgendwelchen Orten,
sondern überall, wo wir sind, (mit uns) gegenwärtig.

Gott ist so mit dir, wie du gewesen sein wirst. Er ist gut, wirst du gut ge-
wesen sein; er scheint dir übel, wirst du schlecht gewesen sein. In deinem
Verborgenen hast du den Richter. Er ist innerlicher deinem Herz. Wohin
immer du fliehst, dort ist er. Wohin fliehst du vor dir selbst? Folgst du dir
nicht immer dahin, wohin du fliehst? Solange er aber dir innerlicher ist als
du selbst, gibt es nichts, wohin du fliehen könntest vom erzürnten Gott,
wenn nicht zum versöhnten Gott: Nichts ist, wohin du fliehen könntest.11

Et quid est pulchritudo?“ Diese Überlegung sei aus dem „Innersten seines Herzens gespru-
delt“, weshalb er die (verlorenen) Bücher De Pulchro et Apto (‚Über das Schöne und Fragen
des Designs‘, würde man heute wohl sagen) geschrieben habe: „Et ista consideratio sca-
turriuit in animomeo ex intimo corde meo, et scripsi librosDe Pulchro et Apto […]; […] excidit
mihi.“ (Conf. IV.13.20, S. 50f.). Buch IV markiert den Tiefpunkt in Augustinus‘ Selberlebens-
beschreibung – insbesondere, was die manichäische Phase angeht, aber auch z. B. wegen
des inszenierten Selbstmitleids angesichts des Todes eines Freundes (vgl. Conf. IV.6.11): eine
Inszenierung, von der sich Augustinus in den „Retractationes“ als „unsinnige Redeweise“
(„ineptia“: vgl. Augustinus, Retractationes VI. 1.2, hg. von Almut Mutzenbecher, Turnhout
1984 (Corpus Christianorum Series Latina / CCSL 57)) distanziert (Nietzsche wird die Insze-
nierung als „ekelhaft verlogen“ quittieren, vgl. Friedrich Nietzsche, „An Franz Overbeck in
Basel [31.3.1885]“, in: ders., Sämtliche Briefe, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari,
Berlin / New York 1986, S. 33–35, hier S. 34). Wegen dieses Kontextes wird leicht übersehen,
dass Augustinus in Buch IV entscheidendeWegweiser in seinem intellektuellenWerdegang
benennt. Das gilt für die Frage danach, was das Schöne vom funktional ‚Angemessenen‘ un-
terscheidet, wie der nach der Nachtseite mit sich entzweiten Erinnerns.

11 „[Deus] tecum est talis, qualis fueris. Bonus, si bonus fueris; et malus tibi uidebitur, si malus
fueris […]. Ibi habes iudicem in secreto tuo. […] ille corde tuo interior est. Quocumque ergo
fugeris, ibi est. Teipsum quo fugies? Nonne quocumque fugeris, te sequeris? Quando autem
et teipso interior est, non est quo fugias a Deo irato, nisi ad Deum placatum: prorsus non est
quo fugias.“ (En. in Ps. 74.9, in: Augustinus, Enarrationes in Psalmos, Bd. 2: LI–C, (CCSL 39),
hg. von Eligius Dekkers und Johannes Fraipont, Turnhout 21990 (Corpus Christianorum Se-
ries Latina / CCSL 39), S. 1031).

DOI: 10.13173/9783447109260.051 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



55Augustinus’ Gnadenlehre als Zäsur

Was gibt es, was das Erinnern mit sich selbst versöhnen könnte, wenn nicht die
Erinnerung von Versöhnung selbst?

Damit sind wir beim ‚grammatischen‘ Kern der Gnadenlehre bzw. des Theo-
remkomplexes Erbsünde-Gnade-Prädestination. Denn diese ‚Versöhnung‘ be-
trifft das Erinnern selbst – nicht das ‚Was‘ eines zu Erinnernden oder eine Sinn-
ordnung, in die es (und ‚wie‘) einzufügen wäre. Bleibt Erinnern mit sich – bleiben
wir in unserem Erinnern mit uns – hingegen entzweit, entsteht ein unversöhnter
‚Rest‘. Erfahren wird er als Schuld. Schuld ist das Bewusstsein unversöhnten, mit
sich entzweiten Erinnerns. Das ist der springende Punkt, den es als Erfahrung des
Bewusstseins zu lesen gilt.12 Dabei kann es nicht darum gehen, die Zumutungen
abzuschwächen bzw. zu verschleiern, die diesen Komplex – versteht manmanche
Formulierung insbesondere in der Schrift an Simplizian, in der sie in originärer
Weise formuliert wird, buchstäblich – als „Logik des Schreckens“ haben lesen
lassen.13 Gerade weil es Zumutungen sind, kommt es darauf an, sich zu über-
legen, was sich darin ausdrückt, wenn (und dass) jemand wie Augustinus, der
wie kein anderer in seiner Epoche abergläubische Wahngebilde und Projektions-
mechanismen zu kritisieren wusste, ein solch gnadenloses Schreckensszenario
entwirft.14

Wenn im Folgenden Hinweise gegeben werden, die das Ineinander von Erb-
sünde, Gnade und Prädestination als Erfahrung des Bewusstseins lesen, so die-
nen diese Hinweise auch der Rekonstruktion einer nicht nur bewusstseinsge-
schichtlichenZäsur, die sichdarin ausdrückt. Scharf, einemSchlussakkordgleich,
kommt sie in dem Satz zur Sprache, den Augustinus ans Ende von Buch VII der
Confessiones – in dem er seine Rezeption der ‚Neuplatoniker‘ und darin einge-
schlossen berühmte Beispiele der Möglichkeit intellegiblen Aufsteigens wie der
ästhetischen Konnotationen der Berührung des Göttlichen darstellt – gesetzt hat:
„Ich betrachtete Deine Werke und erschrak.“15

Etwas pathetisch formuliert könnte man sagen, dass das, was für die Inte-
ressen eines harmonisierenden Theorieverständnisses ein Rückschritt ist, einen
zentralen Modernitätsschub bedeutet bzw. enthält.16

12 Vgl. dazu Kreuzer, Augustinus zur Einführung, S. 39–52.
13 Vgl. Kurt Flasch, Logik des Schreckens. Augustinus von Hippo: Die Gnadenlehre von 397. De diver-

sis quaestionibus ad Simplicianum I. 2. Lat.-Deutsch, übers. vonWalter Schäfer, hg. und erkl. von
Kurt Flasch, Mainz 1990.

14 Vgl. z. B. nur das Referat der kosmischen Projektionen der Angst bei den Manichäern, bei-
spielhaft in Buch IV und V der Confessiones formuliert (z. B.: Conf. IV.15.24 / 25; V.7.12–10.18),
und die Kritik am Selbstbetrug („excusare me amabam et accusare nescio quid aliud […]“,
Conf. V.10.18, S. 67), dem solche gnostischen Selbsterlösungsphantasien dienen.

15 „[…] consideraurem opera tua et expaueram.“ (Conf. VII. 21.27, S. 112; zu den ‚Aufstiegen‘ vgl.
Conf. VII. 10.16–17.23, S. 103–107).

16 Vgl. Walter Benjamins (in einer seiner letzten Rezensionen getroffene) Feststellung, Au-
gustinus „sei der erste Kirchenvater gewesen, dem der Niedergang der antiken Kultur
als geschichtliches Phänomen gegenwärtig gewesen […] sei; der erste, der sich trotz aller
technischen Abhängigkeit von dieser Kultur […] desolidarisiert habe.“ (Walter Benjamin,
„Rezension von Henri-Irénée Marrou, Augustin et la fin de la culture antique (Paris 1938)“, in:

DOI: 10.13173/9783447109260.051 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



56 Johann Kreuzer

3
Zum Befund von Augustinus’ Erbsünden-, Gnaden- und Prädestinationslehre:
Der Anlass – oder Stein des Anstoßes – für sie sind vor allem die Stellen Röm.
9.13 / 14; 9.18; 9.20 / 21:

Jakob habe ich geliebt, Esau aber gehaßt. Heißt das nun, daß Gott unge-
recht handelt? Keineswegs! […] Er erbarmt sich also, wessen er will, und
macht verstockt, wen er will. […] Wer bist du denn, daß du als Mensch
mit Gott rechten willst? Sagt etwa das Werk zu dem, der es geschaffen hat:
Warum hast du mich so gemacht? Ist nicht vielmehr der Töpfer Herr über
den Ton? Kann er nicht aus derselben Masse ein Gefäß herstellen für Rei-
nes (zur Ehre), ein anderes für Unreines (zur Schande)?17

Im Folgenden wird es darum gehen, die argumentativen Scharniere zu skizzie-
ren, anhand derer Augustinus die durch nichts begründete Ungerechtigkeit ge-
genüber Esau – der Hass auf Esau ist ohne ungerechte Tat ungerecht, hält Augus-
tin fest: Was ‚rechtfertigt‘ ihn? – zu einer ‚gerechten Strafe‘ göttlicher Vorsehung
umdeutet. Diese Umdeutung ist der Versuch, der im primären Mythos unaus-
weichlich benannten Ungerechtigkeit einen Grund zu geben, der sie rechtfertigt.
Es ist der Versuch einer Rechtfertigung Gottes.

Warum hat sich Gott Esaus nicht nur nicht erbarmt, sondern ihn gehasst,
wenn er der Gott ist, der alles zum Gutsein gemacht hat, und sieht, dass alles
gut ist – wenn er zu denken ist als sich erbarmender Gott? „Das bewegt ja am
meisten“, schreibt Augustinus: „Wenn er sich erbarmt, dem er sich erbarmt hat,
und Barmherzigkeit gewähren wird, dem er barmherzig war, warum blieb Esau
diese Barmherzigkeit versagt, so daß auch er durch sie gut gewesen wäre, so wie
Jakob durch sie gut geworden ist.“18 Wie lässt sich von einer Vorsehung Gottes
her denken, dass Esau zu einem Demonstrationsobjekt der Rache und Verdam-
mung geschaffen ist? Gibt es einen Grund dafür, dass Gott nicht nur Instanz der
Barmherzigkeit ist, sondern auch – und gerade – das ewige Symbol der Verdam-
mung, Strafe und willkürlichen Rache?Was, wenn göttliche Vorsehung nicht nur
für das Versprechen der Errettung steht, sondern eine Phantasmagorie des Un-
heils bedeutet? Was ist der Sinn der durch nichts gerechtfertigten Verdammung
Esaus, die ohne jeden Grund ‚schon im Mutterleib‘ erfolgte? Diese Frage wird
um so ‚lästiger‘, je mehr sich ihreWiederholung aufdrängt.19 Als Referenzrahmen
dient ein Konkurrenzmodell zwischen menschlichem Tun (und der Willensfrei-

ders., Werke und Nachlaß. Kritische Gesamtausgabe, Bd. 13.1: Kritiken und Rezensionen, hg. von
Heinrich Kaulen, Berlin 2011, S. 599–601, hier S. 601).

17 Röm. 9.13–21, Einheitsübersetzung zit. nach: Neue Jerusalemer Bibel. Einheitsübersetzung mit
dem Kommentar der Jerusalemer Bibel. Neu bearbeitete und erweiterte Ausgabe. Deutsch hg. von
Alfons Deissler und Anton Vögtle in Verb. mit Johannes M. Nützel, Freiburg 1985.

18 Augustinus, De diversis quaestionibus ad Simplicianum I. 2.9, zit. nach: Augustinus von Hippo,
„Die Gnadenlehre von 397. De diversis quaestionibus ad Simplicianum I. 2.“, in: Flasch, Logik
des Schreckens, S. 147–239, hier S. 176–178.

19 „[…] difficultates […] nostra tam multa repetitione molestiores […]“ (Ad Simpl. I. 2.10, S. 182).

DOI: 10.13173/9783447109260.051 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



57Augustinus’ Gnadenlehre als Zäsur

heit, die es hat) und göttlichem (das als Strafe oder Barmherzigkeit gedacht wird).
Entweder ist etwas durch menschliches Tun verursacht oder (im ausschließenden
Sinn) durch göttliches: dazu gehört Gnade. Gilt dieses Konkurrenzmodell vor
dem neuplatonischen Hintergrund der Unveränderlichkeit des intellegiblen Ei-
nen, als das Gott gedacht wird, so folgt der Sieg der Gnade über die Willensfrei-
heit unausweichlich. Was als unveränderliche Instanz gedacht wird, wäre nicht
in jeder Hinsicht und jederzeit allmächtig, sollte es als nicht-willkürlich gedacht
werden können.

Aber (wie) ist es zu rechtfertigen, was als Ergebnis willkürlicher Allmacht un-
leugbar nicht gerecht erscheint? Ab Kap. 16 der Quaestio I. 2 an Simplizian bringt
Augustinus eine Erklärung dafür vor, die zugleich von der Voraussetzung aus-
geht, dass Gott nicht nicht-gerecht gedacht werden kann. Kann das mit Willkür
zusammengebracht wie zusammengedacht werden? Die Willkür göttlichen Er-
barmens ist dann zu rechtfertigen und zu erklären,wenn sie einen generellen und
unaufhebbar radikalen Grund hat. Als diesen Grund, als den (selbstverschulde-
ten) Ursprung der Verdammung desMenschengeschlechts denkt Augustinus die
Erbsünde. Der „sekundäreMythos“ des Erbsündentheorems soll der Grundlosig-
keit göttlicher Willkür eine Begründung und einen Sinn geben. „Es sind also die
Menschen – da ja, wie der Apostel sagt, in Adam alle Menschen sterben, von
dem sich in das ganze menschliche Geschlecht der Ursprung der Beleidigung
Gottes fortpflanzt – gleichsam ein Dreckhaufen der Sünde, der von der göttli-
chen und höchsten Gerechtigkeit die Todesstrafe verdient hat, wobei es keinerlei
Ungerechtigkeit ist, wird sie eingefordert oder erlassen.“20 Niemand könne von
sich sagen, nicht schuldig zu sein: „nemo se recte diceret non debere“.21 Für die
Schuld, die man nicht aus eigener Kraft zu tilgen bzw. abzutragen vermag – die
dergestalt unversöhnt erinnert bleibt –, steht der Mythos des peccatum originale.
Durch den Akt der Fortpflanzung ist die menschliche Gattung seit Adam ver-
dammt durch die fleischliche Begierde, die als „Strafe der Sünde herrscht und,
der ursprünglichen Schuld wegen [originali reatu], die in alle fortdauert [in omnia
permanente], das ganze Menschengeschlecht wie zu einem ganzen und einheit-
lichen Dreckhaufen [tamquam totam et unam consparsionem] durcheinanderge-
mischt hat.“22 Nicht die Verdammung ist erklärungsbedürftig – dient doch das
Erbsündentheorem gerade der Festlegung, dass menschliche Existenz unaufheb-
bar als der Schuld verfallen zu gelten habe. Erklärungsbedürftig ist vielmehr,
dass es nicht nur Verdammung, Schuld und Unglück gibt.

20 „Sunt igitur omnes homines – quando quidem, ut apostulus ait, in Adam omnes moriuntur,
a quo in uniuersum genus humanum origo ducitur offensionis dei – una quaedam massa
peccati supplicium debens diuinae summaeque iustitiae, quod siue exigatur siue donetur,
nulla est iniquitas.“ (Ad Simpl. I. 2.16, S. 200–202) – Zum Terminus „sekundärer Mythos“ vgl.
Flasch, Logik des Schreckens, S. 262.

21 Ad Simpl. I. 2.18, S. 216.
22 Ad Simpl. I. 2.20, S. 226.

DOI: 10.13173/9783447109260.051 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



58 Johann Kreuzer

In der Logik der Schuld ist nicht die Verdammung, sondern die Möglichkeit
der Errettung ‚irrational‘. Darin besteht Gnade, dass es auch Errettung und Glück
gibt. Diese Gnade als die Errettung aus dem Schuldzusammenhang menschli-
cher Existenz lässt sich nicht als Vorsehung konstruieren. Sie lässt sich in über-
haupt keine theoretisch zu konstruierende ‚Ordnung‘ einbauen – denn das wür-
de bedeuten, dass das göttlich Eine Teil dieser Ordnung und ihr damit auch
unterworfen wäre. Die Wahl zum ‚Gefäß der Ehre oder der Schande‘ muss des-
halb – soll ihr ein ‚Grund‘ gegeben werden – außerhalb jeder Ordnung oder ‚vor
aller Zeit geschehen‘ sein. Das meint Prädestination. Sie lässt das Erbsündentheo-
rem zu einer ausweglosen Logik selbstverschuldeter Verdammnis werden. Gott
zwinge niemanden zu sündigen – nur könne als göttliche Vorsehung weder die
Verhinderung solcher Selbstverschuldung gedacht werden noch, dass das Erbar-
men der Rechtfertigung allen geschenkt werde. Der Sinn göttlicher Vorsehung ist
nicht der einer Erlassung dieser Schuld. Vorsehung wird vielmehr die Vorstel-
lung eines geschlossenen und auch nicht – es sei denn willkürlich – zu durch-
brechenden Regelwerks der Schuld selbst. Was als göttliche Vorsehung gedacht
wird, ist keine Appellationsinstanz in einem Verfahren, in dem das Urteil noch
ausstünde. Das Urteil ist – denkt sich das menschliche Denken als in radikalem
Sinne verschuldet – von Anbeginn gesprochen und jede Möglichkeit einer Beru-
fung verworfen.23

Das menschliche Geschlecht ist eine selbstverschuldeter Verdammung über-
lieferteMasse.Wenn sich bei Gott keine Ungerechtigkeit denken lässt, dannmuss
jede Strafe als gerecht und jede Ausnahme von der Bestrafung als Gnade unver-
dient und willkürlich sein. Wird Schuld eingefordert – im Erleiden von Strafe –,
lässt sich keine Ungerechtigkeit beklagen. Wird sie erlassen – in der Gnade der
Nicht-Bestrafung –, solle niemand sich eigener Verdienste rühmen. Ist Gott un-
veränderlich und keiner Einwirkung ausgesetzt und das höchste und transzen-
dente ‚Eine und Gute‘ – und denkenwir uns als in radikalem Sinne verschuldet –,
dann lässt sich im Rahmen einer ‚Vorsehung‘ kein Erlass von Schuld konstruie-
ren. Im Konkurrenzmodell zwischen göttlichem und menschlichem Tun bleibt
kein Ausweg.

Gilt – an die oben erwähnte Voraussetzung sei noch einmal erinnert – vom
neuplatonischenHintergrund her die Unveränderlichkeit des intellegiblen Einen,
als das Gott gedacht wird, als Prämisse, so folgt unausweichlich, dass die Gnade
dieses Einen ebenso monarchisch ist, wie sie sich unberechenbar zeigt. Was als
unveränderliche Instanz gedacht wird, wäre nicht in jeder Hinsicht und jederzeit
allmächtig, sollte es als nicht-willkürlich gedacht werden können. Das ist, wie
erwähnt, das neuplatonische Dispositiv, das Augustinus im prüfenden Rückblick
auf die in der Schrift an Simplizian gefundene Gnadenlehre sagen lässt, dass

23 Bei diesem durch das Ineinander von Erbsünde, Gnade und Prädestination gekennzeich-
neten Imaginationskomplex drängt es sich auf, an die Figuren Kafkas – insbesondere im
Prozess – zu denken: Das Urteil ist nichts, was aussteht, sondern das, was vollzogen wird.

DOI: 10.13173/9783447109260.051 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



59Augustinus’ Gnadenlehre als Zäsur

in dieser Frage viel für die Freiheit des menschlichen Willens vorgebracht wor-
den sei, doch habe die Gnade Gottes „gesiegt“.24 Willensfreiheit wie Gnade fun-
gieren nicht mehr als systemstabilisierende Scharniere in einem harmonischen
Ordnungsganzen, das man als gegeben voraussetzen könne.Willensfreiheit wird
stattdessen Verantwortung zur Schuld – eine Verantwortung, von der einem
durch göttliche Gnade nichts abgenommen wird. Und Gnade? – von ihr lässt sich
nichts mehr wissen, als dass sie unverdient ist.

4
Man reibt sich die Augen. – Was geht in dieser Gnadenlehre zu Bruch, welche
Glaubwürdigkeitsverluste werden hier registriert?

Die geschlossene Logik von Erbsünde, Gnade und Prädestination widerruft
1) die Vorstellung (oder den Wunsch), es ließe sich das Insgesamt der Erfah-
rungswirklichkeit als ein geschlossener Zusammenhang denken, der in sich
harmonisch ist und in dem so etwas wie Unbehagen, Scheitern, Schuld nicht
vorkommt.25 Die Transzendenz des göttlich Einen hat keine (weltordnungs)stabi-
lisierende Funktion, sie beruhigt nicht mehr. Widerrufen wird damit 2) auch das
‚antike‘ Ideal, es gebe ein prästabilisiertes Ineinander von theoretischem Wis-
sens- und praktischem Lebensführungsanspruch, so dass Theorie so etwas wie
gelingendes Leben garantieren könne. In soziokultureller Hinsicht konnte dieser
Widerruf – die Entbindung des göttlich Einen aus verpflichtenden Verhaltensre-
geln – als ein Plädoyer für autoritäre, dezisionistische Herrschaft und für Gewalt
und Intoleranz gedeutet werden und ist so gedeutet worden.26 Er kann aber auch
so verstanden werden, dass der Transzendenzanspruch des sich der Berechen-
barkeit entziehenden Gottes zum unhintergehbaren Grund der Kritik wie der
Kritikbedürftigkeit des innergeschichtlich Vorfindlichen wird. Dafür braucht es
freilich die Freiheit der innergeschichtlich Agierenden, um Verantwortliche zu
haben und um zur Verantwortung ziehen zu können. In dieser Perspektive kann
3) die Revision gedeutet werden, der Augustinus die Lehre von der Willensfrei-

24 „In cuius quaestionis solutione laboratum est quidem pro libero arbitrio voluntatis huma-
nae; sed vicit Dei gratia“ (Retract. II.1.1).

25 Unbehagen, Scheitern, Schuld – das ist die Frage des „unde malum“, die Augustinus von
Beginn an bewegte. Eine Stufe der Antworten bot die harmonisierende Anverwandlung
des Neuplatonismus. So reduziert er in De vera religione das malum auf einen bloßen Hin-
tergrund, der der Verdeutlichung der Schönheit des Intelligiblen und der Rechtfertigung
der Welt als eines ästhetischen Phänomens dient. Diese Harmonisierung nimmt die Wirk-
lichkeit des malum – das durch nichts zu rechtfertigende Leid, die Faktizität von Scheitern,
Unglück wie der Selbsterfahrung der Schuld – nicht ernst. Stattdessen ist von einer ‚un-
aussprechlichen Heilkunst‘ die Rede, die das ‚Schändliche‘ in eine, wie Augustinus sagt,
„ich weiß nicht welche Schönheit eigener Art wandelt [nescio quam sui generis pulchritudinem
vertat]“; s. De vera religione 28.52, S. 450. Was hier ästhetisierend verdrängt wird, kehrt in der
Gnadenlehre sozusagen mit Schrecken wieder.

26 Vgl. Flasch, Logik des Schreckens, S. 119.

DOI: 10.13173/9783447109260.051 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



60 Johann Kreuzer

heit unterzieht.27 Zwar hält er die Freiheit desWillens aufrecht. Aber er benutzt sie
nur noch als Erklärungsgrund von Verschuldung. Ursprüngliche Verschuldung
wird zum unhintergehbaren Datum menschlicher Existenz. Es gibt die Freiheit
des Willens – aber was vermag sie unter der Voraussetzung unvordenklicher
Schuld?28 Augustinus destruiert die Willensfreiheit nicht. Er funktionalisiert sie.
Sie macht für das eigene Tun verantwortlich. Die Freiheit des Willens wird zum
Grund des Bewusstseins eigener Schuldhaftigkeit. Augustinus versucht damit
4), was er als göttliche Vorsehung denkt, gewissermaßen vor dem menschlichen
Tun zu schützen, um von dieser Vorsehung her (‚im Prinzip‘) denkbar bleiben zu
lassen, dass nicht nur in Verdammung und Unglück die Geschichte des mensch-
lichen Geschlechts besteht. Das Glück der Errettung aus dem Schuldzusammen-
hang ist möglich. Aber es lässt sich durch keine Vorsehung begründen oder
einfordern. Vor der Instanz, die als Gott gedacht wird, kann mit Grund keine
Rechtfertigung oder Verzeihung von Schuld erwartet werden. Wenn es ein Ent-
rinnen aus dem Zusammenhang der Schuld gibt – und es gibt die Erfahrung der
Augenblicke der Berührung des Göttlichen, die des Glücks: gerade Augustinus
beruft sich mehrfach auf sie 29 –, so ist es Gnade. Es ist unverdient und auch nicht,
etwa in einer intellegiblen Ordnung göttlicher Vorsehung, konstruierbar – es sei
denn durch Willkür: Ihrer Denkfigur nach ist Gnade immer unverdient, sonst
wäre sie nicht Gnade.

Was dokumentiert sich in der skizzierten Erfahrung des Bewusstseins, der Gott
nicht mehr (nur) das zuhöchst Eine und das Prinzip gütiger Rechtfertigung ist,
sondern Zeichen dafür, dass ein das eigene Tun entlastender und freisprechen-
der Grund von Rechtfertigung nicht zu denken ist? Welches Selbstverhältnis des
Denkens drückt sich in der Denkfigur aus, dass die Transzendenz dessen, was
derWillkür endlicherWesen entzogen bleibt, nicht als Rückversicherungsinstanz
des geschichtlich Missglückten taugt?

Registriert wird ohne Zweifel ein Vakuum. Der Gott, dessen Gnade Augusti-
nus durch die Erbsündenlehre rechtfertigt, ist keine Instanz, zu der man zutrau-
lich fliehen könnte.30 In einem prinzipiellen Sinn wird damit die Säkularisierung
theorieproduzierter Ordnungssysteme wie der mit ihnen verbundenen religiö-
sen Erwartungen initiiert. Wenn ordo einen geschlossenen Kosmos meint, in dem
das göttlich Eine verlässlich funktioniert, implodiert mit dessen Unverlässlich-
werden die Basis für jede harmonisierende Affirmation eines Sinnzusammen-
hangs, in dem menschliches Tun, d. h. geschichtlich produzierte Ordnungen,
ihre Rechtfertigung finden sollen. Erinnert sei an das Fazit, mit dem Augustinus
Buch VII der Confessiones, in dem er seine Lektüre der Neuplatoniker referiert

27 Zu den Hintergründen des Willensfreiheitstheorems, mit dem sich Augustinus vom Mani-
chäismus löst, vgl. Kreuzer, Augustinus zur Einführung, S. 16–23 und 137–144.

28 Vgl. Ad Simpl. I. 2.21, S. 230.
29 Vgl. in den Confessiones z. B. Conf. VII. 17.23; IX. 10.24–26; X. 27.38.
30 Vgl. Anm. 11.

DOI: 10.13173/9783447109260.051 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



61Augustinus’ Gnadenlehre als Zäsur

hatte, schließt: „Ich betrachtete Deine Werke und erschrak.“31 Denn auf das Ver-
trauen auf Gnade kann man sich nicht hinausreden, da das hieße, das göttlich
Eine zu endlichen Zwecken zu ge- bzw. zu missbrauchen.

Was damit in der Grammatik der Rede von Gnade zurechtgerückt wird, ist
Ausdruck wie Index eines kulturgeschichtlichen Paradigmenwechsels. Wenn die
Transzendenz des göttlich Einen nicht mehr Teil einer Ordnung ist, die zu (re)
konstruieren Aufgabe der Philosophie (bzw. von Theorie) sei, dann verändern
sich Sinn und Funktion jener lebensweltlichen Selbstverständigung, die Theorie
meint, von Grund auf. Der Bruch mit dem antiken Ideal einer in Gott als dem zu-
höchst Einen und Gütigen ihren Schlussstein findenden intelligiblen Ordnung,
in der die Antagonismen gelebter Existenz aufgehoben seien, entlastet Theorie
von ihrer (neuzeitlich gesprochen) ideologischen Funktion, die erklärt, dass ‚im
Prinzip alles gut und gerechtfertigt ist‘. Nicht mehr Rechtfertigung, sondern Kri-
tik wird ihr Sinn. Das wird insbesondere für Augustinus’ Thematisierung von
Geschichte bedeutsam.32

5
Eingangs dieser Überlegungen hatten wir gefragt, ob sich die Bedeutung von
Augustinus’ Gnadenlehre in der ideologiekritischen Funktion (würde man wohl
heute sagen) erschöpft oder ob sie auch etwas an die Stelle der harmonisierenden
Ordnungssysteme, die sie destruiert, treten lässt.

Deshalb noch einmal zurück zum ‚grammatischen‘ Kern der Gnadenlehre bzw.
des Theoremkomplexes Erbsünde-Gnade-Prädestination. Er betrifft die Rückbin-
dung des Erinnerns an ein Bewusstsein ursprünglicher Schuld: an Schuld als
Erfahrung unversöhnten, mit sich entzweiten Erinnerns. Gibt es ein Erinnern,
das keine solche Rückbindung an einen Ursprung und eine Schuld impliziert,
sondern selbst ursprünglich ist: ‚ursprünglich‘ in dem Sinn, dass es der Ord-
nung der Schuld entspringen lässt? Als Gnade wird es erfahren. Wäre sie als
Erfahrungsdatum Teil einer abgeschlossenen bzw. fertigen Ordnung, müsste
man sich darauf berufen und das an ihr erfahrene Glück gleichsam einklagen
können. „Das geht aber / Nicht.“ – ist man versucht mit Hölderlin zu antworten.33
Dass das mit der Gnade nicht geht, macht Augustinus’ Gnadenlehre deutlich. Sie
entzieht dem Behaupten solcher Ordnungen den Boden, weil diese darauf beru-
hen, a) die Grenzen unserer Erfahrung zu übersteigen, wie b) die Instanz, die

31 Vgl. Anm. 15.
32 Bei ihm steht, wie „auf der Höhe der säkularen Geschichtsphilosophie seit Kant, der Anta-

gonismus im Zentrum […]“ (Theodor W. Adorno, „Fortschritt“, in: ders., Stichworte. Kritische
Modelle 2, Frankfurt a. M. 1969, S. 29–50, hier S. 33); vgl. Kreuzer, Augustinus zur Einführung,
S. 123–158.

33 Friedrich Hölderlin, „Patmos. Dem Landgrafen von Homburg“, Rest einer Reinschrift,
zit. als: Patmos, 3. Fassung, V. 57f., nach: F. Hölderlin, Sämtliche Werke und Briefe, hg. von Mi-
chael Knaupp,München 1992, Bd. 1, S. 462. Hölderlin fährt fort: „Begreiffenmüssen / Diß wir
zuvor. Wie Morgenluft sind nemlich die Nahmen / Seit Christus. Werden Träume. Fallen,
wie Irrtum / Auf das Herz […]“ (V. 64–67, ebd.).

DOI: 10.13173/9783447109260.051 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



62 Johann Kreuzer

der Willkür endlicher Wesen entzogen sein soll, den Ordnungsphantasmagorien
eben dieser endlichen Wesen unterwerfen zu wollen. Die Versuchung, die Evi-
denz, dass Glück (die Gnade, dem Zusammenhang der Schuld für Augenblicke
entronnen zu sein) unverdient ist – wäre es verdient, müsste es kalkuliert werden
können –, durch intelligible Ordnungen oder ontologische Zusatzhypothesen ‚er-
klären‘ oder ‚rückversichern‘ zu wollen, tendiert in die Anathematisierung des
zu Erklärenden und des in ihm erfahrenen Transzendierens. Solchen Anathema-
tisierungen der Gnade des Glücks als eines Erfahrungsdatums wird Augusti-
nus – um die Lehre von der ‚steten Wiederkehr des Gleichen‘ zu widerlegen – die
Einzigartigkeit seiner Erfahrung entgegenhalten. Im Gelangen zum Glück ge-
schehe der Seele „etwas Neues in der Zeit, das kein zeitliches Ende hat“.34 Der
mythischen Vorstellung der ‚ewigenWiederkehr des Gleichen‘ – wie der Einsicht
von Kohelet 1.9ff., dass ‚nichts Neues unter der Sonne‘ geschehe – wird Glück
nicht als erst noch zu erreichendes Ziel oder gar Instrument entgegengehalten,
sondern die Einzigartigkeit dessen, dass es ein Entspringen bedeutet.

Findet sich hier ein Anhaltspunkt für die Frage, ob es eine Versöhnung des
Erinnerungsvermögens mit sich und in sich selbst gibt? Macht das Erfahrungs-
datum des Glücks auf jenes ‚Plus‘ aufmerksam, das aus dem geschlossenen Ord-
nungszusammenhang von Schuld und Strafe herausführt? Als diese ‚Gnade‘ er-
fahren wir die Innerzeitlichkeit des glückseligen Lebens. Wie hätten wir es sonst
erinnert?35 Nun lässt sich die jeweilige Einzigartigkeit solcher Erfahrungsdaten
weder festhalten noch gar ‚verbuchen‘. Was hier – in der oder als Evidenz des
Glücks – jeweils von Neuem entspringt, lässt sich alleine erinnern. Es ist das, was
erinnert – und innerhalb der Grenzen der Erfahrung wiederholt – werden will:
Dem Glück der Gnade gilt der Dank des Erinnerns.36 Und es ist der Maßstab, der
eine entfremdete Realität als entfremdete beurteilen lässt.

Nimmt man das ernst, wird im bereits angedeuteten Sinn neu situiert, was
Theorie heißt. Diesen veränderten Status führen gerade die Confessiones, die die
frisch erarbeitete Gnadenlehre vor aller Öffentlichkeit demonstrieren sollen, im-
plizit vor. Die Selbstreflexion lebensweltlicher Erfahrung stellt sich als Erinne-
rungsarbeit in beiden Hinsichten (der ‚Tag-‘ wie der ‚Nachtseite‘) dar. Dies er-
folgt in den ersten neun Büchern in einemmehr oder minder autobiographischen
Bericht. Er kommt zum Abschluss mit der Schilderung des Gesprächs in Ostia,
mit dem Augustinus seiner Mutter ein literarisches Denkmal gesetzt hat und in
dem in Buch IX von der Selbsteinsicht der Berührung des Göttlichen wie vom

34 „[…] fit ergo aliquid noui in tempore, quod finem non habet temporis“ (Augustinus, De civi-
tate dei 12.14, hg. von Bernhard Dombart und Alfons Kalb, Turnhout 1955 (Corpus Christia-
norum Series Latina / CCSL 47–48), S. 368).

35 Vgl. Conf. X. 21.30–23.33.
36 InDe civitate dei kann Augustinus deshalb sagen, dass der Anspruch des Glücks der „einzige

Grund des Philosophierens“ und „Gott das glückselige Leben desMenschen“ sei: vgl.De civ.
dei 19.1 und 19.26.

DOI: 10.13173/9783447109260.051 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



63Augustinus’ Gnadenlehre als Zäsur

Schweigen die Rede ist.37 In exemplarischer Weise kommt hier zur Sprache, was
für endliche Wesen die Berührung des Göttlichen als Gnade mit sich versöhnten
Erinnerns und als präsenter Schein eines wesenhaft Fernen meint.

Augustinus holt dies Berühren in die Erinnerung zurück, indem er es in die
Sprache mit ihren Worten zurückholt. Der Aufstieg vollzog sich, von der Erwä-
gung der „delectatio carnalium sensuum“ ausgehend, in ‚glühenderem Affekt‘,
mit dem sich Augustinus und seine Mutter in das „id ipsum“ erhoben, stufen-
weise. ‚Denkend und sprechend und deine Werke bewundernd‘ gelangten sie im
Gespräch „in mentes nostras“. Auch diese wurden überschritten, um der Berüh-
rung der Gegenwärtigkeit der schöpferischen Ewigkeit Gottes willen, durch die
alles und die selbst nicht (etwas) werde. Dabei wurde während des Redens, was
als und wessen als schöpferische(r) Ewigkeit Gottes gedacht wird, in ihrer Ge-
genwärtigkeit berührt – wenn auch nicht mit den (selben) Worten, mit denen
Augustinus das Gespräch in Buch IX in Erinnerung ruft.38 Es braucht Worte, um
in Erinnerung zu rufen, was kein eigenes Wort hat. In Worten, in Formen der
Äußerung – z. B. der Sprache, aber auch in anderen Formen der ‚Äußerung‘: in
der Musik oder in Bildern – wird das Wortlose erinnert. Ohne diese Formen der
Äußerungen bleibt es in sich verschlossen. Nur in Formen der Äußerungen kann
sich, was kein eigenes Wort hat, mitteilen. Hätte es ein eigenes Wort (oder einen
eigenen Ton …), ließe es sich selbst sagen.39 Weil das Wortlose als das, was sich

37 Conf. IX. 10.23–11.27 ist ein Musterbeispiel der Schilderung intelligibler Aufstiege, als deren
Grundmuster das Herzstück der Rede der Diotima gelten kann, die Platon im Symposion
Sokrates referieren lässt: vgl. Symposion 208b–212a.

38 „Cumque ad eum finem sermo perduceretur, ut carnalium sensuum delectatio quantalibet
in quantalibet luce corporea prae illius uitae iucunditate non comparatione, sed ne com-
memoratione quidem digna uideretur, erigentes nos ardentiore affectu in id ipsum peram-
bulauvimus gradatim cuncta corporalia et ipsum caelum, unde sol et luna et stellae lucent
super terram. Et adhuc ascendebamus interius cogitando et loquendo et mirando opera tua
et uenimus in mentes nostras et transcendimus eas, ut attingeremus regionem ubertatis in-
deficientis, ubi […] vita sapientia est, per quam fiunt omnia […] et ipsa non fit. Quin potius
fuisse et futurum esse non est in ea, sed esse solum, quoniam aeterna est: nam fuisse et
futurum esse non est aeternum. Et dum loquimur et inhiamus illi, attingimus eam modice
toto ictu cordis […]. 25. Dicebamus ergo : ‚Si cui sileat […] omnis lingua et omne signum […]
omnino […] et loquatur ipse solus […] et rapida cogitatione attingimus aeternam sapientiam
[…], si continuetur hoc […] ut talis sit sempiterna uita, quale fuit hoc momentum intellegen-
tiae […]‘? – 26. Dicebam talia, etsi non isto modo et his verbis, tamen, domine, tu scis […].“
(Conf. IX. 10.24–26, S. 147f.) – Zur Interpretation des Gesprächs in Ostia vgl. Kreuzer, Pulchri-
tudo, S. 255–273.

39 Zur sich daraus ergebenden Dialektik des Ineffablen vgl. Augustinus in De doctrinachristia-
na: „Wenn ich aber etwas gesagt habe, so ist es nicht das, was ich sagen wollte. Woher weiß
ich das, wenn nicht daher, daß Gott unaussprechlich ist? Was aber von mir gesagt wurde,
wäre, wenn er unaussprechlich wäre, nicht gesagt. Und deshalb ist Gott nicht unaussprech-
lich zu nennen, weil, auch wenn er so genannt wird, etwas gesagt wird, und es entsteht
dadurch ein, ich weiß nicht welcher Streit der Worte, weil dann, wenn dasjenige unaus-
sprechlich ist, was nicht gesagt werden kann, es nicht das Unaussprechliche ist, was auch
nur unaussprechlich genannt werden kann.“ – „[S]i autem dixi, non hoc est quod dicere
uolui. Hoc unde scio, nisi quia deus ineffabilis est? Quod autem a me dictum est, si ineffabi-

DOI: 10.13173/9783447109260.051 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



64 Johann Kreuzer

unmittelbar selbst bedeutet, kein eigenes Wort hat, ruft Augustinus das Ostia-
Gespräch in der Sprache in die Erinnerung zurück.Wie das Glück der Berührung
des Göttlichen als Augenblick der Selbsteinsicht nicht ohne Sprache möglich war,
braucht es die Worte, um den Dank des Erinnerns für die Gnade dieses Augen-
blicks zu bringen. Das Glück der Gnade wird dadurch Teil des Ganzen einer Le-
bensgeschichte.40 Es ist der Dank des Erinnerns, der gebracht werden will.

Das Gespräch, das das Herz mit Gott führt, ist ein Gespräch der Erinnerung:
„Coram te cor meum et recordatio mea.“41 Die Beziehung des Erinnerns auf sich
selbst bedarf der Übersetzung in Formen der Äußerung, um nicht gleichsam in
sich selbst zusammenzustürzen. Stürzt es in sich zusammen, ergibt sich jene
ausweglose Verstrickung in Schuld, die sich als ‚Nachtseite‘ unversöhnten, mit
sich selbst entzweiten Erinnerns zeigt. Der Geist ist zu eng, um sich selbst zu
haben, notiert Augustinus.42 Das ist in den Confessiones der Einsatzpunkt für die
Analysen, die eindrücklich plausibel machen, dass ‚Geist‘ als bloße (mentale)
Selbstbeziehung nicht begriffen werden kann. Angst ist die Enge des Geistes,
wird er sich seiner Endlichkeit bewusst.43 Ein Standpunkt außerhalb der Grenzen
der Erfahrung steht ihrer Endlichkeit sich bewusst werdenden Wesen nicht zur
Verfügung. Einen solchen Standpunkt einnehmen und mit ihm einen ‚Geist‘ be-
haupten zuwollen, aus dem sich eine Ordnung ableiten lässt, in der alles gehalten
ist, sich harmonisch zu fügen, gilt Augustinus (wie ein solcher ‚Geist‘ selbst) als
„Schrecken machend erstaunlich“: „ad horrorem stupendus“.44 Wenn das so ist,
dann wird virulent, dass die Frage nach dem versöhnten Gott die nach der Ver-
söhnung des Erinnerungsvermögens mit sich selbst ist. Soll mit solcher Versöh-
nung ein Mit-sich-Übereinstimmen gemeint sein, so kann die Instanz, die mit
sich übereinstimmen soll, nicht sich selbst verordnen, dass sie übereinstimmt.
Sie muss sich vielmehr als Beziehung – sich sozusagen von ihrer natürlichen Ver-
fasstheit her als Relation – begreifen lernen. Das momentum intellegentiae, das dies

le esset, dictum non esset. Ac per hoc ne ineffabilis quidem dicendus est deus, quia et cum
hoc dicitur, aliquid dicitur et fit nescio qua pugna uerborum, quoniam si illud est ineffabile,
quod dici non potest, non est ineffabile, quod uel ineffabile dici potest.“ (Augustinus, De
doctrinachristiana I. 6.6, hg. von JosephMartin, Turnhout 1962 (Corpus Christianorum Series
Latina / CCSL 32), S. 9).

40 Die „[…] augustinischenMeditationen über Macht und Grenzen dermemoria […] bot[en] den
Anreiz, […] aus den ‚Bruchstücken einer großen Konfession‘ das Ganze einer Selbstdarstel-
lung des individuum ineffabile zu machen“ (Hans Robert Jauß, Ästhetische Erfahrung und litera-
rische Hermeneutik, Frankfurt a. M. 21984 (11982), S. 238).

41 Conf. V.6.11, S. 62.
42 „Ergo animus ad habendum se ipsum angustus est […].“ (Conf. X. 8.15, S. 162f.).
43 Enge („angustus, angustiae“) ist die etymologische Wurzel des Wortes ‚Angst‘: vgl. Jakob

Grimm /Wilhelm Grimm, „Angst“, in: dies., Deutsches Wörterbuch, Bd. 1: A–Biermolke, Leip-
zig 1854, Sp. 358f. ‚Karriere‘ hat Augustinus’ Entdeckung der Angst vor der Gegenwart vor
allem in der Krisenzeit des 14. Jahrhunderts gemacht, etwa bei J. Tauler. Vgl. Johann Kreu-
zer, „Radikale Diesseitigkeit: Denken und Mystik bei Tauler“, in: ders., Gestalten mittelalterli-
cher Philosophie, München 2000, S. 117–142.

44 Conf. XI. 31.41, S. 215. Vgl. Kreuzer, Augustinus zur Einführung, S. 85–88.

DOI: 10.13173/9783447109260.051 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



65Augustinus’ Gnadenlehre als Zäsur

ermöglicht, beschreibt Augustinus mit der Rekonstruktion des Ostia-Gesprächs.
Dieses momentum ermöglicht die Analysen wie die Beantwortung der Frage, wo-
ran wir die memoria als ‚Kraft des Lebens im sterblich lebenden Menschen‘ (vgl.
Conf. X. 17.26) begreifen. Erfahrbar und begriffen wird sie an dem, was pulchritu-
do heißt.45 Diesem Erfahrungsmoment einer schöpferischen Ursprünglichkeit gilt
die ‚liebende und wiederbegehrende Erinnerung‘.46 Das aber heißt, dass es Teil
der Erinnerungsarbeit ist, die die Confessiones paradigmatisch zur Darstellung
bringen. Es ist Teil einer Erinnerungsarbeit, für die die Zäsur der Gnadenlehre
integraler Bestandteil ist.

6
Fassen wir zusammen. – Augustinus entzieht mit seiner Gnadenlehre den Gott,
der als ihr Garant fungieren soll, jeder Berechenbarkeit. Das mag für die Inter-
essen eines harmonisierenden Theorieverständnisses ein Rückschritt sein. In
Rücksicht darauf, dass faktisches Dasein wie das Gelingen von Lebensführungs-
ansprüchen aus vorgegebenen Rahmungen, in die sie sich zu fügen haben, ent-
bunden werden, bedeutet bzw. signalisiert das aber einen zentralen Modernitäts-
schub. Das auf sich selbst zurückgeworfene Gespräch der Seele mit sich selbst,
das Bewusstsein (conscientia) heißt, wird ‚frei‘.

Dieses ‚Freiwerden‘ hat freilich seinen Preis. Ebenso wenig wie Gnade fun-
giert das In-Freiheit-Entlassensein nun nicht mehr als systemstabilisierendes
Scharnier in einem harmonischen Ordnungsganzen, das man als gegeben vo-
raussetzen könne. WasWillensfreiheit heißt, wird stattdessen Verantwortung zur
Schuld – eine Verantwortung, von der einem durch göttliche Gnade nichts abge-
nommen wird.

Damit markiert die Augustin’sche Gnadenlehre in paradigmatischer Weise
eine „Sollbruchstelle“.47 Ihr Gott erfüllt nicht mehr den Wunsch oder das Anleh-
nungsbedürfnis, dass man zutraulich zu ihm fliehen könne. Mit dem Unverläss-
lichwerdendesgöttlichenEinenwirdderAffirmationvonSinnzusammenhängen,
in denen menschliches Tun und mit ihm geschichtlich produzierte Ordnungen
ihre Rechtfertigung finden sollen, der Boden entzogen. Die Transzendenz des
göttlich Einen lässt sich nicht mehr zur Rechtfertigung endlicher Zwecke gebrau-
chen. Augustinus entzaubert damit Versuche, die Transzendenz des göttlich
Einen – ihren Gedanken hat in originärer Weise Platon mit dem „epekeina tēs
usias“ formuliert 48 – doch in irgendeiner Weise endlichen (und sei es theoreti-
schen Ordnungs-)Zwecken an- bzw. einbequemen zu wollen.

45 Vgl. Kreuzer, Pulchritudo.
46 Zur „memoria amans et desiderans“ vgl. Conf. VII. 17.23, S. 107.
47 Vgl. den Beitrag von Ulrike Schneider in diesem Band.
48 ‚[D]as Wesen des Guten ist [seiner Bestimmung nach] […] noch jenseits des als Wesen Be-

stimmbaren (ἐπέκεινα τῆς οὐσίας), dieses anWürde und Kraft überragend.‘ (Platon, Politeia,
509b).

DOI: 10.13173/9783447109260.051 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



66 Johann Kreuzer

Das hat einige Konsequenzen:
– Theorie, philosophische Reflexion steht nicht mehr für ein Sich-Einfügen in

einen Ordnungszusammenhang, den sie zugleich selbst generiert. Dies ist
auch nicht mehr ihr lebenspraktischer Zweck.

– Sie verliert damit ihre (neuzeitlich würde man sagen) ideologische Funktion
undwird frei zur Kritik. Gnade ist nicht mehr der Fluchtpunkt endlicher Ord-
nungen, sondern wird zumMaßstab von deren Kritik.

– Rückbezüglich religiöser Codierungen lässt sich aus der Zäsur der Gnaden-
lehre die radikale Kritik an allen Formen von Aberglauben folgern. Wenn
man in religiösen Überzeugungen oder Erwartungen nicht Wünschen oder
Projektionen folgen bzw. aufsitzen will, dann sollte man sich die geschilder-
ten ‚Implosionen‘ deutlich machen, auf Grund derer Augustinus’ Gnadenleh-
re eine Zäsur bedeutet.

– Das hilft vielleicht auch, dem Einwand zu begegnen, dass mit dem Pochen
auf die Unberechenbarkeit des sola gratia der Einbruch dezisionistischer Irra-
tionalismen drohe. Ein solcher droht nur, wenn man gratia doch wieder zur
Rechtfertigung endlicher Ordnungen einbaut. Dann mag die zu Herrschafts-
zwecken domestizierte Gnade autoritären wie dezisionistischen Regimen
(seien sie ancien oder jeweils à la mode) dienen. Solchen Domestizierungen
hatte Augustinus schon in der Fundierung geschichtsphilosophischer Über-
legungen entgegengehalten, dass die geschichtlichen ‚Reiche‘, fehlt ihnen
Gerechtigkeit, nichts anderes seien als große Räuberbanden. Die profane Ge-
schichte stelle sich als eine „Kette des Unglücks“, eine „series calamitatis“ dar.
Es habe noch keinen Staat gegeben, der dem Anspruch der Gerechtigkeit ent-
sprochen hätte, woraus folgt, dass es eine wirkliche „res publica“ auch noch
nicht gegeben habe. Göttliche Gnade rechtfertigt hier nichts (mehr).49

Was solche – geschichtlichen wie individuellen – Schuldverhältnisse transzen-
diert, wird erfahren als Glück. Hier hat Augustinus nun eine Einsicht formuliert,
hinter die man nicht zurück kann: Die Gnade des Glücks ist immer unverdient,
sonst wäre es nicht Gnade.

Man mag dieser zuletzt genannten Einsicht Widerstand leisten wollen, aber
es hilft nichts: Dass Gnade unverdient ist, da sie sonst Gnade nicht wäre, ist eine
semantische Evidenz. Sie wird an der eben benutzten paraphrasierenden Ver-
schiebung deutlich, die das theologisch vielleicht belastete Wort ‚Gnade‘ durch
das Wort für das Erfahrungsdatum ersetzt, das sich mit ihr bezeichnet findet:
das ist das Wort ‚Glück‘. Glück zu einem Gegenstand des Verdienstes machen zu
wollen, belegt die Einsicht, die Augustinus in originärer Weise formuliert hat:
Gnade ist unverdient, sonst wäre sie nicht Gnade.

49 Zu den Räuberbanden vgl.De civ. dei 4.4: „Remota itaque iustitia quid sunt regna nisi magna
latrocinia?“; zur „series calamitatis“ vgl.De civ. dei 13.14; zum Insistieren auf dem realen An-
spruch einer „res publica“ vgl. De civ. dei 19.21. – Zum Ganzen vgl. Kreuzer, Augustinus zur
Einführung, S. 130–143.

DOI: 10.13173/9783447109260.051 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



67Augustinus’ Gnadenlehre als Zäsur

Schließen sollen diese Überlegungen zur Zäsur, die sich in Augustinus’ Gnaden-
lehre artikuliert, mit einer Frage. Könnte es sein, dass das, was Augustinus mit
der Unberechenbarkeit göttlicher Gnade beschreibt, auch noch für ein anderes Er-
fahrungsdatum einschlägig ist? Diese andere Unberechenbarkeit ist die Irreduzi-
bilität von Kreativität (sofern man sie als Vermögen versteht). Sie erschöpft sich
nicht darin, gegebene Ordnungen zu reproduzieren. Kreativität dürfte vielmehr
ein Vermögen bedeuten, das neues Ordnen – und damit neue Ordnungen – er-
zeugt oder ersichtlichwerden lässt. Das ist keinwillkürliches Tun – Kreativität auf
Willkür zurückzuführen, redet Ästhetizismen das Wort. Kreativität ist vielmehr
ein erfinderisches Tun, es ist die Kunst der Invention: ein Erfinden durch Finden.

Im Zuge der Überlegungen, was die menschliche mens in ihrem Tätigsein
– und sofern sie als Tätigsein verstanden wird – zum erscheinenden Bild jener
Trinitätwerden lässt, diewir als göttliche denken (und in dermensfinden), kommt
Augustinus auf diesen findend-erfindenden Sinn von Invention zu sprechen: Fin-
den (inventio) bedeute, so seine etymologische Explikation in De trinitate, „nichts
anderes als ein Gehen in das, was gefragt oder gesucht wird“: ein „in id venire
quod quaeritur“.50 ‚Gehen in das, was gesucht wird‘: als Kunst der Invention ist
das ein Tätigsein, das selbst ursprünglich ist und ‚entspringen‘ lässt.51 Ist das Ge-
lingen solch erfinderischen Tuns nicht – wie die Gnade – eine ‚Gunst‘?Wenn diese
Frage zu bejahen ist, dann sind diese Überlegungen vielleicht doch bei jenem
Glück der Gnade angekommen, das dem Reigen der Sublimierung Grazie verleiht.

Literaturverzeichnis
Quellen
Augustinus, De vera religione, hg. von William M. Green, in: ders., Theologische Früh-

schriften, übers. und erl. von. Wilhelm Thimme, Zürich 1962 (Corpus Scriptorum
Ecclesiasticorum Latinorum / CSEL 77, Wien 1961), S. 365–553.

Augustinus, Confessiones, hg. von Lucas Verheijen, Turnhout 1981 (Corpus Christiano-
rum Series Latina / CCSL 27).

Augustinus, Retractationes, hg. von Almut Mutzenbecher, Turnhout 1984 (Corpus
Christianorum Series Latina / CCSL 57).

Augustinus, Enarrationes in Psalmos, Bd. 2: LI–C, hg. von Eligius Dekkers und Jo-
hannes Fraipont, Turnhout 21990 (Corpus Christianorum Series Latina / CCSL 39).

Augustinus, De civitate dei, hg. von Bernhard Dombart und Alfons Kalb, Turnhout
1955 (Corpus Christianorum Series Latina / CCSL 47–48).

50 De trinitate X. 7.10, zit. nach: Aurelius Augustinus, De trinitate (Bücher VIII–XI, XIV–XV, An-
hang: Buch V). Lateinisch-deutsch, neu übers. und mit einer Einl. hg. von Johann Kreuzer,
Hamburg 2001, S. 110f.; vgl. auch ebd., „Einleitung“, S. VII–LXXVII, hier S. XXXI.

51 Noch (und gerade) in Kants Definition des Genies – „Genie ist das Talent (Naturgabe),
welches der Kunst die Regel gibt.“ (Kritik der Urteilskraft, § 46, B 181, zit. nach: Immanuel
Kant, Werke in zwölf Bänden, hg. von Wilhelm Weischedel, Frankfurt a. M. 1968, Bd. 10,
S. 405) – kehrt dieser inventive Sinn von Kreativität wieder.

DOI: 10.13173/9783447109260.051 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



68 Johann Kreuzer

Augustinus, De doctrina christiana, hg. von Joseph Martin, Turnhout 1962 (Corpus
Christianorum Series Latina / CCSL 32).

Augustinus, Aurelius,De trinitate (Bücher VIII-XI, XIV-XV, Anhang: Buch V). Lateinisch-
deutsch, neu übers. und mit einer Einleitung hg. von Johann Kreuzer, Hamburg
2001.

Augustinus von Hippo, „Die Gnadenlehre von 397. De diversis quaestionibus ad Sim-
plicianum I. 2.“, in: Kurt Flasch, Logik des Schreckens. Augustinus von Hippo: Die
Gnadenlehre von 397. De diversis quaestionibus ad Simplicianum I. 2. Lat.-Deutsch,
übers. von Walter Schäfer, hg. und erkl. von Kurt Flasch, Mainz 1990, S. 147–239.

Hölderlin, Friedrich, „Patmos. Dem Landgrafen von Homburg (Dritte Fassung)“, in:
ders., Sämtliche Werke und Briefe, hg. von Michael Knaupp, München 1992, Bd. 1,
S. 460–463.

Kant, Immanuel, Werke in zwölf Bänden, Bd. 10: Kritik der Urteilskraft, hg. von Wil-
helm Weischedel, Frankfurt a. M. 1968.

Neue Jerusalemer Bibel. Einheitsübersetzung mit dem Kommentar der Jerusalemer Bibel.
Neu bearbeitete und erweiterte Ausgabe. Deutsch hg. von Alfons Deissler und Anton
Vögtle in Verb. mit Johannes M. Nützel, Freiburg 1985.

Nietzsche, Friedrich, „An Franz Overbeck in Basel [31.3.1885]“, in: ders., Sämtliche
Briefe. Kritische Studienausgabe, Bd. 7: Januar 1885 – Dezember 1886, hg. von Giorgio
Colli und Mazzino Montinari, Berlin / New York 1986, S. 33–35.

Platon, Politeia, griech.-dt., übers. von Friedrich Schleiermacher, hg. von Gunther
Eigler, Darmstadt 1970.

Sekundärliteratur
Adorno, Theodor W., „Fortschritt“, in: ders., Stichworte. Kritische Modelle 2, Frankfurt

a. M. 1969, S. 29–50.
Beierwaltes, Werner, „Aequalitas numerosa. Zu Augustins Begriff des Schönen“, in:

Wissenschaft und Weisheit 38 (1975), S. 140–157.
Benjamin, Walter, „Rezension von Henri-Irénée Marrou, Augustin et la fin de la culture

antique (Paris 1938)“, in: ders., Werke und Nachlaß. Kritische Gesamtausgabe. Bd. 13.1:
Kritiken und Rezensionen, hg. von Heinrich Kaulen, Berlin 2011, S. 599–601.

Blumenberg, Hans, Die Legitimität der Neuzeit, ern. Ausgabe, Frankfurt a. M. 1996.
Drecoll, Volker Henning, „Gratia“, in: Augustinus-Lexikon, hg. von Cornelius Mayer,

Bd. 3, Basel 2004, S. 182–242.
Flasch, Kurt, Logik des Schreckens. Augustinus von Hippo: Die Gnadenlehre von 397. De di-

versis quaestionibus ad Simplicianum I. 2. Lat.-Deutsch, übers. von Walter Schäfer, hg.
und erkl. von Kurt Flasch, Mainz 1990.

Grimm, Jakob / Grimm,Wilhelm, „Angst“, in: dies.,Deutsches Wörterbuch, Bd. 1:A–Bier-
molke, Leipzig 1854, Sp. 358f.

Jauß, Hans Robert, Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, Frankfurt a. M.
21984 (11982).

Kreuzer, Johann, Pulchritudo. Vom Erkennen Gottes bei Augustin. Bemerkungen zu den
Büchern IX, X und XI der Confessiones, München 1995.

Kreuzer, Johann, „Radikale Diesseitigkeit: Denken und Mystik bei Tauler“, in: ders.,
Gestalten mittelalterlicher Philosophie, München 2000, S. 117–142.

DOI: 10.13173/9783447109260.051 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



69Augustinus’ Gnadenlehre als Zäsur

Kreuzer, Johann, „Einleitung“, in: Aurelius Augustinus, De trinitate (Bücher VIII–XI,
XIV–XV, Anhang: Buch V). Lateinisch-deutsch, neu übers. und mit einer Einleitung
hg. von Johann Kreuzer, Hamburg 2001, S. VII–LXXVII.

Kreuzer, Johann, Augustinus zur Einführung, Hamburg 22013 (12005).
Oeing-Hanhoff, Ludger, „Zur Wirkungsgeschichte der platonischen Anamnesisleh-

re“, in: Ernst-Wolfgang Böckenförde et al., Collegium Philosophicum. Studien. Joachim
Ritter zum 60. Geburtstag, Basel / Stuttgart 1965, S. 240–271.

DOI: 10.13173/9783447109260.051 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447109260.051 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Gnade als Illumination
in der mittelalterlichen Erkenntnistheorie

Das Beispiel des Thomas von Aquin
Isabelle Mandrella

1 Einleitung
Wer heute in der Philosophie nach Gnade fragt, erhält in der Regel erstaunte
Blicke. Dies liegt zum einen daran, dass heute die wenigsten überhaupt etwas mit
diesemBegriff anzufangenwissen, der in unserenOhren sehr unzeitgemäß, ja so-
gar rückständig und angestaubt klingt. Sobald allerdings in etwa geklärt ist, was
esmit dem Begriff der Gnade auf sich hat, wird das Verständnis noch geringer. Zu
sehr haben wir uns an die Vorstellung gewöhnt, in unserem Leben und Tun nur
von dem auszugehen, was wir selbst zu verantworten haben, und alle hinzutre-
tenden Kontingenzen höchstens als Glück oder Schicksal abzutun, ganz sicher
jedoch nicht als die unverdiente, freie und liebende Zuwendung eines personal
gedachten höchsten Wesens. Auf den Tiefpunkt gelangt das Verständnis jedoch,
wenn wir uns im Rahmen erkenntnistheoretischer Fragestellungen bewegen. Da-
von auszugehen, dass wir in unserem Erkennen von eben einer solchen gnaden-
haften Zuwendung abhängig sind, erscheint uns geradezu als Bankrotterklärung
einer philosophischen Erkenntnistheorie, die sich nicht auf ein übersinnliches
Eingreifen zurückzuziehen hat, sondern rational zu begründen versuchen sollte,
was Erkenntnis ist und wie sie zustande kommt. Und doch gibt es in der Ge-
schichte der Epistemologie eine Theorie, die mit einer solchen Zuwendung ope-
riert: die sog. Illuminationstheorie, die davon ausgeht, dass wir in unserer Er-
kenntnis einer Erleuchtung bedürfen, die insofern gnadenhaft zu nennen wäre,
als sie aktiv von etwas außerhalb unseres Erkenntnisvermögens ermöglicht wird.
Sie ist vor allemmit denNamenAugustinus, Bonaventura undHeinrich vonGent
verknüpft und wird in philosophiegeschichtlichen Darstellungen in der Regel als
ein höchstens aus historisch-musealem Interesse erwähnenswertes Phänomen
beschrieben, das als Resultat eines theologischen Einflusses auf eine philosophi-
sche Problematik interpretiert und demnach als erkenntnistheoretischer Irrläu-
fer disqualifiziert wird. Versuche, dem Ganzen in systematisch-philosophischer
Hinsicht eine Qualität abzugewinnen, sind nur spärlich vorhanden.1

1 Vgl. Christoph Kann, „Skepsis, Wahrheit, Illumination. Bemerkungen zur Erkenntnis-
theorie Heinrichs von Gent“, in: Nach der Verurteilung von 1277. Philosophie und Theologie an

DOI: 10.13173/9783447109260.071 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



72 Isabelle Mandrella

Um eben einen solchen Versuch geht es mir aber hier, d. h. ich möchte fragen,
welche philosophische Relevanz eine Theorie von Gnade und Illumination im
Kontext der Erkenntnistheorie haben kann bzw. was die mittelalterlichen Philo-
sophen dazu geführt hat, eine solche Position zu vertreten. Ich möchte mich da-
bei im Folgenden auf eine Position konzentrieren, die mir für die Beantwortung
dieser Fragen insofern geeignet scheint, als sie zunächst einmal jedes Verdachts
einer Illuminationstheorie enthoben ist, weil sie sich von dieser kritisch distan-
ziert: die Rede ist von Thomas von Aquin. Denn die Erkenntnistheorie des Tho-
mas von Aquin ist dezidiert aristotelisch geprägt (und kommt damit unserem
heutigen Verständnis entgegen); sie geht davon aus, dass unsere Erkenntnis im-
mer nur über die Vermittlung der Sinne geschieht und dass dieser aposteriori-
sche Prozess hinreichend ist, um Erkenntnis zu erklären, so dass ein von außen
kommender Einfluss schlichtweg überflüssig ist. Und dennoch geht Thomas an
entscheidenden Stellen davon aus, dass unser erkennender Intellekt erleuchtet
ist. Wie ist das zu verstehen?

Bevor wir uns jedoch mit diesen Stellen zu beschäftigen haben, sind ein paar
grundsätzliche Differenzierungen erforderlich. Zum einen ist zu fragen, woher
eigentlich die Metapher der Illumination stammt, die in die übergeordnete Gat-
tung der Lichtmetaphorik fällt, die zu den wichtigsten Metaphern der Philoso-
phie zählt.2 Darüber hinaus ist der Zusammenhang von Illumination und Gnade
näher zu beleuchten. Setzt dieser Zusammenhang notwendig ein höchstes perso-
nales Wesen voraus, das dem Menschen – ihn erleuchtend – Gnade gewährt?
Oder kann auch in einem weiteren, nicht spezifisch theologischen Sinn von Gna-
de die Rede sein? Schließlich geht es konkret um die Funktion, die die Illumina-
tion im Erkenntnisprozess einnimmt. Welcher Art ist die Erleuchtung, von der in
der Erkenntnis auszugehen ist? Und wie verhält sie sich zur natürlichen Ausstat-
tung des Menschen?

2 Die Quellen der Illuminationstheorie
Eine wichtige Bedeutung erhält die Licht- und damit verbunden auch die Illumi-
nationsmetapher in der Philosophie Platons. Vor allem das berühmte Sonnen-
gleichnis aus dem sechsten Buch der Politeia (506b–509b) spielt dabei die führende
Rolle.3 Mittels des Sonnengleichnisses versucht Platon bekanntlich zu zeigen, wie

der Universität von Paris im letzten Viertel des 13. Jahrhunderts. Studien und Texte, hg. von Jan
A. Aertsen, Kent Emery, Jr. und Andreas Speer, Berlin / New York 2001 (MiscellaneaMediae-
valia 28), S. 38–58, sowie Wouter Goris, Absolute Beginners. Der mittelalterliche Beitrag zu einem
Ausgang vom Unbedingten, Leiden / Boston 2007 (Studien und Texte zur Geistesgeschichte des
Mittelalters 93), insbes. S. 95–159.

2 Vgl. Johann Kreuzer, „Licht“, in: Wörterbuch der philosophischen Metaphern, hg. von Ralf Ko-
nersmann, 3., erw. Aufl., Darmstadt 2011, S. 211–227.

3 Von den platonischen Schriften waren dem lateinischen Mittelalter zwar nur der Phaidon,
Menon und Parmenides sowie ein Teil des Timaios als direkte Quellen in einer lateinischen
Übersetzung zugänglich, doch lässt sich leicht feststellen, dass die mittelalterlichen Autoren
darüber hinaus auf indirektem Weg mit einer hohen Anzahl zentraler Lehrstücke Platons

DOI: 10.13173/9783447109260.071 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



73Gnade als Illumination in der mittelalterlichen Erkenntnistheorie

man vom Guten im Sinne einer höchsten transzendenten Idee sprechen kann,
ohne diese bereits näher oder gar inhaltlich zu bestimmen. Es besagt: So wie die
Sonne sich zum Sichtbaren und zum Sehvermögen verhält, so verhält sich die
Idee des Guten zumDenkbaren und zumDenkvermögen. Dies impliziert zweier-
lei. Zum einen: Wie die Sonne im Bereich des Sichtbaren die Erkenntnis sinnlich
wahrnehmbarer Gegenstände ermöglicht, indem sie das Licht spendet, in dem
diese Gegenstände erst gesehen werden können, so ermöglicht die Idee des Gu-
ten im Bereich des Denkbaren (Intelligiblen) die Erkenntnis intelligibler Gegen-
stände, indem sie ihnen Wahrheit verleiht und es dem Erkennenden ermöglicht,
diese Gegenstände in ihrem Licht zu sehen. Zum anderen: Wie die Sonne durch
ihr Licht Ursache für das Werden und Wachsen sinnlich wahrnehmbarer Dinge
ist, so ist die Idee des Guten die Ursache für das Sein und das Wesen der in-
telligiblen Gegenstände. Die Idee des Guten hat damit zum einen die Funktion
eines obersten epistemologischen Prinzips, insofern sie den Denkgegenständen
ihre Erkennbarkeit verleiht und der Vernunft deren Erkenntnis vermittelt. Zum
anderen hat sie eine ontologische Funktion, insofern die Denkgegenstände ihr
Sein undWesen von der Idee des Guten erhalten. Sie ist also, noch einmal anders
gewendet, nicht nur Seinsgrund und ontologisches Prinzip aller daran teilneh-
menden Einzeldinge, sondern auch der Erkenntnisgrund einzelner Gegenstän-
de – und in dieser Funktion interessiert sie uns hier: Dass wir verschiedene Ein-
zelgegenstände als so oder so erkennen, setzt voraus, dass es die dazugehörige
Idee bereits gibt, denn erst in ihrem Horizont können wir etwas überhaupt erst
als so oder so erkennen.4

Was die Metapher der Sonne als Lichtquelle, die Erkenntnis gewährt, indem
sie die Erkenntnisgegenstände beleuchtet und damit erst erkennbar macht, für
die platonischen Zwecke besonders effektiv sein lässt, ist die Tatsache, dass der
erkennende Mensch, wie Platon wenig später im Höhlengleichnis ausführt, die
Lichtquelle als solche nur unter Mühen wahrnimmt, weil er gar nicht in der Lage
ist, die Sonne anzuschauen, deren Helligkeit ihn derart blendet, dass sich vor
seinen Augen alles verdunkelt. Damit wird jedoch deutlich: Wenn es nicht um
eine direkte gegenständliche Erkenntnis der Quelle unserer Erkenntnis als sol-
cher geht, ist diese nurmehr als Bedingung derMöglichkeit zu interpretieren; ein

vertraut waren; vgl. Joachim R. Söder, „‚Painfully awkward‘? Die Übersetzungen Platons
ins mittelalterliche Latein“, in: Edition und Übersetzung. Zur wissenschaftlichen Dokumentation
des interkulturellen Texttransfers, hg. von Bodo Plachta und Winfried Woesler, Tübingen 2002,
S. 255–262.

4 Damit hängt – dies sei kurz in Erinnerung gerufen – die platonische Lehre von der Wie-
dererinnerung zusammen, in der Platon davon ausgeht, dass unser Erkenntnisvermögen
keine leere Tafel (tabula rasa) ist, die wir mittels sinnlicher Wahrnehmungserkenntnisse erst
beschreiben müssen, sondern bereits im Besitz apriorischen Ideenwissens ist, an das wir
uns beim Erkennen wieder erinnern. Zu Platon vgl. die einschlägigen Einträge in Platon-
Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, hg. von Christoph Horn, Jörn Müller und Joachim Söder,
Stuttgart /Weimar 2009.

DOI: 10.13173/9783447109260.071 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



74 Isabelle Mandrella

letzter Erklärungsgrund unserer Erkenntnis kann allenfalls als ein alle Erkennt-
nis Bedingendes gedacht werden.

In eben diesem Sinne bediente sich auch Augustinus der Lichtmetapher und
führte den Begriff der Illumination in die Erkenntnistheorie ein. Ähnlich wie Pla-
ton auch ging es Augustinus darum, die Frage nach einer letzten Erklärung bzw.
nach einem abschließenden Prinzip unserer Erkenntnis zu beantworten. Leitend
dabei war seine Auseinandersetzung mit der akademischen Skepsis, die ihn auf
der Suche nach einer höchsten Erkenntnisgewissheit antrieb. In einer berühmten
und vielzitierten Textstelle in De vera religione hält Augustinus denjenigen, die an
der Wahrheit zweifeln, entgegen:

Aber wenn du nicht einsiehst, was ich sage, und zweifelst, ob es wahr
sei, so sieh zu, ob du auch daran zweifelst, dass du es bezweifelst. Und
wenn es gewiss ist, dass du zweifelst, so forsche, woher diese Gewissheit
kommt. Da wird dir nicht, ganz gewiss nicht, das Licht dieser unserer Son-
ne begegnen, sondern das wahre Licht, das alle Menschen erleuchtet, die
in diese Welt kommen. Das aber kann nicht mit unseren leiblichen Augen
gesehen werden […]. […] So ergibt sich folgende Erkenntnisregel: Jeder, der
einsieht, dass er zweifelt, sieht etwasWahres ein und ist dessen, was er ein-
sieht, auch gewiss. Also ist er eines Wahren gewiss. Jeder also, der daran
zweifelt, ob es eineWahrheit gibt, hat in sich selbst etwasWahres, woran er
nicht zweifelt. Da nun alles Wahre nur durch die Wahrheit wahr ist, kann
niemand an derWahrheit zweifeln, der überhaupt zweifeln kann. Woman
dies sieht, glänzt jenes Licht, das nichts von Raum- und Zeitgrößen, auch
nichts von räumlich oder zeitlich gedachten Phantasiebildern weiß.5

Wahrheitserkenntnis wird also allererst durch das Licht der absoluten Wahrheit
ermöglicht, die Augustinus mit der ewigen Vernunft bzw. Gott identifiziert. Die
Illuminationstheorie klärt somit die Frage, wie einMensch an unveränderlichem,
ewigem Wissen teilhaben kann, dadurch, dass erst eine Präsenz des Lichtes der
ewigen Vernunft es erlaubte, unveränderlich Wahres zu begreifen.6

5 „Aut si non cernis quae dico, et an vera sint dubitas, cerne saltem utrum te de his dubitare
non dubites; et si certum est te esse dubitantem, quaere unde sit certum. Non illic tibi, non
omnino solis huius lumen occurret, sed ‚lumen verum quod inluminat omnem hominem
venientem in hunc mundum.‘ Quod his oculis videri non potest […]. […] Deinde regulam
ipsam quam vides concipe hoc modo: Omnis qui se dubitantem intelligit, verum intelligit,
et de hac re quam intelligit certus est; de vero igitur certus est. Omnis ergo qui utrum sit
veritas dubitat, in se ipso habet verum unde non dubitet; nec ullum verum nisi veritate ve-
rum est. Non itaque oportet eum de veritate dubitare qui potuit undecumque dubitare. Ubi
videntur haec, ibi est lumen sine spatio locorum et temporum et sine ullo spatiorum talium
phantasmate.“ Augustinus,De vera religione XXXIX. 73, hg. von Klaus-Dieter Daur, Turnhout
1962 (Corpus Christianorum Series Latina XXXII), S. 234f. (Übersetzung: Augustinus, Von
der wahren Religion, übers. vonWilhelm Thimme, Zürich 1962, S. 486–489). Ähnliche Ausfüh-
rungen finden sich in Confessiones VII, X. 16 und XVII. 23, sowie in De civitate Dei XI, 26.

6 Vgl. hierzu und zum Folgenden Christoph Horn, Augustinus, München 1995, S. 76–81.

DOI: 10.13173/9783447109260.071 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



75Gnade als Illumination in der mittelalterlichen Erkenntnistheorie

Drei Punkte sind zunächst festzuhalten: Erstens denkt Augustinus diese Er-
leuchtung nicht als vorübergehend oder gelegentlich. Der Mensch wird vielmehr
ständig von der Wahrheit erleuchtet, freilich ohne sich jedes Mal dieser Quelle
bewusst zu sein. Unwissenheit oder Falschheit der Erkenntnis beruhen demnach
nicht auf dem Fehlen dieses Lichtes, sondern werden auf die eigene Dunkelheit
zurückgeführt. Die göttliche Illumination bildet zwar die notwendige, nicht aber
die hinreichende Bedingung der Erkenntnis. Gott und Mensch müssen im Er-
kenntnisakt zusammenwirken. Illumination meint also nicht etwas, das dem
Menschen die bessere oder schlechtere Erkenntnis eines Gegenstandes ermög-
licht und ihn demnach von der eigenen Erkenntnisleistung dispensiert.

Augustinus’ Illuminationslehre hat, damit zusammenhängend, zweitens nichts
damit zu tun, dass Gott gnadenweise dem einen mehr, dem anderen weniger
Erkenntnis schenkt. Das göttliche Licht wird vielmehr allen Vernunftwesen zu-
gestanden, obwohl nur wenige diese Zusammenhänge erfassen. Drittens ist die
Einsicht in diese Zusammenhänge, so sie denn stattfindet, nicht einfach mit der
Erkenntnis Gottes identisch. Hier geht es also nicht primär um einen Gottesbeweis,
obwohl man gelegentlich vom noologischen Gottesbeweis gesprochen hat.7 Gott ist
im Erkenntnisakt nur indirekt präsent und bleibt fast vollkommen verborgen. „Ob-
wohl somit für jeden Erkenntnisakt konstitutiv, ist die Präsenz Gottes im Denken
nur selten und unter größten Schwierigkeiten erfassbar. […] Gott ist also nicht der
Erkenntnisgegenstand, sondern bildet eine verborgene Erkenntnisbedingung.“8

Damit wird ein weiteres wichtiges, viertes Kennzeichen der Illuminations-
theorie deutlich: Als verborgene Erkenntnisbedingung ist sie nicht unbedingt
an eine personale Gottesvorstellung gebunden. Dass die in erkenntnistheoreti-
scher Analyse gewonnene Vorstellung einer höchsten Wahrheit und ewigen Ver-
nunft mit Gott identifiziert wurde, lag nahe, weil es sich dabei um klassische
Zuschreibungen an Gott handelt. Doch wie der platonische Gedanke der Idee des
Guten, die als eine letzte nicht nur ontologische, sondern auch epistemologische
und finale, abschließende Idee gedacht wird, zeigt, muss das Verständnis nicht
zwangsläufig ein personales sein, sondern kann auch im Sinne eines Prinzips
oder einer Ursache gedacht werden, die als Ermöglichungsgrund zu denken ist.

Akzeptiert man dieses vierte Merkmal der Illuminationstheorie, dann wird
deutlich, dass auch der Begriff der Gnade weiter gefasst werden kann. Gnade
ist dann nicht mehr unbedingt mit dem Wirken und Handeln eines personalen
Gottes verbunden, sondern ist der Versuch, das Phänomen auf einen Begriff
zu bringen, dass wir in unserem Sein und Erkennen von etwas abhängig sind,
das uns nicht obliegt, das wir nicht selbst herstellen können, das uns aus der
Hand genommen ist, auf das wir keinen Zugriff haben, kurzum: das uns als
grundsätzlich bedingte Wesen kennzeichnet.

7 Vgl. Richard Heinzmann, Philosophie des Mittelalters, Stuttgart / Berlin / Köln 1992 (Grund-
kurs Philosophie 7), S. 70–79.

8 Horn, Augustinus, S. 80f.

DOI: 10.13173/9783447109260.071 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



76 Isabelle Mandrella

3 Illumination bei Thomas von Aquin
In der Erkenntnistheorie des Mittelalters ist die Illuminationstheorie jedoch sehr
viel normativ-inhaltlicher interpretiert und – in Folge der für den streng erkennt-
nistheoretischen Bereich daraus resultierenden Konsequenzen – stark kritisiert
worden. Diese Konsequenzen betreffen zweierlei: Zum einen droht der Anspruch
der Illuminationstheorie, die Möglichkeit von Wahrheitserkenntnis zu erklären,
ausgeweitet zu werden: von einer letzten abschließenden Begründung unseres
Erkennens auf generell alle Erkenntnisgegenstände. Dies wird möglich durch
eine Verquickung mit der platonischen Konzeption eines apriorisch gegebenen
Ideenwissens. Nach diesem Verständnis setzt die Erkenntnis von Gegenständen
das apriorische Wissen um die diesen Gegenständen urbildhaft zugrundeliegen-
de Idee voraus – einWissen, dessen Vorhandensein immenschlichen Geist durch
Illumination erklärt werden könnte. Meines Erachtens hat es zwar im Mittelalter
niemanden gegeben, der diese Position wirklich vertreten hat, doch offensicht-
lich reicht die möglicherweise davon ausgehende Gefahr für eine Kritik an der
Illuminationstheorie aus.

Zum anderen ergibt sich das Problem, dass die Vertreter der Illuminations-
theorie so stark auf einen personalen Gott setzen, um die oben angesprochene
Bedingtheit auch in Bezug auf die menschliche Erkenntnis zu begründen, dass
daraus insbesondere für diejenigen Autoren, die einer aposteriorischen Episte-
mologie aristotelischer Couleur folgen, die Gefahr einer unzulässigen, weil er-
kenntnistheoretisch höchst problematischen Theologisierung droht; dergestalt
nämlich, dass die Erkenntnis der Gegenstände in der Welt von der Erkenntnis
Gottes abhängig wäre. Diese Diskussion findet ihren deutlichsten Niederschlag
in der Debatte um Gott als das Ersterkannte (primum cognitum).9 Beschäftigt man
sich jedoch näher mit den Textzeugnissen typischer Illuminationstheoretiker wie
Bonaventura 10 oder Heinrich von Gent,11 lässt sich meines Erachtens durchaus
eine sehr viel philosophischere Lesart im oben beschriebenen Sinne vertreten,
sofern es auch diesen Autoren nicht um eine naive gegenständliche Ersterkennt-
nis Gottes geht, sondern um eine begriffiche im Sinne einer Bedingung der Mög-
lichkeit menschlichen Erkennens überhaupt.

Doch möchte ich diese Theorien hier nicht weiter verfolgen, sondern, wie be-
reits angekündigt, zu Thomas von Aquin kommen, der in seinen erkenntnistheo-
retischen Quaestionen 84–88 der prima pars der Summa Theologiae, wie auch in
den einschlägigen Paralleltexten im Kommentar zuDe trinitate des Boethius oder

9 Vgl. hierzu die Arbeiten von Wouter Goris, z. B.: „Die Anfänge der Auseinandersetzung um
das Ersterkannte im 13. Jahrhundert: Guibert von Tournai, Bonaventura und Thomas von
Aquin“, in: Documenti e studi sulla tradizione filosofica medievale 10 (1999), S. 355–369; Absolute
Beginners.

10 Vgl. Bonaventura, Quaestiones disputatae de scientia Christi IV (Opera omnia V, Quaracchi 1891,
S. 17–27); Sermo theol. IV „Christus unus omnium magister“ (Opera omnia V, Quaracchi 1891,
S. 567–574).

11 Vgl. Heinrich von Gent, Summa quaestionum ordinariarum art. 1 (hg. von Raymond Macken
und Gordon A. Wilson, Opera omnia, Bd. 21, Leuven 2005, S. 5–199).

DOI: 10.13173/9783447109260.071 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



77Gnade als Illumination in der mittelalterlichen Erkenntnistheorie

in der Quaestio disputata de veritate beide aus der Illuminationstheorie drohenden
Konsequenzen – die platonische Konzeption eines apriorisch gegebenen Ideen-
wissens 12 und die These von Gott als dem Ersterkannten 13 – ausdrücklich ab-
lehnt. Doch sollte man den feinen Unterschied beachten: dass Thomas damit kei-
neswegs die Illuminationstheorie als solche ablehnt, sondern sich im Gegenteil
konstruktiv damit auseinandersetzt. Dies geschieht im fünften Artikel derQuaes-
tio 84 unter der Frage, ob die Verstandesseele die materiellen Gegenstände in den
rationes aeternae erkennt, also in jenen ewigen Urbildern, als die Augustinus die
Ideen im Geist Gottes benannt hatte. Ein solches unmittelbares Erkennen gesteht
Thomas höchstens den Seligen zu, die Gott und folglich alles in ihm zu schauen
vermögen; unter diesseitigen Bedingungen ist eine solche Erkenntnis unmöglich.
Thomas räumt jedoch ein, dass die der Frage zugrundeliegende Struktur „etwas
in etwas erkennen“ (aliquid in aliquo cognosci) auch anders begriffen werden kön-
ne, nämlich so, wie „etwas in einem andern als in seinem Erkenntnisprinzip er-
kannt“ werde (aliquid in aliquo sicut in cognitionis principio cognosci). Das Beispiel
des Thomas kennen wir bereits von einem anderen Autor: „wie wenn wir sagen,
in der Sonne werde gesehen, was durch die Sonne gesehen wird“ (sicut si dicamus
quod in sole videntur ea quae videntur per solem). In der Anwendung dieses Beispiels
auf die Ausgangsfrage fährt Thomas fort:

Und so muss man sagen, erkennt die menschliche Seele alles in den ewi-
gen Urbildern, weil wir alles durch Teilhabe an ihnen erkennen. Denn das
Verstandeslicht (lumen intellectuale), das in uns ist, ist nichts anderes als
eine gewisse uns zuteil gewordene Ähnlichkeit des ungeschaffenen Lich-
tes, in dem die ewigen Urbilder enthalten sind. Daher heißt es im Ps (4, 6f.):
‚Viele sagen: wer lässt uns Gutes schauen?‘, eine Frage, auf die der Psalmist
antwortet: ‚Uns ist aufgeprägt das Licht Deines Antlitzes, o Herr‘; als woll-
te er sagen: eben dadurch, dass das göttliche Licht uns sein Siegel aufprägt,
wird uns alles gezeigt. Weil jedoch, außer dem Verstandeslicht in uns, zur
Erwerbung des Wissens von den stoffichen Dingen die von den Dingen
empfangenen geistigen Erkenntnisbilder (species intelligibiles) erforderlich
sind, deshalb haben wir Kenntnis von den stoffichen Dingen nicht durch
bloße Teilhabe an den ewigen Urbildern, wie die Platoniker behauptet ha-
ben, dass die bloße Teilhabe an den Ideen zur Erwerbung des Wissens
genüge. […] Dass aber Augustinus seine Lehren, alles werde ‚in den ewi-
gen Urbildern‘ oder ‚in der unwandelbaren Wahrheit‘ erkannt, nicht so
verstanden hat, als ob die ewigen Urbilder selbst geschaut würden, erhellt
aus dem, was er an anderer Stelle sagt: ‚Nicht von jeder beliebigen ver-
nünftigen Seele, sondern von der, die heilig und rein gewesen ist, lässt sich

12 In Summa Theologiae I 84 wird in nahezu jedem Artikel die Position Platons verworfen.
13 Vgl. Thomas von Aquin, Super Boethii De trinitate I, 3; Summa Theologiae I 88, 3.

DOI: 10.13173/9783447109260.071 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



behaupten, sie sei für jene Schau‘ – der ewigen Urbilder – ‚geeignet‘, wie es
die Seelen der Seligen sind.14

In dieser Textpassage macht Thomas darauf aufmerksam, dass das platonische
Modell von Erkenntnis als einer Schau der ewigen Ideen selbst nicht haltbar ist.
Inwiefern diese Kritik sich auch auf Augustinus bezieht, ist umstritten. Wäh-
rend die einen hier eine „Pazifikationsstrategie“ am Zuge sehen,15 die Thomas
dazu diene, eine direkte Kritik an Augustinus zu vermeiden, nehmen andere
die Stellungnahme des Thomas zum Anlass, seinen expliziten Augustinismus 16

oder zumindest den hohen Stellenwert, den Augustinus im Denken des Thomas
einnimmt, zu betonen.17 Unumstritten ist jedoch, dass sich laut Thomas zumin-
dest in einem ungenauen Sprachgebrauch sagen lässt, dass wir alles in den ewi-
gen Ideen erkennen, „weil wir alles durch Teilhabe an ihnen erkennen“.18 Diese
Teilhabe basiert auf der Ähnlichkeit, die den göttlichen Intellekt, in dem diese
Urbilder eigentlich erhalten sind, mit dem unsrigen verbindet. Das Vorhanden-
sein der ewigen Ideen in Gott ist demnach der Ermöglichungsgrund unserer Er-
kenntnis; die ewigen Urbilder werden zwar nicht selbst geschaut, aber dennoch
hat der Mensch – vermittelt über seine an der göttlichen Vernunft teilhabende
Vernunft – eine gewisse apriorische Kenntnis, die als Präsenz des göttlichen Ver-
nunftlichtes zu deuten ist. Freilich ist das gewissermaßen nur ein Teil der Er-

14 „Et sic necesse est dicere quod anima humana omnia cognoscat in rationibus aeternis, per
quarum participationem omnia cognoscimus. Ipsum enim lumen intellectuale quod est in
nobis, nihil est aliud quam quaedam participata similitudo luminis increati, in quo conti-
nentur rationes aeternae. Unde in Psalmo 4 dicitur: ‚Multi dicunt, Quis ostendit nobis bona?‘
cui quaestioni Psalmista respondet, dicens: ‚Signatum est super nos lumen vultus tui, Do-
mine.‘ Quasi dicat: Per ipsam sigillationem divini luminis in nobis, omnia nobis demon-
strantur. Quia tamen praeter lumen intellectuale in nobis, exiguntur species intelligibiles
a rebus acceptae, ad scientiam de rebus materialibus habendam; ideo non per solam parti-
cipationem rationum aeternarum de rebus materialibus notitiam habemus, sicut Platonici
posuerunt quod sola idearum participatio sufficit ad scientiam habendam. […] Quod autem
Augustinus non sic intellexerit omnia cognosci ‚in rationibus aeternis‘, vel ‚in incommutabili
veritate‘, quasi ipsae rationes aeternae videantur, patet per hoc quod ipse dicit in libro Octo-
ginta trium Quaest., quod ‚rationalis anima non omnis et quaelibet, sed quae sancta et pura
fuerit, asseritur illi visioni‘, scilicet rationum aeternarum, ‚esse idonea‘; sicut sunt animae
beatorum.“ Thomas von Aquin, Summa Theologiae I 84, 5 (Übersetzung: Thomas von Aquin,
Wesen und Ausstattung des Menschen, in: Die deutsche Thomas-Ausgabe. Vollständige, ungekürzte
dt.-lat. Ausgabe der Summa theologica, übers. von Dominikanern und Benediktinern Deutsch-
lands und Österreichs, hg. vom Katholischen Akademikerverband, Bd. 6, Salzburg / Leipzig
1937, S. 275f.).

15 Goris, Absolute Beginners, S. 99.
16 Vgl. Lydia Schumacher, Divine Illumination. The History and Future of Augustine’s Theory of

Knowledge, Chichester 2011, S. 154–180.
17 Vgl. Robert Pasnau, „Divine Illumination“, in: The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Spring

2015 Edition), hg. von Edward N. Zalta, URL: <http://plato.stanford.edu/archives/spr2015/
entries/illumination/> (letzte Einsichtnahme: 27.08.15).

18 Siehe Thomas von Aquin, Summa Theologiae I 84, 5 (Übersetzung: Thomas von Aquin,Wesen
und Ausstattung des Menschen, Bd. 6, Salzburg / Leipzig 1937, S. 275).

78 Isabelle Mandrella

DOI: 10.13173/9783447109260.071 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



klärung; als unverzichtbare zweite Bedingung unseres Erkennens sind die von
den stoffichen Dingen empfangenen species intelligibiles hinzuzufügen, also jene
‚geistigen Erkenntnisbilder‘, die der Verstand mittels Abstraktion aus den sinn-
lich wahrgenommenen Gegenständen gewinnt und ohne die überhaupt keine
Erkenntnis zustande kommt.

Was meint nun diese apriorische Kenntnis oder Vorstrukturierung unseres
Erkenntnisvermögens und damit unsere Abhängigkeit von einem göttlichen Ver-
nunftlicht genauer? In seinen Ausführungen über die Möglichkeit der Erkennt-
nis Gottes in der Expositio super librum Boethii De trinitate (gleiches gilt für die
Ausführungen über die Notwendigkeit der göttlichen Gnade in der Summa Theo-
logiae) lehnt Thomas ausdrücklich die These ab, dass der menschliche Geist bei
der Erkenntnis einer neuen Erleuchtung (nova illustratio) durch göttliches Licht
bedürfe.19 Wieder fällt auf: Eine Erleuchtung als solche wird nicht kategorisch
abgelehnt. Vielmehr geht es darum, sie in richtiger Weise zu erläutern. Denn das
Gegenmodell ist nicht der totale Verzicht auf die Illumination, sondern eine Er-
leuchtung mit dem natürlichen Licht, das als ausreichend gedacht werden muss
und keinerlei zusätzliche Erleuchtung erforderlich macht.20 Thomas kann des-
halb in diesem Zusammenhang von einer natürlichen Erleuchtung (naturalis illus-
tratio) sprechen.21

Damit ist ein wichtiges Missverständnis aus dem Weg geräumt. Wie bereits
terminologisch in der Unterscheidung zwischen natürlichem Licht (lumen natu-
rale) und Gnadenlicht (lumen gratiae) zum Ausdruck kommt, hält Thomas daran
fest, dass in der Wahrheitserkenntnis für dasjenige, worauf sich die natürliche
Vernunft erstreckt, d. h. das sich der Sinneswahrnehmung verdankt, kein neu-
es Licht erforderlich ist. Hier reicht die natürliche Ausstattung des Menschen
vollständig aus. Andere Bedingungen gelten für denjenigen Sonderbereich, der
die Fähigkeit der natürlichen Vernunft übersteigt und folglich nicht mehr auf
die Sinneswahrnehmung angewiesen ist: der Glaube, das Wissen um die futura
contingentia, die Prophetie usw. Hier bedarf der Mensch durchaus einer neuen
Erleuchtung oder zumindest einer Verstärkung seines Vernunftlichtes; doch be-
trifft dies keineswegs den Normalfall.

Damit ist die Frage nach der Notwendigkeit einer göttlichen Gnadeneinwir-
kung jedoch noch nicht abgeschlossen. Denn auch wenn Thomas klarstellt, dass

19 Vgl. Thomas von Aquin, Super Boethii De trinitate I, 1 („Utrum mens humana in cognitione
veritatis nova illustratione divinae lucis indigeat“). Es fällt auf, dass Thomas die These vom
Angewiesensein auf eine neue Erleuchtung hier keineswegs Augustinus, sondern Avicenna
und seiner Vorstellung des intellectus agens als einer extern auf den Menschen einwirkenden
substantia separata zuschreibt.

20 „Mens humana illustrata est divinitus lumine naturali […].“ Thomas von Aquin, Super Bo-
ethii De trinitate I, 1, sed contra 1 (Übersetzung: Thomas von Aquin, Kommentar zum Trinitäts-
traktat des Boethius, übers. und eingel. von Peter Hoffmann, 2 Bde., Freiburg 2006 / 2007 (Her-
ders Bibliothek der Philosophie des Mittelalters 3 / I und 3 / II), Bd. 1, S. 47).

21 Vgl. den Paralleltext in Thomas von Aquin, Summa Theologiae I–II 109, 1 („Utrum homo sine
gratia aliquod verum cognoscere possit“).

79Gnade als Illumination in der mittelalterlichen Erkenntnistheorie

DOI: 10.13173/9783447109260.071 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



80 Isabelle Mandrella

der natürlichen Erleuchtung keine zweite hinzugefügt werden muss, bleibt die
Frage zu klären, woher die natürliche Erleuchtung stammt. An dieser Stelle wird
verständlich,warumThomasnicht völlig aufden Illuminationsgedankenverzich-
tet. Es gilt nämlich zu zeigen, dass eine gewisse göttliche Tätigkeit (divina opera-
tio) durchaus vonnöten ist, und zwar zunächst – philosophisch gesprochen – in
der notwendigen Annahme eines ersten Bewegenden schlechthin; schließlich,
schöpfungstheologisch gesprochen, in der Annahme der Erschaffung der Welt.22
Darüber hinaus unterliegt die Welt auch in ihrer Bewegung und Lenkung der
Einflussnahme Gottes. Diese manifestiert sich allerdings nicht durch unmittelba-
re Einflussnahme Gottes, sondern – hier folgt Thomas bekanntlich dem aristoteli-
schen Entelechie-Gedanken – durch die Ausstattung jeglicher Natur mit den ihr
charakteristischen Zielen und Handlungen, die sich beim Menschen in seinem
natürlichen Vernunftlicht äußert.23

4 Das Licht der natürlichen Vernunft
Diese Tätigkeit beschreibt Thomas als eine innerliche Belehrung: „Gott belehrt
uns in diesem Sinne innerlich (nos interius docet), weil er das natürliche Licht in
uns verursacht und es zur Wahrheit lenkt […].“24 Oder, wie es an anderer Stelle
heißt, wo Thomas ausdrücklich davon spricht, dass der Geist von Gott erleuchtet
wird:

Und deshalb verursacht auch das natürliche Licht in der Seele immer Gott,
nicht ein immer verschiedenes [Licht], sondern dieses eine und selbe; denn
er ist nicht nur dessen Entstehungsgrund (causa fieri), sondern auch des-
sen Seinsgrund (causa esse). Also ist Gott dadurch kontinuierlich im Geiste
tätig, dass er in ihm das natürliche Licht verursacht und es lenkt. Und so
schreitet der Geist in seiner Tätigkeit nicht ohne die Tätigkeit der ersten
Ursache voran.25

22 Vgl. Thomas von Aquin, Summa Theologiae I–II 109, 1.
23 Vgl. Thomas von Aquin, Super Boethii De trinitate I, 1. Dieser Gedanke eines göttlichen Heils-

plans (lex aeterna) entfaltet im Bereich der praktischen Vernunft eine ähnliche Bedeutung.
Auch im Lex-Traktat der Summa Theologiae (STh I–II 90ff.) spricht Thomas nicht von einer
unmittelbar handlungsleitenden Funktion der göttlichen Vorsehung, sondern von einer dem
Menschen spezifischen Teilhabe am göttlichen Licht in Gestalt des natürlichen Gesetzes (lex
naturalis), d. h. der praktischen Vernunft. Die über den Begriff der Teilhabe gewährleistete
Strukturparallele zwischen theoretischer und praktischer Vernunft ist bemerkenswert.

24 „[…] Deus nos interius docet in naturalibus cognitis, quod lumen naturale in nobis causat et
ipsum dirigit in veritatem […].“ Thomas von Aquin, Super Boethii De trinitate I, 1, ad 2.

25 „Et ideo etiam lumen naturale in anima semper Deus causat, non aliud et aliud, sed idem;
non enim est causa fieri eius solum, sed etiam esse illius. In hoc ergo continue Deus ope-
ratur in mente, quod in ipsa lumen naturale causat et ipsum dirigit, et sic mens non sine
operatione causae primae in operationem suam procedit.“ Thomas von Aquin, Super Boethii
De trinitate I, 1, ad 6. Vgl. hierzu auch Thomas von Aquin, Summa Theologiae I 105, 3: „Utrum
Deus moveat immediate intellectum creatum“.

DOI: 10.13173/9783447109260.071 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



81Gnade als Illumination in der mittelalterlichen Erkenntnistheorie

Während diese letzte Abhängigkeit, die sich für Thomas darin äußert, dass Gott
„in uns das natürliche Licht verursacht, indem er es erhält und zum Sehen lei-
tet“,26 in globaler schöpfungstheologischer Perspektive gedacht zu sein scheint
und insofern für den spezifisch erkenntnistheoretischen Bereich wenig Konkre-
tes beizutragen hat, finden wir in der (von Augustinus herrührenden) Vorstel-
lung, dass Gott uns innerlich belehrt, bereits genauere Hinweise. Thomas hat
sie an anderer Stelle aufgegriffen und ausführlich diskutiert, und zwar in der
elften Quaestio seiner Quaestiones disputatae de veritate, die in Anlehnung an die
gleichnamige Augustinische Schrift mit De magistro überschrieben ist und sich
der Frage widmet, inwiefern allein Gott lehren kann und es dementsprechend
verdient, Lehrer genannt zu werden. Die philosophische Problematik im Hin-
tergrund betrifft die Frage, wie wir eigentlich Wissen erwerben (und vermitteln).
Gibt es apriorische Bedingungen, denenwir dabei unterworfen sind?Was wissen
wir immer bereits schon, was lernen wir selbst und wann sind wir auf Belehrung
angewiesen? Dieser Text ist vor allem deshalb interessant, weil Thomas darin
versucht, näher zu beleuchten, worin das von Gott dem Menschen geschenkte
natürliche Verstandeslicht inhaltlich besteht – über die bloße Tatsache hinaus-
gehend, dass es dem Menschen als geschaffener Kreatur von Gott her zukommt.
Was genau wird dem Menschen darin zuteil?27

Thomas beginnt die Beantwortung der Frage mit der Beschreibung zweier Ex-
tremmeinungen, die er ablehnt: Avicenna ging fälschlicherWeise davon aus, dass
Wissen uns durch einen externen göttlichen Intellekt direkt eingegeben wird;
Platon hingegen vertrat die Meinung, dass wir bereits mit einem apriorischen
Wissen ausgestattet sind, an das wir uns, angeregt durch die Sinneswahrneh-
mung, nur wieder zu erinnern brauchen. Thomas selbst schließt sich der via media
an, nämlich der Lehrmeinung des Aristoteles:

Die Formen der Naturdinge gibt es zwar zuvor schon in der Materie, aber
nicht, wie einige wollen, in Wirklichkeit, sondern nur der Möglichkeit
nach. Von hier aus werden sie durch die nächstliegende, äußere Wirkkraft
verwirklicht […]. […] Ähnlich verhält es sich auch mit der Aneignung von
Wissen, welche in uns in bestimmter Weise keimhaft angelegt ist, nämlich
in Form erster Inhalte des Intellektes (primae conceptiones intellectus), die so-
fort (statim) im Lichte des tätigen Intellektes (lumine intellectus agentis) mit-
tels der von den sinnenfälligen Dingen abstrahierten Formen erfasst wer-
den. Dabei kann es sich sowohl umUrteile handeln, nämlich Axiome bzw.
selbstevidente Grundsätze, als auch umBegriffe wie ‚Seiendes‘, ‚Eines‘ und

26 „[…] Deus in nobis lumen naturale conservando causat et ipsum dirigit ad videndum […].“
Thomas von Aquin, Super Boethii De trinitate I, 1, ad 8.

27 Zu diesem wichtigen Text und der damit verbundenen Problematik um den Begriff des
Seienden vgl. Jan A. Aertsen, Medieval Philosophy and the Transcendentals. The Case of Tho-
mas Aquinas, Leiden u. a. 1996 (Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters 52),
S. 170–185, sowie Wouter Goris, „De magistro – Thomas Aquinas, Henry of Ghent, and John
Duns Scotus on Natural Conceptions“, in: The Review of Metaphysics 66 (2013), S. 435–468.

DOI: 10.13173/9783447109260.071 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



82 Isabelle Mandrella

dergleichen, welche der Intellekt sofort erfasst. In derartigen, allgemeinen
Prinzipien ist alles weitere gleichsam wie im Keim schon einbeschlossen
(sicut in quibusdam rationibus seminalibus). Gelangt der menschliche Geist
aufgrund derartiger allgemeiner Erkenntnis zur wirklichen Erkenntnis
von Besonderem, das zuvor schon im allgemeinen und gleichsam der
Möglichkeit nach erkannt wurde, so heißt dies, dass manWissen erwirbt.28

Die natürliche menschliche Vernunft oder das Licht der Vernunft ist demnach
mit bestimmten ersten Grundbegriffen bzw. selbstevidenten, immer schon be-
kannten Prinzipien bestückt, die der Intellekt sofort erfasst und aus denen heraus
sich Wissen entwickelt. Diese natürliche Ausstattung ist der Vernunft als jenes
innere Wirkprinzip mitgegeben, das in Form eines innewohnenden Ziels – so der
aristotelische Entelechie-Gedanke – nach vollendeter Verwirklichung strebt, wo-
bei die Pointe darauf liegt, dass „dieses dem Wirkenden innerliche Wirkprinzip
hinreicht, den Zustand der vollendeten Wirklichkeit herbeizuführen“ (principium
intrinsecum sufficienter potest perducere in actum perfectum);29 Thomas vergleicht es
mit den inneren Heilkräften, die wir einem belebten Körper im Prozess der Hei-
lung zusprechen. Am Beispiel der Heilung wird auch deutlich, dass nichts da-
gegen spricht, diesen Prozess zusätzlich von außen etwa durch die Zufuhr ge-
eigneter Medikamente zu unterstützen. In Analogie dazu folgert Thomas eine
doppelte Weise des Wissenserwerbs: entweder durch die Selbsttätigkeit der Ver-
nunft selbst – zum Ausdruck gebracht im auffindenden Erkennen des Unbekann-
ten – oder durch Unterstützung der natürlichen Vernunft von außen – in dem,
was wir (Be)Lehren nennen. In diesem Zusammenhang bedient er sich erneut der
Lichtmetapher, indem er die Kernaussage des Sonnengleichnisses – die Präsenz
einer selbst nicht unmittelbar sichtbaren Lichtquelle als Ermöglichungsgrund un-
seres Erkennens – auf originelle Weise ergänzt. Denn die Erleuchtung eines Hau-
ses verdanke sich ja auch nicht nur einer Lichtquelle wie der Sonne, sondern auch
demjenigen, der die Fensterläden öffnet, die den Einfall des Lichtes verhindern.30

28 „[…] formae enim naturales praeexistunt quidem inmateria, non in actu, ut alii dicebant, sed
in potentia solum de qua in actum reducuntur per agens extrinsecum proximum, non solum
per agens primum, ut alia opinio ponebat; […]. […] similiter etiam dicendum est de scientiae
acquisitione quod praeexistunt in nobis quaedam scientiarum semina, scilicet primae con-
ceptiones intellectus quae statim lumine intellectus agentis cognoscuntur per species a sen-
sibilibus abstractas, sive sint complexa sicut dignitates, sive incomplexa sicut ratio entis et
unius et huiusmodi quae statim intellectus apprehendit; in istis autem principiis universali-
bus omnia sequentia includuntur sicut in quibusdam rationibus seminalibus: quando ergo
ex istis universalibus cognitionibus mens educitur ut actu cognoscat particularia quae prius
in universali et quasi in potentia cognoscebantur, tunc aliquis dicitur scientiam acquirere.“
Thomas von Aquin, De veritate XI, 1 (Übersetzung [leicht modifiziert!]: Thomas von Aquin,
Über den Lehrer / De magistro, hg., übers. und komm. von Gabriel Jüssen, Gerhard Krieger und
Jakob Hans Josef Schneider, Hamburg 1988 (Philosophische Bibliothek 412), S. 17).

29 Thomas von Aquin, De veritate XI, 1 (Übersetzung: Thomas von Aquin, Über den Lehrer / De
magistro, S. 19).

30 Vgl. Thomas von Aquin, De veritate XI, 3, sed contra 6.

DOI: 10.13173/9783447109260.071 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



83Gnade als Illumination in der mittelalterlichen Erkenntnistheorie

Während in Bezug auf letzteren Zusammenhang durchaus vommenschlichen
Lehrer gesprochen werden darf, ist in Bezug auf die als Naturanlage sich äußern-
de Präsenz der Lichtquelle klar:

Das solcherart wirksame Licht der Vernunft aber, in dem uns die genann-
ten Prinzipien immer schon bekannt sind, ist uns von Gott eingegeben
(nobis a Deo inditum), gleichsam als ein in uns zum Vorschein kommendes
Bild und Gleichnis der ungeschaffenen Wahrheit. Da nun alles menschli-
che Lehren seine Wirksamkeit nur aus der Kraft dieses Lichtes und seines
Wirkens gewinnen kann, steht demnach fest, daß Gott allein es ist, der
ursprünglich und im Innern lehrt, wie ja auch das ursprüngliche und von
innen Heilende die Natur ist.31

In der Beantwortung der Einwände gibt Thomas ein Beispiel, wie er das versteht:
„Wenn wir zum Beispiel durch Lehren erfahren, was der Mensch ist, müssen wir
darüber irgendetwas schon zuvor wissen (praesciamus), zum Beispiel was ‚Lebe-
wesen‘ oder ‚Substanz‘ oder zumindest, was ‚seiend‘ bedeutet – und letzteres
kann uns ja unmöglich unbekannt sein.“32 Hier finden wir den Begriff des ‚all-
gemeinen Seienden‘ (ens commune) bzw. des ‚Seienden, insofern es seiend ist‘ (ens
inquantum ens) wieder, als das Thomas in Anlehnung an Aristoteles den Gegen-
stand der Metaphysik bestimmt.33 Mit Avicenna interpretiert er es als das Erster-
kannte, d. h. dasjenige, „das der Intellekt zuerst als das ihm Bekannteste begreift
und in das er alles Begriffene auflöst“;34 gemeint ist ein Begriff von ‚etwas‘, der
gewissermaßen als Bedingung der Möglichkeit vorausgesetzt werden muss, dass
wir überhaupt etwas als etwas begreifen. In gleicher apriorischer Weise 35 gibt

31 „Huiusmodi autem rationis lumen quo principia huiusmodi nobis sunt nota, est nobis a
Deo inditum quasi quaedam similitudo increatae veritatis in nobis resultans. Unde cum
omnis doctrina humana efficaciam habere non possit nisi ex virtute illius luminis, constat
quod solus Deus est qui interius et principaliter docet, sicut natura interius et principaliter
sanat; […].“ Thomas von Aquin,De veritate XI, 1 (Übersetzung : Thomas von Aquin,Über den
Lehrer / De magistro, S. 23).

32 „[…] utpote si doceamur quid est homo, oportet quod de eo praesciamus aliquid, scilicet
rationem animalis vel substantiae aut saltem ipsius entis quae nobis ignota esse non po-
test; […].“ Thomas von Aquin, De veritate XI, 1, ad 3 (Übersetzung : Thomas von Aquin, Über
den Lehrer / De magistro, S. 25).

33 Vgl. z. B. Thomas von Aquin, „In XII librosMetaphysicae Aristotelis expositio, prol.“, in: Tho-
mas von Aquin. Prologe zu den Aristoteleskommentaren, übers. von Francis Cheneval und Ruedi
Imbach, Frankfurt a. M. 1993, S. 99–105.

34 „Illud autem quod primo intellectus concipit quasi notissimum, et in quod conceptiones om-
nes resolvit, est ens, ut Avicenna dicit in principio suae metaphysicae.“ Thomas von Aquin,
De veritate I, 1.

35 Der Begriff ‚a priori‘ ist hier nicht im engeren kantischen Sinn gemeint, bringt aber gleich-
wohl treffend die in der Natur zu verankernde Vorgeordnetheit zum Ausdruck, die der
Analyse des Thomas zu entnehmen ist. Vgl. zur kritischen Auseinandersetzung mit den
kantisch inspirierten transzendental-thomistischen Interpretationen Aertsen, Medieval Phi-
losophy and the Transcendentals, S. 170–185, der in diesem Zusammenhang auf Summa contra
gentiles II 83 verweist.

DOI: 10.13173/9783447109260.071 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



84 Isabelle Mandrella

es jene selbstevidenten Prinzipien (principia per se nota), die unsere (theoretische)
Vernunft in allen Facetten – Denken, Sprechen, Handeln – immer bereits vor-
strukturieren: an leitender Stelle das Widerspruchsprinzip (dem der Begriff des
ens korrespondiert), gefolgt vom Identitätsprinzip und vom Prinzip des ausge-
schlossenen Dritten.36 In der Kenntnis dieser ersten Begriffe und Prinzipien be-
steht also die natürliche Erleuchtung, zu der, wie oben dargestellt, die vom Ver-
stand mittels Abstraktion aus den sinnlich wahrgenommenen Gegenständen
gewonnenen species intelligibiles hinzutreten.

5 Schluss
Kehren wir zurück zu unserer Ausgangsproblematik. Die Frage nach der Illu-
mination stellt sich für Thomas als erkenntnistheoretisch motivierte Frage nach
den apriorischen Bedingungen unseres Erkennens. Das Augustinische Anliegen,
die Frage nach der Gewissheit unserer Erkenntnis, bleibt dabei spürbar.37 Denn
eben jene Gewissheit resultiert aus der Tatsache, dass uns diese ersten Prinzipi-
en von Gott eingegeben sind. Thomas macht an mehreren Stellen auf die göttli-
che Urheberschaft dieser Gewissheit aufmerksam, die kein Mensch garantieren
kann: „Die Tatsache, dass wir überhaupt etwas mit Gewissheit wissen können,
stammt aus dem Licht der Vernunft, das von Gott unserem Inneren mitgegeben
wurde und wodurch er in uns spricht.“38

Weil Thomas in Anlehnung an die aristotelische Epistemologie, die den nous
als Ort der (angeborenen) Prinzipien bestimmte, davon ausgeht, dass unser Er-
kennen durch Grundbegriffe wie ‚Seiendes‘, ‚Eines‘ oder ‚Etwas‘ (Begriffe, die
in seiner Transzendentalienlehre wiederkehren) und durch Prinzipien wie das
Widerspruchsprinzip im Bereich der theoretischen Vernunft oder das erste prak-
tische Prinzip („Das Gute ist zu tun, das Böse zu meiden“) im Bereich der prak-
tischen Vernunft vorstrukturiert ist, kann und möchte er den Gedanken einer
Illumination, der stets eine Einflussnahme von außen impliziert, nicht völlig fal-
lenlassen. Doch macht er unmissverständlich und unermüdlich deutlich, dass
diese Erleuchtung dem Intellekt zukommt, insofern er ein natürliches Vermögen
ist – und nicht in Form einer übernatürlichen Zugabe.

Wird der Begriff der Gnade damit nicht überflüssig? Im engeren, terminologi-
schen Sinn ist die Sache klar, denn in der Frage nach der Notwendigkeit einer
‚neuen Erleuchtung‘ hatte Thomas eindeutig die Meinung vertreten, in Bezug

36 Vgl. hierzu Gallus M. Manser O.P., Das Wesen des Thomismus, 3., verb. und erw. Aufl., Frei-
burg / Schweinz 1949, S. 291–313. — Auffällig ist auch hier wiederum, wie Thomas für die
praktische Vernunft eine parallele Struktur annimmt (vgl. Thomas von Aquin, Summa Theo-
logiae I–II 94, 2): Die als natürliches Gesetz bezeichnete, spezifisch dem Menschen vorbe-
haltene Teilhabe am göttlichen Licht äußert sich im Bereich der praktischen Vernunft als ein
diese strukturierendes erstes, d. h. selbstevidentes praktisches Prinzip, nämlich „Das Gute
ist zu tun, das Böse zu meiden“ (bonum est faciendum, malum vitandum).

37 Ein Punkt, der an dieser Stelle nicht vertieft werden kann, aber der vielleicht mehr als nur
eine Harmonisierungsstrategie Augustinus gegenüber erahnen lässt!

38 Thomas von Aquin, De veritate XI, 1, ad 13; vgl. auch ad 17 sowie De veritate XI, 2, arg. 2.

DOI: 10.13173/9783447109260.071 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



85Gnade als Illumination in der mittelalterlichen Erkenntnistheorie

auf den Glauben, die Prophetie usw. sei ein ‚Licht der Gnade‘ (lumen gratiae) erfor-
derlich und dementsprechend auch begriffich von einem lumen rationis / lumen
intelligibile / lumen naturalis zu unterscheiden.39 Welche Konsequenzen für un-
sere Ausgangsfrage nach der Gnade hat es dann, dass Thomas dennoch nicht
darauf verzichtet, auch in Bezug auf die natürliche Erkenntnis des Menschen
eine göttliche Wirksamkeit anzunehmen, nämlich dass Gott, wie oben bereits
gesagt, der Urheber der Natur bzw. Form des Menschen und der ihr inhärieren-
den Vernunftbegabung ist und diese bewegt, insofern er die letzte Bewegursache
schlechthin repräsentiert – und uns damit nicht nur in unserem Sein, sondern
auch in unserem Erkennen als bedingte Wesen bestimmt? Auf unser faktisches
Erkennen hat diese Annahme einer Gnade im weiteren Sinn keinen Einfluss.
Wohl aber versucht sie, etwas über den letzten Ermöglichungsgrund unseres Er-
kennens auszusagen. Dass dieser in genau jener apriorischen Vorstrukturierung
besteht, die inDe magistro entfaltet wurde, mündet in die zentrale These des Tho-
mas, dass das Sein der Dinge in der Welt und unser diese Dinge erkennendes
Denken als stets aufeinander bezogen gedacht werden müssen und nicht dem
Zufall entspringen, sondern sich einem göttlichen Schöpferwillen verdanken, der
dies allererst ermöglicht: „Die Erdachtheit der Dinge durch Gott begründet ihre
Erkennbarkeit für den Menschen. […] Das bedeutet: die Dinge sind erkennbar
für uns dadurch, daß Gott sie erdacht hat; als von Gott erdachte haben die Dinge
nicht nur ihr Wesen (sozusagen ‚für sich allein‘), sondern als von Gott erdachte
haben die Dinge auch ein Sein ‚für uns‘“.40

Auf der einen Seite ermöglicht das eben jenen starken Rationalismus, Realis-
mus und Reliabilismus, der Thomas auch heute noch für die moderne Erkennt-
nistheorie attraktiv bzw. zu einem ernstzunehmenden Gesprächspartner macht.41
Freilich geschieht dies zumeist unter Nichtberücksichtigung des Grundgedan-
kens, dass sich diese natürliche Erkenntnisfähigkeit des Menschen einer göttli-
chen Illumination in Gestalt einer Teilhabe an der göttlichen Vernunft verdankt.
Ist diese Vernachlässigung – vorausgesetzt, sie geschieht nicht aus grober Fahr-
lässigkeit oder aus theologischen Ressentiments heraus – zulässig? Oder zeugt sie
von der Unterschätzung eines Gedankens, der keinesfalls allein schöpfungstheo-
logisch von Bedeutung ist, sondern auch weittragende philosophische Konse-
quenzen hat?

Dies wäre die andere (platonische?) Seite der thomanischen Betonung von
Illumination und Gnade im Kontext der Erkenntnistheorie. Sie ließe sich ausfor-
mulieren in einem negativen Element, in einer „philosophia negativa“ wohlgemerkt

39 Vgl. Thomas von Aquin, Summa Theologiae I–II 109, 1.
40 Josef Pieper, „Unaustrinkbares Licht. Das negative Element in der Weltansicht des Thomas

von Aquin“, in: ders., Darstellungen und Interpretationen. Thomas von Aquin und die Scholastik,
hg. von Berthold Wald, Hamburg 2001 (Werke in acht Bänden, Bd. 2), S. 112–152, hier S. 119,
Kursiv. im Original.

41 Vgl. hierzu z. B. Dominik Perler, Theorien der Intentionalität im Mittelalter, Frankfurt a. M.
22004, S. 31–105.

DOI: 10.13173/9783447109260.071 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



86 Isabelle Mandrella

(Josef Pieper), d. h. in der Betonung der grundsätzlichen Bedingtheit unseres Er-
kenntnisvermögens, oder anders gewendet der prinzipiellen Nichterkennbar-
keit der (geschaffenen) Dinge durch einen (geschaffenen) menschlichen Geist.42
Greifbar wird sie in der Problematik um die Nichterkennbarkeit Gottes.43 Die
sich der Teilhabe an einem göttlichen Licht verdankende ungeheure Potentiali-
tät und Autonomie der Vernunft sehen sich damit nicht in Frage gestellt. Auch
an der Analyse des Erkenntnisprozesses als solchen, d. h. an der konstitutiven
Abhängigkeit unseres Erkennens von der Sinneswahrnehmung, wie Thomas sie
in Anlehnung an Aristoteles präsentiert, würde das nichts ändern. Wohl aber
scheint mir die Frage lohnenswert, ob das Bewusstsein um eine natürliche und
gleichwohl illuminativ-gnadenhaft gedachte Bedingtheit unseres Erkennens (sei
sie personal verankert oder nicht), d. h. das Bewusstsein, dass uns ein God’s eye
view niemals zur Verfügung stehen kann, nicht nur für die damaligen Verhältnis-
se fruchtbar sein kann, sondern dem Begriff der gratia auch bis heute – selbst in
Kontexten, in denen man es nicht erwartet! – bleibende Aktualität verleiht.

Literaturverzeichnis
Quellen
Augustinus, De vera religione XXXIX. 73, hg. von Klaus-Dieter Daur, Turnhout 1962

(Corpus Christianorum Series Latina XXXII).
Augustinus, Von der wahren Religion, übers. von Wilhelm Thimme, Zürich 1962.
Bonaventura,Quaestiones disputatae de scientia Christi IV, in:Doctoris Seraphici S. B. Ope-

ra omnia, 10 Bde., hg. in Quaracchi 1882–1902, Bd. V, 1891, S. 17–27.
Bonaventura, Sermo theologicus IV „Christus unus omnium magister“, in: Doctoris Sera-

phici S. B. Opera omnia, 10 Bde., hg. in Quaracchi 1882–1902, Bd.V, 1891, S. 567–574.
Heinrich von Gent, Summa quaestionum ordinariarum art. 1, in: Opera omnia, hg. von

Raymond Macken und Gordon A. Wilson, Leuven 1979ff., Bd. 21, 2005, S. 5–199.
Thomas von Aquin, Sancti Thomae de Aquino Expositio Super librum Boethii De trinitate,

hg. von Bruno Decker, Leiden 1955 (STGMA IV).
Thomas von Aquin, Sancti Thomae de Aquino Summa Theologia, Textum Leoninum Ro-

mae 1888 editum ac automato translatum a Roberto Busa SJ in taenias magneticas
denuo recognovit Enrique Alarcón atque instruxit, in: S. Thomae de Aquino Opera
Omnia, Corpus Thomisticum, subsidia studii ab Enrique Alarcón collecta et edita
Pompaelone ad Universitatis Studiorum Navarrensis aedes ab A. D. MM.

Thomas vonAquin,Wesen und Ausstattung desMenschen, in: ders.,Die deutsche Thomas-
Ausgabe. Vollständige, ungekürzte dt.-lat. Ausgabe der Summa theologica, übers. von
Dominikanern und Benediktinern Deutschlands und Österreichs, hg. vom Ka-

42 Versucht hat dies auf beeindruckende Weise Josef Pieper („Unaustrinkbares Licht“), der
Thomas damit gründlich gegen den (rationalistisch-neuscholastischen) Strich bürstet.

43 Vgl. Carlos Steel, Der Adler und die Nachteule. Thomas und Albert über die Möglichkeit der Meta-
physik, Münster 2001 (Lectio Albertina 4); vgl. auch Wouter Goris, „Die Vergegenwärtigung
des Heils. Thomas von Aquin und die Folgen“, in: Ende und Vollendung. Eschatologische Per-
spektiven im Mittelalter, hg. von Jan A. Aertsen und Martin Pickavé, Berlin / New York 2002
(Miscellanea Mediaevalia 29), S. 417–433.

DOI: 10.13173/9783447109260.071 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



87Gnade als Illumination in der mittelalterlichen Erkenntnistheorie

tholischen Akademikerverband, Salzburg / Leipzig (Graz /Wien / Köln) 1934ff.,
Bd. 6, 1937.

Thomas von Aquin, Kommentar zum Trinitätstraktat des Boethius, übers. von Peter
Hoffmann, Freiburg 2006 / 2007 (Herders Bibliothek der Philosophie des Mittelal-
ters 3/I und 3/II).

Thomas von Aquin, „In XII libros Metaphysicae Aristotelis expositio, prol.“, in: Tho-
mas von Aquin. Prologe zu den Aristoteleskommentaren, übers. von Francis Cheneval
und Ruedi Imbach, Frankfurt a. M. 1993, S. 99–105.

Thomas von Aquin, Über den Lehrer / De magistro, hg. und übers. von Gabriel Jüssen,
Gerhard Krieger und Jakob Hans Josef Schneider, Hamburg 1988 (Philosophische
Bibliothek 412).

Sekundärliteratur
Aertsen, Jan A.,Medieval Philosophy and the Transcendentals. The Case of Thomas Aquinas,

Leiden / New York / Köln 1996 (Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mit-
telalters 52).

Goris, Wouter, „Die Anfänge der Auseinandersetzung um das Ersterkannte im
13. Jahrhundert: Guibert von Tournai, Bonaventura und Thomas von Aquin“, in:
Documenti e studi sulla tradizione filosofica medievale 10 (1999), S. 355–369.

Goris, Wouter, „Die Vergegenwärtigung des Heils. Thomas von Aquin und die Fol-
gen“, in: Ende und Vollendung. Eschatologische Perspektiven im Mittelalter, hg. von Jan
A. Aertsen und Martin Pickavé, Berlin / New York 2002 (Miscellanea Mediaevalia
29), S. 417–433.

Goris, Wouter, Absolute Beginners. Der mittelalterliche Beitrag zu einem Ausgang vom Un-
bedingten, Leiden / Boston 2007 (Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mit-
telalters 93).

Goris, Wouter, „De magistro – Thomas Aquinas, Henry of Ghent, and John Duns
Scotus on Natural Conceptions“, in: The Review of Metaphysics 66 (2013), S. 435–468.

Heinzmann, Richard, Philosophie des Mittelalters, Stuttgart / Berlin / Köln 1992 (Grund-
kurs Philosophie 7).

Horn, Christoph, Augustinus, München 1995.
Horn, Christoph /Müller, Jörn / Söder, Joachim (Hgg.), Platon-Handbuch. Leben – Werk –

Wirkung, Stuttgart /Weimar 2009.
Kann, Christoph, „Skepsis, Wahrheit, Illumination. Bemerkungen zur Erkenntnis-

theorie Heinrichs von Gent“, in: Nach der Verurteilung von 1277. Philosophie und
Theologie an der Universität von Paris im letzten Viertel des 13. Jahrhunderts. Studien
und Texte, hg. von Jan A. Aertsen, Kent Emery, Jr. und Andreas Speer, Berlin / New
York 2001 (Miscellanea Mediaevalia 28), S. 38–58.

Kreuzer, Johann, „Licht“, in: Wörterbuch der philosophischen Metaphern, hg. von Ralf
Konersmann, Darmstadt 32011, S. 211–227.

Manser, Gallus M. O.P., Das Wesen des Thomismus, Freiburg / Schweiz 31949.
Pasnau, Robert, „Divine Illumination“, in: The Stanford Encyclopedia of Philosophy

(Spring 2015 Edition), hg. von Edward N. Zalta, URL: http://plato.stanford.edu/ar-
chives/spr2015/entries/illumination/ (letzte Einsichtnahme: 27.08.15)

Perler, Dominik, Theorien der Intentionalität im Mittelalter, Frankfurt a. M. 22004.
Pieper, Josef, „Unaustrinkbares Licht. Das negative Element in der Weltansicht des

Thomas von Aquin“, in: Darstellungen und Interpretationen. Thomas von Aquin und

DOI: 10.13173/9783447109260.071 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



88 Isabelle Mandrella

die Scholastik, hg. von Berthold Wald und Josef Pieper, Hamburg 2001 (Werke in
acht Bänden 2), S. 112–152.

Schumacher, Lydia, Divine Illumination. The History and Future of Augustine’s Theory of
Knowledge, Chichester 2011.

Söder, Joachim R., „‚Painfully awkward’? Die Übersetzungen Platons ins mittelalter-
liche Latein“, in: Edition und Übersetzung. Zur wissenschaftlichen Dokumentation des
interkulturellen Texttransfers, hg. von Bodo Plachta und Winfried Woesler, Tübin-
gen 2002, S. 255–262.

Steel, Carlos,Der Adler und die Nachteule. Thomas und Albert über die Möglichkeit der Me-
taphysik, Münster 2001 (Lectio Albertina 4).

DOI: 10.13173/9783447109260.071 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



VomWissen um gratia
Strategien der Diskursivierung elusiven Wissens

in der Frühen Neuzeit
Ulrike Schneider

1 gratia als Erfahrungswert
Die folgenden Ausführungen setzen bei der Beobachtung an, dass in frühneu-
zeitlichen Texten ganz unterschiedlicher Provenienz im Rahmen einer Theorie
des Schönen nicht selten eine zweifache empirische Erfahrung thematisch wird:
Zum einen werde gratia nicht nur bei ‚schönen‘ Menschen und Dingen spürbar,
sondern auch bei solchen, die nach den gängigen Kriterien eines an Ordnung,
Proportionalität und Symmetrie orientierten Schönheitskonzepts gerade nicht
schön seien. Und zum anderen verfügten auch Menschen, die nach denselben
Kriterien als ‚schön‘ zu beurteilen seien, gerade nicht über gratia. Die Frage, die
sich aus dieser Beobachtung ergibt, zielt darauf ab, wie sich diese Erfahrung er-
klären und gegebenenfalls im Rahmen einer Theorie des Schönen auch begrün-
den lässt. Die jeweiligen Ansätze zu einer Beantwortung der Frage aber verspre-
chen Aufschluss nicht nur über das jeweilige Schönheitskonzept, sondern auch
über den Grad an Theoretisierbarkeit empirischer Erfahrung sowie generell über
die Möglichkeiten der Diskursivierung dessen, was mit dem Begriff gratia (je-
weils) zu erfassen ist.

Erklären lässt sich diese empirische Erfahrung zunächst einmal unter Rekurs
auf drei ihr zugrunde liegende theoretische Annahmen:1 Erstens wird jeweils
von einem Konzept ausgegangen, das ‚Schönheit‘ primär auf der Basis der Kri-
terien von Proportionalität, Harmonie und Stimmigkeit fasst – ein Konzept, das
seit der Antike unter den Vorzeichen einer aristotelischen Traditionslinie wir-
kungsmächtig war und dies bis weit in die Frühe Neuzeit und darüber hinaus
blieb. Zweitens wird eine grundsätzliche kategoriale Unterscheidung von ‚Schön-
heit‘ – bzw. bellezza im italienischen Kontext, auf den ich mich hier maßgeblich
beziehe – einerseits und gratia andererseits manifest. Und drittens wird die gratia
in ihrer Relation zur bellezza, zur Schönheit als ein ‚Zusatz‘, eine ‚Beigabe‘ ge-

1 Diese theoretischen Annahmen sind seitens der Forschung breit aufgearbeitet; sie sind hier
jedoch vorab zusammenfassend in Erinnerung zu rufen und als Prämissen für die folgenden
Ausführungen herauszustellen. – Allgemein und umfassend zu gratia vgl. Raymond Bayer,
L’esthétique de la grâce, Paris 1933, und Patricia Emison, „Grazia“, in: Renaissance Studies 5 / 4
(1991), S. 427–460.

DOI: 10.13173/9783447109260.089 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



90 Ulrike Schneider

fasst, die der Schönheit allerdings zugleich allererst ihre ‚Würze‘ verleiht; „un
condimento suavissimo e dolce“, notiert etwa Romano Alberti.2 Dieses Moment
der ‚würzenden Zutat‘ tangiert nicht zuletzt eine fundamental elusive, nicht prä-
zise fassbare Facette des Geschmacksurteils, ein ihm inhärentes, irreduzibles je
ne sais quoi bzw. non so che.3 – Aus theoretisch-systematischer Sicht bezeichnet
gratia vor diesem Hintergrund noch keinen unabdingbaren integrierten Be-
standteil von Schönheitskonzeptionen. Zugleich aber ist gratia eine eminent rele-
vante Kategorie sowohl zur Erklärung der Wirkung von Schönheit wie auch zu
ihrer Legitimation in unterschiedlichen argumentativen Kontexten, seien sie
philosophisch-theologischer Provenienz oder seien sie, in je unterschiedlichen
Kontexten, dominant säkular ausgerichtet. Beispielhaft hierfür greife ich im Fol-
genden zunächst zwei Positionen heraus, die je divergente Interessen verfolgen
und dementsprechend unterschiedlich argumentieren, jedoch bei derselben,
eingangs erwähnten Beobachtung ansetzen: Es sind dies Benedetto Varchi, als
Vertreter des Florentiner Neuplatonismus, und Agnolo Firenzuola, als Vertreter
einer deutlich stärker säkular ausgerichteten Dichtungskonzeption.

Benedetto Varchi widmet sich um die Mitte des 16. Jahrhunderts in seinem
Libro della beltà e grazia 4 folgenden zwei Fragen: 1) Kann es grazia ohne bellezza
geben? und 2) Was ist stärker zu erstreben und zu begehren, die bellezza oder
die grazia?5 Die Antwort auf die erste der beiden Fragen sucht er dabei explizit
auf der Grundlage eines Wissens („saper“) über beide Phänomene und mittels
ihrer jeweiligen Definition („la deffinizione loro“). In Abgrenzung gegenüber der
göttlichen Schönheit und jener künstlicher Körper definiert er die Schönheit na-
türlicher Körper wie folgt: „la bellezza non è altro che una certa grazia, la quale
diletta l’animo di chiunche la vede e conosce, e dilettando lo muove a desiderare

2 Romano Alberti, Decima seconda academia, terza domenica di marzo, a dì 20 [1594], in: Scritti
d’arte del Cinquecento, hg von Paola Barocchi, Mailand / Neapel 1973, Bd. 2, S. 1708–1711, hier
S. 1709. – Vgl. ferner etwaVincenzoDanti, der die grazia als „una certa aggiunta particolarità“
fasst (Trattato delle perfette proporzioni (Florenz 1567), in: Scritti d’arte del Cinquecento, hg. von
Paola Barocchi, Bd. 2, S. 1682–1690 u. 1760–1798, hier S. 1687); ähnlich auch Castiglione, bei
dem von „un condimento d’ogni cosa“ (I, 24) die Rede ist (Baldassar Castiglione, Il libro del
Cortegiano, hg. von Giulio Carnazzi, mit einer Einführung von Salvatore Battaglia, Mailand
1987, S. 79). – Auch die seit Catull geläufige Metapher des Salzkorns zielt auf das Moment
der (würzenden) Zutat ab („nulla […] mica salis“, Catull 86,4; s. Catull, Gedichte. Lateinisch-
deutsch, hg. und übers. von Werner Eisenhut, Düsseldorf / Zürich 112000, S. 166); s. hierzu
auch Quintilian VI 3, 19 (Marcus Fabius Quintilian, Ausbildung des Redners. Zwölf Bücher,
lat.-dt., hg. und übers. von Helmut Rahn, Darmstadt 62015, S. 720f.).

3 Zum je ne sais quoi bzw. non so che sei auf folgende vergleichsweise rezentere Arbeiten ver-
wiesen: Richard Scholar, The Je-Ne-Sais-Quoi in Early Modern Europe. Encounters with a Certain
Something, Oxford 2005, und Paolo D’Angelo / Stefano Velotti (Hgg.), Il „non so che“. Storia di
una idea estetica, Palermo 1997.

4 Benedetto Varchi, Libro della beltà e grazia [entst. nach 1543; publ. posthum 1590], in: Scritti
d’arte del Cinquecento, hg. von Paola Barocchi, Bd. 2, S. 1671–1681.

5 „[…] se la grazia può stare senza la bellezza“ und „qual più di queste due sia da disiderar, o
la bellezza o la grazia“ (ebd., S. 1671).

DOI: 10.13173/9783447109260.089 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



91Vom Wissen um gratia

di goderla con unione, cioè (a dirlo in una parola) lo muove ad amarla“.6 In die-
ser ersten Bestimmung, die in Varianten wieder aufgegriffen wird, sind bereits
die zentralen Bestandteile des neuplatonisch fundierten Schönheits- und Liebes-
konzepts enthalten, die Varchi im weiteren Verlauf noch näher erläutern wird:
Schönheit, bellezza, wird hier mit einer certa grazia in eins gesetzt und als mit
dem Geist – sowie mit den Augen und Ohren – erfahrbar gedacht; wer sie sieht
und erkennt, wird dazu bewogen, sie zu lieben und in diesem liebenden Ge-
nuss sich Gott zu nähern, in dem ihr Ursprung liegt. Diese Anmut durchdringt
den derart schönen Körper ganz und gar und scheint in ihm auf: „La grazia
è una certa qualità la quale appare e risprende nelle cose graziose o vero gra-
ziate.“7 In diesem neuplatonischen Schönheitskonzept verbinden sich mithin
ästhetische (grazioso) und philosophisch-theologische (graziato) Komponenten,
und der Bestimmung haftet aufgrund der Ineinssetzung von Schönheit und An-
mut / Gnade ein zirkulärer Charakter an. Aufgelöst wird dieses tautologisch an-
mutende Moment allerdings dadurch, dass, wie Varchi hervorhebt, es durchaus
grazia auch dort geben könne, wo keine, in diesem Sinne ‚wahre‘, Schönheit sei.
Und eben hierauf zielt auch die zweite Frage ab, die ja gerade auf eine Differenz
zwischen bellezza und grazia abhebt. Scheinbare Widersprüche in Fragestellung
und Argumentationsgang reflektiert Varchi und löst sie in der Folge durch eine
weitere, fundamentale Unterscheidung auf, nämlich diejenige zwischen einer
bellezza corporale und einer bellezza spirituale. Die körperliche Schönheit assoziiert
er mit Aristoteles und einer Vorstellung von Maß und Proportion, die geistige
Schönheit hingegen mit Platon und dessen Zentralstellung der Seele, die göttli-
chen Ursprungs ist und demMenschen Form gibt und als solche Quelle der grazia
ist. Hier ist grazia als splendor gefasst, als göttlicher Lichtstrahl, der das Schöne
durchdringt, der aber auch allererst erkanntwerdenwill, um zu erfreuen und zur
Liebe zu bewegen. Deutlich fassbar ist hier mithin die klassische neuplatonische,
transzendente Schönheitskonzeption, für welche grazia als Lichtstrahl Gottes
konstitutiv ist.

Interessant ist nun aber, dass Varchi gegen Ende seiner Ausführungen auch
andere Ausprägungen von grazia erwähnt: So gebe es ‚viele andere Eigenschaften‘
(„molte altre qualità“), die als grazia bezeichnet würden, und es könne etwa auch
jemand beim Lesen oder beim Schreiben grazia aufweisen.8 Das Differenzkrite-
rium gegenüber jener grazia, um die es Varchi primär ging, ist darin zu finden,
dass solche anderen Formen zwar Freude bereiten und gefallen könnten (dilettare;
piacere), ohne jedoch zur Liebe zu bewegen. Sie haben ihren Ursprung folglich
nicht in der schönen Seele. Dass Handlungen wie Lesen und Schreiben mit grazia
assoziiert werden können, zeugt in diesem Kontext zum einen von einem um-
gangssprachlichen Gebrauch des Wortes („come noi diciamo volgarmente“9) und

6 Ebd., S. 1672.
7 Ebd.
8 Vgl. ebd., S. 1680f.
9 Ebd., S. 1681; m. Herv.

DOI: 10.13173/9783447109260.089 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



92 Ulrike Schneider

zum anderen einmal mehr davon, dass auch hier Bezeichnungsidentität nicht
per se mit Referenzidentität einhergeht.10 Relevant ist darüber hinaus, dass es um
Qualitätsbezeichnungen für Handlungen geht, die in einer dezidiert innerweltli-
chen Sphäre angesiedelt sind.

Eben dieser Sphäre sind auch die Überlegungen zuzuordnen, die in Agnolo
Firenzuolas Dialogo delle bellezze delle donne von 1541 zur weiblichen Idealschön-
heit entfaltet werden, nun freilich im Rahmen der Fiktion einer mündlichen Ge-
sprächssituation. Celso, der dominante Sprecher, unternimmt es in diesem Dia-
log, einer Gruppe junger Frauen darzulegen, wie eine idealschöne Frau gestaltet
zu sein habe. Er beschränkt sich dabei auf die äußere Schönheit, diskutiert diese
jedoch in aller Ausführlichkeit. Dabei geht er auch auf einige Schönheitskate-
gorien wie leggiadria, vaghezza, aria, venustà, maestà sowie grazia ein, und nur die
Bestimmung letzterer soll uns hier interessieren.11

Or di quella grazia, cioè la quale è parte della belleza, non di quelle che
sono ancille di Venere le quali, misticamente parlando, non importano
altro che un guiderdone cumulatamente renduto dalle persone grate, in
cambio dei benefici già ricevuti; […]. Possiamo, anche lasciando l’altre due,
pigliare Aglaia, la quale significa splendore, che farà molto al proposito
nostro; con ciò sia che la nostra openione è che la grazia non sia altro che
uno splendore, il quale si ecciti per occulta via da una certa particolare
unione di alcuni membri che noi non sappiam dir: ‚E’ son questi, e’ son
quelli‘; insieme con ogni consumata belleza, o vero perfezione, accozati e
ristretti e accomodati insieme; il qual splendore si getta agli occhi nostri
con tanta lor diligenza, con tanto sodisfacimento del cuore e contento
della mente, che subito è lor forza volgere il nostro desio a quei dolci raggi
tacitamente.12

Die graziawird hier, unter Bezugnahme auf eine der drei antiken Grazien, Aglaia,
bestimmt als ein splendore, ein Leuchten, das – und darauf kommt es mir hier
an – auf unergründliche Weise (per occulta via) aus einer bestimmten Konfigura-
tion verschiedener Glieder hervorgeht, die jedoch nicht genauer erfasst werden
können. Klingt in der Umschreibung der Wirkung dieses Leuchtens auch durch-
aus neuplatonisches Gedankengut an, so widerspricht Celso dieser möglichen
impliziten Assoziation sofort mit Nachdruck: Ausgehend von der Erfahrung,

10 In einem ganz generellen Sinne macht hierauf etwa auch Ita Mac Carthy aufmerksam, wenn
sie – in Abgrenzung gegenüber dem nach wie vor zentralen Beitrag von Samuel H. Monk,
„A Grace beyond the Reach of Art“ von 1944 – bezüglich des Begriffs gratia die Historizität
und Diversität sich damit jeweils verbindender Konzepte betont (vgl. Ita Mac Carthy, „Grace
and the ‚Reach of Art‘ in Castiglione and Raphael“, in: Word & Image 25 (2009), S. 33–45, hier
S. 33f.).

11 Bemerkenswert ist diesbezüglich allerdings, dass bei Firenzuola mithin grazia und leggiadria
differenziert werden, wohingegen andernorts häufig beide Begriffe synonym gesetzt sind.

12 Agnolo Firenzuola, Dialogo delle bellezze delle donne, in: ders., Opere, hg. von Delmo Maestri,
Turin 1977, S. 713–789, hier S. 754f.

DOI: 10.13173/9783447109260.089 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



93Vom Wissen um gratia

dass auch ein Gesicht, das nicht wohlproportioniert sei, jenen splendore della grazia
haben könne, und dass umgekehrt auch eine Frau, die eben aufgrund der Eben-
mäßigkeit ihrer Gesichtszüge verdientermaßen als ‚schön‘ bezeichnet werden
könne, nicht über ‚einen gewissen Reiz‘ („un certo ghiotto“) verfüge,13 präzisiert
er, man sei genötigt, anzunehmen,

che questo splendor nasca da una occulta proporzione, e da una misura
che non è ne’ nostri libri, la quale noi non conosciamo, anzi non pure ima-
giniamo, ed è, come si dice delle cose che noi non sappiamo esprimere, un
non so che. Il dire che ella è un raggio di amore e altre quinte essenzie, se
ben son dotte, sottili e ingeniose, nondimeno elle non reggono della verità.14

Hier wird letztlich allen Versuchen der Rationalisierung und konkreten seman-
tischen Aufladung, darunter auch dem neuplatonischen Erklärungsmodell (il dire
che ella è un raggio di amore), explizit eine Absage erteilt. Ursprung und Wesen je-
nes Leuchtens bleiben im Dunkeln, kein Bücherwissen und keine noch so gelehr-
te und subtile Herleitung vermögen es aufzuklären – es bleibt ein non soche. Die
Bezeichnung grazia selbst erklärt Celso hingegen durch die Wirkung von Geben,
Empfangen und Zurückgeben: Die graziamache diejenige, die sie ausstrahle, gra-
ta, und jenen, der die empfangenen grazie zurückgebe, grato.15 Die etymologisch-
zirkulär anmutende Erläuterung geht hier im impliziten Rekurs auf die drei
Grazien aus der Antike auf, die ja gerade die dreifache Bewegung von geben, emp-
fangen und erwidern verkörpern.16

Vergleicht man die Bestimmungsversuche der grazia bei Varchi und bei Firen-
zuola miteinander, so lässt sich festhalten, dass im neuplatonischen Konzept, das
Varchi ansetzt, das unerklärlicheMoment im göttlichenUrsprung aufgehoben ist,
es in diesem Kontext mithin auf eine objektive ästhetische Erfahrung rückführ-
bar ist. Letztlich aber haftet auch diesem Transfer der gratia vom ästhetischen in
den theologischen Bereich ein genuin unfassbares Moment an, das sich als Über-
blendung beider Bereiche äußert. Demgegenüber beschwört Firenzuolas lebens-
weltlich situierterDialogo das irreduzible Moment der individuellen ästhetischen
Erfahrung in deren letztlicher Unerklärbarkeit; seinen klarsten Ausdruck erfährt
es in der Kategorie des non so che, dessen Wirkung bei Firenzuola zugleich fik-
tionsintern vorgeführt wird.17

13 Beide Erfahrungen belegt Celso am Beispiel ‚realer‘ Frauen, die auch namentlich benannt
sind; hier wird demgemäß fiktionsintern das Moment empirischer Erfahrung thematisch.

14 Ebd., S. 755; Kursivierung im Original.
15 „E chiamasi grazia, percioché la fa grata, cioè cara colei in cui risplende questo raggio, questa

occulta proporzion si diffonde; come fanno eziando le rendute grazie dei benefici ricevuti, le
quali fanno grato e caro colui che le rende“ (ebd.; m. Herv.).

16 Zum „Dreischritt der Freigebigkeit“ der Grazien nach Seneca s. EdgarWind,Heidnische Mys-
terien in der Renaissance, übers. von C. Münstermann, Frankfurt a. M. 1981, Kap. 2, S. 40.

17 Vgl. zu diesem Aspekt Ulrike Schneider, „‚Disegnare con parole‘. Strategies of Dialogical
Portraits of Ideal Female Beauty in the Italian Renaissance“, in: Inventing Faces. Rhetorics of
Portraiture between Renaissance and Modernism, hg. von M. Körte, R. Rebmann, J. Weiss und

DOI: 10.13173/9783447109260.089 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



94 Ulrike Schneider

2 gratia als Palimpsest
Bereits die Beispiele Varchis und Firenzuolas belegen, dass die Kategorie der gra-
tia in zu differenzierenden Bereichen relevant ist, und zwar hier näherhin einem
ästhetischen, einem ethischen und einem theologischen Bereich.18 In ästhetischer
Hinsicht ist an die Thematisierung von gratia die Frage der Korrespondenz von
innerer und äußerer Schönheit gekoppelt, sei es in neuplatonischer Fundierung,
sei es in einer dezidierter innerweltlichen Perspektive. Dies betrifft die äußere
Erscheinung, aber ebenso das Verhalten, das in enger Korrespondenz zu einem
sich darin äußernden Wesen betrachtet wird. Diesbezüglich lässt sich etwa, wie
Stephen Jaeger und Martino Monti Rossi gezeigt haben, von einem Transfer der
rhetorischen Kategorie des decorum in mittelalterliche Verhaltensmanuale im kle-
rikalen Bereich und von dort aus in frühneuzeitliche Verhaltenstraktate im welt-
lichen Bereich, etwa der Hof- und Salonkultur, sprechen.19 – Von hier aus lässt
sich eine Verbindung zum im engeren Sinne ethischen Bereich ziehen, der sich
dadurch abgrenzen lässt, als in ihm konkrete soziale Interaktionsformen relevant
werden. Dies betrifft das Moment der gratia im Sinne einer Gabe im sozialen Mit-
einander, wie es im zuletzt angeführten Zitat bei Firenzuola schon anklang, mit
einem fließenden Übergang zum Liebeskonzept auf der Basis von gratia; auch in

S.Weppelmann, Berlin 2014, S. 84–98. – Daneben gibt es im Italien der Frühen Neuzeit aber
auch Ansätze, die die gratia divina durchaus mit dem non soche vermitteln – ein Faktum, das
ein Jahrhundert später in den Entretiens d’Ariste et d’Eugène (1671) des Jesuiten Dominique
Bouhours hingegen zum Skandalon wurde und erregte Debatten um die Natur der gött-
lichen Gnade und was man darüber sagen könne bzw. dürfe nach sich zog (Dominique
Bouhours, „Le je ne sais quoi. Cinquième entretien”, in: ders., Les entretiens d’Ariste et d’Eugène,
hg. und komm. von Bernard Beugnot und Gilles Declerq, Paris 2003, S. 271–297). – Vgl. zu
diesbezüglichen Interferenzen auch Alain Michel, „La Grâce et la grâce“, in: Les grâces,
hg. von Jackie Pigeaud, Littératures classiques 60 (2006), S. 13–25.

18 Vgl. hierzu auch Martino Rossi Monti, „‚Questa arcana e leggera qualità‘. La grazia come
ideale di comportamento tra Medioevo e Rinascimento“, in: L’antidoto di Mercurio. La civil
conversazione tra Rinascimento ed età moderna, hg. von Nicola Panichi, Florenz 2013, S. 113–
129. – Zu einer weiteren Ausdifferenzierung verschiedener Bereiche von der Antike bis
in die Moderne hinein, in denen die Kategorie der gratia auftritt, vgl. Sabine Mainberger,
„Lässig – subtil – lakonisch. Zur Ästhetik der Grazie“, in: Arcadia 47 (2012), S. 251–271, hier
S. 254f. – Zur These einer „analoge[n] Signatur“ in neuplatonischer Philosophie undÄsthetik
s. Thomas Leinkauf, „Der neuplatonische Begriff des ‚Schönen’ im Kontext von Kunst- und
Dichtungstheorie der Renaissance“, in: Neuplatonismus und Ästhetik. Zur Transformationsge-
schichte des Schönen, hg. von Verena Olejniczak Lobsien und Claudia Olk, Berlin 2007, S. 85–
115, hier S. 85. – Zum Begriff der grazia in Belloris Viten und einer konzeptionell wirksam
werdenden Verbindung vonMensch, Natur und Kunst s. Jörn Steigerwald, „‚Grazia‘ oder die
Vollendung menschlicher Natur und Kunst in Giovan Pietro Belloris Vite“, in: Begrifflichkeit,
Konzepte, Definitionen. Schreiben über Kunst und ihre Medien in Giovan Pietro Belloris Viten und
der Kunstliteratur der Frühen Neuzeit, hg. von Elisabeth Oy-Marra, Marieke von Bernstorff und
Henry Keazor unter Mitarbeit von Xenia Schramek, Wiesbaden 2014, S. 257–284.

19 Siehe hierzu Stephen C. Jaeger, The Origins of Courtliness. Civilizing Trends and the Formation of
Courtly Ideals, 939-1210, Philadelphia 1985; Martino Rossi Monti, Il cielo in terra. La grazia fra
teologia ed estetica, Turin 2008. Vgl. ferner Éric Méchoulan, „ Le gracieux et le gratuit: ‚civiliser
la grâce‘ dans les traités de savoir-vivre aux XVIe et XVIIe siècles“, in: De la grâce et des vertus,
hg. von Marie-France Wagner und Pierre-Louis Vaillancourt, Paris 1998, S. 259–293.

DOI: 10.13173/9783447109260.089 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



95Vom Wissen um gratia

diesem Kontext bleibt das Moment der ‚Gabe‘ klar erkennbar. Ethische Implika-
tionen werden aber vor allem dort aktualisiert, wo es um einen primär symbo-
lischen Tauschprozess geht, der freilich konkrete soziale Folgen hat: Das promi-
nenteste, wirkungsmächtige Beispiel hierfür liefert die Zentralstellung der grazia
in Baldassar Castigliones Libro del Cortegiano von 1528, in dem der Hofmann, der
im Besitz von grazia ist, auf einer horizontalen Ebene sozialer Interaktion mit Lob
und Anerkennung von ihm gleichgestellten Personen rechnen kann – nicht zu-
letzt auch dadurch, dass er zum imitatio-würdigen Modell erhoben wird –, auf
einer vertikalen Ebene hingegenmit der Gunst des Fürsten.20 – Und schließlich ist
der theologische Bereich zu nennen, in dem, wie gesehen, die Kategorie der gra-
tia relevant ist, und zwar im Kontext der Konzeption der menschlichen Seele als
göttlichen Ursprungs, aber auch mit Blick auf die göttliche Gnade, die ihrerseits
als Gabe gefasst ist. Derart ist im Transfer gerade das unverfügbare Moment des
Gnadenakts markiert.21

In diesen kurzen Bemerkungen klingt bereits an, dass die aus systematischer
Sicht zu trennendenBereichedesÄsthetischen, EthischenundTheologischen sich
in den konkreten Konfigurationen der gratia im Rahmen einer jeweils spezifisch
ausgerichteten Theorie des Schönen oftmals zumindest teilweise überlagern. Er-
kennbar ist dies auch im Wortfeld gratia mit seinen unterschiedlichen seman-
tischen Implikationen, die in einer Vielzahl von Bestimmungsversuchen aktuali-
siert werden, ohne dass sie näher erklärt würden. Wir haben dies bei Varchi und
Firenzuola gesehen, aber man kann, beispielhaft, etwa auch Castiglione zitieren,
bei dem es heißt, „chi ha grazia quello è grato“,22 oder Annibale Romei, der davon
spricht, „che senza gratia, la bellezza nè gratiosa, nè grata sarebbe“.23

20 Vgl. nur beispielhaft für die reiche Literatur zum Konzept der gratia bei Castiglione: Eduar-
do Saccone, „Grazia, Sprezzatura, Affettazione in the Courtier“, in: Castiglione: The Ideal and the
Real in Renaissance Culture, hg. von R. W. Hanning und D. Rosand, NewHaven 1983, S. 45–67;
Peter Werle, „‚Grazia‘. Zu Konstituierung und Funktion eines Bildungsideals in Baldassare
Castigliones Libro del Cortegiano“, in: Italienische Studien 8 (1985), S. 39–50; Verena Lobsien
Olejniczak / Eckhard Lobsien, Die unsichtbare Imagination. Literarisches Denken im 16. Jahrhun-
dert, München 2003, S. 177–202 (u. a. zum Zusammenhang zwischen einem nur vage be-
stimmten Ideal und frühneuzeitlichen Konzepten von Imagination). – Bekanntermaßen ist
Castigliones Hofmann im geographischen und historischen Transfer zum Modell für eine
Vielzahl von Verhaltensschriften geworden, darunter besonders maßgeblich, da trotz der
Adaptation an die ganz anders konturierte höfische Gesellschaft des siècle classique in wei-
ten Teilen sehr eng am Prätext bleibend, für Nicolas Farets Traktat L’honnête homme ou l’art
de plaire à la Cour von 1630; auch dort kommt der Kategorie der gratia bzw. grâce eine ganz
entscheidende Bedeutung für das ethisch konzipierte Verhalten des honnête homme amHofe,
aber auch in den Salons zu: „[…] le comble de ces choses consiste en une certaine grace na-
turelle […]. Ce point est si haut, qu’il est au dessus des preceptes de l’Art, et ne se sçauroit
bonnement enseigner“ (Nicolas Faret, L’honnête homme ou l’art de plaire à la cour, krit. Ausgabe
hg. von M. Magendie, Genf 2011, S. 18f.).

21 Siehe hierzu den Beitrag von Johann Kreuzer in diesem Band.
22 Castiglione, Cortegiano (I, 24), S. 79; m. Herv.
23 Annibale Romei, Discorsi, Ferrara 1586. Primo discorso „Della bellezza“; m. Herv.

DOI: 10.13173/9783447109260.089 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



96 Ulrike Schneider

Was zuweilen nahezu tautologisch anmutet, löst sich, so die These, oftmals
auf in der Rückbindung an die Ikonographie der drei Grazien aus der Antike,
eine Ikonographie, die nicht nur bildnerisch tradiert war, sondern auch in der
ekphrastischen Erläuterung von Aussehen, Haltung, Gestik und Attributen der
drei Grazien, wie sie von Seneca bis Cesare Ripa präsent war.24 Finden die drei
Grazien auch nicht überall explizit Erwähnung, so wird die These von der Rück-
führung der verschiedenen Bedeutungsschichten des Begriffs gratia auf den My-
thos und die Ikonographie der drei Chariten doch auch dadurch gestützt, dass
sie in der häufiger gebrauchten Pluralbildung grazie / Grazie anklingen; neben
dem expliziten Verweis bei Firenzuola findet sich Ähnliches beispielsweise bei
Romei, der in seiner Erörterung der Bedeutung, die der gratia innerhalb einer
Bestimmung von Schönheit zukomme, von „le Gratie, di Venere ancille“, den Die-
nerinnen der Venus spricht. Das Bild der Grazien als Begleiterinnen der Venus
indiziert seinerseits die verbreitete Qualifizierung der gratia als eines Zusatzes,
einer Beigabe zur Schönheit, sei diese nun essentiell für das jeweilige Schönheits-
konzept, wie im Neuplatonismus, oder handle es sich um eine grundsätzlich
variable, aber stets wirkungsmächtige ‚Begleiterscheinung‘; die begriffiche Dif-
ferenzierung von bellezza und gratia, die den Ausgangspunkt meiner Ausfüh-
rungen bildete, ist in der Ikonographie der drei Grazien mit Venus mithin be-
reits ebenso angelegt wie ihre begriffiche Korrelierung. Darüber hinaus werden
konkret Attribute der drei Grazien aktualisiert und innerhalb eines jeweiligen
Argumentationsgangs refunktionalisiert, wobei, und dies ist eine Besonderheit,
andere im Mythos tradierte Implikationen desselben Attributs durchaus latent
manifest bleiben. Dies gilt etwa für die Lichtmetaphorik des splendor, die in den
transparenten Gewändern der Grazien (so sie nicht nackt sind) und bildnerischen
Lichteffekten angelegt ist. Im Bild des splendor überlagern sich zugleich ästhe-
tische und theologische Aspekte. In dem Motiv der Gabe – sei es in der Zwei-
teilung ‚Geben & Empfangen‘, sei es in der Dreiteilung ‚Geben, Empfangen &
Zurückgeben‘ 25 – überlagern sich hingegen ethische und theologische Implika-
tionen. Und in der Bewegtheit bzw. Bewegung, die gemeinhin als konstitutives
Moment von gratia konzeptualisiert ist, überlagern sich schließlich ethische und
ästhetische Komponenten, ausgeweitet auf Modalitäten des Verhaltens wie auch
konkreter Handlungen. Ganz deutlich ist dies bei Castiglione, aber auch etwa
bei Romano Alberti, der referiert, „la grazia è un fiore di bellezza, un’operazione
singolare, la quale consiste particolarmente nel moto più che nella forma di teorica

24 Zu „Senecas Grazien“ und den Folgen nach wie vor maßgeblich: Wind, Heidnische Mysterien
in der Renaissance, bes. S. 38–49. Vgl. auch Cesare Ripa, Iconologia overo Descrittione Dell’imagini
Universali cavate dall’Antichità et da altri luoghi (1593), mit den Lemmata „Gratia di Dio“ und
„Gratie“; s. ders., Iconologia, hg. von P. Buscaroli, Mailand 1992.

25 Vgl. hierzu Wind, Heidnische Mysterien, hier bes. S. 40–43.

DOI: 10.13173/9783447109260.089 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



97Vom Wissen um gratia

ordinata, e ch’esso moto, o gesto o attitudine che dir vogliamo, è parte principale
della grazia“.26

Aus dem Gesagten lässt sich ableiten, dass die Kategorie der gratia als ein Pa-
limpsest fassbar ist. Die diesem Palimpsest eingeschriebenen Bedeutungsschich-
ten werden je unterschiedlich aktualisiert und im Transfer je spezifisch refunk-
tionalisiert; latent aber bleiben sie alle stets manifest. Als ein erstes Fazit wäre
demnach festzuhalten, dass es sich bei der gratia um eine nahezu semantisch
überdeterminierte Kategorie handelt. Aus dieser Perspektive betrachtet, sollte
man also annehmen, dass sie auch theoretisch entsprechend präzise zu konzep-
tualisieren ist.

3 Diskursivierungsstrategien elusiven Wissens um gratia
Das Gegenteil ist jedoch bekanntermaßen der Fall, und das deutete sich auch bei
den beiden eingangs zitierten Referenzautoren schon an. Bei Varchi bleibt die
Kategorie der grazia in ihren unterschiedlichen Verwendungskontexten schwer
fassbar, nur wird sie in der neuplatonischen Fundierung eingeholt, insofern der
Bezug zum göttlichen Wirken die rationale Erklärbarkeit in gewisser Weise sus-
pendiert. Bei Firenzuola klang in der Koppelung der grazia an die Kategorie des
non so che die Schwierigkeit einer Theoretisierung, ja generell der Diskursivie-
rung an,27 und an anderen Stellen seines Dialogo wird denn auch explizit die Un-
möglichkeit einer rationalen Erklärung ästhetischer Erfahrung thematisch; diese
sei vielmehr in einem Bereich angesiedelt, in den ‚kein Pfeil vom Bogenmenschli-
chen Verstandes dringt‘.28 Die unterschiedlichen Facetten der (hier: idealen weib-
lichen) Schönheit folgen einem verschwiegenen Gesetz (una tacita legge), und kein
Bücherwissen vermag dies zu vermitteln.29

Besonders aufschlussreich bezüglich der Vagheit der Kategorie der gratia sind
daneben ganz konkret rekurrente textstrukturelle Phänomene, genauer eine Rei-
he diskursiver Verfahren, die sich in Bestimmungsversuchen der gratia, grund-
sätzlich aber auch bei jenen anderer ästhetischer Kategorien identifizieren lassen.

26 Romano Alberti, Decima seconda academia, terza domenica di marzo, a dì 20 [1594], S. 1710;
m. Herv. – Eine ganz ähnliche Überlagerung findet sich bei Vincenzo Danti, der in seinem
Trattato delle perfette proporzioni (1567) von „molte e diverse qualità d’operazioni e movimenti
graziosi“ spricht, in denen Schönheit zum Ausdruck komme (ebd., S. 1687). Dieses letzte
Beispiel indiziert bereits, dass sich auch alle drei Bereiche überlagern können, wenn es bei
Danti näherhin heißt, die „bellezza dell’animo“ (ebd.) könne in diese Bewegungen ‚diffun-
dieren‘ – ein Beleg dafür, dass Danti aristotelische und platonische Konzepte engführt.

27 Zur Erinnerung: „ […] è, come si dice delle cose che noi non sappiamo esprimere, un non so
che“ (Firenzuola, Dialogo, S. 755).

28 „[…] dove […] non arriva saetta d’arco d’ingegno umano“ (ebd., S. 730).
29 Vgl. ebd., S. 753. – Es ist die Pointe des Dialogo, dass er seinerseits in der literarischen Fik-

tion einer mündlichen Gesprächssituation diesen enjeu zu realisieren vermag. Vgl. hierzu
Schneider, „‚Disegnare con parole‘“, S. 96f.

DOI: 10.13173/9783447109260.089 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



98 Ulrike Schneider

„La bellezza non è altroche una certa grazia“, hieß es bei Varchi,30 und die iden-
tische Wendung findet sich in zahlreichen weiteren Quellen.31 Diese restriktiv-
definitorische Formel, deren Gebrauch sich freilich nicht auf die Bestimmung äs-
thetischer Kategorien beschränkt, zielt generell ab auf eine Begriffskorrelation,
die, im Unterschied zur geläufigen Form einer Definition, nicht reversibel ist.32
In der Korrelierung der Begriffe bellezza und grazia im Syntagma ‚la bellezza non
è altroche una certa grazia‘ erlangt damit nun aber gerade, und darauf kommt es
mir in diesem Kontext an, das definiens ‚grazia‘ – das ja, wie gesehen, zudem häu-
fig als bloße, wenngleich essentielle ‚Zugabe‘ bestimmt wird – den Status eines
Oberbegriffs gegenüber dem definiendum ‚bellezza‘. Diese Beobachtung unter-
streicht einerseits die Bedeutung der gratia innerhalb der vormodernen Theorie
des Schönen, andererseits markiert sie auch den deutlich tentativen Charakter der
unterschiedlichen, nur näherungsweisen Diskursivierungsversuche und Bestim-
mungsmodelle.

Der elusive, nicht genau fassbare Charakter der Kategorie gratia wird nun
noch weit deutlicher darin erkennbar, dass dem Begriff fast immer das Adjek-
tiv-Attribut certa vorangestellt ist, in Verbindung mit dem unbestimmten Artikel:
una certa grazia. Belege hierfür sind zahllos und wiederholt auch bereits in den
obigen Ausführungen präsent; sie finden sich in nahezu allen Verwendungs-
kontexten und in Bestimmungsversuchen von gratia, aber auch anderer ästhe-
tischer Kategorien.33 Interessanterweise greift nun Varchi gegen Ende seiner

30 Varchi, Libro, S. 1672; m. Herv. Ähnlich auch an weiteren Stellen, vgl. folgende Formulierun-
gen (mit m. Herv.): „la bellezza non è altro che la debita proporzione e corrispondenza di tutte
le membra [tra] loro“ (als Referat der Meinung anderer; ebd., S. 1673); „onde la bellezza in
questi corpi inferiori, così naturali come artificiali, non è altro che quella grazia e piacenza“
(ebd., S. 1677).

31 Vgl. nur beispielhaft (mit m. Herv.): „[la bellezza] non è altro che una gratia che di proportione
et di convenenza nasce et d’harmonia nelle cose“ (Pietro Bembo, Gli Asolani, kritische Aus-
gabe, hg. von Giorgio Dilemmi, Florenz 1991, S. 187); „la belleza non è altro che una ordinata
concordia e quasi una armonia occultamente risultante dalla composizione, unione e com-
missione di piùmembri diversi e diversamente da sé e in sé, e secondo la loro propria qualità
e bisogno, bene proporzionati e ’n un certo modo belli […]“ (Firenzuola, Dialogo, S. 730); die
Wendung ist selbstredend nicht auf Bestimmungen von bellezza und grazia beschränkt, vgl.
etwa zur leggiadria: „La leggiadria non è altro, come vogliono alcuni, e secondo che mostra la
forza del vocabolo, che una osservanza d’una tacita legge […]“ (ebd., S. 753).

32 Man kennt die Formel non altroche vor allem aus der französischen Moralistik, wo sie, bzw.
ihr französisches Pendant ne…que, einen festen Platz in der Maximentradition hat – bezeich-
nenderweise im Kontext einer negativen Anthropologie und ebenfalls restriktiver Demas-
kierung von Tugenden und für sicher erachteten Werten (vgl. La Rochefoucauld: „Nos ver-
tus ne sont, le plus souvent, que des vices déguisés.“, Epigraph zu seinen Maximen; m. Herv.).
Siehe hierzu etwa Jean-Pierre Beaujot, „Le travail de la définition dans quelques maximes de
La Rochefoucauld“, in: Les formes brèves de la prose et le discours discontinu (XVIe–XVIIe siècles),
hg. von Jean Lafond, Paris 1984, S. 95–100.

33 Auch in Baldassare Castigliones Libro del Cortegiano (1528) ist rekurrent die Rede von ‚una
certa grazia‘, ‚questa grazia‘; und analog ‚una certa sprezzatura‘. – Das attributive certo,- a
begleitet auch andere Kategorien, vgl. hier nur beispielhaft die Verweise auf alternative Be-
stimmungsmodelle des Schönen in Firenzuolas Dialogo, so in der Paraphrase von Cicero: „la

DOI: 10.13173/9783447109260.089 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



99Vom Wissen um gratia

Ausführungen diese Formulierung im Kontext der Unterscheidung verschiede-
ner Gebrauchsweisen des Begriffs gratia nochmals auf und erläutert sie in einem
metasprachlichen Kommentar:

E se alcuno mi dimandasse perch’io nella diffinizione della bellezza non
ho detto ‚grazia‘ [semplicemente, ma ‚una certa grazia‘], risponderei: ‚Per
dichiarar meglio di qual grazia intendea’, cioè di quella che diletta emuove
ad amar, conciossia che noi chiamiamo grazia molte altre qualità che di-
lettano, ma non già muovono ad amare, come quando dichiamo: ‚Il tale ha
grazia nel leggere, e ‘l tale nello scriver‘.34

Varchi legt den Akzent gerade auf eine neuplatonisch konzeptualisierte gratia,
und insofern lässt sich hier die Formel ‚una certa grazia‘ mit der deutschen Wen-
dung ‚eine bestimmte Anmut‘ übersetzen – wohingegen die übrigen Ausprägun-
gen, auf die er verweist, eher als jene einer gewissen, d. h. eben nicht näher be-
stimmbaren Anmut erscheinen.35

In anderen Fällen ist allerdings noch weit weniger entscheidbar, ob mit certo /
certa eine Gewissheit, Bestimmtheit oder gerade im Gegenteil eine Unbestimmt-
heit, Vagheit zum Ausdruck gebracht wird und werden soll. Ital. certo / certa
(wie auch frz. certain / certaine) geht auf lat. certus bzw. certanus zurück, was in
erster Linie eine Gewissheit und Entschiedenheit ausdrückt und erst in einer
deutlich weniger verbreiteten Variante eine qualitative oder auch quantitative
Unbestimmtheit.36 Andererseits wird mit ital. certo / certa bereits zeitgenössisch
auch lat. quidam übersetzt, das bezüglich der Frage der Gewissheit am anderen
Ende der Skala gegenüber certus und certanus anzusetzen ist.37 Und interessanter-
weise findet sich nun gerade bei Ficino die zentrale Formulierung der gratia quae-
dam / quedam, mithin genau das Gegenstück zu Varchis ja ebenfalls neuplatonisch
fundierter certa grazia, die letztlich ebenso ‚unbestimmbar‘ bleibt, auch wenn sie
im Verweis auf ihren göttlichen Ursprung herleitbar ist.38

bellezza è un’atta figura dei membri, con una certa soavità di colore“; von Aristoteles: „una
certa proporzione conveniente, che ridonda da uno accozamento delle membra diverse l’une
dall’altre“; von Ficino: „una certa grazia, la quale nasce dalla concinnità di più membri“
(ebd.), mit der folgenden Präzisierung: „e dice concinnità, percioché quel vocabolo importa
un certo ordine dolce e pieno di garbo e quasi vuol dire un attillato aggregamento“ (für alle
Zitate: Dialogo, S. 729f.; m. Herv.).

34 Varchi, Libro, S. 1680 (die eckige Klammer findet sich bereits ebd.).
35 Es ist gleichwohl anzumerken, dass auch die deutsche Formel ‚eine bestimmte Anmut‘ ein

Moment des schwer Fassbaren in sich birgt, insofern sie (auch) nahezu synonym zur Wen-
dung ‚eine gewisse Anmut‘ gebraucht und verstanden werden kann.

36 Vgl. Wartburg / FEW: „certus – gewiss, sicher“ (nur einmal angeführt ist: „Ein gewisser – afr.
certain“); Georges: certus – ‚bestimmt‘.

37 Vgl. hierzu etwa das Vocabolario degli Accademici della Crusca, in dem certo sowohl für lat. qui-
dam wie auch für lat. certus gelistet ist (s. unter http://vocabolario.sns.it/html/index.html).

38 „Pulchritudo autem gratia quedam est […]“ (Marsilio Ficino, Über die Liebe oder Platons Gast-
mahl, lat.-dt., übers. von Karl Paul Hasse, hg. und eingel. von Paul Richard Blum, Hamburg
2004, S. 26). Ficino selbst gebrauchte in der italienischen Fassung (vor 1474, 1544 posthum

DOI: 10.13173/9783447109260.089 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



100 Ulrike Schneider

Worum es mir hier jenseits linguistischer Subtilitäten geht, ist Folgendes: Das
Adjektiv certo / certa, das rekurrent dem Substantiv gratia attributiv zugeordnet
ist, oszilliert gewissermaßen zwischen den Polen von Bestimmtheit und Unbe-
stimmtheit. Wo jedoch keine weitere konzeptuelle Präzisierung erfolgt, ist es in
semantischer wie funktionaler Hinsicht eher analog zu lat. quidam zu klassifizie-
ren.39 Der Begriff gratia erhält damit bei aller Aufladung, die er im Sinne einer ‚Pa-
limpsest-Kategorie‘ erfährt, nahezu stets wiederum eine semantische Unschärfe.
Dieser Effekt mag auch mit einer diffusen ‚Ortsungebundenheit‘ der gratia selbst
zusammenhängen. Nicht nur kann gratia sich in nahezu allen Körperteilen eben-
so wie im gesamten Körper zeigen und zudem in Haltungen, Verhalten, Bewe-
gungen, Bewegtheit und Handlungen manifest werden. Sie wird darüber hinaus
auch wiederholt explizit als ‚lokal nicht festmachbar‘ konzeptualisiert; „[la gra-
zia] non ha fermezza di luogo“, heißt es etwa bei Vincenzio Danti.40

4 gratia als System(leer)stelle in der vormodernen Regelästhetik
Es lässt sich mithin festhalten, dass trotz offensichtlicher Transferbewegungen
zwischen und Überlagerungen von ästhetischem, ethischem und theologischem
Bereich und trotz einer zumindest latent stets mehr oder weniger präsent gehalte-
nen Rückkoppelung an den antikenMythos der drei Grazien die Theoretisierung
der gratia im Kontext frühneuzeitlicher Theorie(n) des Schönen bemerkenswert
vage bleibt – und wohl auch bleiben muss. Die Relevanz der Kategorie wird al-
lerdings allein schon darin manifest, dass es dennoch derart zahlreiche Versu-
che der Diskursivierung eines letztlich nur näherungsweisen, elusiven Wissens
um dieses Phänomen überhaupt gibt. Die Schwierigkeiten einer ‚Definition‘ (und
dieser Begriff fällt ja immer wieder) werden gleichwohl bereits zeitgenössisch
kritisch reflektiert. Wir haben dies bei Firenzuola gesehen, in dessen Dialogo eine
solche Reflexion implizit wie explizit stark ausgeprägt ist, was die Forschung je-
doch bislang weitestgehend übersehen hat. Es ließe sich eine Reihe weiterer Bele-
ge dafür anführen, von denen ich hier nur noch einen etwas ausführlicher zitie-
ren möchte, in dem zugleich die Perspektive über die Kategorie der gratia hinaus

von Cosimo Bartoli in Florenz publiziert) übrigens das Adjektiv certo („La bellezza è un certo
splendore, che l’Animo umano a sè rapisce“, und auch: „La bellezza del corpo non è altro,
che splendore nell’ornamento de’ colori e linee […].“; meine Herv.). Siehe zu Ficino auch den
Beitrag von Anne Eusterschulte in diesem Band. – Vgl. auch Agostino Nifo: „[…] pulchritu-
dinem Plato esse inquit gratiam quandam […]“ / „[…] Platon dit que la beauté est une certaine
grâce […]“ (De pulchro et amore. I. De pulchro liber, krit. Ausgabe, Übers., Einl. und Anm. von
Laurence Boulège, Paris 2003, S. 36f.; m. Herv.).

39 Vgl. auch das Lexem quidpiam (‚etwas‘), mit dem Leon Battista Alberti in seiner Architek-
turtheorie auf den Begriff der concinnitas hinführt und damit dessen ebenfalls vagen, elu-
siven Charakter bereits vorwegnimmt (s. Zehn Bücher über die Baukunst [De re aedificatoria],
übers., eingel. und mit Anm. und Zeichnungen versehen durch Max Theuer, Darmstadt
22005, S. 491). – Für die klassische Rhetorik s. ferner Quintilian (VI 3, 18), bei dem es heißt: „ve-
nustum esse, quod cum gratia quadam et venere dicatur, apparet“ (Quintilian, Ausbildung
des Redners, S. 720). Vgl. auch den Beitrag von Melanie Möller in diesem Band.

40 Vincenzio Danti, Trattato delle perfette proporzioni, S. 1687.

DOI: 10.13173/9783447109260.089 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



101Vom Wissen um gratia

erweitert wird. So heißt es nämlich am Ende des 16. Jahrhunderts bei Romano
Alberti:

Né si può questa grazia […] imparare, né con regole né conmisure, né di te-
orica né di pratica, ma è assolutamente nel buon gusto e nel buon giudizio,
il qual bisogna assuefarse da principio a conoscere il bello, il buono et il
grazioso, e conoscendolo gustarlo, e gustandolo immitarlo et osservarlo.41

Kein Regelwissen, keine Maßvorgaben, keine Theorie sind hier gefragt, sondern
ausgebildeter Geschmack und gutes Urteilsvermögen. Hier klingt einmal mehr
die Relevanz von ingenium und iudicium im Produktionsprozess wie auch im Re-
zeptionsvorgang an.42

Der Beobachtung, dass in den unterschiedlichsten Verwendungskontexten der
Kategorie gratia immer wieder der nur näherungsweise Charakter ihrer jeweili-
gen Bestimmung manifest wird, steht – davon legen auch alle Beiträge in diesem
Band Zeugnis ab – die Tatsache gegenüber, dass dennoch immer wieder versucht
wird, sie diskursiv einzuholen und zu definieren. Der Kategorie der gratia kommt
innerhalb der vormodernen Ästhetik zweifellos eine herausgehobene Bedeutung
zu, die nicht zuletzt darauf beruht, dass sie unmittelbar mit (unterschiedlichen
Konzepten von) ‚Schönheit‘ assoziiert und dabei zumeist als ‚(Bei-)Gabe‘ ge-
fasst wird, genauer: als ein letztlich irreduzibles, rational-diskursiv uneinholba-
res surplus, das hinzukommen muss, um Schönheit zu ‚würzen‘ und derart zu
perfektionieren. – Gratia steht aber auch paradigmatisch für andere ästhetische
Kategorien, die ihrerseits ein elusives, nicht propositional zu fassendes Wissen
um die Verfasstheit des Schönen indizieren, dieses gleichzeitig aber, qua Katego-
rien, im Rahmen einer vormodernen Regelästhetik operationalisierbar machen.
Hieraus lässt sich schlussfolgern, dass an ihnen nicht etwa ‚Einbruchstellen‘ ei-
ner modernen Ästhetik manifest werden, sondern dass sie als solche gewisser-
maßen ‚Sollbruchstellen‘ innerhalb vormoderner Ästhetik markieren und derart
als ein dem Regelsystem inhärentes Moment zu konzeptualisieren sind: In einer
paradoxalen Bewegung markieren sie eine Leerstelle im normativen System und
füllen sie zugleich aus. Mit und in ihnen eröffnen sich Freiräume, die gleichwohl
das Regelsystem nicht sprengen, sondern in ihm verankert sind, gebunden an
das ingenium des Künstlers und das iudicium, über das Künstler wie Rezipienten
gleichermaßen verfügen müssen. Es ist wohl das offenkundig paradoxale Mo-
ment dieser Konstellation, das bereits zeitgenössisch als intrikat begriffen wurde
und dazu anregte, es in immer neu ansetzenden Bestimmungsmodellen rational
einholen und stillstellen zu wollen. Und dennoch ist eine gewisse Abweichung
von der regelhaft fassbaren Norm für eben diese ganz offenbar gerade als kons-
titutiv zu erachten.43

41 Romano Alberti, Decima seconda Academia, S. 1709f.
42 Vgl. hierzu auch den Beitrag von Nadia J. Koch in diesem Band.
43 Auch hierfür ließen sich vielfältige Belege anführen; für die Kunsttheorie etwa ist besonders

prominent eine Formulierung von Vasari im Proöm zum dritten Teil seiner Vite: „Mancando-

DOI: 10.13173/9783447109260.089 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



102 Ulrike Schneider

5 Die Valenz des Indexikalischen im Wissen um gratia
Den Ausgangspunkt meiner Überlegungen bildeten zwei empirische Erfahrun-
gen bezüglich des Vorkommens der gratia, wie sie häufig im Rahmen einer Theo-
rie des Schönen in der Frühen Neuzeit thematisch werden. Und zur empirischen
Erfahrung führt uns eine letzte diskursive Strategie zurück, die wohl in nahezu
allen Versuchen einer Konzeptualisierung von gratia auszumachen ist: Im Zitat
von Romano Alberti war die Rede von questa grazia, und ist an dieser Stelle auch
nicht ganz ersichtlich, ob das Demonstrativpronomen anaphorischen Charakter
hat oder nicht, so ist sein Vorkommen doch als solches aufschlussreich. Es ist
nämlich generell eine bemerkenswert hohe Präsenz deiktischer Pronomina in
Verbindung mit dem Substantiv gratia (wie auch mit anderen ästhetischen Kate-
gorien) zu verzeichnen. Karl Bühler hat in seiner Sprachtheorie drei verschiedene
Modi des Zeigens unterschieden: Dem „sachlichen Zeigen“ ordnet er die Phäno-
mene „demonstratio ad oculos“ und die „Deixis am Phantasma“ zu, dem „syn-
taktischen Zeigen“ die „Anaphora“.44 Der Gebrauch der deiktischen Pronomina
in unserem Zusammenhang oszilliert nun zumeist zwischen dem syntaktischen
Zeigen mittels Anaphora und dem sachlichen Zeigen qua demonstratio ad oculos.
Denn die deiktischen Pronomina haben nicht nur eine rückbezügliche Funktion
als Textkonnektoren, sie verweisen auch auf außertextuell anzusiedelnde Phäno-
mene, hier die gratia. Mittels der Deixis wird mithin ‚demonstrativ‘ etwas einzu-
holen versucht, was sich anderen Modi der Diskursivierung entzieht. Es ist die
jeweilige gratia, auf die derart Bezug genommen wird, und sie ist als solche nicht
unter abstrakte Konzepte subsummierbar; das einzelne Phänomen ist nicht auf
allgemein gefasste Propositionen rückführbar. Damit wird auch hier eine „Gren-
ze zwischen dem, was beschreibbar und dem, was nur indexikalisch aufweisbar
ist“, markiert.45

Questa grazia steht nahezu synonym für una certa grazia, ließe sich behaupten,
und zwar in aller hier angedeuteten Ambivalenz von Bestimmtheit und Unbe-
stimmtheit. Die hohe Rekurrenz deiktischer Elemente aber indiziert eine Konti-
guität zwischen theoretischer Reflexion und der Sphäre empirischer Erfahrung
und Beobachtung. Dies scheint mir umso bemerkenswerter zu sein, als sich bei
so prominenten Autoren wie Cicero und Bembo mitunter gerade ein Abweis der
indexikalischen Verweisstruktur mittels Fingerzeig findet: DenMenschen mache

ci ancora nella regola, una licenzia, che non essendo di regola, fosse ordinata nella regola e potesse
stare senza fare confusione o guastare l’ordine […]“ (Giorgio Vasari, Le vite dei più eccellenti
pittori, scultori e architetti, mit einer Einl. von Maurizio Marini, Rom 1991, S. 553; m. Herv.).

44 Karl Bühler, Sprachtheorie. Die Darstellungsfunktion von Sprache, Stuttgart 31999, S. 123.
45 Helmut Pape, „Indexikalität und die Anwesenheit der Welt in der Sprache“, in: Indexikalität

und sprachlicher Weltbezug, hg. von M. Kettner und H. Pape, Paderborn 2002, S. 91–119, hier
S. 103. Vgl. ferner zum Zusammenhang von Indexikalität und Wissen Helmut Pape, „Inde-
xikalität der Erfahrung oder Objektivität des Wissens?“, in: Zeitschrift für Semiotik 21 (1999),
S. 3–14; Klaus W. Hempfer / Anita Traninger, „Einleitung“, in: dies. (Hgg.), Dynamiken des
Wissens, Freiburg / Berlin /Wien 2007, S. 7–21, hier bes. S. 12–15, sowie die Beiträge in jenem
Band.

DOI: 10.13173/9783447109260.089 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



103Vom Wissen um gratia

seine Seele aus, nicht die Gestalt, auf die mit dem Finger gezeigt werden könne.46
Die Versuche einer Konzeptualisierung der gratia legen demgegenüber gerade
die fundamentale, ja essentielle Bedeutung einer je konkreten Gestalt bzw. Form
nahe, von der sie sich nicht lösen (können). Für ein Wissen um die gratia bedarf
es mithin offenbar ebenso des diskursiven wie des empirisch-realen Fingerzeigs.

Literaturverzeichnis
Quellen
Alberti, Romano, Decima seconda academia, terza domenica di marzo, a dì 20 [1594], in:

Scritti d’arte del Cinquecento, hg. von Paola Barocchi, Mailand / Neapel 1973, Bd. 2,
S. 1708–1711.

Alberti, Leon Battista, Zehn Bücher über die Baukunst [De re aedificatoria], übers., eingel.
und mit Anm. und Zeichnungen versehen durch Max Theuer, Darmstadt 22005.

Barocchi, Paola (Hg.), Scritti d’arte del Cinquecento, 3 Bde., Mailand / Neapel 1971–1977.
Bembo, Pietro, Gli Asolani, kritische Ausgabe, hg. von Giorgio Dilemmi, Florenz 1991.
Bouhours, Dominique, Les entretiens d’Ariste et d’Eugène, hg. und komm. von Bernard

Beugnot und Gilles Declerq, Paris 2003.
Catull, Gedichte. Lateinisch-deutsch, hg. und übers. von Werner Eisenhut, Düsseldorf /

Zürich 112000.
Castiglione, Baldassar, Il libro del Cortegiano, hg. von Giulio Carnazzi, mit einer Ein-

führung von Salvatore Battaglia, Mailand 1987.
Cicero, Marcus Tullius, Der Staat, lat.-dt., hg. und übers. von Karl Büchner, München

1993.
Danti, Vincenzio, Trattato delle perfette proporzioni di tutte le cose che imitare, e ritrarre si

possano con l’arte del disegno [Florenz 1567], in: Scritti d’arte del Cinquecento, hg. von
Paola Barocchi, Mailand / Neapel 1973, Bd. 2, S. 1682–1690 u. 1760–1798 (Auszüge).

Faret, Nicolas, L’honnête homme ou l’art de plaire à la Cour, krit. Ausgabe, hg. vonMaurice
Magendie, Genf 2011.

Ficino, Marsilio, Über die Liebe oder Platons Gastmahl, lat.-dt., übers. von Karl Paul Has-
se, hg. und eingel. von Paul Richard Blum, Hamburg 2004.

Firenzuola, Agnolo, Dialogo delle bellezze delle donne, in: ders., Opere, hg. von Delmo
Maestri, Turin 1977, S. 713–789.

Nifo, Agostino, De pulchro et amore. I. De pulchro liber, krit. Ausgabe, Übers., Einl. und
Anm. von Laurence Boulège, Paris 2003.

46 Cicero, Somnium Scipionis (De re publica, VI): „[…] nec enim tu is es quem forma ista declarat,
sed mens cuiusque is est quisque, non ea figura quae digito demonstrari potest.“ (Marcus Tulli-
us Cicero,Der Staat, lat.-dt., hg. und übers. von Karl Büchner, München 1993, S. 274; m. Herv.);
„[…] nicht du bist sterblich, sondern dein Körper hier, denn du bist nicht der, den diese Form
anzeigt, sondern der Geist eines jeden, das ist er, nicht die Gestalt, die mit den Fingern gezeigt
werden kann“ (ebd., S. 275; m. Herv.). – Bembo, Asolani (3. Buch), in der Rede des Eremiten an
Lavinello: „O pure che bellezza può tra noi questa tua essere, così piacevole et così piena,
che proportione di parti, che in humano ricevimento si ritruovino, che convenenza, che har-
monia, che ella empiere giamai possa et compiere alla nostra vera sodisfattione et appaga-
mento? O Lavinello, Lavinello, non sei tu quello che cotesta forma ti dimostra, né sono gli
altri huomini ciò che di fuori appare di loro altresì. Ma è l’animo di ciascuno quello che esso
è, et non la figura,che col dito si può mostrare“ (Bembo, Asolani, S. 203; m. Herv.).

DOI: 10.13173/9783447109260.089 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



104 Ulrike Schneider

Quintilian, Marcus Fabius,Ausbildung des Redners. Zwölf Bücher, lat.-dt., hg. und übers.
von Helmut Rahn, Darmstadt 62015.

Ripa, Cesare, Iconologia, hg. von Piero Buscaroli, Mailand 1992.
Romei, Annibale, Discorsi, Ferrara 1586.
Trissino, Gian Giorgio, Ritratti, in: Willi Hirdt, Gian Giorgio Trissinos Porträt der Isabella

d’Este. Ein Beitrag zur Lukian-Rezeption in Italien, Heidelberg 1981, S. 19–28.
Varchi, Benedetto, Libro della beltà e grazia [1590], in: Scritti d’arte del Cinquecento, hg. von

Paola Barocchi, Mailand / Neapel 1973, Bd. 2, S. 1671–1681.
Vasari, Giorgio, Le vite dei più eccellenti pittori, scultori e architetti, mit einer Einleitung

von Maurizio Marini, Rom 1991.

Sekundärliteratur
Bayer, Raymond, L’esthétique de la grâce, Paris 1933.
Beaujot, Jean-Pierre, „Le travail de la définition dans quelques maximes de La Roche-

foucauld“, in: Les formes brèves de la prose et le discours discontinu (XVIe–XVIIe siècles),
hg. von Jean Lafond, Paris 1984, S. 95–100.

Bühler, Karl, Sprachtheorie. Die Darstellungsfunktion von Sprache, Stuttgart 31999.
D’Angelo, Paolo / Velotti, Stefano (Hgg.), Il „non soche“. Storia di una idea estetica, Paler-

mo 1997.
Emison, Patricia, „Grazia“, in: Renaissance Studies 5 / 4 (1991), S. 427–460.
Georges, Karl Ernst, Ausführliches lateinisch-deutsches Handwörterbuch, Hannover 1913

(Nachdruck: Darmstadt 1998).
Hempfer, Klaus W. / Traninger, Anita, „Einleitung“, in: dies. (Hgg.), Dynamiken des

Wissens, Freiburg / Berlin /Wien 2007, S. 7–21.
Jaeger, Stephen C., The Origins of Courtliness. Civilizing Trends and the Formation of

Courtly Ideals, 939-1210, Philadelphia 1985.
Leinkauf, Thomas, „Der neuplatonische Begriff des ‚Schönen’ im Kontext von Kunst-

und Dichtungstheorie der Renaissance“, in: Neuplatonismus und Ästhetik. Zur
Transformationsgeschichte des Schönen, hg. von Verena Olejniczak Lobsien und Clau-
dia Olk, Berlin 2007, S. 85–115.

Lobsien Olejniczak, Verena / Lobsien, Eckhard, Die unsichtbare Imagination. Literari-
sches Denken im 16. Jahrhundert, München 2003.

Mac Carthy, Ita, „Grace and the ‚Reach of Art‘ in Castiglione and Raphael“, in:Word &
Image 25 (2009), S. 33–45.

Mainberger, Sabine, „Lässig – subtil – lakonisch. Zur Ästhetik der Grazie“, in: Arca-
dia 47 (2012), S. 251–271.

Méchoulan, Éric, „Le gracieux et le gratuit: ‚civiliser la grâce‘ dans les traités de sa-
voir-vivre aux XVIe et XVIIe siècles“, in: De la grâce et des vertus, hg. von Marie-
France Wagner und Pierre-Louis Vaillancourt, Paris 1998, S. 259–293.

Michel, Alain, „La Grâce et la grâce“, in: Les grâces, hg. von Jackie Pigeaud, Littératures
classiques 60 (2006), S. 13–25.

Monk, Samuel H., „A Grace beyond the Reach of Art“, in: JHI 5 (1944), S. 131–150.
Pape, Helmut, „Indexikalität der Erfahrung oder Objektivität des Wissens?“, in: Zeit-

schrift für Semiotik 21 (1999), S. 3–14.
Pape, Helmut, „Indexikalität und die Anwesenheit der Welt in der Sprache“, in: In-

dexikalität und sprachlicher Weltbezug, hg. von Matthias Kettner und Helmut Pape,
Paderborn 2002, S. 91–119.

DOI: 10.13173/9783447109260.089 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



105Vom Wissen um gratia

Rossi Monti, Martino, Il cielo in terra. La grazia fra teologia ed estetica, Turin 2008.
Rossi Monti, Martino, „‚Questa arcana e leggera qualità‘. La grazia come ideale di

comportamento tra Medioevo e Rinascimento“, in: L’antidoto di Mercurio. La civil
conversazione tra Rinascimento ed età moderna, hg. von Nicola Panichi, Florenz 2013,
S. 113–129.

Saccone, Eduardo, „Grazia, Sprezzatura, Affettazione in the Courtier“, in: Castiglione: The
Ideal and the Real in Renaissance Culture, hg. von Robert W. Hanning und David
Rosand, New Haven 1983, S. 45–67.

Scholar, Richard, The Je-Ne-Sais-Quoi in Early Modern Europe. Encounters with a Certain
Something, Oxford 2005.

Schneider, Ulrike, „‚Disegnare con parole’. Strategies of Dialogical Portraits of Ideal
Female Beauty in the Italian Renaissance“, in: Inventing Faces. Rhetorics of Portrai-
ture between Renaissance and Modernism, hg. von Mona Körte, Ruben Rebmann, Ju-
dith Elisabeth Weiss und Stefan Weppelmann, Berlin 2014, S. 84–98.

Steigerwald, Jörn, „‚Grazia‘ oder die Vollendung menschlicher Natur und Kunst in
Giovan Pietro Belloris Vite“, in: Begrifflichkeit, Konzepte, Definitionen. Schreiben über
Kunst und ihre Medien in Giovan Pietro Belloris Viten und der Kunstliteratur der Frühen
Neuzeit, hg. von Elisabeth Oy-Marra, Marieke von Bernstorff und Henry Keazor
unter Mitarbeit von Xenia Schramek, Wiesbaden 2014, S. 257–284.

Vocabolario degli Accademici della Crusca (s. unter http://vocabolario.sns.it/html/index.
html; letzte Einsichtnahme: 21.06.2017).

Wartburg, Walther von, Französisches etymologisches Wörterbuch. Eine Darstellung des
galloromanischen Sprachschatzes, Basel 1928–.

Werle, Peter, „‚Grazia‘. Zu Konstituierung und Funktion eines Bildungsideals in Bal-
dassare Castigliones Libro del Cortegiano“, in: Italienische Studien 8 (1985), S. 39–50.

Wind, Edgar, Heidnische Mysterien in der Renaissance, übers. von Christa Münster-
mann, Frankfurt a. M. 1981.

DOI: 10.13173/9783447109260.089 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447109260.089 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



„Pulchritudinem esse gratiam
quamdam vivacem et spiritalem.“

Theologisch-philosophische Voraussetzungen
der gratia-Konzeption bei Marsilio Ficino

Anne Eusterschulte

Dass die Schönheit „ein bestimmter lebensvoller und unkörperlicher Liebreiz“1
sei, wie es in der vorangestellten Formulierung heißt, oder, übersetzen wir es an-
ders, in ‚einer gewissen lebendigen‘, ‚geistigen‘ bzw. ‚luftartigen Anmut‘ bestehe,2
an dieser Bestimmung von gratia, die Marsilio Ficino in seiner Schrift Commenta-
rium in Platonis convivium de amore, seinem ‚Kommentar‘ 3 zum Platonischen Sym-
posion, vorstellt, wird ein Problemhorizont eröffnet, der zunächst genauer zu
konturieren ist. Im Kontext der Schriften Ficinos ist es insbesondere der Sympo-
sion-Kommentar und die darin prominent entfaltete Amor-Lehre, die Debatten
um die Bestimmung von Grazie im Verhältnis und Unterschied zu Schönheit in
der Renaissanceästhetik maßgeblich bestimmt. Um genauer beschreiben zu kön-

1 Marsilio Ficino, Über die Liebe oder Platons Gastmahl, übers. von Karl Paul Hasse, hg. und
eingel. von Paul Richard Blum, Hamburg 1984, S. 158f.

2 Zur Ambivalenz, die mit dem Pronomen quaedam angezeigt wird, sofern sich hierin gleich-
sam eine ‚bestimmte Unbestimmtheit‘ artikuliert, vgl. den Beitrag von Ulrike Schneider in
diesem Band. An denMöglichkeiten einer Übersetzung von spiritalis als geistlicher, geistiger
(im Sinne von unkörperlich bzw. einer mentalen Qualität) oder pneumatischer Beschaffen-
heit (spiritus als quasikorpuskular-feinstofficher Hauch im neuplatonisch-medizinischen
Sinne) von Grazie kündigt sich bereits an, dass Transferprozesse bei Ficino nicht zuletzt auf
der Ebene der Begriffskonnotierungen greifen. Die Überlagerungen von naturphilosophi-
schen, psychologischen und theologischen Dimensionen der Spiritus-Lehre werden uns im
Folgenden beschäftigen.

3 Ein solcher ‚Kommentar‘, wie ihn Ficino vorlegt, ist bereits ein aussagekräftiges Beispiel für
Wissensbewegungen und -dynamiken (Transfer im Sinne des Forschungsprogramms des
SFB 980 „Episteme in Bewegung“). Verfahren der De- und Rekontextualisierung philosophi-
scher wie theologischer Quellenbestände bzw. Theorieansätze greifen bei Marsilio Ficino
über Zitationen und ausgreifende Einflechtungen von selektiv aufgerufenen und auf die
Grundstruktur des Platonischen Dialoges applizierten Segmenten antiker, spätantiker wie
mittelalterlicher Provenienz sowie durch die Einbindung von Passagen aus eigenen Schrif-
ten. Ficino führt eine Methode des Philosophierens vor, die über die gezielte Verflechtung
und konstellative Neukontextualisierung von fragmentarisch herausgegriffenen Text- bzw.
Wissensbeständen semantische Akzentverschiebungen vornimmt. Nicht zuletzt die Titelge-
bung der italienischen Fassung des Symposion-‚Kommentars‘ (Sopra lo amore ovvero Convito
di Platone) macht deutlich, dass hier ein Liebeskonzept in den Fokus rückt, das zumKristalli-
sationspunkt von theologischen und ästhetischen Definitionsansätzen wird. In eben dieser
oszillierenden Spannung ist der gratia-Begriff zu situieren.

DOI: 10.13173/9783447109260.107 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



108 Anne Eusterschulte

nen, wie diese gratia-Konzeption sich formiert, gilt es zu verfolgen, in welcher
Weise in Ficinos Reflexionen auf das Erfahrbarwerden von Grazie eine Verflech-
tung von Ansätzen theologischer Gnadenlehren mit naturphilosophisch-kosmo-
logischen, naturmagischen und psychologischen Ansätzen beobachtbar ist, die
zur Grundierung kunsttheoretischer sowie ästhetischer Fragen wird. Eben diese
theologische Fundierung von gratia im Blick auf eine ästhetische Begriffsbestim-
mung wirkt zurück auf ästhetische Implementierungen theologischer Auffas-
sungsweisen eines gnadenhaften, spiritualen Geschehens göttlicher Selbstmittei-
lung. Diese wechselseitige Dynamisierung von theologischen und ästhetischen
Konzeptionalisierungen wird im Zentrum der nachfolgenden Überlegungen ste-
hen. Sie führen auf ein gratia-Verständnis, das, seine theologischen Implikatio-
nen stets wahrend, in mehrfacher Hinsicht eine Problematisierung ästhetischer
Erfahrung anstößt: Dies betrifft in produktionsästhetischer Hinsicht die Begrün-
dung einer spezifischen Zuständlichkeit desjenigen, für den Schönheit ein Ge-
genstand der Erfahrung wird, mithin des Künstlers; in phänomenologischer Per-
spektive die Frage nach der materialen wie medialen Gegebenheit von Schönheit
(so auch hinsichtlich des Kunstwerks) und der Weise, wie gratia in Erscheinung
tritt, und schließlich die rezeptions- und wirkungsästhetischen Bedingungen ih-
res Erfahrbarwerdens.

Wenn Ficino, vor dem Hintergrund einer kritischen Diskussion von Schön-
heitsdefinitionen, gratia mit Konnotationen von Anmut, einem spezifischen
Glanz, einer changierenden Bewegtheit, einem Hauch von Leichtigkeit in der Er-
scheinung sowie mit einer Lebendigkeit einzufassen sucht, um immer wieder
das Ungekünstelte des Kunstvollen, das gleichsam Fliehende in der Erscheinung
zum Ausdruck zu bringen, dann bedient er sich nicht zuletzt eines terminologi-
schen Instrumentariums, das auf rhetorische Lehren zurückgreift. Nun ließe
sich, angesichts der vage bleibenden, keineswegs auf eine Begriffichkeit fixierten
Versuche, das, was gratia ausmacht, definitorisch einzuholen, sowie eingedenk
der Vielfalt von Exemplifizierungen der Erscheinungsweisen von Grazie, die Fici-
no aufruft, der Vorbehalt formulieren, anhand dieser stets tentativen, unscharfen
Bestimmungsversuche in einem semantischenWortfeld von gratia, lepos, venustas,
viriditas, laetitia, suavitas, splendor etc. manifestiere sich eine mangelnde Präzision
philosophischer Begriffsbildung. Doch dem ist entgegenzuhalten, dass sich gera-
de anhand der mit einer gewissen Vagheit und Vielschichtigkeit von Diskursivie-
rungen operierenden Vorgehensweise Ficinos ein Bewusstsein dafür artikuliert,
dass das Phänomen der Grazie selbst durch die Ambiguität einer gewissen Un-
greiflichkeit bei gleichzeitig instantan erfahrbarer Präsenz gekennzeichnet ist. Es
handelt sich also gerade um ein Phänomen, dessen geistige und zugleich körper-
liche Erscheinungsweise sich einer begriffichen Eindeutigkeit entzieht. Es tritt
räumlich wie zeitlich in der Bewegung in Erscheinung, zeigt sich als flüchtig,
blitzhaft Vergegenwärtigtes oder instantan Gegenwärtiges und ist doch nicht zu
halten, zu fixieren oder sprachlich zu determinieren. Eben deshalb evoziert eine
Diskursivierung von Grazie konstellierend umschreibende Verfahren einer Ver-

DOI: 10.13173/9783447109260.107 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



109„Pulchritudinem esse gratiam quamdam vivacem et spiritalem.“

balisierung – und artikuliert damit stets auch Sprachkritik, d. h. verweigert sich
einer definitiven begriffichen Identifikation angesichts eines Phänomens, das
durch Momente von Zartheit, Augenblickshaftigkeit und Flüchtigkeit gekenn-
zeichnet sein kann und gerade aus der Anmutung einer bewegten Erscheinung
eine rekonstruierbare Bestimmungsgründe übersteigende qualitative Differenz
manifestiert. Dies zeigt sich nicht zuletzt in Ficinos kontrastiver Auseinander-
setzung mit einschlägigen Schönheitsdefinitionen. Wenn gratia Ausdruck einer
selbst unberechenbaren, nicht kalkulierbaren, d. h. keineswegs intendiert produ-
zierbaren Anmutung von Schönheit in der Erscheinung ist, dann heißt dies stets
auch, dass die Nicht-Erzwingbarkeit, das gleichsam gnadenhaft unverdiente
Glänzen des Schönen eine Revision der konstitutiven Rolle produktionsästheti-
scher Prinzipien wie Maß, Proportion, Gestaltgebung, Ordnung und Harmonie
erfordert.

Einerseits nicht intendiert produzierbar oder gar zu erzwingen empfiehlt Fici-
no aber doch Möglichkeiten einer praeparatio animae, einer Zubereitung der See-
le des Künstlers / Dichters oder Philosophen wie der Rezipierenden, was keine
passivische Seelenhaltung meint, sondern vielmehr eine aktive Empfänglichkeit,
aufgrundderer sich die Seele durch dieWahrnehmungdes Schönen, seinen strah-
lenden, anlockend reizenden Lichtglanz hinreißen lässt zu einem übersinnlichen
Licht und sich selbst als lichtdurchflutet, als illuminiert erfährt.4 Wir werden
gleich sehen, wie bereits hier – unter spezifischen Transferbedingungen – gna-
dentheologische Implikationen von Illumination und geradezu betörender, zur
Liebe hinreißender Schönheit greifen, die auf etwas verweisen, das sich plötzlich
‚einstellt‘, ein Moment der Erfüllung, das sich gewissermaßen ‚schenkt‘ und die
Seele erfüllt. Es ist geradezu auffällig, dass Ficino immer wieder von einem Hin-
gerissen-Werden (rapere) bzw. einem bezaubernden, anlockenden Reiz (allicere)
des sichtbar Schönen spricht und wie sich gerade hierin ein Transfer theologi-
scher Elemente artikuliert.

Nun kann man fragen, warum es überhaupt von Bedeutung sein sollte, diesen
theologischen Verflechtungen nachzugehen. Was gelangt damit über den plato-
nischen Diskurs zur erotisierenden Schönheit hinaus in die Auseinandersetzung
um ein Wissen dessen, was die gratia als Erscheinungsweise des Schönen konsti-
tuiert?

Zunächst einmal erhält das Geheimnisvolle, unverhofft Schimmernde der kör-
perlichen Schönheit Gewicht – vielleicht stärker noch als in der platonischen Di-
chotomie von körperlicher und irdischer Schönheit –, insofern mit dem theologi-
schen Theophaniekonzept, das Ficino aufruft, eine Anbindung an ein divines
Offenbarwerden akzentuiert wird. Dieser Charakter einesOffenbarungsereignis-
ses geht auf die ästhetische Manifestation von Schönheit über und kann sich, so
die These, im Ausgang von Ficino in kunsttheoretischen Diskursen zunehmend

4 Siehe zum theologisch-philosophischen Hintergrund von Illuminationstheoremen den Bei-
trag von Isabelle Mandrella in diesem Band.

DOI: 10.13173/9783447109260.107 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



110 Anne Eusterschulte

verselbständigen. Das aber heißt, das Körperliche, sinnlich Wahrnehmbare des
Schönen in seiner ganz spezifischen Präsenz und Wirkweise erfährt eine Nobi-
litierung. Auf diesem Wege rücken die göttliche Schöpfungstätigkeit und die
menschliche Kunsttätigkeit enger zusammen, erweisen sich als zwei Ausdrucks-
weisen der Veräußerung eines unbegriffichen und unbegreiflichen intelligiblen
Konzepts erscheinender Schönheit, die anhand der Darbietungsweisen reflek-
tiert wird.

Die Vorstellung, dass mit der Wahrnehmung des Schönen in der Erscheinung,
der Schönheit mitsamt ihrer Anmutung von Grazie, gleichsam ein Offenbarwer-
den thematisch wird, das auf einen intelligiblen Geltungsgrund verweist, führt
auf erkenntnistheoretische Voraussetzungen und präformiert das Konzept einer
ästhetischen Urteilsfähigkeit, die in der platonischen wie der theologischen Tra-
dition stets auch ethisch gefasst ist.5

Was aber diese theologisch-ästhetische, innergeistige Schönheitserfahrung
ausmacht, wird über Allusionen von Plötzlichkeit, epiphaner Instantaneität, blitz-
hafter Präsenz und gleichzeitiger flüchtigster Beweglichkeit und Lebendigkeit
ausgedrückt, die den divinen Geheimnischarakter eines dynamischen Prozesses
akzentuieren, gleichsam die performative Präsenz eines Erscheinens. Es werden
im Folgenden insbesondere Konnotationen einer Raptus-Erfahrung sein, anhand
derer die spezifische Verflechtung eines theologischen und eines ästhetischen Er-
fahrungsbegriffes nachvollziehbar wird. Und es wird abschließend zu diskutie-
ren sein, welche Konsequenzen das für die Ästhetik wie die Theologie nach sich
zieht.

Angesichts dieser Beobachtungen ist daher zu präzisieren, inwiefern die
Schönheits- und Gratia-Konzeption Ficinos Ausdruck einer (neu)platonischen
Theologie ist, wie es etwa der Titel eines der Hauptwerke, Theologia platonica, nahe
legt. Dabei wird sich zeigen, dass die lichtmetaphysischen Implikationen einer
sich mitteilenden irdischen und zugleich indirekt gegenwärtigen überirdischen
Schönheit nicht allein auf Plotin, Proklos oder neuplatonischeKonzeptualisierun-
gen platonischer Lehren zurückführen, sondern dass die Selbstmitteilung eines
selbst unaussprechlichen Einen insbesondere mit christlich-platonisierenden
Ansätzen Augustinus‘ und Pseudo-Dionysius Areopagitas‘ verschränkt ist.6 Vor

5 Augustinus’ Überlegungen in De Trinitate sind hier ein wichtiger Hintergrund.
6 Vgl. hierzu insbesondere die Studien von Thomas Leinkauf, Cusanus, Ficino, Patrizi. Formen

platonischen Denkens in der Renaissance, Berlin 2014 (Frankfurter kulturwissenschaftliche Bei-
träge 17), sowie ders., „Platon und der Platonismus bei Marsilio Ficino“, in: Deutsche Zeit-
schrift für Philosophie 40 (1992), S. 735–756; ders., „Der Begriff des Schönen im 15. und 16. Jahr-
hundert. Seine philosophische Bedeutung und Hinweise auf sein Verhältnis zur Theorie
der Poetik und Kunst“, in: Renaissance Poetik / Renaissance Poetics, hg. von Heinrich F. Plett,
Berlin / New York 1994, S. 53–74; ders., „Philosophie und Religion bei Marsilio Ficino“, in:
Accademia IV (2002), S. 129–161. Vgl. Stéphane Toussaint (Hg.), Marsile Ficin ou les mystères
platoniciens. Actes du XLIIe Colloque International d’Études Humanistes. Centre d’Études
supérieures de la Renaissance. Tours 7–10 juillet 1999, Paris 2002; Stéphane Toussaint, De
l’Enfer à la coupole. Dante, Brunelleschi et Ficin, Rom 1997.

DOI: 10.13173/9783447109260.107 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



dem Hintergrund dieser offenbarungstheologisch orientierten Ansätze erweist
es sich umso mehr als problematisch, von einem emanativen Prozess zu spre-
chen, vermittels dessen sich das Eine in Allem mitteilt. Denn mit der Eros-Lehre
in der von Ficino dargelegten Form kommt eine geradezu reziproke Struktur von
Mitteilung an und Hinwendung auf zum Tragen, die durch die Ambiguität des
Schönen in zwei Richtungen vermittelt ist, materiell erscheinend an den schö-
nen Gegenständen und zugleich in ihrer unfasslichen Anmutung von Glanz und
Bewegtheit über diese hinausweisend. Die prominente, neuplatonische Figur ei-
ner rekursiven, auf sich zurückgewandten ontologischen Entfaltungsbewegung
(monḗ – próodos – epistrophḗ) ist stets zugleich eine Reflexionsfigur, die sich mit
christlich-trinitarischen Platonismen deckt. Darüber hinaus verschränken sich
hier platonische lichtmetaphysische Ansätze mit christlichen Illuminationstheo-
remen bzw. einer Deutung des strahlenden Lichtglanzes des Schönen (splendor)
im Sinne des Ps.-Dionysischen Theophanieverständnisses, einem Lichtwerden
Gottes in der Schönheit der Dinge.

1 Rhetorik des Erscheinens von Grazie
Doch zunächst sei an einige rhetorische Voraussetzungen erinnert, die eine
Grundlage dafür bieten, den besonderen anmutigen Reiz eines körperlich in Er-
scheinung tretenden Schönen als eine transgressive Komponente der Erfahrung
zu bestimmen. Greifen wir einige Überlegungen aus dem Ciceronischen Kontext
heraus, Passagen, über die mit dem Hinweis auf naturanalog geradezu zwingen-
de Kompositionsprinzipien eines quasi körperlichen Aufbaus der Rede – und da-
mit in Hinrichtung auf Hörerfahrungen – eine spezifische Sichtbarkeit evoziert
wird, die auf etwas Unsichtbares und Unverfügbares verweist.

„Doch wie es in so vielen Dingen die Natur selbst wunderbar gefügt hat (ut in
plerisque rebus incredibiliter hoc natura est ipsa fabricata), so fügt es sich auch in der
Rede, daß das, was den größten Nutzen in sich trägt, zugleich ammeisten Würde
(dignitas) oder oft auch Schönheit (venustas) zeigt“, so Cicero inDe oratore. Beispiel-
haft hierfür ist der Aufbau der gesamten physischen Welt, die in ihrer Wohlge-
formtheit und angesichts der Rhythmizität der planetaren Konstellationen und
Bewegungen eine Ordnung zeigt, die durch das Fehlen auch nur eines kleinsten
Teiles eine Einbuße an Kraft erleiden würde, ja die von so großer Schönheit ist,
folgen wir Cicero, dass sich überhaupt keine schönere Gestaltgebung denken
ließe. Diese kompositorische Durchgestimmtheit der Natur zeigt sich ebenso in
der Organisationsstruktur des menschlichen Körpers, denn „Ihr werdet finden,
daß kein Teil des Körpers ohne eine zwingende Notwendigkeit gebildet ist und
die Gestalt im Ganzen gleichsam ein Kunstwerk (totamque formam quasi perfec-
tam reperietis arte), nicht ein Werk des Zufalls ist“. Diese kunstvolle, notwendige
Fügung von Teilen zum Ganzen, wie sie die Natur in ihren Hervorbringungen
zeigt, wird nun auch auf den ‚Körper’ der Rede übertragen: „Das trifft dann auch

111„Pulchritudinem esse gratiam quamdam vivacem et spiritalem.“

DOI: 10.13173/9783447109260.107 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



112 Anne Eusterschulte

auf alle Teile der Rede zu, daß Nützlichkeit und fast Notwendigkeit eine gewisse
Art von Reiz und Anmut (suavitas quaedam et lepos) im Gefolge hat.“7

Das heißt nun keineswegs, dass diese gewisse anreizende Süße und Anmutig-
keit ein folgenotwendiges Resultat der kompositorischen Kunst sind, sich also
gleichsam produzieren ließen. Wohl aber ist die naturanaloge kunstvolle Kom-
position des Gesamtarrangements einer Rede Voraussetzung, damit sich der Ein-
druck von lebendiger Leichtigkeit einstellen kann. Unter diesen Voraussetzun-
gen wirken künstlerische Ausdrucksformen gerade dann ‚natürlich‘, wenn sie
mit Kategorien der Formstrenge bzw. einer Stimmigkeit operieren, die Zufälliges
wie Überflüssiges ausschließen, gleichzeitig aber eine natürliche ‚Ungezwungen-
heit‘ und Lebendigkeit zumAusdruck bringen. Eine Anmut, die auch in der Rede
nicht geschminkt wie ein von außen aufgetragener Farbanstrich in Worten wir-
ken darf, sondern gerade darin folgt die Rede der Natur, dass sie ein Gesamt-
kolorit zeigt, das Ausdruck der Vermitteltheit von Funktion, Form und Ausdruck
ist und nur so ‚durchblutet‘ wirkt.

Ich habe damit in großen Zügen, so gut ich konnte, dargelegt, was meiner
Meinung nach im wesentlichen dem Schmuck (ornatus) der Rede dient.
Ich habe nämlich den Vorzug einzelner Worte, ihre Verbindung und die
rhythmische, harmonische Gestaltung ( forma) dargestellt. Wenn ihr euch
aber noch nach dem Gesamtcharakter einer Rede und gleichsam ihrem
Kolorit (quasi colorem) erkundigt, so gibt es einen vollen und doch elegan-
ten Stil, einen, der schlicht, jedoch nicht ohne Kraft und Energie ist, und
einen, der von beiden etwas hat und sich durch ein gewisses Mittelmaß
auszeichnet. Über dem Bild (figura) dieser drei Stilarten sollte ein gewisser
Hauch von Anmut liegen, der nicht geschminkt (insidere quidam venustatis
non fuco inlitus), sondern durchblutet (sanguine diffusus) wirkt.8

Diese gewisse, wie durchblutet wirkende Schönheit, die sich um den Körper des
durchgeformten Werkes legt – wir mögen hier an den liebreizenden Schimmer
der Haut denken, die von körperlicher Wohlgestimmtheit im Sinne medizini-
scher Komplexionslehren zeugt –, ist nicht äußerer Schmuck, sondern Ausdruck
einer aus der Komposition hervorscheinenden Lebendigkeit und Natürlichkeit.
Das weist uns auf die Vorstellung, dass mit der kompositorischen Formung eine
ästhetische, veranschaulichende Wirkung einhergehen kann, die mehr ist als
technisch konsequente Fertigung, sondern den Gegenstand gewissermaßen zum
Strahlen bringt. Denn erst mit den Glanzlichtern des Gedankens und des Aus-
drucks („quasi luminibus“) erhält die Rede Leben, und das heißt, sie macht den
Gegenstand, den sie darstellt, so lebendig und anschaulich (movere, illustrare –

7 Cic. De orat. III 178ff., in: Marcus Tullius Cicero, De oratore. Über den Redner, übers. und
hg. von Harald Merklin, Stuttgart 1991, S. 556–559.

8 Cic. De orat. III 199, S. 572f.

DOI: 10.13173/9783447109260.107 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



113„Pulchritudinem esse gratiam quamdam vivacem et spiritalem.“

von Licht durchscheinend),9 dass er so vor Augen geführt werden kann, als trüge
er sich wirklich zu („sub aspectum paene subiectio“).10

Diese Evokation einer ästhetisch wirkmächtigen Lebendigkeit und imaginativ
gegenwärtig setzenden Kraft des Liebreizes (lepos) thematisiert Cicero auch in De
officiis. Die Überlegungen sind hier eingebettet in moralphilosophische Betrach-
tungen zum decorum (in Rekurs auf das stoische τὸ πρέπον im Sinne des sittlich
Schicklichen, ein sozialen Normen entsprechend angemessenes und taktvolles
Verhalten) und die Frage nach einem natürlichen Sinn oder Urteilsvermögen für
dieses Ehrenhafte (honestas). Das Beispiel, um dies zu verdeutlichen, ist wieder-
um die körperliche Schönheit, eine Angemessenheit der lebendigen Fügung von
Teilen zum Ganzen, die eine gewisse Ausstrahlung von Liebreiz begleitet.

Ut enim pulchritudo corporis apat compositione movet oculos et delectat
hoc ipso, quod inter se omnes partes cum quodam lepore consentiunt, sic
hoc decorum, quod elucet in vita, movet approbationen eorum, quibus-
cum vivitur, ordine et constantia moderatione dictorum et omnium atque
factorum.11

Das Schöne, in seiner sittlich-ästhetischen Dimension, spricht gewissermaßen
das Auge an, teilt sich unwillkürlich mit in seiner Wohlgefälligkeit und evoziert
Wohlgefallen, auch an einer gewissen Bewegtheit.12 Was uns hier interessieren
soll, ist das ‚gewisse‘ liebreizende Moment einer Erscheinungsweise von Schön-
heit auf der Grundlage der Zusammenstimmung körperlicher Teile zu einer
Ganzheit, die stets mit medizinischen Komplexionsvorstellungen verknüpft ist.
In Bezug auf Ficino und seine Theorie der hervorstrahlenden Grazie kehren diese
Anmutungen von Lebendigkeit, Lichthaftigkeit, Leichtigkeit, Bewegtheit auf der
Basis einer wohlgefügten Komposition wieder. Und es stellt sich in der Auseinan-
dersetzung mit Ficinos Schönheitslehre bereits in zeitgenössischen Debatten die
Frage, ob Schönheit im platonischen Sinne eine geistige Idee ist, die abgelöst von
allem Körperlichen zu betrachten ist, so dass die körpergebundene Darbietung
allenfalls ein Vehikel oder eine Stufe auf dem Wege zur reinen Anschauung

9 Es sei in diesem Zusammenhang daran erinnert, dass die Rede von einer illustratio oder il-
luminatio, wie sie etwa auf die mittelalterliche Buchmalerei Anwendung findet, je auf diesen
lichtdurchwirkten Offenbarungscharakter weist.

10 Cic. De orat. III 202, S. 574f.
11 Marcus Tullius Cicero, De officiis. Vom pflichtgemäßen Handeln, übers., komm. und hg. von

Heinz Gunersmann, Stuttgart 2003, I 28 (98). „Wie nämlich die Schönheit des Körpers durch
die passende Zueinanderordnung der Glieder das Auge anspricht und schon dadurch er-
freut, daß alle Teile in einer gewissen Anmut zusammenstimmen, so ruft dieses Schickli-
che, das im Benehmen zutage tritt, die Zustimmung derjenigen hervor, mit denen man lebt,
durch die Ordnung, Beständigkeit und Einhaltung des Maßes in allen Äußerungen und
Taten.“ Ebd., S. 88f.

12 An anderer Stelle konnotiert Cicero die honestas, die im decorum zur Erscheinung kommt,
in Analogie zu Anmut und Schönheit („venustas et pulchritudo“), die an einem gesunden
Körper erscheinen, mit einer gewissen Bewegtheit in der Erscheinung, die nicht durch den
Verstand allein erkennbar werde. Vgl. Cic. De off. I 27 (95).

DOI: 10.13173/9783447109260.107 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



114 Anne Eusterschulte

wäre, oder ob Ficino der körperlichen Erscheinungsweise mehr als eine gleich-
sam anagogische Funktion zuweist. Vor neuplatonischemHintergrund besitzt je-
denfalls die Form der Schönheit, die im Geist (mens) als künstlerisches Potential
vergegenwärtigt wird – wie auch bei Nicolaus Cusanus – den Vorrang vor allen
etwaigen Ausführungen in Werken der Kunst.13

Wenn Grazie eine Erscheinungsweise des Schönen ist, die weder dekorieren-
der Zusatz oder Aufputz noch bloße Äußerlichkeit ist, sondern die ganz von Le-
bendigkeit durchdrungen, lichtdurchwirkt, leuchtend von einer selbst rätselhaf-
ten Kraft zeugt, die mit der Fügung zu tun hat und doch nicht bloß deren Resultat
ist, dann scheint sie zumindest nicht unabhängig vom Gegenstand, an dem sie
erscheint, und ebenso wenig von der sinnlichen affizierenden Auffassung des-
sen, der sie wahrnimmt. Verfolgen wir die rhetorisch-ästhetische und zugleich
ethisch konnotierte Bestimmung von Schönheit aus der stoisch-ciceronischen
Tradition in Applikation auf einen lebendigen Körper im christlichen Kontext
weiter, dann ließe sich eine berühmte Stelle in der Summa Theologica des Thomas
von Aquin aufrufen – ihrerseits bestimmt von Thomas’ Lesart des Pseudo-Areo-
pagiten, auf dessen Bedeutung in der Theoriebildung Ficinos gleich ausführli-
cher zurückzukommen sein wird:

Dicendum quod, sicut accipi potest ex verbis Dionysii, 4 cap. De divinis no-
minibus, ad rationem pulchri, sive decori, concurrit et claritas et debita pro-
portio. […] Unde pulchritudo corporis in hoc consistit quod homo habeat
membra corporis bene proportionata cum quadam debiti coloris claritate.14

Wiederum ist es der wohlproportionierte Körperbau einerseits, eine gewisse cla-
ritas der Farbe andererseits, wodurch Schönheit bestimmt wird. Die claritas und
die debita proportio laufen in der Schönheit gewissermaßen zusammen. Thomas
differenziert an anderer Stelle drei Momente:

Nam pulchritudinem tria requiruntur. Primo quidem integritas sive per-
fectio. Et debita proportio sive consonantia. Et iterum claritas: unde quae co-
lorem nitidum, pulchra esse dicuntur.15

13 Vgl. Verena Lobsien / Claudia Olk (Hgg.), Neuplatonismus und Ästhetik. Zur Transformations-
geschichte des Schönen (Transformationen der Antike), Berlin 2008, darin: Thomas Leinkauf,
„Der neuplatonische Begriff des ‚Schönen‘, IV. Ficino“, S. 96–107; s. S. 99 in Bezug auf Plotin,
Enn. I 6 und 106 in Rekurs auf Plotin, Enn. V 8.

14 Thomas von Aquin, Summa theologica II–II, 145, 2.
15 Ebd., I, 39, 8c; m. Herv. Umberto Eco hat darauf hingewiesen, dass der Terminus claritas bei

Thomas eine Reihe von Bedeutungskonnotationen umfasst, die vom physischen Licht über
rationale Einsicht bis hin zu einer geradezu metaphysischen Sicht auf den verklärten Leib
reichen. Vgl. Umberto Eco, „The Formal Criteria of Beauty“, in: ders., The Aesthetics of Thomas
Aquinas, übers. von Hugh Bredin, CambridgeMass. 1988, S. 104f. Die Feststellung allerdings,
die Freude an Licht und Farbe sei im Mittelalter eine „unreflective expression of ordinary
taste“ (ebd., S. 105), greift m. E. zu kurz.

DOI: 10.13173/9783447109260.107 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



115„Pulchritudinem esse gratiam quamdam vivacem et spiritalem.“

Was zunächst einmal ganz nach einer Proportionslehre (auch im Sinne der medi-
zinischen Vorstellung von ausgewogener, wohltemperierter Komplexion) klingt,
weist jedoch mit der Betonung der claritas, der Strahlkraft, die am Glanz der Far-
ben in Erscheinung tritt, über eine proportionierte Strukturierung und die Inte-
grität oder Vollkommenheit hinaus. Woher rühren aber dieser Lichtglanz, dieses
Strahlen und Schimmern der Farbe als Brechung eines divinen Lichtes, die über
die Kompositionsbedingungen stets noch hinausweisen? Es ist richtungswei-
send, dass Thomas explizit auf Dionysius Areopagitas‘ De divinis nominibus ver-
weist, dessen Bestimmung von Anmut und Schönheit, eingebettet in ein Konzept
göttlichen Lichtwirkens, das in den Dingen theophan erscheint, für Ficino eine
wesentliche Grundlage wird, um den spezifischen Lichtglanz des Schönen theo-
logischmit einer Illuminationslehre zu unterlegen. Durch diese Spiritualisierung
des Schönen wird der theologische Theophaniegedanke, das Durch- und Vor-
scheinende einer göttlichen Lichtwirkung, mit dem Platonischen Eroskonzept
bzw. mit neuplatonischen Ansätzen eines Zusammenspiels von kosmisch-spiri-
tualen Kraftwirkungen verschränkt.

2 Gratia plena – voll der Gnade und ausstrahlender Grazie

Der heilige Geist, die göttliche Liebe (Il santo spirito, Amore divino), welcher
Diotima begeisterte, erleuchte unseren Geist (il qual spirò Diotima, ci allumini
la mente) und entflamme unser Wollen so (e accenda la volonta in modo), daß
wir ihn lieben mögen in allen seinen herrlichen Werken (che amiamo lui in
tutte le sue opere belle) und seine Werke in ihm (e poi amiamo le opere sue in
lui) und unendlich uns erfreuen mögen seiner unendlichen Schönheit (e
infinitamente godiamo la infinita sua bellezza).16

Ficinos De amore sind zwei Widmungsreden vorangestellt. Die zweite dieser De-
dikationen gilt Repräsentanten des politischen Lebens in Florenz (Andrea Ma-
netti und Bernardo del Nero). Letzterem widmete Ficino auch seine Schriften De
vera religione und De raptu Pauli, was für die Frage der theologisch-platonischen
gratia-Konzeption noch bedeutsamwerden wird. Diese zweiteWidmung schließt
mit den zitierten Worten einer Anrufung des Heiligen Geistes, der mit dem Pla-
tonischen Eros und seiner Wirkung auf Diotima parallelisiert wird. Das mag zu-
nächst unbedeutsam erscheinen, ist aber doch ein programmatischer Indikator
für eine theologische Spiritualisierung des Platonischen Liebesphilosophems
bzw. eine gleichzeitige Platonisierung eines an den Heiligen Geist gebundenen
Gnadengeschehens, das im Weiteren mit naturmagischen Elementen einer kos-
mischen Selbstmitteilung des Göttlichen im Lichtschein des Schönen gleichsam
aufgefächert wird. Diese stets mehrdeutige Spiritualisierung der Schönheitslehre
greift auf theologische Bestimmungen des Heiligen Geistes als göttlicher Liebe
(caritas) aus und deutet damit über die von Ficino im Weiteren dargelegten Gna-

16 Ficino, Über die Liebe, Dedicatio, S. 8f.; m. Herv.

DOI: 10.13173/9783447109260.107 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



116 Anne Eusterschulte

dengaben (charismata) des Heiligen Geistes eine semantische Nähe zu den Gaben
der Chariten (charis) an.17 Von gratia ist hier noch nicht die Rede.18

Die Widmungsepistel nimmt einen theologisch imprägnierten Erleuchtungs-
gedanken auf, ein illuminatives Geschehen – alluminare im Italienischen – als
Voraussetzung der Willenslenkung oder einer Entzündung oder Befeuerung des
Wollens – accendere – und Auslöser einer Liebe – amare – zur Schönheit, die als
voluntative Hinwendung eine Erleuchtung, ein attrahierendes Lichtwerden des
Schönenvoraussetzt.DieserLiebreiz istdie systematischeStelle einerLiebenswür-
digkeit (gratia), die sich zunächst auf die schönen Werke bezieht, dann aber eine
Freude – godiare – zur unendlichen Schönheit (eben des Heiligen Geistes selbst)
auslöst. Hier schließt sich gewissermaßen ein theologischer Kreis von Geben-
Empfangen-Zurückerstatten, der im Folgenden, wie wir sehen werden, mit den
mythologischen Chariten konnotiert wird.Wie stark bei Ficino die theologisch-il-
luminative Grundierung mit Elementen der Platonischen Licht- und Erostheorie
verwoben ist, zeigt ein Rekurs auf die diesem Beitrag vorangestellte Bestimmung
von Schönheit und gratia, wenn wir sie in ihrer Kontextualisierung aufrufen:
Über die Verflechtung artikuliert sich die erkenntnistheoretische Konzeptualisie-
rung einer spiritualen, geistigen und zugleich geistlichen / spirituellen Schönheit
(„pulchritudo est spiritale donum“). Dieser Transfer, d. h. die Weise, wie Ficino
den theologischen Begriff eines Gnadengeschehens und den platonischen Ansatz
einer sich lichthaft mitteilenden, in Schönheit aufstrahlenden Wahrheit ineinan-
der überführt, bringt erst die semantisch vielschichtig aufgeladene Dynamik, die
Ficino mit dem gratia-Begriff anlegt, zum Ausdruck. Eingebettet in einen Passus
zur Frage, was die Schönheit des Körpers (corporis pulchritudo) ausmache, wird
bereits mit der ersten Bestimmung, wonach Schönheit die Aktualisierung, leben-
dige Erscheinung und das Hervorstrahlen eines gewissen Liebreizes der Schön-
heit an einem Körper sei – „Actus, vivacitas et gratia quedam idee sue influxu in
ipso refulgens“ –, auf eine doppelte Bewegung hingeführt. Einerseits ist es eine
göttliche Lichteinstrahlung ( fulgor im Sinne von Blitz, Wetterleuchten, aber auch
Glanz), ein influxus, kraft eines göttlichen Lichtes, durch den erst die Idee (hier des
Menschen), die der menschlichen Seele je schon innewohnt, in ihrer körperlichen
Schönheit sich verwirklichen, lebendig hervortreten und Strahlkraft entwickeln

17 Ficino führt, dies wird insbesondere in seiner Predigt zur göttlichen charitas deutlich, Kon-
notationen zusammen, die für den griechischen Begriff von χάρις nicht in Anschlag ge-
bracht werden können. „Obwohl auch etwa Platon von der ‚Gunst‘ (χάρις) der Götter reden
kann und schon Augustin in der Schrift De regressu animae des – hier einer Platonis sententia
folgenden – Porphyrios mindestens Spuren einer Idee von ‚göttlicher Gnade‘ wahrzuneh-
men glaubte […], ist χάρις (bzw. gratia) im Platonismus nicht anders als in der Antike über-
haupt, bei Griechen ebenso wie Lateinern, nirgends ein zentraler religiöser“ Terminus, so
Adolf Ritter, „Die Gnadenlehre Gregors von Nyssa nach seiner Schrift ‚Über das Leben des
Mose‘“[1976], in: ders., Charisma und Caritas. Aufsätze zur Geschichte der Alten Kirche, hg. von
Angelika Dörfler-Dierken, Ralph Hennings und Wolfram Kinzig, Göttingen 1993, S. 31–68,
hier S. 33.

18 Vgl. Thomas von Aquin, Summa theologica I 37; Augustinus, De trinitate XV.

DOI: 10.13173/9783447109260.107 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



117„Pulchritudinem esse gratiam quamdam vivacem et spiritalem.“

kann. Andererseits aber erfordert dies eine gewisse dispositionelle Vorbereitung,
die Ficino auf der Ebene der sinnfälligen Körper, der akustisch aufscheinenden
Klanglichkeit der Musik und schließlich der Tugendhaftigkeit der Geistseele ex-
pliziert, um schließlich drittens das Zurückstrahlen, den refluxus oder die Reful-
guration als ein Rückspiegelungsphänomen zu bestimmen. Eben dieses Oszillie-
ren von Hervorstrahlen und reflexivem Zurückstrahlen kennzeichnet die gratia
in der Erscheinung.

Dies lässt sich zunächst anhand der Voraussetzungen einer materiellen Dispo-
sition eines sichtbaren Körpers entwickeln, der gleichsam zu lebendiger Strahl-
kraft entfacht werden kann, wie wir es bereits in Rekurs auf die stoisch-medizi-
nischen Implemente einer ausgewogenen körperlichen Komplexion bzw. auf die
Proportionalität des körperlichen Baus und die Wohlabgemessenheit einer voll-
kommenen, zur Einheit gebildeten Gestalt (integritas) kennengelernt haben. Fici-
no zieht diese Kriterien einer wohlabgestimmten Anordnung (ordo im Sinne der
wohlproportionierten Binnenstruktur), Abmessung (modus im Sinne musikali-
scher Harmonielehre als maßvoll stimmige Fügung der Größenverhältnisse von
Teilen einer Ganzheit) und Gestalt (speties im Sinne einer äußeren Gestaltgebung
in Linie und Farbe) zusammen, betont aber zugleich, dass dies die Voraussetzun-
gen dafür sind, dass Schönheit und damit gratia als lebendiger Liebreiz in der Er-
scheinung entstehen können, denn erst wenn die körperliche Materie sich in die-
ser Weise disponiert zeigt, dann „wird der himmlische Lichtglanz (celestis fulgor)
in dem Körper, welcher dem Himmel gleicht [hinsichtlich seiner Wohlausgewo-
genheit], aufleuchten“.19 Man könnte hier eingedenk der Konnotationen von ful-
gor das Blitzhafte, also zeitlich plötzlich Hinzutretende noch stärker betonen und
damit ein instantanes Aufscheinen und Gegenwärtigwerden von Lichtdurchflu-
tung im Sinne eines Raptus-Geschehens. Was Ficino für den menschlichen Kör-
per – stets eingedenk auch seiner künstlerischen Darstellung – formuliert bzw.
im Weiteren auf musikalische Kompositionen wie die Schönheitserfahrung an
sichtbaren Objekten überträgt, gilt ihm nun in spezifischerWeise für die mensch-
liche Seele, die je schon Geist ist und gleichsam zum lebendigen Spiegel einer
Aus- und Rückstrahlung des göttlichen Lichtwirkens werden kann, sofern auch
sie eine Zubereitung (praeparatio) erfährt, d. h. sich von Affekten frei macht. Diese
Überlegungen führen auf die grundlegende Bestimmung einer geistigen Schön-
heit und Grazie:

Damit jedoch unsere Rede nicht zu weit von unserem Gegenstande ab-
schweife, wollen wir in Kürze aus dem eben Gesagten den Schluß ziehen:
die Schönheit ist ein bestimmter lebensvoller und unkörperlicher Liebreiz
(pulchritudinem esse gratiam quamdam vivacem et spiritalem), welcher durch
den göttlichen Lichtstrahl (dei radio illustrante) zuerst dem Engel, dann den
Seelen der Menschen und endlich den körperlichen Gestalten und Tönen
eingegossen wird (infusa). Dieser Liebreiz erregt durch Vermittlung des

19 Ficino, Über die Liebe, S. 156f.

DOI: 10.13173/9783447109260.107 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



118 Anne Eusterschulte

Verstandes (per rationem),20 des Gesichts und des Gehörs unsere Seele, reißt
sie in der Entzückung fort (delectando rapit) und begeistert sie imHinreißen
zu glühender Liebe (rapiendo ardenti inflammat amore).21

Die Aufmerksamkeit sei im Weiteren vor allem auf das immer wieder aufgerufe-
ne semantische Feld von lat. raptus bzw. rapere gelegt, ein Fort- und Hingerissen-
werden, das einerseits gewaltsame Implikationen birgt, d. h. Konnotationen von
Raub, plötzlichem Fortgerissenwerden sowie die erotische Bedeutung von leiden-
schaftlichemHingerissenwerden,22 im theologischen Kontext aber auf eine eksta-
tische Erfahrung, einen Entrückungszustand hindeutet, für den paradigmatisch
die Entrückung des Paulus, der Raptus Pauli in tertium coelum steht, dem Ficino,
wie eingangs erwähnt, eine eigene Schrift gewidmet hat. Nun ist diese Erfahrung
eines plötzlichen Herausgerissenseins aus der irdisch-leiblichen Existenz bzw. ei-
ner instantanen Gottesschau insbesondere in der sogenannten ‚mystischen‘, spi-
rituell-spekulativen Theologie des Mittelalters breit thematisiert – zu verweisen
wäre hier auf die Viktoriner sowie die franziskanische Tradition imAusgang von
Bonaventura, bei dem insbesondere der raptus Pauli die Figur einer Entrückung
aus der leiblichen Existenz bzw. einer unbegreiflichen, bereits im irdischen Leben
augenblickshaft zuteil werdenden Gotteserfahrung ist. Das Hingerissenwerden
deutet dabei je darauf hin, dass es nicht die intellektuelle Anstrengung des Men-
schen allein ist, die zur Erkenntnis der höchsten Wahrheit hinreicht. Vielmehr
spielt, so etwa auch bei dem für Ficino wichtigen Nicolaus Cusanus, mit dem
raptus „ein Moment der Unverfügbarkeit herein, ja, es kann von einem gnaden-
haften göttlichen Entgegenkommen die Rede sein. Und so heißt es denn in De
visione Dei [der Cusanischen Schrift zur Gottesschau] auch unmissverständlich:
‚Du – also Gott – reißt mich hin, so daß ich über mich selbst hinaus bin – rapis me,
ut sim supra me ipsum – und vorschaue auf den Ort der Herrlichkeit – et praevideam
locum gloriae.‘“23

20 Dass Ficino hier neben der geistigen, seelischen Schönheit in ihrer aufscheinenden Grazie
insbesondere das Sichtbare undHörbare aufruft, steht wiederum in einer Tradition, die Seh-
und Gehörsinn als die verstandesnahen Wahrnehmungsweisen fasst. So etwa Thomas von
Aquin; vgl. auch Thomas von Aquin, Summa theologica I–II 27, 1 ad 3: „Ad rationem pul-
chri pertinet quod in eius aspectu seu cognitione quietetur appetitus. Unde et ille sensus
respiciunt pulchrum, qui maxime cognoscitivi sunt, scilict visus et auditus rationi deser-
vientes […]. Et sic patet quod pulchrum addid supra bonum, quendam ordinem ad vitam
cognoscitivam: ita quod bonum dicitur id quod simpliciter placet appetitui; pulchrum autem
dicatur id cuius ipsa apprehensio placet.“ Wie eine Vorwegnahme Kants formuliert Thomas,
dass das Schöne idealiter in der bloßen Anschauung gefällt, als kontemplative Erfahrung,
wie sie das Sehen oder Hören ermöglicht und zwar ohne ein Begehren des schönen Objektes.

21 Ficino, Über die Liebe, S. 160f; m. Herv.
22 Im gemeinsprachlichen Sinne kann raptus sogar für eine Kongruenz von Ver- und Entfüh-

rung stehen; vgl. Thomas von Aquin, Summa theologica II–II, q 154.
23 Walter Haug, „Gotteserfahrung bei Nicolaus Cusanus“, in: ders., Positivierung von Negativität.

Letzte kleine Schriften, Tübingen 2008, S. 386f. Haug hat darauf aufmerksam gemacht, dass
dieses bei Nicolaus Cusanus aufgerufene raptus-Vokabular, das traditionell einen Umschlag

DOI: 10.13173/9783447109260.107 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



119„Pulchritudinem esse gratiam quamdam vivacem et spiritalem.“

Was uns daher interessieren soll, ist nicht nur die Weise, wie Ficino diese rap-
tus-Motivik aufgreift und mit seinem gratia-Konzept vermittelt, sondern insbe-
sondere die Frage, inwiefern das Entrücktwerden und -sein in einen ästhetischen
Kontext transferiert werden. Denn es ist geradezu auffällig, dass Ficino tradierte
Theologeme aufruft, diese aber platonisch reformuliert und damit ästhetisch re-
figurieren kann. Und dies wird an der raptus-Konzeption als Geschehnis einer
gnadenhaften Entrückung, die sich aber ihrerseits in poetischen, literarischen
oder auch künstlerischen Formen ausdrückt, gewissermaßen zu einem Glänzen
in der Erscheinung kommt, verfolgbar. Ficino entwirft zwei Zugangsweisen einer
spiritualen Bestimmung von Schönheit, die ineinander fließen. Von der theolo-
gischen Seite ist es die Interpretation des Raptus Pauli in tertium coelum, ein Ent-
rückungsgeschehen, das zur instantanen Schau einer ineffablen göttlichen Herr-
lichkeit führt, das Ficino mit Elementen einer visionären Himmelsreise verbindet
und das schließlich, im Kontext seines Phaidros-Kommentares in der Theologia
Platonica, d. h. in Auseinandersetzung mit der furor-Lehre, zum Angelpunkt der
Bestimmung einer produktiven visionären Imaginationstätigkeit wird.

Um dies zu ermöglichen, sind hier je schon neuplatonische, naturmagische
Elemente integriert. Ficino überführt in seiner Auslegung des Paulus-Ereignisses
die theologische Erleuchtungslehre (Illumination) durch den Heiligen Geist (spi-
ritus sanctus) als Voraussetzung des raptus in eine innerkosmische Strahlenlehre
und kann sie so mit seinem naturmagischen Spiritus-Konzept verbinden.

Auf der anderen Seite, gleichsam im Gegenzug, sind es neuplatonische, licht-
metaphysisch vermittelte Ansätze, über die Ficino ein innerkosmisches, durch
alle Stufen des Seins vermitteltes In-Erscheinung-Treten des Schönen begrün-
det, das sich über eine alles miteinander vermittelnde Influenz – hier greift das
spiritus-Konzept – als aus allen Dingen hervorstrahlende Schönheit zeigt. Nach
diesem Modell eines höchsten Lichtes, das unkörperlich in allen körperlichen
Gestaltwerdungen hervorleuchtet, sich als Liebe affizierende, lockende Schönheit
ausstrahlt und zur Rückwendung auf eine intelligible Schönheit hinreißt, wird
die selbst unkörperliche Schönheit in dreifacher Gestaltwerdung eines zurück-
strahlenden, gleichsam reflexiven Lichtes gegenwärtig (influxus refulgens): in und
vermittels der körperlichen Gestalt (figura), der musikalischen Harmonie (concin-
nitas) und der Seele. Wir haben schon gesehen, dass dies jeweils eine spezifische
Vorbereitung der Empfänglichkeit für das unkörperliche Licht erfordert.

Diese Verschränkung von Elementen einer theologischen Illuminations- und
Entrückungslehre mit Ansätzen einer platonisch-neuplatonischen Lichtmetaphy-
sik bzw. Schönheits- und Eroslehre und schließlich astral- und naturmagischen
Ansätzen einer durch alle Schichten des Seins durch spirituale Kräfte vermittel-
ten, erotisierenden Leuchtkraft erlaubt es, eine durchgängige Vermittlungsstruk-

von einem intellektuellen Aufstieg in einen Gnadenakt bestimmt, bei Cusanus weniger im
Sinne einer Bedingung von Ekstasis gefasst wird, sondern vielmehr als Voraussetzung über-
haupt der Vernunfterkenntnis, die über das göttliche Licht zum Schöpfer hingezogen wird.

DOI: 10.13173/9783447109260.107 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



120 Anne Eusterschulte

tur vom höchsten intelligiblen Schönen zum körperlich in Erscheinung tretenden
Schönen zu entwerfen und damit eine dreifache Erscheinungsform von gratia.

Wenn wir von Liebe (amor) reden, müßt ihr darunter das Verlangen nach
Schönheit (desiderium pulchritudinis) verstehen […]. Die Schönheit aber be-
steht in einembestimmtenReiz (pulchritudo autemgratia quedam est),welcher
hauptsächlich und zumeist aus einem harmonischen Zusammenstimmen
(concinnitas) von mehreren Eigenschaften ‚erwächst‘ oder ‚gezeugt‘ ist.
Diese Harmonie ist dreifach: nämlich der Liebreiz des Gemütes (gratia ani-
mi) besteht in einem harmonischen Beisammensein (concinnitas) mehrerer
Tugenden; die körperliche Anmut (gratia corporis) beruht auf der Harmo-
nie der Farben und Umrisse; ebenso der musikalischeWohlklang (gratia in
sonis) auf der Harmonie mehrerer Stimmen.24

Und doch ist dieser gewisse Liebreiz nicht gleichzusetzen mit den Kompositions-
prinzipien des jeweils Zusammenstimmenden, sondern eine unbegreifliche An-
mutung, die aus diesen Voraussetzungen gleichsam geboren wird (nascor), ein
Theophanwerden des Göttlichen in sinnlich affizierenden, ästhetisch erfahrba-
ren Erscheinungen.

Was hier ganz in die Interpretation des Platonischen Phaidros eingebettet ist,
greift zugleich auf die theologische Licht- und Eroslehre aus, wie sie in der Ps.-
Dionysischen Auslegung des Schönen und Anmutigen angelegt ist, die ihrerseits
stark auf neuplatonischen Elementen beruht. Ficino, der u. a. eine Übersetzung
und einen Kommentar zu Ps.-Dionysius‘ De divinis nominibus (Über die göttlichen
Namen) und zur Theologia mystica (Mystische Theologie) vorgelegt hat, bezieht sich
auf das 4. Kapitel vonDe divinis nominibus, in demDionysiusAreopagita den über-
wesentlichen, über alle Begriffe hinausgehenden Gott als das Gute expliziert, das
sich im Licht an alles mitteilt. Im Zusammenhang mit diesem Konzept einer sich
über alle Regionen des Seins manifestierenden, theophanen Lichtwerdung des
unbegreiflichen göttlichen Guten kommt die Frage von göttlicher Schönheit und
Anmut im Verhältnis zu den Erscheinungsweisen dieser anmutigen Schönheit in
der kreatürlichen Welt zur Sprache. Sie zeigt sich eingebettet in eine Diskussion
um den biblisch vielfach bezeugten Erosbegriff, den Ps.-Dionysius keineswegs
aufgibt, jedoch im Sinne der christlichen Agape verstandenwissenwill, um seine
dezidiert spirituelle Eroskonzeption (im Sinne der Gaben des Spiritus Sanctus)
von Vorstellungen eines bloß körperlichen Eros abzusetzen.

Wichtiger ist für unseren Zusammenhang, wie Ps.-Dionysius das Verhältnis
von Schönheit und Anmut bestimmt und sich hierbei auf die biblischen Schriften
berufen kann.

Dieses Gute wird von den ehrwürdigen biblischen Schriftstellern auch
als anmutig gepriesen (καλόν), weiter als Schönheit (κάλλος), als Liebe
(ἀγάπη), als liebenswürdig (ἀγαπητόν) undmit jenen anderenNamenGot-

24 Ficino, Über die Liebe, S. 26f.; Modifikation der Übersetzung A. Eu.

DOI: 10.13173/9783447109260.107 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



121„Pulchritudinem esse gratiam quamdam vivacem et spiritalem.“

tes, welche seiner Schönheit verleihenden und liebreizenden reifen Blüte
geziemen (εὐπρεπεῖς εἰσι τῆς καλλοποιοῦ καὶ κεχαριτωµένης ὠραιότητος
θεωνυµίαι). (De div. Nom. 701 C)25

Die Differenzierung zwischen dem Schönen (kallos) und dem Anmutigen (kalon)
bzw. der Schönheit verleihenden (kallopoiesis) und der Glanz verleihenden (chari-
zomai) Wirkung des göttlichen Lichtes wirft die Frage auf, worin der Unterschied
besteht. Sie sind, so Ps.-Dionysios,

hinsichtlich der alles in einem zusammenfassenden Ursache nicht trenn-
bar. Denn diese beiden unterscheiden wir nur hinsichtlich alles Seienden
in Teilnahme und Teilnehmendes und sagen, daß dasjenige anmutig (ka-
lon) ist, was an der Schönheit (kallos) Anteil hat, daß Schönheit (kallos) da-
gegen die Teilnahme an jener Ursache ist, die allem Anmutigen Schönheit
verleiht (kallopoiesis).
Hingegen heißt das überwesentlich Anmutige zum einen eben Schönheit,
weil es allem Seienden auf eine jedem angemessene Weise Schönheit mit-
teilt, und weil es als Ursache der guten Übereinstimmung und Herrlich-
keit aller Dinge wie das Licht seine Schönheit verleihenden Mitteilungen
des quellhaften Strahls in alle Wesen hineinblitzt,26 alles zu sich ruft, wes-
halb es auch Schönheit genannt wird, und alles in allem in ein und dassel-
be zusammenführt.
Zum anderen aber heißt es auch anmutig, weil es überaus und überragend
und in gleicher Hinsicht und auf gleiche Weise immer anmutig ist, weder
entstanden noch entschwunden, gewachsen oder vergangen, nicht einmal
einerseits zwar anmutig, andererseits aber häßlich noch auch bald anmu-
tig, bald aber nicht, nicht für das eine zwar anmutig, für das andere aber
häßlich und nicht an dem einen Ort zwar anmutig, an dem anderen aber
nicht, ferner für die einen zwar anmutig, für die anderen aber nicht an-
mutig, sondern vielmehr, weil es in bezug auf und zugleich mit sich selbst
einfach immer anmutig ist und die Schönheit als Quelle für alle Anmutige
in sich überweit vorausbesitzt. (De div. Nom. 701C–704A)27

25 Pseudo-Dionysius Areopagita, Die Namen Gottes, eingeleitet, übers. und mit Anmerkungen
versehen von Beate Regina Suchla, Stuttgart 1988 (Bibliothek der griechischen Literatur,
Bd. 26), S. 46f.; Pseudo-Dionysius Areopagita, De divinis nominibus, Corpus Dionysiacum I,
hg. von Beate Regina Suchla, Berlin / New York 1990 (Patristische Texte und Studien im Auf-
trag der Patristischen Kommission der Akademien der Wissenschaften in der Bundesrepu-
blik Deutschland), S. 150f.

26 Im Griechischen ist an dieser Stelle eine Anspielung auf Aglaia – den blitzhaften Licht-
strahl – zu lesen und damit zugleich auf den Namen einer der mythologischen Grazien, die
Ficino, wie wir sehen werden, mit dem höchsten Lichtglanz (splendor) der innerseelischen
Schönheitserfahrung engführt.

27 Ebd.

DOI: 10.13173/9783447109260.107 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



122 Anne Eusterschulte

Die Präexistenz des Anmutigen und Schönen in der absolut einfachen Natur des
Guten verbürgt die Teilhabe aller anderen Weisen von Anmutigsein an diesem
über das Sein herausstehenden göttlichen Anmutigen.28 Es sind der selbst unbe-
greifliche Urgrund, die sich lichthaft ausstrahlende schöpferische Ursache und
das Ziel, auf das alles sich hingezogen sieht, denn dieser Lichtquell fokussiert,
wie die Sonne, das Echo des Guten (Plotin), alle rückgewandt auf das Gute hin-
strebenden, gleichsam rückstrahlenden Erscheinungsweisen. Wir haben hier
also wiederum eine Figur von Ausstrahlung, Auf- und Teilnahme und schließ-
lich dadurch ermöglichter Rückwendung auf das Eine hin – die Dynamik einer
erotischen, durch die Liebe zur Schönheit reflexiven Kreisbewegung, die sich
durch den gesamten Kosmos als dynamische Vermittlungsstruktur zeigt.

Der göttliche Eros (ὁ θεῖος ἕρος) ist aber auch entrückend (ἐκστατικός) und
läßt nicht zu, daß die Liebenden sich selbst angehören, sondern nur den
Geliebten. Und so zeigen die Höherstehenden Fürsorge für die Bedürftige-
ren, die Gleichrangigen gegenseitigen Zusammenhalt und dieUntergeord-
neten herrlichere Hinwendung zur ersten Rangordnung. Aus diesem
Grunde verkündet auch der große Paulus, nachdem er in Verzückung zum
göttlichen Eros geraten ist und dessen entrückende Kraft erlangt hat (ἐν
κατοχἧ τοῦ θείου γεγονὼς ἔρωτος καὶ τῆς ἐκστατικῆς αὐτοῦ δυνάµεως),
mit gottbegeistertem Munde: Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir
(Gal 2,20). So spricht er als wahrer Liebender, der, wie er selbst sagt (2 Kor
5,13), für Gott die Sinne verloren hat und nicht mehr sein eigenes Leben
lebt, sondern als überaus liebenswertes das des Liebenden (2 Kor 5,15). (De
div. Nom. 712 A 1)29

Es ist in der Forschung weitgehend eingebürgert – denken wir etwa an die Studie
von Edgar Wind –, Ficino vor demHintergrund der neuplatonischen Philosophie
zu lesen. Komplementär dazu lässt sich die Motivik des Raptus, der Entrückung
von allen sinnfälligen und sinnesaffizierenden Formen der Wahrnehmung zu
Gunsten einer intelligiblen, innerseelischen Schönheitserfahrung als Indiz ei-
ner theologischen, nicht zuletzt aus der Theologie des Ps.-Dionysius gespeisten,
durch Proklos vermittelten Theologisierung der Platonischen Eros- und Schön-
heitskonzeption lesen, die beim Areopagiten durch Rekurse auf biblische Zeug-
nisse wie die Kirchenväter unterstützt wird. Der Areopagite geht so weit, dem
göttlichen Selbstoffenbarungswillen ein solches Übermaß an Liebe zur Mittei-
lung zuzuschreiben, dass Gott selbst, von Güte, Liebe und Agape „überwältigt“,
aus dem Überseienden heraus, gleichsam selbst in „entrückender, überwesentli-

28 Die Entscheidung, griech. καλόν mit Anmut, κάλλος mit Schönheit zu übertragen, mag
man hier zur Diskussion stellen wollen, doch entscheidend ist, dass Ps.-Dionysius zwei
Aspekte unterscheidet, deren erster vor allem das Lichthafte, Durchscheinend-Erscheinen-
de des Guten in seiner Anziehungskraft betont.

29 Ps.-Dionysius, Die göttlichen Namen, S. 52; Ps.-Dionysius, De divinis nominibus, S. 158f.

DOI: 10.13173/9783447109260.107 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



123„Pulchritudinem esse gratiam quamdam vivacem et spiritalem.“

cher Kraft (κατ̓ έκστατικὴν ὑπερούσιον δύναµιν)“ in die kreatürliche Welt hin-
untergezogen wird.30

Dazu nochmals zurück zunächst zur Gottesvorstellung und lichtmetaphysi-
schen Lehre der Illumination.

Die vielzitierte Stelle aus dem Jakobus-Brief, „‚Jede gute Gabe und jedes voll-
kommeneGeschenk ist von oben, kommt vomVater der Lichter herab‘“ (Jak 1, 17),
ist in der Schrift Über die himmlische Hierarchie (De caelesti hierarchia) des Areopa-
giten der Ausgangspunkt, um die Kreisbewegung von göttlicher Offenbarwer-
dung (Theophanie) im ausstrahlenden Licht und die dadurch angereizte Rück-
wendung auf den Lichtquell selbst biblisch zu fundieren.

Jedes Hervortreten der vom Vater ausgehenden Lichtausstrahlung, die
uns als Gabe des Guten erreicht, nimmt als einende Kraft in der Orientie-
rung nach oben die Scheidung von uns weg und führt uns zur Einheit des
Vaters zurück, der alles in sich versammelt, und zur Ungeschiedenheit, die
Gott gleich macht. Denn es heißt ‚Aus ihm ist alles und auf ihn hin‘, wie
das geheiligte Wort sagt (Röm 11, 36).31

Diese göttlichen Manifestationen, das Durchscheinend-Werden des göttlichen
Lichtes in seinen Ausstrahlungen, im Strahlenglanz und den Lichtkreisen, die
sich radial emergierend als ein gnadenhaft wirksames Licht verbreiten, evozie-
ren zwar die Vorstellung eines emanativen Prozesses, deuten aber in christlicher
Kontextualisierung auf eine Gnadenwirkung des Lichtwerdens in allem hin, das
über eine hierarchische, eine das Heilige verwaltend-mitteilende Ordnung von
Engeln vermittelt wird. Der Areopagite formulierte hiermit die neuplatonische
Stufenordnung von vermittelnden Göttern und Dämonen (Proklos, Iamblichos32)
in eine Angelologie um.

Dieses Modell nimmt auch Ficino auf. Er kann damit eine hierarchische Struk-
tur, ein Aus-Sich-Heraustreten und ein in sich ruhendes Moment des Umfangen-
seins im Strahlenkreis auf jeder Stufe der sichtbaren, kosmischen Seinsstufen be-
stimmen. Überall ist der göttliche Lichtgrund ganz gegenwärtig, überall belebt er
und vervollkommnet die Dinge.

Wir erhalten auf der Folie der Ps.-Dionysischen Theophanielehre jetzt differen-
zierter Aufschluss, warum die Schönheit eine gratia ist und zwar sowohl eine Le-
bendigkeit ausstrahlende als auch eine gleichermaßen spirituale bzw. spirituelle
gratia.

30 Ps.-Dionysius, Die göttlichen Namen, S. 52; Ps.-Dionysius, De divinis nominibus, S. 159.
31 Ps.-Dionysius Areopagita, Über die himmlische Hierarchie. Über die kirchliche Hierarchie, einge-

leitet, übers. undmit Anmerkungen versehen von Günter Heil, Stuttgart 1986 (Bibliothek der
griechischen Literatur, Bd. 22), S. 28.

32 Neben Proklos, auf dessen Platonische Theologie Ps.-Dionysius, aber auch Ficino sich viel-
fach stützen, entwirft etwa Iamblichos, dessenDe mysteriis Aegyptiorum Ficino übersetzt hat,
eine vermittelnde Rangordnung von Göttern, Dämonen, Engeln, die „eine Mittlerrolle zwi-
schen dem unsagbaren Ein-und-Allen und dem sinnlichen Sein und Erkennen“ einnehmen.
Vgl. hierzu Beate Regina Suchla, „Einleitung“, in: Ps.-Dionysius, Die göttlichen Namen, S. 22.

DOI: 10.13173/9783447109260.107 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



124 Anne Eusterschulte

InsofernGott dieWirklichkeit aller Dinge (actus omnium) ist und sie fördert,
wird er das Gute (bonum) genannt. Insofern er sie ihrer Anlage entspre-
chend belebt und sie hold und angenehm gestaltet, also soviel als möglich
durchgeistigt, heißt er das Schöne (pulchrum). Insofern er die drei Erkennt-
nisvermögen der Seele, den Geist (mens), das Gesicht und Gehör (visum,
auditum) zu den Gegenständen, welche erkannt werden sollen, hinleitet
(allicit),33 heißt er die Schönheit (pulchritudo). Indem er in dem Erkenntnis-
vermögen besteht und dieses mit dem erkannten Gegenstande verbindet,
heißt er die Wahrheit (verum). Endlich, als das Gute erschafft, lenkt und
vollendet, als das Schöne erleuchtet er alle Dinge und verleiht ihnen An-
mut (Ut pulchrum, illuminat gratiamque infundit).34

Es geht hier also stets um eine gegenläufige Bewegung von Einstrahlung (pulch-
rum illuminans, gratiam infundens) und anreizender, auf den Quell der Einstrah-
lung hin lockender Ausstrahlung in der Schönheit. Erkenntnis wird durch die
sich ausstrahlende Schönheit angelockt und ist dann wahr, wenn sie diesem
Liebreiz der schön erscheinenden Phänomene auf den Grund geht, d. h. die Aus-
strahlungen auf das Schöne, das nichts anderes ist als die Weise, in der sich das
Gute mitteilt, in einer innergeistigen Reflexionsbewegung auf die geistige Güte
und Schönheit zurückzuführen vermag. Deshalb ist die Schönheit für Ficino ein
Strahlenglanz (splendor) der göttlichen Güte (bonitas) – das Nach-Außen-Treten
eines göttlichen Erleuchtungsgeschehens.

„Die Schönheit ist ein Lichtglanz (splendor), welcher die menschliche Seele zu
sich hinzieht (humanum animam ad se rapiens)“35 oder pointierter: hinreißt, sie zu
sich entrückt. Schönheit hat eine entrückende Strahlkraft, sie strahlt sich in un-
terschiedlichen Medien liebreizend, geradezu erotisierend hinreißend aus: in
den auditiv wie den optisch verlockenden Reizen wie den mental hinreißenden
Äußerungsweisen der Schönheit in ihrer strahlenden Erscheinungsweise. Das
Schöne selbst muss daher, so Ficinos Schlussfolgerung, etwas sein, was allen
diesen gemeinsam ist, es kann nur unkörperlich sein. Hier kommen wiederum
platonisch-neuplatonische und theologische Elemente zusammen und verbinden
sich nun mit dem antiken Mythologem der Chariten.

Die grata corporis spetiosi figura (die liebliche Gestalt des wohlansehnlichen
Körpers) ist für Ficino Ausdruck einer viriditas (Jugendfrische), für die die Grazie
Thaleia einsteht. Die grata vocum concinnitas (das holde Zusammenklingen der
Töne) setzt er in Bezug zur Grazie Laetitia (Euphrosyne), der Freudigkeit. Den
gratus mos verus et optimus animi (den wohlansehnlichen Charakter der wahrhaf-

33 Ficino verwendet hier wie an vielen Parallelstellen das Verb allicere, um das Hinreißende,
Verzaubernde, Anlockende der sich offenbarenden Schönheit zu pointieren. Dem Schönen
wohnt in seinem Erstrahlen eine besondere Verführungskraft, ein anziehender Liebreiz
inne.

34 Ficino, Über die Liebe, S. 42f.
35 Ebd., S. 74f.; meine Herv.

DOI: 10.13173/9783447109260.107 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



125„Pulchritudinem esse gratiam quamdam vivacem et spiritalem.“

tigsten, edelsten Seele) verbindet er schließlich mit der Grazia Aglaia bzw. dem
Splendor als strahlendem Lichtglanz.

Dieser Liebreiz der Tugend (virtus), der Gestalt (figura) oder Stimme (vocis
gratia), welche die Seele durch den Verstand, das Gesicht und Gehör zu
sich hinruft und hinzieht (ad se vocit et rapit), wird mit Recht Schönheit
genannt, dies sind die drei Chariten, welche Orpheus also besingt […].
Splendor, viriditas, letitiaque uberima. Lichtglanz (splendor) nennt er den Lieb-
reiz (gratia) und die Schönheit der Seele (pulchritudo animi), welche in der
Klarheit und Reinheit […] zutage tritt.36

Wir sehen jetzt, wie auch hier das raptus-Motiv aufgerufen wird, um Illumina-
tions- und Gnadenlehre kosmisch, als gleichermaßen spirituelle wie spirituale
Bewegung zu bestimmen. Damit ist eine Bedingungsstruktur angelegt, die sich
sowohl spirituell (in Rekurs auf das Wirken eines Gnadengeschehens göttlicher
Erleuchtung kraft des spiritus sanctus) als auch spiritual (im Sinne einer naturma-
gischen spiritus-Konzeption astraler Influenzen und innerseelischer Korrespon-
denzen) lesen lässt.

Diese Reinterpretation der Gnadenlehre – ein reziproker Transfer kraft einer
Überlagerung von Kontextualisierungen, die das vielschichtige Bedeutungsspek-
trumvon gratia,charis,charisma,chariten zulässt, ermöglicht es Ficino, die theologi-
sche Lichtausstrahlung bzw. die gnadenhafte Mitteilung des Heiligen Geistes mit
einer kosmischen, astral konnotierten Influenzenlehre zu vermitteln und so das
Lichtwerden aus der intelligiblen in eine kosmo- wie psychophysische Dimen-
sion zu überführen: Ansatzpunkt eines Übertritts von der spirituellen Illumina-
tion in eine spirituale Imagination.

3 Raptus und Procreatio – Hinreißende und produktive Schönheitserfahrung
In der platonisierenden Re-Konfiguration der theologischen Gnaden- bzw. Illu-
minationslehre wird der Akzent auf drei einander bedingende Momente gelegt:
a) auf die dynamische Bewegung des Schönen als Einstrahlung der göttlichen
Güte in Gestaltwerdung von Schönheit und Anmut, womit die sichtbaren Din-
ge vitalisiert, gelenkt und geformt, ausgestaltet oder gleichsam gemalt werden
(einer geradezu malerisch reizvollen Ausführung in der mundi pictura); b) das
Schöne (pulchrum) ist Infusion von glanzverleihendem Licht, bedarf aber einer
Zubereitung / praeparatio der aufnehmenden, rückspiegelnden und erst auf der
Grundlage von Maß, Gestalt, Komposition befähigten Gegenstände, das Schöne
als in anmutigem Lichte erscheinende Schönheit zu offenbaren; c) die Ausstrah-
lung der Schönheit als ein Sichtbarwerden, Hörbarwerden und Erkennbarwer-
den eben dieser Wirkung besitzt einen zurückrufenden, attrahierenden Charak-
ter, etwas Hinreißendes und Entrückendes, das im Sinne der raptus-Motivik eine
transzendierende, die Gegenstände der Erscheinung übersteigende Bewegung

36 Ebd., S. 134f.; m. Herv.

DOI: 10.13173/9783447109260.107 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



126 Anne Eusterschulte

andeutet. Ficino steht auch hier ganz in der Ps.-Dionysischen Tradition, wenn er
aus dem griechischen Wortfeld von τὸ καλόν – καλοῦν – τὸ κάλλος die dyna-
mische Wirkung einer Anrufung, d. h. einer wortwörtlich geradezu akustisch
provozierenden Schönheit ableitet. Die erscheinende Schönheit ruft zu sich hin
und lenkt den Blick zugleich auf eine Dynamik des hinreißenden Scheins, die
über das empirisch-material Vorliegende auf eine Seelenbewegung hinführt, die
als Selbsttranszendierung erfahrbar wird. Hier ist bereits theologisch-platonisch
eine ästhetische Erfahrung angelegt, deren letzter Grund (theologisch das göttli-
che, überweltliche Licht) kein Gegenstand einer begriffichen Explikation werden
kann, gleich einer visionären Entrückungserfahrung in die höchste Wahrheit,
und doch beansprucht, der erkennenden Seele unmittelbar als Wahrheit präsent
zu werden. Im übertragenen Sinne nimmt die Seele in der instantanen Vergegen-
wärtigung des intelligiblen Schönen, wenngleich in seinem Grunde ineffabel,
eine Urteilsfunktion ein, insofern sie absolute Gewissheit um das wahrhaft Schö-
ne zu besitzen beanspruchen kann.

Wenn Ficino in diesem Zusammenhang die mythologisch fundierte und mit
Platon einschlägige Unterscheidung einer zweifachen Aphrodite aufgreift, so um
sie zugleich im Sinne einer neuplatonischen Weltseelenlehre umzuformulieren
und dieser Seele eine Art Scharnierstelle zu verleihen.

Während die erste durch den ihr eigentümlichen Liebestrieb zur Betrach-
tung der Schönheit Gottes hingerissen wird (illa enim amore ingenito ad intel-
ligendam dei pulchritudinem rapitur), fühlt sich die andere durch ihren Eros
dazu getrieben, die göttliche Schönheit in den Weltkörpern hervorzubrin-
gen (Hec item amore suo a eamdem pulchritudinem in corporibus procreandam).
Jene erfaßt zunächst den göttlichen Lichtglanz in sich und strahlt ihn dann
in die zweite Aphrodite aus (illa divinitatis fulgorem in se primum com-
plectitur, deinde hunc in Venerem secundam traducit); diese überträgt auf die
Materie der Welt die Funken des empfangenen Lichtglanzes (hec fulgo-
ris illius scintillas in materia undi transfundit). Durch die Einwirkung dieser
Lichtfunken werden alle Körper der Welt nach Maßgabe ihrer Empfäng-
lichkeit schön (Scintillarum huiusmodi presentia singula mundi corpora pro cap-
tu nature, spetiosa videntur). […]
In beiden Vermögen (so auch in bezug auf die menschliche Seele) ist also
der Eros: als Verlangen zum Anschauen, als Drang, Schönheit zu zeugen.
Beide Arten der Liebe sind sittlich, sind doch beide auf die göttliche Schön-
heit gerichtet (divinam imago).37

Was hier dargelegt wird, ist nicht nur Begründungselement für ein den Kosmos
durchgeistigendes Auf- und Abstiegsgeschehen, sondern für eine Reziprozität,
die gerade die körperliche Schönheit, die Ausstrahlung in Bewegung, Leichtig-

37 Ebd., S. 62–65; m. Herv. Auch hier sei das Blitzschlagartige im Wechselverhältnis von fulgor
und raptus besonders betont, d. h. der Charakter einer hereinbrechenden Erfahrung.

DOI: 10.13173/9783447109260.107 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



127„Pulchritudinem esse gratiam quamdam vivacem et spiritalem.“

keit, Liebreiz und Glanz, das Hinreißende des blühend sich Zeigenden, gleich-
sam die Spetiosen des Sicht- und Hörbaren einerseits als eine Voraussetzung vor-
stellig macht, sich dem Strahlgrund zuzuwenden, und andererseits diesen Drang
nach Ausdruck des Schönen zugleich zu perpetuieren. So etwa in der Dichtung,
den Künsten, den musikalischen Darbietungen, einer jeden Amoris pictura.

Der Dichter Agathon umkleidet nun den Liebesgott nach dem Brauche
altertümlicherDichtermit einermenschlichenErscheinung (vestit imagine
pingitque ipsum hominum instar formosum: Iuvenem, tenerum, flexibile sive
agilem, apte compositum atque nitidum).38

Dieser Rekurs auf denDichter Agathonmag exemplarisch stehen für das, was sich
als Doppelbewegung perpetuiert. Das Anschauen der Schönheit als Hinwendung
zum Schönen selbst und die Zeugung im Schönen, womit die künstlerischenWer-
ke ihrerseits Einkleidungen und Spetiosen hervorbringen, die anziehen, anrufen
und so wiederum die skizzierte Doppelbewegung evozieren. Allerdings macht
gerade dieser Hinweis auf die dichterische Malerei abermals deutlich, dass die
berückende Kraft in den Gestaltungsqualitäten nicht aufgeht. Das Jugendliche
und Zarte, Geschmeidigkeit und Körperbau, insbesondere aber der farbige Glanz
(„nitidum, id est, suavi colorum spetie refulgentem“) weisen auf Vorbedingungen.

Der gratia-Begriffbleibt demSchönheitsbegriff engverbunden, und es lässt sich
kaum genau bestimmen, was dieses Erscheinen des Schönen im Sinne von ver-
zaubernder, erotisierender, auf das Intelligible selbst hinreißender Kraft, die sich
in den Erscheinungsweisen manifestiert, ausmacht. Doch so viel wird deutlich:
Die körperlichen wie seelischen Kategorien einer proportionalen Disposition, ei-
ner Zusammenstimmung oder ausgewogenen Temperierung allein reichen nicht
hin, um dieses Glänzen, Schimmern, dieses Moment von Lebendigkeit zu fassen.
Deshalb ist gerade die Rückbindung an den theologischen Horizont einer Gna-
dengabe, eines donum spiritale, wie Ficino es ausdrückt, ein Kontext, der das In-
effable, das Berückende des Schönen als geistig erotisierende Kraft akzentuiert.

Nun könnteman festhalten, bei Ficinowerde,wie in der platonischen Tradition
einerseits, der christlichen, ihrerseits (neu)platonisch refigurierten Schönheits-
lehre andererseits, das körperliche, irdisch in Erscheinung tretende Schöne in
seiner besonderen lichthaften Anmutigkeit zu einem zu überwindenden, als
Mittlerinstanz fungierenden Phänomen. Und in der Tat ist die zirkulare Rückbe-
wegung auf den göttlichen Grund die zentrale Figur. Doch zugleich, und das
sei hier besonders betont, ist die nicht zuletzt theologisch unterlegte Ineffabilität
dessen, was sich in der liebreizend anmutenden Schönheit als Erscheinung zeigt,
ein Ansatzpunkt, um die Diskursivierung undMedialisierung eben dieses unbe-
greiflichen Phänomens eines Zur-Erscheinung-Kommens des Schönen produktiv
zu wenden – nicht nur als Mittel zum Zweck, sondern als material wie medial
gebundene Vollzugsform eines raptus ad dei pulchritudinem.

38 Ebd., S. 161; m. Herv.

DOI: 10.13173/9783447109260.107 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



128 Anne Eusterschulte

4 Gnadengaben des Furor
Für Ficino wird die Frage entscheidend, wie sich die geistigen Mitteilungen des
Spiritus Sanctus an die verkörperte Seele binden, hier wird das Seelengefährt,
der spiritus, als eine Art Vehiculum animae (neuplaton. ὄχηµα bzw. stoisches pneu-
ma) eingeführt und damit die Bedingung, um die Spiritus-Sanctus-Lehre kos-
misch wie psychologisch zu deuten und mit astralbestimmten Eigenschaften der
Individualseele zu verkoppeln.

Der göttliche Geist (mens divina) umfaßt die Ideen aller Dinge. Diesen sind
dieWeltgötter, und den Gaben derWeltgötter sind die Dämonen dienstbar;
denn von der höchsten bis zur untersten Stufe geht alles durch die ord-
nungsmäßigen Zwischenstufen hindurch, so daß demnach die göttlichen
Ideen, nämlich die Gedanken des göttlichen Geistes, durch Vermittelung
der Götter und Dämonen den Menschen ihre Gaben zukommen lassen.
Diese Gaben sind vornehmlich sieben an der Zahl [contemplationis acumen,
gubernandi potestas, animositas, claritas sensuum, amoris ardor, interpretandi
subtilitas, fecunditas generandi].
Die Kraft dieser Gaben trägt Gott urgründlich in sich; dann teilt er sie den
sieben Göttern mit, welche die sieben Planeten bewegen – bei uns heißen
sie die Engel […] – derart, daß ein jeder von ihnen gemäß der Eigentümlich-
keit seines Wesens eine Gabe in besonderem Maße empfängt.
Jene Götter teilen die Gaben den sieben Ordnungen der ihnen untergebe-
nen Dämonen in dem gleichen Verhältnis mit. Diese lassen sie den Men-
schen zukommen.
Zweifellos gießt Gott diese Gaben den Seelen im Anbeginn ein, wenn sie
aus ihmhervorgehen, und indemdie Seelen von derMilchstraße durch das
Zeichen des Krebses hindurch herabsinken, hüllen sie sich in ein himm-
lisches durchsichtiges Gewand (quodam lucidoque corpore involvuntur),
mit welchem bekleidet sie sich in die irdischen Leiber einschließen. […]
Daher kommt es, daß die Seelen der Planeten unsere Seelen, und ihre Kör-
per unsere Körper in jenen sieben Gaben, welche uns zu Anbeginn von
Gott verliehen wurden, bestärken und befestigen.39

Es wurde oben schon daran erinnert, dass neben neuplatonischen Quellen auch
auf die Schrift De coelesti hierarchia des Ps.-Areopagiten zu verweisen ist. Ficino
kann all das zusammenführen: Neuplatonische Ansätze einer absteigenden Folge
von Gestirns-Göttern und Dämonen, eine hieraus resultierende astralmagische
Lichtlehre und das theologische Theophaniekonzept werden miteinander ver-
schränkt. Dass Ficino hier von sieben Gaben spricht („De septem donis que a deo
hominibus per medios spiritus tribuuntur“), ruft abermals einen theologischen
Hintergrund auf: die ‚sieben Gaben des Heiligen Geistes‘, die nun kosmisch inter-
pretiert werden und gleichsam prismatisch aufgebrochen durch Gestirns-Götter

39 Ebd., S. 194–197; m. Herv.

DOI: 10.13173/9783447109260.107 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



und zugehörige Planeten je spezifische Qualitäten vermitteln. Die gottgeschenk-
ten sieben geistigen Gaben (charismata von griech. charis, Gaben oder Geschenk)
sind in den biblischen Schriften sowohl alt- wie neutestamentlich verbürgt (vgl.
Jes 11, 1–2; Paulus 1 Kor 12, 8–10), wobei die Bestimmung der Gaben differiert.
Neben Geistes-Gaben wie Weisheit, Einsicht, Rat, Stärke und praktischen Ga-
ben wie Urteilsfähigkeit, Glaubensstärke und der Liebe zählen hierzu vielfach
Wunderkräfte und das Vermögen der prophetischen Rede bzw. hermeneutische
Fähigkeiten. Die Theologie des spiritus septiformis wird in der mittelalterlichen
Theologie breit interpretiert – etwa in Bonaventuras Collationes de septem donis
spiritus sanctis. Im Hortus deliciarum (um 1180) der Äbtissin Herrard von Lands-
berg wird die Entstehung der sieben freien Künste auf die Gaben des Heiligen
Geistes zurückgeführt. Ficino verbindet die Lehre der Geistesgaben 40 mit seiner
kosmisch-influentiellen, neuplatonischen Theologie. Das ließe sich im Einzelnen
sehr eindrucksvoll an der SchriftDe raptu Pauli ad tertium coelum, et animi immorta-
litate zeigen, einem fingierten Gespräch zwischen Marsilius und Paulus über die
Hoffnung auf ein ewiges Leben der Seelen imHimmel. Unmissverständlich wird
hier deutlich, dass nicht der Mensch aus eigener Kraft zu Gott aufsteigt, sondern
dass Gott den Menschen entrückt. Es ist die göttliche Liebe, die erst in der Seele
die Willenskraft entzünden muss, vermittelt durch die Gnade (charis) des Heili-
gen Geistes. Ficino entwickelt dies an der Trias von lux (deus, pater luminis) – lumen
(Christus) – calor (Spiritus Sanctus), die einerseits trinitarisch gedeutet wird, an-
dererseits eine Verbindung mit neuplatonischen spiritus-Konzeptionen als inner-
kosmischer Ausstrahlung des göttlichen Lichtwirkens zulässt. Und so entwickelt
Ficino in dieser Schrift eine durchgängige Ausstrahlung der göttlichen Charitas,
die über die Planetensphären bzw. -götter, denen jeweils Qualitäten zugeordnet
sind (z. B. philosophia a Saturnus donatum; leges conditas ab Iove, arguitas a Mercurio
etc.), bis zu den drei supercelesten Sphären – konnotiert mit Glaube, Liebe und
Hoffnung – alles durchwirkt und ihre Gaben mitteilt. Auch hier wird deutlich,
wie die Vorstellung der himmlischen Hierarchien mit kosmologischen Sphären-
ordnungen in eine kontinuierliche Mitteilungsstruktur eingebettet wird und al-
legorisch als Fahrt eines currus fidei, spes,charitatis, eines (platonischen) Seelenwa-
gens, bestehend aus den christlichen Tugenden, gedeutet werden kann, die auf
siebenfache Weise in den dritten Himmel führt, z. B. per regionem planetarum, per
coelum stelliferum, perchristallinum oder, als analoger Modus, per mundum visibilem,
per mundum phantasticum, per mundum intelligibilem, wobei jeder dieser Aufstiegs-
modi jeweils wieder triadisch bzw. trinitarisch gedeutet wird und die zirkulare
Bewegung zwischen Einstrahlung und Ausstrahlung, zwischen theophaner Ge-
staltwerdung im Materiellen und Verklärung ins Lichthafte bestimmt. Es deutet

40 Dass Ficinos theologischer Liebesbegriff – charitas [caritas] spielt hier stets auf die charis /
Gnade bzw. die chariten an –, wie er etwa in der Oratio de charitate gefasst ist, eine enge
Beziehung der Paulinischen Theologie mit Elementen eines platonischen Eroskonzepts
zulässt, darauf hat Paul Otto Kristeller, Il pensiero filosofico di Marsilio Ficino, Florenz 1953,
S. 297f., aufmerksam gemacht.

129„Pulchritudinem esse gratiam quamdam vivacem et spiritalem.“

DOI: 10.13173/9783447109260.107 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



130 Anne Eusterschulte

sich aber längst schon an, was diese Gnaden- und Liebeskonzeption mit gratia
im Sinne der ästhetischen Kategorie von Schönheit und deren Ausstrahlung zu
tun hat. In Ficinos Re-Interpretation der Platonischen Furor-Lehre (Phaidros) sind
es die Philosophen, Poeten, Priester, Weissager und Propheten, die von einer Af-
fektion der Vernunft, einer göttlichen Erleuchtung ergriffen, in besonderer Weise
befähigt sind, des göttlichen Lichtes teilhaftig, diese visionäre Erfahrung zum
Ausdruck zu bringen, d. h. sie in kunstvollen sprachlichen Formen wiederum
manifest werden zu lassen. Unter den Priestern ist das erste von Ficino genannte
Beispiel Paulus bzw. die Entrückung in den dritten Himmel, die ihren Nieder-
schlag gefunden hat in einer Gotterfülltheit der Paulinischen Schriften. Nun legt
zwar Ficino, an neuplatonische Interpretamente anschließend, den Akzent ganz
entschieden auf die Potentialität des menschlichen Geistes, und dies gilt auch für
die inspirierte, von Gott erfasste Seele. Gleichwohl zeigt sich diese gottähnliche,
schöpfungsmächtige Fähigkeit in den Veräußerungsweisen, d. h. den materia-
len Darstellungen der Seele, die nicht nur als Reflexionsmodus zu denken sind,
sondern, nicht minder wesentlich, einen Glanz zur Erscheinung kommen lassen.
Wie anders sollte gratia als Grazie wirksam werden und wiederum auf das Gött-
liche hinführen wenn nicht in Verkörperungen, in Tonalitäten, in sprachlichen
oder künstlerischen Einkörperungen, die von einer inneren Bewegung zeugen
und wiederum perzeptiv in Bewegung versetzen? Und so nimmt es nicht Wun-
der, dass die berückende, hinreißende und zugleich derWelt entreißende Dimen-
sion der Schönheits- und Gratiadiskussion in die Furor-Lehre Eingang findet. Sie
rechtfertigt poetische, musikalischewie künstlerische Formen der Ausgestaltung
des Visionären inmaterialenMedien, sofern sich der splendor oder das Unbegreif-
liche, Entrückende, geradezu Blendende einer Schönheitserfahrung, gleich einem
Offenbarungsgeschehen, nicht anders als in Diskursivierungen und Medialisie-
rungen zumAusdruck bringen lässt. Künstlerische Übersetzungen in malerische
oder poetische Figurationen weisen damit je auf ein transgressives Geschehen,
das sich aber nicht anders als in und mit ihnen erfahren lässt.

Literaturverzeichnis
Quellen
Augustinus, Aurelius, De trinitate (Bücher VIII-XI, XIV-XV, Anhang: Buch V) Lateinisch-

deutsch, neu übers. undmit einer Einleitung hg. von JohannKreuzer,Hamburg 2001.
Cicero, Marcus Tullius, De oratore. Über den Redner, übers. und hg. von Harald Merk-

lin, Stuttgart 1991.
Cicero, Marcus Tullius, De officiis. Vom pflichtgemäßen Handeln, übers., komm. und

hg. von Heinz Gunersmann, Stuttgart 2003.
Marsilii Ficini Florentini, insignis Philosophi Platonici, Medici, atque Theologi clarissimi,

Opera, & quae hactenus extitêre, & quae in lucem nunc primum prodiêre omnia: om-
nium artium & scientiarum, maiorumque facultatum mulitfaria cognitione refertissima,
in duos Tomos digesta, & ab innumeris mendis hac postrema editione castigata: quorum
serim uersa pagella reperies, Vna Cvm Gnomologia, hoc est, sententiarum ex iisdem ope-

DOI: 10.13173/9783447109260.107 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



131„Pulchritudinem esse gratiam quamdam vivacem et spiritalem.“

ribus collectarum farragine copiosissima, in calce totius uolumines adiecta. Cum Gratia &
Priuilegio Caesareae Maiestatis, Basileae; ex officina Henricpetrina 1576 (= Marsilio
Ficino, Opera Omnia, Riproduzione in fototipia a cura di M. Sancipriano, con pre-
sentazione di P. O. Kristeller, Bottega d‘Erasmo, Via Gaudenzio Ferrari, 9, Torino
1959, Vol. I,1 – I,2 – II,1 – II,2).

Marsilio Ficino, Théologie Platonicienne de l’immortalité des âmes, 3 Bde., hg. von Ray-
mond Marcel, Paris 1964–1970.

Marsilio Ficino and the Phaedran Charioteer. Introduction, texts, translations, übers. und
hg. von Michael J. B. Allen, Los Angeles 1981.

Marsilio Ficino, Commentaries on Plato, I: Argumentum et commentarius in Phaedrum. Ar-
gumentum in Ionem, hg. und übers. von Michael J. B. Allen, Cambridge Mass., Lon-
don 2008.

Marsilio Ficino,Über die Liebe oder Platons Gastmahl, übersetzt von Karl Paul Hasse, hg.
und eingel. von Paul Richard Blum, Hamburg 1984.

Marsilio Ficino,Commentaire sur le banquet de Platon, hg. von RaymondMarcel, Paris 1956.
Marsilio Ficino, Über die Liebe oder Platons Gastmahl, mit einer Einleitung hg. von Paul

Richard Blum, Hamburg 2014.
Pseudo-Dionysius Areopagita, Die göttlichen Namen, eingel., übers. und mit Anmer-

kungen versehen von Beate Regina Suchla, Stuttgart 1988 (Bibliothek der griechi-
schen Literatur, Bd. 26).

Pseudo-Dionysius Areopagita, De divinis nominius, Corpus Dionysiacum I, hg. von
Beate Regina Suchla, Berlin / New York 1990 (Patristische Texte und Studien im
Auftrag der Patristischen Kommission der Akademien der Wissenschaften in der
Bundesrepublik Deutschland).

Pseudo-Dionysius Areopagita,Über die himmlische Hierarchie. Über die kirchliche Hierar-
chie, eingel., übers. und mit Anmerkungen versehen von Günter Heil, Stuttgart
1986 (Bibliothek der griechischen Literatur, Bd. 22).

Thomas von Aquin, Sancti Thomae de Aquino Summa Theologiae, Textum Leoninum
Romae 1888 editum ac automato translatum a Roberto Busa SJ in taenias magne-
ticas denuo recognovit Enrique Aarcón atque instruxit, in: S. Thomae Aquino Opera
Omnia, Corpus Thomisticum, subsidia studii ab Enrique Alarcón collecta et edita
Pompaelone ad Universitatis Studiorum Navarrensis aedes ab A. D. MM.

Sekundärliteratur
Chastel, André,Marsile Ficin et l’art [1954] Genf 31996.
Eco, Umberto, The Aesthetics of Thomas Aquinas, übers. von Hugh Bredin, Cambridge

Mass. 1988.
Eco, Umberto, „The Formal Criteria of Beauty“, in: ders., The Aesthetics of Thomas Aqui-

nas, übers. von Hugh Bredin, Cambridge Mass. 1988, S. 64–162.
Haug, Walter, „Gotteserfahrung bei Nicolaus Cusanus“, in: ders., Positivierung von Ne-

gativität. Letzte kleine Schriften, Tübingen 2008, S. 371–396.
Kristeller, Paul Otto, Il pensiero filosofica di Marsilio Ficino, Florenz 1953.
Leinkauf, Thomas, Cusanus, Ficino, Patrizi. Formen platonischen Denkens in der Renais-

sance, Berlin 2014 (Frankfurter kulturwissenschaftliche Beiträge 17).
Leinkauf, Thomas, „Platon und der Platonismus beiMarsilio Ficino“, in:Deutsche Zeit-

schrift für Philosophie 40 (1992), S. 735–756.

DOI: 10.13173/9783447109260.107 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



132 Anne Eusterschulte

Leinkauf, Thomas, „Der Begriff des Schönen im 15. und 16. Jahrhundert. Seine philo-
sophische Bedeutung und Hinweise auf sein Verhältnis zur Theorie der Poetik
und Kunst“, in: Renaissance Poetik / Renaissance Poetics, hg. von Heinrich F. Plett,
Berlin / New York 1994, S. 53–74.

Leinkauf, Thomas, „Philosophie und Religion bei Marsilio Ficino“, in: Accademia IV
(2002), S. 129–161.

Leinkauf, Thomas, „Der neuplatonische Begriff des ‚Schönen‘ im Kontext von Kunst-
undDichtungstheorie der Renaissance“, in:Neuplatonismus und Ästhetik. Zur Trans-
formationsgeschichte des Schönen (Transformationen der Antike 2), hg. von Verena
Olejniczak Lobsien und Claudia Olk, Berlin 2007, S. 85–116.

Ritter, Adolf, „Die Gnadenlehre Gregors von Nyssa nach seiner Schrift ‚Über das Le-
ben des Mose‘“ [1976], in: ders., Charisma und Caritas. Aufsätze zur Geschichte der
Alten Kirche, hg. von Angelika Dörfler-Dierken, Ralph Hennings und Wolfram
Kinzig, Göttingen 1993, S. 31–68.

Schneider, Steffen, Kosmos, Seele, Text. Formen der Partizipation und ihre literarische Ver-
mittlung:Marsilio Ficino, Pierre de Ronsard, Giordano Bruno, Heidelberg 2012.

Toussaint, Stéphane (Hg.),Marsile Ficin ou les mystères platoniciens, Actes du XLIIe Col-
loque International d’Études Humanistes. Centre d’Études supérieures de la Re-
naissance. Tours 7–10 juillet 1999, Paris 2002.

Toussaint, Stéphane, De l’Enfer à la coupole. Dante, Brunelleschi et Ficin, Rom 1997.

DOI: 10.13173/9783447109260.107 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Gratia und ästhetische Immanenz*

Klaus Krüger

Die Frage nach dem intrinsischen Zusammenhang, der zwischen religiöser
Heilserwartung, der Verheißung himmlischer Gnade und Glückserfüllung (gra-
tia) einerseits und der ästhetischen Erfahrung irdischer Schönheit, Grazie und
Anmut im Erlebnis der Kunst (grazia) andererseits besteht, findet als maßgebli-
ches Substrat, wie es scheint, bis in die ästhetischen Theoriebildungen der Mo-
derne und Gegenwart hinein ihren unabsehbaren Niederschlag. „Die Schönheit“,
so formuliert etwa Stendhal in einer seither berühmt gewordenen und vielfach
diskutierten Bestimmung, „ist nichts als die Verheißung von Glück [ist nur das
Versprechen der Glückseligkeit]“.1 Dass in diese Bestimmung unausgesprochen
die Kategorie des Scheins bzw. des Erscheinens der Kunst eingelassen ist, wur-
de stets gesehen. „Das Schöne ist nach Stendhal“, so hat jüngst Christoph Men-
ke ausgeführt, „darin Schein, dass die Lust, die wir an ihm erfahren, zugleich
auf etwas anderes verweist – etwas anderes verheißt oder verspricht. Das ist das
Glück. In der Lust am Schönen“, so Menke weiter, „geht es nicht, wie die klassi-
sche Poetik geglaubt hatte, um die Vollkommenheit von Formgestalten und auch
nicht, so die Alternative der neuzeitlichen Ästhetik, um die Selbsterfahrung und
Selbstvergewisserung der Subjektivität; das Schöne ist nicht Schein derWahrheit.
Das Schöne ist nach Stendhal vielmehr Schein, weil in der Lust, die wir gegen-

* Der vorliegende Beitrag folgt nahezu unverändert und nur um einen Grundbestand an An-
merkungen ergänzt der Vortragsfassung des Kolloquiums. Die hier zunächst nur skizzierten
Überlegungen und Argumente sind mittlerweile extensiv und in eingehend differenzierter
Form in zwei eigenständigen Büchern entfaltet, die das Thema ihrerseits aus komplementä-
rer Perspektive beleuchten: Klaus Krüger, Grazia. Religiöse Erfahrung und ästhetische Evidenz,
Göttingen 2016; ders.,Heilspräsenz – Bildpräsenz. Ästhetik der Liminalität, Göttingen (im Druck,
erscheint 2018).

1 „La beauté n’est que la promesse du bonheur“; Stendhal (Henri Beyle),De L’Amour, hg. vonVic-
tor Del Litto, Paris 1980, S. 59 (Kap. XVII); Stendhal, Über die Liebe, vollst. Ausgabe, übers. von
Walter Hoyer, Frankfurt a.M. 1979, S. 76. Zur raschen, breiten Rezeption vgl. Henri Coulet,
„La beauté n’est que la promesse du bonheur“, in: La quête du bonheur et l’expression de la douleur
dans la littérature et la pensée françaises, Mélanges offerts à Corrado Rosso, hg. von Carminella
Biondi et al., Genf 1995, S. 113–123; Pia Claudia Doering, „Die Schönheit – Nur ein Glücks-
versprechen? Hobbes, Stendhal, Baudelaire“, in: Charles Baudelaire. Dichter und Kunstkritiker,
hg. von Karin Westerwelle, Würzburg 2007, S. 107–121, bes. S. 112ff. Die nachfolgenden Aus-
führungen zur soteriologischen Aufladung der Kunst in der Moderne finden sich auch be-
reits an anderer Stelle: Klaus Krüger, „Postfigurationen religiösen Erlebens? Arnulf Rainers
ästhetische Epiphanie“, in: Geschichte und Ästhetik. Festschrift für Werner Busch zum 60. Ge-
burtstag, hg. vonMargit Kern, Thomas Kirchner undHubertus Kohle, Berlin 2004, S. 531–547;
vgl. ferner Krüger, Grazia, S. 127ff.

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



134 Klaus Krüger

wärtig an ihm erfahren, diejenigen Freuden und Vergnügen zugleich an- und ab-
wesend sind, als abwesende anwesend und als anwesende abwesend, die unser
Glück ausmachen: Der schöne Schein verheißt das Glück des Lebens – der schöne
Schein ist ‚Vorschein’.“2

Es sei dahingestellt, inwieweit Stendhals Bestimmung damit bereits das Fer-
ment jenes Kriteriums der Negativität in sich birgt, das später bei Adorno maß-
geblich wird, wenn er formuliert: „Kunst ist das Versprechen des Glücks, das
gebrochen wird“, und diese Bestimmung wie folgt präzisiert: „Die ästhetische
Erfahrung ist die von etwas, was der Geist weder von der Welt noch von sich
selbst schon hätte, Möglichkeit, verhießen von ihrer Unmöglichkeit.“3 Was sich
darin in jedem Fall zu manifestieren scheint, ist die Aufhebung der Glücksreali-
sierung ins Erlebnis der künstlerischen Form, sprich: die Inversion der erfüllten
oder erlösenden Glückseligkeit in eine ästhetische Epiphanie. Diese Schönheits-
bzw. Kunstbestimmung scheint damit exemplarisch für jenen grundsätzlichen
Verschiebungsprozess zu stehen, den bereits Max Weber mit seiner viel zitierten
Rede von der Kunst als einer „Surrogatform des ersten religiösen Erlebens“ als
ein Spezifikum der säkularisierten Moderne auszumachen suchte: „Die Kunst
konstituiert sich nun als ein Kosmos immer bewusster erfasster selbständiger
Eigenwerte. Sie übernimmt die Funktion einer, gleichviel wie gedeuteten, inner-
weltlichen Erlösung […]. Mit diesem Anspruch aber tritt sie in direkte Konkur-
renz zur Erlösungsreligion.“4 In der Tat ist die Vorstellung von der soteriologi-
schen Dimension der Kunst und von der strukturellen Äquivalenz, die das
Artefakt vermöge seiner Unausschöpfbarkeit und ganzheitlichen Unbedingtheit
mit dem Mysterium des Sakralen verbinde, von Anbeginn eine zentrale Denkfi-
gur in der Geistesgeschichte der Moderne. Traditionsgeschichtlich vorgezeichnet
im 18. Jahrhundert, allererst in Baumgartens Grundlegung einer im Kunstwerk
als begriffich irreduzibler Ganzheit allein sinnlich, nämlich durch cognitio sensi-
tiva erfahrbaren Wahrheit des Kunstschönen, hat sie etwa bei Georg Simmel, bei
Rudolf Otto oder Benedetto Croce ebenso ihren festen Ort wie auch späterhin in
vielfältig diversifizierter Auslegung. So etwa – wiederum – bei Adorno, der den
Werken der Kunst eine direkte Vergleichbarkeit mit der „Himmelserscheinung“,
der „apparition“ bescheinigt und sie als „neutralisierte und dadurch qualitativ

2 Christoph Menke, Die Kraft der Kunst, Frankfurt a. M. 2013, S. 42.
3 Theodor W. Adorno, Ästhetische Theorie [1970], Frankfurt a. M. 2012, S. 204f.; vgl. ebd., S. 128

im expliziten Rekurs auf „die Formel von der promesse du bonheur“: über die durch Kunst
generierte „unstillbare Sehnsucht angesichts der Schönheit“, die zu einer „Sehnsucht nach
der Erfüllung des Versprochenen“ wird. Zu Adornos Verschiebung von Stendhals Kategorie
der „Schönheit“ auf diejenige der „Kunst“ s. zuletzt James Gordon Finlayson, „The Artwork
and the Promesse du Bonheur in Adorno“ [2012], in: European Journal of Philosophy 3 (2015),
S. 392–419.

4 Max Weber, „Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen“ [1920], in: ders., Gesammelte Aufsätze
zur Religionssoziologie, hg. von Marianne Weber, Tübingen 1988, S. 237–573, hier S. 536ff. („Zwi-
schenbetrachtung: Theorie der Stufen und Richtungen religiöser Weltablehnung“), hier
S. 555f.

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



135Gratia und ästhetische Immanenz

veränderte Epiphanien“ ansieht.5 Oder noch in jüngerer Zeit in den ästhetischen
Entwürfen etwa eines George Steiner; 6 oder eines Jean-François Lyotard: „Die
Präsenz“, so bestimmt dieser die transhistorische Erlebnisfülle im Angesicht der
Bilder Barnett Newmans, „ist der Augenblick, der das Chaos der Geschichte un-
terbricht und daran erinnert oder nur appelliert, dass ‚etwas da ist’, bevor das,
was da ist, irgendeine Bedeutung hat. Das ist eine Vorstellung, die man mys-
tisch nennen kann, da es sich um das Mysterium des Seins handelt.“7 Dass Lyo-
tards ontologisierende Sicht auf Newmans Abstraktion, die er als Freilegung
und Hypostasierung des eigentlichen Wesens der Malerei begreift und deren
Augenblickserlebnis er von daher nachgerade als Erfahrung einer ästhetischen
Transsubstantiation apostrophiert, auf ein der Moderne vorgängiges Verständ-
nismuster rekurriert, ist schwerlich zu verkennen. Es sei hier nur an die bekannte
Einlassung von Paul Cézanne zu Veroneses „Hochzeit zu Kana“ im Louvre erin-
nert, bei deren Betrachtung er nichts weniger als das eucharistische Sakrament
und das mit ihm verknüpfte Glückserlebnis der Entrückung im Moment der
wunderbaren Wandlung assoziierte: „Das Wunder ist da, das Wasser verwandelt
sich in Wein, die Welt ist in Malerei verwandelt. Man taucht ein in die Wahrheit
der Malerei (la vérité de la peinture). Man ist trunken. Man ist glücklich (On est
heureux).“8 Wiederkehrend begegnet hier im Kern die Vorstellung eines ins Er-
lebnis der „ästhetischen Kunst“ konvertierten, gleichsam „indirekten Glücks“,
die Denkfigur einer derivativen, kompensatorischen, intramundan gewordenen
Gnade: „Die Ästhetisierung der Kunst: sie ist Entlastung vom Weltgericht und
insofern profan in etwa das, was christlich die göttliche Gnade war: ein Gnaden-
stand unter Bedingungen der nicht mehr eschatologischen Welt.“9

Vor demHintergrund der hier skizzierten Vorstellung, der zufolge die ästheti-
sche Immanenz des vermeintlich autonom gewordenen, neuzeitlichen Kunst-
werks als Erbe der Religion zu begreifen ist und eben von daher selbst wiederum

5 Adorno, Ästhetische Theorie, S. 125.
6 Einschlägig v.a.: George Steiner, Von realer Gegenwart. Hat unser Sprechen Inhalt?, München

1990, bes. S. 181ff., wo der Kunst „jenseits irgendeiner liturgischen oder theologischen Spezi-
fizierung ein sakramentaler Aussageversuch“ zugeschrieben wird (ebd., S. 283).

7 Jean-François Lyotard, „Der Augenblick. Newman“, in: ders., Das Inhumane. Plaudereien über
die Zeit, Wien 1989, S. 141–157, hier S. 155.

8 Nach JoachimGasquet, vgl.Gespräche mit Cézanne, hg. vonMichael Doran, Zürich 1982, S. 166
(„Le miracle y est, l‘eau changée en vin, le monde changé en peinture. On nage dans la vérité
de la peinture. On est saoul. On est heureux“; Conversations avec Cézanne, hg. von Michael
Doran, Paris 1978, S. 134).

9 Odo Marquard, „Aesthetica und Anaesthetica. Auch als Einleitung“, in: ders., Aesthetica
und Anaesthetica. Philosophische Überlegungen, München 1989, S. 11–20, hier S. 13f.; sowie ders.,
„Glück im Unglück. Zur Theorie des indirekten Glücks zwischen Theodizee und Geschichts-
philosophie“, in: ders., Glück im Unglück. Philosophische Überlegungen, München 1995, S. 11–38,
hier bes. S. 29ff. zur „Kompensationsfunktion des Ästhetischen“ bzw. der „ästhetischen
Kunst“ (S. 34). Vgl. bereits ders., „Kompensation. Überlegungen zu einer Verlaufsfigur histo-
rischer Prozesse“, in:Historische Prozesse (Theorie und Geschichte, Bd. 2), hg. von Karl-Georg
Faber und Christian Meier, München 1978, S. 330–362.

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



136 Klaus Krüger

religiös überhöht wird,10 hat Thomas Rentsch im systematischen Ausblick auf
die lange Tradition vormoderner Lehrgedanken und Konzepte der beseligenden
„Anschauung Gottes“ oder „visio Dei beatifica“ die bemerkenswerte Schlussfolge-
rung gezogen, dass die

Eigenart und logische Struktur der formalen Qualitäten ästhetischer Er-
fahrung, wie sie seit den Ästhetiken des 18. Jahrhunderts […] aufgewiesen
werden, […] aufgrund der terminologischen Bestimmung ihres erkennt-
nistheoretischen Status […] der Form der mittelalterlichen kontemplativen
und insbesondere visionären Erkenntnis [entsprechen:] Die durch Kunst
und schöne Natur vermittelte Erfahrung erhält so diejenigen Genuss- und
Heilsqualitäten, die ehemals die Dignität der jenseitigen visio konstituier-
ten. Der Glücksanspruch des ästhetischen Blicks und die Art, wie seine
Erfüllung angesichts einer auratischen Kunst gedacht wird, postfiguriert
die traditionelle eschatologische Glücksverheißung.11

Der Gedanke, dass sich das Erlebnis der jenseits gerichteten Gottesschau im Er-
lebnis der ästhetischen Erfahrung fortschreibe, hat auch in der Kunst selbst eine
vielfältige, durchaus heterogene Thematisierung erfahren. Eine Skulptur von
Robin Page von 1972 (Abb. 1) etwa trägt pointiert den hier angesprochenen Zu-
sammenhang von anwesender Abwesenheit und so greifbar zur Erscheinung ge-

10 „Das theologische Erbe der Kunst ist die Säkularisation von Offenbarung“, Adorno, Ästhe-
tische Theorie, S. 162. Aus der kaum überschaubaren Literatur zum Thema vgl. u. a.: Werner
Hofmann, „Die Geburt der Moderne aus dem Geist der Religion“, in: ders. (Hg.), Luther und
die Folgen für die Kunst (Kat. Ausst. 11. Nov. 1983–8. Jan. 1984, Hamburg, Kunsthalle), Mün-
chen 1983, S. 23–71; Rainer Volp / Günter Wohlfart, „Kunst und Religion, VII: Vom Ausgang
des 18. bis zum Ende des 19. Jahrhunderts, VIII: Das 20. Jahrhundert, IX: Philosophisch“,
in: Theologische Realenzyklopädie, Bd. 12, Berlin / New York 1984, S. 292–337; Alex Stock, Zwi-
schen Tempel und Museum. Theologische Kunstkritik. Positionen der Moderne, Paderborn 1991;
Walter Lesch (Hg.), Theologie und ästhetische Erfahrung, Darmstadt 1994; Wolfgang Braun-
gart / Gotthard Fuchs / Manfred Koch (Hgg.), Ästhetische und religiöse Erfahrung der Jahrhun-
dertwenden, 3 Bde., Bd. 1: um 1800, Bd. 2: um 1900, Bd. 3: um 2000, Paderborn 1997–2000; Jörg
Herrmann / Andreas Mertin / Eveline Valtink (Hgg.), Die Gegenwart der Kunst. Ästhetische
und religiöse Erfahrung heute, München 1998; Richard Faber / Volkhard Krech (Hgg.), Kunst
und Religion. Studien zur Kultursoziologie und Kulturgeschichte, Würzburg 1999; Ernst Müller,
Kunstreligion und ästhetische Religiosität. In den Philosophien von der Aufklärung bis zum Ausgang
des deutschen Idealismus, Berlin 2004; Reinhard Hoeps (Hg.), Religion ausMalerei? Kunst der Ge-
genwart als theologische Aufgabe, Paderborn 2005; Alex Stock, „Religion und Kunst im Wider-
streit. Konfliktzonen des 20. Jahrhunderts“, in:Handbuch der Bildtheologie, Bd. 1: Bild-Konflikte,
hg. von Reinhard Hoeps, Paderborn 2007, S. 339–353; Silvio Vietta / Herbert Uerlings (Hgg.),
Ästhetik – Religion – Säkularisierung, Bd. 1: Von der Renaissance zur Romantik, München 2008;
Silvio Vietta / Stephan Porombka (Hgg.), Ästhetik – Religion – Säkularisierung, Bd. 2: Die klassi-
sche Moderne, München 2009; Bernd Auerochs, Die Entstehung der Kunstreligion, Göttingen
2009.

11 Thomas Rentsch, „Der Augenblick des Schönen. Visio beatifica und Geschichte der ästheti-
schen Idee“, in: Die Gegenwart der Kunst. Ästhetische und religiöse Erfahrung heute, hg. von Jörg
Hermann, Andreas Mertin und Eveline Valtink, München 1998, S. 106–126, hier S. 107 und
120.

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



137Gratia und ästhetische Immanenz

langender Nichtfassbarkeit eines verheißenen Heils in und durch die Kunst vor.
Wie in einer hölzernen Transportkiste verschlossen und verpackt, bleibt die Erlö-
sungsfigur des Gekreuzigten dem Anblick verwehrt und dieser damit in seiner
figuralen Wirklichkeit ebenso wie in seiner transfiguralen Dimension regelrecht
uneingelöst. Zur erlösenden Erscheinung kann er erst gelangen, wenn ihn der
Betrachter aus seiner spirituellen Bedürftigkeit heraus vollendet, also Erlösung
durch Vollendung schafft, wie die Aufschrift verheißt, die eben dort angebracht
ist, wo das gnadenreiche Angesicht des Herrn vor Augen stehen sollte. Wie para-
dox und uneinlösbar diese Verheißung und Vollendungsanmutung ist (als „Mög-
lichkeit, verhießen von ihrer Unmöglichkeit“, wie Adorno formulieren würde),
erweist einerseits der Umstand, dass die Kiste keine Kiste und schlechterdings
auch nicht zu öffnen ist, sondern in einem gleichsam negativen Akt der Werk-
tilgung nur durch konsequenten Abhub mit einem Stecheisen abzutragen ist,
und dass andererseits bereits der Vorschein des Kruzifixus in seiner gänzlichen
Schwärze so sichtbar das ästhetische Signum der Negativität bekundet.

Gewiss, die Skulptur von Robin Page reduziert, wenn man so will, auf einen
bloßen Bildwitz, was als Überbrückung der Kluft zwischen religiöser und ästhe-
tischer Erfahrung eine künstlerische und konzeptuelle Gestaltungsaufgabe im
kategorialen Sinn bildet und seit je als eine Herausforderung an die Ansprüche
und Kapazitäten, aber auch an die Grenzen und Beschränkungen der bildpro-
duktiven Imagination wirksam wurde (auf der Produzenten- ebenso wie auf der
Rezipientenseite).

Eine Ölskizze von Louis de Silvestre von 1734 etwa zeigt den Kruzifixus als
eine aus Wolken gebildete Figuration (Abb. 2). Die Inschrift auf dem monumen-
talen Leinwandgemälde, dem die Ölskizze als Vorlage diente, erläutert, dass es
sich bei dem Sujet um die Wiedergabe einer gnadenhaft gewährten, himmli-
schen Wolkenerscheinung handelt, die dem Maler persönlich am Abend des
19. Mai 1734 wunderbarerweise widerfuhr, im Beisein des Abtes von Rotschberg
und anderer Personen, die als Zeugen aufgeführt werden: „Das was man auf
diesem Bilde sieht, stellt einen Christus am Kreuz aus Wolken gebildet inmitten
eines blauen Himmels dar; er ist amHimmel auf der Seite des Sonnenuntergangs
im Weinberg von Rotschberg um 6:15 Uhr am Abend des 19. Mai 1734 gesehen
worden […]“, und dies vor mehreren Zeugen.12 Das Bild beansprucht nicht nur

12 „Ce que l’ont voit dans ce tableau, représentant un Christ en Croix formé par des nuées d’un
ciel bleu, a esté vu au ciel du coté du Soleil couchant à la vigne de Rotschberg à six heures et
un quart du soir le 19 May 1734. Sa durée parfaite a esté d’un quart d’heure. Les spectateurs
étaient: / Mr. l’abbé Pirenne. C. [Catholique] / Mr. Bildstein le fils et son valet. L. [Luthériens] /
Mr. Favrier. C. / Md. Embry. C. / Md. Richter veuve. L. / Les vignerons, les vigneronnes et le
jardinier. L. / Md. Sylvestre et ses deux filles. C. / et moi Louis Sylvestre qui l’ayt peint tel que
l’on voit ici. Les personnes cy-dessus nommées dont la plupart l’ont vu peindre sont conve-
nues de la parfaite ressemblance autant que l’art peut représenter une chose aussi admi-
rable et extraordinaire.” Siehe Harald Marx, „Christus am Kreuz aus Wolken gebildet. Eine
Neuerwerbung der Gemäldegalerie Alte Meister“, in: Dresdner Kunstblätter 5 (1994), S. 134–
140 (dort auch die dt. Übers.); Xavier Salmon, Louis de Silvestre (1675–1760). Un peintre français

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



138 Klaus Krüger

den Status eines authentischen Dokuments („[als Betrachter am Ort war]… ich,
Louis de Silvestre, der ich es so gemalt habe, wie man hier sieht“). Als Gemälde
mit dem besonderen Anspruch künstlerischer Ausgestaltung will es vielmehr
einerseits dem Gebot genauester Ähnlichkeit gerecht werden („la parfaite res-
semblance“, wie allseits und einmütig beglaubigt wird) und andererseits ebenso
sehr der adäquaten Veranschaulichung der übernatürlichen, wunderbaren und
durch getreue Kontrafaktur allein nicht einholbaren Dimension der himmli-
schen Apparition (insofern die Kunst, „l’art“ – und man könnte verdeutlichen:
sie allein – eine so wunderbare und außergewöhnliche Sache darstellen kann:
„admirable et extraordinaire“).

Um diesen doppelten Effekt zu erzielen, nutzt der Maler die seinem Sujet zu-
grunde liegende Vorstellung von denWolken als dem ursächlich figurativen Me-
dium, um durch die malerisch auflösende Einschmelzung des Leibes Christi, sei-
ner Gliedmaßen (vor allem seiner Hände und Füße), des Lendentuches und des
Kreuzes mitsamt den umgebendenWolken in eine gemeinsame, lebendig beweg-
te und dabei kohärente Substanz, gebildet aus Farben und Formen, den Eindruck
einer leibhaft ausgeprägten, greifbaren Prägnanz seiner Erscheinung zu erzeu-
gen und doch deren Unfasslichkeit, ihre Flüchtigkeit und nur im Augenblick ver-
klärenden Lichtes vor strahlend blauem Himmel gewährte, recht eigentlich aber
transfigurale Wirklichkeit zu demonstrieren. So verschränkt sich die bildliche
Darbietung der himmlischen Erscheinung also zugleich mit dem ästhetischen Ef-
fekt ihres Entzuges und bringt ein in der Tat liminales Seherlebnis hervor. Bekräf-
tigt wird dies durch die perspektivische Einrichtung der Szenerie in einer Un-
tersicht, die teleskopische Nähe mit entrückter Ferne, räumliche Unverortbarkeit
mit fester Verankerung in einer symmetrisch klar gebauten Anlage und durch
die Binnenrahmung der Wolken gefestigten Komposition verknüpft. Und nicht
von ungefähr ist es gerade das Antlitz Christi, das sich bei aller dargebotenen
Ahnbarkeit durch seine Verschattung den Blickbemühungen um eine ansichti-
ge Verifizierung verwehrt und entzieht. Pointiert gesprochen könnte man sagen,
dass die dem Anblick in Aussicht gestellte Gnade der göttlichen Gegenwart (gra-
tia) hier als fortgesetzter Augenreiz und als unabschließbarer ästhetischer Effekt
eines offenen und doch ineinander abgestimmten, differenziert orchestrierten
Gefüges von Farben und Formen erfahren wird, nicht unähnlich zu jener bild-
lichen Erscheinungsqualität, die bereits von Leonardo in seinem wiederholten
Plädoyer für geschmeidige, weich gefügte Formen ohne scharfe Konturen, für

à la Cour de Dresde, Paris 1997, S. 36, Kat. 11; Harald Marx (Hg.), Nach der Flut. Meisterwerke
der Dresdner Gemäldegalerie in Berlin, Leipzig 2002, S. 116, Kat. 43; Harald Marx, Sehnsucht und
Wirklichkeit. Malerei für Dresden im 18. Jahrhundert, Köln 2009, S. 328ff., Kat. 136; Roger Diede-
ren / Bernhard Maaz / Ute Christina Koch (Hgg.), Rembrandt, Tizian, Bellotto. Geist und Glanz
der Dresdner Gemäldegalerie, München 2014, S. 54f., Kat. 10.

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



139Gratia und ästhetische Immanenz

zart verfließende Farben, für behutsam angelegte Schatten etc. programmatisch
mit dem Begriff der ästhetischen Anmut (grazia) belegt wurde.13

Es liegt auf der Hand, dass das Gemälde und der auslösende Umstand seiner
Entstehungdurchdie alte, bis aufMantegna, LeonardooderDürer zurückreichen-
de Topik der Wolkenmalerei und ihrer kreativitätsorientierten Behauptung einer
besonderen künstlerischen Kraft der projektiven Imagination grundiert ist (vgl.
Abb. 3 und 4).14 In seinem kunsttheoretischen Traktat „Disegno“ von 1549 etwa
rekurriert Anton Francesco Doni auf diese für den Malprozess vielfach virulen-
te Vorstellung von figuralen Wolkenerscheinungen: „nelle nuvole ho già veduto
animalacci fantastichi e castelli, con popoli e figure infinite e diverse“. Auf die
Frage nach der Herkunft dieser Bilderwelt jedoch („Credi tu che le sieno in quelle
nuvole che tu vedi?“) siedelt er deren eigentlichen Ursprung nicht in himmlisch
entfalteten Vorgaben an, sondern entschieden in der produktiven Einbildungs-
kraft des Künstlers: „Nella fantasia e nella mia imaginativa, nel caos del mio
cervello“.15 Hinter dieser klaren Priorisierung der bildgenerierenden Fantasie im
Inneren des Künstlers gegenüber einer bildgebenden Instanz, die extern, in den
Wolken des Himmels lokalisiert ist, scheint bereits jenes prekäre Verhältnis auf,
das auch und gerade imDiskursfeld religiöser Kunst zwischen Vision und Imagi-
nation, zwischen gnadenhaft, aus göttlicher gratia heraus gewährter Erscheinung
und der bildnerischen Selbstermächtigung einer fantasiebegabten Projektion, der
Setzungskraft des ästhetischen Scheins besteht.

Maßgebliche Kronzeugen für die diesbezügliche Debatte seit der Renaissance
fanden sich für die beteiligten Humanisten und Theoretiker schon in der Antike.

13 „Dell’ accompagnare i colori l’uno con l’altro, in modo che l’uno dia grazia all’ altro.” – „Della
bellezza de’ volti. Non si facciano muscoli con aspra definizione, ma i dolci lumi finisca-
no insensibilmente nelle piacevoli e dilettevoli ombre, e di questo nasce grazia e formosi-
tà.“ – „Della grazia delle membra. Le membra chol corpo debbono essere accomodate con
grazia […] fàlli dolci, cioè di poca evidenza, con ombre non tinte”. Leonardo da Vinci, Trattato
della pittura, hg. von Ettore Camesasca, Vicenza 2000, S. 110f., Nr. 186; S. 156, Nr. 287; S. 165f.,
Nr. 316, sowie andere Stellen mehr. Vgl. Raymond Bayer, Léonard de Vinci. La grâce, Paris 1933;
Patricia Emison, „Grazia“, in: Renaissance Studies 5 (1991), S. 427–460, bes. S. 429f., 437f. und
449f.; Martino Rossi Monti, Il cielo in terra. La grazia fra teologia ed estetica, Turin 2008, S. 138ff.

14 Vgl. Horst W. Janson, „The ‚Image made by Chance‘ in Renaissance Thought“, in: De arti-
bus opuscula XL. Essays in Honor of Erwin Panofsky, hg. von Edward Meiss, New York 1961,
S. 254–266. Zur metapikturalen Grundierung von Mantegnas berühmten Wolkenreiter vgl.
bes.: Andreas Hauser, „AndreaMantegnas ‚Wolkenreiter’. Manifestation von kunstloser Na-
tur oder Ursprung von vexierbildhafter Kunst?“, in: Die Unvermeidlichkeit der Bilder, hg. von
Gerhart von Graevenitz, Stefan Rieger und Felix Thürlemann, Tübingen 2001, S. 147–172; Ga-
briele Helke, „The Artist as Martyr. Mantegna’s Vienna St. Sebastian”, in: Andrea Mantegna
Impronta del Genio, hg. von Rodolfo Signorini, Viviana Ebonato und Sara Tammaccaro, 2 Bde.,
Bd. 1, Florenz 2010, S. 221–273; zuletzt: Stephen J. Campbell, „Cloud-poiesis: Perception, Alle-
gory, Seeing the Other”, in: Senses of Sight. Towards a Multisensorial Approach of the Image. Es-
says in Honor of Victor I. Stochita, hg. von Henri de Riedmatten, Nicolas Galley, Jean-François
Corpataux und Valentin Nussbaum, Rom 2015, S. 7–36, bes. S. 11ff.

15 Anton Francesco Doni, Disegno: fac simile della edizione del 1549 di Venezia, eingel. und
krit. hg. von Mario Pepe, Mailand 1970, S. 22, 82–83.

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



140 Klaus Krüger

So führte bereits Philostrat in Hinblick auf die Herstellung vonGötterstatuen aus,
dass ein Phidias oder ein Praxiteles gewiss nicht in den Himmel emporgestie-
gen seien, um dort von den Göttern ‚Abbilder’ anzufertigen; deshalb müsse man
ihre Statuen der Schöpfungsleistung ihrer künstlerischen phantasia zurechnen:
Mimesis allein, so Philostrat, kann nur das Sichtbare wiedergeben, Phantasie
hingegen auch das Unsichtbare.16 Es ist ein Argument, das seit der Renaissance
lange fortwirkte und auf das noch Giovan Pietro Bellori in seiner einflussreichen
Schrift „Idea“ von 1664 rekurriert. Ausgehend von Philostrat und verwandten
Beispielen führt er Guido Reni und sein Gemälde mit dem Erzengel Michael von
1635 (Abb. 5) als einen zeitgenössischenMusterfall für diese Konstellation an und
zitiert dessen eigene (briefliche) Erläuterungen zur Entstehung dieses Bildes: „Ich
wollte, ich hätte den Pinsel eines Engels (pennello angelico) oder die Formen des
Paradieses gehabt ( forme di Paradiso), um den Erzengel zu bilden und ihn imHim-
mel zu sehen (vederlo in cielo); aber so hoch konnte ich nicht steigen, und auf Erden
habe ich ihn vergebens gesucht. So habe ich ihn denn in jener Gestalt erblickt, die
ich mir in meiner Idee ausgeprägt habe (ho riguardato in quella forma, che nell‘idea
mi sono stabilita).”17

Der in solchen Fällen virulenten Freisetzung künstlerischer Imagination und
dem Anspruch ihrer selbstbestimmten Umsetzung in der ästhetischen Praxis
stand auf der anderen Seite, derjenigen der Theologie, das Beharren auf einer
Dichotomie zwischen religiöser und ästhetischer Erfahrung gegenüber, einer
Dichotomie, die unausweichlich in den Maßgaben eines enggeführten Nachah-
mungsbegriffs fundiert war. Zumal vor dem Hintergrund von Reformation und
Katholischer Reform steht sie im Zeichen einer Revision jener Vorstellungen von
der Naturunabhängigkeit und Naturüberbietung der Kunst, wie sie die ästheti-
sche Theorie der Renaissance und des Manierismus hervorgebracht haben, um
damit das Künstliche und Künstlerische als eine Wirklichkeit eigenen Rechts ge-
genüber dem Natürlichen zu behaupten. So fordert etwa Gabriele Paleotti, der
Bologneser Kardinal, 1582 in seinem – zumindest theoretisch richtungweisen-
den – Bildertraktat vom Künstler, dass er sich in seiner Darstellung ausschließ-
lich an den Bereich der Naturwirklichkeit und der Geschichte, also des in Heili-
ger Schrift und Hagiographie Überlieferten, zu halten habe.18 Jede Ambition der
Maler, im Interesse einer Visualisierung des Göttlichen Entwürfe der eigenen
Einbildungskraft („cose che s‘hanno imaginate“) zur Darstellung zu bringen,

16 „Die Phantasie hat das getan, die eine bessere Künstlerin ist als die Nachahmung, denn die
Nachahmung wird darstellen, was sie sah, die Phantasie aber, was sie nicht sah“. Philostrat,
Das Leben des Apollonios von Tyana, VI.19, zit. nach Erwin Panofsky, Idea. Ein Beitrag zur Be-
griffsgeschichte der älteren Kunsttheorie, Berlin 1924, S. 8; Martin Kemp, „From ‚Mimesis’ to
‚Fantasia’: The Quattrocento Vocabulary of Creation, Inspiration and Genius in the Visual
Arts”, in: Viator 8 (1977), S. 347–398, hier S. 367.

17 Giovanni Pietro Bellori, L’Idea del pittore, dello scultore e dell’architetto, Rom 1664, S. 17.
18 Dazu ausführlich Paolo Prodi, Ricerche sulla teorica delle arti figurative nella riforma cattolica,

Bologna 1984, S. 55ff.; AntonW. A. Boschloo, Annibale Carracci in Bologna. Visible Reality in Art
after the Council of Trent, Den Haag 1974, S. 121ff.

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



141Gratia und ästhetische Immanenz

weist er entschieden zurück. In den Darstellungsbereich der Kunst fällt dieser
Maßgabe zufolge allein das Sichtbare der vorfindlichen Natur. „Altrimente serìa
un confondere ogni cosa e passare tumultariamente dallo stato della natura a
quello della grazia o della gloria.“19 Der Niederschlag der himmlischen Gnaden-
wirkung (grazia) wird somit ebenso ausdrücklich wie strikt von jeglicher gestalt-
schaffenden Tätigkeit des Künstlers selbst geschieden. Kurz: Paleotti vertritt hier
ein normatives, geistlich verstandenes und begründetes Nachahmungskonzept,
das der ästhetischen Fiktion und der künstlerischen Schönheitskreation eine reli-
giöse Sinngebungskraft und einen Erkenntniswert in Hinblick auf die christliche
Heilswahrheit entschieden abspricht.

Wie konkret sich diese Auffassung auch jenseits theoretischer Diskurse in re-
gelrechtenMaßgaben zur bildlichen Korrektheit niederschlagen konnte, lässt sich
durch ein Beispiel aus den Spanischen Niederlanden beleuchten. Auch dort wen-
den sich die Theologen strikt gegen „falsi dogmatis imagines“, wie der Erzbischof
Matthias Hovius als exponierter Vertreter der Katholischen Reform 1607 in den
Statuten des Provinzialkonzils der Erzdiözese von Mechelen formuliert. Er zielt
damit in detaillierter Einlassung gegen jede ‚inhoneste‘ Profanierung am „loco
sacro“ bzw. „in Ecclesiis“, bis hin zur Anweisung, dass auf Altartafeln keine Bil-
der lebender Personen, sprich Stifterbildnisse, gemalt werden dürfen („neque in
intima altarium tabula vivorum effigies depingantur“).20 In der Tat fand diese An-
ordnung ihren Niederschlag und führte in der Praxis zu einer klar markierten
Separierung der Stifter und ihrerWirklichkeit von derjenigen der heilsgeschichtli-
chen Szenerie, die gleichsam als Wirklichkeit einer anderen Ordnung wie auf
einer Bühne dargeboten wird. Ein anschauliches Beispiel dafür bietet etwa der
Kreuzigungsaltar mit den Mitgliedern der Antwerpener Schützengilde, den 1620
Hendrick de Clerck schuf (Abb. 6). Fraglos richtete man sich damit gegen jene
bildliche Praxis einer fiktionalen Transgression „dallo stato della natura a quello
della grazia“ (in den zitierten Worten Paleottis), wie man sie besonders eindrück-
lich etwa an Colijn de Coters Retabel von ca. 1500 in Brüssel beobachten kann
(Abb. 7), in dem der geistliche Stifter auch im Größenmaßstab von den heiligen
und himmlischen Figuren nicht unterschieden direkt am Geschehnis der Geburt
Christi teilhat und dabei zudem die zentrale Bildposition für sich beansprucht.
Die nunmehr, im frühen 17. Jahrhundert, ‚korrekt‘ gemalten Stifterbilder revitali-
sieren also gegenüber protestantischen Vorgaben einerseits ein spezifisch katho-
lisches Dispositiv, andererseits zielen sie auf eine Bildgestalt der klaren Trennung
zwischen heilig und profan, zwischen dem Status der Gnade und dem der irdi-
schen Natur. Und doch entgehen auch sie nicht einer zweideutigen Situation, in-
sofern sich die prominenten Stifter, unter denen etwa Mitglieder des Adels und
vorne links der vormalige Bürgermeister von Dordrecht figurieren, nicht nur me-

19 Gabriele Paleotti, „Discorso intorno alle imagini sacre e profane (1582)”, in: Trattati d’arte del
Cinquecento, hg. von Paola Barocchi, Bd. 2, Bari 1961, S. 117–509, hier S. 406.

20 Matthias Hovius, Decreta et Statuta Synodi Provincialis Mechliniensis, Mechelen 1607, S. 58.

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



142 Klaus Krüger

taphorisch in den Vordergrund drängen und das sakrale, gnadenreiche Gesche-
hen regelrecht auf eine Hintergrundbühne verschieben und gleichsam zur Staf-
fage machen.

Noch deutlicher wird diese Zwiespältigkeit beim Epitaph des Adriaen van
Maeusyenbroeck, der, ein angesehener Rechtsanwalt, das Bild 1618 aus Anlass
des Todes seiner ihm gegenüber dargestellten Frau Anna Elant von Jan Antho-
nisz van Ravensteyn für die Sint-Jans-Kerk im katholischen s’Hertogenbosch ma-
len ließ (Abb. 8).21 Das Stifterpaar rückt sich auch hier und eher in Abwendung
vomGekreuzigten in den Vordergrund, um dort ihre Gesellschaft paradoxerwei-
se ganz leibhaftig mit den beiden heiligen Namenspatronen, Hadrian und Anna,
zu teilen, die nun ihrerseits und den Stiftern darin im Status gleichgestellt von
dem im Figurenmaßstab wie auch qua Bild im Bild behutsam ferngerückten Gol-
gathageschehen geschieden sind.

Fasst man, nach der bisherigen Erörterung, die Einlassungen der Katholischen
Reform zur Rolle des religiösen Bildes insgesamt ins Auge, dann wird deutlich,
dass sie eine aktuelle, produktive Auseinandersetzung mit der zentralen Frage,
nämlichdernachdemRelevanzzusammenhang, der zwischen religiöserErkennt-
nis und Glaubensfundierung einerseits und ästhetischer Erfahrung andererseits
besteht, am Ende schuldig bleiben. Der Rekurs auf einen Nachahmungsbegriff,
der auf einer Dualität von vorgegebener Wirklichkeit und nachgestaltetem Werk
beharrt, erscheint im Horizont eines neuen, pluralisierten und kontextualisierten
Wahrheitsbegriffs, wie ihn die epistemologische, aber auch die künstlerische Si-
tuation der frühen Neuzeit prägt, kaum mehr imstande, eine sinnstiftende Ver-
bindlichkeit zu gewährleisten. Denn, in den Worten von Hans Blumenberg,

Wahrheit im strengen Sinne von adaequatio bleibt nur noch möglich für
das, was der Mensch selbst geschaffen hat und was ihm dadurch voll-
kommen und ohne symbolische Vermittlung präsent sein kann […]. Nicht
mehr zwischen dem darstellenden Kunstwerk und der Natur kann also
jetzt ein Wahrheitsbezug absoluten Ranges gesehen werden, sondern
zwischen dem verstehenden, mit Kunst umgehenden Subjekt und dem
künstlerischen Gebilde, das es als ein von ihmwenigstens der Möglichkeit
nach hervorgebrachtes Stück Wirklichkeit ansieht. Nicht mehr im Verhält-
nis zur Natur als einer ihm entfremdeten Schöpfung, sondern in seinen
Kulturwerken konkurriert der Mensch mit der Unmittelbarkeit, in der
Gott mit seinen Werken als Urheber und Betrachter umzugehen vermag.
Die nie zuvor gekannte metaphysische Dignität des Kunstwerkes hat in

21 Henri L. M. Defoer, „Volledige memorietafels zelfzaam in museaal bezit“, in: Bulletin van de
Vereniging Rembrandt 6 / 3 (1996), S. 8–10; Truus van Bueren (Hg.), Leven na de dood: Gedenken
in de late Middeleeuwen. Mit Beiträgen von Wilhelmina C. M. Wüstefeld (Kat. Ausst. Utrecht,
Museum Het Catharijneconvent, 1999), Utrecht 1999, S. 101, Kat. 103; Jeltje Dijkstra / Paul
P.W.M. Dirkse / A. E. A.M Smits (Hgg.),De schilderijen vanMuseum Catharijneconvent, Zwolle
2002, S. 20 und 246–247; Wilhelmina C.M. Wüstefeld / C. J. F. van Schooten (Hgg.), Goddelijk
geschilderd: honderd meesterwerken van Museum Catharijneconvent, Zwolle 2003, S. 138–140.

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



143Gratia und ästhetische Immanenz

dieser, Einschränkung und Intensivierung zugleich bedeutenden, Wand-
lung und Spaltung des Wahrheitsbegriffes ihr Fundament.22

In der Freisetzung des künstlerischen Schaffens aus den Bindungen an Wahr-
heit und Wahrscheinlichkeit verwirklicht sich die Vorstellung von der Kunst als
einer neuen, anderen Natur. Ihre ‚Wirklichkeit’ konstituiert sich nicht mehr als
Ausweis und Bestätigung einer vorgegebenen Welt, als ‚Vorschein’ einer jenseiti-
gen Wahrheit, sondern als Selbstwert und Präsenz von immanenter, ästhetischer
Konsistenz. An die Stelle einer Wahrheit der Substanz tritt damit die neue Wahr-
heit einer in der Kunst erscheinenden Wirkung und Geltung ihrer Schönheit.

Dass sich die imKunstwerk erscheinende Schönheit als eineWirklichkeit eige-
nen Rechts bekundet, heißt nichts anderes, als dass ihre Wirkung nicht mehr in
einer objektiven Bestimmung gründet, sondern in der Intensität und Eindrucks-
macht, mit der sie sich dem wahrnehmenden Subjekt darbietet. Ihre Wirklichkeit
ist eine Wirklichkeit der Erfahrung, die sich erst in der Wahrnehmung durch
den Betrachter erfüllt. Damit setzt sich zugleich und in letzter Konsequenz das
Erfinden gegen das Abbilden, die Fiktion gegen die Historie ins Recht. Indem
der Künstler Dinge aus dem Nichts erschafft und dabei Größeres und Schöneres
erzeugt, als es die Natur je hervorzubringen vermag, stellt er das Wunderbare
(admirabilia) her. Dieses Wunderbare bezeichnet nicht mehr eine durch das Werk
sich mitteilende göttlicheWahrheit, sondern vielmehr dasWunderbare der Kunst
selbst.23 In dieser elementaren Vorstellung laufen letztlich die vielfältigen und un-
terschiedlichen ästhetischen Kategorien zusammen, wie sie die Kunsttheorie des
Cinquecento unter den Begriffen von grazia und maraviglia, von stupore, terribilità
und anderen mehr in einem breiten Spektrum hervorgebracht hat.24

Angesichts der neuenAuffassung von einer weltimmanentenWeihe der Kunst
ließ sich deren hergebrachte, sakrale Bestimmung nicht einfach durch eine theo-
logische Beschränkung und eine Reduktion ihresWirklichkeitsbezuges restituie-
ren. Bereits Vasaris Künstlerviten bieten einigen Aufschluss über den klaren
Sinn, der für die Notwendigkeit bestand, religiöse und ästhetische Erfahrung

22 Hans Blumenberg, „Wirklichkeitsbegriff und Möglichkeit des Romans“, in: Nachahmung
und Illusion, hg. von Hans Robert Jauß, München 1969 (Poetik und Hermeneutik I, 2. Aufl.),
S. 9–27, hier S. 20f.

23 „[…] poeta […] paenè ex nihilo confingendo admirabilia quaedam producit: neque res gestas
historicorummodo pronuntiat, sed divina quadam et singulari ratione novas condit, earum-
que rerum, quae nusquam sunt, imagines format, et earum quae sunt, pulchriores effingit.
Qua propter hoc ipsum nomen adeptus est quod Deo tribuitur“; Giovanni Antonio Vipera-
no, De Poetica libri tres, Antwerpen 1579; zit. nach Gerhart Schröder, Logos und List. Zur Ent-
wicklung der Ästhetik in der frühen Neuzeit, Königstein (Ts.) 1985, S. 75.

24 Zu diesen Termini und ihrem kunsttheoretischen Kontext: David Summers, Michelangelo
and the Language of Art, Princeton 1981, S. 171ff. und 234ff.; Jan Białostocki, „Terribilità“, in:
Stil und Überlieferung in der Kunst des Abendlandes (Akten des 21. Internationalen Kongresses
für Kunstgeschichte in Bonn 1964), Bd. 3, Berlin 1967, S. 222–225. Sowie zusammenfassend
Władysław Tartakiewicz, „Wer waren die Theoretiker des Manierismus?“, in: Zeitschrift für
Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft 12 (1967), S. 90–103.

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



144 Klaus Krüger

aus der Spannung jener Kontradiktion, wie sie in den Kunstlehren der Katho-
lischen Reform (und natürlich auch der Protestanten) zum Vorschein gelangte,
zu lösen und die charismatische Autorität einer Verheißung des Unbegreiflichen
und Wunderbaren in einem neuen, ästhetischen Wertbegriff der Kunst aufzuhe-
ben und zu kompensieren. So zielen Vasaris Beschreibungen immer wieder dar-
auf ab, alte, als wunderwirkend verehrte Gnadenbilder ungeachtet ihrer sakralen
Reputation dem Œuvre bekannter Künstler zuzuschreiben und hierdurch das
‚Wunderhafte’, die Gnadenkraft, die ihnen eignet, in behutsamer Verschiebung
als Resultat einer wunderbaren Kunstfertigkeit auszuweisen. Von Pietro Caval-
lini etwa heißt es, er sei mit fortschreitendem Alter von religiösem Sinn erfüllt
gewesen, „menando vita esemplare, che fu quasi tenuto santo“.25 Das ist der alte
Topos vom gottergebenen Künstler, aber er bildet in diesem Fall nur die Voraus-
setzung, um die Glaubhaftigkeit zu stützen, mit der Vasari zwei der überregio-
nal bedeutendsten Gnadenbilder Italiens, das Wunderkruzifix in S. Paolo f.l.m. in
Rom und das Verkündigungsfresko in SS.Annunziata in Florenz („famosissima
in tutta Italia“), aus der Aura einer numinosen Entstehung zu rücken und sie
als Werke Cavallinis gewissermaßen kunsthistorisch zu verorten (beide natür-
lich nicht von Cavallini).26 Schon Giovanni Previtali hat gezeigt, wie die Werke
der alten Meister, der ‚primitivi’, auf diese Weise zunehmend in eine historische
Perspektive gestellt werden und dabei ihr religiöser Ausdruck dem Vermögen
und der Kunstfertigkeit ihrer Schöpfer zugemessen wird.27 Giotto malte, so weiß
Vasari zu berichten, in Assisi „un San Francesco che riceve le stimate, tanto af-
fettuoso e devoto, che a me pare la più eccellente pittura che Giotto facesse […]“.28
Für Spinello Aretino war es laut Vasari „cosa naturale […] dare alle sue figure una
certa grazia semplice che ha del modesto e del santo, [e] pare che le figure ch’egli
fece de’Santi, e massimamente della Vergine, spirino un non so che di santo e di
divino, che tira gli uomini ad averle in somma reverenza“.29 Es ist der Künstler
selbst, der der Bildfigur kraft deren Hervorbringung zugleich ihre grazia verleiht,
nämlich als eine Eigenschaft, die sich dem Betrachter durch ihre ästhetische Er-
scheinung und Gegebenheit im und als Bild offenbart.

25 Gaetano Milanesi (Hg.), Le opere di Giorgio Vasari, Bd. 1, Florenz 1906, S. 542.
26 Ebd., S. 541f. Zum Kult des Verkündigungsbildes siehe Walter Paatz und Elisabeth Valenti-

ner Paatz, Die Kirchen von Florenz, Bd. 1, Frankfurt a. M. 1955, S. 97f.; Eugenio M. Casalini,
La SS. Annunziata di Firenze: Studi e documenti sulla chiesa e il convento, Florenz 1971, S. 51f.;
Zygmunt Wazbinski, „L’Annunciazione della Vergine nelle Chiese della SS.Annunziata a
Firenze: un contributo al moderno culto dei quadri”, in: Renaissance Studies in Honor of Craig
Hugh Smyth, Bd. 2, Florenz 1985, S. 533–549; sowie zuletzt Daniel Arasse, L’Annonciation ita-
lienne. Une histoire de perspective, Paris 1999, S. 107ff. Zum Typus und zur Tradition des pictor
christianus siehe Alessandro Zacchi, „La figura dell’ ‚artefice cristiano’ nel ‚Discorso intorno
alle imagini sacre e profane’ di Gabriele Paleotti“, in: Carrobbio 11 (1985), S. 339–347; Gabrie-
le Wimböck, Guido Reni (1575–1642): Funktion und Wirkung des religiösen Bildes, Regensburg
2002, S. 17–35.

27 Siehe Giovanni Previtali, La fortuna dei primitivi. Dal Vasari ai neoclassici, Turin 1964, S. 16ff.
28 Milanesi, Vasari, S. 379.
29 Ebd., S. 685.

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



145Gratia und ästhetische Immanenz

Das ‚Heilige’ der Werke ist hier zur innerweltlichen Kategorie geworden, zum
historisch wie ästhetisch konstituierten und bewertbaren Ausdruck, der einer
künstlerischen ratio entspringt. Es ist letztlich jener das Werk in seinem Status
definierende Selbstausdruck des Künstlers, der sich im Verlauf des 16. Jahrhun-
derts im nachgerade sprichwörtlich gewordenenMottoOgni pittore dipinge sé kris-
tallisiert.30 Der Gedanke von einer unnennbaren, wunderbaren Ausstrahlung,
einer in den Bildern liegenden „certa grazia“, einem „non so che di santo“, dessen
Vasari sich dabei in seiner Darlegung bedient, steht in Abkunft des in der Tradi-
tion mystischen Sprechens verankerten Topos der Unsagbarkeit, des ineffabile der
Gotteserfahrung. Vasari wendet ihn um in eine Kategorie der ästhetischen Erfah-
rung. Das „non so che“ steht hier für ein begriffich und verstandesmäßig nicht
erfassbares Geheimnis, welches das Werk durch seine Unerschöpflichkeit in sich
trägt, ein „Geheimnis des Gefallens, erkennbar nur an seinen Wirkungen“.31

Dabei zeichnet sich ab, dass die ästhetische Distanzsetzung, die den neuen
Freiraum für das Erlebnis des religiösen Bildes als einesWerkes der Kunst schafft,
einher geht mit einem Prozess seiner Historisierung, wie ihn die ‚kunsthistori-
sche Verortung’ der alten Gnadenbilder, ihre von Vasari vorgenommene Zuwei-
sung an Künstler und geschichtliche Entstehungskontexte exemplarisch bezeugt.
Es versteht sich und sei hier nur amRande vermerkt, dass diese kunsttheoretische
Konzeptualisierung keineswegs nur alte Gnadenbilder betrifft, sondern allererst
auf aktuelle Kunst und deren metaphysische Dignität gerichtet ist (Paradigma ist
Michelangelo, der artista divino par excellence), und dass sie kein spezifisch italie-
nisches Phänomen darstellt. Joachim von Sandrart etwa rühmt sich 1675 seiner
sieben, für das Kloster Lambach in Oberösterreich gemalten Altarbilder wenig
bescheiden als einer strahlenden Zier des Kirchenraums und berichtet, dass die
Kunstliebhaber nur so dorthin strömten, weil er mit seinen religiösen Gemälden,

30 Vgl. Martin Kemp, „‚Ogni dipintore dipinge sé‘: A Neoplatonic Echo in Leonardo’s Art The-
ory?”, in: Cultural Aspects of the Italian Renaissance. Essays in Honour of Paul Oskar Kristeller,
hg. von Cecil H. Clough, New York 1976, S. 311–323; David Summers, „ARIA II: The Union of
Image and Artist as an Aesthetic Ideal in Renaissance Art”, in: Artibus et historiae 20 (1989),
S. 15–31; Frank Zöllner, „‚Ogni Pittore Dipinge Sé‘. Leonardo da Vinci and ‚Automimesis‘“,
in: Der Künstler über sich selbst in seinem Werk: Internationales Symposium der Bibliotheca
Hertziana Rom 1989, hg. von Matthias Winner, Weinheim 1992, S. 137–160; Ulrich Pfisterer,
„Künstlerische ‚potestas audendi‘ und ‚licentia‘ im Quattrocento“, in: Römisches Jahrbuch der
Bibliotheca Hertziana 31 (1996), S. 107–148, hier bes. S. 137–138.

31 Zit. nach: ErichKöhler, „‚Je ne sais quoi‘. EinKapitel aus der Begriffsgeschichte desUnbegreif-
lichen“, in: Romanistisches Jahrbuch 6 (1953–54), S. 21–59, hier S. 32. Zu dieser Vorstellungska-
tegorie und ihrer Semantik: ebd.; Giulio Natali, „‚Storia del ‚non so che‘“, in: ders., Fron-
de sparse. Saggi e discorsi (1947-1959), Padua 1960, S. 39–49; ders., „Ancora del ‚non so che‘“,
in: ebd., S. 49–55; Erich Köhler, „Je ne sais quoi“, in: HistWbPh 4 (1976), Sp. 640–644; Paolo
D’Angelo und Stefano Velotti, Il ‚non so che‘. Storia di una idea estetica, Palermo 1997; Richard
Scholar, The Je-Ne-Sais-Quoi in Early Modern Europe. Encounters with a Certain Something, Ox-
ford 2005. – Siehe auch den Beitrag von Ulrike Schneider in diesem Band.

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



146 Klaus Krüger

die regelrecht wie „Wunderstücke“ leuchten würden, „eine vollkommene Schule
der ganzen Mahlereykunst“ geschaffen habe (vgl. Abb. 9).32

Die Vielfalt der Spielarten und Ausprägungen dieser diskursiven Formation
ist hier nicht aufzufächern. Ein Gemälde des in Flandern gebürtigen, aber seit
seiner Jugend in Italien und besonders in Florenz lebenden und arbeitenden Li-
vioMehus von ca. 1650–55 zeigt den Genius derMalerei (Abb. 10).33 Der geflügelte
und lorbeerbekrönte Genius, der die Malerei allegorisch verkörpert, sitzt mit Pin-
sel und Palette an der Staffelei, vertieft in die Ausführung seines Gemäldes, wäh-
rend der leibhaftige Maler selbst mit scharfem, den Betrachter unvermittelt ad-
ressierenden Blick dessen Aufmerksamkeit für sich als den eigentlichen, sprich:
den unallegorischen Protagonisten der hier vorgeführten Kunst beansprucht, mit
einem Blick, der von Intellekt, Intensität und acutezza zeugt, indessen das Ge-
sicht des Genius verschattet und mithin ohne sonderliche Artikulation bleibt. So
selbstbewusst die Malerei sich damit als ein dem Ingenium des Künstlers und
seinem inspirierten, wachen Sinn und Auge verdanktes Vermögen inszeniert, so
ist seinMetier doch nicht im profanen Atelier, sondern im Sakralraum und direkt
vor einem Altar angesiedelt, der mit seiner weißen Altardecke und einem leuch-
tend roten Antependium deutlich genug ins Licht gesetzt ist. Undmehr noch: Das
Gemälde auf der Staffelei, das der Genius gerade malt, entspringt ersichtlich gar
nicht seinem eigenen Ingenium, sondern offenbart sich als getreue Kopie nach
jenem Bild, das dem Altar als Retabel dient. Damit scheint sich der Darstellung
ein anderes, vorderhand aus alter Tradition hergebrachtes Modell vom Künstler
einzuschreiben, nämlich dasjenige, das ihn bei der Herstellung religiöser Bilder
maßgeblich auf festgelegte Vorgaben und auf die Autorität beglaubigter Vorla-
gen verpflichtet, das den Anspruch eigener künstlerischer Originalität also dem
Postulat religiöser Authentizität unterordnet. Blickt man allerdings genauer auf
das in Rede stehende Altarbild und auf seine Kopie, so wird rasch klar, dass hier

32 Christian Klemm, Joachim von Sandrart. Kunst-Werke und Lebens-Lauf, Berlin 1986, S. 232–251,
Nr. 117–123; Michèle-Caroline Heck, „D'une école de peinture à une académie de papier. Les
retables de l'église de Lambach“, in: Joachim von Sandrart. Ein europäischer Künstler und Theo-
retiker zwischen Italien und Deutschland. Akten der internationalen Tagung Rom (Bibliotheca
Hertziana), April 2006, hg. von Sybille Ebert-Schifferer und Cecilia Mazzetti di Pietralata,
München 2009, S. 85–95; vgl. Joachim von Sandrart, Teutsche Academie der Bau-, Bild- und Mah-
lereykünste, Nürnberg 1675: „Wir wollen nun auch anderer seiner vornehmsten Stucke, mit
denen Er so manchen Ort bezieret, erwähnen. Unter denselben leuchten insonderheit die
sieben Altarblätter, die Er auf Erforderung des Hochlobwürdigen Herrn Praelatus Placidi
in das Gotteshaus und Kloster Lambach verfärtiget, worinn Er alte und junge Geist- und
Weltliche, hohe und niedere Personen, alter und neuer Weltarten, Historien und Gedichte,
Gebäude und Landschaften, Tag und Nacht, Liecht und Dunkel vorgestellet und also eine
vollkommene Schule der ganzen Mahlereykunst damit aufgerichtet. […] Daher […] diese
sieben Sandrartische Wunderstucke wohl eine vollkommene Mahlereyschule mögen ge-
nennet werden.“ (ebd., „Lebenslauf”, S. 40–42).

33 Mina Gregori, „Livio Mehus o la sconfitta del dissenso”, in: Livio Mehus. Un pittore barocco
alla corte dei Medici 1627–1691 (Catalogo della mostra Firenze, Sala Bianca di Palazzo Pitti,
27 giugno–20 settembre 2000), hg. von Marco Chiarini, Livorno 2000, S. 17–37, hier: S. 19 und
21.

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



147Gratia und ästhetische Immanenz

wiederum ein anderer, und neuerlich gegenstrebiger Aspekt zum Tragen kommt,
insofern es sich dabei um Tizians „Martyrium des Hl. Petrus Martyr“ von 1530
handelt, seinerseits bekanntlich eines der in der Tat originellsten Werke der Ma-
lereigeschichte überhaupt, mit angestammten Traditionen brechend, in ingeni-
öser künstlerischer Setzung und inventio eine langdauernde, überaus weitgrei-
fende Rezeption auslösend und von Anbeginn weithin gerühmt und berühmt
(das Werk besaß ehemals ein monumentales Format von 515 x 308 cm, es ist 1867
verbrannt und seither am ursprünglichen Standort ersetzt durch die bereits 1691
gefertigte, formatgleiche Kopie von Johann Carl Loth: Abb. 11; die weite Verbrei-
tung des Gemäldes und ihren hohen Bekanntheitsgrad bezeugt im Übrigen etwa
die Radierung von Martino Rota von ca. 1581–82: Abb. 12).34

Damit gewinnt das Konzept vom Künstler und seiner Rolle als Instanz der
Aushandlung zwischen religiöser und ästhetischer Erfahrung hier zusätzliche
Facetten. Denn als Maßgabe und gleichsam als verbindliches Bildungsziel für
das eigene Bildvermögen figuriert zwar das religiöse Gemälde, und die Staffelei
als Ort seiner Entstehung ist deutlich genug dem Altar als Ort seiner höheren,
finalen Bestimmung assoziiert, dergestalt dass sogar der Kasten der Staffelei mit
seinen Gerätschaften von Gefäß und Pinseln hintergründig die Vorstellung von
einer Liturgie des Malaktes in den Sinn rufen mag. Und doch steht diese Maß-
gabe (des religiösen Gemäldes) hier zugleich und signifikant als Inbegriff des in-
geniösen, virtuosenWerkes eines artista divino schlechthin und damit als Hervor-
bringung aus dem Setzungsanspruch von Kriterien der ästhetischen Immanenz
vor Augen. Kurz: In die religiöse, transzendenzverpflichtete Sinngabe ist die in-
nerweltlich fundierte Originalität eingeschrieben und vice versa, und beide Pole
werden gleichsam als intrinsisch miteinander vermittelt vorgeführt.

Bedenkt man, dass die Praxis des Kopierens von Gemälden selbst für hochran-
gigste Sammlungen undAuftraggeber seinerzeit überaus verbreitet, ja inflationär
war und sich folglich auch der Diskurs um Begriff und Bedeutung des ‚Originals‘
entsprechend vieldimensional gestaltete (prominentes Fallbeispiel ist das Werk
Caravaggios); bedenkt man andererseits, dass die Darstellung neben Genius und
Religion noch ein weiteres Leitbild bzw. Anleitungsmodell für den Künstler gel-
tend macht, nämlich dasjenige der Natur, die im Ausblick auf die weite, wolken-
reich bewegte und in mildem Sonnenlicht erstrahlende Landschaft figuriert
und nicht nur dem blickintensiven Maler direkt zugeordnet ist, sondern auch
so augenscheinlich ihren Widerhall im gleichfalls rundbogig abgeschlossenen
Staffeleibild findet; und bedenkt man ferner, dass der „Genius der Malerei“ ein
Pendant im „Genius der Skulptur“ besitzt (Abb. 13), einem Gemälde, das mit der
anderen Kunstgattung dem religiösen Bild nunmehr auch ein anderes Paradigma
und Vorbild als ästhetische Herausforderung gegenüberstellt, nämlich dasjenige
der nicht mehr christlich-religiösen, sondern profanen, ja heidnischen Antike,

34 Zu Tizians Gemälde ausführlich: Patricia Meilman, Titian and the Altarpiece in Renaissance
Venice, Cambridge 2000, dort auch S. 111ff. zu seiner Rezeption.

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



148 Klaus Krüger

mit einem Bronzestandbild der Minerva als Göttin der Weisheit und der Künste,
der Trajanssäule und dem Herkules Farnese, dann wird (nach allem) ohne weite-
res deutlich, dass sich aus der Betrachtung dieses Beispiels ein noch sehr viel wei-
terer Radius an Aspekten ergibt, als er hier abgesteckt werden kann (auch etwa
mit demWechsel vom Augen- zum Tastsinn als alternativen sensuellen wie auch
ästhetischen Erfahrungsbedingungen etc.).

Ich berühre nurmehr im Ausblick die Frage nach der historischen Genese und
den komplexen Begründungszusammenhängen der hier diskutierten diskursi-
ven Formation. Ist sie bei Vasari und in der Kunsttheorie des Cinquecento als
konzeptuelle Modellierung des Künstlerbildes und des Bildes von Kunsterfah-
rung breit sedimentiert, so ist sie doch auch längst zuvor schon, etwa im frühen
Quattrocento und im elitären Umfeld der oberitalienischen Hofkunst angängig,
exemplarisch fassbar in der Äußerung von Leonello d’Este, demMarkgrafen von
Ferrara, wenn er über einMarienbild von derHand des Pisanello ausführt: „Denn
jenes Bild, auf wunderbare Weise gemalt (mirum in modum), begehre ich zu sehen,
sowohl ob der herausragenden Begabung (bzw. schöpferischen Erfindungsgabe)
des Malers (excellenti pictoris ingenio), als auch wegen der außerordentlichen reli-
giösen Hingabe an die Jungfrau Maria (precipua Virginis devotione).“35 Der dop-
pelte Aspekt des Bildes als künstlerische Kreation und als dem religiösen Sinn
verpflichtete Darstellung wird hier lakonisch in die sprachliche Formel des „so-
wohl – als auch“ gefasst und kurzerhand von der Spannung einer Kontradiktion
oder Divergenz entlastet. Hingegen hat anders bereits früher Francesco Petrarca
denGegensatz, ja die Dichotomie zwischen religiöser und ästhetischer Erfahrung
betont und sie als Folge einer sozialen Schichtung bzw. eines Bildungsgefälles der
Kunstrezeption gedeutet. So schreibt er in einer schon von Mommsen und Bax-
andall diskutierten Passage seines Testamentes von 1370 über ein Tafelbild der
Hl. Jungfrau Maria, ein Werk von niemand geringerem als Giotto, dem herausra-
genden Maler (operis Iotti pictoris egregii), das er selbst besaß und das er seinem
Freund Francesco da Carrara zu vermachen beabsichtigte, dass die „Schönheit“
(pulchritudinem) dieses Bildes von den Unkundigen nicht verstanden würde, dass
eben diese Schönheit aber die Kenner der Kunst in Staunen und Bewunderung
versetze (magistri autem artis stupent).36

Es scheint kein Zufall, dass wir mit Petrarca und weitergehend mit Giotto in
einen historischen Kontext geraten, der in der Tat genuine, umfassende Begrün-

35 „Illiam enim mirum in modum videre cupio tum excellenti [sic] pictoris ingenio tum vero
precipua Virginis devotione“ (1432): Documenti e fonti su Pisanello (ca. 1395–1581), hg. von
Dominique Cordellier (= Verona illustrata 8, 1995), S. 50–52, doc. 16; Lionello Puppi (Hg.), Pisa-
nello. Una poetica dell’inatteso, Mailand 1996, S. 248.

36 „[…] dimitto tabulam meam sive iconam beate Virginis Marie, operis Iotti pictoris egre-
gii, […] cuius pulchritudinem ignorantes non intelligunt, magistri autem artis stupent […]”,
zit. nach Theodor Ernst Mommsen, „The Last Will: A Personal Document of Petrarch’s Old
Age”, in: ders.,Medieval and Renaissance Studies, hg. von Eugene F. Rice, jr., Ithaca (New York)
1959, S. 197–235, hier S. 213f.; Michael Baxandall, Giotto and the Orators. Humanist Observers of
Painting in Italy and the Discovery of Pictorial Composition, 1350–1450, Oxford 1971, S. 60.

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



149Gratia und ästhetische Immanenz

dungsstrukturen für die in Rede stehende diskursive Formation aufweist. Derge-
stalt lässt sich für eben diesen Kontext vielfältig dingfest machen, dass im Zuge
einer ungewöhnlich beschleunigten funktionalen Ausdifferenzierung identitäts-
stiftender Einheitsideale, Wertbegriffe und Gemeinwohlideen aus bisherigen
kirchlich-religiösen Fundierungszusammenhängen Bildern und Bildprogram-
mendie sozialwirksame Funktion zuwächst, nicht nur durch neuartige Ikonogra-
phien, sondern auch und gerade durch neue medieneigene Sprachformen und
innovative Visualisierungspotentiale ein durch diese Entwicklung aufgetretenes,
gleichsam charismatisches Vakuum zu besetzen und es, gewissermaßen kom-
pensatorisch, mit einer quasi-religiösen Autorität von ansichtiger, ansprechen-
der Schönheit zu füllen. Der Podestà in Siena „fecit mirabiliter et pulcre pingi
salam sive curtem domus comunis” (heißt es 1316);37 die mächtige Florentiner
Kaufmannszunft sorgte 1314 für „figuras et picturas […], que multum illuminant
et dilectant corda et oculos civium et singularum personarum aspicientium“;38
„pro honore comunis […] et pulchritudine civitatis“ formuliert 1297 der Ratsbe-
schluss zum Bau des Palazzo Pubblico in Siena.39 So oder ähnlich lauten zahlrei-
che Formulierungen in Statuten, amtlichen Kundgaben, Notariatsakten usw. Sie
zeugen von der programmatisch-diskursiven Sinnzumessung an die ästhetische
Erscheinungsweise öffentlicher Ausstattungen, die im Kern nichts anderes be-
kunden als die Beschwörung eines Glückszustandes der Gegenwart, der sich im
Anschauungsbild eines wohlgestalteten Gemeinwesens als dem für alle Bürger
augenfälligen Dispositiv der gesellschaftlichen Eintracht und wirtschaftlichen
wie politischen Prosperität manifestiert.40

37 Gaetano Milanesi (Hg.), Documenti per la storia dell’arte senese, Bd. 1, Siena 1854, S. 180f.,
doc. 30; vgl. Helene Wieruszowski, „Art and the Commune in the Time of Dante”, in: Specu-
lum 19 (1944), S. 14–33, hier S. 31f.

38 Gaetano Milanesi (Hg.), Nuovi documenti per la storia dell’arte toscana, Rom 1893, S. 19; vgl.
Robert Davidsohn, Geschichte von Florenz, 4 Bde., Berlin 1896–1927, Bd. 4.3, S. 224f. mit An-
merkungsapparat S. 59; vgl. Wolfgang Braunfels, Mittelalterliche Stadtbaukunst in der Toskana,
Berlin 1953, S. 144.

39 Im Finanzierungsbeschluss der Vorsteher der Sieneser Steuerbehörde (Provveditori della
Biccherna), zit. nach Edna Carter Southard, The Frescoes in Siena‘s Palazzo Pubblico, 1289–1539:
Studies in Imagery and Relations to other Comunal Palaces in Tuscany, New York / London 1979,
S. 11.

40 Vgl. grundsätzlich zur betreffenden Idee der civitas und zur identitätsstiftenden Funktion
baulicher und künstlerischer Leistung: Braunfels,Mittelalterliche Stadtbaukunst in der Toskana;
Hermann Bauer, Kunst und Utopie. Studien über das Kunst- und Staatsdenken in der Renaissance,
Berlin 1966, S. 1–17 („Zur Säkularisierung des Himmelsbildes in der italienischen Stadt“);
Richard A. Goldthwaite,Wealth and the Demand for Art in Italy 1300–1600, Baltimore / London
1993, hier bes. S. 69ff.; Klaus Krüger, „Selbstdarstellung im Konflikt. Zur Repräsentation der
Bettelorden imMedium der Kunst“, in:Die Repräsentation der Gruppen. Texte – Bilder – Objekte,
hg. von Otto Gerhard Oexle und Andrea von Hülsen-Esch, Göttingen 1998, S. 127–186; Albert
Dietl, „Die reale und die imaginierte Stadt: Kommunales Baugesetz und Städtebild in den
ober- und mittelitalienischen Kommunen der Dantezeit“, in: Stadt-Ansichten, hg. von Jürgen
Lehmann und Eckard Liebau (Bibliotheca academica, I), Würzburg 2000, S. 81–102; Rolando
Dondarini, „Lo strumento comunale come strumento di trasmissione dell‘immagine politica
ed etica della città“, in: Imago urbis. L’immagine della città nella storia d’Italia, hg. von Francesca

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



150 Klaus Krüger

Was sich hier vollzieht, erscheint als ein ebenso fundamentaler wie folgewirk-
samer Prozess einer Re- und Umsemantisierung durch ästhetisch operationali-
sierteWertbesetzung. Verkürzt und pointiert gesprochen könnte man sagen, dass
in einem innerweltlich zunehmend ausdifferenzierten und rationalisierten Be-
zugsfeld Bildern verstärkt die Aufgabe zuwächst, dieses Bezugsfeld charisma-
tisch zu überhöhen und aller Alltäglichkeit institutioneller Verhältnisse zu ent-
rücken. Der Begriff des Charismas und seine ästhetische Wendung erscheint für
eine derartige Überlegung besonders vielversprechend, wird er doch – im An-
schluss an MaxWeber und die Fortführung seiner Theorie durch jüngere kultur-
soziologische Perspektiven – als Manifestationsform außeralltäglicher Ideen ver-
standen, die durch die Vorgabe von Sinn Erlösung aus alltäglicher menschlicher
Lebensführung, gesellschaftlicher Bedingung und je mit ihr verknüpfter Hand-
lungsunsicherheit versprechen. Im hier angesprochenen historischen Rahmen
kann der Charisma-Begriff, wie es scheint, auf eine besondere, soziostrukturelle
Dimension des Ästhetischen verweisen, das als Medium und Agens einer gesell-
schaftlich umfassend wirksamen Zuschreibungsdynamik fungiert, die religiöse
(und zugleich auch ideologische und politische) Werte überträgt bzw. neu for-
miert. Dergestalt dass allererst dieser Prozess einer genuinen Neusemantisie-
rung sozialer, politischer und religiöser Wertbegriffe durch Ästhetisierung ein
substantielles Ferment für jene systematische Überhöhung, ja Sakralisierung
des Ästhetischen in sich birgt, die erst in einem Folgeschritt seit der Renaissance
als eine zunehmende Divinisierung des Kunstschönen und als eine dann auch
kunsttheoretisch institutionalisierte Reklamierung von dessen quasi-religiöser
Offenbarungsleistung zutage tritt (etwa durch das Begriffsfeld der grazia). Inwie-
weit damit eine Konstellation in den Blick rückt, deren Konsequenzen auch lang-
fristig, bis hin zur Entfaltung der Kunstreligion im 18. und 19. Jahrhundert vi-
rulent bleiben und die sich noch in jener Vorstellung von einer ‚Postfiguration‘
religiösen Erlebens durch die moderne Kunst manifestieren, der zufolge die äs-
thetische Immanenz des autonom gewordenen Kunstwerks als Erbe der Religion
zu begreifen ist und eben von daher selbst wiederum religiös überhöht wird, sei
freilich dahingestellt.

Bocchi und Rosa Smurra (Atti del Convegno internazionale, Bologna 5.–7. September 2001),
Rom 2003, S. 271–284; Rosa Smurra, „Prassi amministrativa e spazi urbani di circolazione
come immagine della città: Bologna alla fine del Duecento“, in: ebd., S. 417–439; Michael
Stolleis / Ruth Wolff (Hgg.), La bellezza della città. Stadtrecht und Stadtgestaltung im Italien des
Mittelalters und der Renaissance, Tübingen 2004; Klaus Krüger, Politik der Evidenz. Öffentliche
Bilder als Bilder der Öffentlichkeit im Trecento, Göttingen 2015, bes. S. 90ff.

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



151Gratia und ästhetische Immanenz

Literaturverzeichnis
Quellen
Bellori, Giovanni Pietro, L’Idea del pittore, dello scultore e dell’architetto, Rom 1664.
Cordellier, Dominique (Hg.), Documenti e fonti su Pisanello (1395–1581), Verona 1995

(Verona illustrata 8).
Doni, Anton Francesco, Disegno: fac simile della edizione del 1549 di Venezia, eingel. und

krit. hg. von Mario Pepe, Mailand 1970.
Hovius, Matthias, Decreta et Statuta Synodi Provincialis Mechliniensis, Mechelen 1607.
Milanesi, Gaetano (Hg.), Documenti per la storia dell’arte senese, Bd. 1, Siena 1854.
Milanesi, Gaetano (Hg.), Nuovi documenti per la storia dell’arte toscana, Rom 1893.
Milanesi, Gaetano (Hg.), Le opere di Giorgio Vasari, Bd. 1, Florenz 1906.
Paleotti, Gabriele, „Discorso intorno alle imagini sacre e profane (1582)”, in: Trattati

d’arte del Cinquecento, hg. von Paola Barocchi, Bd. 2, Bari 1961, S. 117–509.
Sandrart, Joachim von, Teutsche Academie der Bau-, Bild- und Mahlereykünste, Nürnberg

1675.
da Vinci, Leonardo, Trattato della pittura, hg. von Ettore Camesasca, Vicenza 2000.

Sekundärliteratur
Adorno, Theodor W., Ästhetische Theorie [1970], Frankfurt a. M. 2012.
Arasse, Daniel, L’Annonciation italienne. Une histoire de perspective, Paris 1999.
Auerochs, Bernd, Die Entstehung der Kunstreligion, Göttingen 2009.
Bauer, Hermann, Kunst und Utopie. Studien über das Kunst- und Staatsdenken in der Re-

naissance, Berlin 1966.
Baxandall, Michael,Giotto and the Orators. Humanist Observers of Painting in Italy and the

Discovery of Pictorial Composition, 1350–1450, Oxford 1971.
Bayer, Raymond, Léonard de Vinci. La grâce, Paris 1933.
Białostocki, Jan, „Terribilità“, in: Stil und Überlieferung in der Kunst des Abendlandes (Ak-

ten des 21. Internationalen Kongresses für Kunstgeschichte in Bonn 1964), Bd. 3,
Berlin 1967, S. 222–225.

Blumenberg, Hans, „Wirklichkeitsbegriff und Möglichkeit des Romans“, in: Nachah-
mungund Illusion, hg. vonHansRobert Jauß,München 1969 (Poetik undHermeneu-
tik I, 2. Aufl.), S. 9–27.

Boschloo, Anton W. A., Annibale Carracci in Bologna. Visible Reality in Art after the Coun-
cil of Trent, Den Haag 1974.

Braunfels, Wolfgang,Mittelalterliche Stadtbaukunst in der Toskana, Berlin 1953.
Braungart,Wolfgang / Fuchs, Gotthard / Koch, Manfred (Hgg.),Ästhetische und religiöse

Erfahrung der Jahrhundertwenden, 3 Bde., Bd. 1: um 1800, Bd. 2: um 1900, Bd. 3: um
2000, Paderborn 1997–2000.

van Bueren, Truus /Wüstefeld, Wilhelmina C. M. (Hgg.), Leven na de dood. Gedenken in
de late Middeleeuwen (Kat. Ausst. Utrecht, Museum Het Catharijneconvent, 1999),
Utrecht 1999.

Campbell, Stephen J., „Cloud-poiesis: Perception, Allegory, Seeing the Other”, in: Sen-
ses of Sight. Towards a Multisensorial Approach of the Image. Essays in Honor of Victor I.
Stoichita, hg. von Henri de Riedmatten, Nicolas Galley, Jean-François Corpataux
und Valentin Nussbaum, Rom 2015, S. 7–36.

Casalini, Eugenio M., LaSS. Annunziata di Firenze: Studi e documenti sullachiesa e il con-
vento, Florenz 1971.

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



152 Klaus Krüger

Coulet, Henri „La beauté n’est que la promesse du bonheur“, in: La quête du bonheur et
l’expression de la douleur dans la littérature et la pensée françaises, Mélanges offerts à
Corrado Rosso, hg. von Carminella Biondi et al., Genf 1995, S. 113–123.

D’Angelo, Paolo / Velotti, Stefano, Il ‚non soche‘. Storia di una idea estetica, Palermo 1997.
Davidsohn, Robert, Geschichte von Florenz, 4 Bde., Bd. 4, Berlin 1927.
Defoer, Henry L.M., „Volledige memorietafels zelfzaam in museaal bezit“, in: Bulletin

van de Vereniging Rembrandt 6 / 3 (1996), S. 8–10.
Diederen, Roger / Maaz, Bernhard / Koch, Ute Christina (Hgg.), Rembrandt, Tizian, Bel-

lotto. Geist und Glanz der Dresdner Gemäldegalerie, München 2014.
Dietl, Albert, „Die reale und die imaginierte Stadt: Kommunales Baugesetz und Städte-

bild in den ober- und mittelitalienischen Kommunen der Dantezeit“, in: Stadt-An-
sichten, hg. von Jürgen Lehmann und Eckard Liebau, Würzburg 2000 (Bibliotheca
academica, 1), S. 81–102.

Dijkstra, Jeltje / Dirkse, Paul P.W.M. / Smits A. E. A.M (Hgg.), De schilderijen van Mu-
seum Catharijneconvent, Zwolle 2002.

Doering, PiaClaudia, „Die Schönheit –Nur einGlücksversprechen?Hobbes, Stendhal,
Baudelaire“, in: Charles Baudelaire. Dichter und Kunstkritiker, hg. von Karin Wester-
welle, Würzburg 2007, S. 107–121.

Dondarini, Rolando, „Lo strumento comunale come strumento di trasmissione
dell’immagine politica ed etica della città“, in: Imago urbis. L’immagine della città nel-
la storia d’Italia (Atti del Convegno internazionale, Bologna, 5.–7. September 2001),
hg. von Francesca Bocchi und Rosa Smurra, Rom 2003, S. 271–284.

Doran, Michael (Hg.), Conversations avec Cézanne, Paris 1978.
Doran, Michael (Hg.), Gespräche mit Cézanne, Zürich 1982.
Emison, Patricia, „Grazia“, in: Renaissance Studies 5 (1991), S. 427–460.
Faber, Richard / Krech, Volkhard (Hgg.), Kunst und Religion. Studien zur Kultursoziolo-

gie und Kulturgeschichte, Würzburg 1999.
Finlayson, James Gordon, „The Artwork and the Promesse du Bonheur in Adorno“

[2012], in: European Journal of Philosophy 3 (2015), S. 392–419.
Goldthwaite, Richard A., Wealth and the Demand for Art in Italy 1300–1600, Baltimore /

London 1993.
Gregori, Mina, „Livio Mehus o la sconfitta del dissenso”, in: Livio Mehus. Un pittore

barocco alla corte dei Medici 1627–1691 (Catalogo della mostra Firenze, Sala Bianca
di Palazzo Pitti, 27 giugno–20 settembre 2000), hg. von Marco Chiarini, Livorno
2000, S. 17–37.

Hauser, Andreas, „Andrea Mantegnas ‚Wolkenreiter‘. Manifestation von kunstloser
Natur oder Ursprung von vexierbildhafter Kunst?“, in: Die Unvermeidlichkeit der
Bilder, hg. von Gerhart von Graevenitz, Stefan Rieger und Felix Thürlemann, Tü-
bingen 2001, S. 147–172.

Heck, Michèle-Caroline, „D'une école de peinture à une académie de papier. Les re-
tables de l'église de Lambach“, in: Joachim von Sandrart. Ein europäischer Künstler
und Theoretiker zwischen Italien und Deutschland. Akten der internationalen Tagung
Rom (Bibliotheca Hertziana), April 2006, hg. von Sybille Ebert-Schifferer und Ce-
cilia Mazzetti di Pietralata, München 2009, S. 85–95.

Helke, Gabriele, „The Artist as Martyr. Mantegna’s Vienna St. Sebastian”, in: Andrea
Mantegna Impronta del Genio, hg. von Rodolfo Signorini, Viviana Ebonato und Sara
Tammaccaro, 2 Bde., Bd. 1, Florenz 2010, S. 221–273.

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



153Gratia und ästhetische Immanenz

Herrmann, Jörg /Mertin, Andreas / Valtink, Eveline (Hgg.), Die Gegenwart der Kunst.
Ästhetische und religiöse Erfahrung heute, München 1998.

Hoeps, Reinhard (Hg.), Religion aus Malerei? Kunst der Gegenwart als theologische Aufga-
be, Paderborn 2005.

Hofmann, Werner, „Die Geburt der Moderne aus dem Geist der Religion“, in: ders.
(Hg.), Luther und die Folgen für die Kunst (Kat. Ausst. 11. Nov. 1983 – 8. Jan. 1984, Ham-
burg, Kunsthalle), München 1983, S. 23–71.

Janson, Horst W., „The ‚Image made by Chance‘ in Renaissance Thought“, in: De arti-
bus opuscula XL. Essays in Honor of Erwin Panofsky, hg. von EdwardMeiss, NewYork
1961, S. 254–266.

Kemp, Martin, „‚Ogni dipintore dipinge sé‘: A Neoplatonic Echo in Leonardo’s Art
Theory?”, in: Cultural Aspects of the Italian Renaissance. Essays in Honour of Paul Os-
kar Kristeller, hg. von Cecil H. Clough, New York 1976, S. 311–323.

Kemp, Martin, „From ‚Mimesis’ to ‚Fantasia’: The Quattrocento Vocabulary of Cre-
ation, Inspiration and Genius in the Visual Arts”, in: Viator 8 (1977), S. 347–398.

Klemm, Christian, Joachim von Sandrart. Kunst-Werke und Lebens-Lauf, Berlin 1986.
Köhler, Erich, „‚Je ne sais quoi‘. Ein Kapitel aus der Begriffsgeschichte des Unbegreif-

lichen“, in: Romanistisches Jahrbuch 6 (1953–54), S. 21–59.
Köhler, Erich, „Je ne sais quoi“, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie 4 (1976),

Sp. 640–644.
Krüger, Klaus, „Selbstdarstellung im Konflikt. Zur Repräsentation der Bettelorden im

Medium der Kunst“, in: Die Repräsentation der Gruppen. Texte – Bilder – Objekte, hg.
von Otto Gerhard Oexle und Andrea von Hülsen-Esch, Göttingen 1998, S. 127–186.

Krüger, Klaus, „Postfigurationen religiösen Erlebens? Arnulf Rainers ästhetische
Epiphanie“, in: Geschichte und Ästhetik. Festschrift für Werner Busch zum 60. Geburts-
tag, hg. von Margit Kern, Thomas Kirchner und Hubertus Kohle, Berlin 2004,
S. 531–547.

Krüger, Klaus, Politik der Evidenz. Öffentliche Bilder als Bilder der Öffentlichkeit im Trecen-
to, Göttingen 2015.

Krüger, Klaus, Grazia. Religiöse Erfahrung und ästhetische Evidenz, Göttingen 2016.
Krüger, Klaus,Heilspräsenz – Bildpräsenz. Ästhetik der Liminalität, Göttingen (im Druck,

erscheint 2018).
Lesch, Walter (Hg.), Theologie und ästhetische Erfahrung, Darmstadt 1994.
Lyotard, Jean-François, „Der Augenblick. Newman“, in: ders., Das Inhumane. Plaude-

reien über die Zeit, Wien 1989, S. 141–157.
Marquard, Odo, „Kompensation. Überlegungen zu einer Verlaufsfigur historischer

Prozesse“, in: Historische Prozesse (Theorie und Geschichte, Bd. 2), hg. von Karl-
Georg Faber und Christian Meier, München 1978, S. 330–362.

Marquard, Odo, „Aesthetica und Anaesthetica. Auch als Einleitung“, in: ders.,Aesthe-
tica und Anaesthetica. Philosophische Überlegungen, München 1989, S. 11–20.

Marquard, Odo, „Glück im Unglück. Zur Theorie des indirekten Glücks zwischen
Theodizee und Geschichtsphilosophie“, in: ders., Glück im Unglück. Philosophische
Überlegungen, München 1995, S. 11–38.

Marx, Harald, „Christus am Kreuz aus Wolken gebildet. Eine Neuerwerbung der Ge-
mäldegalerie Alte Meister“, in: Dresdner Kunstblätter 5 (1994), S. 134–140.

Marx, Harald (Hg.), Meisterwerke der Dresdner Gemäldegalerie in Berlin. Nach der Flut,
Leipzig 2002.

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



154 Klaus Krüger

Marx, Harald, Sehnsucht und Wirklichkeit. Malerei für Dresden im 18. Jahrhundert, Köln
2009.

Meilman, Patricia, Titian and the Altarpiece in Renaissance Venice, Cambridge 2000.
Menke, Christoph, Die Kraft der Kunst, Frankfurt a. M. 2013.
Mommsen, Theodor Ernst, „The Last Will: A Personal Document of Petrarch’s Old

Age”, in: ders., Medieval and Renaissance Studies, hg. von Eugene F. Rice, jr., Ithaca
(New York) 1959, S. 197–235.

Monti, Martino Rossi, Il cielo in terra. La grazia fra teologia ed estetica, Turin 2008.
Müller, Ernst,Kunstreligion und ästhetische Religiosität. In den Philosophien von der Aufklä-

rung bis zum Ausgang des deutschen Idealismus, Berlin 2004.
Natali, Giulio „‚Storia del ‚non so che‘“, in: ders., Fronde sparse. Saggi e discorsi (1947–

1959), Padua 1960, S. 39–49.
Natali, Giulio, „Ancora del ‚non so che‘“, in: ders., Fronde sparse. Saggi e discorsi (1947–

1959), Padua 1960, S. 49–55.
Paatz,Walter / Paatz Elisabeth Valentiner,Die Kirchen von Florenz, Bd. 1, Frankfurt a. M.

1955.
Panofsky, Erwin, Idea. Ein Beitrag zur Begriffsgeschichte der älteren Kunsttheorie, Berlin 1924.
Pfisterer, Ulrich, „Künstlerische ‚potestas audendi‘ und ‚licentia‘ im Quattrocento“,

in: Römisches Jahrbuch der Bibliotheca Hertziana 31 (1996), S. 107–148.
Previtali, Giovanni, La fortuna dei primitivi. Dal Vasari ai neoclassici, Turin 1964.
Prodi, Paolo, Ricerche sulla teorica delle arti figurative nella riforma cattolica, Bologna 1984.
Puppi, Lionello (Hg.), Pisanello. Una poetica dell’inatteso, Mailand 1996.
Rentsch, Thomas, „Der Augenblick des Schönen. Visio beatifica und Geschichte der

ästhetischen Idee“, in: Die Gegenwart der Kunst. Ästhetische und religiöse Erfahrung
heute, hg. von Jörg Hermann, Andreas Mertin und Eveline Valtink, München 1998,
S. 106–126.

Salmon, Xavier, Louis de Silvestre (1675–1760). Un peintre français à la Cour de Dresde,
Paris 1997.

Scholar, Richard, The Je-Ne-Sais-Quoi in Early Modern Europe. Encounters with a Certain
Something, Oxford 2005.

Schröder, Gerhart, Logos und List. Zur Entwicklung der Ästhetik in der frühen Neuzeit,
Königstein (Ts.) 1985.

Smurra, Rosa, „Prassi amministrativa e spazi urbani di circolazione come immagine
della città: Bologna alla fine del Duecento“, in: Imago urbis. L’immagine della città nel-
la storia d’Italia (Atti del Convegno internazionale, Bologna 5.–7. September 2001),
hg. von Francesca Bocchi und Rosa Smurra, Rom 2003, S. 417–439.

Southard, Edna Carter, The Frescoes in Siena’s Palazzo Pubblico, 1289–1539: Studies in
Imagery and Relations to other Communal Palaces in Tuscany, New York / London 1979.

Steiner, George, Von realer Gegenwart. Hat unser Sprechen Inhalt?, München 1990.
Stendhal,Über die Liebe, vollst. Ausgabe, übers. vonWalter Hoyer, Frankfurt a.M. 1979.
Stendhal, De L’Amour, hg. von Victor Del Litto, Paris 1980.
Stock, Alex, Zwischen Tempel und Museum. Theologische Kunstkritik. Positionen der Mo-

derne, Paderborn 1991.
Stock, Alex, „Religion und Kunst imWiderstreit. Konfliktzonen des 20. Jahrhunderts“,

in: Handbuch der Bildtheologie, Bd. 1: Bild-Konflikte, hg. von Reinhard Hoeps, Pader-
born 2007, S. 339–353.

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



155Gratia und ästhetische Immanenz

Stolleis, Michael /Wolff, Ruth (Hgg.), La bellezza della città. Stadtrecht und Stadtgestaltung
im Italien des Mittelalters und der Renaissance, Tübingen 2004.

Summers, David, Michelangelo and the Language of Art, Princeton 1981.
Summers, David, „ARIA II: The Union of Image and Artist as an Aesthetic Ideal in

Renaissance Art“, in: Artibus et historiae 20 (1989), S. 15–31.
Tartakiewicz, Władysław, „Wer waren die Theoretiker des Manierismus?“, in: Zeit-

schrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft 12 (1967), S. 90–103.
Vietta, Silvio / Uerlings, Herbert (Hgg.), Ästhetik – Religion – Säkularisierung, Bd. 1: Von

der Renaissance zur Romantik, München 2008.
Vietta, Silvio / Porombka, Stephan (Hgg.), Ästhetik – Religion – Säkularisierung, Bd. 2:

Die klassische Moderne, München 2009.
Volp, Rainer /Wohlfart, Günter, „Kunst und Religion, VII: Vom Ausgang des 18. bis

zum Ende des 19. Jahrhunderts, VIII: Das 20. Jahrhundert, IX: Philosophisch“, in:
Theologische Realenzyklopädie, Bd. 12, Berlin / New York 1984, S. 292–337.

Wazbinski, Zygmunt „L’Annunciazione della Vergine nelle Chiese della SS.Annun-
ziata a Firenze: un contributo al moderno culto dei quadri”, in: Renaissance Studies
in Honor of Craig Hugh Smyth, Bd. 2, Florenz 1985, S. 533–549.

Weber, Max, „DieWirtschaftsethik derWeltreligionen [1920]“, in: ders.,Gesammelte Auf-
sätze zur Religionssoziologie, hg. von Marianne Weber, Tübingen 1988, S. 237–573.

Wieruszowski, Helene, „Art and the Commune in the Time of Dante”, in: Specu-
lum 19 (1944), S. 14–33.

Wimböck, Gabriele, Guido Reni (1575–1642): Funktion und Wirkung des religiösen Bildes,
Regensburg 2002.

Wüstefeld, Wilhelmina C.M. / van Schooten, C. J. F. (Hgg.), Goddelijk geschilderd:
honderd meesterwerken van Museum Catharijneconvent, Zwolle 2003.

Zacchi, Alessandro, „La figura dell’‚artefice cristiano’ nel ‚Discorso intorno alle imagi-
ni sacre e profane’ di Gabriele Paleotti“, in: Carrobbio 11 (1985), S. 339–347.

Zöllner, Frank, „‚Ogni Pittore Dipinge Sé‘. Leonardo da Vinci und ‚Automimesis‘“, in:
Der Künstler über sich selbst in seinem Werk. Internationales Symposium der Biblio-
theca Hertziana Rom 1989, hg. von Matthias Winner, Weinheim 1992, S. 137–160.

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



157Gratia und ästhetische Immanenz

Abbildungen

Abb. 1: Robin Page, In case of a spiritual crisis complete this sculpture, 1972,
Holz, 142 x 107 x 25 cm, Verbleib unbekannt

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



158 Klaus Krüger

Abb. 2: Louis de Silvestre, Christus am Kreuz aus Wolken, 1734,
Öl auf Leinwand, 73 x 52 cm, Dresden, Gemäldegalerie Alte Meister

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



159Gratia und ästhetische Immanenz

Abb. 3: Andrea Mantegna, Hl. Sebastian, ca. 1456–59,
Öl auf Holz, 68 x 30 cm, Wien, Kunsthistorisches Museum

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



160 Klaus Krüger

Abb. 4: Detail aus Andrea Mantegna, Hl. Sebastian, ca. 1456–59,
Öl auf Holz, 68 x 30 cm, Wien, Kunsthistorisches Museum

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



161Gratia und ästhetische Immanenz

Abb. 5: Guido Reni, Erzengel Michael, ca. 1635,
Öl auf Seide, 293 x 202 cm, Rom, Santa Maria della Concezione

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



162 Klaus Krüger

Abb. 6 (s / w): Hendrick de Clerck (zugeschrieben), Kreuzigungsaltar mit den Mitgliedern
der Antwerpener Schützengilde, 1620,

Öl auf Holz, 191,5 x 264 cm, Brüssel, Musées Royaux des Beaux-Arts

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



163Gratia und ästhetische Immanenz

Abb. 7: Colijn de Coter (Umkreis), Retabel, ca. 1470–1500,
Öl auf Holz, 153,3 x 143,6 cm, Brüssel, Musées Royaux des Beaux-Arts

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



164 Klaus Krüger

Abb. 8: Jan Anthonisz van Ravensteyn,
Epitaph des Adriaen van Maeusyenbroeck und seiner Frau Anna Elant, 1618,

Öl auf Holz, 128 x 144,5 cm, Utrecht, Museum het Catharijneconvent

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



165Gratia und ästhetische Immanenz

Abb. 9: Joachim von Sandrart, Himmelfahrt Mariens, 1656,
Öl / Lw., ca. 700 x 350 cm, Lambach, Benediktinerstiftskirche, Hauptaltar

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



166 Klaus Krüger

Abb. 10: Livio Mehus, Der Genius der Malerei, ca. 1650-55,
Öl / Lw., 70 x 80 cm, Madrid, Prado

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



167Gratia und ästhetische Immanenz

Abb. 11: Johann Carl Loth, Kopie nach Tizian, Martyrium des Hl. Petrus Martyr, 1691,
Öl / Lw., 500 x 306 cm, Venedig, SS.Giovanni e Paolo

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



168 Klaus Krüger

Abb. 12: Martino Rota, Kopie nach Tizian, Martyrium des Hl. Petrus Martyr, 1581–82,
Radierung, 8,6 x 12,5 cm

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



169Gratia und ästhetische Immanenz

Abb. 13: Livio Mehus, Der Genius der Skulptur, ca. 1655,
Öl / Lw., 79 x 70 cm, Florenz, Galleria Palatina, Palazzo Pitti

DOI: 10.13173/9783447109260.133 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author




