GRATIA

Mediale und diskursive Konzeptualisierungen
asthetischer Erfahrung in der Vormoderne

Herausgegeben von
Anne Eusterschulte und Ulrike Schneider

HARRASSOWITZ VERLAG


creo



Harrassowitz Journals
nur zum personlichen Gebrauch / keine unbefugte Weitergabe

Gratia
Mediale und diskursive Konzeptualisierungen
asthetischer Erfahrung in der Vormoderne


http://www.tcpdf.org

Episteme in Bewegung

Beitrdge zu einer transdisziplindren Wissensgeschichte

Herausgegeben von Gyburg Uhlmann
im Auftrag des Sonderforschungsbereichs 980
,Episteme in Bewegung.
Wissenstransfer von der Alten Welt
bis in die Frithe Neuzeit”

Band 11

2018
Harrassowitz Verlag - Wiesbaden



Gratia

Mediale und diskursive Konzeptualisierungen
asthetischer Erfahrung in der Vormoderne

Herausgegeben von
Anne Eusterschulte und Ulrike Schneider

2018
Harrassowitz Verlag - Wiesbaden



Die Reihe , Episteme in Bewegung” umfasst wissensgeschichtliche Forschungen
mit einem systematischen oder historischen Schwerpunkt in der europdischen und
nicht-europadischen Vormoderne. Sie férdert transdisziplinare Beitrage, die sich
mit Fragen der Genese und Dynamik von Wissensbestanden befassen, und tragt
dadurch zur Etablierung vormoderner Wissensforschung als einer eigenstdndigen
Forschungsperspektive bei.

Publiziert werden Beitrdge, die im Umkreis des an der Freien Universitét Berlin
angesiedelten Sonderforschungsbereichs 980 , Episteme in Bewegung. Wissens-
transfer von der Alten Welt bis in die Frithe Neuzeit” entstanden sind.

Herausgeberbeirat:

Anne Eusterschulte (FU Berlin) Klaus Kriiger (FU Berlin)

Kristiane Hasselmann (FU Berlin) Christoph Markschies (HU Berlin)
Andrew James Johnston (FU Berlin) Tilo Renz (FU Berlin)

Jochem Kahl (FU Berlin) Wilhelm Schmidt-Biggemann (FU Berlin)

Gedruckt mit freundlicher Unterstiitzung der Deutschen Forschungsgemeinschaft (DFG).

Abbildung auf dem Umschlag:

Freigestellter Ausschnitt einer Zeichnung von Sandro Botticelli (1445-1510) aus dem Zyklus der illustrierten
Pergamente (ausgehendes 15. Jh.) zu Dantes Divina Comedia; hier: Illustration zu Paradiso XXVII, Berlin Kupfer-
stichkabinett, Botticelli/Codex Hamilton 201; Druck nach der Katalogausgabe: Sandro Botticelli, Der Bilderzyklus
zu Dantes Gottlicher Kompdie, mit einer reprisentativen Auswahl von Zeichnungen Botticellis und illuminierten Comedia-
Handschriften der Renaissance, Konzeption und Redaktion Hein-Th. Schulze Altcappenberg et al., Royal Academy
of Arts, London / Hatje Cantz Vlg. Ostfildern-Ruit 2000, S. 275.

oo

Diese Publikation ist unter der Creative Commons-Lizenz CC BY-NC-ND 4.0 lizenziert.
Weitere Informationen: https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedingungen der CC-Lizenz gelten nur fiir das Originalmaterial. Die Verwendung von
Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet durch eine Quellenangabe) wie Schaubilder,
Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmigungen
durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Der Harrassowitz Verlag behilt sich das Recht vor, die Veroffentlichung vor unbefugter
Nutzung zu schiitzen. Antrédge auf kommerzielle Verwertung, Verwendung von Teilen der
Veréffentlichung und/oder Ubersetzungen sind an den Harrassowitz Verlag zu richten.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

iiber https://www.dnb.de/ abrufbar.

Informationen zum Verlagsprogramm finden Sie unter
https://www.harrassowitz-verlag.de/

© Autor/in.
Verlegt durch Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 2018

ISSN 2365-5666 ISBN 978-3-447-10926-0
eISSN 2701-2522 eISBN 978-3-447-19684-0
DOI 10.13173/2365-5666 DOI: 10.13173/9783447109260



Zum Geleit

Andrew James Johnston und Gyburg Uhlmann

Der an der Freien Universitit Berlin angesiedelte Sonderforschungsbereich 980
,Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt bis in die Friihe
Neuzeit”, der im Juli 2012 seine Arbeit aufgenommen hat, untersucht anhand ex-
emplarischer Problemkomplexe aus europdischen und nicht-européischen Kul-
turen Prozesse des Wissenswandels vor der Moderne. Dieses Programm zielt
auf eine grundsitzliche Neuorientierung wissensgeschichtlicher Forschung
im Bereich der Vormoderne ab. Sowohl in der modernen Forschung als auch
in den historischen Selbstbeschreibungen der jeweiligen Kulturen wurde das
Wissen der Vormoderne hédufig als statisch und stabil, traditionsgebunden und
autoritatsabhdngig beschrieben. Dabei waren die Stabilitdtspostulate moderner
Forscherinnen und Forscher nicht selten von der Dominanz wissensgeschicht-
licher Szenarien wie dem Bruch oder der Revolution gepragt sowie von Perio-
disierungskonzepten, die explizit oder implizit einem Narrativ des Fortschritts
verpflichtet waren. Vormodernen Kulturen wurde daher oft nur eine einge-
schrankte Fahigkeit zum Wissenswandel und vor allem zur — nicht zuletzt histo-
rischen — Reflexion dieses Wandels zugeschrieben. Demgegeniiber will dieser
SFB zeigen, dass vormoderne Prozesse der Wissensbildung und -entwicklung
von standiger Bewegung und auch standiger Reflexion gepragt sind, dass diese
Bewegungen und Reflexionen aber eigenen Dynamiken unterworfen sind und
in komplexeren Mustern verlaufen, als es eine traditionelle Wissensgeschichts-
schreibung wahrhaben will.

Um diese Prozesse des Wissenswandels fassen zu konnen, entwickelte der
SFB 980 einen Begriff von ,Episteme’, der sich sowohl auf ,Wissen’ als auch ,Wis-
senschaft’ bezieht und das Wissen als ,Wissen von etwas’ bestimmt, d. h. als mit
einem Geltungsanspruch versehenes Wissen. Diese Geltungsanspriiche werden
allerdings nicht notwendigerweise auf dem Wege einer expliziten Reflexion er-
hoben, sondern sie konstituieren sich und werden auch reflektiert in Formen der
Darstellung, durch bestimmte Institutionen, in besonderen Praktiken oder durch
spezifische dsthetische oder performative Strategien.

Zudem bedient sich der SFB 980 eines speziell konturierten Transfer-Begriffs,
der im Kern eine Neukontextualisierung von Wissen meint. Transfer wird hier
nicht als Transport-Kategorie verstanden, sondern vielmehr im Sinne komplex
verflochtener Austauschprozesse, die selbst bei scheinbarem Stillstand iterativ
in Bewegung bleiben. Gerade Handlungen, die darauf abzielen, einen erreichten



VI Zum Geleit

Wissensstand zu tradieren, zu kanonisieren, zu kodifizieren oder zu fixieren, tra-
gen zum standigen Wissenswandel bei.

Gemeinsam mit dem Harrassowitz Verlag hat der SFB die Reihe ,Episteme in
Bewegung. Beitrdge zu einer transdisziplindren Wissensgeschichte” ins Leben
gerufen, um die Ergebnisse der Zusammenarbeit zu présentieren und zugang-
lich zu machen. Die Bénde, die hier erscheinen, werden das breite Spektrum der
Disziplinen reprasentieren, die im SFB vertreten sind, von der Altorientalistik bis
zur Mediavistik, von der Koreanistik bis zur Arabistik. Publiziert werden sowohl
aus der interdisziplindren Zusammenarbeit hervorgegangene Bande als auch
Monographien und fachspezifische Sammelbédnde, die die Ergebnisse einzelner
Teilprojekte dokumentieren.

Allen ist gemeinsam, dass sie die Wissensgeschichte der Vormoderne als ein
Forschungsgebiet betrachten, dessen Erkenntnisgewinne von grundsatzlichem
systematischen Interesse auch fiir die wissensgeschichtliche Erforschung der
Moderne sind.



Inhalt

Anne Eusterschulte und Ulrike Schneider
Gratia in der VOrmoderne ..........oiiiuiiiiii i e

Nadia |. Koch
Die Charis des Apelles — Exitstrategie aus der Techne ............................

Melanie Moller
Von der Gottin zur Postposition. Asthetische Transformationen
der gratia in antiker Rhetoriktheorie .......................

Johann Kreuzer
Augustinus’ Gnadenlehre als Zasur ................cococ

Isabelle Mandrella
Gnade als Illumination in der mittelalterlichen Erkenntnistheorie.
Das Beispiel des Thomas von Aquin ..............ccoocviiiiiii,

Ulrike Schneider
Vom Wissen um gratia. Strategien der Diskursivierung
elusiven Wissens in der Frithen Neuzeit ........................o

Anne Eusterschulte

,Pulchritudinem esse gratiam quamdam vivacem et spiritalem.”
Theologisch-philosophische Voraussetzungen der gratia-Konzeption

bei Marsilio Ficino ...

Klaus Kriiger
Gratia und dsthetische Immanenz ...........cooviiiii it i



DOI: 10.13173/9783447109260.VII
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Gratia in der Vormoderne

Anne Eusterschulte /| Ulrike Schneider

Der vorliegende Band vereint Beitrdge, die, ausgehend vom lateinischen Ter-
minus gratia, aus unterschiedlichen disziplindren Perspektiven der Vielschich-
tigkeit von Aneignungsweisen und Indienstnahmen eines Begriffs nachgehen,
der, so unsere Ausgangsthese, in den bildenden Kiinsten, in Diskursen der Dich-
tung, Rhetorik und Asthetik wie in philosophischen und nicht zuletzt theolo-
gischen Auseinandersetzungen der Vormoderne eine systematisch zentrale
Rolle einnimmt.! Wie aber ist es zu verstehen, dass ein und derselbe Terminus
in so unterschiedlichen Bezugsfeldern wirksam werden konnte und welche
verdanderten Bedeutungszuweisungen ergeben sich durch Kontextverschiebun-
gen bzw. die unterschiedlichen Rahmungen, in denen gratia thematisch wird,
eine Problematisierung erfihrt oder reflektiert wird? Um den keineswegs auf
eine Darstellungsebene beschrankten Aushandlungsformen gerecht werden zu
kénnen und das Augenmerk gerade auf eine Dynamik von Bezugnahmen und
semantischen Implementierungen zu richten, sprechen wir von medialen und
diskursiven Konzeptualisierungen. Geht es doch nicht zuletzt darum zu zeigen,
wie dem Begriff gratia von je her eine gleichsam transgressive Potentialitait in-
newohnt, die sich begrifflich nicht einholen oder auf eine fixierende Definition
bringen lasst. Vielmehr artikuliert sie sich in unterschiedlichen medialen wie
diskursiven Formationen und bedarf zu ihrer Aktualisierung dieser materialen,
vielfach prozessualen Vergegenwartigungsweise. Modalitaten der Produktion
oder des In-Erscheinung-Tretens und Rezeptions- bzw. Perzeptionsmodi spielen
hier ineinander und lassen sich allenfalls heuristisch von den jeweiligen mate-
rialen wie medialen Gegebenheiten, an denen gratia aufscheint, unterscheiden.
Gratia wird vielfach als eine Kategorie gefasst, die, sei es an einem natiirlichen
Gegenstand oder im Blick auf eine kiinstlerische Hervorbringung, nicht allein
auf Kompositionskriterien oder Struktureigenschaften zuriickgefiihrt oder mit-
tels technischer Materialbeherrschung gezielt evoziert werden kann. Vielmehr
stellt sie sich ein, wird erfahrbar als ein wie unwillkiirlich hinzutretendes Moment

1 Hervorgegangenistder Band aus einer Tagung, die im Dezember 2014 am Sonderforschungs-
bereich 980 , Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt bis in die Friihe
Neuzeit” stattgefunden hat. Die Tagung wurde von den Teilprojekten B05 ,Theorie und
Asthetik von ,Nicht-Wissen’ in der Frithen Neuzeit” (Schneider) und B03 ,,Imaginatio. Theo-
logische und philosophische Bild- und Geschichtsstrukturen in Mittelalter und Friiher Neu-
zeit” (Eusterschulte) konzipiert und durchgefiihrt. — Unser herzlicher Dank gilt Alissa Birle
und Sara Ehrentraut fiir die wertvolle Unterstiitzung bei der Drucklegung des Bandes.



2 Anne Eusterschulte / Ulrike Schneider

der Erscheinung, das an dispositionelle Voraussetzungen oder ein kiinstlerisches
Koénnen gebunden ist und doch nicht als produziert wahrgenommen wird (celare
artem): gratia als Beigabe oder Gabe, die hinzukommen muss und sich doch einer
standardisierbaren Regulierung verweigert. Dieses gewisse Etwas einer gleich-
sam natiirlich wirkenden Kunstfertigkeit greift ebenso auf der Seite der Erfah-
rung, sei sie dsthetischer oder theologischer Natur. Dem Charakter von Gabe,
mit dem gratia konnotiert ist, korrespondiert eine Fliichtigkeit oder Augenblick-
lichkeit der Erscheinung, die wiederum eine besondere Empféanglichkeit oder ein
spezifisches Sensorium, mithin eine Urteilsfihigkeit fordert, die fiir das Erschei-
nen von gratia sensibel ist bzw. {iber eine rezeptive Disposition verfiigt, der sich
gratia zeigen kann. Aber auch diese dispositionelle Empfanglichkeit geht nicht in
einem erlernbaren Verhalten auf. Der Spannung von Gabe und aktivem Gewahr-
werden haftet etwas Unkalkulierbares an, das nicht unabhangig ist von den Qua-
litdten eines Gegenstandes der Erfahrung oder den Eigenschaften dessen oder
derer, dem oder der diese Erfahrung zuteil wird, gleichsam widerfahrt.

Konzeptualisierungen von gratia weisen auf diese bewegte, changierende,
augenblickliche und sich der Fassbarkeit verweigernde Dimension, die aber
vielfach zugleich als eine affizierende Kraft erfahrbar wird, der man sich nicht
entziehen kann. Die hier lediglich angedeuteten, nicht zuletzt hinsichtlich dsthe-
tischer Implikationen und Reflexionen relevanten Aspekte vormoderner Konzep-
tualisierungen von gratia speisen sich aus einer Vielzahl von Traditionen und
Deutungskontexten. Das Interesse dieses Bandes ist jedoch keineswegs, diese le-
diglich zu rekonstruieren, sondern vielmehr deutlich werden zu lassen, dass und
wie am Phanomen gratia, gleich einem Palimpsest, Uberlagerungen von Tradi-
tionsbestanden wirksam werden und so im wahrsten Sinne des Wortes eine Viel-
schichtigkeit von Sinnebenen, an der sich in der Vormoderne eine signifikante
Veranderungsdynamik manifestiert. Sedimentierungen, Bedeutungseinlagerun-
gen oder auch Impréagnierungen ebenso wie durch den jeweiligen Kontext entste-
hende Uberkreuzungen verschiedener Bezugsfelder und punktuelle interne Ak-
zentverlagerungen konzentrieren sich gewissermafien in Konzepten von gratia
und schreiben sich in materiale, mediale wie diskursive Konzeptualisierungen
ein.

Der breiten Diffusion des Begriffs gratia entsprechend, situieren sich die Bei-
trage des Bandes daher im Gebiet von Rhetorik, Kunsttheorie, Theologie und Phi-
losophie sowie Kunst- und Dichtungspraxis. Sie machen es sich zur Aufgabe,
den kontextuellen Verflechtungen und historischen Verschrankungen etwa
theologisch-philosophischer Auffassungsweisen von gratia im Sinne von Gnade
(Lichtmetaphysik / Gnadenlehre) mit rhetorisch-dsthetischen, kunst- und dich-
tungstheoretischen bzw. kiinstlerischen Verstandnisweisen von gratia als einer
Kategorie des Schénen nachzugehen. Eine leitende, gemeinsame Untersuchungs-
perspektive ist dabei die Frage nach Transferbewegungen, die sich am Begriff
der gratia und seinen Bedeutungskonnotationen in antiken, mittelalterlichen und
frithneuzeitlichen Auseinandersetzungen artikuliert.



Gratia in der Vormoderne 3

Wie die einzelnen Beitrdge zeigen, spielen fiir diesen Zusammenhang An-
eignungsweisen antiker Mythen und die Referenz auf rhetorische, philosophi-
sche, poetische wie kiinstlerische Deutungsmuster paganer Traditionen ebenso
eine Rolle wie Dynamiken einer theologisch imprégnierten Adaption antiker
Modellierungen von gratia. Die systematische Bestimmung von gratia als eines
transgressiven, traditionelle Harmonie- oder Proportionslehren transzendieren-
den Moments von Schonheit markiert den Transfer theologischer Konzepte eines
sinnlich-libersinnlichen Offenbarwerdens einer Wahrheit, die sich begrifflich
nicht hinreichend einholen lasst und doch als Form einer instantan erfahrbaren
Anschauung einen Geltungsanspruch als unmittelbar gegenwartiges ,Wissen’
erhebt. Neben und in Verflechtung mit der Rekontextualisierung theologischer
Bewahrheitungsstrategien von gratia sind es insbesondere antike bzw. spatan-
tike Auffassungsweisen eines irreduziblen, iiber die technisch-handwerkliche
wie theoretisch-deskriptive Bestimmung des Schonen hinausweisenden Mo-
ments von gratia aus dem Kontext mythologischer, rhetorischer wie kunsttheore-
tischer und -praktischer Debatten, deren Re-Konfiguration in mittelalterlichen
wie frithneuzeitlichen Aushandlungszusammenhidngen zum Angelpunkt
von Reflexionen um ein Wissen des Schonen wird. An diesen Transferprozes-
sen wird nachvollziehbar, wie sich neben produktionsasthetischen Debatten
eine Akzentsetzung auf rezeptions- und wirkungsésthetische Fragen vollzieht:
Hieran wird etwa die Virulenz von Diskussionen um die Instanz einer dstheti-
schen Urteilsfahigkeit (iudicium) sowie um eine diskursive Ausweisbarkeit von
Geltungskriterien eines Wissens um Erscheinungsweisen von gratia beschreib-
bar. Zum anderen treten Auseinandersetzungen mit der je medialen wie mate-
rialen, objektgebundenen Verfasstheit von gratia in den Blick sowie eine Proble-
matisierung von asthetischen Strategien und Fertigkeiten der Evokation dieses
spezifischen Phdanomens.

Mit der Frage danach, wie sich Auffassungsweisen und Thematisierungsfor-
men von gratia in Rekurs auf Traditionsbestande antiken Wissens in mittelalter-
lichen wie frithneuzeitlichen Konzeptualisierungen dynamisch verandern und
welche Rolle hierbei theologische Implikationen einerseits, Re-Interpretationen
antiker Mythologeme in Dichtungs- und Kunsttheorie andererseits einnehmen,
greift die Themenstellung zentrale systematische Fragen des SFB 980 , Episteme
in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt bis in die Friithe Neuzeit” auf,
um diese an einem konkreten Phanomenbereich zur Diskussion zu stellen. So
suchen die Beitrdge aus je unterschiedlicher disziplindrer Perspektive zu zeigen,
wie sich die theologische Fundierung von gratia im Bereich des Asthetischen bzw.
der kiinstlerischen Praxis auswirkt und wie im Gegenzug asthetische Konzeptio-
nen theologische Auffassungs- und Darstellungsweisen verdndern.

Exemplarisch kann so an dem Phdnomenbereich der medialen und diskur-
siven Konzeptualisierungen von gratia thematisiert werden, inwiefern bzw. in
welcher Weise in vormodernen Kontextualisierungen von Wissensbestanden
an der Kategorie der gratia Geltungsanspriiche eines spezifischen Wissens- oder



4 Anne Eusterschulte / Ulrike Schneider

Erfahrungsmodus verhandelt werden. Der interdisziplinar angelegte Band fragt
diesbeziiglich gerade nach Veranderungsdynamiken in Hinsicht auf Prozesse ei-
ner epistemischen Validierung von gratia. Der Versuch der Herleitung, Begriin-
dung und Theoretisierung dessen, was haufig primar als eine Wirkung, als Effekt
erfahrbar wird, ist von der Antike bis zur Frithen Neuzeit und noch weit dariiber
hinaus in ganz unterschiedlichen Wissensbereichen virulent. Die damit einher-
gehenden epistemologischen Dimensionen werden etwa erkennbar, wenn in der
[Nluminationstheorie die (gnadenhafte) Erleuchtung als Bedingung der Moglich-
keit von Erkenntnis formuliert wird, ohne dass diese konstitutive Bedingung
selbst rational einholbar ware. Handelt es sich doch um ein irreduzibles Gnaden-
geschehen, das die Reichweite menschlicher Verfiigbarkeit qua Vernunft {iber-
schreitet und zugleich deren Voraussetzung ist. Durch eine solche Unberechen-
barkeit und Unkalkulierbarkeit von gratia, wie sie in unterschiedlichen Kontexten
in je spezifischer Weise aufscheint, wird einerseits die Bedingtheit menschlichen
Handelns und Seins manifest und andererseits und zugleich die Tatsache, dass es
sich um eine Referenz auf einen unbedingten, rational nicht einholbaren Grund
handelt. Mit dieser Begriindungsfigur ist wiederum eine epistemische Dimen-
sion von gratia gegeben, mithin eine paradoxale Struktur von Bedingtheit und
Unbedingtheit.

Aus einer anderen Perspektive kann in dem vielféltigen, iterativen Ringen um
eine Diskursivierung dessen, was gratia ausmacht, durchaus auch eine sprach-
kritische Dimension erkannt werden. Vor diesem Hintergrund ist es umso be-
deutsamer, in welcher konkreten Gestalt sich dieses Ringen formiert: Das Wissen
um gratia und dessen Reflexion sind von der jeweiligen konkreten Verfasstheit
nicht zu entkoppeln. Damit riickt nicht zuletzt der Geltungsanspruch eines Wis-
sensmodus in den Fokus, der sich in vormodernen Aushandlungsprozessen viel-
fach als distinkte Kategorie eines sich dsthetisch manifestierenden Wissens etab-
liert und zu behaupten sucht. Dieser Anspruch kommt etwa in Diskussionen um
bzw. Reflexion auf spezifisch dsthetische Verfahren der Wissensgenerierung zur
Geltung. Ein solches Wissen schlicht als ,nicht-propositional’ zu fassen, greift zu
kurz, insofern derart gerade jenen Verfahren nicht Rechnung getragen wiirde.
Es handelt sich vielmehr um ein als ,elusiv’ zu bezeichnendes Wissen, das aller-
erst und nur in der je konkreten Verfasstheit zum Tragen kommt und Wirkung
entfaltet. Aus dieser Sicht geraten nun gerade die Diskursivierungsstrategien in
den Blick, die nicht nur je gemaf$ ihrer disziplindren Provenienz, sondern auch
individuell variieren. Dies belegen die Beitrdge dieses Bandes nachdriicklich.
Und dennoch lassen sich auch diverse charakteristische Strategien ausmachen,
die den unterschiedlichen Bestimmungsversuchen von gratia vielfach gemein-
sam sind und die sich auch in allen Beitragen nachweisen lieflen, so etwa der
Rekurs auf verwandete, affine Kategorien, ndherungsweise Bestimmungen ex ne-
gativo oder auch die nahezu ubiquitdre attributive Verwendung des Adjektivs
lat. certus oder des Pronomens lat. quaedam und ihrer Derivate, deren semanti-
sches Changieren zwischen Bestimmtheit und Unbestimmtheit paradigmatisch



Gratia in der Vormoderne 5

fiir das Phanomen gratia zu stehen scheint (und das sich doch nicht darauf allein
beschrankt). Fehlende begriffliche Prézision ist aus dieser Sicht keinesfalls als de-
fizitar zu begreifen; sie lenkt den Blick gerade auf das dsthetische Moment der
Rede(n) und ihre epistemische Dimension jenseits des Propositionalen. Und so
ist auch die Vielzahl von Umschreibungskategorien und Termini, die mit gratia
in Bezug gesetzt werden (z. B. levitas, splendor, laetitia, suavitas etc.) nicht blofier
Ausdruck definitorischer Unscharfe, sondern dient vielmehr der tentativen Ex-
plikation von Aspekten und Qualitaten, die fiir gratia kennzeichnend sind und
doch nicht auf einen, gar eindeutigen Begriff gebracht werden kénnen. Insofern
sich gratia in all ihrer sinnlichen wie intellektuellen Erfahrbarkeit je der begriff-
lichen Eindeutigkeit entzieht, wird die Frage nach den Transferbewegungen, die
diesem Band zugrunde liegt, in besonderer Weise virulent. Und es scheint gera-
de die Spannung zwischen der Erfahrung einer irreduziblen Présenz einerseits
und deren begrifflicher Ungreifbarkeit andererseits zu sein, die keine Ruhe lasst,
sondern zu immer wieder neu ansetzenden Bestimmungsversuchen unter dem
Signum von Iteration fiithrt — und dies gilt ebenso fiir theologisch-philosophische
Auffassungsweisen von gratia im Sinne von Gnade wie auch fiir rhetorisch-dsthe-
tische Verstandnisweisen von gratia als einer Kategorie des Schénen. Produktiv-
kreatives Potential birgt die Kategorie der gratia aber auch im Sinne einer Strate-
gie, die aus dem normativen Korsett regelgeleiteter Asthetik herausfiihren kann,
bzw. als System(leer)stelle, die einen Freiraum im Regelsystem besetzt und ihn
zugleich als solchen indiziert.

Am Begriff der gratin und seinen kontextuellen Bedeutungsiiberlagerungen
und -verschiebungen lasst sich phanomenbezogen und in gewisser Hinsicht zu-
gleich beispielhaft konturieren, wie Kategorien elusiven Wissens mit Bezug auf
asthetische, ethische wie theologische Implikationen in unterschiedlichen histo-
rischen Phasen je diskursspezifisch konzeptualisiert werden. Die wechselseitigen
Transferbewegungen zwischen den verschiedenen Diskursen resp. artes und
Kunstformen machen dabei zugleich anhand der kontrovers gefiihrten Ausein-
andersetzungen um Konzeptualisierungen von gratia Ein- und Ausschlussbewe-
gungen sichtbar. Sie fiigen sich damit in ein Netzwerk von Wissensaushandlun-
gen, weisen auch auf historisch-soziale, institutionelle wie aufierinstitutionelle
Konstellationen von Akteuren sowie auf das Ringen um Geltungshoheiten. Es
sind nicht zuletzt diese konkurrierenden Dynamiken von Geltungszuweisun-
gen, an denen sich Verselbstaindigungstendenzen im Kontext etwa theologischer,
asthetischer, kunst- und dichtungstheoretischer wie kiinstlerisch-praktischer
Darstellungs- und Diskursformen beobachten lassen. Und schliefilich gerdt mit
dem Wissensstatus auch die Frage von Lehr- und Lernbarkeit in den Fokus: Wie
lasst sich ein ,Wissen um gratia’ vermitteln? Signifikanterweise wird in der Mehr-
zahl der Beitrdge deutlich, dass fast immer ein kenntnisreiches Publikum vor-
ausgesetzt ist: ein Publikum, das die verschiedenen Transferbewegungen nach-
zuvollziehen versteht, das die jeweiligen Bedeutungsschichten zu dekodieren
weif3, das, allgemein gesprochen, {iber ein adédquates iudicium verfiigt — ein Ur-



6 Anne Eusterschulte / Ulrike Schneider

teilsvermogen, das wiederum zur Voraussetzung nicht nur fiir die Rezeption,
sondern auch umgekehrt fiir die Produktion wird, und das sich letztlich nur in
der Performanz der Texte, der Artefakte wie auch des kreativen kiinstlerischen
Handelns vermittelt. Hier kommt eine weitere Dimension der Bestimmung von
gratia als Gabe, als Gunst bzw. als Teilhabe zum Tragen, die schon im Mythos der
drei Chariten angelegt ist.

Die vorgelegten Beitrdge tragen diesem Problemfokus im Blick auf Aushand-
lungen des epistemischen Anspruchs der Konzeptualisierungen von gratia Rech-
nung, insofern sie sowohl nach generellen konzeptuellen Affinititen (etwa in
Hinsicht auf das Motiv der Gabe, Modi der Bewegung, das Verhaltnis von Phano-
menalitdt und Transzendenz etc.) zwischen unterschiedlichen Diskursen und
Darstellungsformen fragen als auch nach konkreten Interferenzen von &stheti-
scher Kategorienbildung und theologisch-philosophischer Diskussion. An dieser
Auffacherung von semantischen Verschiebungen, den diskursiven wie darstel-
lerischen Neu-Kontextualisierungen sowie der konkreten Auseinandersetzung
mit einzelnen Objekten der Aushandlung wird insbesondere eine Dynamik von
Transferbewegungen ausweisbar, die sich iiber eine Analyse der Verflechtungs-
struktur, d.h. unter Beriicksichtigung der Komplexitit von Austauschverhalt-
nissen zwischen einer Vielzahl von Komponenten erschliefien lasst. Kristallisa-
tionspunkte einer solchen Dynamisierung von Wissensbestinden sowie einer
Problematisierung der Ambiguitat dsthetischer Wissensmodi zeigen die hier ver-
einten Beitrdge zu Konzeptualisierungen von gratia in Antike, Mittelalter und
Friiher Neuzeit.



Die Charis des Apelles — Exitstrategie aus der Techne

Nadia ]. Koch

1 Antike Virtuositat

In der antiken Kritik der Kiinste hat die gratia ihren festen Platz als eine Katego-
rie des dsthetischen Gelingens. Ob in Malerei, Dichtung oder Redekunst, stets
beschreibt die gratia eine Stufe der Vollendung, die sich in faszinierender Miihe-
losigkeit von élteren iiberkommenen Formen abhebt und so zum Kanon fiir
nachfolgende Meister wird. Thr griechisches Analogon, die charis, ist einer der
wenigen kunstkritischen Termini mit mythologischer Konnotation.! Die Personi-
fikation Charis ist in der friiheren Uberlieferung als Gattin des Gotterschmiedes
Hephaistos eine chthonische Gottheit. Spater wird sie in der Dreiheit der Chariten
im Umfeld der Aphrodite verehrt (Abb. 1).? Der mythologische Bezug der kunst-
kritischen charis ldsst sich mit der peitho vergleichen, der rhetorischen Kategorie
der Uberzeugung. Auch die gefliigelte Gottin Peitho ist Gefahrtin der Aphrodite,
deren Liebeswerben sie begleitet. Aus dem Mythos lasst sich schliefdlich eine wei-
tere lateinische Analogie zur charis erklaren, die venustas, wo moglicherweise die
urspriingliche eheliche Verbindung mit dem Schmiedegott erneut aufscheint.’?
Gemeinsam mit ihrer Verwandten, der facilitas, Leichtigkeit oder Virtuositat,
wird die charis im 4. Jahrhundert v. Chr. zum Ideal mehrerer Technai: Nicht nur
in der Malerei, sondern auch bei Stegreifreden schitzte man die Performanz des
miihelosen Kénnens.* Aber was hat man unter Virtuositat in den antiken Kiins-

1 Zur Terminologie in den Kiinsten siehe Jerome J. Pollitt, The Ancient View of Greek Art. Crit-
icism, History, and Terminology, New Haven/London 1974, S.380f. s.v. gratia, S.297-301 s. v.
xaots; Nadia J. Koch, Techne und Erfindung in der klassischen Malerei, Miinchen 2000, S. 61f.,
S.162-166; fiir die literarische Kritik siehe Johann Christian Gottlieb Ernesti, Lexicon techno-
logiae Graecorum rhetoricae, Leipzig 1795, S. 380f. s. v. x&o1c.

2 Siehe Jakob Escher, ,Charites”, in: Pauly’s Realencyclopidie der Classischen Altertumswissen-
schaft, hg. von Georg Wissowa, Bd.3.2, Miinchen 1899, Sp.2150-2167; Evelyn B. Harrison,
,,Charis, Charites”, in: Lexicon iconographicum mythologiae classicae, Bd. 3.1, Ziirich / Miinchen
1986, S.191-203; Hellmut Sichtermann, ,,Gratiae”, in: Lexicon iconographicum mythologiae clas-
sicae, Bd. 3.1, Ziirich / Miinchen 1986, S.203-210; Bd. 3.2 (1986), Taf. 153-168. Zum Weihrelief
mit Chariten von der Akropolis von Athen ebd., Bd. 3.1, S. 195f., Nr. 20.

3 Siehe Pollitt, The Ancient View of Greek Art, S.447-449 s.v. venus, venustas; Ernesti, Lexicon
technologiae Latinorum rhetoricae, S.415f. s. v. Venus, Venustas.

4 Zur facilitas in der Malerei des Antiphilos Quintilian, Institutio oratoria 12.10.6, vgl. Pollitt, The
Ancient View of Greek Art, S.369f.,; Koch, Techne und Erfindung, S.169, Anm. 45. Eine wichtige
Rolle spielt die facilitas in der Stegreifrede, vgl. Hans Lausberg, Handbuch der literarischen
Rhetorik, Stuttgart 1990, S. 550, § 1151; Quintilian, Institutio oratoria 12.5.1 sieht sie als grund-
legende Eigenschaft des artifex an.



8 Nadia J. Koch

ten eigentlich zu verstehen? Wie ist sie von einem noch vageren ,je ne sais quoi’
abzugrenzen’ bzw. von einem ,non so che’, das im kunsttheoretischen Kontext
schon sehr viel frither thematisch wird?® Da eine systematische Untersuchung
des Phanomens noch fehlt, behilft man sich zumeist mit Assoziationen aus der
musikalischen Auffiihrungspraxis; wir denken an Liszts Klaviersonaten oder
Paganinis Violin-Capricci und tibertragen ihre Aura auf verwandte antike Kon-
texte, etwa die rhetorische actio. Eine auch fiir die Antike treffende Bestimmung
bietet, auf Grundlage der Literatur- und Musiktheorie seit dem 18. Jahrhundert,
Sven Behrisch, wenn er die Aufgabe des Virtuosen als das souverdne Meistern
kiinstlerischer Hindernisse begreift: ,,Die hauptsachliche Wirkung des Virtuo-
sen geht von der spielenden Uberwindung einer als solcher klar erkennbaren
Schwierigkeit aus.”” Ein virtuoser Maler ware demnach einer, der den Pinsel und
die Farbpigmente nicht nur miihelos handhabt, sondern dieser Miihelosigkeit in
seinem Malstil auch dauerhaft Sichtbarkeit verleiht. Seine Anstrengungen fiihr-
ten jedoch ins Leere, wenn er nicht ein ebenso raffiniertes Publikum vorfande: Er
malt fiir kenntnisreiche Betrachter, die den eleganten Umgang mit den Heraus-
forderungen der Techne aufmerksam verfolgen.

In der antiken Kultur hat man das Virtuose am ehesten in der Zweiten So-
phistik am Werke gesehen, nicht zuletzt angeregt von der Bemerkung Ludwig
Radermachers, die kaiserzeitlichen Sophisten seien ,Konzertredner” gewesen.?
Der altere Philostrat (3. Jahrhundert n. Chr.) schildert in seinem ekphrastischen
Werk Eikones diese Art von Konzertrednerwettstreit, indem er den Leser zu den
Voriibungen des Erzahlers zu einer solchen Auffithrung einlddt. Insofern liegt es
nahe, wie Mario Baumann es unternommen hat, von den Eikones ausgehend ein
antikes ,Konzept von Virtuositat” zu erarbeiten;’ da aber Baumanns begriffliche
Uberlegungen erst in der retrospektiven sog. Zweiten Sophistik und nicht bei
ihren Vorbildern, etwa dem schillernden Platon-Kontrahenten Gorgias ansetzen,
bleibt die Frage nach den konzeptuellen Vorldaufern der Konzertredner nach wie
vor ungeklart. Die Untersuchung von facilitas und gratia in der klassischen Kunst-
produktion wird daher dazu beitragen, die ideengeschichtlichen Voraussetzun-
gen fiir Philostrats virtuose ekphrastische Methode zu klaren.

Beide Kategorien, facilitas und charis bzw. gratia, kommen freilich nur scheinbar
so unbeschwert daher, wie der artifex sie inszeniert hat. So wie die Stegreifrede

5 Das Aufkommen der Formel im franzosischen Schonheitsdiskurs des 17. Jahrhunderts be-
schreibt Wolfgang Ullrich, Was war Kunst? Biographien eines Begriffs, Frankfurt a. M. 2005,
S.9-30.

6 Siehe hierzu den Beitrag von Ulrike Schneider in diesem Band.

7 Sven Behrisch, ,Virtuose”, in: Historisches Worterbuch der Rhetorik, hg. von Gert Ueding, Bd. 9,
Darmstadt 2009, Sp. 1138-1143, mit weiterer Literatur.

8 Albin Lesky, Geschichte der griechischen Literatur, Bern /Miinchen 1971, S.934: ,Das 2. Jahr-
hundert ist die hdchste Bliitezeit jener Rhetoren, die Ludwig Radermacher mit einem un-
iibertrefflichen Ausdruck Konzertredner genannt hat.” Auf welche Referenz er sich bezieht,
sagt Lesky nicht. Es kénnte sich um eine Wiener Sophistik-Vorlesung gehandelt haben.

9 Mario Baumann, Bilder schreiben. Virtuose Ekphrasis in Philostrats ,Eikones’, Berlin 2011, S. 9-15.



Die Charis des Apelles 9

nur nach mithsamer exercitatio ihr Ziel erreicht, kann das Bild nur nach virtuoser
Handhabung schwer beherrschbarer Pigmente Anmut ausstrahlen. Obwohl sich
ihre Bedeutungsfelder — nach unseren kunstkritischen Belegen zu urteilen — im-
mer wieder iiberschneiden, beschreiben sie systematisch doch unterschiedliche
Perspektiven auf das Virtuose: So bezeichnet die facilitas im Gefiige der Kunst-
produktion die souverdne Beherrschung des Prozesses, wiahrend die gratia eine
reine Rezeptionskategorie ist. Es schwingt im Urteil der facilitas also stets das
Bild eines rasch iiber die Tafel eilenden Pinsels mit, dessen Rhythmus sichtbare
Spuren hinterlasst, die gratia hingegen entspringt der dsthetischen Erfahrung. Im
glinstigen Fall stellt sie sich als Gesamteindruck vom gelungenen Zusammen-
spiel zahlreicher formaler wie dsthetischer Komponenten beim Betrachter oder
Horer ein, im ungtiinstigen Fall bleibt sie aus. So schwer eine solche Aufgabe zu
bewiltigen ist, so vielfédltig sind auch die Komponenten, die zum Erlebnis der
gratin zusammenfinden miissen; sie variieren je nach Kunstgattung, Epoche und
Stilcode.

Sucht man in der griechischen Kunstkritik nach Exponenten der charis oder gra-
tia, so werden immer wieder der Maler Apelles und der Redner Lysias genannt."
Sie konnen als zeitspezifische Parallelerscheinungen einer Asthetik gelten, die im
Laufe des 4. Jahrhunderts v. Chr. aufkam. Wéhrend die charis des Apelles aller-
dings haufiger gerithmt als erklédrt wird, erfahren wir mehr iiber die charis in den
Reden des Lysias; so nimmt Quintilian ihn gegen Ciceros Urteil in Schutz: Hatte
Lysias seine Worter so gefiigt, wie Cicero es empfehle, dann

dicendi textum tenue [...] perdidisset enim gratiam, quae in eo maxima est, simp-
licis adque inadfectati coloris, perdidisset fidem quoque.

hétte das feine Sprachgewebe [...] ndmlich an gratia verloren, die bei ihm
im hochsten Mafle ausgepréagt ist, (die Grazie) einer schlichten und unge-
kiinstelten Farbigkeit, und er hitte so auch an Glaubwiirdigkeit verloren.

Im Zuge der hellenistischen Historiographie der Kunstlehren und ihrem Streben
nach Kanonbildung stiegen Apelles und Lysias zu Exempla auf, an deren Leis-
tung sich alle neuen Anlédufe zur charis immer wieder zu messen hatten.

Die spitklassische Asthetik der Leichtigkeit entstand im Riickblick auf eine
lange, regelgebundene Tradition der Techne zu einer Zeit, als man die Physis des
Kiinstlers starker in den Mittelpunkt stellen wollte. ,,Nicht einen Kiinstler, son-

10 Fiir die Schriftquellen zu Apelles siehe Harald Mielsch, ,, Apelles”, in: Der Neue Overbeck. Die
antiken Schriftquellen zu den bildenden Kiinsten der Griechen, hg. von Sascha Kansteiner et al.,
Bd. 4, Berlin 2014, S.125-205; zu Lysias einfithrend George Kennedy, The Art of Persuasion
in Greece, Princeton 1963, S.133-140. Seinen anmutigen Stil beschreibt Dionysios von Ha-
likarnassos in , De Lysia” Dionysii Halicarnasei opuscula, hg. von Hermannus Usener und
Ludovicus Radermacher, Bd. 1, Leipzig 1899, S.9-53.

11 Quintilian, Institutio oratoria 9.4.17. Fiir die gratia in der klassischen Rhetorik siehe den Bei-
trag von Melanie Moller in diesem Band. Ubersetzungen aus lat. wie griech. Quellen, wenn
nicht anders gekennzeichnet, von der Verf.



10 Nadia J. Koch

dern die Natur nachzuahmen”, lautete denn auch die Maxime, die der Bildhauer
Lysipp im Gesprach mit dem Maler Eupompos offenbart haben soll.’> Auch wenn
wir nur aus vereinzelten Berichten erschlieflen konnen, auf welche Weise die
Kiinstler ihre Physis konkret ins Werk einbrachten, gibt immerhin die Rhetorik
nédhere Hinweise zum Zusammenspiel zwischen Natur und Kunst. So kann man
an den Rat des Aristoteles denken, die Sprache einer Rede mdglichst natiirlich
zu gestalten: ,Daher muf8 der Redner unauffallig ans Werk gehen und keinen
gekiinstelten, sondern einen natiirlichen Eindruck erwecken. Dies ndmlich tiber-
zeugt, jenes bewirkt das Gegenteil“*

Theoriegeschichtlich kann man die gratia somit als eine erste Techne-Kritik
betrachten, die angesichts des neuen Interesses am Kiinstler selbst nicht ausblei-
ben konnte. Weil aber ihr produktionsasthetischer Bedeutungskern im Laufe der
kaiserzeitlichen Rezeption und erneut in der Frithen Neuzeit in verschiedene
Richtungen diffundierte, ist es zum tieferen Verstandnis erforderlich, die Genese
dieses Konzepts stufenweise in den Blick zu nehmen; denn die jiingere Asthetik-
geschichte hat den kunstpraktischen Bezug der antiken gratia mittlerweile ganz
aus dem Blick verloren.” In der Kaiserzeit traten zusatzliche Bedeutungsfacetten
hinzu, die in der Neuzeit vielleicht sogar eine bedeutendere Rolle spielen sollten
als der theoretische Kern der Klassik. Um diese Wege nachzuzeichnen, mochte
ich im Folgenden bei einem neuzeitlichen Autor ansetzen, der im europdischen
Klassizismus die kunstsystematische Grundidee der gratia neu belebte.

2 The aire of the picture

Das kiinstlerische Ideal der Schonheit, ausgefiihrt in der ,Analysis of Beauty’ von
1753, fasste William Hogarth im Bild einer anmutig geschwungenen Linie zu-
sammen, die line of beauty and grace (Abb. 2): Entstanden aus dem Zusammen-
spiel von Schonheit und Grazie sei die in der Serpentine geschwungene Linie die

12 Plinius, Naturalis historia 34.61: dixisse ... naturam ipsam imitandam esse, non artificem. Zur Deu-
tung siehe Nadia J. Koch, Paradeigma. Die antike Kunstschriftstellerei als Grundlage der friihneu-
zeitlichen Kunsttheorie, Wiesbaden 2013, S.104-107. Die Quellen zu Lysipp mit weiterer Lite-
ratur siehe Klaus Hallof et al., ,Lysipp”, in: Der Neue Overbeck. Die antiken Schriftquellen zu den
bildenden Kiinsten der Griechen, hg. von Sascha Kansteiner et al., Bd. 3, Berlin 2014, S. 291-392.

13 Aristoteles, Rhetorik, {ibers. und hg. von Gernot Krapinger, Reclams Universal Bibliothek,
Stuttgart 2003, 1404b18-20. Auch wenn die technischen Griinde der ars latens je verschiedene
sind, bleibt doch die Parallelitat der Phanomene bemerkenswert: Auch in der Malerei darf
die ars nicht vor den Kunstgenuss treten.

14 Der Artikel von Helmut Abeler, ,Grazie”, in: Historisches Worterbuch der Philosophie, hg. von
Joachim Ritter, Karlfried Griinder und Gottfried Gabriel, Bd. 3, Basel 1974, S. 866—871 lasst die
antike gratia komplett aus; Gerd Kleiner, ,Anmut/ Grazie”, in: Asthetische Grundbegriffe. His-
torisches Worterbuch in sieben Binden, hg. von Karlheinz Barck et al.,, Bd. 1, Stuttgart/ Weimar
2000, S.193-207, geht im Abschnitt zur antiken Begriffsgeschichte zwar ausfiihrlich auf den
Mythos der drei Grazien ein, die rhetorischen und kunstkritischen Implikationen sind ihm
aber offenbar unbekannt.



Die Charis des Apelles 11

Leitform jeglichen Schaffens; sie versinnbildliche nicht nur die zwei Prinzipien
selbst, sondern verbinde sie zu ,,the whole order of form”.®

Wie gelangt Hogarth nun im Zeitalter der akademischen Kunstlehren des aus-
gehenden 18. Jahrhunderts zu einer Theorie, die die gratia der Linie zum Maf3stab
der Kunst erhebt? Seinem Traktat waren Jahrhunderte des Paragone zwischen
dem Disegno Florentinischer und dem Colore Venezianischer Provenienz voran-
gegangen; ein Wettstreit, der — nach Vasaris einstweiliger Schlichtung zuguns-
ten eines internalisierten Disegno — nochmals zwischen den sog. Poussinisten
und Rubenisten aufgeflammt war.® Indem Hogarth die gratia zur Bedingung des
Schonen erhob, konnte er eine bewdhrte Kategorie der klassischen Kunsttheorie
in den eingefahrenen Paragone einbringen: Um die These von der ,,order of form”
in der iiber jeden Zweifel erthabenen Antike zu griinden, berief sich Hogarth auf
den berithmten Linien-Agon zwischen Apelles und Protogenes. Die Anekdote pra-
sentiert die Linie als minimalistisches Kommunikationsmittel zweier Virtuosen:

There is a circumstance in the account Pliny gives of Apelles’s visit to Pro-
togenes, which strengthens this supposition. I hope I may have leave to
repeat the story. Apelles having heard of the fame of Protogenes, went to
Rhodes to pay him a visit, but not finding him at home asked for a board,
on which he drew a ling, telling the servant maid, that line would signify
to her master who had been to see him; we are not clearly told what sort
of a line it was that could so particularly signify one of the first in his pro-
fession; if it was only a stroke (tho" as fine as hair as Pliny seems to think)
it could not possibly, by any means, denote the abilities of a great painter.
But if we suppose it to be a line of some extraordinary quality, such as the
serpentine line will appear to be, Apelles could not have left a more sat-
isfactory signature of the complement he had paid him. Protogenes when
he came home took the hint, and drew a finer or rather more expressive line
within it, to shew Apelles if he came again, that he understood his mean-
ing. He, soon returning, was well pleased with the answer Protogenes had
left for him, by which he was convinced that fame had done him justice,
and so correcting the line again, perhaps by making it more precisely ele-
gant, he took his leave.”

Im Lichte dessen, was wir heute iiber das antike Verstandnis der gratia in der
Kunst wissen, erweist sich Hogarths Plinius-Lektiire als erhellend. Denn sie
riickt zwei Themenfelder in den Vordergrund, die immer schon die Konzeption
der charis und gratia bestimmt haben: Die Malkunst und die Linie. Die Linien-

15 William Hogarth, The Analysis of Beauty, hg. von Ronald Paulson, New Haven / London 1997,
S.11.

16 Zur Ubersicht siehe Max Imdahl, Farbe. Kunsttheoretische Reflexionen in Frankreich, Miinchen
1987, S.55-73.

17 Hogarth, The Analysis of Beauty, S.11, nach Plinius, Naturalis historia 35, 81-83. Zum Traktat
und seinem Nachleben siehe Ullrich, Was war Kunst?, S. 31-54.



12 Nadia J. Koch

flihrung eines Malers zu beobachten, ist in der Tat ein verbreitetes Mittel der anti-
ken Kritiker, um die Anmut oder Leichtigkeit eines Werkes ausfindig zu machen;
und so wird sich auch im Folgenden zeigen, dass die Linie in der Geschichte der
Kunstkritik als der friitheste Indikator der gratia angesehen werden kann.

Systematisch schliefSt Hogarth ganz offensichtlich an den Theoretiker an, der
zu seiner Zeit als Hauptreferenz zur pictura galt: Franciscus Junius. Sein in Lon-
dons Arundel House entstandener Trakat De pictura veterum von 1634, ein Jahr
spater ins Englische iibersetzt, stellte die Malerei anhand der antiken Schriftquel-
len in den Rahmen der klassischen Produktionslehren.’® Den fiinf von Junius an-
gefiihrten Arbeitsschritten folgend — Erfindung, Proportion, Farbgebung, Affek-
te, Disposition —, gelangt der Kiinstler am Ende des Prozesses zu einer gratia, die
aus dem Bild ,hervorbliihen’ soll.” Hogarth koénnte auf Junius’ Ubersetzung The
Painting of the Ancients zuriickgegriffen haben, denn das Kapitel zur gratia hatte
der Gelehrte fiir das barocke Publikum Londons noch erheblich erweitert:

A picture therefore may very well be commended for the excellencie of
Invention, Proportion, Colour, Life, Disposition, and yet want that comely
gracefulnesse, which is the life and soule of Art. These five heads, handled
immediately before, do not suffer themselves to be served; one alone will
not serve; no more will two, or three, or four of them; they must go all
jointly hand in hand; if there bee but one wanting, it is to small purpose
that wee should busie our selves over-much about the rest. The consum-
mation of a picture consisteth chiefly therin, that these five heads concur-
ring, and lovingly conspiring, should breath forth a certain kinde of grace,
most commonly called ,the aire of the picture”: which in it selfe is nothing
else but a sweet consent of all manner of perfections heaped up in one
piece: the best collection of the best things.*

Es stellt sich die Frage, warum Hogarth seinen Uberlegungen zur gratia gerade
den Disput zwischen Apelles und Protogenes voranstellt. Immerhin hétte er ja
aus dem reichen Arsenal der Kiinstleranekdotik auch eine Apelles-Anekdote aus-
wahlen konnen, die von der charis seiner Werke handelt. Offenbar war ihm daran

18 Zur Biographie und zum Entstehungskontext siehe Franciscus Junius, The Literature of
Classical Art, Bd. 1: The Painting of the Ancients, De pictura veterum, according to the English
Translation (1638); Bd.2: A Lexicon of Artists & Their Works, Catalogus architectorum, mecha-
nicorum, sed praecipue pictorum statuariorum, caelatorum, tornatorum, aliorumque artificum, &
operum quae fecerunt, quorum index separatim praemittitur, secundum seriem litterarum digestus,
numquam antehac editus, translated from the Original Latin of 1694, hg. und iibers. von Keith
Aldrich, Philipp Fehl u. Raina Fehl, Berkeley / Los Angeles / Oxford 1991 (California Studies
in the History of Art 22), S. xxi-Ixxxiii; zum Werk insgesamt Koch, Paradeigma, S. 304-368.

19 [...], sed multiplici singularum partium harum venustate in unum collata efflorescat (Franciscus
Junius, De pictura veterum libri tres, Amsterdam 1637, S.199); der Hauptabschnitt zur gratia
findet sich im dritten Buch des Traktats (ebd., S. 199-206).

20 Junius, The Literature of Classical Art, Bd. 1, S.283f.



Die Charis des Apelles 13

gelegen, einen Grundsatz der antiken Kiinstlergeschichte zu betonen, namlich,
dass die areté eines Malers besonders in der Zeichnung hervortrete:*'

Illud perquam rarum ac memoria dignum est, suprema opera artificum inperfec-
tasque tabulas [...] in maiore admiratione esse quam perfecta, quippe in iis linia-
menta reliqua ipsaeque cogitationes artificum spectantur.

Ein sonderbares und denkwiirdiges Phdnomen ist es, dass man die Spat-
werke der Kiinstler und ihre unvollendeten Tafeln mehr bewundert als die
vollendeten, da ja in der erhaltenen Vorzeichnung die Uberlegungen des
Kiinstlers selbst offenbar werden.

Weil also die Linien und die Gedanken des Malers aneinander gekoppelt sind,
sagen diejenigen Bilder am meisten iiber seine Meisterschaft aus, deren untere
Schichten freiliegen. Der malerische Fachausdruck lineamentum bezeichnet das
Liniennetz aller Vorzeichnungen mitsamt Plandnderungen, es handelt sich also
um ein Phanomen, das nur der kenntnisreiche Blick entschliisseln kann; die co-
gitatio kann hier analog zur Rhetorik, wo sie auch intellectio genannt wird, als die
erste Voriiberlegung verstanden werden, die dem eigentlichen Schaffensprozess
vorangeht.” Das spéater durch Farbschichten wieder verdeckte Linienspiel der
Unterzeichnung erlaubt dem Betrachter, den Plan des Werks, d. h. die sich Zug
um Zug konkretisierende Anlage der Figuren auf dem Bildgrund, in einer Weise
nachzuvollziehen, dass er selbst zum Gestalter wird. Das Virtuosentum, so wie
es Plinius, und mit ihm Hogarth, versteht, erweist sich demnach als eine perfor-
mative Kategorie: Das im Zuge der Herstellung zutage tretende Kénnen der Ma-
ler wie Apelles und Protogenes gewéahrt nicht nur reizvolle Einblicke in die gratia
ihrer Bilder, sondern auch in ihren individuellen kiinstlerischen Plan — Einblicke,
die das vollendete Werk verhiillt.

Dass der Kiinstler Hogarth der gratia-Konzeption der antiken Maler besonders
nahe steht, wird augenfillig, wenn man ihn mit dem Zeitgenossen Johann Joa-
chim Winckelmann vergleicht. Folgen wir der Geschichte der Kunst des Alterthums,
so war nur die griechische Plastik, und auch nur ihre vollkommene Stufe des spa-
teren 4. Jahrhunderts, zur gratia fahig; obwohl Winckelmann sicherlich Hogarths
Konzept einer alle Kiinste umfassenden line of beauty and grace einiges verdankt,
ist seine Entwicklungsdarstellung so sehr auf das Ideal der reinen weifien Form
fixiert, dass er nur noch in den Umrissen griechischer Marmorskulpturen Grazie
erkennt. Die Theoriegrundlage Hogarths, die Winckelmann womoglich in der

21 Plinius, Naturalis historia 35.145. Das personliche Motto Hogarths, das Apelles’ Dictum
,nulla dies sine linea’ provokant ins Gegenteil verkehrt, diskutiert Ernst H. Gombrich, Art and
Illusion. A Study in the Psychology of Pictorial Representation, New York 1960, S.295: , The only
way to learn to draw well is never to draw at all.”

22 Siehe Koch, Techne und Erfindung, S.32f., S. 150; weitere Quellen siehe Pollitt, The Ancient View
of Greek Art, S.392-397 s. v. lineamenta, linea.



14 Nadia J. Koch

Ubersetzung des Christlob Mylius kennenlernte,? transferiert er also in die neue
Leitkunst Skulptur. Als den Gipfel einer Kunst von Grazie sieht Winckelmann
bekanntlich den Apoll vom Belvedere an, ein Werk, dessen griechisches Vorbild
immerhin in die Zeit des Apelles und Protogenes weist. Die Marmorwerke dieser
Epoche erfiillen deshalb sein Ideal von Grofse und Schonheit in hchstem Mafle,
weil ihre Konturen die von den antiken Kritikern beklagten Kantigkeiten, quad-
rata, der dlteren Bronzekunst * hinter sich lassen und so dem Auge nur noch lines
of beauty and grace bieten: , Dieser (Lysipp) gab also seinen Figuren das Wellenfor-
mige, wo gewisse Theile noch mit Winkeln angedeutet waren.”*

In der Schrift Von der Grazie in Werken der Kunst fihrt Winckelmann naher aus,
wie die harmonisch umrissene Statue zum Kulminationspunkt des &sthetischen
Erlebens wird: So sei die Grazie Bedingung der Schonheit und eine Macht, die
jedem antiken Werk innewohne und aus ihm ,mit grofSer Gewalt” hervorbre-
che.” In anmutigen Kompositionen und Gesten kann der Antikenkenner dann
verschiedene Wirkungsformen der Grazie unterscheiden. Winckelmanns Urteil
ist deshalb fiir das Schicksal des antiken gratin-Konzepts von Bedeutung, weil
die klassizistisch gepragte Altertumswissenschaft daran festhielt, die Grazie im
schon konturierten Korper zu suchen; der malerische Ursprung des Konzepts
geriet in Vergessenheit.

Nach diesen Voriiberlegungen soll die antike Kunstliteratur mit archéologi-
schen Funden konfrontiert werden, um zu zeigen, wie die griechischen Kunst-
schriftsteller die gratia im Bild ausfindig machten und wie dieses schwer fassba-
re Phanomen schliefllich zum Telos der Malkunst erklart wurde. Hierbei wird
der Maler eine besondere Rolle spielen, den Hogarth zum Exemplum der line of
beauty and grace erklart hatte, der spatklassische Apelles. Seine schriftlich fixierte,
in knappen Berichten {iberlieferte Theorie der charis bildet den Angelpunkt, an
dem klassische Techne und hellenistische Virtuositdt ineinandergreifen. Seine
Kunsttheorie bereitet dann den Weg fiir den schrittweisen Aufstieg der Malerei
zur Metakunst der kaiserzeitlichen Ekphrastiker; dass die Gedanken des Apelles
iiberhaupt die Antike tiberdauern konnten, um von neuzeitlichen Theoretikern
fortentwickelt zu werden, ist freilich der Bildungsliteratur der Kaiserzeit, beson-
ders der Zweiten Sophistik zu verdanken. Daher soll abschliefsend nach der charis
in den Eikones des Philostrat gefragt werden; trotz des ekphrastischen Stils, der
die etablierte Terminologie der Kunstkritik gern dichterisch verfremdet, weist

23 Zergliederung der Schinheit, die schwankenden Begriffe von dem Geschmack festzusetzen, geschrie-
ben von Wilhelm Hogarth, {ibers. von Christlob Mylius, Berlin / Potsdam 1754.

24 So Varros Urteil zu Polyklet nach Plinius, Naturalis historia 34.56.

25 Johann Joachim Winckelmann, Geschichte der Kunst des Alterthums. Schriften und Nachlafs,
Bd. 4.1: Text, hg. von Adolf H. Borbein et al., Mainz 2002, S. 451, zit. nach 2. Aufl. 1776.

26 Johann Joachim Winckelmann, Johann Joachim Winckelmanns kleine Schriften und Briefe, Bd. 1:
Kleine Schriften zur Geschichte der Kunst des Altertums, hg. von Hermann Uhde-Bernays, Leip-
zig 1925, S.156. Vgl. zur Abhandlung auch Gert Ueding, Aufklirung iiber Rhetorik. Versuche
iiber Beredsamkeit, ihre Theorie und praktische Bewihrung, Tiibingen 1992, S.139-154.



Die Charis des Apelles 15

einiges darauf hin, dass der Autor das Prinzip der Anmut als notwendige Bedin-
gung zur Wahrnehmung von Wirklichkeit begreift.

3 Die vorausweisende Linie

Die kaiserzeitlichen Kunstexperten, die viele der heute verlorenen Traktate noch
kannten, schrieben die klassische, im Hellenismus weiterhin anerkannte Kunst-
systematik fort. In den Grundziigen fixiert wurde sie um 300 v. Chr. durch Xe-
nokrates von Athen, einen Bildhauer aus der Sikyonischen Schule des Lysipp.”
Sowohl fiir die Malerei als auch fiir die Bildhauerei entwarf Xenokrates eine
Technikgeschichte von den archaischen Anfangen bis zur Alexanderzeit. Die
Kiinstler dieser Epochen selbst spielten nur insofern eine Rolle, als sie einen in-
novativen Beitrag zur Techne geleistet hatten. Am Ende dieses Prozesses stehen
der Maler Apelles und der Bildhauer Lysipp: Meister, die auf unterschiedliche
Weise das Prinzip des sténdigen Fortschritts in Frage stellen.?® Suchen wir in die-
ser Lehrtradition nach dem Phdnomen der charis, so werden wir immer wieder
bei den Malern fiindig, niemals aber bei den Bildhauern.

Um ihre Rolle bei der Bildherstellung zu fassen, sei die etablierte Kunstlehre
der klassischen Malerei zundchst rekapituliert: Nach allem, was wir iiber das
Techne-Konzept des 5. Jahrhunderts v. Chr. und das sog. systematische Lehrbuch
der sophistischen Bewegung wissen, folgten die Kiinste, ob es sich nun um Male-
rei, Bildhauerei, Tischlerei, Rhetorik oder Heilkunst handelte, einem Kanon von
Aufgaben und Produktionsablaufen.?” So kennzeichnet die Techne

1. das Ziel, Nutzliches zu schaffen, z. B. ein Gotterbild;

2. eine spezifische Leistung (ergon), etwa die Mimesis in der Malerei;
3. ein Kunstverstand (sophia), der nur diesem einen ergon dienen darf;
4. ihre Lehrbarkeit.

In diesem Sinne hatte die Malerei einen Herstellungsablauf von der Inventivik,
der Disposition und sorgfiltigen Ausfithrung bis hin zur Aufstellung der Bilder
tradiert; typischerweise vollzieht sich der Prozess des Entwerfens zeichnerisch
auf dem Malgrund selbst, so dass beim fertigen Bild, wie von Plinius vermerkt, li-
neamentum und Farbgestaltung schichtweise tibereinander liegen. Zusétzlich ver-
fligt der Kiinstler im ebenfalls zeichnerischen Gestaltungsmittel der symmetria
iiber geometrische Modelle, mit denen er im Werk einen idealen Betrachter anle-
gen kann. Daher untersteht auch die Rezeption einer gewissen Kontrolle durch
den Kiinstler. Diesen Grundsétzen folgt noch Philostrat, wenn er im Prodmium
der Eikones auf die Themenfindung analog zur Dichtung sowie auf die symmetria
Wert legt, durch die die Malerei Anteil am Logos habe.® Fiir die Qualitatssiche-

27 Siehe Koch, Paradeigma, S.109-143 mit Quellen und Forschungsdiskussion.

28 Siehe ebd., S. 100-109.

29 Nach Felix Heinimann, ,Eine vorplatonische Theorie der téxvn®, in: Museum Helveticum 18
(1961), S.105-130.

30 Siehe Philostrat, Imagines 1 Prodm. 1.



16 Nadia J. Koch

rung sorgt das Ideal der akribeia, Sorgfalt, und fiir den Fortbestand der Kunst die
schriftliche Fixierung der Lehre.

Das lasst zunéachst einen fixen Arbeitsablauf vermuten, der von Generation
zu Generation weiterbestand. Dass man schon friih begann, zu diskutieren und
wohl auch zu polemisieren, wie das Regelwerk konkret zu handhaben sei, be-
zeugen die Traktate, die die Maler und Bildhauer des 5. und 4. Jahrhunderts ver-
fassten. Es {iberwiegt hier das Thema der symmetria, Proportion, wo offenbar be-
sonders viele Auffassungen miteinander konkurrierten; auflerdem behandelten
die Kiinstler Einzelprobleme zu Figurentypen, Farben und Projektionsverfahren,
oder sie erstellten Gemaldekataloge.®

Die ersten Bilder, deren venustas Aufmerksamkeit erregte, malte im spiteren
5. Jahrhundert Parrhasios aus Ephesos. Man wird davon ausgehen kénnen, dass
es Malerkollegen waren, die sich zur Wirkung seiner Bilder duflerten. Auch wenn
sich keine der Tafeln erhalten hat, wissen wir immerhin, mit welchen Mitteln
Parrhasios die venustas oris, Anmut des Gesichts, wie es bei Plinius heif$t, zustan-
de brachte. Denn Parrhasios brachte die Linienfiihrung, indem sie offenbar sogar
das hinter einer Form Liegende erahnen lie3, zur summa suptilitas.*

67. Parrhasius Ephesi natus et ipse multa contulit. Primus symmetrian picturae
dedit, primus argutias voltus, elegantiam capilli, venustatem oris, confessione ar-
tificum in liniis extremis palmam adeptus. Haec est picturae summa suptilitas.
Corpora enim pingere et media rerum est quidem magni operis, sed in quo multi
gloriam tulerint; extrema corporum facere et desinentis picturae modum includere
rarum in successu artis invenitur. 68. Ambire enim se ipsa debet extremitas et sic
desinere, ut promittat alia et post se ostendatque etiam quae occultat. Hanc ei glo-
riam concessere Antigonus et Xenocrates, qui de pictura scripsere, praedicantes
quoque non solum confiitentes; et alias multa graphidis vestigia exstant in tabulis
ac membranis eius, ex quibus proficere dicuntur artifices.

67. Parrhasios, geboren zu Ephesos, trug auch selbst vieles [zur Malerei]
bei. Er fiihrte als erster die symmetria in die malerische Techne ein, [eben-
falls] als erster die fein ausgefiihrten Gesichtsziige, die verfeinerte Anlage
des Haars, die Anmut (venustas) des Gesichts; nach dem Urteil der Kiinst-
ler gebiihrt ihm in der Umrisszeichnung die Palme. Dies ist die hochst-
mogliche Verfeinerung der Malerei. Denn Korper zu malen und die Bin-
nenzeichnung von Gegenstdnden ist sicher eine grofse Leistung, in der
aber viele brillieren mogen; die Umrisse am Korper zu gestalten und das
Maf3 einer Malerei, die ihre Sache schon aufgibt, noch zu berticksichtigen,
ist im Fortschreiten der Techne selten erreicht worden. 68. Die Umrisslinie
soll sich namlich umbiegen und so auslaufen, dass sie auf anderes hinter

31 Siehe Koch, Paradeigma, S. 67-98.

32 Plinius, Naturalis historia 35.67-68. Zu dieser aus der Malereigeschichte des Xenokrates kom-
pilierten Passage siehe Koch, Paradeigma, S.117f. Zum maltechnischen Kontext und der For-
schungsdiskussion Koch, Techne und Erfindung, S.147-150.



Die Charis des Apelles 17

sich [Liegendes] vorausweist und so auch das zeigt, was sie verbirgt. Die-
se Ruhmestat schrieben Antigonos und Xenokrates, die von der Malerei
handelten, ihm zu, sogar rithmend, nicht nur als Zugestdndnis. Und auch
sonst fallen noch zahlreiche Spuren seines Griffels auf seinen Tafelbildern
und Handzeichnungen ins Auge, aus denen die Kiinstler ihren Berichten
zufolge Nutzen ziehen.

Das kiinstlerische Verfahren, bei Kennern das Empfinden von venustas auszu-
16sen, ist in dieser Phase des ausgehenden 5. Jahrhunderts erstmals deutlich zu
greifen: Der Maler zieht die Linie so subtil, dass sie dem Betrachter bei ihrem
Ausklingen eine beseelte Plastizitdt zu suggerieren vermag. Diesem wéchst nun,
nach einer langen Ara des Decodierens klar umrissener Figuren, eine neue Rolle
zu: Er wird zu einer ergianzenden Instanz, die mit ihrem kundigen Auge das in
der Kunst nur Angedeutete vollendet. Die wahrnehmungsgeschichtliche Trag-
weite dieser Zeichentechnik erkannte als Erster Ernst H. Gombrich:

It is a passage that has aroused much puzzled comment. But I believe that
when we compare any conceptual figure of pre-Greek or early Greek art
with the miracles of freely moving figures as we know them from classical
wall paintings, we may gather wherein the triumph of Parrhasios lay. His
figures suggest what they can no longer show. [...] The figure in space can
be conceived only when we have learned to see it as a sign referring to an
outer, imagined reality.*

Damit ist der Weg fiir eine zweite, rein auf das visuelle Faszinosum gerichtete Re-
zeptionsebene bereitet; der Betrachter ldsst sich von seiner eigentlichen Aufgabe,
Gegenstdnde und Thema eines Bildes zu erschliefSen, ablenken und erfreut sich
an der Performanz des kiinstlerischen Koénnens, das Plinius summa suptilitas, die
Techne sophisma nennt.

Aus einigen besonders qualitdtvollen Vasenbildern kénnen wir uns eine Vor-
stellung bilden, was hier gemeint ist (Abb. 3). Man erkennt, wie die riickwértige
Schulter der Dargestellten durch die zum Hals hin auslaufende Brustlinie ange-
deutet wird; ebenso ist der Gesichtsausdruck durch wenige, dafiir aber sichere Pin-
selschwiinge wesentlich lieblicher gestaltet als die Mienen der &lteren Vasenbilder.

Der Linienmeister Parrhasios war es auch, der in den Agon mit seinem be-
rithmten Zeitgenossen Zeuxis trat. Die Anekdote, in der es ihm mit einem gemal-
ten Vorhang gelang, sogar den beriihmten Konkurrenten Zeuxis zu tauschen,
konnte auf die besondere Uberzeugungskraft seiner Linienkunst zuriickzufiih-
ren sein.* Im Kontext der gratia-Konzeption der klassischen Malerei ist in diesem
Kiinstleragon der Unterschied der eingesetzten Mittel von Bedeutung. Wahrend

33 Gombrich, Art and Illusion, S. 119.
34 Siehe Plinius, Naturalis historia 35.65—66. Gombrich, Art and Illusion, S. 172f.; Koch, Techne und
Erfindung, S.147-150.



18 Nadia J. Koch

Parrhasios ja als uniibertroffener Linienmaler galt, ging Zeuxis als skiagraphos,
Schattenmaler, in die Malereigeschichte ein;*® Zeuxis soll dann mit seiner Kunst
der plastischen Modellierung die Techne sogar entfiihrt haben:*

Apollodorus [...] versum fecit, artem ipsis ablatam Zeuxim ferre secum.

Apollodoros schrieb ein Epigramm, Zeuxis habe ihnen die Techne entris-
sen und mit sich fortgetragen.

Mit dem Bild vom Raub der Techne driickt der Maler Apollodoros seine Fassungs-
losigkeit angesichts einer neuen Asthetik aus. Die persuasive Kraft der neu erfun-
denen Schattierung wertet er als Akt der visuellen Grenziiberschreitung; die
neue Technik setzt im Kunstwerk eine dynamis frei, die sich nicht mehr mit der
tradierten Produktionstheorie fassen ldasst. Das bisherige agonistische Bestreben,
die Grenzen der Techne immer wieder aufs Neue auszureizen und so den Kon-
kurrenten zu iiberbieten,® lasst Zeuxis hinter sich.

Wir sehen also, dass die Idee der gratia zu einer Zeit an Bedeutung gewann,
als die malerische Techne eine Art Autoritatsverlust erlitt, fiir den man einzelne
Kinstler als ,Entfiihrer’ verantwortlich machte. Die Zweifel an der Techne ver-
festigten sich bei solchen Bildern, in denen die Maler die Aufmerksamkeit des
Betrachters im Modus der venustas auf ihre sophia zu lenken suchten. Dass die
Maler in ein und derselben Epoche zu verschiedenen Mitteln greifen konnten,
um den Blick des Betrachters einzufangen, kann ein Vasen-Fragment der Zeit um
400 v. Chr. dokumentieren (Abb. 4). Dort entsprechen den zwei Seinsweisen der
Gottheit zwei verschiedene Techniken: Links erscheint das Kultbild in Zeuxis-
Manier plastisch modelliert, rechts gibt der Maler wie Parrhasios in gekonnter
Linienfiihrung die Epiphanie des Gottes wieder. Die Leitmittel des Zeuxis und
Parrhasios, Schattierung bzw. Linie, konnen also auch eine Hierarchie materieller
Zustande bilden, wobei die eingesetzten Techniken des Vasenmalers der Linie
eine Semantik des Metaphysischen verleihen.

In beiden Féllen kénnen wir jedoch konstatieren, dass sich gratia am ehesten
dort einstellt, wo das Werk auf den rekreativen Anteil des Betrachters angelegt
ist, um mit Gombrich zu sprechen, ,the beholder’s share”.?

35 Siehe Quintilian, Institutio oratoria 12.10.4.

36 Plinius, Naturalis historia 35.62.

37 Wie die klassischen Kiinstler innerhalb der Techne immer wieder aufs Neue die Grenzen,
termata, auszuweiten suchen, demonstriert Tonio Holscher an der marmornen Nike des
Paionios in Olympia: , Die Nike der Messenier und Naupaktier in Olympia”, in: Jahrbuch des
Deutschen Archiologischen Instituts 89 (1974), S. 70-111.

38 So das Thema des dritten Teils von Gombrich, Art and Illusion. Letztlich gehen Gombrichs
Uberlegungen auf Franciscus Junius, De pictura veterum libri tres zuriick, eine Malereitheorie,
die den Anteil der phantasia bei der Betrachtung von Bildern systematisch einbindet. Gom-
brich stiitzte sich besonders auf die dort analysierten Philostrat-Passagen sowie weitere an-
tike Quellen zur Vorstellungskraft; sie werden dann Gombrich, Art and Illusion, S.154f., 162



Die Charis des Apelles 19

4 Die Exit-Strategie des Apelles

Systematisch verkniipft wurden die verschiedenen Momente der charis offenbar
erstmals von Apelles im spateren 4. Jahrhundert.*

[Apelles] picturae solus prope quam ceteri omnes contulit, voluminibus etiam edi-
tis, quae doctrinam eam continent. Praecipua eius in arte venustas fuit, cum ea-
dem aetate maximi pictores essent; quorum opera cum admiraretur, omnibus con-
laudatis deesse illam suam venerem dicebat, quam Graeci xdpita vocant; cetera
ommnia contigisse, sed hac sola sibi neminem parem.

[Apelles] trug allein beinahe mehr zur Malerei bei als so gut wie alle an-
deren zusammen, auch indem er Abhandlungen verfasste, die diese Lehre
enthielten. Uniibertroffen war in seiner Kunst die Anmut (venustas), wéah-
rend doch zu seiner Zeit die bedeutendsten Maler wirkten; immer wenn er
deren Werke wiirdigte, sagte er, all diesen vielgepriesenen [Bildern] fehle
seine Anmut, die die Griechen charis nennen. Alle anderen Dinge seien
durchaus gelungen, aber in der charis komme ihm niemand gleich.

Apelles verfasste demnach eine Programmschrift {iber die charis in der Malerei,
in der er auch die Bilder seiner Konkurrenten beurteilte. Wie viele andere Male-
reitraktate ist sie freilich nicht {iberliefert, sondern kann nur aus einigen zentra-
len Lehrsdtzen konstruiert werden. Wahrend Teile seiner Farblehre von einer
raffinierten Schichtenmalerei zeugen, bleibt die charis des Apelles eine Leerstelle.
Denn statt Anweisungen zu geben, wie man sie herstellen konne, beldsst er es le-
diglich dabei, ihr Fehlen selbst bei den allergefragtesten Kollegen zu bedauern:*

Et aliam gloriam usurpavit, cum Protogenis opus inmensi laboris ac curae supra
modum anxiae miraretur; dixit enim omnia sibi cum illo paria esse aut illi meliora,
sed uno se praestare, quod manum de tabula sciret tollere, memorabili praecepto
nocere saepe nimiam diligentiam.

Auch eine andere Ruhmestat schrieb er sich zu, als er ein Werk des Proto-
genes von hochster Ausarbeitung und iiberméfsiger Sorgfalt bewunderte:
Er sagte namlich, er sei in allem mit jenem gleichrangig, oder dessen [Kon-
nen] sei noch bedeutender, nur in einem sei er, Apelles, iiberlegen: er wisse
[den rechten Zeitpunkt], die Hand von der Tafel zu nehmen; ein denkwir-
diger Rat, da ein Zuviel an Sorgfalt ja oft der Sache schade.

Die zentrale Forderung des Techne-Konzeptes, dass das Werk mit Sorgfalt fiir
den dauerhaften Gebrauch zu fertigen sei, erfiillt Protogenes also meisterlich

und 170 zu Fixpunkten des jiingeren bildtheoretischen Diskurses. Zur schépferischen phan-
tasia bei Junius vgl. Koch, Paradeigma, S. 315-327.

39 Plinius, Naturalis historia 35.79-80. Zur Einbettung des Apelles in die allgemeine kunstkriti-
sche Diskussion seiner Zeit vgl. Koch, Paradeigma, S.100-109.

40 Plinius, Naturalis historia 35.80.



20 Nadia J. Koch

und, nach Urteil des Virtuosen, sogar im Ubermaf. Apelles’ Uberlegenheit iiber
den Techniten erweist sich darin, dass er souveran tiber den Ablauf des Prozesses
wacht, um ihn im rechten Moment aufzuhalten. Ahnlich fallen die Urteile {iber
Melanthios und Asklepiodoros aus: So sei Melanthios besser in der Disposition
(dispositio, gr. duaOeoc, diathesis) und Asklepiodoros besser in der symmetria als er
selbst.*! Und nach spateren Quellen soll Apelles sogar gesagt haben, dass seine
Werke mit ihrer charis den Himmel beriihrten.*

Fasst man die Urteile zusammen, die der grofle Virtuose iiber andere Maler
gefallt haben soll, so gelangt man zur Einschdtzung, dass er die bisherige, nach
Meinung der Alten bis nach Agypten zuriickreichende Lehre ironisch oder gar
polemisch wenden wollte, um letztlich den artifex als neuen archimedischen
Punkt der Kunsttheorie zu installieren; die Kithnheit dieses Vorstof3es lasst sich
nur ermessen, wenn man bedenkt, dass nun eine Lehrtradition an ihr Ende ge-
langte, die zwei Jahrhunderte lang verbindlich gewesen war.

Der Traktat des Apelles brachte eine neue Kunstauffassung ins Spiel; sie scheint
weniger die bekannten lehrbaren Phdanomene als das eigene kiinstlerische Credo
ins Zentrum gestellt zu haben. Das, was Apelles bei den anderen Zeitgenossen
lobt, erweist sich nach Einfithrung der charis als {iberholte Tradition. Die angeb-
liche Bescheidenheit des Kiinstlers, die Plinius so lobt, zeigt sich bei genauerer
Betrachtung als eine zuvor nicht gekannte Selbstapotheose des Malers.*

Man bemerkt sogleich, dass Apelles mit akribeia, diathesis, symmetria die Grund-
festen des Techne-Konzepts benennt, um sie schliefflich mit seiner charis zu un-
terwandern. Damit riskiert er das Ende der Techne, denn seine charis ldsst sich ja
im kanonischen Werkprozess gerade nicht gewinnen. Als neues Korrektiv gilt
nun das Prinzip Manum de tabula, durch Unterlassen der Prozessualitéat der Tech-
ne Einhalt zu gebieten. Hat sich der Kiinstler die Lizenz erstmal gewéhrt, so setzt
er auch die Forderung aufler Kraft, seine sophia dem ergon unterzuordnen; zu-
dem ist solch eine Lizenz auch nicht mehr lehrbar. Wie sollte man denn auch das
,Nichtmehrmalen’ fiir die ndchste Schiilergeneration systematisch darlegen? Von
den vier bisherigen Grundsatzen des Techne-Konzepts bleibt also keiner mehr
unverdndert bestehen: An die Stelle des ergon, dem sich der Technit unterzuord-
nen hatte, ist, sozusagen als systematische Leerstelle, eine neue Instanz getreten,
das iudicium des Kiinstlers. Nur der kann letztlich entscheiden, wie die gratia im
Verzicht auf fixe Ablaufe entstehen soll. Statt ein Rezept zur Herstellung der gra-
tia zu geben, demonstriert der Kiinstler das Innehalten des Pinsels.

Zum Verstdndnis dermalerischen Tendenzen des spateren 4. Jahrhundertskann
man an die Innovationen erinnern, die die Fachschriftsteller als Charakteristika
der Alexanderzeit loben: Das sind zum einen die sog. compendiariae, ,Abkiirzun-
gen’, wie man das Stehenlassen des Malgrundes nannte; die systematische Leer-

41 Siehe Plinius, Naturalis historia 35.80: Melanthio dispositione cedebat, Asclepiodoro de mensuris.
42 §iehe Plutarch, Demetrios 22.3, ahnlich bei Aelian, Varia Historia 12.41.
43 Uber die simplicitas des Apelles berichtet Plinius, Naturalis historia 35.80.



Die Charis des Apelles 21

stelle der charis schldgt sich im ausgesparten, leeren Grund nieder, dem als Licht
(gr. g, phos; lat. lumen) die erste Aufmerksamkeit zuteil wird und den der Blick
zu einem plastischen Korper vervollstandigt. Ebenso schétzte man die Leichtig-
keit (facilitas) des Pinselstrichs und eine angenehme, unaufdringliche Farbgebung.
All diese Kennzeichen finden sich in der Wandmalerei der Zeit, zum Beispiel auf
dem Jagdfries von Vergina, der den jungen Alexander und andere Reiter bei der
Bérenjagd zeigt.** Auffillig sind in den Gesichtern die gekonnt kalkulierten Aus-
sparungen des Malgrundes und die schnellen, kurzen Pinselstriche (Abb. 5).

In der klassischen Malerei folgen also zwei Arten der malerischen gratia auf-
einander:

1. Zunachst die Techne-inharente Form, wie sie im lineamentum des Parrhasios
zum Ausdruck kommt. Sie zielt auf das iudicium des Betrachters und perfor-
miert die sophia des artifex, den Kunstverstand, mit dem sich der kiinstlerische
Prozess vollzieht. Hierzu gehoren in der Malerei solche Phianomene der Li-
nienfiihrung und Farbgebung, die mit dem Anteil des Kenners an der Be-
trachtung kalkulieren und ihn gern auf eine zweite Ebene jenseits der Herme-
neutik der Bildinhalte fithren, ndmlich zur Bewunderung der kiinstlerischen
Darbietung.

2. Sodann die gratia, die einem befreiten Kiinstlertum entspringt. Hier geht es
nicht mehr um punktuelles Innehalten der Techne, sondern darum, den arti-
fex an die oberste Systemstelle der ars zu stellen, um nicht weniger als einen
Umsturz der Kiinste. Was die spezifische Leistung, das ergon, der Kunst ist,
entscheidet nicht mehr die Lehre, sondern das Kiinstlersubjekt. Mit dieser gra-
tia treten Apelles und seine Nachfolger als Strategen der Techne vor ein dsthe-
tisch verfeinertes Publikum und nutzen oder verwerfen die Doktrin nach
MafSgabe ihres iudicium. Sie verlassen den Kanon von Maflen und Mischun-
gen, um sich ganz auf eine Kategorie zu verlassen, die nur als Leer- oder Fehl-
stelle beschreibbar ist.

In der Alexanderzeit, an der Schwelle zum Hellenismus, formuliert Apelles mit
seiner charis einen zukunftsweisenden Kunstbegriff, der die Techne um eine Di-
mension erweitert. Der Kiinstler nimmt im Werkprozess nun eine doppelte Per-
spektive ein, indem er seine Aufmerksamkeit zugleich auf den Werkprozess wie
auf die zu erwartende Wirkung richtet; in allen Phasen von der Vorzeichnung
bis zum letzten Firnis agiert er als Technit und Betrachter zugleich. Das selbst
vorweggenommene Betrachterurteil erdffnet dem Kiinstler nicht nur gestalte-
rische Alternativen und Raffinessen, sondern es lockert die gesamte Kunstlehre.
Im Grunde wire nun jeder Moment des Prozesses offen fiir Darbietungen des
Neuartigen, Ungewdhnlichen, aber auch hier gilt das Prinzip der Angemessen-

44 Der stark zerstorte Fries gibt dennoch Einblick in die Lasurentechnik der Zeit. Zu den Mal-
verfahren in Vergina vgl. Hariclia Brécoulaki, La peinture funéraire de Macédoine. Emplois et
fonctions de la couleur IVe—Ile s. av. ].-C., 2 Bde., Paris 2006; zu den Stiltendenzen der Zeit vgl.
Koch, Techne und Erfindung, S.168-171, S. 175-203.



22 Nadia J. Koch

heit, so dass der Kiinstler darauf achten muss, das Unkanonische nur im rechten
Augenblick und nicht im Ubermaf zu performieren. Um den Kairos, den Lysipp
auch mit einer programmatischen Statue bedacht hat, als solchen zu erkennen,
kann sich der artifex allerdings nur auf seine Natur verlassen, die physis. Die Idee
der charis lasst sich vor diesem Hintergrund als eine Tiir im Systemgebéaude der
Kunst beschreiben, aus der der artifex jederzeit entweichen kann, um sogleich
wieder {iberraschend aufzutauchen.

Ob der Kiinstler mit dieser riskanten, ganz auf die Rezeptionsasthetik setzen-
den Strategie immer Erfolg haben kann, ist eine andere Frage. Der stellt sich nur
ein, wenn sich der artifex immer wieder aus der Werkstatt herausbegibt und den
Dialog mit dem Publikum sucht. Dessen iudicium freilich, so soll Apelles gesagt
haben, sei schliefilich préziser als sein eigenes.*

5 Charis als Ausweis der sophia

Als habe er das Dictum des Apelles zum Ausgang seines Werkes genommen,
wendet sich der kaiserzeitliche Sophist Philostrat d. A. in seinen Eikones an ein
Publikum von scharfem Kunstverstand.*® Denn die Beschreibungen der imagi-
ndren Gemaldegalerie am Golf von Neapel bilden den Leser nicht in dem Sin-
ne, dass sie bekannte Maler und ihre reichlich bekannten Erfindungen aufrufen.
Vielmehr erschliefSen sie sich nur demjenigen, der derlei Préliminaria bereits hin-
ter sich gelassen hat; der implizite Leser der Eikones kann die angesprochenen
Mythen und maltechnischen Finessen mit eigenen Seh- und Leseerfahrungen
verbinden, da er, wie es in Philostrats Vita des Apollonios von Tyana heifdt, fihig
ist, auch unvollstandige figiirliche Darstellungen im Geiste zu ergénzen.” Die
Ekphrasis-Sammlung richtet sich also an einen Leser, der seine phantasia iiben
und bereichern will; sie stellt ihm im Wechsel von ikonischen und literarischen
Anspielungen, durch Visualisierung des malerischen Prozesses zu einem Gan-
zen verwoben, die Aufgabe, nur der Beschreibung folgend zu einpragsamen in-
neren Bildern zu gelangen.* Die Leistung des klassischen Betrachters, das durch
eine Linie Umrissene oder im Bild Ausgesparte zu einem plastischen Ganzen zu
ergédnzen, treibt die Ekphrasis also derart auf die Spitze, dass er nun das gesamte

45 Vgl. Plinius, Naturalis historia 35.85.

46 Vgl. zu Philostrat zusammenfassend den Band von Ewen Bowie /Jas Elsner (Hgg.), Philostra-
tus. Greek Culture in the Roman World, Cambridge 2009; das Setting der Eikones im Kontext
der kampanischen Villenkultur diskutiert Michael Squire, Image and Text in Graeco-Roman
Antiquity, Cambridge 2009, S. 340-356.

47 Die einschldgigen Passagen sind Philostrat, Vita Apollonii 2.22 und 6.19. Mafgeblich fiir den
modernen Diskurs ist ihre Interpretation durch Gombrich, Art and Illusion, Teil 3.

48 Mit welchen rhetorischen Mitteln Philostrat dies erreicht, zeigt Thomas Schirren, ,,,Bewegte
Bilder". Die rhetoriktheoretischen Grundlagen der Ekphrasis in den Eikones des &lteren Phi-
lostrat”, in: Aiakeion. Beitrige zur klassischen Altertumswissenschaft zu Ehren von Florens Felten,
hg. von Claus Reinholdt, Peter Scherrer und Wolfgang Wohlmayr, Wien 2009, S. 129-142. Die
kunsttheoretische phantasia-Diskussion und ihre Forschungsgeschichte bei Koch, Paradeig-
ma, S.45-53.



Die Charis des Apelles 23

Bild im Geiste zu fertigen hat. Es ist klar, dass all die Gebildeten, die von der sum-
ma suptilitas in der Malerei des Parrhasios wussten, mit dieser literarischen Tech-
nik eines Besseren belehrt werden sollten. Nicht der klassische Kiinstler fiihrt die
Malerei zu ihrer raffiniertesten Form, sondern der kaiserzeitliche Literat.

Angesichts einer derart vielschichtigen Kunstkritik ist zu erwarten, dass die
Eikones auch zum Phanomen der charis Stellung beziehen. Aber Philostrat ware
nicht der raffinierte Ekphrastiker, der er ist, wenn wir gleich auf Anhieb eine
scharfe Bestimmung erhielten. Mit dem programmatischen Beginn seines Wer-
kes: ,,Wer die Malerei nicht liebt, tut der Wahrheit und der sophia unrecht”, stellt
er sich gegen jegliche leichtfertige Mimesis-Kritik seit Platon und fordert, wie es
Erwin Panofsky formulierte, ,die Autonomie der Kunst gegeniiber der scheinhaf-
ten und unvollkommenen Wirklichkeit”* Wie bei den Malern Parrhasios und
Apelles scheint er eine gewisse Verbindung zwischen sophia und charis zu erken-
nen. Denn ebenfalls im Proomium fiihrt er ,das Charishafte’ als eine malerische
Kategorie ein, die Ausweis des sophisma ist: Der Erzahler prasentiert sich dort als
Maler, der die charis selbst erfahren habe, als er beim Kunstschriftsteller Aristo-
demos das Handwerk lernte. Ganze vier Jahre habe er bei diesem Meister vom
iiberaus Anmutigen (oAU t0 €mtixaot, poly to epichari) seines Kunstverstands pro-
fitiert. Auf die Weise iiberzeugt uns der Erzdhler, dass er bestens geriistet ist, um
mit seinen Beschreibungen nicht nur Bilder, sondern gar Ideen der Malerei (¢idn
Cwyoaeplag, eidé zographias) zu entwickeln. Aber was sind diese eidé? Sind es bei-
spielhafte Bilder oder aber dsthetische Kriterien zu ihrer Beurteilung? Jedenfalls
Richtlinien, um der Jugend den Weg zur Bildhermeneutik und zum Kunsturteil
zu weisen.” Die anfangliche Unterweisung in der charis lasst vermuten, dass sie
ebenfalls zu den eidé gehort.

49 Siehe Philostrat, Imagines 1 Proom. 1: ‘Ootic ) aomaletar v Cwyoagpiav, AdKeL TV
&ANOetay, ddikel v copiav. Die Tragweite der Passage entfaltet Erwin Panofsky, Idea. Ein
Beitrag zur Begriffsgeschichte der dlteren Kunsttheorie, Leipzig / Berlin 1924, S. 6-8, das Zitat ebd.,
S.7. Zu Platons Malereikritik vgl. Koch, Techne und Erfindung, S.51-55.

50 Siehe Philostrat, Imagines 1 Proom. 3: eiontat kai Agtotodnuw t@ &k Kaolag [...] éyoape d¢
kata v EbpmAov cogiav moAd 1o Emixagt ¢ adtv @éowy, 6 Adyog d¢ 0¥ mtepl Lwydpwv
ovd' loTogiag avTWV VOV, AN £idn Cwyoaplas amayyéAAopey OALAS avTa TOIG VEOLS
EuvtiBévteg, dp’ @V éounvevoovol Te kal Tov dokipov émpeArjocovtat. Zum hermeneuti-
schen Aspekt des Proomium vgl. Thomas Schirren, Philosophos Bios. Die antike Philosophen-
biographie als symbolische Form, Heidelberg 2005. Widerspriichlich sind die Ubersetzungen
des Terminus co@ia bei Oliver Primavesi und Luca Giuliani, ,Bild und Rede. Zum Pro-
Omium der Eikones des zweiten Philostrat”, in: Poetica 44 (2012), S.25-79, hier S.61: Hier
iibersetzen sie die sophia des Eumelos mit ,Stil des Eumelos’, andererseits ebd. S.50 die in
Imagines Prodm. 1 genannte sophia mit ,schopferischer Geist’, ein Ausdruck, der m. E. dem
Geniebegriff des 18. Jahrhunderts zu nahe kommt. Zur sophia und verwandten Ausdriicken
in den Eikones vgl. die ausfiihrliche Zusammenstellung bei Michael Squire, , Apparitions
Apparent. Ekphrasis and the Parameters of Vision in the Elder Philostratus’s Imagines”, in:
Helios 44 (2013), S. 97-140, hier S. 110, Anm. 86. Er leitet hieraus ein Verstandnis der sophia ab,
das sie als Riickverweis des Bildes auf die kunstvolle intellektuelle Darbietung (, artifice”)
des Erzahlers begreift.



24 Nadia J. Koch

Was die Malerei der Konkurrenzgattung Plastik voraus hat, legt nicht nur das
Prodmium programmatisch fest, sondern das fiihrt im Verlauf des Werkes jede
einzelne Ekphrasis an vielfiltigen Detailbeobachtungen vor. Mit dem einfachen
Zusammenstellen von Farben, so im zweiten Abschnitt des Proomium, leistet die
zographia also weit mehr als die Bildhauerei mit ihrer Bearbeitung von Ton, Bron-
ze oder Steinsorten: Dabei vermag sie nicht nur die Augenstrahlen der Figuren
wiederzugeben, sondern sogar das, was die Gegenstande der Welt umgibt, ndm-
lich den aithér> Wahrend also die Bildhauerei der Mimesis der Dinge verhaftet
bleibt, kann die Malerei auch das Immaterielle umsetzen wie die Strahlen der
Augen;* sie kann also weit mehr als die Bildhauerei, weil sie statt nur Dinge
nachzubilden auch die atmosphéarischen Rdume zwischen den Dingen und das
kommunikative Potential der Personen gestaltet.

Diese Spannweite zwischen den eingesetzten kunsttechnischen Mitteln und
dem asthetischen Effekt zu maximieren, im Falle der Malerei also nur mit einfa-
chen Farben alles zu bewiltigen bis hin zum Ausdruck des Blicks und zum Im-
materiellen — das ist nach Philostrat das, worin die Aufgabe des sophizesthai oder
sophisma besteht. Der Ekphrastiker fiigt all dem eine zusétzliche Dimension hin-
zu; denn als Literat verfiigt er ja iiber die Mittel, selbst einen gemalten Hauch wie
den aithér mit der Sprache noch weiter zu entmaterialisieren. Auf die Weise ver-
groflert er die partiellen Aussparungen der klassischen Maler ins Unermessliche,
denn ganz ohne Pinsel, in der totalen Aussparung der Ekphrasis kann er mit
literarischen Beziigen und Anspielungen mehr als nur ein Bild in der Vorstellung
des Betrachters generieren; es konnen sogar, wie das folgende Beispiel zeigen
wird, gleichermafSen Werke der Kunst und der Literatur aufgerufen werden.

Philostrats malerische sophismata lassen also das Terrain der Mimesis weit hin-
ter sich, weil sie sich nicht allein der Darstellung von Dingen, sondern vor allem
dem Zusammenspiel verschiedener Strategien der dsthetischen Persuasion wid-
men wollen: zunéchst den Betrachter vom Gegenstand, dann auch noch von der
Kunst zu tiberzeugen, die sich im Dialog zwischen Kiinstler und Publikum ent-
faltet; ein Gedanke, der an Aristoteles ankniipft, wenn er auch die Freude am Be-
trachten des Artifiziellen fiir naturgegeben halt.®® Als Drittes kommt schlieSlich
der Agon des Sophisten mit der Bildkunst hinzu, aus dem er natiirlich als Sieger
hervorgehen will.

Die verschiedenen Ebenen des ergdnzenden Betrachtens und Semantisierens
macht Philostrat besonders dort augenfallig, wo der Erzdhler seinen jungen Be-
gleiter ermahnt, endlich auf das Bildthema zu achten und nicht schon wieder zum
Malerischen abzuschweifen: ,Hast Du, Knabe”, so fragt er zu Beginn des Bildes

51 Mit diesem Element ist freilich ein besonders ehrwiirdiges gemeint, das bereits iiber Irdi-
sches hinausgeht und das gottliche feurige Seelenelement bezeichnen konnte. Das év avt@®
bezeichnet so das Allumfassende im Sinne des aristotelischen megtéxov. Dazu siehe auch
Schirren, Philosophos Bios, S. 311.

52 Siehe Philostrat, Imagines 1 Prodm. 2

53 Siehe Aristoteles, Poetik 1448b15-19.



Die Charis des Apelles 25

vom Fluss Skamander, ,nicht erkannt, dafd alles von Homer stammt, oder hast
du es nicht gemerkt, weil du vom Staunen gefangen bist, wie sich Feuer auf dem
Wasser befinden kann?“>* Die erste Ebene der traditionellen Bildbetrachtung,
ndmlich das Decodieren des Gegenstandes, ist hier durch die Bezugnahme auf
die Homerische Ilias um die literarische Dimension erweitert. Der Erzahler stellt
das Beschriebene in einen weit grofieren Bezugsrahmen als eine wissenschaft-
liche descriptio es vermochte, so dass die Bildgegenstande der Kenntnis des Epos
entsprechend wiederum in neue Bildwelten eingebettet werden kénnen.

Auf welche Weise in einem so komplex gewebten sophisma die charis wirkt,
ja dass es ohne sie nicht seine volle Wirkung entfalten kann, wird in der ersten
Eikon des zweiten Buches deutlich, beim Bild der ,Singenden”® Ein Reigen von
Madchen mit blumengeschmiickten Gewéndern, barfufs auf weichem Gras vor
einem Elfenbeinbild der Aphrodite; aus dem inneren Bildthesaurus des Lesers
tauchen sogleich die Chariten hervor, wie sie auf Weihreliefs erscheinen (Abb. 1).
Erst im weiteren Verlauf verdichtet sich das Bild zu einer Darstellung der Sappho
und ihrer Schiilerinnen.* Das Gétterbild und der Reigen treten so plastisch aus
dem Bild hervor, dass die Malerei wieder einmal die Skulptur iiberfliissig macht.

Die Anmut der Szene tdauscht geschickt dariiber hinweg, dass sie die kunst-
theoretische Grundlegung des Prodmium wiederaufgreift: Wer nicht male, was
sich zusammenfiige, konne in seinen Bildern nicht die Wahrheit erreichen.” Der
harmonische Rhythmus des Reigens wird so zum Sinnbild einer Malerei von
charis, die die schwerfillige Materialitdt der Techne in einen géttlichen Klang
tiberfiihrt.

Die Eikones fithren also folgende Aspekte der charis vor Augen: Kunstsystema-
tisch wirkt sie weiterhin als rezeptionsasthetisches Kriterium des Virtuosen, wie
es bei Apelles exemplarisch wurde; das heifst, am iudicium des Betrachters ent-
scheidet sich, ob sich die gratia im Bild einstellt oder auch nicht. Philostrats multi-
modales Beziehungsgeflecht zielt aber noch einen Schritt weiter, denn er stellt
sich im reflektierten Riickblick auf die klassischen Kritiker die Frage nach den
Voraussetzungen der Harmonie zwischen Kunstwerk und Betrachter: Auf wel-
che Weise und in welchen Medien greifen diese beiden Parameter {iberhaupt in-
einander?”® Als Antwort fiihrt er die Fahigkeit des Kiinstlers zur sophia an. Nach

54 Philostrat, Imagines 1.1.1.

55 Siehe Philostrat, [magines 2.1. Vgl. zur inhaltlich verwandten Eikon 2.34 der Horen Jas Elsner,
,Making Myth Visual. The Horae of Philostratus and the Dance of the Text”, in: Mitteilungen
des Deutschen Archiologischen Instituts. Romische Abteilung 107 (2000), S. 253-276. Auch archdo-
logisch lassen sich die Chariten und die Horen nicht immer klar voneinander sondern, daja
beide tanzende Begleiterinnen der Aphrodite sind.

56 Vgl. zuletzt Cordula Bachmann, Wenn man die Welt als Gemiilde betrachtet. Studien zu den Eiko-
nes Philostrats des Alteren, Heidelberg 2015, S. 69—-83 mit Forschungsdiskussion.

57 Siehe Philostrat, Imagines 2.1.4: t& y&Q ovufaivovta ot ur) Yo&@ovteg ovk dAnOevovoty &v
TALS YOXPALG.

58 Zum Begriff der Multimodalitét siehe Hartmut Stockl, , Sprache-Bild-Texte lesen. Bausteine
zur Methodik einer Grundkompetenz”, in: Bildlinguistik. Theorien — Methoden — Fallbeispiele,



26 Nadia J. Koch

seinem Verstdandnis dieses Ausdrucks weist er iiber den Begriff des technischen
Sachverstands der klassischen Mimesis-Konzeption hinaus und zielt stattdessen
auf einen Metadiskurs der Bildbetrachtung, der das Kunstwerk nicht lediglich
als Darstellung eines Dinges, sondern als komplexes Verweissystem zwischen
den virtuellen Welten von Bild und Text, und sogar, im Falle der Singenden, der
Musik versteht. Setzt das sophizesthai des Kiinstlers den Dialog all dieser Kiinste
mit dem Betrachter in Gang, so wird die charis zum Ausweis eines miihelosen
Zusammenspiels, zur Bedingung des Gesamtkunstwerks.

Literaturverzeichnis

Quellen

Aristoteles, Rhetorik, iibers. und hg. von Gernot Krapinger, Reclams Universal Biblio-
thek, Stuttgart 2003.

Aristoteles, Poetik, Aristotelis de arte poetica liber, recognovit brevique adnotatione criti-
ca instruxit Rudolfus Kassel, Oxford 1965.

Aristoteles, Rhetorik, Aristotelis ars rhetorica, recognovit brevique adnotatione critica
instruxit William David Ross, Oxford 1959.

Dionysius von Halicarnassus, Dionysii Halicarnasei opuscula, hg. von Hermannus Use-
ner und Ludovicus Radermacher, Bd. 1, Leipzig 1899.

Ernesti, Johann Christian Gottlieb, Lexicon technologiae Graecorum rhetoricae, Leipzig
1795.

Ernesti, Johann Christian Gottlieb, Lexicon technologiae Latinorum rhetoricae, Leipzig
1797.

Hogarth, William, Zergliederung der Schonheit, die schwankenden Begriffe von dem Ge-
schmack festzusetzen, geschrieben von Wilhelm Hogarth, iibers. von Christlob My-
lius, Berlin / Potsdam 1754.

Hogarth, William, The Analysis of Beauty, hg. von Ronald Paulson, New Haven / Lon-
don 1997.

Junius, Franciscus, De pictura veterum libri tres, Amsterdam 1637.

Junius, Franciscus, The Literature of Classical Art, Bd. 1: The Painting of the Ancients, De
pictura veterum, according to the English Translation (1638); Bd.2: A Lexicon of Ar-
tists & Their Works. Catalogus architectorum, mechanicorum, sed praecipue pictorum
statuariorum, caelatorum, tornatorum, aliorumque artificum, & operum quae fecerunt,
quorum index separatim praemittitur, secundum seriem litterarum digestus, numquam
antehac editus, translated from the Original Latin of 1694, hg. und iibers. von Keith
Aldrich, Philipp Fehl und Raina Fehl, Berkeley / Los Angeles / Oxford 1991 (Cali-
fornia Studies in the History of Art 22).

Philostrat, Imagines, in: Flavii Philostrati opera, auctiora edidit Carolus Ludovicus Kay-
ser, Bd. 2, Leipzig 1871, S.294-389.

Philostrat, Vita Apollonii, in: Flavii Philostrati opera, auctiora edidit Carolus Ludovicus
Kayser, Bd. 1, Leipzig 1870, S. 1-344.

hg. von Hajo Diekmannshenke, Michael Klemm und Hartmut Stockl, Berlin 2010 (Philologi-
sche Studien und Quellen 228), S.43-70, hier S.45f; in seiner Anwendung auf die Philostra-
tische Ekphrasis vgl. Nadia J. Koch und Thomas Schirren, ,Verbal-visuelle Rhetorik”, in:
Handbuch Sprache im multimodalen Kontext, hg. von Nina-Maria Klug und Hartmut Stockl,
Berlin 2016, S. 217-240.



Die Charis des Apelles 27

Plinius, Naturalis historia, C. Plini Secundi naturalis historia libri XXXVII, edidit Carolus
Mayhoff, Bd. 1-4, Leipzig 1897.

Plutarch, Plutarchi Vitae Parallelae, edidit Konrat Ziegler, Bd. 1-4, Leipzig 1960-1980.

Quintilian, Institutio oratoria, Marcus Fabius Quintilianus, Ausbildung des Redners, zwdolf
Biicher, hg. und tibers. von Helmut Rahn, Bd. 1-2, Darmstadt 21988.

Winckelmann, Johann Joachim, Johann Joachim Winckelmanns kleine Schriften und Briefe,
Bd. 1: Kleine Schriften zur Geschichte der Kunst des Altertums, hg. von Hermann Uh-
de-Bernays, Leipzig 1925.

Winckelmann, Johann Joachim, Geschichte der Kunst des Alterthums, Schriften und Nach-
laf3, Bd. 4.1: Text, hg. von Adolf H. Borbein et al., Mainz 2002.

Sekundirliteratur

Abeler, Helmut, , Grazie”, in: Historisches Worterbuch der Philosophie, hg. von Joachim
Ritter, Karlfried Griinder und Gottfried Gabriel, Bd. 3, Basel 1974, S. 866—-871.

Bachmann, Cordula, Wenn man die Welt als Gemiilde betrachtet. Studien zu den Eikones
Philostrats des Alteren, Heidelberg 2015.

Baumann, Mario, Bilder schreiben. Virtuose Ekphrasis in Philostrats ,Eikones’, Berlin 2011.

Behrisch, Sven, ,Virtuose”, in: Historisches Worterbuch der Rhetorik, hg. von Gert Ue-
ding, Bd. 9, Darmstadt 2009, Sp. 1138-1143.

Bowie, Ewen/ Elsner, Jas (Hgg.), Philostratus. Greek Culture in the Roman World, Cam-
bridge 2009.

Elsner, Jas, ,Making Myth Visual. The Horae of Philostratus and the Dance of the
Text”, in: Mitteilungen des Deutschen Archiologischen Instituts. Romische Abteilung 107
(2000), S.253-276.

Escher, Jakob, ,Charites”, in: Pauly’s Realencyclopidie der Classischen Altertumswissen-
schaft, hg. von Georg Wissowa, Bd. 3.2, Miinchen 1899, Sp. 2150-2167.

Gombrich, Ernst H., Art and Illusion. A Study in the Psychology of Pictorial Representation,
New York 1960.

Hallof, Klaus et al., ,Lysipp”, in: Der Neue Ouverbeck. Die antiken Schriftquellen zu den
bildenden Kiinsten der Griechen, hg. von Sascha Kansteiner et al., Bd. 3, Berlin 2014,
S.291-392.

Harrison, Evelyn B., ,,Charis, Charites”, in: Lexicon iconographicum mythologiae classicae,
Bd. 3.1, Ziirich / Miinchen 1986, S. 191-203.

Heinimann, Felix, , Eine vorplatonische Theorie der téxvn”, in: Museum Helveticum 18
(1961), S. 105-130.

Holscher, Tonio, ,Die Nike der Messenier und Naupaktier in Olympia“ in: Jahrbuch
des Deutschen Archiologischen Instituts 89 (1974), S.70-111.

Imdahl, Max, Farbe. Kunsttheoretische Reflexionen in Frankreich, Miinchen 1987.

Kennedy, George, The Art of Persuasion in Greece, Princeton 1963.

Kleiner, Gerd, ,,Anmut / Grazie”, in: Asthetische Grundbegriffe. Historisches Worterbuch
in sieben Binden, hg. von Karlheinz Barck et al., Bd.1, Stuttgart/ Weimar 2000,
S.193-207.

Koch, Nadia J., Techne und Erfindung in der klassischen Malerei, Miinchen 2000.

Koch, Nadia ., Paradeigma. Die antike Kunstschriftstellerei als Grundlage der friihneuzeitli-
chen Kunsttheorie, Wiesbaden 2013.



28 Nadia J. Koch

Koch, Nadia J. / Schirren, Thomas, , Verbal-visuelle Rhetorik”, in: Handbuch Sprache im
multimodalen Kontext, hg. von Nina-Maria Klug und Hartmut Stockl, Berlin 2016,
S. 217-240.

Lausberg, Hans, Handbuch der literarischen Rhetorik, Stuttgart *1990.

Lesky, Albin, Geschichte der griechischen Literatur, Bern / Miinchen *1971.

Mielsch, Harald, , Apelles”, in: Der Neue Overbeck. Die antiken Schriftquellen zu den bil-
denden Kiinsten der Griechen, hg. von Sascha Kansteiner et al., Bd. 4, Berlin 2014,
S.125-205.

Panofsky, Erwin, Idea. Ein Beitrag zur Begriffsgeschichte der ilteren Kunsttheorie, Leipzig /
Berlin 1924.

Pollitt, Jerome J., The Ancient View of Greek Art. Criticism, History, and Terminology, New
Haven / London 1974.

Primavesi, Oliver / Giuliani, Luca, ,,Bild und Rede. Zum Proomium der Eikones des
zweiten Philostrat”, in: Poetica 44 (2012), S. 25-79.

Schirren, Thomas, Philosophos Bios. Die antike Philosophenbiographie als symbolische
Form, Heidelberg 2005.

Schirren, Thomas, ,,Bewegte Bilder”. Die rhetoriktheoretischen Grundlagen der Ek-
phrasis in den Eikones des dlteren Philostrat”, in: Aiakeion. Beitrige zur klassischen
Altertumswissenschaft zu Ehren von Florens Felten, hg. von Claus Reinholdt, Peter
Scherrer und Wolfgang Wohlmayr, Wien 2009, S. 129-142.

Sichtermann, Hellmut, ,Gratiae”, in: Lexicon iconographicum mythologiae classicae,
Bd. 3.1, Ziirich / Miinchen 1986, S. 203-210.

Squire, Michael, Image and Text in Graeco-Roman Antiquity, Cambridge 2009.

Squire, Michael, , Apparitions Apparent. Ekphrasis and the Parameters of Vision in
the Elder Philostratus’s Imagines”, in: Helios 44 (2013), S. 97-140.

Stockl, Hartmut, ,Sprache-Bild-Texte lesen. Bausteine zur Methodik einer Grund-
kompetenz”, in: Bildlinguistik. Theorien — Methoden — Fallbeispiele, hg. von Hajo
Diekmannshenke, Michael Klemm und Hartmut Stockl, Berlin 2010 (Philologi-
sche Studien und Quellen 228), S. 43-70.

Ueding, Gert, Aufklirung iiber Rhetorik. Versuche iiber Beredsamkeit, ihre Theorie und prak-
tische Bewihrung, Tiibingen 1992.

Ullrich, Wolfgang, Was war Kunst? Biographien eines Begriffs, Frankfurt a. M. 2005.



Die Charis des Apelles 29

Abbildungen

Abb. 1: Weihrelief mit Chariten, Athen, Akropolismuseum 702
Foto Deutsches Archdologisches Institut Neg. D-DAI-ATH-Akropolis-1746

DOI: 10.13173/9783447109260.007
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



30

Nadia J. Koch

w

e R S

Abb. 2: Line of Beauty and Grace. Aus William Hogarth,
The Analysis of Beauty, London 1753, Taf. 1
Foto Creative Commons: https://www.metmuseum.org/art/collection/search/365314

DOI: 10.13173/9783447109260.007
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Die Charis des Apelles

e

£ - h R -

Abb. 3: Attische Lekythos des Achilleus-Malers
Antikenmuseum Basel BS 454. Nach Olga Tzachou-Alexandri,
Leukes Lekythoi tou Zégraphou tou Achilleds sto Ethniko Archaiologiko
Mouseio, Athen 1998, S. 69, Abb. 9

DOI: 10.13173/9783447109260.007
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://crcati\'cmmmons,urg/licunsc»/by-nc—nd,ﬂ.l)/'dumtdc
© by the author

31



32 Nadia J. Koch

Abb. 4: Kraterfragment des Malers der Dionysosgeburt
Amsterdam, Allard Pierson Museum 2579 / Gids 1486
Nach Jean Charbonneaux u. a., Das klassische Griechenland, Miinchen 1971, S. 311, Abb. 361

Abb. 5: Kopf eines Jagers vom Jagdfries im sog. Philipps-Grab von Vergina, Detail
Nach Hariclia Brécoulaki, La peinture funéraire de Macédoine. Emplois et fonctions
de la couleur [Ve—Ile s. av. ].-C., 2 Bde., Bd. 2, Paris 2006, Taf. 35, Abb. 2



Von der Gottin zur Postposition
Asthetische Transformationen der gratia
in antiker Rhetoriktheorie

Melanie Moller

Wer auf der Suche nach einer griffigen Definition der gratia in antiker Rhetorik zu
den einschldgigen Monographien und Aufsitzen greift, muss eine herbe Enttéu-
schung verkraften konnen: Bestenfalls wird er auf verstreute Bemerkungen
stoflen. In den entsprechenden Handbtichern und Lexika sind weiterfiihrende
Informationen iiberdies mehrheitlich unter dem Lemma ,,Anmut” versammelt,
was schon eine erste Weichenstellung bedeutet: , Anmut” macht ja allenfalls ei-
nen Teilaspekt der gratia aus, der noch dazu das Stigma trégt, dass er wissen-
schaftlich kaum eindeutig zu definieren ist bzw. seine Relevanz fiir die moderne
Asthetik verloren zu haben scheint. So heifit es etwa in Gerd Kleiners Artikel
,Anmut / Grazie” in Karlheinz Barcks Asthetischen Grundbegriffen:

Die Antike hat sich gegeniiber Deutungen der &sthetischen Gestalt der
Anmut weise abstinent verhalten. [...] Anmut, weder ein kunstgeschicht-
licher noch -wissenschaftlicher Begriff, ist auch ohne Bedeutung fiir die
gegenwartige dsthetische Theorie.!

Zu einem dhnlichen Urteil sind freilich schon philologische Untersuchungen
alteren Datums gekommen; ich zitiere aus Karl Deichgréabers Studie Charis und
Chariten. Grazie und Grazien:

Charis, Grazie, will ihrem Wesen gemafs etwas Seltenes bleiben. Die Cha-
riten scheuen das grelle Licht der Wissenschaft, die, wenn auch in bester
Absicht, den anmutig verhiillenden Schleier durchdringt und die Gestalt
den Blicken aller preisgibt.

1 Gerd Kleiner, ,Anmut/ Grazie”, in: Asthetische Grundbegriffe, hg. von Karlheinz Barck et al.,
Bd. 1: Absenz — Darstellung, Stuttgart / Weimar 2000, S.3-208, hier S.196, S.206.

2 Karl Deichgréber, Charis und Chariten. Grazie und Grazien, Miinchen 1971, S. 6. Ahnlich die
Einschétzung Pierre Grimals in seiner Rezension zur Studie von Erkinger Schwarzenberg
(Die Grazien, Bonn 1966), in: Gnomon 41 (1969), S. 520f., hier S. 521: ,[...] tout bien considéré, la
grace n'est-elle pas, avant tout, l'ineffable?”.



34 Melanie Moller

Beide Zitate zeigen die Tendenz, ,Anmut” aus epistemischen Diskursen heraus-
halten zu wollen. Und die Reihe liee sich beliebig fortsetzen.® Starker noch als
der griechische oder deutsche Begriff (also charis und dt. ,Anmut”, neben ,Reiz”,
,Grazie” oder ,Charme”) ist der lateinische Terminus gratia von diesem Desin-
teresse betroffen. Wo seine antiken Erscheinungsformen {iberhaupt der Diskus-
sion fiir wiirdig befunden werden, steht die soziokulturelle Bedeutung im Mittel-
punkt (als Dank im Prozess wechselseitiger Gunstbezeigung). Seine dsthetischen
Qualitaten sollen sich bestenfalls der Affinitdt zu seinem griechischen Komple-
mentdrbegriff charis verdanken, da ,lacception de ,charme, agrément’, qui est
totalement étrangere aux valeurs fondamentales de la famille de gratia, a été
empruntée au substantif grec”.* Infolgedessen tritt uns die dsthetische gratia auch
im Blick auf den historischen Transfer bzw. die Kontextualisierungen des Begriffs
in dsthetischen Debatten hauptséchlich als eine charis rediviva entgegen (so u. a.
bei Winckelmann®). Worin aber besteht eigentlich diese dsthetische Qualitét? Sie
scheint auf eine primar dufierliche Schonheit zu deuten, die sich im Laufe der
Zeit von den namenspendenden Goéttinnen auf die Voraussetzungen und Ergeb-
nisse kiinstlerischen Schaffens iibertragen hat. Die Abhdngigkeit von externen
GrofSen oder internen Zustdnden wird dabei offenbar dhnlich unterschiedlich ge-
wichtet wie die Mafistdbe, nach denen diese ,anmutige Schénheit’ beurteilt wird:
ob den Gesetzen der Angemessenheit oder nonkonformistischen Vorstellungen
entsprechend. Fiir eine blof§ ornative, oberflachlich gefasste gratia scheinen nun
wieder hauptsachlich die Romer verantwortlich zu sein, unter deren Zugriff sie
zum blofSen ,, Zierat [sic]” verkommen sei, wiahrend , die echten Chariten [...] sich
aus der Welt zuriickgezogen [héatten]”.

Die Kritik an dieser dsthetischen romischen gratia sowie {iberhaupt die Scheu
vor dem epistemologischen Zugriff auf das Konzept in literaturwissenschaftli-
chen Kontexten diirften wesentlich mit der Schwierigkeit zusammenhéngen, das
Phéanomen als solches zu bestimmen. Wo eine Kategorie sich nicht eindeutig fi-
xieren lasst, wo sich im Vorhinein abzeichnet, dass sie noch am Ende der Untersu-
chung im Ungefahren verbleiben werde, da droht ihre Ausgrenzung aus dem
Wissensdiskurs.” Wenn man sich jedoch auf das Wagnis einlésst, die Grauzonen
des Asthetischen wissenschaftlich zu erschliefen, und derlei Vagheiten gelassen

3 Auch Christian Meiers Studie Politik und Anmut. Eine wenig zeitgemifle Betrachtung, Miinchen
2000, kokettiert im Untertitel mit dieser vermeintlichen Wissenschaftsferne der gratia.

4 Claude Moussy, Gratia et sa famille, Paris 1966, S. 479.

5 Vgl. Johann Joachim Winckelmann, ,Von der Grazie in den Werken der Kunst” (1759), in:
ders., Kleine Schriften und Briefe, 2 Bde., hg. von Hermann Uhde-Bernays, Leipzig 1925, Bd. 1,
S.136-142.

6 Deichgraber, Charis und Chariten, S. 60.

7 Diese Diagnose gipfelt in Kleists Marionettentheater (1810), wo Grazie sich nur als organische,
durch Schwerkraft evozierte Bewegung einstellen kann: So wird die Unmdglichkeit ihres
szientifischen Potentials grotesk verzerrt (vgl. dazu u. a. Sabine Mainberger, , Lassig —subtil -
lakonisch. Zur Asthetik der Grazie”, in: Arcadia 47 (2012), S.251-271, hier S. 265f.; und Kleiner,
Anmut / Grazie, S.204-206).



Von der Gottin zur Postposition 35

in Kauf nimmt, dann stellt gratia ein denkbar geeignetes Forschungsobjekt dar.
Nicht nur ldsst sich an ihrem Beispiel veranschaulichen, wie komplexe kunst-
und literardsthetische Oppositionen (z. B. Kunst und Natur oder ars und ingeni-
um) ineinandergreifen; nein, an ihrer Phdanomenologie kann man trefflich studie-
ren, auf welche Weise(n) die dem Mythos entsprungenen Géttinnen zugleich zu
einem wesentlichen Element theologischer und soziologischer Theoriebildung,
asthetischer Debatten und grammatischer Dispositionen transformiert wurden.

Wie ist diese grofie Spannbreite zu erkldren, und inwieweit hdangen ihre ein-
zelnen Komponenten miteinander zusammen? Uberzeugende Antworten diirf-
ten vor allem die in der Rhetorik zu beobachtenden Adaptionen des Konzepts der
gratia bieten, schon deswegen, weil wir es hier mit seinen scheinbar ,technisch-
sten’ Versionen zu tun haben. Zugleich ist die Rhetorik als Disziplin durchléssig:
Sie durchwirkt alle zeitgenossischen Diskurse von der Politik tiber die Philoso-
phie und Theologie bis hin zur Poetik und Grammatik und ermoglicht es uns,
epistemische Transfer- und Transformationsprozesse nachzuvollziehen. Ist gratia
inihren verschiedenen Konfigurationen aber tatsachlich Teil des rhetorischen Wis-
senskanons? Und handelt es sich bei ihrer dsthetischen Lesart {iberhaupt um ein
vermittelbares Phanomen? Rhetorische Handbiicher wie Johann Christian Gott-
lieb Ernestis haufig konsultiertes Lexicon technologiae (1795) halten sie fiir ein sinn-
lich-affektiv erfahrbares, jedoch begrifflich nicht definierbares Kriterium:® charis:
venustas, decor per omnem orationem ita fusus, ut facilius sentiri quam explicari possit
(,,charis [ist] eine Schonheit, eine Zier, die derart {iber die ganze Rede verteilt ist,
dass sie leichter empfunden als erkldrt werden kann”). Diese Unschirfe konsta-
tieren auch die antiken Rhetoriker; nicht alle jedoch kapitulieren vor ihr: So gab
es immer wieder Versuche, sie als Gegenstand wissenschaftlicher Reflexion ernst
zu nehmen.

Es ist der erste staatlich besoldete antike Rhetorik-Lehrer, Marcus Fabius Quin-
tilianus, der das vielseitigste und zugleich subversivste Konzept rhetorischer
gratia bietet. In epistemologischer Hinsicht besonders interessant: Was hat gratia
iiberhaupt in einem systematischen Lehrbuch wie den Institutiones oratoriae zu
suchen? Versteht Quintilian unter ihr eine individuelle Haltung oder ein erlern-
bares Wissen? Und inwiefern kénnte es dem Gegenstand eo ipso geschuldet sein,
dass Quintilian aus dessen Ideengeschichte gleichsam hinauskatapultiert wur-
de? Bevor wir uns diesen Fragen widmen konnen, muss die Entwicklung des die
antike Rhetorik betreffenden Teils der Begriffsverwendung in historisch variie-
renden Kontextualisierungen in groben Ziigen nachgezeichnet werden, da diese
gleichsam das wissenschaftliche Fundament der bei Quintilian nachweisbaren
Vorstellungen von gratia bildet und belegt, dass er uns eine eigenwillig konzipier-
te Schnittmenge der verschiedenen geldufigen Diskurse présentiert.

8 Esgibt nur einen Eintrag zur griechischen charis, die rémische gratia fithrt kein eigenes Lemma,
vgl. Johann Christian Gottlieb Ernesti, Lexicon technologiae Graecorum rhetoricae, Leipzig 1795.



36 Melanie Moller

1 Phinomenologie: rhetorische gratia

a) charis/ gratia im sozialen Gefiige

Dass gratia von Beginn an auch eine rhetorisch relevante Grofe ist, zeigen schon
die frithesten Belege in ganz unterschiedlichen Textsorten (zundchst in ihrer
griechischen Entsprechung charis). Die Gottinnen selbst, die Chariten oder Gra-
zien, werden fiir Qualitdten gerithmt, die vornehmlich auf ihre stimmliche Bega-
bung, ihre anmutige Sprache und ihren Gesang zurtickzufiithren sind (so bereits
bei Hesiod und Demokrit). Auch in der homerischen Odyssee ist charis konkret
auf die Beschaffenheit der Rede bezogen. In Od. 8.175 etwa versinnbildlicht sie
die Moglichkeit, die von den Géttinnen empfangene Redegabe zu technischer
Vollendung zu bringen.” In den epischen und philosophischen Darstellungen ba-
siert charis als rhetorischer Effekt primar auf einer sozialen Tugend: Die Chariten
verleihen die Macht der iiberzeugend-anmutigen Rede auch nach Mafigabe der
Vorziige, die sie bei einzelnen Menschen beobachten — sozusagen als Belohnung
fiir soziokulturell angemessenes Verhalten. In diesen Zusammenhangen werden
die Chariten auch in ihrer Funktion als Stadtgéttinnen aufgerufen, die die Freu-
de an Gemeinschaft und Diskussion garantieren."” Dieser Aspekt spielt auch in
den rémischen gratia-Debatten eine eminente Rolle: Der Lyriker Laevius (2./1. Jh.)
assoziiert gratia mit decor und beschreibt damit eine extern konturierte, dem ge-
sellschaftlichen Konsens gentigende schickliche Haltung: fulgens decore et gratia
(puella; frg. 18 Morel). Auch populédre romische Redetheorien wie die Herennius-
Rhetorik und Ciceros Rhetorika sind vor allem an dieser sozialen gratia interessiert:
Dem Redner soll es gelingen, sein gesellschaftliches Ansehen tiber soziale Ver-
lasslichkeit zu etablieren. Wenn er gratia erfahrt, hat er sich erkenntlich zu zeigen,
und umgekehrt. Auch wo der Auctor ad Herennium die ,Nattiirlichkeit’ der gratia
hervorhebt, bemisst er sie nach gesellschaftlichen Normen (z. B. Her. 3.21).

b) gratia im Gefolge zwielichtiger Michte

Ob durch Gétter vermittelt oder eigenstandig entwickelt: gratia wird primaér als
natiirliche Eigenschaft eingestuft. Deshalb kann sie in der Redekunst bevorzugt
dort erwirkt werden, wo man ihr ihre technische Zuriistung, ihre Kiinstlichkeit
also, nicht ansieht." Sie verkorpert in besonderer Weise das Prinzip des celare artem

9 Das erhellt aus der Definition des Odysseus, der diese Gabe seinem Gegeniiber, dem Phaia-
ken Euryalos, abspricht: Dessen gottgleiches AuBeres stehe in einem eklatanten Missverhalt-
nis zu seinem Mangel an rhetorischer Anmut (AAA’ 00 ol x&o1g &l tegloTéetal éméeooty).
Bei Odysseus selbst hingegen herrscht Einklang zwischen seiner gottgegebenen Redekunst
und seinem dufleren Erscheinungsbild, wie uns der Text immer wieder eindrucksvoll vor-
fiihrt.

10 In diesem Sinne werden auch einzelne Redner fiir ihre (demokratisch wirksame) charis ge-
priesen: Lysias etwa erscheint als Prototyp der rhetorischen charis bei Dionysios von Hali-
karnass und bei Ps.-Longin (bei Lysias sei das einzelne Wort durch die Bliite der charis aus-
gezeichnet), und auch Andokides wird fiir seine rednerische Anmut gerithmt.

11 Vgl. dazu Mainberger, , Léssig — subtil — lakonisch”, bes. S.253, S.256.



Von der Gottin zur Postposition 37

oder ars latet arte sua'> und scheint sich schon dadurch regulierenden oder wer-
tenden Zugriffen zu entziehen. Diese Neigung riihrt wahrscheinlich von der ne-
gativen Disposition der charis / gratia her, von ihrer , dualistische[n] Nachtseite”.”®
Auch diese ldsst sich quer durch alle Epochen und Gattungen beobachten: Sie
gewinnt Kontur in ihrer rdumlich konkret gedachten Nachbarschaft zu in sich
selbst ambivalenten Gestalten wie Peitho und Pandora, die schon in Hesiods Wer-
ken erwahnt wird (Erga 73; Th. 65). Aischylos kennt die Gegeniiberstellung von
charis und Gewalt (bia), Theognis jene von charis und Zwang (anagke);" in lateini-
schen Texten ist ihre Affinitdt zum (rhetorisch bedingten) Betrug (v.a. fraus) mehr-
fach verbtirgt (z. B. Cic. nat. 3.44).5

¢) charis/ gratia als Gegenstand rhetorischer Lehre

Der erste, der charis wissenschaftlich gewtirdigt hat, diirfte der Grieche Deme-
trios von Phaleron gewesen sein (3. Jh.). Im dritten Buch der unter seinem Na-
men iiberlieferten stil- und hermeneutiktheoretischen Schrift De elocutione sind
diesem Thema immerhin 61 Kapitel gewidmet (de eloc. 3.128-189). Unter charis
begreift Demetrios eine Art geistreichen, urbanen Scherzes, ja eine ,Witzrede”
(Asteismos).’® Er kennt aber auch die Schattenseite der charis, wenn er aus Homer
Beispiele fiir ihre furchtbare, grauenerweckende (deinos, phoberoteros) Erschei-
nungsweise (z. B. beim Zyklopen) zitiert. Charis kann man laut Demetrios durch
Stil, Stoff oder Klang bewirken (diese Unterscheidung werden der Auctor ad He-
rennium: gratia rei ac verbi, Her. 4.36, und Cicero, fam. 3.1.1, iibernehmen 7). Der
blofle Stoff kann bereits charis in sich bergen; doch ldsst sie sich durch entspre-
chende stilistische Durchformung betrédchtlich steigern — oder iiberhaupt erst
generieren: Darin sieht Demetrios den ,méachtigsten Reiz” (dynotate charis) des
Redners selbst.” Die Evokation der charis unterliegt verschiedenen generisch be-

12 Diese primir rhetorische Tugend scheint auch die ,moderne’ gratia noch wesentlich zu pra-
gen (vgl. Mainberger, , Ldssig — subtil — lakonisch”, S.256).

13 Kleiner, ,,Anmut/ Grazie”, S. 195.

14 So heifit es schon bei dem Vorsokratiker Empedokles iiber die charis (frg. 116 D / K): otvyéet
dvoTANTOV Avayknv (,[sc.: Anmut] hasst den Zwang”).

15 Vgl. dazu Karl-Heinz Gottert, ,Anmut”, in: Historisches Worterbuch der Rhetorik, Bd. 1, hg. von
Gerd Ueding et al., Tiibingen 1992, Sp. 610-623, sowie Ulrike Miiller-Hofstede, ,Grazia“ in:
Metzler Lexikon Literaturwissenschaft. Ideen, Methoden, Begriffe, hg. von Ulrich Pfisterer, Stutt-
gart/ Weimar 22011, S. 163-167. Tadeusz Zielinski ist der — durchaus verfiihrerischen — Ver-
suchung erlegen, Charis unter Berufung auf Pindar etymologisch mit dem Unterweltfahr-
mann Charon zu verbinden, um ihre Schattenseite zu dokumentieren: ders., ,,Charis and
Charites”, in: The Classical Quarterly 18 (1924), S. 158-163.

16 Solch einen ,grazidsen’ Scherz bietet das Auftaktbeispiel des Demetrios, in welchem er von
einer alten Dame sinngemaf3 sagt: ,Man hitte leichter ihre Zdhne als ihre Finger zdhlen
koénnen.”

17 Umstritten ist der Sinn von gratia in Brut. 98; leg. Agr. 2.1; Phil. 1.21.

18 Haufig wird charis durch Kiirze (syntomia/brevitas) oder durch die Wortstellung evoziert
(bevorzugt am Schluss). Auch kunstvolle Verdoppelungen, Anaphern, Metaphern, (dithy-
rambische) Komposita, ungewohnliche oder geschickt platzierte gewdhnliche Worter be-
wirken stilbedingte charis. Charis kann in gesuchten Attributen, Gleichnissen, in Para- und



38 Melanie Moller

dingten , Kunstregeln” (technai).’® Es handelt sich also im Ganzen um eine lern-
und lehrbare, dem rhetorisch-stilistischen Wissenskanon zugehorige Form der
charis.

Zusammenfassend lasst sich bis hierhin festhalten, dass charis / gratia als soziale
Tugend wie auch als dsthetischer Effekt (in ihrer positiven wie negativen Kon-
notation) weitgehend an ein gesellschaftliches Wertesystem gekoppelt bleibt. Wo
sie explizit als rednerische Technik verhandelt wird, kann sie auch didaktischen
Zwecken dienen, ist also iibertrag- bzw. vermittelbar. Die romische gratia iiber-
nimmt nahezu all diese Implikationen ihrer griechischen Schwester, schwer-
punktmaéfiig die soziale Komponente; als rhetorischer Terminus etabliert sie sich
zundchst nicht, vor allem dort nicht, wo primar &sthetische, szientifischer Be-
schreibung weniger zugéngliche Effekte der Redekunst erdrtert werden. Obwohl
sie vereinzelt von ihr Gebrauch machen, weichen die bedeutendsten romischen
Rhetoriker (Auctor ad Herennium, Cicero) auf semantisch verwandte Begriffe wie
venustas, suavitas, iucunditas oder dignitas aus, um die Moglichkeit des (sozialen
wie dsthetischen) conciliare, d. h. einer versohnenden, Einklang stiftenden rhe-
torischen Wirkintention zu begriinden bzw., so im Falle von Capella, einer Bezug-
nahme auf die Voreinstellung des Publikums.” Das wird sich erst mit Quintilian
andern.

2 Quintilians gratia — ein diskursives Konzept?

Die latinistische Forschung weiff mit dem Profil, das Quintilian der gratia ver-
leiht, wenig anzufangen. So heifit es in dem wichtigsten Kommentar zu einer
Schliisselpassage, der Behandlung der gratia des Redners in inst. 12.5.1, lapidar:
,gratia [means] ,charm’; a sense common in Q[uintilian], otherwise more frequent

Metabole Gestalt gewinnen (hier verweist Demetrios auf Sappho mit ihren spezifischen
,Vertauschungen”, § 148). Ahnliche Auswirkungen verzeichnen Hyperbeln, die an Adynata
grenzen, fremdartige Verse (iiberhaupt allotria), Uberraschungen und Plétzlichkeitseffekte,
Zusammenhanglosigkeiten (Griphos-Raétsel), Klangfiguren oder versteckte Anklagen. — In
den Stoffen selbst liegt charis-Potential, soweit sie generische Erwartungen {ibertreffen. So
koénnen Sprichworter etwa durch eingefiigte Erzdhlungen oder Verwechslungen iiberra-
schende Anmut entfalten. Beispiele fiir eine materielle, d. h. im bloSen Wortmaterial greif-
bare charis bezieht Demetrios wieder aus Sappho (§ 166). Derlei materielle Anmut tritt ent-
weder visuell (durch Bilder) oder akustisch zu Tage (durch Klangfiguren und -effekte, durch
Verse, Rhythmen und Kompositionen): Hier ist die charis bisweilen dem Erhabenen (megalo-
prepes) vergleichbar.

19 Die hervorgerufenen Reize sind stets rezeptionsasthetisch-intentional gefasst und werden
unterschiedlichen Zwecken zugeordnet: Sie sollen erfreuen und Lob hervorrufen oder Ge-
lachter bewirken.

20 Zum semantisch vielfdltigen Gebrauch von gratia vgl. Cicero, inv. 1.46; 2.65f.; 2.161; de orat.
1.198; 1.117; orat. 208; part. 130; off. 1.47; 2.64; 2.66; Her. 3.21; 4.19. Dass auch die Haltung der
Rezipienten in die Reflexionen auf gratia miteinbezogen wurde, belegt spatestens Martianus
Capella in seinen Septem artes liberales (rhet. 46-52): Er deutet sie sogar explizit als narratolo-
gische Kategorie, namlich als Erzdhlhaltung des Publikums.



Von der Goéttin zur Postposition 39

in poetry”.? Schauen wir uns im Folgenden die zentralen Werkstellen an, um uns
eine etwas prézisere Vorstellung von Quintilians Konzeption der gratia und ihrer
Eignung als Gegenstand padagogischer Forschung zu verschaffen.

Gemafs der geldufigen Konnotation finden sich auch in Quintilians Institutio
zahlreiche Stellen, in denen gratia als soziales Renommee gefasst wird.”? Doch
lasst er es dabei nicht bewenden: Obwohl er dem Phanomen kein eigenes Kapitel
widmet, diskutiert er es in den unterschiedlichsten Zusammenhangen als we-
sentlichen Effekt der Redekunst, wobei er im Besonderen an den Bedingungen
interessiert ist, auf denen dieser aufruht. Ich moéchte mich im Folgenden auf die-
jenigen Passagen konzentrieren — und das sind die meisten! —, in denen Quintili-
an das dsthetische Geprage der gratia ins Visier nimmt.

Bezeichnenderweise gilt eine der ersten konkreten Bemerkungen zum Thema
(in der Rubrik ,musikalische Friiherziehung’ des Redners) den Grazien als Gott-
heiten (inst. 1.10.21): Denique in proverbium usque Graecorum celebratum est indoctos
a Musis atque a Gratiis abesse (,,schliefllich hat es folgende Feststellung zu einem
bekannten Sprichwort der Griechen gebracht: <dass ndmlich> Ungebildete den
Musen und Grazien fernstiinden”). Quintilian erinnert hier nicht nur an den
gottlichen Ursprung der gratia; indem er die Beobachtung als (nicht weiter ausge-
wiesenes ) Sprichwort kennzeichnet, verleiht er ihr zugleich zeitlose Giiltigkeit,
wobei die Affinitat der Grazien zu den Musen, die auch in anderen Texten ver-
biirgt ist, die Autorisierung des Diktums weiter beférdert. Schon hier fallt zudem
die Eigenheit Quintilians ins Auge, sich dem Phanomen gratia vornehmlich ex ne-
gativo zu nahern: Er vermutet die Bedingungen fiir den Mangel an Grazie in feh-
lender Bildung. Wer sollen diese ,Ungebildeten” (indocti) sein? Aus dem Kontext
erhellt, dass ihre Distanz zu den Gottinnen der schonen Kiinste nicht nur dem
fehlenden Umgang mit dem Gegenstand (hier der Musik), sondern auch einer
defizitaren natiirlichen Disposition entspringt.*

An der zweiten einschldgigen Stelle (inst. 2.13.8f.) erdrtert Quintilian unter
dem Blickwinkel der Wissenschaftlichkeit der Rhetorik eine populédre kunstas-
thetische Konstante der gratia: die Dynamik, genauer die grazidsen Bewegungen,
die Statuen suggerieren kénnen:

21 Quintiliani institutionis oratoriae liber XII, hg. von Roland Gregory Austin, Oxford 1948, S. 100.

22 Vgl. inst. 1.2.11 (Verbindung von gratia, pecunia, amicitia); inst. 5.11.37 (als soziale Haltung im
Vergleich mit odium); inst. 3.7.14; 2.15.58 (im Verbund mit potentia und dividia); inst. 5.2.3 (Ver-
mehrung der Uberzeugungskraft [persuadere] durch auctoritas, gratia, pecunia dicentis). Der
Quintilian-Text wird zitiert nach: Quintiliani institutiones oratoriae libri X1, 2 Bde., hg. von Mi-
chael Winterbottom, Oxford 1970; Ubersetzungen sind, wenn nicht anders gekennzeichnet,
von der Verf. Vgl. auch Text und Ubersetzung von Helmut Rahn, Marcus Fabius Quintilianus.
Ausbildung des Redners. Zwdlf Biicher, 2 Bde., Darmstadt 1972.

23 Im Hintergrund steht vielleicht Theokrit, Id. 16.109; vgl. auch Aelian, de nat. an. 12.6.

24 Dieses Problem offenbart sich auch in der philologischen Rekonstruktion des Quintilian-
Textes an dieser Stelle: Blickt man in den kritischen Apparat, so findet sich neben diversen
Kleinschreibungen von gratiis sogar die (durch einen Wiederholungsfehler bedingte) Ver-
schreibung a Graecis.



40 Melanie Moller

Expedit autem saepe mutare ex illo constituto traditoque ordine aliqua [...]
nam recti quidem corporis vel minima gratia est: nempe enim adversa sit facies
et demissa bracchia et iuncti pedes et a summis ad ima rigens opus. Flexus
ille et, ut sic dixerim, motus dat actum quendam et adfectum: ideo nec ad
unum modum formatae manus et in vultu mille species [...].»

Es ist jedoch oftmals forderlich, von der festen {iberkommenen Ordnung
etwas abzuandern [...]. Beim aufrechten Korper niamlich ist die Anmut sogar am
geringsten: Man stelle sich vor, das Gesicht blickte geradeaus, die Arme wié-
ren zu Boden gestreckt, die Fiifie stiinden nebeneinander: Dann wird das
Kunstwerk von oben bis unten starr sein. Jene Biegung und — ich mochte
so sagen: Bewegung — ermoglicht eine gewisse Handlung und Erregung;:
Deshalb sind die Hande nicht nur auf eine Art gestaltet, und in der Miene
spiegeln sich tausend Ausdrucksweisen.

Auch hier hebt Quintilian ex negativo an, beschreibt also, wie sich an der (gera-
den) Haltung der Statue ein Mangel an gratia ablesen lasse (hier sogar superlati-
visch und mit vel noch gesteigert). Hinzu kommen ein stur geradeaus gerichteter,
kommunikationsverweigernder Blick sowie bewegungslose Extremitédten: ein im
Ganzen statisches Werk (rigens opus). Gegen diese Statik setzt Quintilian den Reiz
der korperlichen Flexibilitat und Mobilitat (flexus, motus): Eine dynamische Linie
sollen die Korper bilden. Diese Dynamik der bewegten Bilder in der Kunst und
der mit ihr verglichenen Rhetorik erzeugt wiederum den Eindruck von Leben-
digkeit und dadurch — gratia. Wird hier womdoglich Lebensechtheit zum zentralen
Kriterium?* Vordergriindig ja; Quintilians eigentliches Anliegen ist jedoch die
gestalterische Vielfalt, mit der der (Rede)Kiinstler auch gegen die Erwartung der
Betrachter operieren kann (nec ad unum modum, mille species). Tatsdchlich soll man
sogar moglichst oft von der konventionellen Ordnung abweichen, wie der Text
einleitend formuliert (expedit autem saepe mutare ex illo constituto traditoque ordine
aliqgua): Schon bei Quintilian fassen wir also die Tendenz zur Abkehr von einer
allzu schlicht gefassten ,apollinischen Klarheit’” und das ausgerechnet mit Hilfe
der notorisch unterbestimmten gratia.

In inst. 4.5.4, wo die Gliederung der Rede (partitio) im Mittelpunkt steht,? fasst
Quintilian eine gratia ins Auge, die durch gedankliche Spontaneitat bewirkt wer-
den kann:

25 Hervorhebungen im Kursivdruck im Zitat hier und im Folgenden von der Verf.

26 Zum Thema kiinstlerische ,Authentizitat’ vgl. Martin Devecka, ,,Did the Greeks Believe in
Their Robots?”, in: The Cambridge Classical Journal 59 (2013), S. 52-69.

27 Bei dieser Art von Bewegung als Kriterium der Abweichung vom Geraden handelt es sich
gewissermafien um eine proleptische Verkehrung des Kontraposts, der Perversion des Re-
gelhaften in der (bewegten) Kunst.

28 Diese Stelle ist Hermogenes (S. 359 Rabe) nachempfunden.



Von der Goéttin zur Postposition 41

Alia sunt magis propter quae partitione non semper sit utendum: primum
quia pleraque gratiora sunt si inventa subito nec domo allata sed inter dicendum
ex re ipsa nata videantur, unde illa non iniucunda schemata: ,paene excidit
mihi’ et ,fugerat me’ et ,recte admones’; propositis enim probationibus omnis
in relicum gratia novitatis praecerpitur.

Schwerer wiegen andere Griinde, von der Gliederung abzuweichen: zu-
erst, weil es meistens reizvoller ist, wenn Argumente plétzlich erfunden und nicht
schon von zu Hause mitgebracht werden, sondern wihrend der Rede sozusagen
aus der Sache selbst hervorzugehen scheinen, woher folgende gelungene Wen-
dungen stammen: ,beinahe wére mir entfallen’ ,es war mir entgangen’
und ,zu Recht ermahnst du mich’; wenn nimlich die Beweise schon vorgestellt
wurden, wird jeder Reiz des Neuen im Hinblick auf das Ubrige im Voraus zunichte
gemacht.

Der Reiz geht auch hier von der Uberraschung aus (inventa subito; novitatis), die
vor allem den Horer betrifft, aber auch das Rednersubjekt, das sich selbst dem
freien Spiel reizvoller Gedanken iiberlassen darf, die sich in der Kommunikation
erst einstellen (inter dicendum) oder gar in der Sache selbst liegen (ex re ipsa nata);
diese gratia beschreibt also ein — {iber die formelhaften Beispielformulierungen
hinaus - schlecht kalkulierbares Reizkapital. Ihr wohnt auch eine spezifische
Tauschkraft inne, kann sie doch, wie es im weiteren Textverlauf heifst, den Rich-
ter auf die falsche Fahrte lenken (fallendus est iudex).”

Nicht nur mit dem Neuen, auch mithilfe der Patina des Alters ldsst sich gratia
evozieren, so etwa durch den passenden Einsatz von Archaismen (inst. 8.3.25):

JOlli enim et ,quianam’ et ,moerus’ et ,pone” et ,porricere’ adspergunt il-
lam, quae etiam in picturis est gravissima [coni. Regius], vetustatis inimita-
bilem arti auctoritatem.

[Worter wie] ,olli’, ,quianam’, ,moerus’, ,pone’ und ,porricere’ verleihen der
[Rede]Kunst den Eindruck jener unnachahmlichen Ehrwiirdigkeit des Alters,
die auch bei Bildwerken besonders reizvoll ist.

Die Problematik dieser nur primo obtutu einfach zu erzielenden gratia erhellt aus
der ,,Unnachahmlichkeit” (inimitabilis) der auctoritas; auch sie entzieht sich also
kategorialer Erschlieffung. In dhnlicher Weise werden in inst. 9.3.28 Wortfiguren
(der Sinnakzentuierung) durch hohes Alter autorisiert:

29 Quintilian setzt den Duktus aus den ersten Biichern fort, demzufolge gratia eher durch Un-
erwartetes erzeugt oder aktualisiert werden kann als durch ebenso konventionelle wie ein-
tonige Strategien. Vgl. auch inst. 9, 4, 43 zur Komposition: Ne verba quidem verbis aut nomi-
na nominibus similiaque his continuari decet, cum virtutes etiam ipsae taedium pariant nisi gratia
varietatis adiutae (,es schickt sich nicht einmal, Worter an Worter, Namen an Namen oder
Ahnliches an Ahnliches ununterbrochen aneinanderzureihen, da auch Stiltugenden selbst
Uberdruss erzeugen konnen, wenn der Reiz der Abwechslung nicht hinzukommt*).



42 Melanie Moller

Illud est acrius genus quod non tantum in ratione positum est loquendi, sed
ipsis sensibus tum gratiam tum etiam vires accommodat. Ex quibus primum sit
quod fit adiectione. Plura sunt genera.

Eindringlicher ist die Art [Figuren], die sich nicht nur auf die sprachliche Sys-
tematik stiitzt, sondern den Sinnen selbst bald Anmut, bald auch noch Krifte
verleiht. Davon sei zuerst die genannt, die durch Hinzufligung entsteht.
Davon gibt es viele Arten.

Hier wird gratia also primar sinnlich entfaltet (ipsis sensibus). Die Gegentiberstel-
lung von gratia und vires unterstreicht den Eindruck einer gewissen Schwerelo-
sigkeit und dtherischen Leichtigkeit der gratia gegeniiber einer physischen Kraft,
die eher mess- als spiirbar wird. Quintilian denkt hier zunéchst an Figuren der
adiectio (Hinzuftigung) wie Steigerung, Wiederholung etc., also an Spielereien
mit dem Wortmaterial und seinem pathetischen Potential.

Auch in Bezug auf klangliche Reizeffekte fallt Quintilian die Fehlerdiagnose
offenbar leichter als ein positiver Befund (inst. 9.4.63): exordium sumunt + cum ea +
quamlibet sit enim composita ipsa, gratiam perdet si ad eam rupta via venerimus (,[die
Anfange] machen nur den Auftakt, wahrend der Schluss + ... + mag er selbst auch
noch so gut komponiert sein, seine Anmut verliert, wenn wir auf einem unter-
brochenen Weg zu ihm gelangen”; es folgen Beispiele aus Demosthenes). Im An-
fangsteil mag der Redner hier noch ungefahrdet agieren, zum Ende der Rede hin
ist jedoch umso mehr auf ausgeglichene Komposition zu achten: Die finale Partie
einer Rede ist mit dem Vorangegangenen verfugt, und dieser Kontext erfordert
aulergewohnliche stilistische Sorgfalt im Hinblick auf die Evokation von gratia.*!

Konstruktive Beispiele gibt Quintilian allerdings auch, z. B. fiir eine stilgebun-
dene gratia; so lasse sich etwa durch die Wiederholung von Wortern in verander-
ter Flexion ein eigentiimlicher Reiz erzielen (inst. 9.3.80: Accedit et ex illa figura
gratia qua nomina dixi mutatis casibus repeti). Ahnlich funktioniert die brevitas, doch
bleibt auch sie unbestimmt und an ein gewisses Uberraschungspotential ge-
koppelt: Sua brevitati(s) gratia (inst. 10.5.8).* Eine vergleichsweise anschauliche Art
von gratia ermoglicht das (antithetische) Wortspiel mit Eigennamen (inst. 9.3.86%).

Wie komplex die formaldsthetische gratia angelegt ist, zeigt sich am deutlichs-
ten an einer Passage des 8. Buches (inst. 8.6.49):

30 Der Text ist an dieser Stelle verderbt.

31 Gratia steht hier im Gegensatz zu severitas, verkorpert also eine mildere Klangform.

32 Vgl. auch inst. 9.3.58: at quae per detractionem fiunt figurae brevitatis novitatisque gratiam petunt
(,Die Figuren jedoch, die durch Auslassungsverfahren zustandekommen, entfalten ihren
Reiz der [sc.: durch] Kiirze und Neuheit”).

33 Est et in nominibus ex diverso conlocatis sua gratia: ,si consul Antonius, Brutus hostis, <si conserva-
tor rei publicae Brutus, hostis> Antonius’ (,,Es liegt ein ganz eigener Reiz in entgegengesetzten
Eigennamen: ,Wenn Antonius Konsul, dann Brutus Staatsfeind, wenn Brutus der Bewahrer
des Staates, dann Antonius der Staatsfeind). Vgl. auch Cic. Phil. 4.8.



Von der Goéttin zur Postposition 43

Illud vero longe speciosissimum genus orationis in quo trium permixta est
gratia, similitudinis allegoriae tralationis.

Bei weitem am schonsten aber ist die Art der Rede, in der der Reiz aus
drei Ausdrucksmitteln zusammengewachsen ist, [aus] Gleichnis, Allego-
rie und Metapher.

Diese gratia befindet sich nicht nur auf der Schwelle vom eigentlichen zum un-
eigentlichen Ausdruck, sondern verkdrpert sozusagen den Schmelzpunkt dieser
besonders wirkmaéchtigen und am starksten mit Ubertragungsleistungen und
Abweichungen vom gewohnten Wortmaterial operierenden Redefiguren. Die
Beispiele, die Quintilian im Anschluss gibt, sind kaum mehr als die abstrakte
Definition dazu angetan, die Technik dieser gratia ernsthaft fiir die Nachahmung
zu vermitteln. Sie dienen nur mehr der Intensivierung des Effekts in der Beschrei-
bung.

Fiir die Klarung des romischen gratia-Konzepts diirfte indes die von Quintili-
an avisierte gratia des Kiinstlers am aufschlussreichsten sein. Zwei Passagen sind
hier besonders relevant: Die erste befindet sich in der integrierten Literaturge-
schichte in Buch 10, wo Quintilian einen Lektiire-Kanon fiir angehende Redner
aufstellt. Unter die dsthetischen Kriterien rechnet auch die spezifische gratia der
vorgestellten Autoren, die bisweilen an das Erhabene zu riihren scheint.®* Fiir
diese gratia lobt Quintilian u. a. die Historiker Xenophon und Julius Secundus so-
wie den rémischen Lyriker Horaz. Zunachst zu Xenophon (inst. 10.1.82):

Quid ego commemorem Xenophontis illam iucunditatem inadfectatam, sed
quam nulla consequi adfectatio possit? — ut ipsae sermonem finxisse Gratiae
videantur, et quod de Pericle veteris comoediae testimonium est in hunc
transferri iustissime possit, in labris eius sedisse quandam persuadendi deam.

Was soll ich jene Lieblichkeit des Xenophon erwadhnen, die gar nicht gesucht
wirkt, die aber (auch) keine noch so angestrengte Suche bewirken kénnte?
Es hat den Eindruck, als hitten die Grazien selbst seinen Stil gebildet, und was
die Alte Komodie von Perikles bezeugt, konnte mit grofstem Recht auf ihn
iibertragen werden: dass auf seinen Lippen die Gottin der Beredsamkeit ihren
Wohnsitz genommen habe.

Unter iucunditas haben wir uns eine Art von rhetorischer Anmut vorzustellen, die
durch die gratia des Autors hervorgerufen wird; schliefSlich werden die Gottinnen
selbst als diese herausragende Gabe verleihende Grofien aufgerufen. Bezeichnen-
derweise werden die Grazien, wie aus der Ideengeschichte bekannt, direkt mit
der Peitho (dea persuadendi) assoziiert. Besonders deutlich wird die fehlende Ge-
suchtheit (inadfectatam) dieser Anmut hervorgehoben: Es ist die , kunstlos” schei-

34 Vgl. dazu Alain Michel, ,La persuasion, le pathétique et la beauté. Quintilien éducateur
(institution oratoire XII)”, in: Revue des Etudes Latines [REL] 75 (1997), S. 192-199.



44 Melanie Moller

nende Kunst,® die Quintilian fiir grazids hélt und zu einer spezifischen, explizit
rhetorisch-kiinstlerischen (sermonem finxisse videantur) Qualitit Xenophons (v)
erkldrt, welche auch bei grofiter Anstrengung von niemand anderem erreicht
werden konne (nulla consequi adfectatio possit); sie ist einzigartig und markiert un-
ter pddagogischem Gesichtspunkt ein Adynaton. Indem Quintilian sein Lob mit
einer praeteritio einleitet und die Genregrenzen (Rede, Historiographie, Komddie)
iiberschreitet, erschwert er den Zugang zum Gegenstand zusétzlich; noch dazu
fiihrt er keine Charakteristika fiir die gertihmte Anmut an.

Horaz wird wenig spéter (inst. 10.1.96) etwas konkreter wegen seiner mit gratia
einhergehenden iucunditas und varietas gepriesen:

At lyricorum idem Horatius fere solus legi dignus: nam et insurgit aliquando
et plenus est iucunditatis et gratiae et varius figuris et verbis felicissime audax.

Aber von den Lyrikern ist derselbe Horaz [von ihm war kurz zuvor schon
die Rede] beinahe alleine wert, gelesen zu werden: denn bisweilen erhebt er
sich und ist voll von Anmut und Grazie sowie auch abwechslungsreich im Ge-
brauch der Figuren, und er hat ein dufierst gliickliches Handchen in seiner
Kiithnheit bei der Wortwahl.

Hier wird iucunditas, in einer Art Hendiadyoin-Konstellation, zum eigenstandi-
gen Komplement der gratia.*® Bei Horaz ist beides gekoppelt an die gliickliche —
ja, superlativisch: gliicklichste (felicissime) — Hand im Gebrauch von Figuren und
Einzelwortern, also einer ganz bestimmten kreativen Wortfindungstechnik, die
allerdings wieder nicht ndher spezifiziert wird. Im Gegenteil: Die Bewegung, die
Horazens Asthetik beigelegt wird, ist die der Erhebung — insurgit — aus der Masse
heraus und {iber sie hinweg; die zeitraumliche Bestimmung verbleibt im Vagen
(aliquando), und die Qualifizierung als beinahe einzig lesenswerten Lyriker (fere
solus legi dignus) entriickt Horaz weiter in eine unfasslich-erhabene, quasi-divine,

35 Esistja vor allem diese verschleierte gratia, die ein reiches Fortleben zeitigt, unter anderem
in dem Hofmann der Renaissance, z. B. in Castigliones Cortegiano, der fiir die Haltung seiner
gratia nicht nur ingenium und iudicium bendtigt, sondern vor allem auch die Technik, Affek-
tiertheit zu verschleiern. Dieser Cortegiano mutiert idealerweise zum ,Mann ohne Eigen-
schaften”: ,Er verkorpert die Suspension von allen existentiellen Anliegen in einer Sphare
des Kiinstlichen, der Fiktion, des Als-ob; er ist ein reines Kunstprodukt, und eben das wirkt
in seinem Ambiente iiberzeugend, denn das Hofleben und seine Akteure sind durch und
durch dsthetisiert” (Mainberger, , Lassig — subtil — lakonisch”, S.256).

36 Im ganzen Werk sind venustas und iucunditas rein asthetisch konnotiert, wohingegen gratia
an der Mehrzahl der Stellen eine groflere semantische Offenheit zeigt. Das erhellt am deut-
lichsten aus einer mit venustas enggefiihrten Definition der gratia in inst. 6.3.18: venustum esse
quod cum gratia quadam et venere dicatur apparet (,lieblich ist, was mit einem gewissen Reiz
und Anmut gesagt wird”). Was auch hier wie eine Unterordnung aussieht, erweist sich auf
den zweiten Blick als verbindliche Funktionsstelle der gratia, die wiederum relativiert wird
(quadam). Bisweilen ist allerdings auch Gleichrangigkeit oder Identitdt zwischen den seman-
tisch verwandten Grofien zu beobachten (vgl. inst. 4.2.116: gratia und venustas als narrative
Mittel der Rede).



Von der Gottin zur Postposition 45

gewohnlichen Rednern nicht zugéngliche Sphére. Ahnlich verhlt es sich mit
der gratia des Historikers Julius Secundus (1. Jh. n. Chr), die sich primar tiber
sein Ausdrucksvermogen vermittelt und eine voluntaristische Farbung trdgt
(inst. 10.1.121): ea est facundia, tanta in explicando quod velit gratia (,,derart ist seine
Redegewandtheit, so grofs seine Anmut, wenn er erklart, was er will”). Andere,
wie der Maler Theon von Samos (3. Jh. v. Chr.), zeichnen sich gerade durch das
ausgewogene Zusammenspiel von ingenium und gratia aus: Beide Grofsen werden
als gleichwertige Gegenstiicke der Phantasie beigesellt und scheinen zu den na-
ttrlichen Vermdgen zu rechnen (inst. 12.10.6).

Der eigentlichen gratia des Redners im engeren Sinne widmet sich Quintilian
schliefslich zu Beginn des letzten Buches (inst. 12.5.1):

Haec sunt quae me redditurum promiseram instrumenta, non artis, ut
quidam putaverunt, sed ipsius oratoris: haec arma habere ad manum, ho-
rum scientia debet esse succinctus, accedente verborum figurarumque fa-
cili copia et inventionis ratione et disponendi usu et memoriae firmitate et
actionis gratia. Sed plurimum ex his valet animi praestantia quam nec me-
tus frangat nec adclamatio terreat nec audientium auctoritas ultra debitam
reverentiam tardet.

Dieses Riistzeug, das bereitzustellen ich versprochen hatte, gehort nicht
zur kiinstlerischen Technik, wie mancher gemeint hat, sondern zum Red-
ner selbst: Diese Waffen muss er zur Hand haben, mit ihrer Kenntnis ge-
glirtet sein, wobei dann die leicht zugéngliche Fiille an Wortern und Fi-
guren, die Lehre von der Auffindung, der Gebrauch der Gliederung, ein
zuverldssiges Gedachtnis und die Anmut des Vortrages hinzukommen. Am
meisten aber vermag bei dieser Ausriistung die Bestdndigkeit des Geistes,
die keine Angst bricht und kein Aufruhr schreckt noch die Autoritét der
Zuhorer iiber den geschuldeten Respekt hinaus hemmen soll.

Explizit werden alle aufgerufenen Aspekte unter die instrumenta resp. arma des
Redners gezahlt, nicht etwa (unter die) der Kunst(lehre / ars): Es bleibt wohl weit-
gehend dem angehenden Redner iiberlassen, wie er sich diese zuganglich macht.
Was Quintilian dann aufzahlt, sind immerhin die fiinf officia oratoris, wovon nun
tatsachlich das 5. officium, die actio oder pronuntiatio, am starksten den flexiblen
situativen Bedingungen der Rede coram publico ausgesetzt ist, wahrend alle ande-
ren — Stofffindung, Gliederung, stilistische Ausformung und Gedéchtnis — einige
Ubungsmaterialien und Ausgleichsstrategien fiir naturbedingte Defizite zu bie-
ten haben, die im Vorhinein einstudiert werden kénnen. Und ausgerechnet in
die ,untechnische’ actio fallt die gratia als performative Anmut (actionis gratia). Sie
verbleibt damit auch am Ende, in der eigentlichen Doméne des Redners, im Un-
genauen, auf den schwer zuganglichen Rindern des didaktischen Raumes. Das
liefle sich mit Blick auf die Rolle der gratia im ganzen Werk auch als zusammen-
fassendes Urteil verstehen.



46 Melanie Moller

3 Schluss: Postpositionen

Als eine zentrale dsthetische Disposition des Redners ist gratia in der Institutio
oratoria aufs Ganze besehen hochst widerspriichlich konturiert. Sie oszilliert
zwischen einem durch rednerische Begabung hervorgerufenen Effekt und einer
operationalisierbaren Grofie, zwischen immanenter dsthetischer Attitiide und in-
terdiskursivem Erfahrungswissen. Souveran macht sich der Redelehrer die Viel-
gestaltigkeit der gratia zunutze, indem er ihr verschiedenste dsthetische Unwég-
barkeiten zuschreibt: So liegt sie einmal in der Dynamik, die von iiberkommenen
Ordnungsvorstellungen abweicht, dann wieder in iiberzeugenden Argumenten,
die inhaltlich oder in ihrer formalen Ausgestaltung {iberraschen. Immer wie-
der verkorpert sie ein spezifisches Moment in der Kunst herausragender Dich-
ter, Maler oder Redner, das sich performativ entfaltet und auf einem nicht naher
zu bestimmenden Einverstandnis zwischen dem Tréger (oder Sender) der gratia
und dem Rezipienten beruht. Gratia tritt als eigenstandige Grofie — eine in der
Rede oder im Redner liegende Schonheit — in Erscheinung, wirkt aber zugleich
als commendatio virtutum. Sie macht, dass uns die Vorziige (der Glanz) der Rede
(oder des Redners) angenehm und willkommen sind. Durch sie erst werden auch
andere rhetorische Tugenden sicht- und vermittelbar. Die Erinnerung an ihre
gottliche Abkunft bleibt dabei stets prasent; dariiber hinaus nimmt Quintilian je
nach Kontext die verschiedenen Aspekte ihrer Semantik auf, ohne sich auf einen
einzelnen festzulegen. So wird Quintilian der Polymorphie und Fliichtigkeit der
gratia, die sich jeder Vereindeutigung durch begriffliche Definition entzieht, auf
seine Weise gerecht. Die jeweiligen Erscheinungsformen sind wie Momentauf-
nahmen gestaltet: Das zeigt sich besonders an solchen Passagen, in denen Quin-
tilian den Griinden fiir den Verlust der gratia nachgeht.

Wiare es dariiber hinaus denkbar, dass sich die schillernde Gestalt der gratia in
der Institutio oratoria auch im sprachlichen Ausdruck bemerkbar macht? Diesen
Eindruck konnte das auflergewdhnlich hédufige Vorkommen der gleichnamigen
Pra- bzw. Postposition entstehen lassen.” Als Postposition ist gratia ein erstarrter
Ablativ, der schon im altlateinischen Drama belegt ist.*® Der semantische Sinn
des Nomens bleibt gewahrt, wie man an der finalen Grundbedeutung , zuguns-
ten, zuliebe” ablesen kann. Verkorpert sie, die postpositionale gratia, vielleicht
die Hoffnung, die Fliichtigkeit der ,Anmut” sprachlich — im Gestus des Nach-
trags — einfangen zu konnen?

Es ist augenfillig, dass gratia als Postposition bevorzugt dann im Text er-
scheint, wenn der Eindruck des Gesuchten und Gewollten, die Kiinstlichkeit der

37 Vergleichende Untersuchungen zum Gebrauch der bedeutungsverwandten Postpositionen
gratia und causa bei verschiedenen lateinischen Autoren haben immerhin den Nachweis er-
bracht, dass Quintilian am haufigsten von allen Verglichenen (darunter Cicero und andere
Rhetoriktheoretiker) auf gratia zuriickgreift, wenn er ein finales Bezugsverhiltnis zum Aus-
druck bringen will, ndmlich ganze 79 Mal. Andere bevorzugen die bei Quintilian weitaus
seltener belegte rationalere causa. Vgl. die Ubersichten bei Moussy, Gratia et sa famille, S. 303f.

38 U. a. bei Plautus: Die Belege hat Moussy, Gratia et sa famille, S. 308f., versammelt.



Von der Gottin zur Postposition 47

Kunst also, problematisiert wird. Die Postposition fungiert dabei als eine Art
grammatikalischen Vehikels der Unvermeidlichkeit des Kiinstlichen, steht also
im Dienste einer niichternen Vermittlung zwischen Sprache und Sache, zwischen
Kunst und Natur. Ob das in Quintilians Absicht lag, mag dahingestellt bleiben;
aussagekréftige Beispiele finden sich jedenfalls reichlich,® vor allem in solchen
Junkturen, die Fragen der technisch-methodischen Verarbeitung der Sach- oder
Sinnbasis (res) oder des Wortmaterials betreffen; so lesen wir pragnante Formeln
wie significandi gratia (inst. 8.6.3; 8.6.7; 8.6.40); significationis gratia (8.6.2); quaerendi
gratia (2.17.14); explicandae rei gratia (9.1.24); exponendi gratia (6.3.44); veritatis gratia
(3.5.11); ingenii gratia (3.1.3); detractationis gratia (9.3.64); compositionis gratia (9.4.58);
componendi gratia (9.4.60); operis huius gratia (12.11.8); augendi gratia (8.4.13); tran-
seundi gratia (9.2.54); ornandi orationis gratia (9.1.4); varietatis gratia (8.3.52). Der er-
starrte Ablativ scheint immerhin besonders geeignet, die dsthetischen Spielrau-
me der gratia instrumentell zu binden und ihre Dynamik bis zu einem gewissen
Grade zu sistieren.

Dass diese moglicherweise unfreiwillige Verlagerung der dsthetischen Impli-
kationen der gratia auf die grammatikalische Ebene bisher nicht bemerkt worden
ist, kann nicht weiter tiberraschen. Zu bedauern ist vielmehr, dass Quintilians
komplexer Beitrag zur Erforschung der gratin weitgehend unbeachtet geblieben
ist. Wie ist das zu erkldren? Es diirfte wohl vor allem an Quintilians Methode lie-
gen: die Bedeutung des (erhabenen) Gegenstandes, hier: der gratia, aus exempla-
rischen Lektiiren hervorzutreiben, die gerade nicht auf eine verallgemeinerbare
Erkenntnis, sondern einen situativ bezogenen Eindruck hinauslaufen. Das mag
gleichermafien niichtern wie befremdlich klingen: Doch ist diese Methode dem
Objekt geradezu kongenial, spiegelt sie doch die allenfalls punktuelle Fixierbar-
keit der gratia, dieser delikat-schwierigen Gottheit, passgenau wider. Es ist an der
Zeit, Quintilians Lesarten der gratia wenigstens in solche Studien wieder aufzu-

39 Vgl. auch folgende Stellen: inst. 8 pr. 18 (die Klangschdnheit des Redetextes: gratia decoris). In
inst. 9.4.144 ist gratia Teil einer Empfehlung, den Eindruck zu vermeiden, man habe sich all-
zu sehr auf gelungene Wortfiigungen konzentriert. In dhnlichem Sinne fordert inst. 8 pr. 32
die Unterordnung der Form unter den Inhalt, cum verba ipsa rerum gratia sint reperta (,weil
die Worte selbst den Gedanken zuliebe erfunden worden sind”). In inst. 12.10.40 wendet
Quintilian dieses Argument allerdings gerade gegen allzu nachhaltige Kritiker der Rede-
kunst (in indirekter Wiedergabe): quidquid huc sit adiectum, id esse adfectationis et ambitiosae in
loquendo iactantiae, remotum a veritate fictumaque ipsorum gratia verborum, quibus solum natura sit
officium attributum servire sensibus (,was immer hierzu noch angefiigt worden sei, sei im Zei-
chen der Kiinstelei und des ehrgeizigen Hochmutes beim Reden geschehen, von der Wahr-
heit entfernt und nur um der Worte selbst willen erfunden, denen aber doch von der Natur
die Aufgabe zugewiesen worden sei, den Gedanken zu dienen”). Er changiert also je nach
Kontext zwischen der Dienstbarkeit der Sprache und einer gewissen dsthetischen Freiheit
(analog dazu werden auch Méngel in der nominalen gratia verborum bisweilen als durch an-
dere Mittel kompensierbar beschrieben, z. B. durch die aktionale Prasentation: inst. 12.10.38).
Besonders haufig sind die Verbindungen decoris gratia und venustatis gratia (Zu 1: z. B. inst.
4.2.19; 8.6.65; zu 2: inst. 9.2.66).



48 Melanie Moller

nehmen, die an der raumzeitlichen Breite(nwirkung) und Subversion auch der
asthetischen Lesart der rhetorischen gratia ernsthaft interessiert sind.

Literaturverzeichnis

Quellen

Aelianus, Claudius, Claudius Aelianus. De natura animalium, Varia historia, Epistulae,
Fragmenta, hg. von Rudolf Hercher, Leipzig 1864-1866 (ND Graz 1971).

Capella, Martianus, Martianus Capella. De Nuptiis Philologiae et Mercuri, hg. von James
Willis, Leipzig 1983.

Cicero, Marcus Tullius, De Officiis, hg. von Michael Winterbottom, Oxford / New York
1994.

Cicero, Marcus Tullius, M. Tullii Ciceronis Orationes, hg. von Albertus Curtis Clark und
William Peterson, 6 Bde., Oxford 1905-1918 (u. 6.).

Cicero, Marcus Tullius, M. Tullii Ciceronis Rhetorica, 2 Bde., hg. von August S. Wilkins,
Oxford 1963.

Demetrius von Phaleron, Demetrius v. Phaleron. Libellus qui dicitur De elocutione, hg. von
Ludwig Radermacher, Leipzig 1901.

Diels, Hermann /Kranz, Walther (Hgg.), Die Fragmente der Vorsokratiker, 3 Bde., Ber-
lin °1961.

Ernesti, Johann Christian Gottlieb, Lexicon technologiae Graecorum rhetoricae, Leipzig
1795.

Hermogenes, Hermogenis Opera, hg. von Hugo Rabe, Stuttgart 1985.

Homer, Homeri opera, Bd. 3, hg. von Thomas W. Allen, Oxford 1922.

Marx, Fridericus (Hg.), Incerti auctoris de ratione dicendi ad C. Herennium lib. IV, Leip-
zig 1923 (ND Stuttgart 1993).

Morel, Willy (Hg.), Fragmenta poetarum Latinorum et lyricorum praeter Ennium et Luci-
lium, Leipzig 21927 (ND Stuttgart 1975).

Quintilian, Quintiliani institutionis oratoriae liber XII, hg. von Roland Gregory Austin,
Oxford 1948.

Quintilian, Quintiliani institutionis oratoriae liber XII, 2 Bde., hg. von Michael Winter-
bottom, Oxford 1970.

Theokritos, Bucolici Graeci, hg. von Andrew Sydenham Farrar Gow, Oxford 1952.

Sekundirliteratur

Deichgraber, Karl, Charis und Chariten. Grazie und Grazien, Miinchen 1971.

Devecka, Martin, ,,Did the Greeks Believe in Their Robots?”, in: The Cambridge Classi-
cal Journal 59 (2013), S. 52-69.

Gottert, Karl-Heinz, ,Anmut”, in: Historisches Wérterbuch der Rhetorik, Bd.1, hg. von
Gerd Ueding et al., Tiibingen 1992, Sp. 610-632.

Grimal, Pierre, Rezension zu: Erkinger Schwarzenberg, Die Grazien, Bonn 1966, in:
Gnomon 41 (1969), S. 520f.

Kleiner, Gerd, ,, Anmut/ Grazie”, in: Asthetische Grundbegriffe, hg. von Karlheinz Barck
et al, Bd.1: Absenz — Darstellung, Stuttgart / Weimar 2000, S. 193-208.

Mainberger, Sabine, ,Léssig — subtil — lakonisch. Zur Asthetik der Grazie”, in: Arca-
dia 47 (2012), S.251-271.



Von der Goéttin zur Postposition 49

Meier, Christian, Politik und Anmut. Eine wenig zeitgemdfle Betrachtung, Miinchen 2000.

Michel, Alain, , La persuasion, le pathétique et la beauté. Quintilien éducateur (insti-
tution oratoire XII)”, in: Revue des Etudes Latines [REL] 75 (1997), S. 192-199.

Moussy, Claude, Gratia et sa famille, Paris 1966.

Miiller-Hofstede, Ulrike, ,Grazia“, in: Metzler Lexikon Literaturwissenschaft. Ideen, Me-
thoden, Begriffe, hg. von Ulrich Pfisterer, Stuttgart/ Weimar 22011, S. 163-167.

Rahn, Helmut, Marcus Fabius Quintilianus. Ausbildung des Redners. Zwoilf Biicher, 2 Bde.,
Darmstadt 1972.

Winckelmann, Johann Joachim, ,Von der Grazie in den Werken der Kunst” (1759), in:
ders., Kleine Schriften und Briefe, 2 Bde., hg. von Hermann Uhde-Bernays, Leipzig
1925, Bd. 1, S. 136-142.

Zielinski, Tadeusz, ,Charis and Charites”, in: The Classical Quarterly 18 (1924), S.158—
163.



DOI: 10.13173/9783447109260.033
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Augustinus’ Gnadenlehre als Zasur

Johann Kreuzer

1

Die Uberlegungen, die im Folgenden Augustinus’ Gnadenlehre als Zasur gel-
ten, stehen quer zu einer Auffassung der gratia, der sie als harmonieverleihende
Aura, als prasenter Schein eines wesenhaft Fernen, das heifst als jene Grazie gilt,
die sich im Reigen der Sublimierung zeigt, den etwa Botticellis Primavera bis in
die Zehenspitzen hinein beispielhaft vor Augen fiihrt.! Zu diskutieren wird sein,
welche Harmonisierungen durch die Zasur, die Augustinus’ Gnadenlehre mar-
kiert, ihre Glaubwiirdigkeit einbiiffen und was an ihre Stelle tritt. Denn in Frage
gestellt wird durch sie nicht die Gnade der Harmonie oder Harmonie als sublime
Gnade, sondern deren Funktionalisierung.

Gliickhaftes Gefiigtsein, in dem sich Harmonie bezeugt, kennt Augustinus
selbstredend auch nach der zu skizzierenden Zasur — ,selbstredend’, weil dies
jenes (neuplatonisch-)plotinische Erbe ist, auf dessen Boden er sich gleichsam
bewegt. Am ungebrochensten vielleicht wird das in De vera religione deutlich —
etwa, wenn es heifit, dass es nichts gebe,

was nicht die Seele an ihre verlorene urspriingliche Schonheit erinnern
konnte. Sogar ihre eigenen Gebrechen konnen es. [...] So sinnvoll hat der
hochste Kiinstler durch sie seine Werke geordnet, daf sie gleichsam ein
schones Gewebe bilden. So wenig mifigénnt seine Giite irgendwelcher
Schonheit von der hochsten bis zur niedersten ihr Dasein, welche sie nur
ihm verdankt, dafl niemand von der Wahrheit abgedrangt werden kann,
ohne wenigstens noch einen Schimmer von ihr wahrzunehmen.?

Die Schonheit, von der Augustinus hier — im Gefolge Plotins — spricht, gléttet je-
des Unebenmafs. Da gibt es nichts, was nicht gratia wire oder ihrer noch bediirfte.

1 Vgl hierzu auch Botticellis Beatrice auf dem Cover dieses Bandes.

2 Siehe De vera religione: ,Quid igitur restat unde non posit anima recordari primam pulchritu-
dinem quam reliquit, quando de ipsis suis vitiis potest. [...] Ita enim sapientia dei pertendit
usque in finem fortiter; ita per hanc summus ille artifex opera sua in unum finem decoris
ordinata contexuit, ita illa bonitas a summo ad extremum nulli pulchritudini, quae ab ipso
solo esse posset, invidit, ut nemo ab ipsa veritate deiciatur qui non excipiatur ab aliqua ef-
figie veritatis.” (De vera rel. 39.72, zit. nach: Augustinus, De vera religione, hg. von William
M. Green, in: ders., Theologische Friihschriften, tibers. und erl. von Wilhelm Thimme, Ziirich
1962 (Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum / CSEL 77, Wien 1961), S. 365-553, hier
S.484f).



52 Johann Kreuzer

Im Zusammenhang des Bekenntnisses zur pulchritudo, die Augustinus zur Ant-
wort auf die Frage wird, was er liebe, wenn er Gott liebt — eine Antwort, die sich
als eine Zentralperspektive der Confessiones ansehen ldsst® —, wird das ein wenig
anders. Der Grund é&sthetischer Urteilskraft (wiirde man vielleicht heute sagen)
wird hier zur singuldren Antwort auf die Frage, was sich mit der Rede von Gott
erinnert zeigt. Um dieser singuldren Antwort willen finden sich dann - in den
Confessiones, aber auch in anderen Schriften — Analysen von Sinn und Vermdogen
der Erinnerung, unserer Erfahrung von Zeit und nicht zuletzt der Zusammenge-
horigkeit von Sprache und Schweigen, die nichts von ihrer Aktualitit und Er-
schlieSungskraft verloren haben.* Kénnte es sein, dass ihnen Aktualitiat und
ErschlieSungskraft gerade deshalb zukommen, weil sie die Zasur zur Vorausset-
zung haben, um die es im Folgenden gehen soll?

Was hier Zasur meint, wird anhand zweier Auskiinfte (oder: methodischer
Selbstkommentare) deutlich. ,Wer seine wahren Verdienste” aufzédhle, was zdhle
der ,[...] anderes vor als deine Gaben”, notiert Augustinus gegen Ende der fiktiona-
len Autobiographie in Buch IX. Und nach der Bewusstseinsanalyse in Buch X und
dem Bekenntnis zur pulchritudo als deren Zielpunkt beginnt er Buch XI quasi un-
mittelbar damit, dass er alle ,Zusprachen, Schrecken, Trostungen und Leitungen
Gottes” bekennen wolle: ,,omnes hortamenta tua et omnes terrores tuos et conso-
lationes et gubernationes”.” Gnade — gratia — hat in der Systemlogik der Confessiones
nicht die ,Steigbiigelhalter-Funktion’, die sie in einem rein neuplatonischen Kon-
text in anagogischer Weise vielleicht hétte. Der Gott, dem die ,Bekenntnisse’ gel-
ten, entzieht sich mit seiner Gnade der Berechenbarkeit: ,Gnade’ taugt nicht mehr
zum ordnungsstabilisierenden Harmoniegaranten.® Sie wird vielmehr zum integ-
ralen Moment eines — der Kontingenz faktischen Daseins ausgesetzten — Lebens-
flihrungsanspruchs. Man kann sich auf sie seit Augustinus nicht mehr hinaus-
reden. Von daher kénnte man sagen, dass sich in seiner Gnadenlehre — mag sein
contre ceeur — ein Modernitatsschub artikuliert. Ein Theologumenon implodiert in
die Erfahrungsdaten, als deren Erbe sich Sakularisierung erweist.”

3 ,Sero te amaui, pulchritudo tam antiqua et tam noua, sero te amaui!” (Augustinus, Confes-
siones X. 27.38, hg. von Lucas Verheijen, Turnhout 1981 (Corpus Christianorum Series Lati-
na/ CCSL 27), S.175). Vgl. als Einsatzpunkt vorher: ,,Non dubia, sed certa conscientia, domi-
ne, amo te. [...] Quid autem amo, cum te amo?” (Conf. X. 6.8, S. 158f.).

4 Vgl. ausfiihrlich Johann Kreuzer, Pulchritudo. Vom Erkennen Gottes bei Augustin. Bemerkungen
zu den Biichern IX, X und XI der Confessiones, Miinchen 1995.

5 Vgl. zu ,merita sua=munera tua” Conf. IX. 13.34, S.152; zu ,hortamenta, terrores” usw.
Conf. X1.2.2, 5.19%4.

6 Die Konsequenzen, die aus dem Kern des Gedankens folgen, dass Gnade immer ,unver-
dient gegeben” sei, da sie sonst nicht Gnade wiére, hat Augustinus ,,in vorher nicht gekann-
ter Scharfe vollzogen” (Volker Henning Drecoll, ,Gratia”, in: Augustinus-Lexikon, hg. von
Cornelius Mayer, Bd. 3, Basel 2004, S. 182-242, hier S. 197f.).

7 Die Anamnese, zu der diese Gnadenlehre aufruft, gehort in den Kontext jener origindren
,Geste”, mit der Augustinus in ,einer ebenso rithrenden wie verhdngnisvollen [...] [Wei-
se] fiir den Menschen und auf den Menschen die Verantwortung fiir das, was an der Welt
driickende Last war, [{ibernahm]” (Hans Blumenberg, Die Legitimitit der Neuzeit, ern. Ausga-



Augustinus’ Gnadenlehre als Zasur 53

2

Die Zumutungen dieser Implosion gilt es an der Gnadenlehre als einer auf den
ersten Blick sehr dunklen Seite in Augustinus” Werk sich allererst klar zu ma-
chen. Diese Zumutungen scheinen — ebenfalls auf den ersten Blick — auch wenig
mit den &sthetischen Konnotationen in der Frage der Gotteserkenntnis zu tun
zu haben. Harmonisierende Abschwachungen wiirden der Harte der augustini-
schen Gnadenlehre — genauer: dem Theoremkomplex von Erbsiinde, Gnade und
Pradestination — nicht nur nicht gerecht. Sie wiirden auch die bewusstseinsge-
schichtliche Zasur nicht erkennen bzw. iibersehen lassen, die in ihr zur Sprache
kommt. Diese Zasur 6ffnet den Blick auf die, wenn man so will, Nachtseite jenes
Vermogens, dessen Tagseite Augustinus insbesondere in Buch X der Confessiones
im Bekenntnis zur pulchritudo kulminieren ldsst: die memoria — das Vermogen
der Erinnerung bzw. die Erinnerung als Vermdgen. Dem Schonen — dem gott-
lich Schoénen, dem erasmiotaton — gilt (seit Platon) das begeisterte und deshalb
produktiv machende Erinnern: der enthousiasmos einer theia mania. Das ist sozu-
sagen kernplatonisches Traditionsgut.® Augustinus hat es in wesentlicher Weise
weiterentwickelt. Platons Gedanken, es sei nur der Schonheit zu teil geworden,
dass sie uns das ,Hervorleuchtendste und Liebreizendste’ ist, weil der Glanz ih-
res sinnlichen Scheinens ihrem Wahrheitsgehalt entspricht, wird bei Augustinus
zu einem Konzept des sich in seiner Endlichkeit (Kreatiirlichkeit) begreifenden
Geistes erweitert. ,Schonheit’ steht fiir die Erfahrung sinnerfiillter Endlichkeit.’
Nun gibt es aber auch die angedeutete ,andere’ (,nédchtliche, dunkle’) Seite
der Erinnerung. Das ist das Erinnern einer Schuld, dem man aus eigener Kraft
nicht — auch nicht durch die Miinchhausentricks der Theorie — zu entkommen
vermag. Denn dann miisste man dem eigenen Erinnern entkommen (kénnen).
Dass das nicht geht, macht Augustinus in einer Sequenz von Buch IV der Con-
fessiones deutlich, die durch die Frage eingeleitet wird: ,Wohin namlich sollte
mein Herz vor meinem Herzen fliehen? Wohin kénnte ich vor mir selbst fliehen?
Wohin wiirde ich mir nicht folgen?” Vor dem entzweiten, erziirnten Grund der
Erinnerung lasst sich nur zu verséhnter Erinnerung ,fliehen’. Deshalb heifst es in
Conf. IV9.14: ,Dich verliert niemand, auf8er der dich verldfit, und wer dich ver-
lafst, wohin geht er oder flieht er, wenn nicht von dir Versohntem zu Dir Erziirn-
tem.”!? Die Frage nach dem versshnten Gott ist die Frage nach der Versohnung

be, Frankfurt a. M. 1996, S. 145). Ob diese Geste verhdngnisvoll war, kann man dahingestellt
sein lassen: Dem, was Sékularisierung heift, liegt sie in jedem Fall zu Grunde, vgl. Johann
Kreuzer, Augustinus zur Einfiihrung, Hamburg 2013 ('2005).

8 Vgl. Platon, Phaidros, 244a,249d-250d. — Vgl. Ludger Oeing-Hanhoff, , Zur Wirkungsgeschich-
te der platonischen Anamnesislehre”, in: Ernst-Wolfgang Bockenforde et al., Collegium Philo-
sophicum. Studien. Joachim Ritter zum 60. Geburtstag, Basel / Stuttgart 1965, S.240-271, insbes.
S.240-251; Werner Beierwaltes, , Aequalitas numerosa. Zu Augustins Begriff des Schonen”, in:
Wissenschaft und Weisheit 38 (1975), S. 140-157, insbes. S. 154-157.

9 Vgl. Kreuzer, Pulchritudo.

10 Siehe. Conf.1V.7.12; 9.14, S. 46f. — In Buch IV der Confessiones benennt Augustinus zudem, was
ihn (und seine intellektuelle Sozialisation) zutiefst bewegte: die Frage ,Quid est pulchrum?



54 Johann Kreuzer

des Erinnerungsvermogens mit sich selbst. Gelingt dies nicht, wird Schuld zur
Erfahrung eines mit sich selbst entzweiten Erinnerns. Mit sich selbst entzweites
Erinnern ist der Grund der Vorstellung eines unverschnten Gottes. Aus dieser
Vorstellung kann man nicht beliebig in eine andere — etwa die eines gnadig sich
erbarmt habenden Gottes — fliechen. Das Erinnern Gottes 1dsst sich nicht ,von au-
Ben” versdhnen. Seine Versohnung kann sich nur in der Aufhebung der ,Selbst-
entzweiung des Herzens’ vollziehen.

Das verdeutlicht die Erlauterung, die Augustinus Psalm 74.9 gegeben hat. De-
ren Gegenstand ist das Theorem, dass Gott ,iiberall gegenwirtig’ ist. Uberall ge-
genwartig sind uns die Urteile, die wir in uns iiber uns gesprochen und inwendig
mit uns gegenwartig haben. ,Der Richter deiner Unrechte ist Gott”. Den ,,Augen
dieses Richters, der von keinem Ort urteilt, der iiberall verborgen und tiberall
offentlich ist, kann sich niemand entziehen”. Es sind jeweils Urteile, die wir in
der Erinnerung {iber uns selbst sprechen. Sie sind nicht an irgendwelchen Orten,
sondern iiberall, wo wir sind, (mit uns) gegenwartig.

Gott ist so mit dir, wie du gewesen sein wirst. Er ist gut, wirst du gut ge-
wesen sein; er scheint dir iibel, wirst du schlecht gewesen sein. In deinem
Verborgenen hast du den Richter. Er ist innerlicher deinem Herz. Wohin
immer du fliehst, dort ist er. Wohin fliehst du vor dir selbst? Folgst du dir
nicht immer dahin, wohin du fliehst? Solange er aber dir innerlicher ist als
du selbst, gibt es nichts, wohin du fliehen kénntest vom erziirnten Gott,
wenn nicht zum versdhnten Gott: Nichts ist, wohin du fliehen konntest.!!

Et quid est pulchritudo?” Diese Uberlegung sei aus dem , Innersten seines Herzens gespru-
delt”, weshalb er die (verlorenen) Biicher De Pulchro et Apto (,Uber das Schéne und Fragen
des Designs’, wiirde man heute wohl sagen) geschrieben habe: ,Et ista consideratio sca-
turriuit in animo meo ex intimo corde meo, et scripsi libros De Pulchro et Apto [...]; [...] excidit
mihi.” (Conf. IV.13.20, S. 50f.)). Buch IV markiert den Tiefpunkt in Augustinus’ Selberlebens-
beschreibung — insbesondere, was die manichdische Phase angeht, aber auch z.B. wegen
des inszenierten Selbstmitleids angesichts des Todes eines Freundes (vgl. Conf. IV.6.11): eine
Inszenierung, von der sich Augustinus in den ,Retractationes” als ,,unsinnige Redeweise”
(,ineptia” vgl. Augustinus, Retractationes VI. 1.2, hg. von Almut Mutzenbecher, Turnhout
1984 (Corpus Christianorum Series Latina / CCSL 57)) distanziert (Nietzsche wird die Insze-
nierung als ,ekelhaft verlogen” quittieren, vgl. Friedrich Nietzsche, ,,An Franz Overbeck in
Basel [31.3.1885]% in: ders., Sidmtliche Briefe, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari,
Berlin /New York 1986, S.33-35, hier S.34). Wegen dieses Kontextes wird leicht iibersehen,
dass Augustinus in Buch IV entscheidende Wegweiser in seinem intellektuellen Werdegang
benennt. Das gilt fiir die Frage danach, was das Schone vom funktional ,Angemessenen’ un-
terscheidet, wie der nach der Nachtseite mit sich entzweiten Erinnerns.

11 ,[Deus] tecum est talis, qualis fueris. Bonus, si bonus fueris; et malus tibi uidebitur, si malus
fueris [...]. Ibi habes iudicem in secreto tuo. [...] ille corde tuo interior est. Quocumque ergo
fugeris, ibi est. Teipsum quo fugies? Nonne quocumgque fugeris, te sequeris? Quando autem
et teipso interior est, non est quo fugias a Deo irato, nisi ad Deum placatum: prorsus non est
quo fugias.” (En. in Ps. 74.9, in: Augustinus, Enarrationes in Psalmos, Bd.2: LI-C, (CCSL 39),
hg. von Eligius Dekkers und Johannes Fraipont, Turnhout 21990 (Corpus Christianorum Se-
ries Latina / CCSL 39), S. 1031).



Augustinus’ Gnadenlehre als Zasur 55

Was gibt es, was das Erinnern mit sich selbst verséhnen kénnte, wenn nicht die
Erinnerung von Versohnung selbst?

Damit sind wir beim ,grammatischen’ Kern der Gnadenlehre bzw. des Theo-
remkomplexes Erbsiinde-Gnade-Pradestination. Denn diese ,Verséhnung’ be-
trifft das Erinnern selbst — nicht das ,Was’ eines zu Erinnernden oder eine Sinn-
ordnung, in die es (und ,wie’) einzufiigen ware. Bleibt Erinnern mit sich — bleiben
wir in unserem Erinnern mit uns — hingegen entzweit, entsteht ein unversshnter
,Rest’. Erfahren wird er als Schuld. Schuld ist das Bewusstsein unversohnten, mit
sich entzweiten Erinnerns. Das ist der springende Punkt, den es als Erfahrung des
Bewusstseins zu lesen gilt.” Dabei kann es nicht darum gehen, die Zumutungen
abzuschwéchen bzw. zu verschleiern, die diesen Komplex — versteht man manche
Formulierung insbesondere in der Schrift an Simplizian, in der sie in originarer
Weise formuliert wird, buchstablich — als ,Logik des Schreckens” haben lesen
lassen.”” Gerade weil es Zumutungen sind, kommt es darauf an, sich zu tiber-
legen, was sich darin ausdriickt, wenn (und dass) jemand wie Augustinus, der
wie kein anderer in seiner Epoche aberglaubische Wahngebilde und Projektions-
mechanismen zu kritisieren wusste, ein solch gnadenloses Schreckensszenario
entwirft."

Wenn im Folgenden Hinweise gegeben werden, die das Ineinander von Erb-
siinde, Gnade und Préadestination als Erfahrung des Bewusstseins lesen, so die-
nen diese Hinweise auch der Rekonstruktion einer nicht nur bewusstseinsge-
schichtlichen Zasur, die sich darin ausdriickt. Scharf, einem Schlussakkord gleich,
kommt sie in dem Satz zur Sprache, den Augustinus ans Ende von Buch VII der
Confessiones — in dem er seine Rezeption der ,Neuplatoniker’ und darin einge-
schlossen beriithmte Beispiele der Moglichkeit intellegiblen Aufsteigens wie der
asthetischen Konnotationen der Beriihrung des Géttlichen darstellt — gesetzt hat:
,Ich betrachtete Deine Werke und erschrak.”"

Etwas pathetisch formuliert konnte man sagen, dass das, was fiir die Inte-
ressen eines harmonisierenden Theorieverstandnisses ein Riickschritt ist, einen
zentralen Modernitdtsschub bedeutet bzw. enthalt.'s

12 Vgl. dazu Kreuzer, Augustinus zur Einfiihrung, S. 39-52.

13 Vgl. Kurt Flasch, Logik des Schreckens. Augustinus von Hippo: Die Gnadenlehre von 397. De diver-
sis quaestionibus ad Simplicianum I. 2. Lat.-Deutsch, tibers. von Walter Schafer, hg. und erkl. von
Kurt Flasch, Mainz 1990.

14 Vgl. z. B. nur das Referat der kosmischen Projektionen der Angst bei den Manichéern, bei-
spielhaft in Buch IV und V der Confessiones formuliert (z. B.: Conf. IV.15.24 / 25; V.7.12-10.18),
und die Kritik am Selbstbetrug (,,excusare me amabam et accusare nescio quid aliud [...]%
Conf. V.10.18, S. 67), dem solche gnostischen Selbsterlsungsphantasien dienen.

15 [...] consideraurem opera tua et expaueram.” (Conf. VIL 21.27, S.112; zu den ,Aufstiegen’ vgl.
Conf. VII. 10.16-17.23, S. 103-107).

16 Vgl. Walter Benjamins (in einer seiner letzten Rezensionen getroffene) Feststellung, Au-
gustinus ,sei der erste Kirchenvater gewesen, dem der Niedergang der antiken Kultur
als geschichtliches Phanomen gegenwartig gewesen [...] sei; der erste, der sich trotz aller
technischen Abhéngigkeit von dieser Kultur [...] desolidarisiert habe.” (Walter Benjamin,
,Rezension von Henri-Irénée Marrou, Augustin et la fin de la culture antique (Paris 1938)” in:



56 Johann Kreuzer

3

Zum Befund von Augustinus’ Erbsiinden-, Gnaden- und Préddestinationslehre:
Der Anlass — oder Stein des AnstofSes — fiir sie sind vor allem die Stellen Rom.
9.13/14;9.18; 9.20/ 21:

Jakob habe ich geliebt, Esau aber gehafit. Heifst das nun, dafs Gott unge-
recht handelt? Keineswegs! [...] Er erbarmt sich also, wessen er will, und
macht verstockt, wen er will. [...] Wer bist du denn, daf§ du als Mensch
mit Gott rechten willst? Sagt etwa das Werk zu dem, der es geschaffen hat:
Warum hast du mich so gemacht? Ist nicht vielmehr der Topfer Herr iiber
den Ton? Kann er nicht aus derselben Masse ein Gefaf3 herstellen fiir Rei-
nes (zur Ehre), ein anderes fiir Unreines (zur Schande)?"”

Im Folgenden wird es darum gehen, die argumentativen Scharniere zu skizzie-
ren, anhand derer Augustinus die durch nichts begriindete Ungerechtigkeit ge-
geniiber Esau — der Hass auf Esau ist ohne ungerechte Tat ungerecht, hédlt Augus-
tin fest: Was ,rechtfertigt’ ihn? — zu einer ,gerechten Strafe’ géttlicher Vorsehung
umdeutet. Diese Umdeutung ist der Versuch, der im priméren Mythos unaus-
weichlich benannten Ungerechtigkeit einen Grund zu geben, der sie rechtfertigt.
Es ist der Versuch einer Rechtfertigung Gottes.

Warum hat sich Gott Esaus nicht nur nicht erbarmt, sondern ihn gehasst,
wenn er der Gott ist, der alles zum Gutsein gemacht hat, und sieht, dass alles
gut ist — wenn er zu denken ist als sich erbarmender Gott? ,,Das bewegt ja am
meisten”, schreibt Augustinus: ,Wenn er sich erbarmt, dem er sich erbarmt hat,
und Barmherzigkeit gewdhren wird, dem er barmherzig war, warum blieb Esau
diese Barmherzigkeit versagt, so dafs auch er durch sie gut gewesen ware, so wie
Jakob durch sie gut geworden ist.”’® Wie lasst sich von einer Vorsehung Gottes
her denken, dass Esau zu einem Demonstrationsobjekt der Rache und Verdam-
mung geschaffen ist? Gibt es einen Grund dafiir, dass Gott nicht nur Instanz der
Barmbherzigkeit ist, sondern auch — und gerade — das ewige Symbol der Verdam-
mung, Strafe und willkiirlichen Rache? Was, wenn gottliche Vorsehung nicht nur
fiir das Versprechen der Errettung steht, sondern eine Phantasmagorie des Un-
heils bedeutet? Was ist der Sinn der durch nichts gerechtfertigten Verdammung
Esaus, die ohne jeden Grund ,schon im Mutterleib’ erfolgte? Diese Frage wird
um so lastiger’, je mehr sich ihre Wiederholung aufdrangt.”” Als Referenzrahmen
dient ein Konkurrenzmodell zwischen menschlichem Tun (und der Willensfrei-

ders., Werke und NachlafS. Kritische Gesamtausgabe, Bd. 13.1: Kritiken und Rezensionen, hg. von
Heinrich Kaulen, Berlin 2011, S.599-601, hier S. 601).

17 Rom. 9.13-21, Einheitsiibersetzung zit. nach: Neue Jerusalemer Bibel. Einheitsiibersetzung mit
dem Kommentar der Jerusalemer Bibel. Neu bearbeitete und erweiterte Ausgabe. Deutsch hg. von
Alfons Deissler und Anton Vogtle in Verb. mit Johannes M. Niitzel, Freiburg 1985.

18 Augustinus, De diversis quaestionibus ad Simplicianum 1. 2.9, zit. nach: Augustinus von Hippo,
,,Die Gnadenlehre von 397. De diversis quaestionibus ad Simplicianum I. 2.”, in: Flasch, Logik
des Schreckens, S. 147-239, hier S. 176-178.

19 ,[...] difficultates [...] nostra tam multa repetitione molestiores [...]* (Ad Simpl. 1. 2.10, S.182).



Augustinus’ Gnadenlehre als Zasur 57

heit, die es hat) und gottlichem (das als Strafe oder Barmherzigkeit gedacht wird).
Entweder ist etwas durch menschliches Tun verursacht oder (im ausschliefenden
Sinn) durch gottliches: dazu gehort Gnade. Gilt dieses Konkurrenzmodell vor
dem neuplatonischen Hintergrund der Unveranderlichkeit des intellegiblen Ei-
nen, als das Gott gedacht wird, so folgt der Sieg der Gnade iiber die Willensfrei-
heit unausweichlich. Was als unveranderliche Instanz gedacht wird, wére nicht
in jeder Hinsicht und jederzeit allméchtig, sollte es als nicht-willkiirlich gedacht
werden konnen.

Aber (wie) ist es zu rechtfertigen, was als Ergebnis willkiirlicher Allmacht un-
leugbar nicht gerecht erscheint? Ab Kap. 16 der Quaestio I. 2 an Simplizian bringt
Augustinus eine Erkldrung dafiir vor, die zugleich von der Voraussetzung aus-
geht, dass Gott nicht nicht-gerecht gedacht werden kann. Kann das mit Willkiir
zusammengebracht wie zusammengedacht werden? Die Willkiir gottlichen Er-
barmens ist dann zu rechtfertigen und zu erklaren, wenn sie einen generellen und
unaufhebbar radikalen Grund hat. Als diesen Grund, als den (selbstverschulde-
ten) Ursprung der Verdammung des Menschengeschlechts denkt Augustinus die
Erbstinde. Der , sekundédre Mythos” des Erbsiindentheorems soll der Grundlosig-
keit gottlicher Willkiir eine Begriindung und einen Sinn geben. , Es sind also die
Menschen — da ja, wie der Apostel sagt, in Adam alle Menschen sterben, von
dem sich in das ganze menschliche Geschlecht der Ursprung der Beleidigung
Gottes fortpflanzt — gleichsam ein Dreckhaufen der Siinde, der von der gottli-
chen und hochsten Gerechtigkeit die Todesstrafe verdient hat, wobei es keinerlei
Ungerechtigkeit ist, wird sie eingefordert oder erlassen.”” Niemand kénne von
sich sagen, nicht schuldig zu sein: ,nemo se recte diceret non debere”.* Fiir die
Schuld, die man nicht aus eigener Kraft zu tilgen bzw. abzutragen vermag — die
dergestalt unversohnt erinnert bleibt —, steht der Mythos des peccatum originale.
Durch den Akt der Fortpflanzung ist die menschliche Gattung seit Adam ver-
dammt durch die fleischliche Begierde, die als ,Strafe der Siinde herrscht und,
der urspriinglichen Schuld wegen [originali reatu], die in alle fortdauert [in omnia
permanente], das ganze Menschengeschlecht wie zu einem ganzen und einheit-
lichen Dreckhaufen [tamquam totam et unam consparsionem] durcheinanderge-
mischt hat.”?? Nicht die Verdammung ist erklarungsbediirftig — dient doch das
Erbstindentheorem gerade der Festlegung, dass menschliche Existenz unaufheb-
bar als der Schuld verfallen zu gelten habe. Erklarungsbediirftig ist vielmehr,
dass es nicht nur Verdammung, Schuld und Ungliick gibt.

20 ,Sunt igitur omnes homines — quando quidem, ut apostulus ait, in Adam omnes moriuntur,
a quo in uniuersum genus humanum origo ducitur offensionis dei — una quaedam massa
peccati supplicium debens diuinae summaeque iustitiae, quod siue exigatur siue donetur,
nulla est iniquitas.” (Ad Simpl. 1. 2.16, S.200-202) — Zum Terminus ,,sekundarer Mythos” vgl.
Flasch, Logik des Schreckens, S.262.

21 Ad Simpl. 1.2.18, S.216.

22 Ad Simpl. 1. 2.20, S.226.



58 Johann Kreuzer

In der Logik der Schuld ist nicht die Verdammung, sondern die Moglichkeit
der Errettung ,irrational’. Darin besteht Gnade, dass es auch Errettung und Gliick
gibt. Diese Gnade als die Errettung aus dem Schuldzusammenhang menschli-
cher Existenz ldsst sich nicht als Vorsehung konstruieren. Sie ldsst sich in {iber-
haupt keine theoretisch zu konstruierende ,Ordnung’ einbauen — denn das wiir-
de bedeuten, dass das gottlich Eine Teil dieser Ordnung und ihr damit auch
unterworfen ware. Die Wahl zum ,Gefaf3s der Ehre oder der Schande’ muss des-
halb - soll ihr ein ,Grund’ gegeben werden — aufierhalb jeder Ordnung oder ,vor
aller Zeit geschehen’ sein. Das meint Pradestination. Sie lasst das Erbsiindentheo-
rem zu einer ausweglosen Logik selbstverschuldeter Verdammnis werden. Gott
zwinge niemanden zu siindigen — nur konne als gottliche Vorsehung weder die
Verhinderung solcher Selbstverschuldung gedacht werden noch, dass das Erbar-
men der Rechtfertigung allen geschenkt werde. Der Sinn gottlicher Vorsehung ist
nicht der einer Erlassung dieser Schuld. Vorsehung wird vielmehr die Vorstel-
lung eines geschlossenen und auch nicht — es sei denn willkiirlich — zu durch-
brechenden Regelwerks der Schuld selbst. Was als gottliche Vorsehung gedacht
wird, ist keine Appellationsinstanz in einem Verfahren, in dem das Urteil noch
ausstiinde. Das Urteil ist — denkt sich das menschliche Denken als in radikalem
Sinne verschuldet — von Anbeginn gesprochen und jede Moglichkeit einer Beru-
fung verworfen.”

Das menschliche Geschlecht ist eine selbstverschuldeter Verdammung tiber-
lieferte Masse. Wenn sich bei Gott keine Ungerechtigkeit denken ldsst, dann muss
jede Strafe als gerecht und jede Ausnahme von der Bestrafung als Gnade unver-
dient und willkiirlich sein. Wird Schuld eingefordert — im Erleiden von Strafe —,
lasst sich keine Ungerechtigkeit beklagen. Wird sie erlassen — in der Gnade der
Nicht-Bestrafung —, solle niemand sich eigener Verdienste rithmen. Ist Gott un-
veranderlich und keiner Einwirkung ausgesetzt und das hochste und transzen-
dente ,Eine und Gute’ —und denken wir uns als in radikalem Sinne verschuldet —,
dann lasst sich im Rahmen einer ,Vorsehung’ kein Erlass von Schuld konstruie-
ren. Im Konkurrenzmodell zwischen géttlichem und menschlichem Tun bleibt
kein Ausweg.

Gilt — an die oben erwdhnte Voraussetzung sei noch einmal erinnert — vom
neuplatonischen Hintergrund her die Unverdnderlichkeit des intellegiblen Einen,
als das Gott gedacht wird, als Pramisse, so folgt unausweichlich, dass die Gnade
dieses Einen ebenso monarchisch ist, wie sie sich unberechenbar zeigt. Was als
unverdnderliche Instanz gedacht wird, wére nicht in jeder Hinsicht und jederzeit
allméchtig, sollte es als nicht-willkiirlich gedacht werden konnen. Das ist, wie
erwahnt, das neuplatonische Dispositiv, das Augustinus im priifenden Riickblick
auf die in der Schrift an Simplizian gefundene Gnadenlehre sagen ldsst, dass

23 Bei diesem durch das Ineinander von Erbsiinde, Gnade und Préadestination gekennzeich-
neten Imaginationskomplex dringt es sich auf, an die Figuren Kafkas — insbesondere im
Prozess — zu denken: Das Urteil ist nichts, was aussteht, sondern das, was vollzogen wird.



Augustinus’ Gnadenlehre als Zasur 59

in dieser Frage viel fiir die Freiheit des menschlichen Willens vorgebracht wor-
den sei, doch habe die Gnade Gottes , gesiegt”.** Willensfreiheit wie Gnade fun-
gieren nicht mehr als systemstabilisierende Scharniere in einem harmonischen
Ordnungsganzen, das man als gegeben voraussetzen konne. Willensfreiheit wird
stattdessen Verantwortung zur Schuld — eine Verantwortung, von der einem
durch goéttliche Gnade nichts abgenommen wird. Und Gnade? — von ihr ldsst sich
nichts mehr wissen, als dass sie unverdient ist.

4

Man reibt sich die Augen. — Was geht in dieser Gnadenlehre zu Bruch, welche
Glaubwiirdigkeitsverluste werden hier registriert?

Die geschlossene Logik von Erbsiinde, Gnade und Préddestination widerruft
1) die Vorstellung (oder den Wunsch), es liefse sich das Insgesamt der Erfah-
rungswirklichkeit als ein geschlossener Zusammenhang denken, der in sich
harmonisch ist und in dem so etwas wie Unbehagen, Scheitern, Schuld nicht
vorkommt.” Die Transzendenz des géttlich Einen hat keine (weltordnungs)stabi-
lisierende Funktion, sie beruhigt nicht mehr. Widerrufen wird damit 2) auch das
,antike’ Ideal, es gebe ein préstabilisiertes Ineinander von theoretischem Wis-
sens- und praktischem Lebensfithrungsanspruch, so dass Theorie so etwas wie
gelingendes Leben garantieren konne. In soziokultureller Hinsicht konnte dieser
Widerruf — die Entbindung des gottlich Einen aus verpflichtenden Verhaltensre-
geln — als ein Pladoyer fiir autoritdre, dezisionistische Herrschaft und fiir Gewalt
und Intoleranz gedeutet werden und ist so gedeutet worden.” Er kann aber auch
so verstanden werden, dass der Transzendenzanspruch des sich der Berechen-
barkeit entziehenden Gottes zum unhintergehbaren Grund der Kritik wie der
Kritikbedtirftigkeit des innergeschichtlich Vorfindlichen wird. Dafiir braucht es
freilich die Freiheit der innergeschichtlich Agierenden, um Verantwortliche zu
haben und um zur Verantwortung ziehen zu konnen. In dieser Perspektive kann
3) die Revision gedeutet werden, der Augustinus die Lehre von der Willensfrei-

24 ,In cuius quaestionis solutione laboratum est quidem pro libero arbitrio voluntatis huma-
nae; sed vicit Dei gratia” (Retract. IL1.1).

25 Unbehagen, Scheitern, Schuld — das ist die Frage des ,unde malum”, die Augustinus von
Beginn an bewegte. Eine Stufe der Antworten bot die harmonisierende Anverwandlung
des Neuplatonismus. So reduziert er in De vera religione das malum auf einen bloSen Hin-
tergrund, der der Verdeutlichung der Schénheit des Intelligiblen und der Rechtfertigung
der Welt als eines dsthetischen Phanomens dient. Diese Harmonisierung nimmt die Wirk-
lichkeit des malum — das durch nichts zu rechtfertigende Leid, die Faktizitdt von Scheitern,
Ungliick wie der Selbsterfahrung der Schuld — nicht ernst. Stattdessen ist von einer ,un-
aussprechlichen Heilkunst’ die Rede, die das ,Schiandliche’ in eine, wie Augustinus sagt,
,ich weif3 nicht welche Schonheit eigener Art wandelt [nescio quam sui generis pulchritudinem
vertat]”; s. De vera religione 28.52, S. 450. Was hier &sthetisierend verdrangt wird, kehrt in der
Gnadenlehre sozusagen mit Schrecken wieder.

26 Vgl. Flasch, Logik des Schreckens, S.119.



60 Johann Kreuzer

heit unterzieht.”” Zwar hélt er die Freiheit des Willens aufrecht. Aber er benutzt sie
nur noch als Erklarungsgrund von Verschuldung. Urspriingliche Verschuldung
wird zum unhintergehbaren Datum menschlicher Existenz. Es gibt die Freiheit
des Willens — aber was vermag sie unter der Voraussetzung unvordenklicher
Schuld?® Augustinus destruiert die Willensfreiheit nicht. Er funktionalisiert sie.
Sie macht fiir das eigene Tun verantwortlich. Die Freiheit des Willens wird zum
Grund des Bewusstseins eigener Schuldhaftigkeit. Augustinus versucht damit
4), was er als gottliche Vorsehung denkt, gewissermaflen vor dem menschlichen
Tun zu schiitzen, um von dieser Vorsehung her (,im Prinzip’) denkbar bleiben zu
lassen, dass nicht nur in Verdammung und Ungliick die Geschichte des mensch-
lichen Geschlechts besteht. Das Gliick der Errettung aus dem Schuldzusammen-
hang ist moglich. Aber es lasst sich durch keine Vorsehung begriinden oder
einfordern. Vor der Instanz, die als Gott gedacht wird, kann mit Grund keine
Rechtfertigung oder Verzeihung von Schuld erwartet werden. Wenn es ein Ent-
rinnen aus dem Zusammenhang der Schuld gibt — und es gibt die Erfahrung der
Augenblicke der Beriihrung des Gottlichen, die des Gliicks: gerade Augustinus
beruft sich mehrfach auf sie® —, so ist es Gnade. Es ist unverdient und auch nicht,
etwa in einer intellegiblen Ordnung géttlicher Vorsehung, konstruierbar — es sei
denn durch Willkiir: Ihrer Denkfigur nach ist Gnade immer unverdient, sonst
ware sie nicht Gnade.

Was dokumentiert sich in der skizzierten Erfahrung des Bewusstseins, der Gott
nicht mehr (nur) das zuhdchst Eine und das Prinzip giitiger Rechtfertigung ist,
sondern Zeichen dafiir, dass ein das eigene Tun entlastender und freisprechen-
der Grund von Rechtfertigung nicht zu denken ist? Welches Selbstverhéltnis des
Denkens driickt sich in der Denkfigur aus, dass die Transzendenz dessen, was
der Willkiir endlicher Wesen entzogen bleibt, nicht als Riickversicherungsinstanz
des geschichtlich Missgliickten taugt?

Registriert wird ohne Zweifel ein Vakuum. Der Gott, dessen Gnade Augusti-
nus durch die Erbsiindenlehre rechtfertigt, ist keine Instanz, zu der man zutrau-
lich fliehen kénnte.* In einem prinzipiellen Sinn wird damit die Sdkularisierung
theorieproduzierter Ordnungssysteme wie der mit ihnen verbundenen religio-
sen Erwartungen initiiert. Wenn ordo einen geschlossenen Kosmos meint, in dem
das gottlich Eine verldsslich funktioniert, implodiert mit dessen Unverlésslich-
werden die Basis fiir jede harmonisierende Affirmation eines Sinnzusammen-
hangs, in dem menschliches Tun, d.h. geschichtlich produzierte Ordnungen,
ihre Rechtfertigung finden sollen. Erinnert sei an das Fazit, mit dem Augustinus
Buch VII der Confessiones, in dem er seine Lektiire der Neuplatoniker referiert

27 Zu den Hintergriinden des Willensfreiheitstheorems, mit dem sich Augustinus vom Mani-
chaismus 16st, vgl. Kreuzer, Augustinus zur Einfiihrung, S. 16-23 und 137-144.

28 Vgl. Ad Simpl. 1. 2.21, S.230.

29 Vgl. in den Confessiones z. B. Conf. VII. 17.23; IX. 10.24-26; X. 27.38.

30 Vgl. Anm. 11.



Augustinus’ Gnadenlehre als Zdsur 61

hatte, schliefdt: ,Ich betrachtete Deine Werke und erschrak.”?! Denn auf das Ver-
trauen auf Gnade kann man sich nicht hinausreden, da das hiefse, das gottlich
Eine zu endlichen Zwecken zu ge- bzw. zu missbrauchen.

Was damit in der Grammatik der Rede von Gnade zurechtgeriickt wird, ist
Ausdruck wie Index eines kulturgeschichtlichen Paradigmenwechsels. Wenn die
Transzendenz des gottlich Einen nicht mehr Teil einer Ordnung ist, die zu (re)
konstruieren Aufgabe der Philosophie (bzw. von Theorie) sei, dann verdndern
sich Sinn und Funktion jener lebensweltlichen Selbstverstandigung, die Theorie
meint, von Grund auf. Der Bruch mit dem antiken Ideal einer in Gott als dem zu-
hochst Einen und Giitigen ihren Schlussstein findenden intelligiblen Ordnung,
in der die Antagonismen gelebter Existenz aufgehoben seien, entlastet Theorie
von ihrer (neuzeitlich gesprochen) ideologischen Funktion, die erklart, dass ,im
Prinzip alles gut und gerechtfertigt ist”. Nicht mehr Rechtfertigung, sondern Kri-
tik wird ihr Sinn. Das wird insbesondere fiir Augustinus’ Thematisierung von
Geschichte bedeutsam.®

5

Eingangs dieser Uberlegungen hatten wir gefragt, ob sich die Bedeutung von
Augustinus’ Gnadenlehre in der ideologiekritischen Funktion (wiirde man wohl
heute sagen) erschopft oder ob sie auch etwas an die Stelle der harmonisierenden
Ordnungssysteme, die sie destruiert, treten lasst.

Deshalb noch einmal zuriick zum ,grammatischen’ Kern der Gnadenlehre bzw.
des Theoremkomplexes Erbsiinde-Gnade-Pradestination. Er betrifft die Riickbin-
dung des Erinnerns an ein Bewusstsein urspriinglicher Schuld: an Schuld als
Erfahrung unverséhnten, mit sich entzweiten Erinnerns. Gibt es ein Erinnern,
das keine solche Riickbindung an einen Ursprung und eine Schuld impliziert,
sondern selbst urspriinglich ist: ,urspriinglich’ in dem Sinn, dass es der Ord-
nung der Schuld entspringen ldsst? Als Gnade wird es erfahren. Ware sie als
Erfahrungsdatum Teil einer abgeschlossenen bzw. fertigen Ordnung, miisste
man sich darauf berufen und das an ihr erfahrene Gliick gleichsam einklagen
konnen. ,Das geht aber / Nicht.” — ist man versucht mit Holderlin zu antworten.®
Dass das mit der Gnade nicht geht, macht Augustinus’ Gnadenlehre deutlich. Sie
entzieht dem Behaupten solcher Ordnungen den Boden, weil diese darauf beru-
hen, a) die Grenzen unserer Erfahrung zu iibersteigen, wie b) die Instanz, die

31 Vgl. Anm. 15.

32 Bei ihm steht, wie ,auf der Hohe der sikularen Geschichtsphilosophie seit Kant, der Anta-
gonismus im Zentrum [...]” (Theodor W. Adorno, , Fortschritt”, in: ders., Stichworte. Kritische
Modelle 2, Frankfurt a. M. 1969, S.29-50, hier S.33); vgl. Kreuzer, Augustinus zur Einfiihrung,
S.123-158.

33 Friedrich Holderlin, ,Patmos. Dem Landgrafen von Homburg”, Rest einer Reinschrift,
zit. als: Patmos, 3. Fassung, V.57f.,, nach: F. Holderlin, Sidmtliche Werke und Briefe, hg. von Mi-
chael Knaupp, Miinchen 1992, Bd. 1, S. 462. Holderlin fahrt fort: , Begreiffen miissen / Difs wir
zuvor. Wie Morgenluft sind nemlich die Nahmen /Seit Christus. Werden Traume. Fallen,
wie Irrtum / Auf das Herz [...]* (V. 64-67, ebd.).



62 Johann Kreuzer

der Willkiir endlicher Wesen entzogen sein soll, den Ordnungsphantasmagorien
eben dieser endlichen Wesen unterwerfen zu wollen. Die Versuchung, die Evi-
denz, dass Gliick (die Gnade, dem Zusammenhang der Schuld fiir Augenblicke
entronnen zu sein) unverdient ist — wire es verdient, miisste es kalkuliert werden
kénnen —, durch intelligible Ordnungen oder ontologische Zusatzhypothesen ,er-
klaren’ oder ,riickversichern’ zu wollen, tendiert in die Anathematisierung des
zu Erklarenden und des in ihm erfahrenen Transzendierens. Solchen Anathema-
tisierungen der Gnade des Gliicks als eines Erfahrungsdatums wird Augusti-
nus — um die Lehre von der ,steten Wiederkehr des Gleichen’ zu widerlegen — die
Einzigartigkeit seiner Erfahrung entgegenhalten. Im Gelangen zum Gliick ge-
schehe der Seele ,etwas Neues in der Zeit, das kein zeitliches Ende hat”.** Der
mythischen Vorstellung der ,ewigen Wiederkehr des Gleichen’ — wie der Einsicht
von Kohelet 1.9ff, dass ,nichts Neues unter der Sonne’ geschehe — wird Gliick
nicht als erst noch zu erreichendes Ziel oder gar Instrument entgegengehalten,
sondern die Einzigartigkeit dessen, dass es ein Entspringen bedeutet.

Findet sich hier ein Anhaltspunkt fiir die Frage, ob es eine Versohnung des
Erinnerungsvermdgens mit sich und in sich selbst gibt? Macht das Erfahrungs-
datum des Gliicks auf jenes ,Plus” aufmerksam, das aus dem geschlossenen Ord-
nungszusammenhang von Schuld und Strafe herausfiihrt? Als diese ,Gnade’ er-
fahren wir die Innerzeitlichkeit des gliickseligen Lebens. Wie hétten wir es sonst
erinnert?®® Nun lasst sich die jeweilige Einzigartigkeit solcher Erfahrungsdaten
weder festhalten noch gar ,verbuchen’. Was hier — in der oder als Evidenz des
Gliicks —jeweils von Neuem entspringt, lasst sich alleine erinnern. Es ist das, was
erinnert — und innerhalb der Grenzen der Erfahrung wiederholt — werden will:
Dem Gliick der Gnade gilt der Dank des Erinnerns.* Und es ist der Maf3stab, der
eine entfremdete Realitit als entfremdete beurteilen lasst.

Nimmt man das ernst, wird im bereits angedeuteten Sinn neu situiert, was
Theorie heifit. Diesen verdanderten Status fithren gerade die Confessiones, die die
frisch erarbeitete Gnadenlehre vor aller Offentlichkeit demonstrieren sollen, im-
plizit vor. Die Selbstreflexion lebensweltlicher Erfahrung stellt sich als Erinne-
rungsarbeit in beiden Hinsichten (der ,Tag-" wie der ,Nachtseite’) dar. Dies er-
folgt in den ersten neun Biichern in einem mehr oder minder autobiographischen
Bericht. Er kommt zum Abschluss mit der Schilderung des Gespréchs in Ostia,
mit dem Augustinus seiner Mutter ein literarisches Denkmal gesetzt hat und in
dem in Buch IX von der Selbsteinsicht der Beriihrung des Goéttlichen wie vom

34 ,[...] fit ergo aliquid noui in tempore, quod finem non habet temporis” (Augustinus, De civi-
tate dei 12.14, hg. von Bernhard Dombart und Alfons Kalb, Turnhout 1955 (Corpus Christia-
norum Series Latina / CCSL 47-48), S. 368).

35 Vgl. Conf. X. 21.30-23.33.

36 In De civitate dei kann Augustinus deshalb sagen, dass der Anspruch des Gliicks der ,einzige
Grund des Philosophierens” und ,,Gott das gliickselige Leben des Menschen” sei: vgl. De civ.
dei 19.1 und 19.26.



Augustinus’ Gnadenlehre als Zdsur 63

Schweigen die Rede ist.” In exemplarischer Weise kommt hier zur Sprache, was
fiir endliche Wesen die Beriihrung des Géttlichen als Gnade mit sich verschnten
Erinnerns und als prasenter Schein eines wesenhaft Fernen meint.

Augustinus holt dies Beriihren in die Erinnerung zuriick, indem er es in die
Sprache mit ihren Worten zurtickholt. Der Aufstieg vollzog sich, von der Erwa-
gung der ,delectatio carnalium sensuum” ausgehend, in ,glithenderem Affekt’,
mit dem sich Augustinus und seine Mutter in das ,id ipsum” erhoben, stufen-
weise. ,Denkend und sprechend und deine Werke bewundernd’ gelangten sie im
Gesprach ,,in mentes nostras”. Auch diese wurden iiberschritten, um der Beriih-
rung der Gegenwartigkeit der schopferischen Ewigkeit Gottes willen, durch die
alles und die selbst nicht (etwas) werde. Dabei wurde wéahrend des Redens, was
als und wessen als schopferische(r) Ewigkeit Gottes gedacht wird, in ihrer Ge-
genwartigkeit beriihrt — wenn auch nicht mit den (selben) Worten, mit denen
Augustinus das Gespréach in Buch IX in Erinnerung ruft.*® Es braucht Worte, um
in Erinnerung zu rufen, was kein eigenes Wort hat. In Worten, in Formen der
Auferung — z.B. der Sprache, aber auch in anderen Formen der ,Aulerung” in
der Musik oder in Bildern — wird das Wortlose erinnert. Ohne diese Formen der
Auferungen bleibt es in sich verschlossen. Nur in Formen der Auferungen kann
sich, was kein eigenes Wort hat, mitteilen. Hatte es ein eigenes Wort (oder einen
eigenen Ton ...), lieBe es sich selbst sagen.” Weil das Wortlose als das, was sich

37 Conf. IX. 10.23-11.27 ist ein Musterbeispiel der Schilderung intelligibler Aufstiege, als deren
Grundmuster das Herzstiick der Rede der Diotima gelten kann, die Platon im Symposion
Sokrates referieren ldsst: vgl. Symposion 208b—212a.

38 ,,Cumque ad eum finem sermo perduceretur, ut carnalium sensuum delectatio quantalibet
in quantalibet luce corporea prae illius uitae iucunditate non comparatione, sed ne com-
memoratione quidem digna uideretur, erigentes nos ardentiore affectu in id ipsum peram-
bulauvimus gradatim cuncta corporalia et ipsum caelum, unde sol et luna et stellae lucent
super terram. Et adhuc ascendebamus interius cogitando et loquendo et mirando opera tua
et uenimus in mentes nostras et transcendimus eas, ut attingeremus regionem ubertatis in-
deficientis, ubi [...] vita sapientia est, per quam fiunt omnia [...] et ipsa non fit. Quin potius
fuisse et futurum esse non est in ea, sed esse solum, quoniam aeterna est: nam fuisse et
futurum esse non est aeternum. Et dum loquimur et inhiamus illi, attingimus eam modice
toto ictu cordis [...]. 25. Dicebamus ergo : ,Si cui sileat [...] omnis lingua et omne signum [...]
omnino [...] et loquatur ipse solus [...] et rapida cogitatione attingimus aeternam sapientiam
[...], si continuetur hoc [...] ut talis sit sempiterna uita, quale fuit hoc momentum intellegen-
tiae [...]"? — 26. Dicebam talia, etsi non isto modo et his verbis, tamen, domine, tu scis [...].”
(Conf. IX. 10.24-26, S. 147f.) — Zur Interpretation des Gespréchs in Ostia vgl. Kreuzer, Pulchri-
tudo, S.255-273.

39 Zur sich daraus ergebenden Dialektik des Ineffablen vgl. Augustinus in De doctrina christia-
na: ,Wenn ich aber etwas gesagt habe, so ist es nicht das, was ich sagen wollte. Woher weif3
ich das, wenn nicht daher, dafl Gott unaussprechlich ist? Was aber von mir gesagt wurde,
wiére, wenn er unaussprechlich wire, nicht gesagt. Und deshalb ist Gott nicht unaussprech-
lich zu nennen, weil, auch wenn er so genannt wird, etwas gesagt wird, und es entsteht
dadurch ein, ich weifs nicht welcher Streit der Worte, weil dann, wenn dasjenige unaus-
sprechlich ist, was nicht gesagt werden kann, es nicht das Unaussprechliche ist, was auch
nur unaussprechlich genannt werden kann.” — ,[S]i autem dixi, non hoc est quod dicere
uolui. Hoc unde scio, nisi quia deus ineffabilis est? Quod autem a me dictum est, si ineffabi-



64 Johann Kreuzer

unmittelbar selbst bedeutet, kein eigenes Wort hat, ruft Augustinus das Ostia-
Gespréch in der Sprache in die Erinnerung zurtiick. Wie das Gliick der Beriithrung
des Géttlichen als Augenblick der Selbsteinsicht nicht ohne Sprache moglich war,
braucht es die Worte, um den Dank des Erinnerns fiir die Gnade dieses Augen-
blicks zu bringen. Das Gliick der Gnade wird dadurch Teil des Ganzen einer Le-
bensgeschichte.” Es ist der Dank des Erinnerns, der gebracht werden will.

Das Gespréch, das das Herz mit Gott fiihrt, ist ein Gespréach der Erinnerung:
,Coram te cor meum et recordatio mea.”"' Die Beziehung des Erinnerns auf sich
selbst bedarf der Ubersetzung in Formen der AuBerung, um nicht gleichsam in
sich selbst zusammenzustiirzen. Stiirzt es in sich zusammen, ergibt sich jene
ausweglose Verstrickung in Schuld, die sich als ,Nachtseite’ unversshnten, mit
sich selbst entzweiten Erinnerns zeigt. Der Geist ist zu eng, um sich selbst zu
haben, notiert Augustinus.*? Das ist in den Confessiones der Einsatzpunkt fiir die
Analysen, die eindriicklich plausibel machen, dass ,Geist’ als blofie (mentale)
Selbstbeziehung nicht begriffen werden kann. Angst ist die Enge des Geistes,
wird er sich seiner Endlichkeit bewusst.* Ein Standpunkt auflerhalb der Grenzen
der Erfahrung steht ihrer Endlichkeit sich bewusst werdenden Wesen nicht zur
Verfiigung. Einen solchen Standpunkt einnehmen und mit ihm einen ,Geist’ be-
haupten zu wollen, aus dem sich eine Ordnung ableiten ldsst, in der alles gehalten
ist, sich harmonisch zu fligen, gilt Augustinus (wie ein solcher ,Geist’ selbst) als
»~Schrecken machend erstaunlich”: ,,ad horrorem stupendus”.** Wenn das so ist,
dann wird virulent, dass die Frage nach dem verséhnten Gott die nach der Ver-
sohnung des Erinnerungsvermogens mit sich selbst ist. Soll mit solcher Versoh-
nung ein Mit-sich-Ubereinstimmen gemeint sein, so kann die Instanz, die mit
sich iibereinstimmen soll, nicht sich selbst verordnen, dass sie {ibereinstimmt.
Sie muss sich vielmehr als Beziehung — sich sozusagen von ihrer natiirlichen Ver-
fasstheit her als Relation — begreifen lernen. Das momentum intellegentiae, das dies

le esset, dictum non esset. Ac per hoc ne ineffabilis quidem dicendus est deus, quia et cum
hoc dicitur, aliquid dicitur et fit nescio qua pugna uerborum, quoniam si illud est ineffabile,
quod dici non potest, non est ineffabile, quod uel ineffabile dici potest.” (Augustinus, De
doctrina christiana 1. 6.6, hg. von Joseph Martin, Turnhout 1962 (Corpus Christianorum Series
Latina /CCSL 32), S.9).

40 Die ,[...] augustinischen Meditationen tiber Macht und Grenzen der memoria [...] bot[en] den
Anreiz, [...] aus den ,Bruchstiicken einer grofien Konfession’ das Ganze einer Selbstdarstel-
lung des individuum ineffabile zu machen” (Hans Robert Jau}, Asthetische Erfahrung und litera-
rische Hermeneutik, Frankfurt a. M. 21984 ('1982), S. 238).

41 Conf. V.6.11, S.62.

42 ,Ergo animus ad habendum se ipsum angustus est [...].” (Conf. X. 8.15, S. 162f.).

43 Enge (,angustus, angustiae”) ist die etymologische Wurzel des Wortes ,Angst”: vgl. Jakob
Grimm / Wilhelm Grimm, ,, Angst” in: dies., Deutsches Worterbuch, Bd. 1: A-Biermolke, Leip-
zig 1854, Sp. 358f. ,Karriere’ hat Augustinus’ Entdeckung der Angst vor der Gegenwart vor
allem in der Krisenzeit des 14. Jahrhunderts gemacht, etwa bei J. Tauler. Vgl. Johann Kreu-
zer, ,Radikale Diesseitigkeit: Denken und Mystik bei Tauler”, in: ders., Gestalten mittelalterli-
cher Philosophie, Miinchen 2000, S. 117-142.

44 Conf. XI. 31.41, S.215. Vgl. Kreuzer, Augustinus zur Einfiihrung, S.85-88.



Augustinus’ Gnadenlehre als Zasur 65

ermoglicht, beschreibt Augustinus mit der Rekonstruktion des Ostia-Gesprachs.
Dieses momentum ermoglicht die Analysen wie die Beantwortung der Frage, wo-
ran wir die memoria als ,Kraft des Lebens im sterblich lebenden Menschen’ (vgl.
Conf. X. 17.26) begreifen. Erfahrbar und begriffen wird sie an dem, was pulchritu-
do heifst.*® Diesem Erfahrungsmoment einer schopferischen Urspriinglichkeit gilt
die ,liebende und wiederbegehrende Erinnerung’*® Das aber heifst, dass es Teil
der Erinnerungsarbeit ist, die die Confessiones paradigmatisch zur Darstellung
bringen. Es ist Teil einer Erinnerungsarbeit, fiir die die Zasur der Gnadenlehre
integraler Bestandteil ist.

6

Fassen wir zusammen. — Augustinus entzieht mit seiner Gnadenlehre den Gott,
der als ihr Garant fungieren soll, jeder Berechenbarkeit. Das mag fiir die Inter-
essen eines harmonisierenden Theorieverstindnisses ein Riickschritt sein. In
Riicksicht darauf, dass faktisches Dasein wie das Gelingen von Lebensfiihrungs-
anspriichen aus vorgegebenen Rahmungen, in die sie sich zu fiigen haben, ent-
bunden werden, bedeutet bzw. signalisiert das aber einen zentralen Modernitats-
schub. Das auf sich selbst zuriickgeworfene Gesprach der Seele mit sich selbst,
das Bewusstsein (conscientia) heifst, wird ,frei".

Dieses ,Freiwerden’ hat freilich seinen Preis. Ebenso wenig wie Gnade fun-
giert das In-Freiheit-Entlassensein nun nicht mehr als systemstabilisierendes
Scharnier in einem harmonischen Ordnungsganzen, das man als gegeben vo-
raussetzen konne. Was Willensfreiheit heifdt, wird stattdessen Verantwortung zur
Schuld - eine Verantwortung, von der einem durch gottliche Gnade nichts abge-
nommen wird.

Damit markiert die Augustin’sche Gnadenlehre in paradigmatischer Weise
eine ,, Sollbruchstelle”.*” Thr Gott erfiillt nicht mehr den Wunsch oder das Anleh-
nungsbediirfnis, dass man zutraulich zu ihm fliehen kénne. Mit dem Unverlass-
lichwerden des gottlichen Einen wird der Affirmation von Sinnzusammenhéngen,
in denen menschliches Tun und mit ihm geschichtlich produzierte Ordnungen
ihre Rechtfertigung finden sollen, der Boden entzogen. Die Transzendenz des
gottlich Einen ldsst sich nicht mehr zur Rechtfertigung endlicher Zwecke gebrau-
chen. Augustinus entzaubert damit Versuche, die Transzendenz des gottlich
Einen — ihren Gedanken hat in origindrer Weise Platon mit dem , epekeina tés
usias” formuliert*® — doch in irgendeiner Weise endlichen (und sei es theoreti-
schen Ordnungs-)Zwecken an- bzw. einbequemen zu wollen.

45 Vgl. Kreuzer, Pulchritudo.

46 Zur ,memoria amans et desiderans” vgl. Conf. VII. 17.23, S.107.

47 Vgl. den Beitrag von Ulrike Schneider in diesem Band.

48 ,[D]as Wesen des Guten ist [seiner Bestimmung nach] [...] noch jenseits des als Wesen Be-
stimmbaren (¢rtékeva g ovolag), dieses an Wiirde und Kraft {iberragend.’ (Platon, Politeia,
509b).



66 Johann Kreuzer

Das hat einige Konsequenzen:

— Theorie, philosophische Reflexion steht nicht mehr fiir ein Sich-Einfligen in
einen Ordnungszusammenhang, den sie zugleich selbst generiert. Dies ist
auch nicht mehr ihr lebenspraktischer Zweck.

— Sie verliert damit ihre (neuzeitlich wiirde man sagen) ideologische Funktion
und wird frei zur Kritik. Gnade ist nicht mehr der Fluchtpunkt endlicher Ord-
nungen, sondern wird zum Mafstab von deren Kritik.

— Rickbeziiglich religioser Codierungen lasst sich aus der Zasur der Gnaden-
lehre die radikale Kritik an allen Formen von Aberglauben folgern. Wenn
man in religiosen Uberzeugungen oder Erwartungen nicht Wiinschen oder
Projektionen folgen bzw. aufsitzen will, dann sollte man sich die geschilder-
ten , Implosionen’ deutlich machen, auf Grund derer Augustinus’ Gnadenleh-
re eine Zasur bedeutet.

— Das hilft vielleicht auch, dem Einwand zu begegnen, dass mit dem Pochen
auf die Unberechenbarkeit des sola gratia der Einbruch dezisionistischer Irra-
tionalismen drohe. Ein solcher droht nur, wenn man gratia doch wieder zur
Rechtfertigung endlicher Ordnungen einbaut. Dann mag die zu Herrschafts-
zwecken domestizierte Gnade autoritiren wie dezisionistischen Regimen
(seien sie ancien oder jeweils a la mode) dienen. Solchen Domestizierungen
hatte Augustinus schon in der Fundierung geschichtsphilosophischer Uber-
legungen entgegengehalten, dass die geschichtlichen ,Reiche’, fehlt ihnen
Gerechtigkeit, nichts anderes seien als grofie Rauberbanden. Die profane Ge-
schichte stelle sich als eine , Kette des Ungliicks”, eine ,series calamitatis” dar.
Es habe noch keinen Staat gegeben, der dem Anspruch der Gerechtigkeit ent-
sprochen hitte, woraus folgt, dass es eine wirkliche ,res publica” auch noch
nicht gegeben habe. Géttliche Gnade rechtfertigt hier nichts (mehr).”

Was solche — geschichtlichen wie individuellen — Schuldverhéltnisse transzen-
diert, wird erfahren als Gliick. Hier hat Augustinus nun eine Einsicht formuliert,
hinter die man nicht zuriick kann: Die Gnade des Gliicks ist immer unverdient,
sonst wire es nicht Gnade.

Man mag dieser zuletzt genannten Einsicht Widerstand leisten wollen, aber
es hilft nichts: Dass Gnade unverdient ist, da sie sonst Gnade nicht ware, ist eine
semantische Evidenz. Sie wird an der eben benutzten paraphrasierenden Ver-
schiebung deutlich, die das theologisch vielleicht belastete Wort ,Gnade’ durch
das Wort fiir das Erfahrungsdatum ersetzt, das sich mit ihr bezeichnet findet:
das ist das Wort ,Gliick”. Gliick zu einem Gegenstand des Verdienstes machen zu
wollen, belegt die Einsicht, die Augustinus in origindrer Weise formuliert hat:
Gnade ist unverdient, sonst ware sie nicht Gnade.

49 Zu den Réauberbanden vgl. De civ. dei 4.4: ,Remota itaque iustitia quid sunt regna nisi magna
latrocinia?”; zur ,series calamitatis” vgl. De civ. dei 13.14; zum Insistieren auf dem realen An-
spruch einer ,res publica” vgl. De civ. dei 19.21. — Zum Ganzen vgl. Kreuzer, Augustinus zur
Einfiihrung, S.130-143.



Augustinus’ Gnadenlehre als Zasur 67

SchlieBen sollen diese Uberlegungen zur Zasur, die sich in Augustinus’ Gnaden-
lehre artikuliert, mit einer Frage. Kénnte es sein, dass das, was Augustinus mit
der Unberechenbarkeit gottlicher Gnade beschreibt, auch noch fiir ein anderes Er-
fahrungsdatum einschldgig ist? Diese andere Unberechenbarkeit ist die Irreduzi-
bilitdat von Kreativitdt (sofern man sie als Vermogen versteht). Sie erschopft sich
nicht darin, gegebene Ordnungen zu reproduzieren. Kreativitit diirfte vielmehr
ein Vermogen bedeuten, das neues Ordnen — und damit neue Ordnungen - er-
zeugt oder ersichtlich werden lédsst. Das ist kein willkiirliches Tun — Kreativitat auf
Willkiir zuriickzufiihren, redet Asthetizismen das Wort. Kreativitit ist vielmehr
ein erfinderisches Tun, es ist die Kunst der Invention: ein Erfinden durch Finden.

Im Zuge der Uberlegungen, was die menschliche mens in ihrem Tatigsein
— und sofern sie als Tatigsein verstanden wird — zum erscheinenden Bild jener
Trinitat werden lasst, die wir als gottliche denken (und in der mens finden), kommt
Augustinus auf diesen findend-erfindenden Sinn von Invention zu sprechen: Fin-
den (inventio) bedeute, so seine etymologische Explikation in De trinitate, ,nichts
anderes als ein Gehen in das, was gefragt oder gesucht wird”: ein ,in id venire
quod quaeritur”.®® ,Gehen in das, was gesucht wird" als Kunst der Invention ist
das ein Tétigsein, das selbst urspriinglich ist und ,entspringen’ lasst.” Ist das Ge-
lingen solch erfinderischen Tuns nicht — wie die Gnade — eine ,Gunst’? Wenn diese
Frage zu bejahen ist, dann sind diese Uberlegungen vielleicht doch bei jenem
Gliick der Gnade angekommen, das dem Reigen der Sublimierung Grazie verleiht.

Literaturverzeichnis

Quellen

Augustinus, De vera religione, hg. von William M. Green, in: ders., Theologische Friih-
schriften, {ibers. und erl. von. Wilhelm Thimme, Ziirich 1962 (Corpus Scriptorum
Ecclesiasticorum Latinorum / CSEL 77, Wien 1961), S. 365-553.

Augustinus, Confessiones, hg. von Lucas Verheijen, Turnhout 1981 (Corpus Christiano-
rum Series Latina / CCSL 27).

Augustinus, Retractationes, hg. von Almut Mutzenbecher, Turnhout 1984 (Corpus
Christianorum Series Latina / CCSL 57).

Augustinus, Enarrationes in Psalmos, Bd.2: LI-C, hg. von Eligius Dekkers und Jo-
hannes Fraipont, Turnhout ?1990 (Corpus Christianorum Series Latina / CCSL 39).

Augustinus, De civitate dei, hg. von Bernhard Dombart und Alfons Kalb, Turnhout
1955 (Corpus Christianorum Series Latina / CCSL 47-48).

50 De trinitate X. 7.10, zit. nach: Aurelius Augustinus, De trinitate (Biicher VIII-XI, XIV-XV, An-
hang: Buch V). Lateinisch-deutsch, neu iibers. und mit einer Einl. hg. von Johann Kreuzer,
Hamburg 2001, S. 110f,; vgl. auch ebd., , Einleitung”, S. VII-LXXVIL, hier S. XXXI.

51 Noch (und gerade) in Kants Definition des Genies — ,Genie ist das Talent (Naturgabe),
welches der Kunst die Regel gibt.” (Kritik der Urteilskraft, § 46, B 181, zit. nach: Immanuel
Kant, Werke in zwilf Binden, hg. von Wilhelm Weischedel, Frankfurt a. M. 1968, Bd. 10,
S.405) — kehrt dieser inventive Sinn von Kreativitat wieder.



68 Johann Kreuzer

Augustinus, De doctrina christiana, hg. von Joseph Martin, Turnhout 1962 (Corpus
Christianorum Series Latina / CCSL 32).

Augustinus, Aurelius, De trinitate (Biicher VIII-X1, XIV-XV, Anhang: Buch V). Lateinisch-
deutsch, neu iibers. und mit einer Einleitung hg. von Johann Kreuzer, Hamburg
2001.

Augustinus von Hippo, ,Die Gnadenlehre von 397. De diversis quaestionibus ad Sim-
plicianum I. 2.” in: Kurt Flasch, Logik des Schreckens. Augustinus von Hippo: Die
Gnadenlehre von 397. De diversis quaestionibus ad Simplicianum I. 2. Lat.-Deutsch,
iibers. von Walter Schifer, hg. und erkl. von Kurt Flasch, Mainz 1990, S. 147-239.

Holderlin, Friedrich, ,Patmos. Dem Landgrafen von Homburg (Dritte Fassung)”, in:
ders., Siamtliche Werke und Briefe, hg. von Michael Knaupp, Miinchen 1992, Bd. 1,
S.460-463.

Kant, Immanuel, Werke in zwélf Binden, Bd.10: Kritik der Urteilskraft, hg. von Wil-
helm Weischedel, Frankfurt a. M. 1968.

Neue Jerusalemer Bibel. Einheitsiibersetzung mit dem Kommentar der Jerusalemer Bibel.
Neu bearbeitete und erweiterte Ausgabe. Deutsch hg. von Alfons Deissler und Anton
Vogtle in Verb. mit Johannes M. Niitzel, Freiburg 1985.

Nietzsche, Friedrich, ,An Franz Overbeck in Basel [31.3.1885]" in: ders., Simtliche
Briefe. Kritische Studienausgabe, Bd. 7: Januar 1885 — Dezember 1886, hg. von Giorgio
Colli und Mazzino Montinari, Berlin / New York 1986, S. 33-35.

Platon, Politeia, griech.-dt., {ibers. von Friedrich Schleiermacher, hg. von Gunther
Eigler, Darmstadt 1970.

Sekundirliteratur

Adorno, Theodor W., , Fortschritt”, in: ders., Stichworte. Kritische Modelle 2, Frankfurt
a. M. 1969, S. 29-50.

Beierwaltes, Werner, , Aequalitas numerosa. Zu Augustins Begriff des Schonen”, in:
Wissenschaft und Weisheit 38 (1975), S. 140-157.

Benjamin, Walter, ,,Rezension von Henri-Irénée Marrou, Augustin et la fin de la culture
antique (Paris 1938)", in: ders., Werke und Nachlaf. Kritische Gesamtausgabe. Bd. 13.1:
Kritiken und Rezensionen, hg. von Heinrich Kaulen, Berlin 2011, S. 599-601.

Blumenberg, Hans, Die Legitimitit der Neuzeit, ern. Ausgabe, Frankfurt a. M. 1996.

Drecoll, Volker Henning, ,Gratia” in: Augustinus-Lexikon, hg. von Cornelius Mayer,
Bd. 3, Basel 2004, S. 182-242.

Flasch, Kurt, Logik des Schreckens. Augustinus von Hippo: Die Gnadenlehre von 397. De di-
versis quaestionibus ad Simplicianum I. 2. Lat.-Deutsch, tibers. von Walter Schéfer, hg.
und erkl. von Kurt Flasch, Mainz 1990.

Grimm, Jakob / Grimm, Wilhelm, ,, Angst”, in: dies., Deutsches Worterbuch, Bd. 1: A—Bier-
molke, Leipzig 1854, Sp. 358f.

Jauf3, Hans Robert, Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, Frankfurt a. M.
21984 (11982).

Kreuzer, Johann, Pulchritudo. Vom Erkennen Gottes bei Augustin. Bemerkungen zu den
Biichern IX, X und XI der Confessiones, Miinchen 1995.

Kreuzer, Johann, ,Radikale Diesseitigkeit: Denken und Mystik bei Tauler”, in: ders.,
Gestalten mittelalterlicher Philosophie, Miinchen 2000, S. 117-142.



Augustinus’ Gnadenlehre als Zdsur 69

Kreuzer, Johann, ,Einleitung”, in: Aurelius Augustinus, De trinitate (Biicher VIII-XI,
XIV-XV, Anhang: Buch V). Lateinisch-deutsch, neu iibers. und mit einer Einleitung
hg. von Johann Kreuzer, Hamburg 2001, S. VII-LXXVIL.

Kreuzer, Johann, Augustinus zur Einfiihrung, Hamburg 22013 (*2005).

Oeing-Hanhoff, Ludger, ,,Zur Wirkungsgeschichte der platonischen Anamnesisleh-
re”, in: Ernst-Wolfgang Bockenforde et al., Collegium Philosophicum. Studien. Joachim
Ritter zum 60. Geburtstag, Basel / Stuttgart 1965, S. 240-271.



DOI: 10.13173/9783447109260.051
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Gnade als [llumination
in der mittelalterlichen Erkenntnistheorie
Das Beispiel des Thomas von Aquin

Isabelle Mandprella

1 Einleitung

Wer heute in der Philosophie nach Gnade fragt, erhalt in der Regel erstaunte
Blicke. Dies liegt zum einen daran, dass heute die wenigsten iiberhaupt etwas mit
diesem Begriff anzufangen wissen, der in unseren Ohren sehr unzeitgemafs, ja so-
gar riickstandig und angestaubt klingt. Sobald allerdings in etwa geklart ist, was
es mit dem Begriff der Gnade auf sich hat, wird das Verstédndnis noch geringer. Zu
sehr haben wir uns an die Vorstellung gewohnt, in unserem Leben und Tun nur
von dem auszugehen, was wir selbst zu verantworten haben, und alle hinzutre-
tenden Kontingenzen hochstens als Gliick oder Schicksal abzutun, ganz sicher
jedoch nicht als die unverdiente, freie und liebende Zuwendung eines personal
gedachten hochsten Wesens. Auf den Tiefpunkt gelangt das Verstandnis jedoch,
wenn wir uns im Rahmen erkenntnistheoretischer Fragestellungen bewegen. Da-
von auszugehen, dass wir in unserem Erkennen von eben einer solchen gnaden-
haften Zuwendung abhéngig sind, erscheint uns geradezu als Bankrotterklarung
einer philosophischen Erkenntnistheorie, die sich nicht auf ein {ibersinnliches
Eingreifen zuriickzuziehen hat, sondern rational zu begriinden versuchen sollte,
was Erkenntnis ist und wie sie zustande kommt. Und doch gibt es in der Ge-
schichte der Epistemologie eine Theorie, die mit einer solchen Zuwendung ope-
riert: die sog. Illuminationstheorie, die davon ausgeht, dass wir in unserer Er-
kenntnis einer Erleuchtung bediirfen, die insofern gnadenhaft zu nennen wiare,
als sie aktiv von etwas auflerhalb unseres Erkenntnisvermogens ermoglicht wird.
Sie ist vor allem mit den Namen Augustinus, Bonaventura und Heinrich von Gent
verkniipft und wird in philosophiegeschichtlichen Darstellungen in der Regel als
ein hochstens aus historisch-musealem Interesse erwahnenswertes Phanomen
beschrieben, das als Resultat eines theologischen Einflusses auf eine philosophi-
sche Problematik interpretiert und demnach als erkenntnistheoretischer Irrldu-
fer disqualifiziert wird. Versuche, dem Ganzen in systematisch-philosophischer
Hinsicht eine Qualitdt abzugewinnen, sind nur sparlich vorhanden.!

1 Vgl. Christoph Kann, ,Skepsis, Wahrheit, Illumination. Bemerkungen zur Erkenntnis-
theorie Heinrichs von Gent”, in: Nach der Verurteilung von 1277. Philosophie und Theologie an



72 Isabelle Mandrella

Um eben einen solchen Versuch geht es mir aber hier, d. h. ich mochte fragen,
welche philosophische Relevanz eine Theorie von Gnade und Illumination im
Kontext der Erkenntnistheorie haben kann bzw. was die mittelalterlichen Philo-
sophen dazu gefiihrt hat, eine solche Position zu vertreten. Ich mdchte mich da-
bei im Folgenden auf eine Position konzentrieren, die mir fiir die Beantwortung
dieser Fragen insofern geeignet scheint, als sie zunéchst einmal jedes Verdachts
einer Illuminationstheorie enthoben ist, weil sie sich von dieser kritisch distan-
ziert: die Rede ist von Thomas von Aquin. Denn die Erkenntnistheorie des Tho-
mas von Aquin ist dezidiert aristotelisch gepragt (und kommt damit unserem
heutigen Verstdndnis entgegen); sie geht davon aus, dass unsere Erkenntnis im-
mer nur iiber die Vermittlung der Sinne geschieht und dass dieser aposteriori-
sche Prozess hinreichend ist, um Erkenntnis zu erklaren, so dass ein von aufsen
kommender Einfluss schlichtweg iiberfliissig ist. Und dennoch geht Thomas an
entscheidenden Stellen davon aus, dass unser erkennender Intellekt erleuchtet
ist. Wie ist das zu verstehen?

Bevor wir uns jedoch mit diesen Stellen zu beschéftigen haben, sind ein paar
grundsatzliche Differenzierungen erforderlich. Zum einen ist zu fragen, woher
eigentlich die Metapher der Illumination stammt, die in die tibergeordnete Gat-
tung der Lichtmetaphorik fillt, die zu den wichtigsten Metaphern der Philoso-
phie zahlt.? Dariiber hinaus ist der Zusammenhang von Illumination und Gnade
naher zu beleuchten. Setzt dieser Zusammenhang notwendig ein hochstes perso-
nales Wesen voraus, das dem Menschen — ihn erleuchtend — Gnade gewahrt?
Oder kann auch in einem weiteren, nicht spezifisch theologischen Sinn von Gna-
de die Rede sein? Schliefslich geht es konkret um die Funktion, die die Illumina-
tion im Erkenntnisprozess einnimmt. Welcher Art ist die Erleuchtung, von der in
der Erkenntnis auszugehen ist? Und wie verhalt sie sich zur natiirlichen Ausstat-
tung des Menschen?

2 Die Quellen der Illuminationstheorie

Eine wichtige Bedeutung erhilt die Licht- und damit verbunden auch die Illumi-
nationsmetapher in der Philosophie Platons. Vor allem das beriihmte Sonnen-
gleichnis aus dem sechsten Buch der Politeia (506b—509b) spielt dabei die fithrende
Rolle.’? Mittels des Sonnengleichnisses versucht Platon bekanntlich zu zeigen, wie

der Universitit von Paris im letzten Viertel des 13. Jahrhunderts. Studien und Texte, hg. von Jan
A. Aertsen, Kent Emery, Jr. und Andreas Speer, Berlin / New York 2001 (Miscellanea Mediae-
valia 28), S.38-58, sowie Wouter Goris, Absolute Beginners. Der mittelalterliche Beitrag zu einem
Ausgang vom Unbedingten, Leiden / Boston 2007 (Studien und Texte zur Geistesgeschichte des
Mittelalters 93), insbes. S. 95-159.

2 Vgl. Johann Kreuzer, , Licht”, in: Wérterbuch der philosophischen Metaphern, hg. von Ralf Ko-
nersmann, 3., erw. Aufl.,, Darmstadt 2011, S. 211-227.

3 Von den platonischen Schriften waren dem lateinischen Mittelalter zwar nur der Phaidon,
Menon und Parmenides sowie ein Teil des Timaios als direkte Quellen in einer lateinischen
Ubersetzung zugénglich, doch lasst sich leicht feststellen, dass die mittelalterlichen Autoren
dariiber hinaus auf indirektem Weg mit einer hohen Anzahl zentraler Lehrstiicke Platons



Gnade als [llumination in der mittelalterlichen Erkenntnistheorie 73

man vom Guten im Sinne einer hdchsten transzendenten Idee sprechen kann,
ohne diese bereits ndher oder gar inhaltlich zu bestimmen. Es besagt: So wie die
Sonne sich zum Sichtbaren und zum Sehvermdgen verhalt, so verhalt sich die
Idee des Guten zum Denkbaren und zum Denkvermdogen. Dies impliziert zweier-
lei. Zum einen: Wie die Sonne im Bereich des Sichtbaren die Erkenntnis sinnlich
wahrnehmbarer Gegenstande ermoglicht, indem sie das Licht spendet, in dem
diese Gegenstande erst gesehen werden konnen, so ermdglicht die Idee des Gu-
ten im Bereich des Denkbaren (Intelligiblen) die Erkenntnis intelligibler Gegen-
stande, indem sie ihnen Wahrheit verleiht und es dem Erkennenden ermdglicht,
diese Gegenstdnde in ihrem Licht zu sehen. Zum anderen: Wie die Sonne durch
ihr Licht Ursache fiir das Werden und Wachsen sinnlich wahrnehmbarer Dinge
ist, so ist die Idee des Guten die Ursache fiir das Sein und das Wesen der in-
telligiblen Gegenstdnde. Die Idee des Guten hat damit zum einen die Funktion
eines obersten epistemologischen Prinzips, insofern sie den Denkgegenstanden
ihre Erkennbarkeit verleiht und der Vernunft deren Erkenntnis vermittelt. Zum
anderen hat sie eine ontologische Funktion, insofern die Denkgegenstéande ihr
Sein und Wesen von der Idee des Guten erhalten. Sie ist also, noch einmal anders
gewendet, nicht nur Seinsgrund und ontologisches Prinzip aller daran teilneh-
menden Einzeldinge, sondern auch der Erkenntnisgrund einzelner Gegenstan-
de — und in dieser Funktion interessiert sie uns hier: Dass wir verschiedene Ein-
zelgegenstdnde als so oder so erkennen, setzt voraus, dass es die dazugehorige
Idee bereits gibt, denn erst in ihrem Horizont kénnen wir etwas tiberhaupt erst
als so oder so erkennen.*

Was die Metapher der Sonne als Lichtquelle, die Erkenntnis gewahrt, indem
sie die Erkenntnisgegenstande beleuchtet und damit erst erkennbar macht, fiir
die platonischen Zwecke besonders effektiv sein ldsst, ist die Tatsache, dass der
erkennende Mensch, wie Platon wenig spéter im Hohlengleichnis ausfiihrt, die
Lichtquelle als solche nur unter Mithen wahrnimmt, weil er gar nicht in der Lage
ist, die Sonne anzuschauen, deren Helligkeit ihn derart blendet, dass sich vor
seinen Augen alles verdunkelt. Damit wird jedoch deutlich: Wenn es nicht um
eine direkte gegenstandliche Erkenntnis der Quelle unserer Erkenntnis als sol-
cher geht, ist diese nur mehr als Bedingung der Moglichkeit zu interpretieren; ein

vertraut waren; vgl. Joachim R. Séder, ,,Painfully awkward’? Die Ubersetzungen Platons
ins mittelalterliche Latein”, in: Edition und Ubersetzung. Zur wissenschaftlichen Dokumentation
des interkulturellen Texttransfers, hg. von Bodo Plachta und Winfried Woesler, Tiibingen 2002,
S.255-262.

4 Damit hangt — dies sei kurz in Erinnerung gerufen — die platonische Lehre von der Wie-
dererinnerung zusammen, in der Platon davon ausgeht, dass unser Erkenntnisvermogen
keine leere Tafel (fabula rasa) ist, die wir mittels sinnlicher Wahrnehmungserkenntnisse erst
beschreiben miissen, sondern bereits im Besitz apriorischen Ideenwissens ist, an das wir
uns beim Erkennen wieder erinnern. Zu Platon vgl. die einschlidgigen Eintrdge in Platon-
Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, hg. von Christoph Horn, Jorn Miiller und Joachim Soder,
Stuttgart / Weimar 2009.



74 Isabelle Mandrella

letzter Erklarungsgrund unserer Erkenntnis kann allenfalls als ein alle Erkennt-
nis Bedingendes gedacht werden.

In eben diesem Sinne bediente sich auch Augustinus der Lichtmetapher und
fiihrte den Begriff der Illumination in die Erkenntnistheorie ein. Ahnlich wie Pla-
ton auch ging es Augustinus darum, die Frage nach einer letzten Erklarung bzw.
nach einem abschlieffenden Prinzip unserer Erkenntnis zu beantworten. Leitend
dabei war seine Auseinandersetzung mit der akademischen Skepsis, die ihn auf
der Suche nach einer hochsten Erkenntnisgewissheit antrieb. In einer beriihmten
und vielzitierten Textstelle in De vera religione halt Augustinus denjenigen, die an
der Wahrheit zweifeln, entgegen:

Aber wenn du nicht einsiehst, was ich sage, und zweifelst, ob es wahr
sei, so sieh zu, ob du auch daran zweifelst, dass du es bezweifelst. Und
wenn es gewiss ist, dass du zweifelst, so forsche, woher diese Gewissheit
kommt. Da wird dir nicht, ganz gewiss nicht, das Licht dieser unserer Son-
ne begegnen, sondern das wahre Licht, das alle Menschen erleuchtet, die
in diese Welt kommen. Das aber kann nicht mit unseren leiblichen Augen
gesehen werden [...]. [...] So ergibt sich folgende Erkenntnisregel: Jeder, der
einsieht, dass er zweifelt, sieht etwas Wahres ein und ist dessen, was er ein-
sieht, auch gewiss. Also ist er eines Wahren gewiss. Jeder also, der daran
zweifelt, ob es eine Wahrheit gibt, hat in sich selbst etwas Wahres, woran er
nicht zweifelt. Da nun alles Wahre nur durch die Wahrheit wahr ist, kann
niemand an der Wahrheit zweifeln, der iiberhaupt zweifeln kann. Wo man
dies sieht, glanzt jenes Licht, das nichts von Raum- und Zeitgrofien, auch
nichts von raumlich oder zeitlich gedachten Phantasiebildern weif3.>

Wahrheitserkenntnis wird also allererst durch das Licht der absoluten Wahrheit
ermoglicht, die Augustinus mit der ewigen Vernunft bzw. Gott identifiziert. Die
[luminationstheorie kldrt somit die Frage, wie ein Mensch an unveranderlichem,
ewigem Wissen teilhaben kann, dadurch, dass erst eine Prasenz des Lichtes der
ewigen Vernunft es erlaubte, unverdanderlich Wahres zu begreifen.®

5 ,Aut si non cernis quae dico, et an vera sint dubitas, cerne saltem utrum te de his dubitare
non dubites; et si certum est te esse dubitantem, quaere unde sit certum. Non illic tibi, non
omnino solis huius lumen occurret, sed ,lumen verum quod inluminat omnem hominem
venientem in hunc mundum.” Quod his oculis videri non potest [...]. [...] Deinde regulam
ipsam quam vides concipe hoc modo: Omnis qui se dubitantem intelligit, verum intelligit,
et de hac re quam intelligit certus est; de vero igitur certus est. Omnis ergo qui utrum sit
veritas dubitat, in se ipso habet verum unde non dubitet; nec ullum verum nisi veritate ve-
rum est. Non itaque oportet eum de veritate dubitare qui potuit undecumque dubitare. Ubi
videntur haec, ibi est lumen sine spatio locorum et temporum et sine ullo spatiorum talium
phantasmate.” Augustinus, De vera religione XXXIX. 73, hg. von Klaus-Dieter Daur, Turnhout
1962 (Corpus Christianorum Series Latina XXXII), S.234f. (Ubersetzung: Augustinus, Von
der wahren Religion, iibers. von Wilhelm Thimme, Ziirich 1962, S. 486-489). Ahnliche Ausfiih-
rungen finden sich in Confessiones VII, X. 16 und XVII. 23, sowie in De civitate Dei X1, 26.

6 Vgl. hierzu und zum Folgenden Christoph Horn, Augustinus, Miinchen 1995, S. 76-81.



Gnade als [llumination in der mittelalterlichen Erkenntnistheorie 75

Drei Punkte sind zunéchst festzuhalten: Erstens denkt Augustinus diese Er-
leuchtung nicht als voriibergehend oder gelegentlich. Der Mensch wird vielmehr
standig von der Wahrheit erleuchtet, freilich ohne sich jedes Mal dieser Quelle
bewusst zu sein. Unwissenheit oder Falschheit der Erkenntnis beruhen demnach
nicht auf dem Fehlen dieses Lichtes, sondern werden auf die eigene Dunkelheit
zuriickgefiihrt. Die gottliche Illumination bildet zwar die notwendige, nicht aber
die hinreichende Bedingung der Erkenntnis. Gott und Mensch miissen im Er-
kenntnisakt zusammenwirken. Illumination meint also nicht etwas, das dem
Menschen die bessere oder schlechtere Erkenntnis eines Gegenstandes ermdg-
licht und ihn demnach von der eigenen Erkenntnisleistung dispensiert.

Augustinus’ [lluminationslehre hat, damit zusammenhangend, zweitens nichts
damit zu tun, dass Gott gnadenweise dem einen mehr, dem anderen weniger
Erkenntnis schenkt. Das gottliche Licht wird vielmehr allen Vernunftwesen zu-
gestanden, obwohl nur wenige diese Zusammenhénge erfassen. Drittens ist die
Einsicht in diese Zusammenhange, so sie denn stattfindet, nicht einfach mit der
Erkenntnis Gottes identisch. Hier geht es also nicht primér um einen Gottesbeweis,
obwohl man gelegentlich vom noologischen Gottesbeweis gesprochen hat.” Gott ist
im Erkenntnisakt nur indirekt prasent und bleibt fast vollkommen verborgen. ,Ob-
wohl somit fiir jeden Erkenntnisakt konstitutiv, ist die Prasenz Gottes im Denken
nur selten und unter gréfiten Schwierigkeiten erfassbar. [...] Gott ist also nicht der
Erkenntnisgegenstand, sondern bildet eine verborgene Erkenntnisbedingung.”®

Damit wird ein weiteres wichtiges, viertes Kennzeichen der Illuminations-
theorie deutlich: Als verborgene Erkenntnisbedingung ist sie nicht unbedingt
an eine personale Gottesvorstellung gebunden. Dass die in erkenntnistheoreti-
scher Analyse gewonnene Vorstellung einer hochsten Wahrheit und ewigen Ver-
nunft mit Gott identifiziert wurde, lag nahe, weil es sich dabei um klassische
Zuschreibungen an Gott handelt. Doch wie der platonische Gedanke der Idee des
Guten, die als eine letzte nicht nur ontologische, sondern auch epistemologische
und finale, abschlieSende Idee gedacht wird, zeigt, muss das Verstdndnis nicht
zwangslaufig ein personales sein, sondern kann auch im Sinne eines Prinzips
oder einer Ursache gedacht werden, die als Ermoglichungsgrund zu denken ist.

Akzeptiert man dieses vierte Merkmal der Illuminationstheorie, dann wird
deutlich, dass auch der Begriff der Gnade weiter gefasst werden kann. Gnade
ist dann nicht mehr unbedingt mit dem Wirken und Handeln eines personalen
Gottes verbunden, sondern ist der Versuch, das Phidnomen auf einen Begriff
zu bringen, dass wir in unserem Sein und Erkennen von etwas abhdngig sind,
das uns nicht obliegt, das wir nicht selbst herstellen kénnen, das uns aus der
Hand genommen ist, auf das wir keinen Zugriff haben, kurzum: das uns als
grundsétzlich bedingte Wesen kennzeichnet.

7 Vgl. Richard Heinzmann, Philosophie des Mittelalters, Stuttgart/Berlin /Kéln 1992 (Grund-
kurs Philosophie 7), S.70-79.
8 Horn, Augustinus, S. 80f.



76 Isabelle Mandrella

3 Illumination bei Thomas von Aquin

In der Erkenntnistheorie des Mittelalters ist die Illuminationstheorie jedoch sehr
viel normativ-inhaltlicher interpretiert und — in Folge der fiir den streng erkennt-
nistheoretischen Bereich daraus resultierenden Konsequenzen — stark kritisiert
worden. Diese Konsequenzen betreffen zweierlei: Zum einen droht der Anspruch
der Illuminationstheorie, die Moglichkeit von Wahrheitserkenntnis zu erkléren,
ausgeweitet zu werden: von einer letzten abschlieffenden Begriindung unseres
Erkennens auf generell alle Erkenntnisgegenstdande. Dies wird mdglich durch
eine Verquickung mit der platonischen Konzeption eines apriorisch gegebenen
Ideenwissens. Nach diesem Verstandnis setzt die Erkenntnis von Gegenstanden
das apriorische Wissen um die diesen Gegenstianden urbildhaft zugrundeliegen-
de Idee voraus — ein Wissen, dessen Vorhandensein im menschlichen Geist durch
Nlumination erklart werden konnte. Meines Erachtens hat es zwar im Mittelalter
niemanden gegeben, der diese Position wirklich vertreten hat, doch offensicht-
lich reicht die moglicherweise davon ausgehende Gefahr fiir eine Kritik an der
[uminationstheorie aus.

Zum anderen ergibt sich das Problem, dass die Vertreter der Illuminations-
theorie so stark auf einen personalen Gott setzen, um die oben angesprochene
Bedingtheit auch in Bezug auf die menschliche Erkenntnis zu begriinden, dass
daraus insbesondere fiir diejenigen Autoren, die einer aposteriorischen Episte-
mologie aristotelischer Couleur folgen, die Gefahr einer unzuldssigen, weil er-
kenntnistheoretisch hochst problematischen Theologisierung droht; dergestalt
némlich, dass die Erkenntnis der Gegenstande in der Welt von der Erkenntnis
Gottes abhangig wire. Diese Diskussion findet ihren deutlichsten Niederschlag
in der Debatte um Gott als das Ersterkannte (primum cognitum).’ Beschéftigt man
sich jedoch ndher mit den Textzeugnissen typischer Illuminationstheoretiker wie
Bonaventura !° oder Heinrich von Gent,' ldsst sich meines Erachtens durchaus
eine sehr viel philosophischere Lesart im oben beschriebenen Sinne vertreten,
sofern es auch diesen Autoren nicht um eine naive gegenstandliche Ersterkennt-
nis Gottes geht, sondern um eine begriffliche im Sinne einer Bedingung der Mog-
lichkeit menschlichen Erkennens tiberhaupt.

Doch mochte ich diese Theorien hier nicht weiter verfolgen, sondern, wie be-
reits angekiindigt, zu Thomas von Aquin kommen, der in seinen erkenntnistheo-
retischen Quaestionen 84-88 der prima pars der Summa Theologiae, wie auch in
den einschlédgigen Paralleltexten im Kommentar zu De trinitate des Boethius oder

9 Vgl. hierzu die Arbeiten von Wouter Goris, z. B.: ,,Die Anfiange der Auseinandersetzung um
das Ersterkannte im 13. Jahrhundert: Guibert von Tournai, Bonaventura und Thomas von
Aquin”, in: Documenti e studi sulla tradizione filosofica medievale 10 (1999), S.355-369; Absolute
Beginners.

10 Vgl. Bonaventura, Quaestiones disputatae de scientia Christi IV (Opera omnia V, Quaracchi 1891,
S.17-27); Sermo theol. IV, Christus unus omnium magister” (Opera omnia V, Quaracchi 1891,
S.567-574).

11 Vgl. Heinrich von Gent, Summa quaestionum ordinariarum art. 1 (hg. von Raymond Macken
und Gordon A. Wilson, Opera omnia, Bd. 21, Leuven 2005, S. 5-199).



Gnade als [llumination in der mittelalterlichen Erkenntnistheorie 77

in der Quaestio disputata de veritate beide aus der Illuminationstheorie drohenden
Konsequenzen — die platonische Konzeption eines apriorisch gegebenen Ideen-
wissens > und die These von Gott als dem Ersterkannten ' — ausdriicklich ab-
lehnt. Doch sollte man den feinen Unterschied beachten: dass Thomas damit kei-
neswegs die Illuminationstheorie als solche ablehnt, sondern sich im Gegenteil
konstruktiv damit auseinandersetzt. Dies geschieht im fiinften Artikel der Quaes-
tio 84 unter der Frage, ob die Verstandesseele die materiellen Gegenstande in den
rationes aeternae erkennt, also in jenen ewigen Urbildern, als die Augustinus die
Ideen im Geist Gottes benannt hatte. Ein solches unmittelbares Erkennen gesteht
Thomas hochstens den Seligen zu, die Gott und folglich alles in ihm zu schauen
vermogen; unter diesseitigen Bedingungen ist eine solche Erkenntnis unmdoglich.
Thomas raumt jedoch ein, dass die der Frage zugrundeliegende Struktur ,etwas
in etwas erkennen” (aliquid in aliquo cognosci) auch anders begriffen werden kon-
ne, ndmlich so, wie ,etwas in einem andern als in seinem Erkenntnisprinzip er-
kannt” werde (aliquid in aliquo sicut in cognitionis principio cognosci). Das Beispiel
des Thomas kennen wir bereits von einem anderen Autor: ,wie wenn wir sagen,
in der Sonne werde gesehen, was durch die Sonne gesehen wird” (sicut si dicamus
quod in sole videntur ea quae videntur per solem). In der Anwendung dieses Beispiels
auf die Ausgangsfrage fihrt Thomas fort:

Und so muss man sagen, erkennt die menschliche Seele alles in den ewi-
gen Urbildern, weil wir alles durch Teilhabe an ihnen erkennen. Denn das
Verstandeslicht (lumen intellectuale), das in uns ist, ist nichts anderes als
eine gewisse uns zuteil gewordene Ahnlichkeit des ungeschaffenen Lich-
tes, in dem die ewigen Urbilder enthalten sind. Daher heifst es im Ps (4, 6f.):
Viele sagen: wer lasst uns Gutes schauen?’, eine Frage, auf die der Psalmist
antwortet: ,Uns ist aufgepragt das Licht Deines Antlitzes, o Herr’; als woll-
te er sagen: eben dadurch, dass das gottliche Licht uns sein Siegel aufpragt,
wird uns alles gezeigt. Weil jedoch, aufier dem Verstandeslicht in uns, zur
Erwerbung des Wissens von den stofflichen Dingen die von den Dingen
empfangenen geistigen Erkenntnisbilder (species intelligibiles) erforderlich
sind, deshalb haben wir Kenntnis von den stofflichen Dingen nicht durch
blofle Teilhabe an den ewigen Urbildern, wie die Platoniker behauptet ha-
ben, dass die blofle Teilhabe an den Ideen zur Erwerbung des Wissens
gentige. [...] Dass aber Augustinus seine Lehren, alles werde ,in den ewi-
gen Urbildern’ oder ,in der unwandelbaren Wahrheit’ erkannt, nicht so
verstanden hat, als ob die ewigen Urbilder selbst geschaut wiirden, erhellt
aus dem, was er an anderer Stelle sagt: ,Nicht von jeder beliebigen ver-
niinftigen Seele, sondern von der, die heilig und rein gewesen ist, ldsst sich

12 In Summa Theologiae 1 84 wird in nahezu jedem Artikel die Position Platons verworfen.
13 Vgl. Thomas von Aquin, Super Boethii De trinitate 1, 3; Summa Theologiae 1 88, 3.



78 Isabelle Mandrella

behaupten, sie sei fiir jene Schau’ — der ewigen Urbilder — ,geeignet’, wie es
die Seelen der Seligen sind."

In dieser Textpassage macht Thomas darauf aufmerksam, dass das platonische
Modell von Erkenntnis als einer Schau der ewigen Ideen selbst nicht haltbar ist.
Inwiefern diese Kritik sich auch auf Augustinus bezieht, ist umstritten. Wah-
rend die einen hier eine ,Pazifikationsstrategie” am Zuge sehen,” die Thomas
dazu diene, eine direkte Kritik an Augustinus zu vermeiden, nehmen andere
die Stellungnahme des Thomas zum Anlass, seinen expliziten Augustinismus '
oder zumindest den hohen Stellenwert, den Augustinus im Denken des Thomas
einnimmt, zu betonen.” Unumstritten ist jedoch, dass sich laut Thomas zumin-
dest in einem ungenauen Sprachgebrauch sagen lasst, dass wir alles in den ewi-
gen Ideen erkennen, ,weil wir alles durch Teilhabe an ihnen erkennen”.® Diese
Teilhabe basiert auf der Ahnlichkeit, die den gottlichen Intellekt, in dem diese
Urbilder eigentlich erhalten sind, mit dem unsrigen verbindet. Das Vorhanden-
sein der ewigen Ideen in Gott ist demnach der Ermdglichungsgrund unserer Er-
kenntnis; die ewigen Urbilder werden zwar nicht selbst geschaut, aber dennoch
hat der Mensch — vermittelt {iber seine an der géttlichen Vernunft teilhabende
Vernunft — eine gewisse apriorische Kenntnis, die als Prasenz des gottlichen Ver-
nunftlichtes zu deuten ist. Freilich ist das gewissermafien nur ein Teil der Er-

14 ,Et sic necesse est dicere quod anima humana omnia cognoscat in rationibus aeternis, per
quarum participationem omnia cognoscimus. Ipsum enim lumen intellectuale quod est in
nobis, nihil est aliud quam quaedam participata similitudo luminis increati, in quo conti-
nentur rationes aeternae. Unde in Psalmo 4 dicitur: ,Multi dicunt, Quis ostendit nobis bona?”
cui quaestioni Psalmista respondet, dicens: ,Signatum est super nos lumen vultus tui, Do-
mine.” Quasi dicat: Per ipsam sigillationem divini luminis in nobis, omnia nobis demon-
strantur. Quia tamen praeter lumen intellectuale in nobis, exiguntur species intelligibiles
a rebus acceptae, ad scientiam de rebus materialibus habendam; ideo non per solam parti-
cipationem rationum aeternarum de rebus materialibus notitiam habemus, sicut Platonici
posuerunt quod sola idearum participatio sufficit ad scientiam habendam. [...] Quod autem
Augustinus non sic intellexerit omnia cognosci ,in rationibus aeternis’, vel ,in incommutabili
veritate’, quasi ipsae rationes aeternae videantur, patet per hoc quod ipse dicit in libro Octo-
ginta trium Quaest., quod ,rationalis anima non omnis et quaelibet, sed quae sancta et pura
fuerit, asseritur illi visioni’, scilicet rationum aeternarum, ,esse idonea’; sicut sunt animae
beatorum.” Thomas von Aquin, Summa Theologiae I 84, 5 (Ubersetzung: Thomas von Aquin,
Wesen und Ausstattung des Menschen, in: Die deutsche Thomas-Ausgabe. Vollstindige, ungekiirzte
dt.-lat. Ausgabe der Summa theologica, tibers. von Dominikanern und Benediktinern Deutsch-
lands und Osterreichs, hg. vom Katholischen Akademikerverband, Bd. 6, Salzburg / Leipzig
1937, S.2751.).

15 Goris, Absolute Beginners, S.99.

16 Vgl. Lydia Schumacher, Divine Illumination. The History and Future of Augustine’s Theory of
Knowledge, Chichester 2011, S. 154-180.

17 Vgl. Robert Pasnau, ,,Divine Illumination”, in: The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Spring
2015 Edition), hg. von Edward N. Zalta, URL: <http://plato.stanford.edu/archives/spr2015/
entries/illumination/> (letzte Einsichtnahme: 27.08.15).

18 Siehe Thomas von Aquin, Summa Theologiae 184, 5 (Ubersetzung: Thomas von Aquin, Wesen
und Ausstattung des Menschen, Bd. 6, Salzburg / Leipzig 1937, S. 275).



Gnade als Illumination in der mittelalterlichen Erkenntnistheorie 79

klarung; als unverzichtbare zweite Bedingung unseres Erkennens sind die von
den stofflichen Dingen empfangenen species intelligibiles hinzuzufiigen, also jene
,geistigen Erkenntnisbilder’, die der Verstand mittels Abstraktion aus den sinn-
lich wahrgenommenen Gegenstianden gewinnt und ohne die {iberhaupt keine
Erkenntnis zustande kommt.

Was meint nun diese apriorische Kenntnis oder Vorstrukturierung unseres
Erkenntnisvermdgens und damit unsere Abhdngigkeit von einem gottlichen Ver-
nunftlicht genauer? In seinen Ausfithrungen iiber die Moglichkeit der Erkennt-
nis Gottes in der Expositio super librum Boethii De trinitate (gleiches gilt fiir die
Ausfiihrungen iiber die Notwendigkeit der gottlichen Gnade in der Summa Theo-
logiae) lehnt Thomas ausdriicklich die These ab, dass der menschliche Geist bei
der Erkenntnis einer neuen Erleuchtung (nova illustratio) durch gottliches Licht
bediirfe.” Wieder fallt auf: Eine Erleuchtung als solche wird nicht kategorisch
abgelehnt. Vielmehr geht es darum, sie in richtiger Weise zu erldautern. Denn das
Gegenmodell ist nicht der totale Verzicht auf die Illumination, sondern eine Er-
leuchtung mit dem natfirlichen Licht, das als ausreichend gedacht werden muss
und keinerlei zusétzliche Erleuchtung erforderlich macht.* Thomas kann des-
halb in diesem Zusammenhang von einer natiirlichen Erleuchtung (naturalis illus-
tratio) sprechen.”

Damit ist ein wichtiges Missverstindnis aus dem Weg gerdaumt. Wie bereits
terminologisch in der Unterscheidung zwischen natiirlichem Licht (lumen natu-
rale) und Gnadenlicht (lumen gratiae) zum Ausdruck kommt, hédlt Thomas daran
fest, dass in der Wahrheitserkenntnis fiir dasjenige, worauf sich die natiirliche
Vernunft erstreckt, d. h. das sich der Sinneswahrnehmung verdankt, kein neu-
es Licht erforderlich ist. Hier reicht die natiirliche Ausstattung des Menschen
vollstandig aus. Andere Bedingungen gelten fiir denjenigen Sonderbereich, der
die Fahigkeit der natiirlichen Vernunft {ibersteigt und folglich nicht mehr auf
die Sinneswahrnehmung angewiesen ist: der Glaube, das Wissen um die futura
contingentia, die Prophetie usw. Hier bedarf der Mensch durchaus einer neuen
Erleuchtung oder zumindest einer Verstarkung seines Vernunftlichtes; doch be-
trifft dies keineswegs den Normalfall.

Damit ist die Frage nach der Notwendigkeit einer gottlichen Gnadeneinwir-
kung jedoch noch nicht abgeschlossen. Denn auch wenn Thomas klarstellt, dass

19 Vgl. Thomas von Aquin, Super Boethii De trinitate I, 1 (,Utrum mens humana in cognitione
veritatis nova illustratione divinae lucis indigeat”). Es fillt auf, dass Thomas die These vom
Angewiesensein auf eine neue Erleuchtung hier keineswegs Augustinus, sondern Avicenna
und seiner Vorstellung des intellectus agens als einer extern auf den Menschen einwirkenden
substantia separata zuschreibt.

20 ,Mens humana illustrata est divinitus lumine naturali [...].” Thomas von Aquin, Super Bo-
ethii De trinitate 1, 1, sed contra 1 (Ubersetzung: Thomas von Aquin, Kommentar zum Trinitits-
traktat des Boethius, iibers. und eingel. von Peter Hoffmann, 2 Bde., Freiburg 2006 /2007 (Her-
ders Bibliothek der Philosophie des Mittelalters 3 /1 und 3 /1I), Bd. 1, S.47).

21 Vgl. den Paralleltext in Thomas von Aquin, Summa Theologiae I-11 109, 1 (,,Utrum homo sine
gratia aliquod verum cognoscere possit”).



80 Isabelle Mandrella

der natiirlichen Erleuchtung keine zweite hinzugefiigt werden muss, bleibt die
Frage zu kldren, woher die natiirliche Erleuchtung stammt. An dieser Stelle wird
verstandlich, warum Thomasnicht vollig auf den Illuminationsgedanken verzich-
tet. Es gilt namlich zu zeigen, dass eine gewisse gottliche Tatigkeit (divina opera-
tio) durchaus vonnéten ist, und zwar zunéchst — philosophisch gesprochen — in
der notwendigen Annahme eines ersten Bewegenden schlechthin; schliefilich,
schopfungstheologisch gesprochen, in der Annahme der Erschaffung der Welt.”
Dariiber hinaus unterliegt die Welt auch in ihrer Bewegung und Lenkung der
Einflussnahme Gottes. Diese manifestiert sich allerdings nicht durch unmittelba-
re Einflussnahme Gottes, sondern —hier folgt Thomas bekanntlich dem aristoteli-
schen Entelechie-Gedanken — durch die Ausstattung jeglicher Natur mit den ihr
charakteristischen Zielen und Handlungen, die sich beim Menschen in seinem
natiirlichen Vernunftlicht duSert.”®

4 Das Licht der natiirlichen Vernunft

Diese Tatigkeit beschreibt Thomas als eine innerliche Belehrung: , Gott belehrt
uns in diesem Sinne innerlich (nos interius docet), weil er das natiirliche Licht in
uns verursacht und es zur Wahrheit lenkt [...].”* Oder, wie es an anderer Stelle
heiflt, wo Thomas ausdriicklich davon spricht, dass der Geist von Gott erleuchtet
wird:

Und deshalb verursacht auch das natiirliche Licht in der Seele immer Gott,
nicht ein immer verschiedenes [Licht], sondern dieses eine und selbe; denn
er ist nicht nur dessen Entstehungsgrund (causa fieri), sondern auch des-
sen Seinsgrund (causa esse). Also ist Gott dadurch kontinuierlich im Geiste
titig, dass er in ihm das natiirliche Licht verursacht und es lenkt. Und so
schreitet der Geist in seiner Tétigkeit nicht ohne die Tatigkeit der ersten
Ursache voran.”

22 Vgl. Thomas von Aquin, Summa Theologiae I-11 109, 1.

23 Vgl. Thomas von Aquin, Super Boethii De trinitate I, 1. Dieser Gedanke eines gottlichen Heils-
plans (lex aeterna) entfaltet im Bereich der praktischen Vernunft eine dhnliche Bedeutung.
Auch im Lex-Traktat der Summa Theologiae (STh I-1I 90ff.) spricht Thomas nicht von einer
unmittelbar handlungsleitenden Funktion der géttlichen Vorsehung, sondern von einer dem
Menschen spezifischen Teilhabe am gottlichen Licht in Gestalt des natiirlichen Gesetzes (lex
naturalis), d. h. der praktischen Vernunft. Die iiber den Begriff der Teilhabe gewahrleistete
Strukturparallele zwischen theoretischer und praktischer Vernunft ist bemerkenswert.

24 ,[...] Deus nos interius docet in naturalibus cognitis, quod lumen naturale in nobis causat et
ipsum dirigit in veritatem [...].” Thomas von Aquin, Super Boethii De trinitate I, 1, ad 2.

25 ,Et ideo etiam lumen naturale in anima semper Deus causat, non aliud et aliud, sed idem;
non enim est causa fieri eius solum, sed etiam esse illius. In hoc ergo continue Deus ope-
ratur in mente, quod in ipsa lumen naturale causat et ipsum dirigit, et sic mens non sine
operatione causae primae in operationem suam procedit.” Thomas von Aquin, Super Boethii
De trinitate 1, 1, ad 6. Vgl. hierzu auch Thomas von Aquin, Summa Theologiae 1105, 3: ,, Utrum
Deus moveat immediate intellectum creatum”.



Gnade als [llumination in der mittelalterlichen Erkenntnistheorie 81

Waihrend diese letzte Abhdngigkeit, die sich fiir Thomas darin dufiert, dass Gott
,in uns das natiirliche Licht verursacht, indem er es erhalt und zum Sehen lei-
tet”?* in globaler schopfungstheologischer Perspektive gedacht zu sein scheint
und insofern fiir den spezifisch erkenntnistheoretischen Bereich wenig Konkre-
tes beizutragen hat, finden wir in der (von Augustinus herriihrenden) Vorstel-
lung, dass Gott uns innerlich belehrt, bereits genauere Hinweise. Thomas hat
sie an anderer Stelle aufgegriffen und ausfiihrlich diskutiert, und zwar in der
elften Quaestio seiner Quaestiones disputatae de veritate, die in Anlehnung an die
gleichnamige Augustinische Schrift mit De magistro tiberschrieben ist und sich
der Frage widmet, inwiefern allein Gott lehren kann und es dementsprechend
verdient, Lehrer genannt zu werden. Die philosophische Problematik im Hin-
tergrund betrifft die Frage, wie wir eigentlich Wissen erwerben (und vermitteln).
Gibt es apriorische Bedingungen, denen wir dabei unterworfen sind? Was wissen
wir immer bereits schon, was lernen wir selbst und wann sind wir auf Belehrung
angewiesen? Dieser Text ist vor allem deshalb interessant, weil Thomas darin
versucht, ndher zu beleuchten, worin das von Gott dem Menschen geschenkte
natiirliche Verstandeslicht inhaltlich besteht — iiber die blofle Tatsache hinaus-
gehend, dass es dem Menschen als geschaffener Kreatur von Gott her zukommt.
Was genau wird dem Menschen darin zuteil??

Thomas beginnt die Beantwortung der Frage mit der Beschreibung zweier Ex-
tremmeinungen, die er ablehnt: Avicenna ging félschlicher Weise davon aus, dass
Wissen uns durch einen externen gottlichen Intellekt direkt eingegeben wird;
Platon hingegen vertrat die Meinung, dass wir bereits mit einem apriorischen
Wissen ausgestattet sind, an das wir uns, angeregt durch die Sinneswahrneh-
mung, nur wieder zu erinnern brauchen. Thomas selbst schlief3t sich der via media
an, namlich der Lehrmeinung des Aristoteles:

Die Formen der Naturdinge gibt es zwar zuvor schon in der Materie, aber
nicht, wie einige wollen, in Wirklichkeit, sondern nur der Mdglichkeit
nach. Von hier aus werden sie durch die nédchstliegende, dufiere Wirkkraft
verwirklicht [...]. [...] Ahnlich verhilt es sich auch mit der Aneignung von
Wissen, welche in uns in bestimmter Weise keimhaft angelegt ist, naimlich
in Form erster Inhalte des Intellektes (primae conceptiones intellectus), die so-
fort (statim) im Lichte des tatigen Intellektes (lumine intellectus agentis) mit-
tels der von den sinnenfélligen Dingen abstrahierten Formen erfasst wer-
den. Dabei kann es sich sowohl um Urteile handeln, namlich Axiome bzw.
selbstevidente Grundsitze, als auch um Begriffe wie ,Seiendes’, ,Eines’ und

26 ,[...] Deus in nobis lumen naturale conservando causat et ipsum dirigit ad videndum [...].”
Thomas von Aquin, Super Boethii De trinitate 1, 1, ad 8.

27 Zu diesem wichtigen Text und der damit verbundenen Problematik um den Begriff des
Seienden vgl. Jan A. Aertsen, Medieval Philosophy and the Transcendentals. The Case of Tho-
mas Aquinas, Leiden u. a. 1996 (Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters 52),
S.170-185, sowie Wouter Goris, , De magistro — Thomas Aquinas, Henry of Ghent, and John
Duns Scotus on Natural Conceptions®, in: The Review of Metaphysics 66 (2013), S. 435-468.



82 Isabelle Mandrella

dergleichen, welche der Intellekt sofort erfasst. In derartigen, allgemeinen
Prinzipien ist alles weitere gleichsam wie im Keim schon einbeschlossen
(sicut in quibusdam rationibus seminalibus). Gelangt der menschliche Geist
aufgrund derartiger allgemeiner Erkenntnis zur wirklichen Erkenntnis
von Besonderem, das zuvor schon im allgemeinen und gleichsam der
Moglichkeit nach erkannt wurde, so heifst dies, dass man Wissen erwirbt.?

Die natiirliche menschliche Vernunft oder das Licht der Vernunft ist demnach
mit bestimmten ersten Grundbegriffen bzw. selbstevidenten, immer schon be-
kannten Prinzipien bestiickt, die der Intellekt sofort erfasst und aus denen heraus
sich Wissen entwickelt. Diese natiirliche Ausstattung ist der Vernunft als jenes
innere Wirkprinzip mitgegeben, das in Form eines innewohnenden Ziels — so der
aristotelische Entelechie-Gedanke — nach vollendeter Verwirklichung strebt, wo-
bei die Pointe darauf liegt, dass , dieses dem Wirkenden innerliche Wirkprinzip
hinreicht, den Zustand der vollendeten Wirklichkeit herbeizuftihren” (principium
intrinsecum sufficienter potest perducere in actum perfectum);” Thomas vergleicht es
mit den inneren Heilkréften, die wir einem belebten Kérper im Prozess der Hei-
lung zusprechen. Am Beispiel der Heilung wird auch deutlich, dass nichts da-
gegen spricht, diesen Prozess zusétzlich von aufien etwa durch die Zufuhr ge-
eigneter Medikamente zu unterstiitzen. In Analogie dazu folgert Thomas eine
doppelte Weise des Wissenserwerbs: entweder durch die Selbsttatigkeit der Ver-
nunft selbst — zum Ausdruck gebracht im auffindenden Erkennen des Unbekann-
ten — oder durch Unterstiitzung der natiirlichen Vernunft von aufien — in dem,
was wir (Be)Lehren nennen. In diesem Zusammenhang bedient er sich erneut der
Lichtmetapher, indem er die Kernaussage des Sonnengleichnisses — die Prasenz
einer selbst nicht unmittelbar sichtbaren Lichtquelle als Ermoglichungsgrund un-
seres Erkennens — auf originelle Weise erganzt. Denn die Erleuchtung eines Hau-
ses verdanke sich ja auch nicht nur einer Lichtquelle wie der Sonne, sondern auch
demjenigen, der die Fensterldden &ffnet, die den Einfall des Lichtes verhindern.®

28 ,[...] formae enim naturales praeexistunt quidem in materia, non in actu, ut alii dicebant, sed
in potentia solum de qua in actum reducuntur per agens extrinsecum proximum, non solum
per agens primum, ut alia opinio ponebat; [...]. [...] similiter etiam dicendum est de scientiae
acquisitione quod praeexistunt in nobis quaedam scientiarum semina, scilicet primae con-
ceptiones intellectus quae statim lumine intellectus agentis cognoscuntur per species a sen-
sibilibus abstractas, sive sint complexa sicut dignitates, sive incomplexa sicut ratio entis et
unius et huiusmodi quae statim intellectus apprehendit; in istis autem principiis universali-
bus omnia sequentia includuntur sicut in quibusdam rationibus seminalibus: quando ergo
ex istis universalibus cognitionibus mens educitur ut actu cognoscat particularia quae prius
in universali et quasi in potentia cognoscebantur, tunc aliquis dicitur scientiam acquirere.”
Thomas von Aquin, De veritate XI, 1 (Ubersetzung [leicht modifiziert!]: Thomas von Aquin,
Uber den Lehrer / De magistro, hg., ibers. und komm. von Gabriel Jiissen, Gerhard Krieger und
Jakob Hans Josef Schneider, Hamburg 1988 (Philosophische Bibliothek 412), S.17).

29 Thomas von Aquin, De veritate XI, 1 (Ubersetzung: Thomas von Aquin, Uber den Lehrer / De
magistro, S. 19).

30 Vgl. Thomas von Aquin, De veritate X1, 3, sed contra 6.



Gnade als [llumination in der mittelalterlichen Erkenntnistheorie 83

Waihrend in Bezug auf letzteren Zusammenhang durchaus vom menschlichen
Lehrer gesprochen werden darf, ist in Bezug auf die als Naturanlage sich dufSern-
de Prasenz der Lichtquelle klar:

Das solcherart wirksame Licht der Vernunft aber, in dem uns die genann-
ten Prinzipien immer schon bekannt sind, ist uns von Gott eingegeben
(nobis a Deo inditum), gleichsam als ein in uns zum Vorschein kommendes
Bild und Gleichnis der ungeschaffenen Wahrheit. Da nun alles menschli-
che Lehren seine Wirksamkeit nur aus der Kraft dieses Lichtes und seines
Wirkens gewinnen kann, steht demnach fest, dafs Gott allein es ist, der
urspriinglich und im Innern lehrt, wie ja auch das urspriingliche und von
innen Heilende die Natur ist.*

In der Beantwortung der Einwénde gibt Thomas ein Beispiel, wie er das versteht:
,Wenn wir zum Beispiel durch Lehren erfahren, was der Mensch ist, miissen wir
dariiber irgendetwas schon zuvor wissen (praesciamus), zum Beispiel was ,Lebe-
wesen’ oder ,Substanz’ oder zumindest, was ,seiend’ bedeutet — und letzteres
kann uns ja unmoglich unbekannt sein.”** Hier finden wir den Begriff des ,all-
gemeinen Seienden’ (ens commune) bzw. des ,Seienden, insofern es seiend ist” (ens
inquantum ens) wieder, als das Thomas in Anlehnung an Aristoteles den Gegen-
stand der Metaphysik bestimmt.*®* Mit Avicenna interpretiert er es als das Erster-
kannte, d. h. dasjenige, , das der Intellekt zuerst als das ihm Bekannteste begreift
und in das er alles Begriffene auflost”;* gemeint ist ein Begriff von ,etwas’, der
gewissermaflen als Bedingung der Moglichkeit vorausgesetzt werden muss, dass
wir Uberhaupt etwas als etwas begreifen. In gleicher apriorischer Weise % gibt

31 ,Huiusmodi autem rationis lumen quo principia huiusmodi nobis sunt nota, est nobis a
Deo inditum quasi quaedam similitudo increatae veritatis in nobis resultans. Unde cum
omnis doctrina humana efficaciam habere non possit nisi ex virtute illius luminis, constat
quod solus Deus est qui interius et principaliter docet, sicut natura interius et principaliter
sanat; [...].“” Thomas von Aquin, De veritate X1, 1 (Ubersetzung : Thomas von Aquin, Uber den
Lehrer / De magistro, S.23).

32 ,[...] utpote si doceamur quid est homo, oportet quod de eo praesciamus aliquid, scilicet
rationem animalis vel substantiae aut saltem ipsius entis quae nobis ignota esse non po-
test; [...].” Thomas von Aquin, De veritate X1, 1, ad 3 (Ubersetzung : Thomas von Aquin, Uber
den Lehrer / De magistro, S.25).

33 Vgl. z. B. Thomas von Aquin, ,In XII libros Metaphysicae Aristotelis expositio, prol.”, in: Tho-
mas von Aquin. Prologe zu den Aristoteleskommentaren, iibers. von Francis Cheneval und Ruedi
Imbach, Frankfurt a. M. 1993, S. 99-105.

34 ,Illud autem quod primo intellectus concipit quasi notissimum, et in quod conceptiones om-
nes resolvit, est ens, ut Avicenna dicit in principio suae metaphysicae.” Thomas von Aquin,
De veritate 1, 1.

35 Der Begriff ,a priori’ ist hier nicht im engeren kantischen Sinn gemeint, bringt aber gleich-
wohl treffend die in der Natur zu verankernde Vorgeordnetheit zum Ausdruck, die der
Analyse des Thomas zu entnehmen ist. Vgl. zur kritischen Auseinandersetzung mit den
kantisch inspirierten transzendental-thomistischen Interpretationen Aertsen, Medieval Phi-
losophy and the Transcendentals, S.170-185, der in diesem Zusammenhang auf Summa contra
gentiles 11 83 verweist.



84 Isabelle Mandrella

es jene selbstevidenten Prinzipien (principia per se nota), die unsere (theoretische)
Vernunft in allen Facetten — Denken, Sprechen, Handeln — immer bereits vor-
strukturieren: an leitender Stelle das Widerspruchsprinzip (dem der Begriff des
ens korrespondiert), gefolgt vom Identitdtsprinzip und vom Prinzip des ausge-
schlossenen Dritten.*® In der Kenntnis dieser ersten Begriffe und Prinzipien be-
steht also die natiirliche Erleuchtung, zu der, wie oben dargestellt, die vom Ver-
stand mittels Abstraktion aus den sinnlich wahrgenommenen Gegenstanden
gewonnenen species intelligibiles hinzutreten.

5 Schluss

Kehren wir zuriick zu unserer Ausgangsproblematik. Die Frage nach der Illu-
mination stellt sich fiir Thomas als erkenntnistheoretisch motivierte Frage nach
den apriorischen Bedingungen unseres Erkennens. Das Augustinische Anliegen,
die Frage nach der Gewissheit unserer Erkenntnis, bleibt dabei spiirbar.”” Denn
eben jene Gewissheit resultiert aus der Tatsache, dass uns diese ersten Prinzipi-
en von Gott eingegeben sind. Thomas macht an mehreren Stellen auf die gottli-
che Urheberschaft dieser Gewissheit aufmerksam, die kein Mensch garantieren
kann: ,Die Tatsache, dass wir {iberhaupt etwas mit Gewissheit wissen kénnen,
stammt aus dem Licht der Vernunft, das von Gott unserem Inneren mitgegeben
wurde und wodurch er in uns spricht.”*

Weil Thomas in Anlehnung an die aristotelische Epistemologie, die den nous
als Ort der (angeborenen) Prinzipien bestimmte, davon ausgeht, dass unser Er-
kennen durch Grundbegriffe wie ,Seiendes’, ,Eines’ oder ,Etwas’ (Begriffe, die
in seiner Transzendentalienlehre wiederkehren) und durch Prinzipien wie das
Widerspruchsprinzip im Bereich der theoretischen Vernunft oder das erste prak-
tische Prinzip (,Das Gute ist zu tun, das Bose zu meiden”) im Bereich der prak-
tischen Vernunft vorstrukturiert ist, kann und mochte er den Gedanken einer
[lumination, der stets eine Einflussnahme von aufien impliziert, nicht véllig fal-
lenlassen. Doch macht er unmissverstandlich und unermiidlich deutlich, dass
diese Erleuchtung dem Intellekt zukommt, insofern er ein natiirliches Vermogen
ist — und nicht in Form einer {ibernatiirlichen Zugabe.

Wird der Begriff der Gnade damit nicht iiberfliissig? Im engeren, terminologi-
schen Sinn ist die Sache klar, denn in der Frage nach der Notwendigkeit einer
neuen Erleuchtung’ hatte Thomas eindeutig die Meinung vertreten, in Bezug

36 Vgl. hierzu Gallus M. Manser O.P,, Das Wesen des Thomismus, 3., verb. und erw. Aufl., Frei-
burg /Schweinz 1949, S5.291-313. — Auffallig ist auch hier wiederum, wie Thomas fiir die
praktische Vernunft eine parallele Struktur annimmt (vgl. Thomas von Aquin, Summa Theo-
logiae 1-11 94, 2): Die als natiirliches Gesetz bezeichnete, spezifisch dem Menschen vorbe-
haltene Teilhabe am gottlichen Licht dufSert sich im Bereich der praktischen Vernunft als ein
diese strukturierendes erstes, d. h. selbstevidentes praktisches Prinzip, namlich , Das Gute
ist zu tun, das Bose zu meiden” (bonum est faciendum, malum vitandum).

37 Ein Punkt, der an dieser Stelle nicht vertieft werden kann, aber der vielleicht mehr als nur
eine Harmonisierungsstrategie Augustinus gegeniiber erahnen lasst!

38 Thomas von Aquin, De veritate X1, 1, ad 13; vgl. auch ad 17 sowie De veritate X1, 2, arg. 2.



Gnade als [llumination in der mittelalterlichen Erkenntnistheorie 85

auf den Glauben, die Prophetie usw. sei ein ,Licht der Gnade’ (Iumen gratiae) erfor-
derlich und dementsprechend auch begrifflich von einem lumen rationis / lumen
intelligibile / lumen naturalis zu unterscheiden.® Welche Konsequenzen fiir un-
sere Ausgangsfrage nach der Gnade hat es dann, dass Thomas dennoch nicht
darauf verzichtet, auch in Bezug auf die natiirliche Erkenntnis des Menschen
eine gottliche Wirksamkeit anzunehmen, namlich dass Gott, wie oben bereits
gesagt, der Urheber der Natur bzw. Form des Menschen und der ihr inhérieren-
den Vernunftbegabung ist und diese bewegt, insofern er die letzte Bewegursache
schlechthin représentiert — und uns damit nicht nur in unserem Sein, sondern
auch in unserem Erkennen als bedingte Wesen bestimmt? Auf unser faktisches
Erkennen hat diese Annahme einer Gnade im weiteren Sinn keinen Einfluss.
Wohl aber versucht sie, etwas iiber den letzten Ermoglichungsgrund unseres Er-
kennens auszusagen. Dass dieser in genau jener apriorischen Vorstrukturierung
besteht, die in De magistro entfaltet wurde, miindet in die zentrale These des Tho-
mas, dass das Sein der Dinge in der Welt und unser diese Dinge erkennendes
Denken als stets aufeinander bezogen gedacht werden miissen und nicht dem
Zufall entspringen, sondern sich einem gottlichen Schépferwillen verdanken, der
dies allererst ermoglicht: ,Die Erdachtheit der Dinge durch Gott begriindet ihre
Erkennbarkeit fiir den Menschen. [...] Das bedeutet: die Dinge sind erkennbar
fiir uns dadurch, daf3 Gott sie erdacht hat; als von Gott erdachte haben die Dinge
nicht nur ihr Wesen (sozusagen ,fiir sich allein’), sondern als von Gott erdachte
haben die Dinge auch ein Sein ,fiir uns"'*°

Auf der einen Seite ermdglicht das eben jenen starken Rationalismus, Realis-
mus und Reliabilismus, der Thomas auch heute noch fiir die moderne Erkennt-
nistheorie attraktiv bzw. zu einem ernstzunehmenden Gesprachspartner macht.*
Freilich geschieht dies zumeist unter Nichtberiicksichtigung des Grundgedan-
kens, dass sich diese nattirliche Erkenntnisfahigkeit des Menschen einer gottli-
chen Illumination in Gestalt einer Teilhabe an der géttlichen Vernunft verdankt.
Ist diese Vernachldssigung — vorausgesetzt, sie geschieht nicht aus grober Fahr-
lassigkeit oder aus theologischen Ressentiments heraus — zuldssig? Oder zeugt sie
von der Unterschitzung eines Gedankens, der keinesfalls allein schépfungstheo-
logisch von Bedeutung ist, sondern auch weittragende philosophische Konse-
quenzen hat?

Dies wére die andere (platonische?) Seite der thomanischen Betonung von
[Nlumination und Gnade im Kontext der Erkenntnistheorie. Sie liefse sich ausfor-
mulieren in einem negativen Element, in einer ,,philosophia negativa” wohlgemerkt

39 Vgl. Thomas von Aquin, Summa Theologiae 1-11 109, 1.

40 Josef Pieper, ,,Unaustrinkbares Licht. Das negative Element in der Weltansicht des Thomas
von Aquin”, in: ders., Darstellungen und Interpretationen. Thomas von Aquin und die Scholastik,
hg. von Berthold Wald, Hamburg 2001 (Werke in acht Banden, Bd.2), S.112-152, hier S.119,
Kursiv. im Original.

41 Vgl. hierzu z.B. Dominik Perler, Theorien der Intentionalitit im Mittelalter, Frankfurt a. M.
22004, S. 31-105.



86 Isabelle Mandrella

(Josef Pieper), d. h. in der Betonung der grundsitzlichen Bedingtheit unseres Er-
kenntnisvermogens, oder anders gewendet der prinzipiellen Nichterkennbar-
keit der (geschaffenen) Dinge durch einen (geschaffenen) menschlichen Geist.*
Greifbar wird sie in der Problematik um die Nichterkennbarkeit Gottes.*> Die
sich der Teilhabe an einem gottlichen Licht verdankende ungeheure Potentiali-
tat und Autonomie der Vernunft sehen sich damit nicht in Frage gestellt. Auch
an der Analyse des Erkenntnisprozesses als solchen, d.h. an der konstitutiven
Abhédngigkeit unseres Erkennens von der Sinneswahrnehmung, wie Thomas sie
in Anlehnung an Aristoteles préasentiert, wiirde das nichts dandern. Wohl aber
scheint mir die Frage lohnenswert, ob das Bewusstsein um eine nattirliche und
gleichwohl illuminativ-gnadenhaft gedachte Bedingtheit unseres Erkennens (sei
sie personal verankert oder nicht), d. h. das Bewusstsein, dass uns ein God’s eye
view niemals zur Verfiigung stehen kann, nicht nur fiir die damaligen Verhaltnis-
se fruchtbar sein kann, sondern dem Begriff der gratia auch bis heute — selbst in
Kontexten, in denen man es nicht erwartet! — bleibende Aktualitat verleiht.

Literaturverzeichnis

Quellen

Augustinus, De vera religione XXXIX. 73, hg. von Klaus-Dieter Daur, Turnhout 1962
(Corpus Christianorum Series Latina XXXII).

Augustinus, Von der wahren Religion, ibers. von Wilhelm Thimme, Ziirich 1962.

Bonaventura, Quaestiones disputatae de scientia Christi IV, in: Doctoris Seraphici S. B. Ope-
ra omnia, 10 Bde., hg. in Quaracchi 1882-1902, Bd.V, 1891, S. 17-27.

Bonaventura, Sermo theologicus IV, Christus unus omnium magister”, in: Doctoris Sera-
phici S. B. Opera omnia, 10 Bde., hg. in Quaracchi 1882-1902, Bd.V, 1891, S. 567-574.

Heinrich von Gent, Summa quaestionum ordinariarum art. 1, in: Opera omnia, hg. von
Raymond Macken und Gordon A. Wilson, Leuven 1979ff., Bd. 21, 2005, S. 5-199.

Thomas von Aquin, Sancti Thomae de Aquino Expositio Super librum Boethii De trinitate,
hg. von Bruno Decker, Leiden 1955 (STGMA 1V).

Thomas von Aquin, Sancti Thomae de Aquino Summa Theologia, Textum Leoninum Ro-
mae 1888 editum ac automato translatum a Roberto Busa S] in taenias magneticas
denuo recognovit Enrique Alarcén atque instruxit, in: S. Thomae de Aquino Opera
Ompnia, Corpus Thomisticum, subsidia studii ab Enrique Alarcén collecta et edita
Pompaelone ad Universitatis Studiorum Navarrensis aedes ab A. D. MM.

Thomas von Aquin, Wesen und Ausstattung des Menschen, in: ders., Die deutsche Thomas-
Ausgabe. Vollstindige, ungekiirzte dt.-lat. Ausgabe der Summa theologica, {ibers. von
Dominikanern und Benediktinern Deutschlands und Osterreichs, hg. vom Ka-

42 Versucht hat dies auf beeindruckende Weise Josef Pieper (,,Unaustrinkbares Licht”), der
Thomas damit griindlich gegen den (rationalistisch-neuscholastischen) Strich biirstet.

43 Vgl. Carlos Steel, Der Adler und die Nachteule. Thomas und Albert iiber die Moglichkeit der Meta-
physik, Miinster 2001 (Lectio Albertina 4); vgl. auch Wouter Goris, ,,Die Vergegenwartigung
des Heils. Thomas von Aquin und die Folgen”, in: Ende und Vollendung. Eschatologische Per-
spektiven im Mittelalter, hg. von Jan A. Aertsen und Martin Pickavé, Berlin / New York 2002
(Miscellanea Mediaevalia 29), S.417-433.



Gnade als [llumination in der mittelalterlichen Erkenntnistheorie 87

tholischen Akademikerverband, Salzburg/Leipzig (Graz/Wien/Koln) 1934ff,,
Bd. 6, 1937.

Thomas von Aquin, Kommentar zum Trinititstraktat des Boethius, tibers. von Peter
Hoffmann, Freiburg 2006 /2007 (Herders Bibliothek der Philosophie des Mittelal-
ters 3/T und 3/II).

Thomas von Aquin, ,In XII libros Metaphysicae Aristotelis expositio, prol.”, in: Tho-
mas von Aquin. Prologe zu den Aristoteleskommentaren, iibers. von Francis Cheneval
und Ruedi Imbach, Frankfurt a. M. 1993, S. 99-105.

Thomas von Aquin, Uber den Lehrer / De magistro, hg. und tibers. von Gabriel Jiissen,
Gerhard Krieger und Jakob Hans Josef Schneider, Hamburg 1988 (Philosophische
Bibliothek 412).

Sekundirliteratur

Aertsen, Jan A., Medieval Philosophy and the Transcendentals. The Case of Thomas Aquinas,
Leiden / New York / KoIn 1996 (Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mit-
telalters 52).

Goris, Wouter, ,Die Anfdnge der Auseinandersetzung um das Ersterkannte im
13. Jahrhundert: Guibert von Tournai, Bonaventura und Thomas von Aquin® in:
Documenti e studi sulla tradizione filosofica medievale 10 (1999), S. 355-369.

Goris, Wouter, ,Die Vergegenwartigung des Heils. Thomas von Aquin und die Fol-
gen”, in: Ende und Vollendung. Eschatologische Perspektiven im Mittelalter, hg. von Jan
A. Aertsen und Martin Pickavé, Berlin / New York 2002 (Miscellanea Mediaevalia
29), S.417-433.

Goris, Wouter, Absolute Beginners. Der mittelalterliche Beitrag zu einem Ausgang vom Un-
bedingten, Leiden / Boston 2007 (Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mit-
telalters 93).

Goris, Wouter, ,De magistro — Thomas Aquinas, Henry of Ghent, and John Duns
Scotus on Natural Conceptions”, in: The Review of Metaphysics 66 (2013), S. 435—-468.

Heinzmann, Richard, Philosophie des Mittelalters, Stuttgart / Berlin / Kéln 1992 (Grund-
kurs Philosophie 7).

Horn, Christoph, Augustinus, Miinchen 1995.

Horn, Christoph / Miiller, Jorn / Soder, Joachim (Hgg.), Platon-Handbuch. Leben — Werk —
Wirkung, Stuttgart / Weimar 2009.

Kann, Christoph, ,Skepsis, Wahrheit, Illumination. Bemerkungen zur Erkenntnis-
theorie Heinrichs von Gent”, in: Nach der Verurteilung von 1277. Philosophie und
Theologie an der Universitit von Paris im letzten Viertel des 13. Jahrhunderts. Studien
und Texte, hg. von Jan A. Aertsen, Kent Emery, Jr. und Andreas Speer, Berlin / New
York 2001 (Miscellanea Mediaevalia 28), S. 38-58.

Kreuzer, Johann, ,Licht”, in: Werterbuch der philosophischen Metaphern, hg. von Ralf
Konersmann, Darmstadt 32011, S. 211-227.

Manser, Gallus M. O.P,, Das Wesen des Thomismus, Freiburg / Schweiz *1949.

Pasnau, Robert, ,Divine Illumination”, in: The Stanford Encyclopedia of Philosophy
(Spring 2015 Edition), hg. von Edward N. Zalta, URL: http://plato.stanford.edu/ar-
chives/spr2015/entries/illumination/ (letzte Einsichtnahme: 27.08.15)

Perler, Dominik, Theorien der Intentionalitit im Mittelalter, Frankfurt a. M. 22004.

Pieper, Josef, ,Unaustrinkbares Licht. Das negative Element in der Weltansicht des
Thomas von Aquin® in: Darstellungen und Interpretationen. Thomas von Aquin und



88 Isabelle Mandrella

die Scholastik, hg. von Berthold Wald und Josef Pieper, Hamburg 2001 (Werke in
acht Banden 2), S. 112-152.

Schumacher, Lydia, Divine Illumination. The History and Future of Augustine’s Theory of
Knowledge, Chichester 2011.

Soder, Joachim R., ,, Painfully awkward’? Die Ubersetzur\gen Platons ins mittelalter-
liche Latein”, in: Edition und Ubersetzung. Zur wissenschaftlichen Dokumentation des
interkulturellen Texttransfers, hg. von Bodo Plachta und Winfried Woesler, Tiibin-
gen 2002, S.255-262.

Steel, Carlos, Der Adler und die Nachteule. Thomas und Albert iiber die Moglichkeit der Me-
taphysik, Miinster 2001 (Lectio Albertina 4).



Vom Wissen um gratia
Strategien der Diskursivierung elusiven Wissens
in der Frithen Neuzeit

Ulrike Schneider

1 gratia als Erfahrungswert

Die folgenden Ausfithrungen setzen bei der Beobachtung an, dass in frithneu-
zeitlichen Texten ganz unterschiedlicher Provenienz im Rahmen einer Theorie
des Schonen nicht selten eine zweifache empirische Erfahrung thematisch wird:
Zum einen werde gratia nicht nur bei ,schénen’ Menschen und Dingen spiirbar,
sondern auch bei solchen, die nach den gangigen Kriterien eines an Ordnung,
Proportionalitit und Symmetrie orientierten Schénheitskonzepts gerade nicht
schon seien. Und zum anderen verfligten auch Menschen, die nach denselben
Kriterien als ,schon’ zu beurteilen seien, gerade nicht tiber gratia. Die Frage, die
sich aus dieser Beobachtung ergibt, zielt darauf ab, wie sich diese Erfahrung er-
klaren und gegebenenfalls im Rahmen einer Theorie des Schénen auch begriin-
den ldsst. Die jeweiligen Ansétze zu einer Beantwortung der Frage aber verspre-
chen Aufschluss nicht nur tiber das jeweilige Schonheitskonzept, sondern auch
iiber den Grad an Theoretisierbarkeit empirischer Erfahrung sowie generell iiber
die Moglichkeiten der Diskursivierung dessen, was mit dem Begriff gratia (je-
weils) zu erfassen ist.

Erklédren lasst sich diese empirische Erfahrung zunéachst einmal unter Rekurs
auf drei ihr zugrunde liegende theoretische Annahmen:' Erstens wird jeweils
von einem Konzept ausgegangen, das ,Schonheit’ primér auf der Basis der Kri-
terien von Proportionalitdt, Harmonie und Stimmigkeit fasst — ein Konzept, das
seit der Antike unter den Vorzeichen einer aristotelischen Traditionslinie wir-
kungsmachtig war und dies bis weit in die Frithe Neuzeit und dariiber hinaus
blieb. Zweitens wird eine grundsétzliche kategoriale Unterscheidung von ,Schon-
heit’ — bzw. bellezza im italienischen Kontext, auf den ich mich hier mafigeblich
beziehe — einerseits und gratia andererseits manifest. Und drittens wird die gratia
in ihrer Relation zur bellezza, zur Schonheit als ein ,Zusatz’, eine ,Beigabe’ ge-

1 Diese theoretischen Annahmen sind seitens der Forschung breit aufgearbeitet; sie sind hier
jedoch vorab zusammenfassend in Erinnerung zu rufen und als Pramissen fiir die folgenden
Ausfiihrungen herauszustellen. — Allgemein und umfassend zu gratia vgl. Raymond Bayer,
Lesthétique de la grdce, Paris 1933, und Patricia Emison, ,Grazia”, in: Renaissance Studies 5/ 4
(1991), S. 427-460.



90 Ulrike Schneider

fasst, die der Schonheit allerdings zugleich allererst ihre ,Wiirze’ verleiht; ,,un
condimento suavissimo e dolce”, notiert etwa Romano Alberti.>? Dieses Moment
der ,wiirzenden Zutat’ tangiert nicht zuletzt eine fundamental elusive, nicht pra-
zise fassbare Facette des Geschmacksurteils, ein ihm inhédrentes, irreduzibles je
ne sais quoi bzw. non so che.’> — Aus theoretisch-systematischer Sicht bezeichnet
gratin vor diesem Hintergrund noch keinen unabdingbaren integrierten Be-
standteil von Schonheitskonzeptionen. Zugleich aber ist gratia eine eminent rele-
vante Kategorie sowohl zur Erkldrung der Wirkung von Schonheit wie auch zu
ihrer Legitimation in unterschiedlichen argumentativen Kontexten, seien sie
philosophisch-theologischer Provenienz oder seien sie, in je unterschiedlichen
Kontexten, dominant sékular ausgerichtet. Beispielhaft hierfiir greife ich im Fol-
genden zunidchst zwei Positionen heraus, die je divergente Interessen verfolgen
und dementsprechend unterschiedlich argumentieren, jedoch bei derselben,
eingangs erwdhnten Beobachtung ansetzen: Es sind dies Benedetto Varchi, als
Vertreter des Florentiner Neuplatonismus, und Agnolo Firenzuola, als Vertreter
einer deutlich starker sdkular ausgerichteten Dichtungskonzeption.

Benedetto Varchi widmet sich um die Mitte des 16. Jahrhunderts in seinem
Libro della belta e grazia* folgenden zwei Fragen: 1) Kann es grazia ohne bellezza
geben? und 2) Was ist stirker zu erstreben und zu begehren, die bellezza oder
die grazia?> Die Antwort auf die erste der beiden Fragen sucht er dabei explizit
auf der Grundlage eines Wissens (,,saper”) iiber beide Phdnomene und mittels
ihrer jeweiligen Definition (,la deffinizione loro”). In Abgrenzung gegeniiber der
gottlichen Schonheit und jener kiinstlicher Korper definiert er die Schonheit na-
tlirlicher Korper wie folgt: ,la bellezza non e altro che una certa grazia, la quale
diletta I'animo di chiunche la vede e conosce, e dilettando lo muove a desiderare

2 Romano Alberti, Decima seconda academia, terza domenica di marzo, a di 20 [1594], in: Scritti
d’arte del Cinquecento, hg von Paola Barocchi, Mailand / Neapel 1973, Bd. 2, S.1708-1711, hier
S.1709. - Vgl. ferner etwa Vincenzo Danti, der die grazia als ,una certa aggiunta particolarita”
fasst (Trattato delle perfette proporzioni (Florenz 1567), in: Scritti d'arte del Cinquecento, hg. von
Paola Barocchi, Bd. 2, S.1682-1690 u. 17601798, hier S.1687); dhnlich auch Castiglione, bei
dem von ,un condimento d’ogni cosa” (I, 24) die Rede ist (Baldassar Castiglione, I libro del
Cortegiano, hg. von Giulio Carnazzi, mit einer Einfiihrung von Salvatore Battaglia, Mailand
1987, 5.79). — Auch die seit Catull geldufige Metapher des Salzkorns zielt auf das Moment
der (wiirzenden) Zutat ab (,nulla [...] mica salis”, Catull 86,4; s. Catull, Gedichte. Lateinisch-
deutsch, hg. und tibers. von Werner Eisenhut, Diisseldorf/Ziirich 2000, S.166); s. hierzu
auch Quintilian VI 3, 19 (Marcus Fabius Quintilian, Ausbildung des Redners. Zwolf Biicher,
lat.-dt.,, hg. und iibers. von Helmut Rahn, Darmstadt ©2015, S. 720f.).

3 Zum je ne sais quoi bzw. non so che sei auf folgende vergleichsweise rezentere Arbeiten ver-
wiesen: Richard Scholar, The Je-Ne-Sais-Quoi in Early Modern Europe. Encounters with a Certain
Something, Oxford 2005, und Paolo D’Angelo / Stefano Velotti (Hgg.), Il ,non so che”. Storia di
una idea estetica, Palermo 1997.

4 Benedetto Varchi, Libro della belta e grazia [entst. nach 1543; publ. posthum 1590], in: Scritti
d’arte del Cinquecento, hg. von Paola Barocchi, Bd. 2, S. 1671-1681.

5 ,[...]sela grazia puo stare senza la bellezza” und ,,qual pit1 di queste due sia da disiderar, o
la bellezza o la grazia” (ebd., S.1671).



Vom Wissen um gratia 91

di goderla con unione, cioé (a dirlo in una parola) lo muove ad amarla”? In die-
ser ersten Bestimmung, die in Varianten wieder aufgegriffen wird, sind bereits
die zentralen Bestandteile des neuplatonisch fundierten Schonheits- und Liebes-
konzepts enthalten, die Varchi im weiteren Verlauf noch néher erlautern wird:
Schonheit, bellezza, wird hier mit einer certa grazia in eins gesetzt und als mit
dem Geist — sowie mit den Augen und Ohren — erfahrbar gedacht; wer sie sieht
und erkennt, wird dazu bewogen, sie zu lieben und in diesem liebenden Ge-
nuss sich Gott zu ndhern, in dem ihr Ursprung liegt. Diese Anmut durchdringt
den derart schonen Korper ganz und gar und scheint in ihm auf: ,La grazia
€ una certa qualita la quale appare e risprende nelle cose graziose o vero gra-
ziate.”” In diesem neuplatonischen Schonheitskonzept verbinden sich mithin
asthetische (grazioso) und philosophisch-theologische (graziato) Komponenten,
und der Bestimmung haftet aufgrund der Ineinssetzung von Schonheit und An-
mut/Gnade ein zirkuldrer Charakter an. Aufgelost wird dieses tautologisch an-
mutende Moment allerdings dadurch, dass, wie Varchi hervorhebt, es durchaus
grazia auch dort geben konne, wo keine, in diesem Sinne ,wahre’, Schonheit sei.
Und eben hierauf zielt auch die zweite Frage ab, die ja gerade auf eine Differenz
zwischen bellezza und grazia abhebt. Scheinbare Widerspriiche in Fragestellung
und Argumentationsgang reflektiert Varchi und 16st sie in der Folge durch eine
weitere, fundamentale Unterscheidung auf, namlich diejenige zwischen einer
bellezza corporale und einer bellezza spirituale. Die korperliche Schonheit assoziiert
er mit Aristoteles und einer Vorstellung von Mafs und Proportion, die geistige
Schonheit hingegen mit Platon und dessen Zentralstellung der Seele, die gottli-
chen Ursprungs ist und dem Menschen Form gibt und als solche Quelle der grazia
ist. Hier ist grazia als splendor gefasst, als gottlicher Lichtstrahl, der das Schone
durchdringt, der aber auch allererst erkannt werden will, um zu erfreuen und zur
Liebe zu bewegen. Deutlich fassbar ist hier mithin die klassische neuplatonische,
transzendente Schonheitskonzeption, fiir welche grazia als Lichtstrahl Gottes
konstitutiv ist.

Interessant ist nun aber, dass Varchi gegen Ende seiner Ausfithrungen auch
andere Auspragungen von grazia erwahnt: So gebe es ,viele andere Eigenschaften’
(,molte altre qualita”), die als grazia bezeichnet wiirden, und es kénne etwa auch
jemand beim Lesen oder beim Schreiben grazia aufweisen.® Das Differenzkrite-
rium gegeniiber jener grazia, um die es Varchi primar ging, ist darin zu finden,
dass solche anderen Formen zwar Freude bereiten und gefallen kdnnten (dilettare;
piacere), ohne jedoch zur Liebe zu bewegen. Sie haben ihren Ursprung folglich
nicht in der schonen Seele. Dass Handlungen wie Lesen und Schreiben mit grazia
assoziiert werden konnen, zeugt in diesem Kontext zum einen von einem um-
gangssprachlichen Gebrauch des Wortes (,,come noi diciamo volgarmente”®) und

Ebd., S.1672.

Ebd.

Vgl. ebd., S. 1680f.
Ebd., S.1681; m. Herv.

O 00N



92 Ulrike Schneider

zum anderen einmal mehr davon, dass auch hier Bezeichnungsidentitédt nicht
per se mit Referenzidentitédt einhergeht.'” Relevant ist dariiber hinaus, dass es um
Qualitdtsbezeichnungen fiir Handlungen geht, die in einer dezidiert innerweltli-
chen Sphére angesiedelt sind.

Eben dieser Sphire sind auch die Uberlegungen zuzuordnen, die in Agnolo
Firenzuolas Dialogo delle bellezze delle donne von 1541 zur weiblichen Idealschon-
heit entfaltet werden, nun freilich im Rahmen der Fiktion einer miindlichen Ge-
sprachssituation. Celso, der dominante Sprecher, unternimmt es in diesem Dia-
log, einer Gruppe junger Frauen darzulegen, wie eine idealschone Frau gestaltet
zu sein habe. Er beschrankt sich dabei auf die dufdere Schonheit, diskutiert diese
jedoch in aller Ausfiihrlichkeit. Dabei geht er auch auf einige Schonheitskate-
gorien wie leggiadria, vaghezza, aria, venustd, maesta sowie grazia ein, und nur die
Bestimmung letzterer soll uns hier interessieren."

Or di quella grazia, cioe la quale ¢ parte della belleza, non di quelle che
sono ancille di Venere le quali, misticamente parlando, non importano
altro che un guiderdone cumulatamente renduto dalle persone grate, in
cambio dei benefici gia ricevuti; [...]. Possiamo, anche lasciando l'altre due,
pigliare Aglaia, la quale significa splendore, che fara molto al proposito
nostro; con cio sia che la nostra openione é che la grazia non sia altro che
uno splendore, il quale si ecciti per occulta via da una certa particolare
unione di alcuni membri che noi non sappiam dir: ,E’ son questi, " son
quelli’; insieme con ogni consumata belleza, o vero perfezione, accozati e
ristretti e accomodati insieme; il qual splendore si getta agli occhi nostri
con tanta lor diligenza, con tanto sodisfacimento del cuore e contento
della mente, che subito & lor forza volgere il nostro desio a quei dolci raggi
tacitamente.

Die grazia wird hier, unter Bezugnahme auf eine der drei antiken Grazien, Aglaia,
bestimmt als ein splendore, ein Leuchten, das — und darauf kommt es mir hier
an — auf unergriindliche Weise (per occulta via) aus einer bestimmten Konfigura-
tion verschiedener Glieder hervorgeht, die jedoch nicht genauer erfasst werden
kénnen. Klingt in der Umschreibung der Wirkung dieses Leuchtens auch durch-
aus neuplatonisches Gedankengut an, so widerspricht Celso dieser moglichen
impliziten Assoziation sofort mit Nachdruck: Ausgehend von der Erfahrung,

10 Ineinem ganz generellen Sinne macht hierauf etwa auch Ita Mac Carthy aufmerksam, wenn
sie — in Abgrenzung gegeniiber dem nach wie vor zentralen Beitrag von Samuel H. Monk,
A Grace beyond the Reach of Art” von 1944 — beziiglich des Begriffs gratia die Historizitét
und Diversitdt sich damit jeweils verbindender Konzepte betont (vgl. Ita Mac Carthy, ,Grace
and the ,Reach of Art’ in Castiglione and Raphael”, in: Word & Image 25 (2009), S. 33—45, hier
S.33f.).

11 Bemerkenswert ist diesbeziiglich allerdings, dass bei Firenzuola mithin grazia und leggiadria
differenziert werden, wohingegen andernorts haufig beide Begriffe synonym gesetzt sind.

12 Agnolo Firenzuola, Dialogo delle bellezze delle donne, in: ders., Opere, hg. von Delmo Maestri,
Turin 1977, S.713-789, hier S. 754f.



Vom Wissen um gratia 93

dass auch ein Gesicht, das nicht wohlproportioniert sei, jenen splendore della grazia
haben konne, und dass umgekehrt auch eine Frau, die eben aufgrund der Eben-
mafigkeit ihrer Gesichtsziige verdientermaflen als ,schon’ bezeichnet werden
konne, nicht tiber ,einen gewissen Reiz’ (,un certo ghiotto”) verfiige,"® prazisiert
er, man sei genétigt, anzunehmen,

che questo splendor nasca da una occulta proporzione, e da una misura
che non e ne’ nostri libri, la quale noi non conosciamo, anzi non pure ima-
giniamo, ed &, come si dice delle cose che noi non sappiamo esprimere, un
non so che. Il dire che ella ¢ un raggio di amore e altre quinte essenzie, se
ben son dotte, sottili e ingeniose, nondimeno elle non reggono della verita."

Hier wird letztlich allen Versuchen der Rationalisierung und konkreten seman-
tischen Aufladung, darunter auch dem neuplatonischen Erklarungsmodell (il dire
che ella é un raggio di amore), explizit eine Absage erteilt. Ursprung und Wesen je-
nes Leuchtens bleiben im Dunkeln, kein Biicherwissen und keine noch so gelehr-
te und subtile Herleitung vermogen es aufzuklédren — es bleibt ein non so che. Die
Bezeichnung grazia selbst erklart Celso hingegen durch die Wirkung von Geben,
Empfangen und Zuriickgeben: Die grazia mache diejenige, die sie ausstrahle, gra-
ta, und jenen, der die empfangenen grazie zuriickgebe, grato."> Die etymologisch-
zirkuldr anmutende Erlduterung geht hier im impliziten Rekurs auf die drei
Grazien aus der Antike auf, die ja gerade die dreifache Bewegung von geben, emp-
fangen und erwidern verkdrpern.'®

Vergleicht man die Bestimmungsversuche der grazia bei Varchi und bei Firen-
zuola miteinander, so ldsst sich festhalten, dass im neuplatonischen Konzept, das
Varchi ansetzt, das unerklarliche Moment im gottlichen Ursprung aufgehoben ist,
es in diesem Kontext mithin auf eine objektive dsthetische Erfahrung riickfiihr-
bar ist. Letztlich aber haftet auch diesem Transfer der gratia vom &sthetischen in
den theologischen Bereich ein genuin unfassbares Moment an, das sich als Uber-
blendung beider Bereiche duflert. Demgegeniiber beschwort Firenzuolas lebens-
weltlich situierter Dialogo das irreduzible Moment der individuellen &sthetischen
Erfahrung in deren letztlicher Unerkldrbarkeit; seinen klarsten Ausdruck erfahrt
es in der Kategorie des non so che, dessen Wirkung bei Firenzuola zugleich fik-
tionsintern vorgefiithrt wird.”

13 Beide Erfahrungen belegt Celso am Beispiel ,realer’ Frauen, die auch namentlich benannt
sind; hier wird demgemaf fiktionsintern das Moment empirischer Erfahrung thematisch.

14 Ebd,, S.755; Kursivierung im Original.

15 ,,E chiamasi grazia, percioché la fa grata, cioé cara colei in cui risplende questo raggio, questa
occulta proporzion si diffonde; come fanno eziando le rendute grazie dei benefici ricevuti, le
quali fanno grato e caro colui che le rende” (ebd.; m. Herv.).

16 Zum ,Dreischritt der Freigebigkeit” der Grazien nach Seneca s. Edgar Wind, Heidnische Mys-
terien in der Renaissance, iibers. von C. Miinstermann, Frankfurt a. M. 1981, Kap. 2, S. 40.

17 Vgl. zu diesem Aspekt Ulrike Schneider, ,,Disegnare con parole’. Strategies of Dialogical
Portraits of Ideal Female Beauty in the Italian Renaissance”, in: Inventing Faces. Rhetorics of
Portraiture between Renaissance and Modernism, hg. von M. Korte, R. Rebmann, J. Weiss und



94 Ulrike Schneider

2 gratia als Palimpsest

Bereits die Beispiele Varchis und Firenzuolas belegen, dass die Kategorie der gra-
tia in zu differenzierenden Bereichen relevant ist, und zwar hier naherhin einem
asthetischen, einem ethischen und einem theologischen Bereich."®In dsthetischer
Hinsicht ist an die Thematisierung von gratia die Frage der Korrespondenz von
innerer und duflerer Schonheit gekoppelt, sei es in neuplatonischer Fundierung,
sei es in einer dezidierter innerweltlichen Perspektive. Dies betrifft die dufsere
Erscheinung, aber ebenso das Verhalten, das in enger Korrespondenz zu einem
sich darin duflernden Wesen betrachtet wird. Diesbeziiglich ldsst sich etwa, wie
Stephen Jaeger und Martino Monti Rossi gezeigt haben, von einem Transfer der
rhetorischen Kategorie des decorum in mittelalterliche Verhaltensmanuale im kle-
rikalen Bereich und von dort aus in frithneuzeitliche Verhaltenstraktate im welt-
lichen Bereich, etwa der Hof- und Salonkultur, sprechen.” — Von hier aus ldsst
sich eine Verbindung zum im engeren Sinne ethischen Bereich ziehen, der sich
dadurch abgrenzen ldsst, als in ihm konkrete soziale Interaktionsformen relevant
werden. Dies betrifft das Moment der gratia im Sinne einer Gabe im sozialen Mit-
einander, wie es im zuletzt angefiihrten Zitat bei Firenzuola schon anklang, mit
einem flieBenden Ubergang zum Liebeskonzept auf der Basis von gratia; auch in

S. Weppelmann, Berlin 2014, S. 84-98. — Daneben gibt es im Italien der Frithen Neuzeit aber
auch Ansitze, die die gratia divina durchaus mit dem non so che vermitteln — ein Faktum, das
ein Jahrhundert spéter in den Entretiens d’Ariste et d’Eugene (1671) des Jesuiten Dominique
Bouhours hingegen zum Skandalon wurde und erregte Debatten um die Natur der gott-
lichen Gnade und was man dariiber sagen kénne bzw. diirfe nach sich zog (Dominique
Bouhours, , Le je ne sais quoi. Cinquiéme entretien”, in: ders., Les entretiens d’Ariste et d’Eugéne,
hg. und komm. von Bernard Beugnot und Gilles Declerq, Paris 2003, S.271-297). — Vgl. zu
diesbeziiglichen Interferenzen auch Alain Michel, ,La Grace et la grace”, in: Les grices,
hg. von Jackie Pigeaud, Littératures classiques 60 (2006), S. 13-25.

18 Vgl. hierzu auch Martino Rossi Monti, ,,Questa arcana e leggera qualita’. La grazia come
ideale di comportamento tra Medioevo e Rinascimento”, in: Lantidoto di Mercurio. La civil
conversazione tra Rinascimento ed eta moderna, hg. von Nicola Panichi, Florenz 2013, S.113—
129. — Zu einer weiteren Ausdifferenzierung verschiedener Bereiche von der Antike bis
in die Moderne hinein, in denen die Kategorie der gratia auftritt, vgl. Sabine Mainberger,
,Ldssig — subtil — lakonisch. Zur Asthetik der Grazie”, in: Arcadia 47 (2012), S.251-271, hier
S.254f. — Zur These einer ,,analoge[n] Signatur” in neuplatonischer Philosophie und Asthetik
s. Thomas Leinkauf, , Der neuplatonische Begriff des ,Schonen” im Kontext von Kunst- und
Dichtungstheorie der Renaissance”, in: Neuplatonismus und Asthetik. Zur Transformationsge-
schichte des Schinen, hg. von Verena Olejniczak Lobsien und Claudia Olk, Berlin 2007, S. 85—
115, hier S.85. — Zum Begriff der grazia in Belloris Viten und einer konzeptionell wirksam
werdenden Verbindung von Mensch, Natur und Kunst s. Jorn Steigerwald, ,,Grazia’ oder die
Vollendung menschlicher Natur und Kunst in Giovan Pietro Belloris Vite”, in: Begrifflichkeit,
Konzepte, Definitionen. Schreiben tiber Kunst und ihre Medien in Giovan Pietro Belloris Viten und
der Kunstliteratur der Friihen Neuzeit, hg. von Elisabeth Oy-Marra, Marieke von Bernstorff und
Henry Keazor unter Mitarbeit von Xenia Schramek, Wiesbaden 2014, S. 257-284.

19 Siehe hierzu Stephen C. Jaeger, The Origins of Courtliness. Civilizing Trends and the Formation of
Courtly Ideals, 939-1210, Philadelphia 1985; Martino Rossi Monti, I cielo in terra. La grazia fra
teologia ed estetica, Turin 2008. Vgl. ferner Eric Méchoulan, ,, Le gracieux et le gratuit: ,civiliser
la grace’ dans les traités de savoir-vivre aux XVI® et XVII® siecles”, in: De la griice et des vertus,
hg. von Marie-France Wagner und Pierre-Louis Vaillancourt, Paris 1998, S. 259-293.



Vom Wissen um gratia 95

diesem Kontext bleibt das Moment der ,Gabe’ klar erkennbar. Ethische Implika-
tionen werden aber vor allem dort aktualisiert, wo es um einen primér symbo-
lischen Tauschprozess geht, der freilich konkrete soziale Folgen hat: Das promi-
nenteste, wirkungsmachtige Beispiel hierfiir liefert die Zentralstellung der grazia
in Baldassar Castigliones Libro del Cortegiano von 1528, in dem der Hofmann, der
im Besitz von grazia ist, auf einer horizontalen Ebene sozialer Interaktion mit Lob
und Anerkennung von ihm gleichgestellten Personen rechnen kann — nicht zu-
letzt auch dadurch, dass er zum imitatio-wiirdigen Modell erhoben wird —, auf
einer vertikalen Ebene hingegen mit der Gunst des Fiirsten.® — Und schliefslich ist
der theologische Bereich zu nennen, in dem, wie gesehen, die Kategorie der gra-
tia relevant ist, und zwar im Kontext der Konzeption der menschlichen Seele als
gottlichen Ursprungs, aber auch mit Blick auf die gottliche Gnade, die ihrerseits
als Gabe gefasst ist. Derart ist im Transfer gerade das unverfiigbare Moment des
Gnadenakts markiert.”

In diesen kurzen Bemerkungen klingt bereits an, dass die aus systematischer
Sicht zu trennenden Bereiche des Asthetischen, Ethischen und Theologischen sich
in den konkreten Konfigurationen der gratia im Rahmen einer jeweils spezifisch
ausgerichteten Theorie des Schonen oftmals zumindest teilweise iiberlagern. Er-
kennbar ist dies auch im Wortfeld gratia mit seinen unterschiedlichen seman-
tischen Implikationen, die in einer Vielzahl von Bestimmungsversuchen aktuali-
siert werden, ohne dass sie naher erklart wiirden. Wir haben dies bei Varchi und
Firenzuola gesehen, aber man kann, beispielhaft, etwa auch Castiglione zitieren,
bei dem es heifst, ,,chi ha grazia quello e grato”?* oder Annibale Romei, der davon
spricht, ,che senza gratia, 1a bellezza ne gratiosa, ne grata sarebbe”.

20 Vgl. nur beispielhaft fiir die reiche Literatur zum Konzept der gratia bei Castiglione: Eduar-
do Saccone, ,,Grazia, Sprezzatura, Affettazione in the Courtier”, in: Castiglione: The Ideal and the
Real in Renaissance Culture, hg. von R. W. Hanning und D. Rosand, New Haven 1983, S. 45-67;
Peter Werle, ,,,Grazia’. Zu Konstituierung und Funktion eines Bildungsideals in Baldassare
Castigliones Libro del Cortegiano”, in: Italienische Studien 8 (1985), S.39-50; Verena Lobsien
Olejniczak / Eckhard Lobsien, Die unsichtbare Imagination. Literarisches Denken im 16. Jahrhun-
dert, Miinchen 2003, S.177-202 (u.a. zum Zusammenhang zwischen einem nur vage be-
stimmten Ideal und frithneuzeitlichen Konzepten von Imagination). — Bekanntermafien ist
Castigliones Hofmann im geographischen und historischen Transfer zum Modell fiir eine
Vielzahl von Verhaltensschriften geworden, darunter besonders mafigeblich, da trotz der
Adaptation an die ganz anders konturierte hofische Gesellschaft des siécle classique in wei-
ten Teilen sehr eng am Prétext bleibend, fiir Nicolas Farets Traktat L'honnéte homme ou l'art
de plaire a la Cour von 1630; auch dort kommt der Kategorie der gratia bzw. grice eine ganz
entscheidende Bedeutung fiir das ethisch konzipierte Verhalten des honnéte homme am Hofe,
aber auch in den Salons zu: ,[...] le comble de ces choses consiste en une certaine grace na-
turelle [...]. Ce point est si haut, qu'il est au dessus des preceptes de I’Art, et ne se scauroit
bonnement enseigner” (Nicolas Faret, L'honnéte homme ou l'art de plaire a la cour, krit. Ausgabe
hg. von M. Magendie, Genf 2011, S. 18f.).

21 Siehe hierzu den Beitrag von Johann Kreuzer in diesem Band.

22 Castiglione, Cortegiano (I, 24), S.79; m. Herv.

23 Annibale Romei, Discorsi, Ferrara 1586. Primo discorso , Della bellezza”; m. Herv.



96 Ulrike Schneider

Was zuweilen nahezu tautologisch anmutet, 16st sich, so die These, oftmals
auf in der Riickbindung an die Ikonographie der drei Grazien aus der Antike,
eine Ikonographie, die nicht nur bildnerisch tradiert war, sondern auch in der
ekphrastischen Erlauterung von Aussehen, Haltung, Gestik und Attributen der
drei Grazien, wie sie von Seneca bis Cesare Ripa prasent war.* Finden die drei
Grazien auch nicht {iberall explizit Erwahnung, so wird die These von der Riick-
fiithrung der verschiedenen Bedeutungsschichten des Begriffs gratia auf den My-
thos und die Ikonographie der drei Chariten doch auch dadurch gestiitzt, dass
sie in der h&ufiger gebrauchten Pluralbildung grazie/ Grazie anklingen; neben
dem expliziten Verweis bei Firenzuola findet sich Ahnliches beispielsweise bei
Romei, der in seiner Erdrterung der Bedeutung, die der gratia innerhalb einer
Bestimmung von Schonheit zukomme, von ,le Gratie, di Venere ancille”, den Die-
nerinnen der Venus spricht. Das Bild der Grazien als Begleiterinnen der Venus
indiziert seinerseits die verbreitete Qualifizierung der gratia als eines Zusatzes,
einer Beigabe zur Schonheit, sei diese nun essentiell fiir das jeweilige Schonheits-
konzept, wie im Neuplatonismus, oder handle es sich um eine grundsatzlich
variable, aber stets wirkungsmachtige ,Begleiterscheinung’; die begriffliche Dif-
ferenzierung von bellezza und gratia, die den Ausgangspunkt meiner Ausfiih-
rungen bildete, ist in der Ikonographie der drei Grazien mit Venus mithin be-
reits ebenso angelegt wie ihre begriffliche Korrelierung. Dariiber hinaus werden
konkret Attribute der drei Grazien aktualisiert und innerhalb eines jeweiligen
Argumentationsgangs refunktionalisiert, wobei, und dies ist eine Besonderheit,
andere im Mythos tradierte Implikationen desselben Attributs durchaus latent
manifest bleiben. Dies gilt etwa fiir die Lichtmetaphorik des splendor, die in den
transparenten Gewdndern der Grazien (so sie nicht nackt sind) und bildnerischen
Lichteffekten angelegt ist. Im Bild des splendor {iberlagern sich zugleich dsthe-
tische und theologische Aspekte. In dem Motiv der Gabe - sei es in der Zwei-
teilung ,Geben & Empfangen’ sei es in der Dreiteilung ,Geben, Empfangen &
Zuriickgeben’ * — {iberlagern sich hingegen ethische und theologische Implika-
tionen. Und in der Bewegtheit bzw. Bewegung, die gemeinhin als konstitutives
Moment von gratia konzeptualisiert ist, iiberlagern sich schliefslich ethische und
asthetische Komponenten, ausgeweitet auf Modalitdten des Verhaltens wie auch
konkreter Handlungen. Ganz deutlich ist dies bei Castiglione, aber auch etwa
bei Romano Alberti, der referiert, ,la grazia e un fiore di bellezza, un‘operazione
singolare, la quale consiste particolarmente nel mofo pit che nella forma di teorica

24 Zu ,Senecas Grazien” und den Folgen nach wie vor mafigeblich: Wind, Heidnische Mysterien
in der Renaissance, bes. S. 38-49. Vgl. auch Cesare Ripa, Iconologia overo Descrittione Dell imagini
Universali cavate dall’Antichita et da altri luoghi (1593), mit den Lemmata ,Gratia di Dio” und
,Gratie”; s. ders., Iconologia, hg. von P. Buscaroli, Mailand 1992.

25 Vgl. hierzu Wind, Heidnische Mysterien, hier bes. S. 40-43.



Vom Wissen um gratia 97

ordinata, e ch’esso moto, o gesto o attitudine che dir vogliamo, & parte principale
della grazia”.®

Aus dem Gesagten ldsst sich ableiten, dass die Kategorie der gratia als ein Pa-
limpsest fassbar ist. Die diesem Palimpsest eingeschriebenen Bedeutungsschich-
ten werden je unterschiedlich aktualisiert und im Transfer je spezifisch refunk-
tionalisiert; latent aber bleiben sie alle stets manifest. Als ein erstes Fazit wire
demnach festzuhalten, dass es sich bei der gratia um eine nahezu semantisch
iiberdeterminierte Kategorie handelt. Aus dieser Perspektive betrachtet, sollte
man also annehmen, dass sie auch theoretisch entsprechend prizise zu konzep-
tualisieren ist.

3 Diskursivierungsstrategien elusiven Wissens um gratia

Das Gegenteil ist jedoch bekanntermafSen der Fall, und das deutete sich auch bei
den beiden eingangs zitierten Referenzautoren schon an. Bei Varchi bleibt die
Kategorie der grazia in ihren unterschiedlichen Verwendungskontexten schwer
fassbar, nur wird sie in der neuplatonischen Fundierung eingeholt, insofern der
Bezug zum gottlichen Wirken die rationale Erklarbarkeit in gewisser Weise sus-
pendiert. Bei Firenzuola klang in der Koppelung der grazia an die Kategorie des
non so che die Schwierigkeit einer Theoretisierung, ja generell der Diskursivie-
rung an,” und an anderen Stellen seines Dialogo wird denn auch explizit die Un-
moglichkeit einer rationalen Erklarung dsthetischer Erfahrung thematisch; diese
sei vielmehr in einem Bereich angesiedelt, in den kein Pfeil vom Bogen menschli-
chen Verstandes dringt’?® Die unterschiedlichen Facetten der (hier: idealen weib-
lichen) Schonheit folgen einem verschwiegenen Gesetz (una tacita legge), und kein
Biicherwissen vermag dies zu vermitteln.”

Besonders aufschlussreich beziiglich der Vagheit der Kategorie der gratia sind
daneben ganz konkret rekurrente textstrukturelle Phanomene, genauer eine Rei-
he diskursiver Verfahren, die sich in Bestimmungsversuchen der gratia, grund-
satzlich aber auch bei jenen anderer &dsthetischer Kategorien identifizieren lassen.

26 Romano Alberti, Decima seconda academia, terza domenica di marzo, a di 20 [1594], S.1710;
m. Herv. - Eine ganz dhnliche Uberlagerung findet sich bei Vincenzo Danti, der in seinem
Trattato delle perfette proporzioni (1567) von ,,molte e diverse qualita d'operazioni e movimenti
graziosi” spricht, in denen Schonheit zum Ausdruck komme (ebd., S.1687). Dieses letzte
Beispiel indiziert bereits, dass sich auch alle drei Bereiche iiberlagern kénnen, wenn es bei
Danti naherhin heifst, die ,bellezza dell’animo” (ebd.) konne in diese Bewegungen ,diffun-
dieren’ — ein Beleg dafiir, dass Danti aristotelische und platonische Konzepte engfiihrt.

27 Zur Erinnerung: , [...] &, come si dice delle cose che noi non sappiamo esprimere, un non so
che” (Firenzuola, Dialogo, S.755).

28 ,[...] dove [...] non arriva saetta d’arco d'ingegno umano” (ebd., S.730).

29 Vgl. ebd., S.753. — Es ist die Pointe des Dialogo, dass er seinerseits in der literarischen Fik-
tion einer miindlichen Gesprachssituation diesen enjeu zu realisieren vermag. Vgl. hierzu
Schneider, ,, Disegnare con parole’, S. 96f.



98 Ulrike Schneider

»La bellezza non é altro che una certa grazia”, hief es bei Varchi,* und die iden-
tische Wendung findet sich in zahlreichen weiteren Quellen.” Diese restriktiv-
definitorische Formel, deren Gebrauch sich freilich nicht auf die Bestimmung ds-
thetischer Kategorien beschréankt, zielt generell ab auf eine Begriffskorrelation,
die, im Unterschied zur geldufigen Form einer Definition, nicht reversibel ist.*
In der Korrelierung der Begriffe bellezza und grazia im Syntagma ,la bellezza non
e altro che una certa grazia’ erlangt damit nun aber gerade, und darauf kommt es
mir in diesem Kontext an, das definiens ,grazia’ — das ja, wie gesehen, zudem héu-
fig als blofse, wenngleich essentielle ,Zugabe’ bestimmt wird — den Status eines
Oberbegriffs gegentiber dem definiendum ,bellezza’. Diese Beobachtung unter-
streicht einerseits die Bedeutung der gratia innerhalb der vormodernen Theorie
des Schonen, andererseits markiert sie auch den deutlich tentativen Charakter der
unterschiedlichen, nur naherungsweisen Diskursivierungsversuche und Bestim-
mungsmodelle.

Der elusive, nicht genau fassbare Charakter der Kategorie gratia wird nun
noch weit deutlicher darin erkennbar, dass dem Begriff fast immer das Adjek-
tiv-Attribut certa vorangestellt ist, in Verbindung mit dem unbestimmten Artikel:
una certa grazia. Belege hierfiir sind zahllos und wiederholt auch bereits in den
obigen Ausfithrungen prasent; sie finden sich in nahezu allen Verwendungs-
kontexten und in Bestimmungsversuchen von gratia, aber auch anderer dsthe-
tischer Kategorien.® Interessanterweise greift nun Varchi gegen Ende seiner

30 Varchi, Libro, S.1672; m. Herv. Ahnlich auch an weiteren Stellen, vgl. folgende Formulierun-
gen (mit m. Herv.): ,1a bellezza non ¢ altro che la debita proporzione e corrispondenza di tutte
le membra [tra] loro” (als Referat der Meinung anderer; ebd., S.1673); ,onde la bellezza in
questi corpi inferiori, cosi naturali come artificiali, non ¢ altro che quella grazia e piacenza”
(ebd., 5.1677).

31 Vgl. nur beispielhaft (mit m. Herv.): ,[la bellezza] non ¢ altro che una gratia che di proportione
et di convenenza nasce et d’harmonia nelle cose” (Pietro Bembo, Gli Asolani, kritische Aus-
gabe, hg. von Giorgio Dilemmi, Florenz 1991, S.187); ,la belleza non ¢ altro che una ordinata
concordia e quasi una armonia occultamente risultante dalla composizione, unione e com-
missione di pili membri diversi e diversamente da sé e in sé, e secondo la loro propria qualita
e bisogno, bene proporzionati e 'n un certo modo belli [...]” (Firenzuola, Dialogo, S.730); die
Wendung ist selbstredend nicht auf Bestimmungen von bellezza und grazia beschrankt, vgl.
etwa zur leggiadria: ,La leggiadria non ¢ altro, come vogliono alcuni, e secondo che mostra la
forza del vocabolo, che una osservanza d'una tacita legge [...]” (ebd., S.753).

32 Man kennt die Formel non altro che vor allem aus der franzodsischen Moralistik, wo sie, bzw.
ihr franzdsisches Pendant ne...que, einen festen Platz in der Maximentradition hat — bezeich-
nenderweise im Kontext einer negativen Anthropologie und ebenfalls restriktiver Demas-
kierung von Tugenden und fiir sicher erachteten Werten (vgl. La Rochefoucauld: , Nos ver-
tus ne sont, le plus souvent, que des vices déguisés.”, Epigraph zu seinen Maximen; m. Herv.).
Siehe hierzu etwa Jean-Pierre Beaujot, , Le travail de la définition dans quelques maximes de
La Rochefoucauld”, in: Les formes bréves de la prose et le discours discontinu (XVIC-XVIIC siécles),
hg. von Jean Lafond, Paris 1984, S. 95-100.

33 Auch in Baldassare Castigliones Libro del Cortegiano (1528) ist rekurrent die Rede von ,una
certa grazia’, ,questa grazia’; und analog ,una cerfa sprezzatura’. — Das attributive certo,- a
begleitet auch andere Kategorien, vgl. hier nur beispielhaft die Verweise auf alternative Be-
stimmungsmodelle des Schonen in Firenzuolas Dialogo, so in der Paraphrase von Cicero: , la



Vom Wissen um gratia 99

Ausfiihrungen diese Formulierung im Kontext der Unterscheidung verschiede-
ner Gebrauchsweisen des Begriffs gratia nochmals auf und erlautert sie in einem
metasprachlichen Kommentar:

E se alcuno mi dimandasse perch’io nella diffinizione della bellezza non
ho detto ,grazia’ [semplicemente, ma ,una certa grazia‘], risponderei: ,Per
dichiarar meglio di qual grazia intendea’, cioé di quella che diletta e muove
ad amar, conciossia che noi chiamiamo grazia molte altre qualita che di-
lettano, ma non gia muovono ad amare, come quando dichiamo: Il tale ha
grazia nel leggere, e ‘1 tale nello scriver”.*

Varchi legt den Akzent gerade auf eine neuplatonisch konzeptualisierte gratia,
und insofern lasst sich hier die Formel ,una certa grazia’ mit der deutschen Wen-
dung ,eine bestimmte Anmut’ iibersetzen — wohingegen die {ibrigen Auspragun-
gen, auf die er verweist, eher als jene einer gewissen, d. h. eben nicht naher be-
stimmbaren Anmut erscheinen.®

In anderen Féllen ist allerdings noch weit weniger entscheidbar, ob mit certo/
certa eine Gewissheit, Bestimmtheit oder gerade im Gegenteil eine Unbestimmt-
heit, Vagheit zum Ausdruck gebracht wird und werden soll. Ital. certo/certa
(wie auch frz. certain / certaine) geht auf lat. certus bzw. certanus zuriick, was in
erster Linie eine Gewissheit und Entschiedenheit ausdriickt und erst in einer
deutlich weniger verbreiteten Variante eine qualitative oder auch quantitative
Unbestimmtheit.** Andererseits wird mit ital. certo/ certa bereits zeitgendssisch
auch lat. quidam iibersetzt, das beziiglich der Frage der Gewissheit am anderen
Ende der Skala gegentiber certus und certanus anzusetzen ist.” Und interessanter-
weise findet sich nun gerade bei Ficino die zentrale Formulierung der gratia quae-
dam / quedam, mithin genau das Gegenstiick zu Varchis ja ebenfalls neuplatonisch
fundierter certa grazia, die letztlich ebenso ,unbestimmbar’ bleibt, auch wenn sie
im Verweis auf ihren gottlichen Ursprung herleitbar ist.*

bellezza € un’atta figura dei membri, con una cerfa soavita di colore”; von Aristoteles: ,,una
certa proporzione conveniente, che ridonda da uno accozamento delle membra diverse I'une
dall’altre”; von Ficino: ,una certa grazia, la quale nasce dalla concinnita di piut membri”
(ebd.), mit der folgenden Prazisierung: ,e dice concinnita, percioché quel vocabolo importa
un certo ordine dolce e pieno di garbo e quasi vuol dire un attillato aggregamento” (fiir alle
Zitate: Dialogo, S.729f.; m. Herv.).

34 Varchi, Libro, S. 1680 (die eckige Klammer findet sich bereits ebd.).

35 Es ist gleichwohl anzumerken, dass auch die deutsche Formel ,eine bestimmte Anmut’ ein
Moment des schwer Fassbaren in sich birgt, insofern sie (auch) nahezu synonym zur Wen-
dung ,eine gewisse Anmut’ gebraucht und verstanden werden kann.

36 Vgl. Wartburg /FEW: , certus — gewiss, sicher” (nur einmal angefiihrt ist: ,Ein gewisser — afr.
certain”); Georges: certus — ,bestimmt”.

37 Vgl. hierzu etwa das Vocabolario degli Accademici della Crusca, in dem certo sowohl fiir lat. qui-
dam wie auch fiir lat. certus gelistet ist (s. unter http://vocabolario.sns.it/html/index.html).

38 ,Pulchritudo autem gratia quedam est [...] (Marsilio Ficino, Uber die Liebe oder Platons Gast-
mahl, lat.-dt., iibers. von Karl Paul Hasse, hg. und eingel. von Paul Richard Blum, Hamburg
2004, S.26). Ficino selbst gebrauchte in der italienischen Fassung (vor 1474, 1544 posthum



100 Ulrike Schneider

Worum es mir hier jenseits linguistischer Subtilititen geht, ist Folgendes: Das
Adjektiv certo/ certa, das rekurrent dem Substantiv gratia attributiv zugeordnet
ist, oszilliert gewissermafsen zwischen den Polen von Bestimmtheit und Unbe-
stimmtheit. Wo jedoch keine weitere konzeptuelle Prazisierung erfolgt, ist es in
semantischer wie funktionaler Hinsicht eher analog zu lat. quidam zu klassifizie-
ren.” Der Begriff gratia erhélt damit bei aller Aufladung, die er im Sinne einer ,Pa-
limpsest-Kategorie’ erfahrt, nahezu stets wiederum eine semantische Unschaérfe.
Dieser Effekt mag auch mit einer diffusen ,Ortsungebundenheit’ der gratia selbst
zusammenhéangen. Nicht nur kann gratia sich in nahezu allen Korperteilen eben-
so wie im gesamten Korper zeigen und zudem in Haltungen, Verhalten, Bewe-
gungen, Bewegtheit und Handlungen manifest werden. Sie wird dariiber hinaus
auch wiederholt explizit als ,lokal nicht festmachbar’ konzeptualisiert; ,[la gra-
zia] non ha fermezza di luogo”, heifst es etwa bei Vincenzio Danti.*

4 gratia als System(leer)stelle in der vormodernen Regeldsthetik

Es lasst sich mithin festhalten, dass trotz offensichtlicher Transferbewegungen
zwischen und Uberlagerungen von &sthetischem, ethischem und theologischem
Bereich und trotz einer zumindest latent stets mehr oder weniger prasent gehalte-
nen Riickkoppelung an den antiken Mythos der drei Grazien die Theoretisierung
der gratia im Kontext frithneuzeitlicher Theorie(n) des Schonen bemerkenswert
vage bleibt — und wohl auch bleiben muss. Die Relevanz der Kategorie wird al-
lerdings allein schon darin manifest, dass es dennoch derart zahlreiche Versu-
che der Diskursivierung eines letztlich nur ndherungsweisen, elusiven Wissens
um dieses Phanomen iiberhaupt gibt. Die Schwierigkeiten einer ,Definition’ (und
dieser Begriff fallt ja immer wieder) werden gleichwohl bereits zeitgendssisch
kritisch reflektiert. Wir haben dies bei Firenzuola gesehen, in dessen Dialogo eine
solche Reflexion implizit wie explizit stark ausgepragt ist, was die Forschung je-
doch bislang weitestgehend iibersehen hat. Es lief3e sich eine Reihe weiterer Bele-
ge dafiir anfithren, von denen ich hier nur noch einen etwas ausfiihrlicher zitie-
ren mochte, in dem zugleich die Perspektive iiber die Kategorie der gratia hinaus

von Cosimo Bartoli in Florenz publiziert) {ibrigens das Adjektiv certo (,,La bellezza e un certo
splendore, che ’Animo umano a sé rapisce”, und auch: ,La bellezza del corpo non ¢ altro,
che splendore nell'ornamento de’ colori e linee [...].”; meine Herv.). Siehe zu Ficino auch den
Beitrag von Anne Eusterschulte in diesem Band. — Vgl. auch Agostino Nifo: ,[...] pulchritu-
dinem Plato esse inquit gratiam quandam [...]”/,[...] Platon dit que la beauté est une certaine
grice [...]* (De pulchro et amore. . De pulchro liber, krit. Ausgabe, Ubers., Einl. und Anm. von
Laurence Boulege, Paris 2003, S. 36f.; m. Herv.).

39 Vgl. auch das Lexem quidpiam (,etwas’), mit dem Leon Battista Alberti in seiner Architek-
turtheorie auf den Begriff der concinnitas hinfithrt und damit dessen ebenfalls vagen, elu-
siven Charakter bereits vorwegnimmt (s. Zehn Biicher iiber die Baukunst [De re aedificatoria],
iibers., eingel. und mit Anm. und Zeichnungen versehen durch Max Theuer, Darmstadt
22005, S.491). — Fiir die klassische Rhetorik s. ferner Quintilian (VI 3, 18), bei dem es heifit: ,ve-
nustum esse, quod cum gratia quadam et venere dicatur, apparet” (Quintilian, Ausbildung
des Redners, S.720). Vgl. auch den Beitrag von Melanie Méller in diesem Band.

40 Vincenzio Danti, Trattato delle perfette proporzioni, S. 1687.



Vom Wissen um gratia 101

erweitert wird. So heifst es ndmlich am Ende des 16. Jahrhunderts bei Romano
Alberti:

Né si puo questa grazia [...] imparare, né con regole né con misure, né di te-
orica né di pratica, ma e assolutamente nel buon gusto e nel buon giudizio,
il qual bisogna assuefarse da principio a conoscere il bello, il buono et il
grazioso, e conoscendolo gustarlo, e gustandolo immitarlo et osservarlo.*

Kein Regelwissen, keine Mafivorgaben, keine Theorie sind hier gefragt, sondern
ausgebildeter Geschmack und gutes Urteilsvermogen. Hier klingt einmal mehr
die Relevanz von ingenium und iudicium im Produktionsprozess wie auch im Re-
zeptionsvorgang an.*?

Der Beobachtung, dass in den unterschiedlichsten Verwendungskontexten der
Kategorie gratin immer wieder der nur ndherungsweise Charakter ihrer jeweili-
gen Bestimmung manifest wird, steht — davon legen auch alle Beitrdge in diesem
Band Zeugnis ab — die Tatsache gegentiber, dass dennoch immer wieder versucht
wird, sie diskursiv einzuholen und zu definieren. Der Kategorie der gratia kommt
innerhalb der vormodernen Asthetik zweifellos eine herausgehobene Bedeutung
zu, die nicht zuletzt darauf beruht, dass sie unmittelbar mit (unterschiedlichen
Konzepten von) ,Schonheit’ assoziiert und dabei zumeist als ,(Bei-)Gabe’ ge-
fasst wird, genauer: als ein letztlich irreduzibles, rational-diskursiv uneinholba-
res surplus, das hinzukommen muss, um Schonheit zu ,wiirzen’ und derart zu
perfektionieren. — Gratia steht aber auch paradigmatisch fiir andere &sthetische
Kategorien, die ihrerseits ein elusives, nicht propositional zu fassendes Wissen
um die Verfasstheit des Schénen indizieren, dieses gleichzeitig aber, qua Katego-
rien, im Rahmen einer vormodernen Regeldsthetik operationalisierbar machen.
Hieraus lasst sich schlussfolgern, dass an ihnen nicht etwa ,Einbruchstellen’ ei-
ner modernen Asthetik manifest werden, sondern dass sie als solche gewisser-
mafien ,Sollbruchstellen’ innerhalb vormoderner Asthetik markieren und derart
als ein dem Regelsystem inhdrentes Moment zu konzeptualisieren sind: In einer
paradoxalen Bewegung markieren sie eine Leerstelle im normativen System und
fillen sie zugleich aus. Mit und in ihnen eréffnen sich Freirdume, die gleichwohl
das Regelsystem nicht sprengen, sondern in ihm verankert sind, gebunden an
das ingenium des Kiinstlers und das iudicium, iber das Kiinstler wie Rezipienten
gleichermafien verfiigen miissen. Es ist wohl das offenkundig paradoxale Mo-
ment dieser Konstellation, das bereits zeitgendssisch als intrikat begriffen wurde
und dazu anregte, es in immer neu ansetzenden Bestimmungsmodellen rational
einholen und stillstellen zu wollen. Und dennoch ist eine gewisse Abweichung
von der regelhaft fassbaren Norm fiir eben diese ganz offenbar gerade als kons-
titutiv zu erachten.*

41 Romano Alberti, Decima seconda Academia, S. 1709f.

42 Vgl. hierzu auch den Beitrag von Nadia J. Koch in diesem Band.

43 Auch hierfiir liefen sich vielfaltige Belege anfiihren; fiir die Kunsttheorie etwa ist besonders
prominent eine Formulierung von Vasari im Prodm zum dritten Teil seiner Vite: ,Mancando-



102 Ulrike Schneider

5 Die Valenz des Indexikalischen im Wissen um gratia

Den Ausgangspunkt meiner Uberlegungen bildeten zwei empirische Erfahrun-
gen beziiglich des Vorkommens der gratia, wie sie hdufig im Rahmen einer Theo-
rie des Schonen in der Frithen Neuzeit thematisch werden. Und zur empirischen
Erfahrung fiihrt uns eine letzte diskursive Strategie zuriick, die wohl in nahezu
allen Versuchen einer Konzeptualisierung von gratia auszumachen ist: Im Zitat
von Romano Alberti war die Rede von questa grazia, und ist an dieser Stelle auch
nicht ganz ersichtlich, ob das Demonstrativpronomen anaphorischen Charakter
hat oder nicht, so ist sein Vorkommen doch als solches aufschlussreich. Es ist
namlich generell eine bemerkenswert hohe Prasenz deiktischer Pronomina in
Verbindung mit dem Substantiv gratia (wie auch mit anderen &sthetischen Kate-
gorien) zu verzeichnen. Karl Biihler hat in seiner Sprachtheorie drei verschiedene
Modi des Zeigens unterschieden: Dem ,,sachlichen Zeigen” ordnet er die Phano-
mene ,,demonstratio ad oculos” und die , Deixis am Phantasma” zu, dem ,,syn-
taktischen Zeigen” die ,, Anaphora”* Der Gebrauch der deiktischen Pronomina
in unserem Zusammenhang oszilliert nun zumeist zwischen dem syntaktischen
Zeigen mittels Anaphora und dem sachlichen Zeigen qua demonstratio ad oculos.
Denn die deiktischen Pronomina haben nicht nur eine riickbeziigliche Funktion
als Textkonnektoren, sie verweisen auch auf auflertextuell anzusiedelnde Phano-
mene, hier die gratia. Mittels der Deixis wird mithin ,demonstrativ’ etwas einzu-
holen versucht, was sich anderen Modi der Diskursivierung entzieht. Es ist die
jeweilige gratia, auf die derart Bezug genommen wird, und sie ist als solche nicht
unter abstrakte Konzepte subsummierbar; das einzelne Phanomen ist nicht auf
allgemein gefasste Propositionen riickfithrbar. Damit wird auch hier eine ,Gren-
ze zwischen dem, was beschreibbar und dem, was nur indexikalisch aufweisbar
ist”, markiert.*®

Questa grazia steht nahezu synonym fiir una certa grazia, liefe sich behaupten,
und zwar in aller hier angedeuteten Ambivalenz von Bestimmtheit und Unbe-
stimmtheit. Die hohe Rekurrenz deiktischer Elemente aber indiziert eine Konti-
guitdt zwischen theoretischer Reflexion und der Sphére empirischer Erfahrung
und Beobachtung. Dies scheint mir umso bemerkenswerter zu sein, als sich bei
so prominenten Autoren wie Cicero und Bembo mitunter gerade ein Abweis der
indexikalischen Verweisstruktur mittels Fingerzeig findet: Den Menschen mache

ci ancora nella regola, una licenzia, che non essendo di regola, fosse ordinata nella regola e potesse
stare senza fare confusione o guastare l'ordine [...]* (Giorgio Vasari, Le vite dei piii eccellenti
pittori, scultori e architetti, mit einer Einl. von Maurizio Marini, Rom 1991, S.553; m. Herv.).

44 Karl Buihler, Sprachtheorie. Die Darstellungsfunktion von Sprache, Stuttgart *1999, S. 123.

45 Helmut Pape, , Indexikalitdt und die Anwesenheit der Welt in der Sprache”, in: Indexikalitit
und sprachlicher Weltbezug, hg. von M. Kettner und H. Pape, Paderborn 2002, S.91-119, hier
S.103. Vgl. ferner zum Zusammenhang von Indexikalitdt und Wissen Helmut Pape, ,Inde-
xikalitat der Erfahrung oder Objektivitat des Wissens?”, in: Zeitschrift fiir Semiotik 21 (1999),
S.3-14; Klaus W. Hempfer / Anita Traninger, , Einleitung”, in: dies. (Hgg.), Dynamiken des
Wissens, Freiburg / Berlin / Wien 2007, S.7-21, hier bes. S. 12-15, sowie die Beitrdge in jenem
Band.



Vom Wissen um gratia 103

seine Seele aus, nicht die Gestalt, auf die mit dem Finger gezeigt werden koénne.*
Die Versuche einer Konzeptualisierung der gratia legen demgegentiber gerade
die fundamentale, ja essentielle Bedeutung einer je konkreten Gestalt bzw. Form
nahe, von der sie sich nicht 16sen (konnen). Fiir ein Wissen um die gratia bedarf
es mithin offenbar ebenso des diskursiven wie des empirisch-realen Fingerzeigs.

Literaturverzeichnis
Quellen

Alberti, Romano, Decima seconda academia, terza domenica di marzo, a di 20 [1594], in:
Scritti d'arte del Cinquecento, hg. von Paola Barocchi, Mailand / Neapel 1973, Bd. 2,
S.1708-1711.

Alberti, Leon Battista, Zehn Biicher iiber die Baukunst [De re aedificatoria), iibers., eingel.
und mit Anm. und Zeichnungen versehen durch Max Theuer, Darmstadt 22005.

Barocchi, Paola (Hg.), Scritti d'arte del Cinquecento, 3 Bde., Mailand / Neapel 1971-1977.

Bembo, Pietro, Gli Asolani, kritische Ausgabe, hg. von Giorgio Dilemmi, Florenz 1991.

Bouhours, Dominique, Les entretiens d’Ariste et d’Eugéne, hg. und komm. von Bernard
Beugnot und Gilles Declerq, Paris 2003.

Catull, Gedichte. Lateinisch-deutsch, hg. und iibers. von Werner Eisenhut, Diisseldorf /
Ziirich 12000.

Castiglione, Baldassar, II libro del Cortegiano, hg. von Giulio Carnazzi, mit einer Ein-
fithrung von Salvatore Battaglia, Mailand 1987.

Cicero, Marcus Tullius, Der Staat, lat.-dt., hg. und {ibers. von Karl Biichner, Miinchen
1993.

Danti, Vincenzio, Trattato delle perfette proporzioni di tutte le cose che imitare, e ritrarre si
possano con l'arte del disegno [Florenz 1567], in: Scritti d'arte del Cinquecento, hg. von
Paola Barocchi, Mailand / Neapel 1973, Bd. 2, S. 1682-1690 u. 1760-1798 (Ausziige).

Faret, Nicolas, L'honnéte homme ou l'art de plaire a la Cour, krit. Ausgabe, hg. von Maurice
Magendie, Genf 2011.

Ficino, Marsilio, Uber die Liebe oder Platons Gastmahl, lat.-dt., {ibers. von Karl Paul Has-
se, hg. und eingel. von Paul Richard Blum, Hamburg 2004.

Firenzuola, Agnolo, Dialogo delle bellezze delle donne, in: ders., Opere, hg. von Delmo
Maestri, Turin 1977, S. 713-789.

Nifo, Agostino, De pulchro et amore. I. De pulchro liber, krit. Ausgabe, Ubers., Einl. und
Anm. von Laurence Boulege, Paris 2003.

46 Cicero, Somnium Scipionis (De re publica, VI): [...] nec enim tu is es quem forma ista declarat,
sed mens cuiusque is est quisque, non ea figura quae digito demonstrari potest.” (Marcus Tulli-
us Cicero, Der Staat, lat.-dt., hg. und tibers. von Karl Biichner, Miinchen 1993, S. 274; m. Herv.);
,,[...] nicht du bist sterblich, sondern dein Korper hier, denn du bist nicht der, den diese Form
anzeigt, sondern der Geist eines jeden, das ist er, nicht die Gestalt, die mit den Fingern gezeigt
werden kann” (ebd., S.275; m. Herv.). - Bembo, Asolani (3. Buch), in der Rede des Eremiten an
Lavinello: ,O pure che bellezza puo tra noi questa tua essere, cosi piacevole et cosi piena,
che proportione di parti, che in humano ricevimento si ritruovino, che convenenza, che har-
monia, che ella empiere giamai possa et compiere alla nostra vera sodisfattione et appaga-
mento? O Lavinello, Lavinello, non sei tu quello che cotesta forma ti dimostra, né sono gli
altri huomini cio che di fuori appare di loro altresi. Ma e I'animo di ciascuno quello che esso
¢, et non la figura, che col dito si puo mostrare” (Bembo, Asolani, S.203; m. Herv.).



104 Ulrike Schneider

Quintilian, Marcus Fabius, Ausbildung des Redners. Zwolf Biicher, lat.-dt., hg. und tibers.
von Helmut Rahn, Darmstadt °2015.

Ripa, Cesare, Iconologia, hg. von Piero Buscaroli, Mailand 1992.

Romei, Annibale, Discorsi, Ferrara 1586.

Trissino, Gian Giorgio, Ritratti, in: Willi Hirdt, Gian Giorgio Trissinos Portrit der Isabella
d’Este. Ein Beitrag zur Lukian-Rezeption in Italien, Heidelberg 1981, S. 19-28.

Varchi, Benedetto, Libro della belta e grazia [1590], in: Scritti d'arte del Cinquecento, hg. von
Paola Barocchi, Mailand / Neapel 1973, Bd. 2, S.1671-1681.

Vasari, Giorgio, Le vite dei pitl eccellenti pittori, scultori e architetti, mit einer Einleitung
von Maurizio Marini, Rom 1991.

Sekundirliteratur

Bayer, Raymond, Lesthétique de la grdce, Paris 1933.

Beaujot, Jean-Pierre, , Le travail de la définition dans quelques maximes de La Roche-
foucauld”, in: Les formes bréves de la prose et le discours discontinu (XVIe—XVlle siecles),
hg. von Jean Lafond, Paris 1984, S. 95-100.

Biihler, Karl, Sprachtheorie. Die Darstellungsfunktion von Sprache, Stuttgart *1999.

D’Angelo, Paolo / Velotti, Stefano (Hgg.), Il ,,non so che”. Storia di una idea estetica, Paler-
mo 1997.

Emison, Patricia, ,Grazia”, in: Renaissance Studies 5 [ 4 (1991), S. 427-460.

Georges, Karl Ernst, Ausfiihrliches lateinisch-deutsches Handworterbuch, Hannover 1913
(Nachdruck: Darmstadt 1998).

Hempfer, Klaus W./Traninger, Anita, ,Einleitung”, in: dies. (Hgg.), Dynamiken des
Wissens, Freiburg / Berlin / Wien 2007, S. 7-21.

Jaeger, Stephen C., The Origins of Courtliness. Civilizing Trends and the Formation of
Courtly Ideals, 939-1210, Philadelphia 1985.

Leinkauf, Thomas, ,Der neuplatonische Begriff des ,Schénen” im Kontext von Kunst-
und Dichtungstheorie der Renaissance”, in: Neuplatonismus und Asthetik. Zur
Transformationsgeschichte des Schonen, hg. von Verena Olejniczak Lobsien und Clau-
dia OIk, Berlin 2007, S. 85-115.

Lobsien Olejniczak, Verena/Lobsien, Eckhard, Die unsichtbare Imagination. Literari-
sches Denken im 16. Jahrhundert, Miinchen 2003.

Mac Carthy, Ita, ,Grace and the ,Reach of Art’ in Castiglione and Raphael”, in: Word &
Image 25 (2009), S. 33—45.

Mainberger, Sabine, ,Léssig — subtil — lakonisch. Zur Asthetik der Grazie”, in: Arca-
dia 47 (2012), S. 251-271.

Méchoulan, Eric, ,Le gracieux et le gratuit: ,civiliser la grace’ dans les traités de sa-
voir-vivre aux XVI¢ et XVII® siecles”, in: De la grice et des vertus, hg. von Marie-
France Wagner und Pierre-Louis Vaillancourt, Paris 1998, S.259-293.

Michel, Alain, ,La Grace et la grace”, in: Les grices, hg. von Jackie Pigeaud, Littératures
classiques 60 (2006), S. 13-25.

Monk, Samuel H., ,, A Grace beyond the Reach of Art”, in: JHI 5 (1944), S. 131-150.

Pape, Helmut, ,Indexikalitat der Erfahrung oder Objektivitat des Wissens?”, in: Zeit-
schrift fiir Semiotik 21 (1999), S. 3-14.

Pape, Helmut, ,,Indexikalitat und die Anwesenheit der Welt in der Sprache”, in: In-
dexikalitidt und sprachlicher Weltbezug, hg. von Matthias Kettner und Helmut Pape,
Paderborn 2002, S. 91-119.



Vom Wissen um gratia 105

Rossi Monti, Martino, I cielo in terra. La grazia fra teologia ed estetica, Turin 2008.

Rossi Monti, Martino, ,,Questa arcana e leggera qualita’. La grazia come ideale di
comportamento tra Medioevo e Rinascimento”, in: Lantidoto di Mercurio. La civil
conversazione tra Rinascimento ed eta moderna, hg. von Nicola Panichi, Florenz 2013,
S.113-129.

Saccone, Eduardo, , Grazia, Sprezzatura, Affettazione in the Courtier”, in: Castiglione: The
Ideal and the Real in Renaissance Culture, hg. von Robert W. Hanning und David
Rosand, New Haven 1983, S. 45-67.

Scholar, Richard, The Je-Ne-Sais-Quoi in Early Modern Europe. Encounters with a Certain
Something, Oxford 2005.

Schneider, Ulrike, ,,Disegnare con parole’. Strategies of Dialogical Portraits of Ideal
Female Beauty in the Italian Renaissance”, in: Inventing Faces. Rhetorics of Portrai-
ture between Renaissance and Modernism, hg. von Mona Korte, Ruben Rebmann, Ju-
dith Elisabeth Weiss und Stefan Weppelmann, Berlin 2014, S. 84-98.

Steigerwald, Jorn, ,,Grazia” oder die Vollendung menschlicher Natur und Kunst in
Giovan Pietro Belloris Vite”, in: Begrifflichkeit, Konzepte, Definitionen. Schreiben iiber
Kunst und ihre Medien in Giovan Pietro Belloris Viten und der Kunstliteratur der Friihen
Neuzeit, hg. von Elisabeth Oy-Marra, Marieke von Bernstorff und Henry Keazor
unter Mitarbeit von Xenia Schramek, Wiesbaden 2014, S. 257-284.

Vocabolario degli Accademici della Crusca (s. unter http://vocabolario.sns.it/html/index.
html; letzte Einsichtnahme: 21.06.2017).

Wartburg, Walther von, Franzdsisches etymologisches Wérterbuch. Eine Darstellung des
galloromanischen Sprachschatzes, Basel 1928—-.

Werle, Peter, ,,,Grazia'. Zu Konstituierung und Funktion eines Bildungsideals in Bal-
dassare Castigliones Libro del Cortegiano”, in: Italienische Studien 8 (1985), S. 39-50.

Wind, Edgar, Heidnische Mysterien in der Renaissance, tibers. von Christa Miinster-
mann, Frankfurt a. M. 1981.



DOI: 10.13173/9783447109260.089
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



,Pulchritudinem esse gratiam
quamdam vivacem et spiritalem.”
Theologisch-philosophische Voraussetzungen
der gratia-Konzeption bei Marsilio Ficino

Anne Eusterschulte

Dass die Schonheit ,ein bestimmter lebensvoller und unkérperlicher Liebreiz!
sei, wie es in der vorangestellten Formulierung heifit, oder, {ibersetzen wir es an-
ders, in ,einer gewissen lebendigen’, ,geistigen’ bzw. ,luftartigen Anmut’ bestehe,?
an dieser Bestimmung von gratia, die Marsilio Ficino in seiner Schrift Commenta-
rium in Platonis convivium de amore, seinem ,Kommentar’ > zum Platonischen Sym-
posion, vorstellt, wird ein Problemhorizont erdffnet, der zunéchst genauer zu
konturieren ist. Im Kontext der Schriften Ficinos ist es insbesondere der Sympo-
sion-Kommentar und die darin prominent entfaltete Amor-Lehre, die Debatten
um die Bestimmung von Grazie im Verhaltnis und Unterschied zu Schonheit in
der Renaissancedsthetik mafigeblich bestimmt. Um genauer beschreiben zu kon-

1

2

Marsilio Ficino, Uber die Liebe oder Platons Gastmahl, iibers. von Karl Paul Hasse, hg. und
eingel. von Paul Richard Blum, Hamburg 1984, S. 158f.

Zur Ambivalenz, die mit dem Pronomen quaedam angezeigt wird, sofern sich hierin gleich-
sam eine ,bestimmte Unbestimmtheit’ artikuliert, vgl. den Beitrag von Ulrike Schneider in
diesem Band. An den Moglichkeiten einer Ubersetzung von spiritalis als geistlicher, geistiger
(im Sinne von unkorperlich bzw. einer mentalen Qualitét) oder pneumatischer Beschaffen-
heit (spiritus als quasikorpuskular-feinstofflicher Hauch im neuplatonisch-medizinischen
Sinne) von Grazie kiindigt sich bereits an, dass Transferprozesse bei Ficino nicht zuletzt auf
der Ebene der Begriffskonnotierungen greifen. Die Uberlagerungen von naturphilosophi-
schen, psychologischen und theologischen Dimensionen der Spiritus-Lehre werden uns im
Folgenden beschaftigen.

Ein solcher ,Kommentar’, wie ihn Ficino vorlegt, ist bereits ein aussagekraftiges Beispiel fiir
Wissensbewegungen und -dynamiken (Transfer im Sinne des Forschungsprogramms des
SFB 980 ,, Episteme in Bewegung”). Verfahren der De- und Rekontextualisierung philosophi-
scher wie theologischer Quellenbestinde bzw. Theorieansitze greifen bei Marsilio Ficino
iiber Zitationen und ausgreifende Einflechtungen von selektiv aufgerufenen und auf die
Grundstruktur des Platonischen Dialoges applizierten Segmenten antiker, spatantiker wie
mittelalterlicher Provenienz sowie durch die Einbindung von Passagen aus eigenen Schrif-
ten. Ficino fiihrt eine Methode des Philosophierens vor, die iiber die gezielte Verflechtung
und konstellative Neukontextualisierung von fragmentarisch herausgegriffenen Text- bzw.
Wissensbestanden semantische Akzentverschiebungen vornimmt. Nicht zuletzt die Titelge-
bung der italienischen Fassung des Symposion- Kommentars’ (Sopra lo amore ovvero Convito
di Platone) macht deutlich, dass hier ein Liebeskonzept in den Fokus riickt, das zum Kristalli-
sationspunkt von theologischen und &sthetischen Definitionsansétzen wird. In eben dieser
oszillierenden Spannung ist der gratia-Begriff zu situieren.



108 Anne Eusterschulte

nen, wie diese gratin--Konzeption sich formiert, gilt es zu verfolgen, in welcher
Weise in Ficinos Reflexionen auf das Erfahrbarwerden von Grazie eine Verflech-
tung von Ansitzen theologischer Gnadenlehren mit naturphilosophisch-kosmo-
logischen, naturmagischen und psychologischen Ansédtzen beobachtbar ist, die
zur Grundierung kunsttheoretischer sowie dsthetischer Fragen wird. Eben diese
theologische Fundierung von gratia im Blick auf eine &dsthetische Begriffsbestim-
mung wirkt zuriick auf dsthetische Implementierungen theologischer Auffas-
sungsweisen eines gnadenhaften, spiritualen Geschehens gottlicher Selbstmittei-
lung. Diese wechselseitige Dynamisierung von theologischen und &sthetischen
Konzeptionalisierungen wird im Zentrum der nachfolgenden Uberlegungen ste-
hen. Sie fithren auf ein gratia-Verstdndnis, das, seine theologischen Implikatio-
nen stets wahrend, in mehrfacher Hinsicht eine Problematisierung dsthetischer
Erfahrung anstofst: Dies betrifft in produktionsdsthetischer Hinsicht die Begriin-
dung einer spezifischen Zustandlichkeit desjenigen, fiir den Schonheit ein Ge-
genstand der Erfahrung wird, mithin des Kiinstlers; in phanomenologischer Per-
spektive die Frage nach der materialen wie medialen Gegebenheit von Schénheit
(so auch hinsichtlich des Kunstwerks) und der Weise, wie gratia in Erscheinung
tritt, und schliefllich die rezeptions- und wirkungsasthetischen Bedingungen ih-
res Erfahrbarwerdens.

Wenn Ficino, vor dem Hintergrund einer kritischen Diskussion von Schon-
heitsdefinitionen, gratia mit Konnotationen von Anmut, einem spezifischen
Glanz, einer changierenden Bewegtheit, einem Hauch von Leichtigkeit in der Er-
scheinung sowie mit einer Lebendigkeit einzufassen sucht, um immer wieder
das Ungekiinstelte des Kunstvollen, das gleichsam Fliehende in der Erscheinung
zum Ausdruck zu bringen, dann bedient er sich nicht zuletzt eines terminologi-
schen Instrumentariums, das auf rhetorische Lehren zuriickgreift. Nun liefle
sich, angesichts der vage bleibenden, keineswegs auf eine Begrifflichkeit fixierten
Versuche, das, was gratin ausmacht, definitorisch einzuholen, sowie eingedenk
der Vielfalt von Exemplifizierungen der Erscheinungsweisen von Grazie, die Fici-
no aufruft, der Vorbehalt formulieren, anhand dieser stets tentativen, unscharfen
Bestimmungsversuche in einem semantischen Wortfeld von gratia, lepos, venustas,
viriditas, laetitia, suavitas, splendor etc. manifestiere sich eine mangelnde Prazision
philosophischer Begriffsbildung. Doch dem ist entgegenzuhalten, dass sich gera-
de anhand der mit einer gewissen Vagheit und Vielschichtigkeit von Diskursivie-
rungen operierenden Vorgehensweise Ficinos ein Bewusstsein dafiir artikuliert,
dass das Phdanomen der Grazie selbst durch die Ambiguitat einer gewissen Un-
greiflichkeit bei gleichzeitig instantan erfahrbarer Prasenz gekennzeichnet ist. Es
handelt sich also gerade um ein Phianomen, dessen geistige und zugleich korper-
liche Erscheinungsweise sich einer begrifflichen Eindeutigkeit entzieht. Es tritt
raumlich wie zeitlich in der Bewegung in Erscheinung, zeigt sich als fliichtig,
blitzhaft Vergegenwartigtes oder instantan Gegenwaértiges und ist doch nicht zu
halten, zu fixieren oder sprachlich zu determinieren. Eben deshalb evoziert eine
Diskursivierung von Grazie konstellierend umschreibende Verfahren einer Ver-



,Pulchritudinem esse gratiam quamdam vivacem et spiritalem.” 109

balisierung — und artikuliert damit stets auch Sprachkritik, d. h. verweigert sich
einer definitiven begrifflichen Identifikation angesichts eines Phanomens, das
durch Momente von Zartheit, Augenblickshaftigkeit und Fliichtigkeit gekenn-
zeichnet sein kann und gerade aus der Anmutung einer bewegten Erscheinung
eine rekonstruierbare Bestimmungsgriinde {ibersteigende qualitative Differenz
manifestiert. Dies zeigt sich nicht zuletzt in Ficinos kontrastiver Auseinander-
setzung mit einschlagigen Schonheitsdefinitionen. Wenn gratia Ausdruck einer
selbst unberechenbaren, nicht kalkulierbaren, d. h. keineswegs intendiert produ-
zierbaren Anmutung von Schonheit in der Erscheinung ist, dann heifit dies stets
auch, dass die Nicht-Erzwingbarkeit, das gleichsam gnadenhaft unverdiente
Gldnzen des Schonen eine Revision der konstitutiven Rolle produktionsastheti-
scher Prinzipien wie Mafs, Proportion, Gestaltgebung, Ordnung und Harmonie
erfordert.

Einerseits nicht intendiert produzierbar oder gar zu erzwingen empfiehlt Fici-
no aber doch Moglichkeiten einer praeparatio animae, einer Zubereitung der See-
le des Kiinstlers / Dichters oder Philosophen wie der Rezipierenden, was keine
passivische Seelenhaltung meint, sondern vielmehr eine aktive Empfanglichkeit,
aufgrund derer sich die Seele durch die Wahrnehmung des Schonen, seinen strah-
lenden, anlockend reizenden Lichtglanz hinreiffen ldsst zu einem {ibersinnlichen
Licht und sich selbst als lichtdurchflutet, als illuminiert erfahrt.* Wir werden
gleich sehen, wie bereits hier — unter spezifischen Transferbedingungen - gna-
dentheologische Implikationen von Illumination und geradezu betérender, zur
Liebe hinreifsender Schonheit greifen, die auf etwas verweisen, das sich plotzlich
,einstellt’, ein Moment der Erfiillung, das sich gewissermafien ,schenkt’ und die
Seele erfiillt. Es ist geradezu auffillig, dass Ficino immer wieder von einem Hin-
gerissen-Werden (rapere) bzw. einem bezaubernden, anlockenden Reiz (allicere)
des sichtbar Schonen spricht und wie sich gerade hierin ein Transfer theologi-
scher Elemente artikuliert.

Nun kann man fragen, warum es {iberhaupt von Bedeutung sein sollte, diesen
theologischen Verflechtungen nachzugehen. Was gelangt damit iiber den plato-
nischen Diskurs zur erotisierenden Schonheit hinaus in die Auseinandersetzung
um ein Wissen dessen, was die gratia als Erscheinungsweise des Schénen konsti-
tuiert?

Zunachst einmal erhalt das Geheimnisvolle, unverhofft Schimmernde der kor-
perlichen Schonheit Gewicht — vielleicht starker noch als in der platonischen Di-
chotomie von korperlicher und irdischer Schénheit —, insofern mit dem theologi-
schen Theophaniekonzept, das Ficino aufruft, eine Anbindung an ein divines
Offenbarwerden akzentuiert wird. Dieser Charakter eines Offenbarungsereignis-
ses geht auf die dsthetische Manifestation von Schénheit iiber und kann sich, so
die These, im Ausgang von Ficino in kunsttheoretischen Diskursen zunehmend

4 Siehe zum theologisch-philosophischen Hintergrund von Illuminationstheoremen den Bei-
trag von Isabelle Mandrella in diesem Band.



110 Anne Eusterschulte

verselbstdndigen. Das aber heifst, das Korperliche, sinnlich Wahrnehmbare des
Schonen in seiner ganz spezifischen Prasenz und Wirkweise erfdahrt eine Nobi-
litierung. Auf diesem Wege riicken die gottliche Schopfungstétigkeit und die
menschliche Kunsttétigkeit enger zusammen, erweisen sich als zwei Ausdrucks-
weisen der Verdauflerung eines unbegrifflichen und unbegreiflichen intelligiblen
Konzepts erscheinender Schonheit, die anhand der Darbietungsweisen reflek-
tiert wird.

Die Vorstellung, dass mit der Wahrnehmung des Schonen in der Erscheinung,
der Schonheit mitsamt ihrer Anmutung von Grazie, gleichsam ein Offenbarwer-
den thematisch wird, das auf einen intelligiblen Geltungsgrund verweist, fiihrt
auf erkenntnistheoretische Voraussetzungen und praformiert das Konzept einer
asthetischen Urteilsfahigkeit, die in der platonischen wie der theologischen Tra-
dition stets auch ethisch gefasst ist.®

Was aber diese theologisch-adsthetische, innergeistige Schonheitserfahrung
ausmacht, wird iiber Allusionen von Plotzlichkeit, epiphaner Instantaneitét, blitz-
hafter Prasenz und gleichzeitiger fliichtigster Beweglichkeit und Lebendigkeit
ausgedriickt, die den divinen Geheimnischarakter eines dynamischen Prozesses
akzentuieren, gleichsam die performative Prasenz eines Erscheinens. Es werden
im Folgenden insbesondere Konnotationen einer Raptus-Erfahrung sein, anhand
derer die spezifische Verflechtung eines theologischen und eines dsthetischen Er-
fahrungsbegriffes nachvollziehbar wird. Und es wird abschliefiend zu diskutie-
ren sein, welche Konsequenzen das fiir die Asthetik wie die Theologie nach sich
zieht.

Angesichts dieser Beobachtungen ist daher zu prazisieren, inwiefern die
Schonheits- und Gratia-Konzeption Ficinos Ausdruck einer (neu)platonischen
Theologie ist, wie es etwa der Titel eines der Hauptwerke, Theologia platonica, nahe
legt. Dabei wird sich zeigen, dass die lichtmetaphysischen Implikationen einer
sich mitteilenden irdischen und zugleich indirekt gegenwartigen tiberirdischen
Schonheit nicht allein auf Plotin, Proklos oder neuplatonische Konzeptualisierun-
gen platonischer Lehren zuriickfiithren, sondern dass die Selbstmitteilung eines
selbst unaussprechlichen Einen insbesondere mit christlich-platonisierenden
Ansidtzen Augustinus’ und Pseudo-Dionysius Areopagitas’ verschrankt ist.® Vor

5 Augustinus’ Uberlegungen in De Trinitate sind hier ein wichtiger Hintergrund.

6 Vgl. hierzu insbesondere die Studien von Thomas Leinkauf, Cusanus, Ficino, Patrizi. Formen
platonischen Denkens in der Renaissance, Berlin 2014 (Frankfurter kulturwissenschaftliche Bei-
trage 17), sowie ders., ,Platon und der Platonismus bei Marsilio Ficino”, in: Deutsche Zeit-
schrift fiir Philosophie 40 (1992), S. 735-756; ders., ,Der Begriff des Schonen im 15. und 16. Jahr-
hundert. Seine philosophische Bedeutung und Hinweise auf sein Verhaltnis zur Theorie
der Poetik und Kunst”, in: Renaissance Poetik / Renaissance Poetics, hg. von Heinrich F. Plett,
Berlin/New York 1994, S.53-74; ders., ,Philosophie und Religion bei Marsilio Ficino”, i
Accademia 1V (2002), S.129-161. Vgl. Stéphane Toussaint (Hg.), Marsile Ficin ou les mysteres
platomczens Actes du XLIIe Colloque International d’Etudes Humanistes. Centre d’Etudes
supérieures de la Renaissance. Tours 7-10 juillet 1999, Paris 2002; Stéphane Toussaint, De
IEnfer a la coupole. Dante, Brunelleschi et Ficin, Rom 1997.



,Pulchritudinem esse gratiam quamdam vivacem et spiritalem.” 111

dem Hintergrund dieser offenbarungstheologisch orientierten Ansédtze erweist
es sich umso mehr als problematisch, von einem emanativen Prozess zu spre-
chen, vermittels dessen sich das Eine in Allem mitteilt. Denn mit der Eros-Lehre
in der von Ficino dargelegten Form kommt eine geradezu reziproke Struktur von
Mitteilung an und Hinwendung auf zum Tragen, die durch die Ambiguitat des
Schonen in zwei Richtungen vermittelt ist, materiell erscheinend an den scho-
nen Gegenstanden und zugleich in ihrer unfasslichen Anmutung von Glanz und
Bewegtheit iiber diese hinausweisend. Die prominente, neuplatonische Figur ei-
ner rekursiven, auf sich zuriickgewandten ontologischen Entfaltungsbewegung
(moné — préodos — epistrophé) ist stets zugleich eine Reflexionsfigur, die sich mit
christlich-trinitarischen Platonismen deckt. Dariiber hinaus verschrianken sich
hier platonische lichtmetaphysische Ansétze mit christlichen Illuminationstheo-
remen bzw. einer Deutung des strahlenden Lichtglanzes des Schonen (splendor)
im Sinne des Ps.-Dionysischen Theophanieverstandnisses, einem Lichtwerden
Gottes in der Schonheit der Dinge.

1 Rhetorik des Erscheinens von Grazie

Doch zunidchst sei an einige rhetorische Voraussetzungen erinnert, die eine
Grundlage dafiir bieten, den besonderen anmutigen Reiz eines korperlich in Er-
scheinung tretenden Schonen als eine transgressive Komponente der Erfahrung
zu bestimmen. Greifen wir einige Uberlegungen aus dem Ciceronischen Kontext
heraus, Passagen, tiber die mit dem Hinweis auf naturanalog geradezu zwingen-
de Kompositionsprinzipien eines quasi korperlichen Aufbaus der Rede —und da-
mit in Hinrichtung auf Horerfahrungen — eine spezifische Sichtbarkeit evoziert
wird, die auf etwas Unsichtbares und Unverfiigbares verweist.

,Doch wie es in so vielen Dingen die Natur selbst wunderbar gefiigt hat (ut in
plerisque rebus incredibiliter hoc natura est ipsa fabricata), so fligt es sich auch in der
Rede, daf3 das, was den grofsten Nutzen in sich tragt, zugleich am meisten Wiirde
(dignitas) oder oft auch Schonheit (venustas) zeigt”, so Cicero in De oratore. Beispiel-
haft hierfiir ist der Aufbau der gesamten physischen Welt, die in ihrer Wohlge-
formtheit und angesichts der Rhythmizitit der planetaren Konstellationen und
Bewegungen eine Ordnung zeigt, die durch das Fehlen auch nur eines kleinsten
Teiles eine Einbufse an Kraft erleiden wiirde, ja die von so grofSer Schonheit ist,
folgen wir Cicero, dass sich {iberhaupt keine schonere Gestaltgebung denken
liefle. Diese kompositorische Durchgestimmtheit der Natur zeigt sich ebenso in
der Organisationsstruktur des menschlichen Korpers, denn ,Ihr werdet finden,
daf kein Teil des Korpers ohne eine zwingende Notwendigkeit gebildet ist und
die Gestalt im Ganzen gleichsam ein Kunstwerk (totamque formam quasi perfec-
tam reperietis arte), nicht ein Werk des Zufalls ist”. Diese kunstvolle, notwendige
Fligung von Teilen zum Ganzen, wie sie die Natur in ihren Hervorbringungen
zeigt, wird nun auch auf den ,Korper” der Rede iibertragen: ,Das trifft dann auch



112 Anne Eusterschulte

auf alle Teile der Rede zu, daf$ Niitzlichkeit und fast Notwendigkeit eine gewisse
Art von Reiz und Anmut (suavitas quaedam et lepos) im Gefolge hat.””

Das heifit nun keineswegs, dass diese gewisse anreizende Siiffe und Anmutig-
keit ein folgenotwendiges Resultat der kompositorischen Kunst sind, sich also
gleichsam produzieren lieffen. Wohl aber ist die naturanaloge kunstvolle Kom-
position des Gesamtarrangements einer Rede Voraussetzung, damit sich der Ein-
druck von lebendiger Leichtigkeit einstellen kann. Unter diesen Voraussetzun-
gen wirken kiinstlerische Ausdrucksformen gerade dann ,natiirlich’, wenn sie
mit Kategorien der Formstrenge bzw. einer Stimmigkeit operieren, die Zufélliges
wie Uberfliissiges ausschlieen, gleichzeitig aber eine natiirliche ,Ungezwungen-
heit’ und Lebendigkeit zum Ausdruck bringen. Eine Anmut, die auch in der Rede
nicht geschminkt wie ein von aufsen aufgetragener Farbanstrich in Worten wir-
ken darf, sondern gerade darin folgt die Rede der Natur, dass sie ein Gesamt-
kolorit zeigt, das Ausdruck der Vermitteltheit von Funktion, Form und Ausdruck
ist und nur so ,durchblutet’ wirkt.

Ich habe damit in grofien Ziigen, so gut ich konnte, dargelegt, was meiner
Meinung nach im wesentlichen dem Schmuck (ornatus) der Rede dient.
Ich habe namlich den Vorzug einzelner Worte, ihre Verbindung und die
rhythmische, harmonische Gestaltung (forma) dargestellt. Wenn ihr euch
aber noch nach dem Gesamtcharakter einer Rede und gleichsam ihrem
Kolorit (quasi colorem) erkundigt, so gibt es einen vollen und doch elegan-
ten Stil, einen, der schlicht, jedoch nicht ohne Kraft und Energie ist, und
einen, der von beiden etwas hat und sich durch ein gewisses Mittelmafs
auszeichnet. Uber dem Bild (figura) dieser drei Stilarten sollte ein gewisser
Hauch von Anmut liegen, der nicht geschminkt (insidere quidam venustatis
non fuco inlitus), sondern durchblutet (sanguine diffusus) wirkt.?

Diese gewisse, wie durchblutet wirkende Schonheit, die sich um den Korper des
durchgeformten Werkes legt — wir mogen hier an den liebreizenden Schimmer
der Haut denken, die von korperlicher Wohlgestimmtheit im Sinne medizini-
scher Komplexionslehren zeugt —, ist nicht dufierer Schmuck, sondern Ausdruck
einer aus der Komposition hervorscheinenden Lebendigkeit und Nattirlichkeit.
Das weist uns auf die Vorstellung, dass mit der kompositorischen Formung eine
asthetische, veranschaulichende Wirkung einhergehen kann, die mehr ist als
technisch konsequente Fertigung, sondern den Gegenstand gewissermafien zum
Strahlen bringt. Denn erst mit den Glanzlichtern des Gedankens und des Aus-
drucks (,quasi luminibus”) erhilt die Rede Leben, und das heifit, sie macht den
Gegenstand, den sie darstellt, so lebendig und anschaulich (movere, illustrare —

7 Cic. De orat. III 178ff,, in: Marcus Tullius Cicero, De oratore. Uber den Redner, {ibers. und
hg. von Harald Merklin, Stuttgart 1991, S. 556-559.
8 Cic. De orat. III 199, S. 572f.



,Pulchritudinem esse gratiam quamdam vivacem et spiritalem.” 113

von Licht durchscheinend),” dass er so vor Augen gefiihrt werden kann, als triige
er sich wirklich zu (,,sub aspectum paene subiectio”).’®

Diese Evokation einer dsthetisch wirkmaéchtigen Lebendigkeit und imaginativ
gegenwartig setzenden Kraft des Liebreizes (lepos) thematisiert Cicero auch in De
officiis. Die Uberlegungen sind hier eingebettet in moralphilosophische Betrach-
tungen zum decorum (in Rekurs auf das stoische 10 mpémov im Sinne des sittlich
Schicklichen, ein sozialen Normen entsprechend angemessenes und taktvolles
Verhalten) und die Frage nach einem nattirlichen Sinn oder Urteilsvermogen fiir
dieses Ehrenhafte (honestas). Das Beispiel, um dies zu verdeutlichen, ist wieder-
um die korperliche Schénheit, eine Angemessenheit der lebendigen Fiigung von
Teilen zum Ganzen, die eine gewisse Ausstrahlung von Liebreiz begleitet.

Ut enim pulchritudo corporis apat compositione movet oculos et delectat
hoc ipso, quod inter se omnes partes cum quodam lepore consentiunt, sic
hoc decorum, quod elucet in vita, movet approbationen eorum, quibus-
cum vivitur, ordine et constantia moderatione dictorum et omnium atque
factorum."

Das Schone, in seiner sittlich-dsthetischen Dimension, spricht gewissermafien
das Auge an, teilt sich unwillkiirlich mit in seiner Wohlgefalligkeit und evoziert
Wohlgefallen, auch an einer gewissen Bewegtheit."> Was uns hier interessieren
soll, ist das ,gewisse’ liebreizende Moment einer Erscheinungsweise von Schon-
heit auf der Grundlage der Zusammenstimmung korperlicher Teile zu einer
Ganzheit, die stets mit medizinischen Komplexionsvorstellungen verkniipft ist.
In Bezug auf Ficino und seine Theorie der hervorstrahlenden Grazie kehren diese
Anmutungen von Lebendigkeit, Lichthaftigkeit, Leichtigkeit, Bewegtheit auf der
Basis einer wohlgefiigten Komposition wieder. Und es stellt sich in der Auseinan-
dersetzung mit Ficinos Schonheitslehre bereits in zeitgendssischen Debatten die
Frage, ob Schonheit im platonischen Sinne eine geistige Idee ist, die abgelst von
allem Korperlichen zu betrachten ist, so dass die kdrpergebundene Darbietung
allenfalls ein Vehikel oder eine Stufe auf dem Wege zur reinen Anschauung

9 Es sei in diesem Zusammenhang daran erinnert, dass die Rede von einer illustratio oder il-
luminatio, wie sie etwa auf die mittelalterliche Buchmalerei Anwendung findet, je auf diesen
lichtdurchwirkten Offenbarungscharakter weist.

10 Cic. De orat. I11 202, S. 574f.

11 Marcus Tullius Cicero, De officiis. Vom pflichtgemiflen Handeln, {ibers., komm. und hg. von
Heinz Gunersmann, Stuttgart 2003, I 28 (98). ,Wie ndmlich die Schonheit des Korpers durch
die passende Zueinanderordnung der Glieder das Auge anspricht und schon dadurch er-
freut, daf8 alle Teile in einer gewissen Anmut zusammenstimmen, so ruft dieses Schickli-
che, das im Benehmen zutage tritt, die Zustimmung derjenigen hervor, mit denen man lebt,
durch die Ordnung, Bestindigkeit und Einhaltung des Mafes in allen Auferungen und
Taten.” Ebd., S. 88f.

12 An anderer Stelle konnotiert Cicero die honestas, die im decorum zur Erscheinung kommt,
in Analogie zu Anmut und Schonheit (,venustas et pulchritudo”), die an einem gesunden
Kérper erscheinen, mit einer gewissen Bewegtheit in der Erscheinung, die nicht durch den
Verstand allein erkennbar werde. Vgl. Cic. De off. I 27 (95).



114 Anne Eusterschulte

wiére, oder ob Ficino der korperlichen Erscheinungsweise mehr als eine gleich-
sam anagogische Funktion zuweist. Vor neuplatonischem Hintergrund besitzt je-
denfalls die Form der Schonheit, die im Geist (mens) als kiinstlerisches Potential
vergegenwartigt wird — wie auch bei Nicolaus Cusanus — den Vorrang vor allen
etwaigen Ausfithrungen in Werken der Kunst.”®

Wenn Grazie eine Erscheinungsweise des Schonen ist, die weder dekorieren-
der Zusatz oder Aufputz noch blofe AuBerlichkeit ist, sondern die ganz von Le-
bendigkeit durchdrungen, lichtdurchwirkt, leuchtend von einer selbst réatselhaf-
ten Kraft zeugt, die mit der Fligung zu tun hat und doch nicht blofs deren Resultat
ist, dann scheint sie zumindest nicht unabhéngig vom Gegenstand, an dem sie
erscheint, und ebenso wenig von der sinnlichen affizierenden Auffassung des-
sen, der sie wahrnimmt. Verfolgen wir die rhetorisch-dsthetische und zugleich
ethisch konnotierte Bestimmung von Schonheit aus der stoisch-ciceronischen
Tradition in Applikation auf einen lebendigen Korper im christlichen Kontext
weiter, dann liefse sich eine beriihmte Stelle in der Summa Theologica des Thomas
von Aquin aufrufen — ihrerseits bestimmt von Thomas’ Lesart des Pseudo-Areo-
pagiten, auf dessen Bedeutung in der Theoriebildung Ficinos gleich ausfiihrli-
cher zuriickzukommen sein wird:

Dicendum quod, sicut accipi potest ex verbis Dionysii, 4 cap. De divinis no-
minibus, ad rationem pulchri, sive decori, concurrit et claritas et debita pro-
portio. [...] Unde pulchritudo corporis in hoc consistit quod homo habeat
membra corporis bene proportionata cum quadam debiti coloris claritate.™

Wiederum ist es der wohlproportionierte Kérperbau einerseits, eine gewisse cla-
ritas der Farbe andererseits, wodurch Schonheit bestimmt wird. Die claritas und
die debita proportio laufen in der Schonheit gewissermafien zusammen. Thomas
differenziert an anderer Stelle drei Momente:

Nam pulchritudinem tria requiruntur. Primo quidem integritas sive per-
fectio. Et debita proportio sive consonantia. Et iterum claritas: unde quae co-
lorem nitidum, pulchra esse dicuntur.

13 Vgl. Verena Lobsien / Claudia Olk (Hgg.), Neuplatonismus und Asthetik. Zur Transformations-
geschichte des Schonen (Transformationen der Antike), Berlin 2008, darin: Thomas Leinkauf,
,Der neuplatonische Begriff des ,Schonen’, IV. Ficino”, S. 96-107; s. S.99 in Bezug auf Plotin,
Enn. I 6 und 106 in Rekurs auf Plotin, Enn. V 8.

14 Thomas von Aquin, Summa theologica 11-11, 145, 2.

15 Ebd.,, I, 39, 8c; m. Herv. Umberto Eco hat darauf hingewiesen, dass der Terminus claritas bei
Thomas eine Reihe von Bedeutungskonnotationen umfasst, die vom physischen Licht iiber
rationale Einsicht bis hin zu einer geradezu metaphysischen Sicht auf den verklarten Leib
reichen. Vgl. Umberto Eco, ,, The Formal Criteria of Beauty”, in: ders., The Aesthetics of Thomas
Aquinas, tibers. von Hugh Bredin, Cambridge Mass. 1988, S. 104f. Die Feststellung allerdings,
die Freude an Licht und Farbe sei im Mittelalter eine , unreflective expression of ordinary
taste” (ebd., S.105), greift m. E. zu kurz.



,Pulchritudinem esse gratiam quamdam vivacem et spiritalem.” 115

Was zunéchst einmal ganz nach einer Proportionslehre (auch im Sinne der medi-
zinischen Vorstellung von ausgewogener, wohltemperierter Komplexion) klingt,
weist jedoch mit der Betonung der claritas, der Strahlkraft, die am Glanz der Far-
ben in Erscheinung tritt, iiber eine proportionierte Strukturierung und die Inte-
gritat oder Vollkommenheit hinaus. Woher riihren aber dieser Lichtglanz, dieses
Strahlen und Schimmern der Farbe als Brechung eines divinen Lichtes, die iiber
die Kompositionsbedingungen stets noch hinausweisen? Es ist richtungswei-
send, dass Thomas explizit auf Dionysius Areopagitas’ De divinis nominibus ver-
weist, dessen Bestimmung von Anmut und Schénheit, eingebettet in ein Konzept
gottlichen Lichtwirkens, das in den Dingen theophan erscheint, fiir Ficino eine
wesentliche Grundlage wird, um den spezifischen Lichtglanz des Schonen theo-
logisch mit einer [lluminationslehre zu unterlegen. Durch diese Spiritualisierung
des Schonen wird der theologische Theophaniegedanke, das Durch- und Vor-
scheinende einer gottlichen Lichtwirkung, mit dem Platonischen Eroskonzept
bzw. mit neuplatonischen Ansétzen eines Zusammenspiels von kosmisch-spiri-
tualen Kraftwirkungen verschrankt.

2 Gratia plena — voll der Gnade und ausstrahlender Grazie

Der heilige Geist, die gottliche Liebe (Il santo spirito, Amore divino), welcher
Diotima begeisterte, erleuchte unseren Geist (il qual spiro Diotima, ci allumini
la mente) und entflamme unser Wollen so (e accenda la volonta in modo), dafs
wir ihn lieben mdgen in allen seinen herrlichen Werken (che amiamo lui in
tutte le sue opere belle) und seine Werke in ihm (e poi amiamo le opere sue in
[ui) und unendlich uns erfreuen mogen seiner unendlichen Schonheit (e
infinitamente godiamo la infinita sua bellezza).'®

Ficinos De amore sind zwei Widmungsreden vorangestellt. Die zweite dieser De-
dikationen gilt Reprasentanten des politischen Lebens in Florenz (Andrea Ma-
netti und Bernardo del Nero). Letzterem widmete Ficino auch seine Schriften De
vera religione und De raptu Pauli, was fiir die Frage der theologisch-platonischen
gratin--Konzeption noch bedeutsam werden wird. Diese zweite Widmung schliefst
mit den zitierten Worten einer Anrufung des Heiligen Geistes, der mit dem Pla-
tonischen Eros und seiner Wirkung auf Diotima parallelisiert wird. Das mag zu-
néchst unbedeutsam erscheinen, ist aber doch ein programmatischer Indikator
flir eine theologische Spiritualisierung des Platonischen Liebesphilosophems
bzw. eine gleichzeitige Platonisierung eines an den Heiligen Geist gebundenen
Gnadengeschehens, das im Weiteren mit naturmagischen Elementen einer kos-
mischen Selbstmitteilung des Goéttlichen im Lichtschein des Schonen gleichsam
aufgefachert wird. Diese stets mehrdeutige Spiritualisierung der Schonheitslehre
greift auf theologische Bestimmungen des Heiligen Geistes als gottlicher Liebe
(caritas) aus und deutet damit iiber die von Ficino im Weiteren dargelegten Gna-

16 Ficino, Uber die Liebe, Dedicatio, S. 8f.; m. Herv.



116 Anne Eusterschulte

dengaben (charismata) des Heiligen Geistes eine semantische Nahe zu den Gaben
der Chariten (charis) an.”” Von gratia ist hier noch nicht die Rede.”

Die Widmungsepistel nimmt einen theologisch impragnierten Erleuchtungs-
gedanken auf, ein illuminatives Geschehen — alluminare im Italienischen — als
Voraussetzung der Willenslenkung oder einer Entziindung oder Befeuerung des
Wollens — accendere — und AuslOser einer Liebe — amare — zur Schonheit, die als
voluntative Hinwendung eine Erleuchtung, ein attrahierendes Lichtwerden des
Schonen voraussetzt. Dieser Liebreizist die systematische Stelle einer Liebenswiir-
digkeit (gratia), die sich zunachst auf die schonen Werke bezieht, dann aber eine
Freude — godiare — zur unendlichen Schonheit (eben des Heiligen Geistes selbst)
auslost. Hier schliefst sich gewissermafien ein theologischer Kreis von Geben-
Empfangen-Zuriickerstatten, der im Folgenden, wie wir sehen werden, mit den
mythologischen Chariten konnotiert wird. Wie stark bei Ficino die theologisch-il-
luminative Grundierung mit Elementen der Platonischen Licht- und Erostheorie
verwoben ist, zeigt ein Rekurs auf die diesem Beitrag vorangestellte Bestimmung
von Schénheit und gratia, wenn wir sie in ihrer Kontextualisierung aufrufen:
Uber die Verflechtung artikuliert sich die erkenntnistheoretische Konzeptualisie-
rung einer spiritualen, geistigen und zugleich geistlichen / spirituellen Schénheit
(,pulchritudo est spiritale donum”). Dieser Transfer, d. h. die Weise, wie Ficino
den theologischen Begriff eines Gnadengeschehens und den platonischen Ansatz
einer sich lichthaft mitteilenden, in Schonheit aufstrahlenden Wahrheit ineinan-
der tiberfiihrt, bringt erst die semantisch vielschichtig aufgeladene Dynamik, die
Ficino mit dem gratia-Begriff anlegt, zum Ausdruck. Eingebettet in einen Passus
zur Frage, was die Schonheit des Korpers (corporis pulchritudo) ausmache, wird
bereits mit der ersten Bestimmung, wonach Schonheit die Aktualisierung, leben-
dige Erscheinung und das Hervorstrahlen eines gewissen Liebreizes der Schon-
heit an einem Korper sei -, Actus, vivacitas et gratia quedam idee sue influxu in
ipso refulgens” —, auf eine doppelte Bewegung hingefiihrt. Einerseits ist es eine
gottliche Lichteinstrahlung (fulgor im Sinne von Blitz, Wetterleuchten, aber auch
Glanz), ein influxus, kraft eines gottlichen Lichtes, durch den erst die Idee (hier des
Menschen), die der menschlichen Seele je schon innewohnt, in ihrer kdrperlichen
Schonheit sich verwirklichen, lebendig hervortreten und Strahlkraft entwickeln

17 Ficino fiihrt, dies wird insbesondere in seiner Predigt zur gottlichen charitas deutlich, Kon-
notationen zusammen, die fiir den griechischen Begriff von xdoic nicht in Anschlag ge-
bracht werden kénnen. ,Obwohl auch etwa Platon von der ,Gunst’ (xaotc) der Gotter reden
kann und schon Augustin in der Schrift De regressu animae des — hier einer Platonis sententia
folgenden — Porphyrios mindestens Spuren einer Idee von ,gottlicher Gnade’ wahrzuneh-
men glaubte [...], ist x&oic (bzw. gratia) im Platonismus nicht anders als in der Antike iiber-
haupt, bei Griechen ebenso wie Lateinern, nirgends ein zentraler religioser” Terminus, so
Adolf Ritter, ,,Die Gnadenlehre Gregors von Nyssa nach seiner Schrift JUber das Leben des
Mose “[1976], in: ders., Charisma und Caritas. Aufsitze zur Geschichte der Alten Kirche, hg. von
Angelika Dorfler-Dierken, Ralph Hennings und Wolfram Kinzig, Gottingen 1993, S. 31-68,
hier S. 33.

18 Vgl. Thomas von Aquin, Summa theologica 1 37, Augustinus, De trinitate XV.



,Pulchritudinem esse gratiam quamdam vivacem et spiritalem.” 117

kann. Andererseits aber erfordert dies eine gewisse dispositionelle Vorbereitung,
die Ficino auf der Ebene der sinnfilligen Korper, der akustisch aufscheinenden
Klanglichkeit der Musik und schliefSlich der Tugendhaftigkeit der Geistseele ex-
pliziert, um schliefilich drittens das Zuriickstrahlen, den refluxus oder die Reful-
guration als ein Riickspiegelungsphdanomen zu bestimmen. Eben dieses Oszillie-
ren von Hervorstrahlen und reflexivem Zurtiickstrahlen kennzeichnet die gratia
in der Erscheinung.

Dies lasst sich zunédchst anhand der Voraussetzungen einer materiellen Dispo-
sition eines sichtbaren Korpers entwickeln, der gleichsam zu lebendiger Strahl-
kraft entfacht werden kann, wie wir es bereits in Rekurs auf die stoisch-medizi-
nischen Implemente einer ausgewogenen korperlichen Komplexion bzw. auf die
Proportionalitidt des korperlichen Baus und die Wohlabgemessenheit einer voll-
kommenen, zur Einheit gebildeten Gestalt (integritas) kennengelernt haben. Fici-
no zieht diese Kriterien einer wohlabgestimmten Anordnung (ordo im Sinne der
wohlproportionierten Binnenstruktur), Abmessung (modus im Sinne musikali-
scher Harmonielehre als maf3voll stimmige Fiigung der Grofienverhéltnisse von
Teilen einer Ganzheit) und Gestalt (speties im Sinne einer dufieren Gestaltgebung
in Linie und Farbe) zusammen, betont aber zugleich, dass dies die Voraussetzun-
gen dafiir sind, dass Schonheit und damit gratia als lebendiger Liebreiz in der Er-
scheinung entstehen konnen, denn erst wenn die korperliche Materie sich in die-
ser Weise disponiert zeigt, dann ,wird der himmlische Lichtglanz (celestis fulgor)
in dem Korper, welcher dem Himmel gleicht [hinsichtlich seiner Wohlausgewo-
genheit], aufleuchten”* Man konnte hier eingedenk der Konnotationen von ful-
gor das Blitzhafte, also zeitlich pl6tzlich Hinzutretende noch stéarker betonen und
damit ein instantanes Aufscheinen und Gegenwértigwerden von Lichtdurchflu-
tung im Sinne eines Raptus-Geschehens. Was Ficino fiir den menschlichen Kor-
per — stets eingedenk auch seiner kiinstlerischen Darstellung — formuliert bzw.
im Weiteren auf musikalische Kompositionen wie die Schonheitserfahrung an
sichtbaren Objekten tibertragt, gilt ihm nun in spezifischer Weise fiir die mensch-
liche Seele, die je schon Geist ist und gleichsam zum lebendigen Spiegel einer
Aus- und Riickstrahlung des gottlichen Lichtwirkens werden kann, sofern auch
sie eine Zubereitung (praeparatio) erfahrt, d. h. sich von Affekten frei macht. Diese
Uberlegungen fiihren auf die grundlegende Bestimmung einer geistigen Schon-
heit und Grazie:

Damit jedoch unsere Rede nicht zu weit von unserem Gegenstande ab-
schweife, wollen wir in Kiirze aus dem eben Gesagten den Schlufi ziehen:
die Schonheit ist ein bestimmter lebensvoller und unkorperlicher Liebreiz
(pulchritudinem esse gratiam quamdam vivacem et spiritalem), welcher durch
den gottlichen Lichtstrahl (dei radio illustrante) zuerst dem Engel, dann den
Seelen der Menschen und endlich den kérperlichen Gestalten und Ténen
eingegossen wird (infusa). Dieser Liebreiz erregt durch Vermittlung des

19 Ficino, Uber die Liebe, S. 156f.



118 Anne Eusterschulte

Verstandes (per rationem),” des Gesichts und des Gehors unsere Seele, reifst
sie in der Entziickung fort (delectando rapit) und begeistert sie im HinreifSen
zu glithender Liebe (rapiendo ardenti inflammat amore).*'

Die Aufmerksamkeit sei im Weiteren vor allem auf das immer wieder aufgerufe-
ne semantische Feld von lat. raptus bzw. rapere gelegt, ein Fort- und Hingerissen-
werden, das einerseits gewaltsame Implikationen birgt, d. h. Konnotationen von
Raub, plotzlichem Fortgerissenwerden sowie die erotische Bedeutung von leiden-
schaftlichem Hingerissenwerden,*” im theologischen Kontext aber auf eine eksta-
tische Erfahrung, einen Entriickungszustand hindeutet, fiir den paradigmatisch
die Entriickung des Paulus, der Raptus Pauli in tertium coelum steht, dem Ficino,
wie eingangs erwéahnt, eine eigene Schrift gewidmet hat. Nun ist diese Erfahrung
eines plotzlichen Herausgerissenseins aus der irdisch-leiblichen Existenz bzw. ei-
ner instantanen Gottesschau insbesondere in der sogenannten ,mystischen’, spi-
rituell-spekulativen Theologie des Mittelalters breit thematisiert — zu verweisen
wire hier auf die Viktoriner sowie die franziskanische Tradition im Ausgang von
Bonaventura, bei dem insbesondere der raptus Pauli die Figur einer Entriickung
aus der leiblichen Existenz bzw. einer unbegreiflichen, bereits im irdischen Leben
augenblickshaft zuteil werdenden Gotteserfahrung ist. Das Hingerissenwerden
deutet dabei je darauf hin, dass es nicht die intellektuelle Anstrengung des Men-
schen allein ist, die zur Erkenntnis der hochsten Wahrheit hinreicht. Vielmehr
spielt, so etwa auch bei dem fiir Ficino wichtigen Nicolaus Cusanus, mit dem
raptus ,,ein Moment der Unverfiigbarkeit herein, ja, es kann von einem gnaden-
haften gottlichen Entgegenkommen die Rede sein. Und so heifit es denn in De
visione Dei [der Cusanischen Schrift zur Gottesschau] auch unmissverstandlich:
,Du — also Gott — reifst mich hin, so dafs ich tiber mich selbst hinaus bin — rapis me,
ut sim supra me ipsum —und vorschaue auf den Ort der Herrlichkeit — et praevideam
locum glorige.”*

20 Dass Ficino hier neben der geistigen, seelischen Schonheit in ihrer aufscheinenden Grazie
insbesondere das Sichtbare und Horbare aufruft, steht wiederum in einer Tradition, die Seh-
und Gehdrsinn als die verstandesnahen Wahrnehmungsweisen fasst. So etwa Thomas von
Aquin; vgl. auch Thomas von Aquin, Summa theologica I-11 27, 1 ad 3: ,Ad rationem pul-
chri pertinet quod in eius aspectu seu cognitione quietetur appetitus. Unde et ille sensus
respiciunt pulchrum, qui maxime cognoscitivi sunt, scilict visus et auditus rationi deser-
vientes [...]. Et sic patet quod pulchrum addid supra bonum, quendam ordinem ad vitam
cognoscitivam: ita quod bonum dicitur id quod simpliciter placet appetitui; pulchrum autem
dicatur id cuius ipsa apprehensio placet.” Wie eine Vorwegnahme Kants formuliert Thomas,
dass das Schone idealiter in der bloSen Anschauung geféllt, als kontemplative Erfahrung,
wie sie das Sehen oder Horen ermdglicht und zwar ohne ein Begehren des schonen Objektes.

21 Ficino, Uber die Liebe, S.160f; m. Herv.

22 Im gemeinsprachlichen Sinne kann raptus sogar fiir eine Kongruenz von Ver- und Entfiih-
rung stehen; vgl. Thomas von Aquin, Summa theologica I1-11, q 154.

23 Walter Haug, , Gotteserfahrung bei Nicolaus Cusanus”, in: ders., Positivierung von Negativitit.
Letzte kleine Schriften, Tiibingen 2008, S.386f. Haug hat darauf aufmerksam gemacht, dass
dieses bei Nicolaus Cusanus aufgerufene raptus-Vokabular, das traditionell einen Umschlag



,Pulchritudinem esse gratiam quamdam vivacem et spiritalem.” 119

Was uns daher interessieren soll, ist nicht nur die Weise, wie Ficino diese rap-
tus-Motivik aufgreift und mit seinem gratia-Konzept vermittelt, sondern insbe-
sondere die Frage, inwiefern das Entriicktwerden und -sein in einen dsthetischen
Kontext transferiert werden. Denn es ist geradezu auffillig, dass Ficino tradierte
Theologeme aufruft, diese aber platonisch reformuliert und damit &dsthetisch re-
figurieren kann. Und dies wird an der raptus-Konzeption als Geschehnis einer
gnadenhaften Entriickung, die sich aber ihrerseits in poetischen, literarischen
oder auch kiinstlerischen Formen ausdriickt, gewissermafien zu einem Glanzen
in der Erscheinung kommt, verfolgbar. Ficino entwirft zwei Zugangsweisen einer
spiritualen Bestimmung von Schonheit, die ineinander flieffen. Von der theolo-
gischen Seite ist es die Interpretation des Raptus Pauli in tertium coelum, ein Ent-
riickungsgeschehen, das zur instantanen Schau einer ineffablen gottlichen Herr-
lichkeit fithrt, das Ficino mit Elementen einer visiondaren Himmelsreise verbindet
und das schlief8lich, im Kontext seines Phaidros-Kommentares in der Theologia
Platonica, d. h. in Auseinandersetzung mit der furor-Lehre, zum Angelpunkt der
Bestimmung einer produktiven visionaren Imaginationstatigkeit wird.

Um dies zu ermdglichen, sind hier je schon neuplatonische, naturmagische
Elemente integriert. Ficino iiberfiihrt in seiner Auslegung des Paulus-Ereignisses
die theologische Erleuchtungslehre (Illumination) durch den Heiligen Geist (spi-
ritus sanctus) als Voraussetzung des raptus in eine innerkosmische Strahlenlehre
und kann sie so mit seinem naturmagischen Spiritus-Konzept verbinden.

Auf der anderen Seite, gleichsam im Gegenzug, sind es neuplatonische, licht-
metaphysisch vermittelte Ansétze, tiber die Ficino ein innerkosmisches, durch
alle Stufen des Seins vermitteltes In-Erscheinung-Treten des Schonen begriin-
det, das sich iiber eine alles miteinander vermittelnde Influenz — hier greift das
spiritus-Konzept — als aus allen Dingen hervorstrahlende Schonheit zeigt. Nach
diesem Modell eines hochsten Lichtes, das unkdrperlich in allen korperlichen
Gestaltwerdungen hervorleuchtet, sich als Liebe affizierende, lockende Schénheit
ausstrahlt und zur Riickwendung auf eine intelligible Schonheit hinreifst, wird
die selbst unkorperliche Schonheit in dreifacher Gestaltwerdung eines zurtick-
strahlenden, gleichsam reflexiven Lichtes gegenwartig (influxus refulgens): in und
vermittels der korperlichen Gestalt (figura), der musikalischen Harmonie (concin-
nitas) und der Seele. Wir haben schon gesehen, dass dies jeweils eine spezifische
Vorbereitung der Empfanglichkeit fiir das unkorperliche Licht erfordert.

Diese Verschrankung von Elementen einer theologischen Illuminations- und
Entriickungslehre mit Ansatzen einer platonisch-neuplatonischen Lichtmetaphy-
sik bzw. Schonheits- und Eroslehre und schliefSlich astral- und naturmagischen
Ansitzen einer durch alle Schichten des Seins durch spirituale Kréfte vermittel-
ten, erotisierenden Leuchtkraft erlaubt es, eine durchgéngige Vermittlungsstruk-

von einem intellektuellen Aufstieg in einen Gnadenakt bestimmt, bei Cusanus weniger im
Sinne einer Bedingung von Ekstasis gefasst wird, sondern vielmehr als Voraussetzung iiber-
haupt der Vernunfterkenntnis, die {iber das gottliche Licht zum Schopfer hingezogen wird.



120 Anne Eusterschulte

tur vom hochsten intelligiblen Schénen zum korperlich in Erscheinung tretenden
Schonen zu entwerfen und damit eine dreifache Erscheinungsform von gratia.

Wenn wir von Liebe (amor) reden, miifst ihr darunter das Verlangen nach
Schonheit (desiderium pulchritudinis) verstehen [...]. Die Schonheit aber be-
stehtin einem bestimmten Reiz (pulchritudo autem gratia quedam est), welcher
hauptsédchlich und zumeist aus einem harmonischen Zusammenstimmen
(concinnitas) von mehreren Eigenschaften ,erwéchst’ oder ,gezeugt’ ist.
Diese Harmonie ist dreifach: namlich der Liebreiz des Gemiites (gratia ani-
mi) besteht in einem harmonischen Beisammensein (concinnitas) mehrerer
Tugenden; die korperliche Anmut (gratia corporis) beruht auf der Harmo-
nie der Farben und Umrisse; ebenso der musikalische Wohlklang (gratia in
sonis) auf der Harmonie mehrerer Stimmen.?

Und doch ist dieser gewisse Liebreiz nicht gleichzusetzen mit den Kompositions-
prinzipien des jeweils Zusammenstimmenden, sondern eine unbegreifliche An-
mutung, die aus diesen Voraussetzungen gleichsam geboren wird (nascor), ein
Theophanwerden des Gottlichen in sinnlich affizierenden, dsthetisch erfahrba-
ren Erscheinungen.

Was hier ganz in die Interpretation des Platonischen Phaidros eingebettet ist,
greift zugleich auf die theologische Licht- und Eroslehre aus, wie sie in der Ps.-
Dionysischen Auslegung des Schonen und Anmutigen angelegt ist, die ihrerseits
stark auf neuplatonischen Elementen beruht. Ficino, der u. a. eine Ubersetzung
und einen Kommentar zu Ps.-Dionysius’ De divinis nominibus (Uber die gottlichen
Namen) und zur Theologia mystica (Mystische Theologie) vorgelegt hat, bezieht sich
auf das 4. Kapitel von De divinis nominibus, in dem Dionysius Areopagita den {iber-
wesentlichen, {iber alle Begriffe hinausgehenden Gott als das Gute expliziert, das
sich im Licht an alles mitteilt. Im Zusammenhang mit diesem Konzept einer sich
iiber alle Regionen des Seins manifestierenden, theophanen Lichtwerdung des
unbegreiflichen gottlichen Guten kommt die Frage von gottlicher Schonheit und
Anmut im Verhiltnis zu den Erscheinungsweisen dieser anmutigen Schonheit in
der kreatiirlichen Welt zur Sprache. Sie zeigt sich eingebettet in eine Diskussion
um den biblisch vielfach bezeugten Erosbegriff, den Ps.-Dionysius keineswegs
aufgibt, jedoch im Sinne der christlichen Agape verstanden wissen will, um seine
dezidiert spirituelle Eroskonzeption (im Sinne der Gaben des Spiritus Sanctus)
von Vorstellungen eines blof$ kdrperlichen Eros abzusetzen.

Wichtiger ist fiir unseren Zusammenhang, wie Ps.-Dionysius das Verhéltnis
von Schonheit und Anmut bestimmt und sich hierbei auf die biblischen Schriften
berufen kann.

Dieses Gute wird von den ehrwiirdigen biblischen Schriftstellern auch
als anmutig gepriesen (kaAdv), weiter als Schonheit (kdAAog), als Liebe
(dryamm), als liebenswiirdig (&yammntov) und mit jenen anderen Namen Got-

24 Ficino, Uber die Liebe, S. 26f.; Modifikation der Ubersetzung A. Eu.



,Pulchritudinem esse gratiam quamdam vivacem et spiritalem.” 121

tes, welche seiner Schonheit verleihenden und liebreizenden reifen Bliite
geziemen (VTIQETIELS €lOL TNG KAAAOTIOLOD KL KEXAQUTWHEVTS WEALOTNTOG
Oewvopiar). (De div. Nom. 701 C)»

Die Differenzierung zwischen dem Schonen (kallos) und dem Anmutigen (kalon)
bzw. der Schonheit verleihenden (kallopoiesis) und der Glanz verleihenden (chari-
zomai) Wirkung des géttlichen Lichtes wirft die Frage auf, worin der Unterschied
besteht. Sie sind, so Ps.-Dionysios,

hinsichtlich der alles in einem zusammenfassenden Ursache nicht trenn-
bar. Denn diese beiden unterscheiden wir nur hinsichtlich alles Seienden
in Teilnahme und Teilnehmendes und sagen, daf§ dasjenige anmutig (ka-
lon) ist, was an der Schonheit (kallos) Anteil hat, daf$ Schonheit (kallos) da-
gegen die Teilnahme an jener Ursache ist, die allem Anmutigen Schénheit
verleiht (kallopoiesis).

Hingegen heifit das tiberwesentlich Anmutige zum einen eben Schénheit,
weil es allem Seienden auf eine jedem angemessene Weise Schonheit mit-
teilt, und weil es als Ursache der guten Ubereinstimmung und Herrlich-
keit aller Dinge wie das Licht seine Schonheit verleihenden Mitteilungen
des quellhaften Strahls in alle Wesen hineinblitzt,* alles zu sich ruft, wes-
halb es auch Schonheit genannt wird, und alles in allem in ein und dassel-
be zusammenfiihrt.

Zum anderen aber heifit es auch anmutig, weil es tiberaus und {iberragend
und in gleicher Hinsicht und auf gleiche Weise immer anmutig ist, weder
entstanden noch entschwunden, gewachsen oder vergangen, nicht einmal
einerseits zwar anmutig, andererseits aber héfslich noch auch bald anmu-
tig, bald aber nicht, nicht fiir das eine zwar anmutig, fiir das andere aber
héafilich und nicht an dem einen Ort zwar anmutig, an dem anderen aber
nicht, ferner fiir die einen zwar anmutig, fiir die anderen aber nicht an-
mutig, sondern vielmehr, weil es in bezug auf und zugleich mit sich selbst
einfach immer anmutig ist und die Schonheit als Quelle fiir alle Anmutige
in sich iberweit vorausbesitzt. (De div. Nom. 701C-704A)*

25 Pseudo-Dionysius Areopagita, Die Namen Gottes, eingeleitet, tibers. und mit Anmerkungen

26

versehen von Beate Regina Suchla, Stuttgart 1988 (Bibliothek der griechischen Literatur,
Bd. 26), S.46f.; Pseudo-Dionysius Areopagita, De divinis nominibus, Corpus Dionysiacum I,
hg. von Beate Regina Suchla, Berlin / New York 1990 (Patristische Texte und Studien im Auf-
trag der Patristischen Kommission der Akademien der Wissenschaften in der Bundesrepu-
blik Deutschland), S. 150f.

Im Griechischen ist an dieser Stelle eine Anspielung auf Aglaia — den blitzhaften Licht-
strahl — zu lesen und damit zugleich auf den Namen einer der mythologischen Grazien, die
Ficino, wie wir sehen werden, mit dem hdchsten Lichtglanz (splendor) der innerseelischen
Schonheitserfahrung engfiihrt.

27 Ebd.



122 Anne Eusterschulte

Die Praexistenz des Anmutigen und Schonen in der absolut einfachen Natur des
Guten verbiirgt die Teilhabe aller anderen Weisen von Anmutigsein an diesem
iiber das Sein herausstehenden gottlichen Anmutigen.® Es sind der selbst unbe-
greifliche Urgrund, die sich lichthaft ausstrahlende schopferische Ursache und
das Ziel, auf das alles sich hingezogen sieht, denn dieser Lichtquell fokussiert,
wie die Sonne, das Echo des Guten (Plotin), alle riickgewandt auf das Gute hin-
strebenden, gleichsam riickstrahlenden Erscheinungsweisen. Wir haben hier
also wiederum eine Figur von Ausstrahlung, Auf- und Teilnahme und schliefs-
lich dadurch erméglichter Riickwendung auf das Eine hin — die Dynamik einer
erotischen, durch die Liebe zur Schoénheit reflexiven Kreisbewegung, die sich
durch den gesamten Kosmos als dynamische Vermittlungsstruktur zeigt.

Der gottliche Eros (0 O¢tog €00c) ist aber auch entriickend (éxotaticog) und
lafst nicht zu, daf$ die Liebenden sich selbst angehdren, sondern nur den
Geliebten. Und so zeigen die Hoherstehenden Fiirsorge fiir die Bediirftige-
ren, die Gleichrangigen gegenseitigen Zusammenhalt und die Untergeord-
neten herrlichere Hinwendung zur ersten Rangordnung. Aus diesem
Grunde verkiindet auch der grofse Paulus, nachdem er in Verziickung zum
gottlichen Eros geraten ist und dessen entriickende Kraft erlangt hat (¢v
Katox1) ToL Oelov yeyovws £0wTog KAl ThG £KOTATIKNG AUTOL DUVAHEWG),
mit gottbegeistertem Munde: Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir
(Gal 2,20). So spricht er als wahrer Liebender, der, wie er selbst sagt (2 Kor
5,13), fiir Gott die Sinne verloren hat und nicht mehr sein eigenes Leben
lebt, sondern als tiberaus liebenswertes das des Liebenden (2 Kor 5,15). (De
div. Nom. 712 A 1)*

Es ist in der Forschung weitgehend eingebiirgert — denken wir etwa an die Studie
von Edgar Wind -, Ficino vor dem Hintergrund der neuplatonischen Philosophie
zu lesen. Komplementér dazu lasst sich die Motivik des Raptus, der Entriickung
von allen sinnfélligen und sinnesaffizierenden Formen der Wahrnehmung zu
Gunsten einer intelligiblen, innerseelischen Schonheitserfahrung als Indiz ei-
ner theologischen, nicht zuletzt aus der Theologie des Ps.-Dionysius gespeisten,
durch Proklos vermittelten Theologisierung der Platonischen Eros- und Schon-
heitskonzeption lesen, die beim Areopagiten durch Rekurse auf biblische Zeug-
nisse wie die Kirchenvéter unterstiitzt wird. Der Areopagite geht so weit, dem
gottlichen Selbstoffenbarungswillen ein solches Ubermaf an Liebe zur Mittei-
lung zuzuschreiben, dass Gott selbst, von Giite, Liebe und Agape ,{iberwiltigt”,
aus dem Uberseienden heraus, gleichsam selbst in , entriickender, iiberwesentli-

28 Die Entscheidung, griech. kaAdév mit Anmut, k&kAAog mit Schonheit zu iibertragen, mag
man hier zur Diskussion stellen wollen, doch entscheidend ist, dass Ps.-Dionysius zwei
Aspekte unterscheidet, deren erster vor allem das Lichthafte, Durchscheinend-Erscheinen-
de des Guten in seiner Anziehungskraft betont.

29 Ps.-Dionysius, Die géttlichen Namen, S.52; Ps.-Dionysius, De divinis nominibus, S. 158f.



,Pulchritudinem esse gratiam quamdam vivacem et spiritalem.” 123

cher Kraft (xat’ ékotatikr)v egovotov dOvauw)” in die kreatiirliche Welt hin-
untergezogen wird.*®

Dazu nochmals zuriick zundchst zur Gottesvorstellung und lichtmetaphysi-
schen Lehre der Illumination.

Die vielzitierte Stelle aus dem Jakobus-Brief, ,, Jede gute Gabe und jedes voll-
kommene Geschenk ist von oben, kommt vom Vater der Lichter herab’ (Jak 1, 17),
ist in der Schrift Uber die himmlische Hierarchie (De caelesti hierarchia) des Areopa-
giten der Ausgangspunkt, um die Kreisbewegung von gottlicher Offenbarwer-
dung (Theophanie) im ausstrahlenden Licht und die dadurch angereizte Riick-
wendung auf den Lichtquell selbst biblisch zu fundieren.

Jedes Hervortreten der vom Vater ausgehenden Lichtausstrahlung, die
uns als Gabe des Guten erreicht, nimmt als einende Kraft in der Orientie-
rung nach oben die Scheidung von uns weg und fiihrt uns zur Einheit des
Vaters zuriick, der alles in sich versammelt, und zur Ungeschiedenheit, die
Gott gleich macht. Denn es heifst ,Aus ihm ist alles und auf ihn hin’, wie
das geheiligte Wort sagt (Rom 11, 36).%

Diese gottlichen Manifestationen, das Durchscheinend-Werden des géttlichen
Lichtes in seinen Ausstrahlungen, im Strahlenglanz und den Lichtkreisen, die
sich radial emergierend als ein gnadenhaft wirksames Licht verbreiten, evozie-
ren zwar die Vorstellung eines emanativen Prozesses, deuten aber in christlicher
Kontextualisierung auf eine Gnadenwirkung des Lichtwerdens in allem hin, das
iiber eine hierarchische, eine das Heilige verwaltend-mitteilende Ordnung von
Engeln vermittelt wird. Der Areopagite formulierte hiermit die neuplatonische
Stufenordnung von vermittelnden Géttern und Damonen (Proklos, lamblichos*)
in eine Angelologie um.

Dieses Modell nimmt auch Ficino auf. Er kann damit eine hierarchische Struk-
tur, ein Aus-Sich-Heraustreten und ein in sich ruhendes Moment des Umfangen-
seins im Strahlenkreis auf jeder Stufe der sichtbaren, kosmischen Seinsstufen be-
stimmen. Uberall ist der gottliche Lichtgrund ganz gegenwirtig, iiberall belebt er
und vervollkommnet die Dinge.

Wir erhalten auf der Folie der Ps.-Dionysischen Theophanielehre jetzt differen-
zierter Aufschluss, warum die Schonheit eine gratia ist und zwar sowohl eine Le-
bendigkeit ausstrahlende als auch eine gleichermafien spirituale bzw. spirituelle
gratia.

30 Ps.-Dionysius, Die gottlichen Namen, S. 52; Ps.-Dionysius, De divinis nominibus, S. 159.

31 Ps.-Dionysius Areopagita, Uber die himmlische Hierarchie. Uber die kirchliche Hierarchie, einge-
leitet, {ibers. und mit Anmerkungen versehen von Giinter Heil, Stuttgart 1986 (Bibliothek der
griechischen Literatur, Bd. 22), S.28.

32 Neben Proklos, auf dessen Platonische Theologie Ps.-Dionysius, aber auch Ficino sich viel-
fach stiitzen, entwirft etwa lamblichos, dessen De mysteriis Aegyptiorum Ficino {ibersetzt hat,
eine vermittelnde Rangordnung von Goéttern, Damonen, Engeln, die ,eine Mittlerrolle zwi-
schen dem unsagbaren Ein-und-Allen und dem sinnlichen Sein und Erkennen” einnehmen.
Vgl. hierzu Beate Regina Suchla, ,Einleitung”, in: Ps.-Dionysius, Die géttlichen Namen, S.22.



124 Anne Eusterschulte

Insofern Gott die Wirklichkeit aller Dinge (actus omnium) ist und sie férdert,
wird er das Gute (bonum) genannt. Insofern er sie ihrer Anlage entspre-
chend belebt und sie hold und angenehm gestaltet, also soviel als moglich
durchgeistigt, heifst er das Schone (pulchrum). Insofern er die drei Erkennt-
nisvermogen der Seele, den Geist (mens), das Gesicht und Gehor (visum,
auditum) zu den Gegenstanden, welche erkannt werden sollen, hinleitet
(allicit),®® heifdt er die Schonheit (pulchritudo). Indem er in dem Erkenntnis-
vermogen besteht und dieses mit dem erkannten Gegenstande verbindet,
heifst er die Wahrheit (verum). Endlich, als das Gute erschafft, lenkt und
vollendet, als das Schone erleuchtet er alle Dinge und verleiht ihnen An-
mut (Ut pulchrum, illuminat gratiamque infundit).>*

Es geht hier also stets um eine gegenldufige Bewegung von Einstrahlung (pulch-
rum illuminans, gratiam infundens) und anreizender, auf den Quell der Einstrah-
lung hin lockender Ausstrahlung in der Schonheit. Erkenntnis wird durch die
sich ausstrahlende Schonheit angelockt und ist dann wahr, wenn sie diesem
Liebreiz der schon erscheinenden Phanomene auf den Grund geht, d. h. die Aus-
strahlungen auf das Schone, das nichts anderes ist als die Weise, in der sich das
Gute mitteilt, in einer innergeistigen Reflexionsbewegung auf die geistige Giite
und Schonheit zuriickzufiihren vermag. Deshalb ist die Schénheit fiir Ficino ein
Strahlenglanz (splendor) der gottlichen Giite (bonitas) — das Nach-Aufien-Treten
eines gottlichen Erleuchtungsgeschehens.

,Die Schonheit ist ein Lichtglanz (splendor), welcher die menschliche Seele zu
sich hinzieht (humanum animam ad se rapiens)”® oder pointierter: hinreift, sie zu
sich entriickt. Schonheit hat eine entriickende Strahlkraft, sie strahlt sich in un-
terschiedlichen Medien liebreizend, geradezu erotisierend hinreiffend aus: in
den auditiv wie den optisch verlockenden Reizen wie den mental hinreiffenden
Auflerungsweisen der Schonheit in ihrer strahlenden Erscheinungsweise. Das
Schone selbst muss daher, so Ficinos Schlussfolgerung, etwas sein, was allen
diesen gemeinsam ist, es kann nur unkorperlich sein. Hier kommen wiederum
platonisch-neuplatonische und theologische Elemente zusammen und verbinden
sich nun mit dem antiken Mythologem der Chariten.

Die grata corporis spetiosi figura (die liebliche Gestalt des wohlansehnlichen
Korpers) ist fiir Ficino Ausdruck einer viriditas (Jugendfrische), fiir die die Grazie
Thaleia einsteht. Die grata vocum concinnitas (das holde Zusammenklingen der
Tone) setzt er in Bezug zur Grazie Laetitia (Euphrosyne), der Freudigkeit. Den
gratus mos verus et optimus animi (den wohlansehnlichen Charakter der wahrhaf-

33 Ficino verwendet hier wie an vielen Parallelstellen das Verb allicere, um das HinreifSende,
Verzaubernde, Anlockende der sich offenbarenden Schonheit zu pointieren. Dem Schénen
wohnt in seinem Erstrahlen eine besondere Verfiihrungskraft, ein anziehender Liebreiz
inne.

34 Ficino, Uber die Liebe, S. 42f.

35 Ebd., S.74f.; meine Herv.



,Pulchritudinem esse gratiam quamdam vivacem et spiritalem.” 125

tigsten, edelsten Seele) verbindet er schliefslich mit der Grazia Aglaia bzw. dem
Splendor als strahlendem Lichtglanz.

Dieser Liebreiz der Tugend (virtus), der Gestalt (figura) oder Stimme (vocis
gratia), welche die Seele durch den Verstand, das Gesicht und Gehor zu
sich hinruft und hinzieht (ad se vocit et rapit), wird mit Recht Schénheit
genannt, dies sind die drei Chariten, welche Orpheus also besingt [...].
Splendor, viriditas, letitiaque uberima. Lichtglanz (splendor) nennt er den Lieb-
reiz (gratia) und die Schonheit der Seele (pulchritudo animi), welche in der
Klarheit und Reinheit [...] zutage tritt.*

Wir sehen jetzt, wie auch hier das raptus-Motiv aufgerufen wird, um Illumina-
tions- und Gnadenlehre kosmisch, als gleichermafien spirituelle wie spirituale
Bewegung zu bestimmen. Damit ist eine Bedingungsstruktur angelegt, die sich
sowohl spirituell (in Rekurs auf das Wirken eines Gnadengeschehens gottlicher
Erleuchtung kraft des spiritus sanctus) als auch spiritual (im Sinne einer naturma-
gischen spiritus-Konzeption astraler Influenzen und innerseelischer Korrespon-
denzen) lesen lasst.

Diese Reinterpretation der Gnadenlehre — ein reziproker Transfer kraft einer
Uberlagerung von Kontextualisierungen, die das vielschichtige Bedeutungsspek-
trum von gratia, charis, charisma, chariten zulasst, ermoglicht es Ficino, die theologi-
sche Lichtausstrahlung bzw. die gnadenhafte Mitteilung des Heiligen Geistes mit
einer kosmischen, astral konnotierten Influenzenlehre zu vermitteln und so das
Lichtwerden aus der intelligiblen in eine kosmo- wie psychophysische Dimen-
sion zu iiberfiihren: Ansatzpunkt eines Ubertritts von der spirituellen Illumina-
tion in eine spirituale Imagination.

3 Raptus und Procreatio — Hinreiflende und produktive Schonheitserfahrung

In der platonisierenden Re-Konfiguration der theologischen Gnaden- bzw. Illu-
minationslehre wird der Akzent auf drei einander bedingende Momente gelegt:
a) auf die dynamische Bewegung des Schonen als Einstrahlung der gottlichen
Giite in Gestaltwerdung von Schénheit und Anmut, womit die sichtbaren Din-
ge vitalisiert, gelenkt und geformt, ausgestaltet oder gleichsam gemalt werden
(einer geradezu malerisch reizvollen Ausfithrung in der mundi pictura); b) das
Schone (pulchrum) ist Infusion von glanzverleihendem Licht, bedarf aber einer
Zubereitung / praeparatio der aufnehmenden, riickspiegelnden und erst auf der
Grundlage von Maf3, Gestalt, Komposition befdahigten Gegenstiande, das Schone
als in anmutigem Lichte erscheinende Schonheit zu offenbaren; c) die Ausstrah-
lung der Schénheit als ein Sichtbarwerden, Hérbarwerden und Erkennbarwer-
den eben dieser Wirkung besitzt einen zuriickrufenden, attrahierenden Charak-
ter, etwas Hinreifsendes und Entriickendes, das im Sinne der raptus-Motivik eine
transzendierende, die Gegenstande der Erscheinung tibersteigende Bewegung

36 Ebd., S.134f; m. Herv.



126 Anne Eusterschulte

andeutet. Ficino steht auch hier ganz in der Ps.-Dionysischen Tradition, wenn er
aus dem griechischen Wortfeld von t0 kaAdv — kaAovv — 10 k&AAog die dyna-
mische Wirkung einer Anrufung, d.h. einer wortwortlich geradezu akustisch
provozierenden Schonheit ableitet. Die erscheinende Schonheit ruft zu sich hin
und lenkt den Blick zugleich auf eine Dynamik des hinreiflenden Scheins, die
iiber das empirisch-material Vorliegende auf eine Seelenbewegung hinfiihrt, die
als Selbsttranszendierung erfahrbar wird. Hier ist bereits theologisch-platonisch
eine dsthetische Erfahrung angelegt, deren letzter Grund (theologisch das gottli-
che, iiberweltliche Licht) kein Gegenstand einer begrifflichen Explikation werden
kann, gleich einer visiondren Entriickungserfahrung in die hochste Wahrheit,
und doch beansprucht, der erkennenden Seele unmittelbar als Wahrheit prasent
zu werden. Im {ibertragenen Sinne nimmt die Seele in der instantanen Vergegen-
wirtigung des intelligiblen Schonen, wenngleich in seinem Grunde ineffabel,
eine Urteilsfunktion ein, insofern sie absolute Gewissheit um das wahrhaft Scho-
ne zu besitzen beanspruchen kann.

Wenn Ficino in diesem Zusammenhang die mythologisch fundierte und mit
Platon einschldgige Unterscheidung einer zweifachen Aphrodite aufgreift, so um
sie zugleich im Sinne einer neuplatonischen Weltseelenlehre umzuformulieren
und dieser Seele eine Art Scharnierstelle zu verleihen.

Waihrend die erste durch den ihr eigentiimlichen Liebestrieb zur Betrach-
tung der Schénheit Gottes hingerissen wird (illa enim amore ingenito ad intel-
ligendam dei pulchritudinem rapitur), fiihlt sich die andere durch ihren Eros
dazu getrieben, die gottliche Schénheit in den Weltkérpern hervorzubrin-
gen (Hec item amore suo a eamdem pulchritudinem in corporibus procreandam).
Jene erfafit zundchst den gottlichen Lichtglanz in sich und strahlt ihn dann
in die zweite Aphrodite aus (illa divinitatis fulgorem in se primum com-
plectitur, deinde hunc in Venerem secundam traducit); diese tibertragt auf die
Materie der Welt die Funken des empfangenen Lichtglanzes (hec fulgo-
ris illius scintillas in materia undi transfundit). Durch die Einwirkung dieser
Lichtfunken werden alle Koérper der Welt nach Mafigabe ihrer Empfang-
lichkeit schon (Scintillarum huiusmodi presentia singula mundi corpora pro cap-
tu nature, spetiosa videntur). [...]

In beiden Vermogen (so auch in bezug auf die menschliche Seele) ist also
der Eros: als Verlangen zum Anschauen, als Drang, Schonheit zu zeugen.
Beide Arten der Liebe sind sittlich, sind doch beide auf die gottliche Schon-
heit gerichtet (divinam imago).”

Was hier dargelegt wird, ist nicht nur Begriindungselement fiir ein den Kosmos
durchgeistigendes Auf- und Abstiegsgeschehen, sondern fiir eine Reziprozitat,
die gerade die korperliche Schonheit, die Ausstrahlung in Bewegung, Leichtig-

37 Ebd., S.62-65; m. Herv. Auch hier sei das Blitzschlagartige im Wechselverhaltnis von fulgor
und raptus besonders betont, d. h. der Charakter einer hereinbrechenden Erfahrung.



,Pulchritudinem esse gratiam quamdam vivacem et spiritalem.” 127

keit, Liebreiz und Glanz, das Hinreilende des blithend sich Zeigenden, gleich-
sam die Spetiosen des Sicht- und Horbaren einerseits als eine Voraussetzung vor-
stellig macht, sich dem Strahlgrund zuzuwenden, und andererseits diesen Drang
nach Ausdruck des Schonen zugleich zu perpetuieren. So etwa in der Dichtung,
den Kiinsten, den musikalischen Darbietungen, einer jeden Amoris pictura.

Der Dichter Agathon umkleidet nun den Liebesgott nach dem Brauche
altertiimlicher Dichter mit einer menschlichen Erscheinung (vestitimagine
pingitque ipsum hominum instar formosum: Iuvenem, tenerum, flexibile sive
agilem, apte compositum atque nitidum).’

Dieser Rekurs auf den Dichter Agathon mag exemplarisch stehen fiir das, was sich
als Doppelbewegung perpetuiert. Das Anschauen der Schonheit als Hinwendung
zum Schénen selbst und die Zeugung im Schénen, womit die kiinstlerischen Wer-
ke ihrerseits Einkleidungen und Spetiosen hervorbringen, die anziehen, anrufen
und so wiederum die skizzierte Doppelbewegung evozieren. Allerdings macht
gerade dieser Hinweis auf die dichterische Malerei abermals deutlich, dass die
beriickende Kraft in den Gestaltungsqualitdten nicht aufgeht. Das Jugendliche
und Zarte, Geschmeidigkeit und Korperbau, insbesondere aber der farbige Glanz
(,mitidum, id est, suavi colorum spetie refulgentem”) weisen auf Vorbedingungen.

Der gratia-Begriff bleibt dem Schonheitsbegriff eng verbunden, und es lésst sich
kaum genau bestimmen, was dieses Erscheinen des Schonen im Sinne von ver-
zaubernder, erotisierender, auf das Intelligible selbst hinreiflender Kraft, die sich
in den Erscheinungsweisen manifestiert, ausmacht. Doch so viel wird deutlich:
Die korperlichen wie seelischen Kategorien einer proportionalen Disposition, ei-
ner Zusammenstimmung oder ausgewogenen Temperierung allein reichen nicht
hin, um dieses Glanzen, Schimmern, dieses Moment von Lebendigkeit zu fassen.
Deshalb ist gerade die Riickbindung an den theologischen Horizont einer Gna-
dengabe, eines donum spiritale, wie Ficino es ausdriickt, ein Kontext, der das In-
effable, das Beriickende des Schonen als geistig erotisierende Kraft akzentuiert.

Nun kénnte man festhalten, bei Ficino werde, wie in der platonischen Tradition
einerseits, der christlichen, ihrerseits (neu)platonisch refigurierten Schonheits-
lehre andererseits, das korperliche, irdisch in Erscheinung tretende Schone in
seiner besonderen lichthaften Anmutigkeit zu einem zu iiberwindenden, als
Mittlerinstanz fungierenden Phanomen. Und in der Tat ist die zirkulare Riickbe-
wegung auf den goéttlichen Grund die zentrale Figur. Doch zugleich, und das
sei hier besonders betont, ist die nicht zuletzt theologisch unterlegte Ineffabilitat
dessen, was sich in der liebreizend anmutenden Schénheit als Erscheinung zeigt,
ein Ansatzpunkt, um die Diskursivierung und Medialisierung eben dieses unbe-
greiflichen Phanomens eines Zur-Erscheinung-Kommens des Schonen produktiv
zu wenden — nicht nur als Mittel zum Zweck, sondern als material wie medial
gebundene Vollzugsform eines raptus ad dei pulchritudinem.

38 Ebd., S.161; m. Herv.



128 Anne Eusterschulte

4 Gnadengaben des Furor

Fiir Ficino wird die Frage entscheidend, wie sich die geistigen Mitteilungen des
Spiritus Sanctus an die verkdrperte Seele binden, hier wird das Seelengefdhrt,
der spiritus, als eine Art Vehiculum animae (neuplaton. dxnua bzw. stoisches pneu-
ma) eingefiihrt und damit die Bedingung, um die Spiritus-Sanctus-Lehre kos-
misch wie psychologisch zu deuten und mit astralbestimmten Eigenschaften der
Individualseele zu verkoppeln.

Der géttliche Geist (mens divina) umfafit die Ideen aller Dinge. Diesen sind
die Weltgotter, und den Gaben der Weltgétter sind die Damonen dienstbar;
denn von der hochsten bis zur untersten Stufe geht alles durch die ord-
nungsmafligen Zwischenstufen hindurch, so daf$ demnach die gottlichen
Ideen, ndamlich die Gedanken des gottlichen Geistes, durch Vermittelung
der Gotter und Damonen den Menschen ihre Gaben zukommen lassen.
Diese Gaben sind vornehmlich sieben an der Zahl [contemplationis acumen,
gubernandi potestas, animositas, claritas sensuum, amoris ardor, interpretandi
subtilitas, fecunditas generandi).

Die Kraft dieser Gaben tragt Gott urgriindlich in sich; dann teilt er sie den
sieben Gottern mit, welche die sieben Planeten bewegen — bei uns heifsen
sie die Engel [...] — derart, daf$ ein jeder von ihnen gemaf der Eigentiimlich-
keit seines Wesens eine Gabe in besonderem MafSe empféangt.

Jene Gotter teilen die Gaben den sieben Ordnungen der ihnen untergebe-
nen Ddmonen in dem gleichen Verhaltnis mit. Diese lassen sie den Men-
schen zukommen.

Zweifellos giefit Gott diese Gaben den Seelen im Anbeginn ein, wenn sie
aus ihm hervorgehen, und indem die Seelen von der Milchstrafse durch das
Zeichen des Krebses hindurch herabsinken, hiillen sie sich in ein himm-
lisches durchsichtiges Gewand (quodam lucidoque corpore involvuntur),
mit welchem bekleidet sie sich in die irdischen Leiber einschliefSen. [...]
Daher kommt es, daf3 die Seelen der Planeten unsere Seelen, und ihre Kor-
per unsere Korper in jenen sieben Gaben, welche uns zu Anbeginn von
Gott verliehen wurden, bestarken und befestigen.*

Es wurde oben schon daran erinnert, dass neben neuplatonischen Quellen auch
auf die Schrift De coelesti hierarchia des Ps.-Areopagiten zu verweisen ist. Ficino
kann all das zusammenfiihren: Neuplatonische Ansétze einer absteigenden Folge
von Gestirns-Gottern und Damonen, eine hieraus resultierende astralmagische
Lichtlehre und das theologische Theophaniekonzept werden miteinander ver-
schrankt. Dass Ficino hier von sieben Gaben spricht (,,De septem donis que a deo
hominibus per medios spiritus tribuuntur”), ruft abermals einen theologischen
Hintergrund auf: die ,sieben Gaben des Heiligen Geistes’, die nun kosmisch inter-
pretiert werden und gleichsam prismatisch aufgebrochen durch Gestirns-Gotter

39 Ebd., S.194-197; m. Herv.



,Pulchritudinem esse gratiam quamdam vivacem et spiritalem.” 129

und zugehorige Planeten je spezifische Qualitdten vermitteln. Die gottgeschenk-
ten sieben geistigen Gaben (charismata von griech. charis, Gaben oder Geschenk)
sind in den biblischen Schriften sowohl alt- wie neutestamentlich verbiirgt (vgl.
Jes 11, 1-2; Paulus 1 Kor 12, 8-10), wobei die Bestimmung der Gaben differiert.
Neben Geistes-Gaben wie Weisheit, Einsicht, Rat, Starke und praktischen Ga-
ben wie Urteilsfahigkeit, Glaubensstdrke und der Liebe zdhlen hierzu vielfach
Wunderkrifte und das Vermogen der prophetischen Rede bzw. hermeneutische
Fahigkeiten. Die Theologie des spiritus septiformis wird in der mittelalterlichen
Theologie breit interpretiert — etwa in Bonaventuras Collationes de septem donis
spiritus sanctis. Tm Hortus deliciarum (um 1180) der Abtissin Herrard von Lands-
berg wird die Entstehung der sieben freien Kiinste auf die Gaben des Heiligen
Geistes zuriickgefiihrt. Ficino verbindet die Lehre der Geistesgaben ** mit seiner
kosmisch-influentiellen, neuplatonischen Theologie. Das liefle sich im Einzelnen
sehr eindrucksvoll an der Schrift De raptu Pauli ad tertium coelum, et animi immorta-
litate zeigen, einem fingierten Gesprach zwischen Marsilius und Paulus {iber die
Hoffnung auf ein ewiges Leben der Seelen im Himmel. Unmissverstandlich wird
hier deutlich, dass nicht der Mensch aus eigener Kraft zu Gott aufsteigt, sondern
dass Gott den Menschen entriickt. Es ist die gottliche Liebe, die erst in der Seele
die Willenskraft entztinden muss, vermittelt durch die Gnade (charis) des Heili-
gen Geistes. Ficino entwickelt dies an der Trias von lux (deus, pater luminis) — lumen
(Christus) — calor (Spiritus Sanctus), die einerseits trinitarisch gedeutet wird, an-
dererseits eine Verbindung mit neuplatonischen spiritus-Konzeptionen als inner-
kosmischer Ausstrahlung des gottlichen Lichtwirkens zuldsst. Und so entwickelt
Ficino in dieser Schrift eine durchgiangige Ausstrahlung der gottlichen Charitas,
die tiber die Planetenspharen bzw. -gotter, denen jeweils Qualitdten zugeordnet
sind (z. B. philosophia a Saturnus donatum; leges conditas ab love, arguitas a Mercurio
etc.), bis zu den drei supercelesten Spharen — konnotiert mit Glaube, Liebe und
Hoffnung — alles durchwirkt und ihre Gaben mitteilt. Auch hier wird deutlich,
wie die Vorstellung der himmlischen Hierarchien mit kosmologischen Sphéren-
ordnungen in eine kontinuierliche Mitteilungsstruktur eingebettet wird und al-
legorisch als Fahrt eines currus fidei, spes, charitatis, eines (platonischen) Seelenwa-
gens, bestehend aus den christlichen Tugenden, gedeutet werden kann, die auf
siebenfache Weise in den dritten Himmel fiihrt, z. B. per regionem planetarum, per
coelum stelliferum, per christallinum oder, als analoger Modus, per mundum visibilem,
per mundum phantasticum, per mundum intelligibilem, wobei jeder dieser Aufstiegs-
modi jeweils wieder triadisch bzw. trinitarisch gedeutet wird und die zirkulare
Bewegung zwischen Einstrahlung und Ausstrahlung, zwischen theophaner Ge-
staltwerdung im Materiellen und Verkldrung ins Lichthafte bestimmt. Es deutet

40 Dass Ficinos theologischer Liebesbegriff — charitas [caritas] spielt hier stets auf die charis/
Gnade bzw. die chariten an —, wie er etwa in der Oratio de charitate gefasst ist, eine enge
Beziehung der Paulinischen Theologie mit Elementen eines platonischen Eroskonzepts
zuldsst, darauf hat Paul Otto Kristeller, I pensiero filosofico di Marsilio Ficino, Florenz 1953,
S.297f., aufmerksam gemacht.



130 Anne Eusterschulte

sich aber langst schon an, was diese Gnaden- und Liebeskonzeption mit gratia
im Sinne der dsthetischen Kategorie von Schonheit und deren Ausstrahlung zu
tun hat. In Ficinos Re-Interpretation der Platonischen Furor-Lehre (Phaidros) sind
es die Philosophen, Poeten, Priester, Weissager und Propheten, die von einer Af-
fektion der Vernunft, einer géttlichen Erleuchtung ergriffen, in besonderer Weise
befahigt sind, des gottlichen Lichtes teilhaftig, diese visiondre Erfahrung zum
Ausdruck zu bringen, d.h. sie in kunstvollen sprachlichen Formen wiederum
manifest werden zu lassen. Unter den Priestern ist das erste von Ficino genannte
Beispiel Paulus bzw. die Entriickung in den dritten Himmel, die ihren Nieder-
schlag gefunden hat in einer Gotterfiilltheit der Paulinischen Schriften. Nun legt
zwar Ficino, an neuplatonische Interpretamente anschlieffend, den Akzent ganz
entschieden auf die Potentialitdt des menschlichen Geistes, und dies gilt auch fiir
die inspirierte, von Gott erfasste Seele. Gleichwohl zeigt sich diese gottdhnliche,
schopfungsmachtige Fihigkeit in den Verdufierungsweisen, d.h. den materia-
len Darstellungen der Seele, die nicht nur als Reflexionsmodus zu denken sind,
sondern, nicht minder wesentlich, einen Glanz zur Erscheinung kommen lassen.
Wie anders sollte gratia als Grazie wirksam werden und wiederum auf das Gott-
liche hinfithren wenn nicht in Verkdrperungen, in Tonalitdten, in sprachlichen
oder kiinstlerischen Einkodrperungen, die von einer inneren Bewegung zeugen
und wiederum perzeptiv in Bewegung versetzen? Und so nimmt es nicht Wun-
der, dass die beriickende, hinreiffende und zugleich der Welt entreifiende Dimen-
sion der Schénheits- und Gratiadiskussion in die Furor-Lehre Eingang findet. Sie
rechtfertigt poetische, musikalische wie kiinstlerische Formen der Ausgestaltung
des Visiondren in materialen Medien, sofern sich der splendor oder das Unbegreif-
liche, Entriickende, geradezu Blendende einer Schonheitserfahrung, gleich einem
Offenbarungsgeschehen, nicht anders als in Diskursivierungen und Medialisie-
rungen zum Ausdruck bringen lasst. Kiinstlerische Ubersetzungen in malerische
oder poetische Figurationen weisen damit je auf ein transgressives Geschehen,
das sich aber nicht anders als in und mit ihnen erfahren lasst.

Literaturverzeichnis

Quellen

Augustinus, Aurelius, De trinitate (Biicher VIII-X1, XIV-XV, Anhang: Buch V) Lateinisch-
deutsch, neu tibers. und mit einer Einleitung hg. von Johann Kreuzer, Hamburg 2001.

Cicero, Marcus Tullius, De oratore. Uber den Redner, iibers. und hg. von Harald Merk-
lin, Stuttgart 1991.

Cicero, Marcus Tullius, De officiis. Vom pflichtgemiflen Handeln, iibers.,, komm. und
hg. von Heinz Gunersmann, Stuttgart 2003.

Marsilii Ficini Florentini, insignis Philosophi Platonici, Medici, atque Theologi clarissimi,
Opera, & quae hactenus extitére, & quae in lucem nunc primum prodiére omnia: om-
nium artium & scientiarum, maiorumgque facultatum mulitfaria cognitione refertissima,
in duos Tomos digesta, & ab innumeris mendis hac postrema editione castigata: quorum
serim uersa pagella reperies, Vina Com Gnomologia, hoc est, sententiarum ex iisdem ope-



,Pulchritudinem esse gratiam quamdam vivacem et spiritalem.” 131

ribus collectarum farragine copiosissima, in calce totius uolumines adiecta. Cum Gratia &
Priuilegio Caesareae Maiestatis, Basileae; ex officina Henricpetrina 1576 (= Marsilio
Ficino, Opera Omnia, Riproduzione in fototipia a cura di M. Sancipriano, con pre-
sentazione di P. O. Kristeller, Bottega d’Erasmo, Via Gaudenzio Ferrari, 9, Torino
1959, Vol. ,1 - 1,2 - 1,1 - I, 2).

Marsilio Ficino, Théologie Platonicienne de I'immortalité des dmes, 3 Bde., hg. von Ray-
mond Marcel, Paris 1964-1970.

Marsilio Ficino and the Phaedran Charioteer. Introduction, texts, translations, ibers. und
hg. von Michael J. B. Allen, Los Angeles 1981.

Marsilio Ficino, Commentaries on Plato, I: Argumentum et commentarius in Phaedrum. Ar-
gumentum in Ionem, hg. und tibers. von Michael J. B. Allen, Cambridge Mass., Lon-
don 2008.

Marsilio Ficino, Uber die Liebe oder Platons Gastmahl, {ibersetzt von Karl Paul Hasse, hg.
und eingel. von Paul Richard Blum, Hamburg 1984.

Marsilio Ficino, Commentaire sur le banquet de Platon, hg. von Raymond Marcel, Paris 1956.

Marsilio Ficino, Uber die Liebe oder Platons Gastmahl, mit einer Einleitung hg. von Paul
Richard Blum, Hamburg 2014.

Pseudo-Dionysius Areopagita, Die gittlichen Namen, eingel., iibers. und mit Anmer-
kungen versehen von Beate Regina Suchla, Stuttgart 1988 (Bibliothek der griechi-
schen Literatur, Bd. 26).

Pseudo-Dionysius Areopagita, De divinis nominius, Corpus Dionysiacum I, hg. von
Beate Regina Suchla, Berlin/New York 1990 (Patristische Texte und Studien im
Auftrag der Patristischen Kommission der Akademien der Wissenschaften in der
Bundesrepublik Deutschland).

Pseudo-Dionysius Areopagita, Uber die himmlische Hierarchie. Uber die kirchliche Hierar-
chie, eingel., tibers. und mit Anmerkungen versehen von Giinter Heil, Stuttgart
1986 (Bibliothek der griechischen Literatur, Bd. 22).

Thomas von Aquin, Sancti Thomae de Aquino Summa Theologiae, Textum Leoninum
Romae 1888 editum ac automato translatum a Roberto Busa SJ in taenias magne-
ticas denuo recognovit Enrique Aarcén atque instruxit, in: S. Thomae Aquino Opera
Ompnia, Corpus Thomisticum, subsidia studii ab Enrique Alarcén collecta et edita
Pompaelone ad Universitatis Studiorum Navarrensis aedes ab A. D. MM.

Sekundirliteratur

Chastel, André, Marsile Ficin et l'art [1954] Genf 31996.

Eco, Umberto, The Aesthetics of Thomas Aquinas, iibers. von Hugh Bredin, Cambridge
Mass. 1988.

Eco, Umberto, ,The Formal Criteria of Beauty”, in: ders., The Aesthetics of Thomas Aqui-
nas, tibers. von Hugh Bredin, Cambridge Mass. 1988, S. 64-162.

Haug, Walter, ,Gotteserfahrung bei Nicolaus Cusanus”, in: ders., Positivierung von Ne-
gativitit. Letzte kleine Schriften, Tiibingen 2008, S. 371-396.

Kristeller, Paul Otto, II pensiero filosofica di Marsilio Ficino, Florenz 1953.

Leinkauf, Thomas, Cusanus, Ficino, Patrizi. Formen platonischen Denkens in der Renais-
sance, Berlin 2014 (Frankfurter kulturwissenschaftliche Beitrage 17).

Leinkauf, Thomas, ,, Platon und der Platonismus bei Marsilio Ficino”, in: Deutsche Zeit-
schrift fiir Philosophie 40 (1992), S.735-756.



132 Anne Eusterschulte

Leinkauf, Thomas, ,Der Begriff des Schonen im 15. und 16. Jahrhundert. Seine philo-
sophische Bedeutung und Hinweise auf sein Verhaltnis zur Theorie der Poetik
und Kunst” in: Renaissance Poetik / Renaissance Poetics, hg. von Heinrich F. Plett,
Berlin / New York 1994, S. 53-74.

Leinkauf, Thomas, , Philosophie und Religion bei Marsilio Ficino”, in: Accademia IV
(2002), S. 129-161.

Leinkauf, Thomas, ,Der neuplatonische Begriff des ,Schénen’ im Kontext von Kunst-
und Dichtungstheorie der Renaissance”, in: Neuplatonismus und Asthetik. Zur Trans-
formationsgeschichte des Schonen (Transformationen der Antike 2), hg. von Verena
Olejniczak Lobsien und Claudia Olk, Berlin 2007, S. 85-116.

Ritter, Adolf, , Die Gnadenlehre Gregors von Nyssa nach seiner Schrift JUber das Le-
ben des Mose™ [1976], in: ders., Charisma und Caritas. Aufsitze zur Geschichte der
Alten Kirche, hg. von Angelika Dorfler-Dierken, Ralph Hennings und Wolfram
Kinzig, Géttingen 1993, S. 31-68.

Schneider, Steffen, Kosmos, Seele, Text. Formen der Partizipation und ihre literarische Ver-
mittlung: Marsilio Ficino, Pierre de Ronsard, Giordano Bruno, Heidelberg 2012.

Toussaint, Stéphane (Hg.), Marsile Ficin ou les mysteres platoniciens, Actes du XLIIe Col-
loque International d’Etudes Humanistes. Centre d’Etudes supérieures de la Re-
naissance. Tours 7-10 juillet 1999, Paris 2002.

Toussaint, Stéphane, De I’Enfer a la coupole. Dante, Brunelleschi et Ficin, Rom 1997.



Gratia und asthetische Immanenz’

Klaus Kriiger

Die Frage nach dem intrinsischen Zusammenhang, der zwischen religioser
Heilserwartung, der Verheiflung himmlischer Gnade und Gliickserfiillung (gra-
tia) einerseits und der dsthetischen Erfahrung irdischer Schonheit, Grazie und
Anmut im Erlebnis der Kunst (grazia) andererseits besteht, findet als mafsgebli-
ches Substrat, wie es scheint, bis in die dsthetischen Theoriebildungen der Mo-
derne und Gegenwart hinein ihren unabsehbaren Niederschlag. ,,Die Schonheit”,
so formuliert etwa Stendhal in einer seither berithmt gewordenen und vielfach
diskutierten Bestimmung, ,ist nichts als die Verheifsung von Gliick [ist nur das
Versprechen der Gliickseligkeit]”! Dass in diese Bestimmung unausgesprochen
die Kategorie des Scheins bzw. des Erscheinens der Kunst eingelassen ist, wur-
de stets gesehen. ,,Das Schone ist nach Stendhal”, so hat jiingst Christoph Men-
ke ausgefiihrt, ,darin Schein, dass die Lust, die wir an ihm erfahren, zugleich
auf etwas anderes verweist — etwas anderes verheifit oder verspricht. Das ist das
Gliick. In der Lust am Schonen”, so Menke weiter, ,geht es nicht, wie die klassi-
sche Poetik geglaubt hatte, um die Vollkommenheit von Formgestalten und auch
nicht, so die Alternative der neuzeitlichen Asthetik, um die Selbsterfahrung und
Selbstvergewisserung der Subjektivitdt; das Schone ist nicht Schein der Wahrheit.
Das Schone ist nach Stendhal vielmehr Schein, weil in der Lust, die wir gegen-

*  Der vorliegende Beitrag folgt nahezu unverandert und nur um einen Grundbestand an An-
merkungen ergénzt der Vortragsfassung des Kolloquiums. Die hier zunéchst nur skizzierten
Uberlegungen und Argumente sind mittlerweile extensiv und in eingehend differenzierter
Form in zwei eigenstandigen Biichern entfaltet, die das Thema ihrerseits aus komplementa-
rer Perspektive beleuchten: Klaus Kriiger, Grazia. Religidse Erfahrung und dsthetische Evidenz,
Gottingen 2016; ders., Heilsprisenz — Bildprisenz. Asthetik der Liminalitit, Gottingen (im Druck,
erscheint 2018).

1 ,Labeautén’est que la promesse du bonheur”; Stendhal (Henri Beyle), De L'Amour, hg. von Vic-
tor Del Litto, Paris 1980, S.59 (Kap. XVII); Stendhal, Uber die Liebe, vollst. Ausgabe, libers. von
Walter Hoyer, Frankfurt a. M. 1979, S.76. Zur raschen, breiten Rezeption vgl. Henri Coulet,
,Labeauté n'est que la promesse du bonheur”, in: La quéte du bonheur et l'expression de la douleur
dans la littérature et la pensée frangaises, Mélanges offerts a Corrado Rosso, hg. von Carminella
Biondi et al., Genf 1995, S.113-123; Pia Claudia Doering, , Die Schénheit — Nur ein Gliicks-
versprechen? Hobbes, Stendhal, Baudelaire”, in: Charles Baudelaire. Dichter und Kunstkritiker,
hg. von Karin Westerwelle, Wiirzburg 2007, S. 107-121, bes. S. 112ff. Die nachfolgenden Aus-
fiihrungen zur soteriologischen Aufladung der Kunst in der Moderne finden sich auch be-
reits an anderer Stelle: Klaus Kriiger, , Postfigurationen religiosen Erlebens? Arnulf Rainers
asthetische Epiphanie”, in: Geschichte und Asthetik. Festschrift fiir Werner Busch zum 60. Ge-
burtstag, hg. von Margit Kern, Thomas Kirchner und Hubertus Kohle, Berlin 2004, S. 531-547;
vgl. ferner Kriiger, Grazia, S. 127ff.



134 Klaus Kriiger

wirtig an ihm erfahren, diejenigen Freuden und Vergniigen zugleich an- und ab-
wesend sind, als abwesende anwesend und als anwesende abwesend, die unser
Gliick ausmachen: Der schone Schein verheifit das Gliick des Lebens — der schone
Schein ist ,Vorschein’.”?

Es sei dahingestellt, inwieweit Stendhals Bestimmung damit bereits das Fer-
ment jenes Kriteriums der Negativitat in sich birgt, das spater bei Adorno mafs-
geblich wird, wenn er formuliert: ,Kunst ist das Versprechen des Gliicks, das
gebrochen wird”, und diese Bestimmung wie folgt prizisiert: ,Die &dsthetische
Erfahrung ist die von etwas, was der Geist weder von der Welt noch von sich
selbst schon hitte, Moglichkeit, verhieSen von ihrer Unmoglichkeit.”* Was sich
darin in jedem Fall zu manifestieren scheint, ist die Aufhebung der Gliicksreali-
sierung ins Erlebnis der kiinstlerischen Form, sprich: die Inversion der erfiillten
oder erlosenden Gliickseligkeit in eine &dsthetische Epiphanie. Diese Schénheits-
bzw. Kunstbestimmung scheint damit exemplarisch fiir jenen grundsatzlichen
Verschiebungsprozess zu stehen, den bereits Max Weber mit seiner viel zitierten
Rede von der Kunst als einer ,Surrogatform des ersten religiosen Erlebens” als
ein Spezifikum der sdkularisierten Moderne auszumachen suchte: ,,Die Kunst
konstituiert sich nun als ein Kosmos immer bewusster erfasster selbstindiger
Eigenwerte. Sie iibernimmt die Funktion einer, gleichviel wie gedeuteten, inner-
weltlichen Erlosung [...]. Mit diesem Anspruch aber tritt sie in direkte Konkur-
renz zur Erlosungsreligion.” In der Tat ist die Vorstellung von der soteriologi-
schen Dimension der Kunst und von der strukturellen Aquivalenz, die das
Artefakt vermoge seiner Unausschopfbarkeit und ganzheitlichen Unbedingtheit
mit dem Mysterium des Sakralen verbinde, von Anbeginn eine zentrale Denkfi-
gur in der Geistesgeschichte der Moderne. Traditionsgeschichtlich vorgezeichnet
im 18. Jahrhundert, allererst in Baumgartens Grundlegung einer im Kunstwerk
als begrifflich irreduzibler Ganzheit allein sinnlich, namlich durch cognitio sensi-
tiva erfahrbaren Wahrheit des Kunstschonen, hat sie etwa bei Georg Simmel, bei
Rudolf Otto oder Benedetto Croce ebenso ihren festen Ort wie auch spéterhin in
vielfdltig diversifizierter Auslegung. So etwa — wiederum — bei Adorno, der den
Werken der Kunst eine direkte Vergleichbarkeit mit der ,Himmelserscheinung”,
der , apparition” bescheinigt und sie als ,neutralisierte und dadurch qualitativ

2 Christoph Menke, Die Kraft der Kunst, Frankfurt a. M. 2013, S.42.

3 Theodor W. Adorno, Asthetische Theorie [1970], Frankfurt a. M. 2012, S.204f.; vgl. ebd., S.128
im expliziten Rekurs auf , die Formel von der promesse du bonheur”: iiber die durch Kunst
generierte ,unstillbare Sehnsucht angesichts der Schonheit”, die zu einer , Sehnsucht nach
der Erfiillung des Versprochenen” wird. Zu Adornos Verschiebung von Stendhals Kategorie
der , Schonheit” auf diejenige der ,Kunst” s. zuletzt James Gordon Finlayson, ,The Artwork
and the Promesse du Bonheur in Adorno” [2012], in: European Journal of Philosophy 3 (2015),
S.392-419.

4 Max Weber, ,Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen” [1920], in: ders., Gesammelte Aufsitze
zur Religionssoziologie, hg. von Marianne Weber, Tiibingen 1988, S.237-573, hier S. 536ff. (,,Zwi-
schenbetrachtung: Theorie der Stufen und Richtungen religidser Weltablehnung”), hier
S. 555f.



Gratia und asthetische Immanenz 135

verdanderte Epiphanien” ansieht.” Oder noch in jiingerer Zeit in den &dsthetischen
Entwiirfen etwa eines George Steiner;® oder eines Jean-Frangois Lyotard: ,Die
Prasenz”, so bestimmt dieser die transhistorische Erlebnisfiille im Angesicht der
Bilder Barnett Newmans, ,,ist der Augenblick, der das Chaos der Geschichte un-
terbricht und daran erinnert oder nur appelliert, dass ,etwas da ist, bevor das,
was da ist, irgendeine Bedeutung hat. Das ist eine Vorstellung, die man mys-
tisch nennen kann, da es sich um das Mysterium des Seins handelt.”” Dass Lyo-
tards ontologisierende Sicht auf Newmans Abstraktion, die er als Freilegung
und Hypostasierung des eigentlichen Wesens der Malerei begreift und deren
Augenblickserlebnis er von daher nachgerade als Erfahrung einer &dsthetischen
Transsubstantiation apostrophiert, auf ein der Moderne vorgangiges Verstand-
nismuster rekurriert, ist schwerlich zu verkennen. Es sei hier nur an die bekannte
Einlassung von Paul Cézanne zu Veroneses , Hochzeit zu Kana” im Louvre erin-
nert, bei deren Betrachtung er nichts weniger als das eucharistische Sakrament
und das mit ihm verkniipfte Gliickserlebnis der Entriickung im Moment der
wunderbaren Wandlung assoziierte: ,Das Wunder ist da, das Wasser verwandelt
sich in Wein, die Welt ist in Malerei verwandelt. Man taucht ein in die Wahrheit
der Malerei (la vérité de la peinture). Man ist trunken. Man ist gliicklich (On est
heureux).”® Wiederkehrend begegnet hier im Kern die Vorstellung eines ins Er-
lebnis der ,dsthetischen Kunst” konvertierten, gleichsam ,indirekten Gliicks”,
die Denkfigur einer derivativen, kompensatorischen, intramundan gewordenen
Gnade: ,Die Asthetisierung der Kunst: sie ist Entlastung vom Weltgericht und
insofern profan in etwa das, was christlich die gottliche Gnade war: ein Gnaden-
stand unter Bedingungen der nicht mehr eschatologischen Welt.”

Vor dem Hintergrund der hier skizzierten Vorstellung, der zufolge die &stheti-
sche Immanenz des vermeintlich autonom gewordenen, neuzeitlichen Kunst-
werks als Erbe der Religion zu begreifen ist und eben von daher selbst wiederum

5 Adorno, Asthetische Theorie, S.125.

6 Einschldgig v.a.: George Steiner, Von realer Gegenwart. Hat unser Sprechen Inhalt?, Miinchen
1990, bes. S. 181ff., wo der Kunst ,jenseits irgendeiner liturgischen oder theologischen Spezi-
fizierung ein sakramentaler Aussageversuch” zugeschrieben wird (ebd., S.283).

7 Jean-Francois Lyotard, ,Der Augenblick. Newman”, in: ders., Das Inhumane. Plaudereien iiber
die Zeit, Wien 1989, S. 141-157, hier S. 155.

8 Nach Joachim Gasquet, vgl. Gespriche mit Cézanne, hg. von Michael Doran, Ziirich 1982, S. 166
(,Le miracle y est, I'eau changée en vin, le monde changé en peinture. On nage dans la vérité
de la peinture. On est saoul. On est heureux”; Conversations avec Cézanne, hg. von Michael
Doran, Paris 1978, S. 134).

9 Odo Marquard, ,Aesthetica und Anaesthetica. Auch als Einleitung”, in: ders., Aesthetica
und Anaesthetica. Philosophische Uberlegungen, Miinchen 1989, S. 11-20, hier S. 13f.; sowie ders.,
,,Gliick im Ungliick. Zur Theorie des indirekten Gliicks zwischen Theodizee und Geschichts-
philosophie”, in: ders., Gliick im Ungliick. Philosophische Uberlegungen, Miinchen 1995, S. 11-38,
hier bes. S.29ff. zur , Kompensationsfunktion des Asthetischen” bzw. der ,dsthetischen
Kunst” (S.34). Vgl. bereits ders., ,Kompensation. Uberlegungen zu einer Verlaufsfigur histo-
rischer Prozesse”, in: Historische Prozesse (Theorie und Geschichte, Bd. 2), hg. von Karl-Georg
Faber und Christian Meier, Miinchen 1978, S. 330-362.



136 Klaus Kriiger

religios tiberhoht wird,"” hat Thomas Rentsch im systematischen Ausblick auf
die lange Tradition vormoderner Lehrgedanken und Konzepte der beseligenden
»~Anschauung Gottes” oder ,visio Dei beatifica” die bemerkenswerte Schlussfolge-
rung gezogen, dass die

Eigenart und logische Struktur der formalen Qualitaten dsthetischer Er-
fahrung, wie sie seit den Asthetiken des 18. Jahrhunderts [...] aufgewiesen
werden, [...] aufgrund der terminologischen Bestimmung ihres erkennt-
nistheoretischen Status [...] der Form der mittelalterlichen kontemplativen
und insbesondere visiondren Erkenntnis [entsprechen:] Die durch Kunst
und schone Natur vermittelte Erfahrung erhalt so diejenigen Genuss- und
Heilsqualitédten, die ehemals die Dignitat der jenseitigen visio konstituier-
ten. Der Gliicksanspruch des asthetischen Blicks und die Art, wie seine
Erfiillung angesichts einer auratischen Kunst gedacht wird, postfiguriert
die traditionelle eschatologische Gliicksverheifsung."

Der Gedanke, dass sich das Erlebnis der jenseits gerichteten Gottesschau im Er-
lebnis der &dsthetischen Erfahrung fortschreibe, hat auch in der Kunst selbst eine
vielfdltige, durchaus heterogene Thematisierung erfahren. Eine Skulptur von
Robin Page von 1972 (Abb. 1) etwa tragt pointiert den hier angesprochenen Zu-
sammenhang von anwesender Abwesenheit und so greifbar zur Erscheinung ge-

10 ,Das theologische Erbe der Kunst ist die Sdkularisation von Offenbarung”, Adorno, Asthe-

11

tische Theorie, S.162. Aus der kaum iiberschaubaren Literatur zum Thema vgl. u. a.: Werner
Hofmann, , Die Geburt der Moderne aus dem Geist der Religion”, in: ders. (Hg.), Luther und
die Folgen fiir die Kunst (Kat. Ausst. 11. Nov. 1983-8. Jan. 1984, Hamburg, Kunsthalle), Miin-
chen 1983, S.23-71; Rainer Volp / Glinter Wohlfart, ,Kunst und Religion, VII: Vom Ausgang
des 18. bis zum Ende des 19. Jahrhunderts, VIII: Das 20. Jahrhundert, IX: Philosophisch”,
in: Theologische Realenzyklopidie, Bd. 12, Berlin /New York 1984, S.292-337; Alex Stock, Zwi-
schen Tempel und Museum. Theologische Kunstkritik. Positionen der Moderne, Paderborn 1991;
Walter Lesch (Hg.), Theologie und dsthetische Erfahrung, Darmstadt 1994; Wolfgang Braun-
gart/ Gotthard Fuchs / Manfred Koch (Hgg.), Asthetische und religiose Erfahrung der Jahrhun-
dertwenden, 3 Bde., Bd. 1: um 1800, Bd. 2: um 1900, Bd. 3: um 2000, Paderborn 1997-2000; Jorg
Herrmann/ Andreas Mertin / Eveline Valtink (Hgg.), Die Gegenwart der Kunst. Asthetische
und religiose Erfahrung heute, Miinchen 1998; Richard Faber/Volkhard Krech (Hgg.), Kunst
und Religion. Studien zur Kultursoziologie und Kulturgeschichte, Wiirzburg 1999; Ernst Miiller,
Kunstreligion und dsthetische Religiositit. In den Philosophien von der Aufkldrung bis zum Ausgang
des deutschen Idealismus, Berlin 2004; Reinhard Hoeps (Hg.), Religion aus Malerei? Kunst der Ge-
genwart als theologische Aufgabe, Paderborn 2005; Alex Stock, ,Religion und Kunst im Wider-
streit. Konfliktzonen des 20. Jahrhunderts”, in: Handbuch der Bildtheologie, Bd. 1: Bild-Konflikte,
hg. von Reinhard Hoeps, Paderborn 2007, S. 339-353; Silvio Vietta / Herbert Uerlings (Hgg.),
Asthetik — Religion — Sikularisierung, Bd. 1: Von der Renaissance zur Romantik, Miinchen 2008;
Silvio Vietta / Stephan Porombka (Hgg.), Asthetik — Religion — Sékularisierung, Bd. 2: Die klassi-
sche Moderne, Miinchen 2009; Bernd Auerochs, Die Entstehung der Kunstreligion, Gottingen
2009.

Thomas Rentsch, ,Der Augenblick des Schonen. Visio beatifica und Geschichte der dstheti-
schen Idee”, in: Die Gegenwart der Kunst. Asthetische und religiose Erfahrung heute, hg. von Jorg
Hermann, Andreas Mertin und Eveline Valtink, Miinchen 1998, S. 106-126, hier S.107 und
120.



Gratia und asthetische Immanenz 137

langender Nichtfassbarkeit eines verheiienen Heils in und durch die Kunst vor.
Wie in einer holzernen Transportkiste verschlossen und verpackt, bleibt die Erlo-
sungsfigur des Gekreuzigten dem Anblick verwehrt und dieser damit in seiner
figuralen Wirklichkeit ebenso wie in seiner transfiguralen Dimension regelrecht
uneingeldst. Zur erlosenden Erscheinung kann er erst gelangen, wenn ihn der
Betrachter aus seiner spirituellen Bediirftigkeit heraus vollendet, also Erlosung
durch Vollendung schafft, wie die Aufschrift verheifit, die eben dort angebracht
ist, wo das gnadenreiche Angesicht des Herrn vor Augen stehen sollte. Wie para-
dox und uneinldsbar diese Verheiffung und Vollendungsanmutung ist (als ,M&g-
lichkeit, verhiefien von ihrer Unmdglichkeit”, wie Adorno formulieren wiirde),
erweist einerseits der Umstand, dass die Kiste keine Kiste und schlechterdings
auch nicht zu 6ffnen ist, sondern in einem gleichsam negativen Akt der Werk-
tilgung nur durch konsequenten Abhub mit einem Stecheisen abzutragen ist,
und dass andererseits bereits der Vorschein des Kruzifixus in seiner ganzlichen
Schwarze so sichtbar das dsthetische Signum der Negativitat bekundet.

Gewiss, die Skulptur von Robin Page reduziert, wenn man so will, auf einen
bloBen Bildwitz, was als Uberbriickung der Kluft zwischen religidser und asthe-
tischer Erfahrung eine kiinstlerische und konzeptuelle Gestaltungsaufgabe im
kategorialen Sinn bildet und seit je als eine Herausforderung an die Anspriiche
und Kapazititen, aber auch an die Grenzen und Beschrankungen der bildpro-
duktiven Imagination wirksam wurde (auf der Produzenten- ebenso wie auf der
Rezipientenseite).

Eine Olskizze von Louis de Silvestre von 1734 etwa zeigt den Kruzifixus als
eine aus Wolken gebildete Figuration (Abb. 2). Die Inschrift auf dem monumen-
talen Leinwandgemalde, dem die Olskizze als Vorlage diente, erldutert, dass es
sich bei dem Sujet um die Wiedergabe einer gnadenhaft gewéahrten, himmli-
schen Wolkenerscheinung handelt, die dem Maler persénlich am Abend des
19. Mai 1734 wunderbarerweise widerfuhr, im Beisein des Abtes von Rotschberg
und anderer Personen, die als Zeugen aufgefiihrt werden: ,Das was man auf
diesem Bilde sieht, stellt einen Christus am Kreuz aus Wolken gebildet inmitten
eines blauen Himmels dar; er ist am Himmel auf der Seite des Sonnenuntergangs
im Weinberg von Rotschberg um 6:15 Uhr am Abend des 19. Mai 1734 gesehen
worden [...]", und dies vor mehreren Zeugen.”? Das Bild beansprucht nicht nur

12 ,,Ce que l'ont voit dans ce tableau, représentant un Christ en Croix formé par des nuées d'un
ciel bleu, a esté vu au ciel du coté du Soleil couchant a la vigne de Rotschberg a six heures et
un quart du soir le 19 May 1734. Sa durée parfaite a esté d'un quart d’heure. Les spectateurs
étaient: / Mr. I'abbé Pirenne. C. [Catholique] / Mr. Bildstein le fils et son valet. L. [Luthériens] /
Mr. Favrier. C./ Md. Embry. C./ Md. Richter veuve. L./ Les vignerons, les vigneronnes et le
jardinier. L./ Md. Sylvestre et ses deux filles. C./ et moi Louis Sylvestre qui 'ayt peint tel que
l'on voit ici. Les personnes cy-dessus nommées dont la plupart I'ont vu peindre sont conve-
nues de la parfaite ressemblance autant que l'art peut représenter une chose aussi admi-
rable et extraordinaire.” Siehe Harald Marx, ,Christus am Kreuz aus Wolken gebildet. Eine
Neuerwerbung der Gemaildegalerie Alte Meister”, in: Dresdner Kunstblitter 5 (1994), S.134—
140 (dort auch die dt. Ubers.); Xavier Salmon, Louis de Silvestre (1675-1760). Un peintre francais



138 Klaus Kriiger

den Status eines authentischen Dokuments (,,[als Betrachter am Ort war] ... ich,
Louis de Silvestre, der ich es so gemalt habe, wie man hier sieht”). Als Gemalde
mit dem besonderen Anspruch kiinstlerischer Ausgestaltung will es vielmehr
einerseits dem Gebot genauester Ahnlichkeit gerecht werden (,la parfaite res-
semblance”, wie allseits und einmiitig beglaubigt wird) und andererseits ebenso
sehr der addquaten Veranschaulichung der {ibernatiirlichen, wunderbaren und
durch getreue Kontrafaktur allein nicht einholbaren Dimension der himmli-
schen Apparition (insofern die Kunst, ,l'art” — und man konnte verdeutlichen:
sie allein — eine so wunderbare und aufiergewohnliche Sache darstellen kann:
,admirable et extraordinaire”).

Um diesen doppelten Effekt zu erzielen, nutzt der Maler die seinem Sujet zu-
grunde liegende Vorstellung von den Wolken als dem ursachlich figurativen Me-
dium, um durch die malerisch auflosende Einschmelzung des Leibes Christi, sei-
ner Gliedmaflen (vor allem seiner Hinde und Fiifse), des Lendentuches und des
Kreuzes mitsamt den umgebenden Wolken in eine gemeinsame, lebendig beweg-
te und dabei kohdrente Substanz, gebildet aus Farben und Formen, den Eindruck
einer leibhaft ausgepragten, greifbaren Pragnanz seiner Erscheinung zu erzeu-
gen und doch deren Unfasslichkeit, ihre Fliichtigkeit und nur im Augenblick ver-
klarenden Lichtes vor strahlend blauem Himmel gewéhrte, recht eigentlich aber
transfigurale Wirklichkeit zu demonstrieren. So verschrankt sich die bildliche
Darbietung der himmlischen Erscheinung also zugleich mit dem &sthetischen Ef-
fekt ihres Entzuges und bringt ein in der Tat liminales Seherlebnis hervor. Bekraf-
tigt wird dies durch die perspektivische Einrichtung der Szenerie in einer Un-
tersicht, die teleskopische Nahe mit entriickter Ferne, raumliche Unverortbarkeit
mit fester Verankerung in einer symmetrisch klar gebauten Anlage und durch
die Binnenrahmung der Wolken gefestigten Komposition verkniipft. Und nicht
von ungefdhr ist es gerade das Antlitz Christi, das sich bei aller dargebotenen
Ahnbarkeit durch seine Verschattung den Blickbemiihungen um eine ansichti-
ge Verifizierung verwehrt und entzieht. Pointiert gesprochen kénnte man sagen,
dass die dem Anblick in Aussicht gestellte Gnade der géttlichen Gegenwart (gra-
tia) hier als fortgesetzter Augenreiz und als unabschliefSbarer dsthetischer Effekt
eines offenen und doch ineinander abgestimmten, differenziert orchestrierten
Gefiiges von Farben und Formen erfahren wird, nicht undhnlich zu jener bild-
lichen Erscheinungsqualitét, die bereits von Leonardo in seinem wiederholten
Pladoyer fiir geschmeidige, weich gefiigte Formen ohne scharfe Konturen, fiir

a la Cour de Dresde, Paris 1997, S. 36, Kat. 11; Harald Marx (Hg.), Nach der Flut. Meisterwerke
der Dresdner Gemiildegalerie in Berlin, Leipzig 2002, S. 116, Kat. 43; Harald Marx, Sehnsucht und
Wirklichkeit. Malerei fiir Dresden im 18. Jahrhundert, Koln 2009, S. 328ff., Kat. 136; Roger Diede-
ren/Bernhard Maaz / Ute Christina Koch (Hgg.), Rembrandt, Tizian, Bellotto. Geist und Glanz
der Dresdner Gemiildegalerie, Miinchen 2014, S. 54f., Kat. 10.



Gratia und asthetische Immanenz 139

zart verflieende Farben, fiir behutsam angelegte Schatten etc. programmatisch
mit dem Begriff der dsthetischen Anmut (grazia) belegt wurde.

Es liegt auf der Hand, dass das Gemaélde und der auslésende Umstand seiner
Entstehung durch die alte, bis auf Mantegna, Leonardo oder Diirer zuriickreichen-
de Topik der Wolkenmalerei und ihrer kreativititsorientierten Behauptung einer
besonderen kiinstlerischen Kraft der projektiven Imagination grundiert ist (vgl.
Abb. 3 und 4)."In seinem kunsttheoretischen Traktat , Disegno” von 1549 etwa
rekurriert Anton Francesco Doni auf diese fiir den Malprozess vielfach virulen-
te Vorstellung von figuralen Wolkenerscheinungen: ,nelle nuvole ho gia veduto
animalacci fantastichi e castelli, con popoli e figure infinite e diverse”. Auf die
Frage nach der Herkunft dieser Bilderwelt jedoch (,,Credi tu che le sieno in quelle
nuvole che tu vedi?”) siedelt er deren eigentlichen Ursprung nicht in himmlisch
entfalteten Vorgaben an, sondern entschieden in der produktiven Einbildungs-
kraft des Kiinstlers: ,Nella fantasia e nella mia imaginativa, nel caos del mio
cervello””” Hinter dieser klaren Priorisierung der bildgenerierenden Fantasie im
Inneren des Kiinstlers gegeniiber einer bildgebenden Instanz, die extern, in den
Wolken des Himmels lokalisiert ist, scheint bereits jenes prekare Verhaltnis auf,
das auch und gerade im Diskursfeld religioser Kunst zwischen Vision und Imagi-
nation, zwischen gnadenhaft, aus gottlicher gratia heraus gewahrter Erscheinung
und der bildnerischen Selbsterméchtigung einer fantasiebegabten Projektion, der
Setzungskraft des dsthetischen Scheins besteht.

Maf3gebliche Kronzeugen fiir die diesbeziigliche Debatte seit der Renaissance
fanden sich fiir die beteiligten Humanisten und Theoretiker schon in der Antike.

13 ,Dell’ accompagnare i colori I'uno con l'altro, in modo che I'uno dia grazia all” altro.” — ,Della
bellezza de’ volti. Non si facciano muscoli con aspra definizione, ma i dolci lumi finisca-
no insensibilmente nelle piacevoli e dilettevoli ombre, e di questo nasce grazia e formosi-
ta.” — ,Della grazia delle membra. Le membra chol corpo debbono essere accomodate con
grazia [...] falli dolci, cioe di poca evidenza, con ombre non tinte”. Leonardo da Vinci, Trattato
della pittura, hg. von Ettore Camesasca, Vicenza 2000, S. 110f., Nr. 186; S. 156, Nr. 287; S. 165f.,
Nr. 316, sowie andere Stellen mehr. Vgl. Raymond Bayer, Léonard de Vinci. La grdce, Paris 1933;
Patricia Emison, ,Grazia”, in: Renaissance Studies 5 (1991), S. 427-460, bes. S.429f., 437f. und
449f.; Martino Rossi Monti, Il cielo in terra. La grazia fra teologia ed estetica, Turin 2008, S. 138ff.

14 Vgl. Horst W. Janson, , The ,Image made by Chance’ in Renaissance Thought”, in: De arti-
bus opuscula XL. Essays in Honor of Erwin Panofsky, hg. von Edward Meiss, New York 1961,
S.254-266. Zur metapikturalen Grundierung von Mantegnas beriihmten Wolkenreiter vgl.
bes.: Andreas Hauser, ,Andrea Mantegnas ,Wolkenreiter’. Manifestation von kunstloser Na-
tur oder Ursprung von vexierbildhafter Kunst?”, in: Die Unvermeidlichkeit der Bilder, hg. von
Gerhart von Graevenitz, Stefan Rieger und Felix Thiirlemann, Tiibingen 2001, S. 147-172; Ga-
briele Helke, ,The Artist as Martyr. Mantegna’s Vienna St. Sebastian”, in: Andrea Mantegna
Impronta del Genio, hg. von Rodolfo Signorini, Viviana Ebonato und Sara Tammaccaro, 2 Bde.,
Bd. 1, Florenz 2010, S.221-273; zuletzt: Stephen J. Campbell, ,Cloud-poiesis: Perception, Alle-
gory, Seeing the Other”, in: Senses of Sight. Towards a Multisensorial Approach of the Image. Es-
says in Honor of Victor 1. Stochita, hg. von Henri de Riedmatten, Nicolas Galley, Jean-Frangois
Corpataux und Valentin Nussbaum, Rom 2015, S.7-36, bes. S. 11ff.

15 Anton Francesco Doni, Disegno: fac simile della edizione del 1549 di Venezia, eingel. und
krit. hg. von Mario Pepe, Mailand 1970, S. 22, 82-83.



140 Klaus Kriiger

So fiihrte bereits Philostrat in Hinblick auf die Herstellung von Gotterstatuen aus,
dass ein Phidias oder ein Praxiteles gewiss nicht in den Himmel emporgestie-
gen seien, um dort von den Gottern ,Abbilder” anzufertigen; deshalb miisse man
ihre Statuen der Schopfungsleistung ihrer kiinstlerischen phantasia zurechnen:
Mimesis allein, so Philostrat, kann nur das Sichtbare wiedergeben, Phantasie
hingegen auch das Unsichtbare.”® Es ist ein Argument, das seit der Renaissance
lange fortwirkte und auf das noch Giovan Pietro Bellori in seiner einflussreichen
Schrift ,Idea” von 1664 rekurriert. Ausgehend von Philostrat und verwandten
Beispielen fiihrt er Guido Reni und sein Gemaélde mit dem Erzengel Michael von
1635 (Abb. 5) als einen zeitgendssischen Musterfall fiir diese Konstellation an und
zitiert dessen eigene (briefliche) Erlauterungen zur Entstehung dieses Bildes: , Ich
wollte, ich hétte den Pinsel eines Engels (pennello angelico) oder die Formen des
Paradieses gehabt (forme di Paradiso), um den Erzengel zu bilden und ihn im Him-
mel zu sehen (vederlo in cielo); aber so hoch konnte ich nicht steigen, und auf Erden
habe ich ihn vergebens gesucht. So habe ich ihn denn in jener Gestalt erblickt, die
ich mir in meiner Idee ausgepragt habe (ho riguardato in quella forma, che nell‘idea
mi sono stabilita).”V

Der in solchen Fallen virulenten Freisetzung kiinstlerischer Imagination und
dem Anspruch ihrer selbstbestimmten Umsetzung in der &dsthetischen Praxis
stand auf der anderen Seite, derjenigen der Theologie, das Beharren auf einer
Dichotomie zwischen religiser und asthetischer Erfahrung gegeniiber, einer
Dichotomie, die unausweichlich in den Mafigaben eines enggefiihrten Nachah-
mungsbegriffs fundiert war. Zumal vor dem Hintergrund von Reformation und
Katholischer Reform steht sie im Zeichen einer Revision jener Vorstellungen von
der Naturunabhéngigkeit und Naturiiberbietung der Kunst, wie sie die dstheti-
sche Theorie der Renaissance und des Manierismus hervorgebracht haben, um
damit das Kiinstliche und Kiinstlerische als eine Wirklichkeit eigenen Rechts ge-
geniiber dem Natiirlichen zu behaupten. So fordert etwa Gabriele Paleotti, der
Bologneser Kardinal, 1582 in seinem — zumindest theoretisch richtungweisen-
den - Bildertraktat vom Kiinstler, dass er sich in seiner Darstellung ausschliefs-
lich an den Bereich der Naturwirklichkeit und der Geschichte, also des in Heili-
ger Schrift und Hagiographie Uberlieferten, zu halten habe.” Jede Ambition der
Maler, im Interesse einer Visualisierung des Gottlichen Entwiirfe der eigenen
Einbildungskraft (,cose che s’hanno imaginate”) zur Darstellung zu bringen,

16 ,Die Phantasie hat das getan, die eine bessere Kiinstlerin ist als die Nachahmung, denn die
Nachahmung wird darstellen, was sie sah, die Phantasie aber, was sie nicht sah”. Philostrat,
Das Leben des Apollonios von Tyana, V119, zit. nach Erwin Panofsky, Idea. Ein Beitrag zur Be-
griffsgeschichte der dlteren Kunsttheorie, Berlin 1924, S.8; Martin Kemp, ,From ,Mimesis’ to
,Fantasia The Quattrocento Vocabulary of Creation, Inspiration and Genius in the Visual
Arts”, in: Viator 8 (1977), S. 347-398, hier S. 367.

17 Giovanni Pietro Bellori, L'Idea del pittore, dello scultore e dell’architetto, Rom 1664, S.17.

18 Dazu ausfiihrlich Paolo Prodi, Ricerche sulla teorica delle arti figurative nella riforma cattolica,
Bologna 1984, S. 55ff.; Anton W. A. Boschloo, Annibale Carracci in Bologna. Visible Reality in Art
after the Council of Trent, Den Haag 1974, S. 121ff.



Gratia und asthetische Immanenz 141

weist er entschieden zuriick. In den Darstellungsbereich der Kunst fillt dieser
Maf3gabe zufolge allein das Sichtbare der vorfindlichen Natur. , Altrimente seria
un confondere ogni cosa e passare tumultariamente dallo stato della natura a
quello della grazia o della gloria.”* Der Niederschlag der himmlischen Gnaden-
wirkung (grazia) wird somit ebenso ausdriicklich wie strikt von jeglicher gestalt-
schaffenden Tatigkeit des Kiinstlers selbst geschieden. Kurz: Paleotti vertritt hier
ein normatives, geistlich verstandenes und begriindetes Nachahmungskonzept,
das der dsthetischen Fiktion und der kiinstlerischen Schénheitskreation eine reli-
giose Sinngebungskraft und einen Erkenntniswert in Hinblick auf die christliche
Heilswahrheit entschieden abspricht.

Wie konkret sich diese Auffassung auch jenseits theoretischer Diskurse in re-
gelrechten Mafsgaben zur bildlichen Korrektheit niederschlagen konnte, ldsst sich
durch ein Beispiel aus den Spanischen Niederlanden beleuchten. Auch dort wen-
den sich die Theologen strikt gegen ,falsi dogmatis imagines”, wie der Erzbischof
Matthias Hovius als exponierter Vertreter der Katholischen Reform 1607 in den
Statuten des Provinzialkonzils der Erzdiozese von Mechelen formuliert. Er zielt
damit in detaillierter Einlassung gegen jede ,inhoneste’ Profanierung am ,loco
sacro” bzw. ,in Ecclesiis”, bis hin zur Anweisung, dass auf Altartafeln keine Bil-
der lebender Personen, sprich Stifterbildnisse, gemalt werden diirfen (,neque in
intima altarium tabula vivorum effigies depingantur”).” In der Tat fand diese An-
ordnung ihren Niederschlag und fiihrte in der Praxis zu einer klar markierten
Separierung der Stifter und ihrer Wirklichkeit von derjenigen der heilsgeschichtli-
chen Szenerie, die gleichsam als Wirklichkeit einer anderen Ordnung wie auf
einer Bithne dargeboten wird. Ein anschauliches Beispiel dafiir bietet etwa der
Kreuzigungsaltar mit den Mitgliedern der Antwerpener Schiitzengilde, den 1620
Hendrick de Clerck schuf (Abb. 6). Fraglos richtete man sich damit gegen jene
bildliche Praxis einer fiktionalen Transgression ,dallo stato della natura a quello
della grazia” (in den zitierten Worten Paleottis), wie man sie besonders eindriick-
lich etwa an Colijn de Coters Retabel von ca. 1500 in Briissel beobachten kann
(Abb. 7), in dem der geistliche Stifter auch im GrofSlenmafistab von den heiligen
und himmlischen Figuren nicht unterschieden direkt am Geschehnis der Geburt
Christi teilhat und dabei zudem die zentrale Bildposition fiir sich beansprucht.
Die nunmehr, im frithen 17. Jahrhundert, ,korrekt’ gemalten Stifterbilder revitali-
sieren also gegeniiber protestantischen Vorgaben einerseits ein spezifisch katho-
lisches Dispositiv, andererseits zielen sie auf eine Bildgestalt der klaren Trennung
zwischen heilig und profan, zwischen dem Status der Gnade und dem der irdi-
schen Natur. Und doch entgehen auch sie nicht einer zweideutigen Situation, in-
sofern sich die prominenten Stifter, unter denen etwa Mitglieder des Adels und
vorne links der vormalige Biirgermeister von Dordrecht figurieren, nicht nur me-

19 Gabriele Paleotti, ,Discorso intorno alle imagini sacre e profane (1582)", in: Trattati d'arte del
Cinquecento, hg. von Paola Barocchi, Bd. 2, Bari 1961, S. 117-509, hier S. 406.
20 Matthias Hovius, Decreta et Statuta Synodi Provincialis Mechliniensis, Mechelen 1607, S. 58.



142 Klaus Kriiger

taphorisch in den Vordergrund drangen und das sakrale, gnadenreiche Gesche-
hen regelrecht auf eine Hintergrundbiihne verschieben und gleichsam zur Staf-
fage machen.

Noch deutlicher wird diese Zwiespaltigkeit beim Epitaph des Adriaen van
Maeusyenbroeck, der, ein angesehener Rechtsanwalt, das Bild 1618 aus Anlass
des Todes seiner ihm gegeniiber dargestellten Frau Anna Elant von Jan Antho-
nisz van Ravensteyn fiir die Sint-Jans-Kerk im katholischen s"Hertogenbosch ma-
len liefs (Abb. 8).2' Das Stifterpaar riickt sich auch hier und eher in Abwendung
vom Gekreuzigten in den Vordergrund, um dort ihre Gesellschaft paradoxerwei-
se ganz leibhaftig mit den beiden heiligen Namenspatronen, Hadrian und Anna,
zu teilen, die nun ihrerseits und den Stiftern darin im Status gleichgestellt von
dem im Figurenmaf3stab wie auch qua Bild im Bild behutsam ferngeriickten Gol-
gathageschehen geschieden sind.

Fasst man, nach der bisherigen Erorterung, die Einlassungen der Katholischen
Reform zur Rolle des religiosen Bildes insgesamt ins Auge, dann wird deutlich,
dass sie eine aktuelle, produktive Auseinandersetzung mit der zentralen Frage,
namlich dernach dem Relevanzzusammenhang, der zwischen religioser Erkennt-
nis und Glaubensfundierung einerseits und &dsthetischer Erfahrung andererseits
besteht, am Ende schuldig bleiben. Der Rekurs auf einen Nachahmungsbegriff,
der auf einer Dualitdt von vorgegebener Wirklichkeit und nachgestaltetem Werk
beharrt, erscheint im Horizont eines neuen, pluralisierten und kontextualisierten
Wahrheitsbegriffs, wie ihn die epistemologische, aber auch die kiinstlerische Si-
tuation der frithen Neuzeit pragt, kaum mehr imstande, eine sinnstiftende Ver-
bindlichkeit zu gewadhrleisten. Denn, in den Worten von Hans Blumenberg,

Wahrheit im strengen Sinne von adaequatio bleibt nur noch méglich fiir
das, was der Mensch selbst geschaffen hat und was ihm dadurch voll-
kommen und ohne symbolische Vermittlung préasent sein kann [...]. Nicht
mehr zwischen dem darstellenden Kunstwerk und der Natur kann also
jetzt ein Wahrheitsbezug absoluten Ranges gesehen werden, sondern
zwischen dem verstehenden, mit Kunst umgehenden Subjekt und dem
kiinstlerischen Gebilde, das es als ein von ihm wenigstens der Moglichkeit
nach hervorgebrachtes Stiick Wirklichkeit ansieht. Nicht mehr im Verhalt-
nis zur Natur als einer ihm entfremdeten Schépfung, sondern in seinen
Kulturwerken konkurriert der Mensch mit der Unmittelbarkeit, in der
Gott mit seinen Werken als Urheber und Betrachter umzugehen vermag.
Die nie zuvor gekannte metaphysische Dignitédt des Kunstwerkes hat in

21 Henri L. M. Defoer, ,Volledige memorietafels zelfzaam in museaal bezit”, in: Bulletin van de
Vereniging Rembrandt 6 /3 (1996), S.8-10; Truus van Bueren (Hg.), Leven na de dood: Gedenken
in de late Middeleeuwen. Mit Beitragen von Wilhelmina C. M. Wiistefeld (Kat. Ausst. Utrecht,
Museum Het Catharijneconvent, 1999), Utrecht 1999, S.101, Kat. 103; Jeltje Dijkstra/Paul
P.W.M. Dirkse / A. E. A. M Smits (Hgg.), De schilderijen van Museum Catharijneconvent, Zwolle
2002, S. 20 und 246-247; Wilhelmina C. M. Wiistefeld / C. ]. F. van Schooten (Hgg.), Goddelijk
geschilderd: honderd meesterwerken van Museum Catharijneconvent, Zwolle 2003, S. 138-140.



Gratia und asthetische Immanenz 143

dieser, Einschrankung und Intensivierung zugleich bedeutenden, Wand-
lung und Spaltung des Wahrheitsbegriffes ihr Fundament.*

In der Freisetzung des kiinstlerischen Schaffens aus den Bindungen an Wahr-
heit und Wahrscheinlichkeit verwirklicht sich die Vorstellung von der Kunst als
einer neuen, anderen Natur. Thre ,Wirklichkeit” konstituiert sich nicht mehr als
Ausweis und Bestdtigung einer vorgegebenen Welt, als ,Vorschein’ einer jenseiti-
gen Wahrheit, sondern als Selbstwert und Prasenz von immanenter, dsthetischer
Konsistenz. An die Stelle einer Wahrheit der Substanz tritt damit die neue Wahr-
heit einer in der Kunst erscheinenden Wirkung und Geltung ihrer Schonheit.

Dass sich die im Kunstwerk erscheinende Schonheit als eine Wirklichkeit eige-
nen Rechts bekundet, heifst nichts anderes, als dass ihre Wirkung nicht mehr in
einer objektiven Bestimmung griindet, sondern in der Intensitat und Eindrucks-
macht, mit der sie sich dem wahrnehmenden Subjekt darbietet. Ihre Wirklichkeit
ist eine Wirklichkeit der Erfahrung, die sich erst in der Wahrnehmung durch
den Betrachter erfiillt. Damit setzt sich zugleich und in letzter Konsequenz das
Erfinden gegen das Abbilden, die Fiktion gegen die Historie ins Recht. Indem
der Kiinstler Dinge aus dem Nichts erschafft und dabei Grofieres und Schoneres
erzeugt, als es die Natur je hervorzubringen vermag, stellt er das Wunderbare
(admirabilia) her. Dieses Wunderbare bezeichnet nicht mehr eine durch das Werk
sich mitteilende gottliche Wahrheit, sondern vielmehr das Wunderbare der Kunst
selbst.” In dieser elementaren Vorstellung laufen letztlich die vielfaltigen und un-
terschiedlichen dsthetischen Kategorien zusammen, wie sie die Kunsttheorie des
Cinquecento unter den Begriffen von grazia und maraviglia, von stupore, terribilita
und anderen mehr in einem breiten Spektrum hervorgebracht hat.?

Angesichts der neuen Auffassung von einer weltimmanenten Weihe der Kunst
lief3 sich deren hergebrachte, sakrale Bestimmung nicht einfach durch eine theo-
logische Beschrankung und eine Reduktion ihres Wirklichkeitsbezuges restituie-
ren. Bereits Vasaris Kiinstlerviten bieten einigen Aufschluss iiber den klaren
Sinn, der fiir die Notwendigkeit bestand, religiose und &sthetische Erfahrung

22 Hans Blumenberg, ,Wirklichkeitsbegriff und Moglichkeit des Romans”, in: Nachahmung
und Illusion, hg. von Hans Robert Jaufl, Miinchen 1969 (Poetik und Hermeneutik I, 2. Aufl.),
S.9-27, hier S.20f.

23 ,[...] poeta[...] paene ex nihilo confingendo admirabilia quaedam producit: neque res gestas
historicorum modo pronuntiat, sed divina quadam et singulari ratione novas condit, earum-
que rerum, quae nusquam sunt, imagines format, et earum quae sunt, pulchriores effingit.
Qua propter hoc ipsum nomen adeptus est quod Deo tribuitur”; Giovanni Antonio Vipera-
no, De Poetica libri tres, Antwerpen 1579; zit. nach Gerhart Schroder, Logos und List. Zur Ent-
wicklung der Asthetik in der friihen Neuzeit, Konigstein (Ts.) 1985, S. 75.

24 Zu diesen Termini und ihrem kunsttheoretischen Kontext: David Summers, Michelangelo
and the Language of Art, Princeton 1981, S.171ff. und 234ff.; Jan Biatostocki, ,Terribilita”, in:
Stil und Uberlieferung in der Kunst des Abendlandes (Akten des 21. Internationalen Kongresses
fiir Kunstgeschichte in Bonn 1964), Bd. 3, Berlin 1967, S.222-225. Sowie zusammenfassend
Wiadystaw Tartakiewicz, ,Wer waren die Theoretiker des Manierismus?”, in: Zeitschrift fiir
Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft 12 (1967), S.90-103.



144 Klaus Kriiger

aus der Spannung jener Kontradiktion, wie sie in den Kunstlehren der Katho-
lischen Reform (und nattirlich auch der Protestanten) zum Vorschein gelangte,
zu l6sen und die charismatische Autoritit einer Verheiffung des Unbegreiflichen
und Wunderbaren in einem neuen, dsthetischen Wertbegriff der Kunst aufzuhe-
ben und zu kompensieren. So zielen Vasaris Beschreibungen immer wieder dar-
auf ab, alte, als wunderwirkend verehrte Gnadenbilder ungeachtet ihrer sakralen
Reputation dem (Euvre bekannter Kiinstler zuzuschreiben und hierdurch das
,Wunderhafte’, die Gnadenkraft, die ihnen eignet, in behutsamer Verschiebung
als Resultat einer wunderbaren Kunstfertigkeit auszuweisen. Von Pietro Caval-
lini etwa heifit es, er sei mit fortschreitendem Alter von religiosem Sinn erfiillt
gewesen, ,menando vita esemplare, che fu quasi tenuto santo”.* Das ist der alte
Topos vom gottergebenen Kiinstler, aber er bildet in diesem Fall nur die Voraus-
setzung, um die Glaubhaftigkeit zu stiitzen, mit der Vasari zwei der {iberregio-
nal bedeutendsten Gnadenbilder Italiens, das Wunderkruzifix in S. Paolo f.l.m. in
Rom und das Verkiindigungsfresko in SS. Annunziata in Florenz (,famosissima
in tutta Italia”), aus der Aura einer numinosen Entstehung zu riicken und sie
als Werke Cavallinis gewissermafSen kunsthistorisch zu verorten (beide natiir-
lich nicht von Cavallini).?*® Schon Giovanni Previtali hat gezeigt, wie die Werke
der alten Meister, der ,primitivi’, auf diese Weise zunehmend in eine historische
Perspektive gestellt werden und dabei ihr religioser Ausdruck dem Vermdogen
und der Kunstfertigkeit ihrer Schopfer zugemessen wird.” Giotto malte, so weif3
Vasari zu berichten, in Assisi ,,un San Francesco che riceve le stimate, tanto af-
fettuoso e devoto, che a me pare la pili eccellente pittura che Giotto facesse [...]"“.%
Fiir Spinello Aretino war es laut Vasari , cosa naturale [...] dare alle sue figure una
certa grazia semplice che ha del modesto e del santo, [e] pare che le figure chegli
fece de’Santi, e massimamente della Vergine, spirino un non so che di santo e di
divino, che tira gli uomini ad averle in somma reverenza”.* Es ist der Kiinstler
selbst, der der Bildfigur kraft deren Hervorbringung zugleich ihre grazia verleiht,
namlich als eine Eigenschaft, die sich dem Betrachter durch ihre &sthetische Er-
scheinung und Gegebenheit im und als Bild offenbart.

25 Gaetano Milanesi (Hg.), Le opere di Giorgio Vasari, Bd. 1, Florenz 1906, S. 542.

26 Ebd., S.541f. Zum Kult des Verkiindigungsbildes siehe Walter Paatz und Elisabeth Valenti-
ner Paatz, Die Kirchen von Florenz, Bd. 1, Frankfurt a. M. 1955, S.97f.; Eugenio M. Casalini,
La SS. Annunziata di Firenze: Studi e documenti sulla chiesa e il convento, Florenz 1971, S.51f,;
Zygmunt Wazbinski, ,[/Annunciazione della Vergine nelle Chiese della SS. Annunziata a
Firenze: un contributo al moderno culto dei quadri”, in: Renaissance Studies in Honor of Craig
Hugh Smyth, Bd. 2, Florenz 1985, S.533-549; sowie zuletzt Daniel Arasse, L'Annonciation ita-
lienne. Une histoire de perspective, Paris 1999, S.107ff. Zum Typus und zur Tradition des pictor
christianus siehe Alessandro Zacchi, ,La figura dell’ ,artefice cristiano’ nel ,Discorso intorno
alle imagini sacre e profane’ di Gabriele Paleotti”, in: Carrobbio 11 (1985), S. 339-347; Gabrie-
le Wimbdck, Guido Reni (1575-1642): Funktion und Wirkung des religidsen Bildes, Regensburg
2002, S.17-35.

27 Siehe Giovanni Previtali, La fortuna dei primitivi. Dal Vasari ai neoclassici, Turin 1964, S. 16ff.

28 Milanesi, Vasari, S. 379.

29 Ebd., S.685.



Gratia und asthetische Immanenz 145

Das ,Heilige” der Werke ist hier zur innerweltlichen Kategorie geworden, zum
historisch wie asthetisch konstituierten und bewertbaren Ausdruck, der einer
kiinstlerischen ratio entspringt. Es ist letztlich jener das Werk in seinem Status
definierende Selbstausdruck des Kiinstlers, der sich im Verlauf des 16. Jahrhun-
derts im nachgerade sprichwortlich gewordenen Motto Ogni pittore dipinge sé kris-
tallisiert.*® Der Gedanke von einer unnennbaren, wunderbaren Ausstrahlung,
einer in den Bildern liegenden , certa grazia” einem ,non so che di santo”, dessen
Vasari sich dabei in seiner Darlegung bedient, steht in Abkunft des in der Tradi-
tion mystischen Sprechens verankerten Topos der Unsagbarkeit, des ineffabile der
Gotteserfahrung. Vasari wendet ihn um in eine Kategorie der dsthetischen Erfah-
rung. Das ,non so che” steht hier fiir ein begrifflich und verstandesmaéfig nicht
erfassbares Geheimnis, welches das Werk durch seine Unerschopflichkeit in sich
tragt, ein ,Geheimnis des Gefallens, erkennbar nur an seinen Wirkungen”.?!

Dabei zeichnet sich ab, dass die dsthetische Distanzsetzung, die den neuen
Freiraum fiir das Erlebnis des religiosen Bildes als eines Werkes der Kunst schafft,
einher geht mit einem Prozess seiner Historisierung, wie ihn die ;kunsthistori-
sche Verortung’ der alten Gnadenbilder, ihre von Vasari vorgenommene Zuwei-
sung an Kiinstler und geschichtliche Entstehungskontexte exemplarisch bezeugt.
Es versteht sich und sei hier nur am Rande vermerkt, dass diese kunsttheoretische
Konzeptualisierung keineswegs nur alte Gnadenbilder betrifft, sondern allererst
auf aktuelle Kunst und deren metaphysische Dignitat gerichtet ist (Paradigma ist
Michelangelo, der artista divino par excellence), und dass sie kein spezifisch italie-
nisches Phanomen darstellt. Joachim von Sandrart etwa rithmt sich 1675 seiner
sieben, fiir das Kloster Lambach in Oberdsterreich gemalten Altarbilder wenig
bescheiden als einer strahlenden Zier des Kirchenraums und berichtet, dass die
Kunstliebhaber nur so dorthin stromten, weil er mit seinen religiosen Gemaélden,

30 Vgl. Martin Kemp, ,,Ogni dipintore dipinge sé: A Neoplatonic Echo in Leonardo’s Art The-
ory?”, in: Cultural Aspects of the Italian Renaissance. Essays in Honour of Paul Oskar Kristeller,
hg. von Cecil H. Clough, New York 1976, S. 311-323; David Summers, ,,ARIA II: The Union of
Image and Artist as an Aesthetic Ideal in Renaissance Art”, in: Artibus et historiae 20 (1989),
S.15-31; Frank Zollner, ,,,Ogni Pittore Dipinge Sé”. Leonardo da Vinci and ,Automimesis’,
in: Der Kiinstler iiber sich selbst in seinem Werk: Internationales Symposium der Bibliotheca
Hertziana Rom 1989, hg. von Matthias Winner, Weinheim 1992, S.137-160; Ulrich Pfisterer,
,Kiinstlerische ,potestas audendi’ und ,licentia’ im Quattrocento”, in: Rémisches Jahrbuch der
Bibliotheca Hertziana 31 (1996), S. 107148, hier bes. S. 137-138.

31 Zit.nach: Erich Kdhler, ,,Je ne sais quoi’. Ein Kapitel aus der Begriffsgeschichte des Unbegreif-
lichen”, in: Romanistisches Jahrbuch 6 (1953-54), S.21-59, hier S.32. Zu dieser Vorstellungska-
tegorie und ihrer Semantik: ebd.; Giulio Natali, ,,Storia del ,non so che’, in: ders., Fron-
de sparse. Saggi e discorsi (1947-1959), Padua 1960, S.39-49; ders., ,Ancora del ,non so che’,
in: ebd., S.49-55; Erich Kohler, ,Je ne sais quoi”, in: HistWbPh 4 (1976), Sp. 640-644; Paolo
D’Angelo und Stefano Velotti, Il ,non so che’. Storia di una idea estetica, Palermo 1997; Richard
Scholar, The Je-Ne-Sais-Quoi in Early Modern Europe. Encounters with a Certain Something, Ox-
ford 2005. - Siehe auch den Beitrag von Ulrike Schneider in diesem Band.



146 Klaus Kriiger

die regelrecht wie , Wunderstiicke” leuchten wiirden, ,eine vollkommene Schule
der ganzen Mahlereykunst” geschaffen habe (vgl. Abb. 9).2

Die Vielfalt der Spielarten und Auspragungen dieser diskursiven Formation
ist hier nicht aufzufachern. Ein Gemailde des in Flandern gebiirtigen, aber seit
seiner Jugend in Italien und besonders in Florenz lebenden und arbeitenden Li-
vio Mehus von ca. 1650-55 zeigt den Genius der Malerei (Abb. 10).* Der gefliigelte
und lorbeerbekronte Genius, der die Malerei allegorisch verkorpert, sitzt mit Pin-
sel und Palette an der Staffelei, vertieft in die Ausfiithrung seines Gemaldes, wah-
rend der leibhaftige Maler selbst mit scharfem, den Betrachter unvermittelt ad-
ressierenden Blick dessen Aufmerksamkeit fiir sich als den eigentlichen, sprich:
den unallegorischen Protagonisten der hier vorgefiihrten Kunst beansprucht, mit
einem Blick, der von Intellekt, Intensitdt und acutezza zeugt, indessen das Ge-
sicht des Genius verschattet und mithin ohne sonderliche Artikulation bleibt. So
selbstbewusst die Malerei sich damit als ein dem Ingenium des Kiinstlers und
seinem inspirierten, wachen Sinn und Auge verdanktes Vermogen inszeniert, so
ist sein Metier doch nicht im profanen Atelier, sondern im Sakralraum und direkt
vor einem Altar angesiedelt, der mit seiner weiflen Altardecke und einem leuch-
tend roten Antependium deutlich genug ins Licht gesetzt ist. Und mehr noch: Das
Gemilde auf der Staffelei, das der Genius gerade malt, entspringt ersichtlich gar
nicht seinem eigenen Ingenium, sondern offenbart sich als getreue Kopie nach
jenem Bild, das dem Altar als Retabel dient. Damit scheint sich der Darstellung
ein anderes, vorderhand aus alter Tradition hergebrachtes Modell vom Kiinstler
einzuschreiben, ndmlich dasjenige, das ihn bei der Herstellung religioser Bilder
mafigeblich auf festgelegte Vorgaben und auf die Autoritdt beglaubigter Vorla-
gen verpflichtet, das den Anspruch eigener kiinstlerischer Originalitdt also dem
Postulat religioser Authentizitdt unterordnet. Blickt man allerdings genauer auf
das in Rede stehende Altarbild und auf seine Kopie, so wird rasch klar, dass hier

32 Christian Klemm, Joachim von Sandrart. Kunst-Werke und Lebens-Lauf, Berlin 1986, S.232-251,
Nr. 117-123; Michele-Caroline Heck, ,,D'une école de peinture a une académie de papier. Les
retables de I'église de Lambach”, in: Joachim von Sandrart. Ein europdischer Kiinstler und Theo-
retiker zwischen Italien und Deutschland. Akten der internationalen Tagung Rom (Bibliotheca
Hertziana), April 2006, hg. von Sybille Ebert-Schifferer und Cecilia Mazzetti di Pietralata,
Miinchen 2009, S. 85-95; vgl. Joachim von Sandrart, Teutsche Academie der Bau-, Bild- und Mah-
lereykiinste, Niirnberg 1675: ,Wir wollen nun auch anderer seiner vornehmsten Stucke, mit
denen Er so manchen Ort bezieret, erwahnen. Unter denselben leuchten insonderheit die
sieben Altarblatter, die Er auf Erforderung des Hochlobwiirdigen Herrn Praelatus Placidi
in das Gotteshaus und Kloster Lambach verfartiget, worinn Er alte und junge Geist- und
Weltliche, hohe und niedere Personen, alter und neuer Weltarten, Historien und Gedichte,
Gebédude und Landschaften, Tag und Nacht, Liecht und Dunkel vorgestellet und also eine
vollkommene Schule der ganzen Mahlereykunst damit aufgerichtet. [...] Daher [...] diese
sieben Sandrartische Wunderstucke wohl eine vollkommene Mahlereyschule mogen ge-
nennet werden.” (ebd., ,Lebenslauf”, S.40-42).

33 Mina Gregori, , Livio Mehus o la sconfitta del dissenso”, in: Livio Mehus. Un pittore barocco
alla corte dei Medici 1627-1691 (Catalogo della mostra Firenze, Sala Bianca di Palazzo Pitti,
27 giugno-20 settembre 2000), hg. von Marco Chiarini, Livorno 2000, S. 17-37, hier: S. 19 und
21.



Gratia und asthetische Immanenz 147

wiederum ein anderer, und neuerlich gegenstrebiger Aspekt zum Tragen kommt,
insofern es sich dabei um Tizians ,Martyrium des HI. Petrus Martyr” von 1530
handelt, seinerseits bekanntlich eines der in der Tat originellsten Werke der Ma-
lereigeschichte iiberhaupt, mit angestammten Traditionen brechend, in ingeni-
Oser kiinstlerischer Setzung und inventio eine langdauernde, iiberaus weitgrei-
fende Rezeption auslésend und von Anbeginn weithin geriihmt und berithmt
(das Werk besafs ehemals ein monumentales Format von 515 x 308 c¢m, es ist 1867
verbrannt und seither am urspriinglichen Standort ersetzt durch die bereits 1691
gefertigte, formatgleiche Kopie von Johann Carl Loth: Abb. 11; die weite Verbrei-
tung des Gemildes und ihren hohen Bekanntheitsgrad bezeugt im Ubrigen etwa
die Radierung von Martino Rota von ca. 1581-82: Abb. 12).3

Damit gewinnt das Konzept vom Kiinstler und seiner Rolle als Instanz der
Aushandlung zwischen religitser und asthetischer Erfahrung hier zusétzliche
Facetten. Denn als Mafigabe und gleichsam als verbindliches Bildungsziel fiir
das eigene Bildvermdogen figuriert zwar das religiose Gemaélde, und die Staffelei
als Ort seiner Entstehung ist deutlich genug dem Altar als Ort seiner hoheren,
finalen Bestimmung assoziiert, dergestalt dass sogar der Kasten der Staffelei mit
seinen Geritschaften von Gefédfs und Pinseln hintergriindig die Vorstellung von
einer Liturgie des Malaktes in den Sinn rufen mag. Und doch steht diese Mafs-
gabe (des religiosen Gemaldes) hier zugleich und signifikant als Inbegriff des in-
genidsen, virtuosen Werkes eines artista divino schlechthin und damit als Hervor-
bringung aus dem Setzungsanspruch von Kriterien der dsthetischen Immanenz
vor Augen. Kurz: In die religiose, transzendenzverpflichtete Sinngabe ist die in-
nerweltlich fundierte Originalitédt eingeschrieben und vice versa, und beide Pole
werden gleichsam als intrinsisch miteinander vermittelt vorgefiihrt.

Bedenkt man, dass die Praxis des Kopierens von Gemalden selbst fiir hochran-
gigste Sammlungen und Auftraggeber seinerzeit {iberaus verbreitet, ja inflationar
war und sich folglich auch der Diskurs um Begriff und Bedeutung des ,Originals’
entsprechend vieldimensional gestaltete (prominentes Fallbeispiel ist das Werk
Caravaggios); bedenkt man andererseits, dass die Darstellung neben Genius und
Religion noch ein weiteres Leitbild bzw. Anleitungsmodell fiir den Kiinstler gel-
tend macht, ndmlich dasjenige der Natur, die im Ausblick auf die weite, wolken-
reich bewegte und in mildem Sonnenlicht erstrahlende Landschaft figuriert
und nicht nur dem blickintensiven Maler direkt zugeordnet ist, sondern auch
so augenscheinlich ihren Widerhall im gleichfalls rundbogig abgeschlossenen
Staffeleibild findet; und bedenkt man ferner, dass der ,,Genius der Malerei” ein
Pendant im ,,Genius der Skulptur” besitzt (Abb. 13), einem Gemalde, das mit der
anderen Kunstgattung dem religiosen Bild nunmehr auch ein anderes Paradigma
und Vorbild als dsthetische Herausforderung gegentiberstellt, namlich dasjenige
der nicht mehr christlich-religiosen, sondern profanen, ja heidnischen Antike,

34 Zu Tizians Gemalde ausfiihrlich: Patricia Meilman, Titian and the Altarpiece in Renaissance
Venice, Cambridge 2000, dort auch S. 111ff. zu seiner Rezeption.



148 Klaus Kriiger

mit einem Bronzestandbild der Minerva als Gottin der Weisheit und der Kiinste,
der Trajanssaule und dem Herkules Farnese, dann wird (nach allem) ohne weite-
res deutlich, dass sich aus der Betrachtung dieses Beispiels ein noch sehr viel wei-
terer Radius an Aspekten ergibt, als er hier abgesteckt werden kann (auch etwa
mit dem Wechsel vom Augen- zum Tastsinn als alternativen sensuellen wie auch
asthetischen Erfahrungsbedingungen etc.).

Ich beriihre nurmehr im Ausblick die Frage nach der historischen Genese und
den komplexen Begriindungszusammenhéngen der hier diskutierten diskursi-
ven Formation. Ist sie bei Vasari und in der Kunsttheorie des Cinquecento als
konzeptuelle Modellierung des Kiinstlerbildes und des Bildes von Kunsterfah-
rung breit sedimentiert, so ist sie doch auch langst zuvor schon, etwa im frithen
Quattrocento und im elitiren Umfeld der oberitalienischen Hofkunst angangig,
exemplarisch fassbar in der Auferung von Leonello d’Este, dem Markgrafen von
Ferrara, wenn er tiber ein Marienbild von der Hand des Pisanello ausfiihrt: ,Denn
jenes Bild, auf wunderbare Weise gemalt (mirum in modumy), begehre ich zu sehen,
sowohl ob der herausragenden Begabung (bzw. schopferischen Erfindungsgabe)
des Malers (excellenti pictoris ingenio), als auch wegen der aufierordentlichen reli-
giosen Hingabe an die Jungfrau Maria (precipua Virginis devotione).”*® Der dop-
pelte Aspekt des Bildes als kiinstlerische Kreation und als dem religiosen Sinn
verpflichtete Darstellung wird hier lakonisch in die sprachliche Formel des ,,so-
wohl — als auch” gefasst und kurzerhand von der Spannung einer Kontradiktion
oder Divergenz entlastet. Hingegen hat anders bereits frither Francesco Petrarca
den Gegensatz, ja die Dichotomie zwischen religioser und &dsthetischer Erfahrung
betont und sie als Folge einer sozialen Schichtung bzw. eines Bildungsgefalles der
Kunstrezeption gedeutet. So schreibt er in einer schon von Mommsen und Bax-
andall diskutierten Passage seines Testamentes von 1370 {iber ein Tafelbild der
HI. Jungfrau Maria, ein Werk von niemand geringerem als Giotto, dem herausra-
genden Maler (operis lotti pictoris egregii), das er selbst besafs und das er seinem
Freund Francesco da Carrara zu vermachen beabsichtigte, dass die , Schonheit”
(pulchritudinem) dieses Bildes von den Unkundigen nicht verstanden wiirde, dass
eben diese Schonheit aber die Kenner der Kunst in Staunen und Bewunderung
versetze (magistri autem artis stupent).>®

Es scheint kein Zufall, dass wir mit Petrarca und weitergehend mit Giotto in
einen historischen Kontext geraten, der in der Tat genuine, umfassende Begriin-

35 ,Illiam enim mirum in modum videre cupio tum excellenti [sic] pictoris ingenio tum vero
precipua Virginis devotione” (1432): Documenti e fonti su Pisanello (ca. 1395-1581), hg. von
Dominique Cordellier (= Verona illustrata 8, 1995), S. 50-52, doc. 16; Lionello Puppi (Hg.), Pisa-
nello. Una poetica dell'inatteso, Mailand 1996, S. 248.

36 ,[...] dimitto tabulam meam sive iconam beate Virginis Marie, operis Iotti pictoris egre-
gii, [...] cuius pulchritudinem ignorantes non intelligunt, magistri autem artis stupent [...]",
zit. nach Theodor Ernst Mommsen, ,, The Last Will: A Personal Document of Petrarch’s Old
Age”, in: ders., Medieval and Renaissance Studies, hg. von Eugene F. Rice, jr., Ithaca (New York)
1959, S.197-235, hier S.213f.; Michael Baxandall, Giofto and the Orators. Humanist Observers of
Painting in Italy and the Discovery of Pictorial Composition, 13501450, Oxford 1971, S. 60.



Gratia und asthetische Immanenz 149

dungsstrukturen fiir die in Rede stehende diskursive Formation aufweist. Derge-
stalt lésst sich fiir eben diesen Kontext vielfaltig dingfest machen, dass im Zuge
einer ungewohnlich beschleunigten funktionalen Ausdifferenzierung identitats-
stiftender Einheitsideale, Wertbegriffe und Gemeinwohlideen aus bisherigen
kirchlich-religiosen Fundierungszusammenhédngen Bildern und Bildprogram-
men die sozial wirksame Funktion zuwachst, nicht nur durch neuartige Ikonogra-
phien, sondern auch und gerade durch neue medieneigene Sprachformen und
innovative Visualisierungspotentiale ein durch diese Entwicklung aufgetretenes,
gleichsam charismatisches Vakuum zu besetzen und es, gewissermafsen kom-
pensatorisch, mit einer quasi-religiosen Autoritdt von ansichtiger, ansprechen-
der Schonheit zu fiillen. Der Podesta in Siena ,fecit mirabiliter et pulcre pingi
salam sive curtem domus comunis” (heiflt es 1316); die méachtige Florentiner
Kaufmannszunft sorgte 1314 fiir ,figuras et picturas [...], que multum illuminant
et dilectant corda et oculos civium et singularum personarum aspicientium”;
»pro honore comunis [...] et pulchritudine civitatis” formuliert 1297 der Ratsbe-
schluss zum Bau des Palazzo Pubblico in Siena.” So oder dhnlich lauten zahlrei-
che Formulierungen in Statuten, amtlichen Kundgaben, Notariatsakten usw. Sie
zeugen von der programmatisch-diskursiven Sinnzumessung an die &dsthetische
Erscheinungsweise offentlicher Ausstattungen, die im Kern nichts anderes be-
kunden als die Beschworung eines Gliickszustandes der Gegenwart, der sich im
Anschauungsbild eines wohlgestalteten Gemeinwesens als dem fiir alle Biirger
augenfalligen Dispositiv der gesellschaftlichen Eintracht und wirtschaftlichen
wie politischen Prosperitit manifestiert.*

37 Gaetano Milanesi (Hg.), Documenti per la storia dell’arte senese, Bd.1, Siena 1854, S.180f.,
doc. 30; vgl. Helene Wieruszowski, ,,Art and the Commune in the Time of Dante”, in: Specu-
lum 19 (1944), S. 14-33, hier S. 31f.

38 Gaetano Milanesi (Hg.), Nuovi documenti per la storia dell’arte toscana, Rom 1893, S.19; vgl.
Robert Davidsohn, Geschichte von Florenz, 4 Bde., Berlin 1896-1927, Bd. 4.3, S.224f. mit An-
merkungsapparat S.59; vgl. Wolfgang Braunfels, Mittelalterliche Stadtbaukunst in der Toskana,
Berlin 1953, S. 144.

39 Im Finanzierungsbeschluss der Vorsteher der Sieneser Steuerbehorde (Provveditori della
Biccherna), zit. nach Edna Carter Southard, The Frescoes in Siena’s Palazzo Pubblico, 1289-1539:
Studies in Imagery and Relations to other Comunal Palaces in Tuscany, New York / London 1979,
S.11.

40 Vgl. grundsatzlich zur betreffenden Idee der civitas und zur identitétsstiftenden Funktion
baulicher und kiinstlerischer Leistung: Braunfels, Mittelalterliche Stadtbaukunst in der Toskana;
Hermann Bauer, Kunst und Utopie. Studien iiber das Kunst- und Staatsdenken in der Renaissance,
Berlin 1966, S.1-17 (,,Zur Sdkularisierung des Himmelsbildes in der italienischen Stadt”);
Richard A. Goldthwaite, Wealth and the Demand for Art in Italy 1300-1600, Baltimore / London
1993, hier bes. S. 69ff.; Klaus Kriiger, , Selbstdarstellung im Konflikt. Zur Reprasentation der
Bettelorden im Medium der Kunst”, in: Die Reprisentation der Gruppen. Texte — Bilder — Objekte,
hg. von Otto Gerhard Oexle und Andrea von Hiilsen-Esch, Gottingen 1998, S. 127-186; Albert
Dietl, ,Die reale und die imaginierte Stadt: Kommunales Baugesetz und Stadtebild in den
ober- und mittelitalienischen Kommunen der Dantezeit”, in: Stadt-Ansichten, hg. von Jiirgen
Lehmann und Eckard Liebau (Bibliotheca academica, I), Wiirzburg 2000, S. 81-102; Rolando
Dondarini, , Lo strumento comunale come strumento di trasmissione dell'immagine politica
ed etica della citta”, in: Imago urbis. L'immagine della citta nella storia d’Italia, hg. von Francesca



150 Klaus Kriiger

Was sich hier vollzieht, erscheint als ein ebenso fundamentaler wie folgewirk-
samer Prozess einer Re- und Umsemantisierung durch asthetisch operationali-
sierte Wertbesetzung. Verkiirzt und pointiert gesprochen kénnte man sagen, dass
in einem innerweltlich zunehmend ausdifferenzierten und rationalisierten Be-
zugsfeld Bildern verstarkt die Aufgabe zuwéchst, dieses Bezugsfeld charisma-
tisch zu tiberhdhen und aller Alltdglichkeit institutioneller Verhéltnisse zu ent-
riicken. Der Begriff des Charismas und seine dsthetische Wendung erscheint fiir
eine derartige Uberlegung besonders vielversprechend, wird er doch — im An-
schluss an Max Weber und die Fortfiihrung seiner Theorie durch jiingere kultur-
soziologische Perspektiven — als Manifestationsform aufleralltiaglicher Ideen ver-
standen, die durch die Vorgabe von Sinn Erldsung aus alltaglicher menschlicher
Lebensfiithrung, gesellschaftlicher Bedingung und je mit ihr verkniipfter Hand-
lungsunsicherheit versprechen. Im hier angesprochenen historischen Rahmen
kann der Charisma-Begriff, wie es scheint, auf eine besondere, soziostrukturelle
Dimension des Asthetischen verweisen, das als Medium und Agens einer gesell-
schaftlich umfassend wirksamen Zuschreibungsdynamik fungiert, die religiose
(und zugleich auch ideologische und politische) Werte {ibertragt bzw. neu for-
miert. Dergestalt dass allererst dieser Prozess einer genuinen Neusemantisie-
rung sozialer, politischer und religioser Wertbegriffe durch Asthetisierung ein
substantielles Ferment fiir jene systematische Uberhohung, ja Sakralisierung
des Asthetischen in sich birgt, die erst in einem Folgeschritt seit der Renaissance
als eine zunehmende Divinisierung des Kunstschénen und als eine dann auch
kunsttheoretisch institutionalisierte Reklamierung von dessen quasi-religioser
Offenbarungsleistung zutage tritt (etwa durch das Begriffsfeld der grazia). Inwie-
weit damit eine Konstellation in den Blick riickt, deren Konsequenzen auch lang-
fristig, bis hin zur Entfaltung der Kunstreligion im 18. und 19. Jahrhundert vi-
rulent bleiben und die sich noch in jener Vorstellung von einer ,Postfiguration’
religiosen Erlebens durch die moderne Kunst manifestieren, der zufolge die ds-
thetische Immanenz des autonom gewordenen Kunstwerks als Erbe der Religion
zu begreifen ist und eben von daher selbst wiederum religios tiberhoht wird, sei
freilich dahingestellt.

Bocchi und Rosa Smurra (Atti del Convegno internazionale, Bologna 5.-7. September 2001),
Rom 2003, S.271-284; Rosa Smurra, ,Prassi amministrativa e spazi urbani di circolazione
come immagine della citta: Bologna alla fine del Duecento”, in: ebd., S.417-439; Michael
Stolleis / Ruth Wolff (Hgg.), La bellezza della citta. Stadtrecht und Stadtgestaltung im Italien des
Mittelalters und der Renaissance, Tiibingen 2004; Klaus Kriiger, Politik der Evidenz. Offentliche
Bilder als Bilder der Oﬁ‘entlichkeit im Trecento, Gottingen 2015, bes. S. 90ff.



Gratia und asthetische Immanenz 151

Literaturverzeichnis

Quellen

Bellori, Giovanni Pietro, L'Idea del pittore, dello scultore e dell’architetto, Rom 1664.

Cordellier, Dominique (Hg.), Documenti e fonti su Pisanello (1395-1581), Verona 1995
(Verona illustrata 8).

Doni, Anton Francesco, Disegno: fac simile della edizione del 1549 di Venezia, eingel. und
krit. hg. von Mario Pepe, Mailand 1970.

Hovius, Matthias, Decreta et Statuta Synodi Provincialis Mechliniensis, Mechelen 1607.

Milanesi, Gaetano (Hg.), Documenti per la storia dell’arte senese, Bd. 1, Siena 1854.

Milanesi, Gaetano (Hg.), Nuovi documenti per la storia dell’arte toscana, Rom 1893.

Milanesi, Gaetano (Hg.), Le opere di Giorgio Vasari, Bd. 1, Florenz 1906.

Paleotti, Gabriele, ,Discorso intorno alle imagini sacre e profane (1582)", in: Trattati
d’arte del Cinquecento, hg. von Paola Barocchi, Bd. 2, Bari 1961, S. 117-509.

Sandrart, Joachim von, Teutsche Academie der Bau-, Bild- und Mahlereykiinste, Niirnberg
1675.

da Vinci, Leonardo, Trattato della pittura, hg. von Ettore Camesasca, Vicenza 2000.

Sekundirliteratur

Adorno, Theodor W., Asthetische Theorie [1970], Frankfurt a. M. 2012.

Arasse, Daniel, L'Annonciation italienne. Une histoire de perspective, Paris 1999.

Auerochs, Bernd, Die Entstehung der Kunstreligion, Gottingen 2009.

Bauer, Hermann, Kunst und Utopie. Studien iiber das Kunst- und Staatsdenken in der Re-
naissance, Berlin 1966.

Baxandall, Michael, Giotto and the Orators. Humanist Observers of Painting in Italy and the
Discovery of Pictorial Composition, 1350-1450, Oxford 1971.

Bayer, Raymond, Léonard de Vinci. La grice, Paris 1933.

Biatostocki, Jan, ,Terribilita”, in: Stil und Uberlieferung in der Kunst des Abendlandes (Ak-
ten des 21. Internationalen Kongresses fiir Kunstgeschichte in Bonn 1964), Bd. 3,
Berlin 1967, S.222-225.

Blumenberg, Hans, ,Wirklichkeitsbegriff und Moglichkeit des Romans”, in: Nachah-
mung und Illusion, hg. von Hans Robert Jaufs, Miinchen 1969 (Poetik und Hermeneu-
tik I, 2. Aufl), S.9-27.

Boschloo, Anton W. A., Annibale Carracci in Bologna. Visible Reality in Art after the Coun-
cil of Trent, Den Haag 1974.

Braunfels, Wolfgang, Mittelalterliche Stadtbaukunst in der Toskana, Berlin 1953.

Braungart,Wolfgang / Fuchs, Gotthard / Koch, Manfred (Hgg.), Asthetische und religidse
Erfahrung der Jahrhundertwenden, 3 Bde., Bd. 1: um 1800, Bd.2: um 1900, Bd.3: um
2000, Paderborn 1997-2000.

van Bueren, Truus / Wiistefeld, Wilhelmina C. M. (Hgg.), Leven na de dood. Gedenken in
de late Middeleeuwen (Kat. Ausst. Utrecht, Museum Het Catharijneconvent, 1999),
Utrecht 1999.

Campbell, Stephen J., ,,Cloud-poiesis: Perception, Allegory, Seeing the Other”, in: Sen-
ses of Sight. Towards a Multisensorial Approach of the Image. Essays in Honor of Victor I.
Stoichita, hg. von Henri de Riedmatten, Nicolas Galley, Jean-Francois Corpataux
und Valentin Nussbaum, Rom 2015, S. 7-36.

Casalini, Eugenio M., La SS. Annunziata di Firenze: Studi e documenti sulla chiesa e il con-
vento, Florenz 1971.



152 Klaus Kriiger

Coulet, Henri , La beauté n’est que la promesse du bonheur”, in: La quéte du bonheur et
Vexpression de la douleur dans la littérature et la pensée francaises, Mélanges offerts a
Corrado Rosso, hg. von Carminella Biondi et al., Genf 1995, S. 113-123.

D’Angelo, Paolo / Velotti, Stefano, I ,non so che’. Storia di una idea estetica, Palermo 1997.

Davidsohn, Robert, Geschichte von Florenz, 4 Bde., Bd. 4, Berlin 1927.

Defoer, Henry L. M., ,Volledige memorietafels zelfzaam in museaal bezit”, in: Bulletin
van de Vereniging Rembrandt 6 /3 (1996), S. 8-10.

Diederen, Roger /Maaz, Bernhard / Koch, Ute Christina (Hgg.), Rembrandt, Tizian, Bel-
lotto. Geist und Glanz der Dresdner Gemiildegalerie, Miinchen 2014.

Dietl, Albert, ,,Die reale und die imaginierte Stadt: Kommunales Baugesetz und Stadte-
bild in den ober- und mittelitalienischen Kommunen der Dantezeit”, in: Stadt-An-
sichten, hg. von Jiirgen Lehmann und Eckard Liebau, Wiirzburg 2000 (Bibliotheca
academica, 1), S. 81-102.

Dijkstra, Jeltje / Dirkse, Paul P. W. M. / Smits A. E. A.M (Hgg.), De schilderijen van Mu-
seum Catharijneconvent, Zwolle 2002.

Doering, Pia Claudia, , Die Schonheit — Nur ein Gliicksversprechen? Hobbes, Stendhal,
Baudelaire”, in: Charles Baudelaire. Dichter und Kunstkritiker, hg. von Karin Wester-
welle, Wiirzburg 2007, S. 107-121.

Dondarini, Rolando, ,Lo strumento comunale come strumento di trasmissione
dell'immagine politica ed etica della citta”, in: Imago urbis. L'immagine della citta nel-
la storia d’Italia (Atti del Convegno internazionale, Bologna, 5.—7. September 2001),
hg. von Francesca Bocchi und Rosa Smurra, Rom 2003, S.271-284.

Doran, Michael (Hg.), Conversations avec Cézanne, Paris 1978.

Doran, Michael (Hg.), Gespriche mit Cézanne, Ziirich 1982.

Emison, Patricia, ,Grazia” in: Renaissance Studies 5 (1991), S. 427-460.

Faber, Richard / Krech, Volkhard (Hgg.), Kunst und Religion. Studien zur Kultursoziolo-
gie und Kulturgeschichte, Wiirzburg 1999.

Finlayson, James Gordon, ,The Artwork and the Promesse du Bonheur in Adorno”
[2012], in: European Journal of Philosophy 3 (2015), S. 392-419.

Goldthwaite, Richard A., Wealth and the Demand for Art in Italy 1300-1600, Baltimore /
London 1993.

Gregori, Mina, ,Livio Mehus o la sconfitta del dissenso”, in: Livio Mehus. Un pittore
barocco alla corte dei Medici 1627-1691 (Catalogo della mostra Firenze, Sala Bianca
di Palazzo Pitti, 27 giugno—20 settembre 2000), hg. von Marco Chiarini, Livorno
2000, S. 17-37.

Hauser, Andreas, ,Andrea Mantegnas ,Wolkenreiter. Manifestation von kunstloser
Natur oder Ursprung von vexierbildhafter Kunst?”, in: Die Unvermeidlichkeit der
Bilder, hg. von Gerhart von Graevenitz, Stefan Rieger und Felix Thiirlemann, Ti-
bingen 2001, S. 147-172.

Heck, Michele-Caroline, ,,D'une école de peinture a une académie de papier. Les re-
tables de l'église de Lambach”, in: Joachim von Sandrart. Ein europdischer Kiinstler
und Theoretiker zwischen Italien und Deutschland. Akten der internationalen Tagung
Rom (Bibliotheca Hertziana), April 2006, hg. von Sybille Ebert-Schifferer und Ce-
cilia Mazzetti di Pietralata, Miinchen 2009, S. 85-95.

Helke, Gabriele, , The Artist as Martyr. Mantegna’s Vienna St. Sebastian”, in: Andrea
Mantegna Impronta del Genio, hg. von Rodolfo Signorini, Viviana Ebonato und Sara
Tammaccaro, 2 Bde., Bd. 1, Florenz 2010, S.221-273.



Gratia und asthetische Immanenz 153

Herrmann, Jorg/Mertin, Andreas / Valtink, Eveline (Hgg.), Die Gegenwart der Kunst.
Asthetische und religiose Erfahrung heute, Miinchen 1998.

Hoeps, Reinhard (Hg.), Religion aus Malerei? Kunst der Gegenwart als theologische Aufga-
be, Paderborn 2005.

Hofmann, Werner, ,,Die Geburt der Moderne aus dem Geist der Religion”, in: ders.
(Hg.), Luther und die Folgen fiir die Kunst (Kat. Ausst. 11. Nov. 1983 — 8. Jan. 1984, Ham-
burg, Kunsthalle), Miinchen 1983, S.23-71.

Janson, Horst W., ,The ,Image made by Chance’ in Renaissance Thought”, in: De arti-
bus opuscula XL. Essays in Honor of Erwin Panofsky, hg. von Edward Meiss, New York
1961, S. 254-266.

Kemp, Martin, ,,Ogni dipintore dipinge sé”: A Neoplatonic Echo in Leonardo’s Art
Theory?”, in: Cultural Aspects of the Italian Renaissance. Essays in Honour of Paul Os-
kar Kristeller, hg. von Cecil H. Clough, New York 1976, S. 311-323.

Kemp, Martin, ,From ,Mimesis’ to ,Fantasia The Quattrocento Vocabulary of Cre-
ation, Inspiration and Genius in the Visual Arts”, in: Viator 8 (1977), S. 347-398.

Klemm, Christian, Joachim von Sandrart. Kunst-Werke und Lebens-Lauf, Berlin 1986.

Kohler, Erich, ,,,Je ne sais quoi’. Ein Kapitel aus der Begriffsgeschichte des Unbegreif-
lichen”, in: Romanistisches Jahrbuch 6 (1953-54), S. 21-59.

Kohler, Erich, ,Je ne sais quoi”, in: Historisches Worterbuch der Philosophie 4 (1976),
Sp. 640-644.

Kriiger, Klaus, ,Selbstdarstellung im Konflikt. Zur Repréasentation der Bettelorden im
Medium der Kunst”, in: Die Reprisentation der Gruppen. Texte — Bilder — Objekte, hg.
von Otto Gerhard Oexle und Andrea von Hiilsen-Esch, Gottingen 1998, S. 127-186.

Kriiger, Klaus, ,Postfigurationen religiosen Erlebens? Arnulf Rainers dsthetische
Epiphanie”, in: Geschichte und Asthetik. Festschrift fiir Werner Busch zum 60. Geburts-
tag, hg. von Margit Kern, Thomas Kirchner und Hubertus Kohle, Berlin 2004,
S.531-547.

Kriiger, Klaus, Politik der Evidenz. Offentliche Bilder als Bilder der Offentlichkeit im Trecen-
to, Gottingen 2015.

Kriger, Klaus, Grazia. Religiose Erfahrung und dsthetische Evidenz, Gottingen 2016.

Kriiger, Klaus, Heilsprisenz — Bildprisenz. Asthetik der Liminalitit, Gottingen (im Druck,
erscheint 2018).

Lesch, Walter (Hg.), Theologie und dsthetische Erfahrung, Darmstadt 1994.

Lyotard, Jean-Francois, ,Der Augenblick. Newman®, in: ders., Das Inhumane. Plaude-
reien tiber die Zeit, Wien 1989, S. 141-157.

Marquard, Odo, , Kompensation. Uberlegungen zu einer Verlaufsfigur historischer
Prozesse”, in: Historische Prozesse (Theorie und Geschichte, Bd.2), hg. von Karl-
Georg Faber und Christian Meier, Miinchen 1978, S. 330-362.

Marquard, Odo, ,,Aesthetica und Anaesthetica. Auch als Einleitung”, in: ders., Aesthe-
tica und Anaesthetica. Philosophische Uberlegungen, Miinchen 1989, S. 11-20.

Marquard, Odo, ,Gliick im Ungliick. Zur Theorie des indirekten Gliicks zwischen
Theodizee und Geschichtsphilosophie”, in: ders., Gliick im Ungliick. Philosophische
ljberlegungen, Miinchen 1995, S. 11-38.

Marx, Harald, ,Christus am Kreuz aus Wolken gebildet. Eine Neuerwerbung der Ge-
maéldegalerie Alte Meister”, in: Dresdner Kunstblitter 5 (1994), S. 134-140.

Marx, Harald (Hg.), Meisterwerke der Dresdner Gemdldegalerie in Berlin. Nach der Flut,
Leipzig 2002.



154 Klaus Kriiger

Marx, Harald, Sehnsucht und Wirklichkeit. Malerei fiir Dresden im 18. Jahrhundert, Koln
2009.

Meilman, Patricia, Titian and the Altarpiece in Renaissance Venice, Cambridge 2000.

Menke, Christoph, Die Kraft der Kunst, Frankfurt a. M. 2013.

Mommsen, Theodor Ernst, ,The Last Will: A Personal Document of Petrarch’s Old
Age”, in: ders., Medieval and Renaissance Studies, hg. von Eugene F. Rice, jr., Ithaca
(New York) 1959, S. 197-235.

Monti, Martino Rossi, II cielo in terra. La grazia fra teologia ed estetica, Turin 2008.

Miiller, Ernst, Kunstreligion und dsthetische Religiositit. In den Philosophien von der Aufkli-
rung bis zum Ausgang des deutschen Idealismus, Berlin 2004.

Natali, Giulio ,,Storia del ,non so che™, in: ders., Fronde sparse. Saggi e discorsi (1947—
1959), Padua 1960, S. 39—-49.

Natali, Giulio, ,,Ancora del ,non so che’, in: ders., Fronde sparse. Saggi e discorsi (1947—
1959), Padua 1960, S. 49-55.

Paatz, Walter / Paatz Elisabeth Valentiner, Die Kirchen von Florenz, Bd. 1, Frankfurt a. M.
1955.

Panofsky, Erwin, Idea. Ein Beitrag zur Begriffsgeschichte der ilteren Kunsttheorie, Berlin 1924.

Pfisterer, Ulrich, ,Kiinstlerische ,potestas audendi’ und ,licentia’ im Quattrocento”,
in: Romisches Jahrbuch der Bibliotheca Hertziana 31 (1996), S. 107-148.

Previtali, Giovanni, La fortuna dei primitivi. Dal Vasari ai neoclassici, Turin 1964.

Prodi, Paolo, Ricerche sulla teorica delle arti figurative nella riforma cattolica, Bologna 1984.

Puppi, Lionello (Hg.), Pisanello. Una poetica dell’inatteso, Mailand 1996.

Rentsch, Thomas, , Der Augenblick des Schonen. Visio beatifica und Geschichte der
asthetischen Idee”, in: Die Gegenwart der Kunst. Asthetische und religiose Erfahrung
heute, hg. von Jorg Hermann, Andreas Mertin und Eveline Valtink, Miinchen 1998,
S.106-126.

Salmon, Xavier, Louis de Silvestre (1675-1760). Un peintre francais a la Cour de Dresde,
Paris 1997.

Scholar, Richard, The Je-Ne-Sais-Quoi in Early Modern Europe. Encounters with a Certain
Something, Oxford 2005.

Schroder, Gerhart, Logos und List. Zur Entwicklung der Asthetik in der friihen Neuzeit,
Konigstein (Ts.) 1985.

Smurra, Rosa, ,,Prassi amministrativa e spazi urbani di circolazione come immagine
della citta: Bologna alla fine del Duecento”, in: Imago urbis. L'immagine della citta nel-
la storia d’Italia (Atti del Convegno internazionale, Bologna 5.-7. September 2001),
hg. von Francesca Bocchi und Rosa Smurra, Rom 2003, S. 417-439.

Southard, Edna Carter, The Frescoes in Siena’s Palazzo Pubblico, 1289-1539: Studies in
Imagery and Relations to other Communal Palaces in Tuscany, New York / London 1979.

Steiner, George, Von realer Gegenwart. Hat unser Sprechen Inhalt?, Miinchen 1990.

Stendhal, Uber die Liebe, vollst. Ausgabe, tibers. von Walter Hoyer, Frankfurt a. M. 1979.

Stendhal, De L'Amour, hg. von Victor Del Litto, Paris 1980.

Stock, Alex, Zwischen Tempel und Museum. Theologische Kunstkritik. Positionen der Mo-
derne, Paderborn 1991.

Stock, Alex, ,Religion und Kunst im Widerstreit. Konfliktzonen des 20. Jahrhunderts”,
in: Handbuch der Bildtheologie, Bd. 1: Bild-Konflikte, hg. von Reinhard Hoeps, Pader-
born 2007, S. 339-353.



Gratia und asthetische Immanenz 155

Stolleis, Michael / Wolff, Ruth (Hgg.), La bellezza della citta. Stadtrecht und Stadtgestaltung
im Italien des Mittelalters und der Renaissance, Tiibingen 2004.

Summers, David, Michelangelo and the Language of Art, Princeton 1981.

Summers, David, ,ARIA II: The Union of Image and Artist as an Aesthetic Ideal in
Renaissance Art”, in: Artibus et historiae 20 (1989), S. 15-31.

Tartakiewicz, Wladystaw, ,Wer waren die Theoretiker des Manierismus?”, in: Zeit-
schrift fiir Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft 12 (1967), S.90-103.

Vietta, Silvio / Uerlings, Herbert (Hgg.), Asthetik — Religion — Sikularisierung, Bd. 1: Von
der Renaissance zur Romantik, Miinchen 2008.

Vietta, Silvio/Porombka, Stephan (Hgg.), Asthetik — Religion — Séikularisierung, Bd.2:
Die klassische Moderne, Miinchen 2009.

Volp, Rainer / Wohlfart, Glinter, , Kunst und Religion, VII: Vom Ausgang des 18. bis
zum Ende des 19. Jahrhunderts, VIII: Das 20. Jahrhundert, IX: Philosophisch”, in:
Theologische Realenzyklopidie, Bd. 12, Berlin / New York 1984, S.292-337.

Wazbinski, Zygmunt , Annunciazione della Vergine nelle Chiese della SS. Annun-
ziata a Firenze: un contributo al moderno culto dei quadri”, in: Renaissance Studies
in Honor of Craig Hugh Smyth, Bd. 2, Florenz 1985, S. 533-549.

Weber, Max, ,Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen [1920]", in: ders., Gesammelte Auf-
sdtze zur Religionssoziologie, hg. von Marianne Weber, Tiibingen 1988, S.237-573.
Wieruszowski, Helene, , Art and the Commune in the Time of Dante”, in: Specu-

Tum 19 (1944), S. 14-33.

Wimbdck, Gabriele, Guido Reni (1575-1642): Funktion und Wirkung des religiosen Bildes,
Regensburg 2002.

Wiistefeld, Wilhelmina C.M./van Schooten, C.J.E. (Hgg.), Goddelijk geschilderd:
honderd meesterwerken van Museum Catharijneconvent, Zwolle 2003.

Zacchi, Alessandro, ,La figura dell’,artefice cristiano’ nel ,Discorso intorno alle imagi-
ni sacre e profane” di Gabriele Paleotti”, in: Carrobbio 11 (1985), S. 339-347.

Zdllner, Frank, ,,,Ogni Pittore Dipinge Sé”. Leonardo da Vinci und ,Automimesis’, in:
Der Kiinstler iiber sich selbst in seinem Werk. Internationales Symposium der Biblio-
theca Hertziana Rom 1989, hg. von Matthias Winner, Weinheim 1992, S. 137-160.



DOI: 10.13173/9783447109260.133
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Gratia und asthetische Immanenz 157

Abbildungen

Abb. 1: Robin Page, In case of a spiritual crisis complete this sculpture, 1972,
Holz, 142 x 107 x 25 cm, Verbleib unbekannt



158 Klaus Kriiger

- Abb. 2: Louis de Silvestre, Christus am Kreuz aus Wolken, 1734,
Ol auf Leinwand, 73 x 52 cm, Dresden, Gemaildegalerie Alte Meister

DOI: 10.13173/9783447109260.133
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Gratia und asthetische Immanenz 159

e o

T

_ Abb. 3: Andrea Mantegna, HI. Sebastian, ca. 1456-59,
Ol auf Holz, 68 x 30 cm, Wien, Kunsthistorisches Museum



160 Klaus Kriiger

Abb. 4: Detail aus Andrea Mantegna, HI. Sebastian, ca. 1456-59,
Ol auf Holz, 68 x 30 cm, Wien, Kunsthistorisches Museum



Gratia und asthetische Immanenz 161

i Abb. 5: Guido Reni, Erzengel Michael, ca. 1635,
Ol auf Seide, 293 x 202 cm, Rom, Santa Maria della Concezione



162 Klaus Kriiger

Abb. 6 (s /w): Hendrick de Clerck (zugeschrieben), Kreuzigungsaltar mit den Mitgliedern
. der Antwerpener Schiitzengilde, 1620,
Ol auf Holz, 191,5 x 264 cm, Briissel, Musées Royaux des Beaux-Arts



Gratia und asthetische Immanenz 163

_ Abb. 7: Colijn de Coter (Umkreis), Retabel, ca. 1470-1500,
Ol auf Holz, 153,3 x 143,6 cm, Briissel, Musées Royaux des Beaux-Arts

DOI: 10.13173/9783447109260.133
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



164 Klaus Kriiger

Abb. 8: Jan Anthonisz van Ravensteyn,
Epitaph des Adriaen van Maeusyenbroeck und seiner Frau Anna Elant, 1618,
Ol auf Holz, 128 x 144,5 cm, Utrecht, Museum het Catharijneconvent



Gratia und asthetische Immanenz 165

B Abb. 9: Joachim von Sandrart, Himmelfahrt Mariens, 1656,
Ol/Lw., ca. 700 x 350 cm, Lambach, Benediktinerstiftskirche, Hauptaltar



166 Klaus Kriiger

Abb. 10: LiViolMehus, Der Genius der Malerei, ca. 1650-55,
Ol/Lw., 70 x 80 cm, Madrid, Prado



Gratia und asthetische Immanenz 167

Abb. 11: Johann Ca.ll'l Loth, Kopie nach Tizian, Martyrium des HI. Petrus Martyr, 1691,
Ol/Lw., 500 x 306 cm, Venedig, SS. Giovanni e Paolo



168 Klaus Kriiger

Abb. 12: Martino Rota, Kopie nach Tizian, Martyrium des HI. Petrus Martyr, 1581-82,
Radierung, 8,6 x 12,5 cm

DOI: 10.13173/9783447109260.133
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https:r/croati\'cmmmnn\\)1‘g'liccnsc»/b)‘-ﬂC—ﬂd,"l.()/'duuddc
© by the author



Gratia und asthetische Immanenz 169

Abb. 13: Livio Mehus, Der Genius der Skulptur, ca. 1655,
Ol/Lw., 79 x 70 cm, Florenz, Galleria Palatina, Palazzo Pitti






