
HARRASSOWITZ VERLAG

KUNSTVOLLE VERSE
Stil- und Versreformen um 1600  

und die Entstehung einer  
deutschsprachigen ‚Kunstdichtung‘

Von  
Volkhard Wels



Wels · Kunstvolle Verse

DOI: 10.13173/9783447110730.I 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

H
ar

ra
ss

ow
itz

 J
ou

rn
al

s
nu

r 
zu

m
 p

er
sö

nl
ic

he
n 

G
eb

ra
uc

h 
/ k

ei
ne

 u
nb

ef
ug

te
 W

ei
te

rg
ab

e

P
ow

er
ed

 b
y 

T
C

P
D

F
 (

w
w

w
.tc

pd
f.o

rg
)

http://www.tcpdf.org


Episteme in Bewegung
Beiträge zu einer transdisziplinären Wissensgeschichte

Herausgegeben von Gyburg Uhlmann  
im Auftrag des Sonderforschungsbereichs 980 

„Episteme in Bewegung.  
Wissenstransfer von der Alten Welt  

bis in die Frühe Neuzeit“

Band 12

2018
Harrassowitz Verlag · Wiesbaden

DOI: 10.13173/9783447110730.I 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



2018
Harrassowitz Verlag · Wiesbaden

Volkhard Wels

Kunstvolle Verse
Stil- und Versreformen um 1600 und die Entstehung 

einer deutschsprachigen ‚Kunstdichtung‘

DOI: 10.13173/9783447110730.I 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Diese Publikation ist unter der Creative Commons-Lizenz CC BY-NC-ND 4.0 lizenziert. 
Weitere Informationen: https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
Die Bedingungen der CC-Lizenz gelten nur für das Originalmaterial. Die Verwendung von 
Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet durch eine Quellenangabe) wie Schaubilder, 
Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmigungen  
durch den jeweiligen Rechteinhaber.
Der Harrassowitz Verlag behält sich das Recht vor, die Veröffentlichung vor unbefugter  
Nutzung zu schützen. Anträge auf kommerzielle Verwertung, Verwendung von Teilen der  
Veröffentlichung und/oder Übersetzungen sind an den Harrassowitz Verlag zu richten.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet 
über https://www.dnb.de/ abrufbar.

Informationen zum Verlagsprogramm finden Sie unter 
https://www.harrassowitz-verlag.de/
© Autor/in.  
Verlegt durch Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 2018

ISSN 2365-5666	 ISBN 978-3-447-11073-0
eISSN 2701-2522	 eISBN 978-3-447-19793-9
DOI 10.13173/2365-5666	 DOI: 10.13173/9783447110730

Die Reihe „Episteme in Bewegung“ umfasst wissensgeschichtliche Forschungen 
mit einem systematischen oder historischen Schwerpunkt in der europäischen und 
nicht-europäischen Vormoderne. Sie fördert transdisziplinäre Beiträge, die sich 
mit Fragen der Genese und Dynamik von Wissensbeständen befassen, und trägt 
dadurch zur Etablierung vormoderner Wissensforschung als einer eigenständigen 
Forschungsperspektive bei.
Publiziert werden Beiträge, die im Umkreis des an der Freien Universität Berlin 
angesiedelten Sonderforschungsbereichs 980 „Episteme in Bewegung. Wissens
transfer von der Alten Welt bis in die Frühe Neuzeit“ entstanden sind.

Herausgeberbeirat:
Anne Eusterschulte (FU Berlin)
Kristiane Hasselmann (FU Berlin)
Andrew James Johnston (FU Berlin)
Jochem Kahl (FFU Berlin)
Klaus Krüger (FU Berlin)

Beate La Sala (FU Berlin)
Christoph Markschies (HU Berlin)
Tilo Renz (FU Berlin)
Anita Traninger (FU Berlin)

Gedruckt mit freundlicher Unterstützung der Geschwister Boehringer Ingelheim  
Stiftung für Geisteswissenschaften in Ingelheim am Rhein und  
der Deutschen Forschungsgemeinschaft (DFG).

Umschlagsgestaltung unter Verwendung einer Initiale aus Georg Forster:  
Ein außzug guter alter vnd newer Teutscher liedlein. Nürnberg 1539.

DOI: 10.13173/9783447110730.I 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Zum Geleit
Andrew James Johnston und Gyburg Uhlmann

Der an der Freien Universität Berlin angesiedelte Sonderforschungsbereich 980 
„Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt bis in die Frühe 
Neuzeit“, der im Juli 2012 seine Arbeit aufgenommen hat, untersucht anhand ex-
emplarischer Problemkomplexe aus europäischen und nicht-europäischen Kul-
turen Prozesse des Wissenswandels vor der Moderne. Dieses Programm zielt 
auf eine grundsätzliche Neuorientierung wissensgeschichtlicher Forschung 
im Bereich der Vormoderne ab. Sowohl in der modernen Forschung als auch 
in den historischen Selbstbeschreibungen der jeweiligen Kulturen wurde das 
Wissen der Vormoderne häufig als statisch und stabil, traditionsgebunden und 
autoritätsabhängig beschrieben. Dabei waren die Stabilitätspostulate moderner 
Forscherinnen und Forscher nicht selten von der Dominanz wissensgeschicht-
licher Szenarien wie dem Bruch oder der Revolution geprägt sowie von Perio-
disierungskonzepten, die explizit oder implizit einem Narrativ des Fortschritts 
verpflichtet waren. Vormodernen Kulturen wurde daher oft nur eine einge-
schränkte Fähigkeit zum Wissenswandel und vor allem zur – nicht zuletzt histo
rischen – Reflexion dieses Wandels zugeschrieben. Demgegenüber will dieser 
SFB zeigen, dass vormoderne Prozesse der Wissensbildung und -entwicklung 
von ständiger Bewegung und auch ständiger Reflexion geprägt sind, dass diese 
Bewegungen und Reflexionen aber eigenen Dynamiken unterworfen sind und 
in komplexeren Mustern verlaufen, als es eine traditionelle Wissensgeschichts-
schreibung wahrhaben will.

Um diese Prozesse des Wissenswandels fassen zu können, entwickelte der 
SFB 980 einen Begriff von ‚Episteme‘, der sich sowohl auf ‚Wissen‘ als auch ‚Wis
senschaft‘ bezieht und das Wissen als ‚Wissen von etwas‘ bestimmt, d. h. als mit 
einem Geltungsanspruch versehenes Wissen. Diese Geltungsansprüche werden 
allerdings nicht notwendigerweise auf dem Wege einer expliziten Reflexion er-
hoben, sondern sie konstituieren sich und werden auch reflektiert in Formen der 
Darstellung, durch bestimmte Institutionen, in besonderen Praktiken oder durch 
spezifische ästhetische oder performative Strategien. 

Zudem bedient sich der SFB 980 eines speziell konturierten Transfer-Begriffs, 
der im Kern eine Neukontextualisierung von Wissen meint. Transfer wird hier 
nicht als Transport-Kategorie verstanden, sondern vielmehr im Sinne komplex 
verflochtener Austauschprozesse, die selbst bei scheinbarem Stillstand iterativ 
in Bewegung bleiben. Gerade Handlungen, die darauf abzielen, einen erreichten 

DOI: 10.13173/9783447110730.V 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Wissensstand zu tradieren, zu kanonisieren, zu kodifizieren oder zu fixieren, tra-
gen zum ständigen Wissenswandel bei.

Gemeinsam mit dem Harrassowitz Verlag hat der SFB die Reihe „Episteme in 
Bewegung. Beiträge zu einer transdisziplinären Wissensgeschichte“ ins Leben 
gerufen, um die Ergebnisse der Zusammenarbeit zu präsentieren und zugäng-
lich zu machen. Die Bände, die hier erscheinen, werden das breite Spektrum der 
Disziplinen repräsentieren, die im SFB vertreten sind, von der Altorientalistik bis 
zur Mediävistik, von der Koreanistik bis zur Arabistik. Publiziert werden sowohl 
aus der interdisziplinären Zusammenarbeit hervorgegangene Bände als auch 
Monographien und fachspezifische Sammelbände, die die Ergebnisse einzelner 
Teilprojekte dokumentieren.

Allen ist gemeinsam, dass sie die Wissensgeschichte der Vormoderne als ein 
Forschungsgebiet betrachten, dessen Erkenntnisgewinne von grundsätzlichem 
systematischen Interesse auch für die wissensgeschichtliche Erforschung der 
Moderne sind.

﻿Zum Geleit

DOI: 10.13173/9783447110730.V 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Danksagung

Mein Dank geht an den SFB 980 für die Aufnahme dieses Bandes in seine Buch-
reihe sowie an die Geschwister Boehringer Ingelheim Stiftung und den SFB 980 
für die Gewährung von Druckkostenzuschüssen. Stefan Elit danke ich herzlich 
für seine kritische Lektüre des Manuskripts.

DOI: 10.13173/9783447110730.VII 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447110730.VII 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Inhalt

Einleitung ................................................................................................................... 	 1
	 1	 Kassel 1610, Heidelberg 1613, Stuttgart 1616, Breslau 1619 .................................. 	 1
	 2	 Versgeschichte als transdisziplinäre Wissensgeschichte ................................... 	 12
	 3	 Der problematische Begriff der „Kunstdichtung“ .............................................. 	 17
	 4	 Gliederung ................................................................................................................. 	 19
	 5	 Kursorische Bemerkungen zur Forschungsgeschichte ....................................... 	 22

I		  Verse und Reime ............................................................................................... 	 27
	 1	 Die Historizität der Dichtung ................................................................................. 	 27
	 2	 Knittelreime und Lieddichtung .............................................................................. 	 31
	 3	 Die Grammatikalität der deutschen Sprache ....................................................... 	 37
	 4	 Die Kunstfähigkeit der Volkssprachen .................................................................. 	 42
	 5	 Quantifizierende Verse in Italien ........................................................................... 	 44
	 6	 Quantifizierende Verse in Frankreich ................................................................... 	 47
	 7 	Quantifizierende Verse in England ........................................................................ 	 50
	 8 	Quantifizierende Verse in deutscher Sprache ...................................................... 	 52
	 9	 Die prosodische Selbständigkeit der germanischen Sprachen ......................... 	 61

II		  Vers(re)formen vor der „Poeterey“.................................................................. 	 65
	 1	 Die Verstechnik Paul Rebhuns................................................................................. 	 65
	 2	 Die Verse Daniel Federmanns und Theobald Hocks........................................... 	 68
	 3	 Liederbücher............................................................................................................... 	 72
	 4	 Paul Schede Melissus und Ambrosius Lobwasser............................................... 	 78
	 5	 Johann Fischart........................................................................................................... 	 84
	 6	 Versreform nach französischem Vorbild: der „Aristarch“.................................. 	 89
	 7	 Die französische Technik bei Jan van der Noot und Paul Schede Melissus.... 	 94
	 8	 Die französische Technik bei Georg Rudolf Weckherlin.................................... 	 98
	 9	 Die französische Technik bei Tobias Hübner........................................................ 	 100
10	 Dietrich von dem Werder......................................................................................... 	 105

III		 Das „Buch von der deutschen Poeterey“ ...................................................... 	 109
	 1	 Die „Teutschen Poemata“ von 1624 ........................................................................ 	 109
	 2 	Das niederländische Vorbild ................................................................................... 	 117
	 3	 Die Alternationsregel ............................................................................................... 	 123
	 4 	Die „Poeterey“ als stilistisches Manifest .............................................................. 	 127
	 5 	Die stilistischen Regeln des sechsten Kapitels ..................................................... 	 132
	 6 	Die Regeln für den Reim .......................................................................................... 	 136
	 7 	Die Regeln für Apokope und Synkope .................................................................. 	 139
	 8 	Männliche und weibliche Wörter – und noch einmal die Alternation ............ 	 143
	 9 	Die Regeln für den Alexandriner und den vers commun .................................. 	 146
10 	Das Sonett als Form ................................................................................................... 	 150
11 	Das klassizistische Ideal der „Poeterey“ ............................................................... 	 155

DOI: 10.13173/9783447110730.IX 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



IV		 Höflichkeit: Der sozialhistorische Kontext ................................................... 	 161
1 	Die Kunstrichtigkeit der mittelhochdeutschen Dichtung .................................... 	 161
2 	Neulateinische Gelehrtendichtung und deutschsprachige Volksdichtung ...... 	 166
3 	Das Stilideal der Hofmannstraktate ........................................................................ 	 170
4	 Verskunst als Stilideal ................................................................................................ 	 178
5	 Dichtung als höfische Kunst ..................................................................................... 	 181
6	 Dichtung als Frucht der Gesellschaft ...................................................................... 	 186

V		  Aufnahme der Versreform .............................................................................. 	 193
1	 Die erste Reaktion: Dietrich von dem Werder ........................................................ 	 193
2	 August Buchners Verse .............................................................................................. 	 196
3	 Christoph Coler und die Du Bartas-Übersetzung Andreaes ............................... 	 199
4 	Ausbleibende Rezeption 1624–1630 .......................................................................... 	 202
5	 Einsetzender Ruhm ..................................................................................................... 	 211
6	 Weckherlins Bekenntnis ............................................................................................ 	 219
7	 Erste Kritik ................................................................................................................... 	 224
8	 Weitere Entwicklungen 1630–1640 ........................................................................... 	 227
9 	Barocke Überschreitungen ........................................................................................ 	 237

VI		 Fortführungen der Versreform ....................................................................... 	 243
1 	August Buchners „Anleitung zur deutschen Poeterey“ ....................................... 	 243
2 	Aufweichung der strikten Alternation: daktylische Formen .............................. 	 246
3 	Philipp von Zesen ....................................................................................................... 	 251
4 	Weiterentwicklungen der Versreform: Titz und Schottel ..................................... 	 258
5 	Entwicklungen nach Schottel .................................................................................... 	 264

VII	 Katholische Verweigerung  ............................................................................. 	 269
1	 Protestantisches Hochdeutsch .................................................................................. 	 269
2 	Die Konfessionalisierung der Sprache ..................................................................... 	 277
3	 Katholische Reim- und Verstechniken vor und neben Opitz .............................. 	 281
4 	Geistliche Dichtung katholischer Konfession ........................................................ 	 286
5 	Jacob Balde und Abraham a S. Clara ........................................................................ 	 293
6 	Katholische Dichtung um 1700 ................................................................................. 	 297
7 	Hochdeutsche Normierung mit konfessionellen Untertönen ............................. 	 300

VIII	Lautenmusik und Volkslieder......................................................................... 	 309
1 	Kunstlieder ................................................................................................................... 	 309
2 	Verse, zur Laute gesungen  ........................................................................................ 	 315
3 	Liebeslieder und „Buhlereyen“ ................................................................................. 	 321
4 	Lehrlinge der Griechen: Breitinger und Klopstock ............................................... 	 331
5	 Das „Sylbenmaß“ als „Mitausdruck des Gedankens“ .......................................... 	 338
6 	Herders „Volkslieder“ ................................................................................................. 	 343
7 	Gefälschte Traditionen: Die Erfindung der Lyrik .................................................. 	 347

Literaturverzeichnis ................................................................................................................. 	 351
Abbildungsverzeichnis ............................................................................................................ 	 373
Register ....................................................................................................................................... 	 375

Literaturverzeichnis

DOI: 10.13173/9783447110730.IX 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Wann ich mir/ günstiger Leser/ gegenwertiger Zeit gelegenheit/ 
waß die freyen Künst belanget/ für Augen stelle/ muß ich mich 
hefftig verwundern/ daß/ da sonst wir Teutschen keiner Nation an 
Kunst vnd Geschickligkeit bevor geben/ doch biß jetzund niemandt 
vnder vns gefunden worden/ so der Poësie in vnserer Muttersprach 
sich mit einem rechten fleiß vnd eifer angemasset.

Martin Opitz, Vorrede zu den „Teutschen Poemata“, 1624

Einleitung

1	 Kassel 1610, Heidelberg 1613, Stuttgart 1616, Breslau 1619
1610 schreibt der Engländer Francis Segar, der als Kammerjunker am Hof des 
Landgrafen Moritz von Hessen in Kassel lebt, eine Reihe von Gedichten, die 
er der Landgräfin Juliane widmet. „Die erst Probe Francisci Segar Angli In der 
teuts[c]hen Poeterey“ ist die Sammlung betitelt, die sich als Autograph erhalten 
hat. Einige der Gedichte sind an die Landgräfin selbst gerichtet, andere an ein 
anonymes Hoffräulein, dem Segar schmeichelhafte Komplimente im neuen Stil 
des Petrarkismus macht, wie er gerade europaweit in Mode gekommen ist: 

Poetisch vnd Eroticum Sonnet, Der Sonnen zu Ehren

Mein s[c]hönest Sonn, welch erst mein Herz entzünd 
Einsmals verk[l]eid in Mummerins Gestalt,  
Ich forder auff zum Dantz, wann also balt 
Zwey Stral’n durch ihr Larf schlagn mich fast blind, 
	 Vnd flugs ihr Augen zu, ich frag geschwind 
Die Vrsach: antwort sie, aber gar kalt, 
„Was nicht hubsch ist, verborgen muss’n wir halt.“ 
Verberg doch nicht, mein Schatz, ob Schad ich find,  
	

DOI: 10.13173/9783447110730.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



2 Einleitung

	 Den von der Stund alzeyt bis heutig Tag 
Gleich wie ein Flieg, die gern spielt mitt dem Liecht,  
Bis sie ihr Flugel brent hat, so ist mein Klag, 
Dann inn ewr Augen Straln find ich mein Striecht,  
	 Solch ist mein Freud, solch ist mein Marter, sihe!  
Ewr Augen sein die Flamm, arm ich die Flige.1

Das Sonett spielt offensichtlich auf einen Maskenball an („in Mummerins Ge-
stalt“), bei dem das anonyme Hoffräulein als Sonne verkleidet erschienen und 
von Segar zum Tanz aufgefordert worden war. Ihr Blick bezaubert den Autor, der 
sich nun mit einer Fliege identifiziert, die solange um diese „Sonne“ kreist, bis sie 
verbrennt. Mit diesem klassischen Bild – bei Goethe („Selige Sehnsucht“) wird es 
später ein Schmetterling sein, der sich nach dem Flammentod sehnt – endet das 
Sonett.
Sehr interessant ist die Form des Sonetts bei Segar insofern, als dieser sich 

noch nicht der italienischen Form bedient, wie sie sich im weiteren Verlauf des 
17. Jahrhunderts auf dem Kontinent durchsetzen wird (zwei Quartette und zwei 
Terzette), sondern der englischen Variante (drei Quartette und ein Couplet). Es 
kann also keine Frage sein, dass Segar die Sonettform aus seiner Heimat mit nach 
Kassel gebracht hat und nicht etwa über Petrarca oder Ronsard kennengelernt 
hat – auch wenn er sich auf beide in seinem kurzen Vorwort beruft. In Deutsch-
land hätte er sie in jedem Fall nicht kennenlernen können, denn zu diesem Zeit-
punkt, 1610, kennt diese Form dort noch kaum jemand. Der Engländer Segar ge-
hört, paradoxerweise, zu den ersten Verfassern deutschsprachiger Sonette. 
Deshalb könnte auch der Titel seiner Sammlung („Die erst Probe“) tatsächlich 

auf einen konkreten Kontext am Kasseler Hof hindeuten, in dem es um die Frage 
ging, ob es überhaupt möglich war, in deutscher Sprache Sonette zu schreiben. 
Das würde zu der Tatsache passen, dass zeitgleich 1613 am selben Kasseler Hof 
Johannes Rhenanus in der Widmung seines „Speculum Aistheticum“ schreibt, 
er habe Eklogen und Sonette geschrieben, um zu zeigen, dass „unsere deutsche 
Sprache auch so viel in Poesi vertragen könte alß andere sprachen“.2
Das Sonett Segars ist offensichtlich nicht alternierend gebaut, sondern beachtet 

die Lage der Betonung nur am Ende des Verses und – meistens – in der vierten 
oder sechsten Silbe, die die Zäsur bildet. Die metrische Form dieser Verse ist da-
mit die englische Variante des italienischen endecasillabo, der iambic pentame-
ter, also ein Vers mit in der Regel zehn Silben, der männlich endet und eine Zäsur 
nach der vierten oder sechsten Silbe hat. Nur die beiden letzten Verse, das Cou-

1 	 Francis Segar: Die erst Probe Francisci Segar Angli In der teutshen Poeterey (1610). Hg. v. 
Martin Spies. Kassel 2016, S. 84. Alle Angaben zu Francis Segar stammen aus der Einfüh-
rung von Martin Spies. 

2 	 Johannes Rhenanus: Speculum Aistheticum. Hdschrft. in Kassel: Theatr. 4°. Dedication vom 
30. Januar 1613. Vorrede abgedruckt in Wilhelm Creizenach: Die Schauspiele der englischen 
Komödianten. Berlin 1889, S. 327–329, hier S. 328.

DOI: 10.13173/9783447110730.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Abb. 1: Francis Segar: Die erst Probe Francisci Segar Angli In der teutshen Poeterey (1610).  
Universitätsbibliothek Kassel, Landesbibliothek und Murhardsche Bibliothek der Stadt Kassel, 
Signatur 4° Ms. poet. et roman. 1.

DOI: 10.13173/9783447110730.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



4 Einleitung

plet, zählen bei Segar elf Silben und sind weiblich gereimt.3 Mit diesem Versmaß 
orientiert sich Segar an den englischen Meistern dieser Form, vor allem an Philip 
Sidneys Zyklus „Astrophil and Stella“ (1591). Durchaus zweitrangig ist dem ge-
genüber, dass Segar die deutsche Sprache mit einer Freiheit handhabt, die sich 
ein Muttersprachler vielleicht nicht herausnehmen würde, wie etwa die Wortstel
lung im letzten Vers zeigt oder die sehr mangelhafte Reinheit der Reime. Auch die 
durchweg praktizierte Schreibung von „sh“ statt „sch“, wenn Segar also „shönest“ 
schreibt statt „schönest“, ist sicherlich der englischen Transliteration geschuldet. 
Die zahlreichen, auch sehr groben Synkopierungen („Straln“, „schlagn“, „ewr“) 
und Apokopierungen („Sonn[e]“, „welch[e]“, „entzünd[et]“, „forder[e]“ usw.), die 
der einfachste Weg sind, die richtige Silbenzahl herzustellen, übernimmt Segar 
aus der zeitgenössischen Praxis der deutschen Knittelreime. 
Die Gedichte Segars leben aus dem höfischen Kontext, in dem sie entstanden 

und vorgetragen worden sind. Beim Vortrag dieser Gedichte ist dabei wohl an 
einen Gesang wahrscheinlich zur Lautenbegleitung zu denken. Einige der Ge-
dichte hat Segar sogar mit Noten versehen. Gerade das Lautenspiel wurde am 
Kasseler Hof sehr geschätzt. Landgraf Moritz selbst hat für die Laute komponiert 
und von Elisabeth von Hessen-Kassel, seiner ältesten Tochter, ist eine umfangrei
che Sammlung von Kompositionen für die Laute erhalten.4 Elisabeth hat außer-
dem zweihundert Madrigale und sechzehn Canzonetten in italienischer Sprache 
hinterlassen.5 Auch sie dürften für den Gesang verfasst worden sein. Niemand 
geringerer als John Dowland, der berühmteste Lautenist der Zeit, hielt sich kurz-
fristig am Hof in Kassel auf. Wie schon Heinrich Julius von Wolfenbüttel war es 
allerdings auch Moritz von Hessen nicht geglückt – trotz kostspieliger Geschenke 
und großer Versprechungen –, Dowland an seinem Hof zu halten.6 

Neben dem Kasseler Hof war der Heidelberger Hof ein weiteres kulturelles 
Zentrum der Zeit. 1613 wird dort die Hochzeit des siebzehnjährigen Kurfürsten 
Friedrich V. von der Pfalz mit der gleichaltrigen Elisabeth Stuart, der Tochter des 
englischen Königs Jakob I. gefeiert. Die Hochzeit dieses glamourösen Paares war 
mit den höchsten politischen Erwartungen verknüpft. Das protestantische Euro-
pa träumte von einem politischen Gegengewicht zu den katholischen Habsbur-
gern. Diese Erwartungen sollten sich allerdings nicht erfüllen. Einige Jahre spä-

3 	 Vielleicht um einen Abschreibefehler handelt es sich beim elften Vers „Bis sie ihr Flugel 
brent hat, so ist mein Klag,“, der elf Silben zählt und die Zäsur nach der siebten Silbe hat, 
was sich durch eine Streichung des „hat“ hätte leicht vermeiden lassen. Allerdings ist auch 
der vierte Vers, der nur neun Silben zählt, unregelmäßig.

4 	 Das Lautenbuch der Elisabeth von Hessen. Facsimile 4° Ms. Mus. 108.1 Universitätsbiblio-
thek Kassel. Hg. v. Axel Halle. Kassel  u.a. 2005. Ausführliche Analyse bei Claudia Knispel: 
Das Lautenbuch der Elisabeth von Hessen. Frankfurt/M. 1994.

5 	 Il primo et secondo libro di Madrigali nuvamene composti d’alla Serenissima Principessa 
et Signora Elisabetha Landgr. di Hassia. Universitätsbibliothek Kassel Sign. 4° Ms. Poet. 13. 
Alle Angaben nach Knispel: Lautenbuch S. 30. 

6 	 Zu Dowlands Aufenthalt in Kassel vgl. Claudius Sittig: Kulturelle Konkurrenzen. Studien 
zu Semiotik und Ästhetik adeligen Wetteifers um 1600. Berlin, New York 2010, S. 163f. 

DOI: 10.13173/9783447110730.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Abb. 2: Die Winterkönigin. Porträt von Elisabeth Stuart, Gemahlin Friedrichs V., Königin von 
Böhmen. Boëtius Adamsz. Bolswert, nach Michiel Jansz van Mierevelt, 1615.

DOI: 10.13173/9783447110730.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



6 Einleitung

ter, 1619, wird Friedrich V. sich zum böhmischen König wählen lassen und dafür 
dann den Spottnamen des Winterkönigs erhalten, denn seine Königsherrschaft 
wird nur einen Winter dauern, bis zur Niederlage der protestantischen Truppen 
in der Schlacht am Weißen Berg. Den Rest seines Lebens werden er und seine 
Gattin im Exil in den Niederlanden verbringen.
Aber davon weiß man 1613 noch nichts. Was man in Europa sieht, ist der un

geheure Glanz und die Pracht einer höfischen Eheschließung, die nach den aller
neuesten Gepflogenheiten gefeiert wird. Die englische Prinzessin, die mit großem 
Hofstaat anreist, soll in Heidelberg so empfangen werden, wie es ihrer Abstam
mung entspricht. Ihre Ankunft wird mit einem Turnier gefeiert, das seinerseits 
mit einem mythologischen Aufzug eingeleitet wird. Die antike Göttin Pallas 
eröffnet ihn, indem sie die „Durchleuchtigste Princessin zu Groß-Britannien/  
Churfürstin/ Pfaltzgrävin bey Rhein“ mit folgenden Versen anspricht:

Jch bin das einig Lob der Weißheit vnd der Waffen. 
Jch helff der Tugend fort/ vnd thu durch Sie verschaffen/ 
Das mancher Ritter werth/ zu’rwerben Lob vnd Ehr/ 
Der Abentewer nachziht aufm Land vnd auf dem Meer.

Jch bins/ die durch mein kunst das erst Schiff hab lan bawen/ 
Das vor den wellen groß sich nicht hat lassen grawen/ 
Auf dem Iason der erst sich hat aufs Meer gewagt/ 
Dadurch das Gülden Flüß mit Rhum vnd Preiß erjagt.

Das Schiff bring ich jtzt her/ gantz vnd ohn allen schaden/ 
Mit Iason, vnd seim Schatz/ vnd zween Helden beladen. 
O Edle Princessin/ allein Dir ists beschert/ 
Weil mit deiner Presentz D’Vns hast so hoch geehrt.

Dir schenckt sich mit seim Schatz der Tugenthafft Iason, 
Der all Ehr vbertrifft durch sein perfection. 
Sein Reiß/ sein Thaten groß/ als was er denckt vnd ticht/ 
Jst Dir zur Ehr allein vnd willkommen gericht.7

Diese Verse dürften mit ziemlicher Sicherheit von Tobias Hübner stammen, der 
trotz seines bürgerlichen Namens dem Adel angehört. Er war auf einem der neu-
en, höfisch ausgerichteten Gymnasien ausgebildet worden, hatte in Heidelberg 
Jura studiert und dann als Hofmeister eines Erbprinzen auf Reisen in die Schweiz 
und nach Frankreich nicht nur seine höfischen Umgangsformen und Sprach
kenntnisse, sondern auch seine Fähigkeiten im Turnierreiten vervollkommnet. 

7 	 Cartel/ vnd thurnier Artickel/ zum Freyrennen. Mit separater Seitenzählung in: Beschrei-
bung der Reiß: Empfahung deß Ritterlichen Ordens: Volbringung des Heyraths: vnd glück-
licher Heimführung: Wie auch der ansehnlichen Einführung: gehaltener Ritterspiel vnd 
Frewdenfests: Des Durchleuchtigsten/ Hochgebornen Fürsten vnd Herrn/ Herrn Friederi-
chen deß Fünften/ Pfaltzgraven bey Rhein […] s.l. [Heidelberg] 1613, S. 17.

DOI: 10.13173/9783447110730.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



7Kassel 1610, Heidelberg 1613, Stuttgart 1616, Breslau 1619

Über Christian I. von Anhalt-Bernburg, der den Ehevertrag des Kurfürsten mit 
der englischen Prinzessin ausgehandelt hatte, dürfte er schließlich mit der Aus
richtung der Feierlichkeit in Heidelberg beauftragt worden sein.

Die Verse Hübners, so unscheinbar sie sich heute lesen mögen, stellen 1613 eine 
noch weitestgehend unbekannte Technik dar. Es handelt sich um Alexandriner 
nach französischem Modell. Die weiblichen Verse haben zwölf Silben, die männ
lichen elf (und im vierten Vers dreizehn Silben). Die Verse sind durch männliche 
und weibliche Paarreime verbunden. Nach der sechsten Silbe liegt eine Zäsur, 
indem hier immer ein Wort steht, das mit einer betonten Silbe endet („nachziht“ 
und „Prinzessin“ im vierten und elften Vers sind in diesem Sinne, aus späterer 
Perspektive, ungeschickt gewählt, aber nicht falsch). Die meisten Verse alternie-
ren regelmäßig, ohne dass Hübner daraus ein Prinzip gemacht hätte. Hübner be
achtet das Hiat-Verbot – vermeidet also den Zusammenstoß von auslautendem 
und anlautendem Vokal –, wenn er „bring ich“ statt „bringe ich“ und „ohn al-
len“ statt „ohne allen“ im neunten und „all Ehr“ und „Ehr allein“ im vierzehn-
ten und sechzehnten Vers schreibt. Auch die unschönen Synkopen „zu’rwerben“ 
und „D’Vns“ sollen wohl ebenfalls der Hiatvermeidung dienen. Keine besondere 
Mühe gibt sich Hübner damit, die Wörter intakt zu lassen. Um auf die richtige 
Silbenzahl zu kommen, apokopiert er mehrfach das auslautende e: statt „einige 
Lob“ schreibt er „einig“, statt „meine kunst“ „mein kunst“ und mit „seim“ im 
zehnten Vers synkopiert er sogar eine ganze Silbe.

Drei Jahre später, 1616 hält sich die Kurfürstin anlässlich einer Taufe in Stutt
gart auf. Auch hier kommt es zu ausschweifenden Feierlichkeiten mit Banketten, 
Aufzügen, Turnieren, Balletten und Feuerwerken. Gleich am ersten Tag begeben 
sich nach dem Abendessen „die Prinzessin/ Fürsten/ Herren vnd der gantze adel 
auß dem schloß in das newe lusthauß“. Die erste Darbietung dort ist das Ballett 
der vier Nationen, die zweite das Ballett der Spiegelmacher. Das Bühnenbild ist 
in diesem Fall ein „mit spiegeln vnd liechtern übersetztes häußlin/ so einem spie
gel-laden gleich“, „darinnen sich eine süsse music von lauten vnd zwoen stim-
men hören liesse“. Aus dem Häuslein tritt eine Frau in einem Kleid aus weißem 
Atlas, mit Gold bestickt und mit einem Spiegel an ihrem Gürtel. Sie überreicht 
der Kurfürstin „wie auch dem Churfürsten/ den Fürstin/ Fräwlin/ vnd dan den 
andern fürsten/ grafen/ herren vnd adelichem frawenzimmer/ ordenlich/ nach 
gethaner ehr volgendes sonnet/ in Teutscher/ Engelländischer/ oder Frantzösi-
scher sprach“: 

Die spiegelmacher an das Frawenzimmer.

Nymfen/ deren anblick mit wunderbarem schein 
	 Kan vnser hertz zugleich hailen oder versehren; 
	 Vnd deren angesicht/ ein spiegel aller ehren/ 
	 Vns erfüllet mit forcht/ mit hofnung/ lust/ vnd pein:

DOI: 10.13173/9783447110730.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



8 Einleitung

Wir bringen vnsern kram von spiegeln klar vnd rein/ 
	 Mit bit/ jhr wollet euch zuspieglen nicht beschweren: 
	 Die spiegel/ welche vns ewere schönheit lehren/ 
	 Lehren euch auch zumahl barmhertziger zusein.

So gelieb es euch nun/ mit lieblichen anblicken 
	 Erleuchtend gnädiglich unsern leuchtenden dantz/ 
	 Vnd spieglend euch in vns/ vns spiegler zu erquicken:

Wan aber vngefehr ewerer augen glantz 
	 Vns gar entfreyhen solt/ so wollet vns zugeben/ 
	 Das wir in ewerm dienst fürhin stehts mögen leben.8

Was die Hiatvermeidung betrifft, ist Georg Rudolf Weckherlin (von dem diese 
Verse stammen) nicht so konsequent wie Hübner („welche vns“ im siebten Vers), 
dafür leistet er sich aber keine unschönen Apokopen oder Synkopen. Ansonsten 

8 	 Georg Rudolf Weckherlin: Triumf newlich bey der F. kindtauf zu Stutgart gehalten. Stutgart 
1616. In: Stuttgarter Hoffeste. Texte und Materialien zur höfischen Repräsentation im frühen 
17. Jahrhundert. Hg. v. Ludwig Krapf und Christian Wagenknecht. Tübingen 1979, S. 3–186, 
hier S. 29. Vgl. auch Weckherlin: Gedichte, ed. Fischer Bd. 1, S. 8 mit modernisierter Ortho-
graphie und Zeichensetzung.

Abb. 3: Ballett der Spiegelmacher. Aus: Esaias van Hulsen/ Matthäus Merian: Repraesentatio der 
Furstlichen Aufzug und Ritterspiel. Stuttgart 1616, unpag.

DOI: 10.13173/9783447110730.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



9Kassel 1610, Heidelberg 1613, Stuttgart 1616, Breslau 1619

sind auch das Alexandriner nach französischem Modell, das heißt gebaut unter 
Beachtung der Silbenzahl und der Zäsur. Sie alternieren zum größten Teil, aber 
nicht ausschließlich. Die komplizierte Reimordnung des Sonetts, einschließlich 
der Beachtung männlicher und weiblicher Reime, wird genau befolgt.
Nach Verlesung des Sonetts erklang in Stuttgart wieder Musik und es traten 

die Spiegelmacher auf, „welche alle zwölf/ gleich blaw geklaidet/ mit hütlin dar-
auf schöne spitzfedern/ vnd sunsten/ wie jhre klaider/ überahl mit spiegeln vnd 
mit gold überbrämet vnd bedecket waren“. Diese Spiegelmacher – „die alle von 
des Wirtembergischen hofes Fürsten vnd riterschaft wahren“ – tanzten, das heißt 
sie „schriben außtruckenlich durch jhres dantzes figuren“ die Namen „Elisabeth“ 
und „Friedrich“ auf das Parkett. 

Wie die Feierlichkeiten in Heidelberg drei Jahre zuvor, so werden auch diese 
in Stuttgart offiziell in einer Festbeschreibung überliefert, mit aufwändigen und 
kostspieligen Kupferstichen illustriert. In diesem Fall stammen die Kupferstiche 
von Matthäus Merian und die Beschreibung, wie die Gedichte, von Weckherlin, 
dem Sekretär des Herzogs Johann Friedrich von Württemberg. Wenn auch selbst 
nicht aus dem Adel, so gehörte doch Weckherlin einer hochgebildeten, höfischen 
Elite an. 1616 hatte er bereits lange Jahre am englischen Hof gelebt und war von 
dorther mit den neuesten Formen höfischen Umgangs vertraut. Die Beschreibung 
der Stuttgarter Festivitäten, einschließlich der Gedichte, konnte er zu Ehren der 
Kurfürstin (die nie wirklich gut Deutsch gelernt hatte) auch in einer englischen 
Fassung publizieren. Anders als Francis Segar sechs Jahre zuvor in Kassel ist es 
nicht die englische Variante des Sonetts, deren sich Weckherlin bedient, sondern 
die italienische. Er gehört damit 1616 zu den ersten Dichtern, die sich der Form 
des Sonetts in deutscher Sprache bedienen. 

Noch einmal drei Jahre später, 1619, heiraten in Breslau Martha Queisser und 
Caspar Kirchner. Es handelt sich um keine adlige Hochzeit, aber um die Hochzeit 
eines Paares, das mit den neuen, höfischen Umgangsformen vertraut ist. Zu den 
Gästen gehört Martin Opitz, ein Jugendfreund und Vetter des Bräutigams, Sohn 
eines wohlhabenden Breslauer Metzgers. Ein Jahr zuvor war Kirchner auf seiner 
Studienreise in den Niederlanden gewesen, hatte dort in Leiden den berühmten 
Dichter Daniel Heinsius persönlich kennengelernt und seinem Freund ein Exem-
plar von dessen gerade erschienenen „Nederduytschen Poemata“ mitgebracht. 
Opitz und Kirchner hatten die neue, alternierende Metrik, die Heinsius in diesen 
Gedichten angewandt hatte, schon ausprobiert, indem sie Teile von dessen Ge-
dichten übersetzt und in eigene Gedichte übernommen hatten. Jetzt, 1619, kann 
Opitz seinem Freund bereits ein ganzes Gedicht in dieser neuen Technik wid-
men. Sein Anfang lautet:

DOI: 10.13173/9783447110730.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



10 Einleitung

Auff Herrn Caspar Kirchners/ vnd Jungfraw Marthen Queisserin Hochzeit.

Es ist in Engelland/ wo sonst Diana hetzet/ 
Vnd an der Temse randt sich mit der Jagd ergetzet/ 
	 Nicht weit von Windesoor ein lustig grünes Thal/ 
	 Mit Gaben der Natur gezieret vberal; 
Die Klippen oben zu sein fürgesetzt der Sonnen/ 
Die Wiese wirdt erfrischt von vielen süssen Bronnen/ 
	 Die Blumen vnd das Gras ist niemahls abgemeiht/ 
	 An Winters statt ist Herbst/ an Sommers Frülingzeit. 
Jn dieses edel Orth ist/ sagt man/ Venus kommen/ 
Nach dem der Selymus jhr Cypern eingenommen/ 
	 Da hat jhr Volk ein Schloß von Rosen auffgebaut/ 
	 So die Poeten nur/ sonst niemandt/ angeschaut.9

Auch das sind Alexandriner. Aber im Gegensatz zu den Alexandrinern Hübners 
und Weckherlins sind sie nicht mehr nach französischem, sondern nach dem 
niederländischen Modell gebaut. Opitz beachtet nicht nur die Silbenzahl und die 
Zäsur, sondern ordnet die Wörter so an, dass sich betonte und unbetonte Silben 
regelmäßig abwechseln. Fünf Jahre später wird Opitz in der „Poeterey“ von Jam-
ben sprechen, womit er meint, dass die Verse vollständig nach einem fußmetri-
schen System gebaut sind, wie man es im Lateinunterricht gelernt hatte. Den Län-
gen und Kürzen der antiken Prosodie entsprechen im Deutschen dabei betonte 
und unbetonte Silben. Das ist die Technik, die auch Heinsius in seinen nieder-
ländischen Gedichten angewandt hatte. Hiate werden peinlich vermieden und 
Opitz erlaubt sich keine Apokopen und Synkopen, um den Vers auf die richtige 
Länge zu bringen. Obwohl das alles zusammen genommen sehr komplizierte 
Anforderungen waren, die einiges an technischem Geschick erforderten, gelingt 
es Opitz, die Regeln der Syntax und Grammatik weitestgehend einzuhalten und 
Verse zu bilden, die sich annähernd an die im Deutschen gebräuchliche Wort
stellung halten. 

Die Unterschiede zwischen den Gedichten Hübners, Weckherlins und Opit-
zens sind marginal, vergleicht man sie mit Georg Rollenhagens 1595 erschiene-
nem „Froschmeuseler“. Diese Fabel vom Krieg der Frösche und Mäuse entstammt 
keinem elitär-höfischen Kontext, sondern ist an ein breites Publikum gerichtet. 
Sie erfreut sich bis weit ins 17. Jahrhundert hinein großer Beliebtheit. Ihr Anfang 
lautet: 

	 9 	Opitz: Poemata 1624, S. 30f. GW Bd. 1, S. 135 druckt die überarbeitete Fassung, bereits mit 
Apostroph hinter „edel’“.

DOI: 10.13173/9783447110730.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



11Kassel 1610, Heidelberg 1613, Stuttgart 1616, Breslau 1619

Das Hoffhalten/ die Feind/ vnnd Macht/ 
	 Das Blutbad/ vnnd erschrecklich Schlacht/ 
Der manhafften Frösch/ vnd Meuß Helden/ 
	 Wil ich in diesem Buch vermelden. 
Gott verleyh dazu Rath vnd Gnad/ 
	 Das es zur Leer vnd lust geraht. 
Jhr freyen Schulkünst allgemein/ 
	 So der Poeten Musae sein/ 
Trett auch herzu/ vnd steht mir bey/ 
	 Das ich was nütz vnd lieblich sey/ 
Weißlich bedenck/ künstlich auffzeich/ 
	 Das euch zun ehren auch gereich.10

Das sind Verse „nach der alten Welt“, wie das Julius Wilhelm Zincgref später 
nennen wird, nämlich Knittelreime. Circa 5500 solcher Knittelreime umfasst der 
„Froschmeuseler“. Obwohl es sich um die Nachahmung einer antiken, in Hexa
metern verfassten Dichtung handelt – der pseudohomerischen „Batrachomyo
machia“ – macht Rollenhagen nicht den Versuch, den antiken Vers nachzuah-
men. Die Knittelreime Rollenhagens gehorchen keinem Gesetz, außer dem der 
Silbenzahl und des Reims. Sie sind grundsätzlich paargereimt, im Allgemeinen 
männlich, aber wo es sich anbietet auch weiblich. Apokopen finden sich fast in 
jeder Zeile: Statt „die Feinde“ heißt es „die Feind“, statt „erschreckliche Schlacht“ 
„erschrecklich Schlacht“, statt „Frösche“ „Frösch“, statt „Meuße Helden“ „Meuß 
Helden“. 

Wo es die Silbenzahl erfordert, lässt Rollenhagen einfach ein Wort aus, vor 
allem den Artikel: Statt „die Macht“ heißt es in der ersten Zeile nur „Macht“, 
statt „vnd die erschreckliche Schlacht“ heißt es „vnd erschrecklich Schlacht“, statt 
„der Meuße Helden“ einfach nur „Meuß Helden“. Aber auch Synkopen („zun“, 
„Trett“ statt „Tretet“) oder die Auslassung einer Silbe („was“ statt „etwas“ im 
zehnten Vers, wahlweise wäre hier Umgangssprache in Betracht zu ziehen) sind 
erlaubt, um den Vers auf die richtige Silbenzahl zu bringen. Um einen Reim zu 
erzeugen, kann Rollenhagen sogar die Silben so zurechstutzen, dass sie passen: 
„auffzeich“ statt „auffzeichne“ um auf „gereich“ statt „gereiche“ zu reimen. Es 
gehört offensichtlich zur sprachlichen Form – oder besser: Formlosigkeit – der 
Knittelreime, dass sie den Dichter von den grammatischen Gesetzen suspendie-
ren. Die Sprache wird den Reimen angepasst, was das Dichten in diesen Knitteln 
sehr einfach macht. Wie die Meistersinger mit ihren Wettkämpfen zeigen, kann 
man in dieser Technik sogar improvisieren.
Wer die Verse Hübners, Weckherlins und Opitzens mit den Knittelreimen Rol

lenhagens vergleicht, vergleicht nicht Äpfel mit Birnen, wie es vielleicht scheinen 
könnte. Rollenhagen hat sich als Dichter begriffen, genauso wie Segar, Hübner, 

10 	Georg Rollenhagen: Froschmeuseler. Hg. v. Dietmar Peil. Frankfurt/M. 1989, S. 43f.

DOI: 10.13173/9783447110730.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



12 Einleitung

Weckherlin und Opitz. Aber Rollenhagen war studierter Theologe und Lehrer an 
der Magdeburger Stadtschule. Er versteht Dichtung nicht als eine hochentwickelte 
Form höfischer Unterhaltung, sondern als moraldidaktisches Medium, das man 
vor allem dort einsetzt, wo die bildliche Sprache der Dichtung besser verstanden 
wird als das abstrakt formulierte Argument. Der „Froschmeuseler“ ist moraldi-
daktische Lehre auf Volksschul-Niveau.
Segar, Hübner, Weckherlin und Opitz dagegen wenden sich mit ihren Sonet-

ten und Alexandrinern an ein höfisches Publikum, das mit den neuesten Moden 
der europäischen Höfe vertraut war. Dieses Publikum wusste, welcher Kompo
nist in Paris gespielt und welcher Dichter gerade in London geschätzt wurde. Es 
wollte sowohl geistvoll wie formvollendet unterhalten werden. Es kannte die 
Form des Sonetts, weil es französische gentils hommes oder englische Gentle-
men waren, die diese Formen an diesen Höfen praktizierten. Wer diesem Publi
kum mit Knittelreimen gekommen wäre, wäre so behandelt worden, wie An-
dreas Gryphius es 1657 in seiner „Absurda comica“ vorführen wird, wenn der 
Dorfschulmeister Peter Squentz aus Rumpelskirchen sich dort mit den Knittel
reimen seiner „Tragoedi von Pyramo und Thisbe“ vor seinem höfischen Publi-
kum zum Narren macht: 

Jch wündsche euch allen eine gute Nacht.

Dieses Spiel habe ich Herr Peter Sq. Schulmeister und Schreiber zu Rumpels-
Kirchen selber gemacht.11

Prinz Serenus beantwortet diese Eröffnung mit der ironischen Bemerkung: „Der 
Vers hat schrecklich viel Füsse“. Diese Bemerkung wiederum versteht Squentz 
nicht, wie seine Erwiederung zeigt („So kan er desto besser gehen.“). Im Gegen-
satz zu Squentz weiß das höfische Publikum, wie man einen Vers nach den Prin-
zipien der antiken Fußmetrik baut. Squentz dagegen weiß noch nicht einmal, was 
ein Versfuß überhaupt ist.

2	 Versgeschichte als transdisziplinäre Wissensgeschichte
Knittelreime und Alexandriner – das allein sollte diese Einleitung illustrieren – 
entstammen zwei völlig verschiedenen sozialhistorischen Kontexten. Dieser so-
ziale Unterschied spiegelt sich in den poetischen Formen und im sprachlichen 
Stil. Versgeschichte als Geschichte metrischer und prosodischer Verfahrenswei-
sen, mithin als Spiegelbild eines rein technischen Wissens, ist, so technisch die-
ses Wissen ist, immer auch Sozialgeschichte. Es sind bestimmte soziale Schich-
ten, die bestimmte Verstechniken praktizieren: an der Stadtschule schreibt man 
schlichte Knittelreime, die kein metrisches oder prosodisches Wissen erfordern, 

11 	Andreas Gryphius: Absurda Comica Oder Herr Peter Squentz. Hg. v. Gerhard Dünnhaupt 
und Karl-Heinz Habersetzer. Stuttgart 1996, S. 25f.

DOI: 10.13173/9783447110730.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



13Versgeschichte als transdisziplinäre Wissensgeschichte

am Hof dagegen Sonette, die nach Techniken verfasst sind, die aus dem Lateini-
schen, Französischen oder Niederländischen stammen. 
Wer diese Veränderungen beschreiben will, braucht offensichtlich mehr als 

einen rein germanistischen oder literarhistorischen Zugriff. Es geht hier nicht um 
eine Entwicklung, die man ausschließlich unter dem Gesichtspunkt einer deut-
schen Literaturgeschichte beschreiben könnte. Erstens ist die Einführung dieser 
Verstechnik – wie das zweite Kapitel dieses Buches zeigen wird – äußerst eng 
mit europaweiten Entwicklungen verbunden, namentlich mit einer Aufwertung 
der Volkssprachen gegenüber dem Latein. Dieser Prozess nimmt seinen Anfang 
in Italien, setzt sich fort über Frankreich und vollzieht sich dann annähernd zeit-
gleich im niederländischen, englischen und deutschsprachigen Raum. Wer die 
Veränderungen im deutschen Raum beschreiben will, muss diese europaweiten 
Abhängigkeiten im Blick haben. 

Aber, wie dieses Buch zeigt, kann man Versgeschichte auch gar nicht aus
schließlich als Literaturgeschichte beschreiben. Als technisches Wissen ist das 
Wissen um die neuen metrischen, prosodischen und strophischen Formen ein ex
trem reflektiertes Wissen. Im Gegensatz zu den Knittelversen der Stadtschulleh
rer, Meistersinger und Kirchenlieddichter des 16. Jahrhunderts erfordert die neue, 
alternierende Verstechnik, wie sie Martin Opitz einführen wird, ein Bewusstsein 
von den grammatischen, nämlich morphematischen und phonetischen Eigen
schaften der deutschen Sprache. Knittelreime konnte man auch schreiben (oder 
sprechen – im Falle des Meistergesangs handelt es sich um eine Technik im Über-
gang von einer oralen zu einer literalen Tradition), ohne dass man wusste, was 
man tat. Nach der Betonung der Wörter strukturierte Verse dagegen konnte man 
nur schreiben, wenn man ein Bewusstsein für die Regeln der Betonung entwic-
kelt hatte. Nach der Terminologie von Gilbert Ryle setzen Knittelreime also ein 
bloßes „knowing how“ voraus, nach der Betonung strukturierte Verse dagegen 
ein „knowing that“.
Konkret heißt das, dass die neue Verstechnik, wie sie Martin Opitz einführte, 

Kenntnisse der lateinischen Grammatik (als Metrik und Prosodie) voraussetzte. 
Das ist rein äußerlich schon daran zu erkennen, dass Opitz die antiken Begriffe 
des Jambus und Trochäus einführen musste, um seine Verstechnik überhaupt for
mulieren zu können. Wer den Wechsel von betonten und unbetonten Silben als 
versgliederndes Prinzip beschreiben will, hatte eigentlich keine andere Möglich
keit, als die Begrifflichkeit der antiken, lateinischen Metriker zu übernehmen. 
Das aber bedeutet, das man eine höhere Schulbildung haben musste, um das 
Prinzip der neuen Verstechnik verstehen zu können. Die gesamte Terminologie 
des „Buchs von der deutschen Poeterey“ richtet sich an einen gebildeten Leser: 
Man musste nicht nur wissen, was ein Jambus und was ein Trochäus ist, sondern 
auch erkennen können, wann ein Hiat vorlag und wann man diesen apostrophie-
ren durfte. Ganz zu schweigen von den umfangreichen stilistischen Vorgaben, 
die Opitz machte. Mit ihnen hielt nicht nur die antike Grammatik, sondern auch 

DOI: 10.13173/9783447110730.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



14 Einleitung

die antike Rhetorik Einzug in die deutsche Dichtung. Das dritte Kapitel wird die
se Behauptung ausführlich belegen. 
Indem die neue Verstechnik an Bildungsvoraussetzungen geknüpft ist, ist die-

se Versgeschichte mithin nicht ohne Sozialgeschichte zu haben. Die Abhängigkeit 
von der Sozialgeschichte geht allerdings noch viel weiter. Auch die neulateini
schen Dichter des 16.  Jahrhunderts wären von ihren Bildungsvoraussetzungen 
her in der Lage gewesen, die neue Verstechnik zu entwickeln. Es waren aber 
nicht die Gelehrten vom Schlage eines Paul Schede Melissus, die diesen Schritt 
getan haben, sondern ein ‚Höfling‘ wie Martin Opitz. Das vierte Kapitel dieses 
Buches unternimmt den Nachweis, dass die neue Verstechnik an ein bestimmtes 
neues Rollenbild gebunden ist, nämlich an den „Cortegiano“, den Hofmann oder 
„Gentleman“, wie ihn die Höflichkeitstraktate als Ideal entwickeln. Der soziale 
Ort der neuen Dichtung ist nicht die Stadtschule mit ihren moraldidaktischen 
Versen, nicht die Kirche mit ihren Kirchenliedern und nicht das Wirtshaus mit 
seinem Meistergesang, sondern der Hof des Fürsten. Das hat weitreichende Fol-
gen. So ist die neue, höfische Kunstdichtung zum ersten Mal eine Dichtung, die 
die Frau nicht nur als Gegenstand und Adressatin der Dichtung kennt (als Ge
liebte, Mutter, gestorbene Ehefrau etc.), sondern die von Frauen verfasst wird. 
Eine höfisch gebildete Dame wie Veronica Gambara in Italien (Opitz wird einige 
Sonette von ihr übersetzen, auch in dieser Hinsicht programmatisch), kann zur 
Dichterin werden. Dichtung wird Teil eines höfischen Rollenspiels. Auch dieser 
Aspekt wird nur sichtbar, wenn man Versgeschichte als Wissensgeschichte be-
schreibt. 

Über diesen sozialhistorischen Kontext ist Versgeschichte zudem engstens mit 
der Musikgeschichte verbunden. Wie sich unschwer zeigen lässt – und diesen 
Nachweis führt das achte Kapitel – sind die neuen Verse zu einem großen Teil 
für den Gesang geschrieben, und zwar für den Gesang zur Laute, vertont nach 
den neuen Prinzipien des Generalbass-Sololiedes und aufgeführt von und für ein 
höfisches Publikum. Insbesondere das ‚schmachtende‘ Liebeslied, zur Lautenbe
gleitung vorgetragen, gehört zu den Codes, die diese Kunstdichtung entwickelt. 
Es sind hochgebildete Frauen und Männer, die hier als Dichter und Dichterinnen, 
als Sänger und Sängerinnen vor einem Publikum auftreten, dem sie von ihrem 
sozialen Profil her selbst angehören. Es sind keine professionellen Künstler, die 
in einem öffentlichen Konzertsaal auftreten, wie man das dann aus dem 19. Jahr
hundert kennt, sondern Amateure im ursprünglichen Sinne des Wortes, Liebha-
ber, die in mehr oder weniger privatem Rahmen (dem „Salon“, wie man das dann 
in Frankreich nennen wird) ihre Fertigkeiten vorführen. 
Der musikhistorische Kontext ist aber auch insofern von größter Bedeutung, 

als die Entstehung der neuen Gattung der „Lyrik“ im 18. Jahrhundert genau an 
diesem Punkt eine radikale Umwertung bringt. Wo die neuen Verstechniken 
des 17. Jahrhunderts für den Gesang und für die Aufführung in einem höfischen 
Rahmen geschrieben sind, da wird die „Lyrik“ des 18. Jahrhunderts für die stille 
Lektüre geschrieben, übernimmt das musikalische Prinzip aber gleichsam in ihr 

DOI: 10.13173/9783447110730.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



15Versgeschichte als transdisziplinäre Wissensgeschichte

Wesen: das Wort selbst soll jetzt zu Musik werden. Subjektivität und ‚echte‘ Emo
tionalität treten an die Stelle der Formkunst des 17.  Jahrhunderts. Alle Formen 
(insbesondere das Sonett) werden jetzt zu ‚starren‘ Formen, die den Ausdrucks
willen des Dichters (der im selben Zuge zum ‚Genie‘) wird, nur einengen. Die 
‚freien Rhythmen‘, wie sie Friedrich Gottlieb Klopstock entwickelt, sind der deut-
lichste Ausdruck dieser Entwicklung. 

Aber die Versgeschichte der Frühen Neuzeit impliziert nicht nur eine intensive 
Auseinandersetzung mit der Geschichte der Grammatik, der Musik und der So
zialgeschichte dieser Zeit, sondern steht außerdem in einer massiven Abhängig
keit von der Geschichte der deutschen Sprache. Die neuen Versformen, wie sie 
Weckherlin, von dem Werder, Hübner und Opitz propagieren, sind an die gleich
zeitige Formierung einer genormten und allgemeinen deutschen Hochsprache 
gebunden, nämlich an das Hochdeutsche. Die Herausbildung dieses Hochdeut-
schen fängt freilich schon vor Opitz an, denn sie beginnt (wie das siebte Kapitel 
zeigt) bereits mit der Bibelübersetzung Luthers. Die Versreformen um 1600 haben 
diese Voraussetzung gemeinsam, dass sie nicht in dialektalen Formen des Deut-
schen denkbar gewesen wären. Die neue höfische ‚Kunstdichtung‘ wäre keine 
‚künstliche‘, artifizielle Dichtung gewesen, wenn sie sich der ungeregelten Dia-
lekte hätte bedienen müssen. Ein Sonett in schwäbischem Dialektik hätte auch im 
17. Jahrhundert schon höchst komisch gewirkt. Der Dialekt war die Sprache der 
Meistersinger. Hochdeutsch war die Sprache der neuen Kunstdichtung.

Durch diese sprachliche Bedingtheit sind die neuen Verstechniken ihrerseits 
konfessionell kodiert und damit gehört zur Wissensgeschichte der Verstechnik 
auch die Religionsgeschichte. Indem das Neuhochdeutsche seinen bedeutend-
sten Impuls aus der Bibelübersetzung Luthers empfangen hatte, war dieses Hoch-
deutsch um 1600 eine dezidiert protestantische Sprachform. Es ist mithin kein 
Zufall, dass die Geschichte der Versreformen eine Geschichte der protestanti-
schen Dichtung ist. Das katholische Deutschland bedient sich, wo es den An-
spruch einer Kunstdichtung erhebt, weiterhin der lateinischen Sprache. Wo die 
katholische Dichtung für das Volk geschrieben ist, bedient sie sich der regionalen 
Varianten. Je stärker sich eine hochdeutsche Variante im protestantischen Raum 
ausbildet, desto stärker erscheinen diese regionalen Varianten als dialektale. Die 
österreichische und bayrische Dichtung dieser Zeit sind dafür nur das prominen-
teste Beispiel. 

Wenn dieses Buch also stark von den Methoden einer transdisziplinären Wis-
sensgeschichte profitiert, dann kann auf der anderen Seite auch die Theorie einer 
Wissensgeschichte von den Ergebnissen dieser Versgeschichte profitieren. Inter-
essanterweise ist das verstechnische Wissen nämlich ein Wissen, dem in der For-
schung – oder jedenfalls in weiten Teilen der Forschung, dazu im folgenden Ab-
schnitt – jegliche Entwicklungsfähigkeit abgesprochen worden ist. Dies geschah 
zumeist implizit und damit natürlich umso grundsätzlicher. Auch dies wird an 
der „Poeterey“ von Martin Opitz insbesondere deutlich. Man hat die Wirkung 
der „Poeterey“ im 17. Jahrhundert, die schwer zu leugnen war, mit allem Mög-

DOI: 10.13173/9783447110730.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



16 Einleitung

lichen zu erklären versucht. Man hat sie auf die Einführung eines rhetorischen 
Dichtungsbegriffs zurückgeführt oder die „Poeterey“ zu einem kulturellen Ma-
nifest erklärt, wenn man Opitz selbst nicht gleich zu einem „Impresario“ erklärte, 
der eigentlich nur eine Art Literaturorganisator gewesen wäre, selbst aber nichts 
zu sagen gehabt hätte – oder eben nur gesagt hätte, was sowieso schon bekannt 
gewesen sei. 
Im verstechnischen Gebot der regelmäßigen Alternation konnte und wollte 

man keine innovative Forderung erblicken, insofern man eben glaubte, diese re-
gelmäßige Alternation auch schon vor Opitz überall entdecken zu können. Die 
Regeln für den Hiat dagegen, oder, noch wichtiger, das Verbot für die Apokopie-
rung und Synkopierung von Silben hielt man für Belanglosigkeiten, eben gerade 
weil es sich scheinbar um rein technische Forderungen handelte. Dasselbe gilt 
für die Regeln für den Reim, die in der „Poeterey“ zwar einen erheblichen Raum 
einnehmen, die aber deswegen trotzdem kein Interesse in der Forschung gefun-
den haben. Was selbstverständlich schien, brauchte man nicht zu untersuchen.
Dichtung, wie sie als Regelwissen in den Poetiken des 17. Jahrhunderts kodif-

ziert wird, ist nicht die die ‚intuitive‘, irgendwie ‚inspirierte‘ Tätigkeit eines ‚Ge-
nies‘, sondern die Tätigkeit eines Amateurs im Sinne des Wortes, nämlich eines 
Liebhabers der Form, der Silben zählend, Reime suchend, Hiate vermeidend und 
die grammatischen Regeln der Wortstellung beachtend seine Verse konstruiert. 
Die zahlreichen Poetiken der Frühen Neuzeit wurden in den letzten Jahrzehnten 
unter so ziemlich jedem denkbaren Aspekt untersucht, nur nicht unter dem vers
technischen. Gerade die Poetiken, die in der Nachfolge von Opitz am innovativ-
sten waren – die Poetiken von Titz, Zesen und Schottel – wurden am wenigsten 
beachtet, weil man mit ihnen nichts anzufangen wusste und gerade sie einfach 
nur zu wiederholen schienen, was zuvor schon so oft gesagt worden war. 
Dem verstechnischen Wissen wurde damit nicht nur jede Veränderung be-

stritten, sondern sogar die Möglichkeit der Veränderung. Dass dies nicht grund-
sätzlich für die Geschichte des Wissens dieser Zeit gilt, belegt für denselben hi-
storischen Zeitraum die Geschichte der sogenannten Naturwissenschaften. Hier 
ist das ‚master narrative‘ die Geschichte eines Bruches oder Umbruches, einer 
Revolution, nämlich der sogenannte „scientific revolution“, die als eine Revo-
lution ein völlig neues Wissen hervorgebracht hätte, nämlich das neue, experi-
mentelle Wissen der ‚Naturwissenschaften‘. Die Komplementarität dieser beiden 
Erzählungen ist offensichtlich. Das ‚neue‘ Wissen der ‚Naturwissenschaften‘ ist 
ein unendlich fortschrittsfähiges Wissen, während das Wissen der Dichtung zu 
einem Wissen wird, das im Kern immer mit sich identisch bleibt. Es gibt keine 
Versgeschichte, weil man dem Vers jede Geschichtlichkeit bestritten hat. 

Das verstechnische Wissen der Frühen Neuzeit war ein stabiles Wissen, das 
man vor Opitz schon gehabt hatte und das sich nach Opitz auch nicht mehr weiter 
verändert hatte, einfach deswegen, weil es immer dasselbe Wissen war und ist. 
Man könnte hier von einer Stabilitätsanmutung sprechen, wie sie für das vor-
moderne Wissen in vielen Bereichen typisch ist. Wissen aber unterliegt selbst 

DOI: 10.13173/9783447110730.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



17Der problematische Begriff der „Kunstdichtung“

dort, wo es man nur abschreibt, schon einem Transfer. Es ist in einer beständigen 
Bewegung, auch wenn es sich nicht zu verändern scheint. Jede der Poetiken, die 
im Gefolge von Opitz die Regeln der deutschen Dichtung aufs Neue kodifiziert 
hat, verändert dieses Wissen, variiert es, erweitert es, schränkt es ein – wissent-
lich oder unwissentlich, willentlich oder unwillentlich. Diese Form eines Wis-
senstransfers, in und durch den ein Wissen selbst in seinen Iterationen beständig 
neu kodifiziert wird, zu beschreiben, war das methodische Hauptanliegen dieses 
Buches.12 

3	 Der problematische Begriff der „Kunstdichtung“ 
Dieses Buch ist jedoch nicht nur ein Beitrag zur Wissensgeschichte der Frühen 
Neuzeit, sondern auch ein Beitrag zur Stilgeschichte. Stil ist dabei nicht als In-
dividualstil zu verstehen, als unverwechselbarer Ausdruck eines Individuums, 
sondern ist als Zeitstil Ausdruck einer Epoche und einer spezifischen Gruppe. 
Stil ist in diesem Sinne sowohl das Ergebnis eines technischen Wissens, der for-
malen Möglichkeit und Machbarkeit einer bestimmten Form, als auch das Er-
gebnis einer spezifischen historischen und sozialen Prägung. Wie die Ölmalerei 
ein neues technisches Niveau und Wissen auf Seiten des Malers voraussetzt, un-
abhängig von seiner individuellen Begabung und der Wahl konkreter Sujets, so 
setzen der Alexandriner und das Sonett ein technisches Wissen voraus, das der 
Dichter zur Verfügung haben muss. Die neue und ganz spezifische Ästhetik der 
Ölmalerei, ihr historisch konkretes Erscheinungsbild, ist nicht nur das Ergebnis 
eines individuellen Ausdruckwillens, sondern vor allem das Ergebnis einer tech-
nisch-formalen Möglichkeit. Genau das gilt auch für die neue höfische Ästhetik 
eines Alexandriner-Sonetts. Anders als Rollenhagen mit seinen Knitteln müssen 
die höfischen Dichter wissen, wie man betonte und unbetonte Silben erkennen 
kann. Sie müssen wissen, was ein Hiat ist und freiwillig darauf verzichten, Silben 
durch Apokopen zu verstümmeln. Das sind, im Vergleich zu den Knittelreimen, 
ziemlich weitreichende Voraussetzungen.

Was sich um 1600 etabliert, ist eine neue Formkunst, die an allererster Stelle 
daran zu erkennen ist, dass man sich freiwillig zahlreichen neuen, sehr strengen 
Regeln unterwirft. Alexandriner oder Sonett sind nämlich vor allem eines: stren-
ge Formen. Man muss diese neuen Formen aber nicht nur benutzen wollen, son-
dern auch der Überzeugung sein, dass sie sich in deutscher Sprache überhaupt 
benutzen lassen. Die Frage war, ob man die deutsche Sprache so kunstvoll re-
geln konnte, dass man in ihr nicht nur Knittelreime, sondern auch Alexandriner 
schreiben konnte. Das war alles andere als selbstverständlich, wie die allgegen
wärtige Polemik gegen die Verächter der deutschen Sprache zeigt, die meinten, 

12 	Ich verzichte hier auf weitere methodischen Erörterungen und verweise auf das Forschungs-
programm des SFB 980, wie es Eva Cancik-Kirschbaum und Anita Traninger in der Einfüh-
rung zu dem Band: Wissen in Bewegung. Institution – Iteration – Transfer. Wiesbaden 2015, 
S. 1–13 umrissen haben. 

DOI: 10.13173/9783447110730.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



18 Einleitung

diese sei zu „unausgebildet und rauh“, zu „grob und harte“,13 als dass man in ihr 
Verse schreiben könne. Segar, Hübner, Weckherlin und Opitz waren nicht nur 
als Dichter angetreten, sondern auch als Verteidiger der Kunstfähigkeit der deut
schen Sprache. 

Dass diese Verteidigung nötig war, hängt wesentlich damit zusammen, dass 
sich im 16.  Jahrhundert zwei komplementäre Formen von Dichtung entwickelt 
hatten, nämlich deutsche und neulateinische Dichtung. Wer kunstvoll geformte 
Verse hatte schreiben wollen, wer also überhaupt ein Formbewusstsein hatte, der 
hatte sich bis zu diesem Zeitpunkt nicht der deutschen, sondern der lateinischen 
Sprache bedient. Die neulateinische Dichtung hatte im späten 16.  Jahrhundert 
einen sehr hohen Grad an Formbeherrschung erreicht. Er verhält sich negativ 
proportional zur Formlosigkeit der deutschen Knittel. Latein war die Sprache der 
Kunst, Deutsch die Sprache des Volkes. 
Wenn diese Balance um 1600 zu kippen beginnt, dann liegt das am höfischen 

Kontext der neuen Dichtung. In diesem höfischen Kontext waren weder lateini-
sche Verse noch deutsche Knittel möglich. Man konnte ein Ballett der Spiegel-
macher nicht mit lateinischen Versen versehen, die niemand ohne Wörterbuch 
verstand, genauso wenig wie mit Knitteln, die nach Jahrmarkt und Volksbelusti-
gung, nach Peter Squentz und Meistergesang rochen. Später, in der zweiten Hälf-
te des 17. Jahrhunderts wird sich Französisch als die Sprache der Höfe etablieren 
und dann werden dort Ballette und Opern in französischer Sprache aufgeführt. 
Aber am Anfang des 17.  Jahrhunderts hatte die französische Kultur und Spra-
che noch nicht die beherrschende Stellung, die sie später haben wird. Stattdes-
sen gibt es ein starkes Nationalbewusstsein, das die Dichter und Gelehrten dazu 
herausfordert, die Gleichrangigkeit der deutschen Sprache, ihre Kunstfähigkeit 
zu beweisen. Der entscheidende Punkt bei den Versreformen um 1600 ist diese 
Möglichkeit einer deutschsprachigen Kunstdichtung. Der kunstlosen Dichtung, 
den Knittelreimen der Meistersinger und poetisch dilettierenden Theologen und 
Lehrern wie Rollenhagen sollte eine kunstvolle, nämlich formbewusste Dich-
tung entgegengestellt werden. 
Der Begriff der Kunstdichtung ist allerdings höchst problematisch. Schon ei-

ner der romantisch inspirierten Gründerväter der Germanistik, Georg Gottfried 
Gervinus, hatte 1838 den Begriff verwendet, um die mit Opitz erreichte Schwelle 
zu bezeichnen: „Opitz hat die Poesie der Form, die Kunstdichtung in Deutsch-
land constituiert“ heißt es in seiner „Geschichte der poetischen National-Litera-
tur der Deutschen“.14

Das ist ein höchst zwiespältiges Lob, denn Gervinus verwendet den Begriff der 
Kunstdichtung im Kontrast zum Begriff der „Volksdichtung“, dessen Paradigma 
das „Volkslied“ ist. Ganz in der Tradition von Johann Gottfried Herders romanti

13 	Opitz: Aristarch S. 92 und Opitz: Leservorrede zu den „Teutschen Poemata“ S. 98.
14 	Georg Gottfried Gervinus: Geschichte der poetischen National-Literatur der Deutschen. 
Dritter Teil: Vom Ende der Reformation bis zu Gottsched’s Zeiten. Leipzig 1838, S. 222.

DOI: 10.13173/9783447110730.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



19Gliederung

scher Volkslied-Ideologie parallelisiert Gervinus das formbewusste Kunstlied 
und den Aufstieg der Kunstdichtung mit dem „Rücktritt der Dichtung aus dem 
Volke“. Opitz hätte also einerseits zwar die „Poesie der Form“ in Deutschland ein
geführt, andererseits aber gleichzeitig auch die – zwar formlose, dafür aber echt 
deutsche – „Volksdichtung“ zerstört. Alle Missachtung, Herabsetzung und Belei
digung, die Opitz seitdem in den Literaturgeschichten hat hinnehmen müssen 
– und das war nicht wenig –, geht in letzter Instanz auf dieses zutiefst romantisch 
begründete Verdikt zurück. 
Der Begriff der Kunstdichtung ist deshalb zweifellos falsch, wenn er als Ge

genbegriff zu einer angeblichen „Volksdichtung“ verstanden wird. Es gibt kein 
„Kunstlied“, das von einem „Volkslied“ zu unterscheiden wäre, genauso wie auch 
die „Magelone“ oder das „Faustbuch“ des 16. Jahrhunderts keine „Volksbücher“ 
waren. Es gibt kein Volk als schöpferische Instanz, sondern nur Individuen, die 
sich verschiedener Stile bedienen und deren Werke in verschiedenen, anonymen 
oder personalisierten Formen tradiert werden.
Der Begriff der Kunstdichtung ist auch dann falsch, wenn der Begriff der 

„Kunst“ im Sinne des 18. und 19. Jahrhunderts als individueller, höchst persön-
licher Ausdruck eines Individuums oder gar eines „Genies“ verstanden wird. 
Wenn der Begriff trotzdem in diesem Buch weiterverwendet wird, so allein we-
gen seiner Konnotation von Technik, Regelhaftigkeit und Kunstfertigkeit. Im 
Sinne des lateinischen Äquivalents der „ars poetica“ bezeichnet der Begriff der 
Kunstdichtung hier und im Folgenden ausschließlich eine formbewusste, me-
trisch und stilistisch reflektierte Dichtung. Kunstdichtung in diesem Sinne ist 
die Demonstration von Formbeherrschung. Der Knittelvers dagegen ermöglicht 
keine Demonstration von Formbeherrschung, weil er kaum eine Form hat. 
Martin Opitz wollte 1624 in seiner „Poeterey“ der deutschsprachigen Dichtung 

das Regelwerk für eine solche Kunstdichtung geben. Er wollte zeigen, dass auch 
die deutschsprachige Dichtung – wie die lateinische, die italienische, französi-
sche und englische – den Regeln einer Form unterworfen werden kann. In die-
sem präzisen Sinn kann man sagen, dass Opitz (neben Hübner, Weckherlin, von 
dem Werder und vielen anderen) der Schöpfer einer deutschsprachigen Kunst-
dichtung geworden ist. 

4	 Gliederung 
Die These dieses Buches lautet also, dass es sich bei den Versreformen um 1600 
um Stilreformen gehandelt hat. Trifft diese These zu, wäre Opitz 1624 in seinem 
„Buch von der deutschen Poeterey“ nicht auf der Suche nach dem metrischen 
Gesetz der deutschen Sprache gewesen, wie man ihm immer wieder unterstellt 
hat, sondern auf der Suche nach den Stilgesetzen einer kunstvollen Dichtung. Der 
Klang der regelmäßigen Alternation ist nur ein Aspekt dieser Stilgesetze, genau-
so wie das Verbot der Silbenverstümmelung, der Nachstellung des Adjektivs, des 
Hiats, des Fremdwortgebrauchs und der unreinen Reime.

DOI: 10.13173/9783447110730.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



20 Einleitung

Zu diesem neuen Stilideal gehört außerdem die Einführung der neuen roma-
nischen und antiken Strophenformen. Verse müssen von nun an in ihrem Aufbau 
und in ihrer Anordnung bestimmten Gesetzen gehorchen, nämlich den Geset-
zen der jeweils gewählten Strophenform. So hat ein Sonett eben nicht willkür-
lich viele Verse und Strophen, sondern besteht aus zwei Quartetten und zwei 
Terzetten mit einer genau festgelegten Reimordnung. Noch komplizierter wird 
die Einführung dieser Strophenformen durch die Tatsache, dass sich nicht jede 
Form für jeden Inhalt schickt. Die Elegie ist angemessen für „traurige Sachen“, 
die satyra gilt dem Lob der Tugend und dem Tadel des Lasters. Außerdem gibt 
es bestimmte Stilmittel, die in bestimmten Formen verwendet besonders schöne 
Wirkungen erzielen, wie etwa Wortneuschöpfungen oder gut gewählte Epitheta. 
Die regelmäßige Alternation – also die Forderung, dass betonte und unbetonte 
Silben sich abwechseln müssen – ist nur ein Stilmittel unter anderen. Opitz hat 
sie in seiner „Poeterey“ in keiner Art und Weise hervorgehoben. Sie ist nur ein 
Teil der Formgebung, der Opitz die deutschsprachige Dichtung unterzieht, nicht 
mehr und nicht weniger.
Diese zentrale These entwickelt allerdings erst das dritte Kapitel dieses Bu-

ches. Die ersten beiden Kapitel führen auf das „Buch von der deutschen Poete-
rey“ hin, indem es schon in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts mannigfache 
Versuche gibt, die deutsche Verssprache zu reformieren. Das erste Kapitel gilt 
einer Darstellung der theoretisch-grammatisch motivierten Reformen, bei denen 
versucht wurde, das metrische System des antiken Lateins auf die deutsche Spra-
che zu übertragen. Auch wenn diese Reformen sich nicht durchsetzen konnten, 
sind sie höchst erhellend für die Problemlage als solche.
Das zweite Kapitel skizziert dagegen die verstechnische Praxis des 16. Jahrhun

derts. Auch hier gibt es eine Vielzahl von Bestrebungen, einen kunstvollen, gere-
gelten Vers in deutscher Sprache zu schaffen. Der bedeutsamste Impuls kommt 
von den eingangs vorgestellten, höfisch orientierten Dichtern, die das akzentuie
rende Prinzip der französischen Sprache – zusammen mit den romanischen Stro
phenformen – auf die deutsche Dichtung übertragen. 
Das dritte Kapitel widmet sich dann dem Regelwerk, das sich im 17. Jahrhun-

dert durchsetzen wird, nämlich dem „Buch von der deutschen Poeterey“ von 
Martin Opitz. Opitz einen barocken Dichter zu nennen, wie es sich mehr oder we
niger durchgesetzt hat, ist dabei höchst irreführend. Das Stilideal der „Poeterey“ 
ist kein barockes, sondern ein klassizistisches. Dieses Stilideal steht, wie jedes 
Stilideal, in einem sozialhistorischen Kontext. Das vierte Kapitel umreißt die hö-
fische Kultur als diesen Kontext des von Opitz propagierten Stilideals. Der Be-
griff der Höflichkeit markiert dabei keine besondere Schicht (wie etwa den Adel 
im Gegensatz zum Bürgertum), sondern ein neues Verhaltensideal, das von der 
sozialen Schicht unabhängig ist. Höflichkeit ist der Gegensatz von Unhöflichkeit, 
Ungezogenheit und Grobianismus, von Formlosigkeit und Kunstlosigkeit, nicht 
das tatsächlich an den Höfen praktizierte Verhalten. Die Hofmannstraktate for
mulieren die Regeln dieser neuen Höflichkeit. Das sprachliche, stilistische Ideal 

DOI: 10.13173/9783447110730.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



21Gliederung

der „Poeterey“ ist hier vorgeprägt, genauso wie die Rezeptionsformen der neuen 
Kunstdichtung. 
Das fünfte Kapitel beschreibt die Aufnahme der Opitzschen Versreform in den 

Jahren unmittelbar nach der Publikation der „Poeterey“ im Jahr 1624. Wie sich 
zeigt, ist es den Nachfolgern von Opitz anfangs nicht leichtgefallen, die Regeln 
der „Poeterey“ anzuwenden. Ähnlich wie der Generalbass im neuen Sololied des 
17. Jahrhunderts einen professionellen Komponisten voraussetzt, so ist auch die 
neue Kunstdichtung ein Geschäft geworden, das erhebliche intellektuelle und 
technische Anforderungen an den Dichter stellt. Nicht alle sind bereit und fähig, 
diese Anforderungen zu erfüllen. Schon bald wird deshalb prinzipielle Kritik am 
Formalismus der neuen Kunstdichtung laut. Andere übernehmen zwar teilweise 
die technischen Grundlagen der Opitzianischen Reform, entwickeln diese aber 
weiter im Sinne eines nun tatsächlich barocken Stilideals.

Das sechste Kapitel ist der theoretischen Weiterentwicklung der metrischen 
und stilistischen Regeln nach 1624 gewidmet. Auch hier ist zu beobachten, dass 
schon in den dreißiger Jahren, gleichzeitig mit der Vertiefung und Verfeinerung 
der neuen stilistischen Techniken, deren Fortentwicklung und Überschreitung 
beginnt. Verschiebungen in der Theorie haben dabei unmittelbare Auswirkun-
gen auf die Praxis. Das Beispiel Philipp von Zesens zeigt, dass das 17. Jahrhun-
dert keinen Moment gezögert hat, mit den stilistischen Prinzipien von Opitz in 
entscheidenden Punkten zu brechen. 
Das siebte Kapitel umreißt die verstechnische Entwicklung im katholischen 

Deutschland. Es gibt in der Forschung kein allgemeines Bewusstsein der Tatsa-
che, dass die Opitzianische Versreform im katholischen Bereich nicht wahrge-
nommen worden ist. Diese Tatsache darf nicht in den Kategorien von Fortschritt
lichkeit und Rückständigkeit beschrieben werden (selbst, wenn das in der Zeit 
selbst gelegentlich schon so gedeutet worden ist), sondern muss ebenfalls als 
Ausdruck divergenter stilistischer Ideale ernst genommen werden. Die katho
lische Dichtung hat die Versreform abgelehnt, weil sie die Idee einer höfischen 
Kunstdichtung abgelehnt hat. Dieser Punkt hat insofern enorme kulturgeschicht-
liche Folgen, weil das katholische Deutschland gleichzeitig auch die von Opitz 
propagierte, hochdeutsche Sprachnorm abgelehnt hat.

Das achte Kapitel skizziert das Ende des Ideals einer Kunstdichtung als sol-
cher. Es greift noch einmal zurück bis auf Opitz und die Rolle, die die Musik für 
sein Vers- und Klangideal gespielt hat. Mit dem neuen Stilideal, das Breitinger 
1740 in seiner „Dichtkunst“ formuliert und Klopstock ab 1747 in seinen „Oden“ 
verwirklicht, ist dieses Klangideal am Ende. Die Verse sollen jetzt nicht mehr nur 
singbar sein, sondern selbst zu Musik werden. Der eigentliche Todesstoß ist in 
diesem Sinne Herders ab 1771 entwickelte, protoromantische Theorie des „Volks-
liedes“, dessen höchstes stilistisches Ideal darin bestehen soll, nicht künstlich-
kunstvoll zu sein, sondern natürlich und volkstümlich. Diese Erfindung der Ly-
rik als natürlicher Ausdruck eines affektiv erregten Geistes ist identisch mit dem 
Ende der Kunstdichtung als bewusst artifizieller Technik.

DOI: 10.13173/9783447110730.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



22 Einleitung

5	 Kursorische Bemerkungen zur Forschungsgeschichte

Metrik und Stilistik gehörten in den letzten Jahrzehnten nicht zu den Schwerpunk
ten der literarhistorischen Forschung. Ganz anders dagegen waren die Interessen 
in der zweiten Hälfte des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts, in einer Epoche 
also, die man wissenschaftsgeschichtlich als Positivismus zu bezeichnen pflegt. 
Im Allgemeinen wird diese Bezeichnung heute in einem pejorativen Sinne als Ab-
wertung gebraucht und verstanden. Für die vorliegende Studie waren die Arbei-
ten dieser Zeit dagegen grundlegend. Ohne das in ihnen angehäufte Wissen über 
historische Abhängigkeiten und Zusammenhänge, ohne ihre Quellennachweise 
und Querverweise, ohne ihr Feingefühl für stilistische Veränderungen und me-
trische Techniken hätte dieses Buch nicht geschrieben werden können.
Am Anfang steht 1865 Ernst Höpfners Arbeit über „G. R. Weckherlin’s Oden 

und Gesänge. Ein Beitrag zur Geschichte der deutschen Dichtung“. Das Büchlein 
war, wie Höpfner (zu diesem Zeitpunkt Gymnasiallehrer in Neuruppin) im Vor-
wort mitteilt, eigentlich als Schlusskapitel einer „Monographie über die Anfänge 
der neuhochdeutschen Gelehrten-Dichtung“ gedacht gewesen, für die Höpfner 
aber „wegen des Miscredits derartiger Arbeiten“ keinen Verleger hatte finden 
können. Ein Jahr später ist es Höpfner zwar nicht gelungen, einen Verleger zu 
finden, aber er kann die „Reformbestrebungen auf dem Gebiete der deutschen 
Dichtung des XVI. und XVII. Jahrhunderts“ im Jahresbericht des Wilhelms-Gym
nasiums in Berlin unterbringen. Sie bieten eine breite Darstellung der verstechni-
schen Entwicklungen bis an die Schwelle von Opitz. Eine später nachgeschobene, 
kleine Studie Höpfners aus dem Jahr 1877 („Strassburg und Martin Opitz“) liefert 
schließlich noch einen ersten Hinweis auf Opitz’ Abhängigkeit von Daniel Hein-
sius, was die Technik der regelmäßigen Alternation betrifft.

1876 und 1879 veranstaltet der Altgermanist Wilhelm Braune eine Neuausgabe 
der „Poeterey“ und von Zincgrefs „Anhang“ zur Ausgabe der Opitzschen „Poe
mata“ von 1624. Es ist die erste neue Ausgabe der „Poeterey“ seit über hundert 
Jahren und die erste Ausgabe der äußerst seltenen Zincgrefschen Sammlung seit 
1624. Fünf Jahre später, 1884, promoviert Otto Fritsch in Halle mit einer Arbeit zur 
„Poeterey“, in der erstmals in detaillierter Form zahlreiche der Quellen benannt 
werden, die Opitz benutzt und in vielen Fällen wörtlich übernommen hatte. Das 
Ausmaß der Abhängigkeit von Ronsard wird in ersten Umrissen erkennbar. 
1886 erscheint Karl Borinskis Geschichte der Poetik („Die Poetik der Renais-

sance und die Anfänge der literarischen Kritik in Deutschland“), die über Jahr
zehnte den Rahmen zur Verfügung stellen wird, an dem Ergänzungen, Korrek-
turen und Erweiterungen zu bemessen sind. Im Gegensatz zu vergleichbaren 
späteren Werken legt Borinski einen seiner Schwerpunkte auf Metrik und Stili-
stik, was die Arbeit nach wie vor lesenswert macht.

Ein Jahr später, 1887, erscheint die Münchner Dissertation von Georg Witkows
ki über Diederich von dem Werder, auch sie mit einem Schwerpunkt auf metri
schen und stilistischen Techniken und damit natürlich auf der Frage, worin 

DOI: 10.13173/9783447110730.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



23Kursorische Bemerkungen zur Forschungsgeschichte

eigentlich die Leistung von Opitz bestand. Mit seiner Ausgabe des „Aristarch“ 
und der „Poeterey“ im folgenden Jahr stellt Witkowski die Forschung auf eine 
neue Grundlage. Beide Werke sind mit ausführlichen Kommentaren versehen, 
in denen alles zusammengetragen ist, was an Quellen und Querverweisen zu 
diesem Zeitpunkt bekannt ist. 1902 lässt Witkowski eine erste Neuausgabe der 
„Poemata“ von 1624 folgen, „mit den Varianten der Einzeldrucke und der spä-
teren Ausgaben“, vor allem aber mit dem Nachweis zahlreicher der von Opitz 
übersetzten und nicht benannten Originale. Den Zincgrefschen „Anhang“, den 
Braune bereits 1879 ediert hatte, lässt Witkowski leider aus. 
Das ist insofern unglücklich, als George Schulz-Behrend in den „Gesammelten 

Werken“ von Opitz zwar auch den „Anhang“ der „Poemata“ herausgegeben hat, 
die Einheit der „Poemata“ aber insofern aufhebt, als er die Gedichte, die Opitz 
später in die Ausgabe von 1625 übernommenen hat, erst im Zusammenhang die-
ser Ausgabe abdruckt. Die Abweichung zur Erstfassung von 1624 übernimmt er 
nur in den Anmerkungsapparat, so dass die Rekonstruktion der Ausgabe von 
1624 in den „Gesammelten Werken“ ein mühsames Geschäft ist. Wer also das 
Werk studieren möchten, das für die Durchsetzung der Versreform das bezeich
nendste und wichtigste ist, ist im Grunde auf die digitalisierten Fassungen des 
Originals angewiesen, wie sie mehrere Bibliotheken zur Verfügung stellen. Eine 
kommentierte Studienausgabe der von Zincgref herausgegebenen „Poemata“ 
von 1624 ist ein dringendes Desiderat der Opitz-Forschung.
1888 erscheinen zeitgleich die Göttinger Dissertation von Christian Wilhelm 

Berghoeffer („M. Opitz’s Buch von der deutschen Poeterei“) und Richard Beck-
herrns Königsberger Dissertation zu Opitz, Ronsard und Heinsius, beide mit zahl
reichen neuen Belegen für Abhängigkeiten und Parallelen. Noch einmal zwanzig 
Jahre später ist mit einem Aufsatz von Georg Wenderoth („Die poetischen Theori-
en der französischen Pléiade in M. Opitz’ deutscher Poeterei“) ein gewisser Sätti-
gungsgrad erreicht, was die Diskussion dieser Abhängigkeiten betrifft. Von 1895 
bis 99 erscheinen die Studien von Max Rubensohn zum jungen Opitz, die Robert 
Seidel vor einigen Jahren neu herausgegeben hat. Sie enthalten unter anderem eine 
minutiöse Beschreibung der verstechnischen Fortschritte, die Opitz zwischen 1619 
und 1624 auf dem Weg zur regelmäßigen Alternation gemacht hat. 
Gleichzeitig erscheinen 1899 die Studien von Georg Baesecke zur „Sprache 

der Opitzischen Gedichtsammlungen von 1624 und 1625“. Ihr Untertitel – „Laute, 
Flexionen, Betonung“ – verweist auf ihren technisch-sprachwissenschaftlichen 
Charakter. Sie sind in diesem Punkt nach wie vor unerreicht. Dasselbe gilt für die 
entsprechenden Kapitel in Victor Manheimers großer, nur wenig später erschie
nener Arbeit zur „Lyrik des Andreas Gryphius“ (1904) und für Friedrich Wilhelm 
Schmitz’ „Metrische Untersuchungen zu Paul Flemings Gedichten“ (1910). Diese 
drei Arbeiten machen deutlich, was genau es bedeutet hat, das Gebot der regel-
mäßigen Alternation in die Praxis umzusetzen.

Hans Heinrich Borcherdt gibt mit seiner Studie zu August Buchner (1919) ei-
nen unersetzlichen Einblick in die persönlichen und institutionellen Bedingun-

DOI: 10.13173/9783447110730.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



24 Einleitung

gen, unter denen sich die Opitzsche Versreform durchgesetzt hat. 1626 schließlich 
erscheint die Arbeit, deren Grundthese ich besonders verpflichtet bin, nämlich 
Richard Alewyns stilkritische Untersuchung von Opitz’ Übersetzung der „Troja
nerinnen“ unter dem Titel „Vorbarocker Klassizismus und griechische Tragödie“. 
Präziser als Alewyn es auf den wenigen Seiten dieser Dissertation getan hat, 
kann man das neue Stilideal von Opitz nicht beschreiben.
Zwei Jahre später, 1928, erscheint im „Euphorion“ die erste Arbeit von Erich 

Trunz, der zu diesem Zeitpunkt noch Student ist: „Die deutschen Übersetzungen 
des Hugenottenpsalters“. Daraus entwickelt sich eine größere Arbeit zu Ambro-
sius Lobwasser, die ihrerseits in zwei weitere, äußerst materialreiche Studien zu 
versgeschichtlichen Problemen im Vorfeld der Opitzschen Reform mündet: „Die 
Entwicklung des barocken Langverses. Die deutschen Alexandriner von Lobwas
ser bis Gryphius“ (1938) und „Henrich Hudemann und Martin Ruarus, zwei hol
steinische Dichter des Frühbarock“ (1935). Unmittelbar zu Opitz hat Trunz sich 
im Nachdruck der „Weltlichen Poemata“ geäußert. Auch diese hundert Seiten 
gehören zum Besten, was zu Opitz unter vers- und stilgeschichtlichem Aspekt 
gesagt worden ist. 
Vor allem aber hat Trunz mit einem Aufsatz aus dem Jahr 1931 die sozialge-

schichtliche Erforschung des Späthumanismus (den Begriff hat Trunz dort erst ge-
prägt) eingeleitet: „Der deutsche Späthumanismus als Standeskultur“. Hier wur-
de zum ersten Mal die neulateinisch-gelehrte Kultur des späten 16. Jahrhunderts 
in ihrem sozialgeschichtlichen Fundament beschrieben. Fünfzig Jahre später hat 
Wilhelm Kühlmann die Skizze dieses Aufsatzes in seiner Studie „Gelehrtenrepu-
blik und Fürstenstaat. Entwicklung und Kritik des deutschen Späthumanismus 
in der Literatur des Barockzeitalters“ (1982) aufgegriffen und zu einem breiten 
Gemälde dieser Epoche ausgearbeitet. Was im Folgenden zum sozialhistorischen 
Kontext der Versreform gesagt werden wird, hat von der Arbeit Kühlmanns sei-
nen Ausgangspunkt genommen. Mit der Textsammlung „Humanistische Lyrik 
des 16. Jahrhunderts“ (1997) haben Kühlmann und sein Arbeitskreis zudem eine 
Auswahl neulateinischer Dichtungen dieser Zeit zusammengestellt, übersetzt 
und kommentiert, die den besten Eindruck von der hermetischen Welt dieses 
Späthumanismus vermittelt. 

Mit den Arbeiten von Trunz endete die Erforschung der Versgeschichte in den 
dreißiger Jahren vorerst. Theo Bucks Dissertation aus dem Jahr 1956, die eine 
Fortsetzung der Diskussion hätte bringen können, blieb ungedruckt. Erst 1971 
setzte mit Christian Wagenknechts Buch „Weckherlin und Opitz. Zur Metrik der 
deutschen Renaissancepoesie“ die Forschung neu ein und wieder war es damit 
Weckherlin, der zum Stein des Anstoßes wurde. Wagenknecht widerlegte end-
gültig die 1966 von Hans Lentz („Zum Verhältnis von Versiktus und Wortakzent 
im Versbau G. R. Weckherlins“) erneuerte These, dass die Verse Weckherlins al
ternierend vorgetragen worden wären. Ich betrachte diesen Punkt als erledigt 
und habe die Positionen nicht noch einmal referiert. 1981 hat Wagenknecht mit 
seiner „Deutschen Metrik. Eine historische Einführung“ eine grundlegende Dar

DOI: 10.13173/9783447110730.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



25Kursorische Bemerkungen zur Forschungsgeschichte

stellung der gesamten historischen Entwicklung metrischer Techniken vorgelegt. 
Sie bildet nach wie vor den Rahmen und den Hintergrund jeder Auseinanderset-
zung mit der Versgeschichte dieser Zeit. 

Während die Arbeiten von Wagenknecht sich immer einer gewissen Aufmerk
samkeit erfreuten, wenn sie auch nicht zu weiterer Auseinandersetzung mit 
der Thematik anregten, ist die Studie von Reiner Schmidt: „Deutsche Ars Poe-
tica. Zur Konstituierung einer deutschen Poetik aus humanistischem Geist im 
17. Jahrhundert“ (1980) leider weitestgehend unbeachtet und folgenlos geblieben. 
Mit ihren Kapiteln zur Weiterentwicklung der Opitzschen Versreform bei Ze-
sen, Titz und Schottel war sie für meine Darstellung dieser Epoche fundamental. 
Ebenfalls nicht die gebührende Aufmerksamkeit hat eine Studie von Heinz Ent-
ner gefunden, die 1984 erschien: „Der Weg zum ‚Buch von der Deutschen Poe
terey‘. Humanistische Tradition und poetologische Voraussetzungen deutscher 
Dichtung im 17. Jahrhundert.“ Herausgegeben ist der Band, in dem diese Studie 
erschienen ist, von der Akademie der Wissenschaften der DDR und vielleicht lag 
es mit an dieser Tatsache, dass dieser wichtige Beitrag so wenig rezipiert wurde. 
Im Ansatz und Aufbau verdanke ich auch ihm sehr viel. 

Das sind höchst kursorische Bemerkungen, denen anzufügen wären die Ar-
beiten von Dieter Breuer zur katholischen Dichtung des 17.  Jahrhunderts, von 
Irmgard Scheitler zum Lied und zur Musik dieser Zeit, von Klaus Conermann 
und Andreas Herz zur Fruchtbringenden Gesellschaft, von Robert Seidel zu Cas-
par Dornau und von Jörg Robert zu Opitz und mehr noch zu Paul Schede Melis-
sus. Ich belasse es jedoch bei diesen kursorischen Bemerkungen und möchte an 
letzter Stelle nur noch auf eine gegenläufige Tendenz der Forschung hinweisen. 
Nicola Kaminski gibt in ihrem Buch „Ex bello ars oder Ursprung der ‚Deut-

schen Poeterey‘“ ebenfalls eine kulturgeschichtliche Begründung der von Opitz 
eingeführten, regelmäßigen Alternation. Kaminski blendet allerdings die kon-
krete, sprach- und metrikgeschichtliche Dimension mehr oder weniger aus und 
erklärt die Alternation aus einer Analogie zum militärischen Gleichschritt, den 
die Oranische Heeresreform eingeführt hat. In eine ähnliche Richtung hatte schon 
Dieter Breuer in seiner „Versgeschichte“ argumentiert, wenn er dort die „starre 
alternierende Tonstellenverteilung“, wie sie Opitz gefordert habe, als „rhythmi-
sche Verödung“ empfand und in ihr „das Ordnungsdenken des absolutistisch-
zentralistischen Untertanenstaates“ zum Ausdruck kommen sah.15 Schon 1929 
hatte sich Andreas Heusler in seiner „Deutschen Versgeschichte“ ähnlich ver-
nichtend geäußert: „Dafür haftet die Firma Opitz, daß seit 300 Jahren dem Auf 
und Ab in unserer Buchdichtung ein so übermäßiger Raum zufällt.“16 Die Liste 
läßt sich bequem verlängern und reicht wiederum zurück bis ins 18. Jahrhundert 
zu Johann Gottfried Herder. Die Leistung von Opitz aber, so meine grundsätzli-

15 	Dieter Breuer: Deutsche Metrik und Versgeschichte. München 1981, S. 141.
16 	Andreas Heusler: Deutsche Versgeschichte. Berlin, Leipzig 1929. Bd. 3, V. Teil: Der neudeut-
sche Vers, S. 128.

DOI: 10.13173/9783447110730.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



26 Einleitung

che Gegenthese, lässt sich nicht auf die Einführung der Alternation reduzieren. 
Sie muss als klassizistischer Formwille beschrieben werden, der sozialgeschicht-
lich mit den neuen Idealen der Höflichkeit und Eleganz verbunden ist. 
An allerletzter Stelle schließlich ein Wort zur Editionslage. 1968 ist der erste 

Band der von George Schulz-Behrend herausgegebenen kritischen und kommen
tierten Ausgabe der „Gesammelten Werke“ von Martin Opitz erschienen. Mit 
Schulz-Behrend war es ein amerikanischer Germanist, der in Austin, Texas den 
abgerissenen Faden der Opitz-Forschung wieder aufgenommen hatte. Seine Aus-
gabe ist aber leider nicht über den vierten Band hinausgekommen. Die für den 
Kontext dieser Arbeit wichtigen Bände 2.1 (1978) und 2.2 (1979) mit den „Werken 
von 1621 bis 1626“, das heißt vor allem mit der „Poeterey“ und den „Poemata“ 
sind zwar bereits 1978 und 1979 erschienen. Insbesondere der Kommentar zur 
„Poeterey“ bringt noch einmal wichtige Ergänzungen gegenüber der Ausgabe 
von Witkowski, ohne dabei deren Forschungsstand zu unterlaufen. Die Bände 
sind allerdings nicht leicht zugänglich.
Abhilfe in diesem Punkt hat die Ausgabe von Herbert Jaumann geschaffen, 

der 2002 die wichtigsten programmatischen Texte des jungen Martin Opitz in 
einer Ausgabe des Reclam-Verlags zusammengestellt hat: „Buch von der Deut-
schen Poeterey (1624) mit dem „Aristarch“ (1617) und den Opitzschen Vorreden 
zu seinen „Teutschen Poemata“ (1624 und 1625) sowie der Vorrede zu seiner 
Übersetzung der „Trojanerinnen“ (1625).“ Nicht ganz nachvollziehbar an die-
ser hilfreichen Ausgabe ist lediglich, warum im Kommentar viele Nachweise 
Schulz-Behrends und Witkowskis nicht übernommen wurden, vor allem was 
die versgeschichtliche Entwicklung betrifft. Wenn ich deshalb zwar nach dieser 
Ausgabe zitiere, muss ich dennoch nachdrücklich darauf hinweisen, dass meine 
Arbeit auf den Kommentaren der beiden älteren Ausgaben beruht. 
Zwar ist die von Schulz-Behrend begonnene Gesamtausgabe seit 1990 nicht 

mehr vorangeschritten, dafür aber sind zwei äußert wichtige Instrumente aller 
zukünftigen Opitz-Forschung im letzten Jahrzehnt erschienen, nämlich erstens 
die Ausgabe und Übersetzung des Opitzschen Briefwechsels von Klaus Coner-
mann und Harald Bollbuck und zweitens die Ausgabe und Übersetzung der la
teinischen Werke von Veronika Marschall und Robert Seidel. Ohne diese beiden 
Ausgaben wäre die Arbeit an diesem Buch sehr viel schwieriger geworden. 

Mit der Editionslage sieht es allerdings erheblich düsterer aus, bewegt man 
sich von Opitz auch nur einen Schritt weg. Es gibt keine Ausgaben von Paul 
Schede Melissus, Tobias Hübner, Dietrich von dem Werder (vom Nachdruck der 
Tasso-Übersetzung einmal abgesehen), August Buchner, Andreas Tscherning 
und Johann Peter Titz. Das sind nur die großen Namen, die immerhin noch gele
gentlich in der Forschung auftauchen. Wer sich noch einen Schritt weiter von 
Opitz entfernt, steht bereits mehr oder weniger im Dunkel der Geschichte. Sollte 
es diesem Buch gelingen, wieder Interesse für diese Dichter zu wecken, hätte es 
seine Aufgabe schon mehr als erfüllt.

DOI: 10.13173/9783447110730.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



I Verse und Reime 

1	 Die Historizität der Dichtung

Wiewol ich mir von der Deutschen Poeterey […] etwas auff zue setzen vor-
genommen; bin ich doch solcher gedancken keines weges/ das ich vermeine/ 
man könne iemanden durch gewisse regeln vnd gesetze zu einem Poeten ma-
chen. Es ist auch die Poeterey eher getrieben worden/ als man je von derselben 
art/ ampte vnd zuegehör/ geschrieben: vnd haben die Gelehrten/ was sie in 
den Poeten […] auffgemercket/ nachmals durch richtige verfassungen zue-
sammen geschlossen/ vnd aus vieler tugenden eine kunst [also die ars poetica] 
gemacht.1

Das ist der erste Satz der „Poeterey“ von Martin Opitz aus dem Jahr 1624. Er hat 
bisher erstaunlich wenig Aufmerksamkeit gefunden. Warum eröffnet man ein 
Lehrbuch der Dichtung mit der doch scheinbar selbstverständlichen Beobach-
tung, dass die Dichtung selbst älter ist als das Regelwerk, das man aus diesen 
Dichtungen abgeleitet hat? 

In der Tat aber ist diese Behauptung, dass es sich bei der ars poetica um ein 
induktiv aus der Dichtung abgeleitetes Regelwerk handelt, um 1600 tatsächlich 
eine Behauptung, die zumindest noch einen gewissen Neuheitswert für sich be-
anspruchen kann. Sie besagt nämlich nicht nur, dass es sich bei einer ars um ein 
deskriptives und induktives – und also kein normatives und deduktives – Re-
gelwerk handelt, sondern gleichzeitig auch, dass die Dichtung eine Geschichte 
hat. Wenn die Dichtung immer schon älter ist als die Regeln, die aus ihr abge-
leitet werden, heißt das, dass die Dichtung immer schon historisch ist. Es gibt 
also keine überhistorisch gültigen Modelle, die ein für alle Mal festgelegt hätten, 
wie eine vollkommene Dichtung aussieht. Es gibt keine normativen, überhisto-
rischen, deduktiv aus dem Begriff der Dichtung selbst abzuleitenden Regeln, die 
sozusagen a priori gültig wären und denen jede Dichtung, egal aus welcher Zeit, 
mehr oder weniger entspricht. Sondern indem jede Dichtung immer nur eine hi-
storisch konkrete Dichtung ist, sind auch die Regeln der Dichtung – sei es auf 
Ebene der Gattung oder des einzelnen Verses – immer nur historisch konkrete 
Regeln. Das aber wiederum heißt: wir müssen uns über diese Regeln immer wie-
der aufs Neue klarwerden. 

1 	 Opitz: Poeterey S. 13; GW S. 343.

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



28 Verse und Reime

Erst wenn man sich dieser grundsätzlichen Historizität der Dichtung und 
ihrer Regeln bewusstgeworden ist, kann man in einem zweiten Schritt anerken
nen, dass sich historisch trotzdem bestimmte Regeln und Gattungen durchgesetzt 
haben. Die Antike hat das Epos entwickelt und dabei bestimmte Regeln beachtet, 
etwa, dass der Hexameter sich für diese Form am besten eignet oder dass die 
Sprache dem sozialen Stand der Sprecher angepasst sein muss. Solche Regeln gel
ten weiterhin, denn offensichtlich gilt um 1600 immer noch, dass sich Könige und 
Fürsten einer Ausdrucksweise bedienen, die sich von der eines Bauern unter
scheidet, oder noch allgemeiner: dass soziale Unterschiede sich in sprachlichen 
Unterschieden abbilden. Regeln können also überhistorische Gültigkeit erlangen, 
auch wenn sie selbst historisch begründet sind. 

Diese historische Begründung der Regeln ist 1624 insofern nichts Neues, als 
der bedeutendste Poetiker des 16. Jahrhunderts, Julius Cäsar Scaliger, in seinen 
monumentalen „Poetices libri septem“ (1561) diese Erkenntnis bereits in extenso 
vorgeführt hatte. „Historicus“ ist das erste Buch betitelt und Scaliger begründet 
dort die ganzen sieben Bücher dieser Poetik als eine Art Geschichte der Dichtung, 
die gleichzeitig – als Geschichte – das Regelwissen bereithält, dem die Dichtung 
gehorcht. Scaliger unterwirft die Poetik der Literaturgeschichte, indem er aner-
kennt, dass jedes normative Regelwerk auf induktiv und deskriptiv erschlosse-
nen Regeln beruht und damit grundsätzlich eine historische Variable darstellt. 
Allerdings war Scaliger in einem entscheidenden Punkt sehr konservativ ge-

blieben. Wie man im „Donat“ – also in der lateinischen Grammatik, mit der jeder 
Schüler von der Spätantike bis in die Frühe Neuzeit die Grundlagen der latei-
nischen Sprache lernte – lesen konnte, waren die barbarischen Sprachen proso
disch regellos.2 Indem als Dichtung nur galt, was in Versform verfasst war, waren 
die Volkssprachen damit nicht dichtungsfähig. Diese Überzeugung hat Scaliger 
nicht in Frage gestellt. Eine volkssprachliche Dichtung – die tatsächlich den Na-
men der Dichtung verdiente und nicht bloß volkstümliche Reimerei war –, sei sie 
nun auf Italienisch, Französisch oder Deutsch, ist Scaliger unvorstellbar. Deshalb 
taucht in seiner Poetik, so monumental sie ist, die volkssprachliche Dichtung 
(und mit ihr alle Gattungen, die nicht aus der Antike stammen, sondern aus den 
volkssprachlichen Traditionen wie etwa das Sonett) gar nicht auf. 
Das hat sich 1624 in den Sätzen, mit denen Opitz die „Poeterey“ eröffnet, offen

sichtlich geändert. Das Ziel, das Opitz sich dort gibt, lautet, durch eine Beschrei-
bung der Regeln die Kunstfähigkeit der deutschen Sprache nachzuweisen. Es ist 
derselbe Anspruch, den auch die gleichzeitig veröffentlichten „Teutschen Poema-
ta“ erheben:

2 	 Aelius Donatus: Ars maior. Hg. u. übers. v. Axel Schönberger. Frankfurt/M. 2009, S. 34: 
„[…] in peregrinis verbis et in barbaris nominibus nulli certi [sc. accentus] sunt.“ 

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



29Die Historizität der Dichtung

So kan man auch keines weges zugeben/ es sey unser Teutsches dermassen 
grob vnd harte/ daß es in diese gebundene Art zuschreiben nit könne füglich 
gebracht werden […]. Ihm sey aber doch wie jhm wolle/ bin ich die Bahn zu 
brechen/ vnd durch diesen anfang vnserer Sprache Glückseeligkeit zu erwei-
sen bedacht gewesen.3

„Glückseeligkeit“ bezeichnet die Fähigkeit, die deutsche Sprache grammatisch 
und metrisch regulieren zu können, also ihre Kunstfähigkeit. Schon die erste 
poetologische Veröffentlichung von Opitz, der „Aristarch“ aus dem Jahr 1617, ist 
einer solchen Verteidigung der deutschen Sprache als einer kunstfähigen Spra-
che gewidmet. Weder bei den Italienern noch bei den Franzosen, noch in der 
Antike gäbe es eine „Dichtungsart“ („carminis genus“), „in der nicht auch wir in 
der deutschen Sprache, mag man sie auch unausgebildet und rauh schelten, mit 
ihnen wetteifern könnten.“4 

Wer zu Beginn des 17. Jahrhunderts diese Kunstfähigkeit der deutschen Spra-
che nachweisen will, steht vor einem großen Problem: Es scheint keine Modelle 
zu geben, aus denen die Regeln für eine kunstvolle Dichtung abzuleiten wären. 
Die zeitgenössische deutschsprachige Dichtung befindet sich offensichtlich nicht 
auf demselben Niveau der Reglementierung oder Künstlichkeit wie die antike 
oder die zeitgenössische französische Dichtung. Was es in deutscher Sprache gab, 
waren Lieder und Knittelreime, die nur den allerprimitivsten Regeln der Silben
zählung gehorchten. Das aber war man nicht gewillt, als kunstvoll anzusehen. 
Der Naturzustand, in dem sich die deutschsprachige Dichtung befand, war bar
barisch genau in diesem konkreten Sinne, in dem man in der antiken Rhetorik 
barbarisch genannt hatte, was keiner ars, keiner Regel gehorchte. Das ist, es sei 
noch einmal wiederholt, der Grund, aus dem Scaliger die volkssprachliche Dich-
tung gar nicht erwähnt hatte. Als nicht metrisch geordnete und damit kunstlose 
Dichtung hatte sie keinen Anspruch auf den Namen der Dichtung.
Gegen diese Überzeugung kämpft Opitz an, wenn der „Aristarch“ von 1617 

im Untertitel „wider die Verachtung der deutschen Sprache“ gerichtet ist oder 
Johannes Rhenanus – auch er, wie Hübner und Francis Segar am Hof in Kassel – 
1613 in der Widmung seines „Speculum Aistheticum“ schreibt, er habe zeigen 
wollen, dass „unsere deutsche Sprache auch so viel in Poesi vertragen könte alß 
andere sprachen“ und deshalb „mitt etlichen Eclogen vnd Sonnetten und andern 
dergleichen angefangen, welches mir wol von statt gangen ist.“5 Caspar Cunrad, 

3 	 Opitz: Leservorrede zu den „Teutschen Poemata“ S. 98, GW 2.2, S. 175.
4 	 Opitz: Aristarch S. 92.
5 	 Johannes Rhenanus: Speculum Aistheticum. Hschrft. in Kassel: Theatr. 4°. Dedication vom 

30. Januar 1613. Vorrede abgedruckt in Wilhelm Creizenach: Die Schauspiele der englischen 
Komödianten. Berlin 1889, S. 327–329, hier S. 328: „So habe ich versuchen wollen, ob unsere 
deutsche Sprache auch so viel in Poesi vertragen könte alß andere sprachen vnd habe sol-
ches mitt etlichen Eclogen vnd Sonnetten und andern dergleichen angefangen, welches mir 
wol von statt gangen ist.“

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



30 Verse und Reime

der zu den Mäzenen des jungen Opitz gehört, hatte 1611 im Vorwort seiner „Gno-
mologia latino-germanica“ geschrieben, dass es nur Unwissenheit sei, wenn die 
Dichter glaubten, im Deutschen könne man nur reimen und müsse Hiat, Akzent 
und Silbenquantität nicht beachten. Auch die deutsche Sprache könne poetischen 
Regeln unterworfen werden.6 Ähnliche Äußerungen finden sich in den Vorreden 
von Zincgref zu Opitzens „Poemata“ von 1624 und vorher schon bei Theobald 
Hock, Tobias Hübner, Dietrich von dem Werder und Friedrich Taubmann. 

Sie alle wollten beweisen, dass man die deutsche Sprache metrischen Regeln 
unterwerfen konnte und somit eine kunstvolle, regelgeleitete Versform möglich 
war. Es galt, „reichtumb vnd schönheit“ der deutschen Sprache zu vermehren, 
wie Weckherlin 1616 schreibt, um den „außländern“ zu beweisen, dass sie dieser 
Sprache fälschlich „jhre nohturft vnd rawheit“ vorwerfen.7 Noch 1641 schreibt 
Weckherlin in der Vorrede zu einer erneuten Ausgabe seiner Gedichte, er habe 
diese damals vor allem deshalb verfasst, um den Ausländern, die ihm „vnserer 
Poesy mangel vnd vnmöglichkeit fürgeworfen“8 zu beweisen, dass es grundsätz
lich möglich sei, in deutscher Sprache metrisch geordnete Verse zu schreiben. 
Zum selben Zeitpunkt, 1642, kann der Opitzianer Johann Peter Titz allerdings 

schon eine historische Perspektive einnehmen und die Überzeugung von der 
Kunstlosigkeit der deutschen Sprache als eine durch Opitz endgültig überwun-
dene Position charakterisieren: 

Denn dieser/ [nämlich Opitz] wiewol ihm nicht vnbewust war/ daß ihrer viel/ 
ja fast die meisten/ dafür hielten/ man köndte in vnserer Sprache kein recht-
schaffenes vnd rühmliches Poetisches Werck zu wege bringen/ weil sie theils 
an Worten arm were/ theils in keine Poetische Regeln sich wolle einschliessen 
lasse: so hat er doch diese meinung/ als die jhn gantz vngegründet zu seyn 
dauchte/ sich nicht anfechten lassen. Denn weil andere Völcker solches in jhrer 
Sprache mit gutem fortgange versucht hetten/ warumb solten wir an vnserer 

6 	 Caspar Cunrad: Gnomologia Latino-Germanica super lectiones evangelicas. Bratislava 1611. 
Leservorrede, f. ††† 2vf.: Germanica nostra lingua non horrida adeo est, quae poeticas leges 
omnino subterfugiat: quas plerique quam ignorent, sua ipsi se produnt versificatione, quam 
egregie pertractasse se videntur, si rhythmus in fine qualiter – qualiter ipsis consonet, con-
cursus vocalium in verborum connexu nihili interim facientes, multo minus accentus et 
syllabarum quantitates. Der Hinweis auf die Stelle bei Ernst Höpfner: Strassburg und Mar-
tin Opitz. In: Beiträge zur deutschen Philologie. Julius Zacher dargebracht als Festgabe zum 
28. October 1879. Halle/S. 1880, S. 295–302, hier S. 296. Die deutschen Versübersetzungen in 
der „Gnomologia“ zeugen dann allerdings noch nicht von wesentlichen Fortschritten in der 
Verstechnik.

7 	 Georg Rudolf Weckherlin: Triumf newlich bey der F. kindtauf zu Stutgart gehalten. In: Stutt
garter Hoffeste. Texte und Materialien zur höfischen Repräsentation im frühen 17. Jahrhun-
dert. Hg. v. Ludwig Krapf und Christian Wagenknecht. Tübingen 1979, S. 1–186, hier S. 7. Vgl. 
auch Georg Rudolf Weckherlin: Gedichte. Hg. v. Hermann Fischer. Tübingen 1894, Bd. 1, S. 3.

8 	 Georg Rudolf Weckherlin: Gaistliche und weltliche Gedichte. Amsterdam 1641, Vorrede 
f. A3r. Vgl. auch Weckherlin: Gedichte (ed. Fischer), S. 293f.

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



31Knittelreime und Lieddichtung 

verzweiffeln/ die doch von vnsern Vorfahrn/ wie erst erwiesen/ so glücklich 
were außgeübet worden?9

Dennoch: wie fest die Überzeugung von der Kunstlosigkeit der deutschen Spra-
che im allgemeinen Bewusstsein verwurzelt war, illustriert die Tatsache, dass 
es sogar 1780 – neun Jahre nach der Veröffentlichung von Klopstocks „Oden“, 
sechs Jahre nach den „Leiden des jungen Werthers“ – noch vereinzelte Stimmen 
gab, die der deutschen Sprache die Dichtungsfähigkeit absprachen. Friedrich II. 
von Preußen, genannt der Große, findet in seiner Abhandlung „De la littérature 
allemande; des défauts qu’on peut lui réprocher; quelles en sont les causes; et par 
quels moyens on peut les corriger“ („Über die deutsche Literatur; die Mängel, die 
man ihr vorwerfen kann; die Ursachen derselben und die Mittel, sie zu verbes-
sern“) die entscheidende Ursache für den schlechten Zustand der deutschen Lite
ratur in der Tatsache, dass die deutsche Sprache noch „halb-barbarisch“ sei und 
in so viele Dialekte zerfalle, als es Provinzen gebe. Es fehle eine grammatische 
Norm und ein Textkorpus, an dem man die Reinheit („puritas“ in der Terminolo
gie der Rhetorik) eines Wortes oder Ausdrucks überprüfen könne. Damit aber 
sei es „physisch unmöglich“, „daß auch ein Schriftsteller von dem größten Geist 
diese noch ungebildete Sprache vortrefflich behandeln könne.“10

2	 Knittelreime und Lieddichtung 
Die deutschsprachige Dichtung des 16. Jahrhunderts bestand – nach der Termi-
nologie der Zeit, die ich hier und im Folgenden übernehme – aus Reimen, nicht 
aus Versen. Ein Reim hat eine festgelegte Anzahl von Silben, wobei die Erkenn-
barkeit durch regelmäßig wiederkehrende Homoioteleuta (wie die in der anti-
ken Dichtung unbekannten Reime rhetorisch korrekt genannt werden) garantiert 
wurde. Diese Reime kamen entweder in der Lieddichtung zur Anwendung, wo 
sie gesungen wurden, oder als Knittelreime, wo sie gesprochen oder (wie im Mei-
stergesang) in einer Art Sprechgesang vorgetragen wurden. 
Was die metrische Organisation der Knittelreime betrifft, unterschied man da-

bei den sogenannten freien Knittel, der im Grunde gar nichts sein muss, außer ge-
reimt, und den strengen Knittel, der sich durch eine feste Silbenzahl auszeichnet. 
Dieser strenge Knittel hat acht Silben in der männlichen, stumpfen Variante (das 
heißt wenn er mit einer betonten Silbe endet) und neun Silben in der weiblichen, 
klingenden Variante (wenn er mit einer unbetonten Silbe endet).

	 9 	Johann Peter Titz: Zwey Bücher Von der Kunst Hochdeutsche Verse und Lieder zu machen. 
Danzig 1642, „Vorbereitung“, f. B1v.

10 	Friedrich II., König von Preußen: Über die deutsche Literatur; die Mängel, die man ihr vor-
werfen kann; die Ursachen derselben und die Mittel, sie zu verbessern. Übers. v. C. W. von 
Dohm. In: Friedrich II., König von Preußen, und die deutsche Literatur des 18. Jahrhunderts. 
Hg. v. Horst Steinmetz. Stuttgart 1985, S. 60–99, hier S. 61f.

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



32 Verse und Reime

Der Knittelreim wird also nicht durch die Lage seiner Betonungen im Vers
inneren definiert, sondern durch die Zahl seiner Silben und den Reim am Ende.11 
Indem die Betonung als strukturierendes Prinzip des Versinneren keine Rolle 
spielte, war die Verteilung von Hebungen und Senkungen der Willkür des Dich-
ters anheimgestellt. Er konnte sie nach seinem Gehör ordnen oder auch nicht. 
Noch einmal illustriert am „Froschmeuseler“ Georg Rollenhagens aus dem Jahr 
1595: 

Vnd jhr junge lustige Knaben/ 
	 Die lust zu ehrbar kurtzweil haben/ 
Vnd suchet gern bey allen sachen/ 
	 Das jhr in freuden habt zu lachen. 
Wollet den Reymen ohn beschweren/ 
	 Mit gutem nachdencken zu hören. 
Soll euch ohn zweiffel mehr nutz schaffen/ 
	 Denn alles Narrenspiel der Affen/ 
Der man auch zu lachen pflegt/ 
	 Obs gleich nicht viel im Beutel tregt. 
Die Alten aber/ die jhr Lehr/ 
	 Mit ernstem pochen machen schwer/ 
Vnd keine schertz mehr leiden wollen/ 
	 Dißmahl jhr vhrlaub haben sollen. 
Ein wenig tretten vberseit/ 
	 Wollen sie hören ander zeit. 
Wenn vns die Nasn auch werden blawe/ 
	 Vnd hahr vnd barth geferbet grawe.12

Die männlichen, stumpfen Reime haben acht Silben, die weiblichen, klingenden 
neun. Es gibt keine erkennbare Reimordnung und alle Reime sind Paarreime. 
Wörter gelten als frei verfügbares Lautmaterial, das heißt, wo es die Silbenzahl 
erfordert, können Silben apokopiert oder synkopiert werden. „Nasn“ ist dafür ein 
besonders krasses Beispiel, aber auch „ehrbar“, „ohn“, „nutz“, „obs“, „jhr“ (statt 
„jhre“ und dann noch einmal statt „jhren“) und „ander“ sind apokopiert. In den 
beiden letzten Versen hängt Rollenhagen einfach ein e an („blawe“, „grawe“). Ge
nauso gelten für die Wortstellung keine grammatischen Gesetze. Wo es der Reim 
erfordert, wird die gewöhnliche, im Deutschen übliche Wortstellung so geändert, 
dass das Reimwort in der Endposition steht. Auch dafür sind die beiden letzten 
Verse ein deutliches Beispiel.

11 	Einige ältere Verstheoretiker haben dagegen die Vorstellung verfochten, die Knittelreime 
eines Hans Sachs seien streng alternierend und also tonbeugend vorgetragen worden. Die-
se Interpretation hat Hans-Jürgen Schlütter: Der Rhythmus im strengen Knittelvers des 
16. Jahrhunderts. In: Euphorion 60 (1966), S. 48–90 und ders.: Puschmans Skansionsbegriff. 
In: Zeitschrift für deutsches Altertum und deutsche Literatur 97 (1968), S. 73–80 widerlegt.

12 	Georg Rollenhagen: Froschmeuseler. Hg. v. Dietmar Peil. Frankfurt/M. 1989, S. 44f.

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



33Knittelreime und Lieddichtung 

Die Betonungen haben innerhalb der Reime zwar keine feste Lage, aber es deu
tet sich eine gewisse Tendenz zur Alternation an, also zum regelmäßigen Wech
sel von betonten (oder betonbaren) und unbetonten Silben. Der dritte und vierte 
Vers zum Beispiel lassen sich – nach den Regeln, die Opitz aufstellen wird – als 
rein jambische Verse lesen: „Vnd suchet gern bey allen sachen/ | Das jhr in freu-
den habt zu lachen.“
Wenn diese Verse jambisch alternieren, dann ist das aber vermutlich keine Ab-

sicht. Die regelmäßige Alternation begegnet in Knittelreimen oft und ist darauf 
zurückzuführen, dass ein jambischer Rhythmus sich im Deutschen von selbst 
aufdrängt. Der jambische Rhythmus klingt gut, auch wenn man das Prinzip da-
hinter nicht kennt – genauso wie heute noch zahllose Verfasser von Gratulati-
onsgedichten jambische Verse schreiben, ohne es zu wissen. Dass Rollenhagen 
einen solchen Rhythmus bewusst gesucht hat, kann man bezweifeln, denn sonst 
wäre schwer zu erklären, warum in den meisten Versen eine solche rhythmische 
Gestaltung nicht zu finden ist. Lässt man von den Versen die Reime weg, kann 
man sie als Prosa lesen. Nicht das Metrum hält die Knittel zusammen, sondern 
der Reim und die feste Silbenzahl. 
Ein zweites Beispiel für diese Technik ist die „Flöh hatz“ von Johann Fischart 

aus dem Jahr 1573. In deren ersten Versen lässt sich eine Mücke folgendermaßen 
verlauten:

Was hör ich aus dem Winckel dort 
Für ain gschrei/ was kläglich wort? 
	 Es ist fürwar ain raine Stimm 
	 Daraus ich leichtlich wol vernimm 
Das es nicht sein kan etwas gros: 
Deshalb ich mich wol zu jm los. 
	 Aber Boz Laus/ es ist der Floch/ 
	 Wie kompts? er springt jz nicht so hoch/ 
Als wan er pflegt die leut zustupfen: 
Er kan jzunt kaum hinken/ hupfen.13

Festgelegt sind der Reim und die Zahl der Silben (sieben bis neun), frei ist die 
Art des Reims (klingend oder stumpf). Sehr frei und ungeregelt ist auch hier der 
Umgang mit dem Silbenmaterial: „Floh“ wird zu „Floch“, um auf „hoch“ zu rei
men, „lass“ zu „los“, um auf „gros“ zu reimen (wo es grammatisch korrekt eigent
lich „großes“ heißen müsste), „vernimm“ geschrieben (statt „vernehme“), um auf 
„Stimm“ (statt „Stimme“) zu reimen. Die Lage der Betonungen scheint Fischart 
noch weniger zu interessieren als Rollenhagen. Selbst wo er durch Verzicht auf 
die Synkope im zweiten Vers („geschrei“ statt „gschrei“) einen jambisch lesbaren 
Vers hätte erzeugen können, tut er dies nicht. Im vierten und sechsten Vers dage-

13 	Johann Fischart: Flöh Hatz, Weiber Tratz. Hg. v. Alois Haas. Stuttgart 1967, S. 7.

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



34 Verse und Reime

gen scheint er das „wol“ gerade einzufügen, um einen solchen jambisch lesbaren 
Vers zu ermöglichen. 
Die Reime von Rollenhagen und Fischart illustrieren, warum diese Knittel 

nicht als gebundene, nämlich verstechnisch-kunstvolle, geregelte Art zu schrei-
ben wahrgenommen wurden. Sie werden nur durch den Reim zusammengehal-
ten. Dieser Reim wiederum war in der lateinischen Dichtung der Antike (hier 
allerdings im Unterschied zur lateinischen Dichtung des Mittelalters) unbekannt. 
Bis weit ins 17. Jahrhundert hinein unterscheidet man deshalb zwischen dem la-
teinischen Dichter, der metrisch gebunden schreibt und dem deutschen Reime-
macher oder Reimschmied, der eben Reime macht. Beide gehören zwei verschie-
denen Welten an. Die Welt der antiken Dichtung (und allem, was sich an ihr 
orientiert) ist dabei am Modell der Schrift und der Lektüre orientiert, die Welt der 
Reimemacher am mündlichen Vortrag und der Improvisation, wie es insbeson-
dere der Meistergesang illustriert. 
Neben den Knittelreimen gibt es eine umfangreiche deutsche Lieddichtung, 

die das Kirchenlied genauso umfasst wie die balladenartige Darstellung histo-
rischer Ereignisse und das Gesellschaftslied mit Scherz-, Trink- und Liebeslie-
dern. Das berühmteste Lied des 16. Jahrhunderts ist Luthers Variation über den 
Psalm 46 „Ein feste Burg ist unser Gott“: 

Ein feste burg ist unser Gott,  
Ein gute wehr und waffen. 
Er hilfft uns frey aus aller not,  
die uns itzt hat betroffen. 
Der alt böse feind 
mit ernst ers jtzt meint, 
gros macht und viel list 
sein grausam rüstung ist, 
auff erd ist nicht seins gleichen.

Mit unser macht ist nichts getan,  
wir sind gar bald verloren,  
Es streit für uns der rechte man,  
den Gott hat selbs erkoren. 
Fragstu wer der ist? 
Er heist Jhesu Christ, 
der Herr Zebaoth, 
Und ist kein ander Gott, 
das felt mus er behalten.

Und wenn die welt vol Teuffel wer 
und wolt uns gar verschlingen,  
So fürchten wir uns nicht so sehr,  
Es sol uns doch gelingen. 

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



35Knittelreime und Lieddichtung 

Der Fürst dieser welt, 
wie saur er sich stelt, 
thut er uns doch nicht, 
das macht er ist gericht, 
Ein wörtlein kann jn fellen.

Das wort sie sollen lassen stan 
und kein danck dazu haben,  
Er ist bey uns wol auff dem plan 
mit seinem geist und gaben.  
Nemen sie den leib, 
gut, ehr, kind und weib, 
las faren dahin, 
sie habens kein gewin, 
das reich mus uns doch bleiben.14

14 	Martin Luther: Werke. Weimar 1923. Ndr. Graz 1964, Bd. 35, S. 455–457.

Abb. 4: Luthers „Eine feste Burg ist unser Gott“ aus dem „Babstschen Gesangbuch“: Geystliche 
Lieder. Mit einer newen vorrhede/ D. Mart. Luth. Leipzig 1545. 

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



36 Verse und Reime

Die Silbenzahl und die Reime werden offensichtlich sehr streng gehandhabt: Die 
ersten vier Verse (acht- und siebensilbig) sind jeweils kreuzgereimt mit abwech
selnd männlichem und weiblichem Ende, gefolgt von vier paargereimten, männ-
lichen Versen mit fünf bzw. sechs Silben, gefolgt von einem letzten Vers mit sieben 
Silben, der ungereimt bleibt. Während der ersten vier und die letzten zwei Verse 
jeder Strophe deutlich jambisch alternieren, sind die Betonungen in den Versen 
fünf bis sieben eher undeutlich verteilt. So genau Luther die Silbenzahl und die 
Reimordnung beachtet, so willkürlich mutet der Umgang mit der Sprache an. Wer 
das Lied zum ersten Mal liest (im Gesang fällt das weniger oder gar nicht auf), 
bleibt unweigerlich schon an den ersten Wörtern mit der unschönen Apokope „Ein 
feste burg“ (statt „Eine feste burg“) hängen, die dann gleich in der zweiten Zeile 
noch einmal wiederholt wird. Es folgen allein in der ersten Strophe sechs weitere 
Apokopen („alt böse“, „gros macht“, zwei in „sein grausam“, „auff erd“, „seins“).
Unschön (aus nach-opitzianischer Perspektive) sind auch die Häufung von 

schweren Silben in „alt böse feind“, „der Herr Zebaoth“ und „gut, ehr, kind“, die 
ungewollte, zungenbrecherische Alliteration in „ernst ers“ und die Verwendung 
von Füllwörtern, um die richtige Silbenzahl herzustellen oder ein bestimmtes 
Wort in die Reimposition zu bringen („das macht er ist gericht“). Auf diese Ur
sache dürften auch die zahlreichen Inversionen zurückzuführen sein, von der 
ersten Zeile angefangen. Wie Rollenhagen und Fischart verfährt auch Luther mit 
den Reimen äußerst willkürlich: „Gott“ auf „not“, „waffen“ auf „betroffen“, „ge-
tan“ auf „man[n]“. In der vierten Strophe schreibt Luther „stan“ (statt „stehen“), 
um auf „plan“ zu reimen. 
Für all diese Nachlässigkeiten gilt, dass sie weit weniger auffallen, wenn der 

Text nicht gelesen, sondern gesungen wird. Vor allem aber gilt, dass dieses Lied, 
wie alle anderen Lieder der Zeit, keine Buchdichtung ist, für die stumme Lektüre 
geschrieben, sondern ein Text, der zu einer bestimmten Melodie (deren Anforde
rungen er angepasst werden muss) gesungen werden soll. Mit anderen Worten: 
Luther dichtet nicht, sondern er bearbeitet den Psalm 46 für den Gemeindege-
sang. Wenn er dabei teilweise einem jambischen Rhythmus folgt, dann nicht, 
weil er sich über die prosodischen Gesetze der deutschen Sprache Gedanken ge-
macht hätte. 

Die deutsche Sprache, wie Rollenhagen, Fischart oder Luther sie gebrauchen, 
ist keinen metrischen Gesetzen unterworfen. Das bringt sie in einen maxima-
len Gegensatz zu den antiken Sprachen, in denen das Verfassen von Versen eine 
höchst voraussetzungsreiche, jahrelanges Studium voraussetzende Tätigkeit ist. 
Der antike Dichter feilte an seinen Versen und überarbeitete sie wieder und wie
der. Bei Horaz („De arte poetica“ v. 388) konnte man sogar die Empfehlung le-
sen, dass der Dichter seine Verse mehrere Jahre liegen lassen sollte, bevor er sie 
überhaupt veröffentlichte. Die Knittelreime dagegen waren eine Technik, die ihre 
Herkunft aus einer mündlich praktizierten Improvisationskunst deutlich zu er
kennen gab. Die Meistersinger in ihren Singschulen bedienten sich dieser Tech-
nik auch weiterhin in diesem Sinne, bis weit über die Frühe Neuzeit hinaus. Für 

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



37Die Grammatikalität der deutschen Sprache

das gemeinsame Singen in der Kirche oder im Wirtshaus brauchte man keine 
Vorkenntnisse in Metrik und Prosodie.
Dieses Nebeneinander zweier völliger verschiedener, in der öffentlichen 

Wahrnehmung gar nicht miteinander verbundener Formen der Dichtung ist im 
Grunde nichts Besonderes. Denn ganz ähnlich haben auch wir heute auf der ei-
nen Seite eine hochsprachliche Kunstdichtung, die als elitäre Leselyrik gedacht 
ist und auf der anderen Seite gesungene, populäre Liedformen (Hip-Hop oder 
Schlager, Volksmusik oder Protestlied), deren Verfasser sich nicht um irgendwel-
che metrischen oder prosodischen Regeln außer der Wiederkehr des Reims küm
mern. Den Schlagertext aber würde auch heute niemand zur Lyrik rechnen.

3	 Die Grammatikalität der deutschen Sprache
Der Übergang zu einer deutschen Verssprache, wie er sich um 1600 vollzieht, 
setzt voraus, dass man es überhaupt für möglich hält, sich in der deutschen 
Sprache kunstgemäß, das heißt entsprechend den Regeln einer ars auszudrüc-
ken. Diese Überzeugung war Ende des 16.  Jahrhunderts alles andere als allge-
mein. Im Gegensatz zum Latein als der internationalen Sprache der Gelehrten 
(und damit der Dichtung, soweit diese einen seriösen Anspruch erhob) waren 
die europäischen Nationalsprachen die Sprachen des Volkes. Man bediente sich 
der deutschen Sprache, wo man sich an das Volk – womit nicht die Nation, son-
dern das niedere, ungebildete Volk bezeichnet ist – wandte, das nur diese Sprache 
verstand. Man bediente sich der deutschen Sprache auf der Straße, aber nicht 
im wissenschaftlichen und dichterischen Ausdruck. Als barbarische Sprache, so 
war die Überzeugung, verfügte die deutsche Sprache – genauso wie die anderen 
Volkssprachen – weder über den Wortschatz noch über die Grammatik, die eine 
gesicherte Vermittlung der Inhalte und einen stilistisch bewertbaren Ausdruck 
möglich gemacht hätten. 

Jörg Robert hat gezeigt, dass die frühneuhochdeutschen Wörterbücher nicht 
nur die Aufgabe erfüllten, Übersetzungen an die Hand zu geben, sondern es ge
nauso um den praktischen Beweis ging, dass die modernen Sprachen über die
selbe Ausdrucksfülle wie die lateinische Sprache verfügen. Die frühneuhoch
deutschen Wörterbücher „demonstrieren in actu den Reichtum (copia) des 
Deutschen, indem sie zu jedem lateinischen Lemma ein volkssprachiges Äquiva-
lent aufzubieten vermögen.“15 Es geht um den Nachweis der Gleichrangigkeit mit 
den antiken Sprachen.

Indem es bis in die zweite Hälfte des 16. Jahrhunderts hinein keine Grammatik 
des Deutschen gab, musste es den Gelehrten als ein äußerst wagemutiges, wenn 
nicht absurdes Unternehmen erscheinen, in dieser Sprache wissenschaftliche 

15 	Jörg Robert: Normieren und Normalisieren. Sprachenpluralität und Wissensordnung in der 
Frühen Neuzeit – am Beispiel der Lexikographie. In: Maske und Mosaik. Poetik, Sprache, 
Wissen im 16. Jahrhundert. Hg. v. Jan-Dirk Müller und Jörg Robert. Berlin 2007, S. 201–248, 
hier S. 233f.

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



38 Verse und Reime

– oder überhaupt nur sachliche – Inhalte vermitteln zu wollen. In einer wilden 
Sprache, bei der mangels sprachlicher Normen und ausreichenden Wortschatzes 
nicht einmal gesagt werden konnte, was sprachlich richtig und was falsch war, 
konnte man nicht über Inhalte diskutieren. 

Dieser Vorbehalt betraf auch die Dichtung. Wie sollte es möglich sein, sich 
in einer Sprache differenziert auszudrücken, wenn diese nicht über einen genü-
gend großen Wortschatz verfügte? Wie sollte ein stilistisch gelungener Ausdruck 
möglich sein, wenn es keine Grammatik und keine Vorbilder gab, an denen man 
überhaupt ermessen konnte, was ein stilistisch gelungener Ausdruck war? Die 
Nachstellung des Adjektivs etwa („Röslein rot“) konnte eine stilistisch gelunge-
ne Lizenz der poetischen Sprache genauso wie eine unschöne Abweichung von 
der gewohnten Wortstellung sein. War es stilistisch gelungen, wenn man um des 
Reims oder der Silbenzahl willen im Nominativ einfach ein e anhängte („der 
Sohne“), wie es im Dativ üblich war („dem Sohne“), oder sollte man das vermei-
den? Musste im Deutschen der Hiat, also der Zusammenstoß zweier Vokale am 
Wortende und folgenden Wortanfang („wollte ich“) vermieden werden („wollt’ 
ich“) wie in den antiken Sprachen oder im Französischen, oder war diese Regel 
im Deutschen überflüssig?

Um einen stilistischen Anspruch erheben zu können, musste die Möglichkeit 
eines solchen Anspruchs festgestellt werden und das heißt, die Grammatikalität 
und die stilistische Ausdrucksfähigkeit der deutschen Sprache mussten nachge
wiesen werden. Es musste sicher sein, dass der deutschen Sprache Regeln zu
grundelagen, die eine ars grammatica und eine ars poetica beschreiben und als 
Normen zur Verfügung stellen konnten. Anders als bei der lateinischen Sprache, 
bei der die antiken Grammatiker ein für allemal diese Normen beschrieben hat-
ten, mussten die Kunstlehren der deutschen Sprache deshalb einen doppelten 
Anspruch erfüllen. Sie mussten nicht nur die Normen selbst beschreiben, son-
dern sie mussten überhaupt erst einmal beweisen, dass es Normen gab. 
Das war alles andere als unbestritten. Im Mittelalter war der Begriff der gram

matica identisch mit dem der latinitas, indem die anderen beiden Sprachen, de-
ren Grammatikalität anerkannt war – die griechische und die hebräische –, kaum 
eine Rolle spielten. Grammatikunterricht war Lateinunterricht und Lateinunter-
richt war Grammatikunterricht. Die Grammatik zu lernen, hieß die lateinische 
Sprache zu lernen und diese war die Voraussetzung für alle Wissenschaften und 
Künste, oder noch viel grundsätzlicher: für jede sachliche Auseinandersetzung 
mit einem bestimmten Gegenstand. 

Die Überzeugung von der Unregulierbarkeit der deutschen Sprache wird be
sonders deutlich, wo man aus äußeren Gründen gezwungen war, die Volksspra-
che zu benutzen, etwa um die Bibel denjenigen zu vermitteln, die der lateinischen 
Sprache nicht mächtig waren. Otfried von Weißenburg, der sich im 8. Jahrhun-
dert in seinem „Evangelienbuch“ genau dazu gezwungen sieht, hält die deutsche 
Sprache für roh, undisziplinierbar und wie ein wildes Pferd durch den Zügel der 
grammatischen Kunst nicht zu bändigen. Man könne nicht einmal sagen, wie 

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



39Die Grammatikalität der deutschen Sprache

die Wörter dieser Sprache zu schreiben seien.16 Das Deutsche ist eine Sprache im 
Naturzustand: Niemand weiß genau, was ihre Wörter, die nie durch den auto-
ritativen Charakter eines bestimmten Textkorpus festgelegt wurden, bedeuten. 
Anders als im Hebräischen, in dem es das Alte Testament gibt und anders als im 
Griechischen, in dem es Homer gibt, weiß man im Deutschen nicht, zu welchen 
Bildungen diese Sprache fähig ist und ob diese Bildungen irgendwelchen Regeln 
gehorchen.

Mit diesen Vorbehalten ist Otfried nicht allein. Sie gelten genauso noch im 
13. Jahrhundert für Dante, der das Toskanische als Literatursprache verwendet, 
sich deren mangelnder Grammatikalität aber bewusst ist. In seiner Schrift „Über 
die Volkssprache“ („De vulgari eloquentia“) bestimmt er diese – in seinem Fall 
also das Toskanische – als die Sprache, die man nicht über Regeln, sondern allein 
durch die Nachahmung der Amme lerne. Während diese ‚Muttersprache‘ alle 
beherrschten, sei die zweite Sprache, die die Römer grammatica genannt hätten, 
einigen Wenigen vorbehalten, die sie sich durch Ausdauer und Geduld angeeig-
net hätten. Ein Unterschied zwischen beiden ist deshalb, dass die Volkssprache 
der Natur, Latein aber der Kunst, also den Regeln einer ars gehorcht.17

Noch Anfang des 16.  Jahrhunderts ist Erasmus fest von der grammatischen 
Inkompatibilität der Volkssprachen überzeugt. In seiner Schrift „Über den Unter
richt der Kinder“ („De pueris institutendis“, 1529) bedient er sich der Tatsache, 
dass Kinder in wenigen Monaten eine barbarische, also regellose Sprache wie das 
Französische lernen, als Argument dafür, dass das Lateinische durch eine ent
sprechende Reform des Lateinunterrichts ebenso leicht zu erlernen sein müsste. 
Unwillkürlich und während der Beschäftigung mit ganz anderen Dingen wür-
den Kinder oft in wenigen Monaten eine Sprache wie das Französische lernen, 
die doch durch ihre fehlende Grammatikalität wesentlich schwieriger zu lernen 
sei als das Lateinische.18 
Entsprechend dieser Identifikation von lateinischer Sprache und Grammatik 

hatte der erste Versuch, die Grammatik einer Volkssprache zu schreiben, Leon 
Battista Albertis „Regole della lingua fiorentina“ (1450), vor allem den Charak-
ter eines Beweises dafür, dass es überhaupt möglich war, die Grammatik einer 
Volkssprache zu schreiben.19 Alberti wollte beweisen, dass die Sprache, die man 

16 	Otfried von Weißenburg: Evangelienbuch. Hg. v. Johann Kelle. Regensburg 1856, Bd. 1, S. 9. 
Ich übernehme in den folgenden Abschnitten einige Textpassagen aus Volkhard Wels: Trivi-
ale Künste. Die humanistische Reform der grammatischen, dialektischen und rhetorischen 
Ausbildung an der Wende zum 16. Jahrhundert. Zuerst Berlin 2000. Im open access zugäng-
lich auf dem Server der Universität Potsdam, dort S. 45–64.

17 	Dante Alighieri: De vulgari eloquentia. Hg. und komm. v. Aristide Marigo. In: Opere di 
Dante. Bd. 6. Florenz 1957, S. 6ff.

18 	Desiderius Erasmus: De pueris statim ac liberaliter instituendis. Hg. von Jean-Claude Mar-
golin. In ders.: Opera omnia. Amsterdam, New York  u.a. 1969, Bd. I.1, S. 1–78, hier S. 48f.

19 	Vgl. Giuseppe Patota: Lingua e linguistica in Leon Battista Alberti. Rom 1999; Mirko Tavoni: 
Latino, grammatica, volgare. Storia di una questione umanistica. Padua 1984 und Walter 

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



40 Verse und Reime

in Florenz auf der Straße sprach, tatsächlich grammatischen Regeln gehorchte 
und nicht nur durch Idiomatik und Gewohnheit reguliert war. 
Für die deutsche Sprache vollzieht sich dieser Prozess erst im 16. Jahrhundert. 

Laurentius Albertus schreibt 1573 seine „Teutsch Grammatick oder Sprach-Kunst“ 
hauptsächlich deshalb, um Ausländern das Lernen der Sprache zu erleichtern. 
Es geht ihm jedoch auch um die Ehre der deutschen Sprache, wenn er schreibt, 
dass inzwischen alle Volkssprachen eine Grammatik bekommen hätten und nur 
die Deutsche noch verachtet und vernachlässigt sei.20 Ähnliches berichtet Albert 
Ölinger in der Vorrede zu seinem „Vnderricht der Hoch Teutschen Spraach“ aus 
demselben Jahr. Ölinger war auf das Problem einer deutschen Grammatik gesto-
ßen, als er einigen französischen Baronen Deutsch beibringen sollte. Als er die 
Buchhandlungen auf der Suche nach einer deutschen Grammatik durchstreifte, 
teilte man ihm mit, dass es eine solche nicht gebe und man es auch für äußerst 
unwahrscheinlich halte, dass eine solche in Anbetracht der Schwierigkeiten der 
deutschen Sprache und der Vielzahl der Dialekte überhaupt möglich sei.21 

1578 dann allerdings zitiert Johannes Clajus in seiner „Grammatica germani-
cae linguae“ die Regellosigkeit der deutschen Sprache als einen endlich überwun-
denen Zustand und zwar durch das „Werkzeug“ Luther, der für das Deutsche 
geleistet habe, was die Propheten für das Hebräische und die Evangelisten für 
das Griechische. Mit der Bibelübersetzung habe Luther ein Korpus von Schrif-
ten aufgestellt, denen für die Sprachregelung normativer Charakter zukomme, 
so dass Clajus von dort seine Grammatik des Deutschen ableiten kann.22 Auch 
für Clajus also ist das Deutsche an sich regellos. Die sprachschöpferische Lei-
stung Luthers – den Clajus darin als Sprachrohr des Heiligen Geistes betrachtet – 
bestand gerade darin, dieser regellosen Sprache normative Gestalt gegeben zu 
haben, sie in Regeln gefasst zu haben. 
Doch auch nach Clajus bleibt die Grammatik des Deutschen ein Problem. Noch 

Justus Georg Schottel macht sich in der Mitte des 17. Jahrhunderts in seiner „Aus-
führlichen Arbeit Von der Teutschen HaubtSprache“ den Nachweis der Gram-
matikalität – der „Kunstrichtigkeit“, wie es jetzt heißt, also der Tatsache, dass das 
Deutsche einer ars gehorcht – zu seinem vorrangigen Ziel.23 Schottel ist allerdings 
einen entscheidenden Schritt weiter als seine Vorgänger im 16. Jahrhundert: Er ist 

Keith Percival: The Grammatical Tradition and the Rise of the Vernaculars. In: Historiogra-
phy of Linguistics. Hg. v. Th. A. Sebeok. The Hague, Paris 1975, Bd. 1, S. 231–275. 

20 	Laurentius Albertus: Deutsche Grammatik. Hg. v. Carl Müller-Fraureuth. Strassburg 1895, 
S. 12f. 

21 	Albert Ölinger: Vnderricht der Hoch Teutschen Spraach. Straßburg 1574. Ndr. Hildesheim, 
New York 1975, f.  ijrf. Auch Johann Sturm tadelt in der Widmung dort die Überzeugung 
derjenigen, die glaubten, nur für Latein und Griechisch könnten grammatische Regeln for-
muliert werden, vgl. ebenda, f. 6v.

22 	Johannes Clajus: Deutsche Grammatik. Nach dem ältesten Druck von 1578 mit den Varian-
ten der übrigen Ausgaben hg. v. Friedrich Weidling. Strassburg 1894, S. 3f. 

23 	Justus Georg Schottel: Ausführliche Arbeit Von der Teutschen HaubtSprache. Hg. v. Wolf-
gang Hecht. Braunschweig 1557. Ndr. Tübingen 1967, S. 2.

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



41Die Grammatikalität der deutschen Sprache

nicht mehr der Überzeugung, dass die deutsche Sprache denselben Regeln ge-
horcht wie die lateinische. Diese Entdeckung der grammatischen Selbständigkeit 
der deutschen Sprache, das heißt der Tatsache, dass sich ihre Grammatik nicht 
aus den antiken Sprachen ableiten lässt, hat entscheidend dazu beigetragen, dass 
das Deutsche jetzt zu einer „Hauptsprache“ aufgerückt ist, die gleichberechtigt 
neben, wenn nicht über den antiken Sprachen steht. 
Damit hat der Begriff der Grammatik im Laufe des 16. und 17. Jahrhunderts 

eine Historisierung erfahren, die eine unmittelbare Folge dessen war, was die 
Humanisten um 1500 an der lateinischen Grammatik vorexerziert hatten. Gegen 
die mittelalterliche Überzeugung von der Universalität und der logischen Struk-
tur der lateinischen Grammatik, wie sie etwa in den modi-significandi-Traktaten 
zum Ausdruck kam, hatten Humanisten wie Lorenzo Valla gezeigt, dass die la-
teinische Grammatik kein abstraktes, logisch deduzierbares, normatives Regel-
system war, sondern eine deskriptive Wissenschaft. Als solche musste sie von der 
historisch gewachsenen Sprache eines bestimmten Zeitraums ausgehen. Daraus 
war als Extremform der Ciceronianismus entstanden, indem die Humanisten die 
lateinische Sprache in der Epoche Ciceros zur reinsten erklärt hatten und nur 
noch zulassen wollten, was dort praktiziert worden war.
Grundsätzlich aber war damit der Begriff der Grammatik historisiert. Die la-

teinische Sprache war nicht mehr der Ausdruck einer zeitlosen, logisch aufge-
bauten Universalgrammatik, der die Sprache notfalls immer wieder angepasst 
werden muss, sondern genau umgekehrt war die Grammatik als Disziplin der 
Versuch, eine Sprache in ihren gewachsenen und teilweise eben auch unlogi-
schen, idiomatischen Strukturen zu beschreiben. 
Dieser neue, historische Begriff der Grammatik, von den Humanisten aus der 

lateinischen Sprachgeschichte abgeleitet, wird im Laufe des 16. Jahrhunderts auf 
die deutsche Sprache übertragen. Denn wenn schon die lateinische Grammatik 
keine Universalgrammatik war, sondern eine deskriptive Annäherung an den 
tatsächlichen Sprachgebrauch, dann musste es auch möglich sein, die bisher als 
regellos geltenden Volkssprachen grammatisch zu beschreiben. Komplementär 
zur Historisierung des Grammatik-Begriffs vollzieht sich deshalb die Uminter
pretation der Grammatik von einer normativen Schulgrammatik, die vor allem 
den Zwecken des Sprachunterrichts gehorchte, zu einer deskriptiven Kunstlehre. 
Die grammatische Kunst, die ars grammatica, ist in erster Linie ein deskripti-
ves Wissen und erst in zweiter Linie dann ein normatives, indem die Ergebnisse 
des deskriptiven Verfahrens zurückgewendet werden können auf die Regelung 
des Sprachgebrauchs. Die Erkenntnis der Historizität und die Erkenntnis der De-
skriptivität der Grammatik bedingen sich gegenseitig. 
Das ist genau der Punkt, den dann 1624 Opitz in den ersten, eingangs zitierten 

Sätzen der „Poeterey“ auch für die Dichtung formulieren wird.

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



42 Verse und Reime

4	 Die Kunstfähigkeit der Volkssprachen

Solange die lateinische Grammatik als Universalgrammatik galt, mussten auch 
die Prinzipien der lateinischen Versgestaltung als universal gültige Prinzipien 
erscheinen. Die Dichtungsfähigkeit der deutschen und aller anderen, vom Volk 
gesprochenen Sprachen erweisen, musste also heißen, die Übertragbarkeit der 
lateinischen Prosodie und Metrik für diese Sprachen aufzuzeigen. Es ging um 
den Nachweis, dass man in den Volkssprachen Verse nach den Regeln der lateini
schen Metrik und Prosodie schreiben konnte. 
Jeder Versuch in dieser Richtung stand aber vor einem großen Problem. Das 

für die Versgestaltung relevante Element der lateinischen Sprache ist nicht die 
Betonung, sondern die Silbenkürze und -länge. Der lateinische Vers ist keine 
Abfolge von betonten und unbetonten Silben, sondern eine Abfolge von langen 
und kurzen Silben. Man spricht von einer quantifizierenden Metrik im Unter-
schied zu einer akzentuierenden. Dass es aber verschiedene metrische Systeme 
überhaupt geben könnte, war im 16.  Jahrhundert noch nicht klar. Solange die 
lateinische Grammatik als Universalgrammatik galt, musste die quantifizierende 
Metrik der lateinischen Sprache als einzig mögliches Prinzip der Versgestaltung 
gelten. Verse nach antikem Muster in den Volkssprachen zu schreiben, musste 
also heißen, Verse zu schreiben, indem man die Länge der Silben nach antikem 
Vorbild maß. 

Der Versuch, diese lateinische Metrik auf die Volkssprachen zu übertragen, 
lag dabei auch insofern nahe, als die lateinische Grammatik seit dem Mittelalter 
ein künstliches System war, das jeder in der Schule lernen musste. Dass dies in 
der Antike anders gewesen sein könnte, Horaz etwa also nicht erst Silbenlän-
gen ausgerechnet hatte, um die Quantität einer Silbe zu bestimmen, war eine 
Erkenntnis, die sich erst durchsetzen musste. Latein war eine Zweitsprache, die 
man ein Jahrtausend lang gelernt hatte, ohne auf muttersprachliche Kompe-
tenzen zurückgreifen zu können. Das musste vor allem bei der Aussprache zu 
willkürlichen Entwicklungen führen. Erasmus gibt mit seinem „Dialog über die 
richtige Aussprache der lateinischen und griechischen Sprache“ („Dialogus de 
recta latini graecique sermonis pronuntiatione“, 1528) einen Eindruck von den 
Schwierigkeiten, vor denen man stand. 
Niemand hatte mehr die muttersprachliche Kompetenz, zu wissen, dass die 

lateinische Negation „non“ mit einem langen Vokal gesprochen werden muss. 
Man musste die Vokallängen erst mühsam aus der antiken Praxis rekonstruieren 
und dann auswendig lernen. Zahlreich sind die Lehrbücher dieser lateinischen 
Prosodie im 16. Jahrhundert.24 Wie die lateinische Grammatik überhaupt, so mus-
ste deshalb auch die lateinische Prosodie als künstliches Gebilde erscheinen. Die 
natürliche Quantität der Silben hörte man im alltäglichen Gebrauch der lateini-

24 	Jürgen Leonhardt: Dimensio syllabarum. Studien zur lateinischen Prosodie- und Verslehre 
von der Spätantike bis zur frühen Renaissance. Göttingen 1989.

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



43Die Kunstfähigkeit der Volkssprachen

schen Sprache nicht. Man machte sie nur dann hörbar, wenn man Verse rezitierte, 
also die Silben bewusst skandierte – und auch das ist umstritten.25

In jedem Fall aber war die lateinische Prosodie ein System, das sich an das be-
rechnende, metrisch geschulte Auge des Kunstliebhabers und Kenners richtete. 
Wie ein Architekt dieser Zeit, der die Proportionen eines Gebäudes so entwarf, 
dass sie arithmetischen Größenverhältnissen entsprachen, war die lateinische 
Metrik vor allem eine mathematische Leistung. Wenn man ihre Gesetze kann-
te, konnte man die Silbenquantitäten in einem Gedicht wiedererkennen, ähnlich 
wie der Architekt mit seinem kunsterfahrenen Auge die arithmetischen Propor-
tionen im architektonischen Grundriss eines Gebäudes erkannte. Dass in der An-
tike das Volk auf der Straße die quantitierende Metrik in den Gedichten eines 
Horaz erkannt haben könnte, zog man nicht in Betracht. 

Viele konnten sich nicht einmal vorstellen, dass das Latein eines Cicero auf 
dieser Straße verstanden worden war. Das kunstvolle, grammatisch organisierte 
Latein der Gelehrten, der Redner und Dichter und das auf der Straße gesproche-
ne, barbarische Römisch galten Vielen als zwei verschiedene Dinge. 1435 hatte 
in den Vorzimmern des Papstes Eugenius IV. zwischen dessen humanistisch ge-
bildeten Sekretären Leonardo Bruni, Antonio Losci, Flavio Biondo, Cencio dei 
Rustici, Andrea Fiocco und Poggio Bracciolini ein Disput genau um diese Frage 
stattgefunden. Zur Debatte hatte gestanden, ob es im antiken Rom eine Volks-
sprache gegeben habe, die sich als das tatsächlich gesprochene Römisch von der 
Kunstsprache des Lateinischen so unterschied, wie sich das Italienische, das zu 
Zeiten Eugenius IV. auf den Straßen Roms gesprochen wurde, von dem Latein 
seiner Sekretäre unterschied.26 

Der Streitpunkt war also, ob das Latein, wie es die Humanisten aus den an-
tiken Klassikern kannten, jemals eine gesprochene Sprache gewesen war. Bruni 
und Losci vertraten in dieser Diskussion den Standpunkt, dass Bäcker und Woll-
wirker niemals in der Lage gewesen seien, die lateinische Grammatik zu mei-
stern und sie infolgedessen auch niemals Latein hätten sprechen können. Bion-
do, der die Identität von römischer Volks- und lateinischer Kunstsprache in der 
Antike behauptet hatte, muss sich von Bruni die Frage gefallen lassen, ob er sich 
wirklich ernsthaft vorstellen könne, dass eine normale Verkäuferin im antiken 
Rom die schwierige Deklination von „supellex“ oder die Konjugation von „fero“ 
habe meistern können.27 

25 	Aage Kabell: Metrische Studien II: Antiker Form sich nähernd. Uppsala 1960; Wilfried Stroh: 
Der deutsche Vers und die Lateinschule. In: Antike und Abendland 25 (1979), S. 1–19.

26 	Die Auseinandersetzung war noch um 1700 bekannt, vgl. Daniel Georg Morhof: Unterricht 
von der Teutschen Sprache und Poesie. Hg. von Henning Boetius nach der zweiten Ausgabe, 
Lübeck u. Frankfurt 1700. Ndr. Bad Homburg 1969, S. 51f.

27 	Leonardo Bruni: An vulgus et literati eodem modo per Terentii Tulliique tempora Romae lo-
cuti sint. In: Mirko Tavoni: Latino, grammatica, volgare. Storia di una questione umanistica. 
Padua 1984, S. 216–221.

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



44 Verse und Reime

Es ist Bruni schlechterdings unvorstellbar, dass die feinen Bedeutungsdifferen
zierungen, über die die lateinische Sprache bei Vergil oder Horaz verfügt, vom 
antiken Volk auf der Straße hätten wahrgenommen werden können. Deshalb 
ging Bruni davon aus, dass es im antiken Rom – genauso wie in seiner eigenen 
Gegenwart – zwei verschiedene Sprachen gegeben habe: eine römisch-regellose, 
die auf der Straße gesprochen wurde und eine lateinisch-kunstvolle, gramma-
tisch geregelte, die von den Dichtern und Schriftstellern benutzt wurde. Um vom 
Volk verstanden zu werden, hätten die Redner sich des Römischen bedient. Erst 
später hätten sie dieses Römisch dann für die schriftliche Fassung in das kunst-
volle Latein übersetzt, das man bei Cicero lesen konnte.

Angesichts solcher Diskussionen um die relativ harmlose Beherrschung der 
lateinischen Konjugation und Deklination musste die lateinische Metrik als ein 
höchst elitäres Wissen erscheinen. Die Gedichte von Vergil oder Horaz waren in 
einer artifiziellen Sprache geschrieben, deren Schönheit nur die Wenigsten wahr
nehmen konnten. Sie waren – schon in der Antike – für das elitäre Auge des Ken-
ners gedacht, ganz so wie die neulateinische Dichtung des 16. Jahrhunderts sich 
an eine höchst kleine, elitäre Leserschaft wandte. Was auch immer diese huma-
nistisch gebildete Elite auf der Straße hörte, wenn die Bäcker und Verkäuferinnen 
dort ihre Lieder sangen: Es war sicherlich keine Kunst im Sinne der antiken ars 
poetica. 

5	 Quantifizierende Verse in Italien
Um sich überhaupt auf die Suche nach einer metrischen Regulierungsmöglich-
keit der Volkssprachen machen zu können, musste man erkannt haben, dass die 
Metrik und Prosodie der lateinischen Sprache kein notwendiges und absolutes, 
kein a priori gültiges System darstellte, sondern nur eine historische Möglichkeit 
unter anderen. Erst wenn die lateinische Grammatik relativiert und in ihrer hi-
storischen Bedingtheit erkannt war, konnte man auf die Idee kommen, dass es 
für die modernen Volkssprachen andere metrische Gesetze geben könnte als die 
der antiken, lateinischen Grammatik. 

Der erste und naheliegendste Versuch aber musste sein, volkssprachliche 
Verse nach den als universal verstandenen Gesetzen der lateinischen Sprache 
zu schreiben. In Italien und Frankreich stellte sich dabei grundsätzlich dassel-
be Problem wie im deutschsprachigen Raum. Die volkssprachliche Dichtung der 
romanischen Sprachen zählte Silben und gehorchte einem mehr oder weniger 
ausgeprägten, akzentuierenden Betonungsprinzip.28 Allerdings hatte sich in Ita-
lien spätestens mit Dante und Petrarca eine volkssprachliche Dichtung etabliert, 
deren hohes kunstvoll-technisches Niveau niemand bezweifeln konnte. Dennoch 

28 	Zu den quantifizierenden Versuchen in den Volkssprachen vgl. den Überblick von Aage 
Kabell: Metrische Studien II: Antiker Form sich nähernd. Uppsala 1960, S. 130–140 zu quanti
tativen Versuchen in Italien, S. 140–160 zu Frankreich, S. 161–166 zu Spanien, S. 166–183 zu 
England, S. 183–188 zu den Niederlanden, S. 188–197 zu Deutschland. 

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



45Quantifizierende Verse in Italien

galt auch hier die Unterscheidung zwischen metrisch gebundenen, lateinischen 
Versen und volkssprachlichen Reimen („rime“). Der „Canzoniere“ Petrarcas trägt 
eigentlich den Titel „Rerum vulgarium fragmenta“ (also etwa „Volkssprachli
che Fragmente“) und die dort versammelten Sonette und Madrigale werden als 
„rime“ bezeichnet, nicht als „versi“. 

Verse waren nach allgemeiner Überzeugung nur in den antiken Sprachen und 
in einer quantifizierenden Metrik möglich. Die Bemühungen um den Nachweis 
einer Grammatikalität des Italienischen sind deshalb schon bei Alberti von ent
sprechenden Versuchen begleitet, quantifizierende Verse in italienischer Sprache 
zu schreiben.29 Am 22. Oktober 1441 hatten Leon Baptista Alberti und Leonardo 
Dati bei einem poetischen Wettkampf („Certame Corononario“) im Dom von Flo-
renz ihre Versuche vorgestellt, die quantifizierende Metrik der antiken Sprachen 
auf das Italienische zu übertragen. Es ging um den Beweis, dass das Italienische 
derselben Eleganz wie die antiken Sprachen fähig war. Alberti rezitierte italieni
sche Hexameter, die nach den lateinischen Gesetzen gebaut waren, Dati eine 
sapphische Ode, ebenfalls nach quantifizierender Metrik. 

Diese Bemühungen blieben lange ohne weitere Folgen. Erst 1539, hundert Jah-
re später, gab Claudio Tolomei einen programmatischen Sammelband („Versi, et 
regole de la nuova poesia“) heraus, für den über dreißig Dichter quantitierende 
Verse in italienischer Sprache geschrieben hatten. Auch theoretisch waren Fort-
schritte zu verzeichnen, insofern Tolomei dem Band einen Anhang mit Regeln 
beigegeben hatte, die dabei helfen sollten, die Quantität italienischer Silben zu 
bestimmen. Auch hier war Dichtung also erst einmal an eine Rechenleistung ge-
knüpft. Dennoch war die quantitierende Dichtung in Italien alles andere als eine 
bizarre Randerscheinung. Zu den Dichtern, die sich in den nächsten hundert Jah-
ren in dieser neuen Verskunst versuchten, gehörten unter anderem Ariost, An-
nibale Caro, Antonio Renieri, Girolamo Fracastoro, Luigi Alamanni, Benedetto 
Varchi, Francesco Patrizio, Bernardo Tasso und Tommaso Campanella.30 
Den epochalen Einschnitt markieren dennoch nicht diese Verse, sondern Spe

rone Speronis „Dialogo delle lingue“ (1542). In diesem Gespräch zwischen Pietro 
Bembo, Lazaro Bonamico und einem nicht benannten „Hofmann“ („Cortegiano“) 
vertritt Bonamico die alte These von der barbarischen Natur des Italienischen, die 
dieses einer rhetorisch-stilistischen oder metrischen Formgebung nicht zugäng
lich mache. Ein Cicero oder Vergil in italienischer Sprache sei deshalb undenkbar. 
Bembo verteidigt gegen Bonamico das Italienische mit dem Argument der Ent
wicklungsfähigkeit der Sprachen. Auch das Lateinische sei keine der Geschich-

29 	Zu Alberti vgl. Maria Antonietta Passarelli: La lingua della patria. Leon Battista Alberti e la 
questione del volgare. Rom 1999, S. 65–83. Allgemein vgl. Francesco Bausi und Mario Martel-
li, La metrica italiana. Florenz 1993, S. 153–157 und W. Theodor Elwert: Italienische Metrik. 
Wiesbaden 21984, S. 148–175.

30 	Giosuè Carducci hat 1881 eine Sammlung dieser „poesia barbara“ herausgegeben vgl. La 
poesia barbara nei secoli XV et XVI, Bologna 1881. Sie enthält auch die Gedichte und die Re
geln aus dem Sammelband Tolomeis.

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



46 Verse und Reime

te überhobene Größe, sondern dem Wachstum und Verfall unterworfen. Es gibt 
also eine Sprachgeschichte des Lateinischen in der Antike. 

Die Verabsolutierung einer Sprachnorm, wie es im Ciceronianismus gesche-
hen war, habe zu einem toten, gelehrten Pedantismus geführt. Wenn die Sprachen 
aber grundsätzlich entwicklungsfähig seien, gelte dies auch für das Italienische. 
Wie eine Pflanze sich besser und schneller entwickle, wenn man sie pflegt, so kann 
man auch eine Sprache pflegen und entwickeln. Bembo verweist auf Petrarca und 
Boccaccio als Vorbilder für eine solche italienische Nationalsprache. Der Hofmann 
pflichtet dem bei und verweist auf das an den Höfen gesprochene Italienisch, im 
Unterschied zu den auf der Straße gesprochenen, regionalen Dialekten. Das ist ein 
Argument für die Wandlungs- und Bildungsfähigkeit der Volkssprache.
Im „Dialogo“ wird diese Bildungsfähigkeit der Volkssprache mit der Möglich-

keit in Verbindung gebracht, eine volkssprachliche Verskunst zu erschaffen. La-
zaro Bonamico hält eine solche für undenkbar: 

Eine solche Melodie [wie sie die metrische Ordnung in der lateinischen Spra-
che erzeugte] aufzunehmen, sind weder die Ohren des Volkes fähig, noch 
können die Wörter der Volkssprache eine ähnliche formen. Ich weiß nicht, 
warum ihre Prosa rhythmisch genannt wird, da man in ihr Spondeen, Dak-
tylen, Trochäen oder Anapäste, ja jede Art Versfüße, mit deren Hilfe die Rede 
sich in geregelten Bahnen bewegt, entweder nicht kennt oder nicht beachtet. 
In Wirklichkeit hat dieses neue Ungetüm der Prosa in Volkssprache gar keine 
Versfüße und gleitet wie eine Blindschleiche dahin, oder es hat solche, die von 
den griechischen und lateinischen Typen sehr verschieden sind. Aus einem 
so beschaffenen Wesen, das wie ein Ungeheuer durch Zufall außerhalb des 
üblichen und wider jegliche vernünftige Absicht entstanden ist, dürfte man 
weder Kunst noch Wissenschaft machen.31

Der letzte Satz ist wörtlich zu verstehen, indem eine ars eben nur dort entstehen 
kann, wo es Regelmäßigkeit gibt. Wenn man aber gar nicht sagen kann, wie die 
Wörter einer Sprache richtig ausgesprochen werden – weil sie in zahlreiche Dia-
lekte zerfällt und dasselbe Wort in der Lombardei ganz anders ausgesprochen 
wird als in der Toskana –, dann kann es für diese Sprache auch keine ars geben. 
Die Sprache kann nicht kunstvoll verwendet werden, sondern nur der Gewohn-
heit, nämlich dem Gebrauch der Straße entsprechend. 
Auch hier ist es dann wieder der adlige Hofmann, der den gelehrten Pedan-

ten auf die Musikalität der Volkssprache hinweist und auf das Niveau, das etwa 
Petrarca in dieser Volkssprache bereits erreicht habe. Ob sich die Volkssprache 
durch die Übertragung der lateinischen Metrik (wie es der Sammelband von To-
lomei vorgeführt hatte) oder durch die Ausbildung der akzentuierenden Metrik 
des Italienischen zu einer Verssprache entwickeln lässt, wird in Speronis „Dialo-

31 	Sperone Speroni: Dialogo delle lingue. Hg., übers. u. eingel. v. Helene Harth. München 1975, 
S. 95.

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



47Quantifizierende Verse in Frankreich

go“ nicht weiter diskutiert. Klar ist aber am Ende, dass das Latein seinen Status 
als überhistorische Norm verloren hat. Dieses Argument von Speronis „Dialogo“ 
war unschwer auf die anderen Volkssprachen zu übertragen. 

6	 Quantifizierende Verse in Frankreich 
Auch in Frankreich gehen zumindest zu Beginn die Versuche, französische Verse 
nach einer quantitierenden Metrik zu schreiben, mit dem Nachweis der Gram
matikalität des Französischen einher.32 Charles de Bovelle bestreitet 1533 in sei-
nem „Liber de differentia vulgarium linguarum et Gallici sermonis varietate“ 
(„Abhandlung über den Unterschied zwischen den Volkssprachen und über die 
Verschiedenheit der französischen Sprache“) eine solche Grammatikalität noch. 
Volkssprachen („vulgares linguas“) sind für ihn Sprachen, „die nicht durch den 
Zügel von Regeln und Vorschriften in ihrer Linie und Form gehalten werden“ 
(„quas in sua amussi et idea nullae regularum et praeceptionum sistunt ha
benae“).33 Silbenzählen und Reimen wäre dann das einzige, was in einer solchen 
Sprache möglich ist. 
Joachim du Bellay dagegen (der mit den italienischen Versuchen vertraut war 

und mit Claudio Tolomei auch persönlich in Verbindung stand) richtet 1549 sein 
Manifest „La deffence, et illustration de la langue françoyse“ genau gegen sol-
che Überzeugungen. Man muss an der Sprache arbeiten, ihr Regeln geben, dann 
kann man sie auch auf das Niveau der antiken Sprachen heben, heißt es in klarem 
Anschluss an Speronis „Dialogo“. Auf solche Forderungen wird sich Opitz 1617 
im „Aristarch“ beziehen, wenn es dort heißt, die Deutschen müssten von den 
Franzosen und Italienern lernen, ihre Sprache „mit Sorgfalt auszubilden und zu 
schmücken“.34

Wenn man die Volkssprache dagegen verachtet wie die Humanisten mit ih-
rem Ciceronianismus, dann wird sich am Zustand dieser Sprache nichts ändern. 
Ebenfalls wie Speroni spielt du Bellay den Hofmann, der sich einer gepflegten 
Volkssprache bedient, gegen den neulateinischen Pedanten aus. Dieser Gegen-
satz ist der Dichtergruppe der Pléiade, die sich um du Bellay und Ronsard herum 
bildet, von Anfang an eingeschrieben. Der souveräne Gestus des Adligen, des 
Hofmanns, der mit den Streitereien und dem Pedantismus der lateinischsprachi-
gen Gelehrten nichts zu tun haben will, beherrscht die „Deffence“ von der ersten 
bis zur letzten Seite. Auch diesen Gestus wird Opitz von du Bellay übernehmen. 

32 	Schon um 1500 entsteht der „Art de métrifier françoise“ von Michel de Boteauville, von dem 
sonst wenig bekannt ist. Seinen „Art“ illustriert Boteauville mit einer „Oraison de la Vierge 
Marie, en françois metrifié, pour exemple comment on peut metrifier françois“. Beide sind 
allerdings bis ins 19. Jahrhundert unbekannt und ungedruckt geblieben.

33 	Charles de Bovelle: Liber de differentia vulgarium linguarum et Gallici sermonis varietate. Pa
ris 1533. Ndr. mit franz. Übers. in ders: Sur les langues vulgaires et la variété de la langue fran
caise. Hg. v. Colette Dumont-Demaizière. Paris 1973, S. 4 (der Seitenzählung des Originals). 

34 	Opitz: Aristarchus S. 81.

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



48 Verse und Reime

Du Bellay eröffnet seine „Verteidigung der französischen Sprache“ analog 
zu Speronis Argumentation mit einem programmatischen Kapitel über den Ur-
sprung der Sprachen. Sprachen sind keine Erscheinungen der Natur, sondern Er
gebnis einer kulturellen Entwicklung und deshalb immer schon historisch. Das 
heißt auch und an erster Stelle, dass die Sprachen formbar sind. Deswegen ist die 
französische Sprache auch keine barbarische Sprache (zweites Kapitel), sondern 
genauso reich an Ausdrucksmöglichkeiten wie Latein und Griechisch (drittes 
und viertes Kapitel). Man kann an dieser Sprache arbeiten. Aber dazu genügen 
Übersetzungen nicht. Man muss sie so vervollkommnen, wie die Griechen und 
Römer selbst ihre Sprachen vervollkommnet haben, durch Nachahmung der 
Griechen und Römer (fünftes bis achtes Kapitel).

Die Grammatik ist auch keine normative Universalgrammatik, die ein für alle-
mal in den antiken Sprachen zum Ausdruck kommt, sondern eine Beschreibung 
des jeweiligen Sprachgebrauchs. Deswegen kann es auch keine Frage sein, dass 
das Französische eine eigene Grammatik hat. Im neunten Kapitel zeigt du Bellay, 
dass das Französische dieselbe stilistische Ausdrucksfähigkeit („elegance“), den
selben Wortreichtum („copia“) und ähnliche Deklinations- und Konjugations
formen wie die antiken Sprachen hat. Wenn die französische Sprache nicht so 
biegsam und formbar ist wie das Lateinische, liege das nicht an der Sprache, son-
dern an der Verachtung und Vernachlässigung, mit der man diese Sprache bisher 
behandelt habe. Das kann man aber ändern. Niemand habe die Urahnen der heu
tigen Franzosen daran gehindert, eine Silbe zu verlängern und eine andere zu 
verkürzen, so dass ein Metrum analog zum Lateinischen entsteht und niemand 
werde die folgenden Generationen daran hindern, solche quantitativen Verhält-
nisse zu schaffen und daraus eine Kunstform („Art“) abzuleiten.35

Ein Jahr später, 1550, hofft Pierre de Ronsard ganz ähnlich im „Avertissement 
au lecteur“ seiner ersten „Odes“, die Gelehrten möchten daran arbeiten, Daktylen 
und Spondeen in der französischen Sprache zu ermöglichen. Derselbe Gedanke 
findet sich in der „Solitaire second“ (1552) des Pontus de Tyard. Während Jacques 
Peletier du Mans noch 1555 in seiner „Art poétique“ vor allem die Schwierigkeit 
eines solchen Versuches sieht, hatte Étienne Jodelle 1553 mit seinem „Distique me-
suré“ und einem „Hexastique françois“ bereits die ersten Versuche veröffentlicht. 
Jacques de La Taille schreibt um 1562 (postum 1573 publiziert) eine Abhandlung 
über die Art und Weise, wie man im Französischen Verse nach griechischem 
und lateinischem Modell bilden könne („La manière de faire des vers en françois 
comme en grec et en latin“), also mit einer quantifizierenden Metrik. 
1572 hatte Petrus Ramus (Pierre de la Ramée) in seiner Grammatik („Gram-

maire“) die französischen Dichter aufgefordert, eine quantitative Dichtung zu 
entwickeln und damit das zu werden, was Homer für die griechische und Livius 

35 	Joachim du Bellay: La deffence, et illustration de la langue françoyse. Hg. v. Jean-Charles 
Monferran. Genf 2001, S. 96.

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



49Quantifizierende Verse in Frankreich

Andronicus für die lateinische Dichtung geworden seien.36 Die Äußerung von 
Ramus ist dabei nicht nur deshalb interessant, weil Ramus nicht gleichzeitig den 
Reim verwirft – und also eine sowohl metrisch geordnete wie gereimte Dichtung 
fordert –, sondern gleichzeitig auch noch die Beachtung des natürlichen Akzents 
fordert. Damit ist bereits anerkannt, dass es mit dem Akzent in der französischen 
Sprache ein Gesetz gibt, das über die quantitativen Gesetze der lateinischen Spra-
che hinausgeht. 
In der Praxis hatte Jean Antoine de Baïf bereits um 1565 mit seinen „vers mesu

rés“ (also auf antiker Quantitätsmessung beruhenden Versen) begonnen, aller-
dings im Gegensatz zu den früheren Versuchen aus einer zum Teil neuen Mo-
tivation heraus. Baïf geht es zwar auch darum, die Sprache zu regulieren und 
die Barbarei zu beenden – „Conseruons nostre langue pure: | Reglons-la, telle 
comme elle est. | Ce seroit grande moquerie, | De maintenir la Barbarie | Pour 
vn vain abus qui nous plaist“37 –, daneben aber möchte er vor allem die Dich-
tung den Bedürfnissen der Musik anpassen. „Pour l’art de Musique | Reformer 
à la mode antique“ habe er seine „vers mesurés“ erfunden, schreibt Baïf, auf den 
Wunsch des Lautenisten und Sängers Joachim Thibault de Courville hin.38 
Baïfs quantitierende Verse übertragen deshalb nicht nur das Prinzip der latei

nischen Silbenmessung auf die französische Sprache, sondern stellen es vor al-
lem in den Dienst der Vertonung. Wie in der gesungenen Dichtung eine Silbe 
lang oder kurz gesungen werden kann – zumindest bedingt unabhängig von 
ihrer Länge oder Kürze in der gesprochenen Sprache –, so versucht Baïf eine Art 
Partitur auf quantitativer Basis zu erstellen und entwickelt dafür sogar eine eige-
ne Orthographie, einschließlich einiger neuer Buchstaben. 
Baïfs erste Paraphrase von Psalmen in „vers mesurés“ erscheinen 1567, die 

„Etrennes de poésie française en vers mesurés“ 1574.39 Vertonungen von „vers 
mesurés“ zu profanen Themen werden 1583, 1585, 1594 und 1603 gedruckt, 1606 

36 	Pierre de La Ramée: Grammaire (1572). Hg. v. Colette Demaizière. Paris 2001, S. 68f.
37 	Jean Antoine de Baïf: Euvres en rime. Hg. v. Ch. Marty-Laveaux. Paris 1881–1890. Ndr. Genf 
1966, Bd. 3, S. 3 (Widmung der „Jeux“ an den Herzog von Alencon, 1573). 

38 	Jean Antoine de Baïf: Euvres en rime. Hg. v. Ch. Marty-Laveaux. Paris 1881–1890. Ndr. Genf 
1966, Bd. 2, S. 461 („A son livre“, aus dem „Neuvième Livre des Poemes“, 1567). Zum musi
kologischen Kontext vgl. Pierre Bonniffet: Un ballet démasqué. L’union de la musique au 
verbe dans „Le Printans“ de Jean-Antoine de Baïf et de Claude Le Jeune. Paris, Genf 1988. 
Außerdem Isabelle His und Jean Vignes: Les paraphrases de Psaumes de Baïf, La Noue et 
D’Aubigné, mises en musique par Claude Le Jeune (1606): regards croisés du musicologue et 
du littéraire. In: Les paraphrases bibliques aux XVIe et XVIIe siècles. Hg. v. Véronique Ferrer 
und Anne Mantero. Genf 2006, S. 377–414; Jean Vignes: Poésie et musique en France au XVIe 
siècle. In: Poétiques de la renaissance. Le modèle italien, le monde franco-bourguignon et 
leur héritage en France au XVIe siècle. Hg. v. Perrine Galand-Hallyn u. Fernand Hallyn. Genf 
2001, S. 638–658; Jeanice Brooks: Courtly Song in Late Sixteenth-Century France. Chicago, 
London 2000, S. 293–315 und Manuel Gervink: Die musikalisch-poetischen Renaissancebe
strebungen des 16.  Jahrhunderts in Frankreich und ihre Bedeutung für die Entwicklung 
einer nationalen französischen Musiktradition. Frankfurt/M.  u.a. 1996.

39 	Vgl. den Ndr. Genf 1972: „Étrénes de poézie fransoeze an vers mezurés“, zusammen mit der 
Handschrift der Psalter-Übersetzung.

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



50 Verse und Reime

dann die „Pseaumes en vers mezurez“ von Claude Le Jeune mit Vertonungen von 
Baïf und d’Aubigné. Baïf findet mit seinen „vers mesurés“ zu musikalischer Be
gleitung zahlreiche Nachahmer und löst zumindest eine vorübergehende Mode 
aus, wozu nicht zuletzt die „Académie de Poésie et de Musique“ beiträgt, die er 
1570 mit königlicher Patronage gründet. Jean Brunel und Jean Vignes haben ge
zeigt, dass es sich dabei keineswegs um eine marginale Erscheinung handelt, 
sondern um eine breite und anerkannte Bewegung.40

Die bizarre Orthographie Baïfs stößt allerdings zunehmend auf Widerspruch. 
Seine beiden bedeutendsten Nachfolger, Nicolas Rapin und Agrippa d’Aubigné, 
die in den letzten beiden Jahrzehnten des 16.  Jahrhunderts zahlreiche, für den 
Gesang geschriebene Werke in der neuen Technik publizieren, verzichten be-
reits wieder auf die neue Orthographie und führen den Reim wieder ein. Auch 
Baïf selbst veröffentlicht zunehmend wieder gereimte Gedichte in herkömmli-
cher Schreibweise. Ein Schüler von Rapin, Salomon Certon, publiziert 1610 einen 
„Traité sommaire de la quantité françoise pour faire composer des vers mesurés 
à la façon des Grecz et des Latins“, in dem er zahlreiche zeitgenössische Beispiele 
für diese Praxis zitiert. Noch 1623 zeigt Marin Mersenne in seinen „Quaestiones 
celeberrimae in Genesim“ welchen Einfluss Baïf auf die Entwicklung der Vokal-
musik gehabt hat.41 Erst dann verebbt die Bewegung.

7 	 Quantifizierende Verse in England
Ganz ähnlich verläuft die Entwicklung in England.42 Während George Gascoi-
gne in seinen „Certayne Notes of Instruction“ 1575 noch der Meinung ist, im 
Englischen könne es nur Reime und keine Verse geben, hatte Roger Ascham in 
seinem „Schoolmaster“ (postum 1570) schon die Möglichkeit quantitativer Verse 
im Englischen erwogen. Er griff dabei auf Diskussionen zurück, die er um 1540 
mit Kollegen in Cambridge geführt hatte und denen auch schon erste Versuche 
gefolgt waren. Die eigentliche Einführung quantitativer Verse beginnt mit der 
„Arcadia“ Philip Sidneys, einem Schäferroman, der zwischen 1577 und 1580 ent-
steht. Die dort eingearbeiteten, quantitativen Verse gehen auf die französischen 
Vorbilder zurück, die Sidney während seines Aufenthaltes in Paris, in direktem 
Kontakt etwa mit Ramus, kennengelernt hatte.
Auch Sidneys „Apologie for Poetrie“ (um 1579 entstanden) ist, wie später die 

„Poeterey“ von Opitz, deutlich von du Bellay und Ronsard abhängig. Wie Opitz 

40 	Jean Brunel: La poésie mesurée française après Jean-Antoine de Baïf. In: Claude Le Jeune 
et son temps en France et dans les états de Savoie 1530–1600. Hg. v. Marie-Thérèse Bouquet-
Boyer u. Pierre Bonniffet. Bern, Berlin  u.a. 1996, S. 264–278 und Jean Vignes: Brève histoire 
du vers mesuré français au XVIe siècle. In: Albineana 17 (2005), S. 15–43.

41 	Jean Vignes: L’„Harmonie universelle“ de Marin Mersenne et la théorie du vers mesuré. In: 
À haute voix. Diction et prononciation aux XVIe et XVIIIe siècles. Hg. v. Olivia Rosenthal. 
Paris 1998, S. 65–85.

42 	Alle Angaben im Folgenden nach Derek Attridge: Well-weighed Syllables. Elizabethan Ver-
se in Classical Metres. Cambridge 1974.

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



51Quantifizierende Verse in England

geht es Sidney nicht nur um den Nachweis, dass eine Volkssprache metrisch ge
regelt werden kann, sondern damit verbunden auch um den Nachweis, dass in die
ser Volkssprache eine Dichtung möglich ist, die der Beschäftigung eines Hofmanns 
oder Gentlemans würdig ist, wie ihn Sidney selbst in seiner Person verkörpert. 
Sidney ist sich auch zu diesem frühen Zeitpunkt bereits sicher, dass die mo

derne Art einer akzentuierenden Metrik der alten Art einer quantifizierenden 
Metrik nicht grundsätzlich unterlegen ist. Die alte Art eigne sich zwar besser zur 
Vertonung, die moderne dagegen wiege das durch den Reim wieder auf. Die eng
lische Sprache sei für beide Arten geeignet, was sie von der italienischen, nieder
ländischen und französischen unterscheide, die sich, so Sidney, nicht für eine 
quantitierende Metrik eigneten. Während die italienische durch die große Zahl 
ihrer Vokale und die niederländische durch die große Zahl ihrer Konsonanten für 
eine quantitierende Metrik ungeeignet seien, könne die französische durch ihren 
Mangel an Wörtern mit betonter antepenultima (vorvorletzter Silbe) nur schwer 
Daktylen bilden. Nur das Englische sei keiner dieser Schwächen unterworfen.43 
1580 publiziert Gabriel Harvey die Briefe, die er mit Edmund Spenser über 

quantitative Verse gewechselt hat. 1578 beginnt Abraham Fraunce seine Werke 
in quantitativen Versen zu veröffentlichen. Sie erscheinen teilweise in mehre-
ren Auflagen bis in die neunziger Jahre, sind also durchaus erfolgreich. Richard 
Stanyhurst veröffentlicht 1582 seine Übersetzung der ersten vier Bücher der 
„Aeneis“ in englischen Hexametern nach den Regeln Harveys. George Putten-
hams „Arte of English Poesie“ mit neuen Regeln für quantitative Verse erscheint 
1589. Daneben gibt es Werke von William Byrd („Psalmes, Sonets, and songs of 
sadnes and pietie“, 1588), Robert Greene und Thomas Campion.44 Derek Attridge 
zählt über zwanzig Werke für den Zeitraum bis 1602. 

1605 ist Francis Bacon dann allerdings schon der Meinung, dass es sich bei die-
ser quantifizierenden, antikisierenden Technik um ein Missverständnis handelt: 

Der Fehler war, daß einige von ihnen [den modernen Dichtern], aus allzugro-
ßem Eifer für die Antike, versucht haben, die modernen Sprachen in die anti-
ken Metren zu zwängen (Hexameter, elegischen Vers, Sapphischen Vers etc.), 
Metren, die mit der Struktur der Sprachen selbst unvereinbar sind und nicht 
weniger das Ohr beleidigen. In diesen Dingen ist das Urteil der Sinne den 
Richtlinien der Kunst vorzuziehen […] Und es ist nicht Kunst, sondern Miß-
brauch der Kunst, weil es die Natur nicht vervollkommnet, sondern verkehrt.45 

43 	Philip Sidney: An Apology for Poetry or The Defense of Poesy. Hg. v. Geoffrey Shepherd. 
Manchester 1973, S. 140f.

44 	Insbesondere bei Campion, der sich auch als Komponist betätigt hat, wäre zu überprüfen, 
ob die Einführung einer quantitativen Metrik – die Campion in seinen „Observations in 
the Art of English Poesie“ (entstanden wohl um 1591, gedruckt 1602) theoretisch begründet 
hat – wie bei Baïf in einem musiktheoretischen Kontext steht.

45 	Francis Bacon: Über die Würde und die Förderung der Wissenschaften. London 1605/1623. 
Übers. v. Jutta Schlösser. Hg. v. Hermann Klenner. Freiburg  u.a. 2006, VI. Buch, S. 319. Über-
setzung leicht verändert. 

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



52 Verse und Reime

Jede Sprache hat eine ihr eigene Natur und das Gehör entscheidet darüber, 
welche Verse in dieser Sprache gut klingen und welche nicht. Eine Sprache kann 
deshalb auch nicht jeder beliebigen Verstechnik unterworfen werden, sondern 
die Technik muss aus der Sprache selbst abgeleitet werden. 

8 	 Quantifizierende Verse in deutscher Sprache 
Im deutschsprachigen Raum ist Conrad Gesner 1555 wohl der erste, der in sei-
nem „Mithridates“ den Versuch macht, quantitierende Verse in deutscher Spra-
che zu schreiben.46 Allerdings macht er diesen Versuch nur, um zu zeigen, dass 
eine Übertragung der prosodischen und metrischen Prinzipien der klassischen, 
grammatisch geregelten Sprachen auf die barbarische deutsche Sprache unmög-
lich ist.47 Die Konsonantenzahl der deutschen Wörter würde, nach den Prinzipien 
der antiken Quantitätsmessung, fast nur Längen ergeben. Die Kürze der deut-
schen Wörter würde außerdem eine Zäsur unmöglich machen, denn jedes Wort 
könnte sie bilden. Die deutsche Sprache sei zu rau und zu roh – das ist genau der 
Vorwurf, den Opitz später widerlegen will – und deshalb nicht dichtungsfähig. 
Als Beleg führt Gesner einige deutsche Hexameter an, die er nach den Prinzipien 
der lateinischen Prosodie und Metrik gebildet hat. Die ersten Verse lauten: 

Es macht alleinig der glaub die gleubige sälig/ 
Vnd darzů fruchtbar zur lieb’: vnnd gütige hertzen 
Allwäg inn menschen schafft er. kein můsse by jmm ist/ 
Vnd kein nachlassen nienen. er würcket in allen 
Rechtgschaffnen gmüten alls gůts vnd übige früntschafft. 
Doch schrybt er nüt simm selber zů: sunder er eignet 

46 	Zur Geschichte quantifizierender Verse in deutscher Sprache vgl. Aage Kabell: Metrische 
Studien II: Antiker Form sich nähernd. Uppsala 1960, S. 188–197; Christian Wagenknecht: 
Weckherlin und Opitz. Zur Metrik der deutschen Renaissancepoesie. München 1971; Reiner 
Schmidt: Deutsche Ars Poetica. Zur Konstituierung einer deutschen Poetik aus humani-
stischem Geist im 17.  Jahrhundert. Meisenheim am Glan 1980, S. 54–108. Erste historische 
Skizze bei Wilhelm Wackernagel: Geschichte des deutschen Hexameters und Pentameters 
bis auf Klopstock. Berlin, 1831, dann vor allem Ernst Höpfner: Reformbestrebungen auf dem 
Gebiete der deutschen Dichtung des XVI. und XVII. Jahrhunderts. Berlin 1866 und Karl Bo-
rinski: Die Poetik der Renaissance und die Anfänge der literarischen Kritik in Deutschland. 
Berlin 1886. Ndr. Hildesheim 1967, S. 25–55. Aus sprachwissenschaftlicher Perspektive Patri-
zia Noel: Integrating quantitative meter in non-quantitative metrical systems: the rise and 
fall of the German hexameter. In: Sprachwissenschaft 33/4 (2008), S. 435–453.

47 	Conrad Gesner: Mithridates. De differentiis linguarum. Zürich 1555. Abdruck der relevan-
ten Passage bei Wagenknecht: Weckherlin und Opitz S. 89–91. Partiell wiederabgedruckt 
auch in der Vorrede zu Josua Maaler: Die Teütsch spraach. Zürich 1561, unpag. Auf die Ver-
suche in quantitierenden Versen von Gesner und einigen anderen hat schon Gottsched 1748 
in seiner Grammatik hingewiesen, vgl. Johann Christoph Gottsched: Deutsche Sprachkunst. 
Hg. v. P.M. Mitchell. In ders.: Ausgewählte Werke. Berlin, New York 1978, Bd. 8.2, S. 736–749.

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



53Quantifizierende Verse in deutscher Sprache 

Dem Herren Gott vnd siner gnad alle die eere/ 
Durch Jesum Christum Gott vnd mensch vnseren Herren.48

Gemessen nach den Regeln der lateinischen Prosodie, nach denen eine Silbe ‚na-
tura‘ („von Natur aus“) lang ist, wenn sie einen langen Vokal oder Diphthong 
enthält und ‚positione‘ („durch ihre Position“) lang ist, wenn ihr zwei oder mehr 
Konsonanten folgen (auch über das Wortende hinaus), handelt es sich bei diesen 
Versen, wie Gesner bemerkt, fast nur um Spondeen. Die metrische Formulierung 
der zitierten Verse würde lauten: 

– – – – – – – – – v v – v

Gesner belegt mit seinen Beispielen, dass sich nach diesem Prinzip in der deut-
schen Sprache keine Verse bilden lassen – und das heißt für Gesner, dass sich in 
der deutschen Sprache überhaupt keine Verse bilden lassen. Was im Deutschen 
möglich ist, ist Silbenzählen und Reimen: „Metra und homoeoteleuta [d.h. sil-
benzählende und gereimte Verse] schreiben viele, wie ich meine, fast alle Völker. 
Dichtungen dagegen, in denen die Quantität der Silben beachtet wird, niemand, 
ausgenommen die lateinischen, griechischen und hebräischen.“49

Zwei Jahrzehnte später, 1573, hat sich an diesem Verdikt nichts geändert. Al-
bert Ölinger geht in seinem „Vnderricht der HochTeutschen Spraach“ von dersel-
ben Beobachtung wie Gesner aus, nämlich dass die deutschsprachige Dichtung 
Silben zählt und die Quantität nicht beachtet.50 An einigen Beispielen zeigt Ölin-
ger, dass das quantitierende Prinzip der lateinischen Metrik prinzipiell nicht auf 
die deutschsprachige Dichtung anwendbar ist. Die allgegenwärtige Praxis des 
deutschen Knittels, ganze Silben einfach auszulassen, Vokale zu elidieren oder 
ein Schluss -e hinzuzufügen, um die Silbenzahl auf das richtige Maß zu bringen, 
ist unter den Quantitätsregeln der lateinischen Prosodie fatal. Ölinger demon-
striert dies an einigen Beispielen: 

Der selbig kere wider vmme/  
Schaw das er in Gottes huld komme.

Oder: 

Vnd stelt man all böß vortheil an,  
Das dhoffart mög jrn vorgang han.51 

48 	Gesner: Mithridates f. 36v.
49 	Gesner: Mithridates f. 36v: „Metra et homœteleuta multi scribunt, ut plerique omnes puto 
populi, Latinis, Græcis et Hebræis exceptis: carmina in quibus syllabarum quantitas obse-
ruetur, nemo.” Weitere Beispiele für Dichtungen nach Gesners Regeln bei Höpfner: Reform-
bestrebungen S. 10. 

50 	Albert Ölinger: Vnterricht der HochTeuschen Spraach. Straßburg 1573, S. 192f. Abdruck der 
relevanten Passage bei Wagenknecht: Weckherlin und Opitz S. 96–98.

51 	Ölinger: Vnterricht der HochTeuschen Spraach S. 199.

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



54 Verse und Reime

Wenn Silben derartig willkürlich verkürzt („selbig“, „böß“, „dhoffart“, „mög“, 
„jrn“) oder verlängert („vmme“) werden können, hat es keinen Sinn, mit der 
Quantitätsmessung überhaupt anzufangen. Die Möglichkeit, die Praxis des Knit-
tels zu kritisieren oder gar nach neuen Prinzipien der Versgestaltung zu suchen 
– wie es zeitgleich Schede Melissus in seiner Übersetzung der Psalmen und ein 
halbes Jahrhundert später Opitz tun wird –, kommt Ölinger nicht in den Sinn. Es 
gibt eben noch keine Regeln, an denen man erkennen könnte, dass die Silbenver
stümmelungen tatsächlich Verstümmelungen und also Abweichungen von einer 
Regel sind. Jeder benutzt die deutsche Sprache so, wie er will: das aber heißt doch 
wohl, dass diese Sprache keinen Regeln gehorcht. Die deutsche Sprache erscheint 
dem an der antiken Dichtung geschulten Grammatiker als Chaos und Wild-
wuchs. 

Die im selben Jahr erschienene Grammatik von Laurentius Albertus bezeich-
net dem gegenüber einen erheblichen Fortschritt, insofern Albertus der erste ist, 
der sich die Frage stellt, welchen Regeln die Wortbetonung im Deutschen folgt.52 
Wie in der antiken Grammatik tritt also neben die Quantität der Silben (Länge 
und Kürze) ihre Qualität (Betonung). Entsprechend der lateinischen und grie-
chischen Grammatik geht Albertus von der Silbenzahl der Wörter aus, die dann 
entsprechend ihrer Silbenquantität und ihrer Position ihre Betonung zugewiesen 
bekommen. Dies führt in vielen Fällen zu richtigen Feststellungen. So werden 
zweisilbige Wörter im Deutschen tatsächlich meistens auf der ersten Silbe betont. 
Dies leitet sich allerdings nicht aus ihrer Zweisilbigkeit ab, wie Albertus meint, 
sondern aus dem Prinzip der Stammsilbenbetonung, wie Justus Georg Schottel 
es Mitte des 17. Jahrhunderts entdecken wird. Albertus kommt damit in einem für 
die Versgestaltung entscheidenden Punkt, nämlich was die Betonung deutscher 
Wörter angeht, zu richtigen Einsichten, wenn auch aufgrund falscher Regeln.53

Für die Versgestaltung hat das dennoch keine Folgen, denn Albertus formu-
liert die Betonungsregeln – dem antiken Modell entsprechend – in einem Kapitel 
„De prosodia“ zu Beginn seiner Grammatik, behandelt die Versgestaltung aber 
im letzten Kapitel. Das heißt, Albertus interessiert sich aus grammatischen, theo-
retischen Gründen für die Betonung der deutschen Wörter, kommt aber nicht 
auf die Idee, die von ihm postulierten Betonungsregeln für die Versgestaltung 
heranzuziehen. Wie in der lateinischen Metrik geht er davon aus, dass ein Vers 
nur durch die Silbenquantität geregelt werden könnte, nicht durch Qualität und 

52 	Laurentius Albertus: Deutsche Grammatik. Hg. v. Carl Müller-Fraureuth. Strassburg 1895, 
S. 43–46 („De Prosodia“). Abdruck der relevanten Passage auch bei Wagenknecht: Weckher-
lin und Opitz S. 91–96. Nach Borinski: Poetik der Renaissance 42f. könnte Albertus von Jo-
hann Engerd abhängig sein, dessen „Teutsche Prosodia“ allerdings verloren ist. Zu Engerds 
Übersetzung von Aurpachs „Odae anacreonticorum“ vgl. Jan-Dirk Müller: Volkssprachige 
Anakreontik vor Opitz? Johann Engerd und seine Experimente zur deutschen Metrik. In: 
Die Frühe Neuzeit. Revisionen einer Epoche. Hg. v. Andreas Höfele  u.a. Berlin 2013, S. 303–
329 und Anton Englert: J. Engerds Übersetzung von J. Aurpachs „Odae anacreonticorum“. 
In: Zeitschrift für deutsche Philologie 34 (1902), S. 375–296.

53 	Vgl. dazu ausführlich Schmidt: Deutsche Ars Poetica S. 89–95.

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



55Quantifizierende Verse in deutscher Sprache 

Betonung. Dass für die deutsche Sprache andere Gesetze gelten könnten als für 
die lateinische, ist nach wie vor unvorstellbar. 
Wie Ölinger betrachtet Albertus im letzten Kapitel seiner Grammatik die deut-

schen Knittel und stellt fest, dass hier nicht die Quantität der Silben, sondern nur 
ihre Zahl beachtet wird. Die Frage, die sich ihm deshalb in diesem letzten Kapitel 
stellt, lautet von vornherein, wie die Silbenquantität im Deutschen zu bestimmen 
sei. Auch hier gelingen Albertus einige wichtige Fortschritte gegenüber Gesner 
und Ölinger, denn anders als diese geht Albertus nicht mehr blind von den Re-
geln aus, die für die Quantitätsbestimmung im Lateinischen gelten, sondern be-
nennt klar die Abweichungen und Ausnahmen im Deutschen. Ob man bei der 
Versgestaltung im Deutschen die Silbenquantität beobachten solle oder nur von 
der Silbenzahl auszugehen hat, lässt Albertus offen. 
Seine eigenen Verse, mit denen er seine Grammatik beschließt, künden nicht 

nur von dem Stolz auf seine Erkenntnisse, sondern auch von der Resignation vor 
der allgewaltigen Tradition des Knittels mit seiner Silbenzählung und den da
durch erzwungenen Vokalelisionen („all“, „stund“, „vollend“, „glegt“, „sprach“, 
„mehrn“, „ehrn“):

Wolan Gott lob jetzt vnd all stund/ 
das ich vollend vnd glegt den grund. 
Des anfangs vnserer Teutschen sprach/ 
Nun will ich mit Gott trachten nach. 
Wie man solch anfang mechte mehrn/ 
Gott und dem Vatterland zu ehrn.54

Dieselben Prinzipien wendet zwei Jahre später, 1575, auch Johann Fischart in sei-
ner „Geschichtklitterung“ an. Im zweiten Kapitel richtet er sich dort mit deut-
schen Hexametern an die Musen und bittet als göttlich entrückter Dichter (das 
„wütige gmüte“ des Enthusiasmus oder furor poeticus) um den „Einhalt“, der 
nötig ist, um das technische Kunststück zu vollbringen, den „süßen Klang“ der 
griechischen Hexameter auf die deutsche Sprache zu übertragen:

Far sitiglich, sitiglich, halt ein mein wütiges gmüte. 
Laß dich vor sicheren di kluge himmlische güte, 
Das du nit frefelich ongefär färst auff hohe sande. 
Vnd schaffest onbedacht dem Wisart ewige schande. 
Dann jagen zu hitziglich nach Ehr vnd Ewigem Preise. 
Die jaget eyn offtermal zu sehr inn spötliche weise. 
Sintemal wir Reimenweiß unterstan eyn vngepflegts dinge 
Das auch die Teutsche sprach süsiglich wie Griechische springe.55

54 	Albertus: Deutsche Grammatik S. 158.
55 	Johann Fischart: Geschichtklitterung (Gargantua). Hg. v. A. Alsleben. Halle a. Saale 1891, 
2. Kap., S. 54. Der im vierten Vers angesprochene „Wisart“ ist Fischart selbst. 

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



56 Verse und Reime

Von Gesner abgesehen ist Fischart damit der erste, der deutsche Hexameter 
schreibt.56 Diese Hexameter – „Sechshupfig Reimen, Wörterdäntzelung, vnd Sil-
bensteltzung“, „Sechsmäsige Silbenstimmung vnnd Silbenmäsiger Sechsschlag“, 
wie Fischart sie nennt – sind nach antiker Prosodie gemessen. Das führt auch hier 
dazu, dass immer wieder Wörter entgegen ihrer natürlichen Betonung gesetzt 
werden. So etwa steht das zweimalige „jagen“ im fünften und sechsten Vers bei
demale mit seiner ersten, betonten Silbe an einer Stelle, die nach den Gesetzen 
des antiken Hexameters Kürze erfordert und muss also gegen seine natürliche 
Betonung gelesen werden. Auch die beiden „sitiglich“ im ersten Vers stehen me-
trisch so, dass sie entgegen ihrer natürlichen Betonung auf der dritten Silbe lang 
gelesen werden müssen. Das metrische Schema des ersten Verses dürfte so zu 
denken sein:

– v v – v v – – – – – v – – v

Dass Fischart weiß, was er tut – und also die antikisierenden Versuche der Gram-
matiker vor Augen hat –, zeigen die Sätze, mit denen er seine „Kermina“ ein-
leitet und sie als „Venedischen Schatz“ aufzuheben empfiehlt, weil in ihnen die 
„Künstlichkeyt“ (also die Regelung nach den Gesetzen einer ars) der „für sich 
selbs bestendigen Teutischen sprach“ nachgewiesen sei. Zwar folgten seine He-
xameter nicht pedantisch der antiken „Prosodi oder Stimmässigung“, aber das 
müssten sie auch gar nicht, denn die Griechen und Lateiner hätten kein Recht 
darauf, das „Muss alleyn [zu] essen“. Jede Sprache habe ihre eigenen Gesetze, „jr 
sondere angeartete thönung“, nach denen Verse in ihr gebildet werden können – 
auch wenn diese nicht so „aberglaubig“ zu befolgen seien wie im Lateinischen 
und Griechischen.57 Das ist eine Äußerung, die deutlich im Kontext der Bemü
hungen um eine deskriptive Grammatik des Deutschen steht, die bereit ist, die 
Eigenständigkeit der germanischen Sprachen anzuerkennen. 
1578 – drei Jahre nach der „Geschichtklitterung“, fünf Jahre nach den Gram

matiken von Ölinger und Albertus – erscheint die „Grammatica germanicae lin
guae“ von Johannes Clajus. Wie Albertus behandelt Clajus die Betonungsregeln 
in einem Abschnitt „De prosodia“ zu Beginn und die Prinzipien der Versgestal
tung am Ende seiner Grammatik. Bei der Beschreibung der Betonungsverhältnis-
se der deutschen Sprache erreicht Clajus eine größere Unabhängigkeit von den 
antiken Regeln als Albertus, indem er etwa erkennt, dass anders als im Lateini-
schen und Griechischen im Deutschen die Silbenquantitäten die Betonung nicht 
beeinflussen, dass sich die Betonung in der Deklination der Substantive nicht än-
dert, dass bei der Betonung zwischen trennbaren und nicht trennbaren Vorsilben 

56 	Vgl. Trunz: Die Entwicklung des barocken Langverses S. 228f.
57 	Fischart: Geschichtklitterung S. 53.

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



57Quantifizierende Verse in deutscher Sprache 

unterschieden werden muss und dass im Deutschen die Intention des Sprechers 
durch die Betonung innerhalb des Satzes ausgedrückt werden kann.58 
Der wichtigste Fortschritt ist jedoch die Tatsache, dass Clajus erkennt, dass in 

der Gestaltung des deutschen Verses der natürliche Wortakzent beachtet werden 
kann. Damit formuliert Clajus bereits 1578 das für die deutsche Prosodie ent-
scheidende Gesetz der Übereinstimmung von Versakzent und Wortakzent: 

Die Silben, die in der normalen Aussprache nicht erhoben werden […] dürfen 
auch bei der Gestaltung des Verses niemals erhoben werden, sondern müssen 
gesenkt werden. Die Silben dagegen, die lang sind und betont werden, dürfen 
nicht gesenkt, sondern müssen erhoben werden.59 

Betonte Silben müssen also an der Stelle des Verses stehen, an der das Metrum 
eine Hebung erfordert. Dabei ist eine betonte Silbe im Deutschen nicht eine nach 
der antiken Prosodie gemessene lange Silbe, sondern eine in der natürlichen Aus-
sprache hervorgehobene Silbe. Clajus beschreibt deshalb den deutschen Vers fol-
gendermaßen: „Verse werden nicht nach der Quantität gemessen, sondern nach 
der Zahl der Silben. So jedoch, dass arsis und thesis [also die Betonung der Wör-
ter] beachtet werden.“60 
Diese entscheidende Erkenntnis gelingt Clajus, indem er – wie es dem zu Be

ginn seiner Grammatik verkündeten Prinzip entspricht, die grammatischen Re
geln aus den Schriften Luthers abzuleiten61 – von Luthers Kirchenliedern ausgeht 
und dabei bemerkt, dass Luther nicht nur Silben zählt und reimt, sondern betonte 
Silben in regelmäßigen Abständen wiederkehren. Wenn damit bereits das ent
scheidende Prinzip der Opitzschen Versreform formuliert ist, so hat Clajus den
noch der Leistung von Opitz nichts vorweggenommen. Denn was Clajus mit die
sen Worten beschreibt, ist nach seiner Unterscheidung nur das „alte Versprinzip“ 
(„ratio carminum vetus“) im Gegensatz zum „neuen Versprinzip“ („ratio car
minum nova“). Clajus fordert die Übereinstimmung von Versakzent und Wort
akzent also für die „alte“ Dichtung im Stil der Knittelreime, stellt dieser Dichtung 
aber eine neue, in Anlehnung an die antike Prosodie erst zu entwickelnde Dich
tung gegenüber.

58 	Johannes Clajus: Die deutsche Grammatik. Nach dem ältesten Druck von 1578 mit den Va
rianten der übrigen Ausgaben hg. von Friedrich Weidling. Straßburg 1894. Alle Angaben 
nach Schmidt: Deutsche Ars Poetica S. 101f.

59 	Clajus: Deutsche Grammatik S. 167: „Syllabae enim, quae communi pronunciatione non 
eleuantur, sed raptim tanquam scheua apud Ebraeos pronunciantur, in compositione uer-
sus nequaquam eleuandae sunt, sed deprimendae: Et contra syllabae longae et accentum 
sustinentes, nequaquam deprimendae sed eleuandae sunt […].“ Übersetzung von Schmidt: 
Deutsche Ars Poetica S. 103.

60 	Clajus: Deutsche Grammatik S. 167: Versus non quantitate sed numero syllabarum men-
surantur, Sic tamen, ut ἄρσις et ϑέσις obseruetur […].“ Übersetzung Schmidt: Deutsche Ars 
Poetica 103.

61 	Clajus: Deutsche Grammatik S. 3. Vgl. auch oben S. 40.

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



58 Verse und Reime

Dieses neue, erst zu entwickelnde Versprinzip beruht aber nun wiederum auf 
der Silbenquantität, das heißt auf einer Übernahme der antiken Prosodie.62 Wie 
Albertus entwickelt Clajus im letzten Teil seiner Grammatik eine Reihe von Re-
geln für die Messung der Silbenquantität von deutschen Wörtern, um auf diese 
Art eine Versgestaltung nach antiken Prinzipien zu ermöglichen. Zwar besagt 
die letzte dieser Regeln, man solle „nach Möglichkeit“ („quantum fieri potest“)63 
darauf achten, dass die lang gemessenen Silben nicht mit den betonten Silben 
kollidieren. Clajus fordert für die deutsche Dichtung der „ratio carminum nova“ 
also nicht nur eine Quantitätsmessung nach antikem Vorbild, sondern – viel-
leicht nach dem französischen Vorbild von Ramus – auch noch eine Beachtung 
des deutschen Betonungsgesetzes. Dass dies in der Praxis sehr schwer zu beach-
ten sein wird, zeigen nicht nur die Einschränkung „nach Möglichkeit“, sondern 
auch sein Versuch der Umsetzung dieser Regeln. Clajus verstößt dort mehrfach 
gegen die natürliche Wortbetonung. So lautet das „Rätsel“ („Aenigma“), das Cla-
jus nach seinen Regeln in Hexametern bildet: 

Ein Vogel hoch schwebet/ der nicht als andere lebet/ 
Nach keim Thier strebet/ sich in allen winden erhebet/ 
Vnd wenn die wüten/ muss er denn fleissiger hüten/ 
Wechst in fewrs glüten/ darff nicht als andere brüten. 
Er zeugt nicht jungen/ der nie sein tage gesungen/ 
Wird doch gedrungen/ das offt mit schalle geklungen. 
Er braucht kein essen/ wird von keim thiere gefressen/ 
Kanst jn nicht messen/ weil er dir ferne gesessen.64

Nach dem Versmaß des Hexameters müsste etwa in der ersten Zeile das „Ein“ 
betont werden, während „Vogel“ als zwei unbetonte Silben gelesen werden müs-
ste. „Schwebet“ wäre – genauso wie „strebet“ in der zweiten Zeile – nicht auf der 
ersten Silbe, sondern auf der zweiten Silbe zu betonen. Wer diese Verse als He-
xameter lesen will, muss sich von der gewöhnlichen Aussprache des Deutschen 
ziemlich weit entfernen.
Nichts könnte deutlicher die Macht des antiken Vorbildes demonstrieren. Statt 

ausgehend von seiner Beobachtung an Luthers Kirchenliedern eine Reform des 
deutschen Knittels zu entwickeln, kann Clajus nur die mangelnde Übereinstim-
mung mit dem lateinischen Modell erkennen. Clajus formuliert das entscheiden-
de Prinzip der Übereinstimmung von Wortakzent und Versakzent, aber er macht 

62 	Genauer heißt es Clajus: Deutsche Grammatik S. 174: „Quantitas uero syllabarum censeri 
potest iuxta has regulas, partim a Latinis et Graecis, partim ex natura linguae Germanicae 
sumtas.“

63 	Clajus: Deutsche Grammatik S. 177: „Danda est opera, vt (quantum fieri poetest) neque syl-
labae communi pronunciatione deprimendae in ἄρσιν, neque eleuandae in ϑέσιν incidant, 
praesertim si sint mediae. Deformatur enim hac collocatione dimensio.“ 

64 	Clajus: Deutsche Grammatik S. 177f. Ich folge der Analyse von Schmidt: Deutsche Ars Poeti-
ca S. 107.

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



59Quantifizierende Verse in deutscher Sprache 

es gerade nicht zum Ziel der Reform, sondern behandelt es als Teil des alten Prin-
zips. Ziel seiner „ratio carminum nova“ ist es weiterhin, den deutschen Vers nach 
antiken Quantitätsbestimmungen zu reformieren. Clajus erkennt noch nicht die 
Eigenwertigkeit der deutschen Sprache und die Tatsache, dass die deutsche Dich-
tung bereits ein eigenständiges und vollwertiges prosodisches und metrisches 
Prinzip besitzt, das die Dichter intuitiv immer schon gekannt haben und das es 
nur herauszuarbeiten gilt. Es ist deshalb insbesondere das Beispiel von Clajus, 
das deutlich werden lässt, welcher gedankliche Fortschritt hinter den Sätzen 
steht, mit denen Opitz in der „Poeterey“ die Alternationsregel formulieren wird. 
Nicht wie die „Lateiner nach den quantitatibus“, sondern „aus den accenten vnnd 
dem thone“ kann man im Deutschen Verse bilden:

Nachmals ist auch ein jeder verß entweder ein iambicus oder trochaicus; nicht 
zwar das wir auff art der griechen vnnd lateiner eine gewisse grösse der syl-
ben können inn acht nehmen; sondern das wir aus den accenten vnnd dem 
thone erkennen/ welche sylbe hoch vnnd welche niedrig gesetzt werden soll. 
[…] Wiewol nun meines wissens noch niemand/ ich auch vor der zeit selber 
nicht/ dieses genawe in acht genommen/ scheinet es doch so hoch von nöthen 
zue sein/ als hoch von nöthen ist/ das die Lateiner nach den quantitatibus oder 
grössen der sylben jhre verse richten vnd reguliren.65

Das ganze 17.  Jahrhundert hat noch gewusst, was diese Abgrenzung von den 
antiken Quantitäten für einen Durchbruch bedeutet hat. Immer wieder, bis hin 
zu Johann Christoph Gottsched in der Mitte des 18. Jahrhunderts,66 wird in den 
Poetiken und Prosodien darauf hingewiesen, was für ein Schritt es war, sich von 
der Überzeugung zu befreien, Verse könnten nur durch quantitative Verhältnisse 
gebildet werden.
Das Beispiel von Clajus ist schließlich auch deshalb von höchstem Interesse, 

als es durchaus Versuche gab, nach seinen Regeln zu dichten. Sebastian Horn-
molts deutscher Psalter erschien 1604. Er ist, wie schon der Titel sagt, in „reinen, 
klaren vnnd gantzen Iambis, auff eine newe, besondere Art bereit vnnd verferti-
get“, nämlich nach der „ratio nova“ des Clajus.67 Seine ersten Verse lauten: 

v – v – v – v –
	 v – v – v – v –

Wi seelig ist zu preisen hie 
	 Der eingezogne Mensch/ so nie 

65 	Opitz: Poeterey S. 52. GW S. 392f.
66 	Johann Christoph Gottsched: Deutsche Sprachkunst. In ders.: Ausgewählte Werke. Hg. v. 
P. M. Mitchell. Berlin, New York 1978, Bd. 8.2, S. 634–660 („Historie und Vertheidigung des 
Syllbenmaaßes überhaupt, und des deutschen insonderheit.“).

67 	Sebastian Hornmolt: Dess königlichen Propheten Davids Psalter/ von reinen/ klaren vnnd 
gantzen Iambis, auff ein newe/ besondere Art bereit vnd verfertiget. Tübingen 1604. Ich folge 
der Darstellung und Analyse bei Wagenknecht: Weckherlin und Opitz S. 16–20.

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



60 Verse und Reime

Sich eingeflochten in di Rott/ 
	 Di Gott verachten/ vnd zu spott 
All andre fromme wollen han! 
	 Der aber ist berüembt daran/ 
So seine Tag bis in di Nacht 
	 Hat im Gesetze zugebracht.68

Die Prinzipien der Knittelreime (apokopiertes und synkopiertes e in „eingezog-
ne“, „Rott“, „All“ und „andre“, das für die Knittel typische „han“ statt „haben“) 
gehen eine merkwürdige Symbiose mit der antiken Quantitätsmessung ein, die 
ihren sichtbarsten Ausdruck in der Schreibung von „Wie“ als „Wi“ und „die“ als 
„di“ findet. Diese Schreibung ist in der Quantitätsmessung begründet, insofern 
„ie“ ein langer, „i“ aber ein kurzer Vokal ist. Indem Hornmolt „Wi“ statt „Wie“ 
schreibt, bildet er kurze statt langer Silben (nach den Voraussetzungen der anti-
ken Prosodie ist dies völlig konsequent) und erreicht so einen deutschen Jambus 
nach quantitativen Regeln. 
Damit umgeht Hornmolt das Problem von Gesner, der aufgrund der Silbenlän

gen der deutschen Sprache nur Spondeen schreiben konnte. Indem Hornmolt sich 
dabei außerdem sehr konsequent an die Regel von Clajus hält, „nach Möglich
keit“ auch die Betonung der Silben zu beachten, handelt es sich bei diesen Versen 
nicht nur um Jamben nach quantitativer, sondern auch nach qualitativer Mes-
sung. Was Gesner noch bestritten hatte, nämlich, dass es im Deutschen möglich 
sei, nach antiker Prosodie deutsche Verse zu schreiben, ist damit widerlegt. 
Allerdings ist dieser Beweis mit einem höchst komplizierten System erkauft, 

das zudem auf der Voraussetzung beruht, den Lautwert der Vokale verändern 
zu können. Vermutlich hat Clajus damit, wie Jean Antoine de Baïf in Frankreich, 
eine Lesung seiner Verse ähnlich einer Partitur vorgeschwebt, indem die Vokale 
jeweils so zu lesen wären, wie sie notiert sind. Diese Annahme legt jedenfalls die 
Analogie zur lateinischen Metrik nahe, die eben auch als künstliche und künstle
rische Rezitationsform gedacht wurde. Wie man im Gesang bei der Betonung 
der Silben relativ frei verfährt, so könnte auch Clajus eine Rezitationsform ana-
log musikalischer Prinzipien vorgeschwebt haben. Die Abfolge von langen und 
kurzen Silben – das heißt von lang und kurz gesprochenen Silben – ergibt eine 
Sprachmelodie unabhängig von der Betonung der Silben.
Der Versuch, deutsche Verse nach den Regeln der antiken Prosodie zu schrei-

ben, ist kein abseitiges Experiment einiger abgehobener Altphilologen und Gram
matiker, sondern Ausdruck eines breiten, europaweiten Bedürfnisses nach einer 
kunstvollen Regulierung der Volkssprachen. Zu Beginn des 17.  Jahrhunderts 
erledigen sich diese Versuche jedoch auch im deutschsprachigen Raum zuneh
mend, indem Opitz mit seiner Reform eine Lösung für dieses Problem gefun
den hat. Wenn Johann Heinrich Alsted noch 1630 in seiner „Encyclopaedia“ die 

68 	Hornmolt: Dess königlichen Propheten Davids Psalter, unpag., Anfang des ersten Psalms.

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



61Die prosodische Selbständigkeit der germanischen Sprachen

antikisierenden Versuche Gesners zitiert – interessanterweise neben der du Bar
tas-Übersetzung von Hübner, die doch eigentlich schon das Gegenteil beweist – 
dann wohl deswegen, weil er von Opitz noch nichts gehört hat. Alsted ist weiter
hin der Überzeugung, dass im Deutschen – und im Französischen – nur Reime 
möglich seien, keine Verse.69 
Damit ist er 1630 schon ein Relikt. Georg Philipp Harsdörffer und Philipp von 

Zesen dagegen erwähnen die antikisierenden Versuche 1642 schon ohne jede Po-
lemik, denn inzwischen ist bewiesen, wie kunstvoll regulierte Verse im Deut-
schen möglich sind.70 

Ganz aussterben wird die Idee einer quantitierenden Metrik allerdings nie. 
1713 widmet der Wiener Hofantiquar Carl Gustav Heraeus dem Kaiser einen 
„Versuch einer neuen teutschen Reim-Art nach dem Metro dess sogenanten latei
nischen Hexametri und Pentametri“. Vor allem aber wird Johann Heinrich Voß 
im Zuge seiner Übersetzungen der „Ilias“ und der „Odyssee“ versuchen, akzen
tuierendes und quantitierendes Prinzip miteinander zu vermitteln. Und noch 
1812 schreibt Friedrich Heinrich Bothe „Antikgemessene Gedichte“ (so der Titel 
seiner Sammlung), was er nicht nur für eine „ächtdeutsche Erfindung“, sondern 
auch für eine Neuheit hält.71

9	 Die prosodische Selbständigkeit der germanischen Sprachen
Notwendige Voraussetzung der weiteren Entwicklung musste eine historische 
Relativierung der antiken Sprachen sein, die den Blick für die Eigenwertigkeit 
der modernen Sprachen freimachte. Zeitgleich mit dem Aufstieg des modernen 
Naturrechts, das den Anspruch erhob, alle menschlichen Rechte aus der Natur 
allein zu begründen, wird nun auch den Volkssprachen ihre Gleichwertigkeit mit 
den antiken Sprachen zuerkannt.72

69 	Johann Heinrich Alsted: Encyclopaedia. Herborn 1630, Liber X: Poetica, dort S. 568–569 die 
Versuche Gesners und die Verse Hübners. S. 515 die Behauptung, in der deutschen Sprache 
ließen sich keine Verse schreiben: „Sic in linguis orientalibus, itemque in lingua graeca faci-
lius potest cognosci quantitas syllabarum, quam in lingua latina. Et multae linguae nullas 
habent regulas de quantitate, adeoque nec carmina proprie dicta admittunt: ut lingua ger
manica, gallica etc.”

70 	Georg Philipp Harsdörffer: Frauenzimmer Gesprächspiel. Zweyter Teil. Nürnberg 1657 (zu-
erst 1642), S. 239 (Nr. 85). Philipp von Zesen: Deutsch-lateinische Leiter (zuerst 1643). In ders.: 
Sämtliche Werke Bd. 12. Hg. v. Ferdinand van Ingen. Berlin, New York 1985, S. 26ff. Einen 
interessanten Fall von antikisierender Metrik, noch um 1640 und im unmittelbaren Danzi-
ger Umfeld von Opitz analysiert Robert Seidel: Eine frühe ‚Querelle‘ um Opitz? Metrische 
Experimente in der Danziger Gelegenheitspoesie um 1640. In: Norm und Poesie. Zur expli-
ziten und impliziten Poetik in der lateinischen Literatur der Frühen Neuzeit. Hg. von Beate 
Hintzen und Roswitha Simons. Berlin, Boston 2013, S. 233–253.

71 	Vgl. Wilhelm Wackernagel: Geschichte des deutschen Hexameters und Pentameters bis auf 
Klopstock. Berlin 1831. S. 18.

72 	Auf die Parallele zum Naturrecht hingewiesen hat Jörg Robert: Heidelberger Konstellatio
nen um 1600. Paul Schede Melissus, Martin Opitz und die Anfänge der „Deutschen Poe

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



62 Verse und Reime

Dieser Nachweis ist das schon im Untertitel angekündigte Programm von 
Abraham van der Myles „Lingua belgica sive de linguae illius communitate tum 
cum plerisque aliis, tum praesertim cum latina, graeca, persica, deque communi
tatis illius causis, tum de linguae illius origine et latissima per nationes quamplu-
rimas diffusione, ut et de eius praestantia“ (1612). Dabei will van der Myle, wie so 
viele Sprachtheoretiker des 17. Jahrhunderts nach ihm, nicht nur die Gleichwer
tigkeit der niederländischen – und damit natürlich auch der deutschen, van der 
Myle verwendet den Begriff der „lingua germano-belgica“ –, sondern sogar de-
ren Überlegenheit beweisen. Weder an Wortschatz (copia), noch an Idiomatik 
(proprietas), noch an stilistischer Ausdrucksfähigkeit (elegantia) stehe die nieder
ländische Sprache der griechischen und lateinischen nach.73 
Zu diesem Zweck muss auch die Dichtungsfähigkeit der germanischen Spra-

chen bewiesen werden, das heißt ihre metrische Formbarkeit. Van der Myle kehrt, 
analog zu Ramus, die bekannten Vorwürfe gerade um. Die Ansprüche, die die 
deutsche Sprache an den Dichter stellt, seien nicht etwa geringer als die der an
tiken Sprachen, sondern größer. Denn wo die antiken Sprachen nur die Länge der 
Silbe beachteten, müsse in den germanischen Sprachen auch der Akzent beachtet 
werden. „Nichts beleidigt das Ohr eines guten niederländischen Dichters mehr“, 
heißt es bei van der Myle, als wenn gegen dieses Gesetz verstoßen werde.74 
Diese Berufung auf das Ohr des Dichters ist von weit mehr als bloß metapho-

rischer Bedeutung. Sie drückt einen Bewusstseinswandel von größter Tragweite 
aus. Die richtige Betonung eines niederländischen oder deutschen Wortes muss 
gehört werden: Man kann sie also nicht durch abstrakte Berechnung (wie in der 
lateinischen Prosodie) herausfinden. Entscheidend ist nicht mehr, wie ein Wort 
geschrieben wird, sondern nur, wie es ausgesprochen wird. Nicht der Prosodiker 
berechnet die Aussprache, sondern der Dichter hört, wie die Muttersprachler ein 
Wort aussprechen. Während die quantitative lateinische Metrik für jeden Dich-
ter und Philologen der Frühen Neuzeit eine Herausforderung für das Auge und 
den Verstand war, wird die deutsche Metrik damit als eine Herausforderung des 
Gehörs erkannt. Van der Myle entzieht das regulierte Gedicht dem Silben mes-
senden Prosodiker und rückt es neben den Gesang: 

In der Angemessenheit [decor] der Betonung [accentus] besteht jedoch die vor-
zügliche Tugend und stilistische Qualität [elegantia] eines Gedichtes [carmen]. 
Diese sorgt dafür, dass es weicher fließt und der Rhythmus [modulatio, event. 

terey“. In: Die Wittelsbacher und die Kurpfalz in der Neuzeit. Zwischen Reformation und 
Revolution. Hg. v. Wilhelm Kreutz  u.a. Regensburg 2013, S. 373–387, hier S. 380.

73 	Abraham van der Myle: Lingua Belgica. Leiden 1612. Die relevante Passage in Kap. 29 abge
druckt bei Wagenknecht: Weckherlin und Opitz S. 111–113, hier S. 112f. Ich zitiere nach die-
sem Abdruck.

74 	van der Myle: Lingua Belgica (ed. Wagenknecht) S. 111f. Vgl. unten Anm. 76. 

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



63Die prosodische Selbständigkeit der germanischen Sprachen

im Sinne von Metrum] natürlich ist. Durch die Betonung [accentus] ist das 
Gedicht [carmen] auch gleichsam eine Art Gesang.75 

Gleichzeitig ist damit aber auch das Prinzip der festen Wortbetonung formuliert, 
denn indem van der Myle antikes Quantitäts- und germanisch-niederländisches 
Betonungsprinzip nebeneinanderstellt, gelangt er zur betonten Silbe als dem ent-
scheidenden Bestandteil des Verses: 

die Griechen und Lateiner kümmern sich an der Stelle, an der eine lange Silbe 
erfordert wird, nicht um die Betonung [accentus]. Ihnen ist es genug, wenn sie 
den anderen Gesetzen entsprechend auf die Quantität der Silbe achten. Dage-
gen ist es im Niederländischen völlig unharmonisch, wenn die Betonung nicht 
dort liegt, wo eine lange Silbe erfordert wird, und nichts beleidigt das Ohr des 
guten niederländischen Dichters mehr.76 

Wie Clajus formuliert van der Myle die Notwendigkeit der Übereinstimmung 
von Wort- und Versakzent, aber nicht mehr nur als eine „nach Möglichkeit“ ein
zuhaltende Regel, sondern als Grundgesetz einer Metrik der germanischen Spra-
chen. Vor allem aber qualifiziert van der Myle das Betonungsgesetz nicht als „ra-
tio vetus“ ab, die gegenüber einer quantitierenden „ratio nova“ immer defizient 
und kunstlos bleiben muss, sondern erklärt das Betonungsprinzip zum einzig 
möglichen prosodischen Gesetz der germanischen Sprachen.
Van der Myle ist dabei auch der erste,77 der die Begrifflichkeit der antiken, 

quantitierenden Metrik auf die qualitativen Verhältnisse der deutschen Sprache 
überträgt, das heißt der die Längen und Kürzen der antiken Prosodie mit den 
betonten und unbetonten Silben der deutschen Sprache gleichsetzt. Die Metriker 
sind seitdem nicht müde geworden, diese trügerische Übertragung der antiken 
Begriffe zu beklagen. Die Abfolge von unbetonter und betonter Silbe im Deut-
schen ist eben im Grunde kein Jambus, denn der Begriff Jambus bezeichnet ein 
quantitatives Verhältnis, nicht ein qualitatives. Zu Begriffsverwirrung muss die-
se Übertragung führen, indem natürlich auch die deutsche Sprache quantitative 
Verhältnisse hat, wie auf der anderen Seite die antiken Sprachen auch Betonungs
gesetze kennen. Indem die antiken Begriffe auf die deutschen Verhältnisse über
tragen werden, wird damit einer bis in die Gegenwart anhaltenden Begriffsver
wirrung Vorschub geleistet. Sie wird auch nicht mehr aus der Welt zu schaffen 
sein.

75 	van der Myle: Lingua Belgica (ed. Wagenknecht) S. 112: „In accentus tamen decoro consistit 
praecipua carminis virtus et elegantia: is facit, ut mollius fluat, ut genuina sit modulatio; ab 
accentu est carmen et quidam quasi cantus.”

76 	van der Myle: Lingua Belgica (ed. Wagenknecht) S. 111f.: „[…] accentum enim non curant 
Graeci Latinique eo loco, ubi syllaba longa requiritur: sat habent, si ad leges alias quantita
tem suam servent: at inconcinnum in Belgico prorsus, nisi accentus sit, ubi longa requiritur; 
nihilque aurem boni poetae Belgici offendit magis.“

77 	In der Praxis hatte Rebhun dies bereits getan, indem er die antiken Strich- und Häckchen-
Formeln über deutsche Silben geschrieben hatte, die dem Betonungsgesetz gehorchten.

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



64 Verse und Reime

Für van der Myle ist das entscheidende Motiv dieser Übertragung der Nach-
weis der Gleichwertigkeit der germanischen Sprachen mit den antiken. Clajus 
war letztlich genau an diesem Punkt stehengeblieben. Indem er die grundsätzli-
che Unvereinbarkeit des antiken quantitierenden Prinzips mit dem qualitativen 
klar erkannt hatte, Metrik im antiken Sinne für ihn aber nur quantitative Verhält-
nisse betreffen konnte, hatte er genau diese Übertragung verweigert. Der Preis 
dafür war die Minderwertigkeit der deutschen Sprache, die damit eben von sich 
aus über keine Prosodie verfügte, sondern nur über eine volkstümliche „ratio 
carminum vetus“. Genau diesen Preis will van der Myle nicht mehr zahlen, wenn 
er die antiken Begriffe, die quantitative Verhältnisse bezeichnen, auf die qualita
tiven Verhältnisse der germanischen Sprachen überträgt. 
Van der Myle erklärt das Betonungsprinzip zum überlegenen Prinzip, das die 

quantitierenden Verfahren der antiken Prosodie ersetzen kann. Nachdem er Ges
ners und Denisots quantitierende Verse zitiert hat, schreibt er: 

In diesem Punkt freilich möchte ich jenen [Gesner und Denisot] nicht zustim-
men: ich glaube nämlich, dass die Quantität unserer und der französischen 
Silben allein nach der Betonung gemessen werden muss, so dass die Silbe lang 
ist, auf der die Betonung liegt, und die kurz, auf der sie nicht liegt. Und wenn 
man den Versuch unternimmt und an eben die Stelle des lateinischen Me-
trums, wo dieses eine lange Silbe fordert, eine betonte Silbe setzt, und eine 
kurze dort, wo dieses eine unbetonte fordert – oder wenigstens dort, wo eine 
lange Silbe vorgeschrieben ist, eine Silbe betont, auch wenn sie nicht betont 
ist, und dort, wo eine kurze Silbe vorgeschrieben ist, zumindest keine betonte 
Silbe setzt, wohl aber ohne diese – wird man wahrnehmen, dass nicht nur der 
Rhythmus [modulatio] angenehmer ist und der Lauf des Gedichtes leichter, 
sondern auch dem lateinischen Rhythmus [modulatio] entsprechender.78

Das ist genau das, was zwölf Jahre später auch Opitz in seiner „Poeterey“ fordern 
wird. 

78 	van der Myle: Lingua Belgica (ed. Wagenknecht) S. 113: „In quo quidem assentiri ipsis non 
queo: qui putem quantitatem syllabarum nobis gallisque esse metiendam ex solo accentu: ut 
illa syllaba sit longa, in qua est accentus; brevis, in qua non est. Ac si experimentum sumat-
ur, ut eo loco metri latini, ubi longa syllaba praecipitur, ponatur syllaba cum accentu, ubi 
brevis, sine accentu, vel saltem non nisi accentu affecta ubi longa praescribitur, etsi perinde 
sit, ubi brevis praecipitur, syllaba cum accentu sit, an sine eo; percipietur non modo suavior 
modulatio, faciliorque carminis cursus, sed etiam modulationi latinae convenientior.”

DOI: 10.13173/9783447110730.027 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



II Vers(re)formen vor der „Poeterey“

1	 	 Die Verstechnik Paul Rebhuns

Neben den theoretisch inspirierten Versuchen der Grammatiker Ölinger, Alber
tus und Clajus gab es aus der Praxis abgeleitete Versuche, deutsche Verse metrisch 
zu regulieren. Luther, dessen sprachprägende Kraft schon im 16. Jahrhundert au-
ßer Frage stand, war das Vorbild. In seinen Kirchenliedern hatte er die natürliche 
Betonung der deutschen Wörter schon in einem erheblichen Maß beachtet, ohne 
deren Gesetze zu kennen. Regelmäßig jambisch alterniert zum großen Teil das 
schon zitierte berühmteste Kirchenlied Luthers: 

Ein feste burg ist unser Gott,  
Ein gute wehr und waffen. 
Er hilfft uns frey aus aller not,  
die uns itzt hat betroffen. 
[…]

Mit unser macht ist nichts getan,  
wir sind gar bald verloren,  
Es streit für uns der rechte man,  
den Gott hat selbs erkoren. 
[…]

Und wenn die welt vol Teuffel wehr 
und wolt uns gar verschlingen,  
So fürchten wir uns nicht so sehr,  
Es sol uns doch gelingen. 
[…]

Das wort sie sollen lassen stan 
und kein danck dazu haben,  
Er ist bey uns wol auff dem plan 
mit seinem geist und gaben.  
[…]1

1 	 Martin Luther: Werke. Weimar 1923. Ndr. Graz 1964, Bd. 35, S. 455–457.

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



66 Vers(re)formen vor der „Poeterey“

Ausgehend von solchen Beispielen konnte man versuchen, die natürliche Beto-
nung des Deutschen zu beachten, gleichzeitig aber den Vers nach antikem Vor-
bild metrisch zu ordnen. Mit anderen Worten, man konnte Jamben und Trochäen 
bilden, die nicht von der Quantität der Silben, sondern von ihrer Qualität, ih-
rem Akzent gebildet wurden. Man konnte nach den prosodischen Gesetzen des 
Deutschen einen Vers in antiken Füßen gliedern. Gerade für die Dichter selbst, 
die weniger an theoretischen als an praktischen Verbesserungen interessiert wa-
ren, musste dieser Weg der naheliegende sein. Theoretisch war man sich, wie 
Clajus, der grundsätzlichen Unvereinbarkeit der quantitativen Verhältnisse der 
antiken Sprachen mit den qualitativen der deutschen Sprache bewusst. Praktisch 
hinderte dies nicht daran, den Rhythmus der antiken Verse nachzuempfinden 
und dabei sogar, wie Rebhun, die Striche und Häkchen der antiken Metriker zu 
benutzen, um betonte und unbetonte Silben zu kennzeichnen.
Paul Rebhun wendet sich schon in der um 1540 entstandenen Vorrede zu Ty-

rolffs Übersetzung von Naogeorgs „Pammachius“ mit folgenden Versen „an die 
Deudschen leser“:

Ihr lieben Deudschen/ so ihr achtet werd 
Das auch eur sprach gezirt wird/ und gemert 
So last euch gfallen solcherley geticht 
Die neben anderm nutz/ auch drauff gericht 
Das deudsche Sprach wird gschmuckt/ und reich gemacht2

Auf welches Unverständnis er mit diesen Bemühungen um eine Gestaltung der 
deutschen Sprache stieß, dokumentiert die Vorrede zur vierten Auflage seiner 
„Susanna“ (1544), in der Rebhun nicht ohne Ironie berichtet, was dieser widerfah
ren war: 

Gottes gnad/ vnd alles guts zuuor/ lieben Herrn/ vnd freünd/ Nach dem ich 
diss mein Teütsches geticht von der keüschen frawen Susanna erstlich reym-
weis im drukh hab lassen ausgehen/ hab ich unnötig geachtet/ von meinen 
reymen/ darumb das sie nicht alle zu gleich/ von acht sylben gestellet/ rechen-
schafft zugeben/ weil mir aber mitler zeit das begegnt/ das erstlich ein ander 
deudscher tichter/ meine reym der ursach halbn auffs lesterlichst getadelt/ 
darnach ein ander guter freündt/ der diese meine Susanna zu Wurmbs hat 
lassen nach drücken/ sonder zweiffel aus guter meinung/ meine lange reym 
verkürtzt/ vnnd verbrochen/ vnd eitel achtsylbichte reym hat machen wol-
lenn/ als müst es sein etc. Damit mir nu sölches nicht ferner widerfahre/ will 
ich auch dissmal allein so viel zum bericht anzeign/ das mir meine rheym/ so 
lenger/ oder kurtzer/ denn acht sylbicht erfunden werden/ nicht in eim traum 
endfaren/ sonder mit gutem bedacht/ vnd gewisser ursach/ also von mir ge-
stelt/ auch mit sölchem vleis abgemessen sind/ das/ wie der erste rheym einer 

2 	 Paul Rebhun: Vorrede zu Tyrolffs Übersetzung von Naogeorgs „Pammachius“. In ders.: Das 
Gesamtwerk. Hg. v. Paul F. Casey. Bern, Berlin  u.a. 2002, Bd. 2, S. 507–509, hier S. 507.

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



67Die Verstechnik Paul Rebhuns

ieden Scene ist/ also in sölcher mass vnd zal die volgenden rheym der selben 
Scene alle sind/ Vnd hab nicht ein vnbesunnen gemeng langer/ vnd kürtzer 
reyhm in einerley Scena zusam geschleüdert/ so fern sie im druck vnuerrückt 
bleiben. Das ich aber nach gelegenheit des handels etlichen Scenis kurtze/ etz-
lichen lange rheym zugeeygendt/ dauon ist on not hie rechenschafft zugeben/ 
Nach dem die verstendigen dieser sach/ vnd die da rationem decori bedenc-
ken/ sölchs von ihn selbs künnen abnehmen […].3

Nicht erst am Unverstand der Freunde und Leser, schon am Drucker konnte der 
Versuch, metrisch geregelte deutsche Verse zu schreiben, scheitern. Dass eine 
einzige Silbe zu viel oder zu wenig einen Vers zerstören kann, war den Druckern 
offensichtlich schwer klarzumachen. „An den Leser“ seiner „Hochzeit zu Cana“ 
(1538) gerichtet, entschuldigt Rebhun den Druck mit den Worten: 

Dann wiewol ich mich beflissen/ gewisse anzal der silben in einer itzlichen 
Scena zu halten/ auch nicht wider den Accent zustolpern/ so sind doch im 
drucken (wie es denn sehr leicht zuersehen) etzlichen wörtern ein silbe zu viel 
odder zu wenig gegeben worden […].4 

Angesichts der Tatsache, dass „wol fast inn allen gedruckten Deudschen reymen 
an der Orthographia/ vnd Prosodia vielmals irrung befunden werden“ hat ein 
Verzeichnis der Druckfehler, wie es in lateinischen Drucken der Zeit zum Stan-
dard gehört, gar keinen Sinn. Es gibt keine Regeln für die deutsche Orthographie 
und Prosodie, deswegen kann niemand die Fehler bezeichnen – und deswegen 
kann man sich ein Druckfehlerverzeichnis auch gleich sparen.
„Wider den Accent stolpern“ kann man nur, wenn man ihn beachtet. Um sei-

nen Lesern das offenbar ungewohnte Versprinzip deutlich zu machen, hat Reb-
hun in seiner „Hochzeit zu Cana“ in einigen Szenen das Metrum, nach dem die 
Verse zu lesen sind, sogar in der antiken Notation von Strick und Häkchen an 
den Anfang gestellt. Dieser Angabe zufolge sieht das Versmaß der ersten Szene 
des vierten Aktes folgendermaßen aus: 

– v – v – v – v – v – 

Der erste Vers der Szene lautet:

Das ich mirs las gfaln zur wirtschafft itzt zugen5

3 	 Paul Rebhun: Ein Geistlich spil von der Gotfürchtigen vnd Keuschen Frawen Susannen. 
In ders.: Das Gesamtwerk. Hg. v. Paul F. Casey. Bern, Berlin  u.a. 2002, Bd. 1, S. 97–207, hier 
S. 103.

4 	 Paul Rebhun: Ein Hochzeit spiel auff die Hochzeit zu Cana. In ders.: Das Gesamtwerk. Hg. v. 
Paul F. Casey. Bern, Berlin  u.a. 2002, Bd. 1, S. 209–306, hier S. 305. Dort auch das folgende 
Zitat.

5 	 Rebhun: Hochzeit zu Cana S. 259.

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



68 Vers(re)formen vor der „Poeterey“

Der Vers illustriert die Stärken und Schwächen der Dichtkunst Rebhuns. Der „Ac-
cent“ ist überall beachtet und doch würde man das Metrum wohl kaum erken
nen, wenn Rebhun es nicht darübergeschrieben hätte. Das liegt nicht nur an der 
Häufung von einsilbigen Wörtern am Versanfang – man muss im Grunde von 
„wirtschafft“ aus zurückrechnen, um herauszufinden, wie Rebhun sich die Beto-
nung vorgestellt hat –, die Opitz später aus genau diesem Grund verbieten wird. 
Sondern es liegt vor allem an den verstümmelten Formen „mirs“, „gfaln“ und 
„zugen“, die diesen Vers schon auf den ersten Blick einer voropitzianischen Zeit 
zuweisen. Hier manifestiert sich das silbenzählende Prinzip der Knittelreime, 
dem, um die Silbenzahl zu wahren, jedes Mittel recht ist – auch wenn damit bloß 
graphematische Gebilde erzeugt werden, die jeder Möglichkeit der Aussprache 
spotten. Diese graphematischen Gebilde zerstören den trochäischen Rhythmus, 
wie Rebhun ihn in der darüber gesetzten Formel behauptet. Denn was tatsächlich 
gelesen wird, ist ja:

Das ich mirs las gefallen zur wirtschafft itzt zu gehn

was etwa folgendermaßen betont werden wird:

– v v – v – v v – v – v – 

Selbst wenn man die Differenz zwischen dem Metrum, dem Rebhun gefolgt zu 
sein behauptet und dem, dem er tatsächlich gefolgt ist, stärker zu Gunsten von 
Rebhun auslegt – es ist genau diese Differenz, die hervortreten lässt, was Opitz 
geleistet hat. Die Silbenverstümmelung, das Denken in graphematischen und 
nicht in phonetischen Einheiten, machte die metrischen Einsichten von Rebhun 
schon im Kern zunichte. Es ist dieser Umgang mit den Wörtern, diese grammati-
sche Regellosigkeit des 16. Jahrhunderts, die das 17. Jahrhundert zum Gegenstand 
seines Spotts machen wird. Es genügt eben nicht, unter Beachtung der natürli
chen Betonung antike Versfüße zu bilden, dabei aber das Prinzip des Silbenzäh
lens mit all seinen Begleiterscheinungen beizubehalten.6

2	 Die Verse Daniel Federmanns und Theobald Hocks
Ähnliches wie für Rebhun gilt für Daniel Federmann, der 1578 in Basel seine 
Übersetzung von Petrarcas „Trionfi“ veröffentlicht.7 Nach Ausweis der Vorrede 
geht es auch bei dieser Übersetzung um den Nachweis, dass es überhaupt mög-
lich ist, „solche tieffsinnige Matery in Teutsch zu bringen“. All denjenigen, die 
behaupten, „vnser Sprach geb es nit“, weil ihr Wortschatz nicht groß genug oder 

6 	 Zu einigen vereinzelten Nachfolgern Rebhuns vgl. Höpfner: Reformbestrebungen S. 13 ff.
7 	 Sechs Triumph Francisci Petrarchae des fürtrefflichen hochberümpten Scribenten […]. Auß 
höchster Italianisch Tuscanischer Sprach mit sonderm fleiß inn zirliche Teutsche Verß ge-
bracht. Basel 1578. Zu Federmann vgl. Klaus Ley: Zur Stellung der „Trionfi“ in Petrarcas 
„Rime“ nach der ersten deutschen Übersetzung von Daniel Federmann. In: Francesco Petrar
ca in Deutschland. Seine Wirkung in Literatur, Kunst und Musik. Hg. v. Achim Aurnham

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



69Die Verse Daniel Federmanns und Theobald Hocks

die Sprache nicht so biegsam und formbar sei, dass man „die Tuscanische Verß 
eben inn jhrem Sensu/ Substantz vnnd krefften inn zierlich/ kurtz vnd lieblich 
ablauffende Teutsche Versen“ bringen könne, hält Federmann die Entwicklung 
entgegen, die die Sprache in den letzten Jahrzehnten („in grüner zeit: ja noch bei 
meinem gedencken“) durchlaufen habe.8 Die Rauheit und Härte der deutschen 
Sprache wird also anerkannt, aber schon, wie später bei Opitz, als ein Zustand 
betrachtet, den man durch Arbeit an der Sprache überwinden kann. 

Den damit erhobenen Anspruch kann Federmann allerdings nur bedingt ein-
lösen. Die Terzinen des Originals mit ihrer kunstvollen Reimstruktur (aba bcb 
cdc …) überträgt Federmann in silbenzählende, paargereimte Knittel, die wohl 
als vierhebige Jamben zu lesen sind. Schon die ersten Zeilen zeigen die Schwä-
chen der Federmannschen Kunst: 

Inn der zeit die ernewern thut  
Mein seufftzen mit viel vngemut/  
Der lieblichen gedechtnuß wegen  
Desselben tags damals zu gegen/ 
Der anfang war meins schmertzen gmein/ 
Vnd solcher langwieriger pein/ 
Da thet eben die Sonne klar 
Erwermen beide hörner zwar 
Des Stieres/ vnd gefrorner weiß 
Tithonis tochter lieff mit fleiß 
Jnn jhr vralte wohnung fort/ 
Nemlich an jhr gewonlich ort.9

Wo die Betonungen zu lesen sind, wird aus dem ersten Vers allein heraus nicht 
klar. Erst die Folge zeigt, dass ein jambischer Rhythmus gemeint ist. Dazu kom-
men die Hilfskonstruktionen mit „thut“, das ungeschickte Enjambement in der 
achten und neunten Zeile, die Verschleifung von Silben zugunsten der Silbenzahl 
(„meins schmertzen“, „gmein“), die Verwendung von Füllwörtern aus demselben 
Grund („eben“ in der siebten Zeile) oder um des Reimes willen („zwar“ in der 
achten Zeile).
Die Übersetzung Federmanns ist auch deshalb von Interesse, als die „Trionfi“ 

Petrarcas noch ein weiteres Mal übersetzt worden sind und zwar (nach Ausweis 
der Vorrede) um 1623 von Fürst Ludwig von Anhalt-Köthen, dem Gründer der 

mer. Berlin 2006, S. 111–130 und Erich Kleinschmidt: Petrarca Teutsch. Daniel Federmanns 
erste Übersetzung der Trionfi aus dem Jahre 1578. In: Daphnis 11 (1982), S. 743–776. Von ähn-
licher Art sind auch noch die Petrarca-Übersetzungen, die sich in der Übersetzung von Gar
zonis „Piazza Universale“ von 1619 finden, vgl. die zitierten Beispiele bei Italo Michele Batta
farano: Petrarcas Verse in der deutschen „Piazza Universale“ von Tomaso Garzoni anno 
1619. In: Francesco Petrarca in Deutschland. Seine Wirkung in Literatur, Kunst und Musik. 
Hg. v. Achim Aurnhammer. Berlin 2006, S. 177–187.

8 	 Daniel Federmann: Vorred. In Petrarca: Sechs Triumph, f. ):( iijvf. 
9 	 Petrarca: Sechs Triumph, S. 1.

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



70 Vers(re)formen vor der „Poeterey“

Fruchtbringenden Gesellschaft, also zeitgleich mit den neuen Regeln von Opitz. 
Die Übersetzung Ludwigs erscheint allerdings erst 1643 im Druck und zwar, wie-
derum nach Ausweis der Vorrede „von neuem von ihrem Verfasser und andern 
Reimverständigen übersehen“. Die Übersetzung ist also den Regeln von Opitz 
angepasst worden. In dieser Fassung hören sich die ersten Verse so an:

Es kam die zeit heran/ dar ich fieng an von neuen 
Zu seuftzen/ traurens vol/ lies mich doch nicht gereuen 
Den angenemen tag/ der mir ein anfang war 
Sehr schwerer langer pein/ so ich stund aus viel Jahr. 
Die Sonne stach den Stier an Hörnern beyder seiten/ 
Titonis Mägdlein lief hin kalt/ lies sich nicht leiten/ 
Zu ihrem alten haus’:10

Das sind jetzt streng alternierende Alexandriner unter genauer Einhaltung der 
Zäsurvorschrift. Nur die komplizierte Reimfolge des Originals war es Fürst Lud-
wig nicht gelungen, im Deutschen wiederzugeben, wie er in der Vorrede einge-
stehen muss. Egal wie man die stilistische und metrische Qualität dieser Verse 
sonst einschätzt – der Unterschied in der Glätte ist offensichtlich. 1643 ist die Sen
sibilität in stilistischen und metrischen Fragen schon so stark, dass die Abwei-
chung von den Terzinen des italienischen Originals eigens kommentiert wird. 
Man habe die „jambische Art“ gewählt, heißt es in der Vorrede, nachdem ein 
erster Versuch, die Terzinen nachzuahmen, abgebrochen werden musste, „weil 
sich aber darbey kein geschicke/ noch anmut für unsere Deutsche Landsprache 
finden wollen“.11 Das heißt auch: 1643 weiß man, was eine Terzine ist und wenn 
man sie in der Übersetzung nicht widergibt, muss man diese Entscheidung stili-
stisch und verstechnisch begründen.
Noch massiver ist der Gegensatz, vergleicht man diese Verse mit den Gedich

ten von Christoph von Schallenberg oder Theobald Hock (Höck). Dessen „Schö-
nes Blumenfeld“, immerhin schon aus dem Jahr 1601, stellt weder in seinem theo
retischen Anspruch noch in seiner dichterischen Form einen nennenswerten 
Fortschritt gegenüber Rebhun dar.12 Unter dem Titel „Von Art der Deutschen Poe
terey“ („Cap. XIX“) fordert Hock eine Reform der deutschsprachigen Dichtung. 
Er ist sich dabei inzwischen bewusst, dass die antike Metrik kein künstliches 
System ist, sondern auf den muttersprachlichen Gebrauch zurückgeht. Die Deut-

10 	Franciscus Petrarca: Sechs Triumphi oder Siegesprachten. Cöthen 1643, S. 20. Zu Fürst Lud-
wig als Übersetzer vgl. Gerhard Dünnhaupt: Die Übersetzungen Fürst Ludwigs. In: Daph-
nis 7 (1978), S. 513–529.

11 	Fürst Ludwig von Anhalt-Köthen: Vorrede. In: Petrarcha: Triumphi, f. A2v.
12 	Vgl. dagegen das Urteil von Volker Meid: Die deutsche Literatur im Zeitalter des Barock. 
München 2009, der S. 107 meint, man könne Hocks „Blumenfeld“ „an den Anfang der Ba
rockdichtung stellen“. Dagegen schon Irmgard Scheitler: Melodien und Gattungen anderer 
Nationen und die deutsche Gesangslyrik. In: Klang – Ton – Musik. Theorien und Modelle 
(national)kultureller Identitätsstiftung. Hg. v. Wolf Gerhard Schmidt  u.a. Hamburg 2014, 
S. 171–208, hier S. 200.

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



71Die Verse Daniel Federmanns und Theobald Hocks

schen, so sein Vorwurf, würden so viel Fleiß auf andere Sprachen verwenden (das 
richtet sich gegen die Neulateiner), dass sie dabei ihre eigene vernachlässigten. 
Man müsse sich nicht darüber wundern, dass etwa Ovid und Vergil „so künst-
lich Vers vnnd Meisterstück getrieben“ hätten, denn es wäre ja ihrer „Mutter zun-
gen“ gewesen, in der sie gedichtet hätten. Statt den Lateinern in ihrer Sprache 
folgen zu wollen, sollten sich die Deutschen um ihre eigene Sprache kümmern: 

Warumb sollen wir den vnser Teutsche sprachen/ 
Jn gwisse Form vnd Gsatz nit auch mögen machen/ 
Vnd Deutsches Carmen schreiben/ 
Die Kunst zutreiben/ 
Bey Mann vnd Weiben.13

Auch hier ist der entscheidende Punkt offensichtlich die Kunst oder Künstlich-
keit, also die Regelung durch eine ars, die für Hock den Unterschied zwischen der 
lateinischen und deutschen Dichtung ausmacht. Die antiken Regulierungsfor
men, die Fußmetrik muss irgendwie auf das Deutsche übertragen werden, damit 
diese den antiken Sprachen an die Seite gestellt werden kann: 

Man muß die Pedes gleich so wol scandiren, 
Den Dactilum vnd auch Spondeum rieren/ 
Sonst wo das nit würd gehalten/ 
Da sein dReim gespalten/ 
Krumb vnd voll falten.

Indem im Deutschen dabei nicht nur die „Pedes“, also die Versfüße zu beachten 
sind, sondern auch der Reim, hält Hock das Dichten in deutscher Sprache für 
schwerer als in den antiken Sprachen („Drumb ist es viel ein schwerer Kunst 
recht dichten/ | Die Deutsche Reim alls eben Lateinisch schlichten“). Auch hier 
steht im Hintergrund eine scharfe Kritik der Knittelreime, denn Hock ist auf kei-
nen Fall der Meinung, dass ein ungelehrtes Dichten nach Art der Meistersinger 
– also ohne Kenntnis der griechischen und lateinischen Sprache –, irgendeinen 
Erfolg haben kann („Niembt sich auch billich ein Poeten nennet/ Wer dGrichisch 
vnd Lateinisch Sprach nit kennet“). Silbenzählen und Reimen genügen nicht, 
man muss „den Dactilum vnd auch Spondeum rieren“ können.
Das Problem ist, dass es Hock selbst im Gegensatz zu Rebhun weder hier noch 

sonst in den Gedichten des „Schönen Blumenfelds“ gelingt, einen jambischen 
Rhythmus durchzuhalten, obwohl dieser jambische Rhythmus doch offensicht-
lich sein Ideal ist, wie die meisten Strophen zeigen. Wo er ihn einhält, gelingt ihm 
dies nur um den Preis zahlreicher Silbenverstümmelungen, vom apokopierten und 
synkopierten e bis hin zu Silbenkontraktionen und Wortverschmelzungen, wie sie 
aus den Knittelreimen bekannt sind („drumb“, „zsam“, „bsunder“, „dReim“). 

13 	Theobald Höck: Schönes Blumenfeld. Kritische Textausgabe. Hg. v. Klaus Hanson. Bonn 1975, 
S. 264. 

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



72 Vers(re)formen vor der „Poeterey“

Dazu kommen, aus nach-opitzianischer Perspektive, die unschöne Verwen-
dung von Füllwörtern, um die Silbenzahl voll zu machen („wol“, gar“, „also“), 
die unverzeihliche syntaktische Konstruktion mit „thut“, um den Infinitiv in die 
Reimposition zu bringen („auch viel mehr müh thut geben“), die unreinen Rei-
me („sprachen“ auf „machen“, „bscheide“ auf „weidte“, „rühmen“ auf „Riemen“, 
ja sogar eine Konsonantenverdoppelung mit dem Zweck, einen Reim zu bilden 
(„Notten“ statt „Noten“, um auf „zotten“ zu reimen) und die Verwendung von 
Fremdwörtern, auch im Reim („Carmen“ auf „armen“). Wo Hock sein alternieren-
des Metrum überhaupt durchhält, handhabt er es in einer höchst holzschnittarti
gen Weise, ohne jemals auch nur annähernd die Glätte und den gleichmäßigen 
Fall der nachopitzianischen Dichter zu erreichen. Von Daktylus und Spondeus, 
wie Hock in den zitierten Versen behauptet, kann schon gar keine Rede sein.

3	 Liederbücher
Die deutschen Gesellschaftslieder des 16. und 17. Jahrhunderts haben sich bis 
jetzt keiner sonderlichen Beachtung zu erfreuen gehabt, und sie verdienen die-
selbe doch vielleicht noch mehr als alle Erzeugnisse der schlesischen Poeten, 
mit deren Anbeginne (1624) sie verstummen. Anfangs waren es hin und wie-
der Volkslieder oder denselben durch Form und Inhalt nah verwandte; später 
wurden sie immer mehr das was man Kunstlieder oder gelehrte Lieder zu 
nennen pflegt. Sie entstanden zu einer Zeit, als die kunstmäßige Übung des 
Gesanges in den geselligen und häuslichen Kreisen des Bürgerstandes Liebha-
berei und Mode ward und das Singen so zur bürgerlichen Bildung gehörte wie 
ungefähr heutiges Tages das Clavierspielen. Die damaligen Musiker waren 
thätig, dem neu erwachten Kunstleben reichliche und immer neue Nahrung 
zu geben. Sie sammelten die zur Zeit gangbaren Lieder. Die Melodien bearbei-
teten sie mehrstimmig, doch wol meist dermaßen, daß sich jetzt schwerlich er-
mitteln läßt, wieviel von der ursprünglichen Weise übrig blieb; mit den Texten 
verfuhren sie auf ähnliche Art: sie behielten sie bei, erweiterten sie, änderten 
daran, oder vertauschten sie mit neuen, von ihnen selbst oder von gelehrten 
Leuten verfaßten. Dies geschah besonders zu Ende der sechziger Jahre des 
16. Jahrhunderts und dauerte fort bis zum Jahr 1624.14

14 	Die deutschen Gesellschaftslieder des 16. und 17. Jahrhunderts. Aus gleichzeitigen Quellen 
gesammelt von Hoffmann von Fallersleben. Zweite Aufl. Leipzig 1860. (Zuerst 1843.) S. VIIf. 
Zum angeblich volksliedhaften Charakter dieser Lieder vgl. Nils Grosch: Lied und Medien
wechsel im 16.  Jahrhundert. Münster   u.a. 2013. Zum Begriff des Tenorliedes vgl. Nicole 
Schwindt: Was ist das polyphone deutsche Lied? Versuch einer Positionsbestimmung. In: 
Musikalische Aufführungspraxis in nationalen Dialogen des 16. Jahrhundert. Teil 1: Nieder
ländisches und deutsches weltliches Lied zwischen 1480 und 1640. Hg. v. Boje E. Hans 
Schmuhl. Augsburg 2007, S. 221–233. 

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



73Liederbücher

Mit diesen Worten eröffnete Hoffmann von Fallersleben 1843 seine umfang-
reiche Sammlung „Gesellschaftslieder des 16. und 17. Jahrhunderts“. An dem Be
fund hat sich bis heute nichts geändert. Die Liederbücher erfreuen sich nach wie 
vor keiner besonderen Beachtung von Seiten der Literaturwissenschaft, offen
sichtlich, weil diese uneingestandenermaßen mit einem Begriff von Lyrik arbei-
tet, der diese als Leselyrik versteht. Die Dichtung der Frühen Neuzeit ist aber zu 
einem großen Teil für den Gesang geschrieben und zwar sowohl vor wie nach 
der Schwelle, die Hoffmann von Fallersleben mit dem Jahr 1624 und dem „Buch 
von der deutschen Poeterey“ markiert.
Dieses Jahr bildet tatsächlich eine Schwelle, insofern nach 1624 die Prinzipien 

und Regeln der neuen Kunstdichtung auch auf die Lieddichtung ausgeweitet 
werden. Rein äußerlich ist das schon daran zu erkennen, dass die Anonymität 
der Verfasser weitgehend verschwindet.15 Die neue Kunstdichtung ist keine bloße 
Gebrauchsdichtung mehr, die den Sängern einen Text liefert, sondern sie erhebt 
mit ihrem Kunstanspruch auch den Anspruch auf Autorschaft: Man kann mit 
dieser Kunstdichtung Ruhm und Ehre erwerben. Wenn Johann Nauwach 1627 
die ersten Oden von Opitz vertont und dabei noch nicht den Namen ihres Autors 
erwähnt, ist das noch der älteren Tradition der Liederbücher geschuldet.16 Die 
Lieder, die Heinrich Albert oder Constantin Christian Dedekind später vertonen, 
sind mit den Namen ihrer Dichter gezeichnet. Auch veröffentlichen die Dichter 
ihre Texte für Lieder unabhängig von den Vertonungen, weil diese Texte unab
hängig von ihren Vertonungen gelesen werden können uns sollen. 

Für die Liederbücher des 16. Jahrhunderts ist dagegen der Text von zweitrangi
ger Bedeutung. Bei Georg Forster heißt es 1539 im Vorwort seiner „Frischen Teut-
schen Liedlein“: 

Das auch der rechte Text nicht in allen Liedlin vorhanden, kann ich nit für, 
dann ich wol weiß, wie großen fleis ich lange Zeit gehabt, daß ich die rechten 
Text der Liedlin bekommen möcht, hat aber nicht sein wöllen. Dieweil wir aber 
nicht der Text, sondern der Composition halben, die Liedlin in Druck gegeben, 
haben wir in die Liedlein, darunter wir kein Text gehabt (damit sie nicht on 
Text weren) andere Text gemacht, Wiewol wir auch etlich Text mit Fleis, als 
die fast ser vngereumt gewesen, hinweg gethon, vnd andere darfür gemacht, 
welchs, dieweils kein todsünd ist, achten wir, man werdts vns nicht verargen.17

Man sammelt die Lieder und bringt sie zum Druck, damit die Melodien gesun-
gen werden können. Mit welchem Text man die Melodien singt, ist offensichtlich 
zweitrangig. Es gibt keine originalen Texte für diese Melodien, sondern eine je-
weils mehr oder weniger breite Überlieferung gesungener Fassungen. Wer diese 
Melodien zum Druck bringen will, muss sich für eine der Textfassungen entschei

15 	Katharina Bruns: Das deutsche weltliche Lied von Lasso bis Schein. Kassel  u.a. 2008, S. 54f.
16 	Vgl. unten S. 319.
17 	Georg Forster: Frische Teutsche Liedlein in fünf Teilen. Hg. v. M. Elizabeth Marriage. 
Halle/S. 1903, S. 4f. 

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



74 Vers(re)formen vor der „Poeterey“

den. Wo man den Text nicht bekommen kann oder der Text, den man bekommen 
hat, „ungereimt“ ist, sucht man sich einen anderen. Man nimmt ihn aus einem 
älteren Liederbuch, dann vielleicht noch bearbeitet und modernisiert, man über-
setzt einen fremdsprachigen Text, man schreibt selbst einen oder bekommt ihn 
„von ehrlichen Leuten“. So heißt es bei Ivo de Vento in der Widmung seiner „Ne-
wen Teutschen Lieder“ (München 1572), er habe „neben andern meinen vbungen/ 
von lust vnd kurtzweil wegen/ etliche Teutsche Text/ so mir aller seits von ehr
lichen Leuten zukommen seind/ zu dreyen stimmen inn Music gebracht“.18

Katharina Bruns hat in ihrer grundlegenden Studie zum weltlichen Lied dieser 
Zeit solche Formen der Textentstehung und -weitergabe rekonstruiert und darauf 
hingewiesen, dass die Zweitrangigkeit der Texte gegenüber der Musik sich nicht 
zuletzt auch in dem beschränkten Motiv- und Gegenstandsbereich dieser Lieder 
äußert.19 Es sind immer dieselben Motive, vor allem natürlich aus der Liebes
dichtung, die mit einem bestimmten Formelschatz von sprachlichen Wendungen 
immer wieder neu gefasst werden. Das ist nicht anders als im populären Lied des 
21. Jahrhunderts, dem „Schlager“. Aus der Sammlung „Teutsche Lieder mit fünff 
stimmen“ von Ivo de Vento, München 1573:

Kein schwerer pein auff erd mag seyn/ 
dann der sein lieb muß meiden/ 
wer das versucht hat wenig rhu/ 
und tregt das haimlich leiden/ 
bei tag vnd nacht ist das mein klag/ 
die sach kan ich nit wenden/ 
wär müglich das du waist wol was/ 
wolts leben bey dir enden.

Dasselbe Motiv in der Sammlung „Neüe Teütsche gesang“ von Hans Leo Haßler, 
Augsburg 1596:

Kein grösser freüd kan sein auff diser Erden/ 
dann lieben und gwiß sein geliebt zu werden/ 
schöns Fräwlein zart laß mich dein gunst erwerben/ 
lieb du auch mich/ gleich wie ich dich/ 
und laß mich doch nit gar verzweyffelt sterben.

Und noch einmal dasselbe Motiv aus Valentin Haußmanns „Fragmenta, Oder 
Fünffunddreissig neue Weltliche Teutsche Lieder“, Nürnberg 1602:

Wie kan ein grösser freud auff diser Erden/ 
zweyn Liebn gestaltet werden/ 
als wenn auß gutem Hertzen/ 
sie miteinander mögen freundlich schertzen. 

18 	Ivo de Vento: Newe Teutsche Lieder. München 1572, unpag. Widmung.
19 	Bruns: Das deutsche weltliche Lied S. 59–63.

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



75Liederbücher

Denn wo so günstig sich glück thut erzeigen/ 
vnnd sich zu jhnen neigen/ 
sag ich bey meinen treuen/ 
das solche Lieb nicht leichtlich kan gereuen.20

Es ist nicht nur das schiere Ausmaß der Liederbuch-Drucke – Bruns zählt allein 
für den Zeitraum von 1569 bis 1636 über zweihundert Sammlungen –, die dazu 
zwingt, diese Verse auch literarhistorisch ernst zu nehmen, sondern auch die Tat
sache, dass spätestens mit Jacob Regnarts „Kurtzweilige[n] teutschen Lieder[n] zu 
dreyen Stimmen. Nach art der Neapolitanen oder Welschen Villanellen“ (Nürn-
berg 1574) erstmalig petrarkistische Motive in die deutsche Dichtung gelangen.21 
Es sind diese Motive, die später dann in den Gedichten von Weckherlin und 
Opitz so prominent werden – einmal ganz abgesehen vom liedhaften Charak-
ter, der einem großen Teil der Dichtung dieser Zeit eignet. „Oden und Gesän-
ge“ lautet der Titel von Weckherlins erster Sammlung und auch bei zahlreichen 
Opitz-Gedichten ist in der Zincgrefschen Ausgabe von 1624 der Titel der Melodie 
angegeben, auf die sie zu singen sind. 

Aber auch versgeschichtlich verdienen diese Liederbücher erheblich mehr 
Aufmerksamkeit, als ihnen bisher zuteilgeworden ist. Irmgard Scheitler hat mit 
großem Nachdruck darauf hingewiesen, dass diese Lieddichtung in der zweiten 
Hälfte des 16.  Jahrhunderts bereits „eine Fülle von Kombinationen in Hinblick 
auf Metren und Zeilenlängen“ aufweist, mithin alles andere als technisch an-
spruchslos ist.22 Mit Jacob Regnart und seinen Villanellen („Waldliedlein“, ein 
strophisches Lied mit dreistimmigem Satz) dringen bereits 1583 italienische Vers-
formen in den deutschsprachigen Raum: 

On dich muß ich mich aller freuden massen/ 
Wo du nit bist/ da mag mich nichts erfrewen/ 
Kompt alles her/ allein auß deiner trewen.

Ja wann ich dich/ sol gantz vnd gar verlassen/ 
Vnd mich vmb lieb/ in ander weg bewerben/ 
So müst ich doch/ vor laid gewißlich sterben.

Dann mich dein schön/ gefangen hat dermassen/ 
Daß ich dein nit/ wird können gar vergessen/ 
So hart hast mir/ Jungfraw mein hertz besessen.

20 	Alle Beispiele zit. nach Bruns: Das deutsche weltliche Lied S. 60f.
21 	Systematisch untersucht für das „Raaber Liederbuch“ von László Jónácsik: Poetik und Lie-
be. Studien zum liebeslyrischen Paradigmenwechsel, zur Petrarca- und zur Petrarkismus-
Rezeption im „Raaber Liederbuch“. Frankfurt/M.  u.a. 1998.

22 	Irmgard Scheitler: Melodien und Gattungen anderer Nationen und die deutsche Gesangs
lyrik. In: Klang – Ton – Musik. Theorien und Modelle (national)kultureller Identitätsstif-
tung. Hg. v. Wolf Gerhard Schmidt  u.a. Hamburg 2014, S. 171–208, hier S. 206. 

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



76 Vers(re)formen vor der „Poeterey“

Weil ichs dann main/ in ehren vnd in züchten/ 
So hoff ich noch/ vnd förchte mir mit nichten/ 
Gott wird es selbst/ zu seiner zeit wol richten.23

Das sind keine paargereimten Knittel, sondern silbenzählende endecasillabi oder 
vers communs. Die dreizeiligen Strophen unterscheiden sich nur durch ihre 
Reimform von italienischen Terzinen. Die Verse haben fünf Hebungen mit einer 
Zäsur nach der zweiten Hebung, sind jambisch gebaut und alternieren regelmä-
ßig.24 Trotzdem ist der Stil, dem sie verpflichtet sind, noch ein ganz anderer als 
derjenige, den Opitz später in der „Poeterey“ zum Ideal erheben wird. Es ist vor 
allem das Verbot von Apokope und Synkope, das für Regnart (sollten denn die 
Verse von ihm stammen) offensichtlich nicht gilt, genauso wie die freie Wortstel
lung, die Reinheit der Reime oder etwa das Verbot des Hiats, die bei Regnart 
noch einen ganz anderen Klang ergeben. Die ältere Forschung, wie etwa Max von 

23 	Jacob Regnard: Teutsche Lieder/ mit dreyn stimmen/ nach art der Neapolitanen oder Wel-
chen Villanellen. München 1583. Unpaginiert, erstes Lied der Sammlung.

24 	Vgl. Scheitler: Melodien S. 177.

Abb. 5: Jacob Regnart: Teutsche Lieder. München 1583.

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



77Liederbücher

Waldberg („Die deutsche Renaissance-Lyrik“, 1888), hat hier vom Stil der Renais
sance gesprochen. Auch in der Musikgeschichte werden Komponisten wie Or
lando di Lasso oder Jacob Regnart unter diesem Begriff behandelt. 

Wie auch immer man diesen Stil nennt – er entspricht nicht dem späteren Ideal 
von Opitz. Das wird besonders deutlich, wo diese Lieder sich wieder dem Mei-
stersingerhaften annähern, indem sie nicht regelmäßig alternieren und es allein 
die Silbenzahl und das Reimschema sind, die die Strophenform bestimmen. Ei-
nen verhältnismäßig großen Bekanntheitsgrad erreichten die Liedsammlungen 
von Johann Hermann Schein, darunter die drei Jahre nach der „Poeterey“ er-
schienene „Musica boscareccia, Wald Liederlein/ Auff Italian-Villanellische In-
vention. Beydes für sich allein mit lebendiger Stim/ oder in ein Clavicimbel, Spi-
net, Tiorba, Lauten etc. wie auch auff Musicalischen Jnstrumenten anmuhtig vnd 
lieblich zu spielen“ (Leipzig 1627):

O Filli schön vnd subtil/ 
Deine verliebten  
Vnd hochbetrübten  
Mit Gesang ich trösten wil/  
Welchen deine Eugelein  
Mit jhren Sonnenblikkelein  
bald das Leben  
bald den Tod tun geben.

O Filli dein groß schönheit  
Vnd all Geberden  
Gerühmet werden  
In den Wäldern weit vnd breit/  
Coridon vnd Silvio,  
Mirtillo vnd Eremio  
Concertieren,  
Wer dich heim soll führen.

Aminta, der steht von fern/ 
Wil niemand klagen 
Sein Liebesplagen/ 
Auch Rosildo hett dich gern/ 
Venus und Cupido klein 
Mit ihrem Pfeil und Bögelein 
Solches machen/ 
und darzu noch lachen.25

25 	Johann Hermann Schein: Musica boscareccia, Wald Liederlein/ Auff Italian-Villanellische 
Invention. Beydes für sich allein mit lebendiger Stim/ oder in ein Clavicimbel, Spinet, Tior-
ba, Lauten etc. wie auch auff Musicalischen Jnstrumenten anmuhtig vnd lieblich zu spielen. 
Leipzig 1627. Unpaginiert, erstes Lied der Sammlung.

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



78 Vers(re)formen vor der „Poeterey“

Von solchen Liedern mit ihren Apokopen und Synkopen, ihren Inversionen, „tut“-
Konstruktionen, Fremdwörtern, unreinen Reimen („subtil“ auf „will“, „Concer
tieren“ auf „führen“) und fehlenden Alternation führt kein Weg zu Opitz. Schein 
war einer der Lehrer Paul Flemings und es ist mehrfach behauptet worden, dass 
die Verse Flemings den Liedern Scheins viel verdanken. Das mag sein. Viel deut-
licher aber wird doch an ihnen, was die „Poeterey“ für einen stilgeschichtlichen 
Einschnitt bedeutet hat. Vernichtend ist 1695 das Urteil des Stilkritikers Erdmann 
Neumeister, der – ganz aus der Opitzianischen Perspektive heraus – die Lieder 
Scheins „rauh, ungeschlacht und hinterwäldlerisch“ („hirsuta, incondita, syl
vestris“) nennt.26 Die Verse von Schein belegen damit auch, dass die Musik allein 
keineswegs genügt hat, um die Dichter eine alternierende Metrik zu lehren.27 Sie 
zeigen im Gegenteil, dass die Musikgeschichte, so wichtig sie ist, keinen Anteil 
an der Versreform gehabt hat. Aus musikalischer Perspektive war es gleichgültig, 
ob die Verse alternierten oder nicht. Apokopen und Synkopen waren gesungen 
weitaus weniger problematisch als gesprochen, genauso wie unsaubere Reime 
oder ein Hiat. 

Der entscheidende Impuls zur Versreform musste aus der gelehrten Welt kom-
men, von einem Dichter, der den Klang der antiken Verse im Ohr hatte und der 
wusste, wie schwierig es war, diesen Klang zu erzeugen. Es musste jemand sein, 
der nicht nur ein diffuses Gefühl für den Klang der Alternation hatte, sondern 
auch begründen konnte, wie dieser Klang zustande kam. Er musste über die 
technische Begrifflichkeit verfügen, das Stilideal dieser Verse auch theoretisch 
zu beschreiben. Paul Schede Melissus wäre dafür ein Kandidat gewesen.

4	 Paul Schede Melissus und Ambrosius Lobwasser
Die Psalmenübersetzung von Paul Schede Melissus, deren erster Teil 1572 erschie
nen war, ist zweifellos Ausdruck des aufwendigsten und komplexesten Versuchs 
einer Sprach- und Versreform in dieser frühen Zeit. Die erste Strophe des ersten 
Psalms lautet: 

Wær nicht in rạt gotloser leute gẹt, 
Noch auf dem weg verwegner půben stẹt, 
Noch ůf der bank der spötter ist gesessen: 
Sonder bedenkt tag ůnt nacht on vergessen 
Des Hern gesetz, ůnt hạt sein lust darân, 
Sẹlig fụrwạr preis ich dæn selben man.28

26 	Erdmann Neumeister: De poetis germanicis. Ndr. hg. v. Franz Heiduk. Bern/ München 1978, 
S. 233. Lateinischer Text S. 92.

27 	Vgl. dagegen das Urteil von Scheitler: Melodien S. 201, der ich in diesem Punkt widerspre-
chen muss, wenn sie schreibt: „In Wahrheit ist es die Abstimmung auf die Musik, die die 
Dichterkomponisten die Metrik lehrte.“

28 	Paul Schede Melissus: Die Psalmenübersetzung. Hg. v. Max Hermann Jellinek. Halle a S. 1896, 
S. 11. Vgl. vor allem Ralf Georg Czapla: Transformationen des Psalters im Spannungsfeld 

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



79Paul Schede Melissus und Ambrosius Lobwasser

Nachdem die „Introductio in linguam Germanicam“ („Einführung in die deut-
sche Sprache“), in der Schede laut Vorbemerkung an die Drucker seine Orthogra
phie und Metrik erklärt hatte, verloren ist und sich die Bedeutung der diakriti-
schen Zeichen nur bedingt aus dem Text selbst erschließen lässt, sind Schedes 
Regeln bis heute nicht klar. Die Akzente setzt Schede, wie Jellinek nachgewiesen 
hat, nach den Regeln der antiken Grammatiker.29 
Angesichts der engen persönlichen Verbindungen Schedes zur Pléiade liegt es 

nahe, dass Schede seine Psalterübersetzung analog zu den Orthographie-Refor-
men von Jacques Peletier du Mans oder Jean Antoine de Baïf gestaltet hat, sich 
seine Orthographie vielleicht also nicht nur als Sprachreform versteht, sondern 

von gemeinschaftlicher Adhortation und individueller Meditation. Paul Schedes „Psalmen 
Davids“ und „Psalmi aliquot“. In: Der Genfer Psalter und seine Rezeption in Deutschland, 
der Schweiz und den Niederlanden. Hg. v. Eckhard Grunewald  u.a. Berlin 2004, S. 195–215. 
Allgemein vgl. Inka Bach und Helmut Galle: Deutsche Psalmendichtung vom 16. bis zum 
20. Jahrhundert. Berlin, New York 1989, S. 114–117. 

29 	Jellinek: Einleitung. In: Schede Melissus: Psalmenübersetzung, S. CXXXVI.

Abb. 6: Paul Schede Melissus: Di Psalmen Davids in teutische gesangreymen, nach Französischer 
melodeien vnt silben art, mit sönderlichem fleise gebracht. Heidelberg 1572. Anfang des ersten 
Psalms.

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



80 Vers(re)formen vor der „Poeterey“

ebenfalls analog zu Baïfs Vertonungen als eine Art Partitur für den Gesang. Dem 
entspricht der Befund von Ralf Georg Czapla, dass bei Schede erstens gelegentlich 
verschiedene Schreibweisen für dasselbe Wort auftreten und zweitens orthogra
phische Neuerungen oftmals nur in dem in Antiqua gedruckten Texten, also den 
eigentlich gesungenen Texten, vollständig durchgeführt wurden, während sie in 
den begleitenden, in Fraktur gedruckten Texten rudimentär blieben.30 Auf jeden 
Fall war Schede mit den französischen Reformversuchen vertraut, denn mit Baïf 
war er eng befreundet. In seinem Garten arbeitete Schede an seinen „Schedias
mata poetica“. Gleichzeitig war Baïfs Haus der Treffpunkt der „Académie de Poé-
sie et de Musique“, zu deren programmatischen Zielen eben die Verbindung von 
Dichtung und Musik gehörte.31

Eigentliches Ziel der vom pfälzischen Kurfürsten in Auftrag gegebenen Psal
men-Übersetzung war es gewesen, dem französischen Hugenottenpsalter von 
Théodore de Bèze und Clément Marot, der sich in der Vertonung Claude Goudi-
mels größter Beliebtheit erfreute, eine deutsche Form zu geben. „Di Psalmen Da-
vids in Teutische gesangreymen, nach Frantzösischer melodeien unt sylben art“ 
ist die Übersetzung Schedes betitelt. Diese Formulierung kann sich allerdings auf 
mehr beziehen als auf die Tatsache, dass Schede seine Verse nach den Melodien 
Goudimels schreibt. 
Die Vermutung, dass Schede in der Psalmübersetzung nach musikalischen Prin

zipien gearbeitet hat, legt nicht nur die zeitliche Nähe zu den Psalmen-Übersetzun
gen Baïfs nahe, sondern auch die Tatsache, dass die enge Verbindung von Dichtung 
und Musik für Schede auch sonst eine große Rolle gespielt hat. In Wittenberg wa-
ren 1566 seine neulateinischen (vereinzelt aber auch griechischen und deutschen) 
„Lieder mit Musik für vier und fünf Stimmen“ („Cantiones musicae quatuor et 
quinque vocum“) erschienen. Mit Goudimel, der auch schon eng mit Ronsard zu-
sammengearbeitet hatte, stand Schede in brieflichem Kontakt, mit Orlando di Las-
so, dem von ihm am meisten bewunderten Komponisten, war er befreundet.32 
Die Psalmen-Übersetzung Schedes zeichnet sich auf jeden Fall durch eine gro-

ße sprachschöpferische Kraft aus. Die erste und fünfte Strophe des 38. Psalms 
diene als Beispiel:

Ach Her Got, dich nicht erbimme,  
	 In deim grimme 
Mich zù straffen tů gemách:  

30 	Czapla: Transformationen des Psalters S. 202.
31 	Vgl. Jörg Robert: Deutsch-französische Dornen – Paul Schede Melissus und die Rezeption 
der Pléiade in Deutschland. In: Abgrenzung und Synthese. Lateinische Dichtung und volks
sprachliche Traditionen in Renaissance und Barock. Hg. v. Marc Föcking und Gernot Mi
chael Müller. Heidelberg 2007, S. 207–229. Zu einer möglichen Abhängigkeit Schedes von 
Baïf besonders S. 224–226.

32 	Vgl. unten Kap. VIII.2. 

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



81Paul Schede Melissus und Ambrosius Lobwasser

Noch zụchtig’ in deins zorns feuër 
	 Ůngeheuër,  
Mich dær so mát bin ůnt schwách.

Meine striem-masen blůt-rissig,  
	 Aitterflissig 
Stinken (hei!) fụr schwirikait,  
Sölche schwæren verůrsachet 
	 Hạt mir gmachet 
Mein’ nærrische dörlikait.33

Damit ist 1572 ein Regulierungsversuch gemacht, der über die gleichzeitigen An-
sätze der Grammatiker weit hinausgeht. Es ist deshalb sicherlich mehr als ein 
Symptom, wenn Schedes Psalterübersetzung eines der ersten deutschsprachigen 
Bücher ist, deren deutsche Texte in Antiqua und nicht in Fraktur gesetzt sind.34 
Schede wählt damit auch in der äußeren Ausstattung nicht die barbarischen Let-
tern einer regellosen, sondern die kunstvollen, disziplinierten Lettern der gram
matisch geregelten Sprache. 
Für Schede bleibt die neulateinische Dichtung das Maß aller Dinge und der 

eigentliche Gegenstand der poetischen Interessen. In einem Brief aus dem Jahr 
1592 beschwert er sich sogar darüber, dass die deutschen Dichter ihre Zeit mit 
den „ordinären und volkssprachlichen“ Metren („plebeiis et vulgaribus metris“) 
verschwenden, statt die antiken Dichter zu lesen.35 Dem entsprechend verlässt 
auch Schede selbst in seinen deutschen Versen nirgendwo das „klassische Nor-
men- und Bezugssystem“, wie Jörg Robert geschrieben hat, sondern betreibt 
einen „Manierismus des Niedrigen, der das stilistisch-sprachlich Heterogene 
durch kühne Mischungen verbindet und durch forcierten ‚Primitivismus’ aus 
dem verletzten decorum Kapital zu schlagen sucht.“ Schedes deutschsprachige 
Gedichte bleiben Experimente. Sie sind „kein Votum für die Volkssprache als sol-
che, sondern – umgekehrt – ein Bekenntnis zur humanistischen Standes- und 
Sprachkultur“.36

Schedes Psalterübersetzung ist allerdings nie über ihren ersten Teil hinausge-
kommen. 1573, ein Jahr nach dem ersten Teil von Schedes Übersetzung, erscheint 
die Psalterübersetzung von Ambrosius Lobwasser. Im Gegensatz zu Schede be-

33 	Schede Melissus: Psalmenübersetzung S. 144.
34 	Nach Höpfner: Reformbestrebungen S. 27 wären die Psalmen Schedes sogar das erste Buch ge
wesen, das deutschsprachige Texte in römischer Antiqua setzt. Jellinek: Vorrede S. XVII verweist 
dagegen auf Schweizer Bibeln, die schon zuvor Antiqua für deutsche Texte verwendet hatten.

35 	Aus einem Brief an Johannes Weidner, Heidelberg, 30. August 1592 (Autograph der LB Stutt-
gart, cod. hist. 603, fol. 631f.), zitiert nach Eckart Schäfer: Petrus Melissus – der erste deutsche 
Petrarkist? In: Francesco Petrarca in Deutschland. Hg. v. Achim Aurnhammer. Tübingen 
2006, S. 91–110, hier S. 106.

36 	Jörg Robert: Manierismus des Niedrigen. Paul Schede Melissus und die deutsche Lyrik um 
1600. In: Daphnis 39 (2010), S. 577–610, hier S. 605. 

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



82 Vers(re)formen vor der „Poeterey“

dient sich Lobwasser der vertrauten Orthographie. Die erste Strophe des ersten 
Psalms lautet dort:

Wer nicht mit den gottlosen geht zu raht/ 
Vnd nicht tritt in sündlicher leut fußpfat/ 
Der auch nicht mit sitzt auff der spötter bencken/ 
Sonder auff Gots gesetz mit fleis thut dencken/ 
Vnd sich des tag vnd nacht nimpt hertzlich an/ 
Fürwar das ist für Gott ein selig Man.37

Schede hat sich privat über Stil und Metrik dieser Übersetzung lustig gemacht 
und sie in Anspielung auf den Namen des Verfassers als „wässrig“ („aquosa“) 
charakterisiert. Mit dieser Kritik hat er in den gebildeten Kreisen wohl auch Zu
stimmung gefunden.38 Jedenfalls sind Stimmen wie die eines Caspar Cunrad, der 
1611 diese Übersetzung eine „äußert glückliche“ („versio felicissima“) nennt, eher 
selten.39 Trotz der Kritik hat sich Lobwasser durchgesetzt. Innerhalb weniger Jahre 
erlebte Lobwassers Übertragung zahlreiche Neuauflagen und wurde wenig spä-
ter in die Gesangbücher aufgenommen, wo sie sich bis weit ins 18. Jahrhundert 
fand. Sogar in der Pfalz – deren Kurfürst Schede mit der Übersetzung beauftragt 
hatte – musste Schede die Einführung von Lobwassers Übersetzung erleben. 
Sicher war ein wichtiger Grund die Tatsache, dass Lobwassers Übersetzung 

1573 bereits abgeschlossen war. Daneben dürfte aber auch die ungewohnte Or
thographie von Schede und überhaupt die schwerere Verständlichkeit seiner 
Übersetzung eine wichtige Rolle gespielt haben. Wie Erich Trunz gezeigt hat, 
zeichnet sich Schedes Übersetzung durch eine komplexere Syntax, einen reiche-
ren Wortschatz (darunter auch Wortneuschöpfungen, Fremdwörter und alter
tümliche Wendungen) und eine freiere Wortstellung aus.40 All dies trägt nicht 
zur besseren Verständlichkeit bei. Auch in der Metrik ist Schede überlegen. Im 
Gegensatz zu Lobwasser beachtet Schede die Zäsur, das Hiatverbot und zumin-
dest bedingt die Reinheit der Reime. In diesen Punkten ist Schede auf jeden Fall 
von den neuen Regeln der Pléiade abhängig, wie sie Ronsard in seinem „Abbregé 
de l’art poetique“ (1565) formuliert hatte.

37 	Zitiert nach der Ausgabe Leipzig 1576: Der Psalter des königlichen Propheten Dauids/ Jn 
deutsche rey[m]en verstendiglich vnd deutlich gebracht […] durch Ambrosium Lobwasser. 
Leipzig 1576, f. Av.

38 	Czapla: Transformationen des Psalters S. 208.
39 	Caspar Cunrad: Gnomologia Latino-Germanica super lectiones evangelicas. Bratislava 1611. 

Leservorrede, f. ††† 3r.
40 	Erich Trunz: Die deutschen Übersetzungen des Hugenottenpsalters. In: Euphorion 29 (1928), 
S. 578–617. Zu Lobwasser vgl. Lars Kessner: Ambrosius Lobwasser. In: Der Genfer Psalter 
und seine Rezeption in Deutschland, der Schweiz und den Niederlanden. Hg. v. Eckhard 
Grunewald  u.a. Berlin 2004, S. 217–228 und (immer noch höchst lesenswert): Erich Trunz: 
Ambrosius Lobwasser. Humanistische Wissenschaft, kirchliche Dichtung und bürgerliches 
Weltbild im 16.  Jahrhundert. In ders.: Deutsche Literatur zwischen Späthumanismus und 
Barock. München 1995, S. 83–186. 

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



83Paul Schede Melissus und Ambrosius Lobwasser

Dies ist insofern besonders signifikant, als beide Übersetzungen nach dem 
„Hugenottenpsalter“ Marots gearbeitet sind und – um die Vertonung Goudimels 
übernehmen zu können – beide Übersetzer gezwungen sind, die Silbenzahl der 
französischen Übersetzung beizubehalten. Wenn Lobwasser sich also nicht an 
die Zäsur und das Hiatverbot hält, so schlicht deshalb, weil er sie auch im Fran
zösischen nicht als Gesetze wahrgenommen hat. Anders als Schede waren ihm 
die prosodischen und metrischen Regeln der französischen Dichtung nicht be-
kannt und im Gegensatz zu Schede beschränkte sich Lobwassers Ehrgeiz auch 
darauf, „jede geseng mit jhren gesetzen/ in so viel versus/ jede verß aber in so viel 
sylben/ als die im Frantzösischen seind“, zu „zwingen“, „damit sie sich auff ihre 
noten schickten“.41 

Aus diesem Desinteresse an der Metrik erklärt sich seine merkwürdige Termi
nologie der „überschüssigen“ Silbenzahl. Die metrische Beschreibung, die Lob
wasser den einzelnen Psalmen vorangestellt hat, lautet für den oben zitierten er-
sten Psalm: „Diese verß sind zehensilbig/ der dritt vnd vierte vberschüssig/ das 
ist/ haben noch eine übrige fallende sylben/ die sonst in den versen nicht betrach
tet/ gleichwol in dem gesang jr eigen tempus vnd notam hat.“42 Das ist nichts 
anders als eine Beschreibung der französischen Unterscheidung von männlichen 
und weiblichen Versen in der Terminologie des Knittels. 

Erich Trunz hat darauf hingewiesen, dass dennoch Lobwasser 1573 schon 
Alexandriner nach dem französischen Modell schreibt, was ihn ironischerweise 
zum ersten macht, der dieses Versmaß überhaupt in deutscher Sprache benutzt.43 
Ironisch ist das, weil Lobwasser die Alexandriner gleichsam unbewusst unter
laufen, indem Marot und Beza den 89. Psalm in Alexandrinern übersetzt hatten 
und Lobwasser bei seiner Übersetzung dieses Versmaß durch seine Wort-zu-
Wort-Übersetzung nachahmt.44 Lobwasser erkennt die Regeln für die Silbenzahl 
und die Zäsur. Die Verse seien „zwölffsylbig/ zum teil vberschüssig/ vnd endet 
sich allzeit nach der sechsten sylben ein wort.“ Seine Übersetzung der ersten Stro-
phe des 89. Psalms:

Ich will deß Herren gnad lobsingen ewiglich/ 
Vnd seine trew ohn maß außbreiten stetiglich/ 
Dann Deine güt (sag ich) in ewigkeit wirt walten/ 
Er hat sie fest gebawt, daß sie so lang wirt halten/ 
So lang der Himmel steht, dabey denn zuuerstehen/ 
Daß deine warheit werd nimmermehr vntergehen.45

41 	Ambrosius Lobwasser: Widmung. In: Der Psalter des königlichen Propheten Dauids, f. 7v.
42 	Psalter, Übersetzung Lobwasser, f. Ar.
43 	Die Alexandriner, die Jan van der Noot seinem „Buch Extasis“ eingefügt hat, sind erst 1576 
gedruckt und Schedes Sonett an Jörgen von Averli und Adelheiten von Grauwart entsteht 
erst 1579.

44 	Trunz: Die Entwicklung des barocken Langverses, S. 235f.
45 	Psalter, Übersetzung Lobwasser, f. Ff 7r f.

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



84 Vers(re)formen vor der „Poeterey“

Ein halbes Jahrhundert später lautet diese Strophe dann in der Übersetzung von 
Opitz, (dessen Psalter ebenfalls noch „nach den Frantzösischen Weisen gesetzt“ ist):

Des Herren gütigkeit ist allzeit mein gesang/ 
Mein mund lobt seine trew diß gantze lebenlang. 
Jch hab’ allzeit gesagt: Die wolthat wird stets wehren 
So weit sich ewig nicht in endung wird verkehren. 
Du hast dein wares wort im himmel eingegründet 
Da seinen festen stand vnd glauben nichts entbindet.46

Der Fortschritt in der Verstechnik ist offensichtlich. Dennoch und merkwürdiger
weise kommt Lobwasser in der „Poeterey“ von Opitz relativ glimpflich davon, 
wenn er dort nur für seine unreinen Reime („weidet“ auf „leitet“, „gefunden“ auf 
„sünden“)47 kritisiert wird. Sogar diese Kritik scheint Opitz später leid getan zu 
haben, denn im Vorwort zu seiner eigenen Psalmenübersetzung (1637) relativiert 
er sie, indem er sie auf die Umstände der Zeit zurückführt: „weil damals jetzige 
manir Poëtisch zu schreiben/ vnd den thon der syllaben in acht zu nehmen vnbe
kandt gewesen“.48 Wirklich scharf kritisiert Opitz dort nicht die Psalmüberset-
zung von Lobwasser, sondern die von Schede („so seltzame art zu reden/ gedrun-
gene reime vnd was dergleichen ist“). 

5	 Johann Fischart
Johann Fischart gehört zu den Vorgängern von Opitz, die Zincgref in der Einlei-
tung zum „Anhange“ von Opitz’ „Teutschen Poemata“ (1624) kräftig herausge-
strichen hatte: 

Johan Fischers/ genant Mentzers/ Poemata/ soviel mir deren vorkommen/ sein 
zu weitleuffig/ hierein zubringen/ auch mehrtheils nach der alten Welt. Doch 
wehre sein glückhafftes Schiff von Zürich/ an Reichthumb Poetischer Geister/ 
artiger Einfäll/ schöner wort/ vnd merckwürdiger sprüchen (auß welchen 
stücken abzunehmen/ was statliches dieser mann hette leisten können/ wan er 
den fleiß mit der Natur vermehlen/ vnd nit vielmehr sich an dem/ wie es jhm 
einfeltig auß der Feder geflossen/ hette begnügen wollen/ gar wohl der Römi
schen/ Grichischen/ Italiänischen vnd Frantzösischen Poesy an die seiten/ wo 
nicht vorzusetzen/ wann jhm nicht/ wie angedeut/ noch etwas weniges fehle
te/ welchen Mangel ich jedoch mehr der vnachtsamen gewohnheit seiner zei-
ten/ als jhme selbsten zuschreibe […].49 

46 	Martin Opitz: Die Psalmen Davids. Nach den Französischen Weisen gesetzt. Hg. v. Eckhard 
Grunewald und Henning P. Jürgens. Hildesheim  u.a. 2004, S. 250.

47 	Opitz: Poeterey S. 51. GW S. 391.
48 	Opitz: Psalmen Davids, unpag. Vorrede.
49 	Zincgref: Anhange Vnderschiedlicher außgesuchter Gedichte. In Opitz: Poemata 1624, S. 161. 
GW 2.1, S. 218f.

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



85Johann Fischart

Zincgref erwähnt nur eine Dichtung Fischarts, das „Glückhafft Schiff von Zürich“ 
(1577). Es handelt sich um die Beschreibung einer Fahrt, die eine Abordnung der 
Züricher Bürgerschaft den Rhein hinunter nach Straßburg unternommen hatte. 
„Nach der alten Welt“ (wie Zincgref schreibt) ist diese Dichtung verfasst, weil 
es sich um strenge Knittelreime (also mit je neun und acht Silben) handelt, paar
gereimt mit abwechselnd männlichem und weiblichem Ausgang. Eine regelmä-
ßige Verteilung der meist vier Betonungen scheint nicht beabsichtigt. Der Anfang 
lautet:

Man lißt von Xerxe dem Beherscher 
Des auffgangs/ vnd der Edlen Perser/  
	 (Welcher neun hundert dausent mann 
	 Füret wider die Griechen an)  
Das/ als er het zu Meer gestritten/ 
Vnd sehr grossen verlust gelitten/ 
	 Da ward er so ergrimmet sehr 
	 Das er ließ geyselen das Meer/ 
Vnd wurff ketten drein es zustillen/ 
Vnd es zufesseln nach seim willen. 
	 Ab[e]r was half jn dieser hon? 
	 So vil als nichts/ er floch dauon.50

Versgeschichtlich interessanter als das „Glückhafft Schiff“ ist eine andere Dich-
tung Fischarts, nämlich seine Übersetzung der berühmten zweiten Epode des 
Horaz („Beatus ille“). Auch hier hatte sich Fischart 1579 der Knittelreime bedient: 

Wol dem/ der von fremd gschäfften weit 
Vnd vom Stattgmeinen neid vnd streit 
	 Auch von den jnnerlichen krigen 
	 Entlegen/ thut sein Feldgut pflügen/ 
Lebet abgsöndert wie die Alten/ 
Die für die Redlichsten wir halten/ 
	 Vnd auff seim Landgut sich enthellt/ 
	 Liget mit seinem Feld zu Feld. 
Bauwt mit sein Ochssen vnd sein Rossen 
Das Gut von Eltern jm verlossen 
	 Sitzet nicht inn dem Wechsselgaden/ 
	 Jst mit dem Wucher nicht beladen/ 
Darff andern nicht sein Schweyß verzinsen/ 
Noch steygerung treiben mit den Müntzen:51

50 	Johann Fischart: Das glückhafft Schiff von Zürich. Straßburg 1577, f. A ijr.
51 	Johann Fischart: Fürtreffliches artliches Lob/ des Landlustes. In: Charles Estienne und 
Jean Liébault: Siben Bücher von dem Feldbau. Übersetzt von Melchior Sebisch. Straßburg 
1579, f. ):( 5r.

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



86 Vers(re)formen vor der „Poeterey“

Wie im Falle von Schede Melissus und Andreae hat Opitz auch in diesem Fall 
einige Jahrzehnte später den unmittelbaren Vergleich gesucht, um zu demon-
strieren, was sein neues, klassizistisches Ideal konkret bedeutet. Dieselbe Epode 
lautet in den alternierenden Alexandrinern von Opitz, um 1620:

Wohl dem vnd mehr als wohl/ der weit von streit vnd Kriegen/ 
Von Sorgen/ Angst vnd Müh/ sein Vattersgut kan pflügen/ 
	 Lebt sicher vnd in Ruh/ noch wie die alte Welt/ 
	 Vnd lieget nur allein mit seinem Veldt zu Veldt/ 
Spannt Ross vnd Ochsen für/ darf sein Gemüth nicht krencken 
Mit Armer Schweiß vnd Blut/ weiß nichts von wechselbänken/ 
	 Von Wucher vnd Finantz/52

Damit war Opitz allerdings noch nicht zufrieden. 1625 hat er diese Verse noch 
einmal überarbeitet und weiter geglättet:

Wol dem/ vnd mehr als wol/ der weit vom zanck vnd kriegen/ 
Von sorgen/ müh vnd angst/ sein Vatergut kan pflügen/ 
	 Lebt sicher vnd in ruh/ noch wie die alte Welt/ 
	 Bey des Saturni zeit/ vnd pflügt sein kleines Feld. 
Spant Roß vnd Ochsen für/ darff seinen sinn nicht krencken/ 
Vmb armer Leute schweiß/ weis nichts von Wechselbencken/ 
	 Von Wucher vnd Finantz/53

Wie die Übersetzung des dritten Verses bei Horaz („paterna rura bobus exercet 
suis“) mit der auffälligen Formulierung „lieget nur allein mit seinem Veldt zu 
Veldt“ zeigt, muss Opitz die Übersetzung von Fischart gekannt haben.54 Auch 
hier demonstriert Opitz also, wie man es besser machen kann. Genauso wird 
er auch später immer wieder dieselben Gedichte übersetzen, die andere schon 
unmittelbar vor ihm übersetzt haben. Es geht ausschließlich darum, die neuen 
stilistischen und metrischen Techniken vorzuführen. Es geht Opitz um eine Stil-
übung der deutschen Sprache. In den Worten der „Poeterey“:

52 	Martin Opitz: Die Lust des Feldbawes. In ders.: Teutsche Poemata 1624, S. 10. Ed. Witkowski 
S. 25f., GW 2.1, S. 112 druckt die Fassung der Poemata 1625. Die Übersetzung war 1623 bereits 
als Einzeldruck erschienen.

53 	Martin Opitz: Lob des Feldtlebens. In ders.: Deutsche Poemata. Breslau 1625, II. Buch S. 35. 
GW 2.1, S. 112. 

54 	Diesen Nachweis hat schon 1877 ein vornamenloser Namensvetter von Opitz geführt, vgl. 
Opitz: Opitz als Benutzer Fischarts. In: Zeitschrift für deutsche Philologie 8 (1877), S. 477–
482. Vgl. außerdem Gertraud Wüstling: Fischart und Opitz. Ein Vergleich ihrer Bearbeitun-
gen der 2. Epode des Horaz. Diss. phil. Halle/Saale 1950 (masch.), S. 45f. 

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



87Johann Fischart

Eine guete art der vbung aber ist/ das wir uns zueweilen auß den Griechischen 
und Lateinischen Poeten etwas zue vbersetzen vornemen: dadurch denn die 
eigentschafft und glantz der wörter/ die menge der figuren/ vnd das vermögen 
auch dergleichen zue erfinden zue wege gebracht wird.55

Genauso, heißt es an dieser Stelle weiter, haben es auch die Römer gemacht, als es 
darum ging, die lateinische Sprache auf das Niveau der griechischen zu heben. 
Jetzt, 1624, ist es an den Deutschen, zu beweisen, dass auch sie an ihrer Sprache 
arbeiten können. Diese Arbeit an der Sprache ist ein mühseliges und langwieriges 
Geschäft, das von Grammatikern, Lexikographen, Sprachforschern und Dichtern 
gemeinsam betrieben werden muss. 1663 heißt es bei Justus Georg Schottel in der 
Vorrede seiner „Ausführlichen Arbeit von der teutschen HauptSprache“:

Die vollige grundrichtige vorstellung und ausarbeitung einer HaubtSprache 
ist ein mühsames/ durch lange zeit und viel fleiß einzurichtendes Werk/ erfo-
dert manchen beystand/ mithandanschlag und samthülfe […].56

Dass gerade Fischart einen solchen Versuch einer Arbeit an der deutschen Spra-
che übernommen hatte – und also nicht nur Knittelreime geschrieben hat – war 
wohl weder Zincgref noch Opitz oder einem seiner Nachfolger bewusst. 

Die Verse Fischarts, in denen eine solche Arbeit an der Sprache gefordert wird, 
finden sich in der „Geschichtklitterung“ (1575). Ausdrücklich heißt es dort, in 
ihnen sei die „Künstlichkeyt“ der „für sich selbs bestendigen Teutischen sprach“ 
nachgewiesen. Die Griechen und Lateiner hätten nämlich kein Recht darauf, das 
„Muss alleyn [zu] essen“, denn jede Sprache habe ihre eigenen Gesetze, „jr son-
dere angeartete thönung“, nach denen Verse in ihr gebildet werden könnten.57 
Die Distichen („Sechstrabende vnd fünfftzelterige Reime“), in denen Fischart den 
praktischen Nachweis erbringt, sind dann allerdings nach antiker Prosodie ge-
messen:

Dapffere mein Teutschen, Adelich von gemüt vnd geplüte. 
	 Nur Euerer herrlichkeit: Ist dises hie zubereyt. 
Mein zuversicht jder zeit ist, hilft mir Götlich güte. 
	 Zupreisen in ewigkeit, Euere Grosmütigkeyt: 
Jhr seit von Redlichkeyt, von grosser streitwarer hande. 
	 Berümt durch alle Land, Jmmerdar ohn widerstand: 
So wer es Euch allesamt fürwar ain mächtige schande. 
	 Würt nicht das Vatterland, Jn künstlichkeit auch bekant. 
Darumb dieselbige sonderlich zuförderen eben 
	 So hab ich mich vnuerzagt, Auff jetziges gern gewagt:  

55 	Opitz: Poeterey S. 71.
56 	Justus Georg Schottel: Ausführliche Arbeit Von der Teutschen HaubtSprache. Braunschweig 

1663, Vorrede f. b iv.
57 	Fischart: Geschichtklitterung S. 53.

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



88 Vers(re)formen vor der „Poeterey“

Vnd hoff solch Reimes art werd euch ergetzlichkeit geben, 
	 Sintemal eyn jeder fragt, Nach Newerung die er sagt. 
O Harffeweis Orpheus, jetzumal kompt widerumb hoche 
	 Dein artige Reimeweiß, Zu jrigem ersten preiß: 
Dan du eyn Tracier von geburt vnnd Teutscher Sprache 
	 Der erst solch vnterweist, Frembd Völkeren allermeyst, 
Diselbige lange zeit haben mit vnserer kunste 
	 Alleyn sehr stoltziglich, Gepranget vnpilliglich: 
Jetzumal nun baß bericht, wollen wir den fälschlichen dunste 
	 Jn nemmen fom angesicht, Vns nemmen zum Erbgedicht.58

Diese Verse zeugen zweifellos von einem stark ausgeprägten Stilwillen und bele
gen mehr als alles Andere die Berechtigung von Zincgrefs eingangs zitiertem 
Lob, „was statliches dieser mann hette leisten können“, wenn er nur gewollt hät-
te. Aber er wollte nicht, und zwar programmatisch. Fischarts Ideal ist nicht der 
klassizistische Stil, den Opitz fünfzig Jahre später fordern und durchsetzen wird, 
sondern eine bewusste Arbeit an und mit den Prinzipien des Knittelreims. Gegen 
die späteren Prinzipien von Opitz verzichtet Fischart nicht auf Apokopen und 
Synkopen („mein“, „Götlich“, „Würt“, „hoff“, „solch“, „erst“, „frembd“, „bericht“) 
und schreckt auch vor der Hinzufügung eines e oder gar eines -lich am Wortende 
(„geplüte“, „hande“, „hoche“, „kunste“, „vnpilliglich“, „dunste“) oder eines e oder 
ig im Wortinneren („zuförderen“, „Völkeren“, „stoltziglich“) nicht zurück, wenn er 
eine zusätzliche Silbe braucht. 
An einer Reinheit der Reime ist Fischart nicht interessiert („widerstand“ auf 

„bekant“, „hoche“ auf „Sprache“, „preiß“ auf „allermeyst“, „vnpilliglich“ auf „Erb
gedicht“) und im Gegensatz zu den späteren Regeln von Opitz verwendet er den 
Reim auch nicht nur am Versende, sondern gezielt in den Pentametern als Bin
nenreim. Syntaktische Verständlichkeit, die Opitz insbesondere durch das Ver
bot von Inversionen sicherstellen möchte, ist für Fischart ebenfalls kein Ideal. Im 
Gegenteil verstellt er die Syntax gezielt, um einen pindarisch-erhabenen Stil zu 
erzeugen, wie er dem vom Enthusiasmus entrückten Dichter ziemt.
Auch und gerade mit solchen Versen verkörpert Fischart jenen „Gegenkanon“ 

einer volkssprachlichen imitatio der Antike, die sich – wie Jan-Dirk Müller ge-
zeigt hat – gerade nicht an deren klassizistischen Normen messen lassen wollte, 
sondern im Gegenteil das antike Vorbild in die Lebenswelt des 16. Jahrhunderts 
holte.59 Mit der Durchsetzung der klassizistischen Normen, wie sie Opitz in der 
„Poeterey“ für die deutschsprachige Dichtung gefordert hat, ist diese Möglich-
keiten verschüttet worden. Die volkssprachliche, nicht klassizistisch geregelte 
Dichtung eines Fischart sank hinab zur volkstümlichen, naiven und „einfelti-

58 	Fischart: Geschichtklitterung S. 53f. Vgl. oben S. 55f.
59 	Jan-Dirk Müller: Fischarts Gegenkanon. Komische Literatur im Zeichen der imitatio. In: 
Maske und Mosaik. Poetik, Sprache, Wissen im 16. Jahrhundert. Hg. v. Jan-Dirk Müller und 
Jörg Robert. Berlin 2007, S. 281–321. 

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



89Versreform nach französischem Vorbild: der „Aristarch“

gen“ Dichtung.60 Sie stand jetzt auf einmal neben dem Meistergesang: was ange
sichts der Bildungsvoraussetzungen Fischarts – wie sie symptomatisch in den 
zitierten Versen zum Ausdruck kommt – eine absurde Verortung ist.

Mit Schede Melissus und Fischart sind die beiden avanciertesten Reformver-
suche vor Opitz benannt. Interessanterweise waren beide auch mit den Arbei-
ten des jeweils anderen vertraut und wussten sich in herzlicher Abneigung ver-
bunden. Als „vnpoetisch neu Postimeliseisch Ketzerei“ bezeichnete Fischart die 
Psalmen Schedes in der „Geschichtklitterung“ und machte Schede gleichzeitig 
sein Engagement in einem Mäßigkeitsverein zum Vorwurf: „Was geht vns die 
vnpoetisch neu Postimeliseisch ketzerei an, die alten Marckstein seind nit zu-
verrucken: was setzt man die Musas so trucken?“ – Schede seinerseits nannte 
Fischart einen Trunkenbold, der die Gicht nicht nur in den Beinen, sondern auch 
im Kopf habe.61 

6	 Versreform nach französischem Vorbild: der „Aristarch“
Der Orientierung am antiken Modell steht seit den letzten Jahrzehnten des 
16. Jahrhunderts eine zweite Tradition gegenüber, die den deutschen Vers nach 
französischem Muster gestaltet. Es geht also darum, die Künstlichkeit und Kunst
fertigkeit der französischen Vorbilder nachzuahmen, darunter an erster Stelle 
Ronsard und die Dichter der Pléiade. Es gilt, die „Schande und Schmach“, dass 
Deutschland diesen Dichtern nichts entgegenzusetzen hatte, auszuwetzen, mit-
hin den Nachweis zu erbringen, dass es in der deutschen Sprache, so „unausge
bildet und rau“ man sie schelten mag, möglich ist, „in denselben Versmaßen und 
mit ähnlicher Würde wie jene andern Völker zu dichten.“62 
Das Problem der Inkompatibilität bleibt allerdings dasselbe, denn die franzö-

sische Prosodie beruht ebenfalls nicht auf der natürlichen Betonung der Wörter. 
Diese gibt es zwar, sie hat aber für die Versgestaltung nicht dieselbe Bedeutung, 
die sie im Deutschen hat. Nicht der Wortakzent, sondern der Satzakzent, der sich 
im Vers zur Zäsur und zum Ende hin senkt, spielt in der französischen Prosodie 
die entscheidende Rolle. Anders als in der antiken Metrik ist das Versinnere da-
durch nicht nach festen Betonungsstellen (oder Längen und Kürzen) gegliedert. 
Der natürliche Wortakzent bildet eine „schwebende Betonung“, die nur vor der 
Zäsur und am Versende metrisch fest zu besetzende Stellen hat. Dem entspre-
chend unterscheidet die französische Prosodie auch nicht lange und kurze oder 
betonte und unbetonte Silben, sondern nur männliche und weibliche Wörter. 
Weibliche Wörter enden auf ein e oder auf eine Silbe, die ein e enthält, männliche 
Wörter auf alle anderen Silben. Eine Fußmetrik nach antikem Vorbild ist mit die-

60 	Auf diese im Grunde nicht nachvollziehbare Charakteristik von Fischarts Dichtung als 
„einfeltig“ durch Zincgref im Anhang zu seiner Ausgabe der „Poemata“ von Opitz – vgl. 
das Zitat oben – hat Müller: Fischarts Gegenkanon S. 284 hingewiesen.

61 	Fischart: Geschichtklitterung (1. Kap.), S. 26. Vgl. Höpfner: Reformbestrebungen S. 27.
62 	Opitz: Aristarch S. 87 und S. 92.

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



90 Vers(re)formen vor der „Poeterey“

ser Unterscheidung nicht möglich. Entscheidend für das Versinnere ist die Zahl 
der Silben. Im Fall des Alexandriners, der wichtigsten französischen Versart, sind 
dies zwölf Silben im männlichen und dreizehn Silben im weiblichen Vers.63 

Überträgt man diese Regeln auf das Deutsche, ergibt sich ein denkbar einfa-
ches Prinzip, das sich in seinem wichtigsten Element, der Zahl der Silben, zudem 
eng an den deutschen Knittel anlehnt: 

Einzuhalten ist wenigstens64 die Zahl der Silben, dass nämlich die längeren 
Verspaare nicht mehr als dreizehn, die kürzeren nicht mehr als zwölf Silben 
zählen. Bei diesen muss die letzte Silbe immer lang sein, bei jenen muss sie mit 
schwächerer und gleichsam entschwebender Betonung ausgesprochen wer
den. Es ist auch genau zu beachten, dass überall die sechste Silbe einen Wort-
schluß bildet und dass der Vers dort gleichsam einen Einschnitt hat.65

Das sind die Worte, mit denen Opitz 1617 in seinem „Aristarch“ zum ersten Mal die 
Regeln des französischen Alexandriners für die deutsche Sprache formuliert. Nach 
eigenem Bekenntnis ist ihm darin Ernst Schwabe von der Heyde dabei (in seinen 
schon im 17. Jahrhundert verloren gegangenen Gedichten) vorausgegangen.66 Opitz 
zitiert dessen Übersetzung des Eingangssonetts von Petrarcas „Canzoniere“ und 
überliefert damit eines der wenigen bekannten Werke dieses Dichters:

Ihr die ihr höret an wie mancher sturmwind wehet/ 
	 Durch seufftzen ohne zahl in meinen reimelein/ 
	 Vnd einen weiten bach darin/ vol trenelein/ 
	 Vnd ein vorletztes hertz vol tausent wunden sehet. 
Erlernet wol hierauß was man in Lieb’ ausstehet/ 
	 Darin die junge zeit mich lies ergeben sein/ 
	 Als ich für wahre lust hielt’ einen falschen schein/ 
	 Darüber mich jetzund hertzliche rew’ umbfehet: 
Vnd fliehet solche brunst vnd jhre süsse Gifft/ 
	 Der eiteln schönheit glantz/ die vns das Hertz schnell trifft/ 
	 Vnd angst vnd schmertzen vol witzlos herummer leitet: 

63 	Zum folgenden vgl. Wagenknecht: Weckherlin und Opitz S. 20–24.
64 	Ulrich Bornemann: Anlehnung und Abgrenzung. Untersuchungen zur Rezeption der nie

derländischen Literatur in der deutschen Dichtungsreform des siebzehnten Jahrhunderts. 
Assen, Amsterdam 1976, S. 78 bemerkt zu Recht, dass schon das Adverb „saltem“ („wenig-
stens“) darauf hinweist, dass Opitz bereits zu diesem Zeitpunkt eine Versform bekannt ge
wesen sein muss, die über diese Gebote hinaus auch noch eine weitergehende Festlegung 
der Betonung ermöglichte. Wie die folgenden Verse zeigen (besonders eindringlich der erste 
Vers mit seinem zweimaligen „O Fortun“, das sich keiner alternierenden Betonung fügt), hat 
Opitz diese Regel jedoch noch nicht angewandt.

65 	Übersetzung Wittkowski. Opitz Aristarch S. 91. Lat. Orig. in Opitz: Lateinische Werke Bd. 1, 
S. 84.

66 	Zu Schwabe vgl. zuletzt Achim Aurnhammer: Neues vom alten Ernst Schwabe von der 
Heyde: Drei Sonette auf die Krönung des Kaisers Matthias (1612). In: Daphnis 31 (2002), 
S. 279–298.

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



91Versreform nach französischem Vorbild: der „Aristarch“

Ohn Tugend ist schönheit nur ein triegliches Kleidt; 
	 Wer solcher dienstbar ist/ dem lohnet rew’ vnd leidt: 
	 Auß Tugend wahre lust allein wird zubereitet.67

Einige der Beispielverse von Opitz selbst, die nach diesem französischen Prinzip 
gebaut sind:

O Fortun/ o Fortun/ stieffmutter aller frewden/ 
	 Anfeinderin der lust/ erweckerin der noth/ 
	 Du todtes leben/ ja du lebendiger Todt/ 
Durch welcher grimm sich mus manch trewes hertze scheiden. 
Sol deine grawsamkeit den auch mein junges leben 
	 (Des allen vngeacht das mir Natura mehr 
	 Als ich auch wirdig bin geschencket gunst vnd ehr) 
In trübniß vnd gefahr so trawrig lassen schweben? 
Du scheutzliche Chimer sieh wozu du mich bringest/ 
	 Da ich von kindheit an mit vnverwandtem sin/ 
	 Standhafft vnd vnverzagt alzeit gewesen bin/ 
Jetzt bitter zehren mich auch zuvergiessen dringest.68

Sowohl Schwabe wie Opitz beachten das aus dem Französischen übernommene 
Hiatverbot und apostrophieren das apokopierte e („Lieb’ ausstehet“, „rew’ vnd 
leidt“). Die Betonung innerhalb der Verse alterniert nicht regelmäßig, aber die 
sechste Silbe ist betont und bildet einen Wortschluss und dadurch die Zäsur. Die 
zwölfsilbigen Verse enden auf eine betonte und die dreizehnsilbigen auf eine un-
betonte Silbe. 
Für die Formulierung des französischen Versgesetzes ist Ronsards „Abbregé 

de l’art poetique françoys“ (1565) das Vorbild. Dort heißt es im Abschnitt „Des 
vers alexandrins“: 

Les Alexandrins tiennent la place en nostre langue, telle que les vers heroïques 
entre les Grecs et Latins,69 lesquels sont composez de douze à treize syllabes, 
les masculins de douze, les fœminins de treize, et ont tousjours leur repos sur 
la sixiesme syllabe, comme les vers communs sur la quatriesme, dont nous 
parlerons apres.70 Exemple des masculins: Madame baisez-moi, je meurs en vous 
baisant, où tu vois manifestement le repos de ce vers estre sur la sixiesme syl-

67 	Opitz: Aristarch S. 90.
68 	Opitz: Aristarch S. 88.
69 	Diese Bemerkung hatte Opitz schon kurz zuvor aufgenommen, „Aristarch“ S. 88: „So habe 
ich zuerst mich in jener Versart versucht, welche die Franzosen […] Alexandriner nennen 
und die sie anstelle der lateinischen Hexameter verwenden.“ Ronsard lobt sich seinerseits 
am Ende dieses Abschnitts dafür, der erste gewesen zu sein, der die Alexandriner im Fran-
zösischen „in Mode und Ehre“ gebracht habe.

70 	Auch bei Opitz werden die vers communs gleich im Anschluß eingeführt, vgl. Aristarch 
S. 91. GW S. 72.

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



92 Vers(re)formen vor der „Poeterey“

labe. Exemple du feminin: O ma belle maistresse, as-tu pas bonne envie. Tu dois 
icy noter que tous mots François qui se terminent en es, ou en e, lente sans force 
et sans son, ou en ent, pluriers des verbes, sont feminins: tous les autres de 
quelque terminaison qu’ils puissent estre, sont masculins.71 

Damit sind die metrischen Regeln für den französischen Alexandriner formu-
liert. Es gibt männliche und weibliche Verse mit zwölf oder dreizehn Silben, wo-
bei die männlichen Verse auf ein männliches Wort enden, die weiblichen auf ein 
weibliches. Weibliche Wörter enden auf -es, ein stummes -e oder auf -ent, männ-
lich sind alle anderen Wörter. Diese Regel wendet Opitz auf die deutsche Sprache 
an, wobei er, wie seine Beispiele zeigen, in der Praxis auch die deutschen Wörter 
auf -en, -et und -est72 (also die wichtigen Verbformen „leben“, „lebet“, „lebest“) 
als weiblich zählt. 
Opitz bildet also eine falsche Regel, kommt aber zu richtigen Ergebnissen. 

Denn offensichtlich enden Wörter mit diesen Endsilben im Deutschen unbetont 
und die Wörter oder Wortformen, die keine solche Endsilben haben, betont oder 
aber können als einsilbige zumindest betont stehen. Die Reime und Zäsuren von 
Opitz’ Beispielversen im „Aristarch“ (darunter die oben zitierten) bezeugen dies. 
Weiblich sind z.B.: „frewden“, „scheiden“, „leben“, „bringest“, „dringest“, „hitze“, 
„nütz e“. Männlich sind, das heißt an betonter Stelle stehen, unter anderen: „For-
tun“, „lust“, „noth“, „grawsamkeit“, „vngeacht“, „mehr“, „gefahr“, „vnverzagt“, 
„zufried’“, „genung“, „geführt“, „gilt“. In allen diesen Fällen entsprechen die weib
lichen und männlichen Wörter dem deutschen Betonungsgesetz.
Nur an einer Stelle wird deutlich, dass Opitz sich tatsächlich nicht um die 

natürliche Betonung der Wörter kümmert (und also noch nicht oder zumindest 
nicht immer nach dem Gehör entscheidet), sondern die französische Regel me
chanisch anwendet. In den Versen: 

Ist er gar wol zufried’: er helt es für rühmlich, 
Das, ob ers könte thun, er doch nicht reche sich,73 

ist „rühmlich“, das nach dem deutschen Betonungsgesetz auf der ersten Silbe be-
tont werden muss, als männliches Wort (es endet nicht auf eine Silbe mit e) mit 
dem „Ton“ auf der letzten Silbe verwendet. Dies ist besonders unschön, da Opitz 
damit auch eine unbetonte auf eine betonte Silbe reimt. Auch Schede Melissus 
hatte das in seiner Psalmenübersetzung noch getan, wahrscheinlich auch hier in 
einer mechanischen Übernahme der französischen Regeln.74

71 	Pierre de Ronsard: Abbregé de l’art poetique françoys. In ders.: Œuvres complètes. Hg. v. 
Jean Céard, Daniel Ménager u. Michel Simonin. Paris 1994, Bd. 2, S. 1174–1189, hier S. 1184.

72 	Die Beispielverse im „Aristarch“ S. 88 zeigen, dass Opitz auch „bringest“ und „dringest“ als 
weibliche Wörter verwendet.

73 	Opitz: Aristarch S. 88. GW S. 69.
74 	Vgl. Jellinek: Vorwort. In: die Psalmenübersetzung des Paul Schede Melissus (1572). Hg. v. 
Max Hermann Jellinek. Halle a.S. 1896, S. LXf.

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



93Versreform nach französischem Vorbild: der „Aristarch“

Grundsätzlich aber wird deutlich, was der Opitz des „Aristarch“ an Möglichkei
ten verschenkt. Denn im Deutschen gibt es eben sehr viel mehr unbetonte Endsil
ben als nur die Silben mit e, wie zum Beispiel alle Wörter auf -lich, -in, -lig, -tig, 
-isch, -lein, -nis, -bar, -los, -sam, -ung usw.75 In diesen Wörtern führt die mechani
sche Übertragung der französischen Regel zu einem Paradox. Nach der Unter
scheidung von männlichen und weiblichen Wörtern handelt es sich um männli-
che Wörter, dennoch aber sind sie offensichtlich auf der letzten Silbe nicht betont. 
Sie können deshalb weder vor der Zäsur noch im männlichen Reim stehen, denn 
nach den eigenen Regeln ist die letzte Silbe mit einem „langen Ton“ zu besetzen. 
Dass Opitz die Problematik dieser Wörter bewusst war, zeigt die Tatsache, dass 
(mit Ausnahme der zitierten Verse) solche Wörter in seinen (und in den von Ernst 
Schwabe übernommenen) Beispielen auch tatsächlich nicht benutzt werden. 

Auf der Seite der weiblichen Wörter stimmt die Regel insofern, als tatsächlich 
alle deutschen Wörter, die auf eine Silbe mit -e, -en oder -es enden, unbetont 
enden. Allerdings führt die erzwungene Beschränkung der weiblichen Reime 
auf diese Wörter im Deutschen zu einer völlig unnötigen Monotonie, nämlich zu 
zahlreichen Verb- und vor allem Infinitivformen in der Reimposition. Anders als 
im Französischen sind die Endsilben mit e im Deutschen eben nicht so selbstver
ständlich und allgegenwärtig wie im Französischen. 
Gegenüber der älteren Reimtechnik ist dies ein grundlegender Einschnitt. 

Zwar herrscht in der älteren Knitteldichtung ein massives Übergewicht des 
stumpfen, also männlichen Reims und wenn klingend, also weiblich gereimt 
wird, geschieht dies ebenfalls meistens mit den Silben auf e. Fischart aber z.B. 
nutzt auch die Reime auf -ig, -lich, -igt, -isch, -ung, -lein, -nus, -schaft oder -sam.76 
Genauso reimt Schede in seiner Psalmenübersetzung z.B. „flüchtig“ auf „tüchtig“ 
(Psalm 14) oder „greulich“ auf „fres-meulich“ (Psalm 17). Das ist für Opitz und 
seine Nachfolger nicht mehr möglich.

75 	Man vergleiche neben „rühmlich“ etwa „Gefährtin“, „gläubig“, „lustig“, „Wagnis“, „Kind-
lein“, „scheinbar“, „wahllos“, „folgsam“, „Erfahrung“. Die Substantivierungen auf -heit und 
-keit kann Opitz dagegen verwenden, indem diese Substantivierungen häufig drei- oder 
mehrsilbig sind und die „männliche“ Setzung dieser Wörter damit nicht auffällt, vgl. Opitz’ 
Verse: „Was mir hat die Natur vnd die Erfahrenheit, | Vorsaget an Verstand’ an kunst vnd 
wissenheit“ (Opitz: Poetery S. 91) (Unangenehm fallen hier jedoch die Wortneubildung 
„Erfahrenheit“ und „wissenheit“ auf, die ganz offensichtlich unter Reimzwang entstan-
den sind: „Erfahrung“ ist eben ein Wort, das Opitz im Reim nicht benutzen konnte.) Alle 
zweisilbigen Substantive, die auf der der ersten Silbe betont werden und nicht auf eine der 
e-Silben enden, werden jedoch zum Problem („Schönheit“, „Natur“), genauso wie die zu
sammengesetzten Substantive („Vaterland“, „Sturmwind“, „Wehmut“). Auch sie können als 
weibliche Reime nicht verwendet werden und müßten, als männliche verwendet, gegen ihre 
natürliche Betonung und die eigene Regel gesetzt werden.

76 	Anton Englert: Die Rhythmik Fischarts. Ein Beitrag zur Geschichte der deutschen Metrik. 
München 1903, S. 88–92.

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



94 Vers(re)formen vor der „Poeterey“

7	 Die französische Technik bei Jan van der Noot und Paul Schede 
Melissus

Trotz all dieser Nachteile kann Opitz im „Aristarch“ seinen Beweis zu Recht mit 
der Bemerkung schließen, dass sich also bei den Franzosen kein Versmaß und 
keine Dichtungsart fänden, die nicht auch im Deutschen nachgebildet werden 
können.77 Freilich war Opitz im Jahr 1617 alles andere als der erste, der diesen Be-
weis geführt hatte. Wenn auch niemand vor ihm die Regel formuliert hat, so war 
das Prinzip der Nachbildung französischer Versformen doch allgemein bekannt. 
Über den Umweg von Übersetzungen aus dem Niederländischen, wo man die 
französische Technik schon früher angewandt hatte, waren schon um 1615 po-
litische Flugblätter mit Alexandrinern in den deutschsprachigen Raum gelangt. 
Deren Verfasser waren wahrscheinlich nicht durch Regelanwendung, sondern 
durch die Nähe der niederländischen und der deutschen Sprache auf dem Weg 
der Übersetzung zu einer Nachbildung der französischen Alexandriner gelangt.78 
Noch wesentlich früher, schon zwischen 1573 und 1576 war in Köln „Das Buch 

Extasis“ des Niederländers Jan van der Noot in deutscher Übersetzung erschie-
nen. Es handelt sich um die Darstellung einer neuplatonischen Seelenreise nach 
dem Modell der „Hypnerotomachia Poliphili“. Ihre vers communs (über 2200) 
sind bereits klar nach dem französischen Modell gearbeitet. Die Anrufung der 
Musen in den ersten Versen lautet:

Gottlich schwestern/ Muse[n] heilig vnd schöne 
Die jr regiert vnd setzet ewern throne 
Auff Parnasso den zweyspitzigen berg 
Göttlicher wohnung/ da jr vber zwerg 
Nach dem gethön der laut Phebi erklinget 
Euwr herrlich stim/ und so gar leiblich singet:79 

77 	„Dabei wären wir doch in der Lage, nicht nur ebenso erfolgreich, sondern auch in denselben 
Versmaßen und mit ähnlicher Würde wie jene andern Völker zu dichten.“ (Aristarch S. 87) 
„Kurz, es findet sich bei keinem jener Völker eine Dichtungsart, in der nicht auch wir in der 
deutschen Sprache, mag man sie auch unausgebildet und rauh schelten, mit ihnen wettei-
fern könnten.“ (Aristarch S. 92)

78 	Vgl. Leonard Forster: Die Niederlande und die Anfänge der Barocklyrik in Deutschland. 
Groningen 1967. Zu Alexandrinern auf politischen Flugblättern um 1630 vgl. Elisabeth Lang: 
Das illustrierte Flugblatt des Dreissigjährigen Krieges – ein Gradmesser für die Verbreitung 
der Opitzischen Versreform? In: Daphnis 9 (1980), S. 65–87.

79 	Zit. nach dem Ndr. in C.A. Zaalberg: The Olympia Epics of Jan van der Noot. Assen 1956, 
S. 37. Das gleichzeitig in drei Sprachen (Deutsch, Niederländisch und Französisch) erschie-
nene Buch, mit äußerst anspruchsvollen Kupferstichen verziert, verdiente dringend eine 
genauere Studie. Auf die Verstechnik hingewiesen hat Leonard Forster: Die Niederlande 
und die Anfänge der Barocklyrik in Deutschland. Groningen 1967. 

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



95Die französische Technik bei Jan van der Noot und Paul Schede Melissus

Auch Alexandriner nach französischem Modell schreibt van der Noot bereits, 
und zwar innerhalb der dem Buch eingearbeiteten Sonette.80 „Das Buch Extasis“ 
hat aber wohl keinerlei Spuren hinterlassen, jedenfalls kennt es schon wenig spä-
ter niemand mehr. Hätte Zincgref es gekannt, hätte er in seinem Anhang zu den 
„Poemata“ sicher darauf verwiesen. 
Bekannt geworden – auch schon in seiner Zeit durch den Abdruck von Zin-

cgref im Anhang der „Poemata“ – ist dagegen das Epithalamium in Sonettform 
von Paul Schede Melissus aus dem Jahr 1579:

Jörgen von Averli, vnd Adelheiten von Grauwart.

Was im Weltkreise rund allenthalb lebt vnd schwebet/ 
Wehrhafft erhalten wirdt durch gleich eintrechtigkeit/ 
	 Dann gott vorkommen hat alle Zwyspaltigkeit 
	 Daß inn all seim Geschöpff keins widers ander strebet. 
Zwar jglicher Natur jhr eigenschafft anklebet/ 
	 Jrrdisch vnd Himmlisch ding helt seine Richtigkeit. 
	 Diß alles wirckt die Lieb durch jhr Einhelligkeit/ 
	 Vnd macht/ dass in seim Standt nichts widersinns sich hebet/ 
Lieb ist ein Bidergeist/ auß Fewr vnd Lufft vereint/ 
	 Ders Hertz mit Girdt enttzündt/ den mut mit Luste kühlet/ 
	 Da eins Gemühts vnd Willn ein par Ehvolck sich meint/ 
Solch jnre Brunst vnd Hitz mit frischer labung fület/ 
Dem Edlen Averli Adelheit die Herzliebe. 
Die Seel Menschlicher Seel ist Flammbrünstige Liebe.81 

Neben den Versen Lobwassers und van der Noots sind das die ersten Alexandri-
ner in deutscher Sprache, die die Zäsur nach der dritten Hebung und das Hiat-
verbot streng beachten. Auch hier gelten offensichtlich die französischen Regeln, 
auch hier finden sich weibliche Reime nur auf Endsilben mit e, im männlichen 
Reim und vor der Zäsur stehen nur Wörter, die nach den französischen Regeln 
als männlich gelten. Schede beachtet die natürliche Betonung der Wörter, glie-
dert das Versinnere aber nicht im Sinne einer antikisierenden Fußmetrik, auch 
wenn es eine Tendenz zur strengen Alternation gibt. Besonders signifikant ist 

80 	Abdruck zweier Sonette in: Das deutsche Sonett. Ausgew. u. hg. v. Jörg-Ulrich Fechner. Mün-
chen 1969, S. 44. Zu van der Noot vgl. auch Anthony J. Harper: On the Development of a 
Poetic Language in Northern Europe: Jan Van der Noot’s Apocalyptic Sonnets and their 
English and German Translation. In: Strathclyde Modern Language Studies 1 (1981), S. 41–59 
und Annemarie Nilges: Imitation als Dialog: Die europäische Rezeption Ronsards in Re-
naissance und Frühbarock. Heidelberg 1988, S. 74–98.

81 	Paul Schede Melissus in Opitz: Poemata 1624, S. 171f. GW 2.1, S. 231. Vgl. dazu L. Forster und 
J.-U. Fechner: Das deutsche Sonett des Melissus. In: Rezeption und Produktion zwischen 
1570 und 1730. Festschrift Günther Weydt. München 1972, S. 33–51.

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



96 Vers(re)formen vor der „Poeterey“

außerdem der identische Reim „Herzliebe“ auf „Liebe“. Im Französischen ist er 
erlaubt, Opitz wird ihn jedoch in der „Poeterey“ verbieten. 

Für Schede musste es aufgrund seiner Verehrung für Ronsard und seiner en-
gen Kontakte zur Pléiade besonders naheliegen, die französischen Regeln auf das 
Deutsche zu übertragen. Die Gedichte von Ronsard übersetzt Schede jedoch nicht 
ins Deutsche, sondern ins Lateinische. Als neulateinischer und nicht als deut-
scher Dichter erlangte Schede europaweiten Ruhm.82 
Neben dem Sonett an Jörgen von Averli hat es ein weiteres Gedicht – nicht zu-

letzt dank der Bearbeitung desselben Motivs durch Goethe –, ebenfalls aus dem 
Anhang zu Opitz’ „Teutschen Poemata“, in die Anthologien geschafft: 

Rot Röslein wolt’ ich brechen 
	 Zum hübschen Krentzelein: 
Mich Dörner thaten stechen 
	 Hart in die finger mein. 
Noch wolt’ ich nit lan ab. 
	 Ich gunt mich weiter stecken 
	 In Stauden vnd in Hecken: 
	 Darin mirs wunden gab.

O dorner krum’ vnd zacket/ 
	 Wie habt jhr mich zerschrunt? 
Wer unter euch kompt nacket/ 
	 Der ist gar bald verwunt. 
Sonst zwar könt jhr nichts mehr: 
	 Ihr keiner Haut thut schonen/ 
	 Noch nitlicher Personen/ 
	 Wans gleich ein Göttin wer.

82 	Zu Schede als neulateinischem Dichter vgl. die Arbeiten von Eckart Schäfer, ich verwei-
se stellvertretend auf: Eckart Schäfer: Paulus Melissus (Schede). In: Deutsche Dichter der 
frühen Neuzeit (1450–1600): Ihr Leben und Werk. Hg. von Stephan Füssel. Berlin 1993, 
S. 545–560; Eckart Schäfer: Deutscher Horaz. Conrad Celtis – Georg Fabricius – Paul Melis-
sus – Jacob Balde. Die Nachwirkung des Horaz in der neulateinischen Dichtung Deutsch-
lands. Wiesbaden 1976, S. 65–108; und Eckart Schäfer: Paulus Melissus – der erste deutsche 
Petrarkist? In: Francesco Petrarca in Deutschland. Hg. v. Achim Aurnhammer. Tübingen 
2006, S. 91–110. Eine Auswahl in deutscher Übersetzung findet sich in: Neulateinische Lyrik. 
Hg. v. Wilhelm Kühlmann  u.a. Frankfurt/M. 1997. Zu Schedes Verbindung zur Pléiade vgl. 
Pierre de Nolhac: Un poète rhénan ami de la Pléiade. Paul Melissus. Paris 1923. Zum Verhält-
nis von deutschsprachiger und lateinischer Dichtung bei Schede vgl. Jörg Robert: Deutsch-
französische Dornen: Paul Melissus Schede und die Pluralisierung der späthumanistischen 
Poetik zwischen Latinität und Volkssprache(n). In: Abgrenzung und Synthese. Lateinische 
Dichtung und volkssprachliche Traditionen in Renaissance und Barock. Hg. von Marc Föc-
king und Gernot M. Müller. Heidelberg 2007, S. 207–229 und die für diesen Zusammenhang 
grundlegende Studie Jörg Robert: Manierismus des Niedrigen. Paul Schede Melissus und 
die deutsche Lyrik um 1600. In: Daphnis 39 (2010), S. 577–610. Den Stand der Forschung fasst 
Jörg Robert in dem Art. zu Schede Melissus in: Verfasserlexikon Frühe Neuzeit in Deutsch-
land Bd. 5, S. 477–494 zusammen.

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



97Die französische Technik bei Jan van der Noot und Paul Schede Melissus

Sie hats wol selbs erfahren/ 
	 Die schöne Venus zart/ 
Als sie stund in gefahren/ 
	 Vnd so zerritzet ward. 
Daher die Röslein weis 
	 Von Bluttrieffenden nerben 
	 Begunten sich zu ferben: 
	 Den man vericht den preis.83

Abgesehen von dem etwas problematischen Vers „Von Bluttrieffenden nerben“ 
sind diese Verse streng alternierend gebaut. Wie es später Opitz fordern wird, 
vermeidet Schede den Hiat durch Apokope und apostrophiert das ausgefalle-
ne e („wolt’ ich“). Gegen Opitzens spätere Forderungen apokopiert er allerdings 
auch dort noch Silben, wo es nicht durch Hiatvermeidung legitimiert ist („Rot“ 
statt „rotes Röslein“, „Finger mein“ statt „meine“, „Göttin wer“ statt „were“, „Rös-
lein weis“ statt „weise“) und nur der Silbenzahlreduktion dient („mirs“ „wans“, 
„hats“, vor allem aber „lan“ statt „lassen“). Schede stellt das Adjektiv nach („finger 
mein“, „dorner krum’“, „Röslein weis“), reimt unsauber („zart“ auf „ward“) oder 
verändert den Vokal willkürlich um des Reims willen („nerben“ statt „narben“, 
um auf „ferben“ zu reimen; „wer“ statt „wär[e]“, um auf „mehr“ zu reimen – und 
auch auf diese lautliche Abweichung weist Opitz ausdrücklich hin). Als schwerer 
Fehler wird die Hilfskonstruktion mit „thut“ gelten, die nur dazu dient, das Verb 
in die Reimposition zu bringen („Ihr keiner Haut thut schonen“).84 

Mit diesen Versen unterscheidet sich Schede Melissus zwar von den mühsam 
verschleierten Knittelreimen eines Theobald Hock, ist aber auch noch weit weg 
von den „Teutschen Poemata“ des Martin Opitz. Dennoch hat Zincgref 1624 sol-
che Gedichte in seinen „Anhang“ zu diesen „Poemata“ aufgenommen und Sche-
de Melissus damit auf eine Stufe mit Opitz gestellt. Wenn Opitz später in der 
„Poeterey“ ausgerechnet immer wieder Schede als schlechtes Beispiel heraus-
greift, dürfte das deshalb weniger gegen Schede gerichtet sein, der längst schon 
gestorben war, als gegen Zincgref, dem Opitz an solchen Beispielen demonstriert, 
was er alles nicht verstanden hat, wenn er Gedichte wie die Schedes zum „Muster 
und Fürbilde“ erklären will und neben seine eigenen Gedichte stellt.85 

83 	Schede Melissus zit. nach Opitz: Poemata 1624, S. 165f. GW 2.1, S. 223f. 
84 	Eine gegenteilige Einschätzung bei Jörg Robert: Heidelberger Konstellationen um 1600. Paul 
Schede Melissus, Martin Opitz und die Anfänge der „Deutschen Poeterey“. In: Die Wittels-
bacher und die Kurpfalz in der Neuzeit. Zwischen Reformation. Hg. v. Wilhelm Kreutz  u.a. 
Regensburg 2013, S. 373–387, hier bes. S. 385–387, der den Unterschied zwischen Schede und 
Opitz weit geringer veranschlagt und infolge dessen bei Opitz den Impuls ausmacht, Schede 
mit einer „damnatio memoriae“ zu belegen und sich selbst zum voraussetzungslosen Neu-
anfang zu stilisieren. 

85 	Opitz: Poemata 1624, S. 161. Ausgabe Witkowski S. 3. GW S. 218.

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



98 Vers(re)formen vor der „Poeterey“

8	 Die französische Technik bei Georg Rudolf Weckherlin

Ein weiteres Beispiel für die französische Technik ist Michael Maiers „Atalanta 
fugiens“, ein naturphilosophisches Emblembuch, das 1617 erschienen ist. Zwar 
ist das Buch auf Latein verfasst, die einzelnen Embleme jedoch werden von deut-
schen Alexandrinern begleitet, die nach dem französischen Modell gebaut sind: 

Die Frucht im Bauch deß Winds/ welche noch verborgen lebet/ 
So ferne in dieses Liecht dieselbe wirt erhebet/ 
Kan allerhohen Helden Raht vnd That vbergehen weit 
Durch Kunst vnd starcke Gwalt vnd seines Leibes Arbeit; 
Schaw/ daß er nicht vnziemlich vor der Zeit geboren werd/ 
Sondern in rechter Maß komme lebendig auff die Erd.86

Mit diesen Versen gehört Michael Maier, der mehrere Jahre am Kassler Hof gelebt 
hat, zur metrischen, höfischen Avantgarde der Zeit. 
Auf diesen höfischen Kontext der neuen Technik verweisen auch deren zwei 

bekannteste Protagonisten, Tobias Hübner und Georg Rudolf Weckherlin.87 Hüb-
ners Versen, verfasst für das Heidelberger Fest von 1613, kommt dabei die Priori-
tät zu. Weckherlin, der die Technik 1616 zum ersten Mal anläßlich einer Taufe am 
Stuttgarter Hof erprobt, dürfte die Verse Hübners gekannt haben.88 Wie Hübner 
ist auch Weckherlin von sprachpatriotischem Interesse durchdrungen. Trotz der 
nur wenige Zeilen umfassenden Widmung an die Herzogin Barbara Sophia lässt 
Weckherlin es sich nicht nehmen, darauf hinzuweisen, dass seine Gedichte vor 
allem dazu dienten, „reichtumb vnd schönheit“ der deutschen Sprache zu ver-
mehren: 

Wa jhr nu E. F. Gn. [Euer Fürstlichen Gnaden] dise meine geringe arbeit (nach 
meiner vnderthänigen zuversicht) gnädiglich gefallen lassen: So werd ich ver-
ursachet/ mit andern wercken gleicherweiß fort-zufahren/ vnd darinnen vn-
serer sprach (deren die außländer jhre nohturft vnd rawheit/ zwar ohn vrsach/ 
fürwerfen) reichtumb vnd schönheit khünlich zu vermehren […].89 

86 	Michael Maier: Atalanta fugiens, hoc est, Emblemata nova de secretis naturae chymica. Oppen-
heim 1618, S. 12. In einer deutschen Fassung, die Frankfurt 1708 unter dem Titel „Chymisches 
Cabinet“ erschienen ist, sind die Verse neu nach den Opitzschen Regeln verfasst – offensicht-
lich, weil zu diesem Zeitpunkt das Bauprinzip der Verse schon niemand mehr verstanden hat.

87 	Zu Weckherlins Metrik vgl. Christian Wagenknecht: Weckherlin und Opitz. Zur Metrik der 
deutschen Renaissancepoesie. München 1971, S. 25–38, außerdem immer noch Ernst Höpf-
ner: G. R. Weckherlin’s Oden und Gesänge. Ein Beitrag zur Geschichte der deutschen Dich-
tung. Berlin 1865.

88 	Vgl. Georg Rudolf Weckherlin: Triumf newlich bey der F. kindtauf zu Stutgart gehalten. In: 
Stuttgarter Hoffeste. Texte und Materialien zur höfischen Repräsentation im frühen 17. Jahr-
hundert. Hg. v. Ludwig Krapf und Christian Wagenknecht. Tübingen 1979, S. 1–186, hier 
S. 15, wo sich Weckherlin auf das Heidelberger Fest bezieht. Vgl. auch Georg Rudolf Weck-
herlin: Gedichte. Hg. v. Hermann Fischer. Tübingen 1894. Ndr. Darmstadt 1968, Bd. 1, S. 6.

89 	Weckherlin: Triumf S. 7. Vgl. auch Weckherlin: Gedichte. Hg. v. Hermann Fischer, Bd. 1, S. 3.

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



99Die französische Technik bei Georg Rudolf Weckherlin

Noch 1641 wiederholt Weckherlin dieses Argument in der Vorrede zu seinen 
„Gedichten“, wenn es dort heißt, es hätten ihm damals „viel Frembde/ doch vnse-
rer Teutschen Sprach gantz kündige vnd erfahrne Herren“ die „vnmöglichkeit“ 
einer Dichtung in deutscher Sprache vorgehalten.90 Das bekannteste Gedicht, das 
Weckherlin für das Stuttgarter Hoffest als Gegenbeweis verfasst hat, ist das ein-
gangs bereits zitierte Sonett „Die spiegelmacher an das Frawenzimmer“. 
Der eigentlich programmatische Band im Sinne des neuen, höfischen Ideals 

sind aber die 1618 erscheinenden „Oden und Gesänge“. Sie sind der Pfalzgräfin 
Elisabeth gewidmet, der späteren Winterkönigin. Äußerst galant ist die Wid
mung. Die lateinische, englische, französische und deutsche Muse streiten darum 
– und zwar in lateinischen, englischen, französischen und deutschen Versen –, 
wer der Pfalzgräfin huldigen darf. Die deutsche Muse trägt den Sieg davon. Die 
ersten beiden Strophen lauten:

Jhr keusche Nymfen diser welt/ 
An leib vnd sehl so schön-gestaltet/ 
Das jhr die Ehr mehr dan das gelt/ 
Die Zucht mehr dan alles gold haltet; 
	 O all jhr Musen/ deren brust 
	 Nur an der warheit jhren lust; 
Deren mund (süsser dan die rosen) 
Kan erklingen der Götter ehr/ 
Aber gar nicht mit falscher lehr 
Einem Vnwürdigen liebkosen.

Kommet her/ O löbliche schar/ 
(Was Euch auch für sprachen gefallen) 
Lasset Ewre stim süß vnd klar 
Durch den gantzen Vmbkraiß erschallen: 
	 Singet mir nach/ die ich ja nicht 
	 Nur ein einiges wort erdicht/ 
Singet mir nach was jhr selbs sehet/ 
Das (namlich) aller Schönheit blum/ 
Vnd diser welt übriger ruhm 
Allein auff Elisa bestehet.91

90 	Weckherlin: Gaistliche und weltliche Gedichte. Amsterdam 1641, Vorrede f. A3r: „So kan ich 
auch allhie zugestehen nicht vmbgehen/ daß indem vor vielen jahren viel Frembde/ doch 
vnserer Teutschen Sprach gantz kündige vnd erfahrne Herren/ mir vnserer Poesy mangel 
vnd vnmöglichkeit fürgeworfen“. Vgl. Weckherlin: Gedichte, hg. v. Fischer, S. 293f.

91 	Weckherlin: Oden vnd Gesänge. Stuttgart 1618, S. 10f. Vgl. Weckherlin: Gedichte, hg. v. Fi-
scher, S. 92f.

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



100 Vers(re)formen vor der „Poeterey“

In diesem Stil einer klar an Ronsard geschulten Odentechnik ist der gesamte 
Band gehalten.92 Einer ganzen Reihe von Oden, an adlige Gönner gerichtet, fol-
gen in der zweiten Hälfte des Bandes petrarkistische Liebesgedichte. Der auffäl-
ligste Unterschied zu Schede Melissus ist Weckherlins fast vollständiger Verzicht 
auf grobe Synkopen und Wortverstümmelungen jeder Art. Weckherlin beachtet 
im Allgemeinen auch das Hiat-Verbot. Die nicht durch Hiat-Vermeidung legiti-
mierten Apokopen halten sich in engen Grenzen. Die Verse haben eine feste Sil
benzahl (acht im männlichen, neun im weiblichen Vers) und sind in ihren Rei-
men kunstvoll verschränkt, wobei als weibliche Reime – hier wie auch sonst im 
Band – nur Reime auf -e, -en oder -et gelten. Wie Christian Wagenknecht bereits 
ausführlich nachgewiesen hat, folgt Weckherlin damit den französischen Regeln, 
die Opitz und Hübner theoretisch formuliert haben.93 

Die Verse haben fast durchgehend vier Hebungen und lassen sich zum Teil 
zwanglos alternierend lesen. Der andere Teil macht jedoch ebenso unmiss
verständlich klar, dass Weckherlin diese Alternation (im Gegensatz zur Silben-
zahl) nicht durchgängig hergestellt und bewusst gewollt hat. Selbst dort, wo er 
die Alternation durch einfache Umstellung der Wörter hätte leicht erzeugen kön-
nen, tut er dies nicht. Das ist vor allem deshalb interessant, weil Weckherlin zu 
denjenigen gehört, die sich später zu den stilistischen Idealen der „Poeterey“ be
kennen.94 Für die Ausgabe von 1648 hat Weckherlin seine frühen Gedichte noch 
einmal überarbeitet und den neuen Regeln angepasst, das heißt sie in ein alter
nierendes Metrum gebracht. Der vierte Vers lautet jetzt:

Die zucht mehr dan ein kleinot haltet;

Der siebte bis zehnte Vers:

Vnd deren mund (süß wie die Rosen) 
Erklingen kan der Götter ehr/ 
Vnd gar nicht mit verfälschter Lehr 
Dem Lob-vnwürdigen liebkosen.95

Weit war der Schritt zur regelmäßigen Alternation offensichtlich nicht.

9	 Die französische Technik bei Tobias Hübner
Für das Hoffest in Heidelberg anlässlich der Hochzeit Friedrichs V. von der Pfalz 
mit Prinzessin Elizabeth, der Tochter Jacobs I. von England schreibt Tobias Hüb-
ner 1613 unter anderem diese Verse:

92 	Zu Weckherlin und Ronsard vgl. Annemarie Nilges: Imitation als Dialog: Die europäische 
Rezeption Ronsards in Renaissance und Frühbarock. Heidelberg 1988, S. 165–177.

93 	Vgl. Wagenknecht: Weckherlin und Opitz S. 20–24.
94 	Vgl. unten Kapitel V.5.
95 	Georg Rudolf Weckherlin: Gaistliche und weltliche Gedichte. Amsterdam 1648, S. 340. Vgl. 
Weckherlin: Gedichte, hg. v. Fischer, S. 92f.

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



101Die französische Technik bei Tobias Hübner

Jhr Frawen zart vnd schön/ der äuglein helles Blitzen 
Thut durch ein glüend fewr zu Stärck vnd Lieb erhitzen 
Die Paßionen groß/ die ohn Mackel vnd Fehl 
Sieden ohn vnterlaß in vnserm Hertz vnd Seel.

Wann jhr ewern favor vns schencket vnd thut geben/ 
So wollen/ Euch zu Ehr/ wir vnser Arm aufheben. 
Nembt an den Preiß/ der Euch herrührt durch vnsre Straich/ 
Gleich wie Wir nemen an/ die Brunst so kombt von Euch.96

Auch hier handelt es sich um Alexandriner nach französischem Modell, bei de-
nen nur die Zahl der Silben sowie die Stellen vor der Zäsur und am Versende 
metrisch festgelegt sind. Die beiden ersten Verse alternieren jambisch, so dass der 
Bruch zu den beiden folgenden Versen umso auffälliger wird. Dass dieser Bruch 
ungewollt ist, zeigt die Schwierigkeit, mit der die erste Hälfte des vierten Verses 
überhaupt zu lesen ist. 
Die Verse illustrieren außerdem mit großem Nachdruck, dass Opitz’ späte-

res Verbot von Fremdwörtern („Paßionen“, „favor“) in deutschsprachigen Versen 
nicht nur sprachpatriotisch, sondern auch stilistisch und metrisch legitimiert ist. 
Schließlich findet sich auch hier wieder zweimal die aus den Knitteln bekannte 
Hilfskonstruktion mit „tun“ („Thut erhitzen“, „thut geben“), die nur dazu dient, 
das Verb im Infinitiv in die Reimposition zu bringen. Der Reim von „Straich“ auf 
„Euch“ zeigt, dass Hübner auch den Reim noch eher nach dem Modell der Knittel 
behandelt. Die zweifache Apokope des e in „unser Arm“ (statt „unsere Arme“), um 
den Hiat zu vermeiden, bleibt noch ohne den Apostroph, den Opitz fordern wird. 
Die Apokope des e in „ohn[e] Mackel“, die nicht durch Hiatvermeidung legitimiert 
ist, sondern nur der Reduktion der Silbenzahl dient, wird Opitz ganz verbieten. 

Ein weiteres Beispiel für die französische Technik, 1619 zwei Jahre nach dem 
„Aristarch“ von Opitz erschienen, ist der erste Teil von Hübners Übersetzung 
von Guillaume de Salluste Du Bartas’ „La Sepmaine ou Création du monde“ (er-
ster Teil 1578, Fortsetzungen 1584–1594). Die Prinzipien seiner Übersetzung nennt 
Hübner schon im Untertitel: „Aus dem Frantzösischen gegen vber getruckten 
Text/ mit eben so viel Zeylen/ Sylben vnd gleichmässigen Endungen/ in Deutsche 
Reymen versetzt“.97 Der Zweck dieser Übersetzung ist demnach nicht nur die 

96 	Cartel/ vnd thurnier Artickel/ zum Freyrennen. Mit separater Seitenzählung in: Beschrei-
bung der Reiß: Empfahung deß Ritterlichen Ordens: Volbringung des Heyraths: vnd glück-
licher Heimführung: Wie auch der ansehnlichen Einführung: gehaltener Ritterspiel vnd 
Frewdenfests: Des Durchleuchtigsten/ Hochgebornen Fürsten vnd Herrn/ Herrn Friederi-
chen deß Fünften/ Pfaltzgraven bey Rhein […] s.l. [Heidelberg] 1613, S. 30f. Zu Hübners vers
technischer Entwicklung vgl. Höpfner: Reformbestrebungen und Jörg Ulrich Fechner: To-
bias Hübners Renaissancevers. In: Jahrbuch für Internationale Germanistik Reihe A, Bd. 2,3 
(1976), S. 110–118.

97 	Der Übersetzer nennt sich selbst nicht: La Vocation Oder Der Beruff Wilhelms von Salu-
ste Herrn von Bartas Frantzösisch Reymen Gedicht Aus derselben Sprache vnd dem ge-

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



102 Vers(re)formen vor der „Poeterey“

Vermittlung einer fremdsprachigen Dichtung, sondern vor allem der Nachweis, 
dass die Kunstrichtigkeit, die in der französischen Sprache möglich ist, auch in 
der deutschen möglich ist. 

Wie der Titel ebenfalls anzeigt, besteht diese Kunstrichtigkeit in der Einhal-
tung der Silbenzahl und der Strophenform. Der französische Text wird (wie spä-
ter bei Opitz) mit abgedruckt, um den Verächtern der deutschen Sprache genau 
diesen Nachweis sinnfällig zu machen – und nicht etwa, um die Genauigkeit der 
Übersetzung nachprüfbar oder das Original zugänglich zu machen. Die ersten 
Verse lauten:

O Musa mein/ bisher bistu ein Weg gegangen/ 
Der vmb vnd vmb gar eng verschlossen vnd behangen: 
Bis her hastu gethan klein Schritt/ auff enger Bahn/ 
Vber die Schrancken kaum dein Hand sich strecken kan/ 
Vnd im vorüber gehn/ ein schöne Roos erreichen/ 
Die vom Stock brechen ab/ ein Negelein dergleichen/ 
Davon sie macht hernach/ ein schönes Kräntzelein/ 
Das sie gewunden zart/ auffsetzt dem Haupte dein.98

Der zweite Teil der Übersetzung erscheint 1622.99 Er ist mit einer Vorrede verse-
hen, die verstheoretisch denselben Stand wie Opitz’ „Aristarch“ spiegelt, offen-
sichtlich aber ohne dessen Kenntnis entstanden ist. Hübner hat das später zum 
Anlass genommen, gegenüber Opitz die Priorität in der Einführung der Alexan
driner zu behaupten.100 Hübner beginnt mit einer Kritik der bisherigen Praxis des 
Knittels, wobei er zwei Schweregrade unterscheidet. „Die schlechtesten“ seien 
diejenigen gewesen, die keine anderen Gesetze als den Reim beachtet hätten. 

		  genüber gedrucktem Text/ mit eben so viel Zeylen/ Sylben/ vnd gleichmäßigen endungen/ 
in Deutsche Reymen versetzet. Köthen 1619. Ich zitiere nach diesem Exemplar der Her-
zog August Bibliothek Wolfenbüttel. Ein orthographisch und (nach flüchtiger Prüfung) 
gelegentlich auch stilistisch abweichender Druck aus demselben Jahr variiert im Titel: 
„La Vocation Oder Wilhelms von Saluste, Herrn von Bartas, Reimen-Gedichte genand 
Der Beruff/ Aus dem Frantzösischen gegen vber getruckten Text/ mit eben so viel Zeylen/ 
Sylben vnd gleichmässigen Endungen/ in Deutsche Reymen versetzt.“ Köthen 1619. Gil-
les Banderier: Du Bartas et l’Allemagne. In: Studia neophilologica 74/2 (2002), S. 171–179 
hat die Rezeptionszeugnisse zusammengestellt und dann noch einmal ausführlicher den 
Kontext der Übersetzung Andreaes rekonstruiert: Johann Valentin Andreae, rosicrucien et 
traducteur de Du Bartas. In: Le lent brassement des livres, des rites et de la vie. Mélanges 
offerts à James Dauphiné. Hg. v. Monique Léonard  u.a. Paris, 2009, S. 547–571.	

	 98 	 Du Bartas: La Vocation S. 3. 
	 99 	 La seconde sepmaine de Guillaume de Saluste Seigneur du Bartas. Die Andere Woche 

Wilhelms von Saluste Herrn zu Bartas/ Aus dem Frantzösischen gegenübergesatzten in 
Teutsche Reime/ mit ebenmässigen und gleichlautenden endungen/ auch nicht mehr/ oder 
weniger Sylben/ gebracht/ und so viel immer möglich/ und nach art Teutscher Sprach zu-
läßlich/ fast von wort zu worten rein Teutsch gegeben. Köthen 1622. Abdruck des Vorworts 
auch bei Wagenknecht: Weckherlin und Opitz S. 144–146. Ich zitiere nach dem Original. 
Aufgrund der Kürze des Vorworts sind Paginierungsangaben verzichtbar.

100 	 Vgl. unten Kapitel V.1.

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



103Die französische Technik bei Tobias Hübner

Etwas besser hätten es die gemacht, die außer dem Reim wenigstens noch eine 
gleichbleibende Silbenzahl (im Allgemeinen acht) eingehalten hätten. Die Zäsur 
und das Versende – „ob nemlich der Accent in ultima oder penultima syllaba, 
wornach doch alle endungen so wol in Teutschen als Frantzösischen Versen oder 
Reimen geurtheilet werden müssen“ – habe bisher fast niemand beachtet. Auch 
Lobwasser, „der ohn zweiffel biß dato sonst die in allerhand Metris best gesatzte 
Teutsche Reim gemachet“, hätte die Zäsur und das Versende nicht überall beach-
tet, vor allem aber hätte er „in contractione verborum, verstossen“, also Silben 
verstümmelt und Wörter verschmolzen.

Um zu beweisen, dass sich die deutsche Sprache genauso wie die französische 
„in allerhand kurtz und lange Reim/ auch nach allerley abschnitt/ als wol männli-
chen und weiblichen Endungen bequehmen lesset“, habe er das Werk Du Bartas’ 
übersetzt. Gerade die Wort-zu-Wort-Übersetzung solle dabei beweisen, dass die 
deutsche Sprache dieselben metrischen und stilistischen Möglichkeiten biete wie 
die französische. 
Auch der Wortschatz der deutschen Sprache würde einer solchen Herausforde

rung genügen und zwar ohne dass man sich dabei fremder Wörter bediene, die 
man dann durch eine deutsche Endung zu verdeutschen glaube, nur weil man 
meine, dass eine Übersetzung nicht gleich verstanden werden könne. Daneben 
seien solcherart eingedeutschte Wörter auch schon deshalb zu vermeiden, weil 
sie aufgrund ihrer metrischen Beschaffenheit nicht leicht in einen deutschen Vers 
gebracht werden könnten. Nur wo es sich nicht vermeiden lasse, wie bei Eigenna-
men, Ortsnamen und fachterminologischen Begriffen, sei die Verwendung von 
Fremdwörtern erlaubt. Damit ist Hübner nicht nur einen wichtigen Schritt über 
seine Verse für das Heidelberger Hoffest von 1613 hinausgekommen, sondern for-
muliert bereits einige der wichtigsten stilistischen Regeln, wie sie Opitz in seine 
„Poeterey“ übernehmen wird.
Wie Opitz im „Aristarch“ überträgt auch Hübner die Regeln des französischen 

Alexandriners wörtlich auf die deutsche Sprache: 

Dabey allein dieses zuberichten vor nötig ermessen worden/ Dass 1. Allezeit 
die sechste Sylbe in jedem Verß oder Reim den Abschnitt oder Caesur macht 
und helt/ derwegen allein Masculinae terminationis, das ist/ entweder ein 
einsylbig Wort seyn/ oder den Accent in der letzten Sylbe haben muss. 2. Die 
jenige Reim/ so Foemininae terminationis seyn/ das ist/ die den Accent/ wie 
obgemeldt/ in der letzten Sylbe ohn eine des ausgehenden wortes haben/ und 
derwegen kein einsylbig wort zu ende zulassen/ von dreyzehen Sylben/ die 
andern Masculinae terminationis aber zwölff Sylben seyn/ und also stets in 
ordnung auff einander folgen […].

Hübner muss damit auch denselben Umweg machen wie Opitz im „Aristarch“. 
Analog zum Französischen beschreibt er den Alexandriner ausgehend von der 
Unterscheidung zwischen männlichen und weiblichen Wörtern (das heißt Wör-
tern, die männlich oder weiblich enden). Die Unterscheidung zwischen beton-

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



104 Vers(re)formen vor der „Poeterey“

ten und unbetonten Silben zieht er nicht heran. Hübner kann also nicht einfach 
schreiben: Im zwölfsilbigen Vers muss die letzte Silbe vor der Zäsur und am Ver-
sende eine betonte sein. Sondern er muss, indem er von Wörtern als kleinster Ein-
heit ausgeht, schreiben, dass das letzte Wort vor der Zäsur und am Ende einsilbig 
sein oder einen männlichen Ausgang haben muss. 

Noch komplizierter ist Hübners Beschreibung für den weiblichen Vers. Hüb-
ner kann nicht einfach fordern, dass die letzte Silbe unbetont sein muss, sondern 
er muss schreiben, dass das letzte Wort des Verses nicht einsilbig und nicht ohne 
eine „ausgehende“ Silbe (also eine Silbe mit tonschwachem e) sein darf. Obwohl 
Hübner es nicht ausdrücklich sagt – offensichtlich weil es ihm selbstverständlich 
ist –, sind weibliche Wörter dabei die Wörter, die wie im Französischen auf eine 
Silbe mit einem schwachen e enden. Auch für Hübner also sind alle weiblichen 
Reime auf Endsilben wie -lich, -bar usw. ausgeschlossen. 
Diese Regeln formuliert Hübner erst 1622 im zweiten Teil seiner Übersetzung, 

beachtet hat er sie auch schon im ersten, 1619 erschienen Teil. Dass sich das theo-
retische Vorwort erst im zweiten Teil findet, dürfte auf das Unverständnis zu-
rückzuführen sein, dass der erste Teil ohne eine solche ausdrückliche Beschrei-
bung der Regeln gefunden hatte. Das ist genau das Problem, dass auch 1624 Opitz 
mit seinen „Teutschen Poemata“ haben wird und diesen dann zwingen wird, 
seine Regeln im „Buch von der deutschen Poeterey“ darzustellen. Was für eine 
Leistung Opitz mit seinen „Teutschen Poemata“ oder Hübner mit seiner Über-
setzung von Du Bartas vollbracht hatten, konnte man überhaupt erst einschät-
zen, wenn man die schwierigen Regeln, denen sie sich dabei unterworfen hatten, 
kannte. Die ersten sechs Verse der „Andern Woche“ lauten:

Gott/ der du mir der welt geburt hast thun anzeigen/ 
Entdeck mir jhre wieg/ thu mir jhr kindheit zeigen. 
Jn den gängen voll blüth/ führ meinen Geist herumb/ 
Der Gärten rieche=wol/ do der lauff schweiffet umb 
Von vier flüssen zugleich: Sag mir/ aus was ursachen 
Adam/ und sein geschlecht/ sich aus Eden must machen.101

Opitz übersetzt zwei Jahre später in seiner „Poeterey“ dieselben Verse, sicher 
mit der Absicht, auch hier im unmittelbaren Vergleich zu zeigen, was seine neue 
Technik leisten kann. Neben der regelmäßigen Alternation verdient vor allem der 
Verzicht auf die „tut“-Konstruktionen der ersten und zweiten Zeile Beachtung:

Gott/ der du mich der welt geburt hast sehen lassen/ 
Laß mich nun jhre wieg’ vnd kindheit jetzt auch fassen/ 
Vnd meinen Geist vnd sinn sich in dem kreiß’ ergehn 
Der gärte vol geruchs/ hier wo vier flüsse schön’ 

101 	 du Bartas: Andere Woche, S. 5.

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



105Dietrich von dem Werder

Hinrauschen mitten durch: erzehl’ vmb was für sachen 
Sich Adam vnd sein sam’ auß Eden muste machen.102

Wenn Opitz mit solchen Übersetzungen den direkten Vergleich mit Hübner 
sucht, illustriert das sehr deutlich, dass die neue, höfische Verskunst eher in ei-
nem sportlichen Kontext steht als in einem psychologischen oder ästhetischen, 
wie dann später bei der sogenannten „Lyrik“. Ähnlich dem Turnier oder Wett-
kampf dieser Zeit geht es um die Beherrschung einer Form und um Überbietung 
(aemulatio) des Gegners. Auch das entspricht dem neuen, höfischen Ideal.103

10	 Dietrich von dem Werder
Den Regeln von Opitz, wie sie 1624 in der „Poeterey“ formuliert werden, nähert 
sich auch Dietrich von dem Werder an.104 Seine 1625 in Zerbst erschienene Trauer
klage auf den Tod seiner Gattin („Selbst eigene Gottselige Thränen“) alterniert 
regelmäßig, wie die ersten Verse zeigen:

Wie soll elender ich vnd hochbetrübter Mann/ 
Wie soll ich meine reim vnd klage stimmen an? 
Soll ich (O trewstes Weib) ewr schönes lob hersingen/ 
Vnd ewre Tugendt lan auff meiner Harff erklingen? 
Ja oder soll ich nuhr mein Pein beschreiben hier/ 
Vnd bringen meinen Schmertz vnd Leiden zu Pappier? 
Jch solts ja beydes thun: Dann ewer Edle Ehre 
Ist wehrt/ das nimmermehr ihr süsser klang auffhöre/ 
Auch ist so wichtig wohl meins Creutzes schwere bürd/ 
Das in ein Messing sie tieff eingeschnitten würd.105

Werder beachtet in diesen Alexandriner nicht nur die Stelle vor der Zäsur und am 
Versende, sondern auch eine regelmäßige Alternation im Versinneren. Nur der 
dritte Vers holpert noch, indem Werder das „ewr“ in die Senkung stellt. Grund
sätzlich aber alternieren diese Verse nur deshalb, weil Werder Silben apokopiert 
und synkopiert und zwar nicht nur das „ewr“ im dritten Vers, sondern auch 

102 	 Opitz: Poeterey S. 128.
103 	 Grundlegend zur aemulatio ist Claudius Sittig: Kulturelle Konkurrenzen. Studien zu Se

miotik und Ästhetik adeligen Wetteifers um 1600. Berlin, New York 2010.
104 	 Georg Witkowski: Diederich von dem Werder. Ein Beitrag zur deutschen Litteraturgeschich

te des siebzehnten Jahrhunderts. Leipzig 1887; Gerhard Dünnhaupt: Diederich von dem 
Werder. Versuch einer Neuwertung seiner Hauptwerke. Bern, Frankfurt/M 1973; Bruna 
Ceresa: Dietrichs von dem Werder deutsche Übersetzung von Tassos „Gerusalemme Libe
rata“. Zürich 1973; Achim Aurnhammer: Torquato Tasso im deutschen Barock. Tübingen 
1994, S. 212–239; Dieter Merzbacher: „O seltner Held/ dem Mars und Febus frönt“ – Diede-
rich von dem Werder, der hochrangige „Reimmeister“ der Fruchtbringenden Gesellschaft. 
In: Mitteilungen des Vereins für Anhaltische Landeskunde 3 (1994), S. 47–77.

105 	 Dietrich von dem Werder: Selbst eigene Gottselige Thränen. Zerbst 1625, f. A ijr.

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



106 Vers(re)formen vor der „Poeterey“

„reim[e]“ im zweiten Vers, „lan“ statt „lassen“ im vierten Vers, „mein[e] Pein“ 
im fünften Vers, „solts“ im sechsten Vers, „mein[e]s Creutzes“ und „bürd[e] im 
neunten Vers und „würd[e]“ im zehnten Vers. Nach Opitz erlaubt ist nur die Apo-
kope „Harff erklingen“ im vierten Vers, weil sie der Hiatvermeidung dient, wobei 
Werder auch hier aber wahrscheinlich nur die Alternation erhalten wollte – im 
siebten Vers nämlich lässt er den Hiat „Edle Ehre“ stehen. Ebenfalls aus Gründen 
der Alternation erlaubt sich Werder zwei Inversionen, die Opitz verbieten wird: 
„elender ich“ im ersten Vers und „meins Creutzes schwer bürd“ im neunten Vers. 
Ein Jahr später, 1626, erscheint Werders Übersetzung von Tassos „Gerusalem

me liberata“ und auch sie ist ohne Kenntnis der „Poeterey“ entstanden, wie 
Werder im Vorwort versichert. Zwei Jahre habe die Übersetzung beim Drucker 
gelegen, ohne dass er sie „wegen der weytabgelegenheit deß orths/ vnd der ge
fährligkeit des Krieges“ (S. 28) noch einmal in die Hände bekommen hätte. Die 
Übersetzung der ersten Stanze lautet:

Von Wehr vnd Waffen ich   vnd von dem Hauptmann sing/ 
Der Christi werthes Grab   gar ritterlich erstritte/ 
Mit Hand vnd mit Verstand   verrichtet er viel ding/ 
Jn dem berümbten Sieg   er mächtig viel erlitte/ 
Die Hell/ zu dempffen jhn/   vmbsonst sich vnterfing/ 
Die Heydenschafft vmbsonst  auff jhn zusammen ritte/ 
Dann seine Helden er/   durchs Himmels Gunst vnd Macht/ 
Bey alle Creutz Panier   zusammen wider bracht.106

Die Alexandriner beachten alle die im Druck durch eine Leerstelle hervorgehobe
ne Zäsur nach der sechsten Silbe, was Werder im Vorwort auch in einer Art Lek
türeanleitung erklärt. Werder konnte oder wollte sich offensichtlich nicht darauf 
verlassen, dass die deutschen Leser wussten, wie man einen Alexandriner liest:

Letzlichen wolle der wolmeinende Leser sich auch nicht jrren lassen/ wann er 
mitten in einem jeden verß etwas raums vnnd abschrits zwischen der sechsten 
vnd siebenden syllben finden thut/ dann solches ist mit fleis also im Druck 
gesetzet worden/ damit man allezeit auff gedachtem abschritt mit dem lesen 
etwas innehalten/ vnd die art der Reimen also desto richtiger vnnd leichter 
mit jhrem gehörigen maß gelesen werden könne.107

Wie die zitierte Trauerklage, so alternieren auch die 15312 Verse der Tasso-Über-
setzung bereits regelmäßig. Georg Witkowski hat nur ganz wenige Verse gefun-
den, die nicht streng alternieren, wie etwa im sechsten Gesang: 

Der Diebstahl deckte zu auch die nächtliche Frist.108 

106 	 Torquato Tasso: Gottfried von Bulljon, Oder Das Erlösete Jerusalem. Übers. v. Diederich 
von dem Werder. Frankfurt/M 1626. Ndr. hg. v. Gerhard Dünnhaupt. Tübingen 1974, S. 1.

107 	 Diederich von dem Werder: Vorwort. In Tasso: Gottfried 1626, S. 27.
108 	 Tasso: Gottfried, VI. Gesang, Strophe 89, S. 73. Vgl. Witkowski: Werder S. 73. 

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



107Dietrich von dem Werder

1651 hat Werder die Übersetzung noch einmal überarbeitet und stärker den neu-
en Regeln von Opitz angepasst. Dieser Vers lautet jetzt:

Die Nacht die deckte zu den Diebstal mit der List109

Zum Vergleich auch noch die neue Fassung der ersten Stanze:

Von Waffen sing’ ich hier/ ich singe von dem Held/ 
Dem Held/ der Christi Grab/ das werthe Grab erstritten/ 
Der mit Verstand vnd Hand viel Sachen fortgestelt/ 
Der in dem grossen Sieg’ auch trefflich viel erlitten/ 
Dem sich die Hell’ vmbsonst zu wider auffgeschwelt/ 
Auff den viel Heyden auch vmbsonst zusammen ritten/ 
Als er die Fürsten hat/ auß Gottes Huld’ vnd Macht/ 
Bey jhr groß CreutzPanier/ vereinigt/ erst gebracht.110

Grundsätzlich gilt für diese zweite Fassung, dass Werder jetzt die apokopierten, 
tonschwachen e apostrophiert, auf die Vermeidung des Hiats achtet, keine Silben 
mehr synkopiert – was er allerdings auch in der ersten Fassung schon vermeidet, 
es finden sich nur relative harmlose Synkopen wie „meim“ und „nauff“ – und 
Inversionen auflöst, um die Verse verständlicher zu gestalten. Das ist es, was er 
aus der „Poeterey“ gelernt hat.
Formal dagegen ist Werders Übersetzung schon 1626 ganz auf der Höhe des 

Originals. Werders Stanzen sind entsprechend der Strophenform des italieni-
schen Originals gereimt, das heißt die erste, dritte, fünfte, siebte und achte Zeile 
reimen männlich, die zweite, vierte und sechste weiblich, so dass Werder für 
jede Strophe zweimal drei Reimwörter finden musste – eine Leistung, die er im 
Vorwort doch noch einmal eigens hervorheben möchte, wenn er auf „die sehr 
schwehre dreyfache vnnd darzu geschrenckte durchs gantze Werck außgeführte 
Arth“ verweist.111 Fürst Ludwig war dieses Kunststück in seiner Übersetzung von 
Petrarcas „Trionfi“ nicht geglückt.112 Im Gegensatz zur Praxis der Knittelreime 
legt Werder auch sehr strenge Kriterien für die Reinheit der Reime an, so dass er 
umso schockierter war, als er die noch wesentlich strengeren Regeln der „Poete-
rey“ gesehen hat. Hier hat er dann auch Einspruch erhoben.113 

109 	 Torquato Tasso: Gottfried. Erlösetes Jerusalem. Übers. v. Diederich von dem Werder. 
Frankfurt/M 1651, S. 147.

110 	 Tasso: Gottfried 1651, S. 1.
111 	 Werder: Vorwort. In: Tasso: Gottfried 1626, S. 19.
112 	 Francesco Petrarca: Triumphi oder Siegesprachten. Köthen 1643, Vorrede A 2v. Vgl. oben S. 70.
113 	 Vgl. unten Kapitel V.1.

DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447110730.065 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



III Das „Buch von der deutschen Poeterey“ 

1	 	 Die „Teutschen Poemata“ von 1624

Der „Aristarch“ ist 1617 mit seinen Regeln nach dem französischen Modell zwar 
keine Neuheit, aber sicherlich Ausdruck einer Avantgarde. Allerdings dürfte der 
„Aristarch“ aufgrund der Unbekanntheit des Autors, des eher abseitigen Druck-
orts und der Art der Publikation (es handelt sich um eine Schulrede) weithin unbe
merkt vorübergegangen sein. Erst 1624 erlebte der „Aristarch“ mit seiner Veröffent-
lichung in den von Julius Wilhelm Zincgref herausgegebenen „Teutschen Poemata“ 
des Opitz eine öffentlichkeitswirksame Publikation. Das Problem ist nur, dass 1624 
Opitz selbst technisch schon erheblich weiter ist. Seit 1619, dem Hochzeitsgedicht 
für Caspar Kirchner,1 bedient er sich in seinen Gedichten der regelmäßigen Alter-
nation, das heißt er beachtet nicht nur die Stelle vor der Zäsur und am Ende des 
Verses, sondern regelt nach dem Vorbild der niederländischen Gedichte von Daniel 
Heinsius auch das Innere des Verses nach einem metrischen Gesetz.
Die Entstehung der Zincgrefschen Ausgabe der „Teutschen Poemata“ ist prä-

zise rekonstruiert worden.2 Opitz hatte, als er 1620 auf der Flucht vor den spani
schen Truppen Heidelberg verlassen musste, Zincgref mit einer Sammlung sei-
ner deutschsprachigen Gedichte zurückgelassen. Nach seiner eigenen Flucht gibt 
Zincgref diese Gedichte 1624 in Strassburg in den Druck. Der Ausgabe gibt er (ent
gegen den Wünschen von Opitz) einen „Anhange vnterschiedlicher außgesuch
ter Getichten anderer mehr teutscher Poeten” bei, die er als „Muster und Fürbil-
de“ bezeichnet. Außerdem druckt er in diesem Anhang auch den „Aristarch“ ab. 
Als Opitz diese Ausgabe zu Gesicht bekam, war er alles andere als erfreut. In der 
„Poeterey“ macht Opitz das noch im selben Jahr unmissverständlich deutlich: 

Welchen buches halben/ das zum theil vor etlichen jahren von mir selber/ zum 
theil in meinem abwesen von andern vngeordnet vnd vnvbersehen zuesam-
men gelesen ist worden/ ich alle die bitte denen es zue gesichte kommen ist/ sie 

1 	 Vgl. die Rekonstruktion von Max Rubensohn: Studien zu Martin Opitz. Mit einem wissen
schaftshistorischen Nachwort hg. v. Robert Seidel. Heidelberg 2005 (zuerst 1895–1899), S. 52–
95, im Anschluss an Ernst Höpfner: Strassburg und Martin Opitz. In: Beiträge zur deutschen 
Philologie. Julius Zacher dargebracht als Festgabe zum 28. October 1879. Halle 1880, S. 293–
302. Präzise Zusammenfassung bei Entner: Der Weg zum Buch von der deutschen Poeterey.

2 	 Vgl. zuletzt Achim Aurnhammer: Zincgref, Opitz und die sogenannte Zincgref’sche Ge
dichtsammlung. In: Julius Wilhelm Zincgref und der Heidelberger Späthumanismus. Zur 
Blüte- und Kampfzeit der calvinistischen Kurpfalz. Hg. von Wilhelm Kühlmann. Ubstadt-
Weiher 2011, S. 263–283.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Abb. 7: Martin Opitz: Teutsche Poemata. Straßburg 1624.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



111Die „Teutschen Poemata“ von 1624

wollen die vielfältigen mängel vnd irrungen so darinnen sich befinden/ bey-
des meiner jugend/ (angesehen das viel darunter ist/ welches ich/ da ich noch 
fast ein knabe gewesen/ geschrieben habe) vnnd dann denen zuerechnen/ die 
auß keiner bösen meinung meinen gueten namen dadurch zue erweitern be-
dacht gewesen sein […].3

Die Abgrenzung gegenüber dieser Ausgabe ist ihm so wichtig, dass er sie ein Jahr 
später sogar in den Untertitel seiner eigenen Ausgabe der „Deutschen Poemata“ 
übernimmt: „Martini Opitii Acht Bücher Deutscher Poematum durch jhn selber 
herausgegeben/ auch also vermehret vnnd vbersehen/ das die vorigen darmitte 
nicht zu vergleichen sind“. Diese scharfe Abgrenzung ist erklärungsbedürftig. 
Schon durch ihren Titel hat die Sammlung der „Teutschen Poemata“, die Zinc-

gref 1624 veranstaltet, den Charakter eines Manifests.4 Es geht um den Nachweis, 
dass in der deutschen Sprache nicht nur silbenzählende „reyme“ möglich sind, 
sondern auch „Poemata“, das heißt Gedichte, die metrischen und prosodischen 
Regeln gehorchen. Der „Aristarch“ bildet damit wenn nicht das Herzstück, so 
doch einen notwendigen Bestandteil der Sammlung. Der „Verachtung der deut-
schen Sprache“ (so der Untertitel des „Aristarch“) soll sowohl in der Theorie wie 
in der Praxis der Boden entzogen werden. Diesen Anspruch erheben die beiden 
Vorreden der „Poemata“. Der argumentative und polemische Charakter ist von 
den ersten Sätzen der Widmung Zincgrefs an manifest: 

Daß ich dieses Poetische Wercklin in offenem Truck gemein machen wollen/ 
dessen hab ich vnderschiedliche Vrsachen. Erstlich/ dardurch die Außländer 
zu vberweisen/ wie gar vnrecht sie daran seyen/ in dem sie jhnen einbilden/ 
dass sie die Laiteren/ durch welche sie vff die Parnassische spitze gestiegen/ 
hernach gezogen/ vnd jhnen also niemandt folgen könne/ welche jhre mei-
nung aber hierdurch zu nicht gemacht an sich selbst verschwindet. Vors an-
der/ den Inländern vnd Landtsleuten hingegen zu zeigen/ wievil si in jhrer 
Muttersprache/ vnd diese hinwiderumb in jhnen vermöchten/ wann sie nur 
wollten: vnd nicht lieber wollten deroselben/ als eines geheimen Schatzes oder 

3 	 Opitz: Poeterey S. 32.
4 	 Die Verwendung der Ausgabe ist nicht ganz einfach. Schulz-Behrend druckt in den „Gesam
melten Werken“ Bd. 2.1, S 161–217 nur die Gedichte vollständig ab, die Opitz 1625 in die 
„Acht Bücher Deutscher Poematum“ nicht wiederaufgenommen hatte, alle anderen aber nur 
mit einem Verweis auf die Fassung der „Acht Bücher“, so dass der Leser sich die Fassung 
1624 mühselig über den Variantenapparat dort rekonstruieren muss. Witkowski hat 1902 
zwar die Fassung von 1624 abgedruckt, mit den Varianten der späteren Ausgaben, dort aber 
den „Anhang“ von Zincgref nicht mit aufgenommen, vgl. Martin Opitz: Teutsche Poema-
ta. Abdruck der Ausgabe von 1624 mit den Varianten der Einzeldrucke und der späteren 
Ausgaben. Hg. v. Georg Witkowski. Halle a.S. 1902. In derselben Reihe ist der „Anhang“ 
allerdings separat erschienen, vgl.: Auserlesene Gedichte Deutscher Poeten gesammelt von 
Julius Wilhelm Zinkgref. 1624. Hg. v. Willhelm Braune. Halle a.S. 1879. Ein Nachdruck der 
Ausgabe 1624, der Hildesheim 1975 erschienen ist, ist unvollständig. Zur Druckgeschichte 
und der Ausgabe vgl. die Einleitung von Schulz-Behrend in GW 2.1, S. 161–167.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



112 Das „Buch von der deutschen Poeterey“

verschlossenen Krames/ den man nicht angreiffen oder außlegen darff/ sich 
gebrauchen. Vors dritte/ die gewelschte Teutschen dardurch zu vberzeugen/ 
wie vndanckbarlich sie sich an der Muttersprach nit allein/ sonder auch an 
sich selbst vergreiffen: Vnd zwar an der Muttersprach in dem/ dass sie lieber 
in frembden Sprachen stamlen/ als in deren/ welche jhnen angeboren/ zu voll-
kommener Wohlredenheit gelangen […].5 

Wie bei Hübner, Weckherlin, Schede und von dem Werder (und zuvor schon bei 
Speroni und du Bellay) ist der entscheidende Impuls die Behauptung, dass es 
möglich ist, an der barbarischen deutschen Sprache zu arbeiten, das heißt sie zu 
regulieren. Man kann dieselbe Leiter benutzen, mit der auch die Italiener und 
Franzosen auf den Parnass gestiegen sind, man kann, wenn man an der Sprache 
arbeitet, auch in der deutschen Muttersprache „zu vollkommener Wohlreden-
heit“ gelangen. Als die Römer angefangen hätten, in ihrer Sprache zu dichten, 
konnte es ihnen, angesichts des übermächtigen Beispiels der Griechen, genauso 
unmöglich scheinen, dass eine lateinische Dichtung möglich wäre: 

Noch dennoch ließen sich jene darumb nit abschrecken/ sondern wurden 
eben hierdurch bewegt/ jhre eigene Sprach nur desto mehr zu zieren/ zuer-
weiteren/ vnd auffzubringen: gestalt Cicero, vngeacht er in der wissenschafft 
Grichischer Sprach zu jedermanns verwunderung hoch gestiegen/ dannoch 
das Lob eines aller fürtrefflichsten Redners nicht nur durch das Grichische/ 
sondern durch sein Naturliche Sprach erlangt.6 

Homer wäre im Hebräischen genauso wenig wie Vergil im Griechischen und Pe-
trarca im Lateinischen Meister geworden: 

Also dass es ein grober vnverstandt von vns Teutschen were/ die Musas, dem-
nach sie andere nunmehr Barbarisirte Länder verlassen vnd zu vns einge-
kehret/ wiederumb zurück weisen/ oder doch sonst in ein andere vnd zwar 
entlehnete Wohnung einlosiren wollen/ da wir doch bey uns selbst Platz vnd 
eigene Losamenter gnug vor sie haben.7

In diese Reihe stellt Zincgref nun auch Opitz: 

Vnser Opitius, welcher vns recht gewiesen/ was vor ein grosser vnderschied 
zwischen einem Poeten vnd einem Reimenmacher oder Versificatoren sey/ 
hat es gewagt/ das Eiß gebrochen/ vnd den new ankommenden Göttinen die 
Furth mitten durch den vngestümmen Strom Menschlicher Vrtheil vorgebah-
net/ also dass sie jetz nocht minder mit vnserer/ als vor diesem mit anderer 
Völcker Zungen der werthen Nachkommenheit zusprechen […].8 

5 	 Zincgref in Opitz: Poemata 1624 f. ):(r. GW 2.1, S. 168f.
6 	 Zincgref in Opitz: Poemata 1624 f. ):(v. GW 2.1, S. 169.
7 	 Zincgref in Opitz: Poemata 1624 f. ):( 3r. GW 2.1, S. 169f.
8 	 Zincgref in Opitz: Poemata 1624 f. ):( 3rf. GW 2.1, S. 170.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Abb. 8: Martin Opitz: Deutsche Poemata. Breslau 1625.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



114 Das „Buch von der deutschen Poeterey“

Reime waren immer möglich, aber Opitz hat „das Eiß gebrochen“, indem er in 
der Theorie (im „Aristarch“) und in der Praxis (den „Poemata“) gezeigt hat, dass 
man die deutsche Sprache kunstvoll regulieren kann und dass also eine deut
sche Prosodie, Metrik und Stilistik möglich ist.9 Der solcherart eingeführte Opitz 
selbst wiederholt das Postulat in der folgenden Wendung „an den Leser“ mit den 
Worten: 

Wann ich mir/ günstiger Leser/ gegenwertiger Zeit gelegenheit/ waß die frey-
en Künst belanget/ für Augen stelle/ muss ich mich hefftig verwundern/ dass/ 
da sonst wir Teutschen keiner Nation an Kunst vnd Geschickligkeit bevor ge-
ben/ doch biß jetzund niemandt vnder vns gefunden worden/ so der Poesie 
in vnserer Muttersprach sich mit einem rechten fleiß vnd eifer angemasset.10 

Es folgt wiederum eine Liste von vorbildhaften Dichtern, die sich um ihre Mut-
tersprache verdient gemacht haben: Petrarca und Sannazaro um das Italienische, 
Ronsard und Du Bartas um das Französische, Sidney um das Englische, Heinsius 
um das Niederländische. „Wir Teutschen allein vndanckbar gegen vnserm Land/ 
vndanckbar gegen vnserer alten Sprache/ haben jhr noch zur Zeit die Ehr nicht 
angethan/ dass die angenehme Poesie auch durch sie hette reden mögen.“11 

Dabei ist der Nachweis der Möglichkeit einer kunstrichtigen Dichtung schon 
„vor vilen hundert Jahren“ geführt worden, Opitz hat diese alten Verse gesehen.12 
Es sind nicht diese alten Verse, sondern die Knittelreime des 16. Jahrhunderts, die 
seinen Zorn erregen: 

Vnd weren nicht etliche wenig Bücher vor vilen hundert Jahren in Teutschen 
reimen geschrieben/ mir zu handen kommen/ dörffte ich zweiffeln/ ob jemahls 
dergleichen bey vns vblich gewesen. Dan was ins gemein von jetzigen Versen 
herumb getragen wirdt/ weiß ich warlich nicht/ ob es mehr vnserer Sprache zu 
Ehren, als schanden angezogen werden könne.13 

Die Vernachlässigung der deutschen Sprache ist deshalb allein die Schuld der 
Deutschen. Die Verse aus den alten Büchern bezeugen, dass nicht der Mangel 
an kunstvoller Beschaffenheit der deutschen Sprache für den Zustand der deut-
schen Dichtung verantwortlich gemacht werden kann: 

So kann man auch keines weges zugeben/ es sey vnser Teutsches dermassen 
grob vnd harte/ dass es in diese gebundene Art zuschreiben nit könne füglich 
gebracht werden: weil noch biß auff diese Stundt im Heldenbuche vnd sonsten 

	 9 	Die Wiederaufnahme dieser Metapher von Opitz als Eisbrecher noch nach 1630 bei Gebhard, 
Rist oder Rompler (vgl. unten S. 212f. und S. 226) zeigt, dass die Zincgrefsche Sammlung 
für die Durchsetzung der Versreform, auch nach Erscheinen der „Poeterey“ entscheidend 
gewesen ist.

10 	Opitz: Leservorrede Poemata 1624, ed. Jaumann S. 95. GW 2.1, S. 172.
11 	Opitz: Leservorrede Poemata 1624, ed. Jaumann S. 96. GW 2.1, S. 173.
12 	Vgl. dazu unten das Kap. IV.1.
13 	Opitz: Leservorrede Poemata 1624, ed. Jaumann S. 96. GW 2.1, S. 173.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



115Die „Teutschen Poemata“ von 1624

dergleichen Gedicht vnd Reimen zu finden sein/ die auch viel andere Spra-
chen beschemen solten.14

Daraus bezieht Opitz selbst seine historische Legitimation, die „Glückseeligkeit“ 
der deutschen Sprache, das heißt ihre Regulierbarkeit im Sinne einer Kunst (ars) 
nachzuweisen. Dabei ist es im Sinne eines solchen Beweises völlig konsequent, 
ihn eher an Übersetzungen denn an eigenen Dichtungen zu erbringen. Gerade an 
einem Vergleich lässt sich dieser Beweis eben am sinnfälligsten führen: 

Ihm sey aber doch wie jhm wolle/ bin ich die Bahn zu brechen/ vnd durch 
diesen anfang vnserer Sprache Glückseeligkeit zu erweisen bedacht gewesen. 
Solches auch desto scheinbarer zumachen/ hab ich einen zimlichen theil die-
ses Büchleins auß frembden Sprachen vbersetzen wollen; dass man auß ge-
genhaltung derselben die Reinigkeit vnd Zier der vnseren besser erkennen 
möchte.15 

Die „Teutschen Poemata“ sind damit nicht nur ein poetisches Werk, sondern vor 
allem und in erster Linie der Beweis, dass die deutsche Sprache nicht „dermassen 
grob vnd harte“ ist, dass sie nicht „in diese gebundene Art zuschreiben […] füg-
lich gebracht werden“ könnte. So erklärt sich auch der merkwürdig zweisprachi-
ge Titel der Ausgabe: es sind keine „Deutschen Reime“, sondern „Poemata“, das 
heißt metrisch gestaltete, verstechnisch regulierte Gedichte in deutscher Sprache. 
Damit stehen die „Poemata“ nicht nur in einer literaturgeschichtlichen, sondern 
auch in einer sprachtheoretischen Entwicklungslinie, die von den Versuchen ei-
ner antikisierenden Metrik eines Gesner und Clajus zu den grammatischen Be-
strebungen eines Schottel in der Mitte des 17. Jahrhunderts führt. 
Neben den beiden Vorreden von Zincgref und Opitz formulieren diesen An-

spruch auch einige der dem Band beigegebenen Widmungsgedichte. Bei Janus 
Gruter etwa heißt es, dass Opitz und Zincgref beweisen würden, dass es tatsäch-
lich möglich sei, metrisch gebundene Gedichte in deutscher Sprache zu verfas-
sen. Genau diesen Punkt hebt auch Matthias Bernegger hervor: 

Nicht klein ist der Irrtum: Deutschland lobt die Dichter, die die griechische 
und die lateinische Erde hervorgebracht hat und verachtet die eigenen, gleich-
sam als könnte die unfähige Ader der deutschen Sprache zu keinen Füßen ge-
bunden werden. Was, Deutschland, folgst du den Fremden? Was du forderst, 
hier ist es.16 

14 	Opitz: Leservorrede Poemata 1624, ed. Jaumann S. 98. GW 2.1, S. 175.
15 	Opitz: Leservorrede Poemata 1624, ed. Jaumann S. 98. GW 2.1, S. 175.
16 	Das Gedicht von Janus Gruter in Opitz: GW 2.1, S. 177, das Gedicht von Bernegger dort S. 178: 
„Non levis est error: laudat Germania vates, | Quos et Graja tulit tera, Latina tulit, | Et pro-
prios temnit, quasi linguae vena ligari | Teutonicae ad nullos posset inepta pedes. | Quid, 
Teuto, sequeris peregrinos? Quod petis, hic est.“

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



116 Das „Buch von der deutschen Poeterey“

Das bestätigt auch der „Anhange Vnderschiedlicher außgesuchter Getichten an
derer mehr teutschen Poeten“, den Zincgref den „Teutschen Poemata“ beigegeben 
hat, „gleichsam als ein zugabe […] zu einem Muster vnnd Fürbilde“ nach dem 
die „Teutsche Poeterei“ „hinfüro etlicher massen zu regulieren“ wäre.17 Neben 
Scaligers „Poetices libri septem“, dem zuvor bereits abgedruckten „Aristarch“ 
von Opitz und der Grammatik von Johannes Clajus werden dem Leser dort zwei 
Werke empfohlen, die auch Zincgref selbst vielleicht nur aus dem „Aristarch“ 
kannte und die auch heute noch als verloren gelten müssen, nämlich die „Teut-
sche Prosody“ von Johann Engerd und die „Teutschen Poesien“ von Ernst Schwa-
be von der Heyde.18 Das Vorwort endet dann mit dem bereits zitierten Hymnus 
auf Fischart. 
In dem „Anhange“ selbst finden sich vor allem Gedichte von Schede (darun-

ter das oben zitierte Epithalamium an Jörgen von Averli und das „Rot Röslein“), 
Weckherlin und Zincgref selbst. Sie alle folgen den französischen Regeln, wie 
sie Ronsard formuliert, Schede, Hübner, Weckherlin und von dem Werder schon 
angewandt und Opitz im „Aristarch“ theoretisch begründet hatte. Das Problem 
ist, dass Opitz selbst zu diesem Zeitpunkt, 1624, schon einen Schritt weiter ist 
und seine eigenen, von Zincgref zuvor abgedruckten Gedichte zum großen Teil 
bereits dem Alternierungsgebot gehorchen, also auch das Versinnere metrisch 
regulieren. „An die Teutsche Nation“ ist das erste Gedicht der Sammlung gerich-
tet. Sein Anfang lautet: 

Der blinden Venus werck/ die süsse Gifft zu lieben/ 
Vnd schöne Zauberey/ in diesem Buch beschrieben/ 
	 Nim erstlich an von mir du werthes Vaterland/ 
	 Nim an der Liebe sach/ als meiner Liebe pfand. 
Mein Sinn flog vber hoch: Jch wollte dir vermelden 
Durch der Poesis kunst den lauff der grossen Helden/ 
	 Die sich vor dieser Zeit den Römern widersetzt/ 
	 Vnd jhrer Schwerter schärff in jhrem Blut genetzt.19 

17 	Zincgref in Opitz: Poemata 1624, S. 161. GW Bd. 2.1, S. 218–292. Den Anhang separat herausge
geben hat Wilhelm Braune: Auserlesene Gedichte Deutscher Poeten gesammelt von Julius 
Wilhelm Zinkgref. 1624. Halle a.S. 1879. 

18 	Zu Engerd vgl. oben Kap. I.8, Anm. 52, zu Schwabe oben S. 90f.
19 	Opitz: Poemata 1624, S. 1. Signifikant sind die Umarbeitungen, die Opitz ein Jahr später in 

der Fassung 1625 (von Schulz-Behrend in GW 2.2 abgedruckt) vorgenommen hat, entspre-
chend den präziseren Forderungen der „Poeterey“. Aus „Durch der Poesis kunst“ wird nun 
„Durch Kunst der Poesie“, das heißt Opitz deutscht das Fremdwort „Poesis“ mit seiner latei
nisch-griechischen Endung ein. „Sach“ und „Blut“ bekommen einen Apostroph, um die 
Apokope zu markieren. Der achte Vers lautet jetzt: „Vnd in dem stoltzen Blut’ jhr scharffes 
schwerdt genetzt.“, womit die Syntax der üblichen Wortstellung angepasst und der unklare 
syntaktische Bezug des „jhrem“ vermieden wird.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



117Das niederländische Vorbild

Opitz beachtet nicht nur die Silbenzahl, die Zäsur und den Wechsel von männli-
chen und weiblichen Reimen, sondern auch eine jambische Alternation, die das 
Gedicht klar von den nach französischem Muster gearbeiteten Gedichten des 
„Aristarch“ und dem „Anhang“ Zincgrefs unterscheidet. Das Versinnere und 
nicht nur die Stellen vor der Zäsur und im Reim, gehorcht jetzt einem metrischen 
Gesetz. Außerdem befolgt Opitz bereits noch eine ganze Reihe weiterer Regeln, 
die etwa die Reinheit des Reims, die Apokope und Synkope oder die Möglich-
keiten der Wortstellung (keine Inversionen, keine Nachstellung des Adjektivs) 
betreffen. 
Dennoch stellt Zincgref dieses Gedicht neben den „Aristarch“, so dass sich die 

merkwürdige Situation ergibt, dass dieser „Aristarch“ zwar die im „Anhang“ 
abgedruckten Gedichte von Weckherlin, Schede und Zincgref korrekt beschreibt, 
die Gedichte von Opitz selbst aber nur noch zum Teil. Diese letztere Einschrän-
kung betrifft die Tatsache, dass Zincgref einige ältere Gedichte von Opitz in die 
Sammlung mit aufgenommen hat, die den neuen Prinzipien nicht gehorchten. 
Zu allem Überfluss schließlich hatte der Drucker der Straßburger Ausgabe auch 
noch sehr nachlässig gearbeitet, was die Apostrophierung des apokopierten, ton-
schwachen e betraf, die die „Poeterey“ dann ausdrücklich einfordern wird. Opitz 
hatte eine Mustersammlung geplant, aber was Zincgref daraus gemacht hatte, 
war ein Konglomerat von Gedichten und Regeln, die nicht zusammengehörten. 
Umso dringlicher musste es Opitz scheinen, als er im Herbst 1624 Zincgrefs 

Druck der „Teutschen Poemata“ zu Gesicht bekam, diese Fehler richtig zu stellen. 
Nicht zuletzt das Unverständnis von Zincgref selbst illustrierte die Notwendig-
keit einer solchen theoretischen Erklärung, wie Opitz sie dann mit dem „Buch 
von der deutschen Poeterey“ lieferte. An allererster Stelle aber ist zu fragen, wie 
der technische Fortschritt von Opitz in diesen wenigen Jahren zu erklären ist. 

2 	 Das niederländische Vorbild
Zwischen 1617 (dem ersten Druck des „Aristarch“) und 1620 (Opitz’ kriegsbeding-
ter Flucht aus Heidelberg, deretwegen er Zincgref mit den Gedichten zurück-
lässt) macht Opitz die einschneidende Bekanntschaft mit den niederländischen 
Gedichten des „Bloem-Hof van de Nederlantsche Ieught“ (1608) – dessen Gedich-
te zum Teil nach der französischen Technik gearbeitet sind, zum Teil aber schon 
alternieren20 – und den „Nederduytschen Poemata“ (1616) des Daniel Heinsius. 

Sein Freund Caspar Kirchner, der 1618 aus den Niederlanden zurückgekehrt 
war und dort die Bekanntschaft von Heinsius gemacht hatte, dürfte sie ihm mit
gebracht haben.21 Die „Nederduytschen Poemata“ waren nicht nur mit ihrer Ti-

20 	Den Bloem-Hof van de Nederlantsche Ieught. Nach den Drucken von 1608 und 1610 hg., eingel. 
und komm. von L.M. van Dis und Jac. Smit. Amsterdam, Antwerpen 1955. Nach dem Vorwort 
dort S. IX sind mehr als 25 Lieder in Jamben geschrieben, darunter auch viele Alexandriner.

21 	So die Vermutung von Ernst Höpfner: Strassburg und Martin Opitz. In: Beiträge zur deutschen 
Philologie. Julius Zacher dargebracht als Festgabe zum 28. October 1879. Halle 1880, S. 293–302.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Abb. 9: Daniel Heinsius: Nederduytsche Poemata. Amsterdam 1616.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



119Das niederländische Vorbild

telgebung das Vorbild für Zincgref und Opitz, sondern auch mit dem manifest
artigen Charakter der Sammlung. Auch die „Nederduytschen Poemata“ sollen 
in erster Linie demonstrieren, dass künstliches, regelgeleitetes Dichten in der 
Volkssprache möglich ist. In beiden Fällen, sowohl bei Heinsius wie bei Opitz, 
ist Ronsard das wichtigste Vorbild, in beiden Fällen ist der Autor selbst nicht der 
Herausgeber (für Heinsius übernimmt Petrus Scriver diese Rolle, für Opitz Zinc
gref) und in beiden Fällen ist es dieser Herausgeber, der in einem Vorwort den 
programmatischen Charakter der Sammlung hervorhebt.22 
Angesichts der Tatsache, dass Heinsius außerdem – neben Ronsard – der am 

häufigsten übersetzte Autor in den „Teutschen Poemata“ ist, wäre es sehr merk
würdig, wenn Zincgref ohne Wissen von Opitz die „Teutschen Poemata“ heraus
gegeben hätte. Naheliegender ist der Gedanke, dass Opitz die Sammlung von 
vornherein als eine ‚imitatio Heinsii‘ geplant hatte, mit Zincgref in der Rolle Scri-
vers. Der Ausbruch des Krieges mit Opitz’ erzwungener Flucht aus Heidelberg 
hat den Druck verzögert und als er dann 1624 in Straßburg zustande kam, hatte 
Zincgref im Glauben, Opitz damit einen Gefallen zu tun, auch noch mit abge-
druckt, was ihm an weiteren Werken von Opitz untergekommen war, nämlich 
zwei neuere, 1621 und 1622 bereits im Druck erschienene, weitere Übersetzun-
gen von Heinsius, den „Lobgesang Christi“ und den „Lobgesang Bacchi“. Außer-
dem hatte er den „Teutschen Poemata“ einen „Anhang“ beigegeben, in dem er 
die Dichter versammelt hatte, die ihm in dieselbe Richtung gearbeitet zu haben 
schienen wie Opitz: vor allem Schede, Weckherlin und er selbst. 
Damit hat Zincgref die Entwicklung, die Opitz in der Zwischenzeit durchlau

fen hatte, nicht erkannt. Zum Teil schon in den Gedichten, die Opitz 1620 in Hei
delberg zurückgelassen hatte, vollständig dann in den Übersetzungen von Hein-
sius’ „Lobgesang Jesu Christi“ und „Lobgesang Bacchi“ hatte dieser unter dem 
Eindruck der niederländischen Originale begonnen, auch das Innere seiner Ver-
se metrisch zu gliedern. Damit macht er einen entscheidenden Schritt über die 
französische Praxis hinaus. Genau diese Texte aber hatte Zincgref zusammen mit 
dem „Aristarch“ veröffentlicht, was insofern paradox war, als dieser nicht nur 
Opitz’ Praxis nicht mehr richtig beschreibt, sondern Opitz in der „Vorrede“ zum 
„Lobgesang Christi“ die französische Praxis des Alexandriners bereits ausdrück-
lich kritisiert. In einer fast wörtlich aus Scrivers Vorrede zu Heinsius’ „Neder
duytschen Poemata“ übersetzen Passage wirft Opitz den Franzosen dort gerade 
vor, die natürliche Betonung der Silben nicht zu beachten: 

Auff den thon vnd das maß der Syllaben/ darinnen nicht der minste theil der 
ziehrligkeit bestehet/ habe ich/ wie sonsten/ auch hier genawe achtung gege-

22 	Zu Opitz und Heinsius vgl. zuletzt Achim Aurnhammer: Daniel Heinsius und die Anfänge 
der deutschen Barockdichtung. In: Daniel Heinsius. Klassischer Philologe und Poet. Hg. v. 
Eckard Lefèvre u. Eckart Schäfer. Tübingen 2007, S. 329–345. Wörtliche Übernahmen ver-
zeichnen Witkowski in seiner Ausgabe der „Poemata“ S. xxix f. und Schulz-Behrend in GW. 

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



120 Das „Buch von der deutschen Poeterey“

ben: wiewol denselben auch die Frantzosen selber offtmals gewalt thun; von 
vns aber noch fast keiner/ meines wissens/ sich darauff verstanden.23

Hier ist 1621 das entscheidende Prinzip, das die „Poeterey“ 1624 breit ausführt, 
bereits benannt, nämlich das Prinzip der festen Wortbetonung. Deutsche Wörter 
haben einen festen Wortakzent, der an bestimmte Silben gebunden ist und dieser 
Wortakzent muss so gesetzt werden, dass sich eine regelmäßige Abfolge von be-
tonten und unbetonten Silben ergibt. Die Wörter lassen sich also nicht nur von ih-
rer Betonung her in männliche und weibliche Wörter unterscheiden, je nachdem, 
ob sie auf eine Silbe mit stummem e enden oder nicht, sondern sie lassen sich im 
Vers nach der natürlichen Betonung ihrer Silben anordnen, etwa nach dem Kri
terium, ob sie mit einer unbetonten oder betonten Silbe beginnen.24 Genau das 
ist es, was Scriver in seiner Vorrede einfordert und was Heinsius in seinen Ge
dichten beachtet hatte. Bei den umfangreichen Übersetzungen aus dessen Werk 
und der engen Verwandtschaft der niederländischen und der deutschen Sprache 
musste Opitz dieses Prinzip auffallen. 
Wenn Opitz behauptet, dass „von vns aber noch fast keiner/ meines wissens/ 

sich darauff verstanden“ habe, muss man bei diesem Satz beachten, dass der ad
verbiale Artikel „fast“ zu dieser Zeit noch verstärkende Bedeutung hat. Opitz be
hauptet hier also, dass „noch überhaupt keiner“ im Deutschen diese natürliche 
Wortbetonung beachtet hätte. Gerade dieser letzte Teilsatz stammt von Opitz, er fin
det sich bei Scriver nicht. Äußerst wichtig ist er insofern, als Opitz damit auch sei
ne eigenen, nach französischem Prinzip verfassten Gedichte, etwa im „Aristarch“, 
beschreibt. Und das wiederum bedeutet, dass zumindest Opitz in diesen früheren 
Gedichten auf den natürlichen Wortakzent nicht bewusst geachtet hat und tatsäch-
lich allein nach männlichen und weiblichen Wörtern unterschieden hat. Das dürfte 
auch für die Praxis von Schede, Weckherlin, Hübner und Zincgref gelten. 
Zweitens besagt dieser Teilsatz, dass Opitz – will man ihn nicht der Lüge be

zichtigen – auch von seinen Vorgängern nichts gewusst hat und hier für sich 
etwas entdeckt, das etwa Rebhun und Fischart schon vor ihm gewusst und auch 
theoretisch reflektiert hatten, wie Rebhuns Striche und Häkchen über seinen Ver-
sen und Fischarts Einführung seiner Hexameter anzeigt. Glaubhaft ist diese Un
kenntnis insofern, als keiner vor Opitz den Umweg über den französischen Vers 
gegangen war, sondern sowohl Rebhun wie Fischart aus der Praxis der Knittel 
(oder von Luthers Kirchenliedern) zu ihrer Technik gekommen waren. Gerade 

23 	Opitz: GW 1, S. 275. Zu Opitz’ Abhängigkeit von Scriver vgl. Ulrich Bornemann: Anlehnung 
und Abgrenzung. Untersuchungen zur Rezeption der niederländischen Literatur in der 
deutschen Dichtungsreform des siebzehnten Jahrhunderts. Assen, Amsterdam 1976, S. 77. 
Die Abhängigkeit erkannt schon bei Christian Wilhelm Berghöffer: M. Opitz’s Buch von der 
deutschen Poeterey. Frankfurt/M. 1888, S. 34f. 

24 	Es ist deshalb wichtig, zu bemerken, dass Opitz hier noch nicht den theoriegeschichtlich äu-
ßerst wichtigen Schritt vollzieht und die antike Begrifflichkeit von Jambus und Trochäus auf 
die deutsche Sprache überträgt, wie er es später in der „Poeterey“ tun wird. Was er hier for
muliert, geht, wie Scriver es fordert, vom „Ohr“ aus, von der Praxis, nicht von der Theorie.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



121Das niederländische Vorbild

diese Knittel aber waren es eben, die Opitz und die Propagatoren einer neuen, 
künstlichen Dichtung so scharf verurteilt hatten. Opitz musste auf dem Umweg 
über die französische und niederländische Dichtung neu entdecken, was siebzig 
Jahre früher Rebhun bereits praktiziert hatte. 
Freilich hätte Opitz diese Regel, wie er sie 1621 von Scriver ausgehend formu-

liert, auch ganz einfach bei Clajus oder van der Myle lesen können. Dass er deren 
gleichartige Bemühungen nicht kennt oder hier nicht in Betracht zieht, beweist 
erstens die Tatsache, dass er seine Regel zu diesem Zeitpunkt (anders als später 
in der „Poeterey“) nicht in der antiken Begrifflichkeit von Jambus und Trochäus 
formuliert. Kam man, wie Opitz, von der französischen Tradition her, musste der 
Übertragung dieser antiken Begrifflichkeit auf das deutsche Betonungssystem ein 
großes Hindernis im Weg stehen, nämlich die Tatsache, dass die französische Vers
lehre mit Wörtern – und nicht mit Silben – rechnete. Es werden im Französischen, 
von der Endung ausgehend, männliche und weibliche Wörter unterschieden. Das 
aber macht eine Übertragung der antiken Fußmetrik unmöglich, die eben auf der 
Silbe als kleinster Einheit beruht. Für die Übertragung der antiken metrischen 
Begriffe, wie sie bei den Grammatikern, von der Antike kommend, unablässig 
diskutiert wurde, musste die französische Tradition ein schweres Hindernis sein. 
Auch aus dieser Perspektive ist die Äußerung von Scriver und Opitz zu ver-

stehen. Es ist der „thon und das maß der Syllaben“ – und eben nicht der Wörter! – 
auf das man achten muss und für die Missachtung dieses Prinzips werden „die 
Frantzosen“ dann kritisiert. Aus späterer Perspektive wäre hier natürlich einzu
wenden, dass nicht „die Frantzosen“ zu kritisieren sind, sondern die mechani
sche Übertragung von deren Versprinzipien auf die phonetisch anders gearteten 
germanischen Sprachen, wie es der Opitz des „Aristarch“, Weckherlin und Hüb-
ner getan hatten. 
Für Scriver und Opitz aber stellt sich die Sachlage gerade so dar, dass alle – 

und eben auch die Franzosen – auf der Suche nach metrischen Prinzipien sind, 
nach denen man die Volkssprachen regulieren kann und dass „die Frantzosen“ 
hier nicht weit genug gegangen waren, indem sie nur die Stelle vor der Zäsur und 
im Reim metrisch regelten. Dass die metrischen Prinzipien für die romanischen 
und die germanischen Sprachen andere sind oder andere sein können, ist Scriver 
und Opitz um 1620 noch nicht klar. Im Gegensatz zu van der Myle, der dies schon 
1612 getan hatte, übertragen weder Opitz noch Scriver die antiken fußmetrischen 
Begriffe auf die deutsche Sprache. Dies ist ein erstes Argument dafür, dass Opitz 
Clajus und van der Myle nicht kennt und seine Regeln sich selbst, bei der Über
setzung von Heinsius, erarbeitet hat. 
Ein zweites Argument ist die Tatsache, dass Opitz 1624, als er in der „Poeterey“ 

die Betonungsregel nun mit antiken, fußmetrischen Begriffen formuliert, diese 
Betonungsregel mit einer anderen Regel verbindet, nämlich der Alternations
regel. Wenn Opitz von Clajus oder van der Myle ausgegangen wäre, wäre aber 
schwer zu erklären, wieso er eine solche Regel aufstellen sollte. Theoretisch ist 
diese Regeln nämlich keineswegs notwendig.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Abb. 10: Martin Opitz: Buch von der deutschen Poeterey. Breslau 1624. 

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



123

3	 Die Alternationsregel

Hält man das Gebot der Alternation für die Formulierung eines Sprachgesetzes, 
ist es unnötig. Im „Buch von der deutschen Poeterey“ lautet die Regel: 

Nachmals ist auch ein jeder verß entweder ein iambicus oder trochaicus; nicht 
zwar das wir auff art der griechen vnnd lateiner eine gewisse grösse der syl-
ben können inn acht nemen; sondern das wir aus den accenten vnnd dem 
thone erkennen/ welche sylbe hoch vnnd welche niedrig gesetzt soll werden. 
[…] Wiewol nun meines wissens noch niemand/ ich auch vor der zeit selber 
nicht/ dieses genawe in acht genommen/ scheinet es doch so hoch von nöthen 
zue sein/ als hoch von nöthen ist/ das die Lateiner nach den quantitatibus oder 
grössen der sylben jhre verse richten vnd reguliren.25

Dreierlei ist hier beachtenswert. Erstens, Opitz formuliert das Betonungsgesetz, 
wie es vor ihm Clajus und van der Myle und wie er selbst es bereits 1621 in der 
Vorrede zum „Lobgesang Christi“ getan hatte. Das ist zu diesem Zeitpunkt 
nichts Neues mehr, die natürliche Betonung konnte man auch beachten, wenn 
man nach französischen Regeln dichtete. 
Zweitens, Opitz identifiziert die langen und kurzen Silben der lateinischen 

Versfüße mit den betonten und unbetonten Silben der deutschen Sprache, das 
heißt er verwendet die lateinischen Quantitätsbegriffe Jambus, Trochäus und 
Daktylus für deutsche Qualitätsverhältnisse. Dies hatte Clajus in der Theorie ab
gelehnt, van der Myle dagegen gefordert und Rebhun, Fischart, Höck und viele 
andere in der Praxis bereits (mehr oder weniger) getan. Für Opitz selbst ist das ein 
entscheidender Schritt, denn bisher hatte er nach französischen Regeln gedichtet, 
die in der Betonung nur zwischen männlichen und weiblichen Wörtern unter
schieden. Nachdem Opitz bereits in der Vorrede von 1621 mit Scriver gefordert 
hatte, „auff den thon vnd das maß der Syllaben“ zu achten und das heißt, auch 
das Versinnere zu regulieren, vollzieht er damit den letzten Schritt und stellt mit 
der antiken, fußmetrischen Begrifflichkeit das Schema bereit, dass eine Anord-
nung der Silben nach dem Betonungsgesetz ermöglicht. Ohne die fußmetrische 
Begrifflichkeit, ohne die Striche und Häkchen der antiken Prosodiker, wäre eine 
solche Regulierung des Versinneren nicht formulierbar gewesen.
Drittens, Opitz folgert aus der Kombination von Betonungsgesetz und der Re-

gulierung des Versinneren nach fußmetrischen Begriffen, dass in der deutschen 
Sprache nur jambische und trochäische Verse möglich sind („ist auch ein jeder 
verß entweder ein iambicus oder trochaicus“) und schließt damit eine daktyli-
sche Tonfolge (– v v), die nicht streng (das heißt unmittelbar abwechselnd) alter-
niert, aus. Für diese dritte Regel gibt es keine Vorgänger – jedenfalls in der Theo-
rie. In der Praxis dagegen ist die strenge Alternation weit verbreitet. Opitz selbst 
illustriert seine Regel (wie Clajus vor ihm) an Luthers Kirchenliedern: 

25 	Opitz: Poeterey S. 52. GW S. 392f.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



124 Das „Buch von der deutschen Poeterey“

Ein Jambus ist dieser:

	 Erhalt vns Herr bey deinem wort.

Der folgende ein Trochéus:

	 Mitten wir im leben sind.

Dann in dem ersten verse die erste sylbe niedrig/ die andere hoch/ die dritte 
niedrig/ die vierde hoch/ vnd so fortan/ in dem anderen verse die erste sylbe 
hoch/ die andere niedrig/ die dritte hoch/ etc. außgesprochen werden.26

Hier ist die Formulierung entscheidend. Opitz begründet die Alternationsregel 
nicht deduktiv (als sprachwissenschaftliches Gesetz), sondern induktiv. Er leitet 
sie induktiv aus der Praxis Luthers ab und nicht etwa deduktiv aus dem Beto
nungsgesetz. Dennoch dürfte es nicht Luther gewesen sein, an dem ihm diese Re-
gel bewusst geworden ist, sondern die niederländischen Gedichte des Heinsius. 
Dort findet sich zwar nirgends die strenge Alternation als Regel formuliert, aber 
sie wird in der Praxis beachtet. 
Gerade indem Opitz sich um eine versgleiche, möglichst von Wort zu Wort 

fortschreitende Übersetzung bemüht, mussten ihm die achthundert streng jam-
bisch alternierenden Verse des „Lobgesangs Christi“ und die fast siebenhundert 
Verse des „Lobgesangs Bacchi“, genauso wie die Übersetzungen aus dem „Bloem-
Hof“ und aus den „Nederduytschen Poemata“ von Heinsius, die er schon für die 
„Teutschen Poemata“ angefertigt hatte, den Eindruck vermitteln, dass es sich bei 
der strengen Alternation um eine von Heinsius beachtete Regel handelte.27 
Um eine solche Regel handelt es sich auch ganz offensichtlich, nur hätte Opitz 

in der „Poeterey“ daraus keine verpflichtende machen dürfen – wenn es ihm 
um ein Sprachgesetz gegangen wäre. Man muss die Alternationsregel deshalb 
allerdings nicht unbedingt gleich für ein Missverständnis halten. Man könnte 
genauso gut vermuten, dass es sich bei dieser Alternationsregel, wie bei allen 
Regeln der „Poeterey“ gar nicht um ein sprachwissenschaftliches Gesetz handelt, 
sondern um eine stilistische Forderung. 

26 	Opitz: Poeterey S. 52. GW S. 392f.
27 	Diese Erklärung des Alternationsgesetzes schon bei Ulrich Bornemann: Anlehnung und 

Abgrenzung. Untersuchungen zur Rezeption der niederländischen Literatur in der deut-
schen Dichtungsreform des siebzehnten Jahrhunderts. Assen, Amsterdam 1976, S. 78. Eine 
statistische Auswertung der Betonungen in den niederländischen Originalen und bei Opitz 
bestätigt diesen Befund, vgl. Theodor Weevers: Some Aspects of Heinsius’ Influence on the 
Rhythm of Opitz. In: The Modern Language Review 34 (1939), S. 576–579. Ähnliche Abhängig
keit hat Weevers auch für den Stil herausgearbeitet, vgl. Theodor Weevers: Some Aspects of 
Heinsius’ Influence on the Style of Opitz. In: The Modern Language Review 34 (1939), S. 230–
239. Ohne Kenntnis seines Vorgängers bestätigt dieses Ergebnis ebenfalls mit einer statisti
schen Auswertung Evgeny Kazartsev: Frühe deutsche Jamben und ihre niederländischen Vor-
bilder. In: Neerlandica Wratislaviensia 18 (2009), S. 23–39 und ders.: Niederländische Quellen 
von Martin Opitz’ Versrhythmik. In: Zeitschrift für Germanistik 23 (2013), S. 118–128.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



125Die Alternationsregel

Ein drittes und letztes Argument dafür, dass es sich bei der Alternationsregel 
um einen induktiven Schluss handelt, ist schließlich die Tatsache, dass Opitz die-
se Regel selbst schon angewandt hat, als er sie noch gar nicht formuliert hatte. Die 
Gedichte, die Opitz 1620 in Heidelberg Zincgref zur Veröffentlichung übergeben 
hat, alternieren eben bereits in großem Maße, aber nicht ausschließlich. Das ist 
genau der Befund, der sich auch für Luthers Kirchenlieder, für Rebhuns Dramen 
oder für Hans Sachs ergibt. Der alternierende Rhythmus drängt sich auf, auch 
wenn man die Regel dahinter nicht kennt. Durch die Übertragung der antiken, 
fußmetrischen Begrifflichkeit gelingt es Opitz 1624, die metrische Gliederung 
des Versinneren zu beschreiben und Opitz verwendet diese Terminologie für die 
Praxis, die er überall beobachten konnte und die er selbst bei der Übersetzung des 
bewunderten Heinsius erlebte. 
Ähnlich wie Lobwasser bei der Übersetzung der französischen Psalmen be-

reits Alexandriner nach französischen Modell unterlaufen waren, ohne dass er 
sie als solche erkannt hätte, so lernt auch Opitz die regelmäßige Alternation aus 
der Übersetzungsarbeit kennen. Nur gelingt es ihm, im Gegensatz zu Lobwasser, 
diesen Klang auch theoretisch zu reflektieren und schließlich – mit der Anwen-
dung der antiken, fußmetrischen Terminologie – auch zu beschreiben. 
Diese Rekonstruktion von Opitz’ Entwicklung würde erklären, warum er in 

der Vorrede zum „Lobgesang Christi“ 1621 das Alternationsgesetz noch nicht for
muliert, sondern sich mit der viel unpräziseren Klage von Scriver zufrieden gibt, 
obwohl doch hier bereits dasselbe gemeint ist, wenn es heißt, dass im „Ton und 
Maß“ der Silben „nicht der minste theil der ziehrligkeit bestehe“ und gerade hier 
„die Frantzosen selber offtmals gewalt thun; von vns aber noch fast keiner/ meines 
wissens/ sich darauff verstanden.“28 Opitz hat hier noch nicht die Terminologie, 
die nötig ist, um diese Kritik an den Franzosen und an seinen eigenen früheren 
Gedichten zu formulieren, nämlich die fußmetrischen Begriffe der antiken Metrik.
Wenn der Opitzianer Johann Peter Titz 1642 schreibt: „Die Quantität der Syl-

ben aber hat er/ nach dem exempel der gelehrten Holländer/ nach jhrem Accent 
oder Laut abgemessen“29 dann wäre dies also wörtlich zu verstehen.30 Opitz hat 
sich um 1620 die Regeln für den deutschen Vers auf induktivem Wege „nach dem 
exempel der gelehrten Holländer“ selbst erarbeitet. Aus der Perspektive von Titz 
war damit endlich der Beweis erbracht, dass die deutsche Sprache kunstfähig ist. 
In unmittelbarem Anschluss heißt es bei diesem weiter:

Welches wie es höchst nöthig/ vnd den Versen die gröste Zierligkeit vnd An-
muth [elegantia in der Terminologie der Rhetorik] giebet/ also auch in vn-
serm hochdeutschen schon vor langer zeit von dem Clajo [der Grammatiker 

28 	Opitz: GW 1, S. 275.
29 	Johann Peter Titz: Zwey Bücher von der Kunst hochdeutsche Verse und Lieder zu machen. 
Danzig 1542, f. Bijr.

30 	Vgl. auch das Widmungsgedicht von Augustinus Iskra Silesius in der „Poeterey“, das Hein-
sius, den „Schöpfer des niederländischens Gesangs“ („plectri genitor Batavi“), als das große 
Vorbild von Opitz nennt. Opitz: Poeterey S. 10, Übersetzung dort S. 126. 

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



126 Das „Buch von der deutschen Poeterey“

Johannes Clajus] war erinnert worden. Jn der Rede hat er [Opitz] auch allen 
möglichen fleiß angewendet/ damit dieselbe rein vnd zierlich/ vnd von allen 
frembden Wörtern/ die zuvorhin von vielen überall pflegten eingeschoben zu 
werden/ befreyet seyn möchte: vnd hat gnugsam dargethan/ daß vnsere Spra-
che nicht allein in worten zierlich [im Sinne der elegantia] vnd reich genug 
[also über einen genügend großen Wortschatz verfügt] sey/ vnd von keiner 
andern etwas betteln dörffe/ sondern auch gar wol in Poetische Schrancken 
[d.h. in Regeln] könne gebracht werden.31

Opitz selbst hatte auf diese Abhängigkeit deutlich genug hingewiesen, indem 
nicht nur ein großer Teil der „Teutschen Poemata“ aus dem Niederländischen des 
Heinsius übersetzt war, sondern auch gleich an einer der ersten Stellen des Bu-
ches das Gedicht „Vber des Hochgelehrten vnd weitberühmbten Danielis Heinsij 
Niderländische Poemata“ zu finden war. Dort hieß es:

Die Teutsche Poesy war gantz vnd gar verlohren/ 
Wir wusten selber kaum von wannen wir geboren/ 
Die Sprache/ vor der vor viel Feind erschrocken sindt/ 
Vergassen wir mit fleiß vnd schlugen sie in Windt. 
Biß ewer [Heinsius] fewrig Hertz ist endtlich außgerissen/  
Vnd hat vns klar gemacht/ wie schändlich wir verliessen 
Was allen doch gebürt: Wir redten gut Latein/ 
Vnd wollte keiner nicht für Teutsch gescholten sein. 
Der war’ weit vber Meer in Griechenland geflogen/ 
Der hatt Jtalien, der Frannckreich durchgezogen/ 
Der prallte Spanisch her. Jhr habt sie recht verlacht/ 
Vnd vnsre Muttersprach in jhren werth gebracht. 
Hierumb wirdt ewer Lob ohn alles ende blühen/ 
Das ewige Geschrey von euch wirdt ferne zeihen/ 
Von dar die schöne Sonn auß jhrem Beth auffsteht/ 
Vnd widerumb zu ruh mit jhren Pferden geht. 
Jch auch/ weil jhr mir seyt im Schreiben vorgegangen/ 
Was ich für Ruhm vnd Ehr durch Hochteutsch werd erlangen/ 
Will meinem Vatterlandt bekennen ohne schew/ 
Daß ewre Poesy der meinen Mutter sey.32

31 	Johann Peter Titz: Zwey Bücher von der Kunst hochdeutsche Verse und Lieder zu machen. 
Danzig 1542, f. Bijrf.

32 	Opitz: Poemata 1624, S. 9 („Vber des […] Danielis Heinsii Niderländische Poemata“). GW 2.2, 
S. 742 in der Fassung von 1625.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



127

4 	 Die „Poeterey“ als stilistisches Manifest

Es ist insbesondere die als sprachwissenschaftliches Gesetz unhaltbare Alterna-
tionsregel, die zu der These führt, dass es sich auch bei der Entdeckung des Prin-
zips der natürlichen Wortbetonung gar nicht um eine sprachwissenschaftliche 
Erkenntnis handelt, die Opitz nur ein wenig merkwürdig und versteckt vorbrin-
gen würde, sondern um eine stilistische Forderung. Die Regulierung des Ver-
sinneren, wie sie Opitz fordert, stünde dann im Dienst eines bestimmten Klangs, 
nämlich genau des Klangs, den Herder (und viele andere) später als eintöniges 
„Mühlengeklapper“ schmähen werden – ohne dann noch zu wissen, wie schwer 
es einmal den Dichtern gefallen war, diesen Klang erstmalig bewusst zu erzeugen.

Ein wichtiger Beleg für diese Interpretation des Alternationsgebots als stilisti
sche Regel ist August Bucher, der später in seiner eigenen Poetik den Daktylus 
gegen die Empfehlungen von Opitz erlauben wird und damit ebenfalls kein 
sprachwissenschaftliches Missverständniss korrigiert, sondern den Nachweis 
erbringt, dass man, entgegen der Behauptung von Opitz, auch Daktylen in der 
deutschen Dichtung so gebrauchen kann, dass es dem stilistisch gewünschten 
Klang entspricht. Nicht nur klinge der Daktylus „nicht übel und wiederwärtig“, 
er könne sogar „dem Vers zu weilen einen Glantz und Schönheit geben“, schreibt 
Buchner – vorausgesetzt natürlich, man benutzt ihn nicht so wie Lobwasser, der 
„lebendiger“ auf der dritten Silbe betont haben wollte.33

Wenn die in den vorhergehenden Kapiteln rekonstruierte Entdeckung des 
Prinzips der natürlichen Wortbetonung zutrifft, dann rechtfertigt sie eine solche 
These. Denn diese Rekonstruktion zeigt, dass Opitz (anders als ein Grammati-
ker wie Clajus) nicht auf der Suche nach sprachwissenschaftlichen Erkenntnis-
sen war, sondern sein eigentliches Motiv eine Regulierung des deutschen Verses 
war, die allein die deutschsprachige Dichtung auf den Rang der antiken und der 
französischen Dichtung führen konnte. Überspitzt ausgedrückt: Opitz wollte den 
deutschsprachigen Vers im Sinne einer Kunstlehre regulieren und zu diesem 
Zweck war ihm jedes Mittel und jede Regel recht, so lange mit dieser Regel nur 
ein kunstvoller Klang zu erzeugen war. 

So würde sich sein frühes Schwanken zwischen der französischen Technik im 
„Aristarch“ und der Modifizierung dieser Technik im Sinne einer antiken Fuß
metrik analog zu den Niederländern in der „Poeterey“ erklären. Und so würde 
sich auch die – sprachwissenschaftlich, grammatisch überflüssige – Beibehaltung 
der französischen Unterscheidung zwischen männlichen und weiblichen Wör-
tern, die sinnlose Regel zur Hiatvermeidung vor nicht aspiriertem h (dazu unten 
mehr) und die Formulierung der grammatisch ebenfalls nicht notwendigen Al
ternationsregel erklären. Die regelmäßige, unmittelbare Alternation, mithin der 
Ausschluss der Abfolge zweier unbetonter Silben, wäre kein eigentlich unnöti-

33 	Augustus Buchner: Anleitung Zur Deutschen Poeterey. Poet. Hg. von Othone Prätorio. Wit-
tenberg 1665. Ndr. hg. von M. Szyrocki. Tübingen 1966, S. 144.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



128 Das „Buch von der deutschen Poeterey“

ges, grammatisches Gesetz, das auf einen Denkfehler von Opitz zurückginge, 
sondern eine bewusste stilistische Forderung. 
Dies würde im Übrigen auch erklären, warum Opitz die Alternationsregel tat

sächlich als eine Regel (an die man sich halten kann oder nicht) formuliert und 
nicht als ein Gesetz, wie immer wieder suggeriert worden ist, schon von seinen 
unmittelbaren Nachfolgern. Opitz selbst macht im weiteren Verlauf nämlich den 
ganz wesentlichen Zusatz, dass der Daktylus „gleichwol auch kann geduldet 
werden/ wenn er mit vnterscheide gesatzt wird“.34 Schon die Formulierung macht 
hier deutlich, dass Opitz eine stilistische, induktiv aus dem Gehör abgeleitete Re-
gel formuliert.
Ein letztes Argument für diese Interpretation ist schließlich die Tatsache, dass 

Opitz sich in der Formulierung des Alternationsgebotes überhaupt auf das Ohr 
des Dichters beruft, wenn es heißt: „das wir aus den accenten vnnd dem thone 
erkennen/ welche sylbe hoch vnnd welche niedrig gesetzt soll werden“.35 Opitz ist 
nicht an den prosodischen, morphematischen Regeln interessiert, nach denen im 
Deutschen die Wörter betont werden. Es macht sogar den Eindruck, als würde er 
noch gar nicht auf die Idee kommen, dass es für diese Betonung überhaupt gram-
matische Gesetze geben könnte. Sondern Opitz fordert den Dichter nur dazu auf, 
aus dem „accent“ und „thone“ zu erkennen, welches Wort wie betont wird. Ge-
org Baesecke hat 1899 diesen wichtigen Punkt hervorgehoben, ohne dass er in 
der Folge die gehörige Beachtung gefunden hätte: „Opitz hat die wenigen eigenen 
Andeutungen über den Accent, die er in der ‚Poeterey‘ giebt, aus seinem Sprach-
gefühl abstrahiert, sie beruhen nicht auf dem Erkennen von etwas Gesetzmäßi-
gem: er muß in jedem einzelnen Falle von neuem prüfen.“36

Erst Johann Peter Titz und dann vor allem Justus Georg Schottel werden knapp 
zwanzig Jahre nach der „Poeterey“ versuchen, Regeln zu formulieren, nach de-
nen man erkennen kann, ob eine Silbe betont oder unbetont stehen muss. Von 
Schottel an wird die Prosodie deshalb dann auch wieder (wie schon bei Clajus) 
als Teil der Grammatik behandelt werden – und nicht, wie bei Opitz, zwischen 
allerlei anderen stilistischen Regeln stehen. 
Nicht zuletzt dieser grammatische Dilettantismus ist dafür verantwortlich, 

dass Opitz zahlreiche Probleme überhaupt nicht zur Kenntnis nimmt, die sich 
aus seinem Alternationsgebot ergeben. Es ist keineswegs immer so einfach, am 
„accent“ und „thone“ zu erkennen, welche Silbe in einem Wort betont wird. Das 
zeigt schon Opitz selbst, der an dieser Stelle der „Poeterey“ das Wort „obsiegen“ 
als Beispiel für ein daktylisches Wort nennt, „weil die erste sylbe hoch/ die an-
dern zwo niedrig sein“.37 Dass man bei solchen Wörtern mit schweren Vorsilben 
aber auch anders entscheiden kann (und aus moderner, linguistischer Perspektive 

34 	Opitz: Poeterey S. 52. GW S. 393.
35 	Opitz: Poeterey S. 52.
36 	Georg Baesecke: Die Sprache der Opitzischen Gedichtsammlungen von 1624 und 1625. Lau-
te, Flexionen, Betonung. Braunschweig 1899, S. 99.

37 	Baesecke: Die Sprache der Opitzischen Gedichtsammlungen S. 95ff.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



129Die „Poeterey“ als stilistisches Manifest

entscheiden muss), zeigt Opitz selbst in einem Alexandriner aus dem Hochzeits
gedicht für Caspar Kirchner, in dem er das Wort „auffgabet“ so setzt, dass es auf 
der zweiten Silbe betont werden muss:

Auffgabet williglich die Blüth an ewrer Jugendt,38

Auch in dieser metrischen Position machen sich die Wörter mit schweren Vorsil-
ben offensichtlich nicht gut. Das ist kein schöner Vers und Opitz korrigiert ihn in 
den späteren Ausgaben der „Poemata“. Er verzichtet jetzt ganz auf das schwierig 
zu handhabende Wort:

Vnd Weisheit gantz ergabt, Die Blüt’ an ewrer Jugendt39

Ein weiteres Problem für das alternierende Versprinzip, das Opitz in der Pra-
xis erkennt, in der Theorie aber noch nicht erfasst, sind die zusammengesetzten 
Hauptwörter wie „Wildschwein“, von denen man behaupten könnte, dass es sich 
um Spondäen handelt, also zwei schwere Silben, die dann als solche (wie die 
daktylischen Wörter) gar nicht in ein alternierendes System zu bringen wären. 
In der ersten Fassung der „Poemata“ findet sich in der Übersetzung der zweiten 
Epode des Horaz („Beatus ille“, deutsch als „Die Lust des Feldbawes“) noch der 
Alexandriner:

Weil er jetzt ein Wildschwein mit seinen Hunden hetzt:40

In den späteren Fassungen verzichtet Opitz dagegen auf das Wort:

Jn dem er jetzt ein schwein mit seinen Hunden hetzt:41

Bei den Theoretikern wird sich später das Wort „Feldhauptmann“ einiger Beliebt
heit erfreuen, das man sogar als drei betonte Silben verstehen könnte. Auch hier 
wird erst Schottel in seiner „Verskunst“ Regeln formulieren, nach denen zu ent
scheiden ist, welcher Teil dieser zusammengesetzten Hauptwörter wie zu beto-
nen ist. 
Die größten Diskussionen werden in den Poetiken nach Opitz aber um das 

Problem der einsilbigen Wörter geführt und auch dieses Problem ist bei Opitz 
selbst theoretisch noch nicht reflektiert. Opitz scheint ursprünglich davon auszu
gehen (wie das später auch Buchner in seiner „Anleitung“ tun wird), dass die 
einsilbigen Wörter sowohl betont wie unbetont gebraucht werden können. Einsil
bige Wörter sind in ihrer Betonung wesentlich schwerer zu bestimmen, da ihre 
Schwere nicht durch andere Silben deutlich wird, sondern stattdessen stark von 
den sie jeweils umgebenden Wörtern abhängt. Spricht man sie allein für sich, 
um ihre Betonung zu erkennen, hört man diese Betonung nicht. Hört man sie im 
Kontext anderer Wörter, scheinen sie je nach Kontext betont oder unbetont stehen 

38 	Opitz: Poemata 1624, S. 31.
39 	Opitz: Poemata 1625, S. 107. 
40 	Opitz: Poemata 1624, S. 12.
41 	Opitz: Poemata 1625, S. 39.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



130 Das „Buch von der deutschen Poeterey“

zu können. Opitz jedenfalls meint Verse wie den folgenden Alexandriner bilden 
zu können, in dem „schwerdt“ in der Senkung steht:

Daß er schwerdt/ Schildt vnd Spieß nicht lenger halten kundt.42

Auch hier scheint ihm sein Gehör bereits gesagt zu haben, dass dieser Vers nicht 
richtig alterniert, denn später korrigiert er:

Daß er sein grimmes Schwerdt mehr als zuvor genetzt43

Für die in ihrer Wucht nicht mehr zu überbietenden Verse, wie sie bisweilen An
dreas Gryphius schreibt, deren Alternation durch die Reihung einsilbiger Haupt
wörter nur noch sehr schwach ausgeprägt ist, dürfte ebenfalls die Praxis von 
Opitz entscheidend sein:

			   Ach! vnd weh! 
Mord! Zetter! Jammer! Angst! Creutz! Marter! Würmer! Plagen. 
Pech! Folter! Hencker! Flamm! stanck! Geister! kälte! Zagen! 
			   Ach vergeh! 
			   Tieff’ vnd Höh’! 
Meer! Hügel! Berge! Felß! wer kan die Pein ertragen? 
Schluck abgrund! ach schluck’ eyn! die nichts denn ewig klagen. 
			   Je und Eh!44

Damit soll nicht gesagt sein, dass Gryphius solche Klangeffekte nicht bewusst 
gesucht hätte. Aber dass er diese Verse für stilistisch realisierbar und regelkon-
form gehalten hat – das geht auf Opitz zurück. Erst Titz wird 1642 in seiner Poetik 
die Regel formulieren, dass nicht alle einsilbigen Wörter gleichbehandelt werden 
können, sondern einsilbige Artikel („der“, „ein“), Konjunktionen („und“, „dann“) 
und Ähnliches unbetont stehen sollten, einsilbige Hauptwörter dagegen betont. 
Schottel wird dann 1644 die Regel erkennen, dass im Deutschen die Stammsilben 
betont sind, mithin die morphologische Struktur der Wörter für ihre Betonung 
entscheidend ist. 

Diese Beispiele sollen hier nur eines belegen, nämlich das Desinteresse von 
Opitz an sprachwissenschaftlichen, im eigentlichen Sinne grammatischen Fra-
gen. Für Opitz ist nicht die morphematische Struktur der deutschen Sprache 
wichtig, sondern nur die praktische Frage, wie man diese deutsche Sprache so 
benutzen kann, dass ein Vers zu einer metrisch gegliederten Einheit wird. Oder 
anders formuliert: Opitz interessiert sich für die Metrik nur aus stilistischen 
Gründen. So ist seine Berufung auf das Gehör des Dichters zu verstehen, wenn 
er fordert, „das wir aus den accenten vnnd dem thone erkennen/ welche sylbe 
hoch vnnd welche niedrig gesetzt soll werden.“ 

42 	Opitz: Poemata 1624, S. 9 („Vber des […] Danielis Heinsii Niderländische Poemata“).
43 	Opitz: Poemata 1625, S. 239.
44 	Andreas Gryphius: Gesamtausgabe der deutschsprachigen Werke. Bd. 1: Sonette. Hg. v. Ma-
rian Szyrocki. Tübingen 1963, S. 91.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



131Die „Poeterey“ als stilistisches Manifest

Die Alternationsregel, wie Opitz sie aufstellt, ist eine stilistische Forderung, 
kein sprachwissenschaftliches Gesetz. Genau in diesem Sinne kann man die ge
samte „Poeterey“ als stilistisches Manifest betrachten, das heißt als ein Manifest 
für eine ganz bestimmte Art von Dichtung in stilistischer, metrischer oder eben 
grundsätzlich: in formaler Hinsicht. Die folgenden Kapitel sind deshalb dem Ver-
such gewidmet, auch die anderen Regeln der „Poeterey“ im Sinne eines solchen 
stilistischen Manifests zu lesen: als Plädoyer für eine streng formale, streng regu
lierte Dichtung. Das musste in seiner Zeit auch der erste, massivste und gewal
tigste Eindruck sein, den etwa Opitzens Übersetzung von Petrarcas berühmtem 
Sonett auf den zeitgenössischen Leser machte – den Eindruck eines enorm zise
lierten, metrisch, stilistisch und rhetorisch geradezu überformten Gedichts:

Francisci Petrarchae

Jst Liebe lauter nichts/ wie daß sie mich entzündet? 
Jst sie dann gleichwol was/ wem ist ihr Thun bewust? 
Jst sie auch gut vnd recht/ wie bringt sie böse Lust? 
Jst sie nicht gut/ wie daß man Frewd’ aus jhr empfindet? 
	 Lieb’ ich ohn allen Zwang/ wie kan ich Schmertzen tragen? 
Muß ich es thun/ was hilfft’s daß ich solch Trawren führ’? 
Heb’ ich es vngern an/ wer dann befihlt es mir? 
Thue ich es aber gern’/ vmb was hab’ ich zu klagen? 
	 Jch wancke wie das Graß so von den kühlen Winden 
Vmb Vesperzeit bald hin geneiget wird/ bald her: 
Jch walle wie ein Schiff das durch das wilde Meer 
	 Von Wellen vmbgejagt nicht kan zu Rande finden. 
Jch weis nicht was ich wil/ ich will nicht was ich weis: 
Jm Sommer ist mir kalt/ im Winter ist mir heiß.45 

Hier war keine Silbe mehr dem Zufall überlassen. Das ist die maximale Opposi-
tion zur improvisierten Reimerei der Meistersinger. 

45 	Petrarca, Sonett 132 des „Canzoniere“, zit. nach Opitz: Poemata 1625, S. 214. Vgl. auch Opitz: 
GW 2.1, S. 703. Zum programmatischen Charakter dieses Gedichts und dem Versuch, gerade 
die neulateinischen Übersetzungen zu überbieten, vgl. Achim Aurnhammer: Martin Opitz’ 
petrarkistisches Mustersonett „Francisci Petrarchae“ (Canzoniere 132), seine Vorläufer und 
Wirkung. In: Francesco Petrarcha in Deutschland. Seine Wirkung in Literatur, Kunst und 
Musik. Hg. v. Achim Aurnhammer. Tübingen 2006, S. 189–210. 

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



132 Das „Buch von der deutschen Poeterey“

5 	 Die stilistischen Regeln des sechsten Kapitels

Entsprechend den Kategorien der Rhetorik ist das fünfte Kapitel der „Poeterey“ 
der inventio und dispositio gewidmet, also der „Findung“ (inventio) und Glie-
derung (dispositio) der Inhalte: „Von der zuegehor der Deutschen Poesie/ vnd 
erstlich von der invention oder erfindung/ vnd Disposition oder abtheilung der 
dinge von denen wir schreiben wollen“ lautet der Titel dieses Kapitels. Opitz 
appliziert diese Systematik auf die Dichtung, indem er in diesem Kapitel eine 
kurze Gattungslehre bietet, also erläutert, welche Inhalte etwa in einem Epos, ei-
ner Tragödie oder einer Elegie behandelt werden und in welcher Reihenfolge das 
zu geschehen hat. Das sechste Kapitel behandelt den dritten Teil der Rhetorik, 
nämlich die Stilistik (elocutio): „Von der zuebereitung vnd ziehr der worte“. Das 
siebte Kapitel ist dann den prosodischen, metrischen und strophischen Formen 
gewidmet – „Von den reimen/ jhren wörtern vnd arten der getichte“. Schon in 
dieser Anordnung erscheint die Metrik und die Lehre von den Strophenformen 
als konsequente Fortsetzung der Stilistik. Das sechste Kapitel behandelt die stili-
stischen Fragen, die tendenziell auch für die Prosa gelten, das siebte Kapitel die 
Fragen, die für die Versform spezifisch sind.
Das sechste Kapitel gliedert Opitz wiederum in Anlehnung an die Kategorien 

der Rhetorik nach drei Gesichtspunkten: „elegantz oder ziehrligkeit“ der Wörter, 
„composition oder zuesammensetzung“ und „dignitet vnd ansehen“.46 Das Stil
ideal der elegantia („Zierlichkeit“, wie Opitz übersetzt) wird analog der rhetori-
schen Tradition (Rhet. ad Her. IV.17) weiter unterschieden in die Forderung der 
„Reinheit“ (latinitas) und der „Deutlichkeit“ (explanatio). Mit dem Begriff der 
„latinitas“ ist in der antiken Rhetorik eine rein lateinische Sprache bezeichnet, 
also eine Sprache, die in Wortwahl, Syntax und Idiomatik frei ist von Barbaris-
men und Solözismen. Ein Barbarismus ist ein unnötiges Fremdwort (also eben 
ein Wort, das nicht der Norm der latinitas entspricht), ein Solözismus ein ganzer 
Ausdruck, der den Normen der Reinheit nicht entspricht. 

Das Reinheitsgebot führt in seiner Anwendung auf die deutsche Dichtung bei 
Opitz an allererster Stelle zur Forderung nach einer hochdeutschen Sprache:

Die ziehrligkeit erfodert das die worte reine vnd deutlich sein. Damit wir aber 
reine reden mögen/ sollen wir vns befleissen deme welches wir Hochdeutsch 
nennen besten vermögens nach zue kommen/ vnd nicht derer örter sprache/ 
wo falsch geredet wird/ in vnsere schrifften vermischen: als da sind/ es ge-
schach/ für/ es geschahe/ er sach/ für/ er sahe; sie han/ für sie haben vnd anderes 
mehr; welches dem reime auch bißweilen außhelfen soll; als: 

Der darff nicht sorgen für den spot/ 
Der einen schaden krieget hot. 

46 	Opitz: Poeterey S. 35. GW S. 371.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



133Die stilistischen Regeln des sechsten Kapitels

So stehet es auch zum hefftigsten vnsauber/ wenn allerley Lateinische/ Frant-
zösische/ Spanische vnnd Welsche wörter in den text vnserer rede geflickt 
werden; als wenn ich wolte sagen:

Nemt an die courtoisie, vnd die deuotion, 
Die euch ein cheualier, madonna, thut erzeigen; 
	 Ein handvol von fauor petirt er nur zue lohn/ 
	 Vnd bleibet ewer Knecht vnd seruiteur gantz eigen.47

Diese Forderung nach „deme welches wir Hochdeutsch nennen“ hört sich selbst-
verständlich an, ist aber äußerst problematisch. 1624 gibt es noch keine hochdeut
sche Norm, sondern nur ein Heiliges Römisches Reich Deutscher Nation, das 
sprachlich in zahllose regionale Varianten zerfällt. Von diesen Varianten weiß 
noch niemand so genau, was Dialekt und was „Hochdeutsch“ ist. Der Begriff 
des „Hochdeutschen“ bezeichnet dabei ursprünglich nur das „Hochdeutsche“ 
im Gegensatz zum „Niederdeutschen“, also die Variation des Deutschen, die im 
17.  Jahrhundert bereits im Gefolge der Spracheinigung durch die Reformation 
das Niederdeutsche in vielen Bereichen verdrängt hat. Neben diesem Hochdeut-
schen hat sich allerdings die oberdeutsche Variante – also das Deutsch im heute 
Bayerischen, Österreichischen, Schweizerischen und südwestdeutschen Raum – 
noch weiter erhalten. Genau diesen Raum scheint Opitz zu meinen, wenn er von 
„derer örter sprache/ wo falsch geredet wird“, spricht, denn seine Beispiele („ge-
schach“, „sach“, „han“) entstammen diesem oberdeutschen Sprachraum. 

Dialektale Varianten werden damit aus der Versgestaltung ausgeschlossen. 
Wie seine Formulierung zeigt – „welches dem reime auch bißweilen außhelfen 
sol“ –, hat er dabei besonders die Knittelreime im Auge, deren Verfasser sich die 
Reimfindung dadurch erleichtert hatten, dass sie bei Bedarf einfach dialektale 
Abweichungen in den Reim gestellt haben: „Der darff nicht sorgen für den spot/ | 
Der einen schaden krieget hot.“ Die neuen Versregeln von Opitz verlangen dage-
gen auch im Reim die hochdeutschen Formen.

Mit der Forderung nach einer hochdeutschen Sprache sind dann zweitens 
auch Fremdwörter verboten, wobei das von Opitz gewählte Beispiel durchaus an 
die Praxis etwa von Tobias Hübner erinnert („Wann jhr ewern favor vns schenc-
ket vnd thut geben“ vgl. oben S. 100ff.). Zu diesem Verbot von Fremdwörtern ge-
hört auch die in der Folge von Opitz erhobene Forderung – nach dem Vorbild von 
du Bartas und Ronsard im Französischen und Heinsius im Niederländischen –, 
antike Götternamen deutsch und nicht lateinisch zu deklinieren, also nicht „des 
Jouis geschoß“ sondern „des Jupiters geschoß“ zu schreiben („Iovis“ ist der Ge-
nitiv von „Jupiter“). Die daran anschließende Forderung, die lateinischen Liga-
turen bei der Verwendung von antiken Namen im Deutschen aufzulösen – also 

47 	Opitz: Poeterey S. 35. GW S. 371f.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



134 Das „Buch von der deutschen Poeterey“

„Eneas“ statt „Æneas“ zu schreiben48 – dürfte sich in der Tendenz gegen jeman-
den wie Schede Melissus richten, dessen Orthographie-Reform genau im Gegen-
teil vorsah, die deutsche Orthographie nach lateinischem Modell zu regulieren. 

Ausgenommen vom Reinheitsgebot sind die Neubildungen von Wörtern 
durch Zusammensetzung, denen Opitz verhältnismäßig viel Aufmerksamkeit 
widmet. In diesen Wortneubildungen kann gerade, „wenn es mässig geschie-
het/ eine sonderliche anmutigkeit“49 bestehen, etwa, wenn man den Nordwind 
einen „wolckentreiber“ nennt. Die Freiheit zu solchen Wortneubildungen darf 
den Dichtern nicht beschnitten werden. Allerdings ist diese Freiheit auch nicht 
regellos, denn Opitz fordert gleichzeitig, „das das nomen verbale […] wie bey den 
Lateinern/ muß hinten gesetzt werden“, im Gegensatz zum Französischen. Wo 
Ronsard also den Nordwind „l’esbransle-rocher“ nennen kann, muss es im Deut
schen „felsen stürmer“ heißen. 
Die Forderung der Deutlichkeit (explanatio) untergliedert Opitz in drei Verbo-

te: Erstens sind Doppeldeutigkeiten (Amphibolien) verboten, zweitens überflüs-
sige Ausführlichkeit (Pleonasmen), drittens eine von der grammatischen Regel 
abweichende Wortstellung (Inversionen). Alle drei Verbote zielen darauf ab, den 
Vers verständlich, geschmeidig und klar zu halten, indem sie dem Dichter ver-
bieten, den Vers mit überflüssigen Wörtern anzureichern, um ihn auf die nötige 
Länge zu bringen oder die Wortstellung um eines bequemen Reimes will zu ver-
drehen. Was dabei auf dem Spiel steht, illustriert vielleicht am besten das Verbot 
der Inversion oder Anastrophe, das Opitz wieder mit Beispielen von Schede Me
lissus illustriert: 

Die αναστροφὴ oder verkehrung der worte stehet bey vns sehr garstig/ als: 
Den sieg die Venus kriegt; für: Die Venus kriegt den sieg. Item: Sich selig dieser schät-
zen mag; für: Dieser mag sich selig schätzen. Vnnd so offte dergleichen gefunden 
wird/ ist es eine gewiße anzeigung/ das die worte in den verß gezwungen vnd 
gedrungen sein.50

Die Wörter dürfen nicht „gezwungen und gedrungen“ werden, das heißt sie 
müssen auch im Vers in ihrer natürlichen Wortstellung belassen werden. Opitz 
verbietet deshalb auch die Nachstellung des Adjektivs (wieder mit einem Beispiel 
von Schede aus dem „Anhang“ Zincgrefs illustriert), wie sie bei den „reimenma-
chern“, also in den Knitteln, gang und gäbe ist:

Wie denn auch sonsten die epitheta bey vns gar ein vbel außsehen haben/ 
wenn sie hinter jhr substantiuum gesetzet werden/ als: Das mündlein roht/ der 
Weltkreiß rund/ die hände fein; für: das rothe mündlein/ der runde Weltkreiß/ die fei-
nen hände/ etc. wiewol bey vnsern reimenmachern nichts gemeiner ist.

48 	Opitz: Poeterey S. 37. GW S. 374.
49 	Opitz: Poeterey S. 37.
50 	Opitz: Poeterey S. 40.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



135Die stilistischen Regeln des sechsten Kapitels

Dieses Verbot der Inversion und damit einer unnatürlichen, nicht dem gewöhnli-
chen Gebrauch entsprechenden Wortstellung ist – neben den Regeln für Apokope 
und Synkope und der Alternation – vielleicht das wichtigste Indiz für das stilisti-
sche Ideal der „Poeterey“. Die Verse sollen in ihrem Sprachgebrauch so natürlich 
wie möglich klingen. Sie sollen nichts Gewundenes, nichts Gezwungenes, nichts 
Aufgeblähtes, Maßloses oder Verfremdetes haben. Man soll ihnen die Mühe, die 
sie gekostet haben, nicht anmerken. Dieses klassizistische Stilideal kommt im 
Verbot der Inversion am deutlichsten zum Ausdruck. Christian Weise wird am 
anderen Ende des 17.  Jahrhunderts ganz ähnliche Forderungen erheben, wenn 
er im Vers nur solche Formulierungen duldet, wie man sie auch in der Prosa be
nutzen würde: „Welche Construction in prosa nicht gelitten wird/ die sol man 
auch in Versen davon lassen.“51 Das richtet sich zu diesem Zeitpunkt gegen das 
Zur-Schau-Stellen artistischer Konstruktionen, die manierierte Wortstellung, die 
künstliche Aufblähung der Satzglieder, die überladene Ornamentik oder eben – 
wie der Kampfbegriff später lauten wird – gegen den barocken Schwulst, wie er 
bei Andreas Gryphius, Daniel Casper von Lohenstein oder Christian Hoffmann 
von Hoffmannswaldau begegnen wird.
Das von Opitz propagierte Stilideal der Deutlichkeit besagt dagegen, dass man 

Verse eindeutig verstehen können muss. 1624 richtet sich das nicht gegen barocke 
Tendenzen, sondern gegen das mangelnde Interesse an einer stilistischen For-
mung überhaupt, gegen die stilistische Verwahrlosung der Knittelreime. Am be-
sten illustriert dies vielleicht Johann Valentin Andreaes Übersetzung der Sonette 
Campanellas aus dem Jahr 1619. Die erste Strophe des ersten Sonetts lautet dort:

Mein Eltern sein Geist vnd Vernunfft 
Daher wars/ vnd rechts sein Ankunfft/ 
Hierauff das eitel Welt Kind ich 
Leit wider zu meiner Mutter Milch.52

Hier ist eigentlich nicht mehr zu verstehen, worum es überhaupt geht. Das liegt 
ganz offensichtlich daran, dass sich Andreae bei der Versgestaltung keine Mühe 
gegeben hat, sondern einfach die Wörter unter Mißachtung der deutschen Syntax 
so „gezwungen vnd gedrungen“ hat, dass ihm die (miserablen) Reime und die 
Einhaltung der Silbenzahl möglichst leicht geworden sind. Und das, obwohl er 
sich noch nicht einmal um ein alternierendes Versmaß kümmern musste. Diese 
Art von Dilettantismus soll die „Poeterey“ zukünftig verhindern.
In dieselbe Richtung gehen auch die Regeln für „composition oder zuesam

mensetzung“ der Wörter, also der zweite übergreifende Gesichtspunkt der Stilis
tik des sechsten Kapitels. Hier fordert Opitz erstens eine Beachtung des Laut-
werts der Silben und Buchstaben. Er stellt damit erstmalig eine Forderung auf, 
die später in der Lautmalerei Georg Philipp Harsdörffers und der Nürnberger 

51 	Christian Weise: Curiöse Gedanken von deutschen Versen. Leipzig 1692, Kap. I.3, § 15, S. 141.
52 	Johann Valentin Andreae: Geistliche Kurtzweil. Strassburg 1619, S. 95.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



136 Das „Buch von der deutschen Poeterey“

Schule große Bedeutung bekommen wird. Bei Opitz ist damit allerdings nicht 
nur gemeint, dass der Dichter die Lautwerte der Buchstaben und Silben beachten 
solle, sondern auch eine ganz grundsätzliche Warnung vor einer unschönen Alli
teration wie in seinem Beispielvers: „Die die dir diese dinge sagen“. 
Opitz warnt aus demselben Grund vor der Häufung einsilbiger Wörter – eine 

Warnung, die spätere Poetiker noch oft wiederholen werden – und vor mehrsil
bigen Wörtern am Versausgang. Wer zu viele Verse hinter einander mit Wör-
tern wie „vnterthänigkeit“ oder „gelegenheit“ schließe, mache die Verse „gar zue 
grob vnd harte“.53 Auch diese letzte Regel hätte Opitz gut mit einem Beispiel von 
Schede Melissus veranschaulichen können, in dessen Sonett an Jörgen von Averli 
sich solche mehrsilbig männlichen Reime gleich zweimal finden. Das erste Quar-
tett dort lautet:

Was im Weltkreise rund allenthalb lebt vnd schwebet, 
Wehrhafft erhalten wirdt durch gleich eintrechtigkeit, 
Dann Gott vorkommen hat alle Zwyspaltigkeit 
Daß inn all seim Geschöpff keins widers ander strebet.54

Der dritte Gesichtspunkt schließlich, unter dem der Dichter seine Wörter wählen 
muss, ist „das ansehen vnd die dignitet der Poetischen rede“, also das, was in 
der Terminologie der Rhetorik decorum heißt. Dabei kann sich Opitz mit eini-
gen spezifischen Hinweisen begnügen, denn die Regeln für das decorum gelten 
gleichermaßen für die deutsche wie die lateinische Sprache, so dass er den Le-
ser auf „Scaligers vnnd anderer gelehrten leute bücher“55 verweisen kann. Für 
wichtig hält Opitz nur den Hinweis auf die Wahl der Epitheta, die insbesondere 
den „glantz“ eines Gedichtes ausmachten. Diese Epitheta dürfen nicht willkür-
lich sein, sondern müssen die Sache zutreffend und anschaulich erfassen. Auch 
diese Regel scheint trivial, trifft aber die Praxis der Knittelreime ins Herz. Um die 
Silbenzahl voll zu bekommen, war hier nämlich jedes Mittel recht gewesen, ganz 
besonders aber die Auffüllung mit Adjektiven, ob sie passen oder nicht. 

6 	 Die Regeln für den Reim
Das siebte Kapitel entwickelt unter dem Titel „Von den reimen/ jhren wörtern 
vnd arten der getichte“ die Regeln, die für die stilistische Gestaltung von Versen 
insbesondere relevant sind. Die Alternationsregel wird dabei in keinster Weise 
hervorgehoben, sondern stellt nur einen Punkt unter zahlreichen anderen dar. 
An erster Stelle fordert Opitz die Reinheit des Reims. Diese Reinheit muss – wie 

die Forderungen von Opitz zeigen – eine phonetische und keine bloß graphemati-
sche sein, wie bei den Knittelreimen des 16. Jahrhunderts. Es muss also im Reim 

53 	Opitz: Poeterey S. 41.
54 	Paul Schede Melissus: Jörgen von Averli, vnd Adelheiten von Grauwart. In Opitz: Poemata 
1624, S. 171f. GW 2.1, S. 231.

55 	Opitz: Poeterey S. 41.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



137Die Regeln für den Reim

immer der tatsächliche Lautwert der Silben beachtet werden. Die Präzision, mit 
der Opitz dabei den Lautwert der Vokale und insbesondere des e zu bestimmen 
versucht, ist dabei historisch durchaus genauso neu wie seine Alternationsregel:

Erstlich/ weil offte ein Buchstabe eines doppelten lautes ist/ soll man sehen/ 
das er in schliessung der reimen nicht vermenget werde. Zum exempel: Das e 
in dem worte ehren wird wie ein griechisch ε/ in dem worte nehren wie ein η 
außgesprochen: kan ich also mit diesen zweyen keinen reim schliessen. Item/ 
wenn ich des Herren von Pybrac Epigramma wolte geben:

Adore assis, comme le Grec ordonne, 
	 Dieu en courant ne veut estre honoré, 
	 D’vn ferme coeur il veut estre adoré 
	 Mais ce coeur là il faut qui’il nous le donne.

Zum beten setze dich/ wie jener Grieche lehret/ 
	 Denn Gott wil auff der flucht nicht angeruffen sein: 
	 Er heischet vnd begehrt ein starckes hertz’ allein; 
	 Das hat man aber nicht/ wann er es nicht bescheret.

Hier/ weil das e im lehret wie ε/ das im bescheret wie η gelesen wird/ kan ich 
vor bescheret das wort verehret setzen. So schicken sich auch nicht zusammen 
entgegen vnd pflegen; verkehren vnd hören: weil das ö von vnns als ein ε/ vnnd 
mitlere sylbe im verkehren wie mit einem η gelesen wirdt. So kan ich auch ist 
vnd bist wegen des vngleichen lautes gegen einander nicht stellen.56

Bemerkenswert ist an erster Stelle die Genauigkeit, mit der Opitz auf den tatsäch
lichen Lautwert der Vokale achtet. An zweiter Stelle kann man sich dann fragen, 
wieso Opitz behaupten kann, dass das e in „bescheret“ und „pflegen“ wie ein 
griechisches η, also der deutsche Umlaut „ä“ ausgesprochen würde und sich bei-
de deshalb nicht auf „lehret“ und „entgegen“ reimen würden. Eine Erklärung für 
diese Behauptung hat Georg Witkowski vorgeschlagen. Ihm zufolge würde Opitz 
hier noch zwischen mittelhochdeutsch offenem und geschlossenen e unterschei-
den, was die „Feinheit und Gewissenhaftigkeit“ belege, mit der Opitz hier auf 
phonetische Eigentümlichkeiten achte.57 
Noch schwieriger ist allerdings die Frage, warum sich „ist“ nicht auf „bist“ 

reimen soll. George Schulz-Behrend hat als Erklärung vorgeschlagen, dass Opitz 
hier noch stark von seinen dialektalen, in diesem Fall schlesischen Bedingtheiten 
abhängig gewesen wäre. In seinem Kommentar hat er darauf hingewiesen, dass 
Opitz „kihst“, „liest“, „sihst“ und „blühst“ auf „ist“ reimt, auf „bist“ dagegen 

56 	Opitz: Poeterey S. 46.
57 	Georg Witkowski in seiner Einleitung zu Opitz: Buch von der deutschen Poeterey S. 56.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



138 Das „Buch von der deutschen Poeterey“

„Frist“, „List“, „frißt“ und „gegrüßt“.58 Wie auch immer diese Behauptungen zu 
erklären sind: sie demonstrieren gerade in ihrer bis dato unerhörten Genauigkeit 
den Fortschritt, den Opitz gegenüber der Praxis des 16.  Jahrhunderts bedeutet. 
Niemand war bisher überhaupt auf die Idee gekommen, die Reime regulieren zu 
wollen. 
Gegen die französische Praxis verbietet Opitz identische Reime („erzeigen“ 

auf „zeigen“) („Poeterey“ S. 50) und fordert die Beachtung des Unterschiedes zwi
schen „d“ und „t“, so dass man also nicht mehr, wie etwa Lobwasser es getan hat, 
„weidet“ auf „leitet“ reimen kann. Genauso dürfe man nicht einen „doppeltlau
tenden Buchstaben“ auf einen „selblautenden“ und also nicht „gefunden“ auf 
„sünden“ reimen. („Poeterey“ S. 51) Schließlich müsse man auch die Länge der 
Vokale in Betracht ziehen, die von der Zahl der Konsonanten abhänge, wie Opitz 
präzise beobachtet: 

Vnd letzlich wird der reim auch falsch/ wann in dem einen verse das letzte wort 
einen doppelten consonanten; vnnd das in dem andern einen einfachen hat; 
als: wann der eine verß sich auff das wort harren; der andere auff das wort ver-
wahren/ oder der eine auff rasen/ der andere auff gleicher massen endet. Denn es 
eine andere gelegenheit mit der Frantzösischen sprache hatt/ da zwar zweene 
consonantes geschrieben/ aber gemeiniglich nur einer außgesprochen wird.59

Diese Reimregeln setzen damit ganz neue Standards. Kein Dichter des 16. Jahrhun
derts hat einen Gedanken darauf verschwendet, wann im Deutschen welcher Vo-
kal kurz oder lang ausgesprochen wird – und das dann auch noch in Vergleich 
mit der Aussprache im Französischen. Selbst die unmittelbaren Vorgänger von 
Opitz verfahren noch sehr frei mit ihren Reimen. 
Auch hier hätte Opitz, wenn er gewollt hätte, wieder Schede Melissus als 

schlechtes Beispiel zitieren können. In den Gedichten, die Zincgref im „Anhang“ 
der „Teutschen Poemata“ abdruckt, reimt Schede „ward“ auf „zart“, „end“ auf 
„firmament“ und „wohl“ auf „voll“. Er leistet sich in den wenigen dort abgedruck
ten Gedichten mehrere identische Reime („röt“ auf „Morgenröt“, „gestirn“ auf 
„Stirn“, „loben“ auf „verloben“) und ist noch ganz der Praxis der Knittel verhaf-
tet, wenn er einfach den Vokalwert der Wörter ändert, um Reime zu erzeugen. 
So reimt er „lär“ (von „Lehre“) auf „offenbär“ oder „nerben“ (statt „narben“) auf 
„ferben“. Zur Not wird auch einfach eine Silbe apokopiert: „Deß tag’s bist mir ein 
helle Son, | Deß nachts ein klarscheinender Mon:“. Was nicht passt, wird passend 
gemacht – das ist offensichtlich die Regel, die Schede bei seinen Reimen ange-
wandt hat. Alle diese Beispiele hatte Zincgref (dessen eigene, dort abgedruckte 
Gedichte allerdings sehr sauber gereimt sind) zusammen mit den „Teutschen 
Poemata“ von Opitz abgedruckt, „zu einem Muster vnnd Fürbilde“. 

58 	Opitz: Poeterey, GW S. 386, Anm. 5. Vgl. auch die Bemerkungen von Johann Peter Titz im 
„Reimverzeichnis“ seiner „Zwey Bücher von der Kunst hochdeutsche Verse und Lieder zu 
machen“, Danzig 1642, zu „isst“ und „iîst“.

59 	Opitz: Poeterey S. 51.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



139Die Regeln für Apokope und Synkope

Ähnlich frei wie Schede, wenn nicht noch freier, verfährt Weckherlin mit sei-
nen Reimen. Allein auf den ersten Seiten seiner „Geistlichen Gedichte“ finden 
sich – noch in der Ausgabe von 1648 – in den Übersetzungen der Psalmen die Rei-
me „ungebühr“ auf „dir“, „leut“ auf „zeit“, „reich“ auf „euch“, „dahin“ auf „ihn“, 
„frey“ auf „trew“, „sie“ auf „müh“ und „lieb“ auf „trüb“. Auch Weckherlin ändert 
den Vokalwert, um einen Reim zu erzeugen: „dir“ auf „gebihr“ (statt „gebühr“), 
„gesöllen“ (statt „gesellen“) auf „höllen“ oder „beflöcken“ auf „verstöcken“.60 Ge-
gen diese Praxis richtet sich der Opitz-Exeget Hanmann, wenn es in seinen „An
merkungen“ zur „Poeterey“ heißt: „Die Verse müssen sich zuletzt reimen/ wel-
ches nicht in gleicher Schrifft sondern in gleichen Thon der Wörter bestehet.“61

Wenn 1625 Tobias Hübner und Dietrich von dem Werder nach ihrer gemeinsa-
men Lektüre der „Poeterey“ zwar einerseits vom großen Nutzen der Opitzschen 
Regeln sofort überzeugt sind, andererseits aber einige dieser Regeln für so streng 
halten, dass sie bezweifeln, dass man sie alle befolgen könne,62 dürfte sich das vor 
allem auf die Reimregeln beziehen – denn wie die Werke beider Dichter zeigen, 
haben sie mit der regelmäßigen Alternation keine Probleme. 

7 	 Die Regeln für Apokope und Synkope
In der Anordnung der Regeln des siebten Kapitels orientiert sich Opitz am Vorbild 
von Ronsards „Abbregé“, sodass auf die Regeln für den Reim die Forderungen 
für die Behandlung des e folgen. Diese Regeln sind äußerst wichtig, denn Opitz 
verbietet damit die willkürliche Verstümmelung und Ergänzung von Silben, die 
die später formulierte Alternationsregel dann überhaupt erst in der Praxis so 
schwierig macht. Denn wenn man Silben einfach auslassen oder ergänzen kann, 
ist es sehr einfach, eine regelmäßige Alternation herzustellen. Wenn man aber 
die Silben nicht verändern darf – oder nur unter ganz bestimmten Bedingun-
gen – wird das Dichten wirklich schwierig. Das aber ist es, worauf Opitz abzielt: 
das Dichten so schwierig und kunstvoll wie möglich zu machen und dabei doch 
einen Ton zu erreichen, der einfach und schlicht klingt.
Die Regeln für die Apokope und Synkope des tonschwachen e sind die folgen

den. Erstens muss das auslautende e apokopiert werden, wenn es einen Hiat ver
ursachen würde und diese Apokope muss apostrophiert werden:

60 	Georg Rudolf Weckherlin: Gedichte. Hg. v. Hermann Fischer. Tübingen 1894, Bd. 1, S. 299–
317. Alle Beispiele stammen aus den Paraphrasen der ersten sieben Psalmen. Weckherlin hat 
an diesen Reimen auch in den späteren Ausgaben nichts geändert. 

61 	Enoch Hanmann: Anmerckungen in die teutsche Prosodie. In Opitz: Prosodia germanica. 
Breslau 1690, S. 79–266, hier S. 168. Zu Hanmanns „Anmerckungen“, die zuerst 1647 erschie-
nen waren, vgl. unten Kap. VI.4, S. 258.

62 	Brief vom 9. Juni 1625 von Tobias Hübner an August Buchner, zit. nach August Buchner: 
Epistolarium. Hg. von Johann Jacob Stübel. Frankfurt, Leipzig 1720 Bd. 3, S. 664. Die Stelle ab 
gedruckt bei Dünnhaupt: Dietrich von dem Werder S. 41, Anm. 18.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



140 Das „Buch von der deutschen Poeterey“

Das e/ wann es vor einem andern selblautenden Buchstaben zue ende des wor-
tes vorher gehet/ es sey in wasserley versen es wolte/ wird nicht geschrieben 
vnd außgesprochen/ sondern an seine statt ein solche zeichen ’ darfür gesetzt.63

Der zweite Teil dieser Regel, nämlich die Apostrophierung, hat die weitrei
chendsten Folgen gehabt, indem sich die Regeln der „Poeterey“ vor allem im pro
testantischen Bereich durchgesetzt haben. Bis zum Ende des 17. Jahrhunderts hin 
kann man deshalb in vielen Fällen am Druck deutschsprachiger Verse erkennen, 
ob sie aus dem mittel- und norddeutschen Bereich kommen – dann apostrophie-
ren sie das apokopierte e, wie es Opitz fordert – oder aus dem oberdeutschen Be
reich, wenn sich dieser Apostroph nicht findet.64 

Ausgeschlossen von der Apokope des e bei Hiat sind Eigennamen und einsil
bige Wörter, die auf e enden, wie Opitz mit einem Verweis auf Ernst Schwabe 
vermerkt:

Hiervon werden außgeschlossen/ wie auch Ernst Schwabe in seinem Büchlein 
erinnert/ die eigenen namen/ als: Helene/ Euphrosine; darnach alle einsylbige 
wörter/ als: Schnee/ See/ wie/ die/ etc.65

Freigestellt ist die Apokope zur Vermeidung des Hiats am Versende, wenn also 
zwischen den Vokalen der Verseinschnitt liegt:

Zue ende der reimen/ wann ein Vocalis den folgenden verß anhebet/ kan man 
das e stehen lassen oder weg thun. Stehen bleibt es:

	 wie rufft er vor dem ende 
Vns seinen Kindern zue.

Weg gethan aber wird es:

Ihr hölen voller moß/ jhr auffgeritzten stein’ 
Ihr felder/ etc.66

Erst jetzt folgt das schwerwiegende Verbot, das e in allen anderen Fällen auszu-
lassen, wo die Apokope also nicht durch die Hiatvermeidung legitimiert ist:

Wann auff das e ein Consonans oder mitlautender Buchstabe folget/ soll es 
nicht aussen gelassen werden: ob schon niemandt bißher nicht gewesen ist/ 
der in diesem nicht verstossen.67

Das ist, wie ein Blick auf die Praxis des 16. Jahrhunderts zeigt, absolut zutreffend. 
Es war genau die Missachtung dieser Regel, die etwa die Regulierungsversuche 

63 	Opitz: Poeterey S. 46f. GW S. 386.
64 	Vgl dazu unten Kap. VII.
65 	Opitz: Poeterey S. 47.
66 	Opitz: Poeterey S. 47f.
67 	Opitz: Poeterey S. 48.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



141Die Regeln für Apokope und Synkope

Rebhuns oder Clajus’ zum Scheitern verurteilt hatte. Es ist erst dieses Verbot, das 
der Alternationsregel seine epochale Bedeutung verleiht, indem es mit der Sil
benschinderei der Knittelreime bricht. In den Worten von Wilhelm Scherer: 

Wenn Opitz vor anderen Consonanten die Wegwerfung des e untersagt, so 
liegt darin ein stärkerer Gegensatz gegen die Metrik des sechzehnten Jahrhun-
derts, als wenn er die Übereinstimmung von Wort- und Versaccent verlangt, 
welche Clajus und feinhörigere Dichter wie Hutten längst als Gesetz betrachtet 
hatten. Denn über die schwachen e der Ableitungs- und Flexionssilben war 
vor ihm mit unbedingter Freiheit verfügt worden.68 

Opitz könnte die Folgen der Missachtung dieser Regel an nahezu jedem seiner 
Vorgänger illustrieren, aber er wählt, wieder einmal, Schede Melissus als Bei-
spiel, aus Zincgrefs „Anhang“ zu seinen „Teutschen Poemata“: 

Ich kann nicht recht sagen: 

	 Die wäll der starcken Stadt vnd auch jhr tieffe Graben,

Weil es die Wälle vnd jhre Graben sein soll. Auch nicht wie Melißus:

	 Rot rößlein wolt’ ich brechen/

für/ Rote rößlein.

Gleichfals nicht:

	 Nemt an mein schlechte reime/

für: Meine.

Um jeden Zweifel auszuräumen, folgt diesem Verbot der Apokope auch das Ver-
bot der Synkope, also der Auslassung des Vokals zwischen zwei Silben. Opitz 
illustriert ihn einmal am Ausfall des „i“ in „lieblchen“ und dann an den Syn-
kopen „meinm“ und „gsundt“, beide in dieser Form überall im 16. Jahrhundert 
anzutreffen:

Es soll auch das e zueweilen nicht auß der mitten der wörter gezogen werden; 
weil durch die zuesammenziehung der sylben die verse wiederwertig vnd vn-
angeneme zue lesen sein. Als/ wann ich schriebe:

	 Mein Lieb/ wann du mich drücktst an deinen lieblchen Mundt/ 
	 So thets meinm hertzen wol vnd würde frisch vnd gsundt.

68 	Wilhelm Scherer: Über den Hiatus in der neueren deutschen Metrik. In ders.: Kleine Schrif-
ten Bd. 2. Hg. v. Erich Schmidt. Berlin 1893, S. 375–389, hier S. 376. Zur Geschichte des Hiats 
vgl. J. Franck: Aus der geschichte des ‚hiatus‘ im verse. In: Zeitschrift für deutsches Alter-
tum und deutsche Literatur 48 (1906), S. 147–161.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



142 Das „Buch von der deutschen Poeterey“

Welchem die reime nicht besser als so von statten gehen/ mag es künlich blei-
ben lassen: Denn er nur die vnschuldigen wörter/ den Leser vnd sich selbst 
darzue martert vnnd quelet.69

Ausnahmen von diesen strengen Regeln gibt es freilich. So sind, mit Berufung 
auf den Gebrauch der höfischen Kanzleien, die Synäresen wie „vom“ statt „von 
dem“ und „zum“ statt „zu dem“ erlaubt. Auch die Synkopen nach dem Muster 
„trinckt“ statt „trincket“ – heute zur Norm geworden – sind nach Opitz erlaubt:

Wiewol es nicht so gemeinet ist/ das man das e niemals aussenlassen möge: 
Weil es in Canceleyen (welche die rechten lehrerinn der reinen sprache sind) 
vnd sonsten vblich/ auch im außreden nicht verhinderlich ist. Vnnd kan ich 
wol sagen/ vom für von dem/ zum für zue dem/ vnd dergleichen. So ist es auch 
mit den verbis. Als:

Die Erde trinckt für sich/ die Bäwme trincken erden/ 
Vom Meere pflegt die lufft auch zue getruncken werden/ 
Die Sonne trinckt das Meer/ der Monde trinckt die Sonnen; 
Wolt dan/ jhr freunde/ mir das trincken nicht vergonnen?

Hier/ ob gleich die wörter trincket/ pfleget/ wollet inn eine sylbe gezogen sind/ 
geschiehet jhnen doch keine gewalt.70

Diese Regeln für die Apokope und Synkope werden durch das umgekehrte Ver-
bot, ein e einfach anzuhängen, um eine Silbe zu gewinnen, ergänzt. Wieder ist 
Schede Melissus mit einem Beispiel aus dem „Anhang“ der „Teutschen Poemata“ 
das schlechte Beispiel: 

Ferner soll auch das e denen wörtern zue welchen es nicht gehöret vnange-
hencket bleiben; als in casu nominatiuo:

	 Der Venus Sohne. 

Item/ wie Melißus sagt:

	 Ein wolerfahrner helde.

Vnd:

	 Dir scheint der Morgensterne;

Weil es Sohn/ Held/ Stern heisset.71

69 	Opitz: Poeterey S. 48. GW S. 388.
70 	Opitz: Poeterey S. 48f.
71 	Opitz: Poeterey S. 50. GW S. 390.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



143Männliche und weibliche Wörter – und noch einmal die Alternation

Höchst bezeichnend ist die Regel über den Ausfall des e vor einem h: 

Stehet das h zue anfange eines wortes/ so kann das e wol geduldet werden; als:

	 Vnd was hilfft es das mein spiel 
	 Alle die es hören loben/ 
	 Du hergegen/ o mein licht/ 
	 Die ich lobe/ hörst es nicht?

Oder auch aussen bleiben; als:

	 Was kan die künstlich’ hand?72

Diese Regel ist offensichtlich nur dann sinnvoll, wenn man, wie im Französi
schen, zwischen aspiriertem und nicht aspiriertem h unterscheiden muss. Im ei-
nen Fall verursacht das e dann einen Hiat, im anderen nicht. Im Deutschen gibt 
es jedoch nur aspiriertes h, so dass die Regel von Opitz schlicht und ergreifend 
sinnlos ist.73 Gerade diese mechanische Übernahme der entsprechenden franzö
sischen Regel aus Ronsards „Abbregé“74 zeigt damit besonders deutlich, dass es 
Opitz vor allem auf die Regeln als solche ankam: Das Bedürfnis, die deutsche 
Dichtung so streng wie möglich zu regulieren, sie so schwer wie möglich zu ma-
chen, geht soweit, dass Opitz auch eine Regel übernimmt, die im Deutschen sinn-
los ist. Erst Justus Georg Schottel wird in seiner „Verskunst“ die Regel insoweit 
präzisieren, dass er die Apokope des e vor h freistellt.75

8 	 Männliche und weibliche Wörter – und noch einmal die 
Alternation

Ähnlich wird man es auch verstehen müssen, dass Opitz in der „Poeterey“ die 
französischen Regeln, wie er sie schon im „Aristarch“ formuliert hatte, nicht et
wa zugunsten der neuen Alternationsregel aufgibt, sondern die neuen Gesetze 
als Ergänzung versteht. Den Regeln für die Apokope und Synkope des e folgt 
nämlich die Unterscheidung von männlichen und weiblichen Versen und Wör-
tern. Obwohl diese Unterscheidung in Anbetracht der Betonungsregel keinen 
Sinn mehr hat – denn nun könnte man einfach zwischen Wörtern und Versen, 
die betont oder unbetont enden, unterscheiden –, fordert Opitz sie weiterhin als 
Konstituens für das Versende: 

72 	Opitz: Poeterey S. 49f.; GW S. 389f.
73 	Vgl. den Kommentar von Schulz-Behrend zu Opitz: Poeterey GW S. 390 Anm. 18. 
74 	Pierre de Ronsard: Abbregé de l’art poetique françoys. In ders.: Œuvres complètes. Hg. v. 
Jean Céard, Daniel Ménager u. Michel Simonin. Paris 1994, Bd. 2, S. 1174–1189, hier S. 1182.

75 	Justus Georg Schottel: Ausführliche Arbeit Von der Teutschen HaubtSprache. Braunschweig 
1663. Verskunst II.2, § 9 zum „Hinterstrichlein“. Schottel präzisiert die Regel auch insofern, 
als er die Apostrophierung hinter Imperativen verbietet, weil dort eigentlich kein e stehe. 

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



144 Das „Buch von der deutschen Poeterey“

Das wir nun weiter fortfahren/ so ist erstlich ein jeglicher verß/ wie sie die 
Frantzosen auch abtheilen/ (denn der Italiener zarte reimen alleine auf die 
weibliche endung außgehen) entweder ein foemininus, welcher zue ende ab-
schiessig ist/ vnd den accent in der letzten sylben ohne eine hat/ Als: 

Er hat rund vmb sich her das wasser außgespreitet/ 
Den köstlichen pallast des Himmels zue bereitet;

Oder masculinus, das ist/ männlicher verß/ da der thon auff der letzten syl-
ben in die höhe steiget; als:

Den donner/ reiff vnd schnee/ der wolcken blawes zelt/ 
Ost/ Norden/ Sud vnd West in seinen dienst bestelt.76

Obwohl Opitz selbst die Ersetzung der französischen Begrifflichkeit von männ-
lich und weiblich andeutet, indem er beide Begriffe nach dem Betonungsgesetz 
paraphrasiert („accent in der letzten sylben ohne eine“ als Beschreibung des weib
lichen Verses und „da der thon auff der letzten sylben in die höhe steiget“ als Be
schreibung des männlichen Verses), gibt er die französische Unterscheidung nicht 
auf. Opitz betrachtet die Regelung des Versinneren, wie sie die Alternationsregel 
in ihrer fußmetrischen Formulierung gestattet, nur als eine Ergänzung der fran
zösischen Regeln, die ein weibliches oder männliches Ende des Verses fordern. 

Das hat zwei Konsequenzen. Erstens ist es mit dieser Formulierung ausge
schlossen, betonte und unbetonte Silben aufeinander zu reimen. Opitz selbst hat-
te das in den Beispielversen des „Aristarch“ noch getan und auch Schede Melis-
sus in seiner Übersetzung der Psalmen, beide in mechanischer Übernahme der 
französischen Regeln. Zumindest Schede Melissus war die Konsequenz bewusst, 
indem er auf die betonten Silben sogar Akzente gesetzt hatte.77 Wenn Opitz jetzt 
in der „Poeterey“ das männliche oder weibliche Versende in Abhängigkeit von 
der Betonung beschreibt, ist eine solche Praxis nicht mehr möglich.
Zweitens – ungleich folgenreicher – behält Opitz damit auch die Unterschei-

dung in männliche und weibliche Wörter bei, das heißt die Identifikation von 
weiblichen Wörtern als Wörtern mit einem tonschwachen e in der Endsilbe und 
männlichen Wörtern als allen anderen. Die Konsequenz ist, dass weiterhin im 
unbetonten Reim nur Wörter mit Endsilben auf e stehen können und alle anderen 
unbetonten Endsilben als Reimwörter verboten sind.78 Das ist eine folgenreiche 

76 	Opitz: Poeterey S. 51f. GW S. 392.
77 	Vgl. Jellinek: Vorwort. In: die Psalmenübersetzung des Paul Schede Melissus (1572). Hg. v. 
Max Hermann Jellinek. Halle a.S. 1896, S. LXf. Vgl. auch oben Kap. II.4, S. 78ff.

78 	Johann Peter Titz: Zwey Bücher von der Kunst hochdeutsche Verse und Lieder zu machen. 
Danzig 1642, erlaubt in seinem 13. Kapitel daktylische Reime, zieht aber auch hier nur Wör-
ter mit e in der Endsilbe in Betracht, also z.B. den Reim „mächtiger/ prächtiger“. Ähnlich 
Enoch Hanmam im zehnten Kapitel seiner „Prosodia germanica“. Justus Georg Schottel be
stätigt die Regel in seiner „Vers- oder Reimkunst“, wenn es dort im dritten Kapitel heißt: 
„Die zufälligen endungen [das ist Schottels Begriff für weibliche, ‚klingende‘ Endsilben] in 

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



145Männliche und weibliche Wörter – und noch einmal die Alternation

Entscheidung, denn wie schon eine flüchtige, nur auf Stichproben beruhende 
Prüfung zeigt, hält sich diese Regel über das ganze 17. Jahrhundert.79 
Abgesehen von der Macht der Tradition musste diese Praxis sich aus zwei 

Gründen aufdrängen. Erstens war der Alexandriner eine französische Versform, 
wie jedem bekannt und überall zu lesen war. Es galten also die französischen Ge
setze, soweit man sie anwenden konnte und das stand im Falle der männlichen 
und weiblichen Endungen außer Frage. Für ihre Abschaffung dagegen gab es 
keinerlei Notwendigkeit. Im Gegenteil, eine Regel aufzuheben musste für Opitz 
immer so aussehen, als wolle man wieder einen Schritt zurück machen in die Re
gellosigkeit der Knittelreime. 
Zweitens sind unbetonte Endsilben wie -lich, -bar, -los, oder -nis tatsächlich 

auch im Deutschen nicht so weich und klingend wie die fast unhörbaren Endsil
ben auf -e, -en, -et, -end oder -er. Wie bei der Alternationsregel handelt es sich 
auch bei der Unterscheidung von männlichen und weiblichen Wörtern um eine 
Regel, die metrisch und prosodisch nicht notwendig ist, offensichtlich aber als 
Regel trotzdem – zumindest für Opitz und seine Nachfolger – überzeugend war, 
weil sie eben einen bestimmten Klang erzeugte. 
Unmittelbar im Anschluss an die Unterscheidung von männlichen und weib-

lichen Versen folgt dann die Alternationsregel, eingeleitet mit einem beiläufigen 
„nachmals“: „Nachmals ist auch ein jeder verß entweder ein iambiucus oder tro-
chaicus …“. Die Regel ist in keiner Form hervorgehoben und bildet auch nicht 
den Höhepunkt, auf den das siebte Kapitel zusteuern würde. Opitz räumt ihr 
nicht mehr Platz ein als den Regeln für die Reinheit des Reims oder die Apokope 
des e. Es ist eine stilistische Regel unter anderen, auch wenn sich Opitz auf der 
anderen Seite klar ist, dass das Prinzip als solches neu ist:

Wiewol nun meines wissens noch niemand/ ich auch vor der zeit selber nicht/ 
dieses genawe in acht genommen/ scheinet es doch so hoch von nöthen zue 
sein/ als hoch von nöthen ist/ das die Lateiner nach den quantitatibus oder 
grössen der sylben jhre verse richten vnd reguliren.80

Der Satz ist vor dem Hintergrund des „Aristarch“ zu verstehen, in dem Opitz 
die Alternationsregel noch nicht beachtet hatte, den Zincgref aber zusammen mit 
dem „Anhang“ den „Teutschen Poemata“ beigegeben hatte. Diese Zusammen-
stellung des Nicht-Zusammengehörenden zwingt Opitz zu diesem Satz, in dem 

Teutscher Sprache müssen sich allezeit/ wie bekand/ von einem e anheben.“ Justus Georg 
Schottel: Vers- oder Reimkunst. Lüneburg 1656. Ndr. Hildesheim, New York 1976, S. 12.

79 	In der von Wagenknecht herausgegeben Anthologie „1600–1700“ in der Reihe „Epochen der 
deutschen Lyrik“ finden sich nur drei Ausnahmen. Logau reimt „leb ich“ auf „hertzlich“ auf 
„sterb ich“, dort S. 211; Adam Krieger reimt „göttlich“ auf „spöttlich“ und „heilig“ auf „greu-
lich“, dort S. 263; und Quirinus Kuhlmann reimt „einträchtig“ auf „prächtig“, dort S. 275. In 
den etwa dreitausend Versen von Lohensteins „Sophonisbe“ findet sich eine einzige Aus
nahme, in der ersten Szene der zweiten Abhandlung wird dort v.  23f. „Verhängnüs“ auf 
„Leichbegängnüs“ gereimt.

80 	Opitz: Poeterey S. 52.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



146 Das „Buch von der deutschen Poeterey“

er auf die Entwicklung aufmerksam macht, die er um 1619 durchlaufen hat. Das 
französische Modell, das nur die Stelle vor der Zäsur und am Ende des Verses 
reguliert, muss durch eine Orientierung am antiken Modell ergänzt werden, 
dessen Fußmetrik es erlaubt, auch das Versinnere als Abfolge von Hebung und 
Senkung (oder Länge und Kürze) zu regulieren. Es ist dieser Klang, der es Opitz 
angetan hat. In unmittelbarem Anschluss heißt es weiter:

Denn es gar einen übelen klang hat:

	 Venus die hat Juno nicht vermocht zue obsiegen;

weil Venus vnd Juno Jambische/ vermocht ein Trochéisch wort sein soll: obsiegen 
aber/ weil die erste sylbe hoch/ die andern zwo niedrig sein/ hat eben den 
thon welchen bey den lateinern der dactylus hat/ der sich zueweilen (denn er 
gleichwol auch kan geduldet werden/ wenn er mit vnterscheide gesatzt wird) 
in vnsere sprache/ wann man dem gesetze der reimen keine gewalt thun wil/ 
so wenig zwingen leßt/ als castitas, pulchritudo vnd dergleichen in die Latei-
nischen hexametros vnnd pentametros zue bringen sind.81

Opitz beschreibt den gewünschten Klang, den die nach der Alternationsregel ge-
bauten Verse haben sollen – „die erste sylbe niedrig/ die andere hoch/ die dritte 
niedrig/ die vierde hoch/ vnd so fortan“ – und bemerkt dabei, dass sich bestimm
te Wörter diesem Klang nicht fügen, weil sie zwei aufeinander folgende, „niedri
ge“ Silben haben. Diese daktylischen Wörter – problematischerweise am Verb 
„obsiegen“ veranschaulicht – lassen sich nicht in ein streng alternierendes Vers-
maß bringen, ähnlich wie es im Lateinischen bestimmte Wörter gibt – „castitas“ 
und „pulchritudo“ – die sich durch ihre Quantitäten nicht in einen Hexameter 
bringen lassen. Verwendet man solche daktylischen Wörter, ohne dabei sehr ge-
nau auf die Nuancen zu hören („mit vnterscheide“), zerstört man den Klang der 
Alternation. 
Diese Passage der „Poeterey“ lässt doch eigentlich keinen Zweifel daran, dass 

Opitz nicht ein prosodisches Sprachgesetz aufstellt, dass er dann fälschlich ver
allgemeinern würde, sondern dass er eine stilistische Regel formuliert, die einen 
bestimmten Klang erzeugen soll. Wer daktylische Wörter benutzt, kann diesen 
Klang leicht zerstören – jedenfalls für die Ohren von Opitz. 

81 	Opitz: Poeterey S. 52.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



147

9 	 Die Regeln für den Alexandriner und den vers commun

Es folgen im siebten Kapitel die Regeln für die beiden meistgebrauchten Versfor
men, nämlich den Alexandriner und den „gemeinen Vers“ („vers commun“). Auch 
diese Einführung des Alexandriners ist unmittelbar an stilistische Überlegungen 
geknüpft, denn es geht um die Frage, ob der Alexandriner ein Ersatz für den 
antiken Hexameter sein kann. Opitz widerspricht in dieser Frage Ronsard und 
schließt sich der Praxis von Heinsius an:

Vnter den Jambischen versen sind die zue föderste zue setzen/ welche man 
Alexandrinische/ von jhrem ersten erfinder/ der ein Italiener soll gewesen 
sein/ zue nennen pfleget/ vnd werden an statt der Griechen vnd Römer hero-
ischen verse gebraucht: Ob gleich Ronsardt die Vers communs oder gemeinen 
verse/ von denen wir stracks sagen werden/ hierzue tüchtiger zue sein ver-
meinet; weil die Alexandrinischen wegen jhrer weitleufftigkeit der vngebun-
denen vnnd freyen rede zue sehr ähnlich sindt/ wann sie nicht jhren mann 
finden/ der sie mit lebendigen farben herauß zue streichen weiß. Weil aber 
dieses einem Poeten zuestehet/ vnd die vber welcher vermögen es ist nicht ge-
zwungen sind sich darmit zue ärgern/ vnsere sprache auch ohne diß in solche 
enge der wörter wie die Frantzösische nicht kan gebracht werden/ mussen vnd 
können wir sie an statt der heroischen verse gar wol behalten: inmassen dann 
auch die Niederländer zue thun pflegen.

Die folgende Definition des Alexandriners lautet:

Der weibliche verß hat dreyzehen/ der männliche zwölff sylben; wie der 
iambus trimeter. Es muß aber allezeit die sechste sylbe eine cæsur oder ab-
schnitt haben/ vnd masculinæ terminationis, das ist/ entweder ein einsylbig 
wort sein/ oder den accent in der letzten sylben haben; wie auch ein vornemer 
Mann/ der des Herren von Bartas Wochen in vnsere sprache vbersetzt hat/ 
erinnert.82

Wenn Opitz hier den Alexandriner einen „iambus trimeter“ nennt, ist das kein 
altphilologisches Ornament, sondern Ausdruck einer Koinzidenz, die Opitz mit 
Erstaunen vermerkt. Der Alexandriner, wie ihn die Franzosen gebrauchen und 
Opitz im „Aristarch“ definiert hat, ist durch die Zahl der Silben sowie die beton-
te Stelle vor der Zäsur und am Ende des Verses definiert. Zu einem jambischen 
Trimeter wird dieser Vers erst, wenn man ihn alternierend im Sinne der antiken 
Fußmetrik deutet, das heißt auf die Idee gekommen ist, die antike Fußmetrik 
auf ein französisches Versmaß anzuwenden. Das ist die Erkenntnis, die hier in 
der Formulierung von Opitz gleichsam beiläufig noch einmal aufblitzt: Die An-
wendung der antiken Fußmetrik im Sinne einer Alternation von betonten und 
unbetonten Silben auf die moderne, französische Form des Alexandriners ergibt 

82 	Opitz: Poeterey S. 53.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



148 Das „Buch von der deutschen Poeterey“

einen iambus trimeter. Die antike Fußmetrik lässt sich auf die modernen Spra-
chen übertragen – und zwar ohne, dass man dabei die antike Quantitätsberech-
nung übernimmt. Das ist die erstaunliche Erkenntnis, die es Opitz ermöglicht, 
die deutsche Dichtung nach dem Modell der antiken zu reformieren.
Der Verweis auf den „vornemen Mann“, also den adligen Tobias Hübner, des-

sen Übersetzung von Du Bartas „La semaine sainte“ in ihrem zweiten Teil 1622 
mit einem verstheoretischen Vorwort erschienen war, ist eine freundliche Geste 
in Richtung Köthen und Fruchtbringende Gesellschaft. Von der Sache her gese-
hen ist dieser Verweis auf Hübner nicht nötig, denn Hübners Vorrede war auf 
dem Stand des „Aristarch“, dessen Regeln aber hatte Opitz in den unmittelbar 
vorangehenden Sätzen mit der Forderung nach regelmäßiger Alternation erheb-
lich verschärft. Indem Opitz im fünften Kapitel bereits selbst einige Verse von 
Du Bartas übersetzt hatte, die Hübner deutlich die Überlegenheit der neuen Vers
technik vor Augen führen mussten, ist die ehrenvolle Nennung des „vornemen 
Manns“ an dieser Stelle vielleicht als eine Art Friedensangebot gedacht. Dass ein 
solches Friedensangebot nicht unangebracht war, zeigt die gleichzeitige Reaktion 
von Dietrich von dem Werder, der in der Vorrede zu seiner Tasso-Übersetzung 
vermerkt hatte, dass die ersten deutschen Alexandriner, die er gesehen habe, die 
des „sinnreichen vnd hochbegabten Geistes/ Tobias Hubener“ gewesen seien – 
und also nicht diejenigen von Opitz.83 
Im unmittelbaren Anschluss an die zitierte Stelle verschärft Opitz die Regeln 

für den Alexandriner noch weiter, indem er den Binnen- und Zäsurreim verbietet:

Bey dieser gelegenheit ist zue erinnern/ das die cæsur der sechsten syllben/ 
sich weder mit dem ende jhres eigenen verses/ noch des vorhergehenden oder 
nachfolgenden reimen soll; oder kürtzlich; es sol kein reim gemacht werden/ 
als da wo er hin gehöret: als:

	 Ein guet gewissen fragt nach bösen mäulern nicht/ 
	 Weil seiner tugend liecht so klar hereiner bricht 
	 	 Als wie Aurora selbst/ etc.

Dann solches stehet eben so vbel als die reimen der lateinischen verse; deren 
exempel zwar bey den gutten Autoren wenig zue finden/ der Mönche bücher 
aber vor etzlich hundert Jahren alle voll sindt gewesen.84

Das abschätzige Urteil über „der Mönche bücher“ bezieht sich auf die leoninischen 
Hexameter des Mittelalters, bei denen – im Gegensatz zur Antike, die den Reim 
überhaupt nicht kannte – Zäsur und Versende gereimt waren. In den Augen des 
Klassizisten Opitz muss das als Zeugnis einer unglaublichen Geschmacklosigkeit 
erscheinen, Ausdruck eines gänzlichen Mangels an Stilempfinden. „Gute Auto-

83 	Werder: Vorwort. In Tasso: Gottfried S. 18f.
84 	Opitz: Poeterey S. 54.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



149Die Regeln für den Alexandriner und den vers commun

ren“ achten darauf, dass die Stelle vor der Zäsur nicht reimt. Das Verbot der Zä
surreime wird ergänzt durch die Regeln für das Enjambement, also die Fortset
zung des Satzes über das Versende hinaus:

So ist es auch nicht von nöthen/ das der periodus oder sententz allzeit mit dem 
verse oder der strophe sich ende: ja es stehet zierlich/ wann er zum wenigsten 
biß zue des andern/ dritten/ vierdten verses/ auch des ersten in der folgenden 
strophe cæsúr behalten wird. Zum exempel:

		  1. nein nein wie bleich ich bin/ 
	 Nicht vom studiren nur/ so bleibt doch wie vorhin 
Mein vorsatz vnbewegt; 2. ich wil mein glücke tragen 
So lang’ ich kan vnd mag; wil setzen auff den wagen 
	 Der grawen ewigkeit durch meiner Leyer kunst 
	 Die braune Flauia: 3. an stat der Musen gunst 
Ist jhrer augen glut: 4. das sternenliechte fewer 
Kömpt/ wie der schöne Nort den Schieffen/ mir zue stewer.

Die Regel, dass das Enjambement bis zur Zäsur des folgenden Verses reichen 
sollte, hat Opitz selbst nicht von Anfang an beachtet. In der ersten Fassung seiner 
Übersetzung des Sonetts von Veronica Gambara „Uber den Orth, da sie jhren 
Adonis zum ersten vmbfangen“ hatte Opitz noch unter Missachtung dieser Regel 
übersetzt:

Jhr schöne Wasserbäch/ jhr Vfer an den Flüssen/ 
Da sich des Himmels Lufft erzeigt so schön vnd klar/ 
Als jrgendt/ vnd erschöpfft an euch die Gaben gar85

Das Enjambement erstreckt sich im dritten Vers nicht bis zur Zäsur und erzeugt 
dadurch einen unschönen Bruch im Rhythmus. In den späteren Fassungen kor-
rigiert Opitz den letzten Vers so, dass das Enjambement jetzt bis zur Zäsur reicht, 
was im Vergleich unmittelbar die Bedeutung der Regel illustriert: 

Jhr schönen Wasserbäch’/ jhr Vfer an den Flüssen/ 
Da sich des Himmels Lufft erzeigt sehr hell vnd klar/ 
Vnd fast an euch erschöpfft die Gaben gantz vnd gar/86 

Es folgt in der „Poeterey“ die Regel für den vers commun, der, wenn er alter-
nierend umgesetzt wird, einen fünfhebigen Jambus mit Zäsur nach der zweiten 
Hebung ergibt:

Die reimen deren weibliche verß eilff sylben/ vnd die männlichen zehen ha-
ben/ nennen die Frantzosen vers communs oder gemeine verse/ weil sie bey 

85 	Opitz: Poemata 1624, S. 55.
86 	Opitz: Poemata 1625, S. 216. GW 2.2., S. 707. 

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



150 Das „Buch von der deutschen Poeterey“

jhnen sehr im brauche sind. Wie aber die Alexandrinischen verse auff der 
sechsten sylben/ so haben diese auff der vierdten jhren abschnitt. Als:

Im fall du wilt/ Was Göttlich ist erlangen. 
So laß den leib/ in dem du bist gefangen/ 
	 Auff/ auff/ mein Geist/ vnd du mein gantzer sinn/ 
	 Wirff alles das was welt ist von dir hin.87

Die zweite Hälfte des siebten Kapitels ist dann den neuen Strophenformen ge-
widmet, von denen hier nur das Sonett herausgegriffen sei.

10 	Das Sonett als Form
Es geht in der „Poeterey“ um eine neue deutschsprachige, künstlich geregelte 
Dichtung. Zu dieser Dichtung gehört nicht nur eine neue Metrik und Stilistik, 
sondern auch eine neue Formenlehre. Die Dichtung des 16.  Jahrhunderts war 
eine formlose Dichtung in dem Sinne gewesen, dass die Knittelreime so lange 
weitergelaufen waren, wie es der Dichter wollte. Formen wie die Minnesang
strophe waren zwar strophisch geordnet und hätten Anknüpfungspunkte gebo-
ten, genauso wie die volkstümliche Lieddichtung, dürften für Opitz aber vor al-
lem deshalb uninteressant gewesen sein, weil sie zu nah an der Tradition waren, 
von der er sich um jeden Preis unterscheiden wollte. 
Italien und Frankreich waren das stilistische Vorbild, an Petrarca und Ronsard 

wollte Opitz anschließen und natürlich an die Dichtung der Antike. Ihnen sollte 
eine deutschsprachige Formkunst an die Seite gestellt werden. Eine Kenntnis der 
Formen, die Petrarca und Ronsard verwendet hatten, konnte aber bei den deut-
schen Lesern nicht vorausgesetzt werden. Von ganz wenigen Ausnahmen abge-
sehen (darunter vor allem Weckherlin und Schede Melissus) hatte diese Formen 
noch niemand benutzt. Die zweite Hälfte des siebten Kapitels ist der Einführung 
dieser Formen gewidmet.
An erster Stelle steht dabei das Sonett. Seine spätere Beliebtheit im Gefolge 

von Opitz dürfte auch darauf zurückzuführen sein, dass es sich um die formal 
anspruchsvollste Gedichtform handelt, jedenfalls zu diesem Zeitpunkt. Opitzens 
Erklärung lautet: 

Ein jeglich Sonnet aber hat viertzehen verse/ vnd gehen der erste/ vierdte/ 
fünffte vnd achte auff eine endung des reimens auß; der andere/ dritte/ sechste 
vnd siebende auch auff eine. Es gilt aber gleiche/ ob die ersten vier genandten 
weibliche termination haben/ vnd die andern viere männliche: oder hergegen. 
Die letzten sechs verse aber mögen sich zwar schrencken wie sie wollen; doch 
ist am bräuchlichsten/ das der neunde vnd zehende einen reim machen/ der 

87 	Opitz: Poeterey S. 55.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



151Das Sonett als Form

eilffte vnd viertzehende auch einen/ vnd der zwölffte vnd dreiyzehende wie-
der einen.88

Diese ausführliche Erklärung (gefolgt von vier Beispielen) ist 1624 keine überflüs-
sige Akribie. Von einigen ganz vereinzelten Ausnahmen abgesehen wusste man 
1624 im deutschsprachigen Raum noch nicht, was ein Sonett überhaupt ist. Man 
hatte davon gehört, aber offensichtlich den Begriff vor allem im Sinne einer neuen 
italienischen Mode verwendet, von der eigentlich nicht klar war, worin genau sie 
bestand. So behauptet Huldrich Frölich, seinen „Lobspruch“ „der vralten/ vnnd 
in vieler herrlichen/ fürtrefflichen Scribenten wolbekanten Statt Zürych“ (Basel 
1586) „in Teutsche Soneten gestellet“ zu haben. Es handelt sich allerdings um ei-
nige hundert paargereimte Knittel ohne strophische Gliederung. Vielleicht nach 
seinem Vorbild nennt Hans Rudolf Räbmann sein „Neuw/ Lustig/ Ernsthafft/ 
Poetisch Gastmal/ vnd Gespräch zweyer Bergen/ Jn der löblichen Eydgenossen
schaft/ vnd im Berner Gebiet gelegen“ (Bern 1606) ebenfalls „Sonneten weiß ge
stellet“. Auch hier handelt es sich um paargereimte Knittel ohne strophische Glie
derung auf fast fünfhundert Seiten.89 
Selbst Kaspar Kirchner – der Vetter von Opitz, mit dem zusammen er 1619 die 

regelmäßige Alternation erstmalig in einigen Hochzeitsgedichten erprobt hatte – 
war sich nicht immer sicher, wieviele Verse ein Sonett hat. In Zincgrefs Anhang 
zu den „Poemata“ von 1624 findet sich vom ihm zwei (allerdings undatierte) So-
nette mit nur zwölf Versen, vom Reimschema her behandelt wie drei vierzeilige 
Strophen.90 Noch 1629 übersetzt Daniel Mögling die Sonette aus Philip Sidneys 
„Arcadia“ in alle möglichen Formen, nur nicht in Sonettform.91

Am schlimmsten aber ist Johann Valentin Andreae. In seiner „Geistlichen 
Kurtzweil“ übersetzt er 1619 – also zeitgleich mit dem „Aristarch“ und den „Oden 
und Gesängen“ Weckherlins – die Sonette Campanellas in vier vierstrophige, 
paargereimte Gedichte. Das erste Sonett lautet dort:

88 	Opitz: Poeterey S. 56. GW S. 398.
89 	Vgl. Höpfner: Reformbestrebungen S. 30f., die Hinweise übernommen bei Heinrich Welti: 
Geschichte des Sonettes in der deutschen Dichtung. Leipzig 1884, S. 64f. Dort S. 54–67 („Die 
Anfänge der deutschen Sonettdichtung. 1556–1616“) eine Zusammenstellung der Sonettdich
tung vor Weckherlin. Vgl. außerdem Leonard Forster: Die Niederlande und die Anfänge der 
Barocklyrik in Deutschland. Groningen 1967, S. 18. Auch das erste Sonett in deutscher Spra-
che, Christof Wirsungs Übersetzung des Widmungssonetts von Bernardino Ochinos „Apo-
logi“ von 1556, folgt wohl nur mechanisch der Sonettform des Originals, vgl. Abdruck und 
Kommentar in: Das deutsche Sonett. Ausgewählt und hg. v. Jörg-Ulrich Fechner. München 
1969, S. 39. 

90 	Kaspar Kirchner: Frawen Lob. In Opitz: Poemata 1624, S. 183f. Nr. I und III tragen dort den 
Titel „Sonnet“. Vgl. Welti: Geschichte des Sonettes S. 79.

91 	Vgl. unten Kap. V.3.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



152 Das „Buch von der deutschen Poeterey“

1. Mein Eltern sein Geist vnd Vernunfft 
Daher wars/ vnd rechts sein Ankunfft/ 
Hierauff das eitel Welt Kind ich 
Leit wider zu meiner Mutter Milch.

2. Von jhr hab ich mein vnderhalt/ 
Von Vatter trib/ gelenck/ vnd gwalt/ 
Das durch die alt vnd newe Welt/ 
Jch Auffseher/ vnd Werckman bstelt.

3. So nun das Geschöpff mein eygen/ 
Laßt euch jhr Hezenschwetzer gschweigen/ 
Die jhr in ewrer höchsten summ 
Noch geht mit a b c d vmb.

4. Wann Werck für Wort haben bestand 
Soll ewer vnruh/ pracht/ vnverstand/ 
Mit grossem Spot verschmeltzen thon/ 
Von der Hitz so mir leucht die Sonn.92

Erst vor dem Hintergrund solcher Beispiele wird deutlich, warum Opitz und 
Hübner so sehr betonen, dass sie in ihren Übersetzungen die Originale „Zeile für 
Zeile“ wiedergegeben haben. Das hieß eben auch: Sie hatten die Form erkannt. 
Sie hatten erkannt, dass die Form dieser Gedichte nicht zufällig war und einen 
Wert für sich darstellt. Deswegen steht der „Poeterey“ das Zitat von Horaz: „Ars 
poetica“, v. 86–88 als Motto voran: 

Descriptas servare vices, operumque colores, 
Cur ego, si nequeo, ignoroque, Poëta salutor? 
Cur nescire, pudens prave, quam discere malo?

92 	Johann Valentin Andreae: Geistliche Kurtzweil. Strassburg 1619, S. 95f. Der Text erscheint 
2019 in Bd. 15 der „Gesammelten Schriften“ Andreaes. Zu Andreaes Campanella-Überset-
zung vgl. Italo Michele Battafarano: Von Andreae zu Vico. Untersuchungen zur Beziehung 
zwischen deutscher und italienischer Literatur im 17. Jahrhundert. Stuttgart 1979, S. 4–9. Es 
handelt sich um das „Prolog“ betitelte, erste Gedicht der „Poesie filosofiche“. Es lautet in 
der modernen Übersetzung von Thomas Flasch: „Von Intellekt und Weisheit geboren, ich, | 
der forschend Gutes, Wahres und Schönes liebt, | die sich bekämpft, die Irre ruf’ ich, | rufe 
die Welt zu der Milch der Mutter. || Dem Gatten treu verbunden, ernährt sie mich | und 
führt mich mit sich schnell und behende, führt | mich ein in alles Alte, Neue, | daß ich als 
Dichter auch Denker sei. || Ist das Universum wie unsre Wohnung, | Freunde ihr, so flieht 
vor den zweiten Schulen, | daß euch Punkt und Linie und Körper lehren. | Gehen Worten 
Dinge voran, zerschmelze | eure stolze, leidvolle Ignoranz | in dem Feuer, das ich entriß der 
Sonne.“ Tommaso Campanella: Philosophische Gedichte. Ausgewählt, übersetzt und hg. v. 
Thomas Flasch. Mit einleitendem Essay und Kommentar von Kurt Flasch. Frankfurt a.M. 
1996, S. 99.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



153Das Sonett als Form

(Wenn ich aus Unfähigkeit oder Unwissenheit die wechselnde Rolle und die 
Stilart, die für jede Dichtungsart festliegen, nicht einhalten kann und darüber 
auch nicht Bescheid weiß – aus welchem Grund sollte man mich dann noch 
für einen Dichter halten? Ist es dann nicht besser zu lernen, als aus falscher 
Scham unwissend zu bleiben?)93

Die Übersetzung Andreaes ist dagegen genau das: nämlich Ausdruck von kom-
plettem Desinteresse an Form und Sprache. Wenn Andreae die Form des Sonetts 
überhaupt erkannt hat, hat er sie in seiner Übersetzung nicht einmal ansatzweise 
wiederzugeben versucht. Das kommt am deutlichsten in der Tatsache zum Aus-
druck, dass Andreae die abschließenden Terzette des Sonetts in Quartetten wie-
dergibt. Die komplizierte Reimform des italienischen Originals (abba abba cdc 
dcd) ist zugunsten simpler Paarreime aufgegeben, wobei Andreae sich um deren 
Reinheit nicht kümmert („thon“ auf „Sonn“, „ich“ auf „Milch“). Von männlichen 
und weiblichen Versen, wie auch immer reguliert, kann keine Rede sein, genauso 
wenig wie von Zäsuren. Es handelt sich um Knittelreime mit acht oder neun Sil
ben ohne erkennbare Anordnung der Betonungen. Um die Silbenzahl einzuhal
ten, verstümmelt Andreae die Wörter („wars“, „mein vnderhalt“ statt „meinen 
vnderhalt“, „gwalt“, „alt welt“ statt „alte welt“, „Hitz“, „Sonn“ usw.) und verfährt 
mit der Syntax in einer solch freien Art und Weise, dass einzelne Zeilen nicht 
mehr verständlich sind. Wovon in diesem Sonett die Rede ist, kann man ohne 
Kenntnis des italienischen Originals eigentlich kaum erfahren. 
Besonders paradox ist dies, weil gerade Campanella zu denjenigen gehört, 

die der Form sehr viel Aufmerksamkeit hatten zukommen lassen. Campanellas 
„Scelta d’alcune poesie filosofiche“, um 1612 entstanden, enthalten einen Anhang 
von drei Elegien in lateinischen Versmaßen („Appendice delle tre elegie fatte con 
misura latina“), also mit einer quantitierenden Metrik. Die erste dieser Elegien 
ist programmatisch an die „lateinische Muse“ gerichtet, mit der Bitte, „dass sie 
der barbarischen Sprache ihr Versmaß gebe“. Durch „Aufpfropfen“ der antiken 
Versmaße solle diese das „neue Idiom“ der „barbarischen“, nämlich italienischen 
Sprache „zu neuem Gesange“ führen, „in der Hoffnung, ein Ende zu setzen dem 
elenden Reime“.94 

Es ist diese Gedichtsammlung, die Andreaes Freund Tobias Adami von sei-
nem Besuch bei dem in Neapel eingekerkerten Campanella mitgebracht und 1622 
in Wolfenbüttel wird drucken lassen,95 aus der Andreae ausgewählte Gedichte 

93 	Ich zitiere die Übersetzung bei Jaumann, Opitz: Poeterey S. 123.
94 	Tommaso Campanella: Philosophische Gedichte. Ausgewählt, übersetzt und hg. v. Thomas 
Flasch. Mit einleitendem Essay und Kommentar von Kurt Flasch. Frankfurt a.M. 1996, S. 167. 
Zu Campanellas Interesse an der Form vgl. auch seine Poetik, die 1596 in einer italienischen, 
1612 in einer lateinischen Fassung entsteht und 1638 als Teil der „Philosophia rationalis“ 
gedruckt wird. Tommaso Campanella: Poetica. Testo italiano inedito e rifacimento latino. A 
cura di Luigi Firpo. Roma 1944.

95 	Settimontano Squilla [Tommaso Campanella]: Scelta d’alcune poesie filosofiche. [Wolfenbüt-
tel] 1622. Das Gedicht „Al senno latino“ dort S. 125.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



154 Das „Buch von der deutschen Poeterey“

in seiner „Geistlichen Kurtzweil“ übersetzt – offensichtlich ohne die stilistischen 
Ansprüche des Verfassers überhaupt zur Kenntnis zu nehmen. Auf stilistischer 
und formaler Ebene konnte man Campanellas Verskunst jedenfalls wohl kaum 
etwas Schlimmeres antun als Andreae mit seiner Übersetzung.
Dass es auch anders geht, demonstriert Opitz. In der „Poeterey“ druckt er seine 

Übersetzungen oft zusammen mit den Originalen ab, um zu demonstrieren, dass 
dieselben Kunststücke, die in der italienischen und französischen Sprache mög-
lich sind, auch in der deutschen möglich sind. Die Übersetzung eines Quatrain 
des Guy de Faure, Seigneur de Pibrac, die Opitz im siebten Kapitel der „Poeterey“ 
vorführt, dürfte sich dabei unmittelbar gegen Andreae richten, denn genau diese 
Quatrains hatte auch Andreae in seiner „Geistlichen Kurtzweil“ übersetzt. Wie-
derum demonstriert Andreae ein vollkommenes Desinteresse an sprachlichen, 
metrischen und poetischen Formen:

Wiltu betten/ laß dir dann weil/ 
Dann Gott will kein Gebett in eil/ 
Wer betten will der treib kein Schertz. 
Jedoch Von Gott kompt solches Hertz.96

Dagegen die Übersetzung von Opitz:

Zum beten setze dich/ wie jeder Grieche lehret/ 
Denn Gott wil auf der flucht nicht angeruffen sein: 
Er heischet vnd begehrt ein starckes hertz’ allein; 
Das hat man aber nicht/ wann er es nicht bescheret.97 

Das französische Original, wie es Opitz zum Vergleich abdruckt:

Adore assis, comme le Grec ordonne, 
Dieu en courant ne veut estre honoré; 
D’un ferme coeure il veut estre adoré 
Mais ce coeure là il faut qu’il nous le donne.

Wer hier besser übersetzt, sowohl in inhaltlicher wie in formaler Hinsicht, ist 
wohl keine Frage. Zwischen den Übersetzungen von Andreae und Opitz liegen 
trotz der wenigen Jahre Welten. Andreae ist sich dabei schon 1619 des Gegen-
satzes zu den neuen Verstechnikern vollauf bewusst. Auf der letzten Seite der 
„Geistlichen Kurtzweil“ richtet er sich unmittelbar an die „Grübler“:

		  	

96 	Andreae: Geistliche Kurtzweil S. 87f.
97 	Opitz: Poeterey S. 46. GW S. 387. Vgl. Anne Gülich: Opitz’ Übersetzungen aus dem Französi-
schen. Diss Kiel [masch.] 1972, S. 58–82.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



155Das klassizistische Ideal der „Poeterey“

An den Grübler.

Ohn kü[n]st/ ohn müh/ ohn fleiß ich dicht/ 
Drumb nit nach deinem kopf mich richt/  
Biß du witzt/ schwitzt/ Spitzst/ Schnitzst im Sinn/ 
Hab ich angsetzt/ vnd fahr dahin. 
Biß du guckst/ buckst/ schmuckst/ truckst im Kopff/ 
Jst mir schon außgelehrt der Topff: 
Biß du flickst/ spickst/ zwickst/ strickst im Hirn/  
Jst mir schon abgehaspt die Zwirn. 
Gfelts dir nu nit/ wie ich im thu/ 
Machs besser/ nimb ein Jahr darzu.98

Ganz ähnlich heißt es 1620 in der „Christenburger Schlacht“, er bitte um Nach-
sicht und Kritik, wo er geirrt habe, wolle aber nichts von denen hören, die „für 
ein Einig Zeilen, | Oder für ein vngefährtes Wort“, ja sogar einer einzigen Silbe 
wegen das ganze Werk verwerfen würden.99

Dieses schroffe Bekenntnis zu den kunstlosen Knitteln des 16.  Jahrhunderts 
(„ohn künst/ ohn müh/ ohn fleiß“) dürfte sich 1619 schon offensiv gegen „Grüb-
ler“ wie Hübner, Weckherlin, von dem Werder und Opitz richten. Interessanter-
weise hat Andreae 1627 in seiner Übersetzung von Du Bartas’ „Triomphe de la 
Foi“ dann doch den Versuch gemacht, Alexandriner nach französischem Modell 
zu schreiben – oder zumindest eingewilligt, dass Christoph Coler, ein Freund 
und Schüler von Opitz, seine Verse entsprechend korrigiert. Allerdings war das 
Ergebnis eher mäßig, wie Andreae selbst dann zwanzig Jahre später, 1646, einge-
stehen muss.100

11 	Das klassizistische Ideal der „Poeterey“

Im barocken Stil kann man Eigenheiten: besondere Stilfiguren, Abnormitäten, 
Exzesse nennen und beschreiben, bei Opitz werden wir immer wieder nur 
deren Nichtvorhandensein konstatieren können. Darin aber gerade werden 
wir den normalisierten Stil erkennen, den wir als den Opitzianischen Klassi-
zismus bezeichnen.101

	 98 	 Andreae: Geistliche Kurtzweil S. 170. Auch von dem Werder bezeichnet 1626 in seiner Vor
rede zur Tasso-Übersetzung S. 19 die Verstechniker als „spitzfindige Grübeler“. Wenn Hars
dörffer 1642 dieses Gedicht des „frommen Pfarrherrn“ im zweiten Band seiner „Frauen
zimmer Gesprächspiele“ (S. 25) zitiert und es dort seinen Lesern freistellt, ob sie etwas ihrer 
„Mutter-Sprach zu Ehren“ dichten wollten, dürfte dies eine ironische Distanzierung sein.

	 99 	 Johann Valentin Andreae: Die Christenburg. Hg. v. Carl Grüneisen. Leipzig 1836, S. 23.
100 	 Vgl. unten das Kapitel V.3 zu Coler und Andreaes Du Bartas-Übersetzung.
101 	 Richard Alewyn: Vorbarocker Klassizismus und griechische Tragödie. Ndr. Darmstadt 1962 

(zuerst 1926), S. 32. Aufgenommen hat den Ansatz diesen Ansatz, soweit ich sehe, nur Jörg 
Robert: ‚Vetus Poesis – nova ratio carminum.‘ Martin Opitz und der Beginn der ‚Deutschen 

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



156 Das „Buch von der deutschen Poeterey“

Diesem Befund von Richard Alewyn aus dem Jahr 1926, der leider auch nicht nur 
annähernd die Beachtung gefunden hat, die ihm zustünde, ist mit allem Nach-
druck beizustimmen. Das von Opitz in der „Poeterey“ entworfene und einge-
forderte Stilideal ist ein klassizistisches. Der Begriff des Klassizismus ist dabei 
– seiner ursprünglichen Bedeutung entsprechend – als sprachlich-stilistische Ka
tegorie zu verstehen. Klassizismus ist die Abwesenheit von „besonderen Stilfi
guren, Abnormitäten, Exzessen“ und das Streben nach einem „normalisierten“, 
harmonischen, maßvollen und ausgeglichenen Stil. 

Auf sprachlich-grammatischer Ebene kommt dieses klassizistische Ideal etwa 
in einer strikten Orientierung an der rhetorischen Kategorie der Sprachreinheit 
(puritas) zum Ausdruck. Die Kategorie bezeichnet die Verwendung ausschließ-
lich rein deutscher Ausdrücke und die Vermeidung von Fremdwörtern genauso 
wie dialektaler, veralteter, vulgärer oder derber Ausdrücke. Damit eng verwandt 
ist die schon ins Stilistische hinüberspielende Kategorie der Deutlichkeit oder 
Klarheit (perspicuitas), wie sie bei Opitz besonders im Verbot der Inversion und 
der Nachstellung des Adjektivs zum Ausdruck kommt, aber etwa auch in seiner 
Warnung vor unmässigem Gebrauch von Wortneubildungen, vor Epitheta-Häu
fungen oder einer ungewollten Verdunklung des Sinns („so muß man auch der 
deutligkeit halben sich für alle dem hüten/ was vnsere worte tunckel vnd vnver
stendtlich macht“).102 
Ziel ist ein syntaktisch klarer, logisch strukturierter Vers, frei von barocken 

Verkrümmungen, Häufungen, Einseitigkeiten, Anschwellungen und Unregel
mäßigkeiten. Stärker noch als der Gegensatz zu einem barocken Stil ist der Gegen
satz zum empfindsamen Stil des 18. Jahrhunderts, in dem gerade die Inversion 
zum bevorzugten Stilmerkmal der wilden Regellosigkeit des geniehaften Dich-
tens werden wird.103 Es geht Opitz um ein Maximum an Glätte, um eine polierte 
Oberfläche, die dem Ohr keine Widerstände bietet, um „höchste Korrektheit und 
Eleganz“ (Alewyn S. 48), um einen „aristokratischen Purismus“ (Alewyn S. 40) 
und „stählernen Glanz“.104

Die regelmäßige Alternation ist Ausdruck dieses klassizistischen Ideals auf 
metrischer Ebene. Auch der Vers muss als lautliche Einheit den höchsten Anfor
derungen an klangliche Ordnung gehorchen. Genau diese Anforderung erfüllt 
das Gebot der regelmäßigen Alternation. Der Vers muss gleichmäßig fließen und 
darf nicht holpern oder stocken. Betonte und unbetonte Silben wechseln sich 
ab, ohne dass dabei die Wörter und Silben durch Apokopen und Synkopen, an 
denen der Leser hängen bleiben würde, verstümmelt werden dürfen. Unschöne 

Poeterey‘. In: Maske und Mosaik. Poetik, Sprache, Wissen im 16. Jahrhundert. Hg. v. Jan-Dirk 
Müller und Jörg Robert. Berlin 2007, S. 397–440, der dort S. 416 den Weg vom „Aristarch“ zur 
„Poeterey“ als „klassizistische Wende, d.h. als Wende zur klassischen Antike“ beschreibt.

102 	 Opitz: Poeterey S. 39.
103 	 Vgl. unten Kap. VIII.4 und 5.
104 	 Günther Müller: Geschichte des deutschen Liedes. Vom Zeitalter des Barock bis zur Ge-

genwart. München 1925. Ndr. Darmstadt 1959, S. 67.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



157Das klassizistische Ideal der „Poeterey“

Kombinationen von Lauten wie beim Hiat oder bei Konsonantenhäufungen müs-
sen vermieden werden. Die Reime müssen rein sein, ohne dabei durch Identität 
Überdruß zu erzeugen. Der Alexandriner mit seiner scharfen Mittelzäsur, die 
dem Vers ein Höchstmaß an Proportion und Symmetrie garantiert, ist der deut-
lichste Ausdruck dieses klassizistischen Ordnungswillens. 

Die Orientierung an der Antike, wie sie diesem klassizistischen Ideal einge
schrieben ist, betrifft nicht mehr die materiale Ebene, wie in der neulateinischen 
Dichtung der Zeit, sondern die Formen und Prinzipien der Stilistik selbst. Wenn 
es in der „Poeterey“ heißt, niemand könne etwas werden, wenn er nicht von den 
„griechischen vnd Lateinischen büchern“ „den rechten grieff erlernete“,105 dann 
richtet sich das vor allem gegen den volkstümlichen Meistergesang mit seinen 
Knittelreimen. Anders als Ronsard, von dem es an dieser Stelle ehrfurchtsvoll 
heißt, dass er sich „gantzer zwölff jahr“ ausschließlich dem Studium der antiken 
Dichtung gewidmet hätte, glaubten die Meistersinger, man könne Verse schrei-
ben ohne überhaupt ein metrisches Ordnungssystem zu haben, ohne Kenntnis 
der stilistischen Kategorien der Rhetorik und Grammatik, ohne Kenntnis der 
Formgesetze. 
Das klassizistische Ideal, das Opitz anstrebt, ist schwer erarbeitet. Es setzt ein 

ungleich höheres Maß an technischem Wissen, an Sprachbeherrschung, Anstren
gung und Arbeit am Vers voraus, als irgendein Meistersinger – oder auch ein Seba
stian Brant, ein Martin Luther, ein Paul Rebhun oder Johann Valentin Andreae – je 
bereit gewesen wäre, in seine Reime zu investieren. Der alternierende Alexandri-
ner, wie Opitz und seine Mitstreiter ihn in die deutsche Dichtung eingeführt ha-
ben, verhält sich – wieder mit einem Zitat Alewyns gesprochen – zum Knittelreim 
wie eine Landschaft von Claude Lorrain zu einem Holzschnitt. (Alewyn S. 47)
Opitz hat deshalb mit der „Poeterey“ vor allem eines getan, nämlich das Dich-

ten in deutscher Sprache erheblich erschwert. Das neue, klassizistische Ideal von 
Opitz war von einem Meistersinger, der sich am Feierabend mit seinen Zunft
genossen traf, gar nicht mehr zu erreichen. Es erforderte den gebildeten Liebha-
ber, der Zeit und Muße hatte, an seinen Versen immer weiter zu feilen und zu 
bessern. Es erforderte den Gelehrten, der die antike Dichtung genauso gut kann-
te wie die zeitgenössische italienische und französische und dabei doch nicht als 
akademischer Gelehrter erscheinen wollte, sondern als Kenner und Connaisseur, 
als dilettierender Hofmann, der sich eigentlich den „mehr wichtigen Sachen“ zu 
widmen hatte. 
Dichtung wurde mit Opitz zu einer hochgradig reflektierten Tätigkeit, die 

ein enormes technisches Bewusstsein voraussetzte. Wenn seine Versreform sich 
durchgesetzt hat, so also nicht deshalb, weil sie das Dichten leichter gemacht 
hätte,106 sondern im Gegenteil, weil sie es unendlich viel schwerer gemacht hat. 

105 	 Opitz: Poeterey S. 25.
106 	 In diesem Sinne Wagenknecht: Weckherlin und Opitz S. 73 und Breuer: Deutsche Metrik 

S. 172. Beide meinen, die Versreform habe den Dichtern Freiheiten geschaffen und sich 
deshalb durchgesetzt. Ähnlich behaupten Entner: Deutsche Dichtung des 17. Jahrhunderts 

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



158 Das „Buch von der deutschen Poeterey“

Die neue Kunstdichtung war keine mehr oder weniger improvisierte, am münd-
lichen Vortrag orientierte Reimerei mehr, sondern eine äußerst voraussetzungs-
reiche Tätigkeit, die ein genaues Abhören der Silben und Wörter verlangte, eine 
strategische Planung der einzelnen Verse und Strophen, die eigentlich nur noch 
auf dem Papier auszuführen war, als Ergebnis einer mehr oder weniger langen 
Reihe von Konzepten und Entwürfen. Sie erforderte Abende und Nächte am 
Schreibtisch, in denen das Silber in die Fuge geklopft wurde, wie Gottfried Benn 
das später nennen wird. 
Die älteren Stilanalysen, wie sie Richard Alewyn, Erich Trunz, Karl Otto Con

rady und Manfred Windfuhr vorgelegt haben, waren deshalb auf einem besseren 
Weg als die neuere Forschung, die geglaubt hat, sich mit einem Hinweis auf den 
rhetorischen Kontext der „Poeterey“ zufrieden geben zu dürfen. Der entscheiden
de Punkt ist nicht, dass Opitz in seiner „Poeterey“ die Kategorien der Rhetorik 
auf die Dichtung anwendet. Der entscheidende Punkt ist, welches Stilideal er in 
diesen Kategorien formuliert. Es gibt aus der Perspektive der Rhetorik keine Be
gründung, die Inversion oder die Nachstellung des Adjektivs zu verbieten. Die 
Rhetorik verbietet überhaupt nichts, sondern stellt Kategorien zur Verfügung, 
mit denen sich stilistische Phänomene beschreiben lassen. Wenn Klopstock und 
der junge Goethe die Inversion so sehr favorisieren, dann weil es ihrem Stilideal 
entspricht. Es kann deshalb nicht darum gehen, nachzuweisen, dass die „Poete-
rey“ die Kategorien der Rhetorik auf die Dichtung anwendet, sondern vielmehr 
darum, das spezifisch stilistische Ideal zu beschreiben, das die „Poeterey“ ent-
wickelt. Dieses stilistische Ideal ist kein barockes.
Wenn der Begriff Barock mehr sein soll als eine leere Begriffshülse, dann darf 

das 17. Jahrhundert auf keinen Fall einem undifferenzierten Barockbegriff sub
sumiert werden, denn es ist in diesem Jahrhundert nicht nur Opitz, der kein ba
rockes Stilideal vertritt. Mit Alewyn wird man vielmehr tentativ behaupten kön-
nen, dass von Opitz ausgehend zwei Linien durch das 17.  Jahrhundert führen. 
Auf der einen Seite setzt sich der klassizistische Stilimpuls (wenn auch mit be
deutenden Einschränkungen) etwa in Paul Fleming, den Leipziger Dichtern und 
in Simon Dach fort. Am Ende des Jahrhunderts ist es Christian Weise, der das 
klassizistische Stilideal sowohl in seinen Versen wie in seiner Poetik noch einmal 
massiv erneuert. Über Barthold Heinrich Brockes, Johann Christian Günther und 
Friedrich von Hagedorn führt der klassizistische Impuls dann weiter zu Johann 
Christoph Gottsched. Nicht nur, aber vor allem in stilistischer Hinsicht ist gerade 
Gottsched die Entsprechung zu Opitz. Auch das ist ein Befund von Richard Ale-
wyn, der seinen Begriff eines „vorbarocken“ Klassizismus genau so verstanden 
haben wollte, nämlich als Gegenbegriff zu einem „nachbarocken“ Klassizismus, 
dessen wichtigster Protagonist Gottsched ist: 

zwischen Lied und Lyrik S. 34 und Volker Meid: Barocklyrik. Stuttgart 1986, S. 21, die Al-
ternationsregel besitze den „entscheidenden Vorteil der Simplizität“.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



159Das klassizistische Ideal der „Poeterey“

Wir haben diesen [den Stil von Opitz] nach verwandten Mustern als „Klassizis-
mus“ bezeichnet und glauben darunter überhaupt jene Gruppe von Dichtern 
(die sogenannte Erste Schlesische Schule) fassen zu können, die sich vor den 
Eingang des Barockjahrhunderts lagert, als dessen untrennbare historische 
Voraussetzung, aber stilistisch von ihm ebenso ausdrücklich geschieden. Das 
beides möchte unsere Zubenennung „vorbarock“ ausdrücken. Diesem „vor-
barocken“ antwortet nach den Gezeiten der Geschichte am Beginne des näch-
sten Jahrhunderts ein „nachbarocker Klassizismus“, der, in Gesinnung und 
Haltung verwandt, sich abermals um einen Führer gruppiert, um Gottsched. 
[…] Gottsched selbst hat sich als Fortsetzer Opitzens bekannt und ausdrück-
lich die Brücke hinübergeschlagen. Beide trennt der Strom des Barock, von 
den Klassizisten aus gesehen ein störendes Intermezzo, wie von den immer 
wiederkehrenden barocken Wellen aus die klassizistischen Generationen stets 
nur als flüchtig auftauchende und wieder verschwemmte Inseln erscheinen.107

Der „Strom des Barock“ ist die zweite Tradition, die sich auf Opitz und seine Vers
reform beruft. Sie übernimmt zwar die technischen Grundlagen dieser Versreform, 
nicht aber deren klassizistisches Ideal, das sie vielmehr im Sinne barocker Vor-
stellungen weiterentwickelt, transformiert und überformt. Der „ruhige, statische 
Charakter“, der nach Alewyn den Sätzen von Opitz eignet, die „maßvolle Ausge-
wogenheit der Satzteile“ verschwindet in „bewußten Asymmetrien“, die durch 
eine „planmäßige Störung des Gleichgewichts“ erzeugt werden. Aufschwellung 
und Vervielfachung der Satzglieder, Hypotaxen an Stelle von Parataxen, gesuchte 
Metaphern und Klangmalerei gehört zu diesem neuen Stilideal, genauso wie 

jähe Unterbrechungen durch emphatische Zwischenrufe und die Belastung 
durch Kolonnen wuchtender Zentnerworte (Gryphius), die plötzliche Hem-
mung des Ablaufs durch eingeworfene gedankliche Gegenbewegungen und 
die Verschlingung von Gedanken- und Wortspiel durch geistreiche Arabeske 
(Weckherlin), die vollendete Zerstäubung des syntaktischen Baus in klingen-
de und duftende Gebilde (Nürnberger), oder seine Ueberladung durch üppige 
und schleppende Gehänge (Lohenstein).108 

Schon in der ersten, noch unmittelbar von Opitz erweckten Generation arbeiten 
Philipp von Zesen, Georg Philipp Harsdörffer und Justus Georg Schottel an einer 
solchen barocken Umformung. Andreas Gryphius wird dann zu ihrem berühm-
testen Protagonisten, gefolgt von Daniel Casper von Lohenstein und Christian 
Hoffmann von Hoffmannswaldau. Eine Stil- und Formgeschichte der deutschen 
Dichtung, wie sie der älteren Forschung (und natürlich insbesondere Paul Böck-
mann) vorgeschwebt hat, hätte solche Wandlungen des Stilideals detailliert zu 
beschreiben. 

107 	 Alewyn: Vorbarocker Klassizismus S. 53.
108 	 Alewyn: Vorbarocker Klassizismus S. 35.

DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447110730.109 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



IV Höflichkeit: Der sozialhistorische Kontext 

1 	 Die Kunstrichtigkeit der mittelhochdeutschen Dichtung 

Bisher übergangen wurde das vierte Kapitel der „Poeterey“. Auf den ersten Blick 
scheint es eine Art historischen Exkurs darzustellen, indem Opitz die deutsch-
sprachige Dichtung bis auf ihre Anfänge bei den mythischen Barden der germa-
nischen Urzeit zurückverfolgt. Um die Bedeutung dieses Kapitels zu verstehen, 
ist es notwendig, noch einmal Opitz’ Bestimmung der Poetik im ersten Kapitel 
beim Wort zu nehmen: 

Wiewol ich mir von der Deutschen Poeterey […] etwas auff zue setzen vor-
genommen; bin ich doch solcher gedancken keines weges/ das ich vermeine/ 
man könne iemanden durch gewisse regeln vnd gesetze zu einem Poeten 
machen. Es ist auch die Poeterey eher getrieben worden/ als man je von der-
selben art/ ampte vnd zuegehör/ geschrieben: vnd haben die Gelehrten/ was 
sie in den Poeten […] auffgemercket/ nachmals durch richtige verfassungen 
zuesammen geschlossen/ vnd aus vieler tugenden eine kunst [eben die ars 
poetica] gemacht.1 

Wie die Grammatik, die deskriptiv den Sprachgebrauch beschreibt, um diesen 
dann, als Regel formuliert, normativ wieder auf den Sprachgebrauch zurückzu-
wenden, so ist auch die Poetik als eine deskriptive Wissenschaft entstanden, die 
aus den Werken der Dichter ihre Regeln abgeleitet hat. Zuerst waren die Dichter 
da, dann sind Aristoteles, Horaz, Vida und Scaliger gekommen und haben ihre 
Poetiken formuliert: 

Bey den Griechen hat es Aristoteles vornemlich gethan; bey den Lateinern Ho-
ratius; vnd zue vnserer Voreltern zeiten Vida vnnd Scaliger so außführlich/ 
das weiter etwas darbey zu thun vergebens ist.2

Was Opitz neben den Werken dieser Männer zu tun übrig bleibt, ist, die Regeln 
aufzustellen, die spezifisch für die deutschsprachige Dichtung gelten. Damit steht 
Opitz vor einem großen Problem. Denn anders als Aristoteles und Horaz, die eine 
reiche Auswahl an Dichtungen zur Verfügung hatten, gibt es eine deutschsprachi-
ge Dichtung, aus der Opitz seine Regeln ableiten könnte, nicht. Die deutschen Knit-
tel des 16. Jahrhunderts sind genau das, was Opitz nicht als regulierte, kunstvolle 

1 	 Opitz: Poeterey S. 13. GW S. 343.
2 	 Opitz: Poeterey S. 13. GW S. 343.

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



162 Höflichkeit: Der sozialhistorische Kontext

Dichtung wahrnehmen kann und will. Er übergeht sie mit vollständigem Schwei
gen. Der Vorwurf, mit dem Opitz das vierte Kapitel beginnt, liegt deshalb nahe: 

Von dieser Deutschen Poeterey nun zue reden/ sollen wir nicht vermeinen/ 
das vnser Land vnter so einer rawen vnd vngeschlachten Lufft liege/ das es 
nicht eben dergleichen zue der Poesie tüchtige ingenia könne tragen/ als jer-
gendt ein anderer ort vnter der Sonnen.3

Wenn es keine deutschsprachigen Dichter gibt, so liegt das nicht am nordalpinen 
Klima – oder an der Unfähigkeit der Sprache, welche Möglichkeit dann das siebte 
Kapitel widerlegt –, sondern daran, dass die deutschen Dichter begonnen haben, 
sich der lateinischen Sprache zu bedienen, was „leichtlicher zue beklagen [ist]/ 
als die vrsache hiervon zu geben.“4

Die Frage stellt sich in der Tat: Warum haben die deutschen Dichter angefan-
gen, sich der lateinischen Sprache zu bedienen? Denn offensichtlich hat es doch 
eine deutschsprachige Dichtung gegeben. Genau das beweist Tacitus, wenn er 
berichtet, dass die Germanen „alles was sie im gedächtniß behalten wollten in 
gewisse reimen vnd getichte“ brachten. Ähnliches berichten Strabo, Marcellinus 
und Lucan von den Barden der Gallier – „Die Barden sungen Lobgetichte vnnd 
waren Poeten“ – und Tacitus wiederum von den Cimbrern, den Vorfahren der 
Dänen, bei denen einige dieser alten Heldenlieder sogar heute noch „von vielen 
gesungen werden“. Vor allem aber beweisen es die mittelalterlichen Dichter selbst, 
die Opitz nun aus Melchiors Goldasts „Paraenetici veteres“ (1604) „anzeucht“: 

Vnd vber diß/ sind doch eines vngenannten Freyherrens von Wengen/ Juncker 
Winßbeckens/ Reinmars von Zweter/ […] Marners […] Meister Sigeherrens/ 
vnd anderer sachen noch verhanden/ die manchen stattlichen Lateinischen 
Poeten an erfindung vnd ziehr der reden beschämen.5 

Es folgt ein ausführlich zitiertes Gedicht Walthers von der Vogelweide, mit dem 
Opitz genau dies demonstrieren will, nämlich, dass es eine deutschsprachige 
Dichtung gegeben hat, die in der inventio und der elocutio („an erfindung vnd 
ziehr“) kunstvoll reguliert war, auch wenn die Regeln dafür Walther nicht be-
kannt waren. Dass dies möglich ist – die Regeln zu beherrschen, ohne sie be-
wusst zu kennen – hatte Opitz als Prämisse schon in den ersten Sätzen des ersten 
Kapitels formuliert, wenn er dort darauf hingewiesen hatte, dass es Dichtung 
schon lange vor den Regeln einer Poetik gegeben hätte. 

Es geht also in diesem vierten Kapitel nicht um einen Altersbeweis der 
deutschsprachigen Dichtung, die diese der antiken Dichtung gleichstellen soll, 
sondern es geht um den ganz spezifischen Nachweis, dass es eine deutschspra-
chige, künstliche, im Sinne einer ars kunstrichtige Dichtung schon vor langer 

3 	 Opitz: Poeterey S. 23. GW S. 355.
4 	 Opitz: Poeterey S. 23. GW S. 358.
5 	 Opitz: Poeterey S. 24. GW S. 356f.

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



163Die Kunstrichtigkeit der mittelhochdeutschen Dichtung

Zeit gegeben hat, diese aber aus Gründen, ‚die nicht leicht anzugeben sind‘, nicht 
mehr weiter ausgeübt worden ist. Wie Opitz in unmittelbarem Anschluss an das 
Gedicht von Walther schreibt: „Das nun von langer zeit her dergleichen zue vben 
in vergessen gestellt ist worden/ ist leichtlicher zue beklagen/ als die vrsache 
hiervon zue geben.“6 Die deutsche Kunstdichtung wurde nur noch in lateini-
scher Sprache praktiziert, die volkssprachliche Dichtung blieb den Meistersin-
gern überlassen und fiel in einen barbarischen, unregulierten Zustand zurück. 
Die notwendige Wiedererweckung einer künstlichen Dichtung ist jedoch 

nicht nur bei den Deutschen nötig, sondern war es auch bei den Italienern und 
Franzosen. Insbesondere das Beispiel von Ronsard zeigt, wie schwierig es war, 
von den antiken Sprachen wieder loszukommen: 

Wiewol auch bey den Italienern erst Petrarcha die Poeterey in seiner Mutter-
sprache getrieben hat/ vnnd nicht sehr vnlengst Ronsardus; von deme gesaget 
wird/ das er/ damit er sein Frantzösisches desto besser außwürgen [im Sinne 
von: ausdrücken] köndte/ mit der Griechen schrifften gantzer zwölff jahr sich 
vberworffen habe; als von welchen die Poeterey jhre meiste Kunst/ art vnd 
liebligkeit bekommen.7

Durch den Abbruch und den fast vollkommenen Verlust der volkssprachlichen 
Traditionen – im Falle der Deutschen hat diese Tradition von der germanischen 
Vorzeit bis hin zu Walther gereicht – ist es notwendig, die Regeln wieder aus den 
antiken Dichtern zu erlernen, dann aber den Sprung zu schaffen und zur eigenen 
Sprache zurückzukehren. Ohne die Vermittlung der antiken Dichtung ist eine 
regelgeleitete Dichtung nicht mehr möglich. Die Knittel der ungelehrten Meister-
singer, die den Weg über die antike Dichtung nicht gegangen sind, demonstrie-
ren dies zur Genüge. Die „lehren/ welche sonsten zue der Poesie erfodert wer-
den“, müssen gelernt werden und sie können nur aus der Antike gelernt werden: 

Vnd muß ich nur bey hiesiger gelegenheit ohne schew dieses errinnern/ das 
ich es für eine verlorene arbeit halte/ im fall sich jemand an vnsere deusche 
Poeterey machen wollte/ der/ nebenst dem das er ein Poete von natur sein 
muß/ in den griechischen vnd Lateinischen büchern nicht wol durchtrieben 
ist/ vnd von jhnen den recht grieff erlernet hat; das auch alle die lehren/ welche 
sonsten zue der Poesie erfodert werden/ vnd ich jetzund kürtzlich berühren 
will/ bey jhm nichts verfangen können.8

Nicht ein Altersbeweis, sondern ein Kunstbeweis ist also der Zweck des vierten 
Kapitels, das damit die folgenden Kapitel als die eigentliche Kunstlehre einlei-
tet. Mit diesem Kunstbeweis nimmt das vierte Kapitel einen Grundgedanken des 

6 	 Opitz: Poeterey S. 25. GW S. 358.
7 	 Opitz: Poeterey S. 25. GW S. 358f.
8 	 Opitz: Poeterey S. 25. GW S. 359.

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



164 Höflichkeit: Der sozialhistorische Kontext

„Aristarch“ wieder auf. Schon dort hatte Opitz denjenigen, die an eine Überle-
genheit der antiken Sprachen glaubten, entgegengehalten: 

Man mag uns grollen und anfeinden: Weder in gebundener noch in ungebun-
dener Rede weichen wir irgend einer anderen Sprache. Schon von alters her 
priesen unsere Ahnen (wie auch Tacitus zugeben muß, sonst kein allzu lauter 
Verkünder unseres Ruhms) die Heldentaten ihrer Väter in alten Liedern. Und 
noch heute ist nicht wenig erhalten, das Melchior Goldast, ein Mann, geboren 
zum Nutzen und zum Ruhme Deutschlands, vor einigen Jahren aus dem Stau-
be hervorgezogen und veröffentlicht hat.9

Es folgt auch hier ein längeres Zitat Marners, Goldasts „Paraenetici veteres“ ent
nommen, das die „glückliche Anlage“ zur Dichtung („felicem poetandi spiri-
tum“) in der deutschen Sprache nachweisen soll. Auch hier also dient das mittel
hochdeutsche Zitat dem Nachweis der Kunstfähigkeit der deutschen Sprache. 
Und auch hier besteht für Opitz der eigentliche Grund zur Klage darin, dass 
diese Kunstübung im deutschsprachigen Bereich aufgegeben worden ist, wäh-
rend sie in Italien, Frankreich und den Niederlanden Dichter wie Petrarca, Ariost, 
Tasso, Marot, du Bartas, Ronsard und Heinsius hervorgebracht hat.10 Unmittelbar 
im Anschluss folgt diesem historischen der – oben bereits ausführlich dargestell-
te  – systematische Nachweis, das ein geregeltes Dichten in deutscher Sprache 
möglich ist, den Opitz an den Gedichten von Ernst Schwabe von der Heyde und 
seinen eigenen führt. 
Die vorbildliche Funktion der mittelhochdeutschen Dichtung sollte schließ-

lich auch Opitz’ 1639 erfolgte Edition des um 1100 entstandenen „Annoliedes“ de
monstrieren, dessen Einleitung und Kommentar fast ausschließlich die sprach-
historische Bedeutung dieser Dichtung betreffen.11 Auf den Punkt gebracht wird 
sie in einem schon mehrfach zitierten Satz auch der Vorrede zu den „Teutschen 
Poemata“ mit ihrem Verweis auf das „Heldenbuch“: 

So kann man auch keines weges zugeben/ es sey unser Teutsches dermassen 
grob vnd harte/ daß es in diese gebundene Art zuschreiben nit könne füg-
lich gebracht werden: weil noch biß auff diese Stundt im Heldenbuch vnnd 
sonsten dergleichen Gedicht vnd Reimen zu finden sein/ die auch viel andere 
Sprachen beschemen sollten.12 

Die deutsche Sprache ist kunstfähig, das beweist die mittelhochdeutsche Dich-
tung. Friedrich Taubmann, in Wittenberg Professor für Latein, hatte diese Über
zeugung schon 1609 in seiner Ausgabe des pseudovergilianischen „Culex“ 
formuliert. Nachdem er dort in der Vorrede über vier Seiten hinweg Verse des 

	 9 	Opitz: Aristarch S. 86.
10 	Opitz: Aristarch S. 87. GW S. 66f.
11 	Vgl. Ernst Hellgart: Die Rezeption des Annoliedes bei Martin Opitz. In: Mittelalter-Rezep
tion. Hg. v. Peter Wapnewski. Stuttgart 1986, S. 60–79.

12 	Opitz: Leservorrede Poemata S. 98.

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



165Die Kunstrichtigkeit der mittelhochdeutschen Dichtung

Winsbecke in der Ausgabe seines Freundes Melchior Goldast zitiert hat, fragt er 
sich, wie es angesichts solcher Verse soweit kommen konnte, dass die deutsche 
Verskunst so heruntergekommen wäre. Als Beleg für den bejammernswerten Zu-
stand führt er die Grabschrift des Pfarrers von Uttenheim an: 

	 Vnter diesem Stein/ 
liegt begraben der Pfarrherr von Vttenheim/ 
	 Er war nicht von Eißleben 
Gott geb jhm das ewige Leben.13

In der neulateinischen Dichtung müsse sich Deutschland vor niemandem ver-
stecken, da genüge der Hinweis auf den einen Paul Schede Melissus. Aber was 
die deutschsprachige Dichtung betreffe, da heißt es bei Taubmann schon ganz 
mit dem Pathos von Opitz, er erröte und schweige, wenn er sehe, wie sehr sich die 
Italiener, Franzosen und Spanier um ihre Sprache bemüht hätten, die deutsche 
Sprache dagegen, obwohl sie doch keineswegs weniger elegant und schön sei, 
eine solche Verfeinerung nicht erfahren habe.14

Schüler und Nachfolger von Taubmann auf dem Wittenberger Lehrstuhl war 
August Buchner, der später zum einflussreichsten Propagator des Opitzschen 
Versreform werden wird. In seiner „Anleitung zur deutschen Poeterey“ (entstan-
den um 1633, Druck 1665) zitiert Buchner sogar einige – nach den neuen Regeln 
von Opitz! – metrisch korrekt gebaute vers communs und Alexandriner aus dem 
Mittelalter, wiederum nach Goldast: 

Dahero wolte Ich fast sagen/ es wären unsern alten Deutschen auch diese ar-
ten nicht gantz unbekannt gewesen. Herr Goldast zieht in seinen Anmerkun-
gen über den Winsbecken aus dem Reinmar von Zweter etlich Reime an/ derer 
der letzte ein richtiger Versus communis Weiblicher art ist: 

Das er es nicht entpflag bi sinen Ziten. 

13 	Friedrich Taubmann: Widmung. In: Vergil: Culex. Wittenberg 1609, f. a8v. Identisch mit der 
Praefatio zum „Culex“ in Vergil: Opera omnia. Hg. v. Friedrich Taubmann. Wittenberg 1618, 
S. 9. Noch 1673 zitiert Gottfried Wilhelm Sacer in seiner unter dem Pseudonym Hartmann 
Reinhold veröffentlichten Satire: Reime dich/ oder ich fresse dich (Nordhausen 1673), S. 11 
die Grabschrift auf den Pfarrer von Uttenheim.

14 	Vergil: Culex. Hg. v. Friedrich Taubmann. Wittenberg 1609, f. a8vf.: „Erubesco, et taceo, indig
nor etiam, nostros, cum videant Italos, Gallos, Hispanosque suam linguam certatim tollere, 
et excolere, aemulatione non incendi: cum lingua Teutonica non minus elegans, et venusta 
sit, quam quaevis istarum; et hanc etiam gloriam prae istis habeat, quod integra, et incom-
mista a sesquille annis, et eo plus, perannarit.“ Opitz übernimmt die Stelle mit wörtlichen 
Anklängen in seinen „Aristarch“ (S. 93, Z. 25ff.; ed. Seidel/Marschall S. 88, Z. 391ff.) Heinrich 
Hudemann stellt diesen Satz seiner „Teutschen Musa“ (einem Teil seiner „Divitiae poeticae“, 
Hamburg 1625) als Motto voran, vgl. dort S. 186.

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



166 Höflichkeit: Der sozialhistorische Kontext

So führet eben dieser Goldast daselbst etliche Verse eines Käiserlichen Cantz-
lers an/ darunter der erste ein vollkommener Alexandrinischer ist/ auch Weib-
licher art: 

Die Pfaffen Vürsten sint ir Wirden teil berobet.

Es gab also schon lange vor Opitz streng alternierende Alexandriner. Nichts 
könnte klarer beweisen, dass die deutschsprachige Dichtung sich in gewissem 
Maße, wenn auch unreflektiert, immer schon metrischer Regeln bedient hat. Wo 
sich Taubmann, Opitz und Buchner auf fragmentarisch überlieferte, mittelalterli-
che Dichtung beziehen müssen, haben es die Opitz-Nachfolger im weiteren Ver-
lauf des 17. Jahrhunderts zunehmend leichter. Der Beweis, dass sich die deutsche 
Sprache kunstvoll verwenden lässt, wird im Laufe des 17. Jahrhunderts gerade 
durch die Leistung von Opitz überflüssig. Die späteren Poetiken verzichten auf 
diesen Beweis ganz und zitieren stattdessen die Verse von Opitz oder Fleming. 
Daniel Georg Morhof stellt 1682 das ganze erste Kapitel seines „Unterrichts 

von der Teutschen Sprache und Poesie“, das die Geschichte der Sprachbemühun-
gen bis zu diesem Zeitpunkt entwirft, unter den Titel der Kunstrichtigkeit. Am 
Beginn dieser Geschichte steht nun Opitz. Er hat – nach einer anonymen Poetik 
aus dem Jahr 1725 – für das Deutsche geleistet, was Homer für das Griechische, 
Vergil für das Lateinische und Ronsard für das Französische.15 Der Beweis der 
Kunstrichtigkeit muss zu diesem Zeitpunkt längst nicht mehr erbracht werden. 
Das 17. Jahrhundert selbst genügt nun als traditionsstiftende Norm. Die mittel
hochdeutschen Beispiele sind überflüssig geworden. 

2 	 Neulateinische Gelehrtendichtung und deutschsprachige 
Volksdichtung

Die mittelhochdeutschen Beispiele aus der „Poeterey“ von Opitz und der „Anlei-
tung“ von Buchner sind aber nicht nur unter versgeschichtlichen Aspekten in-
teressant, sondern auch aus sozialgeschichtlicher Perspektive. Sie stammen alle 
von Adligen – oder zumindest: nicht von Gelehrten. Das aber ist ein wichtiges 
Indiz für die sozialhistorische Dimension der Vers- und Stilreformen um 1600. 
Opitzens Auseinandersetzung mit den Meistersingern und ihren Knittelreimen 
verdient aus dieser Perspektive einen zweiten Blick. Sie steht nämlich in deutli-
cher Opposition zur neulateinischen Kunstdichtung der Gelehrten. 

Die deutsche Literatur am Ende des 16. Jahrhunderts ist von der Dichotomie 
einer hoch artifiziellen, neulateinischen Gelehrtendichtung auf der einen und ei-
ner deutschsprachigen, im allgemeinen wenig anspruchsvollen Dichtung auf der 
anderen Seite gekennzeichnet. Das Extrem dieser deutschsprachigen Dichtung 

15 	[anonym:] Anleitung zur Poesie/ Darinnen ihr Ursprung/ Wachsthum/ Beschaffenheit und 
rechter Gebrauch untersuchet und gezeiget wird. Breslau 1725, S. 78.

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



167Neulateinische Gelehrtendichtung und deutschsprachige Volksdichtung

ist der zunftmäßig organisierte Meistergesang, man kann aber auch an das Bibel-
drama denken, an das konfessionspolemische Schrifttum (vor allem die Satire), 
an die sogenannten Prosaromane und die deutschsprachige Lieddichtung. Ein 
besonderer Stilwille oder überhaupt eine Sensibilität für stilistische Fragen ist in 
den wenigsten dieser deutschsprachigen Schriften zu spüren. Man bedient sich 
der deutschen Sprache, wenn man entweder, wie die Meistersinger, sowieso in 
einer rein volkssprachlichen und in diesem Fall auch bildungsfernen Tradition 
steht, oder wenn man vom Volk, das des Lateinischen nicht mächtig ist, verstan-
den werden will. Das ist im Bibeldrama, im konfessionspolemischen Schrifttum 
oder in Unterhaltungsliteratur wie dem Prosaroman der Fall. 

Ansonsten spielt sich die gesamte Dichtung, soweit sie einen intellektuellen 
Anspruch erhebt, in lateinischer Sprache ab. Das beginnt mit dem neulateini-
schen Schultheater, das auch darin Schultheater ist, dass es an erster Stelle dazu 
dient, den Schülern einen flüssigen Gebrauch der lateinischen Sprache beizubrin-
gen. Das setzt sich in der gesamten Versdichtung fort, die als Schulübung im 
Grammatikunterricht mit der Lektüre der antiken Dichtung beginnt und in eine 
Nachahmung dieser antiken Dichtung mündet.16 Diese Nachahmung, die sich 
von der Grammatik über die Stilistik bis hin zu Motivik und Thematik erstreckt, 
ist das Ideal der neulateinischen Dichtung. Es kommt am sinnfälligsten in der 
Tatsache zum Ausdruck, dass die höchste Auszeichnung, die einem neulateini-
schen Dichter zu Teil werden konnte, der Ehrentitel eines „deutschen Horaz“ ist, 
wie sukzessive im Fall von Conrad Celtis, Georg Fabricius, Paul Schede Melissus 
und Jacob Balde.17 

Anders als in Italien, wo sich schon im 15. Jahrhundert eine volkssprachliche 
Dichtung in den Stadtstaaten und an den Fürstenhöfen entwickelt, anders als 
in Frankreich, wo sich im Laufe des 16. Jahrhunderts eine französischsprachige 
Dichtung am Königshof und anders auch als in England, wo sich mit Edmund 
Spenser und Philip Sidney am Hof von Elisabeth I. eine englischsprachige Dich-
tung herausbildet, gibt es im deutschsprachigen Raum kaum eine intellektuell 
anspruchsvolle Dichtung in deutscher Sprache. Die neulateinische Dichtung da-
gegen ist zwar intellektuell anspruchsvoll, aber ein ausschließlich akademisches 
Phänomen. Nur vor dem Hintergrund dieser Tatsache erklären sich die manie
ristischen Formen, die die neulateinische Literatur gegen Ende des 16. Jahrhun-
derts annehmen kann. Das ist ein extrem wichtiger, sozialhistorischer Befund, 

16 	Den besten Eindruck vermittelt der Band Humanistische Lyrik des 16. Jahrhunderts. Hg. v. 
Wilhelm Kühlmann  u.a. Frankfurt/M. 1997. Zum sozialgeschichtlichen Hintergrund noch 
immer empfehlenswert: Erich Trunz: Der deutsche Späthumanismus als Standeskultur. Zu-
erst 1931 erschienen, erweitert dann in ders.: Deutsche Literatur zwischen Späthumanismus 
und Barock. München 1995, S. 7–82.

17 	Eckart Schäfer: Deutscher Horaz. Conrad Celtis, Georg Fabricius, Paul Melissus, Jacob Bal-
de. Die Nachwirkung des Horaz in der neulateinischen Dichtung Deutschlands. Wiesbaden 
1976. Eine stilistische Analyse der neulateinischen Dichtung bei Karl Otto Conrady: Lateini-
sche Dichtungstradition und deutsche Lyrik des 17. Jahrhunderts. Bonn 1962.

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



168 Höflichkeit: Der sozialhistorische Kontext

der in den literaturgeschichtlichen Darstellungen, trotz der grundlegenden Ar
beiten von Willhelm Kühlmann,18 immer noch nicht genügend Beachtung findet.

Mit Justus Lipsius kommt am Ende des 16. Jahrhunderts ein Stil in Mode, der 
die rhetorische Qualität der obscuritas, der schweren Verständlichkeit, geradezu 
programmatisch gegen das Ideal der perspicuitas ins Feld führt, wie es die erste 
Generation der Humanisten, namentlich Melanchthon, propagiert hatte. Archa-
ismen, Wortneubildungen und weit hergeholte Metaphern, Hyperbata, Epitheta-
Reihungen und aufgeschwollene Satzglieder dienen der gewollten Verdunklung 
des Ausdrucks. Nicht Cicero, sondern Tacitus und Autoren der silbernen Latini-
tät (Claudian, Statius, Persius, Apuleius) sind die Vorbilder dieses Stils.19

Ein neulateinischer Dichter wie Theodor Rhodius, der sich als „Priester der 
Literatur“ (literarius mysta) versteht, ist stolz darauf, nur von Angehörigen der 
eigenen, exklusiven Gelehrtenschicht verstanden werden zu können. Für den 
„kunstlosen Dichterling“ und „albernen Reimschmied“ (ineptus poëtaster) „in 
schwächlicher und vulgärer Sprache“ (oratione debili atque plebeia, also in deut-
scher Sprache), für den „Pöbel und die barbarischen Meisterlein“ (vulgo ac bar-
baris magistellis, also die volkssprachlichen Meistersinger) hat er nur Verachtung 
übrig.20 Ähnlich wie Rhodius verachtet auch Paul Schede Melissus die deutsch-
sprachige Dichtung, trotz seiner eigenen Experimente.21 Mit Caspar von Barth ist 

18 	Vgl. vor allem Wilhelm Kühlmann: Gelehrtenrepublik und Fürstenstaat. Entwicklung und 
Kritik des deutschen Späthumanismus in der Literatur des Barockzeitalters. Tübingen 1982 
und Wilhelm Kühlmann: Nationalliteratur und Latinität. Zum Problem der Zweisprachig-
keit in der frühneuzeitlichen Literaturbewegung Deutschlands. In: Nation und Literatur im 
Europa der Frühen Neuzeit. Hg. v. Klaus Garber. Tübingen 1989, S. 164–206.

19 	Kühlmann: Gelehrtenrepublik und Fürstenstaat S. 197–243.
20 	Zitiert nach Wilhelm Kühlmann: Zur literarischen Lebensform im deutschen Späthumanis
mus: Der pfälzische Dramatiker Theodor Rhodius (ca. 1575–1625) in seiner Lyrik und in 
seinen Briefen. In: Daphnis 17 (1989), S. 671–715, hier S. 687f. Die Zitate stammen aus der Ein
leitung zu Rhodius’ „Dramata sacra“. 

21 	Vgl. das Zitat bei Eckart Schäfer: Petrus Melissus – der erste deutsche Petrarkist? In: Fran-
cesco Petrarca in Deutschland. Hg. v. Achim Aurnhammer. Tübingen 2006, S. 91–110, hier 
S. 106. Zu seinen eigenen, deutschsprachigen Gedichten vgl. Jörg Robert, der zeigt, wie Sche-
de – im Gegensatz zu Opitz – die Ideale der neulateinischen Dichtung auf die deutschspra
chige Dichtung überträgt. Schedes deutschsprachige Dichtung ist deshalb „kein Votum für 
die Volkssprache als solche, sondern – umgekehrt – ein Bekenntnis zur humanistischen 
Standes- und Sprachkultur, die durch derlei ‚argute‘ Experimente noch einmal novitas in
nersystemisch und ohne echte Grenzüberschreitung zu erzeugen vermag.“ Jörg Robert: 
Manierismus des Niedrigen. Paul Schede Melissus und die deutsche Lyrik um 1600. In: 
Daphnis 39 (2010), S. 577–610, hier S. 605; außerdem Jörg Robert: Deutsch-französische Dor-
nen: Paul Melissus Schede und die Pluralisierung der späthumanistischen Poetik zwischen 
Latinität und Volkssprache(n). In: Abgrenzung und Synthese. Lateinische Dichtung und 
volkssprachliche Tradition in Renaissance und Barock. Hg. v. Marc Föcking und Gernot 
M. Müller. Heidelberg 2007, S. 207–229. Thorsten Burkard: Frühbarocker Manierismus? Zu 
Poetologie und poetischer Praxis in den „Schediasmata“ des Paulus Schedius Melissus. 
In: Würzburger Humanismus. Hg. v. Thomas Baier und Jochen Schultheiß. Tübingen 2015, 
S. 209–244 zeigt gegen die ältere Forschung, dass Schede Melissus sich in seiner lateinischen 
Dichtung allerdings keines manieristischen Stils bedient.

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



169Neulateinische Gelehrtendichtung und deutschsprachige Volksdichtung

ein Vertreter des neulateinischen Manierismus im mittelbaren Umfeld von Opitz 
präsent. Opitz selbst hat sich in seinen neulateinischen Jugenddichtungen genau 
in diesem Manierismus gefallen.22 

Die literaturgeschichtliche Lage in Deutschland am Ende des 16. Jahrhunderts 
ist damit vom Gegensatz zwischen einer stilistisch anspruchslosen, deutschspra-
chigen Literatur auf der einen Seite und einer neulateinischen, hochartifiziellen 
Kunstdichtung, die sich bewusst als elitäre Praxis eines abgeschlossenen Gelehr-
tenzirkels versteht, auf der anderen Seite geprägt. Die Meistersänger und die neu-
lateinischen Dichter gehören nicht in dieselbe Kategorie – so jedenfalls sehen es 
die neulateinischen Dichter. Sollte einer der Meistersinger die Standesschranken 
nicht beachten, drohen ihm Sanktionen und Lächerlichkeit, wie eine Anekdote 
illustriert, die von dem neulateinischen Dichter Petrus Paganus kursiert. Dieser 
war in Marburg auf einer Hochzeit eingeladen, als ein Meistersinger mit ihm auf 
die Dichtung anstoßen will: 

Wie er nun mit andern Gästen sich lustig erzeigte/ kommt ein Schuster/ trinckt 
ihm ein Glaß Wein zu/ und sagt: Herr Puyt [Poet]/ den solls euch gelten von 
wegen deß Handwercks. Dem Pagano kam dieser Gruß vom Meister und Ge-
sellen wegen/ etwas frembde vor/ und fragte/ seithero wann er sein Zunfft-Ge-
noß worden? der Schuster antwortete/ weilen ihr in der Lateinischen Sprach 
Verß machet/ und ich in der Teutschen/ so treiben wir ja ein Handwerck. Ey/ 
sagte Paganus, das fiel mir nicht ein: Gott gesegne es euch/ mein Herr Puyt/ ich 
will euch von wegen des Stanckwercks gern Bescheid thun. Die sich daselbst 
befindende Studiosi, als sie dieses vernommen/ fangen darauf an ihr Gespött 
zu treiben/ und einander zu vexiren: Herr Puyt/ es soll euch eins gelten von 
wegen deß Handwercks. Wäre auch nicht dabey geblieben/ sondern dem ar-
men Schuster/ mit einer scharffen Lauge übel gezwagen worden/ wofern er 
sich nit bey Zeiten unsichtbar gemacht hätte. Kommt zwar lächerlich heraus/ 
wann sich die schlecht Poeten und Spruchsprecher mit denen wahren und 
von Himmel begeisterten Dichtern vergleichen wollen; allein/ was ligt daran? 
sie verstehen es nicht besser/ man lasse ihnen ihren Wahn. Jnmittels/ weil der 
gemeine Mann hohe/ sinnreiche Gedichte nit lesen noch verstehen kan/ so 
muß man ihm jedoch auch eine Freude gönnen: Habeant similes labra lactu-
cas: et, quale caput est, talis praestetur sapor.23

22 	Vgl. Martin Opitz: Lateinische Werke. Bd. 1: 1614–1624. Hg. v. Veronika Marschall und Robert 
Seidel. Berlin  u.a. 2009. Eine exemplarische Analyse bei Robert Seidel: Zwischen Architex-
tualität und Intertextualität. Überlegungen zur Poetik neulateinischer Dichtung am Beispiel 
von Martin Opitzens „Hipponax ad Asterien“. In: ‚Parodia‘ und Parodie. Aspekte intertex-
tuellen Schreibens in der lateinischen Literatur der Frühen Neuzeit. Hg. v. Reinhold F. Glei 
und Robert Seidel. Tübingen 2006, S. 171–207.

23 	Zitiert nach Johann Christoph Wagenseil: Buch von der Meister-Singer Holdseligen Kunst 
(Aus: De civitate Noribergensi commentatio. Altdorf 1697). Hg. v. Horst Brunner. Göppingen 
1975, S. 479. Wagenseil zitiert die Anekdote nach Otto Melander: Iocorum Atque Seriorum, 
Tum Novorum, Tum Selectorum, Atque Memorabilium, Centuriae aliquot (zuerst 1604–
1610). In der deutschen Übersetzung Otto Melander: Joco-Seria, das ist/ Schimpf und Ernst. 

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



170 Höflichkeit: Der sozialhistorische Kontext

Der Schuster und der studierte Dichter, deutsche und neulateinische, form-
lose und formbewusste Dichtung gehören verschiedenen Welten an. Zwischen 
diesen beiden Welten gibt es keine Vermittlung. Es gibt keine deutschsprachigen 
Kunstdichtung, die das Formbewusstsein der neulateinischen Dichtung mit der 
deutschen Sprache verbinden würde. In deutscher Sprache zu dichten kann einer 
Rufschädigung gleichkommen: „Wir redten gut Latein/ | Vnd wollte keiner nicht 
für Teutsch gescholten sein.“, wie es bei Opitz heißt.24 Genau eine solche deutsch-
sprachige Kunstdichtung fordern aber die Hofmannstraktate. 

3 	 Das Stilideal der Hofmannstraktate
Der Begriff des höfischen Stilideals bezieht sich auf die Hofmannstraktate, wie 
sie im 16. Jahrhundert eine regelrechte Textgattung darstellen. Der berühmteste 
ist Balthasar Castigliones „Libro del Cortegiano“ (1528), der bis 1600 bereits über 
sechzig Auflagen erreicht hat.25 Aus dem Jahr 1558 stammt Giovanni della Casas 
„Galateo“, das ebenfalls in Dialogform die „erbarn/ höflichen und holdseligen 
Sitten“ seinen Lesern näher bringen möchte.26 Schon 1579 wurde es von Nathan 
Chytraeus ins Lateinische übersetzt und erlebte in dieser Fassung mindestens 
neun Ausgaben bis 1669. 
Der dritte große Höflichkeitstraktat aus Italien ist Stefano Guazzos „De civili 

conversatione“ (1574). In den fünfzig Jahren nach seinem Erscheinen wird das 

Darmstadt 1617, Bd. 2, S. 106f. Der Band war mir nicht zugänglich. Ich übernehme den Ver
weis von Trunz: Nachwort Opitz S. 39f., der schon in Trunz: Späthumanismus S. 60–63 die 
Anekdote ausführlich gedeutet hat. 

24 	Opitz: Poemata 1624, S. 9 („Vber des […] Danielis Heinsii Niderländische Poemata“). GW 2.2, 
S. 742.

25 	Grundlegend zu den Höflichkeitstraktaten ist Manfred Beetz: Frühmoderne Höflichkeit. 
Komplimentierkunst und Gesellschaftsrituale im altdeutschen Sprachraum. Stuttgart 1990. 
Zum „Cortegiano“ insbesondere vgl. vor allem Peter Burke: The Fortunes of the „Courtier“. 
The European Reception of Castiglione’s „Cortegiano“. Oxford 1995. Ich verweise aus der 
reichhaltigen Literatur außerdem auf Emmanuel Bury: Littérature et politesse. L’invention 
de l’honnête homme. 1580–1750. Paris 1996, Edoardo Costadura: Der Edelmann am Schreib-
pult. Zum Selbstverständnis aristokratischer Literaten zwischen Renaissance und Revolu-
tion. Tübingen 2006; Klaus Conermann: Der Stil des Hofmanns. Zur Genese sprachlicher 
und literarischer Formen aus der höfisch-politischen Verhaltenskunst. In: Europäische Hof
kultur. Hamburg 1981, Bd. 1, S. 45–56; Claudia Henn-Schmölders: Ars conversationis. Zur 
Geschichte des sprachlichen Umgangs. In: Arcadia 10 (1975), S. 16–33; Manfred Hinz: Rheto
rische Strategien des Hofmannes. Studien zu den italienischen Hofmannstraktaten des 16. 
und 17. Jahrhunderts. Stuttgart 1992. Auf die literaturgeschichtliche Bedeutung des „Corte
giano“ hingewiesen hat schon Wilfried Barner: Barockrhetorik. Untersuchungen zu ihren 
geschichtlichen Grundlagen. Tübingen 1970, S. 369–374.

26 	Giovanni della Casa: Galateus. Das Büchlein von erbarn/ höflichen und holdseligen Sitten 
verdeutscht von Nathan Chytraeus 1597. Hg. v. Klaus Ley. Frankfurt 1607, Ndr. Tübingen 
1984. Vgl. dazu auch Klaus Ley: Die ‚scienza civile‘ des Giovanni della Casa. Literatur als 
Gesellschaftskunst in der Gegenreformation. Heidelberg 1984.

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



171Das Stilideal der Hofmannstraktate

Buch durchschnittlich einmal pro Jahr aufgelegt.27 Im deutschsprachigen Raum 
ist es in zwei lateinischen und einer deutschen Übersetzung verbreitet. Letztere 
trägt den Titel: „De civili conversatione, Das ist/ Von dem Bürgerlichen Wandel 
vnd zierlichen Sitten: Ein gantz nützliches/ sinnreiches vnd liebliches Gespräch/ 
welches in vier Bücher abgetheilet/ vnd darinnen jedes Standts Personen/ welcher 
massen dieselbige mit andern Leuten/ in dem Wandel/ richtig vnd löblich ver
fahren sollen/ fürgeschrieben vnd zuerkennen gegeben wirdt.“ (Frankfurt 1599) 
Auch Sperone Speronis „Dialogo delle lingue“ (1542) und der von ihm abhängige 
Joachim du Bellay mit seiner „Defence et illustration de la langue française“ ge-
hören in diese Tradition.
„Höflichkeit“ wird in diesen Traktaten als gesellschaftliche Umgangsform be-

stimmt, die sich nicht nur in einem bestimmten Auftreten und Fähigkeiten aus-
drückt, sondern – wie es schon der Titel Guazzos anzeigt – vor allem im Ideal der 
Konversation. „Konversation“ bezeichnet nicht nur das Gespräch, sondern ganz 
allgemein den zwischenmenschlichen Umgang und das Verhalten in Gesell
schaft. Im deutschsprachigen Raum hat am deutlichsten Georg Philipp Hars-
dörffer das Konversationsideal der Hofmannstraktate in seinen „Frauenzimmer 
Gesprächspielen“ (1641–1649) entworfen. Schon das Personal dieser ‚Konversa
tionsspiele‘ markiert das Ideal der höfischen Gesittung: 

Angelica von Keuschwitz/ eine adeliche Jungfrau; Reymund Discretin/ ein ge-
reist- und belesener Student; Julia von Freudenstein/ ein kluge Matron; Vespasi-
an von Lustgau/ ein alter Hofmann; Cassandra Schönlebin/ eine Adeliche Jung-
frau/ Degenwert von Ruhmeck/ ein verständiger und gelehrter Soldat […].28 

Den Begriff des „Spiels“ verwendet Harsdörffer analog zu den Gesprächen des 
„Cortegiano“, um das Ideal der Konversation, der höflichen Gesellschaft zu um-
reißen. Es geht nicht um die pedantische Vermittlung eines abstrakten Wissens, 
wie an Schule und Universität, sondern um die spielerische Beherrschung eines 

27 	Vgl. Emilio Bonfatti: La „Civil Conversatione“ in Germania. Letteratura del comportamento 
da Stefano Guazzo a Adolph Knigge 1574–1788. Udine 1979, S. 129f. Moderne italienische 
Ausgabe von Amedeo Quondam, Modena 1993. Zur Rezeption in Deutschland auch Emilio 
Bonfatti: Die Verbreitung von Stefano Guazzos „Civil conversatione“ in Deutschland im 16. 
und 17. Jahrhundert. In: Deutsche Barockliteratur und europäische Kultur. Hg. v. M. Bircher 
u. E. Mannack. Hamburg 1977, S. 209–211. Zum Einfluss auf Harsdörffer Italo Michele Batta
farano: Accademie letterarie und civil conversatione: Bargagli, Guazzo, Loredano, Harsdörf-
fer. In ders.: Glanz des Barock. Forschungen zur deutschen als europäischer Literatur. Bern 
1994, S. 75–84. Zum Einfluss in England, insbes. auf Shakespeare, vgl. John Leon Lievsay: 
Stefano Guazzo and the English Renaissance 1575–1675. Univ. of N.C., Durham 1961. Zu 
Guazzos „Civil conversatione“ als Konversationstheorie Manfred Hinz: Rhetorische Strate-
gien des Hofmannes. Studien zu den italienischen Hofmannstraktaten des 16. und 17. Jahr
hunderts. Stuttgart 1992, S. 327–366 und Richard Auernheimer: Gemeinschaft und Gespräch. 
Stefano Guazzos Begriff der ‚conversatione civile‘. München 1973. Vgl. außerdem den Sam-
melband: Stefano Guazzo e ‚La Civil Conversazione‘. Hg. von Giorgio Patrizi. Rom 1980.

28 	Georg Philipp Harsdörffer: Frauenzimmer Gesprächspiele. Nürnberg 1643–1657. Ndr. hg. 
von Irmgard Böttcher. Tübingen 1968 ff., Bd. I, S. 22. 

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



172 Höflichkeit: Der sozialhistorische Kontext

für die Geselligkeit relevanten Wissens, das mit der „anmutigen Nachlässigkeit“, 
der „sprezzatura“ des Hofmanns, im Gespräch vermittelt werden kann.29 
Rosmarie Zeller hat neben den Hofmannstraktaten auf die französische Salon-

kultur mit ihrem Kult der Preziosität verwiesen.30 Insbesondere die Dame spielt 

29 	Kühlmann: Gelehrtenrepublik und Fürstenstaat S. 385ff. 
30 	Rosmarie Zeller: Spiel und Konversation im Barock. Untersuchungen zu Harsdörffers „Ge
sprächspielen“. Berlin, New York 1974, S. 60ff. Vgl. allerdings die Einschränkungen von Bar-
bara Becker-Cantarino: Frauenzimmer Gesprächspiele. Geselligkeit, Frauen und Literatur 
im Barockzeitalter. In: Geselligkeit und Gesellschaft im Barockzeitalter. Hg. v. Wolfgang 

Abb. 11: Kupferstich von Johann Alexander Boener / Paulus Fürst: „Abbildung einer schönen  
und wohlgestalten Dame“

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



173Das Stilideal der Hofmannstraktate

in dieser Salonkultur, genauso wie in der höfischen Konversation überhaupt, 
eine große Rolle. Auch das ist ein wichtiger Unterschied zur neulateinischen Ge
lehrtendichtung. Diese war sowohl von ihren Verfassern wie von ihren Lesern 
her eine nahezu ausschließlich männliche Kultur. Eine neulateinisch dichten
de Frau wie die italienische Immigrantin Olympia Morata ist die absolute Aus
nahme. Die Frau taucht in der neulateinischen Dichtung nur als mehr oder weni-
ger topischer Gegenstand der Dichtung auf, als Geliebte oder gestorbene Gattin, 
aber nicht als Dichterin, Leserin oder Kritikerin, wie es die „Gesprächspiele“ 
Harsdörffers in der Volkssprache vorführen. Nicht zuletzt darin sind Harsdörf-
fers „Gesprächspiele“ eine Art Modell, indem sie den Umgang, die Konversation 
mit gebildeten Frauen vorführen. Im Pegnesischen Blumenorden, in dem später 
auch Frauen als Mitglieder zugelassen waren, ist dieser Umgang praktiziert und 
bei den regelmäßigen Treffen eingeübt worden.31

Castiglione vermerkt im „Cortegiano“ (I.44) ausdrücklich, der Hofmann müs-
se sich in seinen Gedichten schon deshalb der Volkssprache bedienen, um sich 
mit den Damen über diese Gedichte unterhalten zu können. Die volkssprachli-
chen Gedichte einer Louise Labé und einer Veronica Gambara atmen in ihrem 
Petrarkismus einen zutiefst höfischen Geist.32 Wenn Opitz in seinen „Deutschen 
Poemata“ Gedichte der Gambara übersetzt, trägt dies manifestartigen Charakter. 
Es geht um den Nachweis, dass es einer höfischen Dame nicht unwürdig ist, Ge
dichte zu verfassen. Ausdrücklich wird in der „Poeterey“ die Frau als Leserin der 
Liebesdichtung benannt.33 Am Ende der „Poeterey“ heißt es sogar, es wäre „der 
grösseste lohn“, „den die Poeten zue gewarten haben“, dass sie 

inn königlichen vnnd fürstlichen Zimmern platz finden/ von grossen vnd 
verständigen Männern getragen/ von schönen leuten (denn sie auch das Fra-
wenzimmer zue lesen vnd offte in goldt zue binden pfleget) geliebet/ in die 
bibliothecken einverleibet/ offentlich verkauffet vnd von jederman gerhümet 
werden.34

Das war sicherlich nicht das Ideal der neulateinischen Dichter. Dichtung erscheint 
in der höfisch-idealen Welt als Gegenstand der Unterhaltung, das heißt sowohl 
der Konversation wie des geselligen Spiels. Selbstverständlich darf eine solche 
Dichtung, die in Gegenwart der Damen zum Gegenstand der Konversation ge-

Adam. Wiesbaden 1997, Bd. 1, S. 17–41. Zur Rolle der Frau vgl. Rosmarie Zeller: Die Rolle der 
Frauen im Gesprächspiel und in der Konversation. In: Geselligkeit und Gesellschaft im Ba
rockzeitalter. Hg. v. Wolfgang Adam. Wiesbaden 1997, Bd. 1, S. 531–541.

31 	Irmgard Scheitler: Poesie und Musik im Umfeld der Nürnberger Pegnitzschäferinnen. Nürn-
berg als „Ort kulturellen Handelns“. In: Orte der Musik. Kulturelles Handeln von Frauen in 
der Stadt. Hg. v. Susanne Rode-Breymann. Köln, Weimar, Wien 2007, S. 35–65.

32 	Zur Ausprägung und Problematik eines spezfisch weiblichen Petrarkismus vgl. Ulrike 
Schneider: Der weibliche Petrarkismus im Cinquecento. Transformationen des lyrischen 
Diskurses bei Vittoria Colonna und Gaspara Stampa. Stuttgart 2007.

33 	Opitz: Poeterey S. 21. GW S. 353. 
34 	Opitz: Poeterey S. 72. GW S. 411.

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



174 Höflichkeit: Der sozialhistorische Kontext

wählt wird, nicht nach neulateinischem Pedantismus und der Schulfüchserei des 
Akademikers riechen. Auf der anderen Seite muss sie sich auf einem inhaltlich 
und stilistisch anspruchsvollen Niveau bewegen. Damit ist der Meistergesang 
mit seinen Grobianismen und trivialen Geschichtlein genauso ausgeschlossen 
wie eine didaktisch orientierte Bibeldichtung.
Als Schulfuchs und Pedant, in dem sich überflüssige Gelehrsamkeit und man-

gelnde Weltläufigkeit verbinden, wird der Gelehrte in der höfischen Kultur zum 
Gegenstand des Spotts. Gelehrter und Hofmann treten als Gegensätze auseinan
der. „Warum sind die Gelehrten selten höflich?“ fragt Harsdörffer und antwortet 
selbst: „Dieweil sie selten nach Hof kommen/ sondern vielmehr Bücher durchle-
sen […].“35 Mit ihren „ungeschlachten und unartigen Sitten“ würden „die alten 
Schulfüchse“ sogar die Würde der Wissenschaften und Künste an den Fürsten-
höfen verächtlich machen.36 
Das Stilideal der Höflichkeit impliziert eine zunehmend scharfe Kritik des 

akademischen Pedantismus. Die „Einsambkeit“ des Gelehrten, die zahllosen, 
über Büchern verbrachten Nachtstunden (die „lucubrationes“ der Humanisten), 
verleihen keine Würde mehr, sondern treten in Gegensatz zur Gesellschaftsfähig
keit des Hofmanns. „Alberne Thoren“ sind nach Moscherosch die „Pedanten und 
Schulfüchs“, „Monsichtige tropffen“, die mit ihrem „verstrubelten Bart“ und ih-
rem unverständlichen Gebrummel, mit ihrem „wüsten und grillischen Leben“ 
keine Ahnung vom Staatswesen haben, dennoch aber den „Königen/ Fürsten 
und Herren“ vorschreiben wollen, wie sie den Staat zu regieren haben.37

Der „haarichte Kopf“ des Gelehrten mit seinem „verstrubelten Bart“, wie er 
von Moscherosch satirisch überzeichnet wird, ist auf vielen Gelehrtenporträts 
aus der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts zu finden, oft begleitet von dem wich
tigsten Accessoire der Gelehrsamkeit, dem Buch, auf das der Porträtierte sich 
stützt oder das er in Händen hält. Beides verschwindet im Laufe des 17. Jahrhun
derts aus den Porträts der Dichter. An die Stelle des Buches tritt der Degen, an die 
Stelle des Talars der höfische Spitzenkragen. Der gestutzte Oberlippenbart, der 
„Henri Quatre“ wie Opitz ihn trägt – aber etwa auch Weckherlin, der als Gesand-
ter am englischen Hof lebt –, ist in diesem Sinne programmatisch zu verstehen. 
Er entspricht der höfischen Mode, wie sie sich von Frankreich aus am Anfang 
des 17. Jahrhunderts über das Heilige Römische Reich zu verbreiten beginnt. Es 
ist derselbe Bart, den etwa auch Wallenstein oder Fürst Ludwig, der Gründer der 
Fruchtbringenden Gesellschaft, tragen.
Zum eigentlichen Kennzeichen der überflüssigen und unhöflichen Gelehrsam

keit wird die lateinische Sprache. Was der ganze Stolz des Humanisten war, sein 

35 	Harsdörffer: Frauenzimmer Gesprächspiele Bd. I, Nr. 48, S. 296.
36 	Harsdörffer: Frauenzimmer Gesprächspiele Bd. II, Nr. 54, S. 56.
37 	Johann Michael Moscherosch: Hoff-Schule. In ders.: Visiones De Don Quevedo. Wunderli-
che und Wahrhafftige Gesichte Philanders von Sittewalt. Straßburg 21642. Ndr. Hildesheim, 
New York 1974, S. 405–540, hier S. 462f. Dazu Kühlmann: Gelehrtenrepublik und Fürsten-
staat S. 363–371.

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



175Das Stilideal der Hofmannstraktate

an der Antike geschultes Latein, wird von den Hofmannstraktaten als „Pedan-
tische unnd Grobianische Gelehrtheit“ verspottet. In Johann Werner Gebharts 
„Fürstlichen Tischreden“ (1598) und in der „Aulica Politica“ (1622–24) von Georg 
Engelhardt Löhneys hat man ernste Zweifel daran, ob es überhaupt noch Sinn 
hat, die fürstlichen Zöglinge einer solchen Gelehrsamkeit auszusetzen. Es besteht 
die Gefahr, dass die adligen „Discipel“ glauben, wenn sie „die Lateinische und 
Griechische Grammatica also gelernet/ daß sie auch alle Regeln und Figuren von 
Wort zu Wort außwendig können/ und etwas auß dem Cicerone und Virgilio 
zusagen wissen“, dass „Lateinisch reden eben das vornemste an einem Fürsten 
were“.38 
In della Casas „Galateo“ heißt es unter dem Titel „Vnnötiges Latein reden“, 

nichts sei in der „beywohnenden Gesellschaft“ schlimmer als diejenigen, „de-
nen das Latein wie Knoblauch auß dem Halß stincket“.39 Der Gebrauch der latei
nischen Sprache solle den Gelehrten überlassen bleiben, fordert man, die aber 
auch, wenn sie sich der lateinischen Sprache bedienen, unter sich bleiben sollen. 
„Vnleidliche Leut“ sind sie, wenn sie der „beywohnenden Geselschaft“ mit ihrem 
Latein beschwerlich werden. Die stilistischen Ideale, die Chytraeus schon 1579 in 
der Übersetzung des „Galateo“ für den Gebrauch der deutschen Sprache einfor
dert, sind den Forderungen, die Opitz fünfzig Jahre später in der „Poeterey“ er
heben wird, sehr ähnlich. 
Wie Opitz plädiert Chytraeus für die Sprache der höfischen „Cantzeleyen“ als 

Norm des Hochdeutschen, im Gegensatz zu den regionalen Dialekten.40 Für Chy-
traeus freilich ist die hochdeutsche Sprache nicht die Sprache einer neu zu schaf-
fenden, deutschsprachigen Kunstdichtung, sondern sie ist notwendig, um an den 
Höfen nicht „für einen vnverständigen vnd vnhöflichen Menschen“ gehalten zu 
werden.41 Dialektale Ausdrücke sind bei Hofe genauso verpönt wie Latein. Auch 
hier war der „Cortegiano“ (I.34) richtungsweisend gewesen, der im rhetorischen 
Begriff der „elegantia“ ausführlich die Sprachform beschrieben hatte, der sich 
der Hofmann zu befleißigen habe. Noch Mitte des 18. Jahrhunderts heißt es in der 
„Sprachkunst“ Gottscheds: „Die beste Mundart eines Volkes ist insgemein dieje-
nige, die an dem Hofe, oder in der Hauptstadt eines Landes gesprochen wird.“42

Die Höflichkeit drückt sich in einer gewählten Umgangssprache aus, wobei 
die Gewähltheit daran zu erkennen ist, dass man nicht die Ausdrücke verwen-

38 	Zitiert nach Kühlmann: Gelehrtenrepublik und Fürstenstaat S. 341f.
39 	Giovanni della Casa: Galateus. Das Büchlein von erbarn/ höflichen und holdseligen Sitten 
verdeutscht von Nathan Chytraeus 1597. Hg. v. Klaus Ley. Frankfurt 1607, Ndr. Tübingen 
1984, S. 92. Vgl. Nachwort des Herausgebers S. 73* zu der Tatsache, dass es sich bei der Passa
ge, aus der hier zitiert wird, um einen Einschub von Chytraeus handelt. Zu della Casa vgl. 
Klaus Ley: Die ‚scienza civile‘ des Giovanni della Casa. Literatur als Gesellschaftskunst in 
der Gegenreformation. Heidelberg 1984.

40 	Opitz: Poeterey GW S. 371 und S. 388, dort jeweils die Anmerkungen von Schulz-Behrend.
41 	Chytraeus in della Casa: Galateus S. 91.
42 	Johann Christoph Gottsched: Deutsche Sprachkunst. Hg. v. P.M. Mitchell. In ders.: Ausge-
wählte Werke. Berlin, New York 1978, Bd. 8.1, S. 38.

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



176 Höflichkeit: Der sozialhistorische Kontext

det, die beim Volk und bei den Bauern („plebeijs et rusticis“) in Gebrauch sind, 
sondern diejenigen, die ein adliger und gebildeter Mann („viro nobili et sapienti“) 
benutzen würde.43 Es geht um die feinen Unterschiede, an denen man erkennt, ob 
jemand zur guten Gesellschaft gehört oder nicht. Das erkennt man auch schon 
im 16. Jahrhundert vor allem an der Sprache. Zu Recht hat Manfred Hinz darauf 
hingewiesen, dass Pierre Bourdieus Theorie der „feinen Unterschiede“ in den 
Hofmanns-Traktaten „geradezu einen banalen Gemeinplatz“ darstellt.44 
Die höfische Konversationskultur und ihr Dichtungsideal ist von „anmutiger 

Nachlässigkeit“ (sprezzatura) geprägt, von Witz oder Esprit, wie es später heißen 
wird und von „Scharfsinnigkeit“ („acutezza“), wie sie in pointierten Formulie
rungen zum Ausdruck kommt. Wichtig sind daneben Tanzen, Fechten und Rei-
ten. In Samuel Bernhardts „Anleitung zu einem Adelichen Leben“, „in welcher 
abgebildet wird/ waß Adelicher Jugend zu lesen/ zu lernen/ zu uben anständig 
und nötig ist“, von Moscherosch 1645 aus dem Frantzösischen übersetzt, wird 
im sechsten Kapitel, das den „adelichen Ubungen“ gewidmet ist, im Einzelnen 
„vom Dantzen/ vom Fechten/ von Ballenspiel/ von Carten/ vnd Würffel/ von der 
Lauten/ von Reuten/ vnd Voltosiren [Voltigieren], vom reissen [dem technischen 
Zeichen, von dem es heißt, dass es insbesondere militärisch von Bedeutung sei] 
vnd von der Mathematica“ gehandelt. 

Gelegentlich taucht in diesem Gespräch der Schulmeister auf, der nach Anwei
sung des Hofmeisters „von seinen Philosophis“ erzählen soll, dann aber doch nie 
zu Wort kommt.45 Der Offizier, der für den militärischen Unterricht der Zöglinge 
zuständig ist, sieht in ihm nur die Bestätigung seines Vorurteils, dass die „Schul-
füchse“ von „Höffligkeit“ und „guten sitten“ nichts verstehen. Als „rotziger Vet-
ter“ solle er sich erstmal den Bart saubermachen, „dann er ist aller voll Brosamen/ 
vnd gehacktem Fleisch“.46 

Die humanistische Gelehrtenschule mit ihrem Nachdruck auf dem Latein- 
und Griechischunterricht genügt den Anforderungen des entstehenden Territo
rialstaates mit seiner Beamtenelite, die vom Hof des Fürsten aus das Land regiert, 
zunehmend weniger. Schon 1587 hatte Francois de la Noue in seinen „Discours 
politiques et militaires“ dem französischen König den Vorschlag gemacht, Ritter-
akademien einzurichten, an denen die zukünftige militärische und höfische Elite 
des Landes auszubilden wäre, offensichtlich, weil er den humanistischen Gelehr
tenschulen dies nicht zutraute. Die Fürsten brauchten den adligen Nachwuchs 
als Verwaltungselite „zu bestendiger erhaltung ihrer Königreich“, nämlich als 
„Kriegs Obristen“, „Gubernatores/ unnd andere hohe Officier/ Gesandten/ unnd 
Haubtleut“.47 Die Abhandlung de la Noues führte, wie Norbert Conrads gezeigt 

43 	Guazzo: De civili conversatione S. 159.
44 	Hinz: Rhetorische Strategien des Hofmannes S. 309, Anm. 43.
45 	Samuel Bernhardt: Anleitung zu einem Adelichen Leben. Straßburg 1645, S. 475.
46 	Bernhardt: Anleitung zu einem Adelichen Leben S. 482f.
47 	Francois de la Noue: Discours Oder Beschreibung und ußführliches rähtliches bedenc-
ken/ von allerhandt so wol Politischen/ als Kriegssachen, übers. von Jacob Rahtgeb. Frank-

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



177Das Stilideal der Hofmannstraktate

hat, auch im deutschsprachigen Raum zur Einrichtung von Ritterakademien, da
runter vor allem das „Collegium illustre“ in Tübingen und das „Collegium adel-
phicum“ in Kassel.
Auch das von Georg von Schönaich gegründete Gymnasium in Beuthen an 

der Oder, das Opitz 1616–1617 besucht, ist mit seinem Unterricht in höfischem Ver
halten, wozu ein eigener „Professor morum“ eingestellt wurde, Ausdruck dieser 
Reformbewegung. In der von Georg von Schönaich selbst verfaßten Stellenbe
schreibung heißt es, dass dieser Professor 

die Jenige, so ihre studia mehrenteilss absolviret, vnndt vorhabenss sein, in ei-
nen gewissen Standtt zutretten, vnndt entweder selbst zu regiren, zu diehnen, 
oder sich bediehnen zu lassen, informiren, vntterweissen vnnd lehren solle; 
Wie sie sich im reden vnnd geberden tam publicè quam privatim, in omnibus 
actionibus et in quovis vitae genere, gegen Jedermenniglichen, so wol dehnen, 
so Standes- vnndt ehren halben über Sie, alss denen so Standess vnnd Ehren 
halben Ihnen gleich, auch vntter ihnen sein, verhalten sollen […].48 

Die Erfahrung zeige, dass ein solcher Unterricht notwendig sei. Besonders un-
ter den evangelischen Gelehrten, den „Theologis, Pastoribus vnnd Philosophis“ 
seien viele „so niedriges Standess“, dass ihrem „aufnemben“ und „fortkomben“ 
nichts so sehr im Wege stehe, „denn dass Sie in moribus so gar nicht vntterrichtet, 
vnnd sich gar nit gegen den Obern, vnnd in dass gemeine weltliche wesen vnnd 
zustandt, zu schicken vnnd zu richten wissen“. Pfarrer, die sich nicht zu beneh-
men wissen, gereichten aber „auch der Euangelischen Kirchen nit zu geringer 
verachttung“. 
Caspar Dornau, erster Inhaber dieser Professur für ‚höfliches Verhalten’, hielt 

1617 unter dem Titel „Charidemus“ seine Antrittsrede „über die Schönheit, Not
wendigkeit und den Nutzen der Sitten für die conversatio civilis“.49 „Conversatio 
civilis“ meint auch hier nicht nur die „höfliche Konversation“, sondern (mit den 
Worten der della Casa-Übersetzung) den „bürgerlichen Wandel“, den „Umgang“ 
und die „Umgangsformen“. Es ist dasselbe Jahr, in dem Opitz an derselben Schule 

furt a.M. 1592, zit. nach dem Abdruck des Kapitels in Norbert Conrads: Ritterakademien 
der frühen Neuzeit. Bildung als Standesprivileg im 16. und 17. Jahrhundert. Göttingen 1982, 
S. 326–332, hier S. 326f.

48 	Zitiert nach Konrad Kolbe: Stiftungsurkunde der Schule und des Gymnasiums zu Beuten 
an der Oder aus dem Jahre 1616. In: Mitteilungen der Gesellschaft für deutsche Erziehungs- 
und Schulgeschichte 3 (1893), S. 209–268, hier S. 246.

49 	Caspar Dornau: Charidemus, hoc est, de morum pulchritudine, necessitate, utilitate, ad 
civilem conversationem, oratio auspicalis, habita in illustri panegyre gymnasi Schönaichi 
ad Oderam. Beuthen 1617. Zu Dornau Robert Seidel: Späthumanismus in Schlesien. Caspar 
Dornau (1577–1631). Leben und Werk. Tübingen 1994. Zum „Charidemus“ und den Abhän
gigkeiten und Unterschieden zu Opitz S. 265–337. Daneben mit anderer Gewichtung Jörg 
Robert: ‚Vetus Poesis – nova ratio carminum.‘ Martin Opitz und der Beginn der ‚Deutschen 
Poeterey‘. In: Maske und Mosaik. Poetik, Sprache, Wissen im 16. Jahrhundert. Hg. v. Jan-Dirk 
Müller und Jörg Robert. Berlin 2007, S. 397–440 und ders.: Martin Opitz und die Konstitution 
der deutschen Poetik. In: Euphorion 98 (2004), S. 281–322.

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



178 Höflichkeit: Der sozialhistorische Kontext

in seinem „Aristarch“ zum ersten Mal den Versuch machte, einen Dichtungsbe-
griff zu formulieren, der dem bei Dornau formulierten gesellschaftlichen Ideal 
entspricht. Nicht nur in der Titelgebung ist der „Aristarch“ das literatur- und 
sprachpolitische Komplement von Dornaus „Charidemus“. 
Dornaus Vorbild wiederum ist der „Cortegiano“ Castigliones. In der Literatur-

liste, die dem „Charidemus“ angehängt ist, findet sich Castigliones Werk gleich 
zweimal, neben della Casa, Guazzo und weiteren Hoftraktaten. Grundbedin-
gung von elegantia ist für Dornau, dass der körperlichen Schönheit die Schönheit 
des Geistes entspricht, die wiederum an erster Stelle an der Sprache zu erkennen 
ist. Dem körperlichen Ideal der elegantia entspricht mithin das stilistische, wenn 
es heißt, dass man sich reiner, angenehmer und ehrsamer Worte bedienen, alter
tümliche und unpräzise Wendungen aber vermeiden müsse. Die Wortwahl müs-
se dem Gegenstand und den anwesenden Personen angemessen sein, so dass die 
sprachliche Gestalt dem Inhalt entspricht.50 Dieselben Forderungen erhebt kurz 
darauf auch Opitz in der „Poeterey“.
Es finden sich im „Charidemus“ darüber hinaus Anweisungen zur Körperhal

tung, zu Blick und Gesichtsausdruck, zur Kleidung (gepflegt, aber nicht luxuriös) 
und zur Sauberkeit. Diogenes in seiner Tonne ist für Dornau nicht das Vorbild 
geistiger Unabhängigkeit, sondern in seiner Ungepflegtheit, Unsauberkeit und 
in seinen mangelnden Umgangsformen das genaue Gegenbild des Hofmanns.51 

4	 Verskunst als Stilideal
Das Ideal der Zierlichkeit und Eleganz, wie es die Hofmannstraktate oder Dorn-
aus „Charidemus“ entwickeln, ist ein umfassendes gesellschaftliches Ideal, das 
eine Form des sprachlichen Ausdrucks genauso umfasst wie Barttracht, Kleidung 
und eine bestimmte Form des gesellschaftlichen Auftretens (‚Galanterie’) oder 
etwa die Körperhaltung eines Turnierteilnehmers.52 Opitz überträgt dieses Sti-
lideal auf die neu zu schaffende, deutschsprachige Kunstdichtung. Um dieses 
Stilideal verwirklichen zu können, ist an erster Stelle ein fest bestimmter Regel-
kanon notwendig, insofern Zierlichkeit sich überhaupt erst im festen Rahmen ei-
ner Form und Ordnung entfalten kann. Zierlichkeit und Eleganz ist das Ergebnis 
von Form- und Regelwissen, in der Dichtung genauso wie in der Mode. Diese 
Behauptung belegt par excellence der Gegensatz zwischen der volkssprachlichen 
Reimerei der Meistersinger und der Verskunst, wie Opitz sie in seiner „Poeterey“ 
proklamiert.

50 	Dornau: Charidemus f. C3r.
51 	Dornau: Charidemus f. C4r.
52 	Claudius Sittig: Kulturelle Konkurrenzen. Studien zu Semiotik und Ästhetik adeligen Wett-
eifers um 1600. Berlin, New York 2010, hier S. 280. Sittig skizziert S. 278–296 die Bedeutung 
der „Zierlichkeit“ als umfassendes Ideal der frühneuzeitlichen Adelskultur. Zu den sprach-
geschichtlichen Hintergründen des elegantia-Ideals Robert: Opitz und die Konstitution der 
deutschen Poetik, bes. S. 292–296.

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



179Verskunst als Stilideal

„Jch wündsche euch allen eine gute Nacht. Dieses Spiel habe ich, Herr Pe-
ter Sq. Schulmeister und Schreiber zu Rumpels-Kirchen selber gemacht“.53 Mit 
diesem Vers empfiehlt sich der Meistersinger und Schulmeister Peter Squentz in 
der „Absurda comica“ (1657) des Andreas Gryphius dem höfischen Publikum. 
Wenn Prinz Serenus diesen Vers mit der sarkastischen Bemerkung kommentiert: 
„Der Vers hat schrecklich viel Füsse“ illustriert er damit den durchschlagenden 
Erfolg der Opitzschen Versreform als höfisches und stilistisches Ideal. Mitte des 
17. Jahrhunderts kennt der Adel die Prinzipien der Fußmetrik. Die Antwort von 
Squentz – „So kan er desto besser gehen“ – zeigt, dass diese Prinzipien mittler-
weile zu den feinen Unterschieden gehören, an denen man die soziale Zugehörig-
keit erkennen kann. Der Schulmeister Squentz ist mit seinen Knittelreimen nicht 
nur Teil einer anderen sozialen Schicht, sondern mittlerweile – 1657 – auch einer 
hoffnungslos veralteten Dichtungstradition.

Die verstechnischen Formen des Meistergesangs leiten sich von den 
Aufführungsbedingungen als einer ursprünglich mündlichen und nach bestimm
ten Melodien („Töne“, man muss wohl an eine Art Sprechgesang denken) vorge
tragenen Dichtung ab, deren Pointe darin bestand, eine einfache Geschichte oder 
den Text der Bibel nach den komplizierten Regeln des Meistergesangs („Tabula-
tur“) erzählen zu können. Die Meistersänger traten dabei in wettkampfähnlichen 
Veranstaltungen („Singschulen“) gegeneinander an. 

Anspruchsvollere stilistische Formen waren im Meistergesang aufgrund sei-
nes mündlichen Charakters – der auch in den schriftlich aufgezeichneten Ge
sängen bewusst und ausdrücklich erhalten werden soll – weder möglich noch 
gewollt. 4286 Meisterlieder sind nach neueren Zählungen von Hans Sachs über
liefert. Die Knittelreime eines Hans Sachs und die Sonettkunst eines Petrarca 
gehören in jeder Hinsicht verschiedenen Welten an. Schon im „Aristarch“ hatte 
Opitz die für die neulateinische Kultur provokante Behauptung aufgestellt, dass 
die niederdeutschen Gedichte von Heinsius dessen neulateinischen an Eleganz 
nicht nur nicht nachstünden, sondern diese sogar überträfen.54 
Neben Heinsius und Ronsard ist es vor allem der „sinnreiche Petrarcha“ – der 

durch seine italienischen Werke mehr „Lob erjaget“ habe als durch seine lateini
schen55 – den Opitz ins Deutsche übersetzt. Die Sonettkunst Petrarcas ist mit ih-
ren hohen Anforderungen an das stilistische Vermögen genauso wie mit ihren 
erhabenen Inhalten (unerfüllte Liebe, sehnendes Verlangen usw.) der maximale 
Gegensatz zu den Reimen eines Hans Sachs, der dort etwa von einem Angelaus-
flug berichtet oder die antike Mythologie auf das Niveau von Schwankerzählun-
gen herunterbricht. 

53 	Andreas Gryphius: Absurda Comica Oder Herr Peter Squentz. Hg. v. Gerhard Dünnhaupt 
und Karl-Heinz Habersetzer. Stuttgart 1996, S. 25f.

54 	Martin Opitz: Aristarchus sive de contemptu linguae Teutonicae. In ders.: Lateinische Wer-
ke. Bd. 1: 1614–1624. Hg. v. Veronika Marschall und Robert Seidel. Berlin  u.a. 2009, S. 58–89, 
hier 78f. 

55 	Opitz: Leservorrede zu den „Teutschen Poemata“ S. 172.

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



180 Höflichkeit: Der sozialhistorische Kontext

Im Gegensatz zur mündlichen Tradition des Meistergesangs56 ist die Kunstdich-
tung von Opitz (wie die von Petrarca, Ronsard und Heinsius) deshalb auch von 
vornherein eine schriftsprachliche Tradition. Sie ist für die stille Lektüre des 
Kenners oder die musikalische Rezitation gedacht. Sie impliziert einen Leser und 
Rezitator, der die Muße hat, sich in die stilistischen und metrischen Feinheiten 
eines Gedichts zu vertiefen. Gemeinsam mit anderen, kunstverständigen Lesern 
kann er dann sein Urteil zum Gegenstand der höflichen Konversation machen. 
Auch hier hat Harsdörffer in seinen „Frauenzimmer Gesprächspielen“ die avi-
sierte Rezeption dieser Kunstdichtung an vielen Stellen vorgeführt.
Das erklärt auch die manifesten Unterschiede zwischen der „Poeterey“ und 

den neulateinischen Poetiken der Zeit. Wer das schmale Heftchen, das die „Po-
eterey“ darstellt, mit den „Poetices libri septem“ (1561) eines Julius Cäsar Scaliger, 
der „Ars poetica“ (1631) Alessandro Donatis, mit Georg Fabricius’ „De re poetica“ 
(1556), mit der „Poetica latina nova“ (1607) der Giessener Professoren Christoph 
Helwig, Kaspar Finck und Konrad Bachmann, oder mit den etwas später erschei-
nenden Poetiken von Gerhard Johannes Vossius und Jacob Masen vergleicht, der 
kann nicht ernsthaft behaupten, dass die „Poeterey“ eine vollwertige Poetik im 

56 	Zur Mündlichkeit als konstituierendes Merkmal des Meistergesangs vgl. Michael Baldzuhn: 
The companies of Meistergesang in Germany. In: The Reach of the Republic of Letters. Lit-
erary and Learned Societies in Late Medieval and Early Modern Europe. Hg. v. Arjan van 
Dixhoorn and Susie Speakman Sutch. Leiden, Boston: Brill 2008, S. 219–255.

Abb. 12: Einladungszettel der Nürnberger Meistersinger in der Katharinenkirche mit Bildnis  
von Hans Sachs

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



181Dichtung als höfische Kunst

Sinne dieser Werke ist. Die „Poeterey“ ist, wie Jörg Robert festgestellt hat, eine 
auf die Bedingungen der Deutschsprachigkeit zugeschnittene „poetica specialis“ 
im Gegensatz zur „poetica generalis“ der Neulateiner.57 Das ist richtig auch in 
dem Sinne, dass die „Poeterey“ genau die inhaltlichen, gattungstechnischen, rhe
torischen und metrischen Forderungen entwickelt, die dem höfischen Stilideal 
entsprechen. 

5	 Dichtung als höfische Kunst
Opitz war kein Lehrer oder Professor – und damit kein „Schulfuchs“ und „gelehr-
ter Pedant“ –, sondern Diplomat in höfischen Diensten. Opitz war kein verkann-
ter Dichter, der sich mit einem Brotberuf durchgeschlagen hätte, eigentlich aber 
immer nur dichten wollte, wie man das aus dem späten 18. und 19. Jahrhundert 
kennt, sondern Opitz war es gelungen, in die höchsten Ränge der Gesellschaft 
vorzudringen, soweit man als Nicht-Adliger überhaupt in solche Ränge vordrin-
gen konnte. Das gleiche gilt für einen Dichter wie Georg Rudolf Weckherlin und 
es gilt natürlich auch für Tobias Hübner und Dietrich von dem Werder, die sich 
als Adlige um einen höfischen Ton in der Dichtung bemühten.
Opitz wollte nicht ein „Amt“, um sich ungestört in die Gelehrsamkeit einer aka

demischen Dichtung zurückziehen zu können, wie es die neulateinischen Dich
terphilologen an den Universitäten getan hatten, sondern er wollte sich, als In
haber eines „Amtes“, den „größeren vnd mehr wichtigen Sachen“, nämlich dem 
„geliebten Vaterlandt“58 widmen und damit demonstrieren, dass er – als Dichter – 
für diese Ämter geeignet war. Opitz wollte das Vorurteil widerlegen, „man wisse 
einen Poeten in offentlichen ämptern wenig oder nichts zue gebrauchen“.59

Opitz, Weckherlin, Hübner und von dem Werder repräsentieren damit auch 
in ihren Personen das Ideal der Hofmannstraktate, nämlich einen Hofmann, der 
wichtigen „Ämptern“ „vorsteht“, gleichzeitig aber sich gepflegt ausdrücken und 
Gedichte schreiben kann. Mit diesem Ideal richtet er sich einerseits gegen eine 
zeitgenössische Adelskultur, die von diesem Ideal mehr oder weniger weit ent-
fernt war, andererseits aber gegen das Bild eines Dichters, der als Altphilologe 
(poeta philologus) seinen neulateinischen Manierismen nachhängt, in der gro-
ßen Welt der Höfe aber fehl am Platze ist. Die „Poeterey“ ist Ausdruck desselben 
Stilwillens, der den Lebensentwurf von Opitz als Diplomat in höfischen Diensten 
bestimmte.
Diese These würde nicht nur das Stilideal der „Poeterey“ erklären, sondern 

auch die soziale Aufwertung der Dichtung, wie sie Opitz in den Vorreden zu sei-
nen Werken betreibt, darunter an erster Stelle die Vorrede zur „Poeterey“. Wenn 
Opitz in dieser Vorrede so viel Wert darauf legt, dass er diese „Poeterey“ auf das 

57 	Robert: Vetus Poesis – nova ratio carminum S. 417–420.
58 	Opitz: Poeterey S. 8. GW S. 339.
59 	Opitz: Poeterey S. 16. GW S. 346.

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



182 Höflichkeit: Der sozialhistorische Kontext

Ansuchen „vornemer Leute“ hin verfasst habe und zwar mit der Absicht, zu zei
gen, dass eben diese Dichtung eine „vorneme wissenschaft“ ist, der Beschäftigung 
der „vornemen Leute“ durchaus würdig, dann ist das ein erklärungsbedürftiger 
Befund.60 Eine solche Behauptung – eine Poetik auf das Ansuchen „vornemer 
Leute“ hin verfasst zu haben – ist ein absolutes Novum. Keine neulateinische 
Poetik des 16. Jahrhunderts behauptet Vergleichbares von sich. 
Zincgref nennt in seiner Widmung zu Opitz’ „Teutschen Poemata“ (1624) schon 

eine ganze Reihe von deutschen Adligen, die sich alle zu ihrer großen Ehre nicht 
nur im Waffenhandwerk, sondern auch in der Dichtung geübt haben. Die Dich-
tungen

Albrechts Grafen von Heigerlohe/ Conrads Grafen von Kirchberg/ Eberhardts 
vnd Henrichs Freiherren von Sax/ Fridrichs Grafen von Leinigen/ Gottfrids 
Freiherrn von Nisen/ Kraften Grafens von Toggenburg/ Rudolfs Grafen von 
Newenburg/ Rudolfs Freiherrn von Rotenburg/ Vlrichs Freihern von Guten-
berg/ Werners Freihern von Tüfen/ Heinrichs Hertzogen von Breßlaw/ Otten 
Marggrafen von Brandenburg/ Heinrichs Marggrafen von Meissen/ Ja Keisers 
Henrichs vnd Conradi Römischen Königs poemata (unzehlich Teutscher vom 
Adel zu geschweigen)61

zeigten, dass man sich auch als Adliger mit der Dichtung beschäftigen könne, 
ohne etwas von seiner Ehre einzubüßen. Demselben Zweck dient auch Opitzens 
Widmung der Breslauer Ausgabe der „Deutschen Poemata“ (1625) an Fürst Lud-
wig von Anhalt mit ihrer langen Aufzählung von Fürsten, Kaisern und Feldher-
ren, die sich als Dichter oder Mäzenaten betätigt hätten und damit dem deut-
schen Adel ein Vorbild sein sollten. Was Opitz hier vollzieht, ist der Versuch einer 
sozialen Aufwertung der Dichtung, die das notwendige Komplement der Refor
mulierung dieser Dichtung entsprechend den Regeln der Höflichkeit ist.
Johann Klaj übernimmt 1645 in seiner „Lobrede der Teutschen Poeterey“ die 

Liste der adligen Dichter wörtlich von Zincgref. Auch bei ihm ist sie das Argu-
ment dafür, dass 

unsere Poeterey nicht aus dem Schulstaube hergeflogen/ nach welcher sie/ wie 
etliche unbesonnene meinen/ noch stinket/ sondern sie ist zu Hofe/ nebenst 
andern Ritterlichen Ubungen/ Thurnieren und Fechten/ in vollem Schwang 
gangen. Wird auch/ ob Gott wil/ dermaleins widerum von hohen Häubtern 
angenommern und geliebet werden.62 

60 	Opitz: Poeterey S. 7. GW S. 338.
61 	Julius Wilhelm Zincgref: Dedicatio. In Opitz: Teutsche Poemata S. 171. Die Liste entstammt 
ursprünglich Melchior Goldasts „Paraeneticorum veterum pars I“ (1604), vgl. die Anm. dort 
von Schulz-Behrend.

62 	Johann Klaj: Lobrede der Teutschen Poeterey. In ders.: Redeoratorien und „Lobrede der Teut-
schen Poeterey“. Hg. v. Conrad Wiedemann. Tübingen 1965, S. 10.

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



183Dichtung als höfische Kunst

Dichtung steht als „ritterliche Übung“ neben dem Turnier. Auch hier ist der 
„Cortegiano“ Castigliones, der ein ganzes Kapitel (I.34) dem Nachweis widmet, 
dass literarische Interessen den Fürsten und Heerführern der Antike keineswegs 
fremd gewesen sind und sich deshalb auch heute kein Adliger für solche Interes-
sen schämen müsse, das Vorbild gewesen. 
Vor diesem Hintergrund sind die großen Vorbilder und Rollenmodelle von 

Opitz zu verstehen. Wieder ist an erster Stelle Petrarca zu nennen, der mit dem 
Petrarkismus die poetische Ausdrucksform des höfischen Rollenverhaltens 
schlechthin geschaffen hat. An zweiter Stelle steht Ronsard, der genau diese Aus
drucksform am französischen Hof etabliert und mit seinem Werk das europa-
weite Vorbild für höfische Dichtung überhaupt geschaffen hat.63 In der Vorrede 
zu den „Teutschen Poemata“ richtet Opitz sich kaum verhohlen an den deutschen 
Adel, wenn er dort auf die Tatsache verweist, dass Ronsard sogar für seine Dich-
tung „von seinem König mit reichen Einkommen begabet worden“ sei.64 So weit 
war man am französischen Hof gegangen: Man hatte den Dichtern Geld gegeben. 
Man hatte Leuten Geld gegeben, damit sie Gedichte schrieben. Davon konnte in 
Deutschland vorerst keine Rede sein.
Ronsards „Abbregé de l’art poetique françoys“ (1565) ist das unmittelbare Vor-

bild von Opitz’ „Poeterey“, genauso wie es zahlreiche Übersetzungen von Ge
dichten Ronsards sind, an denen Opitz immer wieder seine poetischen Ideale 
illustriert. Mit Joachim du Bellays „Défence et illustration de la langue française“ 
(1549) war der Poetik Ronsards bereits eine Verteidigung der französischen Spra-
che als höfischer Sprache vorausgegangen, die ebenfalls deutliche Analogien zu 
den Bemühungen von Opitz aufwies.65 Heinsius, den Opitz auf seiner Reise in die 
Niederlande (1620) aufgesucht hatte, hatte genau denselben Schritt vom neulatei
nischen Klassizismus zur volkssprachlichen Kunstdichtung in seinen „Neder-
duytschen Poemata“ (1608) vorgeführt. Auch er hatte diesen Schritt im Zeichen 
Petrarcas und Ronsards vollzogen. 
In England ist es Sir Philipp Sidney, in dem sich das Ideal des „courtier poet“ 

am deutlichsten ausdrückt. Selbst aus dem englischen Hochadel stammend, war 
Sidney, seit sich die englischen Protestanten unter seiner Führung in der Bartho

63 	Soweit ich sehe, sind seit der ausbaufähigen Studie von Annemarie Nilges: Imitation als 
Dialog. Die europäische Rezeption Ronsards in Renaissance und Frühbarock. Heidelberg 
1988 keine weiteren Arbeiten zu diesem Thema erschienen. Die von Jörg Robert: Deutsch-
französische Dornen – Paul Schede Melissus und die Rezeption der Pléiade in Deutschland. 
In: Abgrenzung und Synthese. Lateinische Dichtung und volkssprachliche Traditionen in 
Renaissance und Barock. Hg. v. Marc Föcking und Gernot Michael Müller. Heidelberg 2007, 
S. 207–229, hier S. 210 Anm. 18 angekündigte Studie zur frühen Rezeption der Pléiade wäre 
deshalb ein dringendes Desiderat. 

64 	Opitz: Teutsche Poemata, GW S. 172.
65 	Die Übernahmen sind insbesondere dokumentiert bei Christian Wilhelm Berghoeffer: Mar-
tin Opitz’ Buch von der deutschen Poeterei. Frankfurt 1888; Otto Fritsch: Martin Opitzen’s 
Buch von der deutschen Poeterei. Ein kritischer Versuch. Diss. Halle-Wittenberg. Halle 1884; 
Georg Wenderoth: Die poetischen Theorien der französischen Pléiade in M. Opitz’ deut-
scher Poeterei. In: Euphorion 13 (1906), S. 445–468.

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



184 Höflichkeit: Der sozialhistorische Kontext

lomäusnacht in der englischen Botschaft verschanzt hatten, spätestens aber mit 
seinem ritterlichen Tod in der Schlacht von Zutphen zur Verkörperung des dich
tenden „Gentleman“ geworden. Als solcher war Sidney in der Welt der Dichtung, 
auf dem Rücken eines Pferdes und in der großen Politik gleichermaßen zu Hause. 
Mit seiner „Defence of Poetry“ (um 1580 entstanden, 1595 gedruckt) hatte Sidney 
eine höfische Legitimation der Dichtung verfasst, die der „Poeterey“ von Opitz 
durchaus analog angelegt war. Wie Opitz, so hatte sich auch Sidney den „Abbre-
gé“ Ronsards als Vorbild für seine „Defence“ genommen, was die teilweise wört
lichen Übereinstimmungen – an teilweise denselben Stellen – zeigen. Wie Opitz 
bemüht sich Sidney um eine Aufwertung der Dichtung von einer schulisch-aka
demischen Übung im elitären Gelehrtenzirkel zu einer höfischen Beschäftigung.
Die Kurzbiographie Sidneys, die der deutschen Übersetzung der „Arcadia“ 

(deren Gedichte Opitz übersetzt hatte) beigegeben ist, illustriert vielleicht am be-
sten dieses Ideal des höfischen Dichters. Es heißt dort über Sidney, dieser hät-
te „dem Hoffleben zugleich also beygewohnet/ daß weder diß seinem studiren/ 
noch das studiren jenem etwas geschadet/ daß er darumb nicht zugleich vor 
einen vollkommenen Rittersmann und überauß Gelehrten hätte sollen gehalten 
werden.“66 Gelehrtheit und Rittertum schließen sich nicht aus, höfisches Verhal-
ten muss nicht Verachtung der Wissenschaften implizieren, Gelehrtheit nicht Pe
danterie. Das beweist Sidney in seiner Person.
Wenn Petrarca, Ronsard, Heinsius und Sidney die Dichter sind, die Opitz 

zum Modell einer zukünftigen deutschsprachigen Dichtung erklärt, dann ist das 
für Opitz selbst insofern paradox, als es genau eine solche, sowohl höfische wie 
deutschsprachige Dichtung in Deutschland schon einmal gegeben hatte, nämlich 
ausgerechnet im sogenannten Mittelalter. Dieses Mittelalter begreift Opitz kei
neswegs als dunkle Epoche. Den Anknüpfungspunkt bilden dabei wiederum die 
beiden sich wechselseitig bedingenden Faktoren des Adels und der Deutschspra
chigkeit. Obwohl diese mittelalterlichen Dichtungen nämlich von Adligen in der 
Volkssprache verfasst worden seien, würden sie dennoch „manchen stattlichen 
Lateinischen Poeten an erfindung vnd ziehr der reden beschämen“. Genau an 
diese Stelle gehört auch das vierte Kapitel der „Poeterey“ mit der Auflistung der 
mittelalterlichen Adligen (übernommen aus Melchior Goldast „Paraenetici vete-
res“), die sich alle, als „vorneme Männer/ vngeachtet jhrer adelichen ankunfft 
vnd standes“, der Dichtung gewidmet hätte, darunter vor allem Walther von der 
Vogelweide.67 
Opitzens Ideal einer deutschsprachigen, höfischen Dichtung war im sogenann

ten Mittelalter also bereits verwirklicht worden: und zwar mit Walther zeitlich 
sogar schon vor Petrarca. Es gibt damit im eigentlichen Sinne keinen kulturellen 
Rückstand Deutschlands gegenüber Frankreich oder Italien. Zumindest hätte es 

66 	Philip Sidney: Arcadia der Gräfin von Pembrock. Frankfurt 1643. Ndr. Darmstadt 1971, un-
pag. Seite am Ende des Romans. 

67 	Opitz: Poeterey S. 24. GW S. 356f. 

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



185Dichtung als höfische Kunst

keinen Rückstand geben müssen, wenn diese deutschsprachige mittelalterliche 
Dichtung nicht zu Gunsten einer neulateinischen Dichtung „in vergessen ge-
stellt“ worden wäre.68 Genau in diesem Kontext werden Petrarca und Ronsard 
genannt. Beide sind für Opitz nicht die Vertreter einer Renaissance der Antike, 
sondern Vertreter einer volkssprachlichen, höfischen Dichtung, analog zu Walt-
her. Der einzige Unterschied ist, dass die Kontinuität einer solchen volkssprachli-
chen, höfischen Dichtung im deutschsprachigen Raum leider unterbrochen wur-
de, im Gegensatz zu Italien und Frankreich. 
Nicht das Mittelalter ist für Opitz die problematische Epoche, sondern der so

genannte Humanismus mit seiner Rekonstruktion des antiken Lateins. Diese 
Opitzianische Umkehrung der modernen Geschichtskonstruktion wird in der 
Forschung gerne unterschlagen. Das emphatische Bewusstsein einer Renais-
sance, einer Wiedergeburt der Antike, das die Humanisten hundert Jahre zuvor 
beseelt hatte, teilt Opitz 1624 nicht mehr. Es ist im Gegenteil die Rekonstruktion 
des antiken Lateins, mit der die Humanisten an die kulturellen Grundlagen der 
Antike anschließen wollten, die für Opitz zum Problem geworden ist. Der Huma
nismus ist dafür verantwortlich, dass im deutschsprachigen Raum die Dichtung 
einerseits zur Sache der neulateinischen Pedanten geworden und auf der ande-
ren Seite der Barbarei der Meistersinger anheimgefallen ist. 
Wenn Opitz die gesamte neulateinische Dichtung in der „Poeterey“ mit 

Schweigen übergeht, wenn er seine Regeln ausschließlich an Übersetzungen aus 
dem Italienischen und Französischen illustriert – und nicht etwa aus dem Neula
teinischen seiner Zeitgenossen, was doch genauso möglich gewesen wäre  –, 
dann ist das der Grund. Opitz wollte nicht die neulateinische Gelehrtendichtung 
zum Modell der deutschsprachigen Kunstdichtung machen, sondern die höfi-
sche Dichtung, sei es nun die mittelalterliche oder die zeitgleiche, italienische 
und französische. 
Das heißt nicht, dass Opitz sich nicht gleichzeitig weiter der neulateinischen 

Sprache bedient hätte. Robert Seidel hat festgestellt, dass Opitz „zeit seines Lebens 
und in nahezu gleichbleibender Gewichtung sowohl deutsche als auch lateini
sche Gedichte“ schrieb. Opitz hat beides offensichtlich nicht als sich gegenseitig 
ausschließende Alternative, sondern als verschiedene, komplementäre Bereiche 
wahrgenommen. Während seine deutschsprachigen Gedichte an Adlige, Frauen 
und gebildete Hofleute gerichtet sind, richten sich die lateinischen Gedichte an 
die gelehrte Welt.69 Als deutschsprachiger Dichter war Opitz Hofmann, als neula
teinischer Gelehrter.

68 	Opitz: Poeterey S. 25. GW S. 358.
69 	Robert Seidel: Die ‚tote Sprache‘ und das ‚Originalgenie‘. Poetologische und literatursoziolo-
gische Transformationsprozesse in der Geschichte der deutschen neulateinischen Lyrik. In: 
Lateinische Lyrik der Frühen Neuzeit. Poetische Kleinformen und ihre Funktion zwischen 
Renaissance und Aufklärung. Hg. v. Beate Czapla, Ralf Georg Czapla und Robert Seidel. 
Tübingen 2003, S. 422–448.

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



186 Höflichkeit: Der sozialhistorische Kontext

6	 Dichtung als Frucht der Gesellschaft

Opitzens Ideal ist die Fortsetzung der höfischen Dichtung des Mittelalters als 
einer deutschsprachigen Dichtung, die von höfisch gebildeten, höflichen Men-
schen ausgeübt wurde. Um an diese Tradition anknüpfen zu können, muss nicht 
nur die deutsche Sprache zur Dichtungssprache entwickelt und reguliert wer-
den, sondern es muss sich auch der Hofmann wieder der Dichtung widmen. Der 
deutsche Adel musste für die feinsinnigen Vergnügungen, wie sie die schönen 
Künste, die Literatur und die Konversation boten, gewonnen werden. 

Das aber muss, im Jahr 1624, als Utopie gelten. Dass etwa Kurfürst Johann Ge-
org von Sachsen („Bierjörge“) für das Ideal der höfischen Konversation zu gewin
nen gewesen wäre, war eine Illusion, der sich Opitz sicherlich nicht hingegeben 
hat. Von Johann Georg, dessen Hof immerhin der Hort der lutherischen Ortho
doxie war, heißt es, dass er nur an den Tagen nüchtern war, an denen er das 
Abendmahl nahm. Die Umgangsformen am sächsischen Hof illustriert ein Brief 
Johann Georgs aus dem Jahr 1617 an Landgraf Ludwig von Hessen, in dem er sich 
darüber beschwert, 

was bei Derselben Abreisen und den Abend zuvor, durch dero Diener Georg 
Heinrich Truchsessen vor Unbescheidenheit in unserm Hoflager vorgelaufen, 
indem er nicht allein gegen unsern freundlichen lieben Vetter und Pflegsohn, 
Herzog Friederichen zu Sachsen etc. mit unverschämten Reden und Bedro
hung S. L. mit dem Leuchter zu werfen und anderem sich unterstanden, auch 
noch darüber (in toller und voller Weis) unsern Truchsessen Ulrich von Grund
rodt auf nüchtern Morgen im Beisein E. L., zuwider unsere Hofordnung, ins 
Angesicht geschlagen.70 

Der Belgier Daniel Eremita, der 1609 im Auftrag des Herzogs von Florenz die 
deutschen Höfe bereiste, schilderte das Leben am sächsischen Hof in den dun-
kelsten Farben. Sieben Stunden lang sei man zu Tische gesessen, wobei es außer 
übermäßigem Essen und Trinken keine andere Unterhaltung gegeben habe. Der 
Witz des betrunkenen Kurfürsten habe sich darin geäußert, dass er seinen Hof-
zwerg ohrfeigte oder einem Diener den Rest aus seinem Bierkrug ins Gesicht 
schüttete, um damit anzuzeigen, dass er nachgeschenkt haben wollte.71 
Diese Umgangsformen sind keine Ausnahme. Herzog Christoph von Württem-

berg mahnt 1565 seinen Sohn Eberhard nach einer Reise ab, „daß Du auf der gan

70 	Karl August Müller: Kurfürst Johann Georg I., seine Familie und sein Hof, nach handschrift
lichen Quellen des Königlich-Sächsischen Haupt-Staats-Archivs dargestellt. Dresden, Leip-
zig 1838, S. 123. Zur Trunksucht deutscher Fürsten vgl. die Zusammenstellung bei Johannes 
Janssen: Kulturzustände des deutschen Volkes seit dem Ausgang des Mittelalters bis zum 
Beginn des Dreißigjährigen Krieges. Erg. u. hg. v. Ludwig Pastor. Freiburg 1903, S. 159ff. 

71 	Daniel Hermita: Iter germanicum (1609). Edition in: Magazin zum Gebrauch der Staaten- 
und Kirchengeschichte 2 (1772), S. 328–358, hier S. 337ff. Die Schilderung Hermitas kolpor-
tiert auch Janssen: Kulturzustände des deutschen Volkes S. 164. 

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



187Dichtung als Frucht der Gesellschaft

zen Reis, auf und ab, fast alle Tag zweimal voll bist gewest, zu geschweigen der 
Unfuer die ganze Nacht mit Saufen, Schreien, Brüllen wie ein Ochs, zu Darm-
stadt, Heidelberg und sonsten“ zuzubringen. Auch sei er seit der Rückkehr nur 
„wenige Tage nüchtern gewest“, so dass der Herzog ihn davor warnt, sich sein 
„junges Leben, Gesundheit, Stärke, Verstand, Vernunft, Gedächtniß, ja auch die 
Seligkeit und ewiges Leben“ „abzutrinken“.72

Hans von Schweinichen, Kammerjunker des Herzogs Heinrich von Liegnitz, 
berichtet, dass, als die Herzogin sich einmal weigerte, mit der Maitresse ihres Ge
mahls zu Tisch zu sitzen, ihr der Herzog „ein gut Maulschelle“ schlug, 

davon die Fürstin auch taumelt. Also fahre ich zu, und fasse JFG. [Ihre fürst-
lichen Gnaden] in die Armen, halte etwas auf, bis sich die Fürstin in die Kam-
mer salviren kann. Mein Herr aber wollt der Herzogin nach und sie besser 
schlagen, bin ich geschwind da und schlage die Kammerthür vor JFG. meinem 
Herrn zu, daß JFG. nicht hernach konnten. Darauf waren JFG. auf mich ziem-
lich zornig, mit Vermeldung, ich sollte ihn ungehofmeistert lassen, es wär sein 
Weib, er möchte machen, was er wollte.73

Angesichts solcher Berichte wird man den höfischen Dichter, wie Opitz ihn ent-
wirft, deshalb nicht nur vom gelehrten Pedanten absetzen müssen, sondern auch 
vom real existierenden Adel. Die Hofmannstraktate sind, angefangen mit dem 
„Cortegiano“, als Idealisierungen zu verstehen. Aus ihnen spricht ein utopisches 
Bewusstsein. Bei Guazzo wird dies programmatisch, wenn dort die Antwort auf 
die Frage, „Ob der Adel des Blutes oder der der Tugend besser sei?“ lautet, dass 
nur der Adel der Tugend der wahre Adel heißen könne.74 
Höflichkeit ist ein gesellschaftliches Ideal, das vielleicht nie ganz einzulösen, 

aber immer anzustreben ist. Höfisch ist dieses Ideal nicht, weil es an die fürstli-
chen Höfe und den Adel gebunden wäre, sondern weil es einen gesellschaftlichen 
Umgang impliziert, der an bestimmte Bildungsvoraussetzungen – oder besser: an 
ein bestimmtes Niveau zivilisierter Umgangsformen – geknüpft ist. „Höfisch“ ist 
nicht als das Gegenteil zu „bürgerlich“ zu verstehen – beide Begriffe können um 

72 	Janssen: Kulturzustände des deutschen Volkes S. 175, hier zit. nach Bernhard Kugler: Chri-
stoph, Herzog zu Wirtemberg. Stuttgart 1872, Bd. II, S. 626f.

73 	Hans von Schweinichen: Denkwürdigkeiten. Hg. v. Hermann Oesterley. Breslau 1878, S. 60.
74 	Stefan Guazzo: De civili conversatione dissertationes politicae. Enucleatae, repurgatae, locu
pletatae, Synopsi insuper et Oeconomia quadam illustratae ab Elia Reusnero Leorino. Jena 
1606, S. 210–217. Zu Adelsideal, Sozietätsbewegung und Sprachenfrage Klaus Garber: Sozie-
tät und Geistes-Adel: Von Dante zum Jakobiner-Club. Der frühneuzeitliche Diskurs ‚de vera 
nobilitate‘ und seine institutionelle Ausformung in der gelehrten Akademie. In: Europä-
ische Sozietätsbewegung und demokratische Tradition. Die europäischen Akademien der 
Frühen Neuzeit zwischen Frührenaissance und Spätaufklärung. Hg. v. Klaus Garber und 
Heinz Wissmann unter Mitwirkung von Winfried Siebers. Tübingen 1996, S. 1–41.

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



188 Höflichkeit: Der sozialhistorische Kontext

1620 noch synonym gebraucht werden –, sondern als das Gegenteil zu Grobheit 
und Unhöflichkeit.75 
Höfisches Verhalten in diesem Sinne kann zwar gelehrt werden, wie die Hof-

mannstraktate zeigen, die Ausübung dieses Verhaltens ist jedoch an eine Ge
sellschaft gebunden, die dieses Ideal zu würdigen weiß. Anders als das huma
nistische Gelehrtenideal ist das Ideal des Hofmanns nur gesellschaftlich zu 
realisieren, im Umgang mit anderen Menschen. Es ist deshalb für das höfische 
Ideal der Dichtung, wie es die „Poeterey“ formuliert, von größter Bedeutung, 
dass sich zeitgleich an den Höfen Gesellschaften bilden, die sich die Einübung 
des höfischen Ideals zum Ziel setzen.76 
Im selben Jahr 1617, in dem Opitz am Gymnasium in Beuthen seinen „Arist-

arch“ schreibt, konstituiert sich auf dem Weimarer Schloss Hornstein die Frucht
bringende Gesellschaft. In der von Fürst Ludwig von Anhalt-Köthen aufgestell-
ten Satzung heißt es an erster Stelle, dass jeder Gesellschafter 

erbar/ weiß/ tugendhaft/ höflich/ nutzlich und ergetzlich/ gesell- und mässig 
sich überall bezeigen/ rühm- und ehrlich handeln/ bey Zusammenkunften 
sich gütig/ frölich und vertreulich/ in Worten/ Geberden und Werken treu-
lichst erweisen/ und gleichwie bey angestellten Zusammkunften keiner dem 
andern ein widriges Wort vor übel aufzunemen höchlich verboten; Also solle 
man auch dagegen aller ungeziemenden Reden und groben Schertzens sich zu 
enthalten/ festiglich verbunden seyn.77

An zweiter Stelle heißt es: 

So soll auch den Gesellschaftern vor das II. und vor allen Dingen obligen/ un
sere hochgeehrte Muttersprache/ in ihrem gründlichen Wesen/ und rechten 
Verstande/ ohn Einmischung fremder ausländischer Flikkwörter/ sowol in Re-
den/ Schreiben als Gedichten/ aufs aller zier- und deutlichste zu erhalten und 
auszuüben; auch so viel müglichen/ insonderheit bey den Mitgesellschaftern/ 
zu verhüten/ daß diesem in keinem nicht möge zuwider gehandelt/ vielmehr 

75 	Zur Zivilisierung des europäischen Adels noch immer grundlegend: Norbert Elias: Die hö-
fische Gesellschaft, zuerst 1969.

76 	Zur „Fruchtbringenden Gesellschaft“ vgl. die Arbeiten von Klaus Conermann: War die 
Fruchtbringende Gesellschaft eine Akademie? Über das Verhältnis der Fruchtbringenden 
Gesellschaft zu den italienischen Akademien. In: Sprachgesellschaften, Sozietäten, Dichter
gruppen. Hg. v. Martin Bircher und Ferdinand van Ingen. Hamburg 1978, S. 103–130; ders.: 
Die Fruchtbringende Gesellschaft und ihr Köthener Gesellschaftsbuch. Eine Einleitung. In: 
Fruchtbringende Gesellschaft. Der Fruchtbringenden Gesellschaft Geöffneter Erzschrein. 
Das Köthener Gesellschaftsbuch Fürst Ludwigs I. von Anhalt-Köthen 1617–1650. Hg. v. 
Klaus Conermann. Weinheim 1985, Bd. 2, S. 21–127. Zur Spracharbeit insbes. Klaus Coner-
mann: Purismus in der Spracharbeit der Fruchtbringenden Gesellschaft? Zur Bedeutung 
der Richtigkeit und Reinheit in der Puritas‑ und Decorum‑Rhetorik der deutschen Sprachre
form im 17. Jahrhundert. In: Muttersprache 123 (2013), S. 181–205.

77 	Carl Gustav von Hille: Der teutsche Palmbaum. Nürnberg 1647. Ndr. München 1970, S. 16f. 

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



189Dichtung als Frucht der Gesellschaft

aber gehorsamlichen nachgelebt werden: wozu dann ein jedweder seine bey-
wohnende Höflichkeit/ ohn das vielfältige Anleitung geben würde.78 

Einen deutlicheren Beleg für den Befund, dass die kunstgemäße, geregelte Ver-
wendung der deutschen Sprache an das Ideal der Höflichkeit gebunden ist, wird 
man wohl kaum finden. 
Unmittelbares Vorbild der Fruchtbringenden Gesellschaft waren die italieni

schen Akademien, wie sie Fürst Ludwig von seiner Italienreise kannte. Das Re
gelwerk dieser Gesellschaften waren die Hofmannstraktate.79 „Höfische Conver
satio, welche zugleich den Umgang und das Gespräch bei Hofe meint und sich 
darüber hinaus als vorbildlicher, ‚zivilisierter’ Verkehr der menschlichen Gesell
schaft zu legitimieren bestrebt war“, ist der Zweck der Fruchtbringenden Gesell
schaft“.80 Sie repräsentiert damit eine „aristokratisch geprägte Wissens-, Verhal-
tens- und Geselligkeitskultur“, wie Andreas Herz geschrieben hat.81 

Die Reihen der FG [also der Fruchtbringenden Gesellschaft] bevölkerten die 
christlich-humanistisch akkulturierten jüngeren höfisch-administrativ-militä
rischen Führungsschichten überwiegend reformierter oder lutherischer Kon
fession, die sich die neuen Leitvorstellungen höfisch-höflicher Gesittung zu 
eigen gemacht hatten. Sie hatten Bildungs- und Kavaliersreisen einschließlich 
Universitätsaufenthalten hinter sich, waren, auch ohne selbst schriftstellerisch 
in Erscheinung zu treten, den Künsten und Wissenschaften gegenüber aufge
schlossen und hatten im Zeitalter des Dreißigjährigen Krieges genügend Er
fahrungen mit politisch-militärischen Konflikten, sozialen Notständen und 
erbitterten dogmatischen Kontroversen, um auch dem harten Unglück „mit 
Manier“ zu begegnen und Entscheidungen mit Augenmaß fällen zu helfen. 
Freilich: keine Sprach- oder Literaturgeschichte verzeichnet all die Alvensle
bens, Börstels, Knochs, Kospoths, Krosigks, die Bodenhausens, Dieskaus, Geu
ders, Ortenburgs, Pfaus, Trothas usw. Sie sind in der deutschen Kulturgeschich
te unbeschriebene Blätter. Und doch waren sie häufig Förderer, Mäzene oder 
Büchersammler, versuchten sich an Übersetzungen, Gelegenheitsdichtungen, 
geistlichen Liedern oder kleinen Satiren, wandten Zeit und Geld an wissen

78 	Hille: Palmbaum S. 17.
79 	Conermann: War die Fruchtbringende Gesellschaft eine Akademie S. 114. 
80 	Conermann: Die Fruchtbringende Gesellschaft und ihr Köthener Gesellschaftsbuch S. 35.
81 	Andreas Herz: Der edle Palmbaum und die kritische Mühle. Die ‚Fruchtbringende Gesell
schaft‘ als Netzwerk höfisch-adeliger Wissenskultur der frühen Neuzeit. In: Denkströme. 
Journal der sächsischen Akademie der Wissenschaften 2 (2009), S. 152–191, hier S. 168. Der in 
jeder Hinsicht grundlegende Aufsatz definiert den Stand der Forschung und erhellt an zahl
reichen Punkten die Hintergründe der hier entwickelten These. Zur tatsächlichen ‚Sprachar
beit‘ der Fruchtbringenden Gesellschaft und ihrem historischen Kontext vgl. Andreas Herz: 
‚Ratio‘ und ‚conseutudo‘. Sprachnorm und Sprachvarianz in der grammatikologischen Kon
troverse der Fruchtbringenden Gesellschaft. In: Wissen in Bewegung. Institution – Iteration – 
Transfer. Hg. v. Eva Cancik-Kirschbaum und Anita Traninger. Wiesbaden 2015, S 255–287.

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



190 Höflichkeit: Der sozialhistorische Kontext

schaftliche Studien und künstlerische Interessen. Kurz: es waren überwiegend 
gebildete, in vielerlei Amtsgeschäften erfahrene und erprobte Dilettanten.82

Fälschlich ist die Fruchtbringende Gesellschaft deshalb in der älteren Forschung 
als Sprachgesellschaft bezeichnet worden. Auch wenn sie mit einem Teil ihrer 
Bestrebungen in die Vorgeschichte der wissenschaftlichen Akademien gehört, 
steht sie doch vor allem im Kontext der höfischen Bewegung, neben den anderen 
Adelsgesellschaften, wie etwa dem Orden Temperantiae des Landgrafen Moritz 
von Hessen-Kassel, der seinen Mitgliedern Mäßigkeit im Alkoholkonsum zur 
Aufgabe gemacht hatte,83 oder neben der adligen Damengesellschaft, die unter 
dem Namen der Getreuen Gesellschaft (auch La noble Academie des Loyales und 
Güldener Palmorden) von Fürstin Anna von Anhalt-Bernburg gegründet wor
den war. Für die Zusammenkünfte dieser Getreuen Gesellschaft waren folgende 
Tätigkeiten vorgesehen: 

Wann die Glieder zusammen kommen/ es sei sämptlich oder absonderlich/ so 
sollen Sie ihre Zeit/ wie auch sonsten/ mit Ehrlichen/ Ihnen und ihrem Stande 
wohl anstehenden auch frölichen Ubungen und Gesprächen zubringen/ un-
ter welchen auch diese sein sollen/ daß Sie sich befleißigen/ unterschiedlicher 
Sprachen/ allerhand schöner Hand-Arbeit/ auch anderer feiner künstlicher Sa-
chen/ darunter auch die Musick/ Gedichte/ und ingemein in allem dem/ was 
ihnen und ihres gleichen rühmlich ist/ und wohl anstehet/ nach einer jeden 
Fähigkeit.84 

Einem ähnlichen Modell gehorcht auch die Tugendliche Gesellschaft. Obwohl 
in ihren Satzungen ein sprachpflegerisches oder literarisches Programm nicht 
ausdrücklich formuliert ist, haben sich zahlreiche Damen dieser Gesellschaft als 
Übersetzerinnen aus dem Italienischen oder Französischen, als Dichterinnen, 
Komponistinnen und Emblematikerinnen betätigt.85 Aus den Kreisen der Tu
gendlichen Gesellschaft stammen die sieben Fürstinnen des anhaltinischen Ge

82 	Andreas Herz: Philipp von Zesen und die Fruchtbringende Gesellschaft. In: Philipp von 
Zesen. Wissen – Sprache – Literatur. Hg. v. Maximilian Bergengruen und Dieter Martin. Tü
bingen 2008, S. 181–208, hier S. 195. 

83 	Vgl. Klaus Conermann: Die Tugentliche Gesellschaft und ihr Verhältnis zur Fruchtbringen
den Gesellschaft. Sittenzucht, Gesellschaftsidee und Akademiegedanke zwischen Renais-
sance und Aufklärung. In: Daphnis 17 (1988), S. 513–626, hier S. 538f. und grundsätzlich 
Andreas Herz: „Edle Ritter dieser Zunft“. Beobachtungen zur sozietären Performanz der 
„Fruchtbringenden Gesellschaft“. In: Die ‚Kunst des Adels‘ in der Frühen Neuzeit. Hg. v. 
Claudius Sittig und Christian Wieland. Wiesbaden 2018, S. 91–126.

84 	Zitiert nach Johann Christoph Beckmann: Historie des Fürstenthums Anhalt. Zerbst 1710. 
Ndr. Dessau 1995, Bd. II.2, S. 336. 

85 	Conermann: Tugentliche Gesellschaft S. 582–593; Gabriele Ball: Die Tugendliche Gesell-
schaft – Programmatik eines adligen Frauennetzwerkes in der Frühen Neuzeit. In: Sam-
meln, Lesen, Übersetzen als höfische Praxis der Frühen Neuzeit. Die böhmische Bibliothek 
der Fürsten Eggenberg im Kontext der Fürsten- und Fürstinnenbibliotheken der Zeit. Hg. v. 
Jill Bepler u. Helga Meise. Wiesbaden 2010, S. 337–361.

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



191Dichtung als Frucht der Gesellschaft

schlechts, die um 1624 den „Novellino“ – dessen zeitgenössischer Titel schon den 
Zweck der höfischen Konversation benennt: „Libro di Novelle, et di bel Parlar 
Gentile“ – gemeinsam aus dem Italienischen übersetzten.86 
Landgraf Moritz von Hessen-Kassel („Der Gelehrte“) sang, spielte mehrere 

Instrumente (bevorzugt die Laute) und komponierte. Seine älteste Tochter Elisa
beth war eine begabte Lautenspielerin und verfasste zweihundert Madrigale in 
italienischer Sprache.87 Herzog August (der Jüngere) von Braunschweig-Wolfen-
büttel besaß nicht nur die größte Bibliothek seiner Zeit, sondern war ebenfalls 
ein begeisterter Musiker im Kreis seiner Familie. Seine dritte Frau, die Herzogin 
Sophie Elisabeth, verfasste Lieder und Dramen, die bei Hofe von ihren Kindern 
aufgeführt wurden, außerdem übersetzte sie aus dem Französischen. Auch sie 
spielte das Klavier und die Laute und komponierte.88 Ihr Stiefsohn Anton Ul-
rich verfasste geistliche Lieder, Libretti und – teilweise zusammen mit seiner 
Schwester Sibylle Ursula – höfische Romane. Auch Sibylle Ursula übersetzte aus 
dem Französischen und verfasste geistliche Werke. Das sind nur zwei besonders 
bekannte Beispiele für kulturell engagierte Höfe, die mit dem Begriff des „Mu-
senhofes“ nur höchst unzureichend beschrieben sind.89

Dichtung im engeren Sinne macht nur einen kleinen Teil der zivilisatorischen 
Bemühungen dieser höfischen Gesellschaften aus. Es ist vor allem die schriftliche 
und mündliche Konversation, mithin eben der höfische Stil und die „zierlichen 
sitten“, wie sie sich gerade im sprachlichen Umgang zeigen, die den Kern der 
gesellschaftlichen Bemühungen bilden. Die Korrespondenz zwischen den Mit-
gliedern der Fruchtbringenden Gesellschaft wurde im sogenannten „Erzschrein“ 
gesammelt und bei Gelegenheit auch gedruckt. Die Satzung der Getreuen Ge-
sellschaft erlegt ihren Mitgliedern die Führung eines Briefwechsels ausdrücklich 
auf.90 
Dichtung – wie das petrarkistische Sonett oder der höfische Roman – ist eine 

Form des höfischen Umgangs, eine Übung der „conversatio“, beileibe aber nicht 
die einzige oder gar die bevorzugte. „Schöne Hand-Arbeiten“ haben in diesen 
Gesellschaften denselben Status wie ein Sonett oder ein „Gesprächsspiel“, oder 
eben der Verzicht auf übermäßigen Alkoholkonsum. Das ändert sich in den 

86 	Die Erzehlungen aus den mittleren Zeiten. Hg. und erläutert von Ulrich Seelbach. Stuttgart 
1985. Dort Einleitung S. 18f. zum italienischen Original. 

87 	Dieter Merzbacher: „Literarum et Literatorum summus Patronus“. Europäische Dichtung 
und Sprachen am Hofe Moritz des Gelehrten“. In: Moritz der Gelehrte. Ein Renaissancefürst 
in Europa. Hg. v. Heiner Borggrefe  u.a. Lemgo, Kassel 1997, S. 323–329. Zu den als Manu-
skript erhaltenen Dichtungen Elisabeths vgl. dort S. 337. Am Kasseler Hof lebte auch Francis 
Segar, dessen deutschsprachige Sonette eingangs zitiert wurden, vgl. oben S. 1ff.

88 	Linda Maria Koldau: Frauen – Musik – Kultur. Ein Handbuch zum deutschen Sprachgebiet 
der Frühen Neuzeit. Köln/Weimar 2005, S. 189–198. 

89 	Zur Bedeutung des kulturellen Engagements der Höfe vgl. Claudius Sittig: Kulturelle Kon-
kurrenzen. Studien zu Semiotik und Ästhetik adeligen Wetteifers um 1600. Berlin, New 
York 2010. Dort S. 140–149 zu den „Aporien der Rede vom ‚Musenhof‘“.

90 	Conermann: Tugentliche Gesellschaft S. 547 und Conermann: Die Fruchtbringende Gesell-
schaft und ihr Köthener Gesellschaftsbuch S. 35.

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



192 Höflichkeit: Der sozialhistorische Kontext

später gegründeten Gesellschaften, wie dem Pegnesischen Blumenorden, der 
Deutschgesinnten Genossenschaft oder dem Elbschwanenorden. In ihnen nimmt 
das sprachpflegerische und dichterische Interesse weitaus größeren Raum ein. 

Richtungsweisend für diese späteren Gesellschaften war die Fruchtbringende 
darin, dass sie die Mitgliedschaft nicht auf den Adel beschränkte, sondern sich 
für die ‚Nutzbringenden’ aller Stände öffnete.91 Dies konnte keineswegs als selbst
verständlich gelten. Noch 1648 strebte der standesbewusste Adlige Dietrichstein 
die Umwidmung der Fruchtbringenden Gesellschaft in einen Ritterorden an, un-
ter Ausschluss der nicht-adligen Mitglieder. Fürst Ludwig lehnte dies mit der 
Begründung ab, der Zweck der Fruchtbringenden Gesellschaft sei „auf die Deut-
sche sprache und löbliche tugenden, nicht aber auf Ritterliche thaten alleine ge
richtet, wiewohl auch solche nicht ausgeschlossen“.92 

Angesichts der Tatsache, dass die meisten gerade der adligen Mitglieder kei
nerlei Anstalten machten, sich sprachpflegerisch oder literarisch im weitesten 
Sinne zu betätigen, muss dies nicht erstaunen. Dietrich von dem Werder und 
Tobias Hübner waren als Adlige mit ihren Übersetzungen von Tasso, Ariost und 
du Bartas die Ausnahme. Die tätigsten Mitglieder, wie Opitz – der 1629 unter dem 
Ehrennamen „Der Gekrönte“ aufgenommen worden war –, Buchner, Harsdörf-
fer, Rist, Gueintz oder Schottel, entstammten nicht dem Adel oder waren diesem 
nur bedingt zuzuordnen.93 Die höfische Gesellschaft ist das Ideal des gesitteten 
Umgangs. Dieses Ideal ist von Standesschranken unabhängig. 
Es ist der gesellige Umgang, die Gesellschaft als solche, die ‚Frucht bringen‘ 

soll. Diesem „fruchtbringenden“ Ideal der Gesellschaft hat Opitz in seiner „Poete-
rey“ die stilistischen Regeln gegeben. In deren letzten Sätzen wird dieses sowohl 
stilistische wie gesellschaftliche Ideal klar benannt, wenn Opitz dort fordert, 
seine Zeit nicht mit „Fressereyen/ Bretspiel/ vnnütze[m] geschwätze/ verleumb-
dung ehrlicher leute“ oder der „lustige[n] vberrechnung des vermögens“ zu ver
schwenden, sondern vielmehr die „vnvergleichliche ergetzung“ der Dichtung zu 
suchen.94 Dichtung, wie Opitz sie will, ist eine Form der gelebten Höflichkeit. 

91 	Conermann: Die Fruchtbringende Gesellschaft und ihr Köthener Gesellschaftsbuch S. 30–33.
92 	Fürst Ludwig in einem Brief vom 18.1.1648. In: Der Fruchtbringenden Gesellschaft ältester 
Ertzschrein. Briefe, Devisen und anderweitige Schriftstücke. Hg. v. Gottlieb Krause. Leipzig 
1855, Ndr. Hildesheim, New York 1973, S. 98. Vgl. Conermann: Die Fruchtbringende Gesell-
schaft und ihr Köthener Gesellschaftsbuch S. 31.

93 	Conermann: Die Fruchtbringende Gesellschaft und ihr Köthener Gesellschaftsbuch S. 32f. 
94 	Opitz: Poeterey S. 74f. GW S. 412f. 

DOI: 10.13173/9783447110730.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



V Aufnahme der Versreform

1	 Die erste Reaktion: Dietrich von dem Werder
Die früheste bislang bekannte Reaktion auf die Regeln der „Poeterey“ stammt 
von zwei Mitbegründern der Fruchtbringenden Gesellschaft, nämlich von Tobias 
Hübner und Dietrich von dem Werder. Beide waren unabhängig von Opitz zu 
den Regeln für den französischen Alexandriner vorgestoßen, beide hatten ihn in 
eine ähnliche Richtung weiterentwickelt, als sie jetzt 1625 von August Buchner in 
Wittenberg ein Exemplar der „Poeterey“ erhalten. Sie unterziehen es sofort einer 
intensiven und kritischen Lektüre. Wie Hübner an Buchner brieflich berichtet, 
hätten sie auch beide sofort den großen Nutzen dieser Regeln erkannt. Allerdings 
seien einige dieser Regeln derart streng, dass sie bezweifelten, dass Opitz selbst 
sie alle befolgen könne. In jedem Fall sind sie so beeindruckt, dass sie Opitz ger-
ne persönlich kennenlernen würden.1 Im Spätsommer des Jahres 1625 kam es 
schließlich zu dieser versgeschichtlich wichtigen Begegnung, als Buchner und 
Opitz von Wittenberg aus Köthen besuchten und dort mit Fürst Ludwig, Werder 
und Hübner zusammentrafen.2 
Die Opitz-Verehrung der folgenden Jahrzehnte nimmt hier ihren Anfang, 

denn Werder scheint der erste zu sein, der Opitz den Ehrentitel eines „Fürst[en] 
aller Teutschen Poeten“ zuerkennt, „der auch für allen denen/ so sich jemahls in 
hoch Teutscher Poesie etwas auffzusetzen bemühet haben/ den Lorberkrantz mit 
seinem vnsterblichem ruhm billich verdienet hat“.3 Werder sieht sich in der Folge 
seiner Lektüre der „Poeterey“ sogar genötigt, in das Vorwort seiner Übersetzung 
von Tassos „Befreitem Jerusalem“, die schon beim Drucker lag, noch eine Passage 
einzufügen, in der er bereits auf die Regeln der „Poeterey“ reagiert. Notwendig 
scheint ihm eine solche Reaktion vor allem deshalb, weil er selbst seiner Über-
setzung nicht ganz so strenge Regeln zugrunde gelegt hat. Es ist dabei nicht die 
Alternationsregel, die er für zu streng hält – denn mit der Alternation hat er of-
fensichtlich keine Probleme, wie die 15312 Verse der Tasso-Übersetzung zeigen –, 
sondern es sind die Regeln für den Reim. Erstens will er im Reim keinen Unter-

1 	 Brief vom 9. Juni 1625 von Tobias Hübner an August Buchner. Vgl. August Buchner: Epistola
rium. Hg. von Johann Jacob Stübel. Frankfurt, Leipzig 1720 Bd. 3, S. 664. Die Stelle auch abge-
druckt bei Dünnhaupt: Dietrich von dem Werder S. 41, Anm. 18.

2 	 Vgl. Opitz: Brief an Venator vom 17.2.1626 an Venator. In ders.: Briefwechsel Nr. 260217, 
S. 434–439.

3 	 Vgl. die im Folgenden ausführlich zitierte Stelle.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



194 Aufnahme der Versreform

schied zwischen e und den Umlauten machen, denn dann müsste man auch bei 
anderen Vokalen feiner differenzieren und das täte auch Opitz nicht:

Es wolle sich auch der guthertzige Leser die/ vnsers ermessens/ wol zugelas-
sene/ vnnd in dieser vnserer Poësie von vns geführte Freyheiten nicht jrren/ 
vnnd sich darumb dieses Werck nicht zu wieder seyn lassen. Als zum Exem-
pel: Daß wir alle die e/ es seyen nun schlechte e oder doppele ö vnd andere 
e/ die da als das Griechische Η, außgesprochen werden/ gegeneinander/ die 
gereymte endungen zu machen/ ohne schew vnd vnterschiedt gesetzt haben. 
Dann wann man so einen genawen vnterscheid in dem e machen wolte/ so 
müste man denselben auch im a/ wann daß bißweilen hoch bisweilen niedrig/ 
oder kurtz oder lang/ item im o/ wann es bald hart als ein Griechisch Ο/ vnd 
bald weych als ein Ω außgeredt wirdt/ in stette obacht nehmen/ Welches dann 
an noch/ als vnnöhtig/ von keinem geschehen. Ja es köndten viel weniger das i 
und ü zwey endungen mit einander machen/ Da doch Herr Martinus Opitius 
der Fürst aller Teutschen Poeten (der auch für allen denen/ so sich jemahls in 
hoch Teutscher Poesie etwas auffzusetzen bemühet haben/ den Lorberkrantz 
mit seinem vnsterblichem ruhm billich verdienet hat) sich selber vielfaltig das 
i vnd ü/ bißweilen auch das e vnd ö/ zu schlissung der Reymen ohn Vnter-
schiedt gebrauchet.4

Das bezieht sich offensichtlich unmittelbar auf das siebte Kapitel der „Poeterey“, 
genauso wie die folgende Passage, in der Werder mit Blick auf die Praxis der 
Franzosen die Zulassung identischer Reime fordert:

Daß wir auch mit einem einfachen vnd einem zusammengesetztem Worte/ 
oder auch wol mit einem solchen Wort/ daß zwar mit einerley Buchstaben 
gantz gleich geschrieben wird/ doch aber in jedem Verse eine sonderliche be-
deutung hat/ zwey Reymen schliessen/ Darauff antworten wir: Daß solche 
Freyheit von den Frantzosen mit gutem Fug entlehnet/ Die dann in dieser 
Alexandrinischen art Reimen am meinsten geschrieben/ in jhrer Sprach auch 
so vollkommene Poeten vnd Meister seyn/ gleich wie Virgilius vnnd Ouidi-
us in der Late[i]nischen/ oder Homerus in der Griechischen gehalten werden 
mögen.5

Drittens fordert er mit Berufung auf Tobias Hübner – „dessen wohlgestelte Alex-
andrinische Teutsche Verse dann vnter allen andern die ersten/ so vns zu lesen 
fürkommen seyn“, was eine Spitze gegen Opitz ist – für die Dichtung eine freiere 
Wortstellung als für die Prosa, insbesondere was die Nachstellung des Adjektivs 
betrifft:

4 	 Dietrich von dem Werder: Vorrede. In: Torquato Tasso: Gottfried von Bulljon, Oder Das Erlö-
sete Jerusalem. Übers. v. Diederich von dem Werder. Frankfurt/M 1626. Ndr. hg. v. Gerhard 
Dünnhaupt. Tübingen 1974, S. 17.

5 	 Werder: Vorrede. In Tasso: Gottfried S. 18.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



195Die erste Reaktion: Dietrich von dem Werder

Ob es auch wol in Teutscher vngebunder Rede vbel lautet/ wann man ein 
Wort so nur ein zufellig/ [also ein Adjektiv] hinder das Wort so ein selbständig 
ding andeutet/ [also ein Nomen] setzen thut/ jedoch finden wir es eben nicht 
so gantz vngereymbt/ so man sich in der gebundenen Rede oder Poësie der 
versetzung solcher Wörter mächtiget/ ja es lautet bißweilen/ vnsers erachtens 
(doch andern Erfahrnen hiermit nichts fürgeschrieben) besser vnd Poetischer/ 
ist auch in allen andern Sprachen vblich/ Darümb wir auch nicht absehen kön-
nen/ warumb man es mit vnserer Sprache/ die ohne das nicht so subtil/ auch 
weniger noch zur zeit/ als andere zahrte Sprachen außgearbeitet ist/ so gar 
genaw eben nehmen wolte.“6 

Auf große Zustimmung stösst die Regel zur Apokope des tonschwachen e, vor 
allem, wo sie der Hiatvermeidung dient und zwar mit der Begründung, dass man 
sich auch an den Höfen bereits lächerlich mache, wenn man dieses e beim Reden 
hören lasse: 

Ferner so ist das e/ wann es der letzte Buchstabe im Worte ist/ vnd das fol-
gende Wort mit einem mitlautendem Buchstaben anfängt/ offtermahls dem 
Verse seine richtigkeit zu geben/ von vns außgelassen worden: Welches vn-
sers ermessens auch wol gültig seyn kan/ in betrachtung/ daß man jetzo an 
denen Fürstlichen Höfen/ da man sich für anderen befleisset/ herrlich vnd gut 
Teutsch zu reden/ das e hinden am Wort im außreden als lang vnd schaal lau-
tendt/ gar viel außzulassen pfleget. Ja also/ daß die jenigen/ so das e hinden im 
Wort mit außsprechen/ drüber außgelacht werden/ vnnd solte es dem Vber-
setzer gegenwärtiger Poësie wol selbsten mehr als einmal widerfahren seyn.7

Das wirft noch einmal ein Schlaglicht auf die sozialhistorische Dimension der 
Versreform. „Allen Adelichen/ Rittermässigen Cavalliern/ Kriegshelden vnd Ob-
risten/ Wie auch Menniglichen/ so jhre Tugendt vnnd Mannheit dem lieben Vat-
terlandt zum besten anzuwenden/ entschlossen“ widmet Werder seine Überset-
zung des „Befreiten Jerusalem“. Werder selbst ist ein solcher Obrist, erzogen an 
der berühmtesten „Ritterschulen“ seiner Zeit, dem Mauritianum in Kassel, 1610 
dann als Rittmeister bei Belagerung der Festung Jülich beteiligt, 1612 als bester 
Reiter auf einem Turnier anläßlich der Frankfurter Kaiserkrönung ausgezeich-
net, dann die nächsten zehn Jahre als Diplomat für die anhaltinischen Fürsten 
tätig, ab 1631 als Obrist unter General Banér in schwedischen Diensten.8 Dieser 
Lebenslauf eines Mannes, der sich gleichzeitig fragt, ob es stilistisch gelungen 
ist, wenn man das Adjektiv nachstellt, zeigt sehr deutlich, dass Stil nicht nur eine 
grammatische, sondern immer auch eine sozialhistorische Kategorie ist.

6 	 Werder: Vorrede. In Tasso: Gottfried S. 18.
7 	 Werder: Vorrede. In Tasso: Gottfried S. 17f.
8 	 Zu Werder als Repräsentant der höfischen Kultur vgl. Achim Aurnhammer: Torquato Tasso 
im deutschen Barock. Tübingen 1994, S. 224–226.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



196 Aufnahme der Versreform

2	 August Buchners Verse

Während 1625 Tobias Hübner und Dietrich von dem Werder im Schloss von 
Köthen die „Poeterey“ lesen, arbeitet sich der Rhetorik-Professor August Buchner 
im nahegelegenen Wittenberg durch die Tasso-Übersetzung Werders. Brieflich 
berichtet er Opitz von dieser Lektüre. Grundsätzlich hält er sie für hervorragend. 
Zu den Details, die er an ihr auszusetzen hat, gehört etwa die Tatsache, dass Wer-
der gelegentlich falsche Artikel und den Singular an Stelle des Plurals verwende. 
Zweiteres ist natürlich darauf zurückzuführen, dass sich Werder die regelmäßige 
Alternation oft damit erkauft hatte, dass er bei Adjektiven das tonschwache e 
apokopiert und damit die Pluralmarkierung gelöscht hatte – also zum Beispiel 
gleich im dritten Vers der ersten Stanze „viel ding“ statt „viele dinge“ schreibt. 
Außerdem stört sich Buchner an zu vielen Solözismen, also fremdsprachlichen 
Ausdrücken und an der Verwendung ungebräuchlicher, veralteter oder um-
gangssprachlicher Wörter. Obwohl Werder sie in der Vorrede verteidigt, kreidet 
Buchner ihm trotzdem die etwas freiere Handhabung des Reims an, die sich an 
der französischen Praxis orientiere und nicht an den strengen Regeln von Opitz.9

Diese Reaktion Buchners ist insofern sehr interessant, als Buchner selbst zu 
diesem Zeitpunkt noch große Probleme hat, die Regeln der „Poeterey“ anzuwen-
den, trotz seiner Verehrung für Opitz. In einem Kasualdruck aus dem Jahr 1624 
anläßlich der Hochzeit Bernhard Wilhelm Nüßlers, eines gemeinsamen Freun-
des, finden sich die folgenden Verse Buchners:

An Herren Martinum Opitium, den Phoenix der Teutschen Poëten.

Wann diese meine Reim/ euch ohngefehr zu lesen/ 
Herr Opitz kämen für/ bitt ich/ jhr wollet nicht 
Die Augen brauchen gantz: Dann wann vff sie gericht 
Würden all derer strahln/ müsten sie stracks verwesen.10

Es handelt sich um Alexandriner, die nach französischem Modell gebaut sind: 
freie Verteilung der Tonstellen mit Ausnahme der Position vor der Zäsur und am 
Versende. Die durch Hiatvermeidung legitimierten Apokopen des e in „Reim“ 
und „bitt“ verbleiben noch ohne Apostroph, was dafürspricht, dass Buchner das 
Gedicht verfasst hat, bevor er die „Poeterey“ gelesen hat. Zumindest unschön ist 
das mundartliche „vff“ statt „auf“, unverzeihlich aber aus der Perspektive der 

	 9 	August Buchner: Epistolae. Hg. v. J. J. Stübelius. Dresden 1680, Nr. I.4, Brief vom 17. Juni 1626 
an Martin Opitz. Witkowski: Werder S. 79f. zitiert die Stelle ausführlich. Zu Buchner vgl. die 
nach wie vor grundlegende und unersetzte Studie von Hans Heinrich Borcherdt: Augustus 
Buchner und seine Bedeutung für die deutsche Literatur des siebzehnten Jahrhunderts. 
München 1919.

10 	Herren Bernhardt Wilhelm Nüßlers Vndt Jungfrawen Justinen Gierlachinn Hochzeitlieder. 
Breslau 1624. Vgl. GW 2.1, S. 320 und Opitz: Briefwechsel S. 348.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



197August Buchners Verse

„Poeterey“ ist die Synkope des e in „strahln“ und die ganze letzte Zeile, die im 
Gegensatz zu den ersten drei Zeilen nicht mehr alternierend lesbar ist. 
Opitz hat ihm das offensichtlich nicht übel genommen, denn er antwortet im 

selben Kasualdruck mit den charmanten, vollendet höflichen Versen:

	 Seine Antwort:

Herr Buchner/ nennt mich nicht den Phoenix der Poëten/ 
Jhr gebet anlaß nur daß andere mich tödten/ 
Vnd/ wo jhr mehr mich lobt/ so bringt jhr es so weit/ 
Daß das was er jhm thut/ mir thue hernach der neidt.11

Nur der letzte Vers mit seiner Häufung von einsilbigen Wörtern, die das alter-
nierende Metrum überblendet, ist noch nicht ganz gelungen, jedenfalls nach den 
Regeln der „Poeterey“, die aus genau solchen Gründen von der Häufung einsilbi-
ger Wörter abrät. Das schmale, dem Hochzeitspaar gewidmete Heftchen enthält 
neben den zitierten Versen von Buchner und Opitz auch noch anonyme, „An den 
Bräutigam“ gerichtete Alexandriner nach französischem Modell, zwei weitere 
Gedichte von Opitz und zwei Sonette von Wilhelm Bundschuch, die ebenfalls 
den neuen Regeln von Opitz zu entsprechen suchen. Der Kasualdruck ist damit 
ein interessantes Dokument für die frühe Rezeption der Regeln im unmittelbaren 
persönlichen Umfeld von Opitz.
1628 ist Buchners „Nachtmal des Herrn“ schon wesentlich näher an den Re-

geln der „Poeterey“. Die ersten drei Strophen lauten:

Ihr/ derer Glaub nicht weiter geh’t/ 
	 Als wo das Aug vnd Finger jhn hin leitet/ 
	 Beyseit/ beyseit/ zu rücke steh’t/ 
	 Für dier ist nichts/ du schnöder Hauff/ bereitet: 
Last anderswo spitzfündig seyn/ 
	 Vnd die Vernunfft vnd scharffen Sinne spielen/ 
	 Hier ist nicht nur schlecht Brod vnd Wein/ 
	 Wier niessen mehr/ als was wir seh’n vnd fühlen. 
Es gehet nicht nein in den Mund/ 
	 Was seine Kost dem Leibe nur mag geben: 
	 Der Tisch macht vnsern Geist gesund/ 
	 Durch dieses Mahl der innre Mensch mus leben.12

11 	Ebd. Das „thue“ in der letzten Zeile ist sicher einsilbig zu lesen. 
12 	August Buchner: Nachtmal des Herrn/ nebenst etlichen andern Christlichen Getichten. Wit-

tenberg 1628, f. A2r. Die einzige neuere Ausgabe der deutschen Dichtungen von Buchner 
stammt von Hoffmann von Fallersleben in: Weimarisches Jahrbuch für deutsche Sprache, 
Litteratur und Kunst 2 (1855), S. 1–39. Das „Nachtmal“ dort S. 5–7, allerdings in modernisier-
ter Schreibung und mit ‚Berichtigung‘ etwa der Apostrophierung. Dort S. 13–39 auch ein 
Abdruck des nur handschriftlichen überlieferten Balletts „Orpheus und Eurydice“ (1638), 
das Buchner für eine fürstliche Hochzeit verfasste. Judith P. Aikin: August Buchners „Die 

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



198 Aufnahme der Versreform

Der Hiat wird nicht grundsätzlich vermieden, erscheint allerdings auch nur in 
zwei harmloseren Fällen (Vers 14: „wie er“ und „Pascha essen“, Vers 26). Wo das 
e apokopiert wird, um den Hiat zu vermeiden, wird es nicht konsequent apostro-
phiert (Vers 2: „Aug vnd“ in den zitierten Versen, später noch „Auf meine Seel/ 
vnd gürte dich“, Vers 25; „Fried vnd Ruh“, Vers 49; dagegen aber Vers 57: „Ein’ 
vnerschöpffet’ Ewigkeit“), genauso wenig wie dort, wo es ohne Begründung apo-
kopiert wird („Glaub“ im ersten Vers). Merkwürdigerweise werden dagegen die 
von Opitz sanktionierten und nicht durch Apostroph zu markierenden Synkopen 
„geh’t“ (statt „gehet“) und „steh’t (Vers 1 und 3) bei Buchner apostrophiert. Man 
muss natürlich auch hier wieder in Betracht ziehen, dass solche Dinge auf Eigen
mächtigkeit, Unverständnis oder Unaufmerksamkeit des Druckers zurückgehen 
können. 
Die Apokope in „schlecht Brod“ (statt „schlechtes Brod“, Vers 7) ist nach Opitz 

nicht erlaubt, vor allem aber dürften Opitz die Synkope „nein“ statt „hinein“ 
(Vers 9) und die Synärese „zun“ (statt „zu den“, Vers 22) nicht gefallen haben. 
Buchner, der schon 1626 an Werders Tasso-Übersetzung die fehlende Markierung 
des Plurals getadelt hatte und die entsprechende Regel auch in seine Poetik auf
nehmen wird, macht trotzdem 1628 noch genau diesen Fehler: „zu groß und ho-
hen Sachen“, heißt es Vers 67, statt „zu großen und hohen Sachen“. Gelegentlich 
finden sich unschöne Inversionen wie „Von Jaspis jhre Mawren seyn“ (Vers 41) 
und „All’ Höllen macht auff sie nein wollte dringen“ (Vers 40). Die zuletzt zitierte 
Apokope „All’ Höllen“ illustriert zudem, dass Buchner – wie von Opitz gefor-
dert – davon ausgeht, dass auch das aspiererte h einen Hiat verursacht.

Auf der anderen Seite beherrscht Buchner schon viele Regeln. Die Reime sind 
rein, es gibt kaum noch Flickwörter, keine Fremdwörter und die Verse alternie-
ren, von ganz wenigen Ausnahmen abgesehen, regelmäßig und erreichen be-
reits die Opitzsche Glätte. Nur in zwei Versen hat Buchner Schwierigkeiten mit 
den trennbaren, also auf der ersten Silbe betonten Verben. Gleich im zweiten 
Vers – „Als wo das Aug vnd Finger jhn hin leitet“ stellt Buchner das „hin“ in die 
Senkung. Das ist genau dasselbe Problem, das Opitz in der „Poeterey“ mit dem 
Wort „obsiegen“ hat: diese Verben sind weder rein alternierend noch daktylisch 
gut zu gebrauchen. Noch schlimmer ist der sowieso schon durch seine Wortstel-
lung und die Synkope „nein“ problematische Vers 40: „All’ Höllen macht auff sie 
nein wollte dringen“, in dem das „auff“ und das „nein“ in der Senkung stehen 
sollen. 

Bußfertige Magdalena“ (1636). In: Daphnis 22 (1993), S. 1–26 hat eine weitere Dichtung Buch-
ners wiederentdeckt und ediert. 

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



199

3	 Christoph Coler und die Du Bartas-Übersetzung Andreaes

Ein höchst interessanter Beleg für den kommenden Wandel ist Andreaes Überset
zung von Du Bartas „Triomphe de la Foi“, die 1627 in Straßburg erscheint. Ihre 
ersten Verse lauten: 

Früh/ als der Morgenstern herfür gieng anzuschawen 
Der Sonnen purpurglantz/ kam mir für ein gesicht/  
Als daß kein eitler Traum/ ich sah wie ich bericht/  
Ein prächtigen triumph der zierlichen Jungfrawen.13

Das sind offensichtlich Alexandriner nach französischem Modell. Beachtet wird 
die Silbenzahl, die Regel für die Zäsur und die Regel für das Versende. Wie die 
Folge deutlich macht, wird außerdem der Hiat vermieden und das apokopierte e 
bereits durch einen Apostroph markiert:

O Sonn’ in ewigkeit treib das Gewülck zu rücke

Hin vber das gemäur der Welt sich heb’ im schwunge14

Trotzdem zeigen zahlreiche Verse – wie der zitierte vierte Verse der ersten Stro-
phe mit seinen zwei Doppelsenkungen in „prächtigen“ und „zierlichen“ – dass es 
nicht die Regeln der „Poeterey“ sind, die hier zur Anwendung kommen, sondern 
die ‚französischen‘ Regeln des „Aristarch“. Darauf verweist auch die Widmung 
dieser Übersetzung, wenn Andreae dort schreibt, dass er „dem französischen 
Stil“ nicht gleichgekommen sei, dennoch aber seine Verse als eine Huldigung an 
Opitz verstanden wissen will.15

Auf der anderen Seite gibt es allerdings in der Du Bartas-Übersetzung Verse, 
die im Sinne der französischen Regeln grob fehlerhaft sind:

Durch Geiste= Blutt= Wasser= Tauff; niemand sie von jhm treibt.16

Dieser Vers hat auf jeden Fall keine Zäsur nach der sechsten Silbe, genauso wenig 
wie dieser: 

Denn wer jhr vngestalt sieht/ den sie wol erleidet.17

13 	Guillaume de Saluste Du Bartas: Triumph deß Glaubens in hoch Teutsch gebracht/ von Ioh. 
Val. Andreae. [Straßburg] 1627, S. 1. Vgl. zu dieser Übersetzung Gilles Banderier: Johann Va-
lentin Andreae, rosicrucien et traducteur de Du Bartas. In: Le lent brassement des livres, 
des rites et de la vie. Mélanges offerts à James Dauphiné. Hg. v. Monique Léonard  u.a. Pa-
ris, 2009, S. 547–571. Zur Rezeption von du Bartas außerdem Gilles Banderier: Du Bartas et 
l’Allemagne. In: Studia neophilologica 74/2 (2002), S. 171–179.

14 	Du Bartas: Triumph deß Glaubens S. 1f.
15 	Du Bartas: Triumph deß Glaubens f. A1v.
16 	Du Bartas: Triumph deß Glaubens S. 23.
17 	Du Bartas: Triumph deß Glaubens S. 3.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



200 Aufnahme der Versreform

Ob solche Verse auf das Unverständnis Andreaes oder auf die Nachlässigkeit des 
‚Korrektors‘ Coler zurückgehen, ist nicht mehr zu klären. Ein Vers aus Andreaes 
„Grablied und Ehrendanck Herrn Johann Jacob Engelharten“, in dem Andreae 
das Wort „lebendig“ in einer metrisch höchst ungeschickten Weise verwendet 
– „Jhr seyt todt lebendig/ ich bin lebendig todt“ – bringt es unter den Metrikern 
der zweiten Hälfte des Jahrhunderts dann sogar zu zweifelhafter Berühmtheit, 
insofern er die Frage impliziert, ob man „lebendig“ auf der dritten Silbe betonen 
kann.18

Aus verstechnischer Perspektive schwankt der gesamte Band damit zwischen 
allen Techniken und Traditionen. Er enthält nämlich nicht nur die Übersetzung 
des „Triomphe de la Foi“ in mehr oder weniger französischer Technik, sondern 
auch noch eine ganze Reihe eigener Dichtungen von Andreae. Die meisten von 
diesen sind in silbenzählende Liedstrophen und bieten die üblichen Silbenver
stümmelungen („auffz’geben“, „g’wissens“). Nur zwei weitere Gedichte sind 
noch in Alexandrinern nach französischem Modell verfasst.19 Am Ende des Ban-
des finden sich schließlich zwei Gedichte von Christoph Coler (Köler), die bereits 
den neuen Regeln der „Poeterey“ gehorchen. Damit sind hier in einem einzigen 
Band alle Techniken der Zeit vertreten.
Dieses merkwürdige Gemisch dürfte damit zu erklären sein, dass Matthias 

Bernegger nicht nur den Druck dieses Bandes in Straßburg überwacht hatte, son
dern auch den bereits genannten Christoph Coler, einen Freund und Schüler von 
Opitz, damit beauftragt hatte, die Übersetzung Andreaes entsprechend den neu-
en Regeln von Opitz zu korrigieren. Dies berichtet Coler brieflich mit einem ge
wissen Stolz an Opitz selbst.20 Das erklärt allerdings immer noch nicht, warum 
die Verse der Du Bartas-Übersetzung nach französischem Modell verfasst sind 
und nicht nach den Regeln der „Poeterey“, wie sie Coler schon beherrscht. 
Eine mögliche Erklärung wäre, dass Bernegger – der in Zincgrefs Ausgabe 

der „Teutschen Poemata“ von 1624 involviert war und also die Regeln des dort 
veröffentlichten „Aristarch“ gut kannte – Andreae, der kurz nach 1624 mit seiner 
Übersetzung des Du Bartas begonnen haben dürfte – die „Teutschen Poemata“ 
in der Ausgabe Zincgrefs hatte zukommen lassen, was das Lob von Opitz in der 
Widmung der Du Bartas-Übersetzung erklären würde. Andreae hätte dann ver-
sucht, den Regeln des „Aristarch“ zu folgen und Coler hätte später diese Überset-
zung noch einmal überarbeitet, ohne allerdings zu versuchen, sie den Gesetzen 
der „Poeterey“ anzupassen. 

18 	Vgl. unten S. 256f.
19 	„Grablied vnd Ehrendanck” für Johann Jacob Engelhart und „Deß Herren Christi Geiß-
lung“ für Johann Saubert, vgl. Du Bartas: Triumph deß Glaubens S. 47ff. und S. 56ff.

20 	Vgl. den Brief vom 29. 4. 1627 in Martin Opitz: Briefwechsel S. 547ff. Zu Coler vgl. Max Hippe: 
Christoph Köler, ein schlesischer Dichter des siebzehnten Jahrhunderts. Breslau 1902. Im 
Anhang dort eine Auswahl seiner deutschen Gedichte. Weitere seiner Gedichte liegen in 
verstreuten Neuausgaben vor, vgl. die Zusammenstellung von Klaus Garber in Killy Litera-
turlexikon Bd. 6, S. 546–547. 

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



201Christoph Coler und die Du Bartas-Übersetzung Andreaes

Colers eigene Gedichte am Ende dieses Bandes – dem Lob von Opitz, Andreae 
und Du Bartas gewidmet – bezeugen nämlich ohne Zweifel bereits eine gewisse 
Meisterschaft in der neuen Technik der „Poeterey“:

O Teutschland/ ob du schon in diesen schweren Kriegen 
Gutwillig selbsten dir zu Füssen darffest liegen/  
	 Vnd wirst jetzt allererst der frembden Völcker raub;  
	 So schwingstu doch auffs new’ herfür dich auß dem staub’/  
Vnd streichest in die Lufft. Nun kanstu triumphiren 
Jn deiner dienstbarkeit/ mit newem Opitziren.21

Wie auch immer der Band zustande gekommen ist – Andreae selbst hat keine 
weiteren Versuche in der neuen Technik unternommen. In seinen späteren Dich-
tungen – etwa in dem Band „Leben Lehr und Leiden Christi“, Straßburg 1632 – ist 
er wieder ganz zur Technik der Knittelreime zurückgekehrt. 1646 heißt es in ei-
nem Brief an Herzog August d. J. von Braunschweig-Wolfenbüttel, er sei in seiner 
Jugend zwar „auch vnder den Pritschen Meistern gewesen“ und habe mit den 
alexandrinischen Versen in der Übersetzung von Du Bartas einen Versuch ge-
macht. Weil er aber „damahlen Nichts Von den Opitianischen reguln gewußt“ 
habe, müsse er sich der „heilosen arbeit“ mehr schämen als rühmen.22 Christoph 
Coler dagegen bleibt Zeit seines Lebens dem Meister treu. Mit seiner „Laudatio“, 
1639 in Breslau vorgetragen, nachdem Opitz in Danzig gestorben war, wird er 
zum ersten Biographen von Opitz. 
Merkwürdig ist vielleicht, dass Coler im Anhang der „Anhange vnterschied-

licher außgesuchter Getichten anderer mehr teutscher Poeten” den Zincgref den 
„Teutschen Poemata“ angefügt hatte, fehlt.23 Die Gedichte, die aus seiner Straß
burger Zeit erhalten sind, zeigen auf jeden Fall, dass er nicht nur zu den ersten 
gehört, die sich die neue Technik angeeignet haben, sondern, ganz wie Opitz, 
auch den leichten Ton des Petrarkismus beherrscht. Der Anfang einer „Elegie“ 
auf eine Hochzeit in Straßburg aus dem Jahr 1627:

Jhr/ die jhr wissen wollt/ warumb ich allzeit bleibe 
By meiner Chrysia, vnd von der Liebe schreibe; 
	 Sollt wissen/ daß mich nicht die zarte Companie 
	 Der Musen hat gelehrt die newe Poesie. 
Es ist ein Göttlich Bild/ ein schönes vngehewer/ 
Das lehnet willig mir auß seinen Augen Fewer; 
	 Es mir ein reichen Geist durch Honig-Küsse seelt/ 

21 	Du Bartas: Triumph deß Glaubens S. 73.
22 	Opitz: Briefwechsel S. 551.
23 	Dies auch der Eindruck, den die Ausgabe der „Teutschen Poemata“ in der Staatsbiblio-
thek Berlin (Sign. Yh 9403) erweckt, der mehrere Gedichte Colers (darunter das folgende) 
angebunden sind. Der Hinweis auf diese Gedichte in Opitz: Briefwechsel S. 532. Dort auch 
der Hinweis auf eine in den Katalogen der Buchmesse für 1627 bereits angekündigte Ausga-
be der „Teutschen Getichte“ Colers, die dann aber nicht zustande gekommen ist. 

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



202 Aufnahme der Versreform

	 Vnd meinen alten Mensch gantz ausser mir verhölt. 
Wann jhre guldne Haar herab den Nacken fliegen/ 
So kan mir meine Faust nicht mehr darnider liegen: 
	 Wann sie ein Bändlein ein in jhre Locken windt/ 
	 Jch auch auff diß manier die newen Verße bind. 
Vnd wann sie jhrem Lieb ein lieblich Liedlein singet/ 
Der sinnige Poet von seinem auch erklinget: 
	 Wann sie spatzieren geht/ vnd leget sich zur ruh/ 
	 So fällt mir eben auch bald diß/ bald jenes zu. 
Jn summa was sie thut/ ißt/ trinckt/ steht auff/ geht nider/ 
So reimen sich darauff deß Kölers teutsche Lieder.24

4 	 Ausbleibende Rezeption 1624–1630

In Nürnberg, der Stadt der Meistersinger, war man 1625 noch auf einem ganz 
anderen Niveau als in Straßburg. Die „Emblemata sacra“ von Johann Saubert be-
dienen sich noch nicht einmal der französischen Technik: 

Wann sich das Fleisch muß von dem Geist 
Lassn creutzigen/ O diß hart beißt. 
Es ist das gröste Creutz vnd Schmertz 
Biß überwindt ein Christlich Hertz. 
Vnd zwar es geb sich nur darein/ 
Das Fleisch muß doch gecreutzigt seyn/ 
Welches geschicht/ wann man täglich 
Wid’r eine lust behelt den Sieg.25

Das sind Knittelreime, silbenzählend und ohne die Betonung zu beachten. Ganz 
im Sinne von Johann Valentin Andreae (mit dem Saubert auch verwandtschaft-
lich und kirchenpolitisch verbunden war), zeugen diese Verse zwar von einem 
intensiven Bemühen um Frömmigkeit, sind stilistisch aber ohne überflüssige 
„Grübelei“ verfasst, wie es bei Andreae 1619 geheißen hatte. Wo die Silbenzahl 
nicht stimmt, lässt man eine Silbe aus („Lassn“, „Wid’r“, „Christlich“) oder fügt 
ein Wort hinzu, auch wenn es semantisch keinen Sinn hat („zwar“). Von Reinheit 
der Reime kann keine Rede sein („täglich“ auf „Sieg“, das von Saubert offensicht-
lich „Siech“ ausgesprochen wird). 
1626 erscheint die „Tuba novissima“ von Johann Matthäus Meyfart. Auch er 

gehört wie Andreae und Saubert zu den lutherischen Pfarrern, die sich der Dich-
tung als Medium der Frömmigkeitseinübung bedienen. Die dritte Predigt endet 

24 	Christoph Coler: Hochzeitgesänge/ Deß Ehrenvesten vnd Fürgeachten Herren Johann Fri-
derich Kastens/ Vnd Der Viel-Ehren-tugend-reichen Jungfrawen Catharina Stedelin. Straß-
burg 1627.

25 	Johann Saubert: Duodekas Emblematum sacrorum. Nürnberg 1625. Erstes Emblem.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



203Ausbleibende Rezeption 1624–1630

mit dem Lied „Jerusalem du hochgebawte Stadt“, das zu einem der bekanntesten 
lutherischen Kirchenlieder werden sollte:

Jerusalem du hochgebawte Stadt/ 
Wolt Gott/ wer Jch in dir! 
Mein sehnlich Hertz so groß Verlangen hat/ 
Vnd ist nicht mehr bey mir! 
Weit über Berg vnd Thale/ 
Weit über blache Feld/ 
Schwingt es sich überale 
Vnd eylt aus dieser Welt.26

Wenn Meyfart die Vorschriften von Opitz schon gekannt hat, hat er sich nicht an 
sie gehalten: die Ergänzung des Schluss -e in „Thale“ und vor allem in „überale“, 
genauso wie die Apokope in „groß Verlangen“ sind nicht im Sinne von Opitz. 
Dennoch stehen die acht Strophen des Liedes in keinem Vergleich etwa zu den 
Versen von Saubert. Wahrscheinlich hat sich Meyfart durch Nachahmung Luthers 
zu seinen regelmäßigen Jamben inspirieren lassen. Noch 1634 schreibt Meyfart 
in seiner „Rhetorica“ Verse, die keine Kenntnis der „Poeterey“ vermuten lassen:

Wie sol ich deine Blindheit groß genug beweinen 
Wie kan ich deine Seligkeit noch trewer meinen/ 
Du schöne Stadt Capernaum/ 
Die du bißher in hohem Ruhm 
Vnd hast die reiche Thaten mein/ 
Welche fast nicht zuzehlen seyn/ 
Vndanckbarlich vergessen?27

Weniger erstaunlich dagegen sind die Lieder und Gedichte, die Anna Ovena 
Hoyers seit 1628 schreibt und publiziert. Wenn sie noch bis 1650 silbenzählende 
und nach den Prinzipien des 16. Jahrhunderts gereimte Verse schreibt, dürfte das 
damit zusammenhängen, dass sie als bürgerliche Frau, die zudem in Schweden 
lebte, einen erheblich schwereren Zugang zur neuen höfischen Kunstdichtung 
gehabt haben dürfte – wenn sie einen solchen Zugang überhaupt hatte haben 
wollen.28 Wahrscheinlich ist, dass sie ihre Verse gar nicht innerhalb desselben 
Wertesystems einer Kunstdichtung wahrgenommen hat. 

26 	Johann Matthäus Meyfart: Tuba novissma. Coburg 1626. Ndr. Tübingen 1980, hg. v. Erich 
Trunz, S. 85. Zu diesem Lied vgl. Erich Trunz: Johann Matthäus Meyfart. Theologe und 
Schriftsteller in der Zeit des Dreißigjährigen Krieges. München 1987, S. 284ff.

27 	Johann Matthäus Meyfart: Teusche Rhetorica Oder Redekunst. Coburg 1634, S. 376. Trunz: 
Meyfart S. 298, der auf diese veralteten Verse aufmerksam gemacht hat, weist darauf hin, 
dass 1654 in einer zweiten Auflage der „Rhetorica“ die Verse umgearbeitet worden sind. 
Diese zweite Auflage war mir leider nicht zugänglich.

28 	Anna Ovena Hoyers: Geistliche und Weltliche Poemata. Hg. v. Barbara Becker-Cantarino. 
Tübingen 1986. Dort im Nachwort der Herausgeberin S. 93f. zu den Prinzipien von Hoyers 
Versgestaltung.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



204 Aufnahme der Versreform

Ebenfalls 1626 erscheint in Frankfurt der „Teutsche Phoenix“, das einzige 
deutschsprachige Werk des vor allem als neulateinischer Dichter bekannten Cas-
par von Barth.29 Seine ersten Verse lauten:

O außerkohrne Cron/ O fürbündige Blum/ 
O schönstes Meysterstück/ von vbermenschlichem Rhum/ 
Ein Kern/ ein Ehr/ ein Zierd/ der himmlischen Weißheit/ 
Zum Spigel welche dich hat jhrer Krafft bereyt. 
O vnsterbliches Bild der Selbst-Unsterbligkeit/ 
O Contrafet/ Figur/ abdruck/ der Herrligkeit/ 
Die in sich selbst/ von sich/ durch sich/ in Ewigkeit 
Besteht/ bleibt ausser forcht deß Wandels vnd der zeit.30

Das sind Alexandriner nach französischem Modell, wie sie Tobias Hübner und 
Georg Rudolf Weckherlin geschrieben haben. Die Betonung liegt auf der sechsten 
Silbe, vor der Zäsur und am Ende des Verses, dazwischen wird die Betonung 
aber nicht beachtet. Doch selbst die Einhaltung dieser leichten Regeln gelingt 
Barth – der in seinen neulateinischen Dichtungen die schwierigsten Formen mei-
stert – nicht. Die Silbenzahl der Verse schwankt zwischen zehn und sechzehn, 
die Zäsur nach der sechsten Silbe beachtet Barth bisweilen nicht, wie hier im 
zweiten Vers:

Weicht von mir auff ein zeit/ Griegischer Musae Rhum/ 
Auch Römischer Sprache Krantz/ in welche das Christenthum 
Zu vbersetzen schön/ mit Versen allerhandt/ 
Durch Gottes Gnade ich ins Mittel bin gesant. (S. 5)

Das ist umso erstaunlicher, als Barth vor Silbenverstümmelungen nicht zurück-
schreckt und es ihm also leichtgefallen wäre, Zäsur und Silbenzahl einzuhalten. 
Formen wie „zeichn“ statt „zeichen“ (S. 77), „schupn“ statt „schuppen“ (S. 78), 
„welln“ statt „wellen“ (S. 79) oder „Genad“ statt „Gnade“ (S. 5) finden sich mehr-
fach auf jeder Seite, manchmal in einem Vers:

Auch weichet von der Stell seinr ghabten müh vnd wohn/ (S. 4)

Dieser Vers veranschaulicht außerdem, dass die Freiheiten in der Wortstellung, 
die sich Barth herausnimmt, zu Unverständlichkeit führen, denn der Vers wird 
nicht verständlicher, wenn man ihn im Kontext zitiert:

29 	Auf Barth in diesem Sinne hingewiesen hat Trunz: barocker Langvers S. 261. Zu Barth vgl. 
aber vor allem Johannes Hoffmeister: Kaspar von Barths Leben, Werke und sein Deutscher 
Phönix. Heidelberg 1931, dort S. 143–141 zur metrischen und stilistischen Kritik der Verse 
Barths. Zum Verhältnis Barth – Opitz vgl. Kühlmann: Gelehrtenrepublik und Fürstenstaat 
S. 255–266. Instruktiv auch die Annotationen Barths in seinem Exemplar von Opitz’ „Poema-
ta“, vgl. George Schulz-Behrend: Caspar Barth und sein Exemplar von Martin Opitz’ „Acht 
Bücher deutscher Poematum“. In: Daphnis 11/3 (1982), S. 669–682.

30 	Caspar Barth: Teutscher Phoenix. Frankfurt/M. 1626, S. 3. Der Text ist als Nachdruck enthal-
ten in Hoffmeister: Barths Leben, ohne neue Seitenzählung. 

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



205Ausbleibende Rezeption 1624–1630

Daß alles was da lebt/ den auffgang in der Zeit 
Dem Nidergang verpflicht/ stetter Bestendigkeit. 
Auch weichet von der Stell seinr ghabten müh vnd wohn/ 
Was gestern war/ heut ist/ des morgens Station. (S. 4)

Zahlreiche Fremdwörter finden sich („Sind nit das Sein vnd das Nichts/ so weit 
separirt, | Das durch kein mügligkeit sie werden Coniungirt?“, S. 76) und unreine 
Reime („Thorn“ [statt „Thoren“] auf „Zorn“, S. 76; „sind“ auf „Sünd“, S. 27; „ab-
scheid“ auf „frewd“, S. 15 oder das oben zitierte „allerhandt“ auf „gesant“). Von 
einer Vermeidung des Hiats kann ebenfalls keine Rede sein.

Wenn Barth 1626 solche Verse schreibt, ist das vor allem deshalb erstaunlich, 
weil er aus seiner Heidelberger Zeit mit Opitz persönlich bekannt war. Noch 1629 
steuert er zu Opitz’ „Deutschen Poemata“ ein Widmungsgedicht bei, so dass 
die Freundschaft also unter seinem Desinteresse für die Regeln der „Poeterey“ 
nicht gelitten zu haben scheint. Für Opitzens theoretische Neuerungen hat sich 
Barth nicht interessiert, geschweige denn den Versuch gemacht, sie zu verstehen. 
August Buchner, der ebenfalls mit ihm befreundet ist, hat ihm das höflich, aber 
deutlich auch mitgeteilt.31 
1629 erscheint Daniel Möglings Übersetzung von Philipp Sidneys Schäferro-

man, der „Arcadia“.32 In sie eingearbeitet sind zahlreiche Gedichte, darunter vor 
allem Sonette. Mögling hat sie als Form entweder nicht erkannt oder sich für die 
Form nicht interessiert. Interessiert hat er sich ebenfalls nicht für die Betonung, 
ganz zu schweigen von regelmäßiger Alternation, dem Verbot von Apokopen 
und Synkopen, Fremdwörtern, Inversionen oder der „tut“-Konstruktion. Die fol
gende Übersetzung eines der Sonette ist so schlecht, dass sie vollständig zitiert 
werden muss. Pamela entschuldigt sich bei einem Baum dafür, dass sie in seinen 
Stamm ein Liebesgeständnis einkerbt:

Schöner Baum! Diß Orts Ehr vnd Zierd! 
Deß Spitzen biß an Himmel rührt/ 
	 Mit den geraden ästen sein. 
Bekennen will ich gern/ das ich groß vnrecht han 
	 Dich z’wunden/ vnnd mein Gedancken dir z’graben ein; 
Vnd dir zu meinem Trost/ solch Gewalt zulegen an.

Doch den Fähler mir condonir, 
Weil ich in meinem Hertzen spür 
	 Ein viel grössern vnd bittern Schmertz. 

31 	Vgl. Hoffmeister: Barths Leben S. 140, der dort Anm. 12 einen Brief Buchners ohne genaue 
Angabe zitiert.

32 	Zur Identifikation des Übersetzers vgl. Friedrich Seck: Wer hat Sidneys „Arcadia“ ins Deut-
sche übersetzt? In: Wissenschaftsgeschichte zum Anfassen. Von Frommann bis Holzboog. 
Hg. v. Günther Bien  u.a. Stuttgart-Bad Cannstatt 2002, S. 239–244.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



206 Aufnahme der Versreform

Mein Augen/ die Verräthr/ han mir Angst causirt 
	 Wie? Wann ich gegen mich selbst grausamb bin ohn Schertz 
Meynst dann/ daß gegen dir ichs besser machen würd?

Gott woll/ daß du stäts wachst vnd deyhst! 
Meinr keuschen Lieb ein Zeuge seyst! 
	 Vnd daß die zarte Rinden dein 
Jm Wachstumb/ auch die Verß mach wachsen alle Jahr/ 
	 Damit man mög verstehn/ welchs meine Wahl that seyn; 
Vnd vnser beeder Namn durch d’Welt werdn offenbahr!

Vnd jhr/ O heilige Gottheit! 
Die vnsern Willn regiern allzeit/ 
	 Durch vnendliche Weißheit schon: 
Verschafft/ daß mein Amant sehe von Tag zu Tag 
	 Daß/ wie sein Lieb vrsacht meine promission; 
So sein promission Vrsach mein Lieb ohn Klag.33

Das ist kein besonders schlimmes Beispiel, sondern im ganzen Roman die Regel. 
1638 hat der Verleger deshalb niemand geringeren als Opitz selbst um neue Über-
setzungen der Gedichte gebeten. Das zitierte Gedicht lautet in der neuen Fassung 
jetzt (in vers commun und in Sonettform, wenn auch drucktechnisch nicht als 
solche hervorgehoben): 

Jch thue Gewald/ O Hochbegründte fichte/ 
	 Mit meiner schrifft/ ich thue Gewald an dir/ 
Daß ich in dich verzeichne mein Gedichte/ 
	 Daß meine Hand verwundet deine Zier/ 
Gräbt ein das leidt von meiner Wunden hier. 
	 Daß ich diß thue vervrsacht mein Gesichte. 
Vnd weil ich selbst bin grawsam gegen mir/ 
	 Was wunder ists was ich an dir verrichte? 
Du werdest/ ach! Ja nimmer nicht zu nichte/ 
	 Daß meine Lieb’ auch mit dir wachsen kann/ 
	 Vnd were so durch dich stets kundt gethan. 
Jhr Götter schenckt der Liebe diß gewichte/ 

33 	Mögling übersetzte allerdings nicht das englische Original, sondern eine französische 
Übersetzung, wie schon dem Titel zu entnehmen, vgl. Philip Sidney: Arcadia der Gräfin 
von Pembrock. Anfangs in Englischer Sprach beschrieben […] Nachmalen von vnterschied-
lichen vornehmen Personen ins Frantzösische; Nun aber auß beyden in vnser Hochteut-
sche Sprach/ fleissig vnd trewlich übersetzt Durch Valentinum Theocritum von Hirschberg. 
Frankfurt/M. 1629, S. 579.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



207Ausbleibende Rezeption 1624–1630

	 Wie meine Trew jhm seinen vorsatz giebt/ 
	 Daß seine Trew stets meinen vorsatz liebt.34

Wesentlich weiter als Mögling war 1626 schon Johann Sebastian Wieland gewe-
sen, Pfarrer im schwäbischen Kohlstetten. In seinem Epos „Urach“ hält Wieland 
die Silbenzahl und die Zäsur bei seinen Alexandrinern ein, achtet aber weder 
auf regelmäßige Alternation noch auf die anderen Vorgaben von Opitz. 1633 
entschuldigt er sich in der Vorrede zu seinem Epos „Der Held von Mitternacht“ 
für diese frühe Verfehlung. Obwohl er damals schon „deß fürtrefflichen Mar-
tini Opitij Arbeit“ „zur Hand bekommen“ habe, hätte er „den Handgriff nicht 
gleich ersehen“. Das wolle er jetzt wiedergutmachen. Sein neues Epos unterwerfe 
er „der censur Herrn Danielis Heinsij, als der Poeten hochfliegenden Adlers“, 
„von welchem in Holländischer Sprache/ erstlich diese Art der Versen/ vielleicht 
auf absehen der Frantzösischen/ jhren Anfang löblich vnd glücklich“ genommen 
habe.35 Die ersten Verse des Epos lauten:

Ach daß in meinem Haupt jetzt gnugsamb Threnen weren! 
Daß ich beklagen köndt wie ich es thue begeren/ 
Den/ der mit seinem Lob/ erfüllet hat die Welt/ 
Vnd so gantz Ritterlich behalten offt das Feldt. 
Der hochseeligste Held ist nu dem Todt ergeben. 
Der Glorwürdigste Held geendet hat sein Leben.

1625 waren am anderen Ende Deutschlands die „Divitiae poeticae“ des Holstei-
ner Pfarrers Heinrich Hudemann erschienen. Nach sechs Büchern mit lateini-
scher Dichtung enthalten sie auch ein Buch mit deutschen Gedichten, darun-
ter ein Alexandriner-Sonett. Wie Erich Trunz vermutet, dürfte Hudemann, wie 
Opitz, die Gedichte von Heinsius (einen Brief von ihm druckt Hudemann im An-
hang) als Modell genommen haben. Hudemann kommt dabei schon relativ weit:

			       Sonnet  
	 	 	 Von der Zeit.

Gleich wie des Neptuns Frewd/ daß blawe Wasser fliesset 
Mit schnellem stillen Lauff/ welchs jedermann geniesset/ 
	 Daß wirs vermercken kaum; Also die edle Zeit/ 
	 Darin wir leben all/ auch mit Geschwindigkeit 

34 	Zit. nach der Auflage 1646, die Opitz verkaufsfördernd schon im Titel als Übersetzer der Ge-
dichte nennt vgl. Philipp Sidney: Arcadia Der Gräffin von Pembrock. Jn Englischer Sprach 
geschrieben/ auß derselbigen Frantzösisch/ vnd auß beyden erstlich Teutsch gegeben durch 
Valentinum Theocritum von Hirschberg: Hernach allenthalben auffs new vbersehen vnd 
gebessert: die Gedichte aber vnd Reymen gantz anders gemacht vnd vbersetzt Von dem Ed-
len vnd Vesten Martin Opitz. Leiden 1646, Bd. 2, S. 930f. Auch Opitz hat allerdings viele der 
Sonette nicht in Sonettform übersetzt.

35 	Johann Sebastian Wieland: Der Held von Mitternacht. Heilbronn 1633, f. )()( ijr. Vgl. Trunz: 
Barocker Langvers S. 261.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



208 Aufnahme der Versreform

Hinläuffet/ wann wir nicht jhr köstligkeit recht achten/ 
Vnd vnsers Leben End gebürlich thun betrachten; 
	 Die vngewisse Stund deß Todts verborgen ist/ 
	 Welch doch zu jhrer Zeit vns treffen wird gewiß/ 
Auff daß mit frechem Muth wir vns nicht hoch erheben/ 
	 Sondern zu aller frist im anvertrawten Stand 
	 Verüben/ waß gereicht zum eigene[n] Wolstand/ 
Vnd auch gemeinen Nutz: dann die wohl/ vnd recht leben/ 
	 Die immerdar mit des Gewissen Sauberkeit 
	 Zu leben lenger/ vnd zu sterben seyn bereit.36

Auch wenn Hudemann die Kunst der regelmäßigen Alternation noch nicht ganz 
beherrscht („dann die wohl vnd recht leben“), so doch schon weitgehend. Er be-
achtet die Zäsur und die Reinheit der Reime und verzichtet auf grobe Silben-
verstümmelungen. In anderen Gedichten zeigt sich dagegen die Berechtigung 
der Opitzschen Regeln zum Umgang mit Fremdwörtern, des Verbots von „tut“-
Konstruktionen, Füllwörtern („wol“) und Inversionen. Hier fällt Hudemann auch 
wieder zurück in das willkürliche Verstümmeln und Ergänzen von Silben um 
des Metrums oder Reims willen („ewr“, „Meisterinne“, „ein [!] Freundinne“):

An Vlyssem Themistium/ Von seiner Braut.

Natura/ welche ist die Mutter aller Sachen/ 
Alß sie einmahls gewolt die schönste Jungfraw machen/ 
	 So jetzt zu finden ist/ hat sie formieret fein 
	 Die Cajam/ welche wird ewr Ehrenfrewde seyn: 
Venus der Nimfen Kron/ der Zierde Meisterinne 
Sie wol geschmücket hat; Sie ist auch ein Freundinne 
	 Jhrs Sohns Cupidinis/ sein Bogen ist jhr Mund/ 
	 Wann sie Euch lachet an ohn Pfeil seyd Jhr verwundt: 
O wunderkünstlich Werck Naturae/ O der Frawen 
Fürnembste Preis/ ich sag/ wann ich sie thu anschawen/ 
	 Vnd daß ich jhr Gestalt/ so viel geschehen kan/ 
	 Durch meiner Feder lob ein wenig zeige an/ 
So ist jhr Angesicht/ fürnemblich jhre Wangen 
Die in gar runder art einander thun vmbfangen 
	 Mit weissen Helffenbein/ vnd Purpur vberkleidt/ 
	 Daß sie die Rosen all auch vbertreffen weith:37

36 	Heinrich Hudemann: Divitiae poeticae. Hamburg 1625, S. 208. Vgl. Erich Trunz: Henrich 
Hudemann und Martin Ruarus, zwei holsteinische Dichter des Frühbarock. In ders.: Deut-
sche Literatur zwischen Späthumanismus und Barock. München 1995, S. 287–349, hier S. 304. 
Der Aufsatz von Trunz war zuerst schon 1935 erschienen. 

37 	Hudemann: Divitiae poeticae S. 204f.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



209Ausbleibende Rezeption 1624–1630

1630 erscheinen in Danzig die „Trauer- und Treugedichte“ von Johannes Plavius, 
deren Einzeldrucke in Gelegenheitsschriften bis 1624 zurückreichen.38 Der Band 
ist in einem einzigen Exemplar erhalten und nach wie vor nur in dem Abdruck 
zugänglich, den Heinz Kindermann 1939 veranstaltet hat. Der Sonett-Zyklus der 
„Lehr-sonnette“, der den dritten Teil der „Trauer- und Treugedichte“ bildet, ist 
der erste Sonett-Zyklus in deutscher Sprache, noch vor dem „Krieg und Sieg Chri-
sti“ Dietrichs von dem Werder (1633) und den Lissaer „Sonneten“ von Andreas 
Gryphius (1637). 
Plavius beherrscht das Prinzip der natürlichen Wortbetonung, hält sich aber 

nicht an das Gebot der strikten Alternation, sondern bedient sich schon zu die-
sem frühen Zeitpunkt auch daktylischer Strukturen. In den Sonetten verwen-
det er, worauf Achim Aurnhammer hingewiesen hat, nicht nur Alexandriner, 
sondern auch fünfhebige Jamben und trochäische Vierheber. Außerdem hält er 
sich nicht strikt an die vorgegebenen Reimformen.39 Gegen die Gebote der „Poe
terey“ verwendet Plavius massiv Binnenreime. Vor allem aber synkopiert er – 
wenn auch selten – Silben und zwar nicht nur das tonschwache e: „Der kleine 
Venus-sohn/ d’ vormahls war ein fischer“, „Der Venus jtzt verspricht einn grünen 
myrten-krantz:“,40 oder etwa auch der achte Vers in dem unten zitierten Sonett: 
„So macht er sich bereit zu gehn/ wenn’s Gott gefällt.“ Plavius hält sich nicht 
konsequent an das puritas-Gebot von Opitz und verwendet gelegentlich Fremd-
wörter, auch lateinische Götternamen dekliniert er nicht deutsch, sondern latei-
nisch („Vestae“, „Junonis“). Allerdings hält er sich bereits an das Hiat-Verbot und 
apostrophiert das ausgefallene e.
Manche seiner Sonette erreichen einen gleichmäßigen Silbenfall, der den Idea

len von Opitz vollauf gerecht wird und schon auf dem Niveau von Fleming oder 
Gryphius ist. Sehr Opitzianisch ist auch die kunstvolle Handhabung des En
jambements (bis zur Zäsur des nächsten Verses):

38 	Johannes Plavius: Trauer- und Treugedichte. In: Danziger Barockdichtung. Hg. v. Heinz 
Kindermann. Leipzig 1939, S. 43–164. Vgl. Achim Aurnhammer: Barocklyrik aus dem Geist 
des Humanismus: Die Sonette des Johannes Plavius. In: Kulturgeschichte Preußens könig-
lich polnischen Anteils in der frühen Neuzeit. Hg. v. Sabine Beckmann und Klaus Garber. 
Tübingen 2005, S. 801–826, außerdem Anthony J. Harper: German Secular Song-Books of 
the Mid-Seventeenth Century. Aldershot 2003, S. 73–83. Ulrich Bornemann: Anlehnung und 
Abgrenzung. Untersuchungen zur Rezeption der niederländischen Literatur in der deut-
schen Dichtungsreform des siebzehnten Jahrhunderts. Assen/Amsterdam 1976, S. 177–193 
benennt niederländische Vorbilder von Plavius. Mir war keiner der frühen Gelegenheits-
drucke zugänglich, so dass ich nicht überprüfen konnte, wieviel Plavius für die Veröffentli-
chung 1630 überarbeitet hat. 

39 	Aurnhammer: Die Sonette des Johannes Plavius S. 814.
40 	Johannes Plavius: Auff hn. Abraham Eelhout oder Edelholtz/ vnd jungfr. Annen Bailly hoch-
zeit, Ausgabe Kindermann S. 77 und Auff hn. Johannis Pauli/ vnd fraw Helenen Wolßen 
hochzeit, Ausgabe Kindermann S. 76.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



210 Aufnahme der Versreform

96. Sey bereit zu sterben/ wenn Gott will

Wer seinen Gottesdienst nach Gottes wort bestellt 
Vnd wer mit höchstem fleiß nach jenem leben strebet/ 
Wer/ wie ein Christe sol/ nach Gottes willen lebet/ 
Vnd wer so lang’ er lebt/ des Herren wege hält/ 
Der liebt/ was göttlich ist vnd hasset diese welt/ 
Vnd weil sein hertze nicht an eitelkeiten klebet/ 
Als welchs am himmel schon durch waren glauben schwebet/ 
So macht er sich bereit zu gehn/ wenn’s Gott gefällt 
Den weg der ewigkeit. Er weiss wol daß sein leben 
Jn seiner macht nicht ist. Vnd weil’s jhm Gott gegeben/ 
So weiss er auch/ das er’s jhm selbst nicht nehmen sol. 
Drumb/ so du durch den tod das leben wilt ererben 
So lebe/ wie du solt/ vnd warte mit dem sterben. 
Bis daß es Gott gefällt/ so stirbst du recht vnd wol.

Das hat ihn allerdings nicht davor geschützt, von Erdmann Neumeister 1695 aufs 
Schärfste verurteilt zu werden: „Wie viele kann man denn finden, die nicht noch 
etwas hochtrabender in abgeschmackten Versen faseln?“41 Wie unfair dieses Ur-
teil ist, zeigt ein Vergleich mit den Versen des Leipziger Druckers Gregor Ritsch, 
die dieser 1631 auf „Das bedrängte Leipzig“ veröffentlicht und mit den – viel-
leicht jambisch gemeinten – Versen beginnt:

Ach Gott/ der du vor dieser Zeit 
Deiner bedrängten Christenheit 
Dich herzlich angenommen hast42

Neumeister kritisiert das nur mit den Worten: „noch nicht von den Unebenheiten 
der alten Versformen gereinigt“ („nondum a lacunis rhythmorum obsoletorum 
repurgaste“).43 Ebenfalls aus dem Jahr 1631 stammt eine Übersetzung von Pe-
trus Lotichius’ Elegie IV.2, die Ritsch unter dem Titel „Klage-Reimen von der Be-
lägerung und Eröberung der weit-berühmten und uhralten Stadt Magdeburg“ 
druckt. Die ersten Verse dort lauten:

Wenn dir/ O werther Freund/ vergönnt ist anzuhören 
Ein sehr heimliche Klag vor bitter Angst vnd Zähren/ 
Wenn du die Zeichen/ so vorgehn/ nicht schlägst in Wind/ 
Die durch der Vogel Schar mir vorgedeutet sind: 

41 	Erdmann Neumeister: De poetis germanicis. Ndr. hg. v. Franz Heiduk. Bern, München 1978, 
S. 220. Lateinischer Text S. 81.

42 	Gregor Ritsch: Das bedrängte Leipzig. Leipzig 1631, f. A1v.
43 	Neumeister: De poetis germanicis S. 88.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



211Einsetzender Ruhm

So merck/ was ich gesehn/ als die hell leuchtend Sternen 
Sich in den Ocean verkrochen erst von fernen/ 
Vernimb/ was ich gesehn nach dem die schwartze Nacht 
Die brennend heisse Sonn wider zu nicht gemacht:44

Die Verse – die paradoxerweise später Opitz zugeschrieben wurden – dürften als 
Alexandriner nach dem französischen Modell gemeint sein, wobei Ritsch sich ge-
legentlich verzählt: „Am sandigen Ufers Rand desselben Flusses war“ (Vers 19).45 
Hier hat der Drucker Ritsch nicht aufgepasst, was der Dichter Ritsch geschrieben 
hat, denn wahrscheinlich sollte „sandigen“ zu „sandgen“ synkopiert werden und 
die Zäsur damit hinter „Rand“ liegen. Ritsch achtet darauf, den Hiat zu vermei-
den und er hält sich an die Zäsur nach der sechsten Silbe, wenn auch manchmal 
mehr schlecht als recht (vgl. oben Vers 3). Was aber deutlich zeigt, dass er auch 
1631 die Regeln der „Poeterey“ noch nicht kennt, sind seine harten Synkopen. 
So etwa lautet Vers 13: „Und als der Sternen Wagn zu lenken angefangen“, wo 
die Synkope „Wagn“ offensichtlich die Zäsur bilden soll. Ähnlich schon Vers 11: 
„Welchen ein zarte Lufft durch einn gelinden Weg“. Apokopen und Synkopen 
werden grundsätzlich nicht apostrophiert, Adjektive nicht richtig flektiert („bitter 
Angst“, „leuchtend Sternen“), Füllwörter nicht vermieden („ein sehr heimliche 
Klag“) und die natürliche Wortstellung gelegentlich verzerrt, um ein Wort in die 
Reimposition zu bringen. Vor allem aber und an erster Stelle alternieren die Verse 
nicht, sondern beachten (entsprechend den französischen Regeln) nur die Beto-
nung vor der Zäsur und am Versausgang. 1618 wären das fortschrittliche Verse 
gewesen, 1631 sind sie aus der Zeit gefallen.

5	 Einsetzender Ruhm
Um 1630 vollzieht sich die Wende. Opitz wird – im protestantischen Raum – zum 
Maßstab, hinter den es nicht mehr möglich ist, zurückzufallen. Symptomatisch 
dafür sind vielleicht weniger die ersten Gedichte von Simon Dach, Paul Fleming 
und Andreas Tscherning, die zu dieser Zeit erscheinen, alle schon ganz im neuen 
Stil, sondern die Tatsache, dass Johann Christoph Gebhard seinen 1630 erschiene-
nen Gedichtband paradigmatisch „Opitzische Erquickstunden“ nennt und damit 
dokumentiert, dass der Name von Opitz zu einem Synomym für die kunstvolle, 
regelbewusste Dichtung geworden ist. Das erste Sonett des Bandes ist eine Huldi

44 	Petrus Lotichius Secundus: Elegia de obsidione Magdeburgensi. Das ist Klage-Reimen von 
der Belägerung und Eröberung der weit-berühmten und uhralten Stadt Magdeburg. Leip-
zig 1631. Zur Verfasserschaft von Gregor Ritsch vgl. Marian Sperberg-McQueen: Did Opitz 
Translate Lotichius’ Elegy on Magdeburg? In: Modern Language Notes 96 (1981), S. 604–612.

45 	In dem von Sperberg-McQueen benutzten Exemplar ist dagegen der zweite Vers falsch, in-
dem dort „Klage“ statt „Klag“ steht (vgl. Sperberg-McQueen: Did Opitz Translate Lotichius’ 
Elegy S. 605), was einen seltenen Einblick in die Werkstatt des Dichter-Druckers Ritsch er-
laubt, denn in dem hier benutzten Exemplar der Herzog August Bibliothek Wolfenbüttel 
(Sig. 232.1 QuN 221) ist dieser Fehler korrigiert.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



212 Aufnahme der Versreform

gung des „edlen Schlesiers“, der – wie es einmal mehr mit der Metapher Zinc-
grefs heißt – „das eyß gebrochen“ habe:

		  Gesang an die Musen.

Ihr Musen stehet auff/ das eyß ist schon gebrochen: 
	 Der Edle Schlesier hat Euch den weg gebahnt/ 
	 Vnd ohne hindernuß zu wandeln angemahnt. 
Nun wird die Teutsche zung nach wirdigkeit gerochen: 
Nun liegt der Sprachen stoltz/ der Sie so dorffte bochen. 
	 Jch schwere bey dem Gott/ dem Gott der mich bewohnt/ 
	 Es ist vmb den geschehn/ der sich so wol befand/ 
	 Als er mit sonderm preiß gantz Teutschland durchgekrochen. 
Jhr Musen fahet an/ ja fahret nunmehr fort/ 
Wie jhr gelernet habt/ zureden Teutsche wort! 
	 Sie sein nicht vngeschickt von lieblichkeit zusingen: 
	 Sie wenden trawrigkeit: erweisen in der that/ 
	 Was jhnen Scaliger längst zugemessen hat. 
	 Jhr Musen stehet auff/ hie könnt jhr lob erringen!46 

Ebenfalls 1630 erscheint in Hamburg das Erstlingswerk von Johann Rist, die „Ire
naromachia“. Das Drama selbst ist in Prosa verfasst, enthält aber ein Widmungsge
dicht. Dessen Verse zeigen, dass auch Rist am Anfang noch größte Schwierigkei-
ten hat, den opitzschen „Handgriff“ richtig anzuwenden:

Ob schon zu dieser zeit all Menschen gnugsam sehen 
Wie es dem Teutschen Landt fürnemblich thut ergehen/  
(Darinnen zwar zuvor all Künst geblühet haben 
Die jetzt der grauwsam Mars gemacht hat hinauß traben) 
Find man doch wenig Leut/ die recht consideriren 
Wo solche schwere Plag anfenglich thut herrühren:47

Gleich zweimal erlaubt sich Rist in sechs Versen eine „tut“-Konstruktion, dazu 
die Abfolge zweier betonter Silben in „hinauß traben“, die fehlende Pluralmar
kierung des Adjektivs in „all Künst“, das apokopierte e in „all Menschen“, „Leut“ 
und „Plag“, dazu noch das Fremdwort „consideriren“, das sehr schön veran
schaulicht, warum Opitz solche Fremdwörter verbietet. Besonders schlimm ein 
paar Verse weiter: „Das er laß all jhr Gutt/ Leib/ Ehr/ vnd Lebn hinraffen“. 
Vier Jahre später hat Rist die Technik dann allerdings im Griff. Seine „Musa 

Teutonica“ (1634) eröffnet er mit einer Vorrede, in der es von Opitz wieder heißt, 

46 	Johann Christoph Gebhard: Opitzische Erquickstunden. Altdorf 1630, f. A2r. Vgl. Trunz: Ba-
rocker Langvers S. 262.

47 	Johann Rist: Irenaromachia. In ders.: Sämtliche Werke Bd. 1: Dramatische Dichtungen. Hg. v. 
Eberhard Mannack. Berlin 1967, S. 6.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



213Einsetzender Ruhm

er habe endlich „daß Eiß gebrochen/ vnd vns Teutschen die rechte Art gezei-
get/ wie auch wir in unsrer Sprache/ Petrarchas, Ariostos, und Ronsardos haben 
können.“48 Das ganze weitere, umfangreiche Vorwort ist dann schon eine Polemik 
gegen die unfähigen Nachfolger von Opitz, die glauben, dass „ein Teutscher Poet/ 
vnnd ein Reimen macher“ dasselbe sei. (f. A3v) Wenn die Zeilen sich am Ende 
reimen, mache das noch keinen Vers. Zweihundert Fehler, so prahlt Rist, habe er 
jüngst in einem Hochzeitsgedicht entdeckt. Unter anderem habe der Autor „offt 
zwölff oder mehr Verse allzumahl Foemini Generis nach einander hingesetzet“, 
Alexandriner mit zehn oder gar fünfzehn Silben gebildet und Jamben gesetzt, wo 
Trochäen stehen sollten, „von anderer verdrießlichen Figuren/ die heuffig darin 
zufinden/ zugeschweigen“. 
Es wird noch schlimmer: ihm sei sogar ein Sonett mit 136 Alexandrinern un-

tergekommen und das, obwohl man doch bei Opitz lesen (oder aus seinen eige-
nen Beispielen im Folgenden ersehen) könne, dass ein Sonett nur vierzehn Verse 
habe. (f. A4r) Als besonders vermessen gilt es Rist jetzt schon, dass derselbe Autor 
ein Gedicht von Heinsius übersetzt hat, das Opitz, der Meister selbst bereits über-
setzt hatte, „gerade als wehre er der Mann/ der es dem Opitio nachthun würde/ 
da doch ein viel grösser vnterscheidt zwischen jhnen/ als dem berühmten Virgi-
lio vnd dem groben vngeschickten Maevio zu finden.“ (f. A4v) Manch einer wür
de sich fragen, so weiß Rist ebenfalls zu berichten, wer Opitz denn überhaupt 
das Recht gegeben habe, der Dichtung Regeln und Gesetze vorzuschreiben. Die-
sen Kritikern sei entgegenzuhalten, dass jede Sprache ihre Gesetze habe und die 
deutsche darin keine Ausnahme sei: 

Es hat ja die Griegische/ Lateinische/ Jtaliänische/ Frantzösische vnd andere 
Sprachen eine jedwedere jhre sonderlich Leges zu reden vnd zuschreiben/ so 
wol in prosa als ligata oratione, darnach sich ein jeder zurichten hat/ wie sollte 
denn eben vnsere Teutsche eine so Barbarische Sprache seyn/ daß man diesel-
be keinen gewissen Reguln vnterwerffen könnte? (f. A5v) 

Rist verweist für diese Überzeugung auf den Grammatiker Johannes Clajus, auf 
Ernst Schwabe und Johann Engerd, auf die Vorrede von Petrus Scriver zu Heinsi-
us’ „Niederteutschen Poemata“ und natürlich auf den „Aristarch“ von Opitz. Die 
Texte von Clajus, Schwabe und Engerd wird Rist kaum gekannt haben. Die Liste 
zeigt vielmehr, dass er Zincgrefs „Anhang“ zu den „Teutschen Poemata“ von 
Opitz in der Ausgabe von 1624 vor Augen gehabt hat, in dem sich genau dieselbe 
Zusammenstellung findet.49

Entscheidend für die Durchsetzung der Versreform dürfte jedoch die Tatsache 
gewesen sein, dass die „Poeterey“ zum Standard wird für die geistliche Dichtung 
und das Kirchenlied. Die geistliche Dichtung ist zu diesem Zeitpunkt keine li

48 	Ich zitiere nach der zweiten Auflage von 1637, vgl. Johann Rist: Musa teutonica. Hamburg 
1637, f. A3r.

49 	Vgl. oben S. 116.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



214 Aufnahme der Versreform

teraturgeschichtliche Randerscheinung. Sie bildet nicht nur vom Umfang her den 
weitaus größten Teil der Dichtung des 17. Jahrhunderts überhaupt, sondern – im 
protestantischen Bereich – auch die Avantgarde und das Experimentierfeld für 
neue poetische Techniken und Ausdrucksmöglichkeiten. Nur indem die Vers-
reform von Opitz sich hier durchgesetzt hat, konnte sie tatsächlich die Wirkung 
entfalten, die sie dann bis weit ins 18. Jahrhundert hinein hatte. Im Übrigen sind 
Opitz’ eigene geistliche Dichtungen – „Die Episteln der Sontage vnd fürnemsten 
Feste des gantzen Jahrs […] in Lieder gefasset“ (1628) und die Übersetzung der 
Psalmen (1637) – von ihren Auflagen her die erfolgreichsten Werke von Opitz. Die 
„Episteln“ erleben bis zum Ende des Jahrhunderts elf, die Psalmen-Übersetzung 
neun weitere Auflagen. 

Der schon genannte Johann Rist mit seinen Hunderten von geistlichen Lie-
dern, die in den dreißiger Jahren zu erscheinen beginnen, wäre ein weiteres Bei
spiel, genauso wie Andreas Gryphius, dessen erste Sonette 1637 erscheinen und 
dessen Werk ebenfalls fast ausschließlich der geistlichen Dichtung zuzurechnen 
ist. Interessant sind jedoch auch hier wieder vor allem die Dichter, die in ihrem 
Schaffen in die voropitzianische Zeit zurückreichen. Der bedeutendste von ihnen 
ist Johannes Heermann.50 Seine „Andechtigen KirchSeufftzer/ Oder Evangelische 
Schließ-Glöcklin“, eine Sammlung von Gedichten auf das Kirchenjahr, erscheinen 
zuerst Leipzig 1616, eine zweite, vollständig nach den Opitzschen Prinzipien über-
arbeitete Fassung („New vmbgegossenes vnd verbessertes Schließ=Glöcklein“), 
Breslau 1632. Aus silbenzählenden Reimen sind dabei fußmetrisch geordnete 
Verse geworden. Opitz selbst hat für diese zweite Fassung ein Widmungsgedicht 
beigesteuert und die Leistung Heermanns damit sozusagen offiziell abgesegnet. 
Ein eindrückliches Beispiel für diese Leistung ist das Gedicht auf den zweiten 
Adventssonntag. In der Fassung von 1616 lautet der Anfang:

Herr Jesu Christ/ du grosser Held/ 
	 Der du zum Richter bist bestelt/ 
O wie viel Spötter finden sich/ 
	 Die mit deim Gricht verachten dich/ 
Lebn in sehr grosser Sicherheit/ 
	 Vermeinen/ der Tag sey noch weit/ 
Da du wirst sitzen zum Gericht. 
	 Ja jhr viel wollens gleuben nicht/ 
Daß du die Bösen straffen wirst.51

50 	Zu Heermann vgl. die Einleitung von Irmgard Scheitler in Johann Heermann: Sontags- und 
Fest-Evangelia durchs gantze Jahr auf bekandte Weisen gesetzt. Leipzig 1636. Ndr. hg. u. ein
gel. von Irmgard Scheitler. Frankfurt/M. 1992.

51 	Johannes Heermann: Andechtige KirchSeufftzer/ Oder Evangelische Schließ-Glöcklin. Leip
zig 1616, S. 3.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



215Einsetzender Ruhm

1632 ist daraus geworden:

Herr Jesu Christ du grosser Held/ 
	 Der du zum Richter bist bestellt’/ 
Ach wieviel Spötter finden sich/ 
	 Die dich verachten trotzigklich: 
Vnd bringen jhre lebens zeit 
	 Mit Sünden zu in Sicherheit. 
Sie fürchten nichts dein Zorn=Gericht: 
	 Vnd wollens durchauß glauben nicht/ 
Daß du/ O Grosser Lebensfürst/ 
	 Die bösen ewig straffen wirst.52

Synkopen wie „deim“, „Gricht“ und „lebn“ sind – und das den ganzen Band hin-
durch – systematisch ausgemerzt. Die Verse fünf und sechs, die den jambischen 
Rhythmus unterbrochen hatten, sind so umgeschrieben, dass eine durchgängig 
fließende, metrische Einheit entstanden ist. Der unreine Reim von „nicht“ auf 
„wirst“ ist ersetzt durch „Lebensfürst“ auf „wirst“. Der Apostroph hinter „be-
stellt“ mag auf den Drucker zurückgehen.
Schon 1630 war Heermanns „Devoti musica cordis. Hauß- vnd Hertz-Musica“ 

erschienen, ein mehrfach neu aufgelegtes Andachtsbuch, das jetzt von vornher-
ein nach den Prinzipien von Opitz gearbeitet ist. Trotzdem unterzieht Heermann 
es 1644 einer erneuten Überarbeitung, allein nach stilistischen und metrischen 
Gesichtspunkten.53 Diese Überarbeitungen und Verbesserungen werden von 
nun an symptomatisch für den Formwillen und das Formbewusstsein der neu-
en, kunstvollen Dichtung: Man ist nicht mehr zufrieden mit dem, was man ein-
mal geschrieben hat. Dieses Formbewusstsein ist, wie ein Blick zurück auf das 
16. Jahrhundert zeigt, eine mühsame Errungenschaft.

Im weiteren Verlauf des 17. Jahrhunderts geht dieses Formbewusstsein einigen 
dann wiederum schon zu weit. Justus Gesenius und David Denicke (beide Mit
glieder der Fruchtbringenden Gesellschaft) sind in dem von ihnen herausgege-
benen „Neu Ordentlich Gesang-Buch“ (Hannover 1646) die ersten, die mit den 
alten Kirchenliedern stilistisch unzufrieden sind und sie nach den Prinzipien 
von Opitz umarbeiten. Das Formbewusstsein ist damit stärker geworden als die 
Ehrfurcht vor den alten Liedern. In diesem Fall allerdings blieb der Fortschritt 
nicht unwidersprochen, indem spätere Herausgeber die Verbesserungen teilwei-
se wieder zurückgenommen haben.54

52 	Johannes Heermann: New vmbgegossenes vnd verbessertes Schließ=Glöcklein. Breslau 1632, 
S. 9.

53 	Vgl. Carl-Alfred Zell: Untersuchungen zum Problem der geistlichen Barocklyrik mit beson
derer Berücksichtigung der Dichtung Johann Heermanns (1585–1647). Heidelberg 1971, 
S. 160–175.

54 	Angaben nach Irmgard Scheitler: Das geistliche Lied im deutschen Barock. Berlin 1982, 
S. 121 und Paul Graff: Geschichte der Auflösung der alten gottesdienstlichen Formen in der 

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



216 Aufnahme der Versreform

Das vielleicht beste Beispiel für den einsetzenden Ruhm ist allerdings der „Vor
trab Geistlicher Gedichte“, „mehrertheils auß andern Teutschen Poeten genom
mern/ vnd auff die Opitianische Art gerichtet“ (1643) eines gewissen Friedrich 
Greiff. Wie es dieser Titel schon ankündigt, hat es sich Greiff vorgenommen, 
Dichtung aus der Zeit vor der Versreform „auff die Opitianische Art“ einzurich
ten. Zu den sieben Werke, die er auf diese Art verbessert, gehören Barths „Phö-
nix“, Du Bartas „Andere Woche“ in der Übersetzung Hübners und von dem Wer-
ders „Lobgesang Christi“. 
Laut Vorrede hat Greiff diese Dichtungen gelesen, weil ihnen aber „die Lieblig-

keit der newen Teutschen Vers/ wie sie von Opitio erfunden/ vnd an Tag gegeben 
worden“ gefehlt hätte, seien sie ihm „sehr raw vnd widerig“ vorgekommen. Mit 
seiner Überarbeitung habe er demonstrieren wollen, „was für ein Vnderscheid 
seye zwischen der newen Art der Teutschen Poeterey/ die der hochgelehrte Opi-
tius auff die Bahn gebracht/ vnd der alten vor diesem gebräuchlichen/ wie hart 
nemblich/ gezwungen/ vnd widerig diese/ wie lieblich hergegen/ läuffig/ vnnd 
vnanstössig jene seye“, was man ganz besonders an Barths Phönix bemerken 
könne.55

Greiff referiert dann die sieben wichtigsten Regeln von Opitz, denen er bei sei-
ner Überarbeitung gefolgt ist. An erster Stelle steht das Gebot der regelmäßigen 
Alternation. Opitz habe in diesem Punkt „das Eiß gebrochen“ (auch Greiff also 
geht von den „Poemata“ von 1624 aus) und werde deshalb zurecht der „Fürst der 
Teutschen Poeten“ genannt. Ihm selbst sei es aber ziemlich schwer geworden, 
überall „den Accent in achtung“ zu nehmen, „die Wörter haben sich nicht an-
derst versetzen/ oder zwingen lassen/ noch auch der Verstand es anders zugeben 
wollen“, weshalb ihm die Arbeit machmal ziemlich sauer angekommen sei. (S. 12)
An zweiter Stelle nennt Greiff die Unterscheidung zwischen männlichen und 

weiblichen Versen. Hübner hätte bei seiner Du Bartas-Übersetzung darauf geach-
tet, Barth aber nicht. Dieser hätte sogar männliche und weibliche Verse miteinan-
der gereimt. Greiff stellt deshalb noch einmal klar: im männlichen Vers darf nur 
die letzte Silbe reimen, die immer betont sein muss, im weiblichen Vers dagegen 
reimen sich die letzten beiden Silben, wobei die letzte Silbe eine unbetonte sein 
muss. (S. 16)
Drittens ist die Zahl der Silben zu beachten. Auch hier habe Barth am schwer-

sten gesündigt, dem bisweilen sechzehnsilbige Verse unterlaufen seien. (S. 16) 
Viertens müsse die Reinheit der Reime beachtet werden. Der Erklärung dieser 
Regel widmet Greiff zwei Seiten. (S. 17–19) Fünftens seien Apokopen und Synko-
pen verboten, und auch hätte wieder Barth am schwersten gesündigt, der zahlrei
che unaussprechliche Wörter in seinen Versen hätte. (S. 19) Sechstens seien In

evangelischen Kirche Deutschlands. Bd. 1: Bis zum Eintritt der Aufklärung und des Rationa
lismus. Göttingen 1937, S. 249.

55 	Friedrich Greiff: Geistlicher Gedicht Vortrab. Mehrertheils auß andern Teutschen Poeten 
genommen/ vnd auff die Opitianische Art gerichtet. Tübingen 1643, S. 10.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



217Einsetzender Ruhm

versionen verboten (wie auch von dem Werder habe einsehen müssen), siebtens 
Fremdwörter, was Greiff dann wieder an Barth illustriert. (S. 20)
Diesen ersten sieben Regeln, die unbedingt gelten würden, lässt Greiff dann 

noch einmal sieben folgen, die auch Opitz selbst nur bisweilen in Acht genom-
men habe und bei denen auch er sich deshalb einiger „Freyheiten“ gebraucht hät-
te. Dazu gehören erstens das Hiatverbot, zweitens die unerlaubte Silbenergän-
zung (e am Wortende), drittens das Verbot von dialektalen Ausdrücken, viertens 
das Verbot der Häufung einsilbiger Wörter und fünftens das Verbot der Häufung 
von Epitheta. Die sechste Regel verbietet überflüssige Wörter, um den Vers auf 
die richtige Silbenzahl zu bekommen, „wie sonsten die Britschenmeister pflegen 
sich der Wörter fein/ schon/ lobesan/ frisch/ vnd dergleichen zu end deß Vers 
zubedienen/ wann es jhnen an Wörter manglen oder keines zufallen will“. Die 
siebte Regel verbietet ungewollte Alliterationen. (S. 21f.)
Theoretisch hat Greiff mit diesen zweimal sieben Regeln die Prinzipien der 

„Poeterey“ sehr präzise auf den Punkt gebracht. In der Praxis allerdings sind sei
ne Verse nicht wesentlich besser als etwa die von Barth: 

O Menschen was wolt jhr euch zeuhen in dem Leben 
Daß jhr vertrawt auff Euch/ Gott nicht die Ehr wolt geben/ 
 Sih’ vnder allen/ so schon außerwehlet seyn/ 
 Der Geister hocherleucht ist für jhm keiner rein/ 
Sie müssen allzumal wie sie sich auch nur nennen/ 
Als vberwiesen durchs Gewissen/ selbst bekennen/ 
 Daß sie bestehn jhr Ampt/ fehl jhnen aber viel 
 Zu reichen seiner Ehr hoch auffgesteck[t]es Zihl: (S. 23)

Insbesondere die Zäsuren im dritten und sechsten Vers machen deutlich, dass 
Greiff das Wesen dieser Zäsur nicht begriffen hat. Das Original von Barth ist in 
diesem Punkt natürlich auch nicht besser. Dort findet sich dann allerdings außer-
dem der Reim von „leben“ auf „gebn“ (die Silbenzahl von dreizehn und elf wäre 
nach den französischen Regeln erlaubt), die gar nicht beachtete Zäsur im dritten 
Vers und die unaussprechlichen Synkopen „menschenkindr“ und „seinr“:

Was wolt/ O menschenkindr/ euch zeygen jhr im leben/ 
Das jhr vertrawt auff euch/ die Ehr jhm nicht wolt gebn? 
Sih vnter allen Scharen der Außerwehlten seyn/ 
Seinr Geister hocherleucht/ ist für jhm keiner rein/ 
Si müssen allzumahl/ wie sie sich auch nur nennen/ 
Als vberwissen durch jhr gwissen/ selbst bekennen/ 
Daß sie besthen jhr Ampt/ fehl jhnen aber vil 
Zuerreichen seiner Ehr hochgestecktes zil.56

56 	Caspar Barth: Teutscher Phoenix. Frankfurt/M. 1626, S. 68. 

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



218 Aufnahme der Versreform

Derselbe Befund gilt für Greiffs Verbesserung der du Bartas-Übersetzung Tobias 
Hübners. Der Beginn der Erzählung vom Untergang Sodoms in dessen Überset-
zung: 

Die Güter unterdes mit viel Wollust in kürtzen 
Jn aller Laster grund die Sodomiter stürtzen/ 
Auß ists auch mit Gomorr/ da muhtwill’ und gewalt/ 
Die man an Töchtern übt/ so schöne mit gestalt 
Hat die Natur geziert: da seynd Ebrechrisch Hertzen/ 
Ein unkeusch Bett’/ in dem mit Vätern Töchter schertzen/ 
Mit Brüdern Schwestern auch/ die Mutter und das Kind/ 
Sie haltens scheußlich nicht/ ja achtens keine Sünd:57

In der Fassung von Greiff:

Der Sodomiter Volck hat Gott mehr Seegen geben/ 
An Gütern voller Frücht/ darvon der Mensch mag leben/ 
 Als sonst den andern alln/ es war ein solches Land/ 
 Daß in der gantzen Welt sein Fruchtbarkeit beh[k]andt. 
Darumb so thaten sie der Wollust sich ergeben/ 
Vnd führten gar ein wüst vnd ärgerliches Leben/ 
 Die zu Gomorrha auch/ sie vbeten Gewalt 
 An den Jungfrawen/ die mit einer schönen Gstalt 
Von der Natur geziert/ seynd Ehbrechrische Hertzen/ 
Jn dem der Vatter thut mit seiner Tochter schertzen/ 
 Jn dem vnkeuschen Beth/ die Mutter mit dem Kind/ 
 Geschwistrige zugleich/ vnd achtens für kein Sünd.58

Wie von dem Werder in seiner Tasso-Übersetzung markiert auch Greiff die Zäsur 
durch eine Leerstelle. Aber auch das macht die Zäsuren im dritten oder achten 
Vers nicht besser. Und auch wenn Greiff in der Vorrede behauptet, er hätte sich, 
was die Apokopen und Synkopen betrifft, an die Regel von Opitz gehalten, so zei-
gen diese Verse doch, dass davon keine Rede sein kann. Fast in jedem Vers finden 
sich Verstümmelungen wie „Frücht“, „alln“, „wüst“, „Gstalt“ und – besonders 
schlimm – „Ehbrechrische“. Zweimal bedient sich Greiff in den zitierten Versen 
der verpönten „tut“-Konstruktion, um das Verb im Infinitiv in die Reimposition 
zu bringen. Auch die Wiederholung des Reims von „geben“ und „leben“ zeugt 
kaum von poetischem Anspruch. 1643 ist das im Grunde schon indiskutabel.

57 	Guillaume Saluste du Bartas: Die Erste und Andere Woche. Köthen 1640. Laut Ausweis des 
Titelblatts wurde die Übersetzung von Hübner nach dessen Tod „übersehen“ und „verbes-
sert“. Hier S. 420, v. 941–948.

58 	Greiff: Geistlicher Gedicht Vortrab S. 41.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



219

6	 Weckherlins Bekenntnis

Der interessanteste Fall einer nachträglichen Anpassung an das neue Stilideal ist 
aber sicherlich Georg Rudolf Weckherlin. 1618 waren seine „Oden und Gesän-
ge“ erschienen, die schon sehr nah an den Forderungen der „Poeterey“ gewesen 
waren. Über zwanzig Jahre später erst folgt seine nächste Veröffentlichung. 1641 
lässt Weckherlin – der zu diesem Zeitpunkt bereits lange in England lebt – seine 
„Gaistlichen und weltlichen Gedichte“ in Amsterdam drucken. Noch einmal sie-
ben Jahre später, 1648, folgt die erweiterte Ausgabe dieser Gedichte, die jetzt auch 
eine überarbeitete Fassung der frühen Gedichte von 1618 enthält. 
Das in der Einleitung bereits zitierte Sonett „Die spiegelmacher an das Frawen

zimmer“ lautet in der Fassung von 1616, in Versen nach dem französischen Modell:

Die spiegelmacher an das Frawenzimmer.

Nymfen/ deren anblick mit wunderbarem schein 
	 Kan vnser hertz zugleich hailen oder versehren; 
	 Vnd deren angesicht/ ein spiegel aller ehren/ 
	 Vns erfüllet mit forcht/ mit hofnung/ lust/ vnd pein:

Wir bringen vnsern kram von spiegeln klar vnd rein/ 
	 Mit bit/ jhr wollet euch zuspieglen nicht beschweren: 
	 Die spiegel/ welche vns ewere schönheit lehren/ 
	 Lehren euch auch zumahl barmhertziger zusein.

So gelieb es euch nun/ mit lieblichen anblicken 
	 Erleuchtend gnädiglich unsern leuchtenden dantz/ 
	 Vnd spieglend euch in vns/ vns spiegler zu erquicken:

Wan aber vngefehr ewerer augen glantz 
	 Vns gar entfreyhen solt/ so wollet vns zugeben/ 
	 Das wir in ewerm dienst fürhin stehts mögen leben.59

In einer Ausgabe der Gedichte aus dem Jahr 1641 lautet das Sonett jetzt:

Jhr Nymfen/ deren blick mit wunderbarem schein 
	 Kan vnser hertz zugleich erlaben vnd versehren/ 
	 Vnd deren angesicht/ ein Spiegel aller ehren/ 
	 Erfüllet Vns mit forcht/ mit hofnung/ lust vnnd pein:

59 	Georg Rudolf Weckherlin: Triumf newlich bey der F. kindtauf zu Stutgart gehalten. Stutgart 
1616. In: Stuttgarter Hoffeste. Texte und Materialien zur höfischen Repräsentation im frühen 
17. Jahrhundert. Hg. v. Ludwig Krapf und Christian Wagenknecht. Tübingen 1979, S. 3–186, 
hier S. 29. Weckherlin: Gedichte, ed. Fischer Bd. 1, S. 8 mit modernisierter Orthographie und 
Zeichensetzung. Vgl. Wagenknecht: Weckherlin und Opitz S. 20–24.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



220 Aufnahme der Versreform

Wir bringen vnsern Kram von Spieglen klar vnd rein/ 
	 Mit bit/ jhr wollet euch zu spieglen nicht beschweren; 
	 Die spiegel/ die so klar Vns ewre schönheit lehren/ 
	 Die lehren euch zumahl barmhertziger zu sein.

Wol. So belieb es Euch mit lieblichen anblicken 
	 Erleuchtend freindlich Vns vnd vnsern leichten Dantz 
	 Vnd spieglend Euch zumahl in Vns/ Vns zu erquicken;

Solt aber vngefehr Vns ewrer Schönheit glantz/ 
	 Vnnd ewrer haaren schein verblinden vnnd verstricken/ 
	 So tröste beederseits Euch der Krantz, Vns die Schantz.60 

Es kann keine Frage sein, dass Weckherlin dieses Gedicht in ein alternierendes 
Versmaß gebracht hat, es mithin den Regeln der „Poeterey“ angepasst hat. Wie 
Opitz zählt Weckherlin die einsilbigen Wörter als prosodisch frei verfügbar, also 
sowohl betont wie unbetont verwendbar. Im letzten Vers steht deshalb „Euch“ 
und „Krantz“ in der Senkung, „der“ dagegen in der Hebung. Das schwächt die 
Alternation an dieser Stelle zwar erheblich und ist zumindest unschön, muss 
aber zu diesem Zeitpunkt – vor Titz und Schottel – noch als durchaus üblich gel-
ten. Wie Opitz erlaubt sich Weckherlin außerdem, Endungssilben mit tonschwa-
chem e bisweilen in die Hebung zu stellen: „barmhertziger“ im achten Vers ist im 
Sinne von v–v– zu verstehen. 

Diese Korrekturen an der Fassung von 1616 sind keine Distanzierung von den 
Prinzipien der Versreform, sondern ein Bekenntnis zu dieser. Selbst wenn man 
zugesteht, dass sich Weckherlin – teilweise auch erhebliche – Freiheiten gegen-
über dem Gebot der regelmäßigen Alternation herausnimmt (genauso wie im 
Übrigen auch seine Reime oft nicht den hohen Anforderungen von Opitz gerecht 
werden), so folgt daraus doch keineswegs ein grundsätzlicher Einspruch gegen-
über der „Poeterey“. Wie bei vielen anderen Dichtern dieser frühen Phase ver-
weist das viel eher auf ein Unvermögen, den hohen Standards der „Poeterey“ 
gerecht zu werden. Damit unterschiede sich Weckherlin nicht von vielen anderen 
Dichtern dieser Zeit.
Wer Weckherlin in einen Gegensatz zu Opitz bringt, kann sich nicht auf die 

Verstechnik des späten Weckherlin berufen. Wer das tut, beruft sich allerdings 
im Allgemeinen auch gar nicht auf die Verstechnik Weckherlins, sondern auf die 
Vorworte der späteren Ausgaben der Gedichte. Schon im Vorwort der Ausgabe 
1641, erweitert dann noch einmal 1648, findet sich die vielzitierte Stelle, in der 
sich Weckherlin zum Prinzip der regelmäßigen Alternation äußert:

Die freyheit/ die ich jedem/ seine eigne Werck herauß zu streichen gönne/ Jst 
auch mir (verhoffentlich) nicht zu vergönnen. Die zweitte/ vierte/ sechste/ ach-
te Syllaben allzeit lang/ vnd also die verse auß lauter Spondæen oder Jamben 

60 	Georg Rudolf Weckherlin: Gaistliche und Weltliche Gedichte. Amsterdam 1641, S. 273. 

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



221Weckherlins Bekenntnis

(wie sie zu nennen) zu machen/ erachte ich (erwegend einer jeden Sprach ei-
genschafft) nicht so bequem in andern/ als in der Engelländischen vnd Nider-
ländischen Sprachen. Jedoch wer es auch in vnserer Teutschen halten will/ 
vnd zierlich fort-bringen kan (dan andre vorberührte Sprachen lassen es jhnen 
nicht gern einzwingen) der mag es thun. Doch wünsche ich/ daß er nicht zu-
gleich die Sprach den Frembden schwer vnd vnangenehm mache: vil weniger 
auch vil schöne/ sonderlich die vil-syllabige vnd zusamen gesetzt vnd ver-
einigte Wort/ von einander abschneide/ oder jämmerlich zusamen quetsche/ 
oder gar verbanne/ vnd in das Ellend vnd die ewige Vergessenheit verstosse/ 
vnd also dem so lieblich-fallenden/ vnd (meinem erachten nach) gantz künstli-
chen Abbruch in der Mitte der langen Versen/ sein merckliches wehrt villeicht 
gar benehme.61

Seit Johann Gottfried Herder 1779 in seinem „Andenken an einige ältere deutsche 
Dichter“ wieder auf Weckherlin aufmerksam machte und im selben Zug gegen 
das „hölzerne Mühlengeklapper“ der Alternation polemisierte, wird aus dieser 
Stelle eine Distanzierung von Opitz herausgelesen.62 Mit unterschiedlichen Be-
gründungen wurde Weckherlin dann immer wieder zur großen Alternative von 
Opitz stilisiert, die sich leider nicht durchgesetzt hätte. Weckherlin würde sich 
dann dem mechanischen, toten Zwang der neuen Verstechnik im Namen eines 
lebendigen Sprachgefühls widersetzen – so oder ähnlich lautet das Argument, 
das aus der zitierten Stelle abgeleitet wird. 

Für eine solche Distanzierung Weckherlins gibt es allerdings anderweitig kei-
ne Belege. Die zitierte Stelle selbst lässt sich aber genauso gut als Bekenntnis zu 
Opitz und der Alternation lesen, wenn man sie in folgender Weise versteht: Wer es 
in der deutschen Sprache schaffe, ein alternierendes Metrum einzuhalten – und 
zwar in „zierlicher“, also den Forderungen der elegantia entsprechender Weise –, 
der solle das tun. Aber selbst wenn man sich gegenüber diesem Metrum gewisse 
„Freyheiten“, also Lizenzen erlaube (wie Weckherlin es in seinen Versen getan 
hat), sei das nicht leicht. Freilich dürfe die Alternation nicht mit Silbenverstüm
melungen erkauft werden, also durch Synkopen (‚Zusammenquetschen‘) oder 
dadurch, dass man sich mehrsilbiger Wörter gar nicht mehr bediene. Dies könnte 
sich etwa darauf beziehen, dass sich Wörter wie „Wildschwein“ oder die Verben 
mit schweren Vorsilben („obsiegen“) schlecht in ein alternierendes Metrum brin-

61 	Georg Rudolf Weckherlin: Gaistliche und weltliche Gedichte. Amsterdam 1648. Unpag. Vor-
rede zu den „Weltlichen Gedichten“, f. )( iiijrf. Weckherlin: Gedichte, ed. Fischer, S. 293f. Vgl. 
Wagenknecht: Weckherlin und Opitz S. 28–37. Dort auch die Erklärung, warum Weckherlin 
von „Spondaeen oder Jamben“ spricht, statt, wie vielleicht eher zu erwarten, von Trochäen 
und Jamben.

62 	Johann Gottfried Herder: Andenken an einige ältere deutsche Dichter. Erster Brief. In ders.: 
Sämtliche Werke. Hg. v. Bernhard Suphan. Berlin 1888. Ndr. Hildesheim1967, Bd. 15, S. 3–30, 
hier S. 10f. Zur Weckherlin-Rezeption vgl. Stefan Knödler: Wiederentdeckung und Missver-
ständnis. Zur Weckherlin-Rezeption bei Johann Gottfried Herder, Karl Philipp Conz und 
August Wilhelm Schlegel. In Daphis 39 (2010), S. 611–636.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



222 Aufnahme der Versreform

gen lassen. Einige Opitzianer hatten deshalb ja auch tatsächlich davon abgeraten, 
diese Wörter überhaupt zu benutzen oder wenn, sie durch die Syntax zu zertei-
len („obzusiegen“) – das ist das, was Weckherlin mit „voneinander abschneiden“ 
meint. Wie Opitz vor ihm, so bemerkte schließlich auch Weckherlin, dass die 
Zäsur (der „lieblich fallende“ und „künstliche“, also besonders kunstvolle „Ab-
bruch in der Mitte der langen Verse“) nicht mehr hörbar werde, wenn der Vers 
aus zuviel einsilbigen Wörtern besteht. Auch deshalb dürfe man auf mehrsilbige 
Wörter auf keinen Fall verzichten.

Wichtig ist für Weckherlin, dass die deutsche Sprache durch ihren Gebrauch 
im Vers „den Frembden“ nicht „schwer vnd vnangenehm“ wird. Genau das ge
schah aber durch die Synkopen und Synäresen in den Knitteln. Es entstanden 
Konsonantenhäufungen („viler Syllaben/ stummer und mit-stimmer zusamen
zwingung“), bei denen ein Ausländer meinen konnte, dass sie nicht mehr auszu
sprechen wären. Weil es ihm, Weckherlin, aber besonders darum gegangen sei, 
das Vorurteil der Ausländer zu widerlegen, die deutsche Sprache sei durch die-
se Konsonantenhäufungen gar nicht für Verse zu gebrauchen, habe er auf alle 
Synkopen schon immer verzichtet und etwa statt „gsagt“ und „gmacht“ immer 
„gesaget“ und „gemachet“ geschrieben. Versteht man die Stelle in diesem Sinne, 
wäre sie nicht Ausdruck von Widerspruch, sondern von Zustimmung. 
In der Fassung von 1648 folgt dann allerdings noch ein weiterer, neuer Absatz. 

In ihm wendet sich Weckherlin tatsächlich ziemlich scharf gegen einige „Ober
häupter/ Befelchs-haber vnd Richter“ der „Teutschen Poesy“, gegen deren „Be-
felch vnd Satzungen“ er verstoßen haben solle, wenn er statt „mein’ Ehr“ und 
„dein’ Ohren“ „meine Ehre“ und „deine Ohren“ geschrieben habe. Es geht also 
hier ganz präzise um die Frage der Apostrophierung des apokopierten, tonschwa
chen e und das heißt, es geht um die Frage, ob das von den Opitzianern zur hoch
deutschen Norm erklärt Ostmitteldeutsch auch für den süddeutschen, im Falle 
von Weckherlin schwäbischen Raum normative Gültigkeit haben soll. Hier ist die 
Antwort von Weckherlin offensichtlich ein klares Nein. Aber das ist kein grund
sätzlicher Einspruch gegen die Alternation, sondern ein regional motivierter Vor-
behalt des Schwaben Weckherlin gegen die Apostrophierung der Apokope, der 
sich in ähnlicher Form bei dem Franken Harsdörffer, dem Elsässer Rompler und 
grundsätzlich im gesamten bayerischen und österreichischen Raum findet.63 

Wer ihm, Weckherlin, erklären wolle, der poetische Sprachgebrauch habe sich 
am Sprachgebrauch des Adels zu orientieren, wisse nicht, wie diese Leute oft 
reden würden und wie „schlechte/ harte vnd rawe“, „kaum anstehende vnd ge-
zimliche“ Redensarten bei Hofe begegneten. Genauso könne man sich auch nicht 
grundsätzlich und uneingeschränkt an anderen Sprachen orientieren und also 
den Zusammenprall von Vokalen am Wortende und Anfang des folgenden Wor-
tes grundsätzlich apokopieren, wie dies etwa im Französischen geschieht. So ist 
der abschließende Satz dieser Passage zu verstehen: 

63 	Vgl. neben dem folgenden Kapitel auch unten Kap. VII.7, S. 300ff..

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



223Weckherlins Bekenntnis

Zwar ist mir/ was immer zierlich vnd löblich in den Griechischen vnd La-
teinischen vnd andern frembden Poeten gemein vnd gebräuchlich/ weder 
vnbewust noch vnnachthunlich. Warumb aber vnsere Teutsche Sprache der 
Griechischen/ Lateinischen vnd anderer Sprache/ Gesatzen vnd Willkühr vn-
derworfen seyn/ vnd von oder nach jhnen geregieret werden solle/ das kan ich 
noch nicht verstehen.64

Dieser Satz mag sich im Jahr 1648 gegen jemanden wie Schottel richten, der die 
grammatische Normierung der deutschen Sprache auf ihren vorläufigen Höhe-
punkt getrieben hatte. Er kann sich schon allein deshalb nicht gegen Opitz und 
das Gebot der regelmäßigen Alternation richten, weil es in keiner dieser Spra-
chen eine regelmäßige Alternation gibt. Die regelmäßige Alternation hatte Opitz 
nicht aus der griechischen oder lateinischen Sprache übernommen, sondern aus 
der niederländischen.
Vor allem aber muss, wer Weckherlin gegen Opitz ausspielen will, die Tatsache 

erklären, dass Weckherlin in der Ausgabe von 1641 nicht nur die alternierende 
Technik übernommen hatte, sondern sich dort auch noch in sehr deutlicher Wei-
se zu Opitz und dem berückenden Klang der regelmäßigen Alternation („dein 
Orgelstraich/ vnd deiner Harpfen klang“) bekannt hatte: 

An Herren Martin Opitzen Fürtrefflichen Teutschen Poeten.

In dem mein Ohr/ hand/ mund schier müd/ die schwere plagen 
	 Die diser grosse Krieg mit hunger/ schwert/ pest/ brand/ 
	 Vnd vnerhörter wuht auff vnser Vatterland 
	 Außgiesset/ ohn ablaß zu hören/ schreiben/ klagen/ 
Da ward mit wunder mir vnd mit wohn fürgetragen: 
	 Mein Opitz/ deiner lieb vnd freindschafft wehrtes pfand/ 
	 Pfand/ welches mir alßbald die feder auß der hand/ 
	 Vnd auß dem mund und gaist die klag und layd geschlagen. 
Dan ja dein Orgelstraich/ vnd deiner Harpfen klang 
	 So lieblich das gehör vnd hertz zugleich berühren/ 
	 Daß (wer sinnreich) mit mir erforschet ihren zwang/ 
Der kan nichts dan dein werck vnd wehrt zu hertzen führen 
	 Vnd sein mund muß dich bald mit einem Lobgesang/ 
	 Vnd seine hand dein haupt mit Lorbörzweigen zieren.65

64 	Weckherlin: Gaistliche und weltliche Gedichte. Amsterdam 1648. Unpag. Vorrede zu den 
„Weltlichen Gedichten“, f. )( vv. Weckherlin: Gedichte, ed. Fischer S. 295.

65 	Georg Rudolf Weckherlin: Gaistliche und Weltliche Gedichte. Amsterdam 1641, S. 171. 
Weckherlin: Gedichte, ed. Fischer, S. 435 (Nr. 160).

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



224 Aufnahme der Versreform

7	 Erste Kritik

Damit soll nicht bestritten sein, dass um 1640 tatsächlich erste Kritik an Opitz 
laut wird. Ein erster Kritiker des opitzianischen Formwillens – oder, mit nega-
tiver Konnotation: des opitzianischen Formalismus – ist der Pastor und spätere 
Hofprediger Johann Balthasar Schupp. Seine „Morgen- und Abendlieder“ (zuerst 
1643) versieht er mit einem Vorwort „sonderlich an die junge Teutsche Poeten“, 
in dem er die Regeln der neuen Kunstdichtung als überflüssige Spitzfindigkei-
ten (exemplarisch die Betonung der einsilbigen Wörter) rundheraus ablehnt. 
Entscheidend seien die „guten Einfälle“, die „Anligen des Hertzens“, die Inhalte 
(„realia“), nicht die sprachliche Form. Ein Martin Luther hatte die Regeln von 
Opitz nicht nötig: 

Ob das Wörtlein und/ die/ das/ der/ ihr und dergleichen/ kurtz oder lang seyn/ 
daran ist mir und allen Musquetirern in Stade und Bremen wenig gelegen. 
Welcher Röm. Käyser/ ja welcher Apostel hat ein Gesetz geben/ daß man ei-
ner Sylben halben/ dem Opitio zu Gefallen/ solle einen guten Gedancken/ 
einen guten Einfall fahren lassen? Ihr vornehme Critici sagt mir/ ob der Kö-
nig David in seinen Psalmen sich allzeit gebunden hab an die Reguln/ welche 
Pindarus in seinen Odis observirt hat? Und ihr Teutsche Poetæ sagt mir/ ob 
Lutherus/ wann er traurig oder freudig gewesen/ und sein Gemüt zu erquic-
ken/ ein geistreiches Liedlein gemacht/ darin er mehr auff das Anligen seines 
Hertzens/ und auff die realia, als auff Poetische/ Opitianische/ Isabellische/ 
Florabellische/ Corydonische/ Galateische Phrases gesehen hat/ allzeit in acht 
genommen habe/ eure Antipericatametanaparbeugedamphirribificationes 
poeticas, sive in Parnasso sive in Helicone, ex utero parturientis Minervae, 
non sine risu prudentiorum Satyricorum productas?66 

Schupp erzählt eine Anekdote von seinem Gießener Lehrer Conrad Bachmann, 
der nach der Lektüre von Opitzens, Buchners, Harsdörffers und Zesens Schriften 
sich dennoch geweigert habe, sein Lied auf den Lindenbaum zu Gießen den neu-
en Regeln anzupassen. Nach seinem Vorbild will auch Schupp seine Lieder nicht 
„nach Opitii Gehirn richten“:

Wer von Natur inventios ist/ copiam verborum hat/ [also über einen großen 
Wortschatz verfügt] und in bonis authoribus belesen ist/ und wil sich auff den 
Nothfall nicht resolviren, daß er wolle innerhalb 14. Tagen ein teutscher Poet 
werden/ der ist nicht werth daß er Brodt esse. Mein teutsches Carmen aber/ 
das ich auff den Lindenbaum zu Giessen gemacht/ wil ich nicht ändern/ son-
dern wann ein Student euch etwas davon sagt/ so sprecht M. Bachman wil es 
also haben/ was fragstu darnach? Was damals der alte ehrliche Bachmann von 

66 	Johann Balthasar Schupp: Morgen- und Abend-Lieder. In ders.: Schriften. Hanau 1663, S. 933–
945, hier S. 935f. Teilweise wörtlich von Gottfried Wilhelm Sacer in seine Satire „Reime dich/ 
oder ich fresse dich“ übernommen, vgl. unten S. 266.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



225Erste Kritik

seinem teutschen Carmine sagte/ das sag ich von diesen Liedern. […] Ich hätte 
diese Lieder leichtlich ändern/ und nach Opitii Gehirn richten können. Allein 
ich wil es mit Fleiß nicht thun. Jch wil es also haben/ wie ich es damals hab 
drucken lassen.67

Das ist ein wirklich grundsätzlicher Einspruch gegen Opitz, der ins Herz der Vers
reform zielt. Dichtung ist eine Tätigkeit, die jeder einigermaßen gebildete Mensch 
beherrschen können muss, und zwar ohne überflüssiges Grübeln und Klügeln. 
Opitz und seine Nachfolger erscheinen dagegen als spitzfindige Formalisten, die 
zwar nichts zu sagen haben, das aber in äußerst komplizierter Form tun. 
Wer nun allerdings bei Schupp Knittelverse im Stil des 16. Jahrhunderts erwar

tet, wird enttäuscht:

Das walt[e] Gott! so ist die Nacht 
Auch wider aller Feinde Macht 
Nun abermal fürbey/ und Jch  
Bin noch gesund und freue mich. 
	 2. Das ist/ o allerhöchstes Gut 
Ja freylich deine Vater-Hut 
Und deiner Gnadenflügel Wacht/ 
O unerschöpffte Gottes Macht. 
	 3. Ach Herr/ du einig und allein 
Kanst unser rechter Hüter seyn/ 
Du bist alleine unser Hort 
Und deiner Christen Gnadenport.68

Das sind vierhebige Jamben, die so gut wie andere aus dieser Zeit alternieren.69 
Nur was die Hiatvermeidung, die Apokope und Apostrophierung des e und das 
etwas unschöne Enjambement im dritten und vierten Vers betrifft, gestattet sich 
Schupp einige Nachlässigkeiten. Aber Schupp beherrscht die Regeln. Wenn er 
gegen die Opitzianer polemisiert, dann aus Prinzip, weil ihm deren Formalismus 
zu weit geht.
Nicht ganz so eindeutig ist die Opitz-Kritik des Jesaias Rompler von Löwen-

halt, dessen „Erstes Gebüsch seiner Reim-getichte“ 1647 erscheint, aber Gedichte 
versammelt, die bis in die dreißiger Jahre zurückreichen. In der Vorrede betont 
Rompler noch einmal die Bedeutung, die die Versreform gehabt hat:

67 	Schupp: Morgen- und Abend-Lieder S. 935f.
68 	Schupp: Morgen- und Abend-Lieder S. 937.
69 	Das „walt“ in der ersten Zeile dürfte ein Druckfehler sein.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



226 Aufnahme der Versreform

Es ist zwahr nicht ohn/ daß etliche tapfere männer/ welche geraist und främ-
de sprachen gelernt/ zimlich verstanden/ wie im Hochteütschen der Tichtung 
auch iergend zuhelfen wäre (als ich dan weys/ daß dergleichen am Haidel-
bergischen hof und anderstwo gewäsen) sie haben auch eben solcherlei arten 
der reimen/ als ietzund bräuchlich gemacht; aber sie haben es nicht an den 
gemainen tag gegeben. Georg Rodolf Weckherlin hat ein groses stuck am eiß 
gebrochen/ als er im 1618.ten jar die 2. bücher seiner Oden und gesänge zu 
Stutgarten ausgehen lassen; derer lesung nachmals dem Martin Opitzen/ zur 
nachfolge/ gar wol bekommen. So ist das sinnreiche werck des Ernst Schwaben 
von der Haiden/ welcher sich zu Dantzig aufgehalten/ und in diser übung (als 
vil mir bewust) der nähste nach dem Weckherlin gewäsen/ sehr zubetauren/ 
daß es durch unglück ersitzen gebliben/ und nicht auch in den truck gegeben 
worden.70

Dieses sehr reservierte Urteil über Opitz, dem zumindest implizit vorgeworfen 
wird, die Leistung seiner Vorläufer Weckherlin und Schwabe von der Heyde 
unterschlagen zu haben, unterscheidet sich merklich von der zeitgleichen Opitz-
Verherrlichung etwa bei Zesen, Tscherning, Rist oder Schottel (und Weckherlin 
selbst). Rompler scheint aber zumindest Schwabe allein aus der Zincgrefschen 
Ausgabe der „Poemata“ von 1624 zu kennen, auf deren Vorrede die von dort 
übernommene Metapher vom Brechen des Eises hindeutet. 
Ähnlich wie Schupp macht Rompler den Opitzianern und neuen Kunstdich-

tern den Vorwurf, über der Form die Inhalte zu vernachlässigen: 

Wahr ist es/ daß zu gelährter oder ziehrlicher beschreibung guter sachen/ 
auch die güte und die raine ziehrd der sprachen erfordert wird/ da man zu-
fällig von art und gebrauch der wörter und buchstaben zuhandlen/ und ihren 
aigenschaften gemäs zuurthailen hat: daß man aber solches für das haupt-
werck halten/ und den sachen selbsten vorziehen wolte/ hiese den Esel von 
hinden aufgezäumet; spreuer für korn gemahlen; und vergeßlich aus der acht 
gelassen/ wan ein ding blos mit dem mund geredt wird/ daß man da weder 
einen oder den anderen stritigen buchstaben vor augen siehet/ und dannoch 
die sachen der rede richtig und wol müsen beschaffen seyn.71

Die neue Künstlichkeit geht Rompler entschieden zu weit. Es gebe jetzt Gedich-
te, „deren inhalt manchmal kaum ein Oedipus errathen könte“, so kompliziert 
sei ihre sprachliche, metrische und strophische Form. Diese „verschränckte ver-
ränckte/ verzwickte verbickte/ Unteütsch-teütsche carmina (ich sage schier cri-
mina)“ könne man „nicht anderst als überal stammlend und statzend lesen“.72 Er 

70 	Jesaias Rompler von Löwenhalt: Erstes Gebüsch seiner Reim-getichte. Strasburg 1647. Ndr. 
mit einem Nachwort, Kommentaren und bibliographischem Anhang hg. v. Wilhelm Kühl-
mann und Walter E. Schäfer. Tübingen 1988, Vorrede f.          2v.

71 	Rompler: Reim-getichte, Vorrede f.          3vf.
72 	Rompler: Reim-getichte, Vorrede f.             2r.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



227Weitere Entwicklungen 1630–1640

selbst habe deshalb die sprachliche Gestalt seiner Verse „nur wider auf den alten 
ainfältigen schlag der burger und bauren gerichtet“.73 Das klingt nach Johann 
Valentin Andreaes Kritik an den „Grüblern“.

Konkret gilt allerdings auch für Rompler, wie schon für Schupp, dass seine 
Verse den Regeln der neuen Kunstdichtung sehr wohl entsprechen und von einer 
echten Opposition keine Rede sein kann. Wo sie von diesen abweichen – etwa in 
der Apostrophierung bei Ausfall des tonschwachen e – tun sie dies bewusst in 
Opposition zur hochdeutschen Sprachnormierung, wie sie sich zeitgleich mit der 
Opitzianischen Versreform vollzieht. Aber das sind auch hier regionalsprachlich 
motivierte Einschränkungen, kein grundsätzlicher Widerspruch.

8	 Weitere Entwicklungen 1630–1640
Bis zu seinem frühen Tod im Sommer 1639 hatte Opitz in jährlichem Rhythmus 
seine Werke erscheinen lassen und dabei schon fast systematisch Modelle für 
alle neuen Gattungen bereitgestellt. 1625, ein Jahr nach der „Poeterey“, erscheinen 
die „Acht Bücher deutscher Poematum“, die zur epochalen Mustersammlung der 
neuen Kunstdichtung werden. Ebenfalls 1625 erscheint die Übersetzung von 
Senecas „Trojanerinnen“, 1626 dann die Übersetzung der „Argenis“ von John Bar-
clay, dem Prototyp des höfischen Romans, 1627 das Schauspiel „Dafne“. 1628 er-
scheinen das „Lob des Mars“ in 848 Alexandrinern, vor allem aber die „Episteln 
der Sontage und fürnehmsten Feste des gantzen Jahrs/ auff die Weisen der Frant-
zösischen Psalmen in Lieder gefasset“, die zahlreiche Auflagen erleben. 1629 die 
466 Alexandriner von „Vielgut“, 1630 die „Schäfferey von der Nimfen Hercinie“, 
1631 die Versübertragung von Hugo Grotius’ „Von der Wahrheit der Christlichen 
Religion“, 1633 das „Vesuv“-Gedicht und das „Trostgedicht in Widerwertigkeit 
deß Krieges“, 1635 die „Judith“, 1636 die Übersetzung der sophokleischen „An-
tigone“. Daneben arbeitet er an Übersetzungen und Versparaphrasen biblischer 
Texte: die „Klage-Lieder Jeremia“ (1626), das Hohelied (1627) und sukzessive die 
1637 abgeschlossene Übersetzung der Psalmen. Damit hat Opitz in wenigen Jah-
ren nicht nur seine metrische und stilistische Technik zum Vorbild einer neuen, 
deutschsprachigen Kunstdichtung gemacht, sondern auch für zahlreiche Gattun-
gen modellhafte Werke bereitgestellt. 
Einzelne Gedichte von Opitz – vor allem aus der „Poeterey“ – erlangen gera-

dezu Kultstatus, wie an der Zahl ihrer Nachahmungen, Vertonungen, Kontrafak-
turen und Parodien zu erkennen ist. Dazu gehören die Petrarca-Übersetzung „Ist 
Liebe lauter Nichts“, die zum „Mustersonett“ des Petrarkismus avanciert,74 die 

73 	Rompler: Reim-getichte, Vorrede f.          4v.
74 	Vgl. Achim Aurnhammer: Martin Opitz’ petrarkistisches Mustersonett „Francisci Petrar-
chae“ („Canzoniere“ 132), seine Vorläufer und Wirkung. In: Francesco Petrarca in Deutsch-
land. Seine Wirkung in Literatur, Kunst und Musik. Hg. v. Achim Aurnhammer. Berlin 2006, 
S. 189–210.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



228 Aufnahme der Versreform

nach Ronsard gearbeiteten Oden „Ich empfinde fast ein Grauen“ und „Ach Lieb-
ste lass uns eilen“ oder die Gedichte „Ihr schwarzen Augen, ihr“ und „O du Gott 
der süßen Schmerzen“. Vor allem aber hat sich Opitz mit seinen stilistischen und 
metrischen Forderungen durchgesetzt – zwar nicht in allen Details, aber ohne 
jeden Zweifel in den Grundlagen. Zu diesen unhintergehbaren Grundlagen ge-
hört an erster Stelle, dass Verse gebaut werden müssen, indem man die natürliche 
Betonung der Wörter beachtet, dass Silben dabei nicht willkürlich verstümmelt 
werden dürfen, dass bei den Reimen auf die Reinheit des Klanges zu achten ist 
und dass die Gesetze der jeweiligen Gattung gelten. 
Zu den Details, über die man in der Folge unterschiedlich urteilen wird, gehö

ren etwa die Fragen, wie eng das Verbot der Apokope und Synkope des ton
schwachen e auszulegen ist, ob die betonten Silben streng alternieren müssen 
oder auch Doppelsenkungen (Daktylen) zugelassen sind, die Notwendigkeit der 
Hiatvermeidung und die Apostrophierung des ausgefallenen e, das Verbot der 
Inversion, die Zulässigkeit von Binnenreimen, die Deklination antiker Namen 
oder die Verwendung umgangssprachlicher Ausdrücke. Im Sinne der Grundla-
gen sind nahezu alle Dichter der Folgezeit (einmal abgesehen von der fortleben-
den Tradition des Meistergesangs) Opitzianer. Im Sinne der Detailfragen gibt es 
strenge und weniger strenge Opitzianer. 
Zu den strengen Opitzianern gehört Andreas Tscherning, dessen erste deutsch

sprachige Gedichte um 1632 erscheinen. Die Sammlung „Deutscher Getichte 
Früling“ erscheint 1642 und wird mit einem Brief von Opitz eingeleitet, den er 
noch kurz vor seinem Tod verfasst hatte. Dem Brief folgt ein Widmungsgedicht 
von August Buchner, ähnlichen Inhalts, was zusammengenommen zu diesem 
Zeitpunkt den höchsten Weihen gleichkommt. Eines der folgenden Widmungs
gedichte vollzieht denn auch tatsächlich die Inauguration Tschernings auf dem 
verwaisten Thron der deutschen Dichtung:

Jst gleich Herr Opitz todt/ so ist doch nicht erstorben 
Der deutschen Sprache Zier/ die ewigs Lob erworben. 
	 Apollo hat dich ihm für andern schon erkiest/ 
	 Daß der du werden solst/ der Er gewesen ist.75

Auf dem Titelblatt erscheinen Apollo und der von einer Muse bekrönte Opitz, 
unter ihnen der neue, gepflegte, regelmäßig angelegte Garten der Dichtung, be-
wässert von der Bober als dem Flüsschen, dem Opitz bei seiner Erhebung in den 
Adelsstand unsterblichen Ruhm verschafft hat. 
Die ersten Verse des „Lobs der Buchdruckerey“ (zuerst 1640), das Buchner ge-

widmet ist, lauten:

75 	Samuel Heermann in Andreas Tscherning: Deutscher Gedichte Früling. Breslau 1642, f. b7v.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Abb. 13: Andreas Tscherning: Deutscher Getichte Frühling. Breslau 1642.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



230 Aufnahme der Versreform

Wer spricht daß fort vnd für die Welt nur ärger werde? 
Er sieht gewiß nicht an den Himmel noch die Erde 
Mit Augen der Vernunfft. Es heist nicht bald verterbt/ 
Wann etwan hier ein Ding ein newes ansehn erbt/ 
Durch wechsel der Natur. Das Hauß woher wir kommen/ 
Auß welchem wir das Theil der Göttligkeit genommen/ 
Steht noch biß diesen Tag rein/ schnell/ vnwandelbar/ 
Beweglich/ Zirckelrund/ vollkommen/ hell vnd klar.76

1659 macht Tscherning mit seinem „Unvorgreifflichen Bedencken über etliche 
mißbräuche in der deutschen Schreib- und Sprach-Kunst/ insonderheit der edlen 
Poeterey“ seinem Ruf als Opitzianer der strengen Observanz alle Ehre.

Simon Dachs erste Gedichte entstehen 1630 und sind schon ganz den Regeln 
von Opitz verpflichtet.77 Im Königsberger Umfeld von Dach bildet sich mit Hein-
rich Albert, Robert Robertin und Valentin Thilo eine eigenständige, lokale Tradi-
tion heraus, ähnlich wie in Leipzig mit Christian Brehme, Gottfried Finckelthaus 
und Zacharias Lund. Sowohl den Königsberger wie den Leipziger Dichtern hat 
die ältere Forschung einen „volkstümlicheren Ton“ attestiert als ihn Opitz selbst 
praktiziert habe. Der Begriff ist irreführend, wenn er mit „volksliedhaft“ asso-
ziert wird, beschreibt aber einen nachvollziehbaren Befund, wenn er im Sinne 
von einer stärker der Umgangssprache angenäherten Verssprache verstanden 
wird. Er bezeichnet dann die Tatsache, dass Synkopen wie „gehn“ und „sehn“, 
„ohn“, „lan“ statt „lassen“, „Gnüge“ statt „Genüge“ oder Buchstabenergänzungen 
wie in „Mündelein“, „Schubekasten“, oder „zurücke“ etwas häufiger zu begeg-
nen scheinen als bei Opitz selbst. Dieselbe stilistische Wirkung haben freizügige 
Enjambements, Inversionen oder gelegentliche Verwendungen von „tut“- und 
„kriegt“-Konstruktionen und eine – aus Opitzianischer Perspektive – größere To
leranz bei der Reinheit der Reime.
Sowohl für die Königsberger wie für die Leipziger Dichter gilt außerdem, dass 

die schlichteren Liedformen und die Ode mit kürzeren, freieren Versen stärker 
vertreten scheinen als von Opitz propagierte, strengere Formen wie das Alexan
driner-Sonett oder die Pindarische Ode. Seit Max von Waldbergs „Die deutsche 
Renaissance-Lyrik“ aus dem Jahr 1888 ist dieser Befund gelegentlich wiederholt 
und damit in Zusammenhang gebracht worden, dass es sowohl in Königsberg 

76 	Tscherning: Deutscher Getichte Früling, S. 135. Zu Tscherning nach wie vor grundlegend ist 
Hans Heinrich Borcherdt: Andreas Tscherning. Ein Beitrag zur Literatur- und Kultur-Ge
schichte des 17. Jahrhunderts. München, Leipzig 1912.

77 	Zum frühesten Gedicht von Dach vgl. Klaus Garber: Zum Bilde Simon Dachs. In: Simon 
Dach (1605–1659). Werk und Nachwirken. Hg. v. Axel E. Walter. Tübingen 2008, S. 1–23. Zu 
Dach im Königsberger Umfeld vgl. Axel E. Walter: Dachs Durchbruch als Dichter 1638/39. 
In: Simon Dach im Kontext preußischer Kulturgeschichte der Frühen Neuzeit. Hg. v. Klaus 
Garber und Hans-Günther Parplies. Berlin 2012, S. 39–128.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



231Weitere Entwicklungen 1630–1640

wie in Leipzig78 eine lebendige, über die Opitz-Schwelle zurückreichende Tradi
tion des Liedschaffens gab, paradigmatisch mit den Namen Johann Hermann 
Schein und Heinrich Albert benannt.79 Der Befund bedarf nach wie vor der Über
prüfung und sei hier in seiner Vorläufigkeit nur mit drei Beispielen illustriert. 
Das erste Beispiel ist ein „Fried- vnd Frewden-Getichte“ von Simon Dach aus 
dem Jahr 1635, das nach Ausweis des Titelblatts gesungen werden kann „in der 
gewöhnlichen Melodey des Morgengesanges: Auß meines Hertzens-Grunde/ sag 
Jch dir lob vnd danck“:

1. Daß Gott noch jetzt den Leuten 
So gnädig könne seyn/ 
Gleich wie vor alten Zeiten/ 
Lehrt dieser Gnaden-schein/ 
Der vns den Fried jetzt bringt/ 
Vnd machet/ daß ein jeder 
Jm Lande Frewden-Lieder 
Mit höchstem Jauchtzen singt.

2. Ein Fest wird Gott gehalten 
Vor seiner Gnaden-Raht/ 
Der über vns muß walten 
An seines Eiffers statt/ 
Das gantze Vaterlandt 
Jst in dem Raht der Frommen 
Hie vor zusammen kommen/ 
Vnd rühmet Gottes Handt.

3. Man weiß von nichts zu sagen/ 
Als daß er vnser Schwerdt 
Jm Fried/ vnd vnsre Klagen 
Jn einen Reyen kehrt/ 
Man rühmet die Geduld 
Die vnser hat verschonet/ 
Vnd vns nicht so gelohnet/ 
Wie wir es wol verschuldt.

78 	Zu Leipzig vgl. insbes. Georg Witkowski: Geschichte des literarischen Lebens in Leipzig. 
Leipzig, Berlin 1909, S. 117–152 und die Arbeiten von Harper, insbes. Anthony J. Harper: 
German Secular Song-Books of the Mid-Seventeenth Century. Aldershot 2003.

79 	Mit zahlreichen Belegen bestätigt von Irmgard Scheitler: Melodien und Gattungen anderer 
Nationen und die deutsche Gesangslyrik. In: Klang – Ton – Musik. Theorien und Modelle 
(national) kultureller Identitätsstiftung. Hg. v. Wolf Gerhard Schmidt  u.a. Hamburg 2014, 
S. 171–208.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



232 Aufnahme der Versreform

4. Wir meinten auch vor dessen 
Gott würde seiner Trew/ 
Vnd Gnade gantz vergessen/ 
Vnd fürchteten dabey 
Gewissen Vntergang: 
Er aber hat auß Gnaden 
Verhütet allen Schaden/ 
Deß sagen wir jhm danck.80

Ein zweites Beispiel aus „Floridans Lob- und Liebesgedichten“ von Gottfried Fin
ckelthaus, Leipzig 1635: 

Ach/ Mein Hertz ist hoch verliebet 
	 Jn ein hohes Mägdelein! 
Die mich nur allein betrübet 
	 Vnd vmb diß muß vnrecht seyn. 
	 Liebste deiner Hoheit Liecht 
	 Gleicht sich meiner Einfalt nicht!

Was das Glücke mir nicht schencket/ 
	 Das helt völlig deine Zier: 
Vnd worauff dein Hertze dencket/ 
	 Solches hab ich nicht bey mir/ 
	 Was mein Hertze denckt hastu: 
	 Nim nur dieses auch dazu.

Dein so Adelich Gemühte/ 
	 Das an Tugend keinem weicht/ 
Sucht jhm auch ein hoch Geblüte/ 
	 Eine Seele/ die jhm gleicht. 
	 Gleiches Jch nicht haben kan: 
	 Doch nim meine Einfalt an.81

Aus dem Jahr 1638 stammt die „Schimpff- und ernsthaffte Clio“ von Ernst Chri-
stoph Homburg. Sie enthält zu diesem frühen Zeitpunkt bereits daktylische Ver-
se und experimentiert sogar schon mit mengtrittigen, also aus verschiedenen 

80 	Simon Dach: Zwey Fried- vnd Frewden-Getichte/ Gott vnserm gnädigen Vater zu Ehren ge
macht wegen deß vnverhofft verliehenen Friedens in vnserm lieben Vaterlande Preussen/ vn
ter welchen das erste kan gesungen werden in der gewöhnlichen Melodey des Morgen-ge
sanges: Auß meines Hertzens grunde/ sag Jch dir lob vnd danck. Königsberg 1635, unpag. In 
der Ausgabe Simon Dach: Gedichte. Hg. v. Walther Ziesemer. Halle/S. 1937, Bd. 3.1, S. 16f., Nr. 9.

81 	Gottfried Finckelthaus: Floridans Lob- vnd Liebes-Gedichte. Leipzig 1635, f. B8rf. Einige der 
Gedichte später überarbeitet übernommen in ders.: Deutsche Gesänge. Hamburg 1640. Vgl. 
Anthony J. Harper: Schriften zur Lyrik Leipzig 1620–1670. Stuttgart 1985, S. 115–122.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



233Weitere Entwicklungen 1630–1640

Versfüßen gemischten Versen. Auch mit der Bandbreite von Formen und Gattun
gen, die sie vorführt, macht sie fast den Eindruck einer Leistungsschau der neuen 
Technik, nicht zuletzt durch die Angabe der jeweils verwendeten Metra im Un
tertitel vieler Gedichte. Gleichzeitig schließt sie sich mit einem „Trinck- oder Ge
sellschaffts-Lied“ wie dem folgenden an die ältere Tradition der Studentenlieder 
Johann Hermann Scheins an:

Trinck- oder Gesellschaffts-Lied. 
Ode jambica.

1. Bon jour/ bon jour/ ihr lieben Herrn/ 
So/ so find ich euch alle gern/ 
	 Courage! wann es also steht/ 
	 Daß der so voll zu Bette geht.

2. Wann Bänck vnd Tisch sich kehren vmb/ 
Vnd wann man trincket rund herumb/ 
	 Die runde Form/ die zierlichst’ Art/ 
	 So ie zu Rom ersonnen ward.

3. Der ist es/ oder wird doch kranck/ 
Dem nicht behaget Götter-Tranck/ 
	 Gib/ Junger/ gib das grosse Glas/ 
	 Das macht die Kähl vnd Gurgel naß.82 

Für alle drei Beispiele gilt, dass sie Gedichte nach den Regeln von Opitz sind oder 
dieses wenigstens anstreben. Dennoch fehlt ihnen der „stählerne Glanz“ (Gün
ther Müller), der „aristokratische Purismus“ (Alewyn), die polierte Glätte, die 
höfische Dezenz, die Opitz seinen eigenen Gedichten gegeben hat. Das ist keine 
Abwertung, sondern ein Hinweis auf die individuellen Ausprägungen, die die 
Versreform von Opitz schon in der ersten Generation seiner Nachfolger annehmen 
kann: selbst dort, wo diese das klassizistische Ideal grundsätzlich übernehmen. 
Während Dach, Finckelthaus und Homburg die Regeln von Opitz beherr-

schen, aber den Stil bereits variieren, mag man in anderen Fällen eher an eine 
mangelhafte Beherrschung der Regeln denken oder einfach nur daran zweifeln, 
ob der Dichter dazu bereit war, das Maß an Zeit und Arbeit auf seine Verse zu 
verwenden, das für die neue Kunstdichtung nötig geworden ist. Diesen Eindruck 
erwecken die folgenden Verse von Christian Brehme, 1637 erschienen:

82 	Ernst Christoph Homburg: Schimpff- und ernsthaffte Clio. Historisch-kritische Edition 
nach den Drucken von 1638 und 1642. Hg. u. komm. v. Achim Aurnhammer, Nicolas Dete
ring und Dieter Martin. Stuttgart 2013, nr. 58, S. 156. Verweise auf Parallelstellen in den Stu
dentenliedern Scheins dort im Kommentarbd. S. 168.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



234 Aufnahme der Versreform

Lob des armen frohen Schäfer-Lebens.

Wollust-voll vnd liebste wälder/ 
	 Vnd du stille Einsamkeit 
Der Einöden/ die die Felder 
	 Der Eliser vber weit 
Vbertreffen: Sey gegrüsset 
Seyd zu tausendmal geküsset.

Ach wie gerne komm’ ich wieder 
	 Zu der Wohnung meiner Ruh/ 
Da die Lämmer auff vnd nieder 
	 Springen/ sey gegrüsset du/ 
Sey gegrüsset Friedes-Städte 
Meiner Schmertzen Ruhe-Bette.

Wann der Himmel mir gegeben 
	 Daß ich mein selbst eigen sey/ 
Daß ich möcht in Freyheit leben/ 
	 Wolt ich mir ohn Furcht vnd Schew 
Diese Wälderlein vnd Wiesen 
Da zu leben gantz erkiesen.

Wann mir würde nicht entzogen 
	 Die belobte Zierligkeit 
Meiner Reisen: wie geflogen 
	 Jch durch viel Gefährligkeit. 
Wenn nur das Begehrt ergetzen 
Mich nicht wolte des entsetzen.83

Für die dreißiger Jahre, in denen die Versreform ihren eigentlichen Durchbruch 
erlebt, ist August Buchner die wichtigste Vermittlungsinstanz. Finckelthaus, Breh-
me und Homburg, aber auch Philipp von Zesen, Johann Klaj und Paul Gerhardt 
sind in Buchners Seminaren an der Universität Wittenberg mit der Versreform 
bekannt gemacht worden. Die ersten drei Strophen aus dem „Sommergesang“, 
eines der berühmtesten Kirchenlieder des 17.  Jahrhunderts, illustrieren, dass 
auch Gerhardt eher einen Ton anstrebt, der dem Umgangssprachlichen näher ist. 
Die Opitzschen Regeln zur Deklination fremdsprachlicher Namen („Narcissus“, 
„Salomonis“) beachtet er nicht. Wenn der Hiat im vierten Vers („Schau an“) nicht 
vermieden wird, kann Gerhardt sich dafür schon auf Titz berufen, der 1642 in 
seiner Poetik einen Hiat wie „der späte Abend“ nicht tadelnswert fand.84 Wenn 

83 	Christian Brehme: Allerhandt Lustige/ Trawrige/ vnd nach gelegenheit der Zeit vorgekom-
mene Gedichte. Leipzig 1637. Hg. v. Anthony J. Harper. Ndr. Tübingen 1994, f. Orf.

84 	Johann Peter Titz: Zwey Bücher Von der Kunst Hochdeutsche Verse und Lieder zu machen. 
Danzig 1642, Kap. II.6, § 2, f. Sr.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



235Weitere Entwicklungen 1630–1640

das apokopierte e in „Geh aus“ nicht apostrophiert wird, entspricht das der Regel 
von Schottel, der in seiner Grammatik der Meinung war, dass im Deutschen der 
Imperativ immer ohne e gebildet werden müsse, es sich bei dem Imperativ „Geh“ 
also auch gar nicht um eine apostrophierungsbedürftige Apokope handelt.85 

Sommergesang

Geh aus/ mein hertz/ und suche freud 
Jn dieser lieben sommerzeit 
An deines Gottes Gaben: 
Schau an der schönen Gärten zier 
Vnd siehe/ wie sie mir und dir 
Sich außgeschmücket haben.

2. Die bäume stehen voller laub/ 
Das erdreich decket seinen staub 
Mit einem grünen kleide 
Narcissus und die Tulipan 
Die ziehen sich viel schöner an/ 
Als Salomonis seyde.

3. Die lerche schwingt sich in die luft/ 
Das täublein fleugt aus seiner kluft/ 
Vnd macht sich in die wälder. 
Die hochbegabte nachtigal 
Ergötzt und füllt mit ihrem schall 
Berg/ hügel/ thal und felder.86

Welche Autorität Buchner um 1630 besaß, erhellt aus der Tatsache, dass der junge 
Paul Fleming – der zu den Wenigen gehört, von denen es schon im 17. Jahrhun-
dert geheißen hat, er habe an Meisterschaft der neuen Form und Technik Opitz 
übertroffen – im März 1632 Buchner sein „Klagegedicht über das unschuldigste 
Leiden und Tod unsers Erlösers Jesu Christi“ übersendet. Im Begleitbrief bittet 
er Buchner, nicht den Maßstab der Opitzschen Regeln anzulegen, denen er sich 
noch nicht gewachsen fühle. Vieles in seinem Gedicht klinge noch gezwungen 
oder umgangssprachlich („contorta et vulgaria“). Doch wer erreiche schon jene 
Anmut, Leichtigkeit und Schönheit von Opitz? Viele versuchten es, aber den We-
nigsten gelinge es. Schlimm sei – und das dürfte sich gegen die neulateinisch 
dichtenden Gelehrten richten –, dass gerade diejenigen, denen das Ansehen der 

85 	Justus Georg Schottel: Ausführliche Arbeit von der teutschen HaubtSprache. Braunschweig 
1657, Bd. 2, Verskunst II.2, § 9 zum „Hinterstrichlein“.

86 	Paul Gerhardt: Sommergesang. In: Johann Crüger: Praxis pietatis melica. Berlin 1653, S. 779–
782. Unter dem Titel „Sommer-Lied“ erschienen in der Ausgabe Paul Gerhardt: Geistliche 
Andachten. Alten Stettin 1670, S. 700–705. 

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



236 Aufnahme der Versreform

deutschen Sprache am meisten am Herzen liegen sollte, diese nur für leichte 
Scherze gebrauchten (und also für anspruchsvolle Dichtung weiter die lateini-
sche Sprache benutzten) oder es spöttisch verweigerten, sich im Deutschen über-
haupt an Gesetze und Regeln zu halten.87 
Acht Jahre später, 1640, dichtet der todkranke junge Dichter sich dann aller-

dings schon die berühmte „Grabschrifft“, der es an Selbstbewusstsein nicht mehr 
gebricht. Gleichzeitig ist diese „Grabschrifft“ auch ein bemerkenswertes Indiz 
für die Würde und das Ansehen, dass die Musen („Deütsche Klarien“) jetzt ver-
leihen können:

Grabschrifft/ so er ihm selbst gemacht

	 Jch war an Kunst/ und Gut/ und Stande groß und reich. 
Deß Glückes lieber Sohn. Von Eltern guter Ehren. 
Frey; Meine. Kunte mich aus meinen Mitteln nehren. 
Mein Schall floh überweit. Kein Landsmann sang mir gleich. 
	 Von reisen hochgepreist; für keiner Mühe bleich. 
Jung/ wachsam/ unbesorgt. Man wird mich nennen hören. 
Biß daß die letzte Glut diß alles wird verstören. 
Diß/ Deütsche Klarien/ diß gantze danck’ ich Euch. 
	 Verzeiht mir/ bin ichs werth/ Gott/ Vater/ Liebste/ Freunde. 
Jch sag’ Euch gute Nacht/ und trette willig ab. 
Sonst alles ist gethan/ biß an das schwartze Grab. 
	 Was frey dem Tode steht/ das thu er seinem Feinde. 
Was bin ich viel besorgt/ den Othem auffzugeben? 
An mir ist minder nichts/ das lebet/ als mein Leben.88

In seiner Zeit berühmt geworden ist Fleming vor allem für seine Liebesdichtung. 
Das bekannte „Wie Er wolle geküsset seyn“ ist in der Leichtigkeit seiner Verse mit 
ihrer vollendeten Galanterie zu diesem Zeitpunkt – vor 1640 – ohne Konkurrenz: 

Wie Er wolle geküsset seyn

	 Nirgends hin/ als auff den Mund/ 
da sinckts in deß Hertzen grund. 
Nicht zu frey/ nicht zu gezwungen/ 
nicht mit gar zu fauler Zungen.

87 	Der Brief ist abgedruckt in Paul Fleming: Deutsche Gedichte. Hg. v. J. M. Lappenberg. Stutt-
gart 1865, Bd. 2, S. 575. Das „Klagegedicht“ dort Bd. 1, Nr. 9, S. 15–27. Zur metrischen Technik 
Flemings vgl. Friedrich Wilhelm Schmitz: Metrische Untersuchungen zu Paul Flemings Ge-
dichten. Straßburg 1910.

88 	Paul Fleming: Teütsche Poemata. Lübeck 1642, S. 670 (Der Sonnetten Vierdtes Buch Nr. 10).

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



237Barocke Überschreitungen

	 Nicht zu wenig/ nicht zu viel. 
Beydes wird sonst Kinder-spiel. 
Nicht zu laut/ und nicht zu leise/ 
Beyder Maß’ ist rechte weise.

	 Nicht zu nahe/ nicht zu weit. 
Diß macht Kummer/ jenes Leid. 
Nicht zu trucken/ nicht zu feuchte/ 
wie Adonis Venus reichte.

	 Nicht zu harte/ nicht zu weich. 
Bald zugleich/ bald nicht zugleich. 
Nicht zu langsam/ nicht zu schnelle. 
Nicht ohn Unterscheid der Stelle.

	 Halb gebissen/ halb gehaucht. 
Halb die Lippen eingetaucht. 
Nicht ohn Unterscheid der Zeiten. 
Mehr alleine/ denn bei Leuten.

	 Küsse nun ein Jedermann/ 
wie er weiß/ will/ soll und kan. 
Ich nur und die Liebste wissen/ 
wie wir uns recht sollen küssen.89

9 	 Barocke Überschreitungen

Der verstechnisch einflussreichste Schüler Buchners war Philipp von Zesen. 1638 
war mit der „Melpomene Oder Trauer- vnd Klaggedichte/ Vber das vnschuldig-
ste vnd bitterste Leiden und Sterben Jesu Christi“ sein erstes Werk erschienen. Es 
demonstriert, dass der neunzehnjährige Zesen die Regeln der neuen Kunstdich-
tung beherrscht. 1640 erscheint Zesens Poetik, der „Deutsche Helicon“. Trotz des 
Kniefalls vor Opitz, der geradezu zelebriert wird, geht Zesen in einigen wichti-
gen Punkten über sein Vorbild hinaus. In den Liebesliedern der „FrühlingsLust“ 
(1642) führt Zesen seine verstechnischen Neuerungen in der Praxis vor. Schon 
von ihrem ersten Gedicht an ist klar, dass Opitz kein Modell gewesen ist. Vier 
Strophen als Beispiel:

89 	Paul Fleming: Teütsche Poemata. Lübeck 1642, S. 535f. (Der Oden Fünfftes Buch Nr. 37).

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



238 Aufnahme der Versreform

An seine Gedancken bey herzunahendem Frühlinge. 
Von lauter Anapästischen Versen

Auff! meine Gedancken seyd lustig von Hertzen/ 
In diesem angehendem frölichem Mertzen; 
Ach sehet der Frühling erneuert sich nun/ 
Die Erde wil ihre Schatzkammer auffthun.

Bald werden die lieblichen Blumen auffschiessen/ 
Bald werden Zeitlosen und Rosen entspriessen. 
Bald werden wir holen die blaue Viol/ 
Die jeden ergötzet und riechet sehr wohl.

Man höret die lieblichen Kinder der Lüffte 
Schon singen/ daß wider erklingen die Klüffte/ 
Frau Nachtigal ruffet daß Hügel und Wald/ 
Daß Thäler und Berge/ daß alles erschallt.

Sie loben den Schöpffer/ der ihnen das Leben/ 
Die fertige Zunge zu singen gegeben/ 
Die Lerche trieriret ihr tiretielier/ 
Es bincken die Fincken dem Buhlen auch hier.90

Schon mit der Melodie, die dem Text in Notenschrift vorangestellt ist, überschrei-
tet Zesen die Grenzen der Dichtung hin zur Musik, viel deutlicher als das Opitz 
oder einer seiner linientreuen Anhänger je getan hätte. Zesen liefert nicht nur die 
Vertonung gleich mit, sondern nimmt das musikalische Element in die techni-
sche Gestaltung der Verse hinein. Die Inhalte werden der klanglichen Wirkung 
der Sprache untergeordnet.91

Diese klangliche Wirkung ist nicht die der strengen Alternation. Wie es der 
Titel schon ankündigt, ist die strenge Alternation zugunsten eines anapästischen 
Rhythmus (der freilich genauso gut als daktylisch beschrieben werden könnte) 
aufgegeben:

v – v v – v v – v v – (v)

Dieser Rhythmus, dessen Nähe zum Tanz schon Zesen selbst immer wieder be-
tont hat, verdeutlicht, warum Opitz selbst dem Daktylus so reserviert gegenüber-
stand und Fürst Ludwig ihn gar nicht zulassen wollte. Der „aristokratische Puris-
mus“ (Alewyn) mit seiner vornehmen Distanz, der „stählerne Glanz“ (Günther 
Müller) des Opitzschen Klassizismus ist mit diesem beschwingt-tänzerischen 
Rhythmus nicht zu haben. 

90 	Philipp von Zesen: FrühlingsLust oder Lob- und Liebes-Lieder. In ders.: Sämtliche Werke 
Bd. 1.1. Hg. v. Ferdinand van Ingen. Berlin, New York 1980, S. 36–200, hier S. 52–53.

91 	Gary C. Thomas: Dance Music and the Origins of the Dactylic Meter. In: Daphnis 16 (1987), 
S. 107–146.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



239Barocke Überschreitungen

Alles in diesen Versen ist der klanglichen Wirkung untergeordnet, angefangen 
mit dem anaphorischen, aufdringlichen „Bald werden“, das der vornehmen De-
zenz, mit der Opitz seine Stilmittel einsetzt, zuwiderläuft. Dieselbe Wirkung ha-
ben die von Opitz verpönten Binnenreime „Zeitlosen und Rosen“ und „bincken 
die Fincken“, in zweitem Fall noch verbunden mit einer lautmalerischen Wort
neuschöpfung, die Opitz nur sparsam zu verwenden empfiehlt. Während diese 
Sparsamkeit im Fall von „bincken“ noch gewahrt sein mag, entspricht das kaum 
mehr auszusprechende (aber gut zu singende) „trieriret ihr tiretielier“ ganz si-
cher nicht diesem Gebot. Der von Opitz ausdrücklich untersagte, unreine Reim 
von „schmücken“ auf „blicken“ oder von „Wald“ auf „erschallt“ (beides in hier 
nicht zitierten Strophen) fällt da kaum mehr ins Gewicht, genauso wenig wie der 
Hiat in „Die Erde“ oder das unzulässig apokopierte Veilchen („Viol“).
All das sind Stilmittel, die sich in ihrer massiven Hörbarkeit und Aufdring-

lichkeit an einen Zuhörer wenden, der schon beim bloßen Zuhören und auch 
noch bei musikalischer Begleitung die gewollte Wirkung sofort erkennt oder ei-
gentlich besser: sie erspürt. Auch hier wäre es falsch, diese Wirkung als volks-
liedhaft zu beschreiben, wenn damit eine naiv-schlichte Erscheinung bezeichnet 
sein soll. Denn zweifellos handelt es sich auch bei diesem Gedicht in technischer 
Hinsicht um ein extrem kompliziertes Gebilde. Schon der anapästische Rhyth-
mus erfordert denselben strategisch planenden Kunstverstand, den die strenge 
Alternation voraussetzt. Vom technischen Niveau her gibt es keine Unterschiede. 
Es ist das stilistische Ideal, das sich bei Zesen verändert.

Eine ähnliche Verschiebung der stilistischen Ideale ist auch bei dem 1644 er
scheinenden „Pegnesischen Schäfergedicht“ von Johann Klaj und Georg Philipp 
Harsdörffer zu beobachten, das zu einer Art Programmschrift der Nürnberger 
Schule werden sollte. Trotz dem Bekenntnis zu Opitz („Was neulich Opitzgeist be-
ginnet auß dem Grund/ | Jst ruchtbar und am Tag auß vieler Teutschen Mund“)92 
entspricht der Stil dieses „Schäfergedichts“ nicht den Vorgaben der „Poeterey“ – 
selbst wenn man weniger radikal lautmalerische und mit Binnenreimen arbei-
tende Gedichte als folgende Beschreibung des Krieges zitierte:

Es schlürfen die Pfeiffen/ es würblen die Trumlen/ 
Die Reuter und Beuter zu Pferde sich tumlen/ 
Die Donnerkartaunen durchblitzen die Lufft/ 
Es schüttern die Thäler/ es splittert die Grufft/ 
Es knirschen die Räder/ es rollen die Wägen/ 
Es rasselt und prasselt der eiserne Regen/ 
Ein jeder den Nechsten zu würgen begehrt/ 
So flinkert/ so blinkert das rasende Schwert.93

92 	Georg Philipp Harsdörffer, Johann Klaj: Pegnesisches Schäfergedicht. Ndr. hg. v. Klaus Gar-
ber. Tübingen 1966, S. 15.

93 	Harsdörffer und Klaj: Schäfergedicht S. 14.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



240 Aufnahme der Versreform

Drei Jahre später, 1647, erscheint der erste Teil von Harsdörffers „Poetischem 
Trichter“, der – zusammen mit den Bearbeitungen und Neufassungen von Zesens 
„Deutschem Helicon“ – diese neuen stilistischen Ideale auch theoretisch zu er-
fassen versucht. 

Schon 1637 war in Lissa in Schlesien die erste Gedichtsammlung von An
dreas Gryphius erschienen, die „Sonnete“. An sechster Stelle findet sich das heu-
te vielleicht berühmteste Gedicht des 17. Jahrhunderts:

Vanitas, vanitatum, et omnia vanitas. Es ist alles gantz eytel. Eccl. 1.v.2

Ich seh’ wohin ich seh/ nur Eitelkeit auff Erden/ 
	 Was dieser heute bawt/ reist jener morgen ein/ 
	 Wo itzt die Städte stehn so herrlich/ hoch vnd fein/ 
Da wird in kurtzem gehn ein Hirt mit seinen Herden: 
Was itzt so prächtig blüht/ wird bald zutretten werden: 
	 Der itzt so pocht und trotzt/ läst ubrig Asch vnd Bein/ 
	 Nichts ist/ das auf der Welt könt unvergänglich seyn/ 
Itzt scheint des Glückes Sonn/ bald donnerts mit beschwerden. 
	 Der Thaten Herrligkeit muß wie ein Traum vergehn: 
	 Solt denn die Wasserblaß/ der leichte Mensch bestehn 
Ach! was ist alles diß/ was wir vor köstlich achten! 
	 Alß schlechte Nichtigkeit? als hew/ staub/ asch vnnd wind? 
	 Als eine Wisenblum/ die man nicht widerfind. 
Noch wil/ was ewig ist/ kein einig Mensch betrachten!94

Der zwanzigjährige Dichter ist offensichtlich sehr bemüht, die Regeln der „Poete-
rey“ zu befolgen. Das wird bei ihm insofern besonders deutlich, als er sechs Jahre 
später, 1643, die „Sonnete“ noch einmal stilistisch überarbeitet. Viele, wenn nicht 
alle Korrekturen gehen dabei auf den Wunsch zurück, den Opitzschen Regeln 
noch genauer zu entsprechen:

Es ist alles eitell.

Du sihst wohin du sihst/ nur eitelkeit auff erden. 
	 Was diser heute bawt/ reist jener morgen ein: 
	 Wo itztund städte stehn/ wird eine wiesen sein  
Auff der ein schäffers kind wird spilen mitt den heerden: 
Was itzund prächtig blüht soll bald zutretten werden. 
	 Was itzt so pocht vndt trotzt/ ist morgen asch vnd bein/ 
	 Nichts ist das ewig sey/ kein ertz kein marmorsteyn/ 

94 	Andreas Gryphius: Gesamtausgabe der deutschsprachigen Werke. Bd. 1: Sonette. Hg. v. Ma-
rian Szyrocki. Tübingen 1963, S. 7f. Zu Gryphius’ Stil und metrischer Technik vgl. Victor 
Manheimer: Die Lyrik des Andreas Gryphius. Studien und Materialien. Berlin 1904.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



241Barocke Überschreitungen

Itzt lacht das Glück uns an/ bald donnern die Beschwerden. 
	 Der hohen thaten ruhm muß wie ein traum vergehn. 
	 Soll den das spiell der zeit/ der leichte mensch bestehn. 
Ach! was ist alles dis was wir vor köstlich achten/ 
	 Als schlechte nichtikeitt/ als schaten staub vnd wind; 
	 Als eine wisen blum/ die man nicht wiederfindt. 
Noch wil was ewig ist kein einig mensch betrachten.95

Die Ersetzung von „Ich seh’ wohin ich seh“ durch „Du sihst wohin du sihst“ 
erspart die unerlaubte, weil nicht durch Hiatvermeidung gerechtfertigte, zwei-
malige Apokope des e in „seh’“. Die Neufassung des dritten, vierten und sieb-
ten Verses dient der Stärkung der Zäsur, die jetzt auch syntaktisch hervorgeho-
ben wird. Außerdem wird in der Überarbeitung der unerlaubte Zäsurreim von 
„stehn“ auf „gehn“ im dritten und vierten Vers sowie die Inversion im vierten 
Vers vermieden. In der achten Zeile wird in der neuen Fassung die unerlaubte 
Apokope von „Sonn“ vermieden, in der neunten durch den Austausch des Wor-
tes „Herrligkeit“ mit seiner schwebenden Betonung auf der dritten Silbe die Al
ternation gestärkt. Im zehnten Vers wird „Wasserblaß“ wiederum ausgetauscht, 
um die Apokope zu vermeiden, im zwölften Vers „hew/ staub/ asch vnnd wind“ 
gegen „schaten staub vnd wind“ ausgetauscht, um das schwere „staub“ aus der 
Senkung zu bekommen und die Alternation hörbarer zu machen. Auffällig ist, 
dass weder in der ersten noch in der zweiten Fassung die durch Hiatvermeidung 
legitimierte Apokope von „Asch“ im sechsten Vers apostrophiert wird. Auch die 
Synkopen „stehn“, „bestehn“ und „gehn“ behält Gryphius bei. 
Einige Jahre später, im „andern Buch“ der Sonette (Druck 1650) hat sich Gry-

phius allerdings von allen klassizistischen Vorbehalten befreit. „Die Hölle“ ist 
kaum mehr als Sonett zu erkennen: 

Die Hölle.

		  Ach! vnd weh! 
Mord! Zetter! Jammer! Angst! Creutz! Marter! Würmer! Plagen. 
Pech! Folter! Hencker! Flamm! stanck! Geister! kälte! Zagen! 
		  Ach vergeh! 
		  Tieff’ vnd Höh’! 
Meer! Hügel! Berge! Felß! wer kan die Pein ertragen? 
Schluck abgrund! ach schluck’ eyn! die nichts denn ewig klagen. 
		  Je und Eh!  

95 	Gryphius: Sonette, S. 33f.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



242 Aufnahme der Versreform

Schreckliche Geister der dunkelen hölen! Jhr die jhr martert vnd Marter erduldet 
Kan denn der ewigen Ewigkeit Fewer/ nimmermehr büssen dis was jhr verschuldet? 
	 O grausam’ Angst/ stets sterben sonder sterben/ 
Diß ist die Flamme der grimmigen Rache/ die der erhitzete Zorn angeblasen: 
Hier ist der Fluch der vnendlichen Straffe; hier ist das jmmerdar wachsende Rasen: 
	 O Mensch! Verdirb/ vmb hier nicht zuverderben!96

Angesichts einer solch wahrhaft ungeheuren Form, die in die Formlosigkeit hin-
überreicht, dürfte es den Zeitgenossen selbst merkwürdig vorkommen sein, hätte 
jemand darauf hingewiesen, dass „angeblasen“ nur schwer auf der ersten Silbe 
unbetont gelesen werden kann oder der Reim von „Höh’“ auf „Eh!“ zumindest 
unsauber ist. Unter den „Zentnerworten“, wie Richard Alewyn das genannt hat, 
wird die Alternation der betonten und unbetonten Silben kaum mehr hörbar. 
Und doch ist dieses Gedicht alles andere als formlos. Im Gegenteil wird man 
sagen müssen, dass die metrische Form, der sich Gryphius unterworfen hat, so-
gar noch erheblich komplizierter geworden ist, vor allem was die ersten beiden 
Verse der Terzette betrifft. Aber Opitz hätte das nicht gefallen. Der Einschnitt, 
der sich hier vollzieht, ist stilgeschichtlich grundlegend. „Das Barock beginnt mit 
Gryphius.“97

96 	Gryphius: Sonette, S. 91.
97 	Richard Alewyn in seiner Barock-Vorlesung an der Universität Bonn im Wintersemester 
1960/61, zit. nach Klaus Garber: Zum Bilde Richard Alewyns. München 2005, S. 29.

DOI: 10.13173/9783447110730.193 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



VI Fortführungen der Versreform

1 	 August Buchners „Anleitung zur deutschen Poeterey“
Um 1632 verfasst August Buchner eine „Anleitung zur deutschen Poeterey“, die 
vor allem Opitz-Exegese betreibt. Zwar wird sie erst 1663 aus dem Nachlass ge-
druckt, handschriftlich muss sie aber weit verbreitet gewesen sein, denn ande-
re Poetiker – darunter vor allem die unmittelbaren Buchner-Schüler Zesen und 
Rinckart, aber etwa auch Titz, Schottel und Harsdörffer – berufen sich bereits 
früher auf sie.1 Genau wie Opitz interessiert sich Buchner vor allem – wenn nicht 
überhaupt nur – für die Form der deutschen Dichtung, also für Prosodie, Metrik 
und Stilistik. Deutlicher noch als die „Poeterey“ von Opitz selbst belegt die „An-
leitung“ Buchners damit die eigentliche Stoßrichtung der metrischen Reform: es 
geht um die Entwicklung einer stilistisch anspruchsvollen, höfisch angemesse-
nen Dichtung und die Festschreibung eines klassizistischen Stilideals. Die in-
haltlichen Fragen, was inventio und dispositio der Dichtung betrifft, erledigt 
Buchner mit einem Verweis auf die Poetik Scaligers, um dann im dritten Kapitel 
gleich zur „Rein- und Zierlichkeit der Worte und Rede“ zu kommen. 
Buchner verschärft und präzisiert dort die Regeln von Opitz, wenn er etwa 

fordert, dass auch im Vers Singular und Plural grammatisch richtig gekennzeich-
net werden müssen. Die Psalmübersetzung Lobwassers liefert auch ihm, hier wie 
an anderen Stellen, das Negativbeispiel. Wo es bei Lobwasser heißt „Darum ihr 
König/ Fürsten und ihr Herren“, fordert Buchner die grammatisch korrekte Mar-
kierung des Plurals, indem es eigentlich „ihr Könige“ heißen müsste. Ähnliches 
gilt für die Einhaltung des Kasus: wo der Genitiv erforderlich ist, muss er auch 
stehen. Die Auslassung der Genitivendung -(e)s aus metrischen Gründen ist für 
Buchner nicht zulässig. Auch die gebräuchliche Wortstellung darf im Vers nicht 
aus Gründen des Reims oder der Metrik verändert werden, wobei der Nominativ 
immer am Satzanfang zu stehen habe: „Und ist die natürliche Ordnung diese/ 
dass der Nominativus vorgehe/ dann sein Verbum/ und was demselben ferner 
angehängt/ folge.“ (S. 23) Im Lateinischen mag man die Wortstellung freier ange-
hen, aber nicht im Deutschen. 

1 	 Augustus Buchner: Anleitung Zur Deutschen Poeterey. Poet. Hg. von Othone Prätorio. Wit
tenberg 1665. Ndr. hg. von M. Szyrocki. Tübingen 1966. Zu ihrer handschriftlichen Verbrei-
tung Borcherdt: Buchner S. 45–49. Zur Weiterentwicklung der Metrik und Prosodie nach 
Opitz vgl. vor allem Reiner Schmidt: Deutsche Ars Poetica. Zur Konstituierung einer deut-
schen Poetik aus humanistischem Geist im 17.  Jahrhundert. Meisenheim am Glan 1980, 
S. 108–166. Zu Buchner dort S. 120–129.

DOI: 10.13173/9783447110730.243 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



244 Fortführungen der Versreform

Sehr streng ist Buchner, was die Wortwahl betrifft. Indem das „Absehen“ des 
Dichters nicht auf den „gemeinen Pöbel“ geht, sondern auf Leute, „die etwas wis-
sen/ und ein gerechtes Urtheil fällen können“, darf dieser auch nur die Wörter 
benutzen, „die bei Ehrbaren/ Verständigen und Vornehmen Leuten im Brauch“ 
sind. Schon ein Wort wie „schnaken“ statt „reden“ oder „Stube“ statt „Zimmer“ 
ist „Bauren-Deutsch“ und deshalb zu vermeiden. (S. 27f.) Auch das Wort „schmie-
ren“ könnte den Ohren des Hofmanns schon unangenehm sein, weil es Assozia
tionen der Unsauberkeit weckt. 

Das vierte Kapitel Buchners erörtert stilistische Ausdrucks- und Variations
möglichkeiten, das fünfte, sehr ausführliche Kapitel gilt allein der Apokope und 
Synkope, also der Frage, wann man im Vers Silben zusammenziehen oder weg-
lassen darf. Auch hier präzisiert Buchner die Forderungen von Opitz. Eine eben-
solche Exegese und Weiterentwicklung der „Poeterey“ ist auch das sechste Kapi-
tel der „Anleitung“, in dem es um prosodisch-stilistische Regeln geht. Buchner 
fordert eine Beachtung des Klangs der Wörter, verbietet die Häufung einsilbiger 
Wörter („Es war der/ der so bald sich weit hat weggemacht“) und warnt – mit 
dem Beispiel von Opitz – vor dem Missklang ungewollter Alliterationen („Die dir 
diese Dinge sagen“).2
Das siebte Kapitel behandelt die Prosodie. Die Emphase, mit der Buchner hier 

– um 1632 – die Entsprechung von Silbenquantität im Lateinischen und Betonung 
im Deutschen einführt, macht noch einmal deutlich, als was für ein Durchbruch 
dieses Prinzip empfunden wurde:

Die Sylben sind entweder lang oder kurtz: welche ihre Beschaffenheit in un-
ser deutschen Poeterey bloß und allein aus der Ausrede und dem Thone zu 
ermessen. Denn nach dem ich eine Sylbe kurtz oder lang ausspreche/ also ist 
sie auch/ und irret nichts/ es mögen vor Buchstaben auf den Vocalem folgen/ 
welche oder wie viel der wollen/ sie bleibet einen weg wie den andern bey 
ihrer Art/ in welcher sie ausgesprochen wird. Jst mir demnach die erste Syl-
be in entblöst/ entzückt/ verderbt allzeit kurtz/ weil sie bald übergeht/ in der 
letzten aber der Thon aufgezogen und etwas aufgehalten wird/ in dem ich 
nicht sage entblöst/ entzückt/ verderbt/ sondern entblöst/ entzückt/ verderbt. 
[Buchner notiert die Betonung dabei jeweils in der Strich/Häckchen-Formel 
über den Wörtern: – v] Also weil ich sage/ ruhen/ rathen/ gehen/ etc. [über den 
Wörtern: – v] so ist mir die erste allezeit lang/ ob gleich ein Vocalis vor dem 
andern stehet (weil h nicht unter die Buchstaben gerechnet wird) die andern 
aber allzeit kurtz/ wenn gleich ein Consonans darauf folgte/ welches alles bey 
den Lateinern und Griechen anders gehalten wird.3

Das besagt nichts Anderes als: für die deutsche Prosodie ist nicht die lateinische 
Quantitätsberechnung entscheidend, die von der Zahl und Position der Vokale 

2 	 Buchner: Anleitung S. 110f.
3 	 Buchner: Anleitung S. 113–115.

DOI: 10.13173/9783447110730.243 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



245August Buchners „Anleitung zur deutschen Poeterey“

und Konsonanten ausgeht, sondern die Aussprache und Betonung der Wörter. 
Die beiläufige Formulierung von Opitz („nicht zwar das wir auff art der griechen 
vnnd lateiner eine gewisse grösse der sylben können inn acht nehmen; sondern 
das wir aus den accenten vnnd dem thone erkennen/ welche sylbe hoch vnnd 
welche niedrig gesetzt soll werden“)4 beginnt in ihren Konsequenzen problema-
tisiert und ausgearbeitet zu werden. 

Schwierig in diesem Sinne sind vor allem die einsilbigen Wörter, die eben von 
sich aus, als einsilbige, weder einen Jambus noch einen Trochäus bilden und von 
ihrem Gewicht her scheinbar sowohl betont wie unbetont gesetzt werden konn-
ten, je nachdem, in welchem Kontext sie stehen – was dem Problem der Häufung 
einsilbiger Wörter auch prosodisch besonderes Gewicht gab. Buchner vermerkt 
ausdrücklich, dass die einsilbigen Wörter nicht alle gleichbehandelt werden kön-
nen. Seine Erklärung für dieses Phänomen ist allerdings problematisch und do-
kumentiert einmal mehr die Macht der antiken Prosodie: 

Die einsylbigen Wörter belangende/ so können dieselben meistentheils auf bey-
de rechte gebraucht und lang und kurtz gesetzt werden. Jch sage aber meistent-
heils. Denn wie sie nicht alle gleich von der Zunge gehen/ also mögen sie auch 
nicht ohne Unterscheid bald lang/ bald kurtz gesetzt werden. Sonderlich blei-
ben die billig lang/ die einen doppellauter mit eine[m] circumflexo haben/ als 
da sind Ziel/ viel/ schön/ Haar/ etc. denn weil sie nicht so geschwinde von der 
Zungen wollen/ so mögen sie kaum ohne gewaltthat kurtz gesetzt werden. Und 
wie ich den Artikel der/ als der Mensch/ der Mann/ lieber kurtz/ weil er flüchtig 
vom Munde gehet/ als lang setzen wollte; Also wollte ich hingegen das demon-
strativum pronomen der mit seinen casibus nimmer anders/ als lang setzen.5

Richtig ist, dass die einsilbigen Wörter „Ziel“, „viel“, „schön“ und „Haar“ immer 
betont stehen müssen, während die Artikel „der“, „die“ und „das“ unbetont ste-
hen müssen, im Gegensatz zu ihrem Gebrauch als Demonstrativpronomen im 
Sinne von „dieser“. Aber die Regel dahinter ist eben nicht, wie Buchner meint, die 
Länge der Vokale („doppellauter mit einem circumflexo“), sondern das Prinzip 
der Stammsilbenbetonung, wie es einige Jahre später Schottel entdecken wird. 

An dieser Stelle wird damit wieder deutlich, wie schwer es den lateinisch aus-
gebildeten Dichtern war, die nicht-quantitative Prosodie des Deutschen konse-
quent anzuerkennen. Auch wenn Buchner in den unmittelbar vorhergehenden 
Sätzen postuliert hatte, nicht die Silbenlänge, sondern die Betonung sei für den 
deutschen Vers metrisch relevant, verfällt er bei der Frage der einsilbigen Wörter 
wieder auf die Silbenlänge als Kriterium: „Ziel“, „viel“ und „Haar“ müssen nach 
Buchner betont gesetzt werden, weil sie lang ausgesprochen werden. 
Während Opitz in seinem einen Satz davon auszugehen scheint, dass im Deut-

schen die Qualität an die Stelle der Quantität tritt („nicht zwar das wir auff art 

4 	 Opitz: Poeterey S. 52. GW S. 392f.
5 	 Buchner: Anleitung S. 115f.

DOI: 10.13173/9783447110730.243 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



246 Fortführungen der Versreform

der griechen vnnd lateiner eine gewisse grösse der sylben können inn acht ne-
men; sondern das wir aus den accenten vnnd dem thone erkennen/ welche sylbe 
hoch vnnd welche niedrig gesetzt soll werden“), scheint Buchner (wie später auch 
Zesen und Titz) davon auszugehen, dass die Quantität ein Indiz für die Betonung 
ist. Man kann also von der Quantität auf die Betonung zurückschließen. Grund-
sätzlich falsch, wie es in der älteren Forschung geschehen ist, kann man die Regel 
von Buchner aber auch nicht nennen. Denn tatsächlich ist im Deutschen in vielen 
Fällen die Silbenlänge ein ziemlich sicheres Indiz für die Betonung. Problema-
tisch wird diese Regel eigentlich nur bei den einsilbigen, aber kurzen Wörtern 
(„Witz“, „Rock“), den zusammengesetzten Hauptwörtern („Wildschwein“, „Feld-
hauptmann“) und den Verben mit starker Vorsilbe („obsiegen“, „aufstehen“). 
Im achten Kapitel behandelt Buchner den Reim. Während Opitz den Reim von 

„ehren“ auf „nähren“ verbietet, findet ihn Buchner zwar auch nicht gut, erlaubt 
ihn aber, sollten sich keine anderen Reimwörter finden. Auch Opitz habe schließ-
lich „nach“ auf „Bach“ und „Gott“ auf „Not“ gereimt.6 In der Folge des Kapitels 
übernimmt Buchner zwar die strengen Regeln, die Opitz für den Reim aufgestellt 
hat, weist aber gerade hier auch immer wieder darauf hin, dass Opitz selbst bei 
Bedarf von diesen Regeln abgewichen sei. 

2 	 Aufweichung der strikten Alternation: daktylische Formen
Eigentliche Berühmtheit erlangt hat Buchner für die Einführung des Daktylus, 
also eines Metrums, das nicht auf unmittelbarer Alternation (wie im Jambus oder 
Trochäus) beruht, sondern auch zwei unbetonte Silbe hintereinander (– v v) als 
nur noch mittelbare Alternation erlaubt. In der „Anleitung“ lautet diese Stelle: 

Es finden sich aber in unser deutschen Poeterey unterschiedliche pedes bey 
den Wörtern/ als erstlich Jambi, wo die erste kurtz/ die andere Sylbe aber lang 
ausgesprochen wird/ als in den Wörtern/ behertzt/ verderbt[/] genug/ etc. Zum 
andern Trochaei, bey welchen das Wiederspiel ist/ und die erste lang/ die an-
der kurtz. Drittens findet man auch Dactylos, da die erste lang/ die andern 
zwey kurtz seyn. Als: herrlicher/ stattlicher/ irdischer.7

Buchner zieht damit die eigentliche Konsequenz aus der Erkenntnis von Opitz, 
dass man die antike Fußmetrik auf die deutsche Sprache übertragen kann, wenn 
man statt der Quantität die Qualität der Silben zugrundelegt. Während Opitz 
jedoch nur die unmittelbare, jambische und trochäische Alternation im Auge ge-
habt hatte, geht Buchner einen Schritt weiter. Auch die doppelt unbetonten Silben 
im Daktylus und Anapäst können gut klingen. 

Es geht dabei allerdings nicht um die logische, rein technische Möglichkeit 
einer solchen Übertragung, sondern vor allem um die Frage, ob sich eine sol-

6 	 Buchner: Anleitung S. 157.
7 	 Buchner: Anleitung S. 116.

DOI: 10.13173/9783447110730.243 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



247Aufweichung der strikten Alternation: daktylische Formen

che doppelte Senkung noch gut anhört und sie also stilistisch gewollt sein kann. 
Buchner sieht sich in diesem Punkt vor allem mit dem ablehnenden Votum des 
Meisters konfrontiert, dessen Ungenügen er aber deutlich zur Sprache bringt:

Herr Opitius zwar hat hiervon in seiner deutschen Poeterey mehr nicht an-
gedeutet/ als daß der Dactylus/ oder viel mehr die Dactylischen Wörter noch 
wol geduldet werden können/ wenn es mit unterscheide geschiehet. Was aber 
vor Unterscheid er da verstanden haben will/ davon ist selbiges Orts nichts zu 
befinden.8

Buchner reagiert auf diese Leerstelle der „Poeterey“ mit einer Analyse der Stel-
len, an denen Opitz selbst innerhalb von trochäischen oder jambischen Versen 
Daktylen verwendet. Es geht also erst einmal gar nicht um daktylische Verse, 
sondern um die stilistische Legitimität zweier unbetonter Silben hintereinander 
in alternierenden Versen, mithin um die Möglichkeit einer Unterbrechung der 
unmittelbaren Alternation. Buchner hat das Opitzsche Werk diesbezüglich einer 
genauen Analyse unterzogen und zitiert in der Folge auf mehreren Seiten ausge-
wählte Beispiele. Seine Schlussfolgerung aus dieser Analyse lautet, dass die Frei-
heiten, die sich Opitz genommen hat, nicht nur metrisch legitim sind, sondern 
Opitz sie auch aus einer gewissen Notwendigkeit heraus in Anspruch nehmen 
musste. Es gebe im Deutschen einfach zahlreiche daktylische Wörter, auf die 
man bisweilen nicht verzichten könne (in den von Buchner herangezogenen Bei
spielen: „himmlische“, „andere“, „inniglich“). Aber nicht nur die Notwendigkeit 
zwinge zu daktylischen Strukturen, sondern Buchner vermerkt darüber hinaus, 
dass daktylischen Wörter

dem Vers zu weilen einen Glantz und Schönheit geben können. Als da ist/ 
wenn droben die Natur eine Tausendkünstlerin/ [also: – v – v v] anderswo die 
Nacht eine Arbeittrösterin/ [also: – v – v v] oder die Venus/ die Vermehrerin 
[also: v – v v] der Welt genennt wird. Welches alles er [Opitz] zwar wol anders/ 
nicht aber so prächtig und schön/ hätte geben können.9

Der Daktylus klingt „nicht übel und wiederwärtig“, sondern „prächtig und 
schön“. Das ist die entscheidende, stilistische Beobachtung, die für die Legitimi
tät zweier unbetonter Silben hintereinander ausschlaggebend ist. Wenn Opitz 
nun aber daktylische Wörter so verwendet, dass die Verse „prächtig und schön“ 
klingen, dann sollte man doch auch ganze Verse aus daktylischen Strukturen 
bilden können. Das ist die dritte und letzte, die eigentliche Konsequenz aus Buch-
ners Analysen:

8 	 Buchner: Anleitung S. 139f.
9 	 Buchner: Anleitung S. 144.

DOI: 10.13173/9783447110730.243 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



248 Fortführungen der Versreform

Und weil sonst in unserer Muttersprache nicht wenig Dactylische Wörter vor 
sich seyn: Die Trochäischen auch/ wenn ihnen ein Jambisches nachgesetzt 
wird/ leichtlich einen Dactylum machen können/ [also: – v plus v – ergibt – v 
v –] so kann man auch füglich Dactylische Verse eben so wol/ als Trochäische 
oder Jambische in unserer Sprache aufsetzen und machen […].10

Daktylische Verse sind nicht nur notwendig, sondern können auch einen beson-
deren stilistischen Reiz haben. Das Interessanteste an dieser Begründung des 
Daktylus ist allerdings gar nicht diese Behauptung als solche, sondern die Tat-
sache, dass sie auf einer metrischen Analyse beruht, die in dieser Form nicht 
zutrifft. Zu den Versen von Opitz, die Buchner zitiert, gehören – unter anderem – 
die folgenden: 

Jn das himmlische Gebäu [Formel über „himmlische“: – v v]

Und andere sind ohne Sorgen [Formel über „andere“: – v v]

Jn Asche ward gelegt durch trauriges Beginnen 
Die blutige Begier [Formel über „blutige“: – v v]11

Keinen dieser Verse dürfte Opitz als unregelmäßig in dem Sinne wahrgenommen 
haben, in dem dies die Analyse von Buchner suggeriert. Opitz hat hier ganz sicher 
keine Daktylen gesehen, sondern vielmehr aus dem Gehör heraus erkannt, dass 
die zweite unbetonte Silbe in „himmlische“, „andere“, „traurige“ und „blutige“ 
unwillkürlich in der Aussprache betont wird, wenn ihr – wie in den Beispielver
sen – eine weitere unbetonte Silbe folgt. Es handelt sich bei diesen Beispielversen 
also gar nicht um daktylische Strukturen. Diese Verse alternieren regelmäßig 
und zwar aufgrund dessen, was man später dann eine schwebende Betonung 
nennen wird. Die letzte Silbe von „himmlische“ wird, obwohl von der Wortbeto-
nung her unbetont, im Vers betont, weil sie zwischen zwei anderen unbetonten 
Silben steht und damit im und durch den fortlaufenden Rhythmus erhoben wird. 

Es ist erstaunlich, dass Buchner diese schwebende Betonung nicht erkennt. 
Denn eigentlich muss er, wenn er in dem Vers „Jn das himmlische Gebäu“ das 
„himmlische“ als einen Trochäus versteht, den Opitz unzulässig um eine Silbe 
verlängert hätte, auch davon ausgehen, dass Opitz mit dem Wort „Gebäu“ einen 
weiteren Fehler gemacht hätte, indem er ein jambisches Wort statt einem trochä-
ischen gesetzt hätte – und genauso in allen anderen zitierten Versen. 
Das Problem Buchners scheint zu sein, dass er bei seinen metrischen Analysen 

immer wieder (aber nicht grundsätzlich) in den Fehler verfällt, mit jambischen, 
trochäischen und daktylischen Wörtern zu rechnen anstatt mit Silben und kom-
plexen, sich über mehrere Wörter erstreckenden Strukturen. Ein jambischer Vers 

10 	Buchner: Anleitung S. 145f.
11 	Buchner: Anleitung S. 141f.

DOI: 10.13173/9783447110730.243 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



249Aufweichung der strikten Alternation: daktylische Formen

besteht dann aus einer Reihung jambischer Wörtern, ein trochäischer Vers aus 
einer Reihung trochäischer Wörter. Davon ausgenommen sind die einsilbigen 
Wörter, von denen Buchner meint, dass man sie sowohl betont wie unbetont setz-
ten kann. In dem zitierten Vers 

Jn das himmlische Gebäu [Formel über „himmlische“: – v v]

ist für Buchner demnach die Betonung von „Jn“ und „das“ freigestellt, gefolgt 
dann von einem trochäischen Wort, so dass sich im Zurückrechnen ergibt, dass 
„Jn“ betont werden muss. Buchner sieht nur die einzelnen Wörter, die entweder 
als einsilbige frei verfügbar sind, oder als mehrsilbige jambische, trochäische und 
daktylische Wörter sind, die dann auch so gesetzt werden müssen. Opitz dagegen 
– so muss man sich das wohl erklären – hat über diese Fragen gar nicht weiter 
nachgedacht, sondern nach dem Gehör entschieden und dabei schon völlig rich-
tig erkannt, dass sowohl auf „Jn“ wie auf der dritten Silbe von „himmlische“ 
eine schwebende Betonung liegt und der alternierende Rhythmus in diesem Vers 
damit eingehalten wird. 
Wenn das zutrifft, dann könnte das Missverständnis Buchners von der anti-

ken Quantitätsmessung her zu erklären sein. Buchner würde im Deutschen ge-
nau solche festen Silbenqualitäten erwarten, wie es im Lateinischen feste Silben
quantitäten gibt. Eine Silbe wäre für Buchner also betont, unbetont oder neutral 
(die einsilbigen Wörter), egal in welchem Kontext sie steht, genauso wie es bei 
den Silbenquantitäten im Lateinischen egal ist, ob die Silben davor und danach 
lange oder kurze Silben sind.12 Diese Analogie trifft allerdings nicht zu: zwar 
kann man beliebig viele lange oder kurze Silben hintereinander aussprechen, 
aber nicht beliebig viele betonte oder unbetonte Silben. Stellt man zu viele unbe-
tonte, schwache Silben nebeneinander, erzwingt die Satzmelodie die Betonung 
einzelner Silben. Der Zwang der Betonung drückt unwillkürlich eine der unbe-
tonten Silben nach oben, im Sinne einer schwebenden Betonung. Anders als für 
die Quantitätsberechnung im Lateinischen ist für die Qualitätsberechnung im 
Deutschen damit immer der Kontext von allergrößter Bedeutung. Ob die dritte 
Silbe in „himmlischer“ betont oder unbetont ausgesprochen wird, hängt davon 
ab, wie viele weitere unbetonte Silben ihr folgen.
Zumindest eine erste Ahnung hat auch schon Buchner von diesen Gesetzen. 

Denn in unmittelbarem Anschluss an die metrische Analyse der daktylischen 
Wörter „Tausendkünstlerin“ und „Arbeittrösterin“ schreibt er: 

12 	Zusätzlich müsste man also annehmen, dass Buchner nicht in Betracht zieht, dass die Posi-
tionslänge der lateinischen Metrik in einer gewissen Analogie zur schwebenden Betonung 
im Deutschen steht …

DOI: 10.13173/9783447110730.243 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



250 Fortführungen der Versreform

Denn ja noch allezeit die letzte Sylbe [in einem Wort wie „Tausendkünstlerin“] 
etwas schärfer und höher/ als die vorhergehende/ gewiß nicht so gelinde und 
weich fället/ sonderlich/ weil sie auf einen Consonanten ausgehet. Doch muß 
man allzeit dahin sehen/ daß die erste Dactylische kurtze Sylbe nicht auf einen 
solchen Ort falle/ da eine lange stehen solte. Denn dieses nur auf die letzte 
Sylbe gehet/ wie aus angezogenen Exemplen zu sehen.13

Damit kann eigentlich nur gemeint sein, dass Buchner hört, dass in einem Wort 
wie „Tausendkünstlerin“ (– v – v v) die letzte Silbe eine stärkere Betonung trägt 
als die vorletzte und Opitz also zurecht solche Wörter als trochäische gebrau-
chen würde. Wenn Buchner für dieses Phänomen die Tatsache zumindest mit-
verantwortlich macht, dass die letzte Silbe „auf einen Consonanten ausgehet“ 
(im Gegensatz zur vorletzten Silbe -le- mit dem tonschwachen e), ist das sicherlich 
ein Rückfall in die Methoden der lateinischen Quantitätsmessung, für die solche 
Fragen entscheidend sind. Dieser Rückfall ist umso interessanter, als Buchner nur 
wenige Seiten zuvor betont hatte, dass die Zahl und Position der Konsonanten für 
die Silbenbetonung im Deutschen keine Rolle spiele (vgl. die oben zitierte Stelle 
mit der Einführung der Betonungsregel).
Zusammengefasst heißt das: Buchners Einführung der Daktylen ist konse-

quent und richtig, aber sie beruht auf einem Missverständnis. Buchner kommt zu 
dem sachlich richtigen Schluss, dass im Deutschen auch zwei unbetonte Silben 
hintereinander, mithin daktylische Verse möglich sind und dass die entsprechen-
den Verse gut klingen können. Seine Beispiele zeigen, dass diese daktylischen 
Verse auch tatsächlich nur als daktylische lesbar sind, indem die zwei unbeton-
ten Silben zwischen zwei stark betonten Silben stehen: 

Freude verschwindet/ wie leichtes Geräusch 

Dieser Vers ist tatsächlich nur daktylisch zu verstehen – und Buchner geht hier 
auch nicht nur von daktylischen Wörtern aus, sondern bildet daktylische Struk-
turen aus der Kombination trochäischer und jambischer Wörter. Die doppelten 
unbetonten Silben sind so gesetzt, dass sie jeweils von stark betonten Silben ge-
rahmt und damit auch als doppelte unbetont bleiben:

– v v – v v – v v –

Wie kompliziert auch immer die Begründung Buchners für solche Verse erschei-
nen mag: sie hat schon kurz darauf niemanden mehr interessiert. Entscheidend 
war allein die Tatsache, dass Buchner die theoretische Legitimation für diese Va-
riation der strengen Alternation geschaffen und damit die Ausdrucksmöglichkei-
ten der neuen Technik erheblich erweitert hatte. Insbesondere Zesen und Hars-
dörffer werden zu den großen Apologeten dieser Variationsmöglichkeit werden. 
Zesen wird die metrischen Formen, die aus der Kombination jambischer, trochä-

13 	Buchner: Anleitung S. 144f.

DOI: 10.13173/9783447110730.243 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



251Aufweichung der strikten Alternation: daktylische Formen

ischer und daktylischer Formen möglich werden, geradezu explodieren lassen 
und alle Möglichkeiten ausreizen, die sozusagen rein rechnerisch machbar sind.
Vorläufig aber hatte Buchner mit seinen Daktylen einen großen Widersacher 

in Fürst Ludwig von Anhalt-Köthen gefunden, dem Oberhaupt der Fruchtbrin
genden Gesellschaft und damit einem tatsächlich sehr einflussreichen Mann, 
was die Durchsetzung dieser Variationsmöglichkeiten betraf. Fürst Ludwig aber 
leistete erbitterten Widerstand.14 1640 erscheint seine – wahrscheinlich schon frü-
her entstandene – „Kurtze Anleitung Zur Deutschen Poesie oder Reim-Kunst“ im 
Druck. Diese selbst vollständig in Versform verfasste „Kurtze Anleitung“ enthält 
keine Prosodie und Metrik, sondern nur eine Gattungslehre, indem sie die ver
schiedenen Strophenformen beispielhaft vorführt. In der kurzen Vorrede betont 
Ludwig, er habe daktylische Verse absichtlich übergangen, weil sie „im lesen 
nicht allzu wol lauten“.15 Mit dieser Behauptung dürfte er zu diesem Zeitpunkt 
– zeitgleich erscheinen Zesens „Helikon“ und einige Jahre später dann die Poeti
ken von Rinckart, Schottel und Harsdörffer, alle schon mit selbstverständlicher 
Behandlung des Daktylus – schon ziemlich alleine gewesen sein. Aber es war 
trotzdem das Oberhaupt der Fruchtbringenden Gesellschaft, das sich solcherart 
geäußert hatte. Alle Dichtungen von Mitgliedern der Gesellschaft mussten – zu
mindest in der Theorie – einen internen Begutachtungsprozess durchlaufen. We-
nigstens Zesen bekam den Widerstand Fürst Ludwigs dabei zu spüren.
Auch Ludwigs Ablehnung des Daktylus zeigt allerdings wieder, dass es nicht 

um die technische Möglichkeit des Daktylus ging, sondern um seine stilistische 
Angemessenheit. Ludwig bestreitet nicht, dass der Daktylus möglich ist, son-
dern er bestreitet, dass er „wol lautet“. Und noch etwas ist interessant. Wenn 
Ludwig schreibt, der Daktylus würde „im lesen nicht allzu wol lauten“, dann ist 
diese Beschränkung auf das Lesen wörtlich zu verstehen. Ludwig ist nämlich 
auf der anderen Seite der Meinung, dass die Daktylen sich „in die Gesänge/ wo 
viel stimmig künstlich gesetzet seind/ und also auch gesungen werden/ nicht 
übel“ schickten.16 Diese Unterscheidung zwischen der stilistischen Angemessen-
heit für eine gelesene und eine gesungene Dichtung findet sich ansatzweise auch 
schon bei Opitz, der im Anschluss an Ronsard der Sapphischen Ode mit ihren 
vom metrischen Schema geforderten Daktylen eine besondere Nähe zur Verto-
nung attestiert hatte.

14 	Zur Auseinandersetzung um den Daktylus vgl. Borcherdt: Buchner S. 152–155.
15 	Ludwig von Anhalt-Köthen: Kurtze Anleitung Zur Deutschen Poesie oder Reim-Kunst. Kö
then 1640, S. 2.

16 	Ludwig: Kurtze Anleitung S. 2.

DOI: 10.13173/9783447110730.243 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



252 Fortführungen der Versreform

3 	 Philipp von Zesen

Zu den Schülern Buchners gehört an erster Stelle Philipp von Zesen. Dessen 
„Deutscher Helikon Oder kurze verfassung aller Arten der Deutschen jetzt übli
chen Verse/ wie dieselben ohne Fehler recht zierlich zu schreiben“ erscheint 1640 
in Wittenberg und ist damit – zeitgleich mit Fürst Ludwigs „Anleitung“ – die 
erste Poetik, die nach der „Poeterey“ im Druck erscheint.17 Sie ist Buchner nicht 
nur gewidmet, sondern wird von diesem seinerseits mit einem lateinischen Wid
mungsgedicht bedacht. Buchner sanktioniert damit auch die Tatsache, dass Ze-
sen – bis hin zu wörtlichen Übernahmen – seine eigene, zu diesem Zeitpunkt 
noch unveröffentlichte „Anleitung“ ausschreibt. Man könnte deshalb vielleicht 
vermuten, dass unter dem Namen von Zesen hier publiziert wird, was Buchner 
– weil er die Auseinandersetzung mit Fürst Ludwig scheute? – unter eigenem Na
men nicht publizieren wollte.
Wo Zesen nicht Buchner ausschreibt, betreibt er Paraphrase und Exegese der 

„Poeterey“ von Opitz, was er auch in aller wünschenswerten Deutlichkeit einge-
steht. Kern seines Buches sei das Reimverzeichnis gewesen, das in der Tat auch 
den größten Teil ausmacht. Diesem Reimverzeichnis habe er dann die „Erklä-
rung etlicher Arten/ Gesetze und Zierligkeiten der Deutschen Verse“ vorange-
stellt und zwar nicht etwa

als wenn ich willens eine gantze Prosodie herfür zu geben/ sondern nur etli-
che stücke derselben/ der edlen Poesie noch weiter auff die beine zu helffen/ 
mit welcher ohne diß der Edle und Sinnreiche Opitz/ so zum höchsten Lob 
und Preis uns Deutschen gebohren/ sich selbsten aus dem Staube der Nid-
rigkeit/ fast in das gestirne hinauff zu schwingen/ unterwunden/ welches Er 
auch durch seinen mehr als menschlichen Verstandt so glücklich verrichtet/ 
daß Ihm schon allbereit der höchste Grad der unsterbligkeit zuerkant/ und es 
fast unmöglich Ihme den Palmen aus der hand zu reissen/ oder zum wenig-
sten Ihm selbiges nachzuthun. Welches schöne Schrifften schon in jedermans 
händen/ und durch die gantze Welt ausgebreitet/ darumb ich es unnötig erach-
tet/ weitleuftigern Bericht davon zu thun/ […].18

17 	Philipp von Zesen: Deutscher Helikon (1641). In ders.: Sämtliche Werke Bd. 9. Hg. v. Ferdi-
nand van Ingen. Berlin, New York 1971. Die zweite Ausgabe 1641 ist in den hier relevanten 
Passagen weitgehend identisch mit der Ausgabe 1640, so dass ich nach der kritischen Ausga-
be van Ingens zitiere. Wie bereits Reiner Schmidt: Deutsche Ars Poetica. Zur Konstituierung 
einer deutschen Poetik aus humanistischem Geist im 17. Jahrhundert. Meisenheim am Glan 
1980, S. 156 bemerkt hat, sind die beiden späteren Ausgabe des „Helikons“, 1649 und 1656, in 
ihrem prosodischen und metrischen Teil grundlegend umgearbeitet, was sich damit erklärt, 
dass in der Zwischenzeit die Poetiken von Titz und vor allem Schottel erschienen waren, 
deren neue Erkenntnisse Zesen (ohne es zu vermerken) verarbeitet hat.

18 	Zesen: Deutscher Helikon (1641), S. 20. 

DOI: 10.13173/9783447110730.243 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



253Philipp von Zesen

Tiefer kann man vor Opitz wohl nicht auf die Knie fallen. Das sollte aber nicht 
von den Innovationen Zesens ablenken.19 Neu gegenüber Opitz ist in der Folge 
des ersten Kapitels („Von art/ maß und zugehör der Deutschen Verse“) vor allem 
die von Buchner übernommene Einführung des Daktylus, dem dann auch das 
gesamte zweite Kapitel gewidmet ist. Das dritte, sehr ausführliche Kapitel gilt 
dem Reim und weist auf das bereits erwähnte Reimregister voraus, das den um
fangreichsten Teil der Poetik bildet. Dieses Reimregister ist nicht nur das erste 
seiner Art in der deutschen Literatur, sondern bildet auch insofern eine Neu-
heit, als Zesen zu den weiblichen Reimen nicht nur die Wörter mit einer Endsilbe 
auf -e rechnet, sondern auch Wörter auf -ig, -in, -ung und -ich.20 Auch wenn er 
sich damit in der Praxis nicht durchgesetzt zu haben scheint, bricht er in diesem 
Punkt – ohne es zu vermerken – mit den Regeln von Opitz. 
Das vierte Kapitel „Von zierde und reinligkeit der Verse“ entwickelt die schon 

bekannten, stilistischen Regeln der Eleganz: keine fremdsprachlichen Wörter, 
keine „tut“-Konstruktionen und sonstigen Flickwörter, keine Synkopen (Zesen 
schon mit sehr differenzierten Anweisungen zu jedem Vokal und jeder Wortart 
gesondert), keine Apokopen und die Regeln für die Hiatvermeidung. Das fünfte 
und letzte Kapitel „Von der Zusammen-ordnung der Verse“ erklärt einige Stro-
phenformen, wobei Zesen schon in der Fassung von 1640 deutlich über Opitz 
und Buchner hinausgeht. Hatte es bei Opitz noch kurz geheißen, man könne die 
jambischen und trochäischen Versfüße auch in einer Strophe kombinieren („Zue 
zeiten werden aber beydes Jambische vnd Trocheische verse durch einander 
gemenget“)21 und bei Buchner dann schon, es „stehet auch sonsten einem jeden 
frey/ seinem belieben nach/ die Gesetze der Gesänge zu stellen und zu ordnen“,22 
so zieht Zesen jetzt die Konsequenzen aus dieser Lizenz, indem er etwa Beispiele 
für daktylische und trochäische Sonette formuliert.23 Sechzehn Jahre nachdem 
Opitz den Deutschen erstmals erklärt hatte, wie man in Italien und Frankreich 
Sonette schreibt, ist Zesen der erste, der sich bei diesen Sonetten nicht mehr mit 
dem Alexandriner und dem vers commun begnügen möchte, sondern (gegen die 
Empfehlung von Opitz, was er freilich nicht erwähnt)24 Sonette in trochäischen 
und daktylischen Versen schreibt. 

Das Selbstbewusstsein, das aus solchen Neuerungen spricht, wird an einer 
anderen Stelle noch weitaus deutlicher. Während für Opitz und alle seine Vor-
gänger der entscheidende Punkt gewesen war, die metrische und prosodische 
Gleichrangigkeit der germanischen mit den antiken und romanischen Sprachen 

19 	Zu Zesens Metrik und Prosodie vgl. vor allem Schmidt: Deutsche Ars Poetica S. 153–161, 
dessen Argumentation ich in vielen Punkten folge.

20 	Zesen: Deutscher Helikon (1641), S. 241.
21 	Opitz: Poeterey S. 61.
22 	Buchner: Anleitung S. 171f.
23 	Zesen: Deutscher Helikon (1641), S. 66 und 68.
24 	Opitz: Poeterey S. 56: „Weil die Sonnet vnnd Quatrains oder vierversichten epigrammata 

fast allezeit mit Alexandrinischen oder gemeinen versen geschrieben werden/ (denn sich die 
andern fast darzue nicht schicken) als wil ich derselben gleich hier erwehnen.“

DOI: 10.13173/9783447110730.243 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



254 Fortführungen der Versreform

zu erweisen, ist Zesen schon von der Überlegenheit der germanischen Sprachen 
überzeugt und zwar gerade auf Grund der Tatsache, dass die germanischen 
Sprachen Verse nicht durch die Quantität regulieren, sondern durch die Qua-
lität. Nachdem Zesen in seiner „Scala Heliconis“ (1643) zwischen einer alten 
deutschen Reimkunst, in der nur die Silbenzahl und der Reim bedeutsam wa-
ren (Knittelreime wie im Meistergesang) und einer neuen Verstechnik, in der die 
Wörter entsprechend ihrer Betonung gesetzt werden müssen, unterschieden hat, 
heißt es dort: 

Jedoch ist hierbei zu märken/ daß diese unsere neue Dicht-kunst mehr natür-
lich sei/ erstlich/ weil sie das zeit-maß aus der selblichen und eingepflantzten 
aus-sprache der wörter [ex naturali singularum vocum pronunciatione] und 
aus dem wort-falle [sede accentuum] zu haben pfleget; darnach auch/ weil der 
Reim (d.i. zweier oder mehr wort-glieder zu ende der bände gleich-stimmung) 
welcher straks mit der sprache seinen uhrsprung genommen hat/ und gantz 
selblich [plane naturalis] ist/ zur liebligkeit unserer reim-bände/ wie das saltz 
zum würtzen/ gebraucht wird. Dagegen aber ist der Lateiner und Griechen 
Dichterei eine bloß-gekünstelte/ [mere artificialem] und beruhet nuhr allein 
auf der Kunst; weil sie das natürliche gesetze der sprache vielmahls bricht/ 
wan nähmlich das jenige wort-glied/ welches der aus-sprache und dem wort-
falle [pronunciatione et accentu] nach kurtz ist/ zweier oder mehr mit-lauter 
wegen/ [propter positionem seu concursum duarum aut plurimum consonan-
tium] lang gebraucht wird/ und so gezwungen und wider die natur im lesen 
der reim-bände mus erhoben und lang aus-gesprochen werden/ wie fürnäm-
lich aus den steigenden [ex jambicis] zu ersehen ist.25

Die neue deutsche Kunstdichtung ist der lateinischen und griechischen Technik 
also gerade deshalb überlegen, weil sie sich erstens nach der natürlichen Beto-
nung der Sprache richtet und zweitens, im Gegensatz zur antiken Technik, über 
den Reim verfügt. Eine „bloß-gekünstelte Dichterei“ sei die antike deshalb, weil 
sie mit der sogenannten Positionslänge eine Silbenlänge kennt, die nicht der na
türlichen Aussprache entspricht, sondern sich künstlich aus der Position von Vo
kalen und Konsonanten ergebe. Während die deutschsprachige Dichtung also 
den natürlichen Gesetzen der Sprache entspreche, sei die lateinische Dichtung 
eine gekünstelte, weil auf Berechnung basierende. Damit wird nun – im Gegen-
satz zu den Grammatikern des 16. Jahrhunderts, die die deutsche Sprache an den 
antiken Betonungsgesetzen maßen – der Spieß umgedreht und die antike Dich-
tung an den Gesetzen der germanischen Sprachen gemessen.26

25 	Philipp von Zesen: Deutsch-lateinische Leiter. In ders.: Sämtliche Werke Bd. 12. Hg. v. Ferdi
nand van Ingen. Berlin, New York 1985, S. 24ff. Der Text ist 1643 zuerst nur in lateinischer 
Fassung erschienen, dann 1656 in einer deutsch-lateinischen Fassung. Ich zitiere die Fas-
sung 1656, die zitierte Stelle findet sich so aber auch schon in der Fassung von 1643. In ecki-
gen Klammern die Begriffe der lateinischen Fassung.

26 	Vgl. Schmidt: Deutsche Ars Poetica S. 153, Anm. 203.

DOI: 10.13173/9783447110730.243 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



255Philipp von Zesen

Diese Argumentation – die Zesen auch in die späteren Ausgaben des „Heli-
kons“ aufnimmt27 – ist nicht nur deshalb von höchstem Interesse, weil aus der 
prosodischen Eigenwertigkeit der germanischen Sprachen auf deren Überlegen-
heit geschlossen wird, sondern viel mehr noch, weil hier in äußerst prominenter 
Form die Natürlichkeit der deutschsprachigen Dichtung der Künstlichkeit der 
antiken Dichtung übergeordnet wird. Die zitierte Passage ist damit Indiz eines 
einsetzenden, historischen Umdeutungsprozesses von allergrößter Bedeutung: 
Natur und Natürlichkeit können von höherem Wert sein als die Regeln der Kunst 
und Technik, der ars. 
Drittens ist die zitierte Stelle auch deshalb interessant, weil sie zeigt, dass Ze-

sen nicht von zwei unabhängigen sprachlichen Größen ausgeht, nämlich Silben-
quantität und -qualität als Dauer der Aussprache und Betonung, sondern dass er 
die Betonung für ein Indiz des „zeit-maßes“ hält. Die neue, nach der Betonung 
verfahrende Dichtkunst sei natürlicher, 

weil sie das zeit-maß aus der selblichen und eingepflantzten aus-sprache der 
wörter [ex naturali singularum vocum pronunciatione] und aus dem wort-
falle [sede accentuum] zu haben pfleget […].

Während die lateinischen und griechischen Dichter also rechnen müssen, um 
den Lautwert einer Silbe zu bestimmen, können die deutschen Dichter an der na-
türlichen Betonung erkennen, ob eine Silbe lang oder kurz gesetzt werden muss. 
Aus moderner Perspektive kann man das mit Reiner Schmidt als eine Verwechs-
lung von Quantität und Qualität bezeichnen.28 Zesen rechnet nicht mit betonten 
und unbetonten Silben, sondern mit langen und kurzen, wobei – paradoxerweise 
– lange und kurze Silben an ihrer Betonung erkannt werden. Das könnte man als 
bloße terminologische Inkonsequenz abtun, wenn Zesen nicht eben – wie schon 
Buchner – tatsächlich die Silbenquantität heranziehen würde, um die Frage zu 
klären, ob eine Silbe betont oder unbetont gesetzt werden muss. So heißt es im 
„Deutschen Helikon“ von 1640, es wäre 

aus dem toone zu erkennen/ ob eine sylbe lang oder kurtz soll gesetzt werden/ 
denn wie eine sylbe ausgesprochen wird/ so bleibet sie/ es mögen gedoppelte 
buchstaben oder wie viel und wie sie seyn/ folgen.29

Die für die Quantitätsmessung im Lateinischen entscheidenden Kriterien der 
Konsonantenzahl und Vokalverdoppelungen spielen im Deutschen also keine 

27 	Philipp von Zesen: Hoch-deutscher Helikon (1656). In ders.: Sämtliche Werke Bd. 10. Hg. v. 
Ferdinand van Ingen. Berlin, New York 1977, hier Bd. 10.1, S. 38.

28 	Schmidt: Deutsche Ars Poetica S. 154. Enoch Hanmann: Anmerckungen in die teutsche Pro
sodie. In Opitz: Prosodia germanica. Breslau 1690 (zuerst 1647), S. 79–266, scheint dagegen 
klar zwischen Quantität und Betonung zu unterscheiden, vgl. dort S. 142–144, worauf Lars 
Korten: Akzent und Ton. Prosodische Klang-Grundsätze in Martin Opitz’ und Enoch Han-
manns Dichtungslehren. In: Dichtung für die Ohren. Literatur als tonale Kunst in der Mo
derne. Hrsg. von Britta Herrmann. Berlin 2015, S. 145–166 hingewiesen hat.

29 	Zesen: Deutscher Helikon (1641), S. 23.

DOI: 10.13173/9783447110730.243 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



256 Fortführungen der Versreform

Rolle. Dann folgt aber unmittelbar im Anschluss die Einschränkung anlässlich 
der einsilbigen Wörter: 

Die einsylbigen wörter anbelangend/ so seyn dieselben meistentheils gemeines 
lautes/ das ist/ zugleich lang oder kurtz/ wie man sie brauchen wil/ ausgenom-
men dieselben/ welche vor dem endbuchstaben einen doppellautenden haben/ 
als viel/ leer/ heer/ schön/ [im Original gesperrt gedruckt] und andere mehr; Sol-
che wörter werden gleichsam als mit einem circumflex ausgeredt/ darumb sie 
von Natur lang seyn/ und nicht wohl kurtz gesetzt werden können […].30

Damit erhebt Zesen wieder, wie Buchner, die Silbenquantität bei den einsilbigen 
Wörtern zum Kriterium der Betonung. Zesen erkennt jedoch zumindest unbe-
wusst, dass auch dieses Kriterium nicht immer weiterhilft. Wie er an einem Bei-
spiel zeigt, können die Wörter „Tag“ und „Nacht“ (obwohl einsilbig und kurz) 
nicht unbetont gesetzt werden:

Tag und Nacht umb die Welt […]

„klinget nicht“, wie Zesen schreibt,

So tag und nacht die Welt […]

„klingt“ dagegen sehr gut. Zesen empfiehlt bei solchen Fällen 1640 noch, „genau 
den klang in acht [zu] nehmen“, „weil man es nicht wohl alsbald in gewisse re-
geln alles fassen kan“.31 Das Gehör soll also weiterhin die Regeln ersetzen. Wörter 
wie „itzund“, „dennoch“, „darumb“ und „also“ können nach Zesen sowohl jam-
bisch wie trochäisch gebraucht werden, denn

Itzund gehn die Sternen auff/

ist ein trochäischer Vers,

Itzund geht auf der Sternen licht32

dagegen ein jambischer. Das besondere Interesse von Zesen gilt daktylischen 
Konstruktionen und hier insbesondere den Wörtern, die er für daktylische hält. 
Seine Beispiele sind „éwiger/ édlester/ lébendig/ aúffenthalt/ aúfferstehn/ ún
verstandt“.33 Während „ewiger“ und „edelster“ auch später noch als daktylisch 
gelten, wird Schottel bei „Aufenthalt“, „Auferstehn“ und „Unverstand“ von ei-
ner zusätzlichen Betonung auf der letzten Silbe ausgehen. „Lebendig“ wird mit 
seiner schweren zweiten Silbe noch lange ein Streitgegenstand bleiben. In den 
späteren Fassungen des „Helikon“ wird Zesen behaupten, dass man das Wort 

30 	Zesen: Deutscher Helikon (1641), S. 23.
31 	Zesen: Deutscher Helikon (1641), S. 24.
32 	Zesen: Deutscher Helikon (1641), S. 24.
33 	Zesen: Deutscher Helikon (1641), S. 25.

DOI: 10.13173/9783447110730.243 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



257Philipp von Zesen

sowohl daktylisch als auch spondäisch gebrauchen könne, also mit den beiden 
ersten Silben betont.34 
Solche differenzierten Erörterungen sind um 1650 nicht mehr ungewöhnlich. 

Andreas Tscherning widmet 1659 in seinem „Unvorgreifflichem Bedencken über 
etliche mißbräuche in der deutschen Schreib- und Sprach-Kunst/ insonderheit der 
edlen Poeterey“ der Betonung des Wortes „lebendig“ drei ganze Seiten. Zuerst listet 
er sämtliche Stellen auf, an denen „mein Herr Opitz“ das Wort gebraucht hat und 
analysiert die Betonung (nach seiner Zählung sind es vier verschiedene Varian
ten, die bei Opitz begegnen, darunter ein Vers, in dem Opitz ironischerweise zwei 
verschiedene Varianten nebeneinander verwendet: „Du bist tod lébendíg | ich bin 
lebéndig tot“). Dann referiert er die entsprechenden Äußerungen von Buchner und 
schließlich analysiert er den Gebrauch morphemisch ähnlicher Wörter bei Opitz.35 
Bei „Göttinnen“ glaubt Zesen 1640, dass man es nicht nur daktylisch (– v v) 

und auf der ersten und dritten Silbe betont (– v –) gebrauchen könne (was durch 
Opitz legitimiert,36 durch Schottel bestätigt und von Tscherning dann wieder 
bestritten werden sollte), sondern auch mit Betonung auf der zweiten Silbe (v – v). 
Mit dieser letzten Variante kann sich Zesen allerdings nicht durchsetzen. Schottel 
und die späteren Metriker lehnen diese Betonung ab, was bei Zesen im „Helikon“ 
von 1656 zu einer etwas differenzierten (aber in der Sache beharrenden) Einschät-
zung führen wird.37 Tscherning schließlich widmet der Frage 1659 zwei Seiten, 
die vor allem deshalb interessant sind, weil er sich auf eine mündliche Entschul-
digung des Meisters persönlich beruft:

Es stehet zumal häßlich/ wann ein Trochaeus für einen Jambum, und ein Jam-
bus für einen Trochaeum gesezt wird. Man solte dergleichen fehler kaum bey 
denen suchen/ die unsere Muttersprache gleichsam mit der milch gesogen/ 
und dennoch findet man hin und wieder exempel. Bey dem H. Opiz finden 
sich allein nur diese beide/ wann er diese wörter wölffinn und göttinn im Lob-
gesange Christi als Jambos setzet/ da es doch warhafftige Trochaei sind. Dann 
also spricht er:

	 Noch Romulus Wölffinn/ … 
	 O menschliche göttin. …

34 	Zesen: Hoch-deutscher Helikon (1656), S. 48.
35 	Andreas Tscherning: Unvorgreiffliches Bedencken über etliche mißbräuche in der deut-
schen Schreib- und Sprach-Kunst/ insonderheit der edlen Poeterey. Lübeck 1659, S. 72–75. 
Der zitierte Vers stammt aus Opitz: Vber den Abschied einer Edlen Jungfrawen. GW 2.2, 
S. 579, wobei auch Opitz hier ein Gedicht aus Andreaes Anhang zur Du Bartas-Übersetzung 
zitiert, das „Grablied und Ehrendanck Herrn Johann Jacob Engelharten“. Dort heißt es, Du 
Bartas: Triumph deß Glaubens S. 50: „Jhr seyt todt lebendig/ ich bin lebendig todt.“

36 	Vgl. Opitz: Frülings Klagegetichte. In: Poemata 1625, Nr. 41. GW 2.2, S. 611, v. 111: „Allein’ jhr 
Göttinnen/ die jhr noch seyd betrübt“ 

37 	Zesen: Hoch-deutscher Helikon (1656), S. 48.

DOI: 10.13173/9783447110730.243 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



258 Fortführungen der Versreform

Es ist unrecht/ wie sehr ihn auch einer zu vertheidigen gedencket/ wann er mei-
net die lezte sylbe könne lang gesetzt werden/ weil sie in Plurativo lang wird/ 
wann ich v – v sage göttinnen. Es entschuldiget aber meinen H. Opiz vielmehr/ 
daß er diesen Lobgesang aus dem Holländischen des Heinsii übergesezt/ da 
dann/ wie oben allbereit erwehnet/ ein Poët etwas mehr freyheit hat/ wie es 
dann H. Opiz noch bey seinem Leben gegen mir selber gestanden/ daß es auff 
solche weise zu entschuldigen stünde. Ja hat doch Opiz selber in hymno Bacchi 
p. 152 in göttinnen die mitlere sylbe kurz gebraucht/ wann er also schreibet: 

	 	 	 es halten ietzund noch  
Die göttinnen auch dich/ und du sie wieder hoch. [Formel über „göttinnen“: 
– v – ]38

4 	 Weiterentwicklungen der Versreform: Titz und Schottel
Zehn Jahre dauert es, bis die „Poeterey“ 1634 ein zweites Mal gedruckt wird, dann 
allerdings gleich dreimal in einem Jahr. Von hier ab geht es schnell. 1635, 1638 
und 1641 wird sie neu aufgelegt, dann 1645 mit den Anmerkungen und Kommen
taren von Enoch Hanmann. Eine solche Kommentierung eines zeitgenössischen 
Autors ist für die Zeit durchaus ungewöhnlich, wobei der Kommentar auch noch 
genauso umfangreich ist wie der Text selbst. Die Erläuterungen Hanmanns die-
nen dabei vor allem der genaueren Erklärung der prosodischen und metrischen 
Regeln. Unter dem Titel „Prosodia germanica“ erscheint die „Poeterey“ auch 
jetzt in dieser kommentierten Ausgabe. 1647, 1650, 1658 und 1689 erscheint sie im 
17. Jahrhundert noch,39 wobei die abnehmende Zahl der Drucke damit zu erklä
ren ist, dass die „Poeterey“ schon seit den vierziger Jahren nicht nur massive 
Konkurrenz bekommen hat, sondern auch mit ihren Regeln nicht mehr auf dem 
Stand der Zeit ist.
Die wichtigste Weiterentwicklung der Versreform ist die „Kunst Hochdeutsche 

Verse und Lieder zu machen“ von Johann Peter Titz, die schon 1642 erschienen 
war, also ein Jahr vor der „Scala Heliconis“ Zesens.40 In seiner Verwechslung von 
Quantität und Qualität dürfte Zesen denn auch schon von Titz abhängig sein, 

38 	Tscherning: Unvorgreiffliches Bedencken S. 71f.
39 	Angaben nach Gerhard Dünnhaupt: Personalbibliographien zu den Drucken des Barock. 
Bd. 4. Stuttgart 21991, S. 3062–3029. Zu Hanmann vgl. Johannes Heydtmann: Ueber Enoch 
Hanmanns Anmerkungen zu Martin Opitzens Buch von der deutschen Poeterey. Ein Beitrag 
zur Geschichte der deutschen Metrik. Rostock 1882 und Lars Korten: Akzent und Ton. Pro
sodische Klang-Grundsätze in Martin Opitz’ und Enoch Hanmanns Dichtungslehren. In: 
Dichtung für die Ohren. Literatur als tonale Kunst in der Moderne. Hrsg. von Britta Herr-
mann. Berlin 2015, S. 145–166. 

40 	Johann Peter Titz: Zwey Bücher Von der Kunst Hochdeutsche Verse und Lieder zu machen. 
Danzig 1642. Zu Titz vgl. Schmidt: Deutsche Ars Poetica S. 130–143, dessen Argumentation 
ich folge.

DOI: 10.13173/9783447110730.243 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



259Weiterentwicklungen der Versreform: Titz und Schottel

denn genau dieselbe Verwechslung findet sich auch dort, nur wesentlich besser 
begründet:

Das Tempus ist der Zufall [Marginalie: quantitas]/ dadurch die Sylbe in einer 
kurtzen oder lange Verweilung/ das ist/ geschwind oder langsam/ außgeredet 
wird. […] Zum exempel: In Beweiß/ Gedult/ Verstand/ Vernunfft/ müssen wir 
zu Außsprechung der letzten Sylben noch einmal so viel zeit haben/ als zu 
der ersten. Denn die erste wird geschwind und in einer zeit/ die ander aber 
langsamer und in zwoen zeiten vorgebracht. Daher folget/ daß die erste kurtz/ 
und die ander lang ist.41

Auch hier werden unzweifelhaft die antiken Quantitätsregeln (mit „unum tem-
pus“ [„eine zeit“] und „duo tempora“ [„zwo zeiten“] auch begrifflich präsent) ver
wendet, um die Betonungsregeln des Deutschen zu erklären, mithin Quantität 
und Qualität verwechselt. „Verstand“ wird nach Titz auf der zweiten Silbe betont, 
weil diese zweite Silbe länger ist – und nicht etwa deshalb, weil sie die Stammsil-
be ist. Wie bei Buchner und Zesen wird die Betonung nur als zusätzliches Indiz 
der Quantität aufgefasst, nicht selbst als verskonstituierendes Prinzip. Die „vn-
fehlbare Regel“, die Titz zur Bestimmung der Länge einer Silbe aufstellt, lautet:

Alle Sylben/ die langsam (durch zwo zeiten) und durch einen hohen Accent 
außgesprochen werden/ die sind lang; und alle die kurtz (durch eine zeit) und 
durch einen niedrigen Accent außgesprochen werden/ die sind kurtz“42 

Titz ist damit der erste Metriker, der mit der Opitzschen Berufung auf das Ge-
hör nicht mehr zufrieden ist und versucht, die Regeln zu erkennen, nach denen 
man entscheiden kann, ob eine Silbe betont oder unbetont ausgesprochen wird. 
Ausdrücklich und ausführlich weist er daraufhin, dass es sich dabei nicht um 
künstliche Regeln handelt, sondern jeder Bauer und Analphabet, der mit dem 
Deutschen als Muttersprache aufgewachsen ist, diese Regeln unbewusst und 
ungewollt beherrscht.43 Als Erklärungsmodell verwendet Titz – unter anderem – 
eine musikalische Notation, in der die betonten Silben als lange und die unbeton
ten als kurze Noten markiert werden. Neben der Übermacht der antiken Prosodie 
gibt auch das einen Hinweis darauf, wie schwer es gefallen ist, ein Denkmodell 
für die Betonungsverhältnisse der deutschen Sprache zu entwickeln. 
Reiner Schmidt hat darauf hingewiesen, dass Titz auch der erste Metriker ist, 

der – in moderner Terminologie – die Betonungsregeln nicht mehr phonetisch zu 
erklären versucht, sondern morphematisch. Das ist ein weiterer, wichtiger Schritt 
über die antiken Regeln der Quantitätsmessung hinaus.44 Nicht Einzellaute und 
Lautverbindungen, wie in der Antike, sind für die Betonung im Deutschen ent-
scheidend, sondern die morphologische Funktion der Silben. Man kann also im 

41 	Titz: Kunst Hochdeutsche Verse zu machen Kap. 1, § 6, f. B8r.
42 	Titz: Kunst Hochdeutsche Verse zu machen Kap. 1, § 9, f. C4rf.
43 	Titz: Kunst Hochdeutsche Verse zu machen Kap. 1, § 9, f. C2v.
44 	Schmidt: Deutsche Ars Poetica S. 135–140.

DOI: 10.13173/9783447110730.243 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



260 Fortführungen der Versreform

Deutschen nicht einfach aus der Quantität der einzelnen Laute das „zeit-maß“ 
der Silbe berechnen, sondern man muss die Art der Silben in Betracht ziehen. Titz 
unterscheidet bereits zwischen „Hauptsilben“ und „zugesetzten Silben“:

Durch die Hauptsylben verstehen wir hier in einem ieglichen Worte/ das nicht 
auß zweyen oder mehr andern vollkommenen worten zusammengesetzt ist/ 
die vornemste Sylbe/ die gleichsam die form vnd wurtzel ist/ darinnen sich die 
krafft vnd bedeutung des wortes gründet. Darumb solche Sylben auch wol Ra-
dicales und Wesentliche mögen genennet werden. Zugesetzte oder Zufällige 
sind/ die der Hauptsylbe entweder von vorn/ als Augmenta und andere der-
gleichen Vorsetzsylben/ die vor sich allein kein verständliches Wort machen 
können; oder von hinten/ als Endungen/ zugegeben werden.45 

Als „Hauptsylben“ sieht Titz damit die deutschen Stammsilben, als „Zugesetz-
te“ die Vor- und Nachsilben. Völlig richtig erkennt Titz auch bereits, dass die 
„Hauptsylben“ im Deutschen die Betonung tragen, die Vor- und Nachsilben aber 
unbetont bleiben: 

Zum exempel. Jn liebe/ lieben/ lieber/ liebet/ liebes/ liebest/ liebeten/ lieblich/ 
lieblicher/ liebligkeit/ liebligkeiten/ etc. ist lieb die Hauptsylbe/ darauff der 
grund der bedeutung beruhet. Aber e/ en/ er/ es/ est/ eten/ lich/ licher/ liegkeit/ 
ligkeiten/ sind nur Endungen/ durch derer hülffe das wort vnd seine bedeu-
tung flectiert vnd vnterschiedlich beweget wird.46 

Problematisch sind dann allerdings die zusammengesetzten Hauptwörter, die 
aus zwei „Hauptsylben“ gebildet werden, wie etwa „Jahrmarkt“ und „Hochzeit“, 
oder die trennbaren Verben, bei denen die Vorsilbe betont wird, wie „anfangen“ 
und „beistehen“. Das Problem, das diese Wörter – und andere: denn die Sache 
wird bei Titz bereits zu kompliziert, um hier noch ausführlich dargestellt werden 
zu können – bieten, löst er wiederum mit antiker Begrifflichkeit und zwar indem 
er die antike Unterscheidung von natur- und positionslangen Silben aufnimmt:

So hat nun eine iegliche Sylbe bey vns gleicher gestalt ihre Quantität entwe-
der von Natur/ oder wegen der Setzung und Position. Von natur lang sind die 
Hauptsylben; von natur kurtz sind die Zugesetzten: wie aus den erst gege-
benen exempeln erscheinet. Darauß denn folget/ daß die Einsylbigen Worte/ 
als Haus/ Mann/ Schatz/ arg/ lob/ auß/ vor/ in/ an/ etc./ weil sie nur aus einer 
Hauptsylbe bestehen/ von natur lang sind.47 

„Positione“ erwächst den Silben dagegen ihre „Quantität“ aus ihrem jeweiligen 
Umfeld: 

45 	Titz: Kunst Hochdeutsche Verse zu machen Kap. 1, § 17, f. D2r.
46 	Titz: Kunst Hochdeutsche Verse zu machen Kap. 1, §  f. D2r.
47 	Titz: Kunst Hochdeutsche Verse zu machen Kap. 1, §  18, f. D2vf.

DOI: 10.13173/9783447110730.243 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



261Weiterentwicklungen der Versreform: Titz und Schottel

So haben bey vns die Sylben ihre Quantität von der Position/ wenn wegen 
der Sylbe/ die nechst vorher oder nechst hernach gesetzet ist/ die Hauptsylben 
kurtz/ oder die Zugesetzten lang gebrauchet werden.48 

Mit der antiken Quantitätsmessung hat das zwar nichts mehr zu tun, aber Titz 
kommt durch die Übertragung der Begrifflichkeit zu der richtigen Erkenntnis, 
dass der Akzent der deutschen Wörter nicht nur von ihrer morphematischen 
Funktion (Stammsilbe oder Affixe und Flektionselemente), sondern auch durch 
das jeweilige konkrete Umfeld bestimmt wird und zwar sowohl innerhalb zu-
sammengesetzter Wörter wie innerhalb der Wortfügung selbst. In der Frage der 
zusammengesetzten Hauptwörter („Jahrmarkt“, „Hochzeit“) formuliert Titz die 
Regel, dass es sich nicht um Spondeen handelt (also zwei gleichwertig schwer 
betonte Silben), sondern eine der Silben die andere in die Senkung drückt. Wörter 
wie „wohin“ und „einmal“ hält Titz dagegen für variabel, das heißt hier entschei-
det das Umfeld, ob die erste oder zweite Silbe betont wird. Bei der schwierigen 
Frage der mit starken Vorsilben gebildeten Wörter behauptet Titz bereits die Exi-
stenz einer dritten ‚Wortzeit‘:

Jn die dritte ordnung können gebracht werden die worte/ in denen nicht allein 
zwo Hauptsylben beysammen stehen/ sondern auch noch eine Endung drauff 
folget/ als in ablassen/ abfallen/ anfangen/ außziehen/ beystehen/ obsiegen/ 
obliegen/ unartig/ unachtsam/ zulassen/ hochzeiten/ unsterblich etc. Jn die-
sen vnd andern solchen Worten sprechen wir zwar die erste Sylbe hoch vnd 
die letzte kurtz auß: die mittelste aber wird/ wenn wir genawe achtung drauff 
geben/ weder recht hoch/ noch recht niedrig/ weder recht lang/ noch recht 
kurtz/ sondern gleichsam in einem mittellaut/ vnd fast durch anderthalb zei-
ten außgesprochen.49 

Die Formulierung „Wenn wir genawe achtung drauff geben“ ist eine implizite 
Korrektur von Opitz, der Wörter wie „obsiegen“ für daktylische Wörter hielt. Die 
Erkenntnis von Titz macht die Verwendung solcher Wörter allerdings nicht leich-
ter, denn nun stellt sich die Frage, wie ein solcher „mittellaut“ in einem Vers zu 
gebrauchen ist. Titz empfiehlt, diese Wörter in der Grundform ganz zu vermei-
den:

Auß dieser ursache stehen dergleichen Worte im Verse am besten/ wenn zwi-
schen die zwo Hauptsylben etwann eine andere gesetzet wird/ als in abgefal-
len/ anzufangen/ oder/ Wer glücklich fort will kommen/ etc. Denn so behält 
eine iegliche Sylbe ihre natürliche Quantität.50 

48 	Titz: Kunst Hochdeutsche Verse zu machen Kap. 1, § 19, f. D3v.
49 	Titz: Kunst Hochdeutsche Verse zu machen Kap. 1, § 19, f. D4r.
50 	Titz: Kunst Hochdeutsche Verse zu machen Kap. 1, § 19, f. D4rf.

DOI: 10.13173/9783447110730.243 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



262 Fortführungen der Versreform

Solche detaillierten Beobachtungen und Empfehlung finden sich bei Titz bereits 
in großer Zahl. Das erste Kapitel seiner Poetik, „Von dem Laut der Sylben“ be-
titelt, in dem sich alle erörterten Regeln finden, umfasst bereits knapp dreißig 
Seiten – und das im Verhältnis zu den zwei oder drei Sätzen, die Opitz dieser Pro-
blematik gewidmet hatte. In der Folge erörtert Titz mit derselben Ausführlichkeit 
die Lehre von den Versfüßen, die Gattungslehre, die Reime und die Stilistik. Fast 
fünf Seiten widmet Titz den Regeln für Apokope und Hiat. Die Inhalte der Dich-
tung dagegen hat er schon in der Einleitung in einem einzigen Satz mit dem Ver-
weis auf die lateinischen Poetiken erledigt. Sie bedürften „im Deutschen keiner 
absonderlichen vnterrichtung“.51 Titz dürfte damit einer von den „Formalisten“ 
sein, gegen den jemand wie Schupp polemisiert.52

Nur zwei Jahre nach Titz, 1644, erscheint die „Teutsche Verskunst“ von Justus 
Georg Schottel, die schon im Untertitel ihre eigentliche Leistung verkündet, wenn 
es dort heißt: „in die Form einer Kunstlehre gebracht“ („in formam artis redac
ta“).53 Georg Philipp Harsdörffer, der sie mit einem Geleitwort versieht, kann des-
halb behaupten, Schottel habe „im Teutschen nunmehr erfunden/ wonach man 
vielleicht in anderen Sprachen vergeblich arbeiten wird,“ nämlich „die gründli
che und ungezweiffelte Maasforschung der Silben/ durch welche unsere Ohren 
erst recht Poetisch/ und solche/ bishero unrichtige Richtere der Verse/ Kunstver
ständig unterrichtet werden.“ Die Franzosen, Italiener und Spanier haben näm-
lich „hierin noch zur zeit keine Gewisheit“, wie sie ihre Wörter in eine ‚regulierte‘ 
Ordnung bringen können. Sie machen nur das, was auch die Meistersinger ehe-
mals gemacht haben:

Sie haben nur die Anzahl der Silben/ (wie auch bey uns Teutschen die alten 
Meister-Sänger) und nicht die rechte Wortzeit/ oder den langen und kurtzen 
Tohn in acht genommen: Daß aber solches gar nicht gnug/ noch der Kunst/ 
Eigenschaft und Gründen der wahren Poesis gemäß/ bedarf gar keines an-
deutens.54 

Es bedarf jetzt, 1644, „keines andeutens“ mehr, dass man Verse nur schreiben 
kann, wenn man die Lautform der Silben irgendwie regulieren kann. Die Deut-
schen haben diese Regeln für ihre Sprache erkannt, die romanischen Völker noch 
nicht: was jetzt, in genauer Umkehrung der voropitzianischen Zustände, die 
deutsche Dichtung in eine überlegene Position bringt. 

51 	Titz: Kunst Hochdeutsche Verse zu machen, „Vorbereitung“, f. B5r.
52 	Zur Polemik Schupps vgl. unten S. 266. 
53 	Justus Georg Schottel: Teutsche Vers- oder Reimkunst. Braunschweig 1645. Schottel hat die 
Poetik 1657 unter dem Titel „Poetica germanica“ als viertes Buch in seine Grammatik über
nommen, vgl. Justus Georg Schottel: Ausführliche Arbeit von der teutschen HaubtSprache. 
Braunschweig 1657, Bd. 2, S. 791–997. Ich zitiere nach dem Reprint, hg. v. Wolfgang Hecht, Tü
bingen 1967. Zu Schottels Prosodie und Metrik vgl. Schmidt: Deutsche Ars Poetica S. 143–153.

54 	Harsdörffer in Schottel: Teutsche Verskunst S. 796.

DOI: 10.13173/9783447110730.243 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



263Weiterentwicklungen der Versreform: Titz und Schottel

Das erste Buch der Poetik Schottels ist der „Maasforschung“ gewidmet, also 
der Lehre von der Silbenlänge – denn auch Schottel spricht nur von der Quantität, 
wo er (in moderner Terminologie) die Qualität meint: 

Die Wortzeit [quantitas] ist die Länge oder die Kürtze/ welche in rechtmessi-
gem Ausspruche der Teutschen Wörter gehöret wird.55

Es folgen dann vierundzwanzig ausführlich erklärte und mit Beispielen illu-
strierte „Lehrsätze“, mit denen sich die „Wortzeit“ der deutschen Wörter bestim-
men lässt. Dabei kann Schottel, im Gegensatz zu allen seinen Vorläufern, bereits 
auf eine ausführliche Grammatik der deutschen Sprache zurückgreifen, nämlich 
seine eigene, 1641 erschienene „Teutsche Sprachkunst“. Die dort entwickelte Leh-
re von den „Stammwörtern“ erlaubt es Schottel in seiner Poetik, die Regeln der 
Betonung summarisch zu formulieren. 
Zu diesen Lehrsätzen gehört etwa, dass alle Flexionsendungen unbetont sind; 

dass die Vorsilben be-, ent-, er-, ge-, ver- und zer- grundsätzlich unbetont sind; 
dass in zweisilbigen Komposita („Notwehr“) die erste Silbe betont wird, in drei
silbigen Adjektivkomposita („sanftmütig“) dagegen die zweite Silbe. Zusammen
gesetzte Adjektive werden auf der ersten Silbe betont, wenn sie keine Flexionsen
dung haben („gottlos“ – v), aber auf der zweiten, wenn sie eine solche Endung 
haben („gottlose“ v – v). Auch Stammsilben können in der Senkung stehen, wenn 
sie einsilbig gebraucht werden, etwa durch Apokope („Ich fange mit der Hand“ 
ist v – v – v – aber „Fang’ ich dich nicht mit Worten“ ist v – v – v – v).56 
Wie schon Titz unterscheidet Schottel nicht nur kurze (unbetonte) und lange 

(betonte) Silben, sondern kennt auch eine dritte Kategorie, die „mittlere Wortzeit“. 
Die entsprechenden Silben können „nach befindung der vor- oder nachgehen-
den Wortzeit […] bald lang/ bald kurtz gesetzt werden“. Seine Beispiele sind die 
letzten Silben in „beforderniß“, „ermessigung“ und „anwesenheit“. Diese Wörter 
können nach Schottel im Vers sowohl in jambischer Form verwendet werden (v – 
v –) als auch in daktylischer (v – v v).57 
Mit der Einführung der „mittleren Wortzeit“ löst Schottel vor allem aber das 

Problem der einsilbigen Wörter. Nach Wortarten gegliedert erörtert Schottel aus
führlich, wann genau einsilbige Artikel, Pronomen, Präpositionen und Konjunk
tionen in der Hebung oder Senkung stehen können. An Opitzens Übersetzung 
des vierzigsten Psalms demonstriert er, wie sich mit diesen einsilbigen Wörtern 
eine jambische Strophe ganz einfach in eine trochäische umwandeln lässt:

55 	Schottel: Teutsche Verskunst I.2, S. 803.
56 	Schottel: Teutsche Verskunst I.3 und I.4.
57 	Schottel: Teutsche Verskunst I.3, S. 806.

DOI: 10.13173/9783447110730.243 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



264 Fortführungen der Versreform

Folgende Verse seyn Jambisch.

v – v – v – v  
Arm bin ich ja zunennen/ 
Doch wil der Herr mich kennen/ 
Er denkt an seine Pflicht. 
Du bist mein Schutz allein/ 
Mein Retter aus der Pein/ 
O mein Gott säume nicht. Op. Ps. 40

Jm folgenden aber sind die Reime Trogaisch/ und also die einsilbigen/ welche 
zuvor kurtz/ werden hie lang & vice versa:

– v – v – v – v  
Arm bin ich ja gar zunennen/ 
Doch wil Gott der Herr mich kennen/ 
Er denckt stets an seine Pflicht. 
Du bist mein Schutz nur allein/ 
Mein Erretter aus der Pein/ 
O mein Gott dich säume nicht.58

5 	 Entwicklungen nach Schottel
Die Schottelsche Poetik stellt einen Endpunkt dar. Die späteren Poetiken, bis 
hin zu Gottscheds „Sprachkunst“ (1748), haben dem nicht mehr viel hinzuzufü-
gen. Die zeitgleich oder kurz darauf erschienenen Poetiken von Martin Rinckart 
(„Summarischer Discurs und Durch-Gang/ Von Teutschen Versen/ Fuß-Tritten 
und vornehmsten Reim-Arten. Oder Teutsche Prosodia“, 1645) und Enoch Han-
mann („Anmerckungen in die teutsche Prosodie darinnen das jenige was etwan 
Herr Opitz übergangen/ oder damals nicht erfunden gewesen/ kürtzlich darge
stellt wird“, 1645) sind in ihren prosodischen Teilen schon beim Erscheinen 
überholt. Die folgenden Poetiken von Harsdörffer, Zesen, Neumark und Kempe, 
Birken, Rotth, Omeis und allen anderen wiederholen, paraphrasieren und diffe
renzieren nur noch die Regeln von Schottel.
Harsdörffers „Poetischer Trichter“ (1647) reagiert dabei schon mit seinem Titel 

auf ein neues Unbehagen an der deutschen Dichtung, das gerade eine Prosodie 
wie diejenige Schottels verursachen konnte: so viele Regeln musste man beherr-
schen, um Verse schreiben zu können. Harsdörffer unternimmt deshalb mit sei-
nem „Poetischen Trichter“ den Versuch, zu beweisen, dass es nicht so schwierig 
war, diese Regeln zu beherrschen. Die ersten Sätze des „Trichters“ lauten:

Als unlangsten in teutschliebender Gesellschaft vernünftig erwehnet worden: 
die teutsche Poeterey were sehr schwer zu erlernen; dieweil man nicht nur 

58 	Schottel: Teutsche Verskunst I.5, S. 826.

DOI: 10.13173/9783447110730.243 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



265Entwicklungen nach Schottel

den Laut/ und das Mas der Syllben/ wie bey den Griechen und Lateinern/ be-
obachten müsse; sondern auch benebens verbunden sey/ den Abschnitt [also 
die Zäsur] und den Reimschluß/ mit unverruckter Ordnung der Wörter/ [also 
unter Beibehaltung der normalen Wortstellung] in allen Zeilen/ genausichtig 
zu behalten: da hingegen in andern Sprachen kein Reimschluß/ und zuweilen 
kein Abschnitt/ vonnöhten; die Wörter aber nach Erheischung deß Gebänds zu 
versetzen freystehe. Hierauf habe ich/ nach meiner geringen Wissenschaft die-
ser Sachen/ geantwortet: daß hingegen zu betrachten; wie uns unsre Mutter-
sprach bekanter seyn soll/ als keine fremde; wie die langen und kurtzen Syll-
ben leichtlich zu erkennen; wie der Reimwörter sehr viel und der Abschnitt/ 
wegen derselben völliger Wahl/ sowol als die natürliche Ordnung der Rede 
leichtlich könne gefüget werden.“59

„Die deutsche Dicht- und Reimkunst/ ohne Behuf der lateinischen Sprache/ in 
VI. Stunden einzugiessen“ lautet das Versprechen, das Harsdörffer im Untertitel 
des „Trichters“ gibt und das er, wie der weitere Verlauf zeigt, wörtlich meint. Es 
geht jetzt nicht mehr darum, die Anwendung von Regeln als solche einzufordern, 
sondern den zukünftigen Dichtern die Angst vor der Komplexität der Regeln (wie 
sie Schottel aufgestellt hat) zu nehmen. Man kann sie in sechs Stunden lernen. 
Die gestiegenen Ansprüche demonstriert auch Andreas Tschernings „Unvor

greiffliches Bedencken über etliche mißbräuche in der deutschen Schreib- und 
Sprach-Kunst/ insonderheit der edlen Poeterey“ (1659), der gar keine Regeln 
mehr gibt, sondern sich ganz auf einzelne, schwierige oder umstrittene Fragen 
der Prosodie, Metrik und Stilistik konzentriert, bis hin zur Erörterung einzelner 
Wörter und Wendungen. Gottfried Wilhelm Sacers „Nützliche Erinnerungen we-
gen der Deutschen Poeterey“ (1661) sind ebenfalls eine differenzierte Sammlung 
von Einzelbeobachtungen und Johann Ludwig Prasch widmet gar den größten 
Teil seiner „Gründlichen Anzeige/ von Fürtrefflichkeit und Verbesserung Teut-
scher Poesie“ (1680) nur dem Problem der einsilbigen Wörter. An einer Vielzahl 
von Einzelbeobachtungen demonstriert er nun das partielle Ungenügen der Schot
telschen Regeln. Auch Daniel Georg Morhof gibt im „Unterricht von der Teutschen 
Sprache und Poesie“ (1682) gar keine Einführung mehr in die Prosodie und Metrik, 
sondern bespricht nur noch besonders umstrittene Fragen. Im 18. Jahrhundert wer
den Prosodie und Metrik dann zusehends gar nicht mehr in den Poetiken behan-
delt, sondern (wie schon im 16.  Jahrhundert) wieder zum Teil der Grammatik. 
In Johann Christoph Gottscheds enorm einflussreicher „Deutscher Sprachkunst“ 
(1748) erscheinen Metrik und Prosodie als vierter Teil unter dem Titel „Die 
Tonmessung“.60

59 	Georg Philipp Harsdörffer: Poetischer Trichter. Nürnberg 1647, „Zuschrift“ f. )(ijrf.
60 	Johann Christoph Gottsched: Deutsche Sprachkunst. In ders.: Ausgewählte Werke Bd. 8. 
Hg. v. P.M. Mitchell. Berlin, New York 1978, S. 627–749.

DOI: 10.13173/9783447110730.243 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



266 Fortführungen der Versreform

Welche Sensibilität in Stilfragen am Ende des Jahrhunderts erreicht ist, demon-
striert vor allem Erdmann Neumeisters „Probstück einer historisch-kritischen 
Abhandlung über die deutschen Dichter“ („Specimen dissertationis historico-
criticae de poetis germanicis“, 1695), in der diese deutschen Dichter nur nach sti
listischen und metrischen Kriterien bewertet werden. 
Spätestens nach Schottel schon aber läuft, wer dichten will, ohne eine Prosodie 

gelesen zu haben, Gefahr, sich lächerlich zu machen. Gottfried Wilhelm Sacers 
Satire „Reime dich/ oder ich fresse dich“ (1673) ist eine negative Poetik in dem 
Sinne, dass sie sich satirisch überspitzt genau gegen diejenigen richtet,

so da vermeinen daß ein Poët nothwendig müsse Prosodien verstehen […]. 
Seynd doch die Poëten/ Orpheus, Amphion, und Linus gewesen ehe Prosodi-
en seynd geschrieben worden. […] Weist du nicht/ ein Poët wird durch kein 
Gesetz gemacht und zu gerichtet? Ein Poët (wie oben erwehnet) wird geboh-
ren/ er bringet die Kunst mit aus Mutterleibe/ wie jener Spielmann die Fiedel/ 
und ein Müller den Sack.61 

Das Problem der einsilbigen Wörter ist Ausdruck einer absurden, nicht mehr 
nachvollziehbaren Spitzfindigkeit, was Sacer ironischerweise mit einem Zitat von 
Schupp behauptet, der genau dies völlig ernst gemeint hatte:

Ob das Wörtlein und/ die/ das/ der/ Jhr und dergleichen kurtz und lang sind/ 
daran ist dir und allen Musquetierern in Stade und Bremen wenig gelegen. Wel-
cher Römischer Käyser/ ja welcher Apostel hat ein Gesetz geben/ daß man einer 
Sylben halben/ dem Opizio zu gefallen/ soll einen guten Einfall fahren lassen?62

Statt sich mit komplizierten Regeln zu Apokopen, Synkopen und Silbenergän-
zungen abzugeben empfiehlt Sacer:

Deine Verse miß mit einem Höltzlein abe/ wie der Schuster zu Beskau/ damit 
nicht irgend einer ein Zoll länger werde als der andere. Will ein Wort zu kurtz 
werden/ so dehne und strecke es wie Meister Hemmerling Buschwalpen/ oder 
Toffel das Leder. Kanst du nicht Vater sagen/ sprich Vatere; für recht wohl 
sprich rechte wohl; für gleich sage geleich. etc. Will ein Wort zu lang wer-
den so schneide ein Stück abe und wirffs vor die Hunde/ wie ein Schlächter 
den Züpffel von den Därmen wenn er Würste füllet: Für Sterblicher sprich 
Sterblichr; für deßgleichen sprich deßgleichn; für Vater sprich Vatr; für einem 
sprich einm etc. Klingt sehr liblich. Diese Freyheit laß dir nicht ab disputiren. 

61 	Gottfried Wilhelm Sacer: Reime dich/ oder ich fresse dich/ Das ist/ deutlicher zu geben/ 
Antipericatametanaparbeugedamphirribificationes Poeticae oder Schellen- und Scheltens-
würdige Thorheit Boeotischer Poeten in Deutschland. Nordhausen 1673, S. 60.

62 	Sacer: Reime dich/ oder ich fresse dich S. 61. Es handelt sich um ein Zitat aus der Vorrede 
von Johann Balthasar Schupp: Morgen- und Abend-Lieder. In ders.: Schriften. Hanau 1663, 
S. 933–945, hier S. 935, vgl. oben S. 224. Die „Morgen- und Abend-Lieder“ waren zuerst 1643 
erschienen. Dort auch der Titel von Sacers Satire, die „Antipericatametanaparbeugedam-
phirribificationes poeticas“. 

DOI: 10.13173/9783447110730.243 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Abb. 14: Wilhelm Weber „in seinem spruchsprecherischen Aufzug“. Aus: Johann 
Christoph Wagenseil: Buch von der Meister-Singer Holdseligen Kunst (De civitate 
Noribergensi commentatio. Altdorf 1697, unpag., nach Seite 479). Auf der nächsten 
Seite zitiert Wagenseil die Verse, in denen Weber sich selbst vorstellt. Der Anfang 
lautet: „Als man schrieb sechzehn hundert Jahr/ | Und zwey die gantze Jahrzahl war/ 
| Ward Jch Wilhelm Weber gebohrn/ | Von meinem Vatter auserkohrn/ | Welcher 
auch ein Spruchsprecher war/ | Wie man solchs weiß/ ist offenbar.“

DOI: 10.13173/9783447110730.243 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



268 Fortführungen der Versreform

Du bist ein freyer mensch und an keine Regulen gebunden einiger Prosodia. 
Verkehre und wende die Worte nach deinem Gefallen/ mach es damit wie Pic-
kelhering mit seiner Mütze: sprich gahn/ für gehen/ stahn/ für stehen/ lan für 
lassen; zdem/ für zu dem: zerst/ für zu erst.63

Die Meistersinger, die genau diese Techniken weiterhin praktizieren (und mit 
dem „Meister Hemmerling“ an dieser Stelle auch zunftmäßig vertreten sind), 
waren längst zum Gegenstand des Spotts geworden. Schon 1657 hatte Gryphius 
in seiner „Absurda comica“ daran keinen Zweifel mehr gelassen. Am Ende des 
17.  Jahrhunderts werden die Meistersinger gar nicht mehr als Dichter wahrge-
nommen, sondern werden zum Gegenstand proto-ethnologischen Interesses. Jo-
hann Christoph Wagenseil, der als Nürnberger die Meistersinger noch von Kind 
auf erlebt hat (insbesondere ein Bauer aus Kirchensittenbach, „der das Spruch-
sprechen an nah-gelegenen Orthen treibet/ und gute Schwenck macht/ dessen 
man wohl zu lachen hat“64 ist ihm in guter Erinnerung), widmet ihnen in seiner 
„Abhandlung über die Stadt Nürnberg“ („De civitate Noribergensi commenta-
tio“, 1697) ein eigenes Kapitel, in dem er deren merkwürdige Praktiken, Rituale 
und Reimtechniken, aus eigener Anschauung und Gesprächen mit praktizieren-
den Sängern dargestellt. 

In der Einleitung vermerkt Wagenseil nicht ohne Stolz, wie schwierig diese 
ethnologische Feldforschung war: 

Hat zwar keine geringe Mühe/ und auch jezuweilen Unkosten erfordert/ hin-
ter den Grund zu kommen/ weilen die Meister-Singer/ als lauter Handwercks-
leut/ nicht minder/ mit dem was ihre Sing-Kunst betrifft/ als mit denen Hand-
wercks-Ordnungen/ Gruß-Formulen/ und andern Gebräuchen/ sehr geheim/ 
und keinen Fremden das geringste davon wollen wissen lassen/ wozu noch 
dieses hinzu kommt/ daß gedachte Meister-Singer immerzu befürchten/ und 
in Sorgen stehen/ wann jemand ein wenig ansehnlicher/ und irgend der neuen 
Poësie und Music erfahrner/ sie um ihre Dicht-Kunst/ Lehr- und Sing-Sätze 
fraget/ er thue es nur/ sie auszulachen/ und sein Gespött mit ihnen zu treiben. 
Es ist mir aber/ nachdem ich denen guten Leuten theure Versicherung gethan/ 
daß ich es redlich und wol/ wie auch zu ihren Lob meinte/ endlich gelungen/ 
von einem dieses/ von jenem etwas anders zu erfahren/ und auch/ was sich 
sich zum Gedächtnis aufgezeichnet hatten/ zu handen zu bringen.65

Um 1700 wissen also auch schon die Meistersinger, was für ein Unterschied zwi-
schen der neuen Kunstdichtung („neue Poësie und Music“) und dem volkstümli-
chen Meistergesang besteht. Sie haben Angst, dass man sie auslachen wird.

63 	Sacer: Reime dich/ oder ich fresse dich S. 62.
64 	Johann Christoph Wagenseil: Buch von der Meister-Singer Holdseligen Kunst (Aus: De civi-
tate Noribergensi commentatio. Altdorf 1697). Hg. v. Horst Brunner. Göppingen 1975, S. 489.

65 	Wagenseil: Meister-Singer Kunst S. 449.

DOI: 10.13173/9783447110730.243 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



VII Katholische Verweigerung 

1	 	 	 Protestantisches Hochdeutsch
Wenn nach 1630 kaum jemand mehr Verse schreibt, die nicht den neuen Anforde-
rungen von Opitz genügen oder zumindest zu genügen versuchen, gilt das aller-
dings nur für den protestantischen Raum. Die katholische Dichtung wird sich bis 
in die Mitte des 18. Jahrhunderts, noch weit über hundert Jahre später also, den 
Opitzschen Forderungen nicht beugen. Grund dafür ist allerdings weniger die 
Versreform als die Sprachreform, die die Versreform impliziert. Im sechsten Ka-
pitel der „Poeterey“ heißt es unter den Anweisungen zur „zierligkeit“ der Wörter, 
also zu dem, was in der lateinischen Rhetorik elegantia hieß:

Die ziehrligkeit erfodert das die worte reine vnd deutlich sein. Damit wir aber 
reine reden mögen/ sollen wir vns befleissen deme welches wir Hochdeutsch 
nennen besten vermögens nach zue kommen/ vnd nicht derer örter sprache/ 
wo falsch geredet wird/ in vnsere schrifften vermischen: als da sind/ es ge-
schach/ für/ es geschahe/ er sach/ für/ er sahe; sie han/ für sie haben vnd anderes 
mehr: welches dem reime auch bißweilen außhelffen sol; als: 

	 Der darff nicht sorgen für den spot/ 
	 Der einen schaden krieget hot. 

So stehet es auch zum hefftigsten vnsauber/ wenn allerley Lateinische/ Frant-
zösische/ Spanische vnnd Welsche wörter in den text vnserer rede geflickt 
werden […].1

Das klassizistische Gebot der Sprachreinheit erfordert eine hochdeutsche Spra-
che. Aber was ist Hochdeutsch im Jahr 1624? – Noch 1628 wissen offensichtlich 
auch enge Vertraute und Freunde nicht, was Opitz damit gemeint haben könnte. 
Balthasar Venator hatte brieflich nachgefragt und Opitz antwortet: 

Auf Deine Fragen zu den Regeln der Dichtung antworte ich an anderer Stelle, 
jetzt nur diesen einen Punkt: So wie ich die schlesische Mundart nicht gebrau-
che, so kannst Du auch nicht Eure elsässische benutzen. Wie es bei den Grie-
chen einen attischen Sprachstil gibt, so gibt es bei uns einen Sprachstil, den Du 
von mir aus den lutherischen nennen kannst: Wenn Du diesem nicht folgst, 
irrst Du notwendigerweise. Auch auf die Kanzleien, wie sie heißen, berufe 

1 	 Opitz: Poeterey S. 35. GW S. 371f.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



270 Katholische Verweigerung

ich mich als Schulmeisterinnen unserer Schriftsprache, wenn man von deren 
albernen französischen, italienischen und lateinischen Ausdrücken absieht.2

Mit dem Sprachstil der „Kanzleien“, also der alle Erlasse und Korrespondenzen 
ausfertigenden Hofbehörden, beruft sich Opitz auf das Deutsch, das an den Hö
fen verwendet wird – abgesehen von deren Tendenz, fremdsprachliche Brocken 
unterzumischen. Das ist nichts Neues. Bemerkenswert ist an dieser Stelle viel-
mehr zweierlei. Erstens, Opitz nennt die hochdeutsche Sprache die lutherische 
Sprache. Zweitens, Opitz definiert die hochdeutsche Sprache als die Sprache, die 
nicht dialektal gebunden ist („nicht derer örter sprache/ wo falsch geredet wird“), 
also weder schlesisch noch elsässisch ist. Bemerkenswert an diesem zweiten 
Punkt ist nicht die Definition als solche, sondern die Tatsache, dass Opitz gegen-
über Venator überhaupt gezwungen ist, diesen Punkt zu erklären.

Tatsächlich ist 1624 die Behauptung, dass es überhaupt so etwas wie eine 
hochdeutsche Sprache als Schriftsprache gibt, keine Feststellung, sondern eher 
eine Forderung. Was es gibt, das sind die verschiedenen gesprochenen Dialekte, 
die im Grunde jeder so schreiben und drucken kann, wie er möchte. Im oberdeut-
schen Raum schreibt man „han“, im ostmitteldeutschen Raum „haben“, im Nor-
den Deutschlands „Knabe“, im Süden „Knab“ – und es ist eben noch nicht klar, 
dass „haben“ und „Knabe“ hochdeutsch und „han“ und „Knab“ dialektal sind. 
Es gibt keine normierenden Instanzen des Sprachgebrauchs, keine allgemein an
erkannte Grammatik und kein Wörterbuch. 
Im Gegensatz zum Lateinischen, bei dem die Humanisten schon hundert Jah-

re früher, in den großen Auseinandersetzungen um den Ciceronianismus, erbit-
tert um die Latinität, die sprachgeschichtliche Reinheit jedes einzelnen Wortes 
gestritten hatten, gab es kein Bewusstsein für die Eigenheit und Reinheit, die 
Eleganz der deutschen Sprache. Wer 1624 wissen wollte, wie ein lateinisches Wort 
geschrieben und gebraucht wurde, bei welchen antiken Autoren es in welcher 
Bedeutung vorkam, der hatte eine ganze Reihe von monumentalen Nachschlage
werken zur Verfügung: die „Elegantiae linguae latinae“ Lorenzo Vallas, die „Cor
nucopiae sive commentaria linguae latinae“ Niccolò Perottis, den „Thesaurus Ci
ceronianus“ Mario Nizzolios oder den „Thesaurus linguae latinae“ von Robert 
Estienne – um nur die wichtigsten zu nennen. Wer 1624 dagegen wissen will, wie 
ein deutsches Wort geschrieben und richtig gebraucht wird, hat außer einigen ge-

2 	 Brief an Balthasar Venator vom 4. 5. 1628. Opitz: Briefwechsel S. 606–615, Nr. 280424, hier 
S. 608: „De præceptis poeticis aliàs respondebo: hoc tamen nunc habe, veluti ego Silesiaca 
dialecto non utor, ita neque vestra Alsatica uti te posse. Est quoddam quasi Atticum apud 
Græcos, genus quod Lutheranum vocitare per me potes, hoc nisi sequaris, erres necesse est. 
Et ad cancellarias, quas nominant, provoco, scriptionis nostræ, si Gallicæ, Italicæ aut Latinæ 
etiam nugæ omittantur, magistras.“ Ich modifiziere die Übersetzung von Conermann und 
Bollbuck etwas, vgl. dort S. 611. Auf die Stelle hingewiesen hatte bereits Andreas Tscherning: 
Unvorgreifliches Bedencken Lübeck 1659, S. 40.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



271Protestantisches Hochdeutsch

druckten Wörterlisten, die kaum den Namen Wörterbuch verdienten, gar nichts 
zur Verfügung. 

Schlimmer noch: Gerade, weil es keine normierenden Instanzen für den 
Sprachgebrauch gab, war bis ins 16.  Jahrhundert hinein die Überzeugung weit 
verbreitet, dass es eine solche Instanz für das Deutsche überhaupt nicht gab und 
auch nicht geben konnte. Es gehörte gerade zur Überzeugung von der Regellosig
keit der deutschen Sprache, dass diese Sprache in zahllose Dialekte zerfiel, mithin 
überall anders gesprochen wurde – ganz davon zu schweigen, dass es eine ein
heitliche Orthographie gegeben hätte. Im Gegensatz zur grammatisch geregelten, 
hochgradig normierten Schriftsprache Latein war das Deutsche eine gesprochene 
Sprache, von der jeder Sprecher behaupten konnte, dass seine Variante die rich
tige war. Auch vor diesem Hintergrund sind die Bemühungen um eine deutsche 
Grammatik, wie sie oben dargestellt wurden, zu beurteilen. Es ging darum, die 
Regeln der deutschen Sprache herauszufinden, um überhaupt festzustellen, wel
cher Gebrauch dieser Sprache richtig war, was die hochsprachliche Norm und 
was die dialektale Variante war.3

Johann Rudolph Sattler war 1607 einer der ersten, der sich um eine deutsche 
Orthographie und Idiomatik bemühte („Teutsche Orthographey/ vnd Phraseolo-
gey/ das ist/ ein vnderricht Teutsche sprach recht zu schreiben“). Im ersten Kapi-
tel „Vom Vrsprung der Teutschen Sprach/ vnd wa man dieselbige dieser zeit im 
Schreiben recht gebrauche“ wird das Problem auf den Punkt gebracht: 

Ob nun gleichwol auß vorerzeltem allem verstanden worden: Wenn vnd wo-
her die Teutsche Sprach jhren vrsprung gewonnen haben möchte/ vnd an wel-
chen orten diser zeit in vbung seye: so kan doch niemandts für gewiß anzei-
gen/ in welchem Land/ Statt oder Flecken dieselbig also beschaffen: daß man 
deren im Reden vnd Schreiben gewiß folgen könne. Dann dieser zeit ein jeder 
Flecken/ geschweig jetzt der Landen vnd Stätten/ seine Dialectos, das ist/ son-
derbare vnd eigene weisen oder gattungen zu reden hat.4

Die Lösung, die Sattler vorschlägt, entspricht der von Opitz. An den Universitä-
ten spricht und schreibt man Latein, in den „Landen vnd Stätten“ Dialekt, also 
bleiben eigentlich nur die Höfe mit ihren Kanzleien als Norminstanzen:

Mein zwar in dieser wichtigen sach gering vnd einfeltig Iudicium oder Vrt-
heil zufellen/ halte ich dafür/ daß diser zeit der Röm. Key. Mayest. Hoffs/ den 
Nider- Ober- vnnd Vorderösterreichischen Landen/ deßgleichen dem hoch

3 	 Vor diesem Hintergrund ist die ‚Spracharbeit‘ der Fruchtbringenden Gesellschaft zu verste
hen, vgl. – mit zahlreichen weiterführenden Hinweisen – Andreas Herz: ‚Ratio‘ und ‚con
suetudo‘. Sprachnorm und Sprachvarianz in der grammatikologischen Kontroverse der 
Fruchtbringenden Gesellschaft. In: Wissen in Bewegung. Institution – Iteration – Transfer. 
Hg. v. Eva Cancik-Kirschbaum und Anita Traninger. Wiesbaden 2015, S 255–287.

4 	 Johann Rudolph Sattler: Teutsche Orthographey/ vnd Phraseologey/ das ist/ ein vnderricht 
Teutsche sprach recht zu schreiben. Zitiert nach der Ausgabe Basel 1617, Ndr. Hildesheim  
u.a. 1975, S. 6f.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



272 Katholische Verweigerung

loblichen Key: Cammergericht zu Speir/ so dann bey Churfürst. Meintzischer/ 
Churfürstlicher Pfaltzgräfischer/ Churfürstlicher Sächsischer/ vnnd Chur
fürstlicher Brandenburgischer/ Fürstlicher Wirtenbergischer/ Fürstlicher 
Marggrävischer Badischer/ der Loblichen Statt Augsburg/ Nürenberg/ Vlm/ 
Franckfort/ Wormbs/ Straßburg/ etc. vnnd dergleichen Cantzleyen/ im schrei-
ben die rechte Teutsche Sprach gebraucht werde. Wie dann auch die Reichs 
abscheid/ deß Key. Cammergerichts Ordnung/ viel Teutsche Bücher in Rech-
ten/ vnd die Formular/ sampt etlichen Geschichtschreiberen/ als Flauius Iose-
phus, Titus Liuius, Sleidanus, etc. in Teutsche Sprach gebracht/ solcher massen 
beschrieben seind. Mag derowegen meines geringfügen bedunckens schlies-
sen: daß im reden vnnd schreiben Teutscher Sprach/ wie die bey allerhöchst: 
höchst: hoch: vnnd wohlgedachten Cantzleyen geschrieben/ vnd in nechst-
gemelten Büchern gedruckt gefunden wirdt/ dieser zeit nachzufolgen seye.5 

Es folgt allerdings der unmittelbare Zusatz, jeder dürfe in letzter Instanz selbst 
entscheiden, wie er ein Wort schreibt und benutzt: 

Es wirdt aber hierzu niemand verbunden: sonder es stehet zu eines jeden frey-
en willen/ im reden vnd schreiben Teutscher Sprach/ zu folgen wem er will.6

Das mag für den Juristen Sattler angehen, für die Bemühungen um eine deutsch
sprachige elegantia aber würde es bedeuten, dass sie eine Illusion ist. Gibt es 
keine Reinheit und keine Norm in der Sprache, sondern nur Dialekte, ist ein 
klassizistisches elegantia-Ideal nicht zu verwirklichen. Tatsächlich war Sattlers 
Votum schon um 1600 aber keineswegs mehr der Standard, sondern muss im 
Gegenteil vielleicht schon eher als Reaktion eines zunehmend ins sprachliche 
Abseits geratenden Schweizers (Sattler war Ratsherr in Basel) verstanden werden. 
Als sprachliche Norm nämlich hatte das Meißnische, mithin der sogenannte ost
mitteldeutsche Dialekt, seinen Siegeszug bereits angetreten und war dabei, zur 
hochdeutschen Norm zu werden.7 

Ein Beispiel dafür ist Kaspar Schoppe. In seinen Überlegungen zu einer Unter
richtsreform („Consultationes de scholarum et studiorum ratione“, 1616) ist er ei-
ner der ersten, der sich nicht nur fragt, wie man am besten Latein lernt, sondern 
auch, wie man ein möglichst akzentfreies Deutsch spricht. „Communis sermo“, 
vielleicht am besten als „Standardsprache“ zu übersetzen, ist der lateinische Be-
griff, den Schoppe dafür benutzt. Diese Frage führt Schoppe zu einem Exkurs 
über die deutschen Dialekte, unter denen Schoppe dem Meißnischen den Rang 
einräumt, den das Attische im antiken Griechenland und das Florentinische in 

5 	 Sattler: Teutsche Orthographey, S. 7.
6 	 Sattler: Teutsche Orthographey, S. 7.
7 	 Zur Sprachgeschichte grundsätzlich vgl. den Überblick bei Peter von Polenz: Deutsche 
Sprachgeschichte vom Spätmittelalter bis zur Gegenwart. Bd. II: 17. und 18.  Jahrhundert. 
Berlin 1994 sowie insbesondere Dirk Josten: Sprachvorbild und Sprachnorm im Urteil des 
16. und 17. Jahrhunderts. Frankfurt/M.  u.a. 1976.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



273Protestantisches Hochdeutsch

Italien gehabt hätten.8 Es folgt eine Rangfolge der deutschen Dialekte, in der das 
Bairische den letzten Platz einnimmt. Bei dieser Sprache würden die Fremden 
schon nur aus dem Ton und der langgezogenen Aussprache der Vokale („aaa“ 
statt „auch“) auf „stumpfsinnige, faule und arbeitsscheue Menschen“ („obtusi 
ingenii, ignavos et laboris fugitantes“) schließen müssen.9 

Selbst am Wiener Kaiserhof, an dem es durch die vielen Fremden doch genug 
Möglichkeiten gäbe, schafften es viele Bayern und Österreicher nicht, ihre Solözis
men („bavaricae stribliginis“) abzulegen. Ausgerechnet den Wiener Bischof und 
Kanzler Melchior Khlesl wählt Schoppe als schlechtes Beispiel. Obwohl dieser sich 
viel auf sein Deutsch zu Gute halte, sage er in seinen Predigten „mir“ statt „wir“, 
„enck“ statt „euch“ und „thaan“ statt „tun“.10 Im Gegensatz zu diesem Bairisch, das 
Schoppe offensichtlich auch schon klar als soziales Distinktionsmerkmal wahr-
nimmt, zeichne sich der Meißnische Dialekt durch die „besten und gewähltesten 
Wörter und Ausdrücke“ aus („optimis et probatissimis vocabulis ac phrasibus“) 
und wenn er auch in der Aussprache nicht frei von Eigenheiten sei, so doch weni-
ger als die anderen Dialekte.11 Wieder sind es die Kanzleien („zu Speier und am kai-
serlichen Hofe“) an denen sich dieser „sermo communis“ am besten lernen lasse.12 
Das Votum des Katholiken Schoppe für den meißnischen, mithin protestanti

schen Dialekt erklärt sich vielleicht daraus, dass Schoppe 1576 als Lutheraner in 
Neumarkt in der Oberpfalz geboren worden war und erst um 1599 zur katholi-
schen Kirche konvertiert war, mithin also – auch als Oberpfälzer in Neumarkt – 
mit dem meißnischen Dialekt aufgewachsen war. Der meißnische Dialekt war 
weit mehr als nur der in Meißen gesprochene Dialekt: Er war die Sprache der 
Lutherbibel. Wenn um 1600 von meißnisch die Rede ist, ist damit im Grunde 
die Sprache der Lutherbibel gemeint. Luther hatte sich, als er 1521 vor der Frage 
stand, in welchem Dialekt er seine Übersetzung der Bibel schreiben und drucken 
sollte, für die kursächsische Kanzleisprache als „[all]gemeinste deutsche Spra-
che“, als den „communis sermo“ entschieden:

Ich habe keine gewisse, sonderliche, eigene Sprache im Deutschen, sondern 
brauche der gemeinen deutschen Sprache, daß mich beide, Ober- und Nie-
derländer, verstehen mögen. Ich rede nach der sächsischen Canzeley, wel-
cher nachfolgen alle Fürsten und Könige in Deutschland; alle Reichsstädte, 

	 8 	Caspar Schoppe: Consultationes de scholarum et studiorum ratione. In: Hugo Grotius et 
aliorum dissertationes de studiis instituendis. Amsterdam 1645, S. 424–490. Die Erstausgabe 
Padua 1636 war mir nicht zugänglich. Relevant hier: „Consultatio secunda de prudentiae 
et eloquentiae parandae modis in adolescentis cuiusdam Germani usum“, S. 442–470, da-
tiert Augsburg 1616. Die Stelle zu den deutschen Dialekten dort S. 451–455, hier S. 451. Adolf 
Socin: Schriftsprache und Dialekte im Deutschen nach Zeugnissen alter und neuer Zeit. 
Heilbronn 1888, S. 325–328 bietet eine paraphrasierende Übersetzung, an der ich mich im 
Folgenden orientiere.

	 9 	Schoppe: Consultationes S. 453.
10 	Schoppe: Consultationes S. 454.
11 	Schoppe: Consultationes S. 451 und 455.
12 	Schoppe: Consultationes S. 455.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



274 Katholische Verweigerung

Fürsten-Höfe schreiben nach der sächsischen und unsers Fürsten Canzeley, 
darum ists auch die gemeinste deutsche Sprache. Kaiser Maximilian, und 
Kurf[ürst] Friedrich, H[erzog] von Sachsen etc. haben im römischen Reich die 
deutschen Sprachen also in eine gewisse Sprache gezogen.13

Mit dieser Entscheidung Luthers wurde – durch die Autorität der Bibelüber
setzung – die Sprache der kursächsischen Kanzlei zur neuen sprachlichen Norm, 
aus der sich im 17. Jahrhundert das spätere Hochdeutsch entwickelt: „Der Luther
bibel verdankt das große und dialektal extrem untergliederte deutsche Sprach
gebiet letztlich die Einheit der Schriftsprache.“14 Dabei ist es nicht die Bibelüber
setzung allein, die eine solche Wirkung entfaltet, sondern deren Verbindung mit 
der medialen Revolution des Buchdrucks einerseits und der Reform des Schul-
wesens in den protestantischen Territorien andererseits. Grobe Schätzungen ge-
hen davon aus, dass allein zu Lebzeiten Luthers, also bis 1546, eine halbe Million 
Bibeln gedruckt wurden:

Die Bibelverbreitung ist eine unglaubliche Erfolgsgeschichte. Sie bedeutet von 
Anfang an auch eine Leserevolution. Die Bibel ist lange einziges Schulbuch 
in den protestantischen Landen. Sie überbrückt erstmals Schritt für Schritt 
die sprachregionalen Barrieren. Die neue Gemeinsprache wurde fast überall 
buchstabierend erlernt. […] Sie ist im wahrsten Sinne des Wortes eine Schrift-
sprache, war manchmal sogar fast wie eine Fremdsprache, neben alltäglichem 
Dialekt oder etwas weiter reichender regionaler Umgangssprache.15

Dieser „Leserevolution“, ausgelöst durch die Lutherbibel und die Überflutung 
der Gemeinden mit Bibeldrucken, haben die Katholiken vorläufig nichts entge-
gen zu setzen. Als sie 1527 mit der Bibelübersetzung von Hieronymus Emser rea-
gierten, war es schon zu spät, wie ein katholischer Zeitzeuge berichtet: 

Eh dann aber Embser arbeit an tag gegeben/ war Luthers new Testament durch 
die Buchtrucker dermassen gemehrt/ vnd in so grosser Anzahl außgesprengt/ 
Also/ daß auch Schneider vnd Schuster/ Ja auch Weiber vnd andere einfältige 
Idioten/ souiel deren diß new Lutherisch Euangelium angenommen/ die auch 
nur etwas wenigs Teutsch auff ein Lebzelten [Lebkuchen] lesen gelehrnt/ die-
selbe gleich als ein Bronnen aller warheit mit höchster begird lasen/ Etliche 
trugen dasselbe mit sich im Busen herumb vnd lehrnten es außwendig.“16

13 	Martin Luther: Tischreden. Weimarer Ausgabe, Bd. 1, S. 524, Nr. 1040.
14 	Werner Besch: Die Rolle Luthers für die deutsche Sprachgeschichte. In: Sprachgeschichte. 
Ein Handbuch zur Geschichte der deutschen Sprache und ihrer Erforschung. 2. Aufl. Hg. v. 
Werner Besch  u.a. Bd. 2.2. Berlin, New York 2000, S. 1713–1745, hier S. 1740.

15 	Werner Besch: Grimmelshausens „Simplizissimus“ – Das zweite Leben eines Klassikers. Pa-
derborn 2012, S. 34.

16 	Johannes Cochlaeus: Commentaria de actis et scriptis Martini Lutheri Saxonis. Mainz 1549, 
S. 55. Hier in der Übersetzung von Johannes Christoph Hueber: Historia Martini Lutheri. 
Ingolstadt 1582, S. 121f. 

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



275Protestantisches Hochdeutsch

Das entsprach der Forderung Luthers, dass jeder Glaubensinhalt allein aus der 
Bibel als dem Wort Gottes zu begründen sein muss. Allein aus der Schrift, „sola 
scriptura“, erfährt der Mensch die erlösende Botschaft vom Tod Christi. Deswegen 
muss jeder imstande sein, die Bibel selbständig lesen zu können. Schon 1520 for-
dert Luther deshalb in der Schrift „An den christlichen Adel deutscher Nation von 
des christlichen Landes Besserung“ die evangelische Laienbildung und 1524 in der 
Schrift „An die Ratsherren aller Städte deutschen Landes, dass sie christliche Schu-
len aufrichten und halten sollen“ die Einrichtung von deutschsprachigen Schulen. 

In diesen Schulen lernen alle das Deutsch, das Luther in seiner Bibelüberset-
zung verwendet hatte. Das geht soweit, dass sich in manchen Schulordnungen 
sehr genaue Anweisungen finden, wie genau dieses Deutsch auszusprechen und 
zu schreiben ist.17 Aus der Bibel, aus der sich später der Begriff der Lese-„Fibel“ 
entwickelt, lernt der Protestant das Lesen. Anders als im katholischen Raum, 
in dem das Lateinische bis ins 20. Jahrhundert die Sprache der Liturgie bleiben 
sollte, wird Deutsch zur alleinigen Sprache des Gottesdienstes. Alle Lutheraner 
müssen denselben Katechismus mit demselben Wortlaut auswendig lernen. Das 
ist nicht nur eine Übung des Glaubens, sondern auch eine der Sprache.
Wie groß deshalb auch immer die Bedeutung der Reformation als theologi

sches, religionsgeschichtliches Ereignis ist – sie wird von deren sprachgeschicht
licher Wirkung in den Schatten gestellt. Die Reformation normierte den Sprachge
brauch allerdings nicht nur im praktischen Sinne, durch die Einübung des neuen 
Hochdeutschen, sondern auch im theoretischen, grammatischen Sinne. Die er-
sten Grammatiker der deutschen Sprache in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhun
derts nehmen die Lutherbibel zur sprachlichen Grundlage ihrer Regeln. Fabian 
Frangk beruft sich schon 1531 in seiner „Orthographia“ auf Luther, vor allem 
aber ist es die bis weit ins 17. Jahrhundert hinein gedruckte, deutsche Grammatik 
(1578) von Johannes Clajus, die schon im Titel offensiv ihre Herkunft vermerkt: 
„Grammatik der deutschen Sprache, aus der deutschen Bibel Luthers und ande-
rer Bücher von ihm zusammengestellt“ („Grammatica Germaniae Linguae … Ex 
bibliis Lvtheri germanicis et aliis eivs libris collecta“). Durch die Bibelüberset-
zung, so Clajus im Vorwort, habe die bis dahin barbarische, nämlich regellose 
deutsche Sprache überhaupt erst Regeln bekommen: 

Diese [die deutsche Sprache] habe ich in diesem Buch in grammatischen Re-
geln zusammengefasst, die ich aus der Bibel und anderen Schriften Luthers 
abgeleitet habe. Dessen Bücher halte ich nicht für die eines Menschen, sondern 
des Heiligen Geistes, der durch den Menschen gesprochen hat. Wie der Hei-
lige Geist durch Moses und die anderen Propheten rein hebräisch und durch 
die Apostel griechisch gesprochen hat, so bin ich der festen Überzeugung, 
dass er durch sein auserwähltes Werkzeug Luther auch gut deutsch gespro-

17 	So in der Herzogl. Sachen-Gothaischen Schulordnung aus dem Jahr 1642, vgl. deren Ab-
druck in: Die evangelischen Schulordnungen des 17. Jahrhunderts. Hg. v. Reinhold Vorm-
baum. Gütersloh 1863, S. 295–362.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



276 Katholische Verweigerung

chen hat. Sonst nämlich wäre es nicht zu erklären, wie ein Mensch so rein, so 
idiomatisch korrekt [propriè], so elegant auf Deutsch hätte reden können, ohne 
irgendeine Führung und Hilfe. Denn vor allem unsere deutsche Sprache wird 
seit jeher für äußerst schwierig gehalten und durch keinerlei grammatische 
Regeln zu beschreiben.18 

In den Schulordnungen protestantischer Gebiete wird den Lehrern empfohlen, 
sich in allen sprachlichen Zweifelsfällen an der Lutherbibel zu orientieren,19 und 
genau denselben Rat gibt Enoch Hanmann noch 1645 in seinen „Anmerckungen“ 
zur Opitzschen „Poeterey“, wenn er die Lutherbibel als die Instanz empfiehlt, an 
der die Reinheit jedes Ausdrucks zu überprüfen wäre.20 Selbstverständlich beruft 
sich auch die Fruchtbringende Gesellschaft (in der Katholiken nur als kleine Min-
derheit vertreten waren) für ihre Spracharbeit auf Luther und die Reformation:

Es ist aber sonderlich zu beobachten/ daß wolberührte hochberühmte Gesell-
schaft [die Fruchtbringende Gesellschaft] ihren Anfang genommen/ als eben 
vor hundert Jahren/ das seligmachende Liecht des Heiligen Evangelii hervor-
geleuchtet/ und die H. Schrift unter der Banck hervorgezogen/ in unsere Teut-
sche Sprache wolvernemlich/ und so viel eines Mannes Fleiß leisten können/ 
kunstgründig gedolmetschet worden: Für welche hohe Wolthat wir den allgü-
tigen Gott zu danken/ und üm Erhaltung solches wehrten Schatzes zu bitten 
billiche Ursachen haben.21 

In den am höfischen Ideal orientierten Schulen – zu der das Gymnasium in Beu
then gehört, das Opitz besucht – ist es selbstverständlich dieses neue, protestanti-
sche Hochdeutsch, das verwendet wird. Allerdings gilt für die höheren Schulen, 
die Gymnasien und Universitäten – auch des protestantischen Gebiets –, dass dort 
Latein nach wie vor die Schrift- und Umgangssprache bleibt. Opitz schreibt seine 

18 	Johannes Clajus: Deutsche Grammatik. Nach dem ältesten Druck von 1578 mit den Varian-
ten der übrigen Ausgaben hg. v. Friedrich Weidling. Strassburg 1894, S. 3f.: „Quam quidem 
ego Grammaticis regulis hoc libro complexus sum, ex Biblijs alijsque scriptis Lutheri collec-
tis, cuius ego libros non tàm hominis, quàm Spiritus Sancti per hominem locuti agnosco, & 
planè in hac sum sententia, Spiritum Sanctum, qui per Mosen caeterosque Prophetas purè 
Ebraicè, & per Apostolos Graecè locutus est, etiam bene Germanicè locutum esse per elec-
tum suum organon Lutherum. Absque hoc enim esset, fieri non potuisset, vt vnus homo 
tàm purè, tàm propriè, tàm eleganter Germanicè loqueretur, sine cuiusquam ductu atque 
adminiculo, cum praesertim lingua nostra Germanica habita sit semper difficillima, & nullis 
Grammaticorum regulis comprehendenda.“

19 	So in der Herzogl. Sachen-Gothaischen Schulordnung aus dem Jahr 1642, vgl. deren Ab-
druck in: Die evangelischen Schulordnungen des 17. Jahrhunderts. Hg. v. Reinhold Vorm-
baum. Gütersloh 1863, S. 295–362, hier S. 308. (Cap. IV, § 10: „Wenn ein Zweiffel vorfället, 
mit welchen Buchstaben ein Wort zu schreiben sey, soll der Praeceptor darüber den Pfarrer 
fragen, oder das Lese-Büchlein und sonderlich die Teusche Bibel lassen Richter seyn.“)

20 	Enoch Hanmann: Anmerckungen in die teutsche Prosodie. In: Martin Opitz: Prosodia ger-
manica oder Buch von der teutschen Poeterey. Frankfurt/M. 1645, S. 126.

21 	Carl Gustav von Hille: Der Teutsche Palmbaum. Nürnberg 1647. Ndr. München 1970, S. 9.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



277Die Konfessionalisierung der Sprache

Verteidigung der deutschen Sprache, den „Aristarch“ 1617 noch in lateinischer 
Sprache. Es wird noch bis 1687 dauern, dass Christian Thomasius zum ersten Mal 
eine Vorlesung in deutscher Sprache halten wird und bis weit ins 18. Jahrhundert 
hinein, dass die deutsche Sprache sich an den Universitäten durchsetzen wird. 

2 	 Die Konfessionalisierung der Sprache
In der Konsequenz der skizzierten Entwicklung ist um 1600 das Hochdeutsche 
–  entgegen den Beteuerungen der Protestanten – noch keine gemeindeutsche 
Sprache, sondern eine Art protestantischer Dialekt (wie das 1819 Jacob Grimm 
in seiner Grammatik nennen sollte),22 das heißt eine stark konfessionalisierte 
Sprache.23 Bis weit ins 18.  Jahrhundert hinein war oft gleich an der Sprache zu 
erkennen, welcher Konfession ihr Sprecher oder ein bestimmter Text angehörte. 
Während sich auf protestantischer Seite das neue Hochdeutsch als Schriftsprache 
durchsetzte, blieb auf katholischer Seite Latein der Standard. Diese Konfessiona-
lisierung des Lateins war vorläufig sogar noch zunehmend, nämlich verstärkt 
durch die einsetzende Gegenreformation und die Übernahme des Schulwesens 
durch die Jesuiten, an denen in humanistischer Tradition Latein als alleinige 
Schrift- und Umgangssprache eingeübt wurde. 

In der Konsequenz beginnt die lateinische Sprache mit der katholischen Kir-
che identifiziert zu werden. Die katholische Kirche wird damit auch die römische 
Kirche, die ausländische, die in einem undurchsichtigen Machtapparat von Rom 
aus gesteuert wird und sich einer Sprache bedient, die das Volk nicht versteht. 
Die Einigung Deutschlands dagegen – gerade auch durch die Etablierung einer 
einheitlichen Sprache – musste als protestantisches Projekt erscheinen. Die ka-
tholische Kirche wird zunehmend „undeutsch“, wie es dann 1731 in einer unter 
dem Pseudonym Megalissus veröffentlichten Streitschrift von Georg Litzel hei-
ßen wird: „Der Undeutsche Catholik oder historischer Bericht von der allzu gros-
sen Nachläßigkeit der Römisch-Catholischen, insonderheit unter der Clerisey der 
Jesuiten, in Verbesserung der deutschen Sprache und Poesie“.
In dem Maße, in dem sich die ostmitteldeutsche Sprache, identifiziert mit dem 

Meißnischen als der Sprache der kursächsischen Kanzleien, als „protestantischer 
Dialekt“ entwickelte, prägte sich auf der anderen Seite, in Bayern und Österreich, 
eine oberdeutsche Reichssprache heraus, die zunehmend von bairischen Spra-
cheigenheiten geprägt war.24 Aus der Sicht des protestantischen Hochdeutsch 

22 	Jacob Grimm: Deutsche Grammatik. Hg. v. Wilhelm Scherer. Berlin 1870, Vorrede S. XI. 
23 	Zur Konfessionalisierung der Sprache vgl. vor allem Jürgen Macha: Der konfessionelle Fak-

tor in der deutschen Sprachgeschichte der Frühen Neuzeit. Würzburg 2014.
24 	Ich verkürze die Sachlage. Für eine sachgerechtere Darstellung vgl. Klaus Mattheier: Ge

meines Deutsch – süddeutsche Reichssprache – Jesuitendeutsch. Bemerkungen über die Rol-
le Süddeutschlands in der Geschichte der nhd. Schriftsprache. In: Bayerisch-österreichische 
Dialektforschung. Hg. v. Erwin Koller  u.a. Würzburg 1989, S. 160–166 und Walter Tauber: 
Mundart und Schriftsprache in Bayern (1450–1800). Berlin, New York 1993.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



278 Katholische Verweigerung

musste diese Entwicklung als Provinzialisierung erscheinen, indem diese Regio
nen eben nicht an der Entdialektisierung des Deutschen teilnahmen, sondern ge-
nau im Gegenteil regionalsprachliche Eigenheiten konservierten: 

Mit der Gegenreformation in Bayern und Österreich werden die beiden Leit
varietäten konfessionalisiert, indem das ostmitteldeutsche Meißnisch-Ober-
sächsische zur Schriftsprache des Protestantismus in der Mitte und im Nor-
den und das Bairisch-Oberdeutsche zur Schriftsprache des Katholizismus im 
Süden wird.25

Für den katholischen Süden entwickelt sich damit eine sprachliche Situation, die 
von lateinischer Bildungssprache auf der einen Seite und einer oberdeutschen 
Sprachvariante auf der anderen Seite geprägt wurde. Diese oberdeutsche Vari-
ante wurde von den Protestanten bereits als dialektal gefärbt wahrgenommen. 
Ein schönes Beispiel dafür ist die oben schon zitierte Polemik Caspar Schoppes 
gegen den bairischen Dialekt Melchior Khlesls.26 Im weiteren Verlauf des 17. Jahr
hunderts sind es Kübel voll Hohn und Spott, die die hochdeutschen Protestanten 
über diese oberdeutsche Sprache ausgießen werden. Erst Mitte des 18. Jahrhun-
derts vollzieht sich dann die endgültige Wende. Unter dem Einfluss von Auf
klärung und Rationalismus (maßgeblich Gottscheds) akzeptiert auch der ka
tholische Süden die protestantische Norm des Hochdeutschen, zumindest als 
Schriftsprache. Die Umgangssprache Bayerns und Österreichs bleibt – bis in die 
Gegenwart – der ‚Dialekt‘. 

Schon an der Sprache eines Textes kann man also im 17. Jahrhundert erkennen, 
ob er aus dem protestantischen oder katholischen Raum stammt. Abgesehen von 
sprachlichen Eigenheiten insbesondere in der Lexik, Wortbildung („han“ statt 
„haben“, „Kirchel“ statt „Kirchlein“) und Orthographie ist es dabei vor allem ein 
Merkmal, an dem diese Zuordnung schon auf den ersten Blick deutlich wird, näm
lich die Apokope des tonschwachen e.27 Während die Protestanten dem ostmittel-
deutschen Sprachgebrauch gemäß „Sünde“, „Knabe“, „Seele“ und „Name“ schrei
ben, verwenden die Katholiken „Sünd“, „Knab“, „Seel“ und „Nam“. Wenn Opitz 
in seiner „Poeterey“ also fordert, den Ausfall des e am Ende eines Wortes immer 
mit einem Apostroph zu vermerken, genügte diese eine Forderung, um seine pro-
testantische Herkunft deutlich zu machen. Für die süddeutschen Katholiken dage-
gen war hier nichts zu apokopieren und damit auch nichts zu apostrophieren. Von 
Grimmelshausens „Simplicissimus“-Roman gibt es schon 1669, im Jahr des Erst-

25 	Peter Wiesinger: Die Entwicklung der deutschen Schriftsprache vom 16. bis 18. Jahrhundert 
unter dem Einfluß der Konfessionen. In: Studien des Instituts für die Kultur der deutsch
sprachigen Länder. Tokio 1999, S. 1–15, hier S. 12.

26 	Vgl. oben S. 273. 
27 	Kurze Charakteristik der oberdeutschen Sprache bei Peter Wiesinger: Zur bairisch-oberdeut
schen Schriftsprache des 16. und frühen 17.  Jahrhunderts in Österreich unter dem Einfluß 
von Reformation und Gegenreformation. In: Das Frühneuhochdeutsche als sprachgeschicht
liche Epoche. Hg. v. Walter Hoffmann  u.a. Frankfurt  u.a. 1999, S. 241–273 und in Wiesinger: 
Entwicklung der deutschen Schriftsprache.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



279Die Konfessionalisierung der Sprache

drucks, einen Raubdruck, der den Text konsequent den protestantischen Normen 
anpasst und das heißt vor allem: das tonschwache e wieder einfügt, wo der Katho-
lik Grimmelshausen es ausgelassen hatte.28 Noch im 18. Jahrhundert entflammt ein 
heftig geführter Streit um das „lutherische e“, wie es jetzt genannt wird.29 

In der damit nur grob und verkürzt skizzierten Entwicklung einer protestan-
tischen Hochsprache spielt Opitz eine wichtige Rolle. Klarer und deutlicher als 
irgendein Sprachreformer oder Grammatiker vor ihm formuliert er die Notwen
digkeit eines überdialektalen Bildungsdeutsch, das überhaupt nur zum Medium 
seiner klassizistischen Stilideale werden kann. Es gibt keinen Klassizismus im 
Dialekt. Die Versreform von Opitz ist deshalb auch nicht nur Teil der Bemühun-
gen um einen metrisch geregelten Vers, sondern in einem viel grundlegenderen 
Sinne Teil einer protestantischen Sprachreform, die von Luthers Bibelüberset-
zung zur Grammatik Schottels und dann im 18. Jahrhundert zu Gottsched und 
Adelung führt. 
Hochdeutsch ist 1624 für Opitz schon nicht mehr die Sprache der kursächsi-

schen Kanzleien, sondern eine Standardsprache, die über den Dialekten steht. 
Damit vertritt Opitz bereits die Überzeugung, die die wichtigste Grammatik des 
17. Jahrhunderts, Justus Georg Schottels „Ausführliche Arbeit Von der Teutschen 
HauptSprache“ (1663) als Definition von „Hauptsprache“ übernehmen wird: „Die 
Hochteutsche Sprache aber, davon wir handelen, und worauf dieses Buch zielet, 
ist nicht ein Dialectus eigentlich, sondern Lingua ipsa Germanica, sicut viri docti, 
sapientes et periti eam tandem receperunt et usurpant“ – „die deutsche Sprache 
selbst, wie sie von den gebildeten, sachverständigen und erfahrenen Menschen 
angenommen und gebraucht wird“.30 An derselben Stelle heißt es weiter: 

Aber weil die Hochteutsche Mundart communis Germaniae Mercurius ist/ 
auch nunmehr eine durchgehende Kunstrichtigkeit darin hervor bricht/ und 
im gantzen Teutschem Reiche/ in Cantzeleien/ dem Justitzwesen und anderen 
hohen negotiis publicis [öffentlichen Angelegenheiten] von Jahren zu Jahren 
man zu dieser Mundart/ mit hinterlassung der Landrede/ sich anschikket/ 
und also die rechte Kraft hieselbst verhanden seyn wil/ ja die Teutsche Natur 
jhre lieblichste Vollenkommenheit gleichsam darin ersehen/ richten wir uns 
nunmehr in gantz Teutschland darnach […].31

28 	Werner Besch: Grimmelshausens „Simplizissimus“ – Das zweite Leben eines Klassikers. Pa-
derborn 2012, S. 14–17. Ausführliche Analyse bei Hiroyuki Takada: Grammatik und Sprach
wirklichkeit von 1640–1700. Zur Rolle deutscher Grammatiker im schriftsprachlichen Aus-
gleichsprozeß. Tübingen 1998. S. 264–295.

29 	Mechthild Habermann: Das sogenannte ‚Lutherische e‘. Zum Streit um einen „armen Buch-
staben“. In: Sprachwissenschaft 22 (1997), S. 435–477. Zu den Auseinandersetzungen im 
18. Jahrhundert auch Heribert Raab: „Lutherisch-Deutsch“. Ein Kapitel Sprach- und Kultur-
kampf in den katholischen Territorien des Reiches. In: Zeitschrift für bayerischer Landesge-
schichte 47 (1984), S. 15–42.

30 	Justus Georg Schottel: Ausführliche Arbeit Von der Teutschen HauptSprache. Braunschweig 
1663. Ndr. hg. v. Wolfgang Hecht. Tübingen 1967, S. 174.

31 	Schottel: Ausführliche Arbeit S. 174.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



280 Katholische Verweigerung

Von „gantz Teutschland“ kann zwar keine Rede sein, aber für die protestantischen 
Gebiete trifft diese Behauptung zu. Hochdeutsch ist nicht mehr der ostmittel
deutsche Dialekt, der einfach durch die Bibelübersetzung Luthers Allgemeingül
tigkeit erlangt hätte, sondern Hochdeutsch ist zu einer kunstrichtigen und kunst-
vollen, einer grammatisch geregelten Sprachform geworden, die als solche im 
Gegensatz zu den Dialekten steht. Zwar gilt immer noch, dass der Dialekt, der 
diesem Hochdeutsch am nächsten kommt, der kursächsisch-meißnische ist, aber 
Schottel grenzt diesen scharf von dem „breit und verzogenen“ meißnischen Dia-
lekt ab, wie er „auf dem Lande und unter den Bauern“ gesprochen wird.32 Die 
Hochsprache ist ein Ideal, das die Gelehrten aus dem vorliegenden Sprachmateri-
al rekonstruieren müssen. Als solche steht sie grundsätzlich im Gegensatz zu den 
Dialekten. Diesen spricht Schottel nach wie vor die Grammatikalität ab. Sie gelten 
ihm jetzt als Entartungen des Hochdeutschen, die zu erfassen er für „närrisch“ 
und überflüssig hält. Sie tragen nichts zum Studium der „Hauptsprache“ bei: 

Dieses ist derhalben aus etzlichen Authoribus anhero gesetzt/ damit nur in et-
was die in den Teutschen Dialectis sich befindende mannigfaltigen Enderun-
gen und Ungewisheiten mögen erkentlich/ und also dieses vorstellig worden/ 
wie es unmöglich sey/ diese in den Dialectis sich auf unsägliche Weise an-
findende Ungewisheit und Enderung zu einiger Gewisheit und Regulstande 
zubringen/ man wollte dann mit unnötiger närrischer Arbeit von jedwederem 
Worte/ der viel hundert/ ja tausend seyn/ einen sonderlichen Senf machen/ 
und wie es in den vielen Dialectis geendert/ zerbrauchet/ geradbrochen/ ver-
härtet/ verkürtzet und verschlenkert werde/ weitlich anführen/ welches zu-
wissen/ wie gantz unnötig/ also grosse Mühe zuerlernen/ erfodern wolte: ist 
auch dem studio linguae Germanicae […] damit wenig gedienet […].33

Philipp von Zesen identifiziert im selben Sinne schon 1651 den Dialekt mit der 
Sprache der Bauern und Hochdeutsch mit der Sprache der Höfe und der Gelehrten:

Dan in iedem Lande finden sich zweierlei sprachen/ eine hohe oder zierliche/ 
und eine niedrige oder bäurische. Jene ist bei Hofe/ unter gelehrten/ unter ge
schickten und höflichen menschen/ und sonderlich unter dem Frauenzimmer/ 
üblich: Diese aber gehet unter dem gemeinen manne/ und dem Land-volke im 
schwange.34

Damit ist ein gewisser Endpunkt erreicht, insofern es mit Schottels Grammatik 
tatsächlich eine Norm gibt, an der jeder überprüfen kann, ob sein Sprachge-
brauch ihr entspricht, ob er elegant im Sinne der „zierligkeit“ ist. 
Das fällt dann auch schnell auf Opitz selbst zurück, denn aus der Perspektive 

dieser nun festgeschriebenen Standards wird deutlich, dass es Opitz nicht immer 

32 	Schottel: Ausführliche Arbeit S. 159.
33 	Schottel: Ausführliche Arbeit S. 158.
34 	Philipp von Zesen: Rosen-mand. In ders.: Sämtliche Werke, Bd. 11. Hg. v. Ulrich Maché. Ber-
lin, New York 1974, S. 81–273, hier S. 226.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



281Katholische Reim- und Verstechniken vor und neben Opitz

gelungen ist, sich von seinem schlesischen Dialekt zu befreien. Schon Buchner 
notiert in seiner „Anleitung“ die schlesischen Reime von Opitz, ohne sie ihm al-
lerdings zum Vorwurf zu machen.35 Zesen dagegen verhält sich 1640 schon ambi-
valent, weil der Widerspruch zur Forderung nach einer hochdeutschen Sprache, 
die sich am Meissnischen orientiert, zu deutlich ist:

Hat sich derhalben Herr Opitz nach seiner sprachen Mund-art richten wollen/ 
wie vielmahl in seinen Getichten geschehen; denn wer einen guten Reim wil 
machen/ der muß vor allen dingen die Mundart dessen Landes/ wo er ist/ in 
acht nehmen: Ist er in Meissen/ so braucht er die Meißnische/ ist er in der 
Schlesie[n]/ so braucht er die Schlesische Mundart/ doch geht die Meißnische/ 
welche die rechte Hochdeutsche/ allen andern vor/ und wird in andern Lan-
den ohne bedencken gebraucht/ welchs andere nicht thun.36

Die Kritik an den schlesischen Reimen von Opitz reißt auch in der Folge nicht ab. 
Harsdörffer macht ihm 1647 zum Vorwurf, dass er „Kunst“ auf „sonst“ gereimt 
habe, weil er als Schlesier u und o gleich ausspreche,37 und auch der Opitz-Ver
ehrer Andreas Tscherning zögert nicht, diesem seine dialektalen Ausdrücke an-
zukreiden.38 Doch abgesehen von solchen Kriteleien wird Opitz jetzt – an zweiter 
Stelle, unmittelbar nach Luther – zur normgebenden Instanz einer reinen, hoch-
deutschen Sprache.

3	 Katholische Reim- und Verstechniken vor und neben Opitz
Damit nimmt die Entwicklung im deutschsprachigen Raum des 17. Jahrhunderts 
eine andere Richtung als in Italien oder Frankreich. Denn während sich dort 
eine nationalsprachliche Literatur jenseits konfessioneller Grenzen herausbildet, 
zementieren die protestantischen Vers- und Stilreformen den konfessionellen 
Unterschied auch in der Sprache und Dichtung. Die katholischen Dichter insbe-
sondere bayerischer oder österreichischer Provenienz schließen sich der prote-
stantischen Sprach- und Versreform nicht oder nur partiell an.39 Die katholische 

35 	Buchner: Anleitung S. 157: „in welchen ih[m] aber auch d[er] schlesische Dialectus zu staten 
kömmt. Denn die meiste obangezogene Wörter daselbst fast [= ganz] einerley Ausspruch 
haben.“ Zur dialektalen Gebundenheit der Reime vgl. Friedrich Neumann: Geschichte des 
neuhochdeutschen Reimes von Opitz bis Wieland. Studien zur Lautgeschichte der neuhoch
deutschen Gemeinsprache. Berlin 1920.

36 	Philipp von Zesen: Deutscher Helikon (1641). In ders.: Sämtliche Werke Bd. 9. Hg. v. Ferdin-
and van Ingen. Berlin, New York 1971, S. 45.

37 	Georg Philipp Harsdörffer: Poetischer Trichter. Die Teutsche Dicht- und Reimkunst, ohne 
Behuf der Lateinischen Sprache in VI. Stunden einzugiessen. Nürnberg 1647, S. 116 („An-
hang von der Rechtschreibung“, § 10).

38 	Andreas Tscherning: Unvorgreiffliches Bedencken über etliche mißbräuche in der deut-
schen Schreib- und Sprachkunst. Lübeck 1659, S. 41.

39 	Grundlegend ist nach wie vor Dieter Breuer: Oberdeutsche Literatur 1565–1650. Deutsche 
Literaturgeschichte und Territorialgeschichte in frühabsolutistischer Zeit. München 1979. 
Vgl. darüberhinaus Dieter Breuer: Deutsche Nationalliteratur und katholischer Kulturkreis. 

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



282 Katholische Verweigerung

Dichtung bleibt bei der Sprache und Verstechnik der voropitzschen Zeit. Sie ver-
hält sich – mit einer großen Ausnahme – verstechnisch konservativ und bleibt bei 
Reim und Silbenzahl. Diese eine große Ausnahme ist Friedrich Spee. 
Spees „Trutz-Nachtigall“ erscheint zwar erst 1649 im Druck, ist aber hand

schriftlich schon 1634 abgeschlossen. Einzelne Lieder gehen bis in die zwanziger 
Jahre zurück. Interessant ist die „Trutz-Nachtigall“ vor allem deshalb, weil ihr 
„Ettliche Merckpünctlein für den Leser“ vorangestellt sind, die entweder unab-
hängig von Opitz teilweise analoge Regeln formulieren oder teilweise die Regeln 
von Opitz übernehmen. In jedem Fall sind sie demselben sprachpatriotischen Im-
puls verpflichtet, wenn es im zweiten Punkt heißt:

Dan daß auch in der Teutschen Spraach man gut poëtisch dichten, vnd reden 
könne; vnd es nicht bißhero an der spraach, sondern an poëten, so es einmahl 
auch im Teutschen wagen dörfften, gemanglet habe; wird der Leser gleich auß 
disem Büchlein erfahren.40

„Geistliches Poëtisch Lvst-Wäldlein. Als noch nie zuvor in Teutscher Spraach 
auff recht Poëtisch gesehen ist“ heißt die „Trutz-Nachtigall“ im Untertitel denn 
auch. Die Regeln, die Spee zum Zweck dieses Beweises formuliert, sind erstens 
das Verbot von Fremdwörtern (fünftes „Merckpünctlein“), das allerdings sehr 
lax gehandhabt wird. Verse wie „Schaw da, wie schön muntiret […] jn Lufften er 
brauiret“41 finden sich immer wieder. Zweitens – und das macht die Abhängig-
keit von Opitz wahrscheinlich – fordert Spee die Beschränkung auf Jamben und 
Trochäen, also die strikte Alternation:

Was aber die Art deren ReymVerß betrifft, seind es theils Jambische, theils 
Trochaische Verß, wie es die gelehrten nennen: Dan sonst keine andere art 
sich im Teutschen recht arten, noch klingen wil. Die Quantitet aber, das ist, die 
Länge vnd Kürtze der Syllaben, ist Gemeinlich vom accent genommen, also 
daß dieienige Syllaben auff welche in gemeiner außspraach der accent fellt, 
für Lang gerechnet seind, vnd die andere für Kurtz. Ich sage, Gemeinlich; dan 
ich gut rund bekennen muß, daß ettwan auch darwider gehandlet, vnd es nitt 
allezeit so gar genaw in acht genommen ist: aber doch also; daß es entweder 
der Leser nitt vermercken noch achten, oder auch die ohren nitt verletzen wird. 
Vnd auß disem merckpünctlein, welches wenig bisher gedacht oder verstan-

In: Nation und Literatur im Europa der Frühen Neuzeit. Hg. v. Klaus Garber. Tübingen 1989, 
S. 710–715 und Dieter Breuer: Die protestantische Normierung des deutschen Literaturka-
nons in der Frühen Neuzeit. In: Nation und Religion in der deutschen Geschichte. Hg. v. 
Heinz-Gerhard Haupt u. Dieter Langewiesche. Frankfurt/M, New York 2001, S. 84–104.

40 	Friedrich Spee: Trutz-Nachtigall. Hg. v. Theo G.M. van Oorschot. In ders.: Sämtliche Schriften. 
Bern 1985, Bd. 1, S. 11. In seinem Nachwort S. 546–549 zeigt Oorschot an einigen Überarbeitun
gen, wie sehr sich Spee um die stilistisch-metrische Glättung seiner Verse bemüht hat. Spees 
Fortschritte in der Beachtung des Wortakzents illustrieren auch seine frühen Lieder, vgl. Fried-
rich Spee: Die anonymen geistlichen Lieder vor 1623. Hg. v. Michael Härting. Berlin 1979.

41 	Spee: Trutz-Nachtigall S. 118, Nr. 23, v. 262f.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



283Katholische Reim- und Verstechniken vor und neben Opitz

den, entstehet die Lieblichkeit aller anderen ReymVerß, welche sonsten ohn 
solches gar vngeformt, vnd vngeschliffen lauten, vnd weis mancher nitt wa-
rumb. Aber dises ist die vrsach, weil man auff den accent nicht merket.42

Das ist die vielleicht bezeichnendste Beschreibung für den Eindruck, den der 
Klang der neuen Verse mit ihrer strikten Alternation auf die Ohren der zeitge-
nössischen Leser machte: er hörte sich gut an, auch wenn man die Gesetze seiner 
„Lieblichkeit“ und „Geschliffenheit“ noch nicht kannte. 

Gleichzeitig allerdings – und dies lässt vermuten, dass Spee die Regeln von 
Opitz doch nicht kannte – bemerkt Spee in seinem letzten „Merckpünctlein“, dass 
man deshalb auf jede einzelne Silbe achtgeben müsse, indem unter den Geset-
zen der strengen Alternation schon eine Silbe zuviel oder zuwenig den Vers ver-
derbe. Seine Beispiele veranschaulichen, dass er gleichzeitig – im Gegensatz zu 
Opitz – nicht die Apokopen und Synkopen verbietet. Erst die Kombination beider 
Forderungen macht aber das Dichten wirklich schwierig und bildet den Kern 
der Opitzschen Versreform. Spee jedoch erlaubt beides nicht nur, sondern fordert 
sogar ihre Anwendung zur Herstellung der richtigen Silbenzahl:

Nun soll man aber auch im Lesen acht geben daß man keinen buchstaben 
außlasse oder auch hinzusetze, damitt man nicht zweo syllaben mache wo nur 
eine ist, oder eine wo zwo seind. Vnd derohalben solle man auffmerken ob ex-
empelweis geschrieben seye ‚Drauff‘, oder ‚Darauff‘: ‚Drumb‘ oder ‚Darumb‘. 
‚Lieb‘ oder ‚Liebe‘: ‚Grab‘ oder ‚Grabe‘. ‚Stehn‘ oder ‚stehen‘ vnd dergleichen, 
dan sonsten die poëtische zahl der syllaben nicht bestehen wurde.

Mit dieser Lizenz zur Silbenverstümmelung könnte man alternierende Verse wie 
bei Rebhun erwarten. Entgegen dieser Erwartung bedient sich Spee selbst der 
Apokopen und Synkopen aber äußerst zurückhaltend. Die ersten Verse der „Trutz-
Nachtigal“:

Wan Morgenröt sich zieret 
Mitt zartem Rosenglantz, 
Vnd gar sich dan verlieret 
Der Nächtlich Sternentantz: 
Gleich lüstet mich spatziren 
Jn grünen LorberWald, 
Aldà dan Musiciren 
Die pfeifflein mannigfalt.43

Der Akzent auf dem „Aldà“ ist ein graphischer Hinweis auf die richtige Beto-
nung, den Spee offensichtlich hier und an anderen Stellen für nötig gehalten hat. 
Abgesehen von der nicht durch Hiatvermeidung legitimierten Apokope des e in 

42 	Spee: Trutz-Nachtigall S. 11f.
43 	Spee: Trutz-Nachtigall S. 17. 

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



284 Katholische Verweigerung

„Morgenröt“ und „Nächtlich“ gibt es hier aus der Perspektive von Opitz nichts 
auszusetzen. Dieser Befund gilt für die gesamte „Trutz-Nachtigal“. Schwere Sil-
benverstümmelungen sind kaum zu finden, allenfalls ein „beyn“ statt „bey den“ 
wie in Vers 69 des ersten Liedes (S. 19), ganz selten ein „nunder“, bei dem Spee 
dann schon selbst am Rand „hinunder“ vermerkt (S. 22, S. 134), oder die Ergän-
zung einer Silbe, wie in „vollenführen“ (S. 105). Auch den Hiat vermeidet Spee re-
lativ konsequent. Die Nachstellung des Adjektivs, die Opitz verbietet, praktiziert 
Spee allerdings ziemlich freizügig.
Anders sieht es aus mit der Reinheit der Reime. Gegen Opitz unterscheidet 

Spee nicht grundsätzlich zwischen d und t und reimt also etwa „Held“ auf „stellt“ 
(S. 21), ebenso wie er nicht zwischen ä und e unterscheidet: „Zähren“ wird auf „be-
gehren“ gereimt (S. 108). Das Problem scheint ihm bewusst, denn später schreibt 
er dann „Helt“, um auf „Zelt“ zu reimen (S. 46). Schlimmere Reime finden sich, 
wenn er „strolen“ statt „Strahlen“ schreibt, um auf „kohlen“ zu reimen (S. 21), „sin-
glet“ (statt singet), um auf „vmbzinglet“ (S. 19) oder „Berch“ (statt „Berg“), um auf 
„Pferch“ (S. 160) zu reimen. Ohne ‚Umschrift‘, aber als Reime nicht besser, ist es, 
wenn „Zweig“ auf „Streich“ (S. 18), „Mon“ auf „gan“ (statt „gehen“, S. 81) und „Ach“ 
auf „Schlag“ (S. 27) gereimt wird. 
Dennoch gelingen Spee äußert geschliffene und glatte Verse, auch mit dem 

schwierigsten Wortmaterial. Eine Strophe aus der zu Recht berühmten „Poeti-
schen beschreibung der frölichen SommerZeit“:

Die Blümlein schaw wie trettens an, 
	 Vnd wunder schön sich arten! 
Violen, Rosen, Tulipan, 
	 Die kleinod stoltz in garten! 
Jacynthen, vnd Gamanderlein, 
	 Dan Saffran, vnd Lauendel. 
Auch Swerttlein, Lilgen, Nägelein, 
	 Narciß, vnd SonnenWendel. 
	 O Gott ich sing von hertzen mein, 
	 Gelobet muß der Schöpffer sein.44

Dialektale Formen wie „nit“ statt „nicht“ oder das Fehlen des Apostrophs bei 
Ausfall des tonschwachen e kann man Spee nicht zum Vorwurf machen, denn 
anders als die Protestanten ist die Normierung der Sprache im Sinne eines 
„Hochteutsch“ nicht sein Stilideal. Im Gegensatz zu Opitz beruft sich Spee in 
der Vorrede zur „Trutz-Nachtigall“ sogar ausdrücklich auf „das Privilegium oder 
Vollmacht, Dialecten zu gebrauchen“: 

Vnd zwar die Teutsche wörter betreffend/ solle sich der leser sicher drauff ver-
lassen/ daß keines passirt worden/ so sich nicht bey guten Authoren finden 
lasse/ oder bey guten Teutschen bräuchlich seye/ ob schon alle vnd jede wörter 

44 	Spee: Trutz-Nachtigall S. 106.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



285Katholische Reim- und Verstechniken vor und neben Opitz

nit bey einer Statt oder Landt zu finden seyn; sonder ist das Privilegium oder 
Volmacht Dialecten zu gebrauchen in acht genommen.45

Spee wäre mit dieser Versreform, die sich an den Dialekten orientiert, eine Alter-
native gewesen, ein katholischer Gegenentwurf zu Opitz – wenn er denn rezipiert 
worden wäre. Spee hat zwar einzelne Nachfolger gefunden, wie Johann Martin 
(Laurentius von Schnüffis), Wilhelm Nakatenus und Dominikus Nugent.46 Aber 
er hat nicht annähernd die Wirkung entfaltet wie Opitz auf protestantischer Seite.

Vor allem im katholischen Süden des Reichs bleibt man verstechnisch bei 
Reim und Silbenzahl. Es hat dabei nicht an literaturhistorischen Versuchen einer 
missverstandenen Ehrenrettung der süddeutschen Dichtung gefehlt, die auch 
bei dieser ein Bewusstsein für metrische Formen finden wollte.47 Aus dem Jahr 
1613 stammt Conrad Vetters „Paradeißvogel“, über den man in einer Literaturge
schichte lesen kann, in ihm finde sich eine „unangestrengte Verwirklichung der 
Alternation, der regelmäßigen Abwechslung von betonten und unbetonten Sil-
ben, lange bevor sie Opitz zur Grundlage seiner metrischen Reform machte“.48 
Die ersten Verse dort lauten:

Zum Brunnen deß ewigen Lebns/ 
	 Da strebt die durstig Seel eins strebns/ 
Ach das sich der gantz Leib zerriß/ 
	 Die gfangne Seel herausser liß, 
Wie windt/ wie wendt/ wie würgt sie sich/ 
	 O Vatterlandt wann sich ich dich? 
Weil jhr die Preß ligt auff dem Hals/ 
	 Vnd muß entgelten Adams Falls/ 
So seuffts sie stets vnd Contempliert/ 
	 Wie groß vnd schwer sie hab geirt/ 
Daß sie durch jhre Sünd vnd Schuld/ 
	 Verloren Gottes Reich vnd Huld.49

45 	Die Stelle findet sich nur im Erstdruck, nicht in der Handschrift der Vorrede, vgl. Spee: Trutz 
Nachtigall S. 333.

46 	Zu Wilhelm Nakatenus und Dominikus Nugent vgl. Emmy Rosenfeld: Friedrich Spee von 
Langenfeld. Eine Stimme in der Wüste. Berlin 1958, S. 205–212 und S. 220, außerdem Emmy 
Rosenfeld: Neue Studien zur Lyrik von Friedrich von Spee. Mailand  u.a. 1963, S. 95–100. 

47 	Zur bayerischen Dichtung des 17.  Jahrhunderts vgl. die Anthologie: Die Literatur des Ba-
rock. Hg. von Hans Pörnbacher. München 1986.

48 	Volker Meid: Die deutsche Literatur im Zeitalter des Barock. Vom Späthumanismus zur 
Frühaufklärung 1570–1740. München 2009, S. 248. Das Urteil stammt von Gerhard Dünn-
haupt in seiner Einleitung zu Vetter „Paradeißvogel“, S. VIII (vgl. nächste Anmerkung), der 
es seinerseits von C. von Faber du Faur: German Baroque Literature. New Haven 1958, Bd. 1, 
S. 244–245 übernommen hat. Zu Vetter als möglicher Quelle von Spee vgl. Emmy Rosenfeld: 
Neue Studien zur Lyrik von Friedrich von Spee. Mailand  u.a. 1963, S. 77–90.

49 	Conrad Vetter: Paradeißvogel. Ingoldstadt 1613. Ndr. hg. v. Gerhard Dünnhaupt, Stuttgart 
1999, S. 1f.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



286 Katholische Verweigerung

Was in diesen Versen der metrischen Reform von Opitz vorweggenommen 
sein soll, ist schwer nachzuvollziehen. Das sind silbenzählende Knittel, die zwar 
regelmäßig alternieren, aber um den Preis von Silbenverstümmelungen größeren 
Ausmaßes (Formen wie „Lebns“, „strebns“ und „gfangne“, begegnen ununter-
brochen, dazu kommen später Synkopen wie „g’acht“ [statt geachtet] S. 86, oder 
„Wann d Vhr“ S. 226). Verse wie „Was wider die Zehen Gebott“ und „Nimmer-
mehr in der Lieb erkalt“ stehen S. 229 in einer Reihe von bis dahin regelmäßig 
alternierenden, jambischen Vierhebern. Das ähnelt stilistisch und metrisch den 
Versen von Rebhun, aber nicht denen von Opitz. 
Vetter schreibt „Doren“ statt „Dornen“ (S. 90), um auf „geboren“ zu reimen 

und „Nestn“ und „bestn“ (S. 82), um einen stumpfen Reim zu bekommen. Von ei-
ner Vermeidung des Hiats kann keine Rede sein, genauso wenig wie von Reinheit 
der Reime („zerriß“ auf „liß“, „contempliert“ auf „geirt“ [für „geirrt“], in den zi-
tierten Versen „Gold“ auf „abgerold“ S. 2, „wol“ auf „vol“ S. 3, „Lamm“ auf „Nam“ 
S. 3). Die bairischen Varianten, die auch für einige dieser Reime verantwortlich 
sind, sind kein Fehler, sondern Ausdruck der Tatsache, dass Vetter sich nicht an 
den protestantischen Normen des Hochdeutschen orientiert. Hat man kein klas
sizistisches Ideal, spricht deshalb auch nichts gegen die Verwendung von Fremd-
wörtern: „Jn süsser Contemplation/ | Stehn sie vorm Vatter vnd dem Sohn/“ – 
„Vnsterbligkeit die Triumphiert/ | Der Todt ist aller Macht Priuiert“ (beides S. 5). 
Wer das nicht mehr schön findet, steht schon auf dem Boden von Opitz.

4 	 Geistliche Dichtung katholischer Konfession
Ein weiteres Beispiel für deutsche Verse aus dem bairischen Sprachraum findet 
sich in Joachim Meichels Übersetzung von Jeremias Drexels Ars-moriendi-Trak-
tat „Der Ewigkeit Vorlauffer Oder des Tods Vorbott“ (1630). In dem Prosatraktat 
sind bisweilen Verse eingestreut, etwa im ersten Kapitel unter dem Titel „Ein 
jeder Mensch trägt den Todt im Busen.“ Sie sind weit entfernt von der Glätte und 
Geschliffenheit der Verse Spees:

Wir däntlen vmb/ jetzt hin/ jetzt her/ 
	 Vnd mainen der Todt sey noch ferr: 
Den doch verborgen hin vnd wider 
	 Jn sich haben deß Menschen Glider. 
Dann von der stund an da wir werden 
	 Geboren/ hie auff dieser Erden/ 
Thun zugleich der Todt vnd das Leben/ 
	 Ein ander gute Gfehrten geben. 

50 	Zit. nach der Ausgabe 1636, vgl. Jeremias Drexel: Der Ewigkeit Vorlauffer Oder des Tods 
Vorbott. Auß Latein verteutscht durch Mag. Joachim Meichel. München 1636, § 17, S. 45.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



287Geistliche Dichtung katholischer Konfession

Ein jede stund nimbt hin jhr stückel 
	 Von Lebens faden ein partickel/ 
Vnd weil ich stirb allgmach dahin/ 
	 Jm Augenblick ich nichts mehr bin.50

Ein großer Teil der Verse alterniert jambisch, der Rest widersetzt sich ohne er
kennbare Gründe einer alternierenden Interpretation. Obwohl der zweite und 
vierte Vers etwa sehr leicht in ein alternierendes Maß hätten gebracht werden 
können, tut Meichel dies nicht. Einige Jahre später dagegen, 1635, scheinen die 
Verse in Meichels Übersetzung von Jakob Bidermanns „Cenodoxus“ bewusst al
ternierend gebaut zu sein (wenn auch teilweise, wie in Vers fünf, mehr schlecht 
als recht). Die ersten Verse lauten:

Ey das all Teufel in der Höllen 
Nit hinführn disen letzen Gsellen/ 
Der meinen Herrn so sehr betreugt/ 
Jhm schmaichlet/ vorschwetzt/ vnd vorleugt: 
Sagt jhm vor/ wie durch alle Land 
Sein grosser Namen sey bekannt/ 
Wie jhm all Glehrte müssen weichen/ 
Wie man find nirgends seines gleichen; 
Erhebt jhn in den Himmel hoch/ 
Ja höher vbern Himmel noch. 
Ey pfui deß schwetzens/ pfui der schandt/ 
Mit solichem Schmarotzertandt! 
Mich selbst verdriest darbey zustan/ 
Daß ichs so offt mueß hören an.51

Silbenverkürzungen sind offensichtlich nicht verboten („hinführn“, „Gsellen“, 
„Land“, „Glehrte“, „find“, „zustan“; in der Folge auch Synäresen wie „d’Höll“ statt 
„die Hölle“) und sogar Verlängerungen sind erlaubt („solichem“). Der Hiat wird 
nicht vermieden, Fremdwörter, dialektale Sprachformen genauso wie unhöfliche 
Ausdrücke werden gebraucht. Reinheit der Reime ist nicht gefordert („Land“ auf 
„bekannt“, „hoch“ auf „noch“, „zustan“ auf „an“).

Dieselben Regeln gelten wohl auch für den Jesuiten Johannes Khuen, der sich 
in den Liedern seines „Convivium Marianum. Freudenfest des himmlischen Fra-
wenzimmers“ (1637) mit der komplizierten Reimordnung und genau festgelegten 
Silbenzahl der einzelnen Verse an den alten deutschen Traditionen orientiert:

51 	Jakob Bidermann: Cenodoxus. Deutsche Übersetzung von Joachim Meichel. Hg. v. Rolf Ta-
rot. Stuttgart 1965, S. 9.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



288 Katholische Verweigerung

1. Jhr Himmel/ Erden/ stimmet an/ 
	 Vnd macht ein news Gesang/ 
Helfft/ was die Stimm regieren kan/ 
	 Mit Mund vnd Saitenklang: 
Komm Engelischer Chor: 
	 Den Text vns lege vor/ 
Kunstreiche Musicanten/ 
	 Was dort vnd hie verhanden/ 
Kombt her fürs Himmels Thor.

2. Ein Frewdenfest ist angedingt/ 
	 Jm himmlischen Pallast/ 
Jhr Engel jubilieret; singt/ 
	 Ewr Stimm erschallen last. 
Ach Menschen Hertz erbrinn/ 
	 Erheb dein Gmüt vnd Sinn/ 
Last vns im Geist erwachen/ 
	 Last vns ein Hofrecht machen/ 
Der Himmel Königin.52

Zu den berühmtesten Dichtern auf katholischer Seite gehört Prokop von Templin, 
der 1625 konvertierte und 1627 in den Kapuzinerorden eintrat. In seiner Lieder-
sammlung „Maria Hülff Ehren Kräntzel“, 1642 in Passau erschienen, lauten die 
ersten Strophen des ersten Liedes:

1. Es wohnt ein schönes Junckfräwlein/ 
	 Bekleydt mit Sammt vnd Seyden/ 
Ob Passaw in eim Kirchel klein/ 
	 Auff einer grünen Heyden/ 
Dort auff dem Capucciner Berg/ 
	 Jn Gnaden sie verbleibet/ 
Mit Zeichen vnd mit Wunderwerck 
	 Jhr maiste Zeit vertreibet.

2. Auß frembden Landen führt sie her/ 
	 Ertz Hertzog Leopoldus/ 
Jhr zu erzeigen alle Ehr/ 
	 Das war sein gröster Wollust. 

52 	Johannes Khuen: Convivium Marianum. Freudenfest des himmlischen Frawenzimmers. 
München 1637, f. A4v. Vgl. Bernhard Genz: Johannes Kuen. Eine Untersuchung zur süddeut
schen geistlichen Lieddichtung im 17.  Jahrhundert. Diss. Köln 1958, dort S. 145–188 zur 
„dichterischen Form“ Khuens.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



289Geistliche Dichtung katholischer Konfession

Den schönen Sitz hat jhr bereit/ 
	 Ein Edler Herr von Schwendt/ 
Jetzt gniest er in der Seeligkeit/ 
	 Jhr Mütterliche Händt.

3. Auff jhrem Haupt trägt sie ein Cron/ 
	 Von Gold vnd Edelgstainen/ 
Von Silber ist gemacht jhr Thron/ 
	 Auff dem thut sie erscheinen. 
Jesus der wahre Gottes Sohn/ 
	 Jn jhren Armen wohnet/ 
Die Seel/ die jhm vnd jhr thut schon 
	 Bleibt wol nicht vnbelohnet.53

Das sind jambisch alternierende Verse, sieht man einmal vom fünften Vers der 
dritten Strophe ab, in dem wahrscheinlich bewusst ausgerechnet der Name „Je-
sus“ gegen das jambische Metrum gesetzt ist. Auffällig sind außerdem – neben 
den Apokopen und Synkopen – die Reime („Leopoldus“ auf „Wollust“, „Sohn“ 
auf „schon“ [statt „schön“]) und die zweimalige Hilfskonstruktion mit „tut“. An 
diesen Versprinzipien hat Prokop auch in seiner Sammlung „Hertzens-Frewd 
vnd Seelen-Trost“ (Passau 1660) nichts geändert. 
Indem Prokop schon 1625 im Alter von sechzehn Jahren konvertierte, dürfte 

er von den protestantischen Versreformen noch nichts mitbekommen haben und 
also auch nicht vor der Frage gestanden haben, welche Sprache und Versform er 
verwenden sollte. Der berühmteste Konvertit des 17. Jahrhunderts dagegen, Jo
hannes Scheffler, der sich nach seiner Konversion Angelus Silesius nannte, war 
zwar konfessionell zum Katholiken geworden, aber nicht sprachlich, metrisch 
und stilistisch. Den Glauben konnte man wechseln, die Sprache nicht. Schefflers 
Alexandriner sind auch nach seiner Konversion äußerst geschliffene Verse:

Jch bin so groß als Gott: er ist als ich so klein: 
Er kann nicht über mich/ Jch unter ihm nicht sein.54

Wo Scheffler (ein Schüler des Opitzianers Christoph Coler und wie Opitz selbst aus 
Schlesien gebürtig) sich in den Versen des „Cherubinischen Wandersmanns“ und 
der „Heiligen Seelenlust“ (beide 1657) nicht an die Regeln von Opitz hält, geschieht 
dies nicht aus Ablehnung oder Unfähigkeit, sondern – wie bei anderen Protestanten 
zu diesem Zeitpunkt – in einer bewussten Weiterentwicklung der Verstechnik. 
Zur genuin katholischen Tradition gehört dagegen wieder David Gregor Cor-

ner, Abt des Benediktinerstifts Göttweig, mit seinem Gesangbuch aus dem Jahr 

53 	Prokop von Templin: Mariae Hülff Ehren Kräntzel. Passau 1642, S. 2f.
54 	Johannes Scheffler: Geistreiche Sinn- und Schlußreime. Wien 1657, S. 22 (I.10).

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



290 Katholische Verweigerung

1648, der „Geistlichen Nachtigal“. Das Lied „Auff des Herrn Angst auf dem Oel-
berg“ beginnt:

Der Herr redt seine Jünger an/ 
	 Jetzt wollen wir auff den Oelberg gahn: 
Daselbst werd gefangen Jch/ 
	 Vnd jhr werdt all verlassen mich. 
Sanct Peter sprach/ da bhütt mich Gott/ 
	 Jch gehe mit dir in den Todt; 
Mein Leben will ich bey dir lahn; 
	 Petrus der fieng zu schwören an. 
Peter schweig stille deiner Redt/ 
	 Ehe dann der Han heut zweymahl kräht/ 
Wirst du mich dreymahl thun verschwören; 
	 Erst thet sich Petri trawren mehren.55 

Der Österreichische Jurist Matthias Abele fügt in seine populären Erzählsamm
lungen gelegentlich auch silbenzählend gebaute Verse ein, hier ein Beispiel aus 
„Vivat Unordnung!“ aus dem Jahr 1669:

Dein Hoffnung seye Gott/ 
	 Jn der Noth/ 
Der wird dir helffen von dem Todt/ 
	 Er wird auch dein sterblichs Leben/ 
Von den groben Sünden-Koth/ 
	 Zur Seeligkeit erheben.

Ach Barmhertzigkeit! 
	 Nur kein Leid! 
Mir bleibt vielmehr die Seeligkeit/ 
	 Dein bitters Leyd’n und Sterben/ 
Kan in dieser Eitelkeit/ 
	 Die ewig Cron mir werben.56

Scheinbar gibt es schon verhältnismäßig früh auf katholischer Seite ein Bewusst-
sein für die Unterlegenheit dieser Verstechnik. Hans Jacob Schülpl gesteht 1649 
in seiner „EntschuldigungsVorred an den Leser“ offen ein, dass es ihm an der 
„Kunst“ fehle, wenn er nicht so „dichten vnd lieblich singen“ könne wie Opitz: 

55 	David Gregor Corner: Geistliche Nachtigal der Catholischen Teutschen das ist Ausserlesene 
Catholische Gesänge, auss gar vielen Mund Neuen Catholisch Gesangbüchern in ein gute 
und richtige Ordnung zusammen getragen. Wien 1648, S. 124.

56 	Matthias Abele: Vivat Unordnung! Das ist: Wunder-Seltzame, niemals in offentlichen Druck 
gekommene Gerichts: und ausser Gerichts: doch warhaffte Begebenheiten. Nürnberg 1669, 
S. 274.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



291Geistliche Dichtung katholischer Konfession

Also wolt ich gern kehren vmb wie ein guter Fuhrmann/ 
Vom bösen zu dem guten Weg/ sich wider wenden kan/ 
Nur fehlt mir die Geschickligkeit/ eben in diesen Dingen/ 
Daß ich diß nicht Poetisch kan/ auffs Papyr zierlich bringen/ 
Jch machs fein schlecht/ alt Schweitzerisch so gut ichs gelernet han/ 
Wo nicht ist die Erfahrenheit/ läst sich die Sach nicht zwingen.

Jch het wol etwas von Natur mir aber fehlt die Kunst/ 
Jch kan kein Sprach/ hab nicht studiert/ so ist auch schon vmbsonst/ 
Daß ich solt auff ein hohe Schul/ ich kan nicht hoch mehr springen 
Oder mit dem Opicio, dichten vnd lieblich singen/ 
Vnd deren noch Poeten viel/ die groß Lob/ Ehr vnd Gunst 
Deren Gesang vnd Carmina in Ohren besser klingen.57

Das sind Reime im Sinne des 16.  Jahrhunderts, nur durch den Reim und die 
Silbenzahl zusammengehalten, keine metrisch gebundenen Verse. Das ist si-
cherlich ein extremes Beispiel, zeigt aber, dass man auch als ungelehrter Dichter 
1649 im katholischen Wien von Opitz gehört hatte und dessen Überlegenheit 
anerkannte. 

Angesichts der desolaten Forschungslage ist es schwer zu sagen, ob Schülpl 
ein repräsentatives Beispiel ist. Viel zitiert ist die Vorrede von Albert Curtz zu 
seiner Übersetzung der Psalmen („Harpffen Davids“) aus dem Jahr 1659, in der 
dieser den Gebrauch der oberdeutschen Sprache rechtfertigt. Weil seine Über-
setzung „zu Geistlichem Nutz/ vnd Trost deß Oesterreichischen Bayrisch vnd 
Schwäbischen Frawenzimmers“ verfasst sei, habe er sich auch „der in disen Lan-
den vblichen Sprach maistens gebrauchen müssen“, denn die meisten Frauen ver-
standen eben kein Latein und waren mit dem jeweiligen Deutsch ihrer Region 
aufgewachsen. Es heißt weiter:

Waiß wol daß einem gelehrten Meißner/ oder beredten Maintzer schwer/ vnd 
vbelständig fallen solle/ die Wort wie sie in disen Reim=zeilen begriffen seynd/ 
zuvertrucken. Es hat aber bey vorgemelten Orthen dise Art zureden/ so weit 
vber hand genommen/ daß deroselbigen zu widergehen eben so beschwer: 
vnd vngewohnlich fallen solle/ als vnformlich dise weiß in Meissen oder an 
dem obern Rhein lauten mag.

Ausdrücklich folgt die Abgrenzung gegenüber den „Bemühungen etlicher sinn-
reichen Geister“, von denen man noch nicht wisse, „ob diser newe fruchtbringen-
de Baum/ in dem richtig teutschen Garten geduldet werden wolle.“58 Das richtet 
sich gegen die Fruchtbringende Gesellschaft und deren Anstrengungen, eine 

57 	Jeremias Drexel: Der Ewigkheit Vorbott, des Todß Heroldt […] in dise teütsche Carmina 
durch Johan Jacob Schülpl vbersetztet worden. Wien 1649, unpag. Vorrede.

58 	Albert Curtz: Harpffen Dauids. Augsburg 1659, unpag. Vorrede § 8.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



292 Katholische Verweigerung

hochdeutsche Sprachnorm durchzusetzen. Die „Reimzeilen“ von Curtz machen 
den Eindruck, als wären sie weder im Sinne von Spee noch im Sinne von Opitz an 
einer regelmäßigen Verteilung der Betonungen interessiert, sondern allein an der 
Silbenzahl, so dass Curtz vielleicht absichtlich auch von „Reimzeilen“ und nicht 
von „Versen“ spricht. Der Anfang des ersten Psalms:

Selig der in dem Sunder Rhat/ 
	 Sein Lebtag nie kein Fuß gsetzt hat/ 
Noch in dem braiten Weeg will stehn 
	 Den gwissenlose Menschen gehn. 
Noch in der falschen Spötter Schul/ 
	 Sich setzt auff den vergifften Stul/ 
Sonder mit fleiß so Tag/ so Nacht/ 
	 Das Göttlich Gsatz vnd Wort betracht. 
Jst wie ein Baum am Wassergstatt/ 
	 Den man erst frisch gebeltzet hat. 
Er schiebt/ er treibt zu seiner Zeit/ 
	 Hat jmmer sein griens Sommerkleyd.59

Während die dritte bis sechste und die achte bis elfte Zeile sich jambisch lesen 
lassen, widerstreben insbesondere die erste und siebte einer solchen Lesung oh
ne ersichtlichen Grund. Sollte Curtz die Versreform bewusst ablehnen, würde er 
dieselbe Haltung vertreten, wie sie ein Wiener Gesangbuch aus demselben Jahr 
1659 vertritt. Der „Davidischen Harmonia“ sind folgende, „An den Klügling“ ge
richtete Verse vorangestellt:

Hier ist nicht Opitz Kunst: 
Nicht Orpheus süsse Leyer; 
Der Alten Andacht ists/ vnd jhres Eyfers Frucht. 
Drumb Klügling mach jetzt Platz; 
Herzu/ wer ernstlich sucht 
Was himlisch ist/ vnd mehrt der rechten Andacht Fewer.60

Die Opitzsche Versreform mit ihrem antik-heidnisch legitimierten Kunstan-
spruch („Orpheus süsse Leyer“) wird in einen Gegensatz zur ‚Einfalt‘ der wah-
ren „Andacht“ gebracht. Im Hintergrund steht die Annahme, dass „ernstliche“ 
Andacht sich nicht mit verstechnischen Kunststückchen verträgt. Eine ähnliche 
Annahme hatte 1619 schon Johann Valentin Andreae formuliert und sie mag 
auch dem Einspruch Johann Balthasar Schupps zugrundeliegen.61 Grundsätzlich 
aber war es auf protestantischer Seite vor allem und an erster Stelle die geistliche 

59 	Curtz: Harpffen Dauids S. 3.
60 	Zit. nach Benno Wintersteller: Simon Rettenpacher und die deutsche Lyrik des 17. Jahrhun-
derts. In: Studien und Mitteilungen des Benediktinerordens und seiner Zweige 88 (1977), 
S. 146–187, hier S. 151.

61 	Zu Andreae vgl. oben S. 154f., zu Schupp S. 224.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



293Jacob Balde und Abraham a S. Clara

Dichtung gewesen, die die neue Verstechnik zu ihren Höhepunkten bei Joachim 
Heermann, Andreas Gryphius, Siegmund von Birken oder Catharina Regina von 
Greiffenberg geführt hatte.

5 	 Jacob Balde und Abraham a S. Clara
Während es auf protestantischer Seite neben der geistlichen auch eine breite Tra-
dition weltlicher Dichtung in deutscher Sprache gibt, ist die katholisch-deutsch-
sprachige Dichtung fast ausschließlich geistliche Dichtung. Man bedient sich nur 
dort der deutschen Sprache, wo man sich an diejenigen wendet, die des Lateini-
schen nicht mächtig sind: das einfache Kirchenvolk. Die weltliche Dichtung auf 
katholischer Seite, wo es sie denn gibt, bleibt dagegen weiterhin auf die lateini-
sche Sprache beschränkt. 

Die wenigen Ausnahmen bestätigen die Regel. Der Jesuit Jacob Balde, nach 
weitverbreitetem Urteil der bedeutendste neulateinische Dichter des 17. Jahrhun-
derts, hat auch ein paar Verse in deutscher Sprache geschrieben. Seinen „Agathyr
sus“ aus dem Jahr 1638 (ein satirisches Lob der Magerkeit) übersetzt Balde selbst 
1647 in jeweils vier deutsche „Paraphrasen“, die im Anschluss an die lateinische 
Strophe gedruckt werden. Die Paraphrasen der ersten Strophe lauten: 

1. Helfft singen ihr verbeinte Leut/ 
	 All die zum Dürren Orden 
Geschworen/ in der Fastenzeit/ 
	 Da ihr auffgnommen worden. 
Halt an der stell. O wehe der Seel/ 
	 Die in dem Fleisch vergraben! 
Viel hundertmal/ viel tausentmal 
	 Wir dises besser haben.

2. Laß dich hören Seitenspil. 
	 Von den Faisten schweige still: 
	 Lob/ was Dürr. 
Vnd du gfangne Seel im Leib/ 
Dancke Gott. beym Haffner bleib 
	 Liebes Gschirr.

3. Mit Schweglen vnd Schalmeyen 
	 Hebt an der Todtentantz. 
Was Dürr/ ghört alls zum Rheyen. 
	 Herzu: Das Lied ist gantz. 
Von Beiner will ich singen 
	 Ein nagelnewes Lied: 
Die werden wacker springen. 
Was faist/ muß vber Klingen. 
	 Die Dürren Gott behüt.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



294 Katholische Verweigerung

4. Wolan/ so will ich dann/ 
	 Lincks/ Rechts/ Latein vnd Teutsch zugleich 
Eins singen wie ichs kann. 
	 Exsulta felix Macies; 
	 Laetare torua Facies: 
Du sihest wol an eim Mann.62

Das sind zweifellos höchst kunstvolle, nämlich bewusst gestaltete Verse. Aber sie 
sind es nicht nach den Regeln von Opitz, die sie – provokativ und offensiv – kon
terkarieren. Obwohl sie auf den Prinzipien der Silbenzählung beruhen, haben 
sie mit den Reimen der Meistersinger nichts zu schaffen.63 Sie setzen mit ihrem 
Inhalt den neulateinischen Bildungshorizont voraus, übertragen ihn aber auf das 
niedrige Stilniveau der deutschsprachigen Dichtung. Dazu gehört die Verwen-
dung dialektaler Sprachformen genauso wie die Binnenreime im fünften und 
siebten Vers der ersten Paraphrase oder die kunstvolle Verbindung von deut-
schen und – gereimten! – lateinischen Versen in der vierten Paraphrase. Dieter 
Breuer hat gezeigt, dass für die deutschen Verse Baldes dasselbe gilt wie für sei-
ne lateinischen: im Wettstreit von imitatio und novitas, von Nachahmung und 
Neuheit, evozieren sie das Alte, um die Neuheit des Neuen sichtbar werden zu 
lassen.64 Einen „Manierismus des Niedrigen“ hat Jörg Robert dieses Phänomen 
bei Paul Schede Melissus genannt.65 Der Begriff lässt sich – gerade wegen seiner 
stilgeschichtlichen Dimension, dem Gegensatz zum Opitzschen Klassizismus – 
gut auf die deutschsprachige Dichtung eines Balde übertragen.

Bei Balde nämlich bleibt der Unterschied zwischen lateinischer, metrisch ge
regelter Dichtung und deutschsprachiger Reimkunst immer gewahrt. Anders als 
Opitz und die antikisierende Tradition verwahrt sich Balde gegen eine Übertra
gung der antiken Versprinzipien auf die modernen Sprachen im Sinne eines wie 
auch immer gearteten Klassizismus. Für Balde kann die deutschsprachige Dich-
tung wegen ihres „gleichsam zu Fuß gehenden Rhythmus“ („rhythmus quasi pe-
destrus“) niemals die Würde der lateinischen erreichen. Wohl aber kann man in 
ihr dichten und Balde ist weit davon entfernt, seine deutschsprachigen Dichtun-
gen geringzuschätzen. Für seinen „Agathyrsus teutsch“ nimmt er in Anspruch, 
„in einem Sujet und in einer Dichtungsart, die bis dahin unerprobt waren, einen 
weiteren Gegenstand mit recht glücklichem Erfolg behandelt“ zu haben.66

62 	Jacob Balde: Agathyrsus Teutsch. München 1647, S. 11.
63 	Von jambischen und trochäischen Formen, wie Rudolf Berger: Jacob Balde. Die deutschen 
Dichtungen. Bonn 1972, S. 31 meint, kann keine Rede sein.

64 	Dieter Breuer: Oberdeutsche Literatur 1565–1650. Deutsche Literaturgeschichte und Territo-
rialgeschichte in frühabsolutistischer Zeit. München 1979, S. 253. Zu Baldes deutschsprachi-
ger Dichtung dort S. 263–273.

65 	Jörg Robert: Manierismus des Niedrigen. Paul Schede Melissus und die deutsche Lyrik um 
1600. In: Daphnis 39 (2010), S. 577–610.

66 	Breuer: Oberdeutsche Literatur S. 266f., der hier Baldes „Interpretatio Somnii de cursu Hi-
storiae Bavaricae“ (1649) zitiert.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



295Jacob Balde und Abraham a S. Clara

Die volkssprachliche Dichtung muss sich für Balde dazu bekennen, die Spra-
che des Volkes zu sein. Als solche benutzt er sie auch selbst. Die Zensoren, die 
1654 den Druck von Baldes „Crisis Poeseos Germanicae“ verhinderten (sie ist 
seitdem verschollen), kritisierten ausdrücklich seine Verwendung ordinärer und 
vulgärer Wörter („voces viles, plebeiae, triviales“), sowie die „harte Wortfügung“ 
(„phrasis dura“). Man wirft Balde sogar vor, die deutsche Sprache nicht zu be
herrschen, wie jedem Leser ins Auge steche. („Vult docere linguam Germanicam, 
quam ipse nescit, ut passim in oculos lectoris incurrit.“) Den Opitz zerpflücke er, 
obwohl er ihm nicht das Wasser reichen könne. („Carpit Opitium et alios poetas 
Germanicos, quibus ipse non herbam porrigit.“)67

Damit hätten dann schon diese Zensoren (ganz wie später Morhof, Leibniz 
und Herder) den Impuls von Balde nicht mehr verstanden und das spätere Miss
verständnis der deutschsprachigen Dichtungen Baldes als volkstümlicher Dich
tungen vorbereitet. Aus nachopitzianischer Perspektive wird die Verwendung 
einer volkstümlichen Sprache zum Ausdruck einer volkstümlichen Dichtung. 
Balde dagegen wendet sich mit der volkstümlichen Sprache seiner deutschspra-
chigen Dichtungen gerade gegen den Kunstanspruch und die Höflichkeit, die 
Opitz für die deutsche Sprache eingefordert hatte. Er lehnt den Klassizismus 
von Opitz ab, von der regelmäßigen Alternation über das Verbot von Apokopen 
und Synkopen bis hin zur Restriktion auf einen hochsprachlichen Wortschatz 
im Sinne antiker elegantia. Das wirkt aus nachopitzianischer Perspektive mei-
stersingerhaft und hausbacken. Baldes deutschsprachige Dichtungen erfahren 
damit dasselbe Schicksal wie Fischarts Dichtung auf protestantischer Seite. Die 
volkssprachliche Dichtung erscheint – nach der Versreform – als volkstümliche, 
anspruchslose Dichtung. 
So geht es auch Abraham a S. Clara und Martin von Cochem. Sie werden, wie 

Franz Eybl formuliert hat, „zu Synonymen für Unterschichtlektüre“, die durch 
ihre „Ergötzlichkeit“ und „Lustigkeit“ noch lesenwert bleiben, aber als Dichter 
nicht mehr ernst zu nehmen sind.68 Abraham a Sancta Clara illustriert das viel-
leicht am besten. Seine „Grabschrifft der Alten“ aus dem Jahr 1680 ist ein schö-
nes Beispiel für die rhetorische Wucht, die eine meditatio mortis erreichen kann, 
wenn sie keine klassizistische Distanz aufbaut:

67 	Lucian Pfleger: Unediertes von und über Jacob Balde. In: Zeitschrift für die Geschichte des 
Oberrheins N.F. 19 (1904) 69–78, hier S. 73f. Ich folge der Argumentation von Breuer: Ober-
deutsche Literatur S. 272.

68 	Franz M. Eybl: „P. Abrahams und Kochems Wust“. Zur Ausgrenzung der populären geist-
lichen Literatur in der Aufklärung. In: Europäische Barock-Rezeption. Hg. v. Klaus Garber. 
Wiesbaden 1991, S. 239–248, hier S. 241.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



296 Katholische Verweigerung

Grabschrifft der Alten.

Krampel/ Kruppel/ Krimpel=Wahr/ 
	 Liegt allerley hierunter/ 
Steltzen/ Krücken paar vnd paar/ 
	 Du glaubst nicht was für Plunder. 
Wir haben lange Jahr erreicht/ 
	 Von Schimpelweiß Parocken/ 
Das G’sicht war gantz vnd gar erbleicht/ 
	 Die Wangen gleich den Socken. 
Der matte Leib das Trampel Thier/ 
	 Thätt nichts als Husten/ Pfnausen/ 
Die Nasen gleich dem Schleiffer G’schier/ 
	 Pfui deixl/ es macht ein Grausen. 
Das Helffenbein nicht mehr im Mund/ 
	 Das Maul ein leere taschen/ 
Wir brauchten offt drey gantzer Stund 
	 Ein Bröckel Brodt zu naschen. 
Das matte Haupt/ der Zitter=Kopff 
	 Thät immer den Tact geben. 
Es zeigte gnug der klobne Topff/ 
	 Zum la/ mi/ fa/ gehts Leben. 
Und dannoch wie der bissig Todt/ 
	 Nach vns offt thätte schnappen. 
Da wollten wir bald Hi/ bald hoth/ 
	 Er soll vns nicht ertappen. 
Nit geren/ nit gern/ nit geren dann/ 
	 Liessen wir vnser Leben/ 
Es war nicht vmb den Todt zu thun/ 
	 Sondern Rech’nschafft zu geben.69

Abrahams Verse sind mit ihrem Vokabular, ihren dialektalen Ausdrücken, ihren 
Apokopen und Synkopen und ihren Reimen zutiefst unhöfisch und antiklassi-
zistisch. Sie sind barock im Sinne des Wortes, nämlich nicht geschliffen, nicht 
glatt, sondern unregelmäßig, wie die Perle, von der sich der Begriff barock ab-
leitet. Sie sind jenseits der Opitzschen Normen – aber alles andere als kunstlos. 
Die höfische Normierung der Dichtung machen die oberdeutschen, bayerischen 
und österreichischen Dichter nicht mit, indem bei ihnen wesentlich länger der 
Dualismus zwischen einer neulateinischen, klassizistischen Dichtung und einer 
deutschsprachigen Dichtung, die sich an das Volk wendet, erhalten bleibt. Mit 

69 	Abraham a Sancta Clara: Grosse Todten=Bruderschaft. s.l. 1680, S. 20f. Einige Druckfehler 
wurden ohne Vermerk korrigiert.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



297Katholische Dichtung um 1700

dem Kunstanspruch hat dieser Unterschied nur insofern etwas zu tun, als es 
ganz unterschiedliche künstliche Anforderungen sind, die an beide Sprachen ge-
stellt werden. 

6 	 Katholische Dichtung um 1700
Auf der anderen Seite bildet das katholische Feld offensichtlich keine Einheit. 
Johann Martin, der bei seinem Eintritt in den Kapuzinerorden den Namen Lau-
rentius von Schnüffis erhielt, hat sich bewusst den Forderungen von Spee ange
schlossen, wie Dieter Breuer gezeigt hat.70 Irmgard Scheitler hat darüber hinaus 
nachgewiesen, dass Martin – etwa in seinem „Mirantischen Flötlein“ (1682)  – 
auch die Forderungen von Opitz und den mitteldeutschen Poetiken kannte und 
sich ihnen partiell angeschlossen hat, etwa was die Vermeidung von Fremdwör-
tern, die Voranstellung des Adjektivs, die Reinheit des Reims oder das Verbot von 
Synkopen betrifft. Selbst in seiner Sprachform orientiert sich Martin am mittel-
deutschen Standard, indem er bei der hiatusbedingten Apokope des tonschwa-
chen e den Apostroph verwendet. Wie die Nürnberger Pegnitzschäfer verwendet 
er ausgiebig daktylische Formen und experimentiert in Reimstellung und Stro
phenschemata mit den kompliziertesten Kombinationen.71

Der österreichische Benediktiner Simon Rettenpacher, der wie Balde als neu
lateinischer Dichter berühmt geworden ist, gibt seiner Bewunderung von Opitz 
sogar unverholen Ausdruck. In einem lateinischen Gedicht stellt er ihn 1684 auf 
eine Stufe mit Homer und Vergil.72 Wie Benno Wintersteller gezeigt hat, ist Ret
tenpacher mit den protestantischen Poetiken und Dichtern vertraut und erkennt 
die Legitimität von deren Forderungen an. In seinen „Teutschen Reim-Gedich-
ten“ (1691/92 entstanden) kann oder will er diese Forderungen aber trotzdem 
nicht umsetzen. 
Wieder anders sieht es mit dem „Bayerischen Parnaß“ („Parnassus Boicus“) 

aus, einer Gelehrtenzeitschrift, die in den Jahren 1722 bis 1727 von den Münchner 
Augustinern Eusebius Amort, Gelasius Hieber und Agnellus Kandler verfasst 
wurde. Sie ist einerseits von einer aggressiven, antiprotestantischen Polemik 
durchzogen, andererseits aber übernimmt sie in ihren Gedichten die Opitzsche 
Alternationsregel. Den ersten Band eröffnet 1722 eine Widmung an den bayeri-
schen Kurprinzen Karl Albrecht. Deren erste, an die Isar gerichtete Verse lauten:

70 	Dieter Breuer: Friedrich Spees Wirkung auf Laurentius von Schnüffis. In: Spee-Jahrbuch 16 
(2009), S. 59–78.

71 	Irmgard Scheitler: Laurentius von Schnüffis. In: Die österreichische Literatur. Ihr Profil von 
den Anfängen im Mittelalter bis ins 18. Jahrhundert (1050–1750). Hg. v. Herbert Zeman. Graz 
1986, S. 1191–1235, hier S. 1221ff.

72 	Benno Wintersteller: Simon Rettenpacher und die deutsche Lyrik des 17. Jahrhunderts. In: Stu
dien und Mitteilungen des Benediktinerordens und seiner Zweige 88 (1977), S. 146–187, hier 
S. 156. Vgl. außerdem Benno Wintersteller: Lateinisch-deutsche Zweisprachigkeit im katho
lischen Kulturraum. Dargestellt am Beispiel Simon Rettenpachers. In: Zeitschrift für Baye
rische Landesgeschichte 47 (1984), S. 241–253.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



298 Katholische Verweigerung

O Theurer Jser-Strom! dein hochgefürster Nahmen 
Gilt mehr dann alle Flüß/ vnd alle Ström zusammen 
	 Deß gantzen Vatterlands; du bist/ von dem sich schreibt/ 
	 Der neue Musen-Berg/ vnd dein gantz eygen bleibt. 
Wie trittst nun prächtig auff! wie ist dein Haupt bezweiget/ 
Mit schönstem Myrthen-Crantz! welch ein Vergnügung zeiget 
	 Dein freudigs Angesicht! der Majestättisch Lauff 
	 Zeigt ja/ daß nun dem Land ein neue Sonn geh auff.73 

Das sind opitzianische Alexandriner, was die alternierende Metrik, aber nicht, was 
die Sprache anbelangt. Das tonschwache e wird dem oberdeutschen Gebrauch 
entsprechend apokopiert („Flüß“, „Sonn“, „Ström“, „welch“, „Majestättisch“, 
„geh“) und auch dort, wo die Apokope durch einen Hiat nach Opitz legitimiert 
wäre, nicht apostrophiert („Flüß“). Der Reim von „Nahmen“ auf „zusammen“ ist 
nicht nur im Hochdeutschen unrein, sondern auch im Bairischen. Vielleicht ist 
das Unwillen und ein Protest gegen die Forderung nach Reinheit im Reim, viel
leicht aber auch Desinteresse.

Bei Gelasius Hieber, von dem diese Verse stammen, muss man – nach den 
grundlegenden Arbeiten von Andreas Beck – mit allem rechnen. Auf dem Papier 
bekennt sich Hieber im Gefolge des Protestanten Schottel zum Hochdeutschen 
als einer Standardsprache, die über den Dialekten steht: 

Bestehet demnach das wahre Hochteutsche weder in der Schwäbischen/ noch 
Bayrischen/ noch Oesterreichischen/ noch Sächsischen/ noch Mayn- noch 
Rhein-Strohmischen/ sonder in der Red- vnd Schreib-Art der Gelehrten/ wel-
che Kenner/ Meister/ vnd Besitzer seyn diß-vnsrer mannhaften/ körnig- vnd 
zierlich-klingenden Teutschen Mutter-Zungen.74

De facto aber praktiziert Hieber im „Parnassus Boicus“ genauso wie in seinen 
Predigten einen dezidiert bairischen Sprachstil. Luther als dem „Lehr- vnd 
Sprach-Meister der Protestanten“ wird zum Vorwurf gemacht, „in seiner Teut-
schen Affter-Bibl“ keine andere Absicht gehabt zu haben, „als seiner Ober-Säch
sischen Teutschen Sprach die universal Monarchi in dem Hoch-Teutschen einzu
raumen“.75 Gegen solche Hegemoniebestrebungen ruft Hieber die „Liebhaber deß 

73 	Parnassus Boicus, oder neu-eröffneter Musen-Berg. München 1722–27, hier Bd. 1, S. 3. Ich 
übernehme die Argumentation von Andreas Beck: Die „Straßburger Eide“ in der Frühen 
Neuzeit. Modellstudie zu vor- und frühgermanistischen Diskursstrategien. Wiesbaden 
2014. Eine ausführliche Interpretation des Eröffnungsgedichts dort S. 218–259. Zur Aus
einandersetzung mit Opitz vgl. Andreas Beck: Katholisch-bayerische Prosapropaganda in 
opitzianisch-poetologischer Tradition: Gelasius Hiebers „Sprach-Lehr“ und „Von der Teut
schen Poeterey“ (1723–25) im „Parnassus Boicus“. In: Spielregeln barocker Prosa. Historische 
Konzepte und theoriefähige Texturen ‚ungebundener Rede‘ in der Literatur des 17. Jahrhun
derts. Hg. v. Thomas Althaus und Nicola Kaminski. Bern  u.a. 2012, S. 309–332. 

74 	Parnassus Boicus 1724, 9. Unterredung, S. 207.
75 	Parnassus Boicus 1724, 9. Unterredung, S. 204f.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



299Katholische Dichtung um 1700

wahren Hochteutschen“, also der oberdeutschen Sprache, zum Kampf auf. Sein 
Bekenntnis zum „Hoch-Teutschen“ ist, wie Andreas Beck das ausgedrückt hat, 
„Kulissenschieberei mit einem protestantisch-linguistischen Modell, das sich 
um 1725 offenbar nicht mehr recht abweisen läßt und das Hieber daher in seiner 
„Sprach-Lehr“ ostentativ-ausdrücklich vorblendet, um es zu desavouieren“.76

Die Poetik, die Hieber 1725 und 1726 im „Parnassus Boicus“ veröffentlicht, 
ist denn auch eine „anti-protestantisch trutz-opitzianische Poetik“.77 „Von der 
teutschen Poeterey“ betitelt Hieber diese Poetik. Schon mit diesem provokativ 
Opitzianischen Titel ist das Programm dieser Poetik als eine „feindliche Über
nahme“78 der Versreform umrissen. Die Betonungsregel und das Alternationsge
bot (die Hieber interessanterweise meint, gar nicht mehr erklären zu müssen) 
werden übernommen, aber mit süddeutschem Sprachmaterial gefüllt.79

Hieber ist sich dabei 1725 offensichtlich – bei aller Polemik gegen die Protestan-
ten – auch schon bewusst, dass die katholische Dichtung der protestantischen we-
nig bis nichts entgegenzusetzen hat. Diesen Zustand der katholischen Dichtung 
macht Hieber ebenfalls Luther zum Vorwurf. Erstens seien die meisten Städte, in 
denen der Meistergesang ausgeübt worden wäre, in der Reformation protestan-
tisch geworden, so dass selbst die Meistersinger, die katholisch geblieben wären, 
ihre Kunst in den Zünften nicht mehr hätten fortsetzen können.80 Zweitens habe 
Luther den lateinischen Kirchengesang abgeschafft und ausschließlich deutsche 
Lieder zugelassen, was auf katholischer Seite wiederum dazu geführt habe, dass 
jedes deutschsprachige Lied den Katholiken verdächtig gewesen sei. Schließlich 
habe Luther sich außerdem „erfrecht“, die alten katholischen Kirchenlieder ein-
fach unter seinem Namen drucken zu lassen, so dass „die Catholische Schäfflein 
fürtershin fast ab jeden neuen Lied/ so orthodox es auch immer lautete“, Angst 
hätten haben müssen, dass es „von einer vergifften Quelen“ stammen könnte: 
„womit es dann endlichen mit der Teutschen Poeterey in vnsrem Catholischen 
Teutschlande wenigstens diser Orthen gethan warde.“81 

Aber all diese kulturkämpferischen Anstrengungen Hiebers haben wenig Er-
folg. Als 1759 die bayerische Akademie der Wissenschaften gegründet wird, die 
sich die Förderung der deutschen Sprache ausdrücklich in ihre Statuten geschrie-
ben und dabei auch auf den „Parnassus Boicus“ Bezug genommen hatte, hat der 
Sprach- und Literaturpapst Gottsched in Leipzig – der sich im selben Atemzuge 

76 	Beck: Straßburger Eide S. 270.
77 	Beck: Straßburger Eide S. 201, Anm. 51
78 	Beck: Straßburger Eide S. 195.
79 	Vgl. insbesondere Parnassus Boicus 1725, 16. Unterredung, S. 253–258, den Abschnitt „Von 
der vierdten Gattung der Poeterey, den Dytyrambicis“. Dazu die Analyse von Andreas Beck: 
Episteme in Beharrung. Konventionelle Artistik und orthodoxes religiöses Wissen in der 
‚Lyrik‘ des „Parnassus Boicus“. In: Religiöses Wissen in der Lyrik der Frühen Neuzeit. Hg. v. 
Peter-André Alt und Volkhard Wels. Wiesbaden 2015, S. 163–177.

80 	Parnassus Boicus 1726, 18. Unterredung, S. 414.
81 	Parnassus Boicus 1726, 18. Unterredung, S. 416.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



300 Katholische Verweigerung

dazu bereit erklärt, das unerwartete Unternehmen ausgerechnet einer bayerischen 
Akademie in jeder Hinsicht zu unterstützen – für diesen nur noch Spott übrig:

Daß aber der Parnassus Boicus zum Gewährsmann […] erkläret worden, hätte 
mir fast ein lautes Gelächter abgedrungen. Um Gotteswillen! Gedenken doch 
E. Hochedlg. dieses Parnassus […] nicht mehr, wenn Sie nicht alle Ihre Bemü-
hungen bey dem größen Theile von Deutschland lächerlich machen wollen.82

1770 wird mit der Schulreform Heinrich Brauns die neue, hochdeutsche Sprache 
auch an den bayerischen Schulen zur Pflicht. Der Einfluß der bayerischen Mund-
art wird zunehmend unterbunden und schließlich ganz von der Schriftsprache 
abgetrennt.83 In Österreich hatte sich unter dem Einfluss Gottscheds dieser Pro-
zess sogar noch schneller vollzogen. Schon 1749 hatte sich die Kaiserin persönlich 
bei einem Empfang des Ehepaars Gottsched in Schönbrunn für ihren Dialekt ent-
schuldigt. 1750 wird Gottscheds „Sprachkunst“ an der Theresianischen Akade-
mie in Wien als Lehrbuch eingeführt.84

7 	 Hochdeutsche Normierung mit konfessionellen Untertönen
Wie es diese Skizze nicht anders erwarten lässt, ist die Geschichte der deutschen 
Dichtung der Frühen Neuzeit von vornherein eine Geschichte aus der hochdeut
schen Siegerperspektive. Diese Erfolgsgeschichte kann bisweilen konfessionelle 
Untertöne annehmen.85 Schon Justus Georg Schottel nimmt in die Aufstellung 
zeitgenössischer Dichter in seiner „Ausführlichen Arbeit von der teutschen 
HaubtSprache“ (1663) bis auf ganz wenige Ausnahmen nur hochdeutsch schrei
bende – und damit protestantische – Dichter auf, ähnlich vier Jahre später Georg 
Neumark und Martin Kempe in ihrer „Gründlichen Anweisung zur Teutschen 
Verskunst“ (1667).86 Das setzt sich fort in Daniel Georg Morhofs „Unterricht von 

82 	Electoralis academiae scientiarum boicae primordia. Briefe aus der Gründungszeit der baye
rischen Akademie der Wissenschaften. Hg. v. Max Spindler. München 1959, S. 138.

83 	Walter Tauber: Mundart und Schriftsprache in Bayern (1450–1800). Berlin, New York 1993, 
S. 258–263.

84 	Peter Wiesinger: Die sprachlichen Verhältnisse und der Weg zur allgemeinen deutschen 
Schriftsprache in Österreich im 18. und frühen 19.  Jahrhundert. In: Sprachgeschichte des 
Neuhochdeutschen. Hrsg. v. Andreas Gardt u. a. Tübingen 1995, S. 319–367.

85 	Grundlegend sind die Arbeiten von Dieter Breuer, der allerdings den Einfluss des konfessio
nellen Faktors erheblich höher einschätzt, vgl. insbesondere Dieter Breuer: Deutsche Natio
nalliteratur und katholischer Kulturkreis. In: Nation und Literatur im Europa der Frühen 
Neuzeit. Hg. v. Klaus Garber. Tübingen 1989, S. 710–715; Dieter Breuer: Das Ärgernis der ka
tholischen Literatur. Zur Geschichte einer Ausgrenzung. In: Europäische Barock-Rezeption. 
Hg. v. Klaus Garber. Wiesbaden 1991, S. 455–463; Dieter Breuer: Die protestantische Normie-
rung des deutschen Literaturkanons in der Frühen Neuzeit. In: Nation und Religion in der 
deutschen Geschichte. Hg. v. Heinz-Gerhard Haupt u. Dieter Langewiesche. Frankfurt/M, 
New York 2001, S. 84–104 und Dieter Breuer: Der Streit über die Frage, „wo das beste Teutsch 
zu finden“. In: Konfession und Sprache in der Frühen Neuzeit. Hg. v. Jürgen Macha  u.a. 
Münster  u.a. 2012, S.31–43.

86 	Breuer: Protestantische Normierung S. 94. 

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



301Hochdeutsche Normierung mit konfessionellen Untertönen

der Teutschen Sprache und Poesie“ (1682) und Erdmann Neumeisters „De poetis 
germanicis hujus seculi“ (1695). 

Dabei scheint es sich in erster Linie um eine hochdeutsche Normierung zu 
handeln, die dann gelegentlich konfessionelle Züge annehmen kann. So nennt 
Kempe zwar zum Beispiel keine katholischen Dichter, wo es um die sprachliche 
Gestalt geht, wohl aber, wo es um die Inhalte geht. Die Jesuiten Jacob Masen, Ni-
colaus Causin, Alexander Donatus und Athanasius Kircher finden bei ihm mehr-
fach lobende Erwähnung.87 Wenn er die katholischen Dichter – wo sie Deutsch 
gedichtet haben – bei der sprachlichen Gestalt übergeht, dürfte das also eher auf 
den neuen Maßstab des Hochdeutschen zurückgehen als auf konfessionelle Po-
lemik.

Einen solchen Befund bestätigt die Tatsache, dass etwa Sigmund von Bir-
ken nicht nur Baldes „Satyra contra abusum tabaci“ (1657) in deutscher Sprache 
(„Truckene Trunkenheit“, 1658) bearbeitet, sondern auch Dramen von Jacob Ma-
sen („Androfilo“, 1656) übersetzt und mit seiner „Psyche“ nachahmt.88 Was die 
Gattungstheorie betrifft, dürfte Masens „Palaestra eloquentiae ligatae“ (1654) so-
gar die einflussreichste Poetik in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts gewesen 
sein, gerade was deren Rezeption in protestantischen Poetiken betrifft (Birken, 
Neumark/Kempe, Rotth). Auch das wäre wohl nicht möglich, wenn die konfes
sionellen Unterschiede tatsächlich als kulturelle Grenzen wahrgenommen wor-
den wären.
Daniel Georg Morhof erwähnt in dem literarhistorischen Kapitel seines „Un

terrichts von der teutschen Sprache und Poesie“ (1682) zwar auch die oberdeut-
sche Literatur, allerdings nur, um sie – als dialektale – scharf zu verurteilen:

Die Bayern/ Tyroler und Oesterreicher haben keine sonderliche Art im Poeti-
siren/ und weiß ich deren keine zu nennen. Denn ihre sprache und Mundart 
ist unfreundlich/ deßhalben die Tichterey frembde und unlieblich. Scioppius 
hat in seinen Consultationibus p. 29 die Grobheit ihrer Sprache weitläufftig 
beschreiben/ und insonderheit den Wienischen Bischoff Melchiorem Cleseli-
us, der doch insonderheit der Teutschen Sprache Zierligkeit sich angelegen 
seyn lasse/ heßlich durch gezogen/ und seine idiotismos Bavaricos ihm vor-
gehalten. Aus dieser Ursache/ halte ich/ sind des Jacobi Balde, eines Bayern/ 
Carmina, die er seinen Lateinischen/ de Vanitate Mundi, mit eingemischt/ so 
unförmlich und harte/ ob gleich die Sachen gut sind […].89

87 	Breuer: Protestantische Normierung S. 96.
88 	Zur Rezeption katholischer Literatur in Nürnberg vgl. Breuer: Oberdeutsche Literatur 
S. 37–42. Einen Einblick in die mögliche Komplexität des Verhältnisses gibt Wilhelm Kühl-
mann: Balde, Klaj und die Nürnberger Pegnitzschäfer. Zur Interferenz und Rivalität jesui-
tischer und deutsch-patriotischer Literaturkonzeptionen. In ders.: Vom Humanismus zur 
Spätaufklärung. Hg. v. Joachim Telle  u.a. Tübingen 2006, S. 554–574.

89 	Daniel Georg Morhof: Unterricht von der Teutschen Sprache und Poesie/ deren Uhrsprung/ 
Fortgang und Lehrsätzen. Kiel 1682, S. 217. Zu Caspar Schoppes „Consultationes“ vgl. oben  
S. 272f.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



302 Katholische Verweigerung

Hier ist klar zu erkennen, dass Baldes deutschsprachige Dichtungen nicht we-
gen dessen katholischer Konfession verurteilt werden, sondern wegen ihrer „un
freundlichen Mundart“ und ihrer bayerischen Eigenheiten („idiotismos Bavari-
cos“). Die „Sachen“, die inventiones sind gut, nur die Wörter, die stilistische Form 
ist schlecht, denn hier fehlt es eben an hochdeutscher „zierligkeit“ und Eleganz. 
Das spricht nicht für eine konfessionell motivierte Polemik, denn gerade aus kon-
fessioneller Perspektive hätten doch in erster Linie die „Sachen“, die Inhalte ver-
urteilt werden müssen. 

Vor allem aber kritisiert Morhof an derselben Stelle und aus denselben Grün-
den auch die süddeutschen protestantischen Dichter, nämlich die Nürnberger:

Harsdörffer/ Sig. von Bircken/ Klai haben viel Dinge/ so wohl in gebundener/
als loßer Rede geschrieben/ denen es nicht an Geist/ Erfindung/ sinnreicher 
Außbildung fehlet. Aber es ist doch etwas frembdes darbey/ daß in den Ohren 
der Schlesier und Meißner nicht wohl klinget Sie gebrauchen gewisse Freyhei-
ten in Versetzungen und Beschneidungen der Wörter/ Fügung der Rede/ und 
in dem numero, welches denn etwas unlieblich lautet.90.

Die „Sachen“ sind gut, aber der süddeutsche Dialekt klingt in den Ohren des Kie-
ler Professors Morhof unschön. Diese Vorbehalte sind wechselseitig, denn schon 
1647 hatte Georg Philipp Harsdörffer in seinem „Poetischen Trichter“ seinerseits 
ein Problem mit der Verabsolutierung des „Meißnischen“:

Der Vogel singt/ nachdem ihm der Schnabel gewachsen ist/ und vermeint ein 
ieder/ seine Landsart sey die beste. Den Braunschweigern mißfällt die zärtliche 
und weibische Ausrede unsrer männischen und majestätischen Heldenspra-
che: den Meisnern mißfällt die starcke und gröbere Mundart. Es ist hierinnen 
nicht zu sehen auf den gemeinen Mann/ der niemals Ziel und Maß zu halten 
weiß/ sondern auf vorneme/ gelehrte und tapfere Männer/ welche kein Ge-
dicht/ wann es sonsten lobwürdig/ wegen etlicher strittigen Buchstaben [S. 36] 
verwerffen werden; in Betrachtung/ daß auch bey den Griechen ein iedlicher 
Poet nach seiner Mundart geschreiben: obwol eine besser und zierlicher/ als 
die andere gewesen. Also hat Opitz nach der Schlesischen Ausrede geschrie-
ben/ Flemming nach der Meisnischen/ Melissus nach der Fränkischen/ Rist 
nach der Holsteinischen/ Schneuber der Rheinländischen etc.91

Harsdörffer schreckt dann auch nicht davor zurück, dem Meister persönlich zum 
Vorwurf zu machen, dass er das Verb „schallen“ in der 3. Person nach schlesischer 
Mundart „schillt“ konjugiert, statt „schallet“ nach Meißnischem Hochdeutsch,92 
oder dass er „Kunst“ auf „sonst“ gereimt habe, weil er als Schlesier u und o gleich 

90 	Morhof: Unterricht von der Teutschen Sprache und Poesie, S. 217.
91 	Georg Philipp Harsdörffer: Poetischer Trichter. Die Teutsche Dicht- und Reimkunst, ohne 
Behuf der Lateinischen Sprache in VI. Stunden einzugiessen. Nürnberg 1647, Teil I, S. 35f.

92 	Harsdörffer: Poetischer Trichter Teil I, S. 38.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



303Hochdeutsche Normierung mit konfessionellen Untertönen

ausspreche.93 Auch Opitz selbst war also nicht frei von dialektalen Besonder
heiten. Der Augsburger Protestant Johann Ludwig Prasch wird 1680 in seiner 
„Gründlichen Anzeige/ von Fürtrefflichkeit und Verbesserung Teutscher Poesie“ 
sogar noch deutlicher und verweigert sogar die Apostrophierung des „lutheri-
schen e“ und zwar überall: also auch dort, wo sie der Hiat-Vermeidung dient. 
Der Apostroph sei ein undeutsches Zeichen, weil aus den romanischen Ländern 
übernommen, auch sei er „bishero nicht gemeiniglich angenommen worden“, 
was sich offensichtlich auf die katholischen Regionen bezieht.94 Ihnen fühlt sich 
Prasch, obwohl Protestant, stärker verbunden als dem meißnischen Ideal.
Ein drittes Beispiel wären die Straßburger Jesaias Rompler von Löwenhalt und 

Johann Matthias Schneuber, auch sie Lutheraner, die gleichwohl die hochdeut-
sche Normierung des Mitteldeutschen ablehnen. Rompler im „Ersten Gebüsch 
seiner Reim-getichte“ (1647) genauso wie Schneuber in seinen „Gedichten“ (1644) 
apostrophieren den Ausfall des tonschwachen e nur dort, wo dieser Ausfall der 
Hiatvermeidung dient und auch das nicht systematisch. Vor allem aber prokla-
miert Rompler in der Vorrede seiner „Reim-getichte“ eine Orthographie-Reform, 
die sich an oberdeutsche Schreibweisen anlehnt.95

Diesen Befund – dass es eher um eine sprachpolitische als eine konfessionelle 
Auseinandersetzung geht, dass es eher um die Bestimmung des Hochdeutschen 
geht als um das Bekenntnis, eher um die Region als um die Religion – bestätigt 
schließlich auch Erdmann Neumeister. Zu Unrecht hat man Neumeisters 1695 
erschienene Abhandlung „Über die deutschen Dichter dieses Jahrhunderts“ („De 
Poetis Germanicis hujus seculi“) zu den Anfängen einer Literaturgeschichts
schreibung gerechnet. Neumeister geht es in seiner alphabetisch geordneten Li-
ste von Dichtern nicht um eine Literaturgeschichte, sondern um Stilkritik. Neu-
mann lässt die Dichter des 17. Jahrhunderts Revue passieren und kommentiert 
ihren Stil mit teilweise nicht zu überbietender Schärfe. In dem Artikel zu Balde 
heißt es dabei:

Über diese ungeschickte Hand des Dichters wird sich allerdings der nicht 
mehr wundern, der beobachtet, daß so ziemlich von allen Österreichern, Bay-
ern und ihren Nachbarn, kurz gesagt: von allen Päpstlichen kaum einer – die 
Musen mögen es nicht übelnehmen – Werke von solchem Liebreiz wie ein 
Apelles schafft.96

93 	Harsdörffer: Poetischer Trichter S. 116 („Anhang von der Rechtschreibung“, § 10).
94 	Johann Ludwig Prasch: Gründliche Anzeige/ von Fürtrefflichkeit und Verbesserung Teut-
scher Poesie. Regensburg 1680. Ndr. Stuttgart 1995, S. 47f.

95 	Zu Romplers Kritik an Opitz vgl. oben S. 225.
96 	Erdmann Neumeister: De Poetis Germanicis hujus seculi. Nachdruck d. Ausgabe v. 1695 
mit deutscher Übersetzung von Günter Merwald, hg. v. Franz Heiduk. Bern 1978, im lateini-
schen Text S. 9–11, im deutschen S. 138–140.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



304 Katholische Verweigerung

Auch Neumeister (obwohl ansonsten ein streitlustiger Lutheraner) schlägt aus 
der dialektalen Verfasstheit der katholischen Dichtung allerdings kaum konfes-
sionspolemisches Kapital. Im Gegenteil ist der Artikel zu Balde von deutlichem 
Wohlwollen gekennzeichnet: „Anmutig ist dagegen unser Balde, und feinen Witz 
findet man bei ihm allenthalben.“97 Wirklich vernichtend dagegen ist das Urteil 
über den „Deutschen Phönix“ des – Protestanten! – Caspar Barth: 

Ich habe nichts Groberes, nichts Schmuckloseres gesehen als diese Dichtung, 
wenn ich bedenke, daß zu dieser Zeit die Künste bei den Deutschen schon zu 
feinerer Blüte gediehen. Fast in jedem einzelnen Vers ist entweder die Quan-
tität [also der Akzent] verwechselt oder die Silbe; ein Versfuß ist entweder 
zuviel, oder es fehlt einer.98

Ähnlich scharf urteilt Neumeister über die Protestanten Johann Plavius – „Wie 
viele kann man denn finden, die nicht noch etwas hochtrabender in abgeschmack
ten Versen faseln?“99 oder Christoph Demantius: „Eine heisere Nachtigall, die 
man auf Eid für eine unheilbringende Krähe oder eine Gans halten würde, schon 
wenn man das Krächzen ihrer Stimme nur einmal gehört hat.“100 Ausgerechnet 
der Konvertit Angelus Silesius dagegen – bei dem man doch, würde es um kon
fessionelle Polemik gehen, ein besonders scharfes Urteil erwarten würde – wird 
für seinen Stil gelobt: 

Ein Papist ist dieser Angelus zwar, aber ein guter. […] Was den Stil angeht, 
wird man finden, daß er leicht und klar ist und mit seiner herben Süße eine 
gottergebene Seele ergreift. […] Die Regeln der poetischen Kunstrichtigkeit 
werden zwar nicht immer streng eingehalten, aber diese Art Irrtum muß man 
wohl der Zeit nachsehen. Zumindest sind Fehler sehr selten und nur knapp, ja 
nicht einmal knapp so zahlreich wie die Tore von Theben oder die Mündungs-
arme des reichen Nils; darunter ist nichts, was eine kritische Bemerkung ver-
diente.101

Anläßlich des „Hochzeitlichen Schäfer Gesprächs“ des Österreichischen Katholi-
ken Johann Rudolf Schmidt heißt es zwar: „Österreichisch, oder, was dasselbe ist, 
kunstlos ist das Ganze“.102 Ähnlich aber heißt es über den Schweizer Protestanten 
Johann Wilhelm Simler: „Die Sprache ist schweizerisch, das heißt grob, lächer-
lich, zu wenig idiomatisch korrekt“.103 Der österreichische und also katholische 

	 97 	 Neumeister: De Poetis Germanicis S. 138. Lateinischer Text S. 9. Bei der Bewertung von 
Baldes „Agathyrsus“ S. 139/ S. 10 wird nicht ganz deutlich, ob die „gellende Lache“ den 
deutschen Versen gilt (wie etwa Dieter Breuer meint) oder der Komik dieses Gedichts.

	 98 	 Neumeister: De Poetis Germanicis S. 140. Im lateinischen Text S. 11.
	 99 	 Neumeister: De Poetis Germanicis S. 220. Lateinischer Text S. 81.
100 	 Neumeister: De Poetis Germanicis S. 159. Lateinischer Text S. 27.
101 	 Neumeister: De Poetis Germanicis S. 136. Lateinischer Text S. 8.
102 	 Neumeister: De Poetis Germanicis S. 238. Lateinischer Text S. 96.
103 	 Neumeister: De Poetis Germanicis S. 246. Lateinischer Text S. 103f. Ich verstehe „germana“ 

im lateinischen Text im Sinne der grammatischen „proprietas“ als „idiomatisch korrekt“.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



305Hochdeutsche Normierung mit konfessionellen Untertönen

Dialekt hört sich in Ohren des Stilkritikers Neumeister genauso bäurisch und 
grob an wie der protestantische Dialekt des Schweizers. 
Auch die relativ viel zitierten, abschätzigen Urteile von Gottfried Wilhelm 

Leibniz über die Verse von Spee scheinen nicht konfessionell motiviert: 

Es ist gewiss (wie ich aus aufrichtigkeit und nicht zur anzüglichkeit sagen 
muss), dass es sehr selzam sey, in Osterreich, Bayern und andern catholischen 
Ländern guthe Teutsche Verse zu finden, welches sonderlich aus dem Truz 
Nachtigall und übrigen Reimschrifften der sonst vortrefflichen Patrum socie-
tatis: Spee, Balde und dergl. überflüssig zu ersehen, so gar, dass man insge-
mein bey ihnen die Regeln der verbesserten Teutschen poesie nicht zu wissen 
scheinet, welche der berühmte Opiz aus Schlesien erst vor etwa 70 jahren mit 
höchstem lob eingeführet, und es dahin gebracht, dass wir den Welschen, 
Franzosen und andern Nationen die wage halten können.104

Ähnlich heißt es an anderer Stelle 1693:

So sind auch die Teutsche Verse sehr schlecht und zu zeiten fast lächerlich, wie 
wol sich der guthe Mann eingebildet, er habe wunderschöne Verse gemacht. 
Allein bei den Papisten wissen Sie fast [= überhaupt] noch nicht, was guthe 
Teutsche Verse seyn.105

In beiden Fällen finden sich diese negativen Urteile aber im Kontext von über-
schwänglichem Lob für das theologische Werk Spees und dessen Kampf gegen 
die Hexenverfolgungen. Leibniz ist ein großer Bewunderer der „vortrefflichen 
Patrum societatis“, also der Jesuiten. Es sind „die Regeln der verbesserten Teut-
schen poesie“, die die Jesuiten nicht beherrschen. 
Deutlich konfessionspolemische Züge trägt dagegen das Urteil von Georg Lit-

zel, der 1731 unter dem Pseudonym „Megalissus“ einen „Undeutschen Catholi-
ken“ veröffentlichte – „Historischer Bericht von der allzu großen Nachlässigkeit 
der Römisch-Catholischen, insonderheit unter der Clerisey der Jesuiten, in Ver-
besserung der deutschen Sprache und Poesie“ lautet der Untertitel. Im gleichen 
Jahr erschien auch seine „Deutsche Jesuitenpoesie Oder Eine Sammlung Catholi-
scher Gedichte“, mit der er anschaulich vor Augen führen will, wie „undeutsch“ 
die Katholiken im 17. Jahrhundert geblieben waren, das heißt wie wenig sie die 
eigentlichen Regeln der deutschen Dichtung erkannt hätten. Zwar erwähnt er 
zum Trost der „Herren Catholiken“, dass „auch unter den Evangelischen sich an-

104 	 Eduard Bodemann: Die Leibniz-Handschriften der königlichen öffentlichen Bibliothek zu 
Hannover. Hannover 1895, S. 334. Zusammenstellung von Leibnizens Urteilen über Spee 
bei Theodor Gerardus Maria van Oorschot: Friedrich Spees „Güldenes Tugend-Buch“. 
Bd. 2: Literarhistorische Abhandlung. Nijmegen 1968, S. 130–137. Das Zitat hier S. 135.

105 	 Leibniz an den Herzog Rudolf August v. Braunschweig-Lüneburg zu Wolfenbüttel, vom 
9. März 1693. In: Die Werke von Leibniz gemäß seinem handschriftlichen Nachlasse in der 
Königlichen Bibliothek zu Hannover. Hg. v. Onno Klopp. I. Reihe Bd. 8, S. 66. Vgl Oorschot: 
Literarhistorische Abhandlung S.135.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



306 Katholische Verweigerung

noch viele Versemacher und Reimenschmide befinden“, deren Arbeit „ebenfals 
einer besondern Herausgabe würdig“ sei, aber seine Polemik gilt offensichtlich 
nur der „Jesuitenpoesie“:

Siehe nur diese Gedichte an, und betrachte die eusserliche Gestalt der Schreib
art, der Wörtersetzung, der Füsse, der Abschnitte, der Reimen, und was 
dergleichen mehr ist, sie wird dir vorkommen, wie die Gestalt des ungeheuren 
Polyphems beym Virgilius.106

Auch für den Berliner Aufklärer Friedrich Nicolai, der 1781 auf seiner Reise durch 
Deutschland auch das katholische Bayern besucht, sind die Jesuiten der eigentli-
che Gegenstand des Spotts. Ein eigenes Kapitel widmet er der „Einrichtung ka-
tholischer Gymnasien unter dem Schulscepter der Jesuiten“. In diesem Kontext 
kommt er auch auf Jacob Balde und dessen „Agathyrsus“ zu sprechen:

Dieser elende Versmacher war ein Jesuit im vorigen Jahrhunderte, der eine 
Menge lateinischer und deutscher Gedichte geschrieben hat. Die Jesuiten 
erhoben ihn unmäßig und nennen ihn den deutschen Horaz. Seine lateini-
schen Verse sind die kältste Phraseologie und ein elender Cento von Stellen 
aus allen ohne wahren Sinn zusammengeflickt. Seine deutschen Verse sind 
unglaublich dumm und ungereimt, obgleich auch hierin die Jesuiten ihn ihren 
Schülern als einen Patrem Nostrum zum Muster vorstellten, und in einigen 
Schulen am Unterrhein noch bis jetzt vorstellen. Um zu zeigen, was P. Balde 
dichten konnte, will ich am Ende dieses Aufsatzes eins seiner Gedichte von 
dürr- und magern Poeten [den „Agathyrsus“], beyfügen. Man bekommt nicht 
alle Tag so etwas extradummes zu sehen.107 

Noch einmal fünfzehn Jahre später, 1796, ist Johann Gottfried Herder in seinem 
Urteil zwar nicht mehr so schroff wie Nicolai, in der Sache aber muss auch er 
–  der Wiederentdecker, Bewunderer und Übersetzer von Baldes lateinischen 
Oden – Nicolai zustimmen. Baldes deutsche Dichtungen sind Ausdruck des „üb-
len Geschmack[s] seiner Zeit, seiner Gegend und seines Standes“:

Daß bei diesem lateinischen Jesuiter-Geschmack die Deutsche Sprache sehr 
zurückbleiben mußte, war Natur der Sache; wie ungleich ist Balde sich in la-
teinischen und deutschen Versen! In jenen so oft rein und groß; in diesen fast 
durchgehend niedrig und possirlich. Nicht Unfähigkeit des Dichters wars, die 
diesen auffallenden Unterschied machte: denn einzelne Strophen und Absät-
ze sind auch im Deutschen von ihm mit Würde und Nachdruck geschrieben; 
es war der üble Geschmack seiner Zeit, seiner Gegend und seines Standes. 

106 	 Georg Litzel [„Megalissus“]: Deutsche Jesuitenpoesie Oder Eine Sammlung Catholischer 
Gedichte. Frankfurt, Leipzig 1731, Vorrede f. )(5r.

107 	 Friedrich Nicolai: Beschreibung einer Reise durch Deutschland und die Schweiz, im Jahre 
1781. Nebst Bemerkungen über Gelehrsamkeit, Industrie, Religion und Sitten. Bd. 4. Berlin, 
Stettin 1784, („Beylagen zum vierten Bande“), S. 37.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



307Hochdeutsche Normierung mit konfessionellen Untertönen

[…] Mögen die Baldischen Deutschen Verse uns zeigen, aus welcher Tiefe wir 
Deutschen uns haben heraufarbeiten müssen, und was für ein neues Ding bei 
uns der gute Geschmack einer rein deutschen Schreibart sei.108

„Niedrig“ und „possirlich“ wirkt Baldes dialektal gefärbtes Deutsch auf Herder. 
In dieser Wirkung parallelisiert Herder ihn auch schon mit den – ausdrücklich 
als solchen benannten – Protestanten Weckherlin und Fischart. Der schlechte Stil 
ist für Herder mithin keine katholische Besonderheit, sondern nur eine Frage, ob 
man die Regeln des neuen Stils der „rein deutschen Schreibart“ schon kannte 
oder nicht. Herder muss den Namen von Opitz an dieser Stelle gar nicht mehr er-
wähnen, denn die Schwelle ist mit Weckherlin und Fischart klar genug bezeich-
net. Auf katholischer Seite hat man eben einfach etwas länger gebraucht, aber 
grundsätzlich gilt derselbe Befund. Die „Ordnung und Reinigkeit“ des „classi-
schen Styls“ wurde schwer erkämpft:

Nur spät und mit äußerster Mühe hat sich unsre Sprache aus dem Unge-
schmack, in den sie gesunken war, zur Ordnung und Reinigkeit eines be
stimmten classischen Styls erheben können, der auch noch jetzt schwerer und 
seltner ist, als man glaubet.109

108 	 Johann Gottfried Herder: Terpsichore. In ders.: Sämtliche Werke Bd. 27. Hg. v. Bernhard 
Suphan. Berlin 1881. Ndr. Hildesheim 1968. (Dritter Teil: „Kenotaphium des Dichters Jakob 
Balde“), S. 211 und 212.

109 	 Herder: Terpsichore S. 212.

DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447110730.269 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



VIII Lautenmusik und Volkslieder

1 	 Kunstlieder
Angelegentlich der Sapphischen Ode bemerkt Opitz im siebten Kapitel der „Poe
terey“:

Die Saphischen gesänge belangendt/ bin ich des Ronsardts meinung/ das sie/ 
in vnseren sprachen sonderlich/ nimmermehr können angeneme sein/ wann 
sie nicht mit lebendigen stimmen vnd in musicalische instrumente eingesun-
gen werden/ welche das leben vnd die Seele der Poeterey sind. Dann ohne 
zweiffel/ wann Sappho hat diese verse gantz verzucket/ mit vneingeflochtenen 
fliegenden haaren vnnd lieblichem anblicke der verbuhleten augen/ in jhre Ci-
ther/ oder was es gewesen ist/ gesungen/ hat sie jhnen mehr anmutigkeit gege-
ben/ als alle trompeten vnd paucken den mannhafftigen vnnd kühnen versen/ 
die jhr Landsmann Alcéus/ als er ein Kriegesoberster gewesen/ ertichtet hat.1

Singende Damen, die mit „verbuhleten augen“ Liebeslieder singen: Auch dieses 
Bild ist nur aus der höfischen Kultur heraus zu begreifen und markiert noch ein
mal sehr scharf die Distanz zu einer neulateinischen Professorendichtung, in 
nächtlichen Sitzungen in der Bibliothek verfasst, neben dem Regal mit den Wör
terbüchern, von vornherein nur für die Lektüre der Kollegen gedacht. In genau
em Gegensatz zu diesem dichtenden Professor steht Opitzens Bild einer Sappho, 
die mit offenem Haar und schmachtendem Blick ihre Lieder singt, begleitet von 
einer antiken „Kithara“, einer Art Gitarre oder Zither, „oder was es gewesen ist“.
Tatsächlich ist nicht nur ein großer Teil der Opitzschen Gedichte auf bestehen-

de Melodien oder für die Vertonung geschrieben, sondern auch die Versreform 
als solche ist für die Musik von großer Bedeutung. „Ohne Opitz gäbe es das deut-
sche Barocklied nicht“ heißt es lakonisch in der wichtigsten neueren Studie zum 
Lied des 17. Jahrhunderts.2 Im Gegensatz zum modernen Begriff einer Lyrik, die 
vor allem für die stumme Lektüre eines Lesers gedacht ist, hat das gesungene 
Gedicht, das Lied, im 17. Jahrhundert noch ganz wesentlich den Begriff der Dich-
tung überhaupt geprägt.3 

1 	 Opitz: Poeterey S. 61f.
2 	 Werner Braun: Thöne und Melodeyen, Arien und Canzonetten. Zur Musik des deutschen 
Barockliedes. Tübingen 2004, S. 141. 

3 	 Achim Aurnhammer und Dieter Martin: Musikalische Lyrik im Literatursystem des Barock. 
In: Musikalische Lyrik. Teil 1: Von der Antike bis zum 18. Jahrhundert. Hg. v. Hermann Da-
nuser. Laaber 2004, S. 334–348. 

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



310 Lautenmusik und Volkslieder

In der „Poeterey“ verwendet Opitz den Begriff „Lyrica“ als Synonym für „ge-
tichte die man zur Music sonderlich gebrauchen kan“4 und in der zitierten Stelle 
nennt er den Gesang und die instrumentale Begleitung „das leben vnd die Seele“ 
eines Gedichts. August Buchner macht in seiner „Anleitung“ den einzigen Unter
schied zwischen „Gedicht“ und „Lied“ an der Strophenform fest: 

Und ob man zwar allen Gedichten in gemein den Nahmen eines Liedes oder 
Gesanges zu eignen können; So werden zu forderst doch und absonderlich 
dieselben also genennet/ die Gesetzes weise und also förmlich gesetzet seyn/ 
daß in einer gleichen Stroph eine vollst ändige Meinung begriffen und aus-
geführet sey. Dann solcher Gestalt können sie mit mehrer Bequemligkeit zur 
Music gebraucht und gesungen werden.5 

Wenn Gedichte vertont werden sollen, müssen auch die Komponisten die Prinzi-
pien der neuen, alternierenden Metrik beherrschen. Sie müssen die natürliche Be-
tonung der Wörter mit den Anforderungen der Musik vermitteln. Das ist anfangs 
vielen nicht leichtgefallen. In seinem „Helicon“ (1640) beschwert sich Philipp von 
Zesen über Komponisten, die „den Singe-toon (accentum melitum) auff die sylbe 
[setzen]/ da der verß-accent (accentus metricus) nicht steht.“6 Auch Harsdörffer 
fordert in seinem „Poetischen Trichter“, dass „der Poet die Music verstehen oder 

4 	 Opitz: Poeterey S. 33.
5 	 Buchner: Anleitung S. 11f.
6 	 Philipp von Zesen: Deutscher Helikon (1641). In ders.: Sämtliche Werke Bd. 9. Hg. v. Ferdin-
and van Ingen. Berlin, New York 1971, S. 26–27.

Abb. 15: Georg Philipp Harsdörffer: Gesprächspiele. Nürnberg 1644, Bd. 4, S. 483.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



311Kunstlieder

der Musicus ein Poet seyn sol“.7 Wie konkret das gemeint ist, illustriert ein Em-
blem aus den „Gesprächspielen“. Auf zwei leeren Notenblättern sind unter den 
Notenlinien schon die metrischen Längen und Kürzen eingetragen, die Melodie 
und der Text fehlen aber noch.8 Zuerst ist das Metrum da, dann folgen Melodie 
und Text. 
Wie schwer die neue Prosodie für einen „unstudierten“ Musiker werden konn-

te, zeigt der Komponist und Dichter Gabriel Voigtländer, der sich 1642 für seine 
Verse entschuldigen muss. Erstens sei er krank gewesen, zweitens wüssten die 
Dichter selbst nicht, welche Regeln gelten sollten, drittens habe er „nicht studirt/ 
noch von jemand die Poësi gelernet“: 

Jst etwas drinnen/ welches der Prosodia nach/ etwas rauch an Versen ist/ so 
glaube er mirs/ ich weiß es wol zu endern vnd zu verbessern/ hat aber bey 
meiner damahligen Kranckheit nicht so alles geschehen können/ sonst hab ich 
ein gut Theil annotirt/ was ich in berühmter vnd gelehrter Poëten Schrifften 
funden/ welches nicht alles so gar sauber vnd vnfehlbar gesetzt ist/ dessen ich 
selbsten bedencken hette/ dergleichen Fehler stehen zu lassen/ wenn ich sie 
geschrieben/ Aber ich hab gedacht/ weil die Poëten selbst nicht mitnander gar 
eins seyn/ vnd andern das gut seyn soll/ so ist es mirs nicht zuverdencken/ 
der ich nicht studirt/ noch von jemand die Poësi gelernet/ sondern was ich von 
Natur vor Einfälle gehabt/ das habe ich auffgesetzt.9 

So schlecht diese Entschuldigung ist, so schlecht sind die Verse von Voigtländer 
auch tatsächlich:

Was soll ich doch wol singen/ 
Was soll ich doch vor einen Text vorbringen/ 
Das meine Lieder allen/  
Die mir zu hören möchten wollgefallen/ 
Doch werd ich so glückselig nimmermehre/ 
Wenn ich auch selbst Orpheus der sänger wehre/ 
Denn Momus tadelt selbst der Götter sachen/ 
Was soll ich schlechter den[n] zu danck jhm machen.10

Das neue, hohe technische Niveau, dass die Versreform voraussetzt, dürfte der 
wichtigste Grund dafür sein, dass es im 17. Jahrhundert kaum noch Komponisten 
wie Jacob Regnart, Johann Hermann Schein oder eben Gabriel Voigtländer gibt, 
die ihre Texte selbst schreiben. Von jetzt an sind es „Fachleute des Worts“, die mit 

	 7 	Harsdörffer: Poetischer Trichter Bd. 3, Nürnberg 1653, S. 93.
	 8 	Harsdörffer: Gesprächspiele. Nürnberg 1644, Bd. 4, S. 483. Vgl. Braun: Thöne und Melodeyen 
S. 101.

	 9 	Gabriel Voigtländer: Allerhand Oden und Lieder. Sohra 1642. Ndr. Hildesheim  u.a. 2004, Vor
rede f. bv. 

10 	Voigtländer: Allerhand Oden und Lieder Nr. 1, S. 1 („Der Autor kans Niemand zu Danck 
machen“).

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



312 Lautenmusik und Volkslieder

„Fachleuten des Tons“ zusammenarbeiten.11 Analog zu der Kunstdichtung, wie 
sie um 1600 entsteht, bildet sich im 17. Jahrhundert ein Kunstlied, das von seinen 
technischen Herausforderungen her einen professionellen Komponisten erfor-
dert. Genauso deutlich, wie sich die neuen Verse von den alten Knitteln unter
scheiden, unterscheidet sich das neue Kunstlied „eines in Fürstlichen Capellen 
wolbestalten Musici“ von den „einfeltigen Hirtenliederen/ eines hinder de[m] 
Pflug leirenden Bawren“. Das sind die Worte von Johann Rist:

Denn/ ob wol jhrer viel in der Meynung sind/ daß die gemeine Lieder/ so hin 
vnd wider außgestrewet/ vnd von dem gemeinen Volcke gesungen werden/ 
mit vnseren Oden eine grosse Verwandschafft haben/ so sollen sie doch wis-
sen/ daß zwischen den gemeinen Reimen/ vnd nach der Kunst gesetzten Ge-
dichten/ eben ein so grosser vnterscheidt zu finden/ als zwischen den einfel-
tigen Hirtenliederen/ eines hinder de[m] Pflug leirenden Bawren/ vnnd den 
künstlich gesetzten Concerten eines in Fürstlichen Capellen wolbestalten Mu-
sici, bevorauß weil man in Teutschen so viel vnterschiedliche genera odarum 
(welchen gleichwol die Musick jhr rechtes Leben vnd Seel geben muß) kan 
haben/ daß wir es auch damit dem Pindaro, Horatio, vnd anderen bevorthun 
köndten/ davon aber vielgedachte Reimenmacher weniger denn nichts wissen 
noch verstehen.12

Dieses neue Kunstlied wird in der Musikwissenschaft als Generalbass-Sololied 
bezeichnet. Zwischen dem Generalbass („basso continuo“) als dem strukturie
renden Element dieses Liedes und dem alternierenden Metrum der neuen Verse 
gibt es eine berückende Parallele, die Gary C. Thomas bereits angedeutet hat. 
Wie der Generalbass „ausschließlich der harmonischen und […] rhythmischen 
Untermauerung des Liedes“ dient, das heißt „einen gleichmäßigen rhythmi-
schen Takt“ festlegt,13 so bildet auch das neue, streng alternierende Metrum eine 
harmonische und rhythmische Untermauerung des Gedichts. Deutlicher viel-
leicht noch als in der Einführung des alternierenden Metrums kommt in der des 
Generalbasses ein stilistischer Wandel zum Ausdruck. Ein neuer Geschmack 
setzt sich durch, der an der Polyphonie des 16.  Jahrhunderts keinen Gefallen 
mehr findet. Es ist ein neuer Klang – und damit verbunden eine neue Technik 
zur Herstellung dieses Klangs –, der für die Entwicklung des Generalbasses ver-
antwortlich ist. 
Im Gegensatz zu den polyphonen Techniken des 16.  Jahrhunderts ist beim 

Generalbass-Sololied die Verständlichkeit des gesungenen Wortes für die Mu-
siker und Komponisten von überragender Bedeutung. Michael Praetorius nennt 
1619 im dritten Teil seines „Syntagma musicum“ als wichtigsten Grund für die 
Einführung des Generalbasses die „jetzige[n] gewohnheit und styli im singen/ 

11 	Braun: Thöne und Melodeyen S. 93.
12 	Johann Rist: Musa teutonica. Hamburg 1637 (zuerst 1634), Vorrede, f. a6r. 
13 	Gary C. Thomas: Einleitung. In Constantin Christian Dedekind: Die aelbianische Musen-
Lust. 1657. Ndr. hg. u. eingel. von Gary C. Thomas. Bern  u.a. 1991, S. 9*-133*, hier S. 42.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



313Kunstlieder

do man Componiret und singet/ gleichsam/ als wenn einer eine Oration daher 
recitirte.“14 An derselben Stelle polemisiert er gegen ältere, polyphone Techniken 
der Liedkomposition, bei denen man den Text nicht verstanden habe: 

Denn wenn alle Stimmen gesungen werden/ so höret man weder Periodum 
noch sensum, weil alles von den Fugen/ Welche sich offt repetiren, interrum-
piert wird/ vnd eine jede Stimme besondere vnd vnderschiedliche Wort/ zu 
einer zeit singet vnd aus spricht/ welches verstendigen Leuten/ die darauff 
mercken/ mißfellt […].

Heinrich Albert fordert in der Vorrede seiner „Arien“, „daß der Sänger […] die 
Worte/ wie sie ungefehrlich in einer etwas langsamen und deutlichen Erzehlung 
außgeredet werden/ singe.“15 Harsdörffer seinerseits ermahnt die Dichter, bei 
Liedtexten auf geschlossene syntaktische Einheiten zu achten, denn „wann ein 
Wort in der zweyten/ oder dritten Reimzeil oder nach der repetition die Meinung 
schleusst/ dazwischen aber ein Mittelschluß […] so wird die Meinung unvernem-
lich/ die Rede gehemmt/ und die Reimzeilen gantz mißlautend“.16 Buchner dürfte 
dasselbe meinen, wenn er für Lieder fordert, „daß in einer gleichen Stroph eine 
vollständige Meinung begriffen und ausgeführet sey.“ Zäsuren und Strophenen-
de müssen syntaktisch geschlossene Einheiten darstellen, damit die Sänger Atem 
holen können, ohne dadurch die Verständlichkeit des Verses zu gefährden.
Schon um 1600 hatte sich mit Claudio Monteverdis „seconda pratica“ ein rezi

tativ-ähnlicher Vortragsstil durchgesetzt, der die Musik ganz dem Text unter
ordnete. Die Musikwissenschaft spricht von der Monodie, im Gegensatz zur 
Polyphonie des 16. Jahrhunderts. Die Laute etabliert sich als das bevorzugte In
strument, das den Generalbass übernimmt, auch deshalb, weil sie als Instrument 
die Verständlichkeit des Gesangs am besten garantiert. „Airs de cour“, „höfische 
Melodien“ nennt man, ausgehend von ihrer Beliebtheit am französischen Kö-
nigshof, diese einfachen Lieder für Sologesang mit Lautenbegleitung.17 Die in
strumentale Begleitung soll die Wirkung des Gedichts verstärken, ohne dabei 
den Text zu überlagern oder ihn sogar ganz in Musik aufzulösen, wie es dann 
beim romantischen Lied des 19. Jahrhunderts der Fall sein wird. 

14 	Michael Praetorius: Syntagma musicum. Wolfenbüttel 1619, Bd. 3, S. 149, mit einem Zitat von 
Agostino Agazzari.

15 	Heinrich Albert: Erster Theil der Arien. Königsberg 1652, f. A2v. Vgl. Braun: Thöne und Me-
lodeyen S. 176.

16 	Harsdörffer: Poetischer Trichter Bd. 3, S. 95.
17 	Zu Entstehung und höfischem Kontext vgl. Jeanice Brooks: Courtly Song in Late Sixteenth-
Century France. Chicago, London 2000.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Abb. 16: Höfisches Lautenspiel. Abbildung aus: Vital d’Audiguier: Liebes- 
beschreibung Lysanders und Kalisten. Übers. v. Philipp von Zesen. Amster-
dam 1644, S. 94. 

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



315Verse, zur Laute gesungen

John Dowland ist einer der wenigen großen Namen, der mit seinen Lauten
liedern für den dänischen, später den englischen Hof auch heute noch ein Be-
griff ist. Die Herzöge von Wolfenbüttel und Hessen-Kassel haben sich gegenseitig 
überboten bei dem Versuch, ihn an ihre Höfe zu holen.18 Zahlreiche adlige Damen 
haben sich insbesondere im Lautenspiel geübt. Von Elisabeth von Hessen-Kassel 
ist eine umfangreiche Sammlung überliefert und ihr Vater, Landgraf Moritz, hat 
selbst zahlreiche Kompositionen für die Laute verfasst.19 Sophie Elisabeth, Her-
zogin von Mecklenburg und verheiratet mit Herzog August von Braunschweig-
Wolfenbüttel, muss eine begabte Lautenisten gewesen sein.20 Aber auch die Dich-
terin Veronica Gambara, von der Opitz einige Sonette übersetzt hatte, galt in ihrer 
Zeit als berühmte Lautenistin. An Damen wie sie dürfte Opitz gedacht haben, 
wenn er sich die antike Sappho mit ihrer Kithara vorgestellt hat. 

2 	 Verse, zur Laute gesungen 
Ronsard hatte 1552 seine „Amours“ – einen Zyklus von über zweihundert So-
netten – mit einem Notenanhang erscheinen lassen, in dem er zehn Melodien 
bereit gestellt hatte, auf die jeweils eine bestimmte Zahl von Sonetten zu singen 
wären. Der Verleger hatte in einer kurzen Einführung zu diesem Anhang die Un
gewöhnlichkeit und Neuheit des Verfahrens hervorgehoben.21 So unbefriedigend 
eine solche Lösung aus musikalischer Perspektive sein musste, so symptomatisch 
ist diese Entscheidung für das Verhältnis von Vers und Musik. Es geht Ronsard 
nicht darum, seine Verse möglichst individuell in Musik umzusetzen, sondern 
darum, dass sie gesungen werden können. Der Gesang als solcher, das Singen 
der Verse ist das Entscheidende. Später, als Ronsard berühmt war, kehrte sich 
das Verhältnis im Übrigen um. Mehr als vierzig Komponisten vertonen an die 
350 Gedichte von Ronsard.22 

18 	Claudius Sittig Kulturelle Konkurrenzen. Studien zu Semiotik und Ästhetik adeligen Wett-
eifers um 1600. Berlin, New York 2010, S. 163f.

19 	Das Lautenbuch der Elisabeth von Hessen. Facsimile 4° Ms. Mus. 108.1 Universitätsbiblio-
thek Kassel. Hg. v. Axel Halle. Kassel  u.a. 2005. Ausführliche Analyse bei Claudia Knispel: 
Das Lautenbuch der Elisabeth von Hessen. Frankfurt/M. 1994.

20 	Vgl. Linda Maria Koldau: Frauen – Musik – Kultur. Ein Handbuch zum deutschen Sprachge-
biet der Frühen Neuzeit. Köln, Weimar 2005, mit zahlreichen weiteren Beispielen.

21 	Pierre de Ronsard und Marc-Antoine de Muret: Les Amours, leurs Commentaires. Texte de 
1533. Hg. v. Christine de Buzon u. Pierre Martin. Paris 1999, S. 294. Zur Bedeutung von So
nettvertonungen vgl. Walter Mönch: Das Sonett. Heidelberg 1955, S. 82–90, zu Ronsard ins
bes. Walter Mönch: Der Dichter und sein Komponist. Ronsard und Goudimel. In: Romania 
Cantat. Lieder in alten und neuen Chorsätzen mit sprachlichen und musikwissenschaftli
chen Interpretationen. Hg. v. Gerhard R. Rohlfs. Tübingen 1980, S. 455–465. Vgl. Gilbert Ga-
doffre: Ronsard et la relation poésie-musique. In: Ronsard. Colloque de Neuchâtel. Hg. v. 
André Gendre. Genf 1987, S. 75–84.

22 	François Lesure: Ronsard et ses musiciens. In: Pierre de Ronsard und Marc Antoine Muret: 
Les Amours. Leurs commentaires. Hg. v. Christine de Buzon u. Pierre Martin. Paris 1999, 
S. 291–293, hier S. 292.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



316 Lautenmusik und Volkslieder

In seinem „Abbregé de l’art poetique“ (1565) bestreitet Ronsard grundsätzlich, 
dass Dichtung ohne Gesang und Instrumentalbegleitung überhaupt irgendwel
che Reize entfalten könne.23 Diese Aufwertung des gesungenen Verses betrifft 
nicht allein Ronsard, sondern die gesamte Dichtung der Pléiade: Sie ist program
matisch zu einem großen Teil für den Gesang geschrieben.24 Zeuge einer solchen 
musikalischen Darbietung war im Mai des Jahres 1569 Paul Schede Melissus. Im 
Haus Heinrich Stephanis in Genf hörte er ein französisches Mädchen zur Laute 
singen und war so ergriffen, dass er – der sonst nie krank ist – sich ein dreitägiges 
Fieber zuzog. An beides – den Gesang des Mädchens und das Fieber – erinnert er 
sich noch zwanzig Jahre später: 

Seit dem Jahr 1555 war ich niemals mehr krank, außer einmal, da wurde ich 
für drei Tage im Monat Mai des Jahres 1569, als ich in Genf wohnte, von einem 
Fieber gequält, das ich aus der unvermuteten Bewunderung erhielt, als ich ein 
edles und dazu wunderschönes französisches Mädchen im Haus Heinrich Ste-
phanis hörte (wo wir als ein paar Musizierende zusammenkamen), das mir zur 
Linken saß und im Beisein allerehrwürdigster Frauen und deren Gatten fran-
zösische Chansons von Orlando [d.h. Orlando di Lasso] mit höchster Anmut 
und mit eleganter Stimme und unter Heranziehung einer Laute, die sie mit den 
Fingern zupfte, spielte und ihre Stimme erklingen ließ. Sie hätte den Kaukasus 
und andere viel härtere Berge gerührt, ja bewegt, geschweige den Melisse.25

23 	Pierre de Ronsard: Abbregé de l’art poetique françoys. In ders.: Œuvres complètes. Hg. v. 
Jean Céard, Daniel Ménager u. Michel Simonin. Paris 1994, Bd. 2, S. 1174–1189, hier, S. 1176: 
„Apres, à mon imitation, tu feras tes vers masculins et fœminins tant qu’il te sera possible, 
pour estre propre à la Musique et accord des instrumens, en faveur desquels il semble que la 
Poësie soit née: car la Poësie sans les instrumens, ou sans la grace d’une seule, ou plusieurs 
voix, n’est nullement agreable, non plus que les instrumens sans estre animez de la melodie 
d’une plaisante voix.”

24 	Manuel Gervink: Die musikalisch-poetischen Renaissancebestrebungen des 16.  Jahrhun-
derts in Frankreich und ihre Bedeutung für die Entwicklung einer nationalen französischen 
Musiktradition. Frankfurt/M. 1996, bes. S. 189–198.

25 	Paul Schede Melissus, Brief an Hieronymus Baumgartner vom 29. 6. 1590. Zit. Nach: Virorum 
clarorum saeculi XVI et XVII epistolae selectae e codicibus manuscriptis Gottingensibus. 
Hg. v. Ernst Weber. Leipzig 1894, S. 29, Brief Nr. 25: „Ab anno Christi MDLV. nunquam postea 
aegrotavi, nisi semel, per triduum, mense Maio anno MDLXIX., Genevae cum habitarem, 
febre vexatus, quam conceperam ex subita admiratione, cum puellam nobilem Gallam eam-
que formosissimam, in aedibus Henrici Stephani, mihi ad sinistram adsidentem (convene-
ramus enim aliquot musici) praesentibus honestissimis matronis earumque maritis, Orlandi 
cantiones Gallicas summa cum suavitate et vocis elegantia, testudine, quam increpabat di
gits, admonta, modulantem personantemque audivissem. Movisset illa, imo permovisset 
Caucasum aliasque cautes multo duriores, nedum Melissum.” Ich zitiere die Übersetzung 
von Nicole Schwindt, die auf diese Stelle hingewiesen hat: „… hat ein florentiner bracht, der 
singt In die lautten“. Terminologische Reflexe eines musikalischen Phänomens zwischen 
Idee, Praxis und Gattung. In: Gesang zur Laute. Hg. v. Nicole Schwindt. Kassel  u.a. 2002, 
S. 9–21, hier S. 12, Anm. 9.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



317Verse, zur Laute gesungen

Auch Schede Melissus selbst hat für den Gesang geschrieben. 1566 waren seine 
„Lieder mit Musik für vier und fünf Stimmen“ („Cantiones musicae quatuor et 
quinque vocum“) gedruckt worden. Unter den lateinischen Liedern findet sich 
dort auch ein griechisches und drei deutsche Lieder. Mit Goudimel, der schon 
eng mit Ronsard zusammengearbeitet hatte, stand Schede in brieflichem Kontakt, 
mit Orlando di Lasso, dem von ihm am meisten bewunderten Komponisten, war 
er befreundet.26

Weckherlins erste Sammlung von Gedichten trägt 1618 den Titel „Oden und 
Gesänge“, genauso wie 1625 das sechste Buch von Opitz’ „Deutschen Poemata“. 
Siebzehn Gedichte finden sich dort. Darüber hinaus verweisen viele Gedichte der 
Sammlung mit Titeln wie „Lobgesang“, „Hirtenlied“, „Courante“ oder „Chanso-
nette“ auf ihre Sangbarkeit. In der Zincgrefschen Sammlung von 1624 war bei 
einigen dieser Lieder noch die Melodie angegeben gewesen, auf die Opitz diese 
Lieder geschrieben hatte. Es handelt sich um zwei deutsche – „Kehr vmb mein 
Seel“ und „Angelica die Edle“ – und vier französische Melodien: „Si c’est pour 
mon pucellage“, „Aupres du bord de Seine“, „Allons dans ce bocage“ und „Ma 
belle je vous prie“. George Schulz-Behrend konnte die vier französischen Melo
dien bestimmen. Drei davon finden sich in Gabriel Batailles „Airs de différents 
autheurs mis en tablature de luth“ (Paris 1609), einer der erfolgreichsten Samm-
lungen von „Airs de cour“.27 Bei der vierten („Si c’est pour mon pucellage“) han-
delt es sich um eine Courante, also eine Tanzmelodie, die Opitz wahrscheinlich 
aus dem „Bloem-Hof van de Nederlantsche Ieught“ (1608)“ kannte.28 Auch ein 
Großteil dieses „Blumenhofs“, seinerseits eine Nachahmung der höfischen Dich-
tung Frankreichs, war für den Gesang geschrieben.

Solche gesungenen Lieder konnten sehr populär werden. Unabhängig von ih-
rer Sammlung in den Werkausgaben ihrer Autoren wurden sie zusammen mit 
den Melodien auf Einblattdrucken, die für wenig Geld an den Straßenecken zu 
haben waren, angeboten. In einer Zeit, die noch keine elektronischen Aufzeich-

26 	Ein Gedicht Schedes auf Orlando di Lasso findet sich in: Humanistische Lyrik. Hg. v. Wil-
helm Kühlmann  u.a. Frankfurt/M. 1997, S. 808–813. Zu Schede-Melissus als Musiker den 
Art. v. Uwe Martin in: Die Musik in Geschichte und Gegenwart. Hg. v. Ludwig Finscher. 
Kassel  u.a. 2005. Personenteil Bd. 14, Sp. 1194–1196, außerdem Eckart Schäfer: Deutscher Ho-
raz. Wiesbaden 1976, S. 68. Zur Vertonung neulateinischer Oden Karl-Günther Hartmann: 
Die humanistische Odenkomposition in Deutschland. Vorgeschichte und Voraussetzungen. 
Erlangen 1976.

27 	Jeanice Brooks: „New Music“ in Late Renaissance France. In: Gesang zur Laute. Hg. v. Nicole 
Schwindt. Kassel  u.a. 2002, S. 161–175 argumentiert, dass der Erfolg dieser Sammlung vor al-
lem darauf zurückzuführen ist, dass sie sich an ein neues Publikum wendet, den höfischen 
Adligen, der das Lautespielen als Dilettant gelernt hat. Die Lieder selbst stammen zum gro-
ßen Teil aus älteren Traditionen.

28 	George Schulz-Berend: Opitz’ Gedichte „Auf die Melodey“. In: Jahrbuch für internationale 
Germanistik Reihe A, Bd. 8.3. Bern 1980, S. 24–32 und Braun: Thöne und Melodeyen S. 142–
144. Vgl. auch Irmgard Scheitler: Melodien und Gattungen anderer Nationen und die deut-
sche Gesangslyrik. In: Klang – Ton – Musik. Theorien und Modelle (national)kultureller 
Identitätsstiftung. Hg. v. Wolf Gerhard Schmidt  u.a. Hamburg 2014, S. 171–208, hier S. 202.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



318 Lautenmusik und Volkslieder

nungs- und Wiedergabetechniken kannte, konnte sich auf diese Art jeder die Lie-
der beschaffen, die gerade überall geträllert und gesungen wurden. Die Verfasser 
dieser Lieder mussten sich regelrecht vor unerlaubter Vervielfältigung schützen. 
Gabriel Voigtländer schreibt 1642 in der Vorrede zu seinen „Oden und Liedern“, 
er habe diese Lieder auch deshalb in den Druck gegeben, weil sich viele von ih-
nen bereits verbreitet hätten, ohne dass er daran etwas verdient habe: 

Ja man hat je vnd allzeit meinen Liedern sehr nachgetrachtet/ vnd hab von 
männiglich viel Anlauffens vmb ein eintzigs gehabt/ vnd wenn ich einen gu-
ten Freund etwas geben/ ist es vnter die Leute kommen/ endlich haben sie die 
Buchdrucker vnd Buchführer gar gedruckt/ vnd gemein gemacht/ vnd so jhren 
Vortheil gesucht/ wobey meines Nahmens nicht einmahl gedacht worden.29

Auch Opitz scheint mit seinen Liedern sehr erfolgreich gewesen zu sein. 1628 
schreibt er an Christoph Coler:

Ich trage hier jetzt auch den Lohn aus den Tändeleien davon, die ich fast noch 
als Jugendlicher in Heidelberg und anderswo mir ausgedacht habe. Denn aus 
jedem Haus, jeder Straße lärmt es von meinen Liedchen, die auf den Kreu-
zungen für den einen oder anderen kleinen Betrag verkauft werden. Ich woh-
ne, wenn es den Göttern gefällt, meinem Ruhm bereits als Lebender bei, und 
ich ergötze mich an den Herzen der Mädchen und an den Mägden wie der 
launige Liebhaber eines Schauspiels. Jetzt, wo ich von diesen durch die Jahre 
verwischten Liedern Abstand gewonnen habe, hilft es doch, sich an die Ver-
gangenheit zu erinnern.30

Dieter Lohmeier hat gezeigt, wie weit und wie schnell sich ein Lied durch 
Einblattdrucke und Flugschriften verbreiten konnte. Die Schlussfolgerung, dass 
Melodien dabei oft das Medium zur Verbreitung von Texten waren, leuchtet un-
mittelbar ein.31 Anders als später im 18. und 19.  Jahrhundert vertont nicht ein 
Komponist ein Gedicht, um seinem Inhalt musikalischen Ausdruck zu verleihen, 
sondern der Dichter bedient sich einer bekannten Melodie, um die Verbreitung 
seines Gedichtes zu fördern. Wenn Opitz – und nicht nur er, es handelt sich um 

29 	Gabriel Voigtländer: Allerhand Oden und Lieder. Sohra 1642. Ndr. Hildesheim  u.a. 2004, 
Vorrede f. bv. Zu Voigtländer vgl. Heinrich W. Schwab: Zur Liedkunst Gabriel Voigtländers. 
In: Daphnis 8 (1979), S. 183–207.

30 	Martin Opitz: Briefwechsel und Lebenszeugnisse. Kritische Edition mit Übersetzung. Hg. v. 
Klaus Conermann unter Mitarbeit v. Harald Bollbuck. Berlin, New York 2009, S. 602 (lat. Ori-
ginal S. 600f.). Brief vom 29.2. 1628. Auf die Stelle aufmerksam gemacht hat Schulz-Behrend: 
Opitz’ Gedichte „Auf die Melodey“ S. 24.

31 	Dieter Lohmeier: Die Verbreitungsformen des Liedes im Barockzeitalter. In: Daphnis 8 
(1979), S. 41–65. Vgl. auch Anthony J. Harper: Zur Verbreitung und Rezeption des weltli-
chen Liedes um 1640 in Mittel- und Norddeutschland. In: Studien zum deutschen weltlichen 
Kunstlied des 17. und 18. Jahrhunderts. Hg. v. Gudrun Busch und Anthony J. Harper. Am-
sterdam, Atlanta 1992, bes. S. 35–38.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



319Verse, zur Laute gesungen

eine allgemein gängige Praxis32 – bekannte Melodien neu betexten kann und 
die Angabe der Melodie dabei schon genügte, um jeden wissen zu lassen, wie 
dieses Lied zu singen war, illustriert das schlagend den Verbreitungsgrad, den 
bestimmte Melodien in dieser Zeit gehabt haben müssen. Auf eine bekannte Me-
lodie einen neuen Text zu dichten, bedeutete, sich dieser Melodie als Medium zur 
Verbreitung eines Gedichts zu bedienen. Vielleicht kann man sich das ähnlich 
vorstellen wie die Praxis der Cover-Versionen in der populären Musik heute: Der 
Reiz besteht gerade darin, eine Melodie, die jeder kennt, in einer neuen Form zu 
interpretieren. Umgekehrt hätte der Reiz in der Frühen Neuzeit darin bestanden, 
dieselbe Melodie mit einem neuen Text zu versehen. 
Wenn Opitz selbst in seiner eigenen Ausgabe der „Poemata“ von 1625 die von 

ihm neu betexteten Melodien nicht mehr nannte, spricht das nicht gegen diese 
These, sondern dürfte, wie Werner Braun vermutet, eher der Tatsache geschuldet 
sein, dass Opitz zu Neuvertonungen seiner Lieder anregen wollte.33 Opitz hätte es 
sich jetzt sozusagen leisten können, auf die Hilfestellung bekannter Melodien zu 
verzichten. Wenn diese Vermutung zutrifft, dann war seine Hoffnung berechtigt. 
Opitz dürfte – nach derzeitigem Kenntnisstand, ein Verzeichnis gibt es bisher 
nicht – einer, wenn nicht sogar der meist vertonte Dichter seiner Zeit sein.
Die ersten Vertonungen finden sich schon 1627 in Johann Nauwachs „Erstem 

Theil Teutscher Villanellen“. Ohne den Namen des Dichters zu nennen (das war 
1627 also offensichtlich noch möglich) hat Nauwach dort zehn erst später gedruck-
te Gedichte von Opitz vertont, darunter das berühmte „O du Gott der süssen 
Schmertzen“. Der Band ist Georg II. von Hessen-Darmstadt und Sophie Eleonore 
von Sachsen zur Hochzeit gewidmet, also angelegentlich derselben höfischen Fe-
stivität entstanden, zu der auch Opitz’ „Dafne“ aufgeführt wurde. Es handelt sich 
bei dieser nicht um die erste deutsche Oper, wie immer wieder behauptet worden 
ist, sondern um ein Schauspiel mit musikalischen Einlagen, wie es zu dieser Zeit 
üblich war.34 Die – heute verlorene – Musik stammte von Heinrich Schütz, der im 
Übrigen auch zahlreiche Gedichte von Opitz für den Gesang vertont hat. Sie sind 
handschriftlich erhalten und zeigen, dass Schütz damit auf eine zeitgemäße deut-
sche vokale Kammermusik nach dem Modell von Claudio Monteverdi zielte.35 
Auch Caspar Kittels „Arien und Cantaten“ – obgleich sie in Dresden 1638 mit 

einem Widmungsgedicht von August Buchner erscheinen – nennen den Namen 
von Opitz (und aller anderen dort vertonten Dichter) noch nicht. 1642 huldigt 
Johann Erasmus Kindermann dann allerdings schon mit dem Titel seines „Opit-

32 	Natascha Veldhorst schätzt, dass bei neunzig Prozent der Lieder die Musik zuerst da war 
und der Dichter also eine existierende Melodie wählte, um einen neuen Text darauf zu 
verfassen, vgl. Natascha Veldhorst: Pharmacy for the Body and Soul: Dutch Songbooks in 
the Seventeenth Century. In: Early Music History 27 (2008), S. 216–286, hier S. 232.

33 	Braun: Thöne und Melodeyen S. 143.
34 	Irmgard Scheitler: Martin Opitz und Heinrich Schütz: „Dafne“ – ein Schauspiel. In: Archiv 
für Musikwissenschaft 68 (2011) S. 205–226.

35 	Braun: Thöne und Melodeyen S. 153f.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



320 Lautenmusik und Volkslieder

zianischen Orpheus“ dem Meister der neuen Verse. Ähnlich schmeichelhaft ist 
Constantin Christian Dedekind in seiner „Aelbianischen Musen-Lust“ (1657), in 
der Opitz mit Apollo selbst gleichgesetzt wird. 

Das Titelkupfer zeigt dort den Helikon mit Apollo und den Musen auf der lin-
ken Seite der Elbe. Auf der rechten Seite sitzt auf einem ähnlichen Berg Opitz an 
oberster Stelle, während die Opitzianer ihrem Alter entsprechend mit den Musen 
parallelisiert werden. Unterhalb von Opitz sitzt mit Paul Fleming und Gottfried 
Finckelthaus die älteste Generation von Opitzianern, gefolgt auf einer zweiten 
Stufe von Johann Rist, Andreas Tscherning und Simon Dach, auf einer dritten 
Stufe von David Schirmer, Justus Sieber, Heinrich Held und Dedekind selbst. 
Nicht in den Rang der opitzianischen Musen, aber immerhin auf den Titelkupfer 
haben es Johann Christoph Göring, Ernst Christoph Homburg, Christoph Bern-
hard und Enoch Gläser geschafft, die in der Mitte des Bildes zu sehen sind und 
noch auf die Musenberge zustreben.36 All diese Dichter werden als Sänger ihrer 
Gedichte oder als Musiker mit Instrumenten dargestellt. 

36 	Zur Interpretation des Titelkupfers und der Identifikation der Dichter vgl. das Vorwort von 
Thomas in Constantin Christian Dedekind: Die aelbianische Musen-Lust. 1657. Ndr. hg. u. 
eingel. von Gary C. Thomas. Bern  u.a. 1991, S. 21*–31*.

Abb. 17: Constantin Christian Dedekind: Aelbianische Musenlust. Dresden 1657.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



321

3 	 Liebeslieder und „Buhlereyen“

Als Sänger treten auch die Protagonisten der „Schäfferey von der Nimfen Herci-
nie“ (1630) auf. Neben Opitz selbst sind es seine Freunde Wilhelm Nüßler, August 
Buchner und Balthasar Venator. Die Herren spazieren nicht nur durch eine arka-
dische Landschaft, schnitzen Sonette in Bäume und führen gelehrte Unterhal-
tungen, sondern sie singen auch. Opitz selbst ist der erste, der ein Lied anstimmt. 
Er hat sich nämlich unglücklicherweise in ein zwar sehr schönes, aber auch sehr 
einfältiges Mädchen verliebt. Über die Belanglosigkeit seiner Verse ist er sich im 
Klaren, denn bevor er sein Lied anstimmt, ziert er sich noch ein wenig. Venator 
ermuntert ihn daraufhin mit dem Argument, dass selbst wenn der „innhalt“ des 
Liedes nicht gefalle, so doch die klangliche Form sicherlich „ergetzen“ werde: 
„gefelt vns der innhalt nicht/ so ergetzen vns doch die worte“. Besonders wichtig 
ist der Inhalt des von Opitz gesungenen Liedes wirklich nicht. Zwei Strophen 
daraus genügen als Illustration: 

	 Ist mein hertze gleich verliebet 
In ein schlechtes mägdelein/ 
Die mich tröstet vndt betrübet/ 
Soll ich darumb vnrecht sein? 
Liebste/ deiner schönheit licht 
Mindert sich durch einfalt nicht.

	 Was das Glücke dir nicht schencket/ 
Das verdient doch deine ziehr/ 
Vndt worauff mein hertze dencket 
Solches hast du gantz bey dir; 
Was mein hertze denckt hast du/ 
Vndt das hertze selbst darzue.37

Die Belanglosigkeit des Textes hat niemanden gestört. Dieses und die anderen 
Lieder der „Hercinie“ wurden in der Folge tatsächlich vertont und zwar mehr-
fach, genauso wie die Liedeinlagen in den zahlreichen Schäfereien, die dem Mo-
dell der „Hercinie“ folgten,38 darunter etwa die „Jüngst-erbawete Schäfferey“ 
(„Amoena und Amandus“, 1632) des Georg Christoph von Gregersdorf, „Flori-
dans Lob- vnd Liebes-Gedichte“ (1635) des Gottfried Finckelthaus, die „Winter-
Tages Schäfferey von der schönen Coelinden und deroselben ergebenen Schäffer 
Corimbo“ (1636) des Christian Brehme und das „Pegnesische Schäfergedicht“ 
(1644) von Harsdörffer und Klaj. Jenseits aller geschichtsphilosophischen Erwä-
gungen, zu denen diese Schäfereien Anlass gegeben haben, sollte man sie auch 
in dieser Hinsicht ernst nehmen: als eine Mode, zu der nicht nur die schäferliche 

37 	Martin Opitz: Schäfferey von der Nimfen Hercinie. Hg. v. Peter Rusterholz. Stuttgart 1969, S. 14.
38 	Vgl. Braun: Thöne und Melodeyen S. 83–87.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



322 Lautenmusik und Volkslieder

Stilisierung des Dichters gehört, sondern auch die Tatsache, dass der Dichter als 
Sänger seiner Verse auftritt. 
Johann Rist lässt sich gleich auf dem Titelkupfer seines „Neüen Teütschen Par

naß“ (1652) am Elbufer in schäferlichem Ambiente abbilden. Insbesondere aber 
die Leipziger Dichter scheinen sehr viel Zeit damit verbracht zu haben, in ge
mischt-geschlechtlichen Gesellschaften singend vor den Toren der Stadt herum
zuziehen, Alkohol zu konsumieren und das andere Geschlecht zu umwerben 
– oder sich jedenfalls vorzustellen, wie sie dies tun. Wie Nils Grosch und Benja
min Roberts gezeigt haben, spielte das gemeinsame Singen – und mehr noch der 
Tanz – auch schon im 17. Jahrhundert eine große Rolle in Ritualen der Eheanbah
nung oder noch allgemeiner: der Annäherung der Geschlechter.39 Es war dabei 
vor allem die Jugend, die sich an diesen Liedern ergötzte, entsprechende Lieder

39 	Vgl. Nils Grosch: „Damit die jugent der bul lieder und fleyschlichen gesenge loß würde“: 
Zur Funktion von Liebesliedern in der Frühzeit der Populären Musik. In: Amor docet mu-
sica. Musik und Liebe in der Frühen Neuzeit. Hg. v. Dietrich Helms, Sabine Meine. Hildes-
heim  u.a. 2012, S. 235–248 und Benjamin B. Roberts: Sex and Drugs before Rock’n Roll. Youth 

Abb. 18: Johann Rist: Neuer Teutscher Parnaß. Lüneburg 1652.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



323Liebeslieder und „Buhlereyen“

bücher oder Einblattdrucke besaß und das gemeinsame Singen als Teil einer Ju-
gendkultur praktizierte. 

Doch bin ich allzeit frey vnd nicht zu binden:  
Wo Schöne Damen sind laß ich mich finden.40

So lesen sich Schlager-Texte aus dem 17. Jahrhundert. Sammlungen wie Gottfried 
Finckelthaus’ „Deutsche Gesänge“, aus der diese beiden Zeilen stammen, Chri-
stian Brehmes „Lustige/ Trawrige/ und nach gelegenheit der Zeit vorgekommene 
Gedichte: Zu Passierung der Weyle mit dero Melodeyen mehrentheils auffge-
satzt“ (1637), Georg Greflingers „Weltliche Lieder“ (1651)41 oder Kaspar Stielers 
„Geharnschte Venus oder Liebes-Lieder im Kriege gedichtet, mit neuen Gesang-
Weisen zu singen und zu spielen gesetzet“ (1660) gehören nicht in eine Geschich-
te der Lyrik, die es sowieso erst ab dem 18.  Jahrhundert gibt, sondern in eine 
Geschichte der populären Liedkultur. Die Widmungen in niederländischen Lie
derbüchern der Zeit illustrieren, dass das Liederbuch das bevorzugte Geschenk 
an junge bürgerliche oder adlige Damen war.42 Eine Sammlung von Gedichten 
wie der „Bloem-Hof“ war keine esoterische „Kunst“, keine Lyriksammlung im 
emphatischen Sinne, wie es später der „West-östliche Divan“ Goethes oder Rilkes 
„Sonette an Orpheus“ sein werden, sondern ein Kultbuch der Jugend, in dem 
man heimlich las und das man unter den Gebetbüchlein versteckte, wenn die 
Eltern das Zimmer betraten. 
Mitte des 17. Jahrhunderts beschreibt ein Rotterdamer Prediger als abschrec-

kendes Beispiel, was er bei seinen Hausbesuchen bei den jungen Damen auf der 
Kommode liegen sieht. Neben den Puderdöschen, dem Rouge, dem Lippenstift 
und was diese jungen Damen sich sonst ins Gesicht schmierten, lägen dort die 
weltlichen Liederbücher mit ihren abscheulichen Liebesliedern – und im ganzen 
Zimmer keine Bibel und kein Gesangbuch.43 Zu diesen Büchern gehört der „Blo-
em-Hof“. Mit seiner ganzen pretentiösen Aufmachung und Ausgestaltung rich-
tet er sich an ein offensichtlich höchst modebewusstes, jugendliches Publikum. 
Es war das Buch, das man haben musste, wenn man 1608 zur jeunesse doreé der 
Niederlande gehörte. 
Auch die „Deutschen Poemata“ des zwanzigjährigen Martin Opitz, wie sie 

Zincgref 1624 herausgegeben hatte, waren voll von Liebesliedern und „Buhle
reyen“. Im Gegensatz zu der Ausgabe von 1625 waren diese „Buhlereyen“ auch 
nicht durch einen ersten Teil, „worinnen geistliche Sachen“ enthalten waren, 

Culture and Masculinity during Holland’s Golden Age. Amsterdam 2012, S. 187–214. (Im 
open access zugänglich auf den Seiten der Amsterdam University Press.)

40 	Gottfried Finckelthaus: Deutsche Gesänge. Hamburg 1640, f. B7r („Eben der“).
41 	Astrid Dröse: Georg Greflinger und das weltliche Lied im 17. Jahrhundert. Berlin, München, 
Boston 2015. Richtungsweisend dort S. 279–293 zu Aufführungspraxis und Funktion der 
Lieder.

42 	Natascha Veldhorst: Pharmacy for the Body and Soul: Dutch Songbooks in the Seventeenth 
Century. In: Early Music History 27 (2008), S. 216–286, hier S. 250.

43 	Veldhorst: Pharmacy for the Body and Soul, S. 167f.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Abb. 19: Vier Illustrationen aus dem „Bloem-Hof van de Nederlantsche Ieught“, 1608

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



325Liebeslieder und „Buhlereyen“

aufgefangen, sondern die Sammlung beschränkte sich vollständig auf weltliche 
Dichtung. Unter den „Buhlereyen“ befand sich das späterhin, im prüden 19. Jahr
hundert, berühmt-berüchtigte „Fieberliedlein“ mit seiner Beschreibung eines Or-
gasmus:

Das Fieberliedlin.

	 Nechst als zugleiche lagen 
Zwey lieb in fiebers schmertz/ 
Sprach er: ich bin zutragen 
Für dich bereit/ mein hertz/ 
Für dich bin ich bereit zu leiden/ 
Vnd soll sich meine Seele scheiden.

	 Er lag in heisser flammen/ 
Die Sprache ließ schon nach/ 
Die Hitze kam zusammen/ 
Der Puls schlug sehr gemach; 
Empfund doch mitten in dem leiden/ 
Weil er bey jhr wahr/ lust vnd freuden.

	 Sie schlug die augen nieder/ 
Als er fiel in den todt/ 
Er wandte hin vnd wieder 
Sein haupt in letzter noth/ 
Sein Hertz wurd matt/ die adern sprungen/ 
Der Geist würd auß zu fahrn gezwungen.

	 Sie sprach: mein lieb/ mein leben/ 
Jch schwimme wegen dein/ 
Vnd ich/ er sagt/ muß geben 
Für dich mein Seelelein. 
So ist er in der Schoß gestorben/ 
Die er so treulich hatt erworben.44

Das niederländische Original stammt von Gerbrand Adriaenszoon Bredero.45 
Auch das ist ein „Liedlein“ und also für den Gesang geschrieben. Es ist offensicht
lich, dass es nur bestimmte Situationen waren, in denen es gesungen werden 
konnte und dass diese Situationen nichts mit einer Konzertsaal-Aufführung im 
Sinne des 19. Jahrhunderts zu tun hatten. Auch hier wird man wieder an die Re
zeptionsformen populärer Musik denken müssen. Ein solches Lied, gesungen zur 

44 	Opitz: Poemata 1624, S. 93f., ed. Wittkowski S. 134, GW 2.1, S. 211 (nr. 119).
45 	Vgl. Theodor Weevers: Some Unrecorded Dutch Originals of Opitz. In: Neophilologus 23 
(1938), S. 187–198.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



326 Lautenmusik und Volkslieder

Laute oder als Einblattdruck verschenkt, bestätigt den Befund des Musikwissen
schaftlers Nils Grosch, dass in der Frühen Neuzeit Lieder als „Kommunika
tionsmittel für emotionale Botschaften“ verwendet wurden. Ähnlich wie Bild
quellen aus der Zeit zeigen, dass „das Singen zur Laute einen auffälligen Bezug 
zum Geschlechterverhalten junger Menschen“ aufweist, ist das Liebeslied Aus
druck einer städtisch geprägten Jugendkultur.46 Die kunstvolle Aufmachung des 
„Bloem-Hof“ genauso wie die der „Deutschen Poemata“ dokumentiert nicht nur 
den intellektuellen Anspruch ihrer Verfasser, sondern auch den Anspruch, Teil 
einer modischen, populären Avantgarde zu sein. 
In seiner erotischen Deutlichkeit ist das „Fieberliedlein“ bei Opitz eine Aus-

nahme. Hier dürften es deshalb auch nicht die fehlende Alternation und die Apo-
kopen gewesen sein, die Opitz dazu veranlassten, dieses Gedicht in die Samm-

46 	Nils Grosch: Lied und Medienwechsel im 16. Jahrhundert. Münster  u.a. 2013, S. 98.

Abb. 20: Musizierendes Paar. Chrispijn de Passe nach Maerten de Vos. Aus einem Zyklus der vier 
Elemente. (Terra) Das Motiv kursiert auch unter anderen Titeln.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



327Liebeslieder und „Buhlereyen“

lung von 1625 nicht mehr mit aufzunehmen (beides wäre leicht zu korrigieren 
gewesen), sondern die offensive Weltlichkeit dieser erotischen Dichtung. Gerade 
die populäre, weltliche Liedkultur war den schärfsten Angriffen von Seiten der 
Theologen ausgesetzt. Seit Luther hatte es insbesondere auf protestantischer Seite 
nicht abreißende Versuche gegeben, das weltliche Lied durch Kontrafazierung 
– also Beibehaltung der Melodie bei Ersetzung der weltlichen durch geistliche 
Texte – für die Propaganda christlicher Ideale einzusetzen.47 Auch das illustriert 
ex negativo die Bedeutung, die die populäre Liedkultur gehabt haben muss. 
Die theologische Polemik dürfte auch der Grund gewesen sein, warum (wie 

im Falle des „Bloem-Hof“) weltliche Lieder häufig anonym veröffentlicht wur-
den, im Gegensatz zu geistlichen. Johann Rist (selbst ein Theologe) nimmt bei 
seiner „Galathee“ (1642) Zuflucht zu der Fiktion, die – allerdings vergleichsweise 
harmlosen – Schäferliedchen dieser Sammlung seien ihm entwendet und gegen 
seinen Willen gedruckt worden. Brieflich dagegen zeigt er sich gegenüber Zesen 
ungeduldig, wann die Sammlung endlich erscheint.48

Mit sieben Auflagen ist die „Galathee“ dann äußerst erfolgreich. Im Gegen-
satz zur „Hercinie“ verzichtet Rist fast ganz auf eine begleitende oder rahmende 
Handlung und veröffentlicht nur die Lieder, eingeleitet jeweils mit einer kurzen 
Situationsschilderung in Prosa. Zu den „barocken Evergreens“, den Schlagern des 
17. Jahrhunderts, gehört nach Werner Braun das einleitende Lied „Daphnis ging für 
wenig Tagen“.49 Auch hier ist (um noch einmal Venator aus der „Hercinie“ zu zitie-
ren) der „innhalt“ ziemlich belanglos, aber die „worte“ haben scheinbar „ergetzet“: 

1. Daphnis gieng für wenig Tagen 
	 über die begrünte[n] Heid/ 
Heimlich fieng er an zu klagen 
	 Bey sich selbst sein schweres Leid/ 
Sang aus hochbetrübte[m] Hertzen 
Von den bittern Liebes-Schmertzen/ 
	 Ach daß ich dich nicht mehr seh 
	 Allerschönste Galathe!

2. Jst mier recht/ das sind die Spitzen 
	 Die ich an den Bäumen schauw/ 
Hinter welche[n] pflegt zu sitzen 
	 Galathee bey der Auw’ 

47 	Grosch: Lied und Medienwechsel, S. 96–103.
48 	Vgl. Dieter Lohmeier: Exkurs: Zur Druckgeschichte von Rists „Galathee“. In: Søren Terkelsen: 

Astree Siunge-Choer. Die dänischen Lieder mit ihren deutschen Vorlagen von Gabriel Voigt
länder und Johann Rist. Hg. v. Erik Søderholm. Neumünster 1976, S. 143–137, hier S. 132f.

49 	Vgl. Braun: Thöne und Melodeyen S. 204. 

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Abb. 21: Johann Rist: Des Daphnis aus Cimbrien Galathee. 
Lüneburg 1642. 

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



329Liebeslieder und „Buhlereyen“

Als sie zwinget meine Sinnen 
O du Preyß der Schäfferinnen/ 
	 Weh mir daß ich nicht mehr seh 
	 Allerschönste Galathe.50

Der Titelkupfer der „Galathee“ lässt keinen Zweifel an der erotischen Direktheit 
der Sehnsucht nach der schönen Schäferin. 
An ein jugendliches, tanzfreudiges Publikum wendet sich auch Philipp von 

Zesen, wenn er in seinem „Helikon“ (1656) die neue, opitzianische Metrik nicht 
nur an Versen, sondern auch an der Erfindung von Tänzen entwickelt. Ein „Tantz- 
oder reihen-lied/ zwischen einem mans- und einem weibes-bilde“ schlägt Zesen 
dort folgendermaßen zu tanzen und zu singen vor:

Er fähet an nach zwei steigenden oder mänlichen reimen/ [d.h. Jamben] mit 
forsetzung des rechten fußes/ auf der rechten seite des saales/ vom morgen 
nach dem abende zu/ singende zu tantzen; Sie aber/ die unterdessen stille ge-
standen ist/ fähet an nach 2 fallenden oder weiblichen reimen/ [d.h. Trochäen] 
auch fallend/ d. i. mit forsetzung des linken fußes/ auf der linken seite des 
saales/ von morgen nach dem niedergange zu/ da Er indeßen auf Sie wartet/ 
auch singende zu tantzen. Da geben sie dan einander die hände/ und tantzen 
das gesetze mitten auf dem saale/ nach rollenden Palmen= oder Dattel=reimen 
[d.h. Daktylen] follend hinaus/ als: 

1.

(Er) 	 Wo ist doch meine Rosemund/  
	 	 die mier mein hertz macht wund? 

(Sie) 	 Schau! hier kömt sie/ dier ihr leben  
	 	 gantz zu geben. 

(Beide) 	 Der himmel mag stürmen/ mag hitzen und blitzen/  
	 	 wan unter dem schirme der liebe wier sitzen.  
		  wier können uns lieben/ 
		  ohn alles betrüben/  
		  dieweil uns die liebe so lieblich anblikt/  
	 	 ja weil es sich alles zur fröligkeit schikt.51

50 	Johann Rist: Daphnis bekümmerte Liebes-Gedancken/ Als er bey seiner Galatheen nicht 
seyn konte. In ders.: Des Daphnis aus Cimbrien Galathee. Lüneburg 1642, f. B ijr. 

51 	Philipp von Zesen: Hoch-deutscher Helikon (1656). In ders.: Sämtliche Werke. Hg. v. Ferdi-
nand van Ingen. Berlin, New York 1977, Bd. 10.1, S. 180f. Vgl. auch dort S. 61f., wo ein solcher 
Tanz beschrieben wird. Auf die Stelle hingewiesen hat Gary C. Thomas: Dance Music and the 
Origins of the Dactylic Meter. In: Daphnis 16 (1987), S. 107–146, hier S. 144. Vgl. auch Ferdin-
and van Ingen: Philipp von Zesen in seiner Zeit und seiner Umwelt. Berlin, Boston 2013, S. 68.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Abb. 22: De vijf dwaze maagden dansen en musiceren („Die fünf törichten Jungfrauen tanzen und 
musizieren“). Crispijn van de Passe (I), nach Maerten de Vos.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



331Lehrlinge der Griechen: Breitinger und Klopstock

Auch Zesen war ein beliebter und populärer Dichter, der mit Musikern und Kom-
ponisten in engem Kontakt stand. Solche Tanzerfindungen waren keine theore-
tischen Übungen oder abseitigen Experimente. So viel Wert Zesen auf seine me-
trischen Innovationen legt – sie sind ihm niemals Selbstzweck. Es geht immer 
um die musikalische Wirkung als Einladung zum Tanz und zum Gesang. An 
anderer Stelle heißt es bei Zesen:

Diese und dergleichen lieder werden mit anmuht und lust weder gemacht 
noch gelesen/ wo man die gesang-weise/ die ihnen die anmutigkeit ehrst ge-
ben mus/ nicht darbei hat/ und sie zugleich/ auch selbst im auf-setzen und 
verfassen/ mit-singet.52

Mit dieser Art von Popularität und Leichtigkeit, von Erotik und Spiel, von Dich
tung als Tanz und Gesang ist erst im 18. Jahrhundert Schluss, mit der Entstehung 
der Lyrik als erhabener Dichtung, von einem Sänger ewiger Wahrheiten im Zu-
stand enthusiastischer Entrückung verfasst.53 Zwar beruft sich auch diese Lyrik 
noch auf ihre Musikalität, allerdings in einem ganz anderen Sinne.

4 	 Lehrlinge der Griechen: Breitinger und Klopstock
Zu den zahlreichen Implikationen der Tatsache, dass ein Großteil der Dichtung 
des 17. Jahrhunderts für den Gesang gedacht ist, gehört auch, dass diese Dichtung 
nicht den Versuch unternimmt, die Musik zu ersetzen. Sie ist für den Gesang ge-
schrieben, ohne dabei in ihrer sprachlichen Form selbst zu Musik werden zu wol-
len. Das ist ein großer Unterschied zur Entstehung der „lyrischen Poesie“ als un-
mittelbarer Ausdruck einer Empfindung, der als solcher schon Musik ist, wie sie 
sich in der Mitte des 18. Jahrhunderts vollzieht. In den Worten von Heinz Entner:

Die Entwicklung des lyrischen Gedichts, wie es dem modernen Leser geläufig 
ist, stellt sich literaturgeschichtlich dar als fortschreitende Emanzipation des 
dichterischen Worts von der Musik, als Arbeit auf das Ziel hin, jene lyrische 
Wirkung, die früher vom Zusammenklang des Worts mit der Musik erreicht 
worden war und die im Lied weiterhin so erreicht wird, auch allein durch das 
Wort zu erreichen, ja, sie mündet letztlich in das Bestreben, den Wirkungs-
raum der Musik durch das Wort zu besetzen.54

52 	Philipp von Zesen: Hoch-deutscher Helikon (1656). In ders.: Sämtliche Werke. Hg. v. Ferdi-
nand van Ingen. Berlin, New York 1977, Bd. 10.2, S. 587f. Auch auf diese Stelle hat Thomas: 
Dance Music S. 115 hingewiesen.

53 	Die Anakreontik, der auch Klopstock mit seiner zärtlich-empfindsamen Seite („Das Rosen-
band“) angehört, bildet einen gewissen Übergang zwischen diesen beiden Polen. Vgl. Stefan 
Elit: Ebert und Klopstock: empfindsam-erhabene Posen und offener Austausch. In: Johann 
Arnold Ebert. Dichtung, Übersetzung und Kulturtransfer im Zeitalter der Aufklärung. 
Hg. v. Cord-Friedrich Berghahn  u.a. Heidelberg 2016, S. 177–190. 

54 	Heinz Entner: Deutsche Dichtung des 17.  Jahrhunderts zwischen „Lied“ und „Lyrik“. In: 
Heinrich Schütz im Spannungsfeld seines und unseres Jahrhunderts. Hg. v. Wolfram Steude. 
Leipzig 1987, S. 31–41, S. 32.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



332 Lautenmusik und Volkslieder

Wie die Entstehung der alternierenden Metrik um 1600, so ist auch die Entste-
hung dieser Lyrik als stilgeschichtliche Entwicklung zu beschreiben und das 
heißt: als Abkehr vom Prinzip der Alternation. Erste, grundsätzliche Kritik daran 
wird 1740 in Johann Jakob Breitingers „Critischer Dichtkunst“ laut. Paradoxer-
weise sind es wieder die Italiener und Franzosen, deren Verskunst den Deut-
schen als vorbildlich gepriesen wird. Jetzt ist es gerade die Tatsache, dass sich 
in diesen Sprachen keine alternierende Metrik finde, die sie zum Vorbild macht. 
Zwar hätte auch die italienische und französische Sprache hohe und tiefe Silben, 
schreibt Breitinger, alleine es sei den Italienern und Franzosen deshalb nicht in 
den Sinn gekommen, „die hohen und tiefen Sylben in ihren Versen auf beständi-
ge Sitze zu setzen“. Ihr „musicalisches Ohr“ hätte ihnen solches verboten, „damit 
ihr Vers nicht in eine verdrüßliche Homophonie verfalle.“55

Alles, was man bei italienischen und französischen Versen beachten müsse, 
sei die richtige Silbenzahl und der Akzent vor der Zäsur und am Ende des Verses. 
Diese freie Verteilung der Tonstellen über den Vers sei wesentlich musikalischer 
als die regelmäßige Alternation mit ihrer „Monotonie und Unisonanz“. (S. 451) 
Dazu komme die Tatsache, dass die regelmäßige Alternation zu zahlreichen Ton
beugungen zwinge. In einem längeren Gedicht schaffe es einfach niemand, die 
Wörter immer so zu setzen, dass an den vom metrischen Schema geforderten 
Stellen auch wirklich immer betonte Silben zu stehen kämen. In Anbetracht die
ser Sachlage meint Breitinger, dass „man besser thäte, so man die Regel, die be
fiehlt die hohen und tiefen Accente beständig mit einander abwechseln zu lassen, 
fahren liesse“ und nach dem Vorbild der italienischen und französischen Verse 
„einen angenehmen Wechsel von natürlichen Jamben, Trochäen und Dactyli
schen“ zulasse. (S. 470) Ausdrücklich erklärt Breitinger den Vers vor Opitz, der 
„durch die beständige Abwechselung der Füsse den Eckel der Homophonie“ 
(S. 467) vermieden habe, zum Vorbild. Damit dürfte die französische Technik 
Weckherlins gemeint sein.
Die Forderung Breitingers nach einem Verzicht auf regelmäßige Alternation 

ist allein stilistisch motiviert. Diese erzeugt jetzt keinen Klang mehr, der beson-
ders gesucht würde, sondern im Gegenteil Ekel und Überdruß. Die Berufung 
auf die höhere Musikalität der italienischen und französischen Verse ist insofern 
verräterisch, als es nicht die Verse als solche sind, die musikalischer oder unmu-
sikalischer sind. Es ist eine bestimmte Art von Musikalität, die Breitinger in der 
regelmäßigen Alternation nicht wiederfindet. 

Welcher Art diese Musikalität ist, wird deutlich an zwei anderen Kritikpunk-
ten. Erstens bestreitet Breitinger die „Anmuth des Reimes“. Diese bloße „Wider-
holung eines Schalles“ könne nur das „stumpfe Ohr“ erfreuen, für „geistreiche 
Leute“ aber keinen Reiz haben. Breitinger vergleicht die Wirkung des Reims mit 
einem „Kirmeß-Tantz, wo die Personen bey bestimmten Pausen aus Freude-Be

55 	Johann Jakob Breitinger: Critische Dichtkunst. Zürich 1740. Bd. 2, 10. Abschnitt: „Von dem 
Bau und der Natur des deutschen Verses“, S. 466f.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



333Lehrlinge der Griechen: Breitinger und Klopstock

zeugung in die Hände klatschen“. Der Reim mache einen komischen Effekt und 
könne deshalb „alleine in einigen lustigen Gedichten einen Platz fodern“. (S. 460) 
Mit der Erhabenheit der großen Dichtung, die Breitinger im Sinn hat, ist das 
Kling-Klang des Reims nicht mehr zu vereinbaren. 
Zweitens verteidigt Breitinger genau die stilistische Figur, die Opitz ausdrück

lich verboten hatte, nämlich die Inversion. Diese Verteidigung der Inversion rich
tet sich zu diesem Zeitpunkt nicht mehr gegen Opitz, sondern gegen seinen stil
geschichtlich wichtigsten Nachfolger, Johann Christoph Gottsched. In seinem 
„Versuch einer critischen Dichtkunst“ hatte dieser die prosaische, „ordentliche 
Wortfügung“, ausdrücklich mit Berufung auf Opitz und gegen Bodmers Milton-
Übersetzung auch für die Dichtung gefordert.56 Nach Breitinger dagegen ist es 
ein unnatürlicher Zwang, „welcher dem deutschen Verse dadurch angethan 
wird, daß man ihn allzu scharf an die prosaische Construction bindet.“ Was wä-
ren die Verse Homers oder Vergils, wenn man sie an die gewöhnliche, prosaische 
Wortstellung anpassen würde? Es sei „ein Jrrthum, wenn man gläubt, daß die 
deutsche Sprache von der ordentlichen und üblichen Construction in keinen 
Weg abweichen könne; ohne daß eine lächerliche Rede herauskomme.“ (S. 463) 
Die freie Anordnung der Wörter im Vers helfe vielmehr dabei, Affekte natürlich 
auszudrücken. Inversionen sind nicht nur erlaubt, sondern geradezu gefordert, 
weil auch der natürliche Sprachgebrauch im Affekt sich nicht an die grammatisch 
korrekte Wortstellung halte. 
Friedrich Gottlieb Klopstock, der 1747 seine „Oden“ zu schreiben beginnt, ist 

der Vollstrecker der Forderungen Breitingers. Die erste seiner Oden ist program
matisch „Lehrling der Griechen“ betitelt: 

Der Lehrling der Griechen

	– v – v v – , – v v – v – 
			   – 	v v 

	– v – v v – v –
		  	 – 	v v 

Wen des Genius Blick, als er gebohren ward, 
	 Mit einweihendem Lächlen sah, 
Wen, als Knaben, ihr einst Smintheus Anakreons 
	 Fabelhafte Gespielinnen, 
Dichtrische Tauben umflogt, und sein mäonisch Ohr 
	 Vor dem Lerme der Scholien 
Sanft zugirrtet, und ihm, daß er das Alterthum 
	 Ihrer faltigen Stirn nicht säh, 

56 	Johann Christoph Gottsched: Versuch einer critischen Dichtkunst. Hg. v. Joachim und Bri-
gitte Birke. In ders.: Ausgewählte Werke. Berlin, New York 1973, Bd. 6.1, S. 357 (Kap. IX, § 7).

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Abb. 23: Friedrich Gottlieb Klopstock: Der Lehrling der Griechen. Aus den „Oden“, Hamburg 1771.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



335Lehrlinge der Griechen: Breitinger und Klopstock

Eure Fittige lieht, und ihn umschattetet, 
	 Den ruft, stolz auf den Lorberkranz, 
Welcher vom Fluche des Volks welkt, der Eroberer 
	 In das eiserne Feld umsonst, 
Wo kein mütterlich Ach bang bey dem Scheidekuß, 
	 Und aus blutender Brust geseufzt, 
Ihren sterbenden Sohn dir, unerbittlicher, 
	 Hundertarmiger Tod, entreißt! 
Wenn das Schicksal ihn ja Königen zugesellt, 
	 Umgewöhnt zu dem Waffenklang, 
Sieht er, von richtendem Ernst schauernd, die Leichname 
	 Stumm und seelenlos ausgestreckt, 
Segnet dem fliehenden Geist in die Gefilde nach, 
	 Wo kein tödtender Held mehr siegt. 
Ihn läßt gütiges Lob, oder Unsterblichkeit 
	 Deß, der Ehre vergeudet, kalt! 
Kalt der wartende Thor, der, des Bewunderns voll, 
	 Ihn großäugichten Freunden zeigt,  
Und der lächelnde Blick einer nur schönen Frau, 
	 Der zu dunkel die Singer ist. 
Thränen nach besserem Ruhm werden Unsterblichen, 
	 Jenen alten Unsterblichen,  
Deren daurender Werth, wachsenden Strömen gleich, 
	 Jedes lange Jahrhundert füllt, 
Ihn gesellen, und ihn jenen Belohnungen, 
	 Die der Stolze nur träumte, weihn! 
Ihm ist, wenn ihm das Glück, was es so selten that, 
	 Eine denkende Freundin giebt, 
Jede Zähre von ihr, die ihr sein Lied entlockt, 
	 Künftiger Zähren Verkünderin!57

57 	Friedrich Gottlieb Klopstock: Der Lehrling der Griechen. In ders: Werke und Briefe Bd. I.1. 
Hg. v. Horst Gronemeyer u. Klaus Hurlebusch. Berlin, New York 2010, S. 1f. Zu Klopstocks 
Stil- und Metrikreform vgl. Katrin Kohl: Friedrich Gottlieb Klopstock. Stuttgart 2000, S. 60–
68. Zu Klopstocks Stilidealen ausführlich Karl Ludwig Schneider: Klopstock und die Er-
neuerung der deutschen Dichtersprache im 18. Jahrhundert. Heidelberg 1965.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



336 Lautenmusik und Volkslieder

Klopstock bricht in solchen Oden mit allen Hör- und Lesegewohnheiten, die sich 
im Gefolge von Opitz etabliert hatten. Nicht nur verschmäht er ein alternieren
des Versmaß (der Jambus habe die Sprache „halb in die Acht erklärt“, heißt es), er 
verzichtet auch auf den Reim. Einen „bösen Geist“ und ein „plumpes Wörterge
polter“ wird er ihn später nennen.58 Vor allem aber bemüht sich Klopstock nicht 
um eine verständliche Syntax. Erst nach mehrmaligem Lesen wird langsam klar, 
worum es in dieser Ode geht. Diese gewollte Dunkelheit des Ausdrucks (obscuri
tas heißt dieses Stilmittel in der Rhetorik) hat Klopstock die schärfste Polemik 
von Seiten Gottscheds eingebracht, des Verteidigers der „Sprachreinigkeit“ und 
Deutlichkeit.
Ein gewisser Höhepunkt dieser Polemik war 1752 erreicht, als Gottsched in sei-

ner Zeitschrift „Das Neueste aus der anmuthigen Gelehrsamkeit“ eine „Gereimte 
Umschreibung der Reimfreyen Kloppstockischen Ode an den König“ brachte. 
Es handelt sich um eine „Umschreibung“ in ein verständliches Deutsch, die von 
einem „geschickten Frauenzimmer in der Mark Brandenburg“ verfasst worden 
sei. In der redaktionellen Anmerkung Gottscheds heißt es einleitend, Klopstock 
sei damit wohl der erste Dichter, „dem das Schicksal wiederfährt, in seine eige-
ne Muttersprache übersetzet zu werden.“ Lese man diese Übersetzung, „klinget 
alles eben so, wie alle vernünftige Dichter unsers Vaterlandes, seit Opitzens Zei-
ten gedacht und geschrieben haben.“ Klopstock hätte den Fehler gemacht, „frem-
de Wortfügungen, unerhörte Versetzungen, Verkehrungen der Ausdrücke und 
halbverbissene Redensarten“ „für neue Gedanken“ zu halten.59 
1754 veröffentlicht der Gottschedianer Christoph Otto von Schönaich ein gan-

zes „Neologisches Wörterbuch; als ein sicherer Kunstgriff, in 24 Stunden ein 
geistvoller Dichter und Redner zu werden, und sich über alle schale und hirnlose 
Reimer zu schwingen.“ Gewidmet ist es „dem Geist-Schöpfer, dem Seher, dem 
neuen Evangelisten, dem Träumer, dem göttlichen St. Klopstocken“. Schönaich 
listet darin in alphabetischer Reihenfolge die stilistischen Sünden von Klopstock 
und Bodmer auf und belustigt sich an deren gesuchtem Pathos. „Jedermann giebt 
zu, daß Klopstock Verstand hat; nicht aber alle räumen ihm eine gesunde Ver-
nunft ein“, heißt es in der Vorrede.60 Auf solche Kritik hat Klopstock – auch darin 
ganz der erhabene, enthusiastisch erregte Dichter – gar nicht geantwortet. 
In einem Aufsatz „Von der Sprache der Poesie“ hat Klopstock seinerseits 1758 

die Prinzipien der neuen „Poesie“ erläutert.61 Zu ihnen gehört etwa die Forde-
rung, keine gemeinen, durch ständigen Gebrauch abgeschliffenen und würdelos 

58 	Klopstock: An Johann Heinrich Voß. In ders.: Werke und Briefe Bd. I.1, S. 446.
59 	Gereimte Umschreibung der Reimfreyen Kloppstockischen Ode an den König. In: Das 
Neueste aus der anmuthigen Gelehrsamkeit 2 (1752), S. 776–782, hier S. 777. Der Verweis auf 
die Stelle bei Schneider: Klopstock S. 32.

60 	Christoph Otto von Schönaich: Die ganze Aesthetik in einer Nuss oder Neologisches Wör-
terbuch. Hg. v. Albert Köster. Berlin 1900, S. 9.

61 	Friedrich Gottlieb Klopstock: Von der Sprache der Poesie. In ders.: Gedanken über die Natur 
der Poesie. Dichtungstheoretische Schriften. Hg. v. Winfried Menninghaus. Frankfurt/M. 
1989, S. 22–34.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



337Lehrlinge der Griechen: Breitinger und Klopstock

gewordenen Wörter zu verwenden. Was er damit meint, zeigt die fortwährende 
Überarbeitung, der Klopstock die eigenen Werke unterzieht. „Kommen“ wird da
bei durch „sich nahen“ ersetzt, „gehen“ durch „wandeln“, „reisen“ durch „wal-
len“ und „Gesicht“ durch „Antlitz“.62 Eine weitere, beliebte stilistische Strategie 
ist die Verfremdung der Wörter durch neue Komposita („hinströmen“, „um
schatten“) oder Kürzung der Vorsilbe: „Der Weltraum fernt mich weit von dir“ 
schreibt Klopstock etwa, oder: „schon zerschmettern sie, stümmeln mich“ (statt 
„verstümmeln“).63 Außerdem macht Klopstock exzessiven Gebrauch von der Li-
zenz, neue Wörter zu bilden („grabverlangend“, „Erstaunung“, „friedsam“).
Das wichtigste Prinzip ist aber das Aufbrechen der gewöhnlichen Syntax. In 

einer kurzen Abhandlung „Von der Wortfolge“ (1779) nennt Klopstock vier Grün-
de, warum der Dichter die normale Syntax nicht nur verändern dürfe, sondern 
sogar müsse. An erster Stelle steht die Notwendigkeit, den „Ausdruck der Lei
denschaft“ zu verstärken.64 Gemeint ist damit, dass genauso wie das Metrum 
„Mitausdruck“ des Gedankens sein muss, auch die Syntax die emotionale Be
wegtheit des Inhalts widerspiegeln muss. Indem es für Klopstock gleichzeitig in 
der „Poesie“ immer nur um die sinnliche Vergegenwärtigung affektiv aufgelade
ner Inhalte geht, muss die Sprache dieser „Poesie“ auch immer von der „prosai
schen Wortfolge“ abweichen. Die Inversion wird damit zum „emotionalen An
ordnungsprinzip für die Satzeinheit“.65 „Poesie“, wie Klopstock sie konzipiert, ist 
der maximale Gegensatz zur Prosa und darf deshalb auch nicht deren Konstruk
tionslogik übernehmen. Verständlichkeit – perspicuitas – ist für Klopstock kein 
stilistisches Ideal.

Überhaupt darf eine Ode nicht so aussehen, als sei sie nach vernünftigen, logi
schen Prinzipien gebaut worden. „Frey aus der schaffenden Sel enttaumeln“ solle 
sie, „ununterwürfig, Pindars Gesängen gleich“.66 Diese Wirkung erreicht Klop-
stock durch die exzessive Anwendung von Inversion, Exclamatio, Asyndeton, El
lipse, Aposiopese und ähnlichen, Affekte vergegenwärtigenden Stilmitteln. Dass 
es ausgerechnet die komplexen metrischen Formen der antiken Ode sind, die 
Klopstock dabei nachahmt, ist nur scheinbar ein Paradox. Klopstock gelten diese 
Odenstrophen als differenzierter Ausdruck von Affekten. 
Wenn die zitierte Ode den Titel „Lehrling der Griechen“ trägt, so bezieht sich 

dieser Titel nicht auf den Inhalt, sondern nur auf die metrische Form. Klopstock 
bildet in ihr die griechischen Odenmaße nach – das heißt genauer gesagt und 
wiederum paradoxerweise: die griechischen Odenmaße, wie sie Horaz für die 

62 	Beispiele nach Schneider: Klopstock S. 46.
63 	Beispiele nach Schneider: Klopstock S. 50.
64 	Friedrich Gottlieb Klopstock: Von der Wortfolge. In ders.: Gedanken über die Natur der 
Poesie. Dichtungstheoretische Schriften. Hg. v. Winfried Menninghaus. Frankfurt/M. 1989, 
S. 174–179.

65 	Schneider: Klopstock S. 54.
66 	Friedrich Gottlieb Klopstock: Alkäische Ode. Auf meine Freunde (1747). In ders: Werke und 
Briefe Bd. I.1. Hg. v. Horst Gronemeyer u. Klaus Hurlebusch. Berlin, New York 2010, S. 6.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



338 Lautenmusik und Volkslieder

lateinische Dichtung adaptiert hat.67 In diesem Fall handelt es sich um eine Va-
riante der zweiten asklepiadeischen Odenstrophe. Auffällig am vorangestellten 
Metrum ist vor allem die Tatsache, dass Klopstock einen Hebungsprall in der 
Mitte des ersten Verses haben möchte, also bewusst einen völlig unopitzianischen 
Klangeffekt sucht. 

Dieser Hebungsprall verdeutlicht auch, dass der Abdruck des metrischen 
Schemas nicht als Analyse, sondern als Lektüre- oder Rezitationsanweisung ge-
dacht ist, als eine Art Partitur: Der Hebungsprall in diesen Versen ist im Deut-
schen nur in der Form zu realisieren, dass man zwischen den beiden Wörtern 
eine Pause macht. Stünde das metrische Schema dem Gedicht nicht voran, würde 
man das „als“ im ersten Vers genauso wie das „und“ im fünften Vers sicher nicht 
betont lesen. Den fünfunddreißigsten Vers – „Ihm ist, wenn ihm das Glück, was 
es so selten that“ – würde man ohne diese metrische Rezitationsanweisung als 
jambischen Vers lesen. Auch in diesem Punkt markiert Klopstock eine radikale 
stilistische Umorientierung: Die natürliche Betonung der Wörter ist nicht mehr 
allein ausschlaggebend für die Betonung des Verses. 

5	 Das „Sylbenmaß“ als „Mitausdruck des Gedankens“
Gleichzeitig mit den ersten Oden arbeitet Klopstock an seinem Epos, dem „Mes-
sias“. 1749 erscheinen die ersten Gesänge. Der Anfang lautet:

Sing, unsterbliche Seele, der sündigen Menschen Erlösung, 
Die der Messias auf Erden in seiner Menschheit vollendet,  
Und durch die er Adams Geschlechte die Liebe der Gottheit 
Mit dem Blute des heiligen Bundes von neuem geschenkt hat. 
Also geschah des Ewigen Wille. Vergebens erhub sich 
Satan wider den göttlichen Sohn: umsonst stand Judäa 
Wider ihn auf; er thats, und vollbrachte die grosse Versöhnung.68

Das sind Hexameter nach griechisch-lateinischem Modell. Klopstock macht von 
allen Freiheiten Gebrauch, die dieser Vers in der Antike hatte und erweitert sie 
noch massiv, indem er den Ersatz der Spondäen durch Trochäen erlaubt. Der anti-
ke Hexameter besteht aus sechs daktylischen Füßen, wobei die ersten vier durch 
Spondäen – oder, in der freien Auslegung Klopstocks, auch durch Trochäen – er-
setzt werden können. Die letzte Silbe kann im antiken Hexameter lang oder kurz 
sein (anceps), bei Klopstock ist sie unbetont. Fest liegen in Klopstocks Hexame-
tern also nur die sechs Längen und die Doppelsenkung im fünften Fuß: 

67 	Grundlegend zu den Paradoxien von Klopstocks Nachahmungstheorie Stefan Elit: Die beste 
aller möglichen Sprachen der Poesie. Klopstocks wettstreitende Übersetzungen lateinischer 
und griechischer Literatur. St. Augustin 2002.

68 	Friedrich Gottlieb Klopstock: Der Messias. Erste Druckfassung 1748. In ders.: Werke und 
Briefe Bd. IV.3. Hg. v. Elisabeth Höpker-Herberg. Berlin, New York 1996, S. 3.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



339Das „Sylbenmaß“ als „Mitausdruck des Gedankens“

			   	 –		  –		  –		  –	
–	 v	 –	 v	 –	 v	 –	 v	 –	 vv	 –	 v

				    vv		  vv		  vv		  vv	

Die Silbenzahl dieses Klopstockschen Hexameters kann damit zwischen drei-
zehn und siebzehn Silben schwanken. Schon die metrische Analyse der zitierten, 
ersten Verse zeigt, wie viel metrische Gestaltungsfreiheit dieser Hexameter lässt:

–	 v	 –	 vv	 –	 vv	 –	 vv	 –	 vv	 –	 v 
–	 v	 –	 vv	 –	 vv	 –	 v	 –	 vv	 –	 v 
–	 v	 –	 v	 –	 v	 –	 vv	 –	 vv	 –	 v 
–	 v	 –	 vv	 –	 vv	 –	 vv	 –	 vv	 –	 v 
–	vv	 –	 v	 –	 vv	 –	 vv	 –	 vv	 –	 v 
–	 v	 –	 vv	 –	 vv	 –	 v	 –	 vv	 –	 v 
–	vv	 –	 v	 –	 vv	 –	 vv	 –	 vv	 –	 v

Zusammen mit der Tatsache, dass die Verse ungereimt sind, ergibt sich ein völlig 
neues Klangbild – oder besser: ein neuer Stil. Löste man die Zeilenform dieser Ver-
se auf und läse sie mit normaler Satzbetonung, wäre ihre Versform kaum noch zu 
erkennen. Was man hören würde, wäre eine komplex rhythmisierte Prosa. Genau 
in dieser Freiheit sah Breitinger den großen Vorteil des Hexameters gegenüber dem 
Alexandriner: Die Sprache könne aufgrund dieser Freiheit den „Bewegungen des 
Herzens“ (S. 450), den Affekten folgen, indem frei vom Zwang der Alternation und 
des Reims die Wörter so gesetzt werden könnten, wie sie der Affekt natürlicher-
weise setzen würde. Das macht nach Breitinger die Musikalität dieser Verse aus. 

Damit ist aber auch gesagt, dass – entgegen einem gängigen Vorurteil – der Hexa
meter (wie Klopstock ihn gebraucht) ein relativ freies, einfach zu verwendendes 
Versmaß ist, im Gegensatz zum Alexandriner. Ein Alexandriner nach den Regeln 
von Opitz ist eine extrem gezwungene Angelegenheit, verglichen mit den Hexa
metern Klopstocks. Genauso ist das Sonett eine extrem starre Form, verglichen mit 
den Oden Klopstocks. Das erklärt die Tatsache, dass das Alexandriner-Sonett im 
18. Jahrhundert gerne mit dem Zwang und der Steifheit der höfischen Etikette iden-
tifiziert wird, im Gegensatz zur angeblichen Natürlichkeit des Hexameters. 

Die Schwierigkeit an den poetischen Formen Klopstocks ist nicht die Metrik 
als solche, sondern die Nachahmung der Affekte, die sich in den sprachlichen 
Rhythmen vollziehen soll. Klopstock nennt das den „Mitausdruck“. Damit ist 
nichts Anderes bezeichnet, als dass die sprachliche Form den Inhalt des Gedichts 
– den Affekt – vergegenwärtigen soll. Klopstock geht es um die syntaktische, 
stilistische und metrische Codierung von Affekten, um die Semantisierung des 
Rhythmus.69 Später wird er zu diesem Zweck die Theorie der Wortfüße entwic-

69 	So Mark Emanuel Amstätter: Klopstocks Semantisierung des Rhythmus oder die Grenzen 
der Gedichtvertonung. In: Klopstock und die Musik. Hg. v. Peter Wollny. Beeskow 2005, 
S. 109–114. Zu Klopstocks Metrik grundlegend ist Hans-Heinrich Hellmuth: Metrische Er-
findung und metrische Theorie bei Klopstock. München 1973.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



340 Lautenmusik und Volkslieder

keln. Im Unterschied zur antiken Theorie der Versfüße (Jambus, Trochäus usw.) 
sind die Klopstockschen Wortfüße semantische Einheiten. Der Hexameter

Schrecklich erscholl der geflügelte Donnergesang in der Heerschaar.

zerfällt demnach in sechs „künstliche“ Versfüße nach antikem Modell:

– v v	 	 Schrecklich er 
– v v	 	 scholl der ge 
– v v	 	 flügelte 
– v v 	 	 Donnerge 
– v v	 	 sang in der 
– v v	 	 Heerschaar.

dagegen aber in vier „Wortfüße“ in der neuen Theorie Klopstocks:

– v v –		 Schrecklich erscholl 
v v – v v	 der geflügelte 
– v v –		 Donnergesang 
v v – –		 in der Heerschaar.70

Künstlich seien die antiken Versfüße, weil sie niemand in der Rezitation eines Ver
ses höre, indem sie syntaktische Einschnitte nicht beachten, ja sogar mitten durch 
die Wörter verlaufen. Die Klopstockschen Wortfüße dagegen sind semantische 
Einheiten. Klopstock gliedert sie in 44 Arten, die er jeweils bestimmten affektiven 
Qualitäten zuordnet. Der „Wortfuß“ – v (verwirklicht zum Beispiel in den Wörtern 
„Laute“ oder „Klagestimme“) bezeichnet nach Klopstock das „Sanfte“, der Wortfuß 
v – v – (verwirklicht zum Beispiel in der Wortfolge „mit Ungestüm“) das „Heftige“.71 
Klopstock benennt diese affektiven Qualitäten der Wortfüße mit dem Begriff 

des „Tonverhalts“. Von diesem Tonverhalt zu unterscheiden ist der „Zeitaus-
druck“, mit welchem Begriff Klopstock das Verhältnis betonter und unbetonter 
Silben in einem Vers bezeichnet. Unbetonte, kurze Silben beschleunigen den 
Zeitausdruck, betonte, lange Silben verlangsamen ihn. Inwieweit dabei für Klop-
stock tatsächlich quantitative Verhältnisse eine Rolle spielen, ist eine schwierige 
Frage. Auf jeden Fall verrechnet Klopstock nicht einfach nur die antiken Quanti-
täten mit den Akzenten der deutschen Sprache, wie es nach Opitz die Regel wur-
de, sondern bringt Quantität und Akzent in enge, wechselseitige Abhängigkeit.72 
Noch weiter auf diesem Weg wird Johann Heinrich Voß in seiner „Zeitmessung 
der deutschen Sprache“ (1802) gehen.73

70 	Friedrich Gottlieb Klopstock: Vom deutschen Hexameter. In ders.: Gedanken über die Natur 
der Poesie. Dichtungstheoretische Schriften. Hg. v. Winfried Menninghaus. Frankfurt/M. 
1989, S. 60–158, hier S. 131.

71 	Klopstock: Vom deutschen Hexameter, S. 138f. 
72 	Klopstock: Vom deutschen Hexameter, S. 81ff. 
73 	Vgl. Lars Korten: Metrik als Tonkunst. Zur „Zeitmessung der deutschen Sprache“ von Jo-
hann Heinrich Voß. In: Voß’ Übersetzungssprache. Voraussetzungen, Kontexte, Folgen. Hrsg. 

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



341Das „Sylbenmaß“ als „Mitausdruck des Gedankens“

Diese sehr verkürzte Darstellung der metrischen Metaphysik Klopstocks ge-
nügt. Der entscheidende Punkt, in dem Klopstock radikal mit der Theorie und 
Praxis der Frühen Neuzeit bricht, ist die Behauptung, dass das Metrum nicht nur 
ein äußerliches Akzidenz ist, über das man beliebig verfügen kann, sondern das 
als Mitausdruck des Gedankens affektive Qualitäten besitzt. Niemand vor Klop-
stock ist auf die Idee gekommen, dass die metrische Gestalt eines Gedichts den 
Ausdruck des Inhalts unterstützen könnte. Was es gab, war die rhetorische For-
derung des aptum, also die Forderung nach Angemessenheit, wie etwa im Epos 
den Hexameter zu benutzen. Aber das ist nicht das, was Klopstock mit dem Be-
griff „Mitausdruck“ meint. Der Begriff impliziert, dass das „Sylbenmaß“ an sich 
schon einen „Ausdruck“ mit sich bringt – wenn man denn nicht so „harthörig 
und fühllos“ ist, wie es nach Klopstocks Überzeugung wohl das ganze 17. Jahr-
hundert gewesen sein muss:

Wer auf die Eindrücke acht gegeben hat, welche Gedichte machen, der wird 
bemerkt haben, (nur Harthörigen und Fühllosen ist dieß unbekannt) daß die 
Eindrücke des Sylbenmaßes stärker sind, als man vermuten sollte, daß sie seyn 
könnten, wenn man den Ausdruck, der darin liegt, an sich selbst betrachtet.74

Das ist auch der Grund, aus dem Klopstock die Alternation so scharf ablehnt: 
sie erzwingt durch ihre Mechanik einen Verzicht auf den Mitausdruck. Mehr 
noch, die „beständige Einförmigkeit“75 der Jamben oder Trochäen könne dem 
Mitausdruck sogar schaden, indem sie etwa Affekte vermittelt, die dem Gedan-
ken nicht angemessen sind.76 Es wäre deshalb besser gewesen, die Dichter hätten 
neue Versmaße erfunden, statt sich den Zwängen der regelmäßigen Alternation 
zu unterwerfen. In der Konsequenz dieser Überzeugung beginnt Klopstock 1764 
damit, eigene Odenmaße zu entwickeln. 
Schon 1758/59 hatte er jedoch aus demselben Befund noch eine wesentlich weit-

reichendere Konsequenz gezogen, nämlich überhaupt auf regelmäßige metrische 
Strukturen zu verzichten.77 Diese späterhin sogenannten „freien Rhythmen“ sind 
überhaupt die folgenreichste metrische Innovation seit der Versreform des Martin 
Opitz. Wenn die eigentliche Aufgabe des Metrums sein soll, den Inhalt einer Dich-
tung rhythmisch zum Ausdruck zu bringen, zum „Mitausdruck“ des Gedankens 
zu werden, dann liegt es nicht nur nahe, sondern drängt sich geradezu auf, ein wie-

von Anne Baillot  u.a. Berlin,  u.a. 2015, S. 33–49. Zu den Gegensätzen zwischen Klopstock 
und Voß vgl. Stefan Elit: Der späte Klopstock und Johann Heinrich Voß. Ein Spannungsver
hältnis, poetologisch betrachtet, in: Wort und Schrift – Das Werk von F. G. Klopstock. Hg. v. 
Kevin Hilliard u. Katrin Kohl. Tübingen 2008, S. 209–220.

74 	Klopstock: Vom deutschen Hexameter, S. 148.
75 	Klopstock: Von der Nachahmung des griechischen Silbenmaßes im Deutschen. In ders.: Ge-
danken über die Natur der Poesie. Dichtungstheoretische Schriften. Hg. v. Winfried Men-
ninghaus. Frankfurt/M. 1989, S. 9–21, hier S. 17.

76 	Klopstock: Grammatische Gespräche. In ders.: Sämmtliche Werke Bd. 14. Leipzig 1830, S. 108. 
Vgl. Hellmuth: Metrische Erfindung S. 16.

77 	Katrin M. Kohl: Rhetoric, the Bible and the Origins of Free Verse. Berlin 1990, S. 37ff.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



342 Lautenmusik und Volkslieder

derkehrendes Strophen- und Versmaß ganz aufzugeben und sich sozusagen völlig 
dem Sprachrhythmus zu überlassen. Das berühmteste Beispiel für solche freien 
Rhythmen ist die „Ode über die ernsthaften Vergnügungen des Landlebens“ (1759 
entstanden, später unter dem Titel „Die Frühlingsfeyer“), deren Anfang lautet:

	 Nicht in den Ozean 
Der Welten alle 
Will ich mich stürzen! 
Nicht schweben, wo die ersten Erschafnen, 
Wo die Jubelchöre der Söhne des Lichts 
Anbeten, tief anbeten, 
Und in Entzückung vergehn!

	 Nur um den Tropfen am Eimer, 
Um die Erde nur, will ich schweben, 
Und anbeten!

	 Halleluja! Halleluja! 
Auch der Tropfen am Eimer 
Rann aus der Hand des Allmächtigen!

	 Da aus der Hand des Allmächtigen 
Die grössern Erden quollen, 
Da die Ströme des Lichts 
Rauschten, und Orionen wurden; 
Da rann der Tropfen 
Aus der Hand des Allmächtigen!

	 Wer sind die tausendmal tausend, 
Die myriadenmal hundert tausend, 
Die den Tropfen bewohnen? 
Und bewohnten? 
Wer bin ich? 
Halleluja dem Schaffenden! 
Mehr, als die Erden, die quollen! 
Mehr, als die Orionen, 
Die aus Strahlen zusammenströmten!78

Der fünfundzwanzigjährige Goethe gehört zu den großen Bewunderern dieser 
neuen Form. In seinen eigenen Hymnen aus dieser Zeit („Wanderers Sturmlied“) 
tritt er geradezu als Klopstock-Imitator auf.

78 	Friedrich Gottlieb Klopstock: ‚Eine Ode über die ernsthaften Vergnügungen des Land
lebens.‘ In ders: Werke und Briefe Bd. I.1. Hg. v. Horst Gronemeyer u. Klaus Hurlebusch. 
Berlin, New York 2010, S. 172.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



343

6 	 Herders „Volkslieder“

Das eigentliche Ende der Kunstdichtung bedeuten jedoch nicht die Oden Klop-
stocks – die ihre metrische Künstlichkeit und Kunstfertigkeit noch deutlich zu 
erkennen geben –, sondern die Erfindung des Volksliedes, die wir Johann Gott-
fried Herder zu verdanken haben. 1771 beginnt Herder mit der Sammlung dieser 
Lieder. Eine erste Veröffentlichung wird 1773 abgebrochen, wohl auch deswegen, 
weil Herder den Spott eines Friedrich Nicolai fürchtete. Erst 1778 ist er dann mu-
tig genug, die Sammlung in einer überarbeiteten Fassung zu veröffentlichen. 
Aus der Perspektive des modernen Begriffs von Volkslied ist es auf den ersten 

Blick erstaunlich, dass die Sammlung nicht nur anonym tradierte Lieder etwa 
aus Litauen, Lettland, Schottland und Skandinavien enthält, sondern auch Vieles 
von Shakespeare und Sappho, von Simon Dach, Robert Roberthin, Johann Rist, 
Paul Fleming und Martin Opitz. Homer gilt Herder, neben Ossian, als „der größte 
Volksdichter“. Was Homer zu einem solchen macht, ist die Tatsache, dass er nicht 
„ein Heldengedicht in zweimal vier- und zwanzig Gesängen nach Aristoteles Re-
gel“ geschrieben habe, 

sondern sang was er gehöret, stellte dar was er gesehen und lebendig erfaßt 
hatte: seine Rhapsodien bleiben nicht in Buchläden und auf den Lumpen uns-
res Papiers, sondern im Ohr und im Herzen lebendiger Sänger und Hörer, aus 
denen sie spät gesammlet wurden und zuletzt, überhäuft mit Glossen und 
Vorurteilen, zu uns kamen. Homers Vers, so umfassend wie der blaue Himmel 
und so vielfach sich mitteilend, allem, was unter ihm wohnet, ist kein Schu-
len- und Kunsthexameter, sondern das Metrum der Griechen, das in ihrem 
reinen und feinen Ohr, in ihrer klingenden Sprache zum Gebrauch bereit lag 
und gleichsam als bildsamer Leim auf Götter- und Heldengestalten wartete. 
Unendlich und unermüdet fließts in sanften Fällen, in einartigen Beiwörtern 
und Kadenzen, wie sie das Ohr des Volks liebte, hinunter.79

Homers Hexameter ist kein „Schulen- und Kunsthexameter“, also nicht vom 
Kunstverstand ‚errechnet‘, sondern entstammt der „Natur“, nämlich dem „reinen 
und feinen Ohr“. Der Rhythmus des Hexameters liegt bereits in der Natur der grie
chischen Sprache und Homer war als Genie so nah an dieser Natur, dass er in He-
xametern sprechen konnte, ohne dabei irgendwelche Kunstregeln zu befolgen. Erst 
nach ihm kamen dann die Grammatiker und Philologen und leiteten aus seinen 
Versen die Regeln ab, die dann wiederum von den „Kunstdichtern“ bewusst an-
gewandt wurden. Am Ende der Abfolge von „Naturdichtern“ und „Kunstpoeten“ 
stehen die „wissenschaftlichen Reimer“ à la Gottsched, denen jedes lebendige Ge-
fühl für die Musik der Sprache abgehe: „Auf die Naturdichter folgten Kunstpoeten, 

79 	Johann Gottfried Herder: Volkslieder. In ders.: Volkslieder, Übertragungen, Dichtungen. 
Hg. v. Ulrich Gaier. Frankfurt/M. 1990, S. 9–430, S. 231.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



344 Lautenmusik und Volkslieder

und wissenschaftliche Reimer beschließen die Zahl.“80 Der Prozess der Zivilisation 
ist für Herder deshalb ein Prozess der Degeneration, an deren Anfang lebendiges 
Gefühl, Phantasie, das musikalische Ohr, Natur und Genie stehen, an seinem Ende 
dagegen kalter Verstand, Regelkenntnis, Wissenschaft und Kunstpoesie.

Was für Homer und das griechische Epos gilt, gilt genauso für die skandina-
vische Dichtung der Skalden wie für das gälische Epos Ossians, das der Schot-
te Macpherson wiederentdeckt zu haben behauptete. Wie der Hexameter dem 
griechischen Epos zugehört, sind die „Rhythmusarten“ der Skalden notwendiger 
Ausdruck der nordischen Sprachen, „unmittelbar durch den fühlbaren Takt des 
Ohrs bestimmt“.81 Die jeweilige Verstechnik – in diesem Fall die Stabreime der 
„Edda“ – ist engstens mit einer Kultur und ihrer Sprache verwoben, weil sie am 
Anfang eben nichts anderes war als gelebter Rhythmus, als Natur:

Ähnliche Anfangssylben mitten in den Versen symmetrisch aufgezählt, 
gleichsam Losungen zum Schlage des Takts, Anschläge zum Tritt, zum Gange 
des Kriegsheers. Ähnliche Anfangsbuchstaben zum Anstoß, zum Schallen des 
Bardengesanges in die Schilde! Disticha und Verse sich entsprechend! Vokale 
gleich! Sylben Konson – wahrhaftig eine Rhythmik des Verses, so künstlich, 
so schnell, so genau, daß es uns Büchergelehrten schwer wird, sie nur mit den 
Augen aufzufinden; aber denken Sie nicht, daß sie jenen lebendigen Völkern, 
die sie hörten und nicht lasen, von Jugend auf hörten und mit sangen, und 
ihr ganzes Ohr darnach gebildet hatten, eben so schwer gewesen sei. Nichts 
ist stärker und ewiger, und schneller, und feiner, als Gewohnheit des Ohrs!82

Die „Büchergelehrten“ sind mit ihrem Verstand nicht schnell genug, die kom
plexe, künstliche, das heißt kunstvolle Rhythmik der skaldischen Verse zu erken
nen, weil diese Verse eben auch nicht mit dem Verstand gemacht sind, sondern 
aus der „Gewohnheit des Ohrs“ entstanden. Sie wurden von Sängern verfasst, 
die solche Verse „hörten und nicht lasen, von Jugend auf hörten und mit san
gen, und ihr ganzes Ohr darnach gebildet hatten“. Metrum und Rhythmus dieser 
Verse ist nicht zufällig. Deshalb war es auch der große Fehler von Michael Denis, 
dem deutschen Übersetzer Ossians, dessen Gesänge in griechische Hexameter zu 
übersetzen.83 Wenn Metrum und Inhalt, Rhythmus und Gedanke essentiell mit-
einander verknüpft sind, dann kann man das Metrum nicht einfach wechseln. 
Ein schottisches Epos kann nicht in ein griechisches Versmaß gebracht werden. 

Das macht für Herder auch das Genie Klopstocks aus. Ihm ist es mit seinen 
„Oden“ gelungen, neue, eigene Klänge zu finden. Jede dieser Odenstrophen habe 

80 	Johann Gottfried Herder: Fragmente einer Abhandlung über die Ode. In ders.: Frühe Schrif-
ten 1764–1772. Hg. v. Ulrich Gaier. Frankfurt/M. 1985, S. 77–96, hier S. 89.

81 	Johann Gottfried Herder: Auszug aus einem Briefwechsel über Ossian und die Lieder alter 
Völker. In ders.: Schriften zur Ästhetik und Literatur 1767–1781. Hg. v. Gunter E. Grimm. 
Frankfurt/M. 1993, S. 447–497, hier S. 453.

82 	Herder: Briefwechsel über Ossian S. 453.
83 	Herder: Briefwechsel über Ossian S. 455 und S. 463.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



345Herders „Volkslieder“

einen eigenen Klang: „Alles wird bloß Werkzeug der Seele, die eine gewisse Farbe 
der Komposition, eine Stärke oder Schwäche, Fluß oder Strom auch bis ins Sylben
maß überträgt“.84 Die Tatsache, dass Klopstock die Metren schematisch über den 
Oden notiert – was doch als Indiz für deren berechnende, rationale Konstruktion, 
mithin als Gegeneinwand scheinen könnte – ist Herder zufolge nur die „Auszäh-
lung der Harmonie“, die nicht mit der tatsächlichen Melodie der Verse identisch 
ist. Bei dieser komme „alles auf die Sukzession der Töne, auf das Entwickeln des 
Gesanges der Seele, und der Bebungen des Herzens an“. Das Entscheidende sei der 
„lebendige Laut“, die „musikalische Zustimmung der Worte zum Sylbenmaße“. 
Hierin bestehe die eigentliche Meisterschaft Klopstocks, der auch die verfloch-
tensten, sich stemmendsten Strophengänge […] mit einer Macht durchgetrieben“ 
hätte, „daß die Worte mit ihrem Klange gleichsam wie Orpheus Steine und Fels 
folgen müssen“.85

Seien es nun die Bardengesänge Ossians, die Epen Homers, die Oden Klop-
stocks oder die deutschen „Volkslieder“: die Musik ist das eigentliche Paradigma 
dieser neuen „Lyrik“. Anders als im 17. Jahrhundert geht es nicht mehr darum, 
Verstexte singen zu können, sondern die Verse selbst müssen zu Musik werden. 
Die affektive Gewalt der Musik ist dabei das entscheidende Element. Genauso wie 
die Musik durch bestimmte Klänge und Töne bestimmte Gefühle auslöst, muss 
auch der Dichter durch bestimmte Sprachrhythmen und Melodien bestimmte 
Gefühle auslösen können. Es geht dabei um weit mehr als die Identifikation etwa 
der Dur-Tonart mit Heiterkeit und der Moll-Tonart mit Traurigkeit. Friedrich Jo-
sef Wilhelm Schröder schlägt 1759 eine genau differenzierte Untersuchung vor, 
welche Töne mit welchen Affekten verknüpft sind.86 Nicht nur der Komponist, 
auch der Dichter hätte in seinen Oden und Liedern nur mit „Empfindungen“ zu 
tun, die er zum Ausdruck bringen müsse – und zwar nicht nur in den Worten 
selbst, sondern auch in der „Form des Sylbenmasses“.87 Heinrich Wilhelm von 
Gerstenberg ist ein weiterer Theoretiker, der 1766 im zwanzigsten Brief seiner 
„Briefe über Merkwürdigkeiten der Litteratur“ die „lyrische“ Dichtung von der 
Musik her zu verstehen versucht.88 

84 	Johann Gottfried Herder: Rezension von Klopstocks Oden. In ders.: Schriften zur Ästhetik 
und Literatur 1767–1781. Hg. v. Gunter E. Grimm. Frankfurt/M. 1993, S. 779–791, hier S. 785. 
Zu Herders Klopstock-Verständnis vgl. Dieter Lohmeier: Herder und Klopstock. Bad Hom-
burg v.d.H.  u.a. 1968.

85 	Herder: Rezension von Klopstocks Oden S. 787.
86 	Friedrich Josef Wilhelm Schröder: Dritte Anmerkung. Von der lyrischen Poesie und der 
Empfindung; oder vom Tone, vom accordmäßigen Schwung und vom Tackte. In ders.: Lyri-
sche, Elegische und Epische Poesien. Halle 1759, S. 32–111, hier S. 102.

87 	Schröder: Von der lyrischen Poesie, bes. S. 72–86.
88 	Heinrich Wilhelm von Gerstenberg: Briefe über Merkwürdigkeiten der Litteratur. Schleswig  
u.a. 1766–1770, S. 372–384. Abdruck auch in: Lyriktheorie. Texte vom Barock bis zur Gegen-
wart. Hg. v. Ludwig Völker. Stuttgart 1990, S. 77ff. Zum neuen Paradigma der Musik in der 
zweiten Hälfte des 18. Jhs. vgl. Joh. Nikolaus Schneider: Ins Ohr geschrieben. Lyrik als aku-
stische Kunst zwischen 1750 und 1800. Göttingen 2004; Clémence Couturier-Heinrich: Aux 
origines de la poésie allemande. Les théories du rythme des Lumières au Romantisme. Paris 

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



346 Lautenmusik und Volkslieder

Herder schlägt 1778 in der Vorrede zu seinen „Volksliedern“ den altertümlichen 
Begriff der „Weise“ vor, um das musikalische Wesen des „Volksliedes“ zu erfassen:

Das Wesen des Liedes ist Gesang, nicht Gemälde: seine Vollkommenheit liegt 
im melodischen Gange der Leidenschaft oder Empfindung, den man mit dem 
alten treffenden Ausdruck: Weise nennen könnte. Fehlt diese einem Liede, hat 
es keinen Ton, keine poetische Modulation, keinen gehaltenen Gang und Fort-
gang derselben; habe es Bild und Bilder, und Zusammensetzung und Nied-
lichkeit der Farben, so viel es wolle, es ist kein Lied mehr.89

Nicht wie die Malerei also ist das Wesen der Lyrik zu denken, nicht „ut pictura 
poesis“, sondern „ut musica poesis“. Diese Weise und „poetische Modulation“ des 
Liedes könne durch bewusste ‚Künstelei‘ des Dichters – also etwa durch eine stili-
stisch hübsche Wendung, ein besonders gesuchtes Adjektiv – nur zerstört werden.90 
Es kommt deshalb bei einem Gedicht auch nicht auf die genaue Silbenzahl oder 
metrische Korrektheit an, sondern allein auf den Klang: „Lied muß gehört werden, 
nicht gesehen; gehört mit dem Ohr der Seele, das nicht einzelne Sylben allein zählt 
und mißt und wäget, sondern auf Fortklang horcht und in ihm fortschwimmet.“91

Die regelmäßige Alternation muss unter diesen Umständen als unnatürliche 
Barbarei, seelenloses Wortgeklingel, maschinenmäßiges „Mühlengeklapper“ er
scheinen. Den ganzen modernen Dichtern, den „Schulmeistern, Küstern, Halbge
lehrten“, „unsre[n] Pedanten, die alles vorher zusammen stoppeln, und auswen
dig lernen müssen, um alsdenn recht methodisch zu stammeln“, hält Herder die 
Dichter, Barden und Skalden der Antike und der Naturvölker entgegen, „die 
eben diese Sicherheit und Festigkeit des Ausdrucks am meisten mit Würde, mit 
Wohlklang, mit Schönheit zu paaren wußten“.92 Wo die modernen Kunstdichter 
an ihren Schreibtischen nur „fein korrigierte Knaben- und Schulexerzitien“93 zu
stande brächten, da waren die Gesänge Homers und Ossians Improvisationen, 
„waren gleichsam impromptus, weil man damals noch von Nichts als impromp-
tus der Rede wußte“.94

Dieser zutiefst romantischen Theorie eines natürlichen Rhythmusgefühles 
– „Schläft ein Lied in allen Dingen“ – entsprechen Herders stilistische Ideale. 
Weil die moderne Dichtung nur „fein korrigierte Knaben- und Schulexerzitien“ 
zustande bringt, wagt es niemand mehr, Silben zu elidieren oder gegen die syn
taktisch korrekte Wortstellung zu verstoßen. Auch wenn „schleppende Artikel, 
Partikeln u.s.w. […] den Gang des Sinns oder der Leidenschaft“ noch so sehr hin-

2004 und Lars Korten: Metrik als Tonkunst. Zur „Zeitmessung der deutschen Sprache“ von 
Johann Heinrich Voß. In: Voß’ Übersetzungssprache. Voraussetzungen, Kontexte, Folgen. 
Hrsg. von Anne Baillot  u.a. Berlin,  u.a. 2015, S. 33–49.

89 	Herder: Volkslieder S. 246.
90 	Herder: Volkslieder S. 246f.
91 	Herder: Volkslieder S. 247.
92 	Herder: Briefwechsel über Ossian S. 473.
93 	Herder: Briefwechsel über Ossian S. 474.
94 	Herder: Briefwechsel über Ossian S. 473.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



347Gefälschte Traditionen: Die Erfindung der Lyrik

dern – „wer unter uns wird [diese Artikel und Partikel] zu elidieren wagen? Uns-
re Kunstrichter zählen ja Sylben, und können so gut skandieren!“95

Vor allem ist es die Inversion, die für Herder zur Stilfigur einer Dichtung wird, 
die der Natur folgt, und nicht der Kunst. Die Inversion erst unterscheidet das 
wahre „Volkslied“ von der schlechten Kunstdichtung. Paradoxerweise sind es 
wieder Luthers Kirchenlieder, die dafür das Vorbild abgeben müssen. „Ein feste 
Burg ist unser Gott“ heißt es bei Luther, statt grammatisch korrekt und ohne In
version und Elision „Unser Gott ist eine feste Burg“. In solchen Inversionen Lu-
thers erkennt Herder geradezu „Klopstocksche Wendungen“: 

und wie mächtig sind diese Übergänge und Inversionen! Wahrhaftig nicht 
Notfälle einer ungeschliffenen Muse, für die wir sie gütig annehmen: sie sind 
allen alten Liedern solcher Art, sie sind der ursprünglichen, unentnervten, 
freien und männlichen Sprache besonders eigen […].96

7 	 Gefälschte Traditionen: Die Erfindung der Lyrik

„Ursprünglich“, „unentnervt“ (also kraftvoll), „frei“ (also nicht von Regeln gebun
den) und „männlich“ – das sind die neuen Stilideale. Nur auf den ersten Blick er
scheint es paradox, dass Herder diese Stilideale gerade an einer Dichtung veran
schaulicht, die eigentlich eine recht grobe Fälschung ist, nämlich Macphersons 
„Ossian“-Dichtungen. James Macpherson hatte 1758 seine ersten angeblichen 
Übersetzungen aus dem Gälischen vorgelegt, gefolgt 1762 und 63 von den Epen 
„Fingal“ und „Temora“. Versehen mit einem akademischen Echtheitszertifikat 
von Hugh Blair, Professor an der Universität Edinburgh („Critical Dissertation on 
the Poems of Ossian“, 1763) hatten die Dichtungen Macphersons eine europawei-
te Bardenmode ausgelöst.97 Obwohl die Echtheit der Dichtungen schon früh und 
mit guten Gründen angezweifelt wird, bleibt Herder bei der festen Überzeugung, 
nur ein „wildes Bergvolk“ hätte „in solchem Ton“ singen können.98 
Unter dem Einfluss Herders übersetzt Goethe einige Gedichte der Sammlung 

und spart dabei in der Tat nicht an Elisionen und Inversionen:

Rühr Saite du Sohn Alpins des G’sangs  
Wohnt Trost in de’ Harfen der Lüfte 
Wälz über Ossian, zu. Ossian dem traurgen. 
Seine Seel ist gehüllt in Nebel.99

95 	Herder: Briefwechsel über Ossian S. 486.
96 	Herder: Briefwechsel über Ossian S. 490.
97 	Wolf Gerhard Schmidt: ‚Homer des Nordens‘ und ‚Mutter der Romantik‘. James Macphersons 
„Ossian“ und seine Rezeption in der deutschsprachigen Literatur. Berlin, New York 2003.

98 	Herder: Briefwechsel über Ossian S. 448.
99 	Johann Wolfgang Goethe: Sämtliche Werke nach Epochen seines Schaffens. Bd. 1.1: Der jun-
ge Goethe 1757–1775. Hg. v. Gerhard Sauder. München 1985, S. 185.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



348 Lautenmusik und Volkslieder

Das war wohl selbst Herder ein bisschen zu ursprünglich und ungekünstelt. In 
die „Volkslieder“ übernimmt er eine merklich geglättete Version:

Rühr Saite, du Sohn Alpins des Gesangs,  
Wohnt Trost in deiner Harfe der Lüfte? 
Geuß über Oßian, den Traurigen, sie, 
Dem Nebel einhüllen die Seele.100

Worum es bei der Erfindung solcher Volkslieder geht, ist ein „musikalischer Ton“, 
eine empfindsame Stimmung und so wenig Künstlichkeit wie möglich. Viel stär-
ker als Ossian, Shakespeare oder die Skalden verkörpert dieses Stilideal das letzte 
Lied der Volksliedersammlung. Es ist das „Abendlied“ von Matthias Claudius:

Der Mond ist aufgegangen,  
Die goldnen Sternlein prangen 
	 Am Himmel hell und klar;  
Der Wald steht schwarz und schweiget,  
Und aus den Wiesen steiget  
	 Der weiße Nebel wunderbar.101

In der Anmerkung dazu schreibt Herder, er hätte das Lied (das seine kunstvolle 
Formung doch eigentlich nicht verbirgt) deshalb aufgenommen, um „einen Wink 
zu geben, welches Inhalts die besten Volkslieder sein und bleiben werden.102 Die 
„besten Volkslieder“ sind dann also offenbar die Werke von Dichtern, die sich 
eines schlichten und natürlichen Tons bedienen und ein bestimmtes Stilideal 
der Natürlichkeit am besten imitieren können. Schiller wird das später als naive 
Dichtung bezeichnen, im Gegensatz zur sentimentalischen, reflektierten Dich-
tung. Der junge Goethe entwickelt im Auftrag Herders eine große Fertigkeit in 
der Gestaltung solcher „naiver Volkslieder“. Sehr hübsch ist das „Heidenröslein“, 
das Herder anonym in seine Sammlung aufgenommen hatte:

Sah ein Knab’ ein Röslein stehn,  
Röslein auf der Heiden,  
War so jung und morgenschön,  
Lief er schnell es nah zu sehn,  
Sah’s mit vielen Freuden. 
Röslein, Röslein, Röslein rot,  
Röslein auf der Heiden. 

Knabe sprach: ich breche dich,  
Röslein auf der Heiden! 
Röslein sprach: ich steche dich,  

100 	 Herder: Volkslieder S. 324.
101 	 Herder: Volkslieder S. 415f.
102 	 Herder: Volkslieder S. 426.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



349Gefälschte Traditionen: Die Erfindung der Lyrik

Daß du ewig denkst an mich,  
Und ich will’s nicht leiden. 
Röslein, Röslein, Röslein rot, 
Röslein auf der Heiden.

Und der wilde Knabe brach 
’s Röslein auf der Heiden;  
Röslein wehrte sich und stach,  
Half ihr doch kein Weh und Ach,  
Mußte es eben leiden. 
Röslein, Röslein, Röslein rot,  
Röslein auf der Heiden.103

Im Ossian-Briefwechsel hatte Herder das Gedicht mit den Worten zitiert, es sei 
„nichts als ein kindisches Fabelliedchen“ und sich entzückt über das „kindische 
Ritornell bei jeder Strophe“, also den Refrain, geäußert: „Ist das nicht Kinder-
ton?“ – Ja, das ist es. Wer auch immer von den beiden (die genauen Anteile Her-
ders und Goethes sind unklar) die Bearbeitung des Liedes zu verantworten hat, 
er hatte den Ton des „Volksliedes“ mit seinen Apokopen und Ellisionen, mit sei-
nen Inversionen und Elipsen gut getroffen. 
„Aus der mündlichen Sage“ soll laut der Anmerkung Herders dieses Lied ur

sprünglich stammen,104 genauso wie Goethe die Volkslieder, die er im Auftrag 
Herders im Elsaß gesammelt hat, „aus den Kehlen der ältesten Müttergens auf
gehascht“ haben will.105 Das ist genau die Art von Fälschung, die auch Macpherson 
in seinem „Ossian“ praktiziert hatte. Tatsächlich kannte Herder das „Heidenrös
chen“-Motiv aus der Sammlung Paul van der Aelsts („Blum vnd Außbund Aller
handt Außerlesener Weltlicher, Züchtiger Lieder vnd Rheymen“, Deventer 1602), 
die sich nachweislich in seinem Besitz befand und aus der es dann auch Goethe 
kennengelernt haben dürfte.106 Es ist dasselbe – oder zumindest ein ähnliches – Mo-
tiv, das Schede Melissus um 1580 bearbeitet hatte, dessen Gedicht dann wiederum 
vielleicht die Anregung für das anonyme Lied van der Aelsts gegeben hatte.107

Ein solcher Übertragungsweg wäre nichts Ungewöhnliches. Die berühmteste 
„Volkslieder“-Sammlung der Romantik, „Des Knaben Wunderhorn“ (1806) von 
Achim von Arnim und Clemens Brentano, plündert systematisch die Liederbü-
cher des 16. Jahrhunderts, um der höfischen Entfremdung und künstlichen Dich-

103 	 Zitiert nach der später berühmt gewordenen Fassung, vgl. Goethe: Der junge Goethe 
S. 163f. Herder hatte in die „Volkslieder“ noch eine leicht abweichende Fassung aufgenom-
men, vgl. Herder: Volkslieder S. 331.

104 	 Herder: Volkslieder S. 23.
105 	 Zit. nach dem Kommentar von Gerhard Sauder in Goethe: Der junge Goethe S. 838.
106 	 Vgl. die Nachweise im Kommentar von Ulrich Gaier in Herder: Volkslieder S. 1139–1142.
107 	 Jörg Robert: Manierismus des Niedrigen. Paul Schede Melissus und die deutsche Lyrik um 

1600. In: Daphnis 39 (2010), S. 577–610.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



350 Lautenmusik und Volkslieder

tung des 17. Jahrhunderts den angeblich lebendigen Geist des „Volkes“ entgegen
zusetzen. Fischart gilt Herder jetzt schon als Quelle, aus der man einen ganzen 
„Almanach von lustigen Gesängen und Volksliedern“ schöpfen könnte.108 Was 
keine kunstvollen Verse im Sinne des 17. Jahrhunderts sind, wird romantisch als 
Volkskunst verklärt.
Freilich gibt es immer auch eine Tradition kunstvoller, metrisch artifiziell ge-

stalteter Dichtung. Sie führt etwa von Johann Heinrich Voß – von dem Goethe 
sagen wird, dass ihm vor lauter Prosodie die Poesie entschwunden sei109 – über 
August von Platen, Eduard Mörike und Stefan George bis hin zu Rudolf Alexan-
der Schröder. Aber dieser Tradition haftet in ihrem Gegensatz zum „Volkslied“ 
schon bei Voß etwas Pedantisches an, etwas Künstliches im schlechten Sinne. 
Heinrich Heine, der die Technik des volksliedhaften Tones zur Perfektion ent-
wickelt, zeichnet die Karikatur eines solchen Pedanten, wenn der Erzähler der 
„Bäder von Lucca“ (1830) den Diener des Marchese de Gumpolino auf dem Bo-
den sitzend vorfindet, wie er Versfüße zeichnet. Auf die Frage, was er da mache, 
antwortet dieser, er hätte „jetzt bei dem Herrn Marchese Privatunterricht in der 
Poesiekunst. Der Herr Marchese liest mir die Gedichte vor, und expliziert mir, 
aus wieviel Füßen sie bestehen, und ich muß sie notieren und dann nachrechnen, 
ob das Gedicht richtig ist.“ (10. Kap.) Solche Rechenleistungen gelten jetzt nicht 
mehr als kunstvoll, sondern als dummer Pedantismus.
Mit ihren Bearbeitungen des „Heidenrösleins“ praktizieren Herder und Goe-

the, was auch Opitz schon getan hatte, wenn er Gedichte von Petrarca oder Ron-
sard bearbeitet hatte. Nur dass Opitz nie die Tatsache der Bearbeitung als solcher 
unterschlagen hätte. Der agonale, sportliche Charakter, der der Kunstdichtung 
eigen gewesen war, hatte im Gegenteil gerade dazu geführt, den Vergleich mit 
den anderen Bearbeitungen oder Übersetzungen noch besonders hervorzuheben. 
Deshalb zitiert Opitz bei seinen Übersetzungen oft auch die Orginale. Er will 
beweisen, dass er es genauso gut, wenn nicht besser konnte. Die „Volkslieder“ 
dagegen wollen Originale sein und sind doch nur Bearbeitungen von Bearbeitun
gen. Wie die falschen Ruinen in einem englischen Landschaftsgarten mit ihrer 
Pseudo-Gotik, so sind die neuen „Volkslieder“ künstlich-kunstlose Fälschungen: 
sentimentalische Erfindungen, die naive Originale sein wollen. 

Das ist das Ende der Kunstdichtung und der Anfang der Romantik.

108 	 Herder: Volkslieder S. 241.
109 	 Brief an Zelter vom 22. 6. 1808. Vgl. Johann Wolfgang Goethe: Briefe. Bd. 3: 1805–1821. Hg. v. 

Bodo Morawe. Hamburg 1965, S. 75.

DOI: 10.13173/9783447110730.309 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Literaturverzeichnis 
Quellen
Textsammlungen
Auserlesene Gedichte deutscher Poeten. Gesammelt v. Julius Wilhelm Zincgref. Hg. v. 
Wilhelm Braune. Halle/S. 1879.

Beschreibung der Reiß: Empfahung deß Ritterlichen Ordens: Volbringung des Heyraths: 
vnd glücklicher Heimführung: Wie auch der ansehnlichen Einführung: gehaltener Ritter-
spiel vnd Frewdenfests: Des Durchleuchtigsten/ Hochgebornen Fürsten vnd Herrn/ Herrn 
Friederichen deß Fünften/ Pfaltzgraven bey Rhein […] s.l. [Heidelberg] 1613.

Der Fruchtbringenden Gesellschaft ältester Ertzschrein. Briefe, Devisen und anderweitige 
Schriftstücke. Hg. v. Gottlieb Krause. Leipzig 1855, Ndr. Hildesheim, New York 1973.

Humanistische Lyrik des 16. Jahrhunderts. Hg. v. Wilhelm Kühlmann, Robert Seidel und 
Hermann Wiegand. Frankfurt/M. 1997.

Das deutsche Sonett. Ausgewählt und hg. v. Jörg-Ulrich Fechner. München 1969.

Die Literatur des Barock. Hg. von Hans Pörnbacher. München 1986.

Epochen der deutschen Lyrik. Bd. 4: 1600–1700. Nach den Erstdrucken in zeitlicher Folge 
hg. v. Christian Wagenknecht. München 1969. 

Lyriktheorie. Texte vom Barock bis zur Gegenwart. Hg. v. Ludwig Völker. Stuttgart 1990.

Sprachhelden und Sprachverderber. Dokumente zur Erforschung des Fremdwortpurismus 
im Deutschen (1478–1750). Ausg. u. komm. v. William Jervis Jones. Berlin, New York 1995.

Die deutschen Gesellschaftslieder des 16. und 17. Jahrhunderts. Aus gleichzeitigen Quel-
len gesammelt von Hoffmann von Fallersleben. Zweite Aufl. Leipzig 1860. (Zuerst 1843.) 

Einzelne Texte
[anonym:] Anleitung zur Poesie/ Darinnen ihr Ursprung/ Wachsthum/ Beschaffenheit 

und rechter Gebrauch untersuchet und gezeiget wird. Breslau 1725. 
[anonym:] Den Bloem-Hof van de Nederlantsche Ieught. Nach den Drucken von 1608 und 
1610 hg., eingel. und komm. von L.M. van Dis und Jac. Smit. Amsterdam, Antwerpen 1955.

Abele, Matthias: Vivat Unordnung! Das ist: Wunder-Seltzame, niemals in offentlichen Druck 
gekommene Gerichts: und ausser Gerichts: doch warhaffte Begebenheiten. Nürnberg 1669. 

Abraham a Sancta Clara: Grosse Todten=Bruderschaft. s.l. 1680. 
Albert, Heinrich: Erster Theil der Arien. Königsberg 1652. 
Albertus, Laurentius: Deutsche Grammatik. Hg. v. Carl Müller-Fraureuth. Strassburg 1895.
Alighieri, Dante: De vulgari eloquentia. Hg. und komm. v. Aristide Marigo. In: Opere di 
Dante. Bd. 6. Florenz 1957.

Alsted, Johann Heinrich: Encyclopaedia. Herborn 1630.
Andreae, Johann Valentin: Geistliche Kurtzweil. Strassburg 1619. 

Bacon, Francis: Über die Würde und die Förderung der Wissenschaften. London 1605/1623. 
Übers. v. Jutta Schlösser. Hg. v. Hermann Klenner. Freiburg  u.a. 2006.

Baïf, Jean Antoine de: Euvres en rime. Hg. v. Ch. Marty-Laveaux. Paris 1881–1890. Ndr. 
Genf 1966.

Baïf, Jean Antoine de: Étrénes de poézie fransoeze an vers mezurés. Paris 1574. Ndr. Genf 
1972.

DOI: 10.13173/9783447110730.351 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



352 Literaturverzeichnis

Balde, Jacob: Agathyrsus Teutsch. München 1647. 
Bartas, Guillaume Saluste du: Triumph deß Glaubens in hoch Teutsch gebracht/ von Ioh. 
Val. Andreae. [Straßburg] 1627. 

Bartas, Guillaume Saluste du: Die Erste und Andere Woche. Übers. v. Tobias Hübner. Kö
then 1640.

Bartas, Guillaume Saluste du: La Vocation Oder Der Beruff Wilhelms von Saluste Herrn 
von Bartas Frantzösisch Reymen Gedicht Aus derselben Sprache vnd dem gegenüber 
gedrucktem Text/ mit eben so viel Zeylen/ Sylben/ vnd gleichmäßigen endungen/ in 
Deutsche Reymen versetzet. [Übers. v. Tobias Hübner.] Köthen 1619. 

Barth, Caspar: Teutscher Phoenix. Frankfurt/M. 1626. Als Ndr. auch in Johannes Hoffmei-
ster: Kaspar von Barths Leben, Werke und sein Deutscher Phönix. Heidelberg 1931. 

Bellay, Joachim du: La deffence, et illustration de la langue françoyse. Hg. v. Jean-Charles 
Monferran. Genf 2001.

Bernhardt, Samuel: Anleitung zu einem Adelichen Leben. Straßburg 1645. 
Bidermann, Jakob: Cenodoxus. Deutsche Übersetzung von Joachim Meichel. Hg. v. Rolf 
Tarot. Stuttgart 1965. 

Bovelle, Charles de: Liber de differentia vulgarium linguarum et Gallici sermonis varieta-
te. Paris 1533. Ndr. mit franz. Übers. in ders: Sur les langues vulgaires et la variété de la 
langue francaise. Hg. v. Colette Dumont-Demaizière. Paris 1973.

Brehme, Christian: Allerhandt Lustige/ Trawrige/ vnd nach gelegenheit der Zeit vorgekom
mene Gedichte. Leipzig 1637. Hg. v. Anthony J. Harper. Ndr. Tübingen 1994. 

Breitinger, Johann Jakob: Critische Dichtkunst. Zürich 1740. 
Bruni, Leonardo: An vulgus et literati eodem modo per Terentii Tulliique tempora Romae 

locuti sint. In: Mirko Tavoni: Latino, grammatica, volgare. Storia di una questione uma
nistica. Padua 1984, S. 216–221.

Buchner, Augustus: Anleitung Zur Deutschen Poeterey. Poet. Hg. von Othone Prätorio. 
Wittenberg 1665. Ndr. hg. von M. Szyrocki. Tübingen 1966.

Buchner, August: Epistolarium. Hg. von Johann Jacob Stübel. Frankfurt, Leipzig 1720.
Buchner, August: Epistolae. Hg. v. J. J. Stübelius. Dresden 1680.
Buchner, August: Nachtmal des Herrn/ nebenst etlichen andern Christlichen Getichten. 
Wittenberg 1628. 

Campanella, Tommaso: Poetica. Testo italiano inedito e rifacimento latino. A cura di Luigi 
Firpo. Roma 1944. 

Campanella, Tommaso: Philosophische Gedichte. Ausgewählt, übersetzt und hg. v. Thomas 
Flasch. Mit einleitendem Essay und Kommentar von Kurt Flasch. Frankfurt a. M. 1996.

Carducci, Giosuè: La poesia barbara nei secoli XV et XVI, Bologna 1881.
Casa, Giovanni della: Galateus. Das Büchlein von erbarn/ höflichen und holdseligen Sitten 
verdeutscht von Nathan Chytraeus 1597. Hg. v. Klaus Ley. Frankfurt 1607, Ndr. Tübin-
gen 1984. 

Clajus, Johannes: Deutsche Grammatik. Nach dem ältesten Druck von 1578 mit den Varian
ten der übrigen Ausgaben hg. v. Friedrich Weidling. Strassburg 1894.

Coler, Christoph: Hochzeitgesänge/ Deß Ehrenvesten vnd Fürgeachten Herren Johann Fri
derich Kastens/ Vnd Der Viel-Ehren-tugend-reichen Jungfrawen Catharina Stedelin. 
Straßburg 1627.

Corner, David Gregor: Geistliche Nachtigal der Catholischen Teutschen das ist Ausserlese
ne Catholische Gesänge, auss gar vielen Mund Neuen Catholisch Gesangbüchern in ein 
gute und richtige Ordnung zusammen getragen. Wien 1648. 

Crüger, Johann: Praxis pietatis melica. Berlin 1653. 
Cunrad, Caspar: Gnomologia Latino-Germanica super lectiones evangelicas. Bratislava 1611.
Curtz, Albert: Harpffen Dauids. Augsburg 1659. 

DOI: 10.13173/9783447110730.351 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



353Literaturverzeichnis

Dach, Simon: Gedichte. Hg. v. Walther Ziesemer. Halle/S. 1937.
Dedekind, Constantin Christian: Die aelbianische Musen-Lust. 1657. Ndr. hg. u. eingel. 
von Gary C. Thomas. Bern  u.a. 1991. 

Donatus, Aelius: Ars maior. Hg. u. übers. v. Axel Schönberger. Frankfurt/M. 2009.
Dornau, Caspar: Charidemus, hoc est, de morum pulchritudine, necessitate, utilitate, ad 
civilem conversationem, oratio auspicalis, habita in illustri panegyre gymnasi Schönai
chi ad Oderam. Beuthen 1617. 

Drexel, Jeremias: Der Ewigkheit Vorbott, des Todß Heroldt […] in dise teütsche Carmina 
durch Johan Jacob Schülpl vbersetztet worden. Wien 1649. 

Drexel, Jeremias: Der Ewigkeit Vorlauffer Oder des Tods Vorbott. Auß Latein verteutscht 
durch Mag. Joachim Meichel. München 1636. 

Elisabeth von Hessen: Facsimile 4° Ms. Mus. 108.1 Universitätsbibliothek Kassel. Hg. v. 
Axel Halle. Kassel  u.a. 2005.

Erasmus, Desiderius: De pueris statim ac liberaliter instituendis. Hg. von Jean-Claude 
Margolin. In ders.: Opera omnia. Amsterdam, New York  u.a. 1969, Bd. I.1, S. 1–78.

Die Erzehlungen aus den mittlern Zeiten. Die erste deutsche Übersetzung des „Novellino“ 
aus den Kreisen der Fruchtbringenden Gesellschaft und der Tugentlichen Gesellschaft. 
Hg. und erl. von Ulrich Seelbach. Stuttgart 1985.

Federmann, Daniel: Vorred. In Petrarca: Sechs Triumph Francisci Petrarchae des fürtreff-
lichen hochberümpten Scribenten […]. Auß höchster Italianisch Tuscanischer Sprach 
mit sonderm fleiß inn zirliche Teutsche Verß gebracht. Basel 1578. 

Finckelthaus, Gottfried: Deutsche Gesänge. Hamburg 1640.
Finckelthaus, Gottfried: Floridans Lob- vnd Liebes-Gedichte. Leipzig 1635. 
Fischart, Johann: Flöh Hatz, Weiber Tratz. Hg. v. Alois Haas. Stuttgart 1967.
Fischart, Johann: Geschichtklitterung (Gargantua). Hg. v. A. Alsleben. Halle a. Saale 1891.
Fischart, Johann: Fürtreffliches artliches Lob/ des Landlustes. In: Charles Estienne und 
Jean Liébault: Siben Bücher von dem Feldbau. Übersetzt von Melchior Sebisch. Straß-
burg 1579. 

Fischart, Johann: Das glückhafft Schiff von Zürich. Straßburg 1577. 
Fleming, Paul: Deutsche Gedichte. Hg. v. J. M. Lappenberg. Stuttgart 1865.
Fleming, Paul: Teütsche Poemata. Lübeck 1642.
Forster, Georg: Frische Teutsche Liedlein in fünf Teilen. Hg. v. M. Elizabeth Marriage. 
Halle/S. 1903.

Gebhard, Johann Christoph: Opitzische Erquickstunden. Altdorf 1630.
Gerhardt, Paul: Geistliche Andachten. Alten Stettin 1670.
Gerstenberg, Heinrich Wilhelm von: Briefe über Merkwürdigkeiten der Litteratur. Schles-
wig  u.a. 1766–1770, S. 372–384. Abdruck auch in: Lyriktheorie. Texte vom Barock bis 
zur Gegenwart. Hg. v. Ludwig Völker. Stuttgart 1990, S. 77ff.

Gesner, Conrad: Mithridates. De differentiis linguarum. Zürich 1555.
Goethe, Johann Wolfgang: Briefe. Bd. 3: 1805–1821. Hg. v. Bodo Morawe. Hamburg 1965. 
Goethe, Johann Wolfgang: Sämtliche Werke nach Epochen seines Schaffens. Bd. 1.1: Der 
junge Goethe 1757–1775. Hg. v. Gerhard Sauder. München 1985. 

Gottsched, Johann Christoph: Deutsche Sprachkunst. In ders.: Ausgewählte Werke. Hg. v. 
P. M. Mitchell. Berlin, New York 1978, Bd. 8.2.

Gottsched, Johann Christoph: Versuch einer critischen Dichtkunst. Hg. v. Joachim und 
Brigitte Birke. In ders.: Ausgewählte Werke. Berlin, New York 1973, Bd. 6.1. 

Greiff, Friedrich: Geistlicher Gedicht Vortrab. Mehrertheils auß andern Teutschen Poeten 
genommen/ vnd auff die Opitianische Art gerichtet. Tübingen 1643.

Grimm, Jacob: Deutsche Grammatik. Hg. v. Wilhelm Scherer. Berlin 1870. 

DOI: 10.13173/9783447110730.351 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



354 Literaturverzeichnis

Guazzo, Stefan: De civili conversatione dissertationes politicae. Enucleatae, repurgatae, 
locupletatae, Synopsi insuper et Oeconomia quadam illustratae ab Elia Reusnero Leori-
no. Jena 1606.

Gryphius, Andreas: Absurda Comica Oder Herr Peter Squentz. Hg. v. Gerhard Dünnhaupt 
und Karl-Heinz Habersetzer. Stuttgart 1996.

Gryphius, Andreas: Gesamtausgabe der deutschsprachigen Werke. Bd. 1: Sonette. Hg. v. 
Marian Szyrocki. Tübingen 1963.

Hanmann, Enoch: Anmerckungen in die teutsche Prosodie. In Martin Opitz: Prosodia ger
manica. Breslau 1690, S. 79–266. 

Harsdörffer, Georg Philipp: Frauenzimmer Gesprächspiel. Zweyter Teil. Nürnberg 1657.
Harsdörffer, Georg Philipp: Poetischer Trichter. Nürnberg 1647. 
Heermann, Johannes: Andechtige KirchSeufftzer/ Oder Evangelische Schließ-Glöcklin. 

Leipzig 1616.
Heermann, Johannes: New vmbgegossenes vnd verbessertes Schließ=Glöcklein. Breslau 

1632. 
Heermann, Johannes: Sontags- und Fest-Evangelia durchs gantze Jahr auf bekandte Wei-
sen gesetzt. Leipzig 1636. Ndr. hg. u. eingel. von Irmgard Scheitler. Frankfurt 1992. 

Herder, Johann Gottfried: Andenken an einige ältere deutsche Dichter. Erster Brief. In ders.: 
Sämtliche Werke. Hg. v. Bernhard Suphan. Berlin 1888. Ndr. Hildesheim 1967, Bd. 15. 

Herder, Johann Gottfried: Auszug aus einem Briefwechsel über Ossian und die Lieder 
alter Völker. In ders.: Schriften zur Ästhetik und Literatur 1767–1781. Hg. v. Gunter 
E. Grimm. Frankfurt/M. 1993, S. 447–497.

Herder, Johann Gottfried: Fragmente einer Abhandlung über die Ode. In ders.: Frühe 
Schriften 1764–1772. Hg. v. Ulrich Gaier. Frankfurt/M. 1985. 

Herder, Johann Gottfried: Rezension von Klopstocks Oden. In ders.: Schriften zur Ästhe-
tik und Literatur 1767–1781. Hg. v. Gunter E. Grimm. Frankfurt/M. 1993, S. 779–791. 

Herder, Johann Gottfried: Terpsichore. In ders.: Sämtliche Werke Bd. 27. Hg. v. Bernhard 
Suphan. Berlin 1881. Ndr. Hildesheim 1968. 

Herder, Johann Gottfried: Volkslieder. In ders.: Volkslieder, Übertragungen, Dichtungen. 
Hg. v. Ulrich Gaier. Frankfurt/M. 1990. 

Hermita, Daniel: Iter germanicum (1609). Edition in: Magazin zum Gebrauch der Staaten- 
und Kirchengeschichte 2 (1772), S. 328–358. 

Hille, Carl Gustav von: Der teutsche Palmbaum. Nürnberg 1647. Ndr. München 1970. 
Höck, Theobald: Schönes Blumenfeld. Kritische Textausgabe. Hg. v. Klaus Hanson. Bonn 

1975.
Homburg, Ernst Christoph: Schimpff- und ernsthaffte Clio. Historisch-kritische Edition 

nach den Drucken von 1638 und 1642. Hg. u. komm. v. Achim Aurnhammer, Nicolas 
Detering und Dieter Martin. Stuttgart 2013. 

Hornmolt, Sebastian: Dess königlichen Propheten Davids Psalter. Tübingen 1604.
Hoyers, Anna Ovena: Geistliche und Weltliche Poemata. Hg. v. Barbara Becker-Cantarino. 

Tübingen 1986.
Hudemann, Heinrich: Divitiae poeticae. Hamburg 1625. 

Khuen, Johannes: Convivium Marianum. Freudenfest des himmlischen Frawenzimmers. 
München 1637. 

Klaj, Johann: Lobrede der Teutschen Poeterey. In ders.: Redeoratorien und „Lobrede der 
Teutschen Poeterey“. Hg. v. Conrad Wiedemann. Tübingen 1965. 

Klopstock, Friedrich Gottlieb: Grammatische Gespräche. In ders.: Sämmtliche Werke 
Bd. 14. Leipzig 1830. 

DOI: 10.13173/9783447110730.351 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



355Literaturverzeichnis

Klopstock, Friedrich Gottlieb: Vom deutschen Hexameter. In ders.: Gedanken über die 
Natur der Poesie. Dichtungstheoretische Schriften. Hg. v. Winfried Menninghaus. 
Frankfurt/M. 1989. 

Klopstock, Friedrich Gottlieb: Der Messias. Erste Druckfassung 1748. In ders.: Werke und 
Briefe Bd. IV.3. Hg. v. Elisabeth Höpker-Herberg. Berlin, New York 1996. 

Klopstock, Friedrich Gottlieb: Von der Nachahmung des griechischen Silbenmaßes im 
Deutschen. In ders.: Gedanken über die Natur der Poesie. Dichtungstheoretische 
Schriften. Hg. v. Winfried Menninghaus. Frankfurt/M. 1989. 

Klopstock, Friedrich Gottlieb: Von der Sprache der Poesie. In ders.: Gedanken über die 
Natur der Poesie. Dichtungstheoretische Schriften. Hg. v. Winfried Menninghaus. 
Frankfurt/M. 1989. 

Klopstock, Friedrich Gottlieb: Von der Wortfolge. In ders.: Gedanken über die Natur der Poe-
sie. Dichtungstheoretische Schriften. Hg. v. Winfried Menninghaus. Frankfurt/M. 1989. 

Litzel, Georg [„Megalissus“]: Deutsche Jesuitenpoesie Oder Eine Sammlung Catholischer 
Gedichte. Frankfurt, Leipzig 1731. 

Lobwasser, Ambrosius: Widmung. In: Der Psalter des königlichen Propheten Dauids/ Jn 
deutsche rey[m]en verstendiglich vnd deutlich gebracht […] durch Ambrosium Lob
wasser. Leipzig 1576.

Lotichius Secundus, Petrus: Elegia de obsidione Magdeburgensi. Das ist Klage-Reimen 
von der Belägerung und Eröberung der weit-berühmten und uhralten Stadt Magde-
burg. Leipzig 1631. 

Ludwig von Anhalt-Köthen: Kurtze Anleitung Zur Deutschen Poesie oder Reim-Kunst. 
Köthen 1640. 

Ludwig von Anhalt-Köthen: Vorrede. In: Franciscus Petrarca: Sechs Triumphi oder Sieges
prachten. Cöthen 1643.

Luther, Martin: Werke. Weimar 1883ff. 

Maaler, Josua: Die Teütsch spraach. Zürich 1561.
Maier, Michael: Atalanta fugiens, hoc est, Emblemata nova de secretis naturae chymica. 

Oppenheim 1618.
Maier, Michael: Chymisches Cabinet. Frankfurt 1708. Neu hg. v. Thomas Hofmeier. Berlin 

2007. 
Melander, Otto: Joco-Seria, das ist/ Schimpf und Ernst. Darmstadt 1617. 
Meyfart, Johann Matthäus: Tuba novissma. Coburg 1626. Ndr. hg. v. Erich Trunz. Tübingen 

1980. 
Meyfart, Johann Matthäus: Teusche Rhetorica Oder Redekunst. Coburg 1634. 
Morhof, Daniel Georg: Unterricht von der Teutschen Sprache und Poesie. Hg. von Henning 

Boetius nach der zweiten Ausgabe, Lübeck u. Frankfurt 1700. Ndr. Bad Homburg 1969.
Moscherosch, Johann Michael: Visiones De Don Quevedo. Wunderliche und Wahrhafftige 
Gesichte Philanders von Sittewalt. Straßburg 1642. Ndr. Hildesheim, New York 1974. 

Myle, Abraham van der: Lingua Belgica. Leiden 1612.

Neumeister, Erdmann: De poetis germanicis. Ndr. hg. v. Franz Heiduk. Bern/ München 1978.
Noue, Francois de la: Discours Oder Beschreibung und ußführliches rähtliches bedenc-
ken/ von allerhandt so wol Politischen/ als Kriegssachen, übers. von Jacob Rahtgeb. 
Frankfurt a. M. 1592. In: Norbert Conrads: Ritterakademien der frühen Neuzeit. Bil-
dung als Standesprivileg im 16. und 17. Jahrhundert. Göttingen 1982, S. 326–332. 

Ölinger, Albert: Vnterricht der HochTeuschen Spraach. Straßburg 1573.
Opitz, Martin: Aristarchus sive de contemptu linguae Teutonicae. Buch von der deutschen 
Poeterey. Hg. v. Georg Witkowski. Leipzig 1888.

DOI: 10.13173/9783447110730.351 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



356 Literaturverzeichnis

Opitz, Martin: Briefwechsel und Lebenszeugnisse. Kritische Edition mit Übersetzung. 
Hg. v. Klaus Conermann unter Mitarbeit v. Harald Bollbuck. Berlin, New York 2009.

Opitz, Martin: „Buch von der Deutschen Poeterey“ (1624) mit dem „Aristarch“ (1617) und 
den Opitzschen Vorreden zu seinen „Teutschen Poemata“ (1624 und 1625) sowie der Vor
rede zu seiner Übersetzung der „Trojanerinnen“ (1625). Hg. v. Herbert Jaumann. Stutt
gart 2002. [Zitiert mit den Siglen Opitz: Poeterey, Opitz: Aristarch und Opitz: Leservorrede]

Opitz, Martin: Schäfferey von der Nimfen Hercinie. Hg. v. Peter Rusterholz. Stuttgart 1969. 
Opitz, Martin: Teutsche Poemata. Straßburg 1624. 
Opitz, Martin: Teutsche Poemata. Abdruck der Ausgabe von 1624 mit den Varianten der 
Einzeldrucke und der späteren Ausgaben. Hg. v. Georg Witkowski. Halle/S. 1902.

Opitz, Martin: Die Psalmen Davids. Nach den Französischen Weisen gesetzt. Hg. v. Eck-
hard Grunewald und Henning P. Jürgens. Hildesheim  u.a. 2004.

Opitz, Martin: Gesammelte Werke. Hg. v. George Schulz-Behrend. Stuttgart 1968ff. [Mit der 
Sigle GW zitiert]

Opitz, Martin: Lateinische Werke. Hg., übers. u. komm. von Veronika Marschall und Ro
bert Seidel. Berlin, New York 2009–2015.

Ölinger, Albert: Vnderricht der Hoch Teutschen Spraach. Straßburg 1574. Ndr. Hildesheim, 
New York 1975.

Otfried von Weißenburg: Evangelienbuch. Hg. v. Johann Kelle. Regensburg 1856, Bd. 1.

Petrarca, Franciscus: Sechs Triumphi oder Siegesprachten. [Übers. v. Fürst Ludwig von 
Anhalt-Köthen] Cöthen 1643. 

Plavius, Johannes: Trauer- und Treugedichte. In: Danziger Barockdichtung. Hg. v. Heinz 
Kindermann. Leipzig 1939, S. 43–164. 

Praetorius, Michael: Syntagma musicum. Wolfenbüttel 1619. 
Prasch, Johann Ludwig: Gründliche Anzeige/ von Fürtrefflichkeit und Verbesserung Teut-
scher Poesie. Regensburg 1680. Ndr. Stuttgart 1995. 

Prokop von Templin: Mariae Hülff Ehren Kräntzel. Passau 1642.

Ramée, Pierre de La: Grammaire (1572). Hg. v. Colette Demaizière. Paris 2001.
Rebhun, Paul: Das Gesamtwerk. Hg. v. Paul F. Casey. Bern, Berlin  u.a. 2002. 
Regnard, Jacob: Teutsche Lieder/ mit dreyn stimmen/ nach art der Neapolitanen oder Wel-

chen Villanellen. München 1583.
Rhenanus, Johannes: Speculum Aistheticum. Hdschrft. in Kassel: Theatr. 4°. Dedication 

vom 30. Januar 1613. Vorrede abgedruckt in Wilhelm Creizenach: Die Schauspiele der 
englischen Komödianten. Berlin 1889.

Rist, Johann: Des Daphnis aus Cimbrien Galathee. Lüneburg 1642. 
Rist, Johann: Irenaromachia. In ders.: Sämtliche Werke Bd. 1: Dramatische Dichtungen. 
Hg. v. Eberhard Mannack. Berlin 1967. 

Ronsard, Pierre de: Abbregé de l’art poetique françoys. In ders.: Œuvres complètes. Hg. v. 
Jean Céard, Daniel Ménager u. Michel Simonin. Paris 1994, Bd. 2, S. 1174–1189.

Ronsard, Pierre de und Marc-Antoine de Muret: Les Amours, leurs Commentaires. Texte 
de 1533. Hg. v. Christine de Buzon u. Pierre Martin. Paris 1999. 

Rollenhagen, Georg: Froschmeuseler. Hg. v. Dietmar Peil. Frankfurt/M. 1989.
Rompler von Löwenhalt, Jesaias: Erstes Gebüsch seiner Reim-getichte. Strasburg 1647. 
Ndr. mit einem Nachwort, Kommentaren und bibliographischem Anhang hg. v. Wil-
helm Kühlmann und Walter E. Schäfer. Tübingen 1988.

Sacer, Gottfried Wilhelm: Reime dich/ oder ich fresse dich/ Das ist/ deutlicher zu geben/ 
Antipericatametanaparbeugedamphirribificationes Poeticae oder Schellen- und Schel-
tens-würdige Thorheit Boeotischer Poeten in Deutschland. Nordhausen 1673. 

DOI: 10.13173/9783447110730.351 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



357Literaturverzeichnis

Sattler, Johann Rudolph: Teutsche Orthographey/ vnd Phraseologey/ das ist/ ein vnder-
richt Teutsche sprach recht zu schreiben. Zitiert nach der Ausgabe Basel 1617, Ndr. Hil-
desheim  u.a. 1975. 

Saubert, Johann: Duodekas Emblematum sacrorum. Nürnberg 1625. 
Schede Melissus, Paul: Die Psalmenübersetzung. Hg. v. Max Hermann Jellinek. Halle a.S.  

1896. 
Scheffler, Johannes: Geistreiche Sinn- und Schlußreime. Wien 1657. 
Schein, Johann Hermann: Musica boscareccia, Wald Liederlein/ Auff Italian-Villanellische 
Invention. Beydes für sich allein mit lebendiger Stim/ oder in ein Clavicimbel, Spinet, 
Tiorba, Lauten etc. wie auch auff Musicalischen Jnstrumenten anmuhtig vnd lieblich 
zu spielen. Leipzig 1627.

Schneuber, Johann Matthias: Gedichte. Straßburg 1644.
Schönaich, Christoph Otto von: Die ganze Aesthetik in einer Nuss oder Neologisches 
Wörterbuch. Hg. v. Albert Köster. Berlin 1900. 

Schoppe, Caspar: Consultationes de scholarum et studiorum ratione. In: Hugo Grotius et 
aliorum dissertationes de studiis instituendis. Amsterdam 1645, S. 424–490. 

Schottel, Justus Georg: Ausführliche Arbeit Von der Teutschen HaubtSprache. Hg. v. Wolf-
gang Hecht. Braunschweig 1557. Ndr. Tübingen 1967.

Schottel, Justus Georg: Vers- oder Reimkunst. Lüneburg 1656. Ndr. Hildesheim, New York 
1976.

Schottel, Justus Georg: Teutsche Vers- oder Reimkunst. Braunschweig 1645. 
Schröder, Friedrich Josef Wilhelm: Dritte Anmerkung. Von der lyrischen Poesie und der 
Empfindung; oder vom Tone, vom accordmäßigen Schwung und vom Tackte. In ders.: 
Lyrische, Elegische und Epische Poesien. Halle 1759.

Schupp, Johann Balthasar: Schriften. Hanau 1663. 
Schweinichen, Hans von: Denkwürdigkeiten. Hg. v. Hermann Oesterley. Breslau 1878. 
Sidney, Philip: An Apology for Poetry or The Defense of Poesy. Hg. v. Geoffrey Shepherd. 

Manchester 1973. 
Sidney, Philip: Arcadia der Gräfin von Pembrock. Anfangs in Englischer Sprach beschrie-
ben […] Nachmalen von vnterschiedlichen vornehmen Personen ins Frantzösische; 
Nun aber auß beyden in vnser Hochteutsche Sprach/ fleissig vnd trewlich übersetzt 
Durch Valentinum Theocritum von Hirschberg. Frankfurt/M. 1629. 

Sidney, Philip: Arcadia der Gräfin von Pembrock. Frankfurt 1643. Ndr. Darmstadt 1971. 
Sidney, Philip: Arcadia Der Gräffin von Pembrock. Jn Englischer Sprach geschrieben/ auß 
derselbigen Frantzösisch/ vnd auß beyden erstlich Teutsch gegeben durch Valentinum 
Theocritum von Hirschberg: Hernach allenthalben auffs new vbersehen vnd gebessert: 
die Gedichte aber vnd Reymen gantz anders gemacht vnd vbersetzt Von dem Edlen 
vnd Vesten Martin Opitz. Leiden 1646. 

Spee, Friedrich: Die anonymen geistlichen Lieder vor 1623. Hg. v. Michael Härting. Berlin 
1979.

Spee, Friedrich: Trutz-Nachtigall. Hg. v. Theo G.M. van Oorschot. In ders.: Sämtliche 
Schriften. Bern 1985, Bd. 1. 

Speroni, Sperone: Dialogo delle lingue. Hg., übers. u. eingel. v. Helene Harth. München 1975.
Sturm, Johann: Vnderricht der Hoch Teutschen Spraach. Straßburg 1574. Ndr. Hildesheim, 
New York 1975.

Tasso, Torquato: Gottfried von Bulljon, Oder Das Erlösete Jerusalem. Übers. v. Diederich 
von dem Werder. Frankfurt/M 1626. Ndr. hg. v. Gerhard Dünnhaupt. Tübingen 1974.

Taubmann, Friedrich: Widmung. In: Vergil: Culex. Wittenberg 1609.
Titz, Johann Peter: Zwey Bücher Von der Kunst Hochdeutsche Verse und Lieder zu ma-

chen. Danzig 1642.

DOI: 10.13173/9783447110730.351 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



358 Literaturverzeichnis

Tscherning, Andreas: Unvorgreiffliches Bedencken über etliche mißbräuche in der deut-
schen Schreib- und Sprach-Kunst/ insonderheit der edlen Poeterey. Lübeck 1659. 

Vento, Ivo de: Newe Teutsche Lieder. München 1572.
Vetter, Conrad: Paradeißvogel. Ingoldstadt 1613. Ndr. hg. v. Gerhard Dünnhaupt, Stuttgart 

1999. 
Voigtländer, Gabriel: Allerhand Oden und Lieder. Sohra 1642. Ndr. Hildesheim  u.a. 2004. 

Wagenseil, Johann Christoph: Buch von der Meister-Singer Holdseligen Kunst. In ders.: 
De civitate Noribergensi commentatio. Altdorf 1697. Auch separat hg. v. Horst Brunner. 
Göppingen 1975.

Weckherlin, Georg Rudolf: Gaistliche und weltliche Gedichte. Amsterdam 1641.
Weckherlin, Georg Rudolf: Triumf newlich bey der F. kindtauf zu Stutgart gehalten. Stut-
gart 1616. In: Stuttgarter Hoffeste. Texte und Materialien zur höfischen Repräsentation 
im frühen 17. Jahrhundert. Hg. v. Ludwig Krapf und Christian Wagenknecht. Tübingen 
1979

Weckherlin, Georg Rudolf: Oden und Gesänge. Stuttgart 1618.
Weckherlin, Georg Rudolf: Gedichte. Hg. v. Hermann Fischer. Tübingen 1894. 
Weise, Christian: Curiöse Gedanken von deutschen Versen. Leipzig 1692.
Werder, Dietrich von dem: Selbst eigene Gottselige Thränen. Zerbst 1625.
Wieland, Johann Sebastian: Der Held von Mitternacht. Heilbronn 1633.

Zesen, Philipp von: Deutscher Helikon (1641). In ders.: Sämtliche Werke Bd. 9. Hg. v. Ferdi-
nand van Ingen. Berlin, New York 1971.

Zesen, Philipp von: Deutsch-lateinische Leiter (zuerst 1643). In ders.: Sämtliche Werke 
Bd. 12. Hg. v. Ferdinand van Ingen. Berlin, New York 1985.

Zesen, Philipp von: FrühlingsLust oder Lob- und Liebes-Lieder. In ders.: Sämtliche Werke 
Bd. 1.1. Hg. v. Ferdinand van Ingen. Berlin, New York 1980, S. 36–200. 

Zesen, Philipp von: Rosen-mand. In ders.: Sämtliche Werke, Bd. 11. Hg. v. Ulrich Maché. 
Berlin, New York 1974, S. 81–273. 

Forschungsliteratur
Aikin, Judith P.: August Buchners „Die Bußfertige Magdalena“ (1636). In: Daphnis 22 
(1993), S. 1–26. 

Alewyn, Richard: Vorbarocker Klassizismus und griechische Tragödie. 1926. Ndr. Darm-
stadt 1962.

Amstätter, Mark Emanuel: Klopstocks Semantisierung des Rhythmus oder die Grenzen 
der Gedichtvertonung. In: Klopstock und die Musik. Hg. v. Peter Wollny. Beeskow 
2005, S. 109–114. 

Attridge, Derek: Well-weighed Syllables. Elizabethan Verse in Classical Metres. Cam-
bridge 1974.

Aurnhammer, Achim: Torquato Tasso im deutschen Barock. Tübingen 1994.
Aurnhammer, Achim: Daniel Heinsius und die Anfänge der deutschen Barockdichtung. 
In: Daniel Heinsius. Klassischer Philologe und Poet. Hg. v. Eckard Lefèvre u. Eckart 
Schäfer. Tübingen 2007, S. 329–345.

Aurnhammer, Achim: Barocklyrik aus dem Geist des Humanismus: Die Sonette des Jo-
hannes Plavius. In: Kulturgeschichte Preußens königlich polnischen Anteils in der 
frühen Neuzeit. Hg. v. Sabine Beckmann und Klaus Garber. Tübingen 2005, S. 801–826.

DOI: 10.13173/9783447110730.351 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



359Literaturverzeichnis

Aurnhammer, Achim: Zincgref, Opitz und die sogenannte Zincgref’sche Gedichtsamm-
lung. In: Julius Wilhelm Zincgref und der Heidelberger Späthumanismus. Zur Blüte- 
und Kampfzeit der calvinistischen Kurpfalz. Hg. von Wilhelm Kühlmann. Ubstadt-
Weiher 2011, S. 263–283. 

Aurnhammer, Achim: Martin Opitz’ petrarkistisches Mustersonett „Francisci Petrarchae“ 
(„Canzoniere“ 132), seine Vorläufer und Wirkung. In: Francesco Petrarca in Deutsch-
land. Seine Wirkung in Literatur, Kunst und Musik. Hg. v. Achim Aurnhammer. Berlin 
2006, S. 189–210. 

Aurnhammer, Achim: Neues vom alten Ernst Schwabe von der Heyde: Drei Sonette auf 
die Krönung des Kaisers Matthias (1612). In: Daphnis 31 (2002), S. 279–298.

Aurnhammer, Achim und Dieter Martin: Musikalische Lyrik im Literatursystem des Ba-
rock. In: Musikalische Lyrik. Teil 1: Von der Antike bis zum 18.  Jahrhundert. Hg. v. 
Hermann Danuser. Laaber 2004, S. 334–348. 

Auernheimer, Richard: Gemeinschaft und Gespräch. Stefano Guazzos Begriff der ‚conver
satione civile‘. München 1973. 

Bach, Inka und Helmut Galle: Deutsche Psalmendichtung vom 16. bis zum 20. Jahrhun-
dert. Berlin, New York 1989.

Baesecke, Georg: Zur Metrik des 16. und 17. Jahrhunderts. In: Euphorion 13 (1906), S. 435–445.
Baesecke, Georg: Die Sprache der Opitzischen Gedichtsammlungen von 1624 und 1625. 

Laute, Flexionen, Betonung. Braunschweig 1899.
Baldzuhn, Michael: The companies of Meistergesang in Germany. In: The Reach of the 
Republic of Letters. Literary and Learned Societies in Late Medieval and Early Modern 
Europe. Hg. v. Arjan van Dixhoorn and Susie Speakman Sutch. Leiden, Boston: Brill 
2008, S. 219–255.

Ball, Gabriele: Die Tugendliche Gesellschaft – Programmatik eines adligen Frauennetzwer
kes in der Frühen Neuzeit. In: Sammeln, Lesen, Übersetzen als höfische Praxis der Frü-
hen Neuzeit. Die böhmische Bibliothek der Fürsten Eggenberg im Kontext der Fürsten- 
und Fürstinnenbibliotheken der Zeit. Hg. v. Jill Bepler u. Helga Meise. Wiesbaden 2010, 
S. 337–361. 

Banderier, Gilles: Du Bartas et l’Allemagne. In: Studia neophilologica 74/2 (2002), S. 171–179.
Banderier, Gilles: Johann Valentin Andreae, rosicrucien et traducteur de Du Bartas. In: Le 

lent brassement des livres, des rites et de la vie. Mélanges offerts à James Dauphiné. 
Hg. v. Monique Léonard  u.a. Paris, 2009, S. 547–571.

Barner, Wilfried: Barockrhetorik. Untersuchungen zu ihren geschichtlichen Grundlagen. 
Tübingen 1970, S. 369–374.

Battafarano, Italo Michele: Von Andreae zu Vico. Untersuchungen zur Beziehung zwi-
schen deutscher und italienischer Literatur im 17. Jahrhundert. Stuttgart 1979. 

Battafarano, Italo Michele: Accademie letterarie und civil conversatione: Bargagli, Guazzo, 
Loredano, Harsdörffer. In ders.: Glanz des Barock. Forschungen zur deutschen als eu-
ropäischer Literatur. Bern 1994, S. 75–84. 

Battafarano, Italo Michele: Petrarcas Verse in der deutschen „Piazza Universale“ von To-
maso Garzoni anno 1619. In: Francesco Petrarca in Deutschland. Seine Wirkung in Lite-
ratur, Kunst und Musik. Hg. v. Achim Aurnhammer. Berlin 2006, S. 177–187.

Beck, Andreas: Episteme in Beharrung. Konventionelle Artistik und orthodoxes religiöses 
Wissen in der ‚Lyrik‘ des „Parnassus Boicus“. In: Religiöses Wissen in der Lyrik der 
Frühen Neuzeit. Hg. v. Peter-André Alt und Volkhard Wels. Wiesbaden 2015, S. 163–177.

DOI: 10.13173/9783447110730.351 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



360 Literaturverzeichnis

Beck, Andreas: Katholisch-bayerische Prosapropaganda in opitzianisch-poetologischer 
Tradition: Gelasius Hiebers „Sprach-Lehr“ und „Von der Teutschen Poeterey“ (1723–25) 
im „Parnassus Boicus“. In: Spielregeln barocker Prosa. Historische Konzepte und theo
riefähige Texturen ‚ungebundener Rede‘ in der Literatur des 17.  Jahrhunderts. Hg. v. 
Thomas Althaus und Nicola Kaminski. Bern  u.a. 2012, S. 309–332.

Beck, Andreas: Die „Straßburger Eide“ in der Frühen Neuzeit. Modellstudie zu vor- und 
frühgermanistischen Diskursstrategien. Wiesbaden 2014. 

Becker-Cantarino, Barbara: Frauenzimmer Gesprächspiele. Geselligkeit, Frauen und Lite
ratur im Barockzeitalter. In: Geselligkeit und Gesellschaft im Barockzeitalter. Hg. v. 
Wolfgang Adam. Wiesbaden 1997, Bd. 1, S. 17–41. 

Beckherrn, Richard: M. Opitz, P. Ronsard und D. Heinsius. Königsberg 1888.
Beckmann, Johann Christoph: Historie des Fürstenthums Anhalt. Zerbst 1710. Ndr. Des-
sau 1995, Bd. II.2. 

Beetz, Manfred: Frühmoderne Höflichkeit. Komplimentierkunst und Gesellschaftsrituale 
im altdeutschen Sprachraum. Stuttgart 1990. 

Berger, Rudolf: Jacob Balde. Die deutschen Dichtungen. Bonn 1972. 
Berghoeffer, Christian Wilhelm: M. Opitz’s Buch von der deutschen Poeterei. Frankfurt/M. 

1888.
Besch, Werner: Grimmelshausens „Simplizissimus“ – Das zweite Leben eines Klassikers. 
Paderborn 2012. 

Besch, Werner: Die Rolle Luthers für die deutsche Sprachgeschichte. In: Sprachgeschichte. 
Ein Handbuch zur Geschichte der deutschen Sprache und ihrer Erforschung. 2. Aufl. 
Hg. v. Werner Besch  u.a. Bd. 2.2. Berlin, New York 2000, S. 1713–1745. 

Bodemann, Eduard: Die Leibniz-Handschriften der königlichen öffentlichen Bibliothek zu 
Hannover. Hannover 1895. 

Bonfatti, Emilio: Die Verbreitung von Stefano Guazzos „Civil conversatione“ in Deutsch-
land im 16. und 17. Jahrhundert. In: Deutsche Barockliteratur und europäische Kultur. 
Hg. v. M. Bircher u. E. Mannack. Hamburg 1977, S. 209–211.

Bonfatti, Emilio: La „Civil Conversatione“ in Germania. Letteratura del comportamento da 
Stefano Guazzo a Adolph Knigge 1574–1788. Udine 1979.

Bonniffet, Pierre: Un ballet démasqué. L’union de la musique au verbe dans „Le Printans“ 
de Jean-Antoine de Baïf et de Claude Le Jeune. Paris, Genf 1988.

Borcherdt, Hans Heinrich: Andreas Tscherning. Ein Beitrag zur Literatur- und Kultur-Ge
schichte des 17. Jahrhunderts. München, Leipzig 1912.

Borcherdt, Hans Heinrich: Augustus Buchner und seine Bedeutung für die deutsche Lite-
ratur des siebzehnten Jahrhunderts. München 1919.

Borinski, Karl: Die Poetik der Renaissance und die Anfänge der literarischen Kritik in 
Deutschland. Berlin 1886. Ndr. Hildesheim 1967.

Bornemann, Ulrich: Anlehnung und Abgrenzung. Untersuchungen zur Rezeption der 
niederländischen Literatur in der deutschen Dichtungsreform des siebzehnten Jahr-
hunderts. Assen, Amsterdam 1976. 

Bornemann, Ulrich: Dirck Volckertszoon Coornhert und Andreas Tscherning über Reich-
tum, Armut, Almosen und Bettler. Zu den niederländisch-deutschen Literaturbezie-
hungen. In: Daphnis 19 (1990), S. 493–509.

Braun, Werner: Thöne und Melodeyen, Arien und Canzonetten. Zur Musik des deutschen 
Barockliedes. Tübingen 2004. 

Breuer, Dieter: Das Ärgernis der katholischen Literatur. Zur Geschichte einer Ausgrenzung. 
In: Europäische Barock-Rezeption. Hg. v. Klaus Garber. Wiesbaden 1991, S. 455–463. 

Breuer, Dieter: Oberdeutsche Literatur 1565–1650. Deutsche Literaturgeschichte und Terri-
torialgeschichte in frühabsolutistischer Zeit. München 1979.

DOI: 10.13173/9783447110730.351 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



361Literaturverzeichnis

Breuer, Dieter: Deutsche Metrik und Versgeschichte. München 1981.
Breuer, Dieter: Deutsche Nationalliteratur und katholischer Kulturkreis. In: Nation und 
Literatur im Europa der Frühen Neuzeit. Hg. v. Klaus Garber. Tübingen 1989, S. 710–715. 

Breuer, Dieter: Die protestantische Normierung des deutschen Literaturkanons in der 
Frühen Neuzeit. In: Nation und Religion in der deutschen Geschichte. Hg. v. Heinz-
Gerhard Haupt u. Dieter Langewiesche. Frankfurt/M, New York 2001, S. 84–104.

Breuer, Dieter: Poetik der geistlichen Lieddichtung in Deutschland vor dem Genfer Psal-
ter. In: Der Genfer Psalter und seine Rezeption in Deutschland, der Schweiz und den 
Niederlanden. Hg. v. Eckhard Grunewald  u.a. Berlin 2004, S. 169–183.

Breuer, Dieter: Der Streit über die Frage, „wo das beste Teutsch zu finden“. In: Konfession 
und Sprache in der Frühen Neuzeit. Hg. v. Jürgen Macha  u.a. Münster  u.a. 2012, S.31–43.

Breuer, Dieter: Friedrich Spees Wirkung auf Laurentius von Schnüffis. In: Spee-Jahr-
buch 16 (2009), S. 59–78. 

Brooks, Jeanice: „New Music“ in Late Renaissance France. In: Gesang zur Laute. Hg. v. Ni
cole Schwindt. Kassel  u.a. 2002, S. 161–175. 

Brooks, Jeanice: Courtly Song in Late Sixteenth-Century France. Chicago, London 2000, 
S. 293–315.

Brunel, Jean: La poésie mesurée française après Jean-Antoine de Baïf. In: Claude Le Jeune 
et son temps en France et dans les états de Savoie 1530–1600. Hg. v. Marie-Thérèse Bou-
quet-Boyer u. Pierre Bonniffet. Bern, Berlin  u.a. 1996, S. 264–278.

Bruns, Katharina: Das deutsche weltliche Lied von Lasso bis Schein. Kassel  u.a. 2008.
Buck, Theo: Die Entwicklung des deutschen Alexandriners. Diss. [masch.] Tübingen 1956.
Bunia, Remigius: Metrik und Kulturpolitik. Verstheorie bei Opitz, Klopstock und Bürger 

in der europäischen Tradition. Berlin 2014. 
Burkard, Thorsten: Frühbarocker Manierismus? Zu Poetologie und poetischer Praxis in 
den „Schediasmata“ des Paulus Schedius Melissus. In: Würzburger Humanismus. 
Hg. v. Thomas Baier und Jochen Schultheiß. Tübingen 2015, S. 209–244. 

Burke, Peter: The Fortunes of the „Courtier“. The European Reception of Castiglione’s 
„Cortegiano“. Oxford 1995. 

Bury, Emmanuel: Littérature et politesse. L’invention de l’honnête homme. 1580–1750. Pa-
ris 1996. 

Cancik-Kirschbaum, Eva und Anita Traninger: Wissen in Bewegung. Institution – Itera
tion – Transfer. Wiesbaden 2015.

Ceresa, Bruna: Dietrichs von dem Werder deutsche Übersetzung von Tassos „Gerusalem-
me Liberata“. Zürich 1973.

Conermann, Klaus: War die Fruchtbringende Gesellschaft eine Akademie? Über das Ver
hältnis der Fruchtbringenden Gesellschaft zu den italienischen Akademien. In: Sprach
gesellschaften, Sozietäten, Dichtergruppen. Hg. v. Martin Bircher und Ferdinand van 
Ingen. Hamburg 1978, S. 103–130.

Conermann, Klaus: Die Fruchtbringende Gesellschaft und ihr Köthener Gesellschafts-
buch. Eine Einleitung. In: Fruchtbringende Gesellschaft. Der Fruchtbringenden Gesell-
schaft Geöffneter Erzschrein. Das Köthener Gesellschaftsbuch Fürst Ludwigs I. von 
Anhalt-Köthen 1617–1650. Hg. v. Klaus Conermann. Weinheim 1985, Bd. 2, S. 21–127. 

Conermann, Klaus: Die Tugentliche Gesellschaft und ihr Verhältnis zur Fruchtbringenden 
Gesellschaft. Sittenzucht, Gesellschaftsidee und Akademiegedanke zwischen Renais-
sance und Aufklärung. In: Daphnis 17 (1988), S. 513–626.

Conermann, Klaus: Purismus in der Spracharbeit der Fruchtbringenden Gesellschaft? Zur 
Bedeutung der Richtigkeit und Reinheit in der Puritas und DecorumRhetorik der deut-
schen Sprachreform im 17. Jahrhundert. In: Muttersprache 123 (2013), S. 181–205.

DOI: 10.13173/9783447110730.351 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



362 Literaturverzeichnis

Conermann, Klaus: Der Stil des Hofmanns. Zur Genese sprachlicher und literarischer 
Formen aus der höfisch-politischen Verhaltenskunst. In: Europäische Hofkultur. Ham-
burg 1981, Bd. 1, S. 45–56.

Conrady, Karl-Otto: Lateinische Dichtungstradition und deutsche Lyrik des 17. Jahrhun-
derts. Bonn 1962.

Costadura, Edoardo: Der Edelmann am Schreibpult. Zum Selbstverständnis aristokrati-
scher Literaten zwischen Renaissance und Revolution. Tübingen 2006.

Couturier-Heinrich, Clémence: Aux origines de la poésie allemande. Les théories du ryth-
me des Lumières au Romantisme. Paris 2004. 

Czapla, Ralf Georg: Transformationen des Psalters im Spannungsfeld von gemeinschaftli
cher Adhortation und individueller Meditation. Paul Schedes „Psalmen Davids“ und 
„Psalmi aliquot“. In: Der Genfer Psalter und seine Rezeption in Deutschland, der 
Schweiz und den Niederlanden. Hg. v. Eckhard Grunewald  u.a. Berlin 2004, S. 195–215.

Dohm, C. W. von: Friedrich II., König von Preußen: Über die deutsche Literatur; die Män-
gel, die man ihr vorwerfen kann; die Ursachen derselben und die Mittel, sie zu verbes-
sern. In: Friedrich II., König von Preußen, und die deutsche Literatur des 18. Jahrhun-
derts. Hg. v. Horst Steinmetz. Stuttgart 1985, S. 60–99. 

Dünnhaupt, Gerhard: Personalbibliographien zu den Drucken des Barock. Stuttgart 1991. 
Dünnhaupt, Gerhard: Die Übersetzungen Fürst Ludwigs. In: Daphnis 7 (1978), S. 513–529.
Dünnhaupt, Gerhard: Diederich von dem Werder. Versuch einer Neuwertung seiner 

Hauptwerke. Bern, Frankfurt/M 1973. 
Dröse, Astrid: Georg Greflinger und das weltliche Lied im 17. Jahrhundert. Berlin, Mün-

chen, Boston 2015.

Elit, Stefan: Der späte Klopstock und Johann Heinrich Voß. Ein Spannungsverhältnis, poe
tologisch betrachtet, in: Wort und Schrift – Das Werk von F. G. Klopstock. Hg. v. Kevin 
Hilliard u. Katrin Kohl. Tü-bingen 2008, S. 209–220.

Elit, Stefan: Ebert und Klopstock: empfindsam-erhabene Posen und offener Austausch. In: 
Johann Arnold Ebert. Dichtung, Übersetzung und Kulturtransfer im Zeitalter der Auf
klärung. Hg. v. Cord-Friedrich Berghahn  u.a. Heidelberg 2016, S. 177–190. 

Elit, Stefan: Die beste aller möglichen Sprachen der Poesie. Klopstocks wettstreitende 
Übersetzungen lateinischer und griechischer Literatur. St. Augustin 2002.

Englert, Anton: Die Rhythmik Fischarts. München 1903.
Englert, Anton: J. Engerds Übersetzung von J. Aurpachs „Odae anacreonticorum“. In: Zeit-
schrift für deutsche Philologie 34 (1902), S. 375–296.

Entner, Heinz: Deutsche Dichtung des 17. Jahrhunderts zwischen „Lied“ und „Lyrik“. In: 
Heinrich Schütz im Spannungsfeld seines und unseres Jahrhunderts. Hg. v. Wolfram 
Steude. Leipzig 1987, S. 31–41. 

Entner, Heinz: Der Weg zum ‚Buch von der Deutschen Poeterey‘. Humanistische Tradition 
und poetologische Voraussetzungen deutscher Dichtung im 17. Jahrhundert. In: Studien 
zur deutschen Literatur im 17. Jahrhunderts. Hg. v. Heinz Entner  u.a. Berlin, Weimar 
1984, S. 11–144.

Eybl, Franz M.: „P. Abrahams und Kochems Wust“. Zur Ausgrenzung der populären geist-
lichen Literatur in der Aufklärung. In: Europäische Barock-Rezeption. Hg. v. Klaus 
Garber. Wiesbaden 1991, S. 239–248.

Faber du Faur, C. von: German Baroque Literature. New Haven 1958. 
Fechner, Jörg Ulrich: Martin Opitz und der Genfer Psalter. In: Der Genfer Psalter und seine 
Rezeption in Deutschland, der Schweiz und den Niederlanden. Hg. v. Eckhard Grune-
wald  u.a. Berlin 2004, S. 295–315.

DOI: 10.13173/9783447110730.351 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



363Literaturverzeichnis

Fechner, Jörg Ulrich: Tobias Hübners Renaissancevers. In: Jahrbuch für Internationale 
Germanistik Reihe A, Bd. 2,3 (1976), S. 110–118.

Forster, Leonard und Jörg-Ulrich Fechner: Das deutsche Sonett des Melissus. In: Rezeption 
und Produktion zwischen 1570 und 1730. Hg. v. Wolfdietrich Rasch, Hans Geulen und 
Klaus Haberkamm. Bern, München 1972, S. 33–51. 

Forster, Leonard: Die Niederlande und die Anfänge der Barocklyrik in Deutschland. Gro
ningen 1967. 

Franck, J.: Aus der Geschichte des Hiatus im Verse. In: Zeitschrift für deutsches Alter-
tum 48 (1906), S. 147–161.

Fritsch, Otto: Martin Opitzen’s Buch von der deutschen Poeterei. Ein kritischer Versuch. 
Diss. Halle-Wittenberg. Halle 1884. 

Gadoffre, Gilbert: Ronsard et la relation poésie-musique. In: Ronsard. Colloque de Neuchâ-
tel. Hg. v. André Gendre. Genf 1987, S. 75–84. 

Garber, Klaus: Zum Bilde Simon Dachs. In: Simon Dach (1605–1659). Werk und Nachwir-
ken. Hg. v. Axel E. Walter. Tübingen 2008, S. 1–23. 

Garber, Klaus: Zum Bilde Richard Alewyns. München 2005.
Garber, Klaus: Sozietät und Geistes-Adel: Von Dante zum Jakobiner-Club. Der frühneuzeit
liche Diskurs ‚de vera nobilitate‘ und seine institutionelle Ausformung in der gelehrten 
Akademie. In: Europäische Sozietätsbewegung und demokratische Tradition. Die euro
päischen Akademien der Frühen Neuzeit zwischen Frührenaissance und Spätaufklä
rung. Hg. v. Klaus Garber und Heinz Wissmann unter Mitwirkung von Winfried Sie-
bers. Tübingen 1996, S. 1–41.

Genz, Bernhard: Johannes Kuen. Eine Untersuchung zur süddeutschen geistlichen Lied
dichtung im 17. Jahrhundert. Diss. Köln 1958. 

Gervinus, Georg Gottfried: Geschichte der poetischen National-Literatur der Deutschen. 
Dritter Teil: Vom Ende der Reformation bis zu Gottsched’s Zeiten. Leipzig 1838.

Gervink, Manuel: Die musikalisch-poetischen Renaissancebestrebungen des 16. Jahrhun-
derts in Frankreich und ihre Bedeutung für die Entwicklung einer nationalen französi
schen Musiktradition. Frankfurt/M.  u.a. 1996.

Gleixner, Ulrike: Sprachreform durch Übersetzen. Die Fruchtbringende Gesellschaft und 
ihre ‚Verdeutschungsleistung‘ in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts. In: Werkstatt
Geschichte 48 (2008), S. 7–23.

Graff, Paul: Geschichte der Auflösung der alten gottesdienstlichen Formen in der evangeli-
schen Kirche Deutschlands. Bd. 1: Bis zum Eintritt der Aufklärung und des Rationalis
mus. Göttingen 1937. 

Grosch, Nils: „Damit die jugent der bul lieder und fleyschlichen gesenge loß würde“: Zur 
Funktion von Liebesliedern in der Frühzeit der Populären Musik. In: Amor docet mu-
sica. Musik und Liebe in der Frühen Neuzeit. Hg. v. Dietrich Helms, Sabine Meine. Hil
desheim  u.a. 2012, S. 235–248. 

Grosch, Nils: Lied und Medienwechsel im 16. Jahrhundert. Münster  u.a. 2013.
Gülich, Anne: Opitz’ Übersetzungen aus dem Französischen. Diss Kiel [masch.] 1972.

Habermann, Mechthild: Das sogenannte ‚Lutherische e‘. Zum Streit um einen „armen 
Buchstaben“. In: Sprachwissenschaft 22 (1997), S. 435–477. 

Hanson, Kristin: Quantitative Meter in English: The Lesson of Sir Philip Sidney. In: En-
glish Language and Linguistics 5 (2001), S. 41–91. 

Harper, Anthony J.: On the Development of a Poetic Language in Northern Europe: Jan 
Van der Noot’s Apocalyptic Sonnets and their English and German Translation. In: 
Strathclyde Modern Language Studies 1 (1981), S. 41–59.

DOI: 10.13173/9783447110730.351 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



364 Literaturverzeichnis

Harper, Anthony J.: German Secular Song-Books of the Mid-Seventeenth Century. Alder-
shot 2003.

Harper, Anthony J.: Schriften zur Lyrik Leipzig 1620–1670. Stuttgart 1985. 
Harper, Anthony J.: Zur Verbreitung und Rezeption des weltlichen Liedes um 1640 in 
Mittel- und Norddeutschland. In: Studien zum deutschen weltlichen Kunstlied des 17. 
und 18. Jahrhunderts. Hg. v. Gudrun Busch und Anthony J. Harper. Amsterdam, Atlanta 
1992, S. 35–52.

Hartmann, Karl-Günther: Die humanistische Odenkomposition in Deutschland. Vorge
schichte und Voraussetzungen. Erlangen 1976. 

Hellgart, Ernst: Die Rezeption des Annoliedes bei Martin Opitz. In: Mittelalter-Rezeption. 
Hg. v. Peter Wapnewski. Stuttgart 1986, S. 60–79. 

Hellmuth, Hans-Heinrich: Metrische Erfindung und metrische Theorie bei Klopstock. 
München 1973.

Henn-Schmölders, Claudia: Ars conversationis. Zur Geschichte des sprachlichen Um-
gangs. In: Arcadia 10 (1975), S. 16–33. 

Herz, Andreas: Philipp von Zesen und die Fruchtbringende Gesellschaft. In: Philipp von 
Zesen. Wissen – Sprache – Literatur. Hg. v. Maximilian Bergengruen und Dieter Mar-
tin. Tübingen 2008, S. 181–208. 

Herz, Andreas: „Edle Ritter dieser Zunft“. Beobachtungen zur sozietären Performanz der 
„Fruchtbringenden Gesellschaft“. In: Die ‚Kunst des Adels‘ in der Frühen Neuzeit. 
Hg. v. Claudius Sittig und Christian Wieland. Wiesbaden 2018, S. 91–126. 

Herz, Andreas: Der edle Palmbaum und die kritische Mühle. Die ‚Fruchtbringende Gesell-
schaft‘ als Netzwerk höfisch-adeliger Wissenskultur der frühen Neuzeit. In: Denkströ-
me. Journal der sächsischen Akademie der Wissenschaften 2 (2009), S. 152–191. 

Herz, Andreas: ‚Ratio‘ und ‚conseutudo‘. Sprachnorm und Sprachvarianz in der grammati
kologischen Kontroverse der Fruchtbringenden Gesellschaft. In: Wissen in Bewegung. 
Institution – Iteration – Transfer. Hg. v. Eva Cancik-Kirschbaum und Anita Traninger. 
Wiesbaden 2015, S 255–287. 

Heusler, Andreas: Deutsche Versgeschichte. Berlin, Leipzig 1929. 
Heusler, Andreas: Deutsche Versgeschichte mit Einschluß des altenglischen und altnordi-

schen Stabreimverses. Berlin 1956.
Heydtmann, Johannes: Ueber Enoch Hanmanns Anmerkungen zu Martin Opitzens Buch 
von der deutschen Poeterey. Ein Beitrag zur Geschichte der deutschen Metrik. Ro-
stock 1882. 

Hinz, Manfred: Rhetorische Strategien des Hofmannes. Studien zu den italienischen Hof-
mannstraktaten des 16. und 17. Jahrhunderts. Stuttgart 1992.

Hippe, Max: Christoph Köler, ein schlesischer Dichter des siebzehnten Jahrhunderts. Bres-
lau 1902. 

His, Isabelle / Vignes, Jean: Les paraphrases de Psaumes de Baïf, La Noue et D’Aubigné, 
mises en musique par Claude Le Jeune (1606): regards croisés du musicologue et du lit-
téraire. In: Les paraphrases bibliques aux XVIe et XVIIe siècles. Hg. v. Véronique Ferrer 
und Anne Mantero. Genf 2006, S. 377–414.

Hitzeroth, Carl: Johann Heermann (1585–1647). Ein Beitrag zur Geschichte der geistlichen 
Lyrik im 17. Jahrhundert. Marburg 1907. 

Hoffmeister, Johannes: Kaspar von Barths Leben, Werke und sein Deutscher Phönix. Hei-
delberg 1931. 

Höpfner, Ernst: G. R. Weckherlin’s Oden und Gesänge. Ein Beitrag zur Geschichte der 
deutschen Dichtung. Berlin 1865. 

Höpfner, Ernst: Reformbestrebungen auf dem Gebiete der deutschen Dichtung des XVI. 
und XVII. Jahrhunderts. Berlin 1866.

DOI: 10.13173/9783447110730.351 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



365Literaturverzeichnis

Höpfner, Ernst: Strassburg und Martin Opitz. In: Beiträge zur deutschen Philologie. Julius 
Zacher dargebracht als Festgabe zum 28. October 1879. Halle/S. 1880, S. 295–302.

Ingen, Ferdinand van: Philipp von Zesen in seiner Zeit und seiner Umwelt. Berlin, Boston 
2013. 

Janssen, Johannes: Kulturzustände des deutschen Volkes seit dem Ausgang des Mittelal-
ters bis zum Beginn des Dreißigjährigen Krieges. Erg. u. hg. v. Ludwig Pastor. Freiburg 
1903. 

Jellinek, Max Hermann: Einleitung. In: Paul Schede Melissus: Die Psalmenübersetzung. 
Hg. v. Max Hermann Jellinek. Halle a.S. 1896. 

Jónácsik, László: Poetik und Liebe. Studien zum liebeslyrischen Paradigmenwechsel, zur 
Petrarca- und zur Petrarkismus-Rezeption im „Raaber Liederbuch“. Frankfurt/M.  u.a. 
1998.

Josten, Dirk: Sprachvorbild und Sprachnorm im Urteil des 16. und 17. Jahrhunderts. Frank
furt/M.  u.a. 1976.

Kabell, Aage: Metrische Studien II: Antiker Form sich nähernd. Uppsala 1960. 
Kaminski, Nicola: Ex bello ars oder Ursprung der „Deutschen Poeterey“. Heidelberg 2004. 
Kazartsev, Evgeny: Frühe deutsche Jamben und ihre niederländischen Vorbilder. In: Neer-
landica Wratislaviensia 18 (2009), S. 23–39.

Kazartsev, Evgeny: Niederländische Quellen von Martin Opitz’ Versrhythmik. In: Zeit-
schrift für Germanistik 2013, S. 118–128.

Kessner, Lars: Ambrosius Lobwasser. Humanist, Dichter, Lutheraner. In: Der Genfer Psal-
ter und seine Rezeption in Deutschland, der Schweiz und den Niederlanden. Hg. v. 
Eckhard Grunewald  u.a. Berlin 2004, S. 217–228.

Kleinschmidt, Erich: Petrarca Teutsch. Daniel Federmanns erste Übersetzung der Trionfi 
aus dem Jahre 1578. In: Daphnis 11 (1982), S. 743–776.

Knispel, Claudia: Das Lautenbuch der Elisabeth von Hessen. Frankfurt/M. 1994.
Knödler, Stefan: Wiederentdeckung und Missverständnis. Zur Weckherlin-Rezeption 
bei Johann Gottfried Herder, Karl Philipp Conz und August Wilhelm Schlegel. In Da-
phis 39 (2010), S. 611–636.

Kohl, Katrin M.: Friedrich Gottlieb Klopstock. Stuttgart 2000. 
Kohl, Katrin M.: Rhetoric, the Bible and the Origins of Free Verse. Berlin 1990. 
Kolbe, Konrad: Stiftungsurkunde der Schule und des Gymnasiums zu Beuten an der Oder 
aus dem Jahre 1616. In: Mitteilungen der Gesellschaft für deutsche Erziehungs- und 
Schulgeschichte 3 (1893), S. 209–268. 

Koldau, Linda Maria: Frauen – Musik – Kultur. Ein Handbuch zum deutschen Sprachge-
biet der Frühen Neuzeit. Köln/Weimar 2005. 

Korten, Lars: Akzent und Ton. Prosodische Klang-Grundsätze in Martin Opitz’ und Enoch 
Hanmanns Dichtungslehren. In: Dichtung für die Ohren. Literatur als tonale Kunst in 
der Moderne. Hrsg. von Britta Herrmann. Berlin 2015, S. 145–166. 

Korten, Lars: Metrik als Tonkunst. Zur „Zeitmessung der deutschen Sprache“ von Johann 
Heinrich Voß. In: Voß’ Übersetzungssprache. Voraussetzungen, Kontexte, Folgen. Hrsg. 
von Anne Baillot  u.a. Berlin,  u.a. 2015, S. 33–49. 

Krauss, Ludwig: Die gereimte deutsche Psalmenübersetzung des fränkischen Dichters 
Paul Schede Melissus (1572). In: Neue Kirchliche Zeitschrift 31 (1920), S. 433–454, 489–
518, 545–563. 

Kühlmann, Wilhelm: Gelehrtenrepublik und Fürstenstaat. Entwicklung und Kritik des 
deutschen Späthumanismus in der Literatur des Barockzeitalters. Tübingen 1982.

DOI: 10.13173/9783447110730.351 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



366 Literaturverzeichnis

Kühlmann, Wilhelm: Nationalliteratur und Latinität. Zum Problem der Zweisprachigkeit 
in der frühneuzeitlichen Literaturbewegung Deutschlands. In: Nation und Literatur 
im Europa der Frühen Neuzeit. Hg. v. Klaus Garber. Tübingen 1989, S. 164–206.

Kühlmann, Wilhelm: Balde, Klaj und die Nürnberger Pegnitzschäfer. Zur Interferenz und 
Rivalität jesuitischer und deutsch-patriotischer Literaturkonzeptionen. In ders.: Vom 
Humanismus zur Spätaufklärung. Hg. v. Joachim Telle  u.a. Tübingen 2006, S. 554–574.

Kühlmann, Wilhelm: Zur literarischen Lebensform im deutschen Späthumanismus: Der 
pfälzische Dramatiker Theodor Rhodius (ca. 1575–1625) in seiner Lyrik und in seinen 
Briefen. In: Daphnis 17 (1989), S. 671–715. 

Lang, Elisabeth: Das illustrierte Flugblatt des Dreissigjährigen Krieges – ein Gradmesser 
für die Verbreitung der Opitzischen Versreform? In: Daphnis 9 (1980), S. 65–87.

Lentz, Hans: Zum Verhältnis von Versiktus und Wortakzent im Versbau G. R. Weckher-
lins. München 1966.

Leonhardt, Jürgen: Dimensio syllabarum. Studien zur lateinischen Prosodie- und Versleh-
re von der Spätantike bis zur frühen Renaissance. Göttingen 1989.

Lesure, François: Ronsard et ses musiciens. In: Pierre de Ronsard und Marc Antoine Mu
ret: Les Amours. Leurs commentaires. Hg. v. Christine de Buzon u. Pierre Martin. Paris 
1999, S. 291–293. 

Ley, Klaus: Die ‚scienza civile‘ des Giovanni della Casa. Literatur als Gesellschaftskunst in 
der Gegenreformation. Heidelberg 1984.

Ley, Klaus: Zur Stellung der „Trionfi“ in Petrarcas „Rime“ nach der ersten deutschen Über-
setzung von Daniel Federmann. In: Francesco Petrarca in Deutschland. Seine Wirkung 
in Literatur, Kunst und Musik. Hg. v. Achim Aurnhammer. Berlin 2006, S. 111–130.

Lievsay, John Leon: Stefano Guazzo and the English Renaissance 1575–1675. Univ. of N.C., 
Durham 1961.

Lohmeier, Dieter: Herder und Klopstock. Bad Homburg v.d.H.  u.a. 1968.
Lohmeier, Dieter: Exkurs: Zur Druckgeschichte von Rists „Galathee“. In: Søren Terkelsen: 

Astree Siunge-Choer. Die dänischen Lieder mit ihren deutschen Vorlagen von Gabriel 
Voigtländer und Johann Rist. Hg. v. Erik Søderholm. Neumünster 1976, S. 143–137. 

Lohmeier, Dieter: Die Verbreitungsformen des Liedes im Barockzeitalter. In: Daphnis 8 
(1979), S. 41–65.

Macha, Jürgen: Der konfessionelle Faktor in der deutschen Sprachgeschichte der Frühen 
Neuzeit. Würzburg 2014. 

Manheimer, Victor: Die Lyrik des Andreas Gryphius. Studien und Materialien. Berlin 1904. 
Martin, Uwe: Zu Schede-Melissus als Musiker: Die Musik in Geschichte und Gegenwart. 
Hg. v. Ludwig Finscher. Kassel  u.a. 2005. Personenteil Bd. 14., Sp. 1194–1196. 

Mattheier, Klaus: Gemeines Deutsch – süddeutsche Reichssprache – Jesuitendeutsch. Be
merkungen über die Rolle Süddeutschlands in der Geschichte der nhd. Schriftsprache. 
In: Bayerisch-österreichische Dialektforschung. Hg. v. Erwin Koller   u.a. Würzburg 
1989, S. 160–166. 

Meid, Volker: Barocklyrik. Stuttgart 1986. 
Meid, Volker: Die deutsche Literatur im Zeitalter des Barock. München 2009.
Mertens, Dieter: Zu Heidelberger Dichtern von Schede bis Zincgref. In: Zeitschrift für 
deutsches Altertum und deutsche Literatur 103 (1974), S. 200–241. 

Mertens, Dieter: Julius Wilhelm Zincgref und das Problem des Späthumanismus. In: Zeit-
schrift für die Geschichte des Oberrheins 150 (2002), S. 185–207. 

Merzbacher, Dieter: „Literarum et Literatorum summus Patronus“. Europäische Dichtung 
und Sprachen am Hofe Moritz des Gelehrten“. In: Moritz der Gelehrte. Ein Renaissance-
fürst in Europa. Hg. v. Heiner Borggrefe  u.a. Lemgo, Kassel 1997, S. 323–329. 

DOI: 10.13173/9783447110730.351 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



367Literaturverzeichnis

Merzbacher, Dieter: „O seltner Held/ dem Mars und Febus frönt“ – Diederich von dem 
Werder, der hochrangige „Reimmeister“ der Fruchtbringenden Gesellschaft. In: Mittei
lungen des Vereins für Anhaltische Landeskunde 3 (1994), S. 47–77.

Mönch, Walter: Der Dichter und sein Komponist. Ronsard und Goudimel. In: Romania 
Cantat. Lieder in alten und neuen Chorsätzen mit sprachlichen und musikwissenschaft
lichen Interpretationen. Hg. v. Gerhard R. Rohlfs. Tübingen 1980, S. 455–465. 

Mönch, Walter: Das Sonett. Heidelberg 1955. 
Müller, Günther: Geschichte des deutschen Liedes. Vom Zeitalter des Barock bis zur Ge-

genwart. München 1925. Ndr. Darmstadt 1959.
Müller, Jan Dirk: Volkssprachige Anakreontik vor Opitz? Johann Engerd und seine Experi
mente zur deutschen Metrik. In: Die Frühe Neuzeit. Revisionen einer Epoche. Hg. v. 
Andreas Höfele  u.a. Berlin 2013, S. 303–329. 

Müller, Jan Dirk: Fischarts Gegenkanon. Komische Literatur im Zeichen der ‚imitatio‘. In: 
Maske und Mosaik. Poetik, Sprache, Wissen im 16. Jahrhundert. Hg. v. Jan-Dirk Müller 
und Jörg Robert. Berlin 2007, S. 281–321.

Müller, Karl August: Kurfürst Johann Georg I., seine Familie und sein Hof, nach hand
schriftlichen Quellen des Königlich-Sächsischen Haupt-Staats-Archivs dargestellt. 
Dresden, Leipzig 1838. 

Nilges, Annemarie: Imitation als Dialog: Die europäische Rezeption Ronsards in Renais-
sance und Frühbarock. Heidelberg 1988.

Noel, Patrizia: Integrating quantitative meter in non-quantitative metrical systems: the 
rise and fall of the German hexameter. In: Sprachwissenschaft 33/4 (2008), S. 435–453.

Nolhac, Pierre de: Un poète rhénan ami de la Pléiade. Paul Melissus. Paris 1923.

Oorschot, Theodor Gerardus Maria van: Friedrich Spees „Güldenes Tugend-Buch“. Nijme
gen 1968.

Opitz [ohne Vorname]: Opitz als Benutzer Fischarts. In: Zeitschrift für deutsche Philolo-
gie 8 (1877), S. 477–482.

Patota, Giuseppe: Lingua e linguistica in Leon Battista Alberti. Rom 1999.
Percival, Walter Keith: The Grammatical Tradition and the Rise of the Vernaculars. In: His-
toriography of Linguistics. Hg. v. Th. A. Sebeok. The Hague, Paris 1975, Bd. 1, S. 231–275.

Pfleger, Lucian: Unediertes von und über Jacob Balde. In: Zeitschrift für die Geschichte des 
Oberrheins N.F. 19 (1904), S. 69–78. 

Polenz, Peter von: Deutsche Sprachgeschichte vom Spätmittelalter bis zur Gegenwart. 
Bd. II: 17. und 18. Jahrhundert. Berlin 1994.

Raab, Heribert: „Lutherisch-Deutsch“. Ein Kapitel Sprach- und Kulturkampf in den katho
lischen Territorien des Reiches. In: Zeitschrift für bayerischer Landesgeschichte 47 
(1984), S. 15–42. 

Robert, Jörg: ‚Vetus Poesis – nova ratio carminum.‘ Martin Opitz und der Beginn der ‚Deut-
schen Poeterey‘. In: Maske und Mosaik. Poetik, Sprache, Wissen im 16.  Jahrhundert. 
Hg. v. Jan-Dirk Müller und Jörg Robert. Berlin 2007, S. 397–440

Robert, Jörg: Deutsch-französische Dornen – Paul Schede Melissus und die Rezeption 
der Pléiade in Deutschland. In: Abgrenzung und Synthese. Lateinische Dichtung und 
volkssprachliche Traditionen in Renaissance und Barock. Hg. v. Marc Föcking und 
Gernot Michael Müller. Heidelberg 2007, S. 207–229.

Robert, Jörg: Martin Opitz und die Konstitution der deutschen Poetik. In: Euphorion 98 
(2004), S. 281–322.

DOI: 10.13173/9783447110730.351 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



368 Literaturverzeichnis

Robert, Jörg: Heidelberger Konstellationen um 1600. Paul Schede Melissus, Martin Opitz 
und die Anfänge der „Deutschen Poeterey“. In: Die Wittelsbacher und die Kurpfalz in 
der Neuzeit. Zwischen Reformation und Revolution. Hg. v. Wilhelm Kreutz  u.a. Re
gensburg 2013, S. 373–387.

Robert, Jörg: Königsberger Genealogien: Opitz – Dach – Kaldenbach. In: Begegnungen in 
der Kürbishütte. Dichtung und Musik im Königsberg des 17. Jahrhunderts. Hg. v. Axel 
Walter und Peter Tenhaef. Bern 2016, S. 111–131.

Robert, Jörg: Manierismus des Niedrigen. Paul Schede Melissus und die deutsche Lyrik 
um 1600. In: Daphnis 39 (2010), S. 577–610.

Robert, Jörg: Normieren und Normalisieren. Sprachenpluralität und Wissensordnung in 
der Frühen Neuzeit – am Beispiel der Lexikographie. In: Maske und Mosaik. Poetik, 
Sprache, Wissen im 16.  Jahrhundert. Hg. v. Jan-Dirk Müller und Jörg Robert. Berlin 
2007, S. 201–248.

Robert, Jörg: Schede Melissus. In: Verfasserlexikon Frühe Neuzeit in Deutschland Bd. 5, 
S. 477–494.

Roberts, Benjamin B.: Sex and Drugs before Rock’n Roll. Youth Culture and Masculinity 
during Holland’s Golden Age. Amsterdam 2012. 

Rosenfeld, Emmy: Friedrich Spee von Langenfeld. Eine Stimme in der Wüste. Berlin 1958. 
Rosenfeld, Emmy: Neue Studien zur Lyrik von Friedrich von Spee. Mailand  u.a. 1963. 
Rubensohn, Max: Studien zu Martin Opitz. Mit einem wissenschaftshistorischen Nach-
wort hg. v. Robert Seidel. Heidelberg 2005. 

Schäfer, Eckart: Deutscher Horaz. Conrad Celtis – Georg Fabricius – Paul Melissus – Jacob 
Balde. Die Nachwirkung des Horaz in der neulateinischen Dichtung Deutschlands. 
Wiesbaden 1976.

Schäfer, Eckart: Petrus Melissus – der erste deutsche Petrarkist? In: Francesco Petrarca in 
Deutschland. Hg. v. Achim Aurnhammer. Tübingen 2006, S. 91–110.

Scheitler, Irmgard: Laurentius von Schnüffis. In: Die österreichische Literatur. Ihr Profil 
von den Anfängen im Mittelalter bis ins 18. Jahrhundert (1050–1750). Hg. v. Herbert Ze
man. Graz 1986, S. 1191–1235. 

Scheitler, Irmgard: Das geistliche Lied im deutschen Barock. Berlin 1982. 
Scheitler, Irmgard: Martin Opitz und Heinrich Schütz: „Dafne“ – ein Schauspiel. In: Ar-
chiv für Musikwissenschaft 68 (2011) S. 205–226.

Scheitler, Irmgard: Melodien und Gattungen anderer Nationen und die deutsche Gesangs-
lyrik. In: Klang – Ton – Musik. Theorien und Modelle (national)kultureller Identitäts
stiftung. Hg. v. Wolf Gerhard Schmidt  u.a. Hamburg 2014, S. 171–208.

Scheitler, Irmgard: Poesie und Musik im Umfeld der Nürnberger Pegnitzschäferinnen. 
Nürnberg als „Ort kulturellen Handelns“. In: Orte der Musik. Kulturelles Handeln von 
Frauen in der Stadt. Hg. v. Susanne Rode-Breymann. Köln, Weimar, Wien 2007, S. 35–65.

Scherer, Wilhelm: Über den Hiatus in der neueren deutschen Metrik. In ders.: Kleine 
Schriften Bd. 2. Hg. v. Erich Schmidt. Berlin 1893, S. 375–389.

Schlütter, Hans-Jürgen: Der Rhythmus im strengen Knittelvers des 16. Jahrhunderts. In: 
Euphorion 60 (1966), S. 48–90.

Schlütter, Hans-Jürgen: Puschmans Skansionsbegriff. In: Zeitschrift für deutsches Alter-
tum und deutsche Literatur 97 (1968), S. 73–80.

Schmidt, Reiner: Deutsche Ars Poetica. Zur Konstituierung einer deutschen Poetik aus 
humanistischem Geist im 17. Jahrhundert. Meisenheim am Glan 1980.

Schmidt, Wolf Gerhard: ‚Homer des Nordens‘ und ‚Mutter der Romantik‘. James Macpher-
sons „Ossian“ und seine Rezeption in der deutschsprachigen Literatur. Berlin, New 
York 2003.

DOI: 10.13173/9783447110730.351 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



369Literaturverzeichnis

Schmitz, Friedrich Wilhelm: Metrische Untersuchungen zu Paul Flemings Gedichten. 
Straßburg 1910.

Schneider, Karl Ludwig: Klopstock und die Erneuerung der deutschen Dichtersprache im 
18. Jahrhundert. Heidelberg 1965. 

Schneider, Nikolaus: Ins Ohr geschrieben. Lyrik als akustische Kunst zwischen 1750 und 
1800. Göttingen 2004. 

Schneider, Ulrike: Der weibliche Petrarkismus im Cinquecento. Transformationen des ly
rischen Diskurses bei Vittoria Colonna und Gaspara Stampa. Stuttgart 2007.

Schulz-Behrend, George: Caspar Barth und sein Exemplar von Martin Opitz’ „Acht Bücher 
deutscher Poematum“. In: Daphnis 11/3 (1982), S. 669–682.

Schulz-Behrend, George: Opitz’ Gedichte „Auf die Melodey“. In: Jahrbuch für internatio-
nale Germanistik Reihe A, Bd. 8.3. Bern 1980, S. 24–32. 

Schwab, Heinrich W.: Zur Liedkunst Gabriel Voigtländers. In: Daphnis 8 (1979), S. 183–207.
Schwindt, Nicole: Was ist das polyphone deutsche Lied? Versuch einer Positionsbestim-
mung. In: Musikalische Aufführungspraxis in nationalen Dialogen des 16.  Jahrhun-
dert. Teil 1: Niederländisches und deutsches weltliches Lied zwischen 1480 und 1640. 
Hg. v. Boje E. Hans Schmuhl. Augsburg 2007, S. 221–233.

Schwindt, Nicole: Terminologische Reflexe eines musikalischen Phänomens zwischen 
Idee, Praxis und Gattung. In: Gesang zur Laute. Hg. v. Nicole Schwindt. Kassel  u.a. 2002, 
S. 9–21. 

Seck, Friedrich: Wer hat Sidneys „Arcadia“ ins Deutsche übersetzt? In: Wissenschaftsge-
schichte zum Anfassen. Von Frommann bis Holzboog. Hg. v. Günther Bien  u.a. Stuttgart- 
Bad Cannstatt 2002, S. 239–244.

Seidel, Robert: Späthumanismus in Schlesien. Caspar Dornau (1577–1631). Leben und 
Werk. Tübingen 1994. 

Seidel, Robert: Die ‚tote Sprache‘ und das ‚Originalgenie‘. Poetologische und literatursozio
logische Transformationsprozesse in der Geschichte der deutschen neulateinischen 
Lyrik. In: Lateinische Lyrik der Frühen Neuzeit. Poetische Kleinformen und ihre Funk-
tion zwischen Renaissance und Aufklärung. Hg. v. Beate Czapla, Ralf Georg Czapla 
und Robert Seidel. Tübingen 2003, S. 422–448.

Seidel, Robert: Eine frühe ‚Querelle‘ um Opitz? Metrische Experimente in der Danziger 
Gelegenheitspoesie um 1640. In: Norm und Poesie. Zur expliziten und impliziten Poe-
tik in der lateinischen Literatur der Frühen Neuzeit. Hg. von Beate Hintzen und Roswi
tha Simons. Berlin, Boston 2013, S. 233–253.

Seidel, Robert: Zwischen Architextualität und Intertextualität. Überlegungen zur Poetik 
neulateinischer Dichtung am Beispiel von Martin Opitzens „Hipponax ad Asterien“. In: 
‚Parodia‘ und Parodie. Aspekte intertextuellen Schreibens in der lateinischen Literatur 
der Frühen Neuzeit. Hg. v. Reinhold F. Glei und Robert Seidel. Tübingen 2006, S. 171–207.

Seidel, Robert und Julian Paulus: Opitz-Bibliographie 1800–2002. Heidelberg 2003.
Sittig, Claudius: Kulturelle Konkurrenzen. Studien zu Semiotik und Ästhetik adeligen 
Wetteifers um 1600. Berlin, New York 2010. 

Socin, Adolf: Schriftsprache und Dialekte im Deutschen nach Zeugnissen alter und neuer 
Zeit. Heilbronn 1888. 

Sperberg-McQueen: Did Opitz Translate Lotichius’ Elegy. In: Modern Language Notes 96 
(1981), S. 604–612.

Stefano Guazzo e ‚La Civil Conversazione‘. Hg. von Giorgio Patrizi. Rom 1980.
Stroh, Wilfried: Der deutsche Vers und die Lateinschule. In: Antike und Abendland 25 
(1979), S. 1–19.

Takada, Hiroyuki: Grammatik und Sprachwirklichkeit von 1640–1700. Zur Rolle deutscher 
Grammatiker im schriftsprachlichen Ausgleichsprozeß. Tübingen 1998.

DOI: 10.13173/9783447110730.351 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



370 Literaturverzeichnis

Tauber, Walter: Mundart und Schriftsprache in Bayern (1450–1800). Berlin, New York 1993.
Tavoni, Mirko: Latino, grammatica, volgare. Storia di una questione umanistica. Padua 1984.
Thomas, Gary C.: Dance Music and the Origins of the Dactylic Meter. In: Daphnis 16 
(1987), S. 107–146.

Thomas, Gary C.: Einleitung. In: Constantin Christian Dedekind: Die aelbianische Musen-
Lust. 1657. Ndr. hg. u. eingel. von Gary C. Thomas. Bern  u.a. 1991, S. 9*-133*. 

Trunz, Erich: Henrich Hudemann und Martin Ruarus, zwei holsteinische Dichter des 
Frühbarock. In ders.: Deutsche Literatur zwischen Späthumanismus und Barock. Mün-
chen 1995, S. 287–349.

Trunz, Erich: Nachwort. In: Martin Opitz: Weltliche Poemata. Frankfurt/M. 1644. Ndr. Tü
bingen 1974. 

Trunz, Erich: Die Entwicklung des barocken Langverses. Die deutschen Alexandriner von 
Lobwasser bis Gryphius. Zuerst 1938. Wiederaufgenommen in ders.: Deutsche Litera-
tur zwischen Späthumanismus und Barock. München 1995, S. 228–286

Trunz, Erich: Der deutsche Späthumanismus als Standeskultur. In: Zeitschrift für Ge
schichte der Erziehung und des Unterrichts 21 (1931), S. 17–53. Erweitert in ders.: Deut-
sche Literatur zwischen Späthumanismus und Barock. München 1995, S. 7–82.

Trunz, Erich: Johann Matthäus Meyfart. Theologe und Schriftsteller in der Zeit des 
Dreißigjährigen Krieges. München 1987. 

Trunz, Erich: Die deutschen Übersetzungen des Hugenottenpsalters. In: Euphorion 29 
(1928), S. 578–617.

Trunz, Erich: Ambrosius Lobwasser. Humanistische Wissenschaft, kirchliche Dichtung 
und bürgerliches Weltbild im 16. Jahrhundert. Zuerst 1928 und 1932. Wiederaufgenom-
men in ders.: Deutsche Literatur zwischen Späthumanismus und Barock. München 
1995, S. 83–186.

Veldhorst, Natascha: Pharmacy for the Body and Soul: Dutch Songbooks in the Seven-
teenth Century. In: Early Music History 27 (2008), S. 216–286. 

Verweyen, Theodor und Wolfgang Srb: Konkurrenz oder Koexistenz? Dichten in lateini-
scher und deutscher Sprache am Beispiel einiger Texte Julius Wilhelm Zincgrefs und 
im Kontext der Reform Martin Opitz’. In: Euphorion 101 (2007), S. 415–450. 

Verweyen, Theodor: Julius Wilhelm Zincgref (1591–1635). Dichter und Publizist in der Blü
tezeit der calvinistischen Kurpfalz. In: Julius Wilhelm Zincgref und der Heidelberger 
Späthumanismus. Zur Blüte- und Kampfzeit der calvinistischen Kurpfalz. Hg. von 
Wilhelm Kühlmann. Ubstadt-Weiher 2011, S. 15–48. 

Verweyen, Theodor: Parallel Lives. Martin Opitz and Julius Wilhelm Zincgref. In: Early 
Modern German Literature 1350–1700. Hg. von Max Reinhart Rochester 2007, S. 823–852.

Vignes, Jean: L’„Harmonie universelle“ de Marin Mersenne et la théorie du vers mesuré. 
In: À haute voix. Diction et prononciation aux XVIe et XVIIIe siècles. Hg. v. Olivia Rosen
thal. Paris 1998, S. 65–85.

Vignes, Jean: Poésie et musique en France au XVIe siècle. In: Poétiques de la renaissance. 
Le modèle italien, le monde franco-bourguignon et leur héritage en France au XVIe 
siècle. Hg. v. Perrine Galand-Hallyn u. Fernand Hallyn. Genf 2001, S. 638–658.

Vignes, Jean: Brève histoire du vers mesuré français au XVIe siècle. In: Albineana 17 (2005), 
S. 15–43.

Wackernagel, Wilhelm: Geschichte des deutschen Hexameters und Pentameters bis auf 
Klopstock. Berlin, 1831.

Wagenknecht, Christian: Deutsche Metrik. Eine historische Einführung. München 1981.
Wagenknecht, Christian: Weckherlin und Opitz. Zur Metrik der deutschen Renaissance-

poesie. München 1971. 

DOI: 10.13173/9783447110730.351 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



371Literaturverzeichnis

Walter, Axel E.: Dachs Durchbruch als Dichter 1638/39. In: Simon Dach im Kontext preu-
ßischer Kulturgeschichte der Frühen Neuzeit. Hg. v. Klaus Garber und Hans-Günther 
Parplies. Berlin 2012, S. 39–128.

Weber, Edith: Die Beziehungen zwischen humanistischen Odenvertonungen und dem 
Genfer Psalter. In: Der Genfer Psalter und seine Rezeption in Deutschland, der Schweiz 
und den Niederlanden. Hg. v. Eckhard Grunewald  u.a. Berlin 2004, S. 111–129.

Weber, Edith: La musique mesurée à l’antique en Allemagne. 2 Bde. o.O. 1974
Weber, Edith: La musique humaniste et scolaire en Allemagne: aspect pédagogique et 
répertoire. In: La Chanson à la Renaissance. Hg. v. Jean-Michel Vaccaro. Tours 1981, 
S. 304–321.

Weevers, Theodor: Some Aspects of Heinsius’ Influence on the Rhythm of Opitz. In: The 
Modern Language Review 34 (1939), S. 576–579.

Weevers, Theodor: Some Unrecorded Dutch Originals of Opitz. In: Neophilologus 23 
(1938), S. 187–198.

Wels, Volkhard: Triviale Künste. Die humanistische Reform der grammatischen, dialekti
schen und rhetorischen Ausbildung an der Wende zum 16. Jahrhundert. Berlin 2000. 
Zweite Auflage im open access zugänglich auf dem Server der Universität Potsdam. 

Wenderoth, Georg: Die poetischen Theorien der französischen Pléiade in M. Opitz‘ deut-
scher Poeterei. In: Euphorion 13 (1906), S. 445–468.

Wiesinger, Peter: Die Entwicklung der deutschen Schriftsprache vom 16. bis 18. Jahrhun-
dert unter dem Einfluß der Konfessionen. In: Studien des Instituts für die Kultur der 
deutschsprachigen Länder. Tokio 1999, S. 1–15. 

Wiesinger, Peter: Zur bairisch-oberdeutschen Schriftsprache des 16. und frühen 17. Jahr
hunderts in Österreich unter dem Einfluß von Reformation und Gegenreformation. 
In: Das Frühneuhochdeutsche als sprachgeschichtliche Epoche. Hg. v. Walter Hoff-
mann u.a. Frankfurt  u.a. 1999, S. 241–273. 

Wiesinger, Peter: Die sprachlichen Verhältnisse und der Weg zur allgemeinen deutschen 
Schriftsprache in Österreich im 18. und frühen 19. Jahrhundert. In: Sprachgeschichte 
des Neuhochdeutschen. Hrsg. v. Andreas Gardt u. a. Tübingen 1995, S. 319–367. 

Windfuhr, Manfred: Die barocke Bildlichkeit und ihre Kritiker. Stilhaltungen in der deut-
schen Literatur des 17. und 18. Jahrhunderts. Stuttgart 1966. 

Wintersteller, Benno: Simon Rettenpacher und die deutsche Lyrik des 17. Jahrhunderts. In: 
Studien und Mitteilungen des Benediktinerordens und seiner Zweige 88 (1977), S. 146–
187. 

Wintersteller, Benno: Lateinisch-deutsche Zweisprachigkeit im katholischen Kulturraum. 
Dargestellt am Beispiel Simon Rettenpachers. In: Zeitschrift für Bayerische Landesge-
schichte 47 (1984), S. 241–253. 

Witkowski, Georg: Diederich von dem Werder. Ein Beitrag zur deutschen Literaturge-
schichte des siebzehnten Jahrhunderts. Leipzig 1887.

Witkowski, Georg: Geschichte des literarischen Lebens in Leipzig. Leipzig, Berlin 1909. 
Wüstling, Gertraud: Fischart und Opitz. Ein Vergleich ihrer Bearbeitungen der 2. Epode 

des Horaz. Diss. phil. Halle/Saale 1950.

Zaalberg, C. A.: The Olympia Epics of Jan van der Noot. Assen 1956.
Zell, Carl-Alfred: Untersuchungen zum Problem der geistlichen Barocklyrik mit besonde-

rer Berücksichtigung der Dichtung Johann Heermanns (1585–1647). Heidelberg 1971. 
Zeller, Rosmarie: Die Rolle der Frauen im Gesprächspiel und in der Konversation. In: Ge-
selligkeit und Gesellschaft im Barockzeitalter. Hg. v. Wolfgang Adam. Wiesbaden 1997, 
Bd. 1, S. 531–541.

Zeller, Rosmarie: Spiel und Konversation im Barock. Untersuchungen zu Harsdörffers 
„Gesprächspielen“. Berlin, New York 1974. 

DOI: 10.13173/9783447110730.351 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447110730.351 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Abbildungsverzeichnis

Abb.1:	 Francis Segar: Die erst Probe Francisci Segar Angli In der teutshen Poeterey 
(1610). Universitätsbibliothek Kassel, Landesbibliothek und Murhardsche Bi
bliothek der Stadt Kassel, Signatur 4° Ms. poet. et roman. 1.

Abb. 2:	 Die Winterkönigin. Porträt von Elisabeth Stuart, Gemahlin von Friedrich V., Kö
nigin von Böhmen. Boëtius Adamsz. Bolswert, nach Michiel Jansz van Miere-
velt, 1615.

Abb. 3:	 Ballett der Spiegelmacher. Aus: Esaias van Hulsen/ Matthäus Merian: Reprae
sentatio der Furstlichen Aufzug und Ritterspiel. Stuttgart 1616, unpag.

Abb. 4:	 Luthers „Eine feste Burg ist unser Gott“ aus dem „Babstschen Gesangbuch“: 
Geystliche Lieder. Mit einer newen vorrhede/ D. Mart. Luth. Leipzig 1545.

Abb. 5:	 Jacob Regnard: Teutsche Lieder. München 1583.
Abb. 6:	 Paul Schede Melissus: Di Psalmen Davids in teutische gesangreymen, nach Fran

zösischer melodeien vnt silben art, mit sönderlichem fleise gebracht. Heidelberg 
1572. Anfang des ersten Psalms.

Abb. 7:	 Martin Opitz: Teutsche Poemata. Straßburg 1624.
Abb. 8:	 Martin Opitz: Deutsche Poemata. Breslau 1625.
Abb. 9:	 Daniel Heinsius: Nederduytsche Poemata. Amsterdam 1616.
Abb. 10:	 Martin Opitz: Buch von der deutschen Poeterey. Breslau 1624.
Abb. 11:	 Kupferstich von Johann Alexander Boener / Paulus Fürst: „Abbildung einer 

schönen und wohlgestalten Dame“.
Abb. 12:	 Einladungszettel der Nürnberger Meistersinger in der Katharinenkirche mit 

Bildnis von Hans Sachs.
Abb. 13:	 Andreas Tscherning: Deutscher Getichte Frühling. Breslau 1642.
Abb. 14:	 Wilhelm Weber „in seinem spruchsprecherischen Aufzug“. Aus: Johann Chris-

toph Wagenseil: Buch von der Meister-Singer Holdseligen Kunst (De civitate No
ribergensi commentatio. Altdorf 1697, unpag., nach Seite 479). 

Abb. 15:	 Georg Philipp Harsdörffer: Gesprächspiele. Nürnberg 1644, Bd. 4, S. 483.
Abb. 16:	 Vital d’Audiguier: Liebes-beschreibung Lysanders und Kalisten. Übers. v. Phi

lipp v. Zesen. Amsterdam 1644, S. 94.
Abb. 17:	 Constantin Christian Dedekind: Aelbianische Musenlust. Dresden 1657.
Abb. 18:	 Johann Rist: Neuer Teutscher Parnaß. Lüneburg 1652.
Abb. 19:	 Vier Illustrationen aus dem „Bloem-Hof van de Nederlantsche Ieught“, 1608.
Abb. 20:	 Musizierendes Paar. Chrispijn de Passe nach Maerten de Vos. Aus einem Zyklus 

der vier Elemente. (Terra).
Abb. 21:	 Johann Rist: Des Daphnis aus Cimbrien Galathee. Lüneburg 1642.
Abb. 22:	 De vijf dwaze maagden dansen en musiceren („Die fünf törichten Jungfrauen 

tanzen und musizieren“). Crispijn van de Passe (I), nach Maerten de Vos.
Abb. 23:	 Friedrich Gottlieb Klopstock: Der Lehrling der Griechen. Aus den „Oden“, 

Hamburg 1771.

DOI: 10.13173/9783447110730.373 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447110730.373 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Register 

Abele, Matthias 290
Abraham a S. Clara 293–97
Adami, Tobias 153
van der Aelst, Paul 349
Alamanni, Luigi 45
Albert, Heinrich 73, 230f., 313
Alberti, Leon Battista 39, 45
Albertus, Laurentius 40, 54– 56, 58, 65
Amort, Eusebius 297
Andreae, Johann Valentin 86,102, 135, 151, 

153–155, 157, 199–202, 227, 292
Anna von Anhalt–Bernburg 190
Anton Ulrich von Braunschweig- 

Wolfenbüttel 191
Apuleius 168
Aristoteles 161, 343
Arnim, Achim von 349
Ariost, Ludovico 45, 164, 192, 213
Ascham, Roger 50
D’Aubigné, Agrippa 50
August (der Jüngere) von Braunschweig–

Wolfenbüttel 315

Bachmann, Konrad 189, 224f.
Bacon, Francis 51
Baïf, Jean Antoine de 49f., 60, 79f. 
Balde, Jacob 167, 293–295, 297, 301–307
Barclay, John 227
Du Bartas, Guillaume de Saluste 61, 101, 

103f., 114, 147f., 155, 164, 192, 199–201, 
216, 218

Barth, Caspar von 168, 204, 217
Bataille, Gabriel 317
Bellay, Joachim du 47f., 50, 112, 171, 183
Bembo, Pietro 45f.
Bernegger, Matthias 115, 200
Bernhard, Christoph 320
Bernhardt, Samuel 176 
Bèze, Théodore de 80
Bidermann, Jakob 287
Biondo, Flavio 43
Birken, Sigmund von 293, 301 

Blair, Hugh 347 
Bloem–Hof van de Nederlantsche Ieught  

117, 124, 317, 324–27
Bodmer, Johann Jakob 333, 336
Bonamico, Lazaro 49f.
Bothe, Friedrich Heinrich 61

Bovelle, Charles de 47
Bracciolini, Poggio 43
Brant, Sebastian 157
Braun, Heinrich 300
Bredero, Gerbrand Adriaenszoon 325
Brehme, Christian 230, 233f., 321, 323
Breitinger, Jakob 21, 331–333, 339
Brentano, Clemens 349
Brockes, Barthold Heinrich 158
Bruni, Leonardo 43f.
Buchner, August 23, 26, 127, 129, 139, 165f., 

192f., 196–198, 205, 224, 228, 234f., 237, 
243–259, 281, 310, 313, 319, 321 

Byrd, William 51

Campanella, Tommaso 45, 135, 151, 153f.
Campion, Thomas 51
Caro, Annibale 45
Casa, Giovanni della 170, 175–178 
Castiglione, Balthasar 170, 173, 178, 183
Causin, Nicolas 301
Celtis, Conrad 167
Certon, Salomon 50
Chytraeus, Nathan 170, 175f.
Cicero 41, 43–47, 112, 168, 175, 270
Clajus, Johannes 40, 56–60, 63f., 65f., 115f., 

121, 123, 126–128, 141, 213, 275
Claudian 168
Claudius, Matthias 348
Cochem, Martin von 295
Coler (Koler/Köler), Christoph 155, 

199–202, 289, 318
Corner, David Gregor 289f. 
Courville, Joachim Thibault de 49
Cunrad, Caspar 29f., 82
Curtz, Albert 291f.
Dach, Simon 158, 211, 230–233, 320, 343
Dante Alighieri 39, 44
Dati, Leonardo 45
Dedekind, Constantin Christian 73, 320
Demantius, Christoph 304
Denicke, David 215
Donatus (Donati), Alexander 28, 180, 301
Dornau, Caspar 25, 177f. 
Dowland, John 4, 315
Drexel, Jeremias 286f.

Elisabeth von Hessen–Kassel 4, 191, 315 
Engelhart, Johann Jacob 200, 257

DOI: 10.13173/9783447110730.375 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Register 376

Engerd, Johann 54, 116, 213
Eremita, Daniel 186
Estienne, Robert 270 

Fabricius, Georg 167, 180
Fallersleben, Hoffmann von 73
de Faure de Pibrac, Guy 154
Federmann, Daniel 68f.
Finck, Kaspar 180
Finckelthaus, Gottfried 230, 232–234, 320f., 

323
Fiocco, Andrea 43
Fischart, Johann 33f., 36, 55f., 84–89, 93, 

116, 120, 123, 295, 307, 350
Fleming, Paul 23, 78, 158, 166, 209, 211, 

235–37, 320, 343
Forster, Georg 73
Fracastoro, Girolamo 45
Fraunce, Abraham 51
Friedrich II. von Preußen 31
Frölich, Huldrich 151 

Gambara, Veronica 14, 149, 173, 315
Gascoigne, George 50
Gebhard, Johann Christoph 211f.
George, Stefan 350
Gerstenberg, Heinrich Wilhelm von 345
Gervinus, Georg Gottfried 18f.
Gesenius, Justus 215
Gesner, Conrad 52f., 55f., 60f., 64, 115
Gläser, Enoch 320
Goethe, Johann Wolfgang 2, 96, 158, 323, 

342, 347–350
Goldast, Melchior 162, 164–166, 184
Göring, Johann Christoph 320
Gottsched, Johann Christoph 52, 59, 158f., 

175, 264f., 278f., 299f., 333, 336, 343
Goudimel, Claude 80, 83, 317 
Greene, Robert 51
Gregersdorf, Georg Christoph von 321
Greiff, Friedrich 216– 218
Greiffenberg, Catharina Regina von 293
Grimm, Jacob 277
Grimmelshausen, Hans Jakob Christoffel 

von 278f.
Grotius, Hugo 227
Gryphius, Andreas 12, 23f., 130, 135, 159, 

179, 209, 214, 240–242, 268, 293
Guazzo, Stefano 170f., 178, 187
Gueintz, Christian 192
Günther, Johann Christian 158

Hagedorn, Friedrich von 158
Harsdörffer, Georg Philipp 61, 135, 159, 

171–74, 180, 192, 222, 224, 239f., 243, 
250f., 262, 264f., 281, 302, 310f., 313, 321

Harvey, Gabriel 51
Haßler, Hans Leo 74
Haußmann, Valentin 74f.
Heermann, Johannes 214f., 293
Heine, Heinrich 350
Heinsius, Daniel 9f., 22f., 109, 114, 117–121, 

124–126, 133, 147, 164, 179f., 183f., 207, 
213

Held, Heinrich 320
Helwig, Christoph 180
Heraeus, Carl Gustav 61
Herder, Johann Gottfried 18, 21, 25, 127, 

221, 295, 306f., 343–350
Hieber, Gelasius 297–299
Hock (Höck), Theobald 30, 68, 70–72, 97, 

123
Hoffmann von Hoffmannswaldau, Chri-

stian 135, 159
Homburg, Ernst Christoph 232–234, 320
Homer 39, 48, 112, 166, 194, 297, 333, 

343–346
Horaz 36, 42–44, 85f., 129, 152, 161, 167, 

306, 337
Hoyers, Anna Ovena 203
Hübner, Tobias 6–8, 10–12, 15, 18f., 26, 29f., 

61, 98, 100–105, 112, 116, 120f., 133, 139, 
148, 152, 155, 181, 192–194, 196, 204, 216, 
218

Hudemann, Heinrich 24, 207f.

Kandler, Agnellus 297
Kempe, Martin 264, 300f.
Khlesl, Melchior 273, 278
Khuen, Johannes 287
Kindermann, Johann Erasmus 209, 319
Kircher, Athanasius 301
Kirchner, Caspar 9f., 109, 117, 129, 151
Kittel, Caspar 319
Klaj, Johann 182, 234, 239, 321
Klopstock, Friedrich Gottlieb 15, 21, 31, 

158, 331, 333–347

Labé, Louise 173
Lasso, Orlando di 77, 80, 316f.
Leibniz, Gottfried Wilhelm 295, 305
Le Jeune, Claude 50
Lipsius, Justus 168

DOI: 10.13173/9783447110730.375 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



377Register

Litzel, Georg (Megalissus) 277, 305
Livius Andronicus 48
Lobwasser, Ambrosius 24, 78, 81–84, 95, 

125, 127, 138, 243
Lohenstein, Daniel Casper von 135
Löhneys, Georg Engelhardt 175
Lorrain, Claude 157
Losci, Antonio 43
Lotichius Secundus, Petrus 210
Lucan 162
Ludwig von Anhalt–Köthen 69f., 182, 

188f., 251
Lund, Zacharias 230
Luther, Martin 15, 34–36, 40, 57f., 65, 120, 

123–125, 157, 203, 224, 273–276, 279–281, 
298f., 327, 347

Macpherson, James 344, 347
Maier, Michael 98
Marot, Clément 80, 83, 164
Martin, Johann (Laurentius von Schnüf-

fis) 285, 297
Masen, Jacob 180, 301
Meichel, Joachim 286f., 
Merian, Matthäus 9
Mersenne, Marin 50
Meyfart, Johann Matthäus 202f.
Mögling, Daniel 151, 205–207
Monteverdi, Claudio 313, 319
Morata, Olympia 173
Morhof, Daniel Georg 166, 265, 295, 

300–302
Mörike, Eduard 350
Moritz von Hessen–Kassel 1, 4, 190f., 315
Myle, Abraham van der 62–64, 121, 123

Nakatenus, Wilhelm 285
Nauwach, Johann 73, 319
Neumark, Georg 264
Neumeister, Erdmann 210, 266, 301, 

303–305
Nicolai, Friedrich 306, 343
Nizzolio, Mario 270
Noot, Jan van der 94f.
Noue, Francois de la 176
Nugent, Dominikus 285
Nüßler, Bernhard Wilhelm 196, 321

Ölinger, Albert 53–56, 65
Omeis, Magnus Daniel 264 
Opitz, Martin 
–	 als höfischer Dichter 9f., 181–185

–	 Aristarch 29, 47, 89–94, 101–104, 109, 
111, 114–121, 127, 143–145, 147f., 151, 164, 
178f., 188, 199f., 213, 277

– 	 Dafne 227, 319
– 	 Episteln der Sontage 214, 227
– 	 Hercinie 227, 321, 327
– 	 Judith 227
– 	 Lobgesang Bacchi 119, 123
– 	 Lobgesang Christi 119, 123–125, 216, 

257
– 	 Poemata 10, 28, 30, 84, 95–97, 104, 

109–129, 138, 141f., 145, 149, 151, 182f., 
200f., 213, 216, 226, 317, 323, 326 

– 	 Poeterey 10, 27f., 41, 59, 64, 73, 76–78, 
84, 86f., 96f., 100, 103–107, 109–163, 166, 
173, 175, 178, 180–185, 188, 192–201, 
203, 205, 211, 213, 219f, 227, 230, 239f., 
243–247, 252f., 258, 269, 276, 278, 299, 
309f.

– 	 Psalmen–Übersetzung 84, 214, 227
– 	 Trostgedicht 227
– 	 Vesuvius 227
– 	 Vielgut 227
Ossian 343–349
Otfried von Weißenburg 38
Ovid 71

Paganus, Petrus 169
Patrizio, Francesco 45
Peletier du Mans, Jacques 79
Perotti, Niccolò 270
Persius 168 
Petrarca 2, 44–46, 68, 90, 107, 112, 114, 131, 

150, 164, 179f., 183–185, 227, 350
Platen, August von 350
Plavius, Johannes 209f., 304
Praetorius, Michael 312
Prasch, Johann Ludwig 303
Prokop von Templin 288f.
Puttenham, George 51

Ramus, Petrus (Pierre de la Ramée) 48–50, 
58, 62

Rapin, Niclas 50
Rebhun, Paul 65–68, 70f., 120f., 123, 125, 

141, 157, 286
Regnart, Jacob 75–77, 311
Renieri, Antonio 45
Rettenpacher, Simon 297
Rhenanus, Johannes 2, 29
Rhodius, Theodor 168

DOI: 10.13173/9783447110730.375 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Rinckart, Martin 243, 251, 264
Rist, Johann 192, 212–214, 226, 302, 312, 

320, 322, 327, 343
Ritsch, Gregor 210f., 217
Robertin, Robert 230
Rollenhagen, Georg 10–12, 17f., 32–34, 36
Rompler von Löwenhalt, Jesaias 222, 

225–227, 303
Ronsard, Pierre de 2, 47f., 50, 82, 91f., 96, 

100, 114, 116, 119, 133, 139, 143, 147, 150, 
157, 163f., 166, 179f., 183–185, 213, 228, 
251, 309, 315–317, 350

Rotth, Albrecht Christian 264, 301
Rustici, Cencio dei 43

Sacer, Gottfried Wilhelm 165, 224, 265–68 
Sachs, Hans 125, 179f. 
Sannazaro, Jacopo 114
Sappho 309, 315, 343
Sattler, Johann Rudolph 271f.
Saubert, Johann 202
Scaliger, Julius Cäsar 28f., 136, 161, 180, 

212, 243
Schallenberg, Christoph von 70
Schede Melissus, Paul 14, 54, 78–84, 86, 

89, 92–97, 100, 112, 116f.,119f., 134, 138f., 
141f., 144, 150, 165, 167f., 294, 316f., 349

Scheffler, Johannes (Angelus Silesius) 289
Schein, Johann Hermann 77f., 231, 233, 311
Schirmer, David 320
Schmidt, Johann Rudolph 304
Schönaich, Georg von 336
Schoppe, Kaspar 272f., 278
Schottel, Justus Georg 16, 25, 40, 54, 87, 

115, 128f., 143, 159, 192, 220, 223, 226, 
235, 243, 245, 251, 256–258, 262–266, 
279f., 298, 300

Schröder, Friedrich Josef Wilhelm 345
Schröder, Rudolph Alexander 350
Schülpl, Hans Jacob 290f.
Schupp, Johann Balthasar 224–227, 262, 

266, 292
Schwabe von der Heide, Ernst 90f., 116, 

140, 164, 213, 226
Schweinichen, Hans von 187
Scriver, Petrus 119–121, 123, 125, 213
Segar, Francis 1–4, 9, 11f., 18, 29 
Shakespeare, William 343, 348
Sibylle Ursula von Braunschweig- 

Wolfenbüttel 191
Sidney, Philip 4, 50f., 114, 151, 167, 183f., 

205

Sieber, Justus 320
Sophie Elisabeth von Braunschweig- 

Wolfenbüttel 315
Spee, Friedrich von 281–286, 292, 297, 305
Spenser, Edmund 51
Speroni, Sperone 45–48, 112, 171
Stanyhurst, Richard 51
Statius 168
Stieler, Kaspar 323 
Strabo 162

Tacitus 162, 164, 168
Tasso, Bernardo 45
Tasso, Torquato 26, 106, 148, 164, 192f., 196, 

198, 218
Taubmann, Friedrich 30, 164–166
Thilo, Valentin 230
Tolomei, Claudio 45–47
Titz, Johann Peter 16, 30f., 125f., 128, 130, 

138, 144, 220, 234, 243, 246, 252, 258–263
Tscherning, Andreas 26, 211, 226, 228–230, 

257f., 265, 281, 320
Tyard, Pontus de 48
Tyrolff, Hans 66

Valla, Lorenzo 41, 270
Varchi, Benedetto 45
Venator, Balthasar 269f., 321, 327
Vergil 44f., 71, 112, 297, 333
Vetter, Conrad 285f.
Vida, Marco Girolamo 161
Voigtländer, Gabriel 311, 318
Vossius, Gerhard Johannes 180
Voß, Johann Heinrich 61, 340, 350

Wagenseil, Johann Christoph 169, 267f.
Walther von der Vogelweide 184
Weckherlin, Georg Rudolf 8–12, 15, 18f., 

24, 30, 75, 98–100, 112, 116f., 119–121, 
139, 150f., 155, 159, 174, 181, 204, 
219–223, 226, 307, 317

Weise, Christian 135, 158
Werder, Diedrich von dem 15, 19, 22, 26, 

30, 105–107, 112, 116, 139, 148, 155, 181, 
192–196, 198, 209, 216f.

Wieland, Johann Sebastian 207

Zesen, Philipp von 16, 61, 159, 224, 226, 
234, 237–240, 243, 246, 250–259, 264, 
280f., 310, 329–331

Zincgref, Julius Wilhelm 11, 30, 84f., 87f., 
95, 97, 109–117, 119f., 125, 134, 138, 141, 
145, 151, 182, 200f., 212f.

Register 378

DOI: 10.13173/9783447110730.375 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author


