DAS HAUS SCHREIBEN

Bewegungen dkonomischen Wissens
in der Literatur der Friihen Neuzeit

N -

\

B

77 WM%/J 2 Zé// N r

75

N TN

'////M I-,
A[

N

\

§ Herausgegeben von
- » Christina Schaefer und Simon Zeisberg
W N
N N - )
}\ = fmm“m\\\;\ \%\!&\\\\\\\\k‘:\ \l
b dolqgitsooif \ N

"""" § HARRASSOWITZ VERLAG ﬁ:



creo



Harrassowitz Journals
nur zum personlichen Gebrauch / keine unbefugte Weitergabe

Das Haus schreiben
Bewegungen 6konomischen Wissens in der Literatur der Frithen Neuzeit


http://www.tcpdf.org

Episteme in Bewegung

Beitrdge zu einer transdisziplindren Wissensgeschichte

Herausgegeben von Gyburg Uhlmann
im Auftrag des Sonderforschungsbereichs 980
,Episteme in Bewegung.
Wissenstransfer von der Alten Welt
bis in die Frithe Neuzeit”

Band 13

2018
Harrassowitz Verlag - Wiesbaden



Das Haus schreiben

Bewegungen ckonomischen Wissens in der Literatur
der Frithen Neuzeit

Herausgegeben von
Christina Schaefer und Simon Zeisberg

2018
Harrassowitz Verlag - Wiesbaden



Die Reihe , Episteme in Bewegung” umfasst wissensgeschichtliche Forschungen
mit einem systematischen oder historischen Schwerpunkt in der europdischen und
nicht-europadischen Vormoderne. Sie férdert transdisziplinare Beitrage, die sich
mit Fragen der Genese und Dynamik von Wissensbestanden befassen, und tragt
dadurch zur Etablierung vormoderner Wissensforschung als einer eigenstdndigen
Forschungsperspektive bei.

Publiziert werden Beitrdge, die im Umkreis des an der Freien Universitét Berlin
angesiedelten Sonderforschungsbereichs 980 , Episteme in Bewegung. Wissens-
transfer von der Alten Welt bis in die Frithe Neuzeit” entstanden sind.

Herausgeberbeirat:

Anne Eusterschulte (FU Berlin) Beate La Sala (FU Berlin)
Kristiane Hasselmann (FU Berlin) Christoph Markschies (HU Berlin)
Andrew James Johnston (FU Berlin) Tilo Renz (FU Berlin)

Jochem Kahl (FFU Berlin) Anita Traninger (FU Berlin)

Klaus Kriiger (FU Berlin)

Gedruckt mit freundlicher Unterstiitzung der Deutschen Forschungsgemeinschaft (DFG).

Umschlaggestaltung unter Verwendung von Sebastiano Serlio, Il settimo libro d’architettura
di Sebastiano Serglio Bolognese, Francofurti ad Moenum: Wechel, 1575, S. 21

(SLUB Dresden / Digitale Sammlungen: Archit. 217, URL: http://digital.slub-dresden.de/
1d278440541)

oo

Diese Publikation ist unter der Creative Commons-Lizenz CC BY-NC-ND 4.0 lizenziert.
Weitere Informationen: https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedingungen der CC-Lizenz gelten nur fiir das Originalmaterial. Die Verwendung von
Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet durch eine Quellenangabe) wie Schaubilder,
Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmigungen
durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Der Harrassowitz Verlag behilt sich das Recht vor, die Veroffentlichung vor unbefugter
Nutzung zu schiitzen. Antrédge auf kommerzielle Verwertung, Verwendung von Teilen der
Veréffentlichung und/oder Ubersetzungen sind an den Harrassowitz Verlag zu richten.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

iiber https://www.dnb.de/ abrufbar.

Informationen zum Verlagsprogramm finden Sie unter
https://www.harrassowitz-verlag.de/

© Autor/in.
Verlegt durch Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 2018

ISSN 2365-5666 ISBN 978-3-447-11074-7
eISSN 2701-2522 eISBN 978-3-447-19797-7
DOI 10.13173/2365-5666 DOI: 10.13173/9783447110747



Zum Geleit

Andrew James Johnston und Gyburg Uhlmann

Der an der Freien Universitit Berlin angesiedelte Sonderforschungsbereich 980
,Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt bis in die Friihe
Neuzeit”, der im Juli 2012 seine Arbeit aufgenommen hat, untersucht anhand
exemplarischer Problemkomplexe aus europdischen und nicht-europdischen
Kulturen Prozesse des Wissenswandels vor der Moderne. Dieses Programm
zielt auf eine grundsétzliche Neuorientierung wissensgeschichtlicher Forschung
im Bereich der Vormoderne ab. Sowohl in der modernen Forschung als auch
in den historischen Selbstbeschreibungen der jeweiligen Kulturen wurde das
Wissen der Vormoderne haufig als statisch und stabil, traditionsgebunden und
autoritatsabhangig beschrieben. Dabei waren die Stabilitatspostulate moderner
Forscherinnen und Forscher nicht selten von der Dominanz wissensgeschicht-
licher Szenarien wie dem Bruch oder der Revolution gepragt sowie von Peri-
odisierungskonzepten, die explizit oder implizit einem Narrativ des Fortschritts
verpflichtet waren. Vormodernen Kulturen wurde daher oft nur eine einge-
schrankte Fahigkeit zum Wissenswandel und vor allem zur — nicht zuletzt histo-
rischen — Reflexion dieses Wandels zugeschrieben. Demgegeniiber will dieser
SFB zeigen, dass vormoderne Prozesse der Wissensbildung und -entwicklung
von standiger Bewegung und auch standiger Reflexion gepragt sind, dass diese
Bewegungen und Reflexionen aber eigenen Dynamiken unterworfen sind und
in komplexeren Mustern verlaufen, als es eine traditionelle Wissensgeschichts-
schreibung wahrhaben will.

Um diese Prozesse des Wissenswandels fassen zu konnen, entwickelte der
SFB 980 einen Begriff von ,Episteme’, der sich sowohl auf ,Wissen’ als auch ,Wis-
senschaft’ bezieht und das Wissen als ,Wissen von etwas’ bestimmt, d. h. als mit
einem Geltungsanspruch versehenes Wissen. Diese Geltungsanspriiche werden
allerdings nicht notwendigerweise auf dem Wege einer expliziten Reflexion erho-
ben, sondern sie konstituieren sich und werden auch reflektiert in Formen der
Darstellung, durch bestimmte Institutionen, in besonderen Praktiken oder durch
spezifische dsthetische oder performative Strategien.

Zudem bedient sich der SFB 980 eines speziell konturierten Transfer-Begriffs,
der im Kern eine Neukontextualisierung von Wissen meint. Transfer wird hier
nicht als Transport-Kategorie verstanden, sondern vielmehr im Sinne komplex
verflochtener Austauschprozesse, die selbst bei scheinbarem Stillstand iterativ
in Bewegung bleiben. Gerade Handlungen, die darauf abzielen, einen erreichten



Zum Geleit

Wissensstand zu tradieren, zu kanonisieren, zu kodifizieren oder zu fixieren, tra-
gen zum standigen Wissenswandel bei.

Gemeinsam mit dem Harrassowitz Verlag hat der SFB die Reihe , Episteme in
Bewegung. Beitrdge zu einer transdisziplindren Wissensgeschichte” ins Leben
gerufen, um die Ergebnisse der Zusammenarbeit zu préasentieren und zugang-
lich zu machen. Die Bande, die hier erscheinen, werden das breite Spektrum der
Disziplinen reprasentieren, die im SFB vertreten sind, von der Altorientalistik bis
zur Mediavistik, von der Koreanistik bis zur Arabistik. Publiziert werden sowohl
aus der interdisziplindren Zusammenarbeit hervorgegangene Béande als auch
Monographien und fachspezifische Sammelbédnde, die die Ergebnisse einzelner
Teilprojekte dokumentieren.

Allen ist gemeinsam, dass sie die Wissensgeschichte der Vormoderne als ein
Forschungsgebiet betrachten, dessen Erkenntnisgewinne von grundsatzlichem
systematischen Interesse auch fiir die wissensgeschichtliche Erforschung der
Moderne sind.



Inhalt

Abbildungsverzeichnis ... IX

Christina Schaefer/Simon Zeisberg
EINIEIUNG oo 1

I. Soziale Beziehungen im Haus

Riidiger Schnell
Concordia im Haus - Vielfalt der Diskurse (1300—1700) .....c.ccceceeerveereereneencns 29

Anita Traninger
Herr und Knecht. Inszenierungen des Verhaltnisses zur Dienerschaft
bei Lando, Montaigne, Alfieri und Larra ..., 67

I1. Haus und Geschlecht

Margarete Zimmermann
Von monastischen und weltlichen ,Hausern’. Denkformen des ,Hauses’

im Werk der Christine de Pizan ..., 85
Doris Ruhe )

Ziahlen und Erzédhlen. Weibliche Okonomie in den Fabliaux ............ccccccou.... 107
Christina Schaefer

Weibliche prudentia auf der Bithne. Zur Inszenierung

O0konomischer Konzepte in Paolo Caggios Flamminia prudente (1551) .............. 125

III. Haus und Staat

Claudia Opitz-Belakhal
Vom oikos zum ménage. Antikerezeption und -revision in Jean Bodins
Six livres de la République (1576) .......c.veveveeeiricieiecieiceieceec e 153

Michael Lorber
Hofdkonomie als Biopolitik. Johann Joachim Bechers ,Werckhauf3“-Projekt
(TOOA—T683) ...ttt ettt ettt ettt ettt ettt bese e neees 165



IV. Haus und Markt

Verena Olejniczak Lobsien
Verriickte Welt. Das Ende der Okonomik im Theater Shakespeares

UNd MiddIEtONS ..o 189
Anne Enderwitz

Eifersucht und Oeconomia im englischen Theater der Frithen Neuzeit ........ 209
Daniel Fulda .

Okonomisches Wissen auf der Bithne. Die Komddie und der Ubergang

von der alteuropdischen zur modernen Okonomik ...........cccccoevevviiiniiiicninnnes 229

V. Subversive Schreibweisen

Tobias Bulang
Apodiktische Setzung und narrative Perspektivierung
Die Lehre vom Haushaben in Wittenwilers Ring ..o, 255

Simon Zeisberg
Bacon in Braubach oder Das Nicht-Wissen des Gelehrten vom Reichwerden
Johann Balthasar Schupps satirische Dissertation De Arte Ditescendi (1648) .. 275



Abbildungsverzeichnis

Abb. 1

Maitre de la Cité des Dames, Frontispizminiatur des Livre des Trois Vertus
(Boston Public Library, fr. Med. 101, f. 3r,;

Courtesy of the Trustees of the Boston Public Library/Rare Books) ................ 95

Abb. 2

Vogelperspektive auf das , Kunst- und Werckhauf3”

Johann Joachim Bechers am Tabor in Wien von 1676

(Osterreichische Nationalbibliothek, Handschriftenabteilung,

COAEX BO4D) .ottt ettt ettt ettt ettt ettt 175

Abb. 3

Andpreas Glorez, Vollstindige Hauf- und Land-Bibliothec, 1701, Titelkupfer
(Bayerische Staatsbibliothek Miinchen, Sign. 880119 2 Oecon. 54-1,

Frontispiz, urn:nbn:de:bvb:12-bsb10214498-0) ........ccceceviurmiririnniniiiiiiiinn. 236

Abb. 4

Julius Bernhard von Rohr, Compendieuse HaufShaltungs-Bibliotheck, 1716,
Frontispiz (Bayerische Staatsbibliothek Miinchen, Sign. 925315 Oecon. 1510,
Frontispiz, urn:nbn:de:bvb:12-bsb10298670-0) ........cccvvueuruiuiurimririiniirierieieieieanee 248



DOI: 10.13173/9783447110747.1X
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Einleitung

Christina Schaefer und Simon Zeisberg

Einer von Torquato Tassos Dialogen, Il Padre di famiglia (1580), ist der Oeconomia
und damit — entsprechend dem vormodernen Verstandnis von Okonomie — den
Fragen der Haus- und Familienfiihrung gewidmet. Im Zentrum des Gesprichs
zwischen dem titelgebenden pater familias und seinem (die autobiographischen
Ziige Tassos tragenden) Gast steht ein langer Monolog des Gastgebers, in dem die-
ser die Lehre von der Haushaltsfithrung exponiert, so wie er sie selbst einst von
seinem Vater vermittelt bekam und nunmehr an seine, ebenfalls dem Gesprach
lauschenden S6hne weitergibt. Nicht zuletzt, weil diese von dem padre exponierte
Doktrin kaum mehr zu sein scheint als eine Sammlung traditioneller, im Grund-
satz seit der Antike tiberlieferter 6konomischer Lehrsatze, denen der Gast nicht
offen widerspricht, es also nicht zur Kontroverse zwischen den Sprechern kommt,
gilt Il Padre di famiglia als untypischer Tasso-Dialog (,caso eccezionale”):! Allzu
harmonisch sei er, ohne die dialogtypische Streitfrage (in Tassos Terminologie:
quistione).” Es handele sich um einen geradezu ,undialogische[n]”, ,negierte[n]
Dialog”, der vor allem , die kurrenten Themen des 6konomischen Diskurses” als
,glltige dottrina” bestétige.® Ja, sogar von einer ,Restitution” des traditionellen,
zuvor bereits von anderen Literaten aufgebrochenen 6konomischen Diskurses ist
in der Forschung die Rede.*

Diese Sicht auf Il Padre di famiglia als eine blofse Wiederaufnahme und Bestéti-
gung traditioneller 6konomischer Lehren vermag in gewisser Weise nicht ver-
wundern, da sie zur (vermeintlichen) Stabilitédt des verhandelten Gegenstands zu
passen scheint, genauer: zu jener traditionellen Wahrnehmung der Oeconomia als
einem Wissensbereich, der sich in seinen Grundziigen von der Antike bis in die
frithe Neuzeit kaum geéndert habe.” Der padre des Dialogs selbst trdgt dazu bei,

1 Stefano Prandi, ,I tre tempi della dialogistica tassiana” in: Torquato Tasso e la cultura estense,
hg. von Gianni Venturi, Florenz 1999, Bd. 1, S. 293-313, hier S. 293, Anm. 1.

2 Zuder fiir den Dialog qua Gattung konstitutiven Streitfrage (,quistione”) vgl. Torquato Tas-
so, Dell’arte del dialogo, hg. von Guido Baldassarri, Neapel 1998, S. 45.

3 Gerhard Regn, ,Negierter Dialog und kontingente Verbindlichkeit. Zum epistemologischen
Index von Torquato Tassos Padre di famiglia”, in: Der Dialog im Diskursfeld seiner Zeit. Von der
Antike bis zur Aufklirung, hg. von Klaus W. Hempfer und Anita Traninger, Stuttgart 2010,
S. 189-203, hier S. 193f. und 198.

4 Christiane Haberl, Di scienzia ritratto. Studien zur italienischen Dialogliteratur des Cinquecento
und ihren epistemologischen Voraussetzungen, Neuried 2001, S. 104.

5 Vgl. Otto Brunner, ,Das ,ganze Haus’ und die alteuropdische ,Okonomik*”, in: Familie und
Gesellschaft, hg. von Ferdinand Oeter, Tiibingen 1966, S. 23-56. Implizit findet sich diese The-



2 Christina Schaefer und Simon Zeisberg

dem von ihm tradierten 6konomischen Wissen den Anschein grofstmoglicher Sta-
bilitat zu verleihen, indem er es als eines ausweist, das vermeintlich unverandert
innerhalb der Familie von Generation zu Generation weitergegeben wird. Diese
NVererbung’ des 6konomischen Wissens innerhalb des Hauses ist eine rekurren-
te Figur der Okonomiken.® Man findet sie keineswegs nur bei Tasso, sondern,
um bei den italienischen Renaissance-Dialogen zu bleiben, beispielsweise auch
in Leon Battista Albertis Libri della famiglia (1433-40), wo die dlteren Mitglieder
der Casa Alberti ihr 6konomisches Wissen ebenso wie das ihrer Vorfahren an
die jiingeren Familienmitglieder iibermitteln, oder in Sperone Speronis Della cura
familiare (1542), wo der Vater seine Tochter anldsslich ihrer Hochzeit instruiert.
Bei Tasso freilich wird die Stabilitdt der Doktrin zusétzlich dadurch verbiirgt,
dass sie vom Grof3vater an den Vater und dann an die Enkel nicht nur miindlich,
sondern auch in Form eines ,kleinen Biichleins’ (,,picciol libretto”) weitergegeben
wird, dessen Schriftlichkeit als letzter, gewissermafSen unstreitbarer Beleg der
Unverédnderlichkeit des Wissens fungiert bzw. fungieren soll.”

Insofern es sich also bei der Stabilititsanmutung um eine selbstgegebene han-
delt, die in den 6konomischen Schriften selbst verankert ist, ist sie Teil und Stra-
tegie der 6konomischen Doktrin selbst — und als solche zu historisieren.

Fragt man nach Funktion und Zweck dieser Strategie, so riickt die (vermeint-
liche) Stabilitat auch jener Institution in den Fokus, auf die die Schriften sich be-
ziehen: die des Hauses (oikos). Als Mikrokosmos sozialer und wirtschaftlicher
Beziehungen, als familidre Lebens- und Wirtschaftsgemeinschaft aus pater fami-
lias, Ehefrau, Kindern und Dienerschaft, bildet das Haus den Gegenstand und
Bezugspunkt der konomischen Doktrin. Offensichtlich dient die (vermeintliche)
Stabilitdt des 6konomischen Wissens der Stabilisierung und Kontinuitétssiche-
rung der Institution Haus (bzw. jener der patriarchalen Familie), ja, sie fungiert
als deren Garant; und umgekehrt garantiert die Institution Familie die unveran-
derte Weitergabe des 6konomischen Wissens. Wir haben es also mit einer Figur
wechselseitiger Stabilisierung zu tun.! Damit bezieht das ckonomische Wissen
seine — dem Anspruch nach - kontinuierliche Geltung aber letztlich aus genau

se auch noch bei Germano Maifreda, der zwar den Ubergang von der Friithen Neuzeit zur
Moderne differenziert betrachtet, jedoch die Okonomie-Literatur bis zur Frithen Neuzeit als
seit Jahrtausenden (,,for millenia”) stabil darstellt. Vgl. Germano Maifreda, From ,Oikonomia’
to Political Economy: Constructing Economic Knowledge from the Renaissance to the Scientific Re-
volution, Farnham 2012, S. 11.

6 Okonomiken hier verstanden im Sinne von theoretischen Schriften, d.h. Traktaten oder Di-
alogen, zur Oeconomia.

7 Torquato Tasso, ,Il Padre di famiglia®, in: ders., Dialoghi: Il Messagiero, Il Padre di famiglia, I
Malpiglio, La Cavaletta, La Molza, hg. von Bruno Basile, Mailand 1991, S.105-158, hier S. 156.

8 Zum Haus’ als Wissensmetapher mit stabilisierender Wirkung vgl. Philip Hahn, ,Einfiih-
rung: Wissensordnung und Ordnungswissen”, in: Das Haus in der Geschichte Europas. Ein
Handbuch, hg. von Joachim Eibach und Inken Schmidt-Voges, Berlin/Boston 2015, S. 643-648,
hier S. 644 (unter Rekurs auf eine Position von Peter Blickle 2008). Allgemein zur wechsel-
seitigen Stabilisierung von Institutionen, nicht zuletzt {iber Analogien zur Natur, zum Uni-
versum o0.A. vgl. Mary Douglas, How Institutions Think, Syracuse, NY 1986, insb. S. 46.



Einleitung 3

jener Stabilitat, die dem Haus als Institution des ordo zugeschrieben wird. Hin-
tergrund ist, dass sich die Institution Haus — in Analogie zum gottlichen ordo —
selbst den Status eines ebenso unverzichtbaren wie perfekten Ordnungsraums
des irdischen Lebens gibt. Dies spiegelt sich auch in den Okonomiken, in denen
der wohlgeordnete Haushalt, in dem jedes Ding (und letztlich auch jede Person)
seinen (bzw. ihren) festen Platz hat, ausnahmslos das Ideal darstellt. Nicht zufal-
lig figuriert daher der padre di famiglia aus Tassos Dialog als Herr iiber ein perfekt
geordnetes und funktionierendes Landgut.

Wenn also das Postulat der unverdnderten Weitergabe des 6konomischen
Wissens von Generation zu Generation als eine typische Figur der Oeconomia zu
reflektieren ist, mit der die zeitgendssische patriarchale Familie — qua Institu-
tion — darauf zielt, ihre eigene Kontinuitat zu sichern, so heifdt dies einmal mehr,
dass diese Stabilitat kritisch zu hinterfragen ist. Und in der Tat: Selbst dort, wo,
wie bei Tasso, das 6konomische Wissen nur bestitigend aufgegriffen zu werden
scheint, ist es bei genauerem Hinsehen im Wandel begriffen. Denn bereits die Ite-
ration von Wissen, verstanden als dessen nicht-identische Wiederholung, bringt
im und durch den Akt des Wiederholens immer schon (und auch unintendiert)
Neues hervor.? In dem Tasso-Beispiel zeigt sich dies, wenn man sich die Rah-
mung des im Zentrum platzierten konomischen Monologs des padre genauer an-
sieht und dabei auch vermeintlich marginalen Phanomenen wie dem Schweigen
oder einem intertextuellen Rekurs auf Petrarca Aufmerksamkeit schenkt: Dann
erst wird die ,Kontroverse’ und unterschwellige Briichigkeit des in diesem Dia-
log verhandelten 6konomischen Wissens sichtbar. Und erst dann zeigt sich, dass
Tasso in ihm die 6konomische Tradition keineswegs nur bestdtigend aufgreift,
sondern dadurch unterminiert, dass er die traditionellen Elemente neu und teilweise
gegeneinander montiert und so auf subtile Weise klarmacht, dass das hofische Ideal
gegen Ende des Cinquecento auch in der Okonomie und auch fernab der Hofe
und Stadte seine Giiltigkeit hat. Der padre, so die unterschwellige Botschaft, darf
seinem Sohn die Moglichkeit, wertvolle Erfahrungen bei Hof zu sammeln, nicht
durch eine verfriithte Heirat und Bindung an das Landgut verwehren."

Damit bestatigt sogar das als ,Sonderfall’ erscheinende Tasso-Beispiel, was
bereits Daniela Frigo gegen die oben erwdhnte Wahrnehmung der vormoder-
nen Oeconomia als einem in sich stabilen Wissensrepertoire geltend gemacht hat:
dass die Oeconomia trotz ihrer beeindruckenden longue durée von der Antike bis

9 Zum Konzept der Iteration im Kontext des Wissenswandels vgl. Eva Cancik-Kirschbaum/
Anita Traninger, , Institution — Iteration — Transfer: Zur Einfiithrung”, in: dies. (Hg.), Wissen
in Bewegung: Institution — Iteration — Transfer, Wiesbaden 2015, S. 1-13.

10 Zu dieser Interpretation vgl. Christina Schaefer, , Torquato Tasso, Il padre di famiglia (1580).
Iteration und Wandel in der Okonomik der italienischen Renaissance”, in: Eva Cancik-
Kirschbaum/Anita Traninger (Hg.), Wissen in Bewegung: Institution — Iteration — Transfer, Wies-
baden 2015, S. 323-337.



4 Christina Schaefer und Simon Zeisberg

zur Frithen Neuzeit sich sehr wohl gewandelt und den Normen und Werten der
jeweiligen Zeit angepasst hat."

Der vorliegende, im Rahmen des SFB 980 Episteme in Bewegung entstandene
Band greift dieses Phanomen des Wandels unter dem Begriff des Wissenstrans-
fers auf und kniipft dabei an bisherige Forschungsergebnisse des SFB an. Wissen
wird in diesem Kontext verstanden als ein aufgrund von historischen Aushand-
lungsprozessen entstandenes, mit Geltungsanspriichen verbundenes ,Wissen
von etwas’, das sich in bestimmten , Praktiken, Medien, Materialien und Darstel-
lungsweisen” nicht nur manifestiert, sondern allererst konstituiert.” Unter cko-
nomischem Wissen der Frithen Neuzeit fassen wir entsprechend jenes Wissen,
das sich mit Fragen der Oeconomia, also der Haushaltsfithrung, befasst und in
Texten, Bildern und anderen Medien, aber beispielsweise auch in architektoni-
schen Konzepten materialisiert."” Die Transfers, in die dieses Wissen grundsatz-
lich involviert ist bzw. sein kann, umfassen nicht nur seine raumliche, zeitliche
oder kulturelle Weitergabe, sondern letztlich alle ,Form[en] des Umgangs” mit
ihm: von der ,Fixierung, Tradierung, Kodifizierung, didaktische[n] Aufberei-
tung, Selektion” bis hin zur Negation, Ausblendung oder Marginalisierung des
Wissens." Im Transfer und damit auch im Wandel befindet sich das Wissen dabei
auch dann, wenn es auf den ersten Blick unverandert tradiert zu werden scheint
bzw. mit einer impliziten oder expliziten Stabilititsbehauptung einhergeht.”

Lenkt man vor diesem Hintergrund den Blick auf die Spannungsfelder, in die
frithneuzeitliches Okonomiewissen in seinem Transfer eintreten kann — wobei
dies eben auch subkutan, ohne ein Moment des Bruches mit der Uberlieferung
geschehen mag —, lassen sich die Spielraume fiir den Wandel dieses Wissens ge-
nauer beschreiben. Einige besonders wichtige Konstellationen seien im Folgen-
den kurz skizziert:

Okonomie und Chrematistik: Einen grofen Beitrag zur Erzeugung der Stabili-
tatsanmutung 6konomischen Wissens im frithneuzeitlichen Transfer leistet ein
Phanomen, das man mit Luhmann als ,Bifurkation” vormoderner Systement-
wiirfe der Okonomie bezeichnen konnte.* Im Rekurs auf Aristoteles bzw. die
aristotelisch gepragte christliche Tradition unterscheiden Autoren der Friithen
Neuzeit regelmaflig zwischen verschiedenen Formen des Erwerbs. In den Be-
reich der Okonomie (oikonomia) fallen dabei solche Praktiken des Wirtschaftens,

11 Vgl. Daniela Frigo, Il padre di famiglia: governo della casa e governo civile nella tradizione
dell’,,economica” tra Cinque e Seicento, Rom 1985, S.8. Frigo selbst zeigt dies am Beispiel der
italienischen Okonomiken des 16. und 17. Jahrhunderts, fiir die sie belegt, wie sehr sie von
dem sich zeitgendssisch auspragenden Adelsideal durchdrungen sind.

12 Cancik-Kirschbaum/Traninger, ,Institution — Iteration — Transfer”, S. 1.

13 Zur Deutung der materiellen Aspekte des Hauses vgl. den Beitrag von Michael Lorber in
diesem Band; aufSerdem Teil II (,Materialitdt und Wohnkultur”) in: Eibach/Schmidt-Voges
(Hg.), Das Haus in der Geschichte Europas. Ein Handbuch, Berlin/Boston 2015.

14 Cancik-Kirschbaum/Traninger, ,Institution — Iteration — Transfer”, S.2.

15 Vgl. ebd.

16 Niklas Luhmann, Die Wirtschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1994, S.236.



Einleitung 5

die, ohne ein ,natiirliches’ bzw. rechtes Maf$ zu tiberschreiten, der menschlichen
,Sorge fiir den Unterhalt“” dienen — ein Ziel, das sich bei Aristoteles eng mit
dem Ethos des ,vollkommene[n] Leben[s]” des Menschen in Haus und Staat
verkniipft,”® dem je nach Kontext in der Frithen Neuzeit aber auch andere, etwa
christlich-religiose Begriindungen unterlegt werden konnen. Erscheint das Haus
in diesem Sinne als stabile Institution schon deshalb, weil in ihm nach den in
der Natur bzw. in der gottlichen Schopfung geltenden Regeln gehandelt wird
(oder werden soll), so definiert sich sein Anderes, die Chrematistik, als Sphare
eines mafslosen Erwerbshandelns, in der diese Regeln missachtet werden.” Zum
Indikator wird dabei das Geld. Nach aristotelischer Auffassung aus der , Not-
wendigkeit des Tauschhandels” entstanden, ist es als Medium an sich ethisch-
moralisch indifferent.®® Zum Agens des Widernatiirlichen bzw., im christlichen
Kontext, Widergottlichen wird es erst durch das Handeln des Menschen, der es
vom Mittel zum Zweck erklart — was sich zumal an den Wucherern zeige, deren
Praktiken Aristoteles zufolge ,am meisten dem Naturrecht” zuwiderliefen, da
sie ,aus dem Gelde selbst Gewinn” zdgen.” Wo genau die — bereits von Aris-
toteles so genannte — ,Grenze” zwischen Okonomie und Chrematistik verlauft,
ob und bis zu welchem Grad auch der gute Haushdlter nach Gewinn streben
darf, ob und inwieweit 0konomische und kaufmannisch-merkantile Praktiken
kompatibel sind, ob und in welchem Mafie Zinsgeschéfte zuldssig sind, welchen
Nutzen das Geld, welchen Nutzen der Handel fiir die Gemeinschaft hat —, bleibt
im Transfer griechisch-antiken Oeconomia-Wissens zwischen Mittelalter und Frii-
her Neuzeit allerdings Gegenstand fortwéahrender Aushandlungen.?? Dies ldsst
sich mit Blick auf scholastische und spatscholastische Texte sagen, in denen das
aristotelische Okonomiewissen in seiner Geltung einerseits vollig unangefochten
tradiert wird, andererseits jedoch in oftmals mikrologisch verlaufenden Denk-
operationen dynamisiert und verdandert wird — etwa wenn Thomas von Aquin
das aristotelische Zinsverbot einerseits bestétigt, andererseits aber durch die
theologische Begriindung von Ausnahmen relativiert.” Dies ldsst sich aber auch
fiir Texte humanistischer Autoren behaupten, die, wie die von kaufméannisch ge-
pragten Verfassern stammenden Haus- und Familienbiicher dies- und jenseits

17 Aristoteles, Politik, iibersetzt von Eugen Rolfes, in: ders., Philosophische Schriften in sechs Biin-
den, Darmstadt 1995, Bd. 4, S.21 (19, 1258a).

18 Ebd., S.17 (18, 1256b).

19 Die chrematistische Erwerbskunst besteht laut Aristoteles allein darin, ,,daf8 sie zu ermitteln
weifs, wie man moglichst viel Vermdgen gewinnt” (ebd., S.19 [19, 1257b]).

20 Ebd. (19, 1257b).

21 Ebd., S.23 (I 10, 1258b).

22 Ebd., S.17 (19, 1257a).

23 Zur Rezeption der aristotelischen Okonomielehre in Thomas’ von Aquin Summa Theologica
(1265/1266-1273) vgl. Peter Koslowski, Die Ordnung der Wirtschaft. Studien zur Praktischen Phi-
losophie und Politischen Okonomie, Tiibingen 1994, S. 64-88; zum 6konomischen Wissen in der
Spatscholastik vgl. den Uberblicksartikel von Wolf-Hagen Krauth, ,Spatscholastik/Wirt-
schaftslehre”, in: Enzyklopidie der Neuzeit, hg. von Friedrich Jaeger, Stuttgart/Weimar 2010,
Bd. 12: Silber—Subsidien, Sp. 310-316.



6 Christina Schaefer und Simon Zeisberg

der Alpen, dazu neigen, die Tugendkataloge und Handlungsfelder von Hausva-
ter und Kaufmann soweit zu vernetzen, dass eine Unterscheidung 6konomischer
und chrematistischer Praktiken im Einzelfall kaum mehr moglich scheint.* Man
vergleiche hierzu etwa Leon Battista Albertis Libri della famiglia (1433—41), in de-
nen das kaufmannische Gewinnstreben ganz explizit als tugendhaftes Unter-
nehmen ,zum Nutzen von Staat und Familie’ (,,alle republice [...] molto e alle fa-
miglie utilissimo”) gerechtfertigt wird.” Wenn es auf diese und andere Weisen in
frithneuzeitlichen Texten zu Vorgangen der Diffusion kaufmannischen Wissens
in das Feld der Oeconomia kommt, so kann dies angesichts der Verbreitung von
Handbiichern fiir Kaufleute im frithneuzeitlichen Europa nicht verwundern.*
Gleichwohl sollten diese aus moderner Sicht moglicherweise besonders signifi-
kanten Phanomene nicht verdecken, dass grofe Teile frithneuzeitlicher Okono-
mik — darunter auch weit verbreitete Texte wie La maison rustique (1567) von
Charles Estienne und Jean Liébault, Thomas Tussers Five Hundred Points of Good
Husbandry (1573) oder Johannes Colers Oeconomia (mehrere Bande ab 1591) — von
Bezugnahmen auf Geld- und Kaufmannswissen weitgehend frei bleiben. Gemaf3
der Thesenbildung des vorliegenden Sammelbandes sollte das freilich aber ge-
rade nicht dazu Anlass geben, deren Rekurs auf die Erwerbskonzeptionen der
alteuropdischen Oeconomia-Tradition als statisch und verdnderungsresistent zu
prajudizieren. Im Gegenteil wire zu iiberlegen, inwieweit auch hier, z.B. durch
den Bezug auf Texte der rémischen scriptores rei rusticae — Cato d.A., Varro, Colu-
mella, Palladius —, Profitabilitdtsparadigmen in den Transfer eingehen, die mit
den Geltungen aristotelisch-christlicher Tradition nicht ohne Weiteres kompati-
bel scheinen.” Dabei konnte sich etwa zeigen, dass die {iberlieferte Grenzziehung

24 Vgl. dazu Jakob Bek-Thomsen, ,The Greed of Gold: Early Modern Conceptions of Money,
Nature and Morals”, in: Intellectual History of Economic Normativities, hg. von Mikkel Thorup,
New York 2016, S.25-39.

25 Leon Battista Alberti, I libri della famiglia, hg. von Ruggiero Romano und Alberto Tenenti, neu
hg. von Francesco Furlan, Turin 1999, S.174. Vgl. dazu Christina Schaefer, ,Vom ,anderen’
Wert 6konomischen Wissens in der italienischen Renaissance: Leon Battista Alberti und die
Libri della famiglia”, in: Zeitspriinge. Forschungen zur Friihen Neuzeit 21:3—4 (2017) (= Themenheft
Humanistische Okonomien des Wissens, hg. von Judith Frommer und André Otto), S.285-303.

26 Als Beispiele aus dem italienischen Raum wiren hier zu nennen: Paolo da Certaldo, , Libro
di buoni costumi” [14. Jh.], in: Mercanti scrittori. Ricordi nella Firenze tra Medioevo e Rinascimen-
to, hg. von Vittore Branca, Mailand 1986, S. 1-99; Benedetto Cotrugli Raguseo, II libro dell’arte
di mercatura [1458], hg. von Ugo Tucci, Venedig 1990. Einen bibliographischen Uberblick iiber
die kaufménnische Literatur der Frithen Neuzeit vermittelt Jochen Hoock u.a. (Hg.), Ars
mercatoria. Handbiicher und Traktate fiir den Gebrauch des Kaufmanns; 1470-1820. Eine analytische
Bibliographie, 6 Bde., Paderborn u.a. 1991ff. (erschienen sind bisher nur die Bde. 1-3).

27 Die Ausrichtung der Haus- und Landwirtschaft auf Profitabilitat gehort zu den Kennzei-
chen rémischer Okonomiken, wobei das aristotelische Konzept der Grenze konomischen
Gewinnstrebens zunachst keine Rolle spielt. Vgl. Thorsten Fogen, Wissen, Kommunikation
und Selbstdarstellung. Zur Struktur und Charakteristik romischer Fachtexte der friihen Kaiserzeit,
Miinchen 2009, S. 168. Zu den Texten der rdmischen scriptores rei rusticae insgesamt vgl. Silke
Diederich, Romische Agrarhandbiicher zwischen Fachwissenschaft, Literatur und Ideologie, Berlin
2007.



Einleitung 7

von Okonomik und Chrematistik in einigen Texten oberflachlich stabil bleibt,
unterschwellig jedoch durch abweichende Profilierungen profitablen ckonomi-
schen Handelns verschoben wird, wihrend sie in anderen Texten per offenem
Traditionsbruch geradewegs aufgehoben wird. Ein Beispiel fiir Zweiteres bietet
Johann Wilhelm Wiindschs Memoriale Oeconomicum Politico-Practicum (1669), in
dessen Vorrede der Leser dazu aufgefordert wird, ,,dieses Buches gliickselig [zu
gebrauchen] / dafl er dadurch reich und wol begiitert oder ja in erhaltenem Wol-
seyn behalten werde und bleibe / auff welche Chrematisticam doch pfleget in al-
len HaufShaltungen als auff einen Endzweck gesehen zu werden”.”® Was hier wie
dort zu verzeichnen ist, sind Bewegungen im Wissenstransfer, die auf Basis der
Annahme einer statischen Opposition von Okonomie und Chrematistik im alt-
europdischen Systemaufbau nicht ausreichend sichtbar gemacht werden kénnen.

Wissensformen der Okonomie: Vor dem Hintergrund, dass die friihneuzeitli-
che Oeconomia sowohl die aus der Antike tiberlieferten Wissensbestiande (etwa
von Aristoteles, Xenophon, Plutarch, aber auch von den rémischen scriptores rei
rusticae) iteriert als auch christlich-theologisches Wissen, Wissen aus der mittelal-
terlichen artes mechanicae-Tradition®” sowie Elemente eines zur jeweiligen Zeit
aktuellen (praktischen) Erfahrungswissens in sich aufnimmt oder aufnehmen
kann, ist es nicht tiberraschend, dass die frithneuzeitliche Okonomieliteratur in
(wissens)formaler Hinsicht ein einigermafien heterogenes Bild abgibt. Mindes-
tens drei Wissensformen spielen dabei eine Rolle. Zunachst ist festzustellen, dass
das aus der Antike iiberlieferte ordo-Modell des Hauses selbst, einschliefSlich der
drei societates oeconomiae (Ehemann—Ehefrau, Vater—-Kinder, Hausherr-Sklaven/
Dienerschaft), in der Frithen Neuzeit einen epistemischen Status hat, mithin ein
Wissen darstellt, das im Transfer in der Regel als universell giiltiges, invariables
Wissen bestétigt wird. Liegt der Grund hierfiir in der Verankerung des Hauses in
iibergeordneten Systemstrukturen — Staat, Natur, Kosmos, Schopfung oder auch
Heilsgeschichte —, so wird leicht ersichtlich, dass mogliche Transformationsdy-
namiken auf dieser Ebene tendenziell nur’ im Modus iterativer, auf Momenten
nicht-identischer Wiederholung basierender Transfers ausgelost werden kénnen.
Bereits in der griechischen Antike wird dabei freilich ein Unterschied gemacht
zwischen dem tendenziell invariablen Systemaufbau der oikonomia und den er-
fahrungsgebundenen und anwendungsbezogenen Praktiken, die sich mit ihr

28 Johann Wilhelm Wiindsch, Memoriale Oeconomicum Politico-Practicum, Das ist Kurtze doch
niitzliche und aufifiihrliche Unterrichtung Eines Haushaltischen Beambten und Hoffbedienten |[...],
Leipzig 1669, fol. ):( iiij" (Vorrede an den Leser). Es liegt auf der Hand, dass Wiindsch unter
diesen Umstdnden auf das Konzept der Stabilisierung 6konomischen Wissens qua Iteration
nicht zurtickgreifen kann. Er wahlt daher das Mittel offensiver Abgrenzung. Aus seinem
Text konne der Leser die , heutige Art und Kunst Hauf8 zu halten” lernen, die er sonst aus kei-
nem der , Biicher[ ] / die von der Oeconomia geschrieben / de8 Weltweisen Aristotelis begreif-
fen kann” (ebd., fol. ):( iiij'", Herv. C.S. und S.Z.).

29 Vgl. Paul Miinch, Art. ,Hausviterliteratur”, in: Reallexikon der deutschen Literaturgeschichte,
neu hg. von Werner Kohlschmidt und Wolfgang Mohr, Berlin/New York 1988, Bd.1: A-K,
S.621-623, hier S. 621.



8 Christina Schaefer und Simon Zeisberg

verbinden und die schon von Xenophon und Aristoteles als unverzichtbar erach-
tet werden. So betont Xenophon in seinem Oikonomikos-Dialog die Anwendungs-
bezogenheit ckonomischen Wissens und schreibt entsprechend anstelle des
gelehrten Sokrates dem Praktiker Ischomachos die Rolle des 6konomischen Wis-
senstragers und -vermittlers zu.*® Der Begriff der techné, den Xenophon zur Be-
zeichnung des Wissens dabei wahlt, bleibt in den frithneuzeitlichen Perspekti-
vierungen der Oeconomia von Bedeutung, impliziert das ,rechte Handeln’ des
Okonomen in den Schriften doch regelmégig eine Selektion vorhandenen Wis-
sens nach seiner Niitzlichkeit in der Anwendung.* Ganz Ahnliches gilt fiir den
Begriff der praktischen Klugheit (phronésis), den Aristoteles im entsprechenden
Zusammenhang verwendet.” In Angelegenheiten der oikonomia geniigt es aus
aristotelischer Sicht nicht, nur den abstrakten Begriff (logos) von den Dingen zu
haben — also rein epistemisch zu verfahren —, vielmehr miisse der Okonom, um
klug zu handeln, auch in der ,Praxis des Lebens” erfahren sein.** Was in die-
sem Sinne in der Antike als ,Erfahrungsparadigma der Okonomie’ theoretisch
begriindet wird, kann in der Frithen Neuzeit je nach Kontext ganz unterschiedli-
che Bedeutungen und Relevanzzuschreibungen erhalten. Wahrend es in einigen
Texten bei diesem seit der Antike iiberlieferten, topischen ,Lob der Erfahrung’
bleibt, ohne dass eine dariiber hinausgehende Agenda empirischer Wissenser-
schliefung greifbar wiirde, finden sich andere Texte, in denen der Bezug auf expe-
rientia und Empirie ausdriicklich auf die Erweiterung und Verdnderung des vor-
handenen Wissens zielt. Ein Beispiel hierfiir gibt die bereits erwdhnte Oeconomia
Colers, in deren Vorrede es von der ,gute[n] Wirtschafft” heifSt, sie sei , ars artium
& scientia scientiarum, eine Kunst tiber alle Kiinste”, die kein Mensch auf der Welt
je ,auflgelernet hette”3* Miisse angesichts der Vielzahl und Varietédt der Phédno-
mene, die mit dem Haus zu tun hitten, das Buch der Okonomie immer weiter-

30 Vgl. Xenophon, ,Oikonomikos/Gesprich iiber die Haushaltfiihrung”, in: ders., Okonomische
Schriften, griechisch und deutsch von Gert Audrin, Berlin 1992, S. 30-128, hier S. 31.

31 Welches Wissen zur Oeconomia gehort und welches nicht — eine Frage, die sich angesichts
der Verfiligbarkeit immer groflerer Bestinde etwa naturkundlichen oder kaufmédnnischen
Wissens in der Frithen Neuzeit sehr konkret stellt —, wird in der Regel eben in diesem Sinne
entschieden: eine Praxis, die materiellen oder immateriellen Nutzen bei der Fithrung des
Hauses verspricht, ist eine 6konomische Praxis, eine Praxis, die dies nicht tut, ist es nicht.

32 Zur Handlungsklugheit (phronésis) als Eigenschaft des guten Haushailters vgl. Aristoteles,
Nikomachische Ethik, nach der Ubersetzung von Eugen Rolfes bearbeitet von Giinther Bien, in:
ders., Philosophische Schriften in sechs Binden, Bd. 3, Darmstadt 1995, S. 135f. (VI 5, 1140b) sowie
ebd., S.139f. (VI 8, 1141b). Zur phronésis bei Aristoteles vgl. Friederike Rese, Praxis und Logos
bei Aristoteles. Handlung, Vernunft und Rede in Nikomachischer Ethik, Rhetorik und Politik,
Tiibingen 2003, S. 103-140, insb. S. 130-140 (zur Relation von phronésis und Erfahrung).

33 Aristoteles, Nikomachische Ethik, S.2f. (11, 1094b und 1095a).

34 Johannes Coler, Calendarium Oeconomicum & perpetuum. Vor die HaufSwirt, Ackerleut, Apotecker
und andere gemeine Handwercksleut, Kauffleut, WanderfSleut, Weinherrn, Gertner und alle diejenige
so mit Wirtschafft umbgehen [...], Neudruck der Erstausg. Wittenberg 1591, Leipzig 1988, fol.
A3".Zu Colers Auffassung der Okonomie als scientia und ars vgl. Philip Hahn, Das Haus im
Buch. Konzeption, Publikationsgeschichte und Leserschaft der ,Oeconomia’ Johann Colers, Epfen-
dorf 2013, S. 73-103.



Einleitung 9

geschrieben werden,® so lauft das im konkreten Fall der Oeconomia Colers auf
die Weitergabe und Fortsetzung der Studien seines Vaters Jacob hinaus. Dieser
habe zunéachst die Biicher der Alten konsultiert, es dann aber ,,da er mit Bawren /
Scheffern / Gertnern / Weinmeistern / vind andern vmbgangen / vnd dieselbigen
gehoret vnd ausgeforschet / [...] in vielen dingen gar ein anders befunden / als in
diesen Autoribus gemeldet wird. Derentwegen er auch letztlich dieselben Scriben-
ten verlassen / vnd mit denen Leuten conferiret vind von jhnen mannichs erfah-
ren vnd gelernet / das man in keinen Biichern leichtlich finden wird.”*® Stabili-
tat und Wandel 6konomischen Wissens fallen hier mithin ineins. Auf der einen
Seite wird das schriftlich tiberlieferte 6konomische Wissen (nicht nur) der Alten
in seiner Geltung relativiert, da es, wenn es sich ,ex antecedentibus experientjis”>’
als unzutreffend oder nicht niitzlich erweist, jederzeit verworfen werden kann -
ein Pladoyer fiir den empirisch-technischen Sachbezug der Oeconomia, der sich
im Ubrigen in vielen friihneuzeitlichen Schriften mit typischen Elementen der
Gelehrtenkritik verbindet.® Auf der anderen Seite ist diese empirische Ausrich-
tung der Oeconomia von den antiken Konzepten der techné und phroneésis durch-
aus abgedeckt, kann selbst also als Element einer langen Wissenstradition gelten.
Symptomatisch hierfiir ist nicht nur die Tatsache, dass die Insuffizienz eines rein
epistemischen Zugangs zur oikonomia ja schon von Aristoteles und Xenophon
betont wird. Auch bestdtigt die Art und Weise, wie Coler den 6konomischen
Wissenstransfer schildert, das iiberlieferte Modell der innerhduslichen, transge-
nerationellen Weitergabe eines an personale Trager gebundenen 6konomischen
Erfahrungswissens: Das Wissen, das der Vater als guter ,HaufSwirt” in Erfahrung
gebracht hat, geht an den Sohn weiter, der es nicht nur zu bewahren, sondern,
so wie bereits der Vater in seiner Auseinandersetzung mit Bauern, Schafern und
anderen Praktikern, gemafs seinen eigenen — moglicherweise erneut abweichen-
den — Erfahrungen zu modifizieren und ergédnzen hat. Nur wo dies geschieht,

35 Sehr deutlich wird dies in Colers Aufruf, der Hausvater mdge , seiner Wirtschafft besser [...]
achtung geben / vnd derselben fleissiger nachdenken / andere Biicher / die vielleicht in jhren
Landen gut genug sein mogen / fahren lassen / vnd jhnen [sic!] selber aus eigener erfarung
newe machen / damit sie von andern frembden Autoribus vnerfiiret bleiben / vnd jn jhren
sachen auff gewissen Fuss stehen mogen.” (Coler, Calendarium, fol. A4r).

36 Ebd,, fol. A4".

37 Ebd,, fol. A3

38 Bei Alberti gilt der erfahrene Praktiker (,[uomo] sperto e pratico”) als derjenige, dessen Wis-
sen ,in den Dingen der Welt’ um ein Vielfaches niitzlicher sei als das eines ,ungeschliffenen
Literaten’ (Alberti, I libri della famiglia, S. 203). In Ansatzen findet sich die Kombination aus
Lob der Erfahrung einerseits und Gelehrtenkritik andererseits auch bei Coler, wenn er sich
in seiner Vorrede gegen die ,Kliigling[e]” wendet, die sein Werk als ,Lappenwerck” mogli-
cherweise verachten konnten: ,Aber diesen antworte ich wider: Viel von sachen plaudern
vnd waschen / vnd vnniitze Charten auSwerffen / kan ein jeder wol / aber besser wird es
gleichwol keiner machen” (Coler, Calendarium, fol. A4"). Letztlich ist auch diese Form der Ge-
lehrtenkritik bei Aristoteles vorgeprégt, der in seiner Metaphysik den Arzt kritisiert, der nur
Biicherwissen, aber keine praktische Erfahrung habe. Vgl. Aristoteles, Metaphysik, nach der
Ubersetzung von Hermann Bornitz bearbeitet von Horst Seidl, in: ders., Philosophische Schrif-
ten in sechs Binden, Bd.5, Darmstadt 1995, S. 2f. (I 1, 981a).



10 Christina Schaefer und Simon Zeisberg

kann sich das Haus als stabile Institution in der komplexen Empirie behaupten,
die Coler und mit ihm viele andere Autoren des 16. und 17. Jahrhunderts als
Schauplatz 6konomischen Handelns identifizieren.

Haus und Staat: Eine weitere Grenze, an der die Geltung 6konomischen Wis-
sens in frithneuzeitlichen Transfers regelméafiig ausgehandelt wird, ist die von
Haus und Staat. Weithin mafigeblich fiir deren Festlegung ist dabei einmal mehr
die aristotelische Tradition.* Stellen Haus und Staat fiir Aristoteles zwei ,,Ord-
nungen” dar, , die sich ebenso gegenseitig [spiegeln] wie miteinander verflochten
[sind]** so gilt dies zunéchst hinsichtlich des sich hier wie dort manifestierenden
Herrschaftsgefiiges. Entsprechend denals natiirlich’ postulierten Hierarchien mit
dem Hausherrn an der Spitze iiben sich die Hausbewohner — Hausvater, Ehefrau,
Kinder und Sklaven - in den Tugenden des Herrschens und Beherrschtwerdens,*
wobei das Haus nicht nur als Ursprung und Teil politischer Ordnung erkannt
wird,” sondern in sich nach dem metaphysischen Prinzip der Seelen-Leib-Hier-
archie geordnet sein soll.”? In den bereits erwahnten drei Rechtsverhiltnissen der
societas coniugalis (Ehemann-Ehefrau), societas patria (Vater-Kinder) und societas he-
rilis (Hausherr-Sklaven)* préasentiert sich die oikonomia bei Aristoteles in diesem
Sinne als streng hierarchisch gegliederter Herrschaftsraum, dessen zweckhafte
Legitimation die Notwendigkeit menschlich-gemeinschaftlicher ,Sorge fiir den
Unterhalt”® ist — ein Ziel, das sich nicht nur mit dem Ideal politischer Autar-
kie verbindet,* sondern auch das peripatetische Ethos des ,vollkommene[n] Le-

39 Die vielschichtig verlaufende Rezeption der aristotelischen Politik in Mittelalter und Friiher
Neuzeit dokumentieren die Sammelbande: Politischer Aristotelismus und Religion in Mittelalter
und Friiher Neuzeit, hg. von Alexander Fidora u.a., Berlin 2007; Politischer Aristotelismus. Die
Rezeption der aristotelischen ,Politik’ von der Antike bis zum 19. Jahrhundert, hg. von Christoph
Horn und Ada Neschke-Hentschke, Stuttgart 2008. Zu den antiken Verkniipfungen von
Haus und Staatsordnung vgl. Astrid Habenstein, ,Das Haus in den Wissensordnungen der
griechisch-romischen Antike”, in: Eibach/Schmidt-Voges (Hg.), Das Haus in der Geschichte
Europas. Ein Handbuch, S. 649-666. Zur frithneuzeitlichen Beziehung von Okonomie und Po-
litik speziell vor dem Hintergrund aristotelischer Tradition vgl. Anna Becker, ,Der Haushalt
in der politischen Theorie der Frithen Neuzeit”, in: Eibach/Schmidt-Voges (Hg.), Das Haus in
der Geschichte Europas. Ein Handbuch, S. 667—-683.

40 Becker, ,Der Haushalt”, S. 670.

41 Vgl. Aristoteles, Politik, S.28 (113, 1260a).

42 So Aristoteles in seiner Eudemischen Ethik (VII 10, 1242b): ,In der Hausgemeinschaft also
(werden) zuerst die Anfdange und Quellen von Freundschaft, Polisordnung und Recht sicht-
bar” (Aristoteles, Eudemische Ethik, tibersetzt von Franz Dirlmeier, Berlin 1962, S. 84). In der
Politik betont Aristoteles, dass das Haus bzw. die Familie notwendiger Teil des Staates sei:
,[Dl]enn jeder Staat besteht aus Familien.” (Aristoteles, Politik, S. 6 [I 3, 1253b]).

43 Dazu Kap. 5 und 13 des ersten Buches der Politik.

44 Vgl. Aristoteles, Politik, S. 6f. und 89 (I 3, 1253b und III 6, 1278b).

45 Ebd., S.21 (19, 1258a).

46 Dieses identifiziert Aristoteles als eigentliches Ziel der Staatsgemeinschaft: ,,Endlich ist die
aus mehreren Dorfgemeinden gebildete vollkommene Gesellschaft der Staat, eine Gemein-
schaft, die gleichsam das Ziel vollendeter Selbstgeniigsamkeit erreicht hat, die um des Le-
bens willen entstanden ist und um des vollkommenen Lebens willen besteht.” (Ebd., S. 4 [12,
1252b)]).



Einleitung 11

ben[s]” des Menschen in Haus und Staat impliziert.”” Sehr deutlich zeigt sich die
grundlegende Aufeinanderbezogenheit von Haus und Staat, wenn Aristoteles in
der Nikomachischen Ethik die verschiedenen Arten staatlicher Verfassung als Ab-
bilder (homoioma) bzw. Muster (paradeigma) der Hausgemeinschaften bezeichnet
und in diesem Kontext die Gemeinschaft von Vater und Kindern mit einer Mo-
narchie, die von Herr und Sklave mit einer Tyrannis, die von Mann und Frau
mit einer Aristokratie und die der Geschwister untereinander mit einer Timo-
kratie vergleicht.”® In der Frithen Neuzeit entfaltet das aristotelische Konzept in
verschiedensten Diskurskontexten — von der Scholastik {iber den Humanismus
und die Reformation bis hin zur absolutistischen Staatstheorie — seine Wirkung,.
Neben der herrschaftstheoretischen Funktion spielen dabei auch solche Ansét-
ze eine Rolle, in denen das Haus als Analogon und Grundelement des Staates
fiir die Entfaltung von Theorien staatlich-politischer Okonomie von Bedeutung
sind. Im Rekurs auf die Oeconomia lassen sich demnach Konzepte der inneren
und dufleren Organisation staatlicher Wirtschaft, des Erhalts des Gemeinwohls,
der Funktion des Staatsschatzes sowie des Zu- und Abflusses von Reichtiimern
erdrtern, von deren Relevanz sich die Autoren des 16. und 17. Jahrhunderts in zu-
nehmendem Mafle iiberzeugt zeigen. Ohne hier auf Details der diesbeziiglichen
Debatten eingehen zu konnen,* scheint fiir die hier interessierenden Bedingun-
gen des Wissenstransfers vor allem die Frage zentral, bis zu welchem Punkt der
Theoriebildung sich hausliche und staatliche Okonomie iiberhaupt sinnvoll als
analoge Gebilde vorstellen lieflen. Wo lagen die epistemologischen Potenziale der
Analogie, wo gelangten sie an ihre Grenzen? So auffallig die frithneuzeitliche Per-
sistenz des Topos vom Staat als , Super-Oikos”*® bzw. dem Haus als ,Mini-Staat’
in allen seinen zeitgendssischen Ausbuchstabierungen auch sein mag, so deut-
lich zeigen sich doch die Symptome eines Aufbrechens der Analogie dort, wo die
Funktionsregeln der Oeconomia als nicht-identisch mit denen des Staates erachtet
werden. Dies kann im Einzelfall durchaus offen geschehen, etwa wenn Niccolo
Machiavelli dem aristotelischen Konzept des Hauses als ,Keimzelle des Staates’
seine Lehre der fiirstlichen Beherrschung 6konomisch-politischer Partikularin-
teressen der Familien entgegensetzt™ oder wenn Thomas Hobbes in seinem Levia-

47 Ebd., S.17 (1 8, 1256Db).

48 Vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik, S.198f. (VIII 12, 1160b—161a).

49 Einen Uberblick iiber das Diskursfeld bieten Michael Stolleis, Pecunia nerous rerum. Zur
Staatsfinanzierung in der friihen Neuzeit, Frankfurt a.M. 1983; Lars Magnusson, Mercantilism:
The Shaping of an Economic Language, London 1994; neuere Ansitze zur Erforschung staats-
6konomischer Konzepte in der Frithen Neuzeit prasentieren u.a. die Sammelbande The Po-
litical Economy of Empire in the Early Modern World, hg. von Sophus A. Reinert und Pernille
Roge, Cambridge 2013; Mercantilism Reimagined: Political Economy in Early Modern Britain and
Its Empire, hg. von Philip J. Stern und Carl Wennerlind, Oxford 2014.

50 Leonhard Bauer/Herbert Matis, Geburt der Neuzeit. Vom Feudalsystem zur Marktgesellschaft,
Miinchen 1988, S. 189.

51 Dazu Becker, ,Der Haushalt”, S. 674—676.



12 Christina Schaefer und Simon Zeisberg

than die aristotelische Vorstellung vom Menschen als zodn politikon zuriickweist.”
Sehr viel zahlreicher — und damit historisch nicht weniger signifikant — diirften
jedoch die Félle sein, in denen strukturelle Differenzen zwischen staatlicher und
hauslicher Okonomie profiliert werden, ohne dass es zu einem offenen Bruch mit
der aristotelischen Tradition kommt. Beispiele hierfiir lieSen sich etwa dort aus-
machen, wo der Staat in politischen Schriften des 16. und 17. Jahrhunderts hédufig
sowohl mit dem Haus als auch mit physiologischen Konzepten wie dem galeni-
schen oder, spater, dem Harvey’schen Kérpermodell in Analogie gesetzt wird —
eine Doppelung epistemischer Bezugsebenen, iiber die ganz unterschiedliches,
nicht per se kompatibles Wissen in den Transfer eingeht. Welche Geltung die auf
diese Weise transferierten Elemente in den Schriften dabei erhalten, ist Sache
mikrologischer Aushandlungsprozesse, die durch rekurrente Forschungsthesen
wie die von der ,Verabsolutierung der Okonomie” im politischen Diskurs der
Zeit fiir die Analyse freilich aber eher unzugénglich gemacht werden.* Schon
weil die Oeconomia als historisch konkrete Wissensformation der Frithen Neuzeit
mit dieser Formulierung offenkundig nicht gemeint sein kann — sie wird im Zuge
der Etablierung einer ,politischen Okonomie’ im 17. Jahrhundert gerade ja nicht
verabsolutiert, sondern, wenn man denn so will, in ihrer Geltung relativiert —,
zeigt sich die Notwendigkeit eines wissenshistorisch exakten Vorgehens, in dem
die Funktionen iterativer und nicht-iterativer Formen des Wissenstransfers im
bezeichneten Diskursbereich detailliert aufgeschliisselt werden.

Okonomie und Religion: Von einiger Bedeutung fiir die Stabilitatsanmutung des
Hauses in der Friithen Neuzeit ist dessen Einbindung in christlich-religiése Ord-
nungskonzepte. Tradiert wird in diesem Kontext zum einen moralisch-religitses
Wissen aus der jiidisch-christlichen Weisheitsliteratur der Antike, insbesondere
aus dem auf Fragen der Haushaltsfiihrung eingehenden deuterokanonischen
Buch Jesus Sirach; zum zweiten paulinische und patristische Ehelehren, deren
Bedeutung fiir entsprechende Diskurse frithneuzeitlicher Literatur kaum iiber-
schitzt werden kann; zum dritten heilstheologische Oeconomia-Modelle, wie sie
zumal in Paulus’ Epheserbrief (Eph. 1,9f) sowie in der alexandrinischen Patristik,
etwa bei Clemens von Alexandria, Origenes und Athanasios, formuliert werden.
Im Zentrum dieser Modelle steht die Figur Gottes als kluger Haushalter, der die
Okonomie von Schopfung und Heil nicht nur weise verwaltet, sondern fiir den
Menschen {iber die in Christus verkdrperte Offenbarung auch zugénglich macht:
Gottvater, so heifdt es bei Paulus, habe dem Menschen in seinem Sohn die ,Oko-

52 Vgl. Thomas Hobbes, De cive, Kap. 1, § 2.

53 So die Formulierung von Stolleis, Pecunia nervus rerum, S.102. Ahnliche Schwierigkeiten
bringt die These einer ,Okonomisierung der Welt im 17. Jahrhundert’ mit sich, wie sie die
Herausgeber eines gleichnamigen Sammelbandes vertreten. Vgl. Sandra Richter/Guillau-
me Garner, ,Einleitung. ,Eigennutz’ und ,gute Ordnung”. Okonomisierungen der Welt im
17. Jahrhundert”, in: dies. (Hg.), , Eigennutz’ und ,gute Ordnung’. Okonomisierungen der Welt im
17. Jahrhundert, Wiesbaden 2016, S. 11-23.



Einleitung 13

nomie seines Willens’ offenbart.* Simtliche Traditionen, die Uberlieferung mo-
raltheologischer Lehren aus dem jlidisch-christlichen Schrifttum, einschliefSlich
der christlichen Ehelehren, und der Rekurs auf die Oeconomia als heilstheologi-
sches Modell werden in der frithneuzeitlichen Literatur transkonfessionell ak-
tualisiert. Dies zu betonen ist wichtig, da noch die rezente Forschung suggeriert,
die frithneuzeitliche Theologisierung des Hauses sei vor allem ein protestanti-
sches Phdnomen gewesen.” Dass dies nicht zutrifft, belegt nicht nur der Um-
stand, dass ein wesentliches Element protestantischer Okonomielehre — namlich
die Hauskatechese — als Konzept bereits im Mittelalter virulent ist.*® Auch darf
nicht tibersehen werden, dass das Haus als Schnittstelle religioser Diskurse auch
im katholisch-altglaubigen Bereich eine nennenswerte Rolle spielt, und dies nicht
erst seit dem Tridentinum.” Anstatt von einer nonpermeablen konfessionellen
Grenze scheint mit Blick auf 6konomische Wissenstransfers der Frithen Neuzeit
daher eher von relativ offenen Prozessen der Konfessionalisierung auszugehen
zu sein, deren diskursive Trédger als solche zwar konfessionell markiert sein kon-
nen, haufig jedoch eine Vielzahl verschiedener, konfessionell nicht eindeutig
zuordbarer Traditionen und Elemente 6konomischen Wissens in sich vereinen.
Dies gilt erstens fiir katholisch-altgldubige Texte, die sich nicht weniger als ihre
protestantischen Pendants auf die Verbindlichkeit des {iberlieferten christlichen
Oeconomia-Wissens verlassen konnen und daher keineswegs allein als Manifesta-

54 Vgl. Eph. 19.

55 So liefe sich jedenfalls die Entscheidung der Herausgeber des Handbuchs ,Haus’ deuten, die
dem von Thomas E. Kuhn verfassten Artikel zum Haus im Protestantismus keinen trans-
konfessionell orientierten Artikel zur Seite stellen. Dadurch bleiben einige der Aussagen
Kuhns ohne die notige Relativierung durch eine ergianzende Perspektive, etwa seine sicher
zu weit gehende Behauptung, Luthers ,Hausbegriff” sei ,fiir die Frithe Neuzeit pragend”
gewesen, oder die These, die bereits antike Idee der oeconomia christiana habe ,erst” mit Jus-
tus Menius’ Oeconomia christiana (1529) ,ihr ganzes innovatives Potenzial” entfaltet. Vgl.
Thomas E. Kuhn, ,Das ,Haus’ im Protestantismus. Historisch-theologische Perspektiven”,
in: Eibach/Schmidt-Voges (Hg.), Das Haus in der Geschichte Europas. Ein Handbuch, S.725-742,
hier S.726 und 728.

56 Zur mittelalterlichen und katholisch-altglaubigen Tradition der Hauskatechese vgl. Eugen
Paul, Geschichte der christlichen Erziehung, Freiburg i.B. u.a. 1993, Bd. 1: Antike und Mittelalter,
S.267-275.

57 Vgl. etwa die Regola del governo di cura familiare (ca. 1400-1405) des Kardinals Giovanni Domi-
nici: ein Bartolomea degli Alberti gewidmeter volkssprachlicher Traktat, der, obwohl er
weltliche Perspektiven auf die Rolle der mater familias nicht ausblendet, doch durchgangig
unter spirituellen Vorzeichen (Liebe zu Gott, Sicherung des Seelenheils, christliche Erzie-
hung der Kinder) steht. Zu nennen wiren hier auch Erasmus und Vives, die beide altglaubig
waren bzw. blieben und dennoch schon weit vor dem Tridentinum, namlich in den 1520er
Jahren, ihre groien 6konomischen Schriften vorlegten, die deutlich theologisch-religios ge-
pragt sind: vgl. Desiderius Erasmus, Institutio christiani matrimonii (1526); Juan Luis Vives, De
institutione feminae christianae (1523) und De officii mariti (1529). Beispiele fiir den (post)triden-
tinischen Diskurs liefern der gegenreformatorische Dialog Della economica christiana e civile
(1568) von Silvano Razzi, dessen langer erster Teil dem ,christlichen Gesetz’ gewidmet ist,
bevor er auf die Oeconomia zu sprechen kommt, oder, im deutschsprachigen Bereich, Aegi-
dius Albertinus’ Hauf$policey (1602).



14 Christina Schaefer und Simon Zeisberg

tionen einer ,gegenreformatorischen’ Kirchen- bzw. Glaubenspolitik verstanden
werden sollten. Dies gilt zweitens aber auch fiir die reformatorischen Okono-
miediskurse selbst, deren Tendenz zur Aufladung des Hauses mit ,ekklesiale[n]
Funktionen”® dltere Traditionen aufgreift, um diese an sich wandelnde theo-
logische Geltungen anzupassen und dabei einer (partiellen) ,Neubewertung”®
zuzufiihren. Und dies gilt drittens auch fiir calvinistische Schriften, denen Max
Weber bekanntlich eine tragende Rolle bei der Herausbildung kapitalistischer
Denkweisen in der Frithen Neuzeit attestiert hat. Es ist hier nicht der Ort, die
Stichhaltigkeit dieser These zu priifen.®” Klar ist aber, dass sie unscharf — wenn
nicht gegenstandslos — bleiben muss, wenn sie in Untersuchungen nicht mit ei-
ner konsequenten Historisierung dessen einhergeht, was aus moderner Sicht als
Kapitalismus’ gelten mag. Wie die Funktionen von Sparsamkeit, Kapitalbildung
und profitorientiertem Erwerbshandeln in puritanisch gepragten Texten zu be-
werten sind, ldsst sich demnach erst mit Blick auf eine dkonomische Tradition
entscheiden, in der das Konzept ,rechten” wirtschaftlichen Handelns auch aufler-
halb puritanischer Diskurse mit offensivem Gewinnstreben verkniipft sein kann
(Bsp. Alberti). Die Abstimmung zwischen religiosen Geltungen und Konzepten
einer sich von aristotelischen Vorstellungen ablosenden 6konomisch-chrematis-
tischen Praxis ist — bei aller besonderen Virulenz im Puritanismus — kein Spezial-
phdnomen calvinistisch gepréagter Diskurse, sondern betrifft, offen oder verdeckt,
weite Bereiche des Transfers 6konomischen Wissens in der Frithen Neuzeit.”!
Okonomie und Geschlecht: Nicht erst die Genderforschung des 20. und 21. Jahr-
hunderts hat die Okonomie-Literatur als Austragungsort von Geschlechterde-
batten erkannt, sondern in den zeitgendssischen Texten selbst ist die Verbindung
von Okonomie und Geschlecht nicht selten deutlich zu spiiren. So spielt, wie der
Beitrag von Margarete Zimmermann zeigt, schon fiir Christine de Pizan, eine der
Pionierinnen der in Frankreich einsetzenden Querelle des femmes, das Konzept des
Hauses eine wichtige Rolle. Denn das Haus mit der es begriindenden ehelich-fa-
milidren Gemeinschaft ist der Ort, an dem — wie auch Riidiger Schnell in seinem
Beitrag anhand der Idee von ehelicher concordia demonstiert — nicht nur traditi-
onell die Geschlechter, sondern auch die mit ihnen verbundenen Konzepte und
Ideologeme aufeinandertreffen. Das Haus und seine jeweilige Konzeption stehen

58 Irmintraut Richarz, Oikos, Haus und Haushalt. Ursprung und Geschichte der Haushaltsokonomik,
Gottingen 1991, S.106. Vgl. zum Thema auflerdem Julius Hoffmann, Die ,Hausviterliteratur’
und die ,Predigten iiber den christlichen Hausstand'. Lehre vom Haus und Bildung fiir das héiusliche
Leben im 16., 17. und 18. Jahrhundert, Weinheim 1959; Walter Behrendt, Lehr-, Wehr- und Nihr-
stand. Haustafelliteratur und Dreistindelehre im 16. Jahrhundert, Berlin 2009.

59 Kuhn, , Das ,Haus’ im Protestantismus”, S. 727.

60 Vgl. dazu u.a. Philippe Besnard, Protestantisme et capitalisme: la controverse post-Weberienne,
Paris 1970; Manfred Bergler, , Die Kontroverse zu Max Webers Thesen iiber die Entstehung
des modernen westlichen Kapitalismus”, in: Zeitschrift fiir Religions- und Geistesgeschichte 39
(1987), S.24-46; Winthrop Hudson, ,,The Weber Thesis Reexamined”, in: Church History 57
(1988), S. 56—67.

61 Vgl. dazu Bek-Thomsen, ,,The Greed of Gold”.



Einleitung 15

mithin von Beginn an geradezu unausweichlich mit zur Debatte, wenn es um die
Querelle des femmes und die Frage der Frau, ihrer Stellung, Rechte und Pflichten
in der Gesellschaft und im Verhaltnis zum Mann geht. Umgekehrt wirkt aber die
Querelle ihrerseits auch in die Oeconomia hinein, so etwa in Aonio Palearios Di-
alog Dell’economia o vero del governo della casa (1555), wo erst- und vielleicht sogar
einmalig ausschlieflich Frauen als Sprecherinnen eines 6konomischen Dialogs
auftreten und dem dkonomischen Diskurs damit nicht nur eine weibliche Stim-
me geben, sondern zugleich die Regentschaft des Hauses auf neuartige Weise fiir
die Frau reklamieren, ohne bezeichnenderweise dabei die (in der Oeconomia nach
wie vor tibliche) Subordination der Frau unter den Mann infragezustellen.® Ge-
rade an den um die Figur des pater familias kreisenden 6konomischen Texten wird
aber zudem deutlich, dass sich die Genderdebatte nicht allein auf die Rolle der
Frau im Haus kaprizieren darf: Auch und gerade die Konzepte von Mannlichkeit
und Vaterschaft werden in den Texten bestdndig neu ausgehandelt (weswegen es
zumindest undifferenziert ist, von einer Statik patriarchaler Machtkonzeptionen
in den Texten auszugehen). Zahlreiche Beispiele belegen, dass es bei aller Konti-
nuitédt des patriarchalen Mikrokosmos ,Haus’ insgesamt auch hier regelmafSig zu
Akzentverschiebungen im Detail kommt. Entsprechend reicht das Spektrum der
Mannlichkeitskonzepte vom verstandnis- und liebevollen {iber den besorgt er-
mahnenden bis hin zum zornig strafenden Ehemann, Vater und Hausherrn, und
auf Seiten der S6hne vom tugendhaft-gehorsamen bis zum verschwenderisch-ab-
triinnigen Sohn. Stets ist die Frage, welchen Pflichten, Tugenden und Handlungs-
spielraumen die in den Texten dargestellten bzw. auftretenden Manner selbst
verbunden sind und welche sie von den iibrigen Mitgliedern der héuslichen Ge-
meinschaft erwarten, kurz: wie sie ihr hdusliches Regiment fiithren.

An dieser knappen und in vielem verkiirzenden Darstellung sollte bereits
deutlich geworden sein, inwiefern die Wandlungsfdhigkeit der vormodernen
Oeconomia ein reiches, noch im Detail zu erkundendes Forschungsgebiet darstellt.
Die Idee, dass der Wandel der Okonomie eher kontinuierlich als bruchhaft zu
denken ist, hat sich in der jiingsten Haus-Forschung zunehmend durchgesetzt.®®
Dabei steht jedoch in diversen Studien primér der Ubergang von der Vormoderne
zur Moderne im Vordergrund, der nun eben nicht mehr als radikaler Bruch, son-
dern als ein von Kontinuititen gepragter Wandel konzipiert wird.® Den Schwer-

62 Nicht zuletzt deswegen ist die Schrift nicht als protofeministisch misszuverstehen: Die Frau
bleibt dem Mann explizit untergeordnet und wird von ihm als ,Herrscherin des Hauses’ ein-
gesetzt. Dass der Dialog im Vergleich zu dem, was zeitgenossisch in Okonomiken ,sagbar’
ist, gleichwohl ungewohnlich ist (nicht zuletzt durch die deutliche politische Komponente,
die der hduslichen Regentschaft der Frau hier zugeschrieben wird), diirfte eben dem Ein-
fluss der Querelle geschuldet sein.

63 Vgl.insb. den Band Eibach/Schmidt-Voges (Hg.), Das Haus in der Geschichte Europas. Ein Hand-
buch.

64 So etwa bei Maifreda, From ,Oikonomia’ to Political Economy, und Joachim Eibach, , Das Haus
in der Moderne”, in: Eibach/Schmidt-Voges (Hg.), Das Haus in der Geschichte Europas. Ein
Handbuch, S.19-37.



16 Christina Schaefer und Simon Zeisberg

punkt des vorliegenden Bandes bilden hingegen jene Wandlungsprozesse, die im
Wesentlichen noch vor diesem allméhlichen Ubergang zur Moderne, also noch
innerhalb der vormodernen Okonomie selbst stattfinden — eben weil, wie Phi-
lip Hahn unlédngst betont hat, ,,von einer ,alteuropdischen’ Einheit des Denkens
iiber das Haus keineswegs die Rede sein” kann: Zum einen hatten Mittelalter
und Renaissance die antiken Haus-Konzepte nur partiell rezipiert und zudem im
Rahmen , aktive[r] Aneignungsprozesse” modifiziert; zum anderen blieben auch
in der Frithen Neuzeit selbst ,[d]ie Vorstellungen vom Haus [...] nicht konstant”.%

Fragt man nun noch einmal, worin genau dieser Wandel des 6konomischen
Wissens der Frithen Neuzeit besteht, so kommen die schon erwahnten Medien,
Materialien, Darstellungsmodi und Praktiken in den Blick, in denen sich Wis-
senstransfers potenziell konstituieren und manifestieren. Diese sind es, denen
sich die Analyse zuwenden muss, will sie dem historischen Wandel auf die Spur
kommen. Gerade (aber keineswegs nur) am Beispiel der Praktiken zeigt sich das
methodische Problem (nicht nur der historischen Distanz) besonders deutlich:
Stets, auch bei der Analyse nichtdiskursiver Wissensformen, sind wir auf me-
diale und materielle Trager angewiesen, die — uns heute — Zeugnis von ihnen
geben. Die Beitrage des vorliegenden Bandes legen den Analyseschwerpunkt
auf die Untersuchung schriftsprachlich tiberlieferter Medien und der an ihnen
ablesbaren Darstellungsmodi. Es geht — auch im Falle von nicht oder nur unter
Einschrankungen diskursivierbaren Wissensformen wie etwa dem Erfahrungs-
wissen —um die Art und Weise, in der das 6konomische Wissen in diesen Medien
Gestalt annimmt, kurz: wie es diskursiviert wird.®

Gegeniiber der bestehenden Forschung bietet diese Betrachtung der Diskur-
sivierungsverfahren eine andere, zusatzliche Sicht auf die frithneuzeitliche Oeco-
nomia: eine textuelle Mikrologie, die das, was aus moderner Sicht als 6konomi-
scher Wissenswandel erscheint bzw. postuliert wird, noch einmal neu und in
anderen Strukturen bzw. mit anderen Ansitzen untersuchbar werden lasst. Vor-
stellbar ist, dass sich vorhandene Annahmen iiber den Verlauf des 6konomischen

65 Hahn, ,Einfithrung”, S. 646. — Zur Kritik der neuesten Haus-Forschung an einer konventio-
nell als stabil geltenden vormodernen Oeconomia vgl. Inken Schmidt-Voges, ,,Das Haus in
der Vormoderne”, in: Eibach/Schmidt-Voges (Hg.), Das Haus in der Geschichte Europas. Ein
Handbuch, S.1-18; Philip Hahn, ,Trends der deutschsprachigen historischen Forschung nach
1945: Vom ,ganzen Haus’ zum ,offenen Haus"”, ebd., S.47-63, hier S. 53f.

66 Wir setzen dabei einen philologisch konturierten Diskursbegriff an, der all jene sprachli-
chen Phanomene umfasst, in denen das in Frage stehende Wissen auf bestimmte Weise Form
annimmt, sich materialisiert, wobei es diese (sprachliche) Form ist, die fiir die Analyse zent-
ral ist. Diskurse in diesem Sinne sind gleichwohl nicht als frei von sozialen, politischen und
sonstigen ideellen Implikationen zu denken; im Gegenteil, sie sind — und hierin treffen wir
uns mit dem Foucault’schen Diskursbegriff — stets Teil und Produkt von sozialen Aushand-
lungsprozessen und insofern immer, bewusst oder unbewusst, eingebunden in Macht-
strukturen. Die konkrete sprachliche Form ist, so die These, immer auch Ausdruck bzw.
Resultat dieser Prozesse und Strukturen und schon deswegen eine Analyse wert. Von dem
Foucault’schen Diskursbegriff unterscheidet sich der hier verwendete gleichwohl durch die
starkere Fokussierung der sprachlich-textuellen Form bzw. der Materialisierung in Sprache.



Einleitung 17

Wissenswandels durch diese Betrachtung bestédtigen oder auch nicht bestétigen —
sich dadurch aber in jedem Fall der Blick auf frithneuzeitliche Wissenskonstella-
tionen (sei es durch Affirmation oder Revision) insgesamt dndert oder verschiebt.

Die Frage, wie (und ob) sich 6konomisches Wissen diskursivieren ldsst, be-
schaftigt letztlich schon die Zeitgenossen. Besonders pragnant ist in diesem Zu-
sammenhang die Tatsache, dass nicht wenige Autoren die Grenzen der Vermitt-
lung des so viel gelobten Erfahrungswissens thematisieren und deutlich machen,
dass es sich um ein elusives Wissen handelt, das zumindest nicht ohne Verluste
sprachlich vermittelbar ist. So sieht etwa Montaigne die (eigene) Erfahrung als
beste Lehrmeisterin an (,,De 'experience que j'ay de moy je trouve assez de quoy
me faire sage”)”, erkennt aber zugleich die Schwierigkeit, dieses Ureigene zu ver-
sprachlichen und sie damit anderen mitteilbar zu machen: ,Je ne scay qu'en dire,
mais il se sent par experience que [...]"“.® Und schon bei Alberti weist der erfahre-
ne Praktiker Giannozzo (,,[uomo] sperto e pratico”)® auf die Grenzen der von ihm
erteilten ckonomischen Ratschldge hin: Keiner, der nicht selbst die Erfahrung
von Armut gemacht habe, ermahnt er seine jungen Zuhérer, wisse, wie niitzlich
Geld sei; und der, der nicht selbst erfahren habe, wie mithsam sein Erwerb sei,
verschwende es allzu leicht (,Chi non ha provato quanto sia duolo e fallace a’ bi-
sogni andare pelle mercé altrui, non sa quanto sia utile il danaio. E chi non pruo-
va con quanta fatica s’acquisti, facilmente spende”).”

Jenseits dieser Grundproblematik des Erfahrungswissens, die offensichtlich
schon in den zeitgendssischen Texten selbst thematisch wird, lassen sich im Be-
reich der Diskursivierungsverfahren diverse Aspekte aufgreifen, die fiir Pha-
nomene des Wissenswandels potenziell von Belang sind. In diesem Kontext ist
beispielsweise die Frage der Gattung bzw. der Schreibweise zu nennen. Schon die
griechische Antike kennt mit Aristoteles” Oeconomica und Xenophons Oikonomi-
kos zwei grundsatzlich unterschiedliche Vertextungsarten ckonomischen Wis-
sens: den Traktat und den Dialog. Okonomisches Wissen kann, so unsere These,
schon dadurch in Bewegung kommen, dass ein Autor Elemente der einen oder
anderen Tradition aufgreift und in einer anderen Gattung oder Schreibweise ge-
braucht, da das 6konomische Wissen hierdurch anders selektiert, disponiert und
prasentiert wird. So greifen viele italienische Humanisten des 16. Jahrhunderts
héufig auf aristotelische Ideen und Konzepte zuriick, schreiben jedoch keine
Traktate, sondern Dialoge und rahmen sie dadurch grundsétzlich neu: Bereits
die Tatsache, dass die ,Zitate’ nunmehr in eine (Dialog-)Fiktion eingebettet sind
und fiktiven, nicht selten aber historischen Personlichkeiten in den Mund ge-
legt werden, dndert vieles, wenn nicht alles. Denn je nachdem, welche Figur in
welcher Auferungssituation eine Aussage titigt, kann dies dazu fiihren, dass

67 Michel de Montaigne, ,De l'experience”, in: ders., Essais, hg. von Albert Thibaudet, Paris 1950
(Bibliotheque de la Pléiade 14), S. 1194-1257, hier S. 1205.

68 Ebd., S. 1197.

69 Alberti, I libri della famiglia, S.203.

70 Ebd., S.197.



18 Christina Schaefer und Simon Zeisberg

die Aussage relativiert, negiert oder gar ad absurdum gefiihrt wird.” Ebenso ist
bezeichnend, wer {iberhaupt eine Stimme im Dialog hat und wer nur schweigend
danebensteht oder nur von Dritten zitiert wird: So hat es innerhalb der 6konomi-
schen Dialoge eine gewisse Tradition, dass die Stimme der mater familias, wenn
iiberhaupt, nur vermittelt durch die ihres Ehemannes erklingt, der ihre Worte
zitiert. Umso mehr fallen dann Texte aus diesem Schema heraus, in denen, wie im
Dialog Palearios, Frauen den Diskurs bestreiten oder in denen, wie in Grimmels-
hausens Ewig=wdihrendem Calender (1670), Bauern — und auch eine Bauerin — als
okonomische Experten eine eigene Stimme erhalten.”” Auch fiir die zeitgendssi-
sche Rezeption ist es nicht unerheblich, welche Gattung, Schreibweise oder auch
Sprache ein Autor wahlt: So richtet Juan Vives seine Institutio feminae christianae
(1523/38) zwar direkt an Frauen jeden Alters, schrankt aber nicht nur durch die
Wahl des Lateinischen, sondern auch durch die eines langen, dreibandigen Trak-
tats den Rezipientenkreis faktisch so weit ein, so dass es kaum wundert, wenn
Lodovico Dolces volkssprachlichem Dialog Della instituzion delle donne (1545), der
zeitgendssisch als ein Plagiat des Vives-Traktats in Dialogform galt, zumindest
im Hinblick auf das weibliche Publikum in Italien ein vielleicht (noch) grofserer
Erfolg beschieden war.”

Jenseits von Traktat und Dialog sind aber freilich zahlreiche weitere, nicht dem
theoretischen Diskurs der Zeit zuzurechnende Gattungen und Schreibweisen in
Betracht zu ziehen, in denen konomisches Wissen ebenfalls seinen Niederschlag
finden kann. Dass dies schon fiir die Antike gilt, hat unlangst Astrid Habenstein
verdeutlicht, als sie auf die Fruchtbarkeit der Untersuchung , literarische[r] Quel-
len, deren Thema nicht in erster Linie das Haus bzw. Teilaspekte des Hauses sind,
jedoch darauf Bezug nehmen bzw. diese voraussetzen”, wie , Prosa und Dichtung,
Komddie, Tragddie und Satire, Reden, Briefe und historiographische Formate”, hin-
wies.” Gleiches ldsst sich fiir die Frithe Neuzeit feststellen. Im vorliegenden Band
zeigt sich insbesondere die Relevanz der dramatischen Gattungen sowie satirischer
und anderer subversiver Schreibweisen. Gerade hier sind Formen der Diskur-
sivierung, ja Inszenierung von 6konomischem Wissen moglich, die in den ,ernsten’
Formen des theoretischen Diskurses etwa schon deshalb kaum vorkommen, weil
diese an strenge(re) Regeln der Angemessenheit, des decorum oder der bienséance,
gebunden sind. Gerade das Komd&diantische und Satirische erweist sich hier — ein-
mal mehr — als Experimentierfeld des Moglichen, Sag- und Denkbaren.

71 Deswegen ist es geradezu stréflich, bei der Analyse von Dialogen die spezifische Sprechsitua-
tion zu vernachldssigen — ein Fehler, an dem allerdings zahlreiche Untersuchungen kranken.

72 Zu Grimmelshausens satirischem Hausbuch vgl. Simon Zeisberg, Das Handeln des Anderen.
Pikarischer Roman und Okonomie im 17. Jahrhundert, Berlin/New York, Kap. 4.2 (im Erscheinen).

73 Vgl. Helena Sanson, , Introduction. Teaching and Learning Conduct in Lodovico Dolce’s Dia-
logo della instituzion delle donne (1545): An ,Original’ Plagiarism?“, in: Lodovico Dolce, Dialogo
della instituzion delle donne, secondo li tre stati che cadono nella vita umana (1545), hg. von Helena
Sanson, Cambridge 2015, S. 1-68 (zum Plagiatsvorwurf durch Girolamo Ruscelli im Jahr 1553
vgl. S5.12; zum Rezeptionserfolg bei einem nicht zuletzt weiblichen Publikum vgl. S.11).

74 Habenstein, ,,Das Haus in den Wissensordnungen der griechisch-romischen Antike”, S. 664.



Einleitung 19

Der erste Abschnitt dieses Bandes widmet sich den sozialen Beziehungen im
Haus. Riidiger Schnell zeigt in seinem Panorama der 6konomischen Literatur und
anhand des Beispiels des Verhiltnisses von Ehemann und Ehefrau, genauer: der
concordia zwischen den Eheleuten, wie sich unter dem Anschein grofSer Stabilitat
doch eine gewisse Vielfalt der Diskurse einspielt. Die antiken, schon bei Aristo-
teles mehr schlecht als recht kaschierten Widerspriiche in der Bestimmung des
Verhiltnisses von Mann und Frau im Haus — einerseits soll die Frau dem Mann
als Gefdhrtin gleichgestellt, andererseits als Dienerin untergeordnet sein — pra-
gen die gesamte mittelalterliche und frithneuzeitliche Literatur zu Ehe und Oeco-
nomia. Je nach Funktion der Texte dominieren dabei entweder theologische oder
praktisch-6konomische Argumente, wobei die eheliche Gemeinschaft, einschliefs-
lich der doppelten Rolle der Frau, mit zunehmender Fokussierung auf die kom-
plexen Aufgaben- und Interaktionsfelder im Haus je unterschiedlich perspekti-
viert wird. In den Okonomiken des 16. und 17. Jahrhunderts findet — im Zeichen
der Diskursivierung 6konomischen Erfahrungswissens und angesichts des stets
prekéren Verhiltnisses der Eheleute zum Gesinde — eine unterschwellige Anglei-
chung der Entwiirfe von Ehemann und Ehefrau statt, die sich deutlich von den
diskursiven Harmonisierungsversuchen unterscheidet, die in Ehepredigten und
theologischen Oeconomia-Texten vor dem 17. Jahrhundert zu beobachten sind.

Dass es auch umgekehrt geht und sich unter offensichtlicher Diskontinuitat
insgeheim Kontinuitdten verbergen konnen, demonstriert Anita Traninger an-
hand des Verhiltnisses von Herr- und Dienerschaft und damit an dem — neben
dem von pater und mater familias — zweiten wichtigen Hierarchieverhiltnis im
Haus. Nicht nur hat sich die frithneuzeitliche Normalitédt, Diener im Haus zu ha-
ben, im Ubergang zur Moderne dahingehend aufgeldst, dass sie heute eben keine
Normalitat mehr ist. Auch von der Antike scheint sie sich, da Diener an die Stel-
le von Sklaven traten, grundlegend zu unterscheiden. Umso verbliiffender sind
die Kontinuitédten, die sich, wie Traninger am Beispiel von Lando, Montaigne,
Alfieri und Larra herausarbeitet, bei naherem Hinsehen zwischen den frithneu-
zeitlichen Ratschldgen zum Umgang mit dem Diener und antiken Texten zum
Umgang mit dem Sklaven zeigen. Argumente der antiken Sklavenhaltergesell-
schaft, u.a. zur Affektkontrolle des Herrn bei der Bestrafung des Dieners, werden
hier unter der Hand weiter tradiert.

Der zweite Abschnitt greift die Genderabhdngigkeit hduslicher Strukturen
auf. Er beginnt mit dem Beitrag von Margarete Zimmermann zu den weiblich per-
spektivierten Konzeptionen des Hauses, wie sie um 1400 im Werk der Christine
de Pizan lesbar werden. Im Dit de Poissy modelliert Christine das Kloster als weib-
liche Heterotopie, als paradiesartigen locus amoenus fiir weibliches Zusammen-
leben. Im Livre des Trois Vertus nimmt sie eine Redefinition der augustinischen
pax domestica vor, indem sie sie weniger auf die Unterordnung der Hausbewohner
unter den pater familias denn auf kluge weibliche Haussorge griindet. Eine Zu-
spitzung erfdhrt letztere Idee in L'Advision Cristine, wo der autobiographischen
Erzahlerin nach dem Tod von Vater, Ehemann und Briidern die Rolle des Haus-



20 Christina Schaefer und Simon Zeisberg

haltsvorstands zufallt: eine Rolle, die der Witwe bei allen sozialen und finanziel-
len Schwierigkeiten doch auch die Moglichkeit zur selbstbestimmten Fiithrung
des Haushalts sowie zur Bildung und Berufsschriftstellerei eroffnet. Die Erzdh-
lerin selbst reflektiert dies als ein Aufbrechen von Genderstereotypen, wenn sie
davon spricht, sie sei in diesem Moment ,zum Mann’ geworden.

Doris Ruhes Untersuchung zur spezifischen Verkniipfung von Sexualitdt und
Geld in den mittelalterlichen Fabliaux (12.-14. Jahrhundert) zeigt anhand der
Darstellung von Frauen eindriicklich, wie sich, vor dem Hintergrund einer im
13. Jahrhundert neu herausbildenden Einstellung zum Geld, moralische und fi-
nanzielle Fragen koppeln. Die Sexualitat der Ehefrau wird hier zur Garantin der
sozialen wie auch der materiellen Stabilitit des Haushalts. Das ,Kapital’ der Ehe-
frau ist dabei ein doppeltes: das ihrer sexuellen Anziehungskraft (avoir), das sich
mit dem Geld liisterner Ménner verrechnen ldsst, und das ihrer Klugheit (savoir),
die sie einsetzt, um die Freier — unter Wahrung ihrer Keuschheit — um ihr Geld
zu bringen und auf diese Weise die Stabilitdt ihrer Ehe und ihres Haushalts zu
bewahren oder wiederherzustellen. Ahnlich wie bei Christine de Pizan findet
weibliche Handlungsfahigkeit auch hier ihren Kulminationspunkt im Doppelbe-
reich von Okonomie und Literatur: im ,Zahlen’ und ,Erzihlen’ (conter) zugleich.

Auf den ersten Blick eher traditionell erscheint dagegen die Inszenierung
weiblicher Klugheit (prudentia) in Paolo Caggios Theaterstiick Flamminia prudente
(1551), das Christina Schaefer in ihrem Beitrag analysiert. Liest man das Stiick je-
doch vor dem Hintergrund der zeitgendssischen Akademienbewegung, zeigen
sich zwei Rezeptionsebenen: zum einen die auf einer Petrarkismus-Parodie ba-
sierende Literatensatire, die ein vorrangig ménnliches, gelehrtes Publikum an-
spricht, zum anderen eine didaktische Ebene, die einem dezidiert weiblichen Pu-
blikum bestimmte 6konomische Ideale und Genderrollen zu vermitteln sucht.
Obgleich diese Ideale und Rollenbilder in ihrer Giiltigkeit grundsatzlich affir-
miert werden, erfahren sie doch in der literarisch-theatralen Inszenierung und
nicht zuletzt im Zusammenhang einer gezielten Umkodierung petrarkistischer
Elemente eine Reperspektivierung, die — gewollt oder ungewollt — zu einer Neu-
bewertung weiblicher prudentia fiihrt.

Den dritten Abschnitt zur Relation von Haus und Staat eréffnet Claudia Opitz-
Belakhal mit einer Untersuchung von Jean Bodins Six livres de la République (1576), in
der deutlich wird, dass der Selbststilisierung von Autoren und insbesondere ihrer
vermeintlichen Anlehnung an bzw. Abgrenzung von bestimmten literarischen
Autoritdten nicht immer zu trauen ist. In Revision dlterer Forschungsmeinun-
gen, die Bodin — dessen Selbstdarstellung folgend — primar als Anti-Aristoteliker
sahen, weist Opitz-Belakhal anhand von Bodins Fundierung des Staates in der
Hausgemeinschaft nach, dass das Verhiltnis des frithneuzeitlichen Staatstheore-
tikers zu Aristoteles weitaus differenzierter ist. Obwohl sich Bodin plakativ von
Aristoteles abgrenzt, iibernimmt er von ihm diverse Konzepte bzw. passt sie an
seinen eigenen staatstheoretischen Entwurf an, indem er — stets im Dienst der



Einleitung 21

franzosischen Monarchie - fiir eine Resouverdnisierung von Staats- wie Hauswe-
sen argumentiert.

Wie die soziale und 6konomische Struktur ,Haus’ unter der Agide eines abso-
lutistischen Zentralstaats zu einem Instrument wirtschaftspolitischer Machtaus-
iibung wird, zeichnet Michael Lorber in seinem Beitrag nach. Die ,Werkhauser
des Projektemachers und Alchemikers Johann Joachim Becher sollten die Ar-
men des Landes aufnehmen und ihnen Wohnraum, Lebensunterhalt und Ar-
beit geben. Dabei waren die in die Wohnanlage integrierten Manufakturen als
Produktions- und Forschungsstétten konzipiert, die nicht nur der Bekampfung
der Armut dienten, sondern zugleich dem Landesherrn — auf Kosten der damals
marktbeherrschenden Ziinfte — seinen Anteil an der zeitgendssischen Warenpro-
duktion sichern sollten.

Die Beitrage des vierten Abschnitts untersuchen den Ubergang von der Haus-
zur Marktwirtschaft, wie er in Dramentexten des 17. und 18. Jahrhunderts the-
matisch wird. In ihrem Beitrag zum englischen Drama um 1600 geht Verena
Olejniczak Lobsien von der These aus, dass Texte wie Shakespeares Merchant of
Venice oder Middletons A Mad World das Scheitern der traditionellen Okonomik
thematisieren. Mit den Mitteln dramatischer Darstellung gelingt es den Stiicken,
den Lesern und Zuschauern die makrookonomischen Vorgénge der Entstehung
der Geld- und Marktgesellschaft vor Augen zu fiihren: die Verabsolutierung des
Kredits, die Uberfiihrung aller menschlichen Beziehungen in Interessens- und
Tauschbeziehungen, das individuelle Spekulieren auf Gewinn. Bezeichnend ist
die Absenz moralischer Wertungen im &sthetischen Zugang der Stiicke. We-
der Shakespeare noch Middleton versuchen sich an einer Rettung der Oecono-
mia bzw. der Bestande moralischen Wissens, die an sie gekniipft sind. Vielmehr
diagnostizieren sie den Mentalitdtswechsel und setzen ihn beim Kalkulieren der
dramatisch-theatralen Effekte auch beim Publikum voraus.

Anne Enderwitz greift die Idee der Frau als einem Objekt materiell-morali-
scher Wertzuschreibung und damit die metonymische Beziehung von Geld und
Sexualitdt auf und korreliert sie mit dem Konzept der Eifersucht, wie es sich im
englischen Drama um 1600 bei Shakespeare, Jonson und Middleton manifestiert.
Vor dem Hintergrund aufkommenden merkantilistischen Denkens erfihrt, so
die These, nicht nur die Akkumulation materiellen Reichtums eine neu(artig)e
Legitimation, sondern auch die Ehefrau gerdt zur Projektionsfldche eifersiichti-
gen mannlichen Besitzstrebens: zu einem Objekt, das, wie Geld, gewinnbringend
,Ainvestiert’ werden kann, aber zugleich durch die ,Zirkulation’ (i.e. den Ehe-
bruch) entwertet zu werden droht und daher sicher verwahrt werden muss. Als
ein doppeltes Akkumulationsstreben erscheint auch das der Frau zugeschriebe-
ne exzessive Begehren, das nicht nur auf die Erfiillung sexueller Lust, sondern
auch auf den Konsum von Luxusgiitern zielt. Damit erfahren — unter verander-
ten Vorzeichen — rekurrente 6konomische Figuren wie die Reklusion von Frauen
bzw. ihre Verbannung in die hausliche Sphére, das eifersiichtige Wachen tiber
ihre Keuschheit sowie die Kritik an ihrem Hang zum Luxus eine Bestadtigung.



22 Christina Schaefer und Simon Zeisberg

Ein Beispiel fiir die spezielle Funktion literarischer Gattungen im Transfer
okonomischen Wissens zwischen Okonomik und Markt bespricht Daniel Fulda,
indem er sich der Komddie zwischen Frither Neuzeit und Aufklarung widmet.
Waihrend in der jesuitischen Komdodie Jacob Masens die Weisheit Gottes in der
Weisheit des Hausvaters gespiegelt wird, um die chrematistischen Umtriebe der
nachkommenden Generation zu regulieren, kommt es in Komddien des 18. Jahr-
hunderts, bei Johann Christian Kriiger und Lessing, zu einer tendenziell positi-
ven Gestaltung der Eigendynamik von Interessenskonkurrenzen innerhalb und
auflerhalb des Hauses. Dabei bleiben die Texte allerdings an einer integralen
Auffassung von Hauswirtschaft, distributiver Gerechtigkeit, Heilsobkonomie und
nicht zuletzt ,poetischer Okonomie’ orientiert, die im 6konomischen Diskurs der
Zeit im Zerfall begriffen ist. Gerade diese Gleichzeitigkeit von ,alten” und ,neu-
en’ Aspekten des in den Komodien implizierten Okonomiebegriffs tragt zu ihrer
asthetischen Wirkung bei.

Der letzte Abschnitt des Bandes wendet sich Texten zu, die mittels subversiver
Schreibweisen auf 6konomisches Wissen zugreifen. Dabei widmet sich Tobias
Bulang in seinem Beitrag den 6konomischen Wissensinseraten, insbesondere der
Lehre vom ,Haushaben’, sowie ihrer Subversion im spatmittelalterlichen Ring-Ro-
man des Heinrich Wittenwiler. Die Verbindung von enzyklopadischer Lehrhaf-
tigkeit und schwankartiger Handlung sorgt hier fiir eine Brechung der im Text
akkumulierten Wissensbestdande. Durch die Applikation des ethisch-6konomi-
schen Wissens auf die Figur des Bauern Bertschi werden die in den Pratexten
aufler Acht gelassenen Kontingenzen des Anwendungsfalls sichtbar. Dabei bietet
der Text seinen Lesern zwar an, das Scheitern der didaktischen Wissensvermitt-
lung durch das Verlachen des Bauern zu kompensieren. Ebenfalls moglich ist
jedoch eine Rezeption, in der auch das vermittelte 6konomische Wissen selbst als
problematisch erkannt wird — insofern namlich, als es seine vermeintliche Uni-
versalitdt in der auf Perspektivierung, Pluralisierung und Differenzierung ange-
legten Romanerzahlung letzthin nicht iiberzeugend behaupten kann.

Mit Johann Balthasar Schupps satirischer Dissertation De Arte Ditescendi
(1648) untersucht Simon Zeisberg einen Text, der sich mit der Kunst des Reichwer-
dens befasst. Im Bezug auf die utilitaristische Philosophie Francis Bacons, der als
Figur in einer inserierten Traumvision selbst auftritt, entfaltet die Schrift ein Pa-
norama des praktischen Wissens vom Geldverdienen, sorgt im satirischen Zugriff
zugleich jedoch dafiir, dass der Status dieses Wissens unsicher bleibt. Ausschlag-
gebend hierfiir ist neben der im Text aufgeworfenen, aber nicht beantworteten
Frage nach der Grenze zwischen 6konomischem Nutzen und schadlichem Eigen-
nutz die ambivalente Darstellung der Erzédhlerfigur selbst. Als Vertreter eines ge-
lehrten Antiakademismus polemisiert der Erzahler gegen die Standesgenossen,
die meinen, praktisches Wissen aus Biichern ziehen zu kénnen. In seinem Zugriff
auf die Dinge bleibt er selbst jedoch durchgehend auf Biicherwissen angewiesen.
Der angemahnte Durchbruch des Gelehrten zur praktischen Welterkenntnis fin-
det in Schupps Schrift damit ironischerweise gerade nicht statt.



Einleitung 23

Danksagung

Die Beitrage dieses Bandes gehen auf die Tagung ,, Das Haus schreiben. Wissensbe-
wegungen in der ckonomischen Literatur der Frithen Neuzeit” zuriick, die als
Veranstaltung im Rahmen des SFB 980 Episteme in Bewegung am 1./2. Dezember
2016 an der Freien Universitdt Berlin stattfand. Samtlichen Vortragenden und
AutorInnen sei fiir ihre wertvollen Beitrdge gedankt, ohne die die Zusammen-
und Fertigstellung dieses Bandes nicht moglich gewesen ware. Ebenso ist dem
SFB 980 fiir die Finanzierung der Tagung und des vorliegenden Bandes sowie fiir
die personelle Unterstiitzung zu danken. Zu groffem Dank verpflichtet sind wir
auch den TeilprojektleiterInnen, Ulrike Schneider und Volkhard Wels, die unser
Vorhaben von Beginn an unterstiitzt und uns zugleich ,freie Hand’ gelassen ha-
ben. Bei der Tagungsorganisation und -durchfithrung haben uns Alissa Birle,
Friederike Fischer, Theresia Lehner und Paula Weigand mit Rat und Tat zur Seite
gestanden. Bei der Herstellung des Bandes konnten wir auf die kenntnisreiche
Unterstiitzung von Alissa Birle und Franziska Hensel zuriickgreifen. Von Seiten
des Harrassowitz-Verlages hat uns Julia Guthmidiller stets iiberaus freundlich und
fachkundig betreut. Ihnen allen sei ebenso herzlich gedankt wie Juschka Mattes
und Simon Brandl, die den Tagungsbericht verfasst haben.

Berlin, im Juli 2018 Christina Schaefer, Simon Zeisberg

Bibliographie

Quellen

Alberti, Leon Battista, I libri della famiglia, hg. von Ruggiero Romano und Alberto Te-
nenti, neu hg. von Francesco Furlan, Turin 1999.

Aristoteles, Eudemische Ethik, iibersetzt von Franz Dirlmeier, Berlin 1962.

Aristoteles, Metaphysik, nach der Ubersetzung von Hermann Bornitz bearbeitet von
Horst Seidl, in: ders., Philosophische Schriften in sechs Binden, Bd. 5, Darmstadt 1995.

Aristoteles, Nikomachische Ethik, nach der Ubersetzung von Eugen Rolfes bearbeitet
von Glinther Bien, in: ders., Philosophische Schriften in sechs Béinden, Bd. 3, Darm-
stadt 1995.

Aristoteles, Politik, iibersetzt von Eugen Rolfes, in: ders., Philosophische Schriften in
sechs Binden, Bd. 4, Darmstadt 1995.

Certaldo, Paolo da, , Libro di buoni costumi”, in: Mercanti scrittori. Ricordi nella Firenze
tra Medioevo e Rinascimento, hg. von Vittore Branca, Mailand 1986, S. 1-99.

Coler, Johannes, Calendarium Oeconomicum & perpetuum. Vor die HaufSwirt, Ackerleut,
Apotecker und andere gemeine Handwercksleut, Kauffleut, Wanderfleut, Weinherrn,
Gertner und alle diejenige so mit Wirtschafft umbgehen [...], Neudruck der Erstausg.
Wittenberg 1591, Leipzig 1988.

Cotrugli Raguseo, Benedetto, Il libro dell’arte di mercatura, hg. von Ugo Tucci, Venedig
1990.



24 Christina Schaefer und Simon Zeisberg

Montaigne, Michel de, , De l'experience”, in: ders., Essais, hg. von Albert Thibaudet,
Paris 1950 (Bibliotheque de la Pléiade 14), S. 1194-1257.

Tasso, Torquato, ,Il Padre di famiglia® in: ders., Dialoghi: Il Messagiero, Il Padre di
famiglia, Il Malpiglio, La Cavaletta, La Molza, hg. von Bruno Basile, Mailand 1991,
S.105-158.

Tasso, Torquato, Dell’arte del dialogo, hg. von Guido Baldassarri, Neapel 1998.

Wiindsch, Johann Wilhelm, Memoriale Oeconomicum Politico-Practicum, Das ist Kurtze
doch niitzliche und aufifiihrliche Unterrichtung Eines Haushaltischen Beambten und
Hoffbedienten [...], Leipzig 1669.

Xenophon, , Oikonomikos/Gesprich tiber die Haushaltfithrung”, in: ders., Okonomi-
sche Schriften, griechisch und deutsch von Gert Audrin, Berlin 1992, S. 30-128.

Sekundirliteratur

Bauer, Leonhard/Matis, Herbert, Geburt der Neuzeit. Vom Feudalsystem zur Marktgesell-
schaft, Miinchen 1988.

Becker, Anna, ,Der Haushalt in der politischen Theorie der Frithen Neuzeit”, in: Das
Haus in der Geschichte Europas. Ein Handbuch, hg. von Joachim Eibach und Inken
Schmidt-Voges, Berlin/Boston 2015, S. 667-683.

Behrendt, Walter, Lehr-, Wehr- und Nihrstand. Haustafelliteratur und Dreistindelehre im
16. Jahrhundert, Berlin 2009.

Bek-Thomsen, Jakob, ,, The Greed of Gold: Early Modern Conceptions of Money, Na-
ture and Morals”, in: Intellectual History of Economic Normativities, hg. von Mikkel
Thorup, New York 2016, S.25-39.

Bergler, Manfred, ,, Die Kontroverse zu Max Webers Thesen tiber die Entstehung des
modernen westlichen Kapitalismus”, in: Zeitschrift fiir Religions- und Geistesge-
schichte 39 (1987), S.24-46.

Besnard, Philippe, Protestantisme et capitalisme: la controverse post-Weberienne, Paris 1970.

Brunner, Otto, ,,Das ,ganze Haus’ und die alteuropédische ,Okonomik*” in: Familie und
Gesellschaft, hg. von Ferdinand Oeter, Tiibingen 1966, S.23-56.

Cancik-Kirschbaum, Eva/Traninger, Anita, ,Institution — Iteration — Transfer: Zur
Einfitihrung”, in: dies. (Hg.), Wissen in Bewegung: Institution — Iteration — Transfer,
Wiesbaden 2015, S. 1-13.

Diederich, Silke, Romische Agrarhandbiicher zwischen Fachwissenschaft, Literatur und
Ideologie, Berlin 2007.

Douglas, Mary, How Institutions Think, Syracuse, N'Y 1986.

Eibach, Joachim/Schmidt-Voges, Inken (Hg.), Das Haus in der Geschichte Europas. Ein
Handbuch, Berlin/Boston 2015.

Eibach, Joachim, ,Das Haus in der Moderne”, in: ders./Schmidt-Voges, Inken (Hg.),
Das Haus in der Geschichte Europas. Ein Handbuch, Berlin/Boston 2015, S. 19-37.

Fidora, Alexander u.a., Politischer Aristotelismus und Religion in Mittelalter und Friiher
Neuzeit, Berlin 2007.

Fogen, Thorsten, Wissen, Kommunikation und Selbstdarstellung. Zur Struktur und Charak-
teristik romischer Fachtexte der friithen Kaiserzeit, Miinchen 2009.

Frigo, Daniela, Il padre di famiglia: governo della casa e governo civile nella tradizione
dell’,,economica” tra Cinque e Seicento, Rom 1985.



Einleitung 25

Habenstein, Astrid, ,Das Haus in den Wissensordnungen der griechisch-romischen
Antike”, in: Das Haus in der Geschichte Europas. Ein Handbuch, hg. von Joachim Ei-
bach und Inken Schmidt-Voges, Berlin/Boston 2015, S. 649-666.

Haberl, Christiane, Di scienzia ritratto. Studien zur italienischen Dialogliteratur des Cin-
quecento und ihren epistemologischen Voraussetzungen, Neuried 2001.

Hahn, Philip, , Einfiithrung: Wissensordnung und Ordnungswissen”, in: Das Haus in
der Geschichte Europas. Ein Handbuch, hg. von Joachim Eibach und Inken Schmidt-
Voges, Berlin/Boston 2015, S. 643-648.

Hahn, Philip, , Trends der deutschsprachigen historischen Forschung nach 1945: Vom
,ganzen Haus’ zum ,offenen Haus™, in: Das Haus in der Geschichte Europas. Ein
Handbuch, hg. von Joachim Eibach und Inken Schmidt-Voges, Berlin/Boston 2015,
S.47-63.

Hahn, Philip, Das Haus im Buch. Konzeption, Publikationsgeschichte und Leserschaft der
,Oeconomia’ Johann Colers, Epfendorf 2013.

Hoffmann, Julius, Die ,Hausviterliteratur’ und die ,Predigten iiber den christlichen
Hausstand’. Lehre vom Haus und Bildung fiir das hiusliche Leben im 16., 17. und 18. Jahr-
hundert, Weinheim 1959.

Hoock, Jochen u.a. (Hg.), Ars mercatoria. Handbiicher und Traktate fiir den Gebrauch des
Kaufmanns; 1470-1820. Eine analytische Bibliographie, 6 Bde., Paderborn u.a. 1991ff.
(bisher erschienen Bd. 1-3).

Horn, Christoph/Neschke-Hentschke, Ada, Politischer Aristotelismus. Die Rezeption der
aristotelischen ,Politik” von der Antike bis zum 19. Jahrhundert, Stuttgart 2008.

Hudson, Winthrop, , The Weber Thesis Reexamined”, in: Church History 57 (1988),
S.56-67.

Koslowski, Peter, Die Ordnung der Wirtschaft. Studien zur Praktischen Philosophie und
Politischen Okonomie, Tiibingen 1994.

Krauth, Wolf-Hagen, ,,Spatscholastik/Wirtschaftslehre”, in: Enzyklopddie der Neuzeit, hg.
von Friedrich Jaeger, Stuttgart/Weimar 2010, Bd. 12: Silber—Subsidien, Sp. 310-316.
Kuhn, Thomas E., ,Das ,Haus’ im Protestantismus. Historisch-theologische Perspek-
tiven”, in: Das Haus in der Geschichte Europas. Ein Handbuch, hg. von Joachim Eibach

und Inken Schmidt-Voges, Berlin/Boston 2015, S. 725-742.

Luhmann, Niklas, Die Wirtschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1994.

Magnusson, Lars, Mercantilism: The Shaping of an Economic Language, London 1994.

Maifreda, Germano, From ,Oikonomia’ to Political Economy: Constructing Economic
Knowledge from the Renaissance to the Scientific Revolution, Farnham 2012.

Miinch, Paul, Art. ,Hausvaterliteratur”, in: Reallexikon der deutschen Literaturgeschich-
te, neu hg. von Werner Kohlschmidt und Wolfgang Mohr, Berlin/New York 1988,
Bd. 1: A-K, S. 621-623.

Paul, Eugen, Geschichte der christlichen Erziehung, Freiburg i.B. u.a. 1993, Bd. 1: Antike
und Mittelalter, S. 267-275.

Prandji, Stefano, ,I tre tempi della dialogistica tassiana”, in: Torquato Tasso e la cultura
estense, hg. von Gianni Venturi, Florenz 1999, Bd. 1, S. 293-313.

Regn, Gerhard, ,Negierter Dialog und kontingente Verbindlichkeit. Zum epistemolo-
gischen Index von Torquato Tassos Padre di famiglia®, in: Der Dialog im Diskursfeld
seiner Zeit. Von der Antike bis zur Aufklirung, hg. von Klaus W. Hempfer und Anita
Traninger, Stuttgart 2010, S. 189-203.



26 Christina Schaefer und Simon Zeisberg

Reinert, Sophus A./Rege, Pernille (Hg.), The Political Economy of Empire in the Early
Modern World, Cambridge 2013.

Rese, Friederike, Praxis und Logos bei Aristoteles. Handlung, Vernunft und Rede in Niko-
machischer Ethik, Rhetorik und Politik, Tiibingen 2003.

Richarz, Irmintraut, Oikos, Haus und Haushalt. Ursprung und Geschichte der Haushaltséko-
nomik, Gottingen 1991.

Richter, Sandra/Garner, Guillaume, , Einleitung. ,Eigennutz’ und ,gute Ordnung". Oko-
nomisierungen der Welt im 17. Jahrhundert”, in: dies. (Hg.), ,Eigennutz’ und ,gute
Ordnung’. Okonomisierungen der Welt im 17. Jahrhundert, Wiesbaden 2016, S. 11-23.

Sanson, Helena, , Introduction. Teaching and Learning Conduct in Lodovico Dolce’s
Dialogo della instituzion delle donne (1545): An ,Original’ Plagiarism?” in: Lodovico
Dolce, Dialogo della instituzion delle donne, secondo li tre stati che cadono nella vita uma-
na (1545), hg. von Helena Sanson, Cambridge 2015, S. 1-68.

Schaefer, Christina, , Torquato Tasso, Il padre di famiglia (1580). Iteration und Wandel in
der Okonomik der italienischen Renaissance”, in: Eva Cancik-Kirschbaum/Anita
Traninger (Hg.), Wissen in Bewegung: Institution — Iteration — Transfer, Wiesbaden
2015, S.323-337.

Schaefer, Christina, ,,Vom ,anderen’ Wert dkonomischen Wissens in der italienischen
Renaissance: Leon Battista Alberti und die Libri della famiglia”, in: Zeitspriinge. For-
schungen zur Friihen Neuzeit 21:3—4 (2017) (= Themenheft Humanistische Okonomien
des Wissens, hg. von Judith Frommer und André Otto), S.285-303.

Schmidt-Voges, Inken, ,,Das Haus in der Vormoderne”, in: Das Haus in der Geschichte
Europas. Ein Handbuch, hg. von Joachim Eibach und Inken Schmidt-Voges, Berlin/
Boston 2015, S. 1-18.

Stern, Philip J./Wennerlind, Carl (Hg.), Mercantilism Reimagined: Political Economy in
Early Modern Britain and Its Empire, Oxford 2014.

Stolleis, Michael, Pecunia nervus rerum. Zur Staatsfinanzierung in der frithen Neuzeit,
Frankfurt a.M. 1983.

Zeisberg, Simon, Das Handeln des Anderen. Pikarischer Roman und Okonomie im 17. Jahr-
hundert, Berlin/New York (im Erscheinen).



Soziale Beziehungen im Haus






Concordia im Haus — Vielfalt der Diskurse (1300-1700)

Riidiger Schnell

1. Fragestellung

In der 6konomischen Literatur von der Antike bis ins 18. Jahrhundert wird da-
rauf hingewiesen, wie wichtig concordia fiir ein erfolgreiches Arbeiten in der
Haushaltung sei.! Dabei wird der concordia zwischen den Eheleuten die grofite
Aufmerksamkeit zuteil.? Von der concordia zwischen Eltern und Kindern, zwi-
schen Herrschaft und Gesinde spricht die 6konomische Literatur vergleichsweise
wenig. Dies hiangt zum Teil damit zusammen, dass das Verhiltnis zwischen El-
tern und Kindern und das zwischen Herrschaft und Gesinde viel starker hierar-
chisiert werden als das zwischen den Eheleuten. Offensichtlich ldsst sich von con-
cordia zwischen Einzelpersonen nur dort sprechen, wo eine gewisse Gleichheit
des sozialen Status vorliegt.? Gleichzeitig miissen wir konstatieren, dass die dko-
nomische Literatur die eheliche Beziehung immer wieder hierarchisch struktu-
riert. Damit ist bereits angedeutet, dass die Diskursivierung von concordia inner-
halb des 6konomischen Diskurses mit einigen argumentativen Verrenkungen
operiert, von der Antike bis ins 18. Jahrhundert. Wie schafft es der 6konomische
Diskurs, den concordia-Gedanken und die hierarchische Konstruktion der eheli-
chen Beziehung miteinander zu vershnen?

1 Auch das Neue Testament weifs davon; vgl. Markus 3,25 (,Wenn ein Haus mit sich selbst
uneins ist, kann es nicht bestehen”).

2 Vgl. Aristoteles, Oikonomika, 11 7. Das Zitieren der ps.-aristotelischen Oikonomika (drei Biicher)
nach Buch- und Kapitelangabe ist mit Schwierigkeiten behaftet, da (a) Zoepffels Ubersetzung
(2006; s. Anm. 13) ihren Quellentext nicht angibt, da (b) nur Biicher I und II in griechischer
Sprache erhalten sind und das nur in Latein iiberlieferte Buch IIl in der sog. Recensio Durandi
als Buch II gezahlt wird (weil dort das griechische Buch II nicht {ibersetzt worden ist), und
weil (c) dieses Buch II der Recensio Durandi in den verschiedenen modernen Ausgaben un-
terschiedliche Kapiteleinteilungen erfahren hat. Wenn nicht anders angegeben, iibernehme
ich den Text von Albert Douglas Menut (Hg.), Maistre Nicole Oresme. Le livre de Yconomique
d’Aristote. Critical edition of the French text from the Avranches manuscript with the original Latin
version, in: Transactions of the American Philosophical Society (Philadelphia) 47:5 (1957), S.849—
852. Dort ist Buch I der Oikonomika nach der translatio vetus (Edition von Franz Susemihl 1870),
Buch II nach der Recensio Durandi (Edition von Franz Susemihl 1887) abgedruckt. Vgl. iiber-
dies die Edition der Recensio Durandi in Pavel Blazek, Die mittelalterliche Rezeption der aristoteli-
schen Philosophie der Ehe, Leiden/Boston 2007, S.82-109 (aus der Hs. Paris, BN lat. 16089).

3 Zwar wird zuweilen auch von concordia zwischen Herr und Sklave gesprochen. Doch sei die-
se concordia auf Furcht des Unterlegenen gegriindet. In der Okonomik des (Ps.-)Aristoteles
(I 5; zur Buch- und Kapiteleinteilung vgl. oben Anm. 2) wird bezeichnenderweise auch von
der Ehefrau verlangt, ihren Ehemann nicht nur zu lieben, sondern auch zu fiirchten.



30 Riidiger Schnell

2. Okonomie-Diskurs und Ehediskurs

Concordia bildet ein Zentrum des abendlandischen Okonomie-Diskurses. Doch
diirfen wir den Okonomie-Diskurs nicht separat betrachten. Die konomische
Traditionslinie greift im Mittelalter einerseits auf einen anderen Diskurs iiber
und wird ihrerseits von diesem beeinflusst: dem pastoraltheologischen Diskurs
dariiber, wie Eheleute sich idealiter zueinander zu verhalten haben (ich spreche
verkiirzt vom ,Ehediskurs’).* Das Gebot, dass Eheleute in Eintracht (concordes),
in Frieden miteinander leben sollen, ist eine der zentralen Botschaften mittelal-
terlicher Ehetexte.” Da von der Antike bis zum lutherischen Protestantismus das
Ehepaar als personale Basis 6konomischen Handelns im Haus gilt, darf es nicht
iberraschen, dass sich im Mittelalter und in der Frithen Neuzeit der Okonomie-
Diskurs und der Diskurs {iber die Ehe auf mannigfache Weise iiberschneiden.
Mit dem lutherischen Eheverstandnis verstarkt sich dieser Austausch von Oko-
nomie-Diskurs und theologischem Ehediskurs.® Es wird zu fragen sein, welche
Auswirkungen diese Querverbindungen fiir den Okonomie-Diskurs einerseits,
fiir den Ehediskurs andererseits gehabt haben. Zwar finden sich bereits im Alten
und Neuen Testament zahlreiche Korrespondenzen zur antik-griechischen Oko-
nomie-Literatur.” Auch bedient sich der mittelalterliche Ehediskurs ohne Skrupel
aristotelischer Sentenzen in der Okonomik. Dennoch lésst sich das Profil des mit-
telalterlichen und friihneuzeitlichen Okonomie-Diskurses durch eine Kontrastie-
rung mit dem zeitgendssischen christlichen Ehediskurs scharfen.

3. Concordia, amicitia und Hierarchie bei Aristoteles

Was Aristoteles unter ehelicher concordia versteht, lasst sich nicht auf eine ein-
fache Formel bringen.® Denn in den einschldgigen drei Schriften, der Politik, der
(Nikomachischen) Ethik und der Okonomik wihlt er einen je anderen Zugang zur

4 Vgl. Rudiger Schnell, Frauendiskurs, Minnerdiskurs, Ehediskurs. Textsorten und Geschlechterkon-
zepte in Mittelalter und Friiher Neuzeit, Frankfurt a. M. 1998.

5 Vgl. Sermo de matrimonio (deutsch), hg. von Gerd Brinkhus, in: ders., Eine bayerische Fiirsten-
spiegelkompilation des 15. Jahrhunderts. Untersuchungen und Textausgabe, Miinchen 1978, S. 122~
130, hier S.123, Z. 701f. Vgl. schon Sirach 25,2 (,Gott habe Gefallen an der Eintracht von
Briidern, an der Liebe zum Nachsten und an der Eintracht von Eheleuten”). Vgl. auch Psalm
132,1 (,Wie schon und angenehm ist es, wenn Briider in einem Haus zusammen wohnen”).

6 Dazu Walter Behrendt, Lehr-, Wehr- und Nihrstand. Haustafelliteratur und Dreistindelehre im
16. Jahrhundert, Diss. FU Berlin 2008; Heinz Gottwald, Vergleichende Studie zur Okonomik des
Aegidius Romanus und des Justus Menius, Frankfurt a.M. u.a. 1988.

7 Vgl. Wolfgang Péhlmann, Der verlorene Sohn und das Haus. Studien zu Lukas 15,11-32 im Hori-
zont der antiken Lehre von Haus, Erziehung und Ackerbau, Tiibingen 1993, S. 23ff. u. 75ff.; Sabine
Kriiger, ,Zum Verstdandnis der Oeconomica Konrads von Megenberg. Griechische Urspriin-
ge der spatmittelalterlichen Lehre vom Haus”, in: Deutsches Archiv 20 (1964), S.475-561, bes.
S.514-545 (Zusammenfassung S.538: Im AT wie im NT gebe es Spuren einer Lehre vom
Haus, die Verwandtschaft mit der griechischen Okonomik bzw. mit hellenistischer Popular-
ethik zeigten. Beim AT gingen sie auf dgyptische Einfliisse zuriick).

8 Vgl. Rudiger Schnell, Sexualitit und Emotionalitit in der vormodernen Ehe, Koln u.a. 2002,
S.178-180.



Concordia im Haus - Vielfalt der Diskurse (1300-1700) 31

Beschreibung des ehelichen Verhiltnisses.’ In der Politik wird die eheliche Bezie-
hung in den (politischen) Kategorien von Regieren und Regiertwerden gefasst,
also hierarchisch strukturiert. In der Ethik hingegen (vor allem im 8. Buch) wird
die Ehe aufgrund von ethischen Uberlegungen als eine Form von Freundschaft
erortert. Als Grundpfeiler von Freundschaft gelten Gleichheit bzw. Ahnlichkeit
(VII 7-10)."° Vollkommen sei etwa die Freundschaft zwischen Menschen, die
hinsichtlich ihrer Tugenden dhnlich seien (VIII 4-7)."" Zwischen zwei Eheleuten
konne sich also aufgrund der Liebe zu den Tugenden des anderen Gleichheit und
infolgedessen Freundschaft einstellen. Und wo bleibt die in der Politik vertretene
Auffassung vom Regieren und Regiertwerden in der Ehe?

Es ist aufschlussreich, dass Aristoteles in der Ethik die Herrschaft des Man-
nes tiber die Frau einerseits (VIII 12; 1160a31ff.) und die Freundschaft zwischen
Mann und Frau andererseits (VIII 14; 1162al6ff.) in zwei verschiedenen Kapiteln
bespricht. Bei der Erdrterung der ehelichen Freundschaft wechselt Aristoteles die
Argumentationsbasis. Denn nun wird die ,Natur’ dafiir verantwortlich gemacht,
dass zwischen Ehefrau und Ehemann Freundschaft besteht. Die Natur habe den
Menschen zum gemeinsamen Leben angelegt (VIII 14). Da die Aufgaben von
Mann und Frau unterschiedlich seien, wiirden sie sich gegenseitig helfen. In die-
ser Freundschaft scheine also das Niitzliche und das Angenehme vorhanden zu
sein. Sollten beide Eheleute auch noch tugendhaft sein, ware diese Freundschaft
auch auf Tugend gegriindet.

Freilich hat Aristoteles Schwierigkeiten, die Regierung des Mannes tiber die
Frau mit der Freundschaft zwischen Mann und Frau zu harmonisieren.”? Aristo-

9 Ob Aristoteles tatsichlich der Autor (aller Biicher) der Okonomik ist, braucht hier nicht zu
interessieren. Fiir das Mittelalter und die Frithe Neuzeit galt Aristoteles als deren Verfasser.

10 Vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik, ibers. und eingel. von Olof Gigon, Ziirich 1967, S. 244
(VIII 10; 1159b2f)): ,Gleichheit und Ubereinstimmung ist Freundschaft und vor allem die
Ubereinstimmung in der Tugend.”

11 Wie aber gelingt es Aristoteles, in der Ethik, anders als in der Politik, fiir die Ehe eine Gleich-
heit und somit Freundschaft zu reklamieren? Indem er eine zweite Art von Freundschaft
installiert. Er grenzt von der Freundschaft, die auf Gleichheit beruht, eine andere Art von
Freundschaft ab, die auf Uberlegenheit basiert: die des Vaters iiber den Sohn, des Alteren
tiber den Jiingeren, des Mannes iiber die Frau und jedes Regierenden iiber die Regierten
(1158b11ff.). In all diesen auf Uberlegenheit beruhenden Freundschaften miisse die Zunei-
gung des einen zum anderen eine proportionierte sein, ,so dass der Bessere mehr geliebt
wird, als er selbst liebt” (1158b24ff.). Denn die Freundschaft beruhe nicht allein auf der
Gleichheit, sondern im ,Lieben des Gleichen’ (VIII 10). Auf diese Weise konnten auch Unglei-
che zu Freunden werden. Denn die gegenseitige Liebe (der Tugenden des jeweils anderen)
wiirde sie gleichmachen. Vgl. dazu Jacobus de Voragine, Sermones dominicales, s.1. 1484 (Tii-
bingen UB: Gb 773 Fol.), Bl. 162r-162v (,,Dominica vicesima, sermo tercius” [nach Trinitas]):
Amicitian meine viererlei: 1. communicationem (wahre Freunde teilten alles), 2. assimilationem
(Liebe mache den Liebenden dem Geliebten gleich); 3. identitatem voluntatum; 4. equalitatem
(der Hoherstehende, superior, habe zum Niedrigerstehenden benevolentiam, der inferior zum
superior aber reverentiam; nur der Gleichrangige, equalis, habe zum equalis Freundschaft). Vgl.
auch unten Anm. 23 zu Ambrosius.

12 Dass bereits in der antiken Okonomie-Lehre Hierarchisierungsmodell und Gleichstellungs-
modell nebeneinander standen, bemerkt Ulrike Horauf-Erfle, Wesen und Rolle der Frau in der



32 Riidiger Schnell

teles raumt ein, dass es in den ,Freundschaften auf Grund von Uberlegenheit”
zu Meinungsverschiedenheiten kommen konne (VIII 16). Es bestehe die Gefahr,
dass sich diese Art von Freundschaft, die auf der Uberlegenheit des einen Part-
ners beruhe, auflose. Uberlegenheit fihre zu discordia, und diese wiederum be-
drohe die Freundschaft. In dieser Art von Freundschaft steckt also von Anfang
an ein Spaltpilz.

Nun zum dritten aristotelischen Werk, zur Oikonomika. Dort geht es nicht so
sehr um Regieren und Regiertwerden, auch nicht um eine auf Tugenden gegriin-
dete Freundschaft, sondern um das gemeinsame Arbeiten von Frau und Mann
in der Haushaltung. Folgerichtig steht nicht das Lieben des anderen im Vorder-
grund, sondern das gemeinsame Wollen. So heifit es etwa im sog. dritten Buch
der aristotelischen Oikonomika, das groite Gut unter den Menschen sei, wenn
Mann und Frau eintrachtig in ihrem Willen das Haus regierten (,,cum vir et mu-
lier concordes in voluntatibus domum regunt”, I17).”* In der Oikonomika kommt es
also vor allem auf concordia an, die sich im gemeinsamen Arbeiten niederschlagt.
Die Eheleute werden cooperatores genannt (I 3).

Den amicitin--Gedanken tangiert Aristoteles in der Oikonomika dort, wo er
schreibt, die Ungleichheit der Sitten (dissimilitudo morum, 1 4) der Eheleute ver-
hindere, dass der eine dem anderen liebenswert werde und somit Freundschaft
entstehe." Indirekt wird damit Gleichheit als wichtigstes Kriterium von Freund-
schaft bestdtigt. Auch die Formulierung ,einig im Wollen’ (concordes in volunta-
tibus, 11 7) riickt die eheliche Beziehung in der Oikonomika an die antike amicitia-
Vorstellung heran, derzufolge Freundschaft darin bestehe, idem velle, idem nolle.

Freilich hat die Oikonomika des Aristoteles mit argumentativen Verrenkungen
zu kampfen. Wahrend einerseits die concordia der Eheleute hochgehalten und der
amicitin angendhert wird, wird die Hierarchie im Hause stark gemacht. Die Ver-
waltung im Hause wird als eine Monarchie begriffen (I 1).® Zudem hat in der

moralisch-didaktischen Literatur des 16. und 17. Jahrhunderts im Heiligen Romischen Reich deut-
scher Nation, Frankfurt a.M. 1991, S.17f. (mit Verweis auf den grundlegenden Artikel von
Kriiger, ,Zum Verstandnis”). Die Ausfithrungen von Dieter Schwab, ,, Ehe und Familie nach
den Lehren der Spatscholastik”, in: La seconda scholastica nella formazione del diritto privato
moderno, hg. von Paolo Grossi, Mailand 1972, S.73-116, hier S.98f., zu Gleichwertigkeit und
Gehorsamspflicht in Theologie und bei Aristoteles, verzeichnen den historischen Befund.
Das Schwanken zwischen Gleichstellung und Hierarchie der Eheleute charakterisiert (ge-
gen Schwab) noch den ganzen mittelalterlichen Ehediskurs.

13 Vgl. auch Aristoteles, Oikonomika, 11 5; Aristoteles, Oikonomika. Schriften zur Hauswirtschaft
und Finanzwesen, iibers. und erl. von Renate Zoepffel (Aristoteles, Werke in deutscher Uber-
setzung, hg. von Hellmuth Flashar, Bd. 10, Teil II), Berlin 2006, S.42-44 (III 3 u. 4). Zu den
differenten Buch- und Kapitelangaben vgl. oben Anm. 2.

14 Vgl. auch Cicero, Laelius De amicitia, Lat.-Dt. von Max Faltner, 3., verbess. Aufl,, Miinchen
1980, S. 86 (20,74): Dispares mores und ungleiche Interessen wiirden eine Freundschaft auflo-
sen; s.u. Anm. 23 u. 28.

15 Wie fragil sich die Argumentation in der dem Aristoteles zugeschriebenen Okonomik er-
weist, zeigt die Beschreibung der concordia zwischen den Eheleuten. Einerseits wird im drit-
ten Buch betont, das Einvernehmen (concordia) zwischen den Eheleuten sei ein anderes als
das zwischen Herr und Sklaven: Es sei eine concordia mit Herz und Verstand (,animo et



Concordia im Haus - Vielfalt der Diskurse (1300-1700) 33

Oikonomika die Ehefrau den Mann nicht nur zu lieben — wie in der Ethik —, son-
dern auch zu fiirchten (I 5).16

Wir haben es bei Aristoteles in verschiedenen Werken mit recht unterschiedli-
chen Thematisierungen von concordia in der Ehe zu tun.

Wie reagieren mittelalterliche Autoren auf das komplexe Gedankengebdude
des Aristoteles?'”

Ich sehe vor allem zwei Tendenzen:

Erste Tendenz: Die bei Aristoteles beobachteten Probleme werden weiter trans-
portiert, z. T. noch vergrofSert dadurch, dass, was bei Aristoteles auf drei verschie-
dene Werke verteilt war, in einem einzigen Text nebeneinander gestellt wird.

Ein Beispiel aus dem ,Fiirstenspiegel’ (De regimine principum) des Aegidius
Romanus mag geniigen. Im zweiten Buch, Teil 1, Kap. 14 greift Aegidius Ro-
manus die Argumentation des Aristoteles zu der Frage auf, inwiefern sich die
Herrschaft des Vaters {iber die Sohne von der Herrschaft des Mannes iiber die
Frau unterscheide.”® Aegidius schreibt: aliquo modo werde die Frau dem Mann
als gleich erachtet (ad paria iudicatur). Dieses aliquo modo, dieses ,Irgendwie’ zeigt
die Unschérfe der Debatte iiber Gleichheit und Hierarchie an.” Irgendwie sei die
Frau dem Mann gleich. Im darauffolgenden Kapitel (II 1,15) behilft sich Aegi-
dius nochmals mit einem vagen Statement. Zwar iibertreffe der Mann die Frau
an Vernunft. Doch die Ungleichheit (imparitas) zwischen Mann und Frau diirfe
nicht so zum Ausdruck kommen, dass der Mann die Frau wie eine Magd (serva)
gebrauche. Sondern er solle sie tanquam socia(m) annehmen. Wie genau aber diese
Harmonisierung von Ungleichheit und Gleichheit zu bewerkstelligen sei, erfah-
ren wir nicht.”® Hier schon stellt sich die Frage, inwiefern der schriftliterarische
Diskurs iiberhaupt imstande ist, die im Alltag erforderlichen Entscheidungen
lehrhaft vorwegzunehmen.?

prudentia”, 11 7; Ubersetzung Zoepffel [wie Anm. 13], S.44 [III 4]). Im ersten Buch heifit es
aber (,,0oeconomica vero [est] monarchia®, I 1), die Verwaltung einer Haushaltung stelle eine
Monarchie dar, was eine Unterordnung der Frau voraussetzt.

16 In der Ubersetzung von Zoepffel (wie Anm. 13), S. 42 (III 3).

17 Zu den mittelalterlichen Versuchen, Freundschaft und Hierarchie zu harmonisieren, vgl.
Bénédicte Sére, Penser I'amitié au Moyen Age. Etude historique des commentaires sur les livres VIII
et IX de I’Ethique a Nicomagque (XIII*=XIV* siécle), Turnhout 2007, S. 101-151. Von der Ehe ist dort
allerdings nicht die Rede.

18 Vgl. Aegidius Romanus, De regimine principum, Rom 1607, II 1,14 (S.259-269). Aegidius un-
terscheidet wie Aristoteles drei ,Regierungsformen”: das regimen coniugale (Ehemann steht
der Ehefrau vor), das regimen paternale (Vater regiert den Sohn) und das regimen dominativum
(Hausherr herrscht tiber die Sklaven). Vgl. 11 1,7, ebd., S.237-240.

19 In 111,15 begriindet Aegidius die Sonderstellung der Frau und greift dabei auf die Politik des
Aristoteles, zuriick (vgl. ebd., S.262-264). Das regimen coniugale unterscheide sich durch drei
Dinge von der Herrschaft tiber die Sklaven (regimen servile): 1. die Frau sei von der Natur
zum Zeugen bestimmt, nicht zum Dienen; 2. ein vollkommenes Haus brauche eine Frau; 3.
die ,Gleichheit” (parilitas) von Mann und Frau lasse ein regimen servile des Mannes nicht zu.

20 Aegidius Romanus benutzt mit den Funktionsbezeichnungen serva und socia die Terminolo-
gie der theologischen Diskussion; s.u. Abschnitte 4 u. 5.

21 Darauf wird in Abschnitt 9 zuriickzukommen sein.



34 Riidiger Schnell

Zweite Tendenz: Die Komplexitét der aristotelischen Argumentation wird re-
duziert. Demnach wird Freundschaft durchweg mit Gleichheit gleichgesetzt. Dif-
ferenzen im sozialen Status, im Alter, im Vermogen lassen Freundschaft nicht zu.
Noch Erasmus von Rotterdam schreibt in seiner Schrift De ratione studii, Freund-
schaft kénne nur unter Ahnlichen entstehen. Ahnlichkeit bringe Wohlwollen
hervor, wahrend Unédhnlichkeit Anlass fiir Hass und Uneinigkeit sei. Je grofier
die Ahnlichkeit zwischen zwei Personen sei, desto dauerhafter und fester werde
eine Freundschaft sein.2 Diese Ahnlichkeit bezieht sich auch auf den sozialen
Status.”

4. Concordia und amicitia in Ehepredigten

Mit Buch Sirach 25,2, wonach Gott an Eheleuten Gefallen finde, die eintrdchtig
zusammenlebten (consentire), bildete concordia fiir die Theologen des Mittelalters
einen Grundpfeiler ihrer Eheauffassung. Um die Vorstellung von der Ehe als ei-
ner concordia-Beziehung argumentativ zu stdrken, griffen sie auf den amicitia-Ge-
danken zuriick. Doch zeigt sich, dass diese Versuche der mittelalterlichen Ehe-
predigten, amicitia** in die hierarchische Struktur der Ehe zu integrieren, recht
briichig waren — wie bei Aristoteles, wie bei Aegidius Romanus.

Vorauszuschicken ist, dass in den Ehepredigten die Voraussetzungen von ami-
citia bzw. concordia in der Ehe nur an ganz wenigen Diskursorten errtert werden.
Mit Diskursorten meine ich Loci im Sinne der antiken Topik-Lehre. Genau ge-
nommen sind es drei Loci, an denen Ehe als amicitia vorgestellt wird:

22 Vgl. Erasmus von Rotterdam, De ratione studii, hg. von Jean-Claude Margolin, in: Opera om-
nia, 1-2, Amsterdam 1971, S.139. Vgl. dazu Helmut Puff, ,Von Freunden und Freundinnen.
Freundschaftsdiskurs und -literatur im 16. Jahrhundert”, in: WerkstattGeschichte 28 (2001),
S.5-22, hier S.5.

23 Vgl. etwa Ambrosius, De officiis ministrorum (PL 16, 23-184), 111 22,132 (PL 16, 182A): , Pietatis
custos amicitia, et aequalitatis magistra; ut superior inferiori se exhibeat aequalem, inferior
superiori. Inter dispares enim mores non potest esse amicitia” (vgl. auch oben Anm. 11 das
Zitat aus einer Predigt des Jacobus de Voragine). Freundschaft kann es demnach zwischen
Nicht-Gleichrangigen nur geben, wenn sie sich einander annidherten. Moglicherweise ist
dies der Prozess, den die mittelalterlichen Ehepredigten anstofsen wollten: Der Ehemann
als der superior soll Nachsicht mit der Frau als dem schwécheren Geschlecht haben. Freilich
steht dem entgegen, dass der Mann sich niemals auf die Stufe der Frau hinabbegeben sollte.
Vgl. auch Cicero, Laelius De amicitia, S.84 (20,72): ,Hi qui superiores sunt, submittere se de-
bent in amicitia, et se quodammodo inferiores extollere”. Diesen Satz {ibernimmt Vinzenz
von Beauvais, Speculum doctrinale (Speculum quadruplex sive Speculum maius, Bd. 2), Graz 1965,
V 88 (S.454). Vgl. auch Aelred von Rievaulx, De spirituali amicitia, hg. von Anselm Hoste
(CCCM 1), Turnhout 1971, III 90: Die Kraft der amicitin bewirke, dass superior und inferior
gleich seien (pares esse). In der amicitia miisse der sublimis herabsteigen, der humilis hinauf-
steigen. Auf diese Weise trete amicitia ein. Wieder also ist equalitas die zentrale Bedingung
von Freundschaft. Aristoteles, Nikomachische Ethik, VIII, habe schon gesagt, es gebe eine
amicitia zwischen Ungleichen. Diese Ungleichheit konne ausgeglichen werden durch eine
groBere Liebe des Unterlegenen zum Uberlegenen (s.0.).

24 Amicitia verstanden als Folgeerscheinung von Ahnlichkeit oder Gleichheit.



Concordia im Haus — Vielfalt der Diskurse (1300-1700) 35

— dort, wo in einer Ehepredigt von der Einsetzung der Ehe durch Gott im Para-
dies gesprochen wird (Gott verbindet Mann und Frau zu einer unaufldslichen
Einheit);

— dort, wo die Erschaffung Evas aus einer Rippe Adams erwdhnt wird (Eva als
Gefahrtin des Mannes, als socia, nicht als ancilla);*

— schlieSlich dort, wo die Kriterien fiir die Wahl einer Gattin genannt werden.

An einer Ehepredigt sei vorgefiihrt, wie Gattenwahl und amicitia- bzw. concordia-
Thematik verbunden werden.

Meffret, ein Prediger des 15. Jahrhunderts aus MeifSen, hat seinem umfangrei-
chen Predigtwerk Hortulus reginae (1449), das im 15. Jahrhundert mindestens zehn
Auflagen erlebte und noch im 16. und 17. Jahrhundert mehrfach gedruckt wurde,
drei Ehepredigten eingefiigt. In der ersten Ehepredigt spricht Meffret ausfiihrlich
dariiber, wie erreicht werden konne, dass nach der traditio der Braut zwischen
den Eheleuten amor und concordia herrsche. Um ein harmonisches Eheleben zu
erzielen, bediirfe es zweier Uberlegungen bei der Wahl der Braut: Erstens miisse
eine wohlgesittete (morigerata), gute und in den Lebensgewohnheiten iiberein-
stimmende Frau (sibi in moribus conformem) gesucht werden.” Wenn die Sitten
bzw. der Lebenswandel der Frau mit denen des Ehemannes korrespondiere (est
similis in moribus), dann gelte dies als ein Zeichen der Liebe (signum dilectionis). Die
similitudo morum sei zugleich eine Wurzel der Freundschaft (radix amicitiae). Dies
habe Aristoteles im achten Buch der Ethik ausgefiihrt: , Simile diligit sibi simile”
(,Gleich und gleich gesellt sich gern’). Und im neunten Buch von Aristoteles” Ethik
stehe: Das Ahnliche sei dem Ahnlichen ein Freund. Die Unéhnlichkeit der Le-
bensgewohnheiten (dissimilitudo morum) hingegen sei ein Zeichen von Zwietracht
und Streitigkeiten. Das werde im ersten Buch der Okonomik des Aristoteles besta-
tigt: Welche von ungleichen Sitten seien, liebten sich selten (,,Dissimilium mo-
rum, raro sunt amabiles”).”” Dann zitiert Meffret Ciceros Liber de amicitia (20,74)
und Aristoteles” Oikonomika (I): Ungleichen Sitten folgten ungleiche Lebenswei-

25 Der Gleichheitsgedanke und damit die amicitia-Thematik wird in mittelalterlichen Ehetex-
ten (Ehepredigten) gerne dort ventiliert, wo auf den Schopfungsbericht verwiesen wird.
Dabei wird — gegen mannliche Machtanspriiche und gegen mannliche Tyrannei in der Ehe —
betont, dass Gott Eva als socia dem Adam beigesellt habe. Ja, es ist in diesem Zusammenhang
sogar von Eva als der equalis des Mannes die Rede. Dieser equalis-Aspekt gibt wiederum
Anlass, die Ehebeziehung als amicitia zu begreifen. Vgl. zum Rippe-Topos Riidiger Schnell,
,Die Frau als Gefdhrtin (socia) des Mannes. Eine Studie zur Interdependenz von Textsorte,
Adressat und Aussage”, in: ders. (Hg.), Geschlechterbeziehungen und Textfunktionen. Studien zu
Eheschriften der Friithen Neuzeit, Tibingen 1998, S.119-170.

26 Vgl. Meffret, Hortulus reginae sive Sermones de tempore, pars hiemalis, Kéln 1625, Buchstabe ML,
S.133a.

27 In der Tat heif3t es bei Aristoteles, Oikonomika, 1 4 (translatio vetus, hg. von Menut [s. Anm. 2],
S.849b): , dissimilitudines enim morum, nequaquam amabile”.



36 Riidiger Schnell

sen.” Folglich solle man nicht auf Schonheit oder Reichtum einer Frau schauen,
sondern auf ihren Lebenswandel.

Zweitens sei eine Frau zu wiahlen, die nicht nur in ihrem Lebenswandel, son-
dern auch nach Alter, Herkunft und Besitz zu einem passe (,ut quaerat sibi si-
milem, non tantum in moribus, sed etiam in iuventute, nobilitate, divitiis, et se-
nectute”). Auch Aegidius Romanus sei der Auffassung, dass in jeder Ehe nimia
imparitas zu vermeiden sei.” Allzu grofie Ungleichheit (nimia imparitas) hinsicht-
lich Alter (aetas) und sozialem Status (nobilitas) fiihrten zu Streit (causa litis), was
wiederum Ursache dafiir sei, dass sich Eheleute nicht die Treue hielten. Ungleich-
heit wird zwar zugestanden, aber nicht eine zu grofse Ungleichheit, was immer
das heifsen mag.

Nach diesen Anleihen bei Aristoteles, Cicero und Aegidius Romanus kehrt
Meffret zu einer genuin christlich-theologischen Argumentation zuriick. Er
stiitzt seine Auffassung von der Ehe als einer Freundschaft durch die christliche
Deutung der Erschaffung Evas. Damit ist ein weiterer Locus angesprochen, an
dem die Frage von Gleichheit und Hierarchie behandelt wird. Gott habe gesagt:
,Wir wollen ihm, Adam, eine Gehilfin schaffen, die ihm dhnlich sei”?° Gott habe
Eva aus der Seite Adams geschaffen, um anzuzeigen, dass kein Eheteil sich ge-
geniiber dem anderen rithme, er sei von vornehmerem Geschlecht. Eva sei we-
der als Herrin, noch als Magd, sondern als socia (Gefdhrtin) Adam beigegeben
worden. Hitte die Frau die Herrschaftsposition im Haus (in domo) inne, wiirde
sie dem Mann widerstreiten, mit Worten und mit Taten. Ware die Frau aus den
Flilen Adams geschaffen, hitte dies bedeutet, sie sei zur Knechtschaft bestimmt.
Deshalb sei sie aus der Mitte Adams genommen, damit sie tanquam socia gehalten
werde. Concordia wird an die socia-Rolle der Frau gebunden.

Diese Ehepredigt zeigt, wie aristotelischer und ciceronianischer amicitia-Ge-
danke mit seinem Gleichheitsprinzip einerseits und christlich-theologischer Ent-
wurf einer socia-Rolle der Frau in Ehe und Haus andererseits zusammengezwun-
gen werden.” Zugleich wird deutlich, wie sehr amicitia und concordia sowohl in

28 Vgl. Meffret, Hortulus reginae, S.133a: ,Simile amicum [sic!] est simili. Ita dissimilitudo mo-
rum signum est discordiae et inimicitiae, iuxta illud Arist. i. Oecon: Dissimilium morum, ra-
ro sunt amabiles. ut consonat liber de amicitia: Dispares mores disparia sequuntur studia, id
est, conversationes”. Ungleichheit der Sitten fithren also zu Zwietracht und Feindschaft und
ungleichen Lebensweisen (conversationes). Auch die Regula Benedicti (2,27-31) konstatiert,
dass es im Kloster, weil dort unterschiedliche Lebensweisen und Charaktere aufeinander-
trafen, oft zu Konflikten und Streitigkeiten komme; vgl. Ulrich Meyer, Soziales Handeln im
Zeichen des ,Hauses’. Zur Okonomik in der Spitantike und im friiheren Mittelalter, Gottingen 1998,
S. 281f.

29 Meffret zitiert Aegidius Romanus, De regimine principum, I1 1,12. Vgl. auch Guilelmus Peral-
dus, Summa de virtutibus, Basel s.a. (Hain 12383), III 2,14-17; vgl. dazu Schnell, Sexualitit,
S. 127f.

30 Genesis 2,18: ,Faciamus ei adiutorium similem sui”. Bei Meffret, Hortulus reginae, S.133b,
heifdt es: ,,Faciamus ei adiutorem simile sibi”.

31 Die mittelalterliche Okonomik konnte die Auffassung, wonach die Ehefrau nicht serva, son-
dern socia sei, sowohl Aristoteles entnehmen (danach Aegidius Romanus, De regimine princi-



Concordia im Haus — Vielfalt der Diskurse (1300-1700) 37

der Okonomik als auch in christlichen Ehepredigten zusammengesehen werden.
Das verbindende Glied ist die Vorstellung von der Gleichheit, Gleichrangigkeit
oder (geforderter) Ahnlichkeit von Mann und Frau in der Ehe.

Auch in der mittelalterlichen Kanonistik zum Wesen der Ehe wird die Auffas-
sung vertreten, Ehe sei eine Vereinigung der Willensbekundungen der Eheleute.
In den Kommentaren zu Gratians Decretum wird dort, wo davon die Rede ist, was
eine Ehe ausmache (Causa 27, Prooemium), immer wieder zu verstehen gegeben,
dass Ehe nicht nur eine Vereinigung der Korper (unio corporum), sondern auch
eine der Herzen sei (unio animorum). Diese unio animorum wird definiert als ,das-
selbe wollen, dasselbe nicht wollen’ und mit dem Terminus amicitia bezeichnet:
,Nam idem velle et idem nolle firma est amicitia”.3> Damit ist der Anschluss der
Ehedefinition an die amicitia-Definition gefunden. Concordia ist ein Ausdruck von
amicitia. Ehe wird, sofern die Eheleute dasselbe wollen (sollten), als amicitia defi-
niert. Diese amicitia erfiillt zugleich die wichtigste Voraussetzung der concordia:
die Identitdt des Wollens.

5. Verteilung von ehelicher Hierarchie und Gleichrangigkeit
auf verschiedene Loci

Die Ehepredigten reden jedoch nicht nur von der Freundschaft zwischen den
Eheleuten, sondern auch von der Unterordnung der Ehefrau. Deshalb stellt sich,
wie bei Aristoteles, die Frage: Wie ist die Konstruktion einer freundschaftlichen
Verbundenheit zweier angeblich gleichrangiger Personen in der Ehe zu verein-
baren mit dem biblischen Diktum Gottes an Eva nach dem Stindenfall: ,,Sub viri
potestate eris” (Gen. 3,16), oder mit dem neutestamentlichen Gebot, die Frauen
sollen ihren Madnnern untertan sein (,mulieres viris suis subditae sint sicut Do-
mino”; Eph. 5,21)? Der Befund ist verbliiffend: Die beiden kontrdren Positionen
— Frau als socia des Mannes, Frau als dem Mann untertan — treten in den Ehepre-
digten an unterschiedlichen Loci auf. Sie gehen sich also gleichsam aus dem
Wege, offensichtlich weil sie unvereinbar sind.*

pum, 111,14 u. 15; S.261 u. 264) wie auch der theologischen Lehre; vgl. Schnell, ,Die Frau als
Gefahrtin (socia) des Mannes”.

32 Vgl. entsprechende Zitate bei James A. Brundage, Law, sex, and Christian society in medieval
Europe, Chicago/London 1987, S.273, A. 74 (u.a. aus der Summa des Sicard von Cremona).
In der Summa decretorum des Rufinus von Bologna (12. Jahrhundert), hg. von Heinrich Sin-
ger, Paderborn 1902, S.430, heifit es zu Gratian, Decretum, Causa 27, Prooemium, Eheleute
hitten dieselben Vorlieben und wiirden dasselbe ablehnen. In der Summa von Huguccio
(Ende 12. Jahrhundert) heifSt es zum Stichwort ,viri et femine coniunctio”: ,Matrimonium
non est nisi coniunctio animorum” (Brundage, Law, sex, and Christian society, S.273, A. 74).
Zur amicitia im Sinne von ,dasselbe wollen, dasselbe nicht wollen’ vgl. auch Schnell, Sexuali-
tit, S. 159ff., 239ff. u. 428f.

33 So stehen bei Antonius de Bitonto (gest. 1465), Sermones dominicales per totum annum, Venedig
1492 (Hain 3217), Sermo 8 (fol. 23™), Hierarchie (die Frau miisse gehorchen) und Gleichheit
(die Freundschaft mache die Eheleute zu pares) unverbunden nebeneinander. Was sich auf
Diskursebene aus dem Weg gehen kann, muss freilich im Alltag irgendwie (aliquo modo, s.0.)



38 Riidiger Schnell

Auch hier mag ein Textbeispiel geniigen, wiederum aus einer Ehepredigt des
15. Jahrhunderts.

Der Franziskaner Pelbartus von Themeswar (gest. 1504), dessen ab 1498 ge-
druckte Predigtsammlungen in ganz Europa bekannt waren, hat in einer seiner
Ehepredigten vier Punkte genannt, die ein heiratswilliger Mann zu bedenken
habe: 1. wie die Gattin auszuwahlen sei (uxor eligenda); 2. wie sie zu lenken sei
(dirigenda); 3. wie sie zurechtzuweisen sei (corrigenda); 4. wie sie zu lieben sei (di-
ligenda).>*

Beim ersten Punkt spricht Pelbartus davon, dass auf gleiche Sitten zu achten
sei. Wenn der Mann gut und die Frau schlecht sei oder umgekehrt (vel e converso),
werde es niemals concordia zwischen ihnen geben. Selten seien diejenigen, die un-
gleiche Sitten aufwiesen, einander liebenswert. Aristoteles habe im ersten Buch
seiner Oikonomika konstatiert, dass dissimiles mores selten liebenswert seien.?® Dies
gelte insbesondere fiir die Ungleichheit hinsichtlich des Alters, aber auch hin-
sichtlich von Reichtum/Armut oder Adel/Nichtadel.* Solche Unterschiede wiir-
den zu Zwietracht und Streit reizen (incitamenta discordiae et litis). Eine allzu grofle
inparilitas sei zu vermeiden, sage Aegidius Romanus in Buch II 1 seines De regi-
mine principum.” Bei diesem ersten Punkt stehen also Gleichheit und concordia im
Fokus. Beim dritten Punkt hingegen, der Zurechtweisung der Frau, dominiert die
Hierarchie. Bei der Kritik an der Frau seien sowohl Wohlwollen wie auch Strenge
am Platz. Dazu werden Kirchenvéter als Autoritdten zitiert. Dann schlief8t sich
eine theologisch-praktische Frage an: Stindigt der Mann, der seine Frau schlage?
Die Antwort der doctores laute:*® Wenn der Ehemann dies zur Zurechtweisung
von Vergehen auf mafivolle Weise tue, sei das keine Todsiinde, weil der Hohere
(superior) den Unterlegenen (inferiorem) zurechtweisen miisse. Und der Mann sei
das Haupt der Frau (1. Kor. 11). Wenn aber ein Ehemann aus Zorn und ohne einen
verniinftigen Grund seine Frau schlage, stindige er schwer. Damit liegt der Fokus
bei diesem dritten Punkt auf Hierarchie und Ungleichheit der Eheleute. Da aber
Ungleichheit und Gleichheit an verschiedenen Loci thematisiert werden, fehlt die
Notwendigkeit eines Ausgleichs zwischen den beiden Konzepten in dieser Ehe-
predigt.

Das Thema ,Concordia im Hause’ konnte auf wenigen Seiten abgehandelt wer-
den, wenn das zutrife, was Vinzenz von Beauvais in seinem Speculum doctrinale

harmonisiert werden. Hier deutet sich eine Kluft zwischen Diskurs und Alltagswelt an; s.u.
Abschnitt 9.

34 Vgl. Pelbartus de Themeswar, Sermones, Hagenau 1498 (Hain 12551), Nr. 27.

35 Vgl. oben Anm. 27 u. 28.

36 Pelbartus, Sermones, ist nicht der erste Theologe, der (a) die Diskrepanz bei heiratswilligen
Personen (Alter, Besitz, Status) mit der Diskrepanz von Lebensweisen und Sitten in Verbin-
dung bringt und (b) dabei auf die Oikonomika des Aristoteles zuriickgreift. Schon Meffret tat
dies; s.0. Anm. 27 u. 28.

37 Vgl. oben Anm. 18-20.

38 Es scheint, dass Pelbartus eine Quaestio der Sentenzenkommentare bzw. der Quaestionen-
literatur aufgreift.



Concordia im Haus - Vielfalt der Diskurse (1300-1700) 39

(VI13), tiber die pax im Hause ausfiihrt: Der Friede im Haus sei dann gewéhrleis-
tet, wenn bei den Mitbewohnern concordia hinsichtlich des Befehlens und Gehor-
chens herrschte. Das heifst, wenn allen Beteiligten klar ware, wer befehlen diirfe
und wer zu gehorchen habe.* Doch dieses einfache Prinzip gilt fiir das Verhéltnis
von Ehefrau und Ehemann eben nicht, weil hier das imperare und das oboedire mit
allerlei Einschrankungen versehen und nur sehr vage (vgl. aliquo modo bei Aegi-
dius Romanus) umschrieben wird.*” Das macht den Ehediskurs so kompliziert —
und mit ihm den Diskurs {iber die Voraussetzungen von concordia im Haus.

6. Diskursive Anndherung von Hierarchie und Gleichrangigkeit
6.1 durch separate Adressierung

Meines Erachtens zeichnen sich die Versuche der mittelalterlichen Theologen,
Gehorsamsgebot und Gleichrangigkeitsidee zu vermitteln, weniger durch eine
konzeptionelle Losung aus als durch diskursive und performative Verfahrens-
weisen. Das eine Verfahren habe ich eben vorgestellt: Unterschiedliche Relatio-
nierungen der Eheleute werden an verschiedenen Loci abgehandelt. Ein zwei-
tes Verfahren besteht darin, entweder separate Ehepredigten fiir Ehemanner
und Ehefrauen zu verfassen* oder aber innerhalb einer Ehepredigt die beiden
Geschlechter separat anzusprechen.*” Im Frauenabschnitt werden die Ehefrauen
zu striktem Gehorsam aufgefordert; in dem Teil, in dem die Médnner adressiert
sind, werden diese ermahnt, ihre Herrschaftsposition sehr zuriickhaltend aus-
zuiliben und nicht wie ein Léwe im Haus herumzufauchen.* Den Frauen wird
zu verstehen gegeben, sie seien den Madnnern untertan; den Mannern wird klar
gemacht, sie sollten ihre Frauen wie Gefdhrtinnen ([fammquam] socias) behandeln,

39 Vgl. Vinzenz von Beauvais, Speculum doctrinale, V1 13: De servanda pace domesticarum (zitiert
Augustinus, De civitate Dei, XIX: ,Pax itaque domus est ordinata imperandi et oboediendi
concordia cohabitantium®).

40 Im Sentenzenkommentar des Bonaventura wird das eheliche Verhiltnis als eine quaedam
aequalitas mutuae societatis (,eine gewisse Gleichheit der gegenseitigen Kameradschaft’) be-
zeichnet; vgl. Bonaventura, Commentaria in quattuor libros Sententiarum magistri Petri Lombar-
di, Bd.IL, Quaracchi 1885, S. 430.

41 Vgl. etwa Guibert de Tournai, Sermones ad status, Louvain s.a. [14737?], fol. 107v-108v (,,Ad
coniugatas sermo”); auch in Hs. Paris, BN lat. 15943; nach einer Maildnder Hs. abgedruckt
bei Carla Casagrande, Prediche alle donne del secolo X111, Mailand 1978, S. 93-97. In seinem Ser-
mo 22 (,Dominica prima post octavam epiphanie. Sermo tertius“), einer Ehepredigt, spricht
Jacobus de Voragine nahezu ausschliefllich die Méanner an; vgl. Jacobus de Voragine, Sermo-
nes dominicales, fol. 20ra-21rb.

42 Vgl. Jacobus de Voragine, Sermones dominicales, Sermo 90 (,Dominica secunda post festum
trinitatis. Sermo secundus”), fol. 100v-101vb; Berthold von Regensburg, Rusticanus de com-
muni Sanctorum, Sermo 5 (,,De apostolis” 5), Leipzig UB, cod. 497, fol. 193ra—194rb; Lucas
Osiander, Hochzeitspredigt [6. Juli 1584], Tiibingen 1584 (UB Tiibingen: Gi 4803).

43 Grundsitzlich gilt fiir alle Okonomiken und Ehepredigten: Wo Texte nur die Frau anreden,
ist es nur die Frau, die sich anpassen muss: Aristoteles, Oikonomika (s. Anm. 2), II 2; Nicolaus
Selneccerus [Selnecker], Ehespiegell. Christliche Lere/ vom heiligen Ehestand/ [...], Eisleben 1589,
Bl.150v u. 151r; Christoph Hering, Oeconomischer Wegweiser/ Das ist: Die gemeine Haushal-
tungs-Wissenschaft [...], Jena 1680, S.22.



40 Riidiger Schnell

nicht wie Magde (ancillas, servas). Die Frauen werden ermahnt, die Unbeherrscht-
heiten und Unzuldnglichkeiten ihrer Manner geduldig zu ertragen; die Manner
aber werden aufgerufen, die Unzuldnglichkeiten und Fehler des schwacheren
Geschlechts mit Geduld und Sanftmut hinzunehmen.

So wird in und durch die getrennten Ansprachen an die Geschlechter eine
Angleichung des Status von Mann und Frau erreicht. Die Umsetzung dieser rhe-
torisch-performativ praktizierten Angleichung der Geschlechterrollen im eheli-
chen Alltag bleibt dann Aufgabe der Eheleute.**

6.2 durch Genderneutralisierung

Den Ausgleich zwischen Hierarchie und Gleichrangigkeit strebt in den Ehepre-
digten ein drittes Verfahren an, das eine Gleichstellung der Geschlechter dadurch
erreicht, dass es die Geschlechterstereotypen auflost und beide Geschlechter in
gleicher Weise fiir concordia bzw. discordia in der Ehe verantwortlich macht. Nicht
nur die separaten Ansprachen an Ehemanner und Ehefrauen ermoglichen einen
Ausgleich von eigentlich widerspriichlichen Ausgangspositionen. Noch wei-
ter gehen in Ehepredigten und Ehetraktaten des 13. bis 15. Jahrhunderts solche
Textabschnitte, in denen die Aufgaben und Verhaltensregeln fiir die beiden Ge-
schlechter als austauschbar formuliert werden. Damit erhélt die Frau denselben
Status wie der Mann. Erkennungszeichen dieses die Geschlechterdifferenz ni-
vellierenden Darstellungstyps sind die Termini alter-alter bzw. invicem, e converso
oder e contra.*®> Alle diese Formeln zeigen eine geschlechterunabhingige Verhal-
tensregel an. Eine Verhaltensnorm gilt sowohl fiir den Mann wie fiir die Frau. Es
werden keine geschlechterspezifischen Untugenden vorausgesetzt, sondern bei
beiden Geschlechtern die gleichen kritikwiirdigen Verhaltensweisen unterstellt.*®
Am Entstehen von discordia in einer Ehe haben beide Eheleute Anteil, wobei die-
ser Anteil geschlechterneutral vorgestellt wird. Am ehelichen Streit sind somit
immer beide schuld. Interessant an diesem Begriindungsmodell ist, dass Manner

44 Vgl. Irmintraut Richarz, ,Oeconomia: Lehren vom Haushalten und Geschlechterperspekti-
ven”, in: Geschlechterperspektiven. Forschungen zur Friihen Neuzeit, hg. von Heide Wunder und
Gisela Engel, Kénigstein/Ts. 1998, S. 316336, fokussiert allein den Status der Ehefrau.

45 Vgl. Robert de Sorbon (1201-1274), Ehepredigt, hg. von Blarthélemy] Hauréau, in: Notices et
extraits de quelques manuscrits latins de la Bibliothéque Nationale, Bd. 1, Paris 1890, S. 188-202; Jo-
hannes Herolt, Sermones discipuli de tempore et sanctis [1418], Mainz 1612, Sermo 25; Gottschalk
Hollen (1411-1481), Sermones dominicales super epistolas Pauli, pars hiemalis [1470], Hagenau 1517,
Sermo 45; Johannes Nider (gest. 1438), Sermones totius anni (Aurei sermones de tempore), Ulm s.a.
(Hain 11797), Sermo 13 (,,Dominica prima post Epiphanie); Pelbartus, Sermones, Sermo 27.

46 Hinsichtlich der Frage, welcher Eheteil in den mittelalterlichen Ehetexten fiir discordia ver-
antwortlich gemacht wird, gilt es zwei Argumentationstypen auseinanderzuhalten: Im ei-
nen Fall werden Mann und Frau mit ihren angeblich geschlechterspezifischen Untugenden
und Schwéchen fiir die discordia in der Ehe verantwortlich gemacht: etwa der Mann ist jah-
zornig, die Frau halsstarrig. Im anderen Darstellungstyp wird von geschlechterspezifischen
Untugenden abgesehen und beiden Eheleuten aufgrund identischer Untugenden die Schuld
an Unfrieden und Zwietracht zugeschoben. Im Folgenden geht es mir um den zweiten Typus.



Concordia im Haus — Vielfalt der Diskurse (1300-1700) 41

und Frauen als potentiell zornig, als potentiell faul, als potentiell halsstarrig an-
gesehen werden. Hierfiir nun ein Beispiel aus einer Ehepredigt.

Der populdre westfélische Prediger Gottschalk Hollen (gest. 1481), dessen Pre-
digten auch im Druck erschienen, handelt in einer seiner Predigten vom eheli-
chen Frieden.” Er fragt, wie man Zwietracht vermeiden konne. Seine Antwort
ist beherrscht vom Prinzip der Reziprozitit. Die Eheleute sollen sich gegenseitig
(mutuo) mit Worten unterstiitzen (Kol. 3,13: ,Helft einander”); wenn der eine zor-
nig und unduldsam sei, miisse der andere freundlich sein in Worten und Werken
(also alter-alter bzw. unus-alter). Ehemanner sollten ihre streitsiichtigen Frauen ge-
duldig ertragen. Dasselbe gelte umgekehrt (e contra) fiir die Frau: Habe sie einen
jahzornigen und bésen Mann, miisse sie ihm siifs antworten. Wenn aber beide
Eheleute jahzornig und bose seien und wechselseitig (mutuo) im Streit ligen wie
Hund und Katze, dann hatten sie eine zweifache Holle: hier und dort. Dartiber
freue sich der Teufel.

Diese letzte, dritte Variante eines Ausbalancierens von mannlicher Herrschaft
und weiblicher Gleichrangigkeit bedeutet in der Konsequenz die Abschaffung
von Hierarchie, zumindest was die Verantwortlichkeiten fiir concordia bzw. dis-
cordia betrifft.

Als Resultat ergibt sich: Concordia in der Ehe basiert auf einer schwierigen Ba-
lance zwischen der vom Mann geforderten Herrschaftsposition einerseits und
der der Frau einzurdumenden socia-Rolle andererseits. Wenn also die Ehefrau
sich unterordnet und vom Mann dennoch als socia anerkannt wird, und wenn
umgekehrt der Mann zwar seiner Herrschaftsrolle gerecht wird und dennoch
diese Rolle mit grofiter Zuriickhaltung ausiibt, dann sind die Voraussetzungen
flir concordia, ja flir amicitia zwischen den Eheleuten gegeben.*®

7. Hausbiicher des 17. Jahrhunderts und mittelalterliche Ehepredigten:
Kongruenzen und Differenzen

Inwiefern sind die in den mittelalterlichen Ehepredigten formulierten Verhal-
tensregeln fiir Eheleute in der frithneuzeitlichen Hausviéterliteratur {ibernom-
men oder aber umgeschrieben worden?” Die Verhaltensregeln fiir Ehemann und

47 Vgl. Hollen, Sermones dominicales, Nr. 46 (,,De matrimonio”); in groflen Teilen identisch mit
Herolt, Sermones dicipuli de tempore et sanctis, Sermo 25.

48 Man darf freilich nicht vergessen, dass die Gleichstellung von Hausvater und Landesvater
in der reformatorisch-politischen Publizistik des 16. Jahrhunderts zumindest auf Diskurs-
ebene eine Starkung des paterfamilias einschloss; vgl. Joel F. Harrington, , Hausvater and
Landesvater: Paternalism and marriage reform in sixteenth-century Germany”, in: Central
European History 25 (1992), S. 52-75 (Harrington kommt allerdings zu dem Ergebnis, dass die
diskursive Verbindung von Patriarchat und Herrschaft in der sozialen Realitdt kaum Aus-
wirkungen gehabt habe). Vgl. auch Paul Miinch, ,Die ,Obrigkeit im Vaterland’. Zu Definition
und Kritik des ,Landesvaters’ wahrend der frithen Neuzeit”, in: Staat und Gesellschaft in der
Literatur des 17. Jahrhunderts, hg. von Elger Blithm u.a., Amsterdam 1982, S. 15-40.

49 Ich kann hier nicht auf die neuere Kritik an Otto Brunners These vom ,Ganzen Haus’ einge-
hen, auch nicht auf die Frage, ob man tiberhaupt von ,Hausbiichern’ und ,Hausviterlitera-
tur’ sprechen darf.



42 Riidiger Schnell

Ehefrau, wie sie in den Hausbtiichern anzutreffen sind, gleichen weitgehend de-
nen, die in den mittelalterlichen Ehepredigten formuliert wurden. Der entschei-
dende Unterschied liegt darin, dass sich die Verhaltensregeln der mittelalterli-
chen Ehepredigten weitestgehend auf die Beziehung zwischen Ehemann und
Ehefrau beschrianken. Anders in der Hausliteratur des 16./17. Jahrhunderts. Hier
wird der eheliche Frieden auch vom Umgang der Eheleute mit dem Gesinde ab-
hédngig gemacht (s.u.). Zunichst sollen jedoch die weitgehenden Kongruenzen
verdeutlicht werden.

7.1 Kongruenzen zwischen Ehepredigten und Hausbiichern

Hinsichtlich der Konzeptualisierung von ehelicher concordia unterscheiden sich
die Hausbiicher des 16./17. Jahrhunderts kaum von mittelalterlichen Ehepredig-
ten. Die argumentativen Schwierigkeiten, mit denen sich 6konomischer Diskurs
und Ehepredigten konfrontiert sahen, sind dhnlicher Natur. Unterstellte Superio-
ritdt des Mannes einerseits und intendierte Gleichrangigkeit der Frau andererseits
waren irgendwie zu harmonisieren (aliguo modo schreibt Aegidius Romanus). Die
Verfahren, die die mittelalterlichen Ehepredigten entwickelten, um diesen Wi-
derspruch diskursiv zu relativieren, begegnen auch in der Hausvaterliteratur des
16./17. Jahrhunderts:* Die Verhaltensregeln fiir Médnner und fiir Frauen werden in
verschiedenen Passagen artikuliert, so dass die Widerspriiche eher verdeckt wer-
den. Auch die Hausbiicher vermodgen durch die unterschiedliche Adressierung
der Eheménner und Ehefrauen den Widerspruch von weiblicher Unterordnung
und mannlicher Herrschaft auszugleichen. Die Manner werden zur Nachsicht
gegeniiber ihren Ehefrauen angehalten; einseitige Schuldzuweisungen treten
hinter Formulierungen von Reziprozitit (e converso) zuriick; fiir eheliche Zwie-
tracht wird das Fehlverhalten beider Geschlechter verantwortlich gemacht.>

50 Deshalb wird man die These von Gabriela Signori, Von der Paradiesehe zur Giitergemeinschaft.
Die Ehe in der mittelalterlichen Lebens- und Vorstellungswelt, Frankfurt a.M./New York 2011,
S.55, wonach sich der ,Bezug zwischen Mann und Frau in der Ehe” vom Hoch- zum Spit-
mittelalter (ca. 1500) ,immer deutlicher in Richtung von Gleichheit, Gleichwertigkeit und
Gleichrangigkeit” verschoben habe, mit Skepsis aufnehmen; vgl. die Rezension von Riidiger
Schnell in: Zeitschrift fiir historische Forschung 41:2 (2014), S.267-269. Auch die These von Gi-
sela Drossbach, Die ,Yconomica” des Konrad von Megenberg, Kéln u.a. 1997, S. 54, wonach die
Ehehierarchie im spaten Mittelalter ,eine Lockerung durch die Schliisselgewalt der Frau”
erfahre, weil sie ,,die Frau zur Herrin im Haus” mache, verkennt, dass in der 6konomischen
Literatur von der Antike bis ins 18. Jahrhundert die Frau als Herrin des Hauses bezeich-
net wurde (s.u. Anm. 65). Statt eine Entwicklungslinie vom Ehediskurs zum Okonomie-
Diskurs zu ziehen, sollten beide Diskurse als koexistierend wahrgenommen werden. Vor
allen epochengeschichtlichen Entwicklungsmodellen wird man die unterschiedlichen Ge-
schlechterdiskurse zur Kenntnis nehmen miissen; vgl. etwa zum negativen Frauenbild hu-
manistischer Juristen Elisabeth Koch, Maior dignitas est in sexu viril. Das weibliche Geschlecht im
Normensystem des 16. Jahrhunderts, Frankfurt a.M. 1991 (bes. Kap. II zur ehelichen Beziehung).

51 Vgl. Selneccerus [Selnecker], Ehespiegell, fol. 13r—v, 14r, 37r, 136r, 148v-150v, 156r-160v, 207v—
208v u.a.; Johann Wilhelm Wiindsch, Memoriale oeconomicum politico-practicum, Das ist Kurtze
doch niitzliche und auf$fiihrliche Unterrichtung Eines Haushaltischen Beambten und Hoffbedien-
ten/[...], Leipzig 1669, 1. Requisitum, S.3 (Wiindsch, Neu vermehrt- und verbessertes Memoriale



Concordia im Haus - Vielfalt der Diskurse (1300-1700) 43

Wie bei den Ehepredigten sind es in den Hausbtiichern vor allem drei Themen,
anhand deren eheliche concordia und amicitia zur Sprache kommen: Einsetzung
der Ehe; Erschaffung der Frau; Wahl der Gattin. Wahrend aber in den Ehepredig-
ten diese drei Themen feste Loci bilden, die die Grundstruktur von Ehepredigten
vorgeben und die somit auch systematisch abgehandelt werden, bilden sie in den
Hauspredigten keine Loci mehr, sondern fungieren nur noch als argumentative
Hilfe innerhalb einer umfassenderen Diskussion: Wie ist concordia im Hause ge-
wahrleistet?

a. Einsetzung der Ehe:

So greift etwa Florin dort, wo er die Verbindung von concordia und amicitia her-
stellt, auf den biblischen Bericht zuriick.” Da Gott bei der ersten Ehestiftung eine
Gemeinschaft der Gemiiter und Korper hergestellt habe, konne man diese Ge-
meinschaft als eine Freundschaft bezeichnen. Denn ein Freund werde vom an-
deren alter ego genannt. Eheliche Beziehung wird als unio animorum verstanden
und dann mit Freundschaft gleichgesetzt. Die Hausbiicher transportieren altes
christliches Gedankengut.*

b. Erschaffung der Frau:

Auch der biblische Bericht von der Erschaffung der Frau dient in der Hausviéter-
literatur dazu, die socia-Rolle der Frau anzuzeigen. Mann und Frau seien von
,einem Fleisch’ (una caro), die Frau sei aus der Seite des Mannes geschaffen. Sie
sei nicht aus dem Fufl des Mannes genommen, damit sie nicht fiir eine ancilla
angesehen werde.” In der Sache bieten die Hausbticher nichts Neues; die Loci
der Ehepredigten werden bei ihnen aber zu Bausteinen innerhalb eines anders
organisierten Textgefiiges umfunktioniert.

Oeconomico-politico-practicum, Oder Unterrichtung/ Wie die Haufhaltungs-Aemter [...] niitzlich
verwaltet [...] werden kinnen/[...], Frankfurt/Leipzig [ca. 1683], 1. Teil, Requisitum IV [S. 41]);
Wolf Helmhard von Hohberg, Georgica curiosa: Das ist Umstindlicher Bericht und klarer Unter-
richt von dem Adelichen Land= und Feld=Leben, Niirnberg 1682, 1. Teil, 2. Buch, 2. Kap. (S. 94a);
Franz Philipp Florinus, Oeconomus prudens et legalis, Niirnberg 1702, 1 1,1,1-6 (S. 2-38).

52 Vgl. Florinus, Oeconomus prudens et legalis, 11,1,5,1 (S. 31).

53 Hinsichtlich der Begriindung der Institution Ehe unterscheiden sich antike und christliche
Lehre allerdings: Aristoteles sieht in der Ehe eine von der Natur geschaffene Einrichtung,
wihrend nach christlicher Auffassung Gott die Ehe eingesetzt hat. Die Erschaffung der Frau
hingegen wird in der antiken Okonomik &hnlich begriindet wie in den christlichen Bibel-
kommentaren: Die Frau ist (von der Natur, von Gott) dem Mann als ,Gehilfin’ beigegeben.
Vgl. auch unten Abschnitt 8 zu Menius.

54 Vgl. Von Hohberg, Georgica curiosa (1682), 12,2, S.94b (der paterfamilias habe seine Frau nicht
wie eine , Dienst-Magd” zu behandeln); Johann Rist, Der Adeliche Hausvatter, Liineburg 1650,
in: ders., Simtliche Werke, Bd. 7: Prosaabhandlungen, hg. von Eberhard Mannack, Berlin 1982,
S.151-380, bes. S.256, 258 u. 273 (die Ehefrau sei eine ,Mittgehiilffin” des Mannes, nicht sei-
ne ,,Magd”). Bei Wiindsch, Neu vermehrt- und verbessertes Memoriale oeconomico-politico-prac-
ticum, S. 37, wird die socia-Rolle der Frau nur angedeutet, nicht eingefordert: Gott habe dem
Mann ,,aus seiner Riebe eine Gesellin erschaffen”.



44 Riidiger Schnell

c. Wahl der Gattin:

Bei diesem Punkt steht die Perspektive des Mannes im Vordergrund. Ihm wird
die Subjektposition eingerdaumt. Dennoch erfihrt in den Hausbiichern des
16./17. Jahrhunderts gerade beim Thema ,Wahl der Gattin’ der Aspekt der concor-
dia grofie Beachtung. Wiirden die Brautleute hinsichtlich ihres Gemiits bzw. ihres
Charakters nicht iibereinstimmen, sei discordia vorprogrammiert. Die Unter-
schiedlichkeit der Lebensweise (discrepantia morum) biete Konfliktpotential, das
zu vermeiden sei.®® Umgekehrt biete die Ubereinstimmung in der Art zu leben
beste Voraussetzungen fiir eine friedvolle Ehe. Immer wieder wird die discrepan-
tia morum im Sinne von ,Unterschiedlichkeit der Charaktere und Gemtiter’ als Ur-
sache fiir ehelichen Streit genannt.* Concordia in der Ehe wird also gewahrleistet
durch den ordo aequalis der Brautleute, durch die Ubereinstimmung von deren
Charakteren — und damit durch die amicitia der Eheleute.”

Die Hausviterliteratur thematisiert ungleiche Heirat als Grund fiir ehelichen
Zwist ausfiihrlicher als die Ehepredigten. Dies mag damit zusammenhé&dngen,

55 Zur Diskussion um den ordo aequalis in der Literatur des 17. Jahrhunderts vgl. u.a. Ursula
Kundert, Konfliktverliufe. Normen der Geschlechterbeziehungen in Texten des 17. Jahrhunderts,
Berlin/New York 2004, S. 115-119.

56 Im 16./17. Jahrhundert scheint eine gewisse konzeptionelle Verschiebung hinsichtlich des-
sen, was unter ,Gleichheit der Sitten’ verstanden wurde, eingetreten zu sein: Nicht mehr
nur die objektiv messbaren Kriterien (wie Alter, Vermogen, Stand) bzw. intersubjektiv giilti-
gen Werte und Tugenden wurden als Gleichheitsmafistab herangezogen, sondern auch die
nur subjektiv bzw. nur relativ messbaren Kategorien wie der Charakter, das Gemiit, die
Lebenseinstellung. Discrepantia morum konnte nun also auch heiflen, dass zwei moralisch
untadelige Brautleute nicht zueinander passten, weil sie hinsichtlich ihres Charakters nicht
tibereinstimmten. Vgl. Schnell, Sexualitit, S. 128-131 u. 192-200.

57 Vgl. etwa Florinus, Oeconomus prudens et legalis, 11,1,4,10-18 (S. 14-16): Gleichheit sei die Mut-
ter der Liebe (S. 15); der ,gleiche Stand” der Brautleute ermogliche Freundschaft (S. 15f.). ,Un-
gleiche Heurath schligt selten wohl aus/ denn je grisser Gleichheit/ je bestindiger Liebe
und Freundschafft” (S.16). Auf die Gleichheit des Gemiits und des Charakters hebt ab: Rist,
Der Adeliche Hausvatter, S.268: ,,und in Wahrheit/ es ist die allergrdsste Gliikseligkeit in der
Ehe/ da Mann und Weib nicht nur gleichen Standes und Herkommens/ sondern auch von
gleicher Ahrt/ Natur und Eigenschafftem sind. Jm gegentheil bauen die jenige schon in die-
sem Leben mit einander die Hélle/ die ganz unterschiedlicher Sinne und Gemiihter haben/
ja gleichsahm von Natur einander zu wieder leben”. Auch die Gleichheit des Alters ist Rist
wichtig: , Nicht allein aber bestehet die Gliikseligkeit deff Ehestandes in der Gleichheit der
Sitten/ des Gemiihtes/ der Sinnen und Geberden/ sondern auch wen Mann und Frau an dem
Alter nicht gahr zu sehr sind unterschieden” (ebd., S.269). Wolf Helmhard von Hohberg,
Georgica curiosa aucta, Das ist Umstindlicher Bericht und klarer Unterrict Von dem Adelichen
Land- und Feld=Leben, Niirnberg 1695 (und 1716; nicht in Ausgabe 1682), I 2,12 (Was zu thun/
wann ein HauB3-Vatter seine Kinder verheurathen will) schreibt: ,Und wo die Gemiither nicht
iibereinstimmeny/ ist es als eine Musica von zwey-gestimmten Instrumenten/ da eines von
einem guten Meister/ das ander von einem Stiimpler gebraucht wird” (1716, S. 161a). Bei einer
,ungleichen’ Heirat komme es vor, dass das Wesen des Mannes der ,Natur’ des Mddchens
entgegenstehe; das Alter sei argwohnisch, kalt, listig, langsam; die Jugend sei offen, hitzig,
schnell, vorwitzig. Solche ungleichen Eheleute konnten nicht harmonieren, , weil zwischen
widersinnischen Temperamenten keine Freundschafft oder bestindige Liebe seyn kan”
(1716, S. 161a). An einer anderen Stelle heifit es (I 2,13), die , Gleichférmigkeit der Gemiither”
sei ein festes Band des gegenseitigen Wohlwollens (1716, S. 163b).



Concordia im Haus — Vielfalt der Diskurse (1300-1700) 45

dass die Hausviéterliteratur qua Gegenstandsbereich die konkreten Auswirkun-
gen eines Ehezwists thematisierte, ist aber auch darauf zuriickzufiihren, dass
sich die Jurisprudenz im 17. Jahrhundert gerade mit solchen Ehen zu beschéftigen
hatte, in denen es aufgrund etwa stiandischer oder ckonomischer Differenz der
Eheleute zu Konflikten zwischen erwarteten und geforderten Rollen einerseits
und tatsdchlichen Machtverhiltnissen in einer Ehe andererseits zu Rechtsstrei-
tigkeiten kam.*® Entsprechend haufig sind in den Hausbiichern die Hinweise auf
einschlagige Erfahrungen.”

7.2 Unterschiede zwischen Hausbiichern und innerhalb eines Hausbuches

Trotz aller Gemeinsamkeiten in den Grundtendenzen ist nicht zu {ibersehen, dass
der Ausgleich von Hierachie und Gleichrangigkeit innerhalb der Gruppe der
Hausbticher (wie innerhalb der Textgattung der Ehepredigten) in unterschied-
lichen Auspragungen erfolgt. Wahrend bei Christoph Hering (1680) der Fokus
auf der Gleichrangigkeit der Eheleute liegt (beide bediirfen einander zur Haus-
haltung),”® dominiert bei Johann Wilhelm Wiindsch (vermehrte Fassung 1683)
die Superioritdt des Mannes,* ebenso beim lutherischen Johann Christoph Coler
(Auflagen von 1596 bis 1716), der gleich zu Beginn klarstellt, die Oeconomia sei
eine Monarchie, der Mann sei alleine Herr im Hause, alles miisse sich nach ihm
richten.®” Eine klare Hierarchisierung nimmt auch Franz Philipp Florin (Oecono-

58 Vgl. Heinrich R. Schmidt, ,Hausvater vor Gericht. Der Patriarchalismus als zweischneidiges
Schwert”, in: Hausvater, Priester, Kastraten. Zur Konstruktion von Ménnlichkeit in Spitmittelalter
und Friiher Neuzeit, hg. von Martin Dinges, Gottingen 1998, S.213-236; Stephan Buchholz,
,Ehe und Herrschaft. Geschlechterbeziehungen in den Rechtsquellen des 17. und 18. Jahr-
hunderts”, in: Europa in der Friihen Neuzeit. Festschrift fiir Giinter Miihlpfordt, hg. von Erich
Donnert, Bd. 4: Deutsche Aufklirung, Weimar u.a. 1997, S. 1-19.

59 Dass wir in den iiberlieferten Predigtentwiirfen nur selten solche Hinweise auf Erfahrung
finden, mag allerdings zum Teil dem Umstand geschuldet sein, dass die erhaltenen mittel-
alterlichen Ehepredigten meist nur das strukturelle Geriist einer Ehepredigt darstellen. Die
Ausfiihrung in actu blieb dem Prediger iiberlassen.

60 Vgl. Hering, Oeconomischer Wegweiser. Wo Hering separat von den Aufgaben der Hausmut-
ter spricht (Kap.3 und 10), erwahnt er die Unterordnung der Frau. Dort jedoch, wo er den
wechselseitigen Umgang der Eheleute thematisiert (Kap. 11, S.74-82), verwendet er immer
wieder die geschlechterneutrale Formel der eine-der andere (bzw. einander; der eine Theil-der
andere Theil). Zwar wird der Frau ein eigener Herrschaftsbereich zugesprochen, aber eben
doch zugleich die {ibergeordnete Stellung des Mannes anzitiert. So ergibt sich ein intrika-
tes Geflecht aus domina-Status der Hausmutter bei gleichzeitiger Unterordnung unter den
Hausvater und die Gleichstellung der Eheleute im unmittelbaren Umgang miteinander.
Wo das Verhiltnis der Ehegaften thematisiert wird, haben wir es wie beim Ehediskurs der
Ehepredigten mit einer Gleichstellung der Eheleute zu tun. Wo das 8konomisch relevante
Verhiltnis von Hausvater und Hausmutter erdrtert wird, iiberwiegt das hierarchische Verhalt-
nis. Der 6konomische Diskurs und der Ehediskurs produzieren in der ,Okonomik’ Herings
unterschiedliche Relationierungen — von Hausvater/Hausmutter einerseits, von Ehemann/
Ehefrau andererseits.

61 Vgl. Wiindsch, Neu vermehrt- und verbessertes Memoriale.

62 Vgl. Johann Christoph Coler, Oeconomia. Oder HaufSbuch. Zum Calendario Oeconomico & perpe-
tuo gehorig. Jetzo auffs New ybersehen, corrigirt [...], Wittenberg 1604, S.3 (I 4). Zur komplexen



46 Riidiger Schnell

mus prudens et legalis, 1702) vor: Frauen sind das schwéchere Geschlecht (an Ver-
stand, Gemdit und Korper: 11,1,5,7 [S.32] und I 1,1,6,9 [S. 36] und I 1,1,8,20 [S. 55]);
den Mannern gehort das ,Ober-Regiment” (I 1,1,5,5; S.32). Die Manner wer-
den davor gewarnt, die Ehefrauen zu , Meister[n] iiber sich werden zu lassen”
(I1,1,5,6; S.32). Sie sollen nicht dulden, dass die Frauen zu ,Sie-Méannern’ werden
oder ihnen in ihre Amtsgeschifte dareinreden (I 1,1,6,6 und 9; S. 35). Die Frau ist
dem Mann gegeniiber zur Ehrerbietung verpflichtet (I 1,1,6,4; S.35) — weil Gott
den Mann ,zum Haupt und Regenden seines Weibes gesetzt” hat —, der Mann
hingegen nicht der Frau gegeniiber. Denn die Frau hat dem Mann zu gehor-
chen (I 1,1,6,7; S.35), nicht umgekehrt. Deshalb wird die von der Frau geforderte
Sanftmut (I 1,1,6,5; S. 35) anders motiviert als die vom Mann geforderte Sanftmut
(I11,575.32).5

Innerhalb der 6konomischen Literatur wurden also die Superioritdt des Man-
nes bzw. des Hausvaters und die socia- bzw. amica-Position der Frau unterschied-
lich gewichtet. Uberblickt man jedoch die Hausviterliteratur des 17. Jahrhunderts
insgesamt, ergibt sich der Eindruck, dass den 6konomischen Diskurs eine Stér-
kung der Suprematie des Ehemanns kennzeichnet.®*

7.3 Differenzen zwischen Ehepredigten und Hausviterliteratur

Die 6konomische Perspektive auf die Beziehung der Eheleute unterschied sich in
einem gewichtigen Punkte von den allermeisten Ehepredigten. Sie thematisierte
nicht nur die unmittelbare Beziehung zwischen Ehemann und Ehefrau, sondern
beleuchtete auch die Aufgabenbereiche von Hausvater und Hausmutter. Dies
schuf die Moglichkeit, die Position der Frau zweifach zu beschreiben; als Ehefrau
und als ,Hausherrin’ bzw. ,Hausmutter’. In ihrer Funktion als Hausmutter, die fiir
alle Dinge im Haus verantwortlich war, nahm die Frau die Stellung einer domina
ein. Dieser Bezeichnung begegnen wir in 6konomischen Schriften von Aristote-
les bis ins 18. Jahrhundert.® Im Haus besafs die Frau die alleinige Verantwortung

Druckgeschichte von Colers Werk vgl. Philip Hahn, Das Haus im Buch. Konzeption, Publikati-
onsgeschichte und Leserschaft der ,,Oeconomia” Johann Colers, Erpfendorf 2013.

63 Wo in den Hausbiichern eine grundsatzliche Aufwertung der Frau zu erkennen ist, wird
diese weniger iiber den biblischen Rippe-Topos als iiber Ankldange an den zeitgendssischen
Galanterie-Diskurs erreicht. Bei den Hausbiichern, die schon ein wenig den Geist der ga-
lanten Mode atmen, wie bei Johann Rist (1650) oder Wolf Helmhard von Hohberg (1682),
erfolgt die Angleichung der Geschlechter iiber eine héhere Wertschitzung der Frau, die un-
abhingig ist von 6konomischen oder religidsen Gesichtspunkten. Auch hier muss ich auf
Stellenangaben verzichten.

64 Die Hausbiicher des 17. Jahrhunderts {ibernehmen die Bezeichnung der Haushaltung als
einer Monarchie aus der Okonomik (I 1) des Aristoteles. Vgl. Johann Christoph Coler, Oe-
conomia oder Hausbuch, Erste Theil/ Zum Calendario Oeconomico & perpetuo gehirig. Darinnen
begriffen vnd aufifiihrlichen erkliret ist/ [...], Wittenberg (ca. 1596), I 4 (S.4); Coler, Oeconomia
ruralis et domestica, Darinn das gantz Ampt aller trewer Hauf3-Viitter/ HaufS-Miitter/ [...] begriffen
[...l, Mainz 1665, 1 4 (S. 3a).

65 Vgl. Aristoteles, Oikonomika, 11 1; Guibert de Tournai, Sermones ad status (,Ad coniugatas
sermo”); Le Mesnagier de Paris (ca. 1393), hg. von Georgina E. Brereton und Janet M. Ferrier,



Concordia im Haus — Vielfalt der Diskurse (1300-1700) 47

(wenn auch unter der Oberaufsicht des Mannes). Aufgrund dieser Aufgabentei-
lung konnte so etwas wie eine funktionale Gleichberechtigung von Mann und
Frau entstehen. Deshalb wurde in 6konomischen Schriften immer wieder dem
Mann geraten, nicht in den Herrschaftsbereich der Frau hineinzureden.

Diese Angleichung der hierarchischen Stellung schlug sich in einigen Hausbii-
chern strukturell darin nieder, dass in jeweils separaten Kapiteln die Pflichten
und Aufgabenbereiche von Hausvater und Hausmutter vorgestellt wurden. Da-
mit ergab sich eine diskursive Angleichung der beiden Eheleute. Eine Variante da-
zu bilden die Texte, die zu den separaten Hausvater- und Hausmutter-Kapiteln
ein zusatzliches Kapitel einfiigten, das beide Eheleute in den Blick nimmt.

Mit dem 16./17. Jahrhundert scheinen 6konomischer Diskurs und theologischer
Ehediskurs eine engere Verbindung eingegangen zu sein. Vor dem Reforma-
tionszeitalter wurden — in Ehepredigten wie in Okonomiken — innerhalb ein und
derselben Schrift Ehe und Haushaltung meist strikt getrennt behandelt.’ In der
Reformationszeit hingegen gibt es Anzeichen fiir eine Integrierung der beiden
Diskurse.”

tbers. von Karin Ueltschi, Paris 1994, I1 3,1 u. 6 (S. 440: , maistresse de l'ostel”); Coler, Oecono-
mia ruralis et domestica, Mainz 1645, 1 6 (S.5b: ,domina und besitzerin deff gantzen Hauses”).

66 So etwa in den Ehepredigten, die auch die Tobiasregeln (Tobias 10) rezipieren; vgl. Gui-
bert de Tournai, Sermones ad status, 3. Ehepredigt ,, Ad coniugatas”. Auch in der ,6konomi-
schen Ehepredigt’ des Johannes Nider, Aurei sermones de tempore, Sermo 34 (,,Ego sum pastor
bonus”), werden Ehe und Haushaltung getrennt behandelt. Die drei Abschnitte handeln
von ,De regimine uxoris”; ,,De regimine filiorum et filiarum”; ,De regimine famulorum
et familarum”. In der ,Okonomik’ des Vinzenz von Beauvais (Speculum doctrinale, Buch VT)
stehen Ehekapitel und Hauskapitel ebenfalls nebeneinander: vier Kapitel sind dem Mann/
Frau-Verhiltnis gewidmet (wobei aber auschliefSlich die méannliche Perspektive eingenom-
men wird, VI 3-7), jeweils drei Kapitel dem Eltern/Kinder-Verhiltnis (VI 8-10) und dem
Verhiltnis von Herrschaft und Dienern (VI 11-13). Auch im ,Fiirstenspiegel’ (De regimine
principum) des Aegidius Romanus sind Eheteil (II 1) und Hausteil (II 3) getrennt. Auch im
Sermo de matrimonio (deutsch) (hg. von Brinkhus) und in Von dem Eelichen Sta[n]dt (Augsburg
s.a.; VD 16-V 2461) stehen religios-theologischer und ckonomischer Diskurs nebeneinander,
ebenso bei Herolt, Sermones discipuli, Sermo 25.

67 Vgl. etwa Justus Menius, Oeconomia Christiana, Niirnberg 1529; Selnecker, Ehespiegell (passim);
die Luther-Predigt vom 2. Sonntag nach Epiphania (19. Januar 1533), in: D. Martin Luthers Wer-
ke, Kritische Gesamtausgabe, Bd.37, Weimar 1910, S.9-12 (S.11,25: ,nuptias et oeconomiam”).
Vgl. auch Julius Hoffmann, Die ,Hausviterliteratur” und die , Predigten iiber den christlichen
Hausstand”. Lehre vom Hause und Bildung fiir das hiusliche Leben im 16., 17. und 18. Jahrhundert,
Weinheim 1959, S. 34-45 (Luther habe den ,Hausstand’ [status oeconomicus] mit dem ,Ehestand’
identifiziert, S.37). Gerhard Richter, Oikonomia. Der Gebrauch des Wortes Oikonomia im Neuen
Testament, bei den Kirchenvitern und in der theologischen Literatur bis ins 20. Jahrhundert, Berlin/
New York 2005, S.617-625, meint, bei Luther, Menius, Coler, Johann Gerhard und anderen
lutherisch-protestantischen Autoren des 16./17. Jahrhunderts eine Verengung des Oeconomia-
Begriffs auf Ehe, Familie, Haus feststellen zu konnen. Barbara Becker-Cantarino, ,Johann Rists
Der adeliche Hausvatter und die frithneuzeitliche Okonomie-Literatur”, in: Johann Rist (1607~
1667). Profil und Netzwerke eines Pastors, Dichter und Gelehrten, hg. von Johann Anselm Steiger
und Reinhard Jahn, Berlin/Boston 2015, S. 613-627, stellt Rists Text auch ,in die Literaturgat-
tung der Oeconomia Christiana”. Vgl. aber unten Anm. 89 und 95 zu Dionysius Cartusianus.



48 Riidiger Schnell

Diese thematische Integration geht zusammen mit einer komplizierteren Be-
schreibung der Bedingungen, die fiir die Herstellung von concordia im Haus
unerldsslich sind. Wahrend concordia in den mittelalterlichen Ehepredigten vor
allem concordia zwischen zwei Menschen (den Eheleuten) meint, weitet sich die
Perspektive in den Hausbiichern bzw. der 6konomischen Literatur auf das Ver-
héltnis zwischen Herrschaft und Gesinde aus.®®

Ich nenne vier Konsequenzen:

a. Der erweiterte Blick auf das Haus macht es nétig, den Vorteil, den ein Mitden-
ken der Ehefrau fiir den Ehemann mit sich bringt, zu berticksichtigen. Deshalb
finden sich in Hausbiichern vermehrt Ermahnungen an den Hausvater, er moge
doch gelegentlich auch die Ratschldge der Ehefrauen zur Verbesserung der Haus-
haltung, so diese Ratschldge hilfreich seien, aufnehmen und beherzigen. ,Viele
Augen sehen mehr als eines” lautet die entsprechende Sentenz in den Okono-
miken.®” Diese Anerkennung weiblichen Mitdenkens im Haus sucht man in den
Ehepredigten vergeblich.

b. Der concordia zwischen Mann und Frau werden Auswirkungen auf die Arbeits-
moral des Gesindes zugeschrieben. Dadurch erhoht sich der Druck auf die Ehe-
leute, eben diese concordia herzustellen. Indem der Hausvater die Ratschlédge der
Hausmutter ernst nehme und teilweise tibernehme, verschaffe er der Frau mehr
Respekt beim Gesinde, was dann wiederum dessen Arbeitseinsatz férdere. Auch
solle der Ehemann seine Frau gut behandeln, weil sonst ebenfalls der Respekt
des Gesindes vor der Hausmutter leide. Bemerke das Gesinde, dass der Hausvater
seine Frau schmahe oder schlage, gehorche es dieser nicht mehr, wodurch dem
Haus bzw. dem Hausvater betrachtlicher Schaden entstehe.”” Keinesfalls solle

68 Hoffmann, Die , Hausviiterliteratur”, behandelt eheliche Beziehung (S.107-132) und das Ver-
héltnis von Herrschaft und Dienstboten (S. 166-188) weitgehend getrennt.

69 Vgl. Coler, Oeconomia ruralis et domestica (1665), S. 3b (15); Wolf Helmhard von Hohberg, Geor-
gica curiosa (1682), schreibt im Buch tiber den Hausvater (I 2,2; S.94b): die Ehefrau diirfe,
falls es begriindet sei, zuweilen der Meinung des Mannes widersprechen, jedoch verniinftig
und sanftmiitig; ware ihr dies verboten, bestiinde kein Unterschied zwischen ihr und einer
Magd (Ausgaben 1695 und 1716, S. 143b). Im Buch iiber die Hausmutter gesteht Von Hohberg,
Georgica curiosa (1682;13,3; S. 188a; Ausgaben 1695 und 1716; S. 275a) der Ehefrau zu, sie diirfe
auch eine eigene bessere Meinung vorbringen, miisse diese allerdings verstandig andeuten;
letztlich miisse sie sich der Entscheidung des Mannes unterordnen. Bei Florinus, Oeconomus
prudens et legalis (I 1,1,5,5; S.32), wird dem Mann der Rat gegeben, die Vorschldge der Frau
zur besseren Verwaltung des Hauses zu beriicksichtigen. Es sei der Haushaltung zutraglich,
wenn er seine Frau mit beratschlagen lasse. In 11,1,5,6 (S.32) werden die Manner kritisiert,
die die guten Einfille und Vorschldge der Frauen halsstarrig ablehnten. Hering, Oeconomi-
scher Wegweiser, S.21, meint, es sei ein Vorteil der Ehe, jemanden neben sich zu haben, der
auch mal einen guten Vorschlag machen kénne, und mahnt auf S. 81, der Mann solle den Rat
seiner Frau nicht verachtlich machen. Wiindsch, Neu vermehrt- und verbessertes Memoriale,
S.44, ist der Auffassung, dass der Mann zuweilen und wenn es angebracht erscheine, den
Rat seiner Frau nicht verachten, sondern ihm folgen solle (plus vident oculi quam oculus; des-
halb sei der Rat der Frauen nicht immer zu verachten).

70 Vgl. Coler, Oeconomia ruralis et domestica (1665), 15 (S. 4a).



Concordia im Haus - Vielfalt der Diskurse (1300-1700) 49

der Mann Entscheidungen der Frau riickgéngig machen, weil dies dem Ansehen
der Hausmutter schade, was wiederum die Arbeitsmoral des Gesindes mindere.
Wir sehen: Die concordia der Eheleute wird in Verbindung gebracht mit dem Ar-
beitsverhalten des Gesindes. Zugleich zeichnet sich die intrikate Verflechtung der
beiden Funktionen der Frau ab: Das Verhalten des Mannes zur Ehefrau hat Kon-
sequenzen fiir deren Status als Hausherrin und damit auch fiir die Produktivitat
des Hauses — und somit letztlich auch fiir den Hausvater bzw. den Ehemann.”

c. Das Verhalten des Ehepaares gegeniiber dem Gesinde hat Auswirkungen auf die
Beziehung des Ehepaares selbst. In den 6konomischen Schriften von der Antike
bis ins 17. Jahrhundert ist durchgédngig vom Misstrauen gegeniiber dem Gesinde
die Rede.” Es sei faul, unzuverldssig, diebisch, aufmiipfig, verlogen, heuchlerisch
usw. Weder Hauswirt noch Hauswirtin diirften dem Gesinde vertrauen. Deshalb
sei staindige Kontrolle und Aufsicht erforderlich.” Niemals solle einem Knecht oder
einer Magd ein Schliissel ausgehandigt werden. Zuweilen sei es angeraten, mit ei-
nem Nachschliissel die Kammern und Schranke des Gesindes zu 6ffnen. Denn
man finde dort allerhand Diebesgut, was dem Haushalt entwendet worden sei.”
Mit diesem durchgadngigen Misstrauen gegeniiber dem Gesinde héngt es wohl
zusammen, dass in den Hausbiichern des 17. Jahrhunderts Hauswirt und Haus-
wirtin vor einem zu engen Verhiltnis mit dem Gesinde gewarnt werden.” Sie
sollten sich ja nicht mit Knechten und Magden zu gemein machen.” Das Gesinde
koénnte den Respekt vor der Herrschaft verlieren oder konnte die ihm anvertrau-
ten Informationen eines Tages gegen seine Herrschaft verwenden.

71 Umgekehrt wird zuweilen auch das Gesinde fiir die concordia im Hause und insbesondere
flir die concordia zwischen den Eheleuten verantwortlich gemacht. Die Magde und Knechte
sollten nichts tun, was die concordia der Eheleute gefiahrde.

72 Vgl. auch den Beitrag von Anita Traninger (,Herr und Knecht”) in diesem Band (besonders
zu Ortensio Lando).

73 Vgl. Xenophon, Oikonomikos, in: Xenophon. Okonomische Schriften, griechisch und deutsch, hg.
von Gert Audring, Berlin 1992, S.30-121, hier S.74-77 (IX 14-16). Columella, Uber Landwirt-
schaft [De re rustica], tibers., eingefiihrt und erldautert von Karl Ahrens, Berlin 1972, S. 64f.,
thematisiert ebenfalls das Misstrauen gegeniiber Verwaltern und Knechten. Vgl. auch Le
Mesnagier de Paris, 11 3,6f. (S. 440—-445), ebenso Leon Battista Alberti, Uber das Hauswesen (Della
famiglia) [1433-1441], ibers. von Walther Kraus, Ziirich/Stuttgart 1962, S.395. Auch Hering,
Oeconomischer Wegweiser, S.20 (3. Kap.), formuliert dieses Misstrauen: Sobald die Herrschaft
den Blick vom Gesinde abwende, lasse es in seinem Fleifs nach oder hore mit der Arbeit ganz
auf, wodurch dem Haus grofier Schaden entstehe. Keinesfalls solle die Hausmutter dem
Gesinde vertrauen (Kap. 10, S.68). Zu unterschiedlichen emotionalen Bindungen der Die-
nerschaft in vormodernen Haushaltungen vgl. jetzt Susan Broomhall (Hg.), Emotions in the
household, 1200-1900, Basingstoke/New York 2008.

74 Vgl. Coler, Oeconomia. Oder HaufSbuch (1604), S.7f. (16) u. S.16f. (19).

75 Vgl. Hering, Oeconomischer Wegweiset, S. 89; Coler, Oeconomia. Oder HaufSbuch (1604), S. 6 (1 5).

76 Dies allerdings schon im ,Fiirstenspiegel’ des Aegidius Romanus, De regimine principum, 11
3,19 (aulerdem sollten Fiirsten nur besonders vertrauenswiirdigen Dienern Geheimnisse
anvertrauen), und im Ehetraktat des Dionysius Cartusianus, De laudabili vita conjugatorum,
in: ders., Opera omnia, Bd. 38, Montreuil/Tournai 1909, S.57-117, Art. XV (S. 75a B).



50 Riidiger Schnell

Dieses Misstrauen gegeniiber dem Gesinde erfordert auf der Gegenseite einen
umso grofseren Zusammenhalt, eine vertrauensvolle Zusammenarbeit zwischen
den Eheleuten. Die gemeinsame Distanzierung vom Gesinde schweifst das Ehe-
paar zusammen — zumindest im diskursiven Entwurf.”” Das gemeinsame gehei-
me Wissen stiitzt iiberdies die Gleichrangigkeit der Frau.

d. Die eben besprochenen Eigenheiten des 6konomischen Diskurses gegeniiber
den Ehepredigten gipfeln und konzentrieren sich in einer differentiellen Be-
wertung ehelicher discordia. Eheliche discordia hat nun 6konomische, nicht mehr
geistlich-religiose Konsequenzen. Zwist zwischen den Eheleuten wird nun als
materieller Schaden wahrgenommen, nicht als religiose Verfehlung gegen Got-
tes Gebote. Der Stindendiskurs der Ehepredigten steht einem Schadensdiskurs
der Okonomik gegeniiber. Nicht nur die Anlasse und Bedingungen von discordia
vervielfédltigen sich im 6konomischen Diskurs, sondern auch die Bewertung von
discordia. Schadens- und Misstrauensdiskurs gehoren eng zusammen.

In mittelalterlichen Ehepredigten besitzen concordia bzw. discordia eine religitse
Konnotation. Wo concordia herrscht, ist Gott prasent; wo discordia herrscht, hat der
Teufel seine Hande im Spiel. Autoritatives Zitat ist hierbei Sirach 25,2 (Gott hat
Gefallen an Eheleuten, die iibereinstimmen, consentire). Discordia gefdhrdet das
Seelenheil der Eheleute. In den Okonomiken werden die Folgen von discordia an-
ders gefasst: nicht mehr als Siinde fiir die Eheleute, sondern als Schaden fiir das
Haus. Dieses jahrhundertelange Nebeneinander von sdakularer und theologisch-
religidser Sichtweise in der Vormoderne soll nun weiter ausgefiihrt werden.

8. Okonomiediskurs als sikularer Gegenentwurf

Der Schadensdiskurs der 6konomischen Literatur steht dem Stindendiskurs der
religiosen Ehepredigten gegeniiber. Daraus lédsst sich folgern: Der Okonomie-
Diskurs prasentiert wahrend des ganzen Mittelalters eine alternative Position zur

77 Vgl. Von Hohberg, Georgica curiosa (1682), 1 2,2 (S.94b): Die Eheleute sollen nichts, was zwi-
schen ihnen privat (,,geheimes”) vorgehe, nach aufSen dringen lassen. Es wird also eine ,Pri-
vatsphére’ des Ehepaares unterstellt. Es miisse ein ,gutes Vertrauen” zwischen den Eheleuten
herrschen; denn: , also ist ein gutes Vertrauen der edle Saame” einer wahren, bestindigen
Liebe (ebd., I 3,3, S.188a und b). Von diesem Vertrauen ist auch bei Von Hohberg, Georgica
curiosa (1695 und 1716) die Rede. Dort (I 2,13) ist gegeniiber der Auflage von 1682 ein Ka-
pitel hinzugefiigt worden. Es handelt davon, wie ein junger Ehemann die Liebe seiner Frau
erhalten konne. Der Mann konne sich seine Frau auch dadurch verpflichten, dass er ihr
bisweilen Geheimnisse anvertraue. Das solle er aber zundchst nur mit solchen Informatio-
nen tun, deren Preisgabe durch die Frau keinen allzu grofSen Schaden anrichte. Habe sie
ihre Verschwiegenheit unter Beweis gestellt, konne er ihr auch wichtigere Geheimnisse an-
vertrauen. Alberti, Uber das Hauswesen, S.283-286, spricht ausfiihrlich iiber Geheimhaltung
und Geheimnisse (so soll der Hausvater Wertsachen wie Silberzeug, Edelsteine u.a. mog-
lichst an unzuganglichen Orten aufbewahren); der eigenen Frau jedoch solle der Hausvater
all seinen wertvollen Besitz, sein hadusliches Gut zeigen (nicht jedoch sein Studierzimmer
und seine Biicher, vgl. ebd., S.284).



Concordia im Haus — Vielfalt der Diskurse (1300-1700) 51

religids-theologischen Sicht auf die concordia in der Ehe.” Erst reformatorische
Theologen machten aus der antik-heidnischen Okonomik eine christliche Okono-
mik. Die Oeconomia Christiana (1529) des Justus Menius kiindigt schon im Titel
den Gegenentwurf an.” Der rein diesseitigen Sicht der traditionellen Okonomik
soll eine dezidiert christliche Betrachtung entgegengestellt werden.®” Demnach
werden Hausregiment und Landesregiment nicht durch menschliche Vernunft
oder Klugheit erhalten,® sondern durch Gottes Rat und Hilfe (S. 16f. u. 40f.)). Die
Kapitel iiber die beiden Eheleute handeln vor allem von religiésen Verpflichtun-
gen der Eheleute, nicht von 6konomischen Aufgaben. So besteht die allererste
Pflicht des Mannes darin, ,ein glaubig Herz zu Gott zu haben” (S.33). Auch fiir
die Ehefrau ist Gott erster Bezugspunkt, nicht der Ehemann (S. 46 u. 60)!* Dieser
fungiert lediglich als Medium zu Gott.®® Die Hausmutter soll glauben, dass ihr
Stand ein ,heiliger gottlicher Stand” sei und dass sie alles, was sie tue, ,nach
Gottes Wort und Befehl zu tun habe” (S. 46; vgl. auch S. 58—60). Gemaf; Menius ist
Kindergebaren ein Gottesdienst (S.55). Bei den Ausfithrungen des Menius iiber

78 Auf die besondere, vielfiltige Semantik des Wortes Oikonomia in der abendlandischen (bzw.
byzantinischen) Theologie — Oikonomia als ,Anwendung géttlicher Vorsehung’, ,giitiges
Handeln Christi’, ,Tatigsein der menschlichen Natur in Christus’, ,Menschwerdung Christi’,
,Gottes Handeln’, ,Walten Gottes’ — gehe ich hier nicht ein; vgl. dazu Richter, Oikonomia,
S.530-574, 601-613 u.a.

79 Menius, Oeconomia Christiana, Niirnberg 1529. Zu Luthers, Menius’ und anderer Theologen
Vorstellungen von Okonomik im 16./17. Jahrhundert vgl. Richter, Oikonomia, S.615-628.
Nicht korrekt ist die Behauptung Richters, die ,Haustafeln’ des Neuen Testaments seien
,fiir Menius kein Ankniipfungspunkt” (S. 616). Denn Menius bezieht sich ausdriicklich auf
die zwei Haustafeln; vgl. Menius, Oeconomia Christiana, Bl. 71v—73r. Zu Menius auch Kriiger,
,Zum Verstandnis”, S. 531-534.

80 Richter, Oikonomia, S.616, sieht den entscheidenden Unterschied darin, dass die antik-
heidnische Okonomik als Teil der peripatetischen Dreiteilung (Monastik [Individualethik],
Okonomik, Politik) den Menschen in den Mittelpunkt stellte, wahrend Menius einen theolo-
gischen Ansatz verfolgte: Gott sei , der alleinige Schépfer von Oeconomia und Politia, d.h.
von Ehe und Landesregierung”.

81 In den mittelalterlichen Kommentaren zu den einschldgigen Schriften des Aristoteles domi-
nierte die Lehre von der Klugheit (prudentia); vgl. Richter, Oikonomia, S. 616.

82 Genauso ist es bei Selnecker, Ehespiegell, Bll. 216f.: Bei Verhaltensanforderungen an die Ehe-
frau kommt Gottesfurcht vor der Beziehung zum Ehemann. Uberdies soll das Leben der
Eheleute stets auf Gott hin ausgerichtet sein (vgl. Selnecker, Ehespiegell, passim, u.a. Bl. 163v).
Auch in den Haustafelpredigten des lutherisch gesinnten Marburger Theologieprofessors
Agidius Hunnius (1550-1603) sind , die Pflichten der Eheleute zueinander Pflichten gegen-
tber Gott [...]. Als direktes Verhiltnis erscheint das des einzelnen zu Gott” (Walter Beh-
rendt, ,Lutherisch-orthodoxe Ehelehre in der Haustafelliteratur des 16. Jahrhunderts”, in:
Text und Geschlecht. Mann und Frau in Eheschriften der friihen Neuzeit, hg. von Riidiger Schnell,
Frankfurt a.M. 1997, S.214-229, hier S.225).

83 Auch im Kapitel {iber die Kinder (Menius, Oeconomia Christiana, Kap. X, S.78-91) bildet Gott
den eigentlichen Adressaten: Erste Pflicht der Kinder ist es, Gott als ihren Schopfer und
Vater zu erkennen und zu ehren (S.78) und zu fiirchten (S.79). Auch der Gehorsam gegen
die Eltern wird als Gottesdienst bezeichnet (S.78). Bei Selnecker, Ehespiegell, Bl. 217t, ist es
dhnlich: Die erste Verhaltensanweisung fiir die Frau lautet, Gott zu fiirchten; erst an zweiter
Stelle kommt ,den Ehemann lieben’ (BL. 217r) (er sei ihr Herr, Haupt und Krone).



52 Riidiger Schnell

das Gesinde geht es nicht um dessen 6konomischen, sondern um dessen reli-
gitsen Status. Das Gesinde solle dem Hauswirt gehorchen, aber nicht etwa des-
wegen, weil dieser es befehle, sondern weil Gott es so befohlen habe (es werden
neutestamentliche Stellen genannt, Eph. 5; 1. Timoth. 6). Das Gesinde diene, so
Menius, nicht dem weltlichen Herrn, sondern Jesus Christus (S. 100). Mit even-
tuellem Ungehorsam erziirne das Gesinde nicht nur den weltlichen Herrn, son-
dern auch Gott (S. 100f.).

Im Ehespiegell des lutherisch-reformatorischen Predigers Nikolaus Selnecker
von 1589 heifit es, Gott sei das einzige Ziel, auf das die Eheleute ihr Leben aus-
richten sollten.®* Keine Haushaltung konne ohne Segen Gottes bestehen (S. 30r—
31r); Hausvaiter sollten ihr ganzes Tun auf Gott hin ausrichten (S. 30r, 50r); Gott
selbst habe die Oeconomia verordnet und eingesetzt: Die Oeconomie sei ein heili-
ger und Gott wohlgefalliger Stand, in welchem Herr und Knecht, Frau und Magd
Gott dienten, beteten und selig werden kénnten (S. 101r, 112r). Der Herrendienst
sei als Gottesdienst anzusehen (S. 103r).8> Deshalb strafe nicht nur der Hausherr
das faule, diebische, ungeduldige, gottlose Gesinde, sondern auch Gott strafe es
(S.107v). Der eigentliche Hausvater ist somit Gott selbst.® Dort hat die Natur das
Zusammensein von Mann und Frau eingerichtet, bei Menius ist es Gott, der die
Ehe eingesetzt hat — und noch in jede Ehebeziehung hineinwirkt.?”

Gerade solche Werke wie die des Justus Menius (1529) und des Nikolaus Selne-
cker (1589) lassen im Riickblick das Profil der auf diesseitige Klugheit fokussier-
ten antik-heidnischen Okonomik und deren Rezeption im Mittelalter noch schér-
fer sehen.®

Mit ihrer aufs Diesseits gerichteten Perspektive prasentiert diese Okonomik
eine andere Sicht auf die eheliche concordia als die, die wir in den mittelalterlichen
Ehepredigten vorgefunden haben.® Wihrend in den Ehepredigten eheliche dis-

84 Vgl. Selnecker, Ehespiegell, Bl. 212v—219r (ein Hochzeitsgedicht Selneckers fiir seine Tochter:
Gott sei ,das einzig ziel/ Auff den die Eheleut sehen fein/ Denn er ist Stiffter selbs allein”
(Bl. 212v). Die Ehe wird als Teil der gottlichen Ordnung verstanden (BIl. 212v, 214r).

85 Der Herr ist also nur ein ,Medium’ zwischen Gesinde und Gott; die Knechte dienen ihrem
Herrn wie Christus selbst (S. 103v; das entspricht Eph. 6,5 und der Haustafel Luthers: ,Lasst
Euch diinken, dass Ihr dem HERRN und nicht den Menschen dienet”).

86 So ergibt sich folgende Gleichung: Gott als Hausvater (S.70v); Ehemann als Hausvater;
Hausvater = Christus (S.103v, 160v, 161v, 174r, 212v, 215v). Die christliche Okonomik des
Menius unterscheidet sich auch hinsichtlich der Einsetzung der Institution Ehe von antik-
heidnischen Okonomiken. Diesen Unterschied zwischen Aegidius Romanus, der Aristote-
les folgt, und Justus Menius hinsichtlich der Eheauffassung konstatiert auch Gottwald, Ver-
gleichende Studie, S. 6569, 237-249, 287-297 u. 302. S.0. Abschnitt 7.3 (,,Differenzen”).

87 Zu dieser lutherischen Grundidee Erik Margraf, Die Hochzeitspredigt der Friihen Neuzeit,
Miinchen 2007, S.76-90 u. 295-326.

88 Kriiger, ,Zum Verstdandnis”, S.533, A. 100, weist darauf hin, dass die Verfasser mittelalterli-
cher Okonomiken ,in erstaunlichem Mafle antike Autoren statt Bibelverse zitieren”. Vin-
zenz’ von Beauvais ,Okonomik’ etwa sei , fast ganz heidnisch, wahrend sich sein Traktat De
eruditione filiorum nobilium ,,vorwiegend auf biblische und theologische Quellen stiitz[e]” (ebd.).

89 Ein rein moralisch-religidses, mit biblischen Zitaten unterlegtes Verstandnis von materfami-
lias und paterfamilias findet sich bei Berthold von Regensburg (Ende 13. Jahrhundert), Rusti-



Concordia im Haus — Vielfalt der Diskurse (1300-1700) 53

cordia als Verstofs gegen gottliche Gebote und somit als Siinde gewertet wurde,”
hat die Okonomie in Mittelalter und Friiher Neuzeit eheliche discordia als Beein-
trachtigung des 6konomischen Wirtschaftens verstanden und mit den Katego-
rien ,Nutzen’ oder ,Schaden’ operiert.” Folgerichtig finden sich in der Schrift des
Menius zahlreiche Passagen (Oec. chr,, u.a. S.16, 31 u. 40f.), in denen er immer
wieder die heidnisch-antike Okonomie-Tradition dafiir kritisierte, dass sie in ih-
ren Lehren fiir ein erfolgreiches Wirtschaften im Haus Gott aufien vorgelassen
und den Eindruck erweckt habe, Vermehrung des Besitzes und Gewinnmaxi-
mierung seien allein auf menschliches Handeln zuriickzufiihren.”> Doch genau
diese Position vertraten fast alle Okonomik-Autoren in Mittelalter und Friiher
Neuzeit.”? Zwar halten auch einige Hausbiicher in einem generellen Sinne an der
Gottesfurcht als einer wichtigen Voraussetzung fiir die Arbeit von Hausvater und

canus de communi Sanctorum, Sermo 5. Im Ehetraktat des Dionysius Cartusianus (15. Jahr-
hundert) handeln zwei Kapitel von den Aufgaben des paterfamilias und der materfamilias.
Trotz inhaltlicher Korrespondenzen zur Okonomik-Literatur (hinsichtlich der ,weltlichen’
Aufgabenfelder der Eheleute) zitiert der Autor nur Bibelstellen; Dionysius Cartusianus, ,De
laudabili vita conjugatorum”, in: ders., Opera omnia, Bd. 38, Montreuil/Tournai 1909, S. 57-117,
Art. X u. XV. Doch wird immerhin die Okonomie-Thematik in den Ehediskurs integriert;
s.0. Anm. 67 zu Luther.

90 Vgl. etwa die ,Predigt vom ehelichen Leben’, hg. von Britta-Juliane Kruse, ,Neufunde zur
Uberlieferung der ,Predigt vom ehelichen Leben’/,Sermo de matrimonio’ im Zusammenhang
mit einer ,Predigt auf die Hochzeit zu Kana®”, in: Speculum medii aevi. Zeitschrift fiir Geschichte
und Literatur des Mittelalters 1:2 (1995), S. 37-62, hier S. 52 (discordia sei Gott ,,unbeheglich”).

91 So hat Diedrich Kolde in seinem Christenspiegel (hg. von Clemens Drees, Werl 1954, S. 254f.
[Kap.39]) die Aussage, die Ehefrauen sollten ihre Méanner nicht erziirnen, weil daraus gro-
Rer Schaden erwachse, sicherlich der Okonomik-Literatur entnommen; dazu Kriger, ,Zum
Verstandnis”, S. 530.

92 Die Haushaltslehre des Xenophon, Oikonomikos, ist eindeutig auf Gewinn, auf Vermehrung
ausgerichtet (z.B. VI 4, S.57); vgl. dazu P6hlmann, Der verlorene Sohn, S.25 u. 27. In der Oeco-
nomia ruralis et domestica des Johannes Coler findet sich ab den Drucken 1645 in Kapitel I 2
ein grofler Zusatz, in dem es u.a. heifit: Der Hauswirt solle so wirtschaften, ,daf seine Nah-
rung nicht ab/ sondern zunimmet/ und von tag zu Tag mehr und griffer wird/wichset und
sich vermehret” (Druck 1665, S. 2b). Eine religiose Unterweisung fehlt. Das Kapitel iiber den
Hauswirt (I 5; Druck 1665, S.3a) beginnt freilich mit dem Satz: ,Ein Hauswirth muf ein
Gottesfdrchtiger/ weiser/ verstindiger/ erfahrner und wolgeiibter Mann seyn/ der Gott vor
Augen habe/ fleiflig bete und arbeite/ und niemands unrecht thue”.

93 Rist, Der Adeliche Hausvatter, S.256, nennt zwei Ziele fiir die Tatigkeit des Hauvaters: ,die
Erhaltung deiner Giihter und die Vermehrung oder Zuwachs derselben”; S. 266 heifit es, der
Hausvater miisse Sorge tragen, dass er sein Gut ,vermehre oder verbessere”. Innerhalb der
Haushaltslehre (V. 4969-5200) von Wittenwilers Ring wird die Auffassung vertreten, ein Tag,
an dem sich das eigene Korn nicht vermehre, sei ein verlorener Tag (Heinrich Wittenwiler,
Der Ring. Frithneuhochdeutsch/Neuhochdeutsch, iibers. und hg. von Horst Brunner, Stutt-
gart 1991, V.5135). Dort heifit es auch: , Hilf dir selb, so hilft dir got” (V.5005). In dem 6ko-
nomischen Traktat Haussorge (15. Jahrhundert), hg. von C. D. M. Crossar, The German transla-
tions of the Pseudo-Bernhardine ,Epistola de cura rei familiaris’, Goppingen 1975, S.291-308, hier
S.291, heifit es gleich zu Beginn, dass niemand ohne zeitliches Gut leben kénne und dass
dieser Text lehre, wie man seinem Haus vorstehen kdnne. Als Hauptquelle wird angegeben
die Okonomik des Aristoteles, iiberdies Kommentare zu dieser Schrift.



54 Riidiger Schnell

Hausmutter fest? doch in den allermeisten Okonomiken werden weder die Ur-
sachen fiir eheliche discordia auf religiose Verfehlungen zuriickgefiihrt noch die
Konsequenzen ehelicher discordia als géttliche Strafe gedeutet.

Insgesamt lasst sich konstatieren, dass sich im Mittelalter neben der religio-
sen Perspektive auf die concordia der Eheleute eine 6konomische Sicht behauptet,
die nicht in den Kategorien von Siinde, Teufel und ewigem Tod dachte, sondern
in denen von Nutzen, Schaden und Gewinn.”” Eheliche discordia interessierte al-
lein hinsichtlich ihrer Auswirkungen auf die Haushaltung. Der Umstand, dass
die meisten Hausbiicher des 17. Jahrhunderts von protestantischen Autoren, ja
teilweise von evangelisch-lutherischen Pfarrern und Theologen verfasst wurden
(Johann Coler, Wolf Helmhard von Hohberg, Johann Rist, Franz Philipp Florin
u.a.), hatte erwarten lassen konnen, dass sich in diesen Hausbiichern die vom
Luther-Freund Justus Menius reprasentierte Sicht fortsetzt. Doch eine ausschlief3-
lich religiose Sicht auf die Haushaltung ist nicht erkennbar, nicht einmal bei Jo-
hann Wilhelm Wiindsch (1669), der stark dem Denken in theologischen Termini
verpflichtet ist und der wiederholt Luther zitiert. Wiindsch (1669) leitet das erste
Kapitel seines Hausbuchs mit einem Praeloquium ein. Dort betont er, dass es keine
Kleinigkeit sei, einer Haushaltung vorzustehen. Erforderlich seien hierfiir Miihe,
Fleifs und ein guter Verstand, der vorausschauend die nétigen Entscheidungen
treffe. Wiindsch fasst diese Fahigkeiten im Terminus prudentia oeconomica zusam-
men.” Als Beispiel fiir diese prudentia oeconomica wird ausgerechnet das erste
Buch Moses, Kap. 14 zitiert. Dort sagt Moses sieben gute und sieben schlechte Jah-
re voraus. Den prudentia-Bezug dieser Bibelstelle nimmt Wiindsch dann aber zu-
riick, indem er darauf verweist, dass die Moses-Prophezeiung eine von Gott ein-
gegebene Oeconomia gewesen sei.”” Heutzutage jedoch, meint Wiindsch, wiirde
man nicht mehr so vorgehen. Zwar gebe Gott dem einen oder anderen Menschen
auf dessen Bitten noch einen ,solchen guten Oeconomischen Verstand/ dardurch
ein Herr reich gemacht werden kan” (Memoriale oeconomicum, S. 2). Doch damit ein

94 Hier sind zu nennen die Georgica curiosa des Wolf Helmhard von Hohberg (1682), die durch
ihre starke Thematisierung der Gottesfurcht heraussticht (I1,1;12,1; 13,2 [hier im Hausmut-
terbuch besonders ausfiihrlich]), und die noch ganz in der lutherisch-protestantischen Tra-
dition (etwa eines Selnecker 1589) stehende ,Okonomik’ des evangelischen Theologen und
Hofpredigers Johann Olearius, Oeconomia: Das erwiinschte Haufl-Wesen, wobey zuforderst der
gesegnete Ehe-Stand sammt der vorsichtigen HaufShaltung, Nahrung und Kinder-Zucht [...] gezeiget
wird, Weilenfels 1683. An Gott und seinen Geboten habe sich alles menschliche Tun auszu-
richten.

95 Deshalb wird man nur bedingt behaupten konnen, Luthers Eheauffassung habe zu einer
,Aufwertung der weltlichen Erwerbstatigkeit und der Verrichtungen im Haushalt” gefiihrt
(Margraf, Die Hochzeitspredigt, S.88). In der Okonomik-Literatur war weltliche Erwerbsté-
tigkeit schon immer anerkannt. Luther hat allenfalls den Okonomik-Diskurs in den Ehedis-
kurs integriert (s.0. Anm. 67). Darin war ihm aber Dionysius Cartusianus vorangegangen
(s.0. Anm. 89).

96 Vgl. Wiindsch, Memoriale oeconomicum, S.1. Vgl. Richter, Oeconomia, S. 616, zur prudentia als
Leitbegriff der aristotelischen Moralphilosophie; s.0. Anm. 80.

97 Vgl. Wiindsch, Memoriale oeconomicum, S. 2.



Concordia im Haus - Vielfalt der Diskurse (1300-1700) 55

Hausverwalter wisse, was Haushaltung sei und wie sie einzuteilen sei, seien die
antik-heidnischen Autoritaten Aristoteles, Xenophon und Plato heranzuziehen.
Ihnen zufolge sei Oeconomia ,nichts anders als eine Disciplina oder Wissenschaft
deren Dingen/ so zu einer gebiihrlichen und rechten Regierung der Haufhaltung
gehdren” (ebd.).”® Als ersten Teilbereich der Oeconomia bezeichnet Wiindsch die
Oeconomia intra se et se und meint damit die innereheliche Beziehung. Concordia sei
gewdhrleistet, wenn der Mann seine Frau mit Giite und Nachsicht behandle. Vor-
teil von ehelicher concordia und der Nachteil von discordia werden dann aber nicht
in religiosen Termini gefasst, sondern als Nutzen bzw. Schaden formuliert: Con-
cordia erndhre, discordia verzehre (S. 3), d.h. fiige der Haushaltung Schaden zu.”

In den Okonomiken des 17. Jahrhunderts dominiert das 6konomische Interes-
se, nicht die christlich-religiose Sicht. Das 6konomische Wissen behauptet sich
neben dem von lutherischen Autoren proklamierten Glauben, dass Gott der wah-
re und eigentliche Haushalter sei. Die Okonomik des 17. Jahrhunderts entzieht
sich sogar grofienteils dem religits-christlichen Impetus der lutherischen Refor-
matoren und kehrt zur Diesseitigkeit der abendlandischen Okonomik-Tradition
zuriick. Die frithneuzeitliche Okonomik-Literatur war so sikular wie ihre mitte-
lalterlichen (und antiken) Vorlaufer.

9. Grenzen diskursiver Verhaltensentwiirfe: Wissen versus Erfahrung

Im Anschluss an die konstatierte sakulare Perspektive der Hausbticher soll nun
die Frage angeschnitten werden, ob und inwiefern die diskursiven Entwiirfe der
Hausviterliteratur zur concordia in der Alltagswelt {iberhaupt umgesetzt wurden
bzw. umgesetzt werden konnten. Wir haben gesehen, dass die diskursiven Harmo-
nisierungsversuche der spatmittelalterlichen Ehepredigten es entweder dabei be-
lielen, zwei widerspriichliche Handlungsanweisungen unverbunden nebenein-
ander zu stellen (Herrschaft des Mannes, dennoch Gleichrangigkeit der Frau),
oder aber die Hierarchie des Mannes dank einer geschlechterneutralen Perspek-
tive auflosten (alter-alter). Wie aber stehen Lehre und Praxis zueinander? Wie soll
in der Alltagswelt eine Umsetzung der diskursiven Widerspriichlichkeit bzw. der
diskursiven Auflosung der Geschlechterrollen gelingen, zumal im ordnungspo-
litischen Diskurs des 15. und 16. Jahrhunderts vehement eine Fithrungsrolle des
Mannes gefordert wurde? Wie stehen diskursives Wissen und angemahntes
Handeln zueinander?

Die Ehepredigten geben keine prizisen, detaillierten Handlungsanweisun-
gen, sondern stecken nur den Rahmen alltagsweltlichen Verhaltens ab: Concordia
im Hause ist dann gewéhrleistet, wenn beide Ehepartner Sanftmut und Geduld

98 An dieser Stelle versteht Wiindsch Oeconomia als Diskurswissen, wahrend er in seiner Vorre-
de zum ganzen Buch Diskurswissen und Erfahrungswissen zusammensieht; s.u. Anm. 110.

99 Wiindschs Hinweis (S.3) auf Proverbia Salomonis 14 (,Sapiens mulier aedificat domum
suam; insipiens etiam exstructa, manibus suis destruit”) belegt freilich, dass die 6konomi-
sche Perspektive auch dem Alten Testament nicht fremd war; vgl. etwa die Parallelen zwi-
schen Buch Sirach und antiker Okonomik.



56 Riidiger Schnell

walten lassen, wenn der Ehemann seine Frau als Gefahrtin, nicht als Magd be-
handelt, und wenn die Ehefrau nicht die Herrschaft in der Ehe anstrebt. Doch
wie in einer konkreten Situation zu verfahren sei — wann Strenge, wann Nach-
sicht am Platze ist —, dariiber berichten die Ehepredigten wenig.

Dann aber stellt sich die Frage, woher den Eheleuten das Wissen zuwéchst,
wie in der einzelnen Situation auf das Fehlverhalten des anderen zu reagieren
sei. Wenn sich die Diskurse wegen der Unzahl an moglichen Konfliktsituationen
auf solche Details nicht einlassen kénnen — noch die heutigen Eheratgeber haben
diese Grenze zu akzeptieren —, miissen andere Wissensquellen herhalten. Dazu
gehort an erster Stelle die Erfahrung. Diese kann sich speisen aus der Wahrneh-
mung des Zusammenlebens der eigenen Eltern oder von Dritten, aus den miind-
lich gegebenen Lehren der eigenen Eltern, aus den Erfahrungen, die man selbst
im Laufe einer langen Ehe gemacht hat, moglicherweise auch aus der Lektiire
literarischer Erzahlungen.

Der Ehediskurs konnte und kann die Vielzahl mdéglicher Konfliktsituationen
nicht erdrtern.!” Die Alltagsrealitat iibersteigt die Moglichkeiten der Diskursi-
vierung alltagsweltlicher Streitigkeiten und ihrer Losungen."” Meines Erachtens
stofst der Diskurs tiber die Voraussetzungen von concordia bzw. iiber die Bedin-
gungen einer Vermeidung von discordia hier an seine Grenze. Im Alltag muss die
Erfahrung das schriftlich fixierte Wissen anreichern.

Was hier fiir den Ehediskurs ausgefiihrt worden ist, besitzt Geltung auch fiir
den 6konomischen Diskurs. Ganz generell, d.h. tiber den Aspekt der ehelichen
concordia hinausgehend, lassen sich mehrere Relationierungen von 6konomi-
schem Diskurswissen und Alltagserfahrung ausmachen:

a. Der schriftliterarische Diskurs kann die Mannigfaltigkeit der haushélterischen
Aufgaben und Tatigkeitsfelder nur bedingt wiedergeben. Die Hausbiicher erken-
nen, dass eine vollstandige Beschreibung aller zum Hauswesen gehorigen Arbei-
ten, Techniken, Gerédte usw. kaum zu leisten ist. Die eigene alltdgliche Erfahrung
ist mindestens genau so viel wert.

So schreibt Johann Coler in seiner Vorrede zur Oeconomia. Oder Hausbuch (ca. 1596),
das Haushalten sei ,eine grosse mechtige Kunst [...]/ die sein lebenlang keiner
hat ausstudiren kinnen/ wie gescheide unnd geschwinde er auch immer gewe-

100 Das Aushandeln des Ausgleichs von Unterordnung und Gleichstellung der Ehefrau und
von der Herrschaftsposition des Mannes und gleichzeitiger Verpflichtung zu nachsichti-
gem Umgang mit den Fehlern der Ehefrau muss téglich in immer wieder neuen Situatio-
nen geleistet werden.

101 Vgl. etwa Beatrix Bastl, ,Caritas conjugalis. Der Begriff des Friedens in der Ehe”, in: Wiener
Geschichtsblitter 52 (1997), S.221-233 (Bastl referiert, wie historische Personen des 16./17. Jahr-
hunderts die eheliche concordia verfehlt haben). Vgl. auch die materialreichen Untersuchun-
gen in Friihneuzeit-Info 26 (2015), S.11-163, Themenheft , Streitpaar. Verfahren in Ehesa-
chen”, URL: www.univie.ac.at/iefn (5.4.2017), und das Webportal Ehen vor Gericht, URL:
https:ehenvorgericht.wordpress.com/2015/11 (5.4.2017).



Concordia im Haus - Vielfalt der Diskurse (1300-1700) 57

sen”.!? Allein schon die Braukunst, die Pferdezucht, die Schafzucht erforderten
soviel Wissen, dass es kaum von jemandem erlernt werden kénne. Deshalb hét-
ten zahlreiche Gelehrte ,viel von den Oeconomicis geschrieben”, der eine vom
Ackerbau, der andere von der Bienenzucht, der dritte vom Weinanbau usw. Doch
keiner habe umfassend von diesen Dingen berichtet, so dass jeder Autor einem
anderen Autor noch etwas zu berichten {ibrig gelassen habe.'” Es komme hinzu,
dass jedes Land und jedes Erdreich wieder andere Eigenschaften aufweise, jede
Weinsorte und jedes Vieh erfordere spezielle Wartung. Deshalb habe er, Coler,
seine Oeconomia nicht aus anderen Biichern zusammengeschrieben — was ihm
ein Leichtes gewesen wére —, sondern , aus dem rechten Buch der natur unnd
teglichen erfahrung dieser Lande [Deutschlands] genommen”.** Er wolle nur das
beschreiben, was er selbst in den Handen gehabt, gesehen und erfahren habe.'
Keineswegs verachte er die Schriften der ,hoch gelerten und hoch erfahrenen
Leute” — zuweilen konne man sie gewinnbringend konsultieren —, doch sein Buch
handle von dem Wetter, der Luft, dem Wasser und der Erde, wie sie in Deutsch-
land anzutreffen seien.'®

Coler stellt in seinen Vorreden also das regional erworbene Erfahrungswissen
einem tiberregionalen Diskurswissen gegeniiber. Doch im Buch selbst zitiert er
héufig antike und mittelalterliche Okonomiken, vor allem dort natiirlich, wo zeit-
und ortsunabhdngiges Gemeinwissen gefragt ist (etwa hinsichtlich der ehelichen
concordia).'” Mit der Druckgeschichte von Colers Oeconomia geht freilich das re-
gionale Erfahrungswissen in ein iiberregionales Diskurswissen tiber.

Schon Columella (1. Jh. n. Chr.) wusste, dass Wissen und Klugheit alleine nicht
ausreichten, wenn man Landwirtschaft betreibe. In der Vorrede fiihrt er aus, dass
es auch der praktischen Erfahrung bediirfe. Die Ratschliage und das Wissen von
Agrarschriftstellern geniigten nicht. Diese machten einen noch nicht zum Meis-
ter. ,Bei jeder Fertigkeit entscheiden Ubung und Erfahrung, und es gibt keine
Lehre, bei der man nicht dadurch lernt, dass man Fehler macht. Denn sobald
etwas, was man falsch angefangen hatte, ungiinstig ausgegangen ist, vermeidet

102 Coler, Oeconomia. Oder Hausbuch [ca. 1596], Bl. A 2r. Dies wiederholt Coler im 1. Kapitel des
1. Buches, BL. B 1r (ebd., S.1).

103 Vgl. ebd., Bl. A 2v-3r (Vorrede).

104 Ebd., Bl. A 3r (Vorrede).

105 Vgl. ebd., Bl. A 3v (Vorrede). In der Einleitung zum 8. Buch (u.a. iber Holzwirtschaft)
schreibt Coler: Wer etwas in der Holzwirtschaft lernen und erfahren wolle, solle diejeni-
gen fragen, die tagtdglich damit zu tun haben. Dort konne man erfahren, was andere nicht
wiissten. Dieses in der Praxis gewonnene Wissen konne man dann in ein Holzbuch auf-
schreiben, bis man ein , Meister in der Holtzkunst” geworden sei; Coler, Oeconomia ruralis
et domestica (1665), S. 305.

106 Coler, Oeconomia. Oder Hausbuch [ca. 1596], Bl. A 3r (Vorrede). Der Weg zum Wissen fiihrt
also nicht liber das schriftliterarisch fixierte Wissen, sondern tiber das Praxiswissen.

107 Coler, ebd., S.2 (I 1), nennt ,viel hochgelerte/ weise/ verstendige Leut”, die {iber Haushal-
tung, Viehhaltung, Ackerbau, Weinanbau u.a. geschrieben hatten: Xenophon, Aristoteles,
Hesiod, Theokrit, Vergil, Cato, Varo, Columella, Cicero, Plinius, Petrus de Crescentiis.



58 Riidiger Schnell

man kiinftig, was zum Mifilingen gefiihrt hat” (I 1)."”® Columella bietet seine Leh-
ren deshalb nur als Stiitzen an.
Gemafs Columella iibertrifft Erfahrungswissen das Diskurswissen.'®

b. Die zweite Relationierung von Diskurswissen und Erfahrungswissen versucht,
diese Differenz aufzuheben, indem dem tradierten Diskurswissen unterstellt
wird, auch dieses Wissen basiere auf Erfahrung, wenn auch auf fremder Erfah-
rung. Diese in 6konomischen Schriften vermittelte fremde Erfahrung sei fiir eine
erfolgreiche Haushaltung notwendig, weil die eigene Erfahrung nicht ausreiche,
um sich das Wissen anzueignen, das die konomische Literatur bereithalte.
Johann Wilhelm Wiindsch schreibt in der Vorrede zu seinem Hausbuch (erste
Ausgabe 1669), alles fiir eine gute Haushaltung notwendige Wissen

aufl eigner Erfahrung zu schipfen und lernen/ wiirde zu lang fallen. Ja
es diirffte wol ehe ein Hauf oder auch ein Regimentr gar hernieder kom-
men und zu Triimern gehen/ ehe man alles/ was dabey in acht zu neh-
men/ selbst in eigener Person durchkrochen und versuchet hitte/ wenn
man nicht die durch fremde Erfahrung angemerckt und auffgesetzte Re-
guln beobachten wolte. Und zu dem Ende ist auch gegenwirtiges Buch
geschrieben worden/ daff man nemlich drauf leichtlich lernen kan/ was zu
einer guten Anstalt und Wolseyn des Haufiwesens gehdre."?

An einer spateren Stelle dieser Vorrede nimmt Wiindsch eine weitere Unterschei-
dung vor: Wahrend man auf den Hohen Schulen nur ,in generalibus” iiber die
Haushaltung unterrichtet werde, werde sein Buch auch {iber ,particularititen
und sonderbahre Stiicke eines jeden Dinges” belehren." Wiindsch nimmt also
fiir sich in Anspruch, in Buchwissen all das darzubieten, was im Alltag an prakti-
schem Detailwissen erforderlich sei. Mit dieser Gleichsetzung von Buchwissen
und Erfahrungswissen — weil angeblich im Buchwissen die praktische Erfahrung
gespeichert ist — wird einer moglichen Unterscheidung von phronesis und episteme
die Grundlage entzogen.

c. Eine dritte Relationierung begegnet bei Christoph Hering in dessen Oeconomi-
schem Wegweiser (1680). Hering nimmt fiir sich in Anspruch, er beschreibe nicht
nur die ,,Gemeine Haufhaltungs-Wissenschaft”, sondern auch , deren niitzlichste

108 Columella, Uber Landwirtschaft, S.51 u. 53.

109 Diese Unterscheidung von Diskurswissen und Erfahrungswissen lasst sich mit der Dicho-
tomie von episteme und phronesis kaum erfassen. Denn das von Agrarschriftstellern gebo-
tene Wissen ist ebenfalls ein auf die Praxis bezogenes Wissen — was Columella freilich ver-
schweigt. Man miisste also innerhalb des Bereichs der phronesis differenzieren zwischen
einem schriftliterarisch vermittelten bzw. erworbenen Wissen und einem aus eigener Er-
fahrung gewonnenen Wissen.

110 Wiindsch, Memoriale oeconomicum, Bl.)( 2v (Vorrede an den Leser).

111 Ebd., BL)(4V.



Concordia im Haus — Vielfalt der Diskurse (1300-1700) 59

Ubung”, d.h. deren Umsetzung in der Praxis.""* Diesen Zusammenfall von Dis-
kurs und Praxis auf Schriftebene meint er dadurch zu erreichen, dass er sein
okonomisches Erfahrungswissen in einen Text transformiert. Doch weifs Hering,
dass die gelehrten Okonomiken stets hinter dem im Alltag erworbenen Erfah-
rungswissen hinterherhinken. Einerseits habe er festgestellt, dass die vorliegen-
den Okonomiken viele Details nicht beschrieben hitten, andererseits habe er
selbst durch , observando” und ,practicando” im Alltag immer wieder Neues
hinzugelernt.'® Das heifit aber, dass das im gelehrten Diskurs préasentierte Wis-
sen stets nur ein vorldufiges Wissen sein kann und dass Praxiswissen eigentlich
unendlich ist. Zwar versucht Hering diese Differenz mit seiner ,Okonomik’ auf-
zuheben, doch begniigt er sich mit der Zielsetzung, sein Werk wolle nicht so sehr
Rat als Anstoe fiir rechtes Haushalten geben."* Die in seinem Oeconomischen
Wegweiser prasentierte Haushaltungswissenschaft (episteme) transportiert folg-
lich zwar Erfahrungswissen (phronesis), doch bleibt immer eine Differenz zwi-
schen schriftliterarisch fixiertem gelehrten Wissen und dem sich standig in der
taglichen Erprobung dieses Wissens erweiternden Erfahrungswissen.

d. In einer vierten Relationierung wird allein dem schriftlich tiberlieferten dko-
nomischen Diskurswissen vertraut. Wolf Helmhard von Hohberg listet 1682 in
der Vorrede an den Leser auf sechs Seiten alle die ihm bekannten 6konomischen
Schriften auf. Davon hat er viele benutzt."® Von Hohberg mochte offensichtlich
seinem Werk den Anschein von Wissenschaftlichkeit geben. Die Umsetzung die-
ses Wissens in der Praxis stellt fiir ihn kein Problem dar. Darauf geht er zumindest
nicht ein."® Deswegen kann er auch dem Einwand, sein Werk handle nur {iber
die 6konomischen Gegebenheiten in Osterreich, die Behauptung entgegenstel-
len, die Unterschiede seien minimal. Er habe ein , Universal-Werck” geschrieben,
,welches man im gantzen Teutschland und nichst daran benahbarten Lindern
[...] wol gebrauchen kan”."”

e. In der flinften Relationierung wird einseitig fiir das Erfahrungswissen und
gegen das gelehrte Diskurswissen Partei ergriffen. Hier herrscht die Uberzeu-
gung, die in alltdglicher Arbeit erworbene eigene Erfahrung mache die Lektiire
der 6konomischen Schriften {iberfliissig. Dabei kommt die Unterscheidung von
phronesis und episteme zum Einsatz. Demnach koénnen die tdglichen Erfahrungen
den gelehrten Diskurs ersetzen und somit auf ihn verzichten. Zum rechten Wis-
sen gelange man durch eigene Erfahrung.

112 Hering, Oeconomischer Wegweiser, Titelblatt. Im 1. Kapitel spricht Hering nochmals von der
,Wissenschafft der Haufthaltung” (S.9), die sein Werk umfasse.

113 Ebd., Vorrede an den Leser, unpaginiert, zweite und dritte Seite.

114 Vgl. ebd., dritte Seite.

115 Vgl. Von Hohberg, Georgica curiosa (1682), ,Vorrede an den grofigiinstigen Leser”, hier
Bl.a 3r-a 5v.

116 Nur nebenbei erwdhnt Von Hohberg, ebd., Bl. a 3r (Vorrede an den Leser), dass er einiges
Wissen der Erfahrung und Beobachtung von Freunden verdanke.

117 Ebd., Bl.a 6v.



60 Riidiger Schnell

Leon Battista Alberti hat im dritten Buch seiner Schrift Della famiglia die Diffe-
renz zwischen gelehrtem Diskurswissen (episterme) und tédglich zunehmendem
Erfahrungswissen (phronesis) thematisiert. In Bezug auf die Haushaltung lésst er
einen Dialogpartner sagen: ,,Und ich mdchte jetzt mehr mit Dir schwatzen wie ein
Mann der Erfahrung als einer der Wissenschaft [...]“""® An einer anderen Stelle
heifst es:

Viele Dinge auf dieser Welt lernt man besser durch Erfahrung kennen als
durch Urteil und Verstand, und wir, die wir nicht durch die Zucht der
Wissenschaft gegangen sind, sondern durch die Dinge selbst und die Jah-
re unsere Bildung empfangen haben [...], wir vermdgen in gar vielen Din-
gen mit unserer Erfahrung vielleicht mehr, als euch Gelehrten mit eueren
Spitzfindigkeiten und tiickischen Regeln gelingt. Und ich sage euch, mir
ist es immer als der kiirzeste Weg erschienen, um, wie ihr es nennt, gut zu
philosophieren, mit alten Leuten umzugehen und bestdandig an ihrer Seite
zu weilen, sie zu fragen, auf sie zu horen, ihnen zu gehorchen.'”

Nochmals rekurriert der Hauptredner auf seine Erfahrung. Was er iiber die Kunst
der Haushaltung ausgefiihrt habe, beruhe allein auf dem, ,was ich so aus langer
Erprobung als niitzlich erfunden habe”. Und dann ermuntert er sein Gegentiber:
,Du hast Weib und Kinder: du erwirbst dir tagtaglich ganz dieselben Erfahrun-
gen und Erkenntnisse, wie sie mir zuteil geworden sind.”™** Man koénnte darin
die Ermunterung zu einem learning by doing sehen. Auch der Hauptredner des
Dialogs iiber die Haushaltung sagt, er erzahle lediglich das, was er aus Erfahrung
iiber das Haushalten wisse.'”!

Den humanistischen Autor Alberti hat sein Pladoyer fiir das Erfahrungswis-
sen freilich nicht davon abgehalten, die antik-6konomischen Autoren auszu-
schreiben. Doch nennt er kaum eine Quelle. Er erweckt den Eindruck, dass alles,
was er seine Dialogfiguren iiber die rechte Haushaltung dufSern lasst, aus erster
Hand komme. Immerhin ldsst er einen Dialogpartner eine Korrespondenz zwi-
schen Diskurs und Erfahrung herstellen. Die alten gelehrten Autoren, die iiber
das Haushalten geschrieben hitten, konnten kaum mehr sagen als das, was je-
der aufmerksame Hausvater wéahrend der eigenen Tatigkeit selbst beobachtet
und erprobt habe.”” Einerseits wird dem in gelehrten Schriften versammelten
Wissen (episteme) das tagtdglich erworbene Wissen (phronesis) gegeniibergestellt,

118 Alberti, Uber das Hauswesen, S.247.

119 Ebd,, S.276.

120 Ebd,, S.318.

121 Vgl.ebd,, S.212. In der von mehreren Sprechern vorgetragenen Haushaltslehre von Witten-
wilers Ring (um 1400) wird zu Beginn eingewendet, es bediirfe doch gar keiner Lehre iiber
den Haushalt. Denn das Haushalten lehre sich von selbst (Wittenwiler, Der Ring, V. 4989f.).
(Damit ist genau das learning by doing gemeint). Auf diesen Einwand wird freilich mit der
Bemerkung reagiert, jede Tatigkeit bediirfe des Wissens und der Klugheit (,chunst und
witze”, ebd., V. 4898).

122 Vgl. Alberti, Uber das Hauswesen, S.213.



Concordia im Haus - Vielfalt der Diskurse (1300-1700) 61

andererseits vermengen Alberti und mit ihm sein Hauptredner Giannozzo das
angebliche Erfahrungswissen mit dem in gelehrten Schriften tradierten Wissen,
ohne dass sie dies aber in ihren Gesprachen {iber die rechte Haushaltungskunst
durchblicken liefsen. Insofern haben wir es mit einer kiinstlich inszenierten Kon-
trastierung von phronesis und episteme zu tun, eine Kontrastierung immerhin,
die ihrerseits auf eine lange Tradition zuriickblicken konnte. Das von Alberti der
Alltagswelt zugeschriebene learning by doing in der Haushaltung wird bei der
Lektiire von dessen Werk zu einem learning by hearing bzw. learning by reading. Da-
durch aber werden ganz bewusst die Grenzen zwischen literarischem Diskurs
und alltagsweltlicher Erfahrungswelt verwischt.

Offensichtlich haben wir es mit einem Trick von Okonomik-Autoren zu tun,
einerseits die 6konomische Fachliteratur gegen die Erfahrungswelt auszuspielen,
die eigenen Ausfiihrungen zugleich aber als unmittelbaren Niederschlag von Er-
fahrung zu empfehlen. Mit dieser Doppelziingigkeit arbeitet die Skonomische
Literatur seit Xenophon und Columella. Angesichts der gestiegenen Anspriiche
an eine Haushaltung und dank der gestiegenen technischen Mittel fiir eine Haus-
haltung sahen sich die Autoren der Hausbiicher im 17. Jahrhundert allerdings zu
einer staindigen Vermehrung ihrer Informationen gezwungen, um den Eindruck
eines Gleichstands von Diskurswelt und Alltagswelt zu erwecken.

Bibliographie

Quellen

Aegidius Romanus, De regimine principum, Rom 1607.

Aelred von Rievaulx, De spirituali amicitia, hg. von Anselm Hoste (CCCM 1), Turnhout
1971.

Alberti, Leon Battista, Uber das Hauswesen (Della famiglia), tibers. von Walther Kraus,
Ziirich/Stuttgart 1962.

Ambrosius, De officiis ministrorum (PL 16, 23-184).

Antonius de Bitonto, Sermones dominicales per totum annum, Venedig 1492 (Hain 3217).

Aristoteles, Oikonomika, in: Albert Douglas Menut (Hg.), Maistre Nicole Oresme. Le livre
de Yconomique d’Aristote. Critical edition of the French text from the Avranches man-
uscript with the original Latin version, in: Transactions of the American Philosophical
Society (Philadelphia) 47:5 (1957), S. 849-852.

Aristoteles, Oikonomika. Schriften zur Hauswirtschaft und Finanzwesen, {ibers. und erl.
von Renate Zoepffel (Aristoteles, Werke in deutscher Ubersetzung, hg. von Hellmuth
Flashar, Bd. 10, Teil II), Berlin 2006.

Aristoteles, Nikomachische Ethik, tibers. und eingel. von Olof Gigon, Ziirich 1967.

Berthold von Regensburg, Rusticanus de communi Sanctorum, Sermo 5 (De apostolis 5),
Leipzig UB, cod. 497, fol. 193ra—-194rb.

Bonaventura, Commentaria in quattuor libros Sententiarum magistri Petri Lombardi, Bd.1l,
Quaracchi 1885.

Cicero, Laelius De amicitia, Lat.-Dt. von Max Faltner, 3., verbess. Aufl.,, Miinchen 1980.



62 Riidiger Schnell

Coler, Christoph, Oeconomia. Oder Hausbuch, Erste Theil/ Zum Calendario Oeconomico &
perpetuo gehorig. Darinnen begriffen vnd aufifiihrlichen erkliret ist/ [...], Wittenberg (ca.
1596).

Coler, Christoph, Oeconomia. Oder HaufSbuch. Zum Calendario Oeconomico & perpetuo
gehorig. Jetzo auffs New ybersehen, corrigirt [...], Wittenberg 1604.

Coler, Christoph, Oeconomia ruralis et domestica, Mainz 1645.

Coler, Christoph, Oeconomia ruralis et domestica, Darinn das gantz Ampt aller trewer
Hauf3-Viitter/ Hauf-Miitter/ [...] begriffen [...], Mainz 1665.

Columella, Uber Landwirtschaft [De re rustica], iibers., eingef. und erl. von Karl Ahrens,
Berlin 1972.

Dionysius Cartusianus, De laudabili vita conjugatorum, in: Opera omnia, Bd. 38, Mon-
treuil/Tournai 1909, S. 57-117.

Erasmus von Rotterdam, De ratione studii, hg. von Jean-Claude Margolin, in: Opera
omnia, I-2, Amsterdam 1971.

Florinus, Franz Philipp, Oeconomus prudens et legalis, Niirnberg 1702.

Guibert de Tournai, Sermones ad status, Louvain s.a. [1473?], fol. 107v-108v (Ad coniuga-
tas sermo).

Guilelmus Peraldus, Summa de virtutibus, Basel o.]. (Hain 12383).

Haussorge (15. Jh.), hg. von C.D.M. Crossar, The German translations of the Pseudo-Bern-
hardine ,Epistola de cura rei familiaris’, Goppingen 1975, S. 291-308.

Hering, Christoph, Oeconomischer Wegweiser/ Das ist: Die gemeine Haushaltungs-Wissen-
schaft [...], Jena 1680.

Herolt, Johannes, Sermones discipuli de tempore et sanctis [1418], Mainz 1612.

Hollen, Gottschalk, Sermones dominicales super epistolas Pauli, pars hiemalis [1470], Hage-
nau 1517.

Jacobus de Voragine, Sermones dominicales, s.1. 1484.

Kolde, Diedrich, Christenspiegel, hg. von Clemens Drees, Werl 1954.

Luther, Martin, Ehepredigt (2. Sonntag nach Epiphanid, 19. Januar 1533), in: D. Martin
Luthers Werke, Kritische Gesamtausgabe, Bd. 37, Weimar 1910, S. 9-12.

Meffret, Hortulus reginae sive Sermones de tempore, pars hiemalis, Koln 1625.

Menius, Justus, Oeconomia Christiana, Niirnberg 1529.

Le Mesnagier de Paris, hg. von Georgina E. Brereton und Janet M. Ferrier, {ibers. von
Karin Ueltschi, Paris 1994.

Nider, Johannes, Sermones totius anni (Aurei sermones de tempore), Ulm s.a. (Hain 11797).

Olearius, Johann, Oeconomia: Das erwiinschte Haufl-Wesen, wobey zuforderst der gesegnete
Ehe-Stand sammt der vorsichtigen HaufShaltung, Nahrung und Kinder-Zucht [...] gezeiget
wird, Weifdenfels 1683.

Osiander, Lucas, Hochzeitspredigt [6. Juli 1584], Tiibingen 1584.

Pelbartus de Themeswar, Sermones, Hagenau 1498 (Hain 12551).

Predigt vom ehelichen Leben, hg. von Britta-Juliane Kruse, ,,Neufunde zur Uberlieferung
der ,Predigt vom ehelichen Leben’/,Sermo de matrimonio” im Zusammenhang mit
einer ,Predigt auf die Hochzeit zu Kana', in: Speculum medii aevi. Zeitschrift fiir Ge-
schichte und Literatur des Mittelalters 1:2 (1995), S. 37-62.

Rist, Johann, Der Adeliche Hausvatter, Liineburg 1650, in: ders., Simtliche Werke, Bd. 7:
Prosaabhandlungen, hg. von Eberhard Mannack, Berlin 1982, S. 151-380.

Robert de Sorbon, Ehepredigt, hg. von Barthélemy Hauréau, in: Notices et extraits de
quelques manuscrits latins de la Bibliothéque Nationale, Bd. 1, Paris 1890, S. 188-202.



Concordia im Haus - Vielfalt der Diskurse (1300-1700) 63

Rufinus von Bologna, Summa decretorum, hg. von Heinrich Singer, Paderborn 1902.

Selneccerus [Selnecker], Nicolaus, Ehespiegell. Christliche Lere/ vom heiligen Ehestand/[.. ],
Eisleben 1589.

Sermo de matrimonio (deutsch), hg. von Gerd Brinkhus, in: ders., Eine bayerische Fiirsten-
spiegelkompilation des 15. Jahrhunderts. Untersuchungen und Textausgabe, Miinchen
1978, S. 122-130.

Vinzenz von Beauvais, Speculum doctrinale (Speculum quadruplex sive Speculum maius,
Bd.2), Graz 1965.

Von dem Eelichen Sta[n]dt, Augsburg s.a. (VD 16-V 2461).

Von Hohberg, Wolf Helmhard, Georgica Curiosa: Das ist Umstindlicher Bericht und kla-
rer Unterricht von dem Adelichen Land= und Feld=Leben, Niirnberg 1682.

Von Hohberg, Wolf Helmhard, Georgica curiosa aucta, Das ist Umstindlicher Bericht und
klarer Unterrict Von dem Adelichen Land- und Feld=Leben, Niirnberg 1695 (und 1716).

Wittenwiler, Heinrich, Der Ring. Frithneuhochdeutsch/Neuhochdeutsch, tibers. u. hg.
von Horst Brunner, Stuttgart 1991.

Wiindsch, Johann Wilhelm, Memoriale oeconomicum politico-practicum, Das ist Kurt-
ze doch niitzliche und aufifiihrliche Unterrichtung Eines Haushaltischen Beambten und
Hoffbedienten/ [...], Leipzig 1669.

Wiindsch, Johann Wilhelm, Neu vermehrt- und verbessertes Memoriale Oeconomico-poli-
tico-practicum, Oder Unterrichtung/ Wie die HaufShaltungs-Aemter [...] niitzlich verwal-
tet [...] werden konnen/ |...], Frankfurt/Leipzig [ca. 1683].

Xenophon, Oikonomikos, in: Xenophon. Okonomische Schriften, griech.-dt., hg. von Gert
Audring, Berlin 1992, S. 30-121.

Sekundirliteratur

Bastl, Beatrix, ,Caritas conjugalis. Der Begriff des Friedens in der Ehe”, in: Wiener Ge-
schichtsblitter 52 (1997), S. 221-233.

Becker-Cantarino, Barbara, ,Johann Rists Der adeliche Hausvatter und die frithneuzeitli-
che Okonomie-Literatur”, in: Johann Rist (1607-1667). Profil und Netzwerke eines Pas-
tors, Dichter und Gelehrten, hg. von Johann Anselm Steiger und Reinhard Jahn,
Berlin/Boston 2015, S. 613-627.

Behrendt, Walter, , Lutherisch-orthodoxe Ehelehre in der Haustafelliteratur des
16. Jahrhunderts”, in: Text und Geschlecht. Mann und Frau in Eheschriften der friihen
Neuzeit, hg. von Riidiger Schnell, Frankfurt a. M. 1997, S. 214-229.

Behrendt, Walter, Lehr-, Wehr- und Nihrstand. Haustafelliteratur und Dreistindelehre im
16. Jahrhundert, Diss. FU Berlin 2008.

Blazek, Pavel, Die mittelalterliche Rezeption der aristotelischen Philosophie der Ehe, Leiden/
Boston 2007.

Broomhall, Susan (Hg.), Emotions in the household, 1200-1900, Basingstoke/New York
2008.

Brundage, James A., Law, sex, and Christian society in medieval Europe, Chicago/London
1987.

Buchholz, Stephan, ,,Ehe und Herrschaft. Geschlechterbeziehungen in den Rechts-
quellen des 17. und 18. Jahrhunderts”, in: Europa in der Friihen Neuzeit. Festschrift
fiir Giinter Miihlpfordt, hg. von Erich Donnert, Bd. 4: Deutsche Aufklirung, Weimar
u.a. 1997, S.1-19.

Casagrande, Carla, Prediche alle donne del secolo XIII, Milano 1978.



64 Riidiger Schnell

Drossbach, Gisela, Die , Yconomica” des Konrad von Megenberg, Koln u.a. 1997.

,Ehen vor Gericht” (Webportal), URL: https:ehenvorgericht.wordpress.com/2015/11
(5.4.2017).

Frithneuzeit-Info 26 (2015), S. 11-63, Themenheft , Streitpaar. Verfahren in Ehesachen”,
URL: www.univie.ac.at/iefn (5.4.2017).

Gottwald, Heinz, Vergleichende Studie zur Okonomik des Aegidius Romanus und des Justus
Menius, Frankfurt a.M. u.a. 1988.

Hahn, Philip, Das Haus im Buch. Konzeption, Publikationsgeschichte und Leserschaft der
, Oeconomia” Johann Colers, Erpfendorf 2013.

Harrington, Joel F., ,Hausvater and Landesvater: Paternalism and marriage reform in
sixteenth-century Germany”, in: Central European History 25 (1992), S. 52-75.

Horauf-Erfle, Ulrike, Wesen und Rolle der Frau in der moralisch-didaktischen Literatur des 16.
und 17. Jahrhunderts im Heiligen Rémischen Reich deutscher Nation, Frankfurt a.M. 1991.

Hoffmann, Julius, Die , Hausviterliteratur” und die , Predigten iiber den christlichen Haus-
stand”. Lehre vom Hause und Bildung fiir das hiusliche Leben im 16., 17. und 18. Jahr-
hundert, Weinheim 1959.

Koch, Elisabeth, Maior dignitas est in sexu viril. Das weibliche Geschlecht im Normensys-
tem des 16. Jahrhunderts, Frankfurt a.M. 1991.

Kriiger, Sabine, ,Zum Verstiandnis der Oeconomica Konrads von Megenberg. Griechi-
sche Urspriinge der spatmittelalterlichen Lehre vom Haus”, in: Deutsches Archiv 20
(1964), S. 475-561.

Kundert, Ursula, Konfliktverliufe. Normen der Geschlechterbeziehungen in Texten des 17. Jahr-
hunderts, Berlin/New York 2004.

Margraf, Erik, Die Hochzeitspredigt der Friihen Neuzeit, Miinchen 2007.

Meyer, Ulrich, Soziales Handeln im Zeichen des ,Hauses’. Zur Okonomik in der Spitantike
und im friiheren Mittelalter, Gottingen 1998.

Miinch, Paul, ,Die ,Obrigkeit im Vaterland’. Zu Definition und Kritik des ,Landes-
vaters’ wahrend der frithen Neuzeit”, in: Staat und Gesellschaft in der Literatur des
17. Jahrhunderts, hg. von Elger Bliihm u.a., Amsterdam 1982, S. 15-40.

Pohlmann, Wolfgang, Der verlorene Sohn und das Haus. Studien zu Lukas 15,11-32 im
Horizont der antiken Lehre von Haus, Erziehung und Ackerbau, Tiibingen 1993.

Puff, Helmut, ,Von Freunden und Freundinnen. Freundschaftsdiskurs und -literatur
im 16. Jahrhundert”, in: WerkstattGeschichte 28 (2001), S. 5-22.

Richarz, Irmintraut, ,Oeconomia: Lehren vom Haushalten und Geschlechterper-
spektiven”, in: Geschlechterperspektiven. Forschungen zur Friihen Neuzeit, hg. von
Heide Wunder und Gisela Engel, Konigstein/Ts. 1998, S. 316-336.

Richter, Gerhard, Oikonomia. Der Gebrauch des Wortes Oikonomia im Neuen Testament,
bei den Kirchenvitern und in der theologischen Literatur bis ins 20. Jahrhundert, Berlin/
New York 2005.

Schmidt, Heinrich R., ,,Hausvater vor Gericht. Der Patriarchalismus als zweischnei-
diges Schwert”, in: Hausvater, Priester, Kastraten. Zur Konstruktion von Minnlich-
keit in Spdtmittelalter und Friiher Neuzeit, hg. von Martin Dinges, Gottingen 1998,
S.213-236.

Schnell, Ridiger, ,Die Frau als Gefdhrtin (socia) des Mannes. Eine Studie zur Interde-
pendenz von Textsorte, Adressat und Aussage”, in: ders. (Hg.), Geschlechterbeziehun-
gen und Textfunktionen. Studien zu Eheschriften der Friihen Neuzeit, Tiibingen 1998,
S.119-170.



Concordia im Haus — Vielfalt der Diskurse (1300-1700) 65

Schnell, Riidiger, Frauendiskurs, Méannerdiskurs, Ehediskurs. Textsorten und Geschlechter-
konzepte in Mittelalter und Friiher Neuzeit, Frankfurt a.M. 1998.

Schnell, Riidiger, Sexualitit und Emotionalitit in der vormodernen Ehe, K6ln u.a. 2002.

Schnell, Riidiger ,Rezension zu Gabriela Signori, Von der Paradiesehe zur Giitergemein-
schaft. Die Ehe in der mittelalterlichen Lebens- und Vorstellungswelt”, in: Zeitschrift fiir
historische Forschung 41:2 (2014), S. 267-269.

Schwab, Dieter, ,Ehe und Familie nach den Lehren der Spatscholastik”, in: La seconda
scholastica nella formazione del diritto privato moderno, hg. von Paolo Grossi, Mailand
1972, S.73-116.

Sere, Bénédicte, Penser l'amitié au Moyen Age. Etude historique des commentaires sur les
livres VIII et IX de I'Ethique a Nicomaque (XIIF=XIV* siécle), Turnhout 2007.

Signori, Gabriela, Von der Paradiesehe zur Giitergemeinschaft. Die Ehe in der mittelalterli-
chen Lebens- und Vorstellungswelt, Frankfurt/New York 2011.



DOI: 10.13173/9783447110747.029
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Herr und Knecht

Inszenierungen des Verhaltnisses zur Dienerschaft
bei Lando, Montaigne, Alfieri und Larra

Anita Traninger

Es gibt kaum eine soziale Konstellation, die sich starker gewandelt hat als das
Verhiltnis zwischen Herrschaft und Dienerschaft, zwischen, wie man lange zu
sagen pflegte, Herr und Knecht. Wahrend man bis zum 19. Jahrhundert die Die-
nerschaft als Problem sah, entwickelte sich im 20. Jahrhundert ein Problem mit
der Dienerschaft, und zwar mit dem Umstand, tiberhaupt Dienstpersonal zu ha-
ben. Um 1900, so argumentiert der Soziologe Jean-Claude Kaufmann, erfuhr die
Haushaltsorganisation einen fundamentalen Wandel, der zundchst mit einer Aus-
weitung der Schichten, die Dienerschaft beschiftigten, eingeldautet wurde. Doch
auf lange Sicht kommt es zu einem radikalen Riickgang von Haushalten, in denen
angestelltes Dienstpersonallebt; die entsprechenden Tatigkeiten werden vielmehr
zunehmend von punktuell eingesetzten Dienstleistern {ibernommen, die nicht
mit der Familie in einem Haus oder einer Wohnung leben.! Die auf dieser Grund-
lage sich entwickelnde Scham der Mittelschicht, Versorgungarbeit zu delegieren,
ist in der sozialen Praxis heute weithin sichtbar vom weit verbreiteten Vermeiden
des personlichen Zusammentreffens mit der Putzfrau bis zur Aufsplitterung so-
zialer Dienstleistung {iber verschiedene Apps — Einkaufen, Kochbox, Essenslie-
ferung, Reinigungsservice. Individuelle Evasion und technologische Entlastung
dienen gleichermaflen dem Zweck, den Moment des Offenbarwerdens sozialer
Hierarchie im domestischen Machtgefélle nicht aushalten zu miissen.?

Vor dieser Wasserscheide, die mit dem Jahr 1900 eher symbolisch als histo-
risch akkurat benannt ist, ist die Befindlichkeit der Dienerschaft explizit und de-
zidiert kein Thema. Man sieht das Beschiftigen von Dienern nicht als Problem,
vielmehr sind die Diener das Problem: , The servant problem, as our forbears
called it, has been with us since the human race began.”> Worin das Problem be-
stand, werde ich im Folgenden anhand einer Reihe von Fallbeispielen ausfiihren;
dass es bestand, liegt daran, dass man Diener haben musste. Ein Faktor dabei

1 Vgl. Jean-Claude Kaufmann, Mit Leib und Seele. Theorie der Haushaltstitigkeit, tibers. von Da-
niela Bohmler, Konstanz 1999, S. 139.

2 S. dazu auch jiingst Christoph Bartmann, Die Riickkehr der Diener. Das neue Biirgertum und
sein Personal, Miinchen 2016.

3 Ernest Sackville Turner, What the Butler Saw. Two Hundred and Fifty Years of the Servant Prob-
lem, London 2012 (*1962), S. 9.



68 Anita Traninger

ist die Bewirtschaftung des vormodernen Hauses, die schwere korperliche, nicht
maschinenentlastete, repetitive Tatigkeiten umfasste. Im Haus einer Witwe ohne
nennenswerte Mittel konnte es einer einzigen Magd zufallen, von der Kiiche bis
zum Stall die gesamte Subsistenz sicherzustellen. Eine solche ist die Heldin von
Flauberts Un Caeur simple, Félicité:

Pendant un demi-siécle, les bourgeoises de Pont-'Evéque enviérent a Mme
Aubain sa servante Félicité. Pour cent francs par an, elle faisait la cuisine
et le ménage, cousait, lavait, repassait, savait brider un cheval, engraisser
les volailles, battre le beurre, et resta fidele a sa maitresse qui n'était pas
cependant une personne agréable.

Ein halbes Jahrhundert lang neideten die Pont-I’'Evéquer Biirgerinnen
Mme Aubain ihre Magd Félicité. Fiir hundert Franken im Jahr besorgte sie
Kiiche und Haus, ndahte, wusch, plattete, verstand ein Pferd zu schirren,
Gefliigel zu mésten, Butter zu bereiten und blieb ihrer Herrin treu — welche
keineswegs eine angenehme Frau war.*

Waihrend in einem materiell eingeschrankten Witwenhaushalt also gegebenen-
falls eine einzelne Person schuftete, bedeutete Reichtum nicht nur die Moglich-
keit der, sondern nachgerade die Verpflichtung zur Beschéftigung einer im Ver-
hiltnis zu den zu erledigenden Aufgaben iiberproportional grofien Zahl von
Bediensteten. Die Zahl der Diener bemafs sich nicht allein an der Grofse des Haus-
halts und der effektiv anfallenden Menge an Arbeit. Vielmehr wurde eine Diener-
schaft in direktem Verhiltnis zum Einkommen erwartet. Ein Gentleman mit 2000
Pfund pro Jahr hatte im 18. Jahrhundert aus Statusgriinden acht weibliche und
acht méannliche Diener zu beschiftigen.> Proportional zur 6konomischen Prospe-
ritdt transformierte sich die Arbeitsleistung der Dienerschaft in die Funktion der
Statusreprasentation bis hin zur nahezu puren Ornamentalitét. Ein groom oder
tigre genannter Diener, der auf der Kutsche mitfuhr, klein, zierlich und préchtig
mit einer Livree ausstaffiert, war im 19. Jahrhundert ein Faktor in der demonstra-
tiven Zurschaustellung des Umstands, dass man genug Diener hatte, um sie un-
produktive Tétigkeiten ausfiihren zu lassen — eine Praxis, die Thorstein Veblen
als ,vicarious conspicuous leisure” bezeichnete.® Trotz der ,leichten’ und letztlich

4 Gustave Flaubert, Trois contes, hg. von Peter-Michael Wetherill, Paris 1988, S. 157; ders. Trois
contes, frz.-dt., tibers. von Ernst Hardt, Frankfurt a.M./Hamburg 1961, S.7. Ubersetzung ge-
ringfiigig von mir angepasst.

5 Vgl. Turner, What the Butler Saw, S.9. 2000 Pfund waren ein sehr stattliches Einkommen,
wenngleich nicht einmal in der Ndhe von jenem Mr. Darcys, der in Jane Austens Pride and
Prejudice ,[tlen thousand a year, and very likely more” hat, s. Jane Austen, Pride and Prejudice,
hg. von Donald J. Gray, New York 1966, S. 261.

6 Vgl. Thorstein Veblen, The Theory of the Leisure Class, New York 1899 (Reprint New York 1994),
Kap. 3. Eine Verkdrperung dieses Prinzips waren die tigres (oder, im englischen Original:
tigers), die in Frankreich zu Beginn des 19. Jahrhunderts in Mode kamen, nachdem sie von
Lord Barrymore ,erfunden’ worden sein sollen. Sie waren aber von besonders zartem Kor-



Herr und Knecht 69

ineffektiven Tatigkeit sind diese Dienerfiguren aber nattirlich genau wie die im
Haus Schuftenden eingereiht in das Konzept des Verfiigens {iber Menschen, das
Dienerschaft zwingend impliziert.

1. Ortensio Lando und die Unberechenbarkeit des Dieners

Ich habe mich nun von der Gegenwart bis in das 18. Jahrhundert zuriickbewegt,
doch Fokus des Bandes ist das Haus in der Frithen Neuzeit, und genau dort wird
die Problematik des Verfiigens {iber und der Gefiigigkeit von Dienern thematisch.
Fir Ortensio Lando, den italienischen Humanisten, der dem Protestantismus na-
hestand und der u.a. 1548 Thomas Mores Utopia ins Italienische tibersetzte, war es
nur als Paradox formulierbar, dass es besser sei, keine Diener zu haben: ,,Meglio
€ non aver servidori che averne” (Paradosso XXII). Dieser Text entstammt Lan-
dos Sammlung von drei8ig Paradossi aus dem Jahr 1543, die durchaus ein euro-
péischer Bucherfolg waren: Fiinfundzwanzig von Landos Paradossi wurden 1553
von Charles Estienne ins Franzosische tibersetzt, und die ersten zwolf wurden
wiederum von Anthony Munday 1593 ins Englische iibertragen. Sieben weitere
iibersetzte Thomas Milles in The Treasurie of Auncient and Moderne Times von 1613.7

Der Begriff des Paradox verweist hier natiirlich nicht auf einenlogischen Wider-
spruch, sondern darauf, dass Lando eine Position verteidigt, die der allgemeinen
Meinung entgegensteht — dementsprechend lautet auch der vollstandige Titel Pa-
radossi cioé sentenze fuori del comun parere (Paradoxa, das heifit Ansichten auflerhalb der
allgemeinen Meinung). Nachdem jeder Haushalt auf die systemerhaltende Arbeit
von Bediensteten angewiesen ist, scheint es nicht argumentierbar oder vertretbar
(der zeitgendssische Terminus dafiir ist inopinabile), dass man ohne sie auskom-
men solle.

perbau, vergleichbar den heutigen Jockeys, und waren wegen ihrer korperlichen Delikat-
heit eher fiir Schauzwecke bestimmte Statussymbole: ,The smartest men-about-town had
the largest horses and the smallest tigers.” Frank E. Huggett, Carriages at Eight: Horse-drawn
Society in Victorian and Edwardian Times, Guildford 1979, S.45. Samuel Sidney, The Book of the
Horse (Thorough-bred, Half-bred, Cart-bred), Saddle and Harness, British and Foreign, London o.J.
[ca. 1900], S.541. Vgl. die Beschreibung des tigre in Diensten von Godefroi de Beaudenord in
Balzacs La Maison Nucingen: 1l avait un tigre, et non pas un groom, comme l'écrivent des
gens qui ne savent rien du monde. Son tigre était un petit Irlandais, nommé Paddy, Joby,
Toby (a volonté), trois pieds de haut, vingt pouces de large, figure de belette, des nerfs d’acier
faits au gin, agile comme un écureuil, menant un landau avec une habileté qui ne s’est jamais
trouvée en défaut ni a Londres ni a Paris, un ceil de 1ézard, fin comme le mien, montant a che-
val comme le vieux Franconi, les cheveux blonds comme ceux d"une vierge de Rubens, les
joues roses, dissimulé comme un prince, instruit comme un avoué retiré, agé de dix ans, en-
fin une vraie fleur de perversité, jouant et jurant, aimant les confitures el le punch, insulteur
comme un feuilleton, hardi et chipeur comme un gamin de Paris. Il était I'honneur et le pro-
fit d'un célebre lord anglais, auquel il avait déja fait gagner sept cent mille francs aux courses.
Le lord aimait beaucoup cet enfant: son tigre était une curiosité, personne a Londres n‘avait
un tigre si petit. Sur un cheval de course, Joby avait I'air d'un faucon.” Honoré de Balzac, La
Comédie humaine, 12 Bde., hg. von Pierre-Georges Castex, Paris 1976-1981, Bd. 6, S. 344f.
7 Vgl. Peter G. Platt, Shakespeare and the Culture of Paradox, Aldershot u.a. 2009, S. 23f.



70 Anita Traninger

Landos Argument nimmt seinen Ausgang von dem Sprichwort ,,quot servi, tot
hostes” — ,,quanti servidori, tanti nemici abbiamo”.? Der Diener erscheint hier als
die ultimative Bedrohung, als der Feind im eigenen Haus. Dieser Feind sei umso
gefahrlicher, als er duflerlich unter dem Kommando des Hausherrn stehe, sein
serviles Handeln allerdings einen dissimulatorischen Beigeschmack habe, seien
doch die wahren Gedanken des Dieners der Verfiigungsgewalt des Herrn nicht
zuganglich. Der Kern des Unbehagens liegt mithin darin, dass die Dienerschaft
zwar zu dirigieren, aber nicht vollends zu beherrschen sei: ,Certa cosa € che tu
non poi mai esser ben servito se il servidore non ti serve di buon animo, con cio
sia che l'autorita nostra per grande che sia non abbia imperio sopra I'animo di
alcuno” (,,Sicher ist, dass Du niemals gut bedient werden kannst, wenn der Die-
ner Dir nicht gerne dient, denn so grof8 unsere Autoritdt auch sein mag, wir be-
herrschen niemandes Herz"”).

2. Michel de Montaigne und das Herrschaftsinstrument des Zorns

Die Argumentationshaltung des Paradoxen ist auch das Stichwort fiir Michel de
Montaignes Reflexionen {iber das Verhaltnis zur Dienerschaft. Montaigne wird
in seinen Essais nicht miide zu betonen, wie sehr er sich gegen allgemeine Mei-
nungen stellt; dies betrifft auch das Umgehen mit seinen Affekten, und entgegen
allen Maximen der Selbstregulierung und Affektsuppression behauptet er im
Essay De la colere (11, 31), sich kategorisch allen Imperativen zur Unterdriickung
seiner Emotionen zu widersetzen.®

In der Tat freilich zeigt sich Montaigne in seiner maandernden Reflexion auf
seinen eigenen Zorn als durchaus auf zeitgendssische Uberzeugungen verpflich-
tet, insbesondere jene, dass anger management (wie man heute sagen wiirde) eine
Machttechnik sei, mittels derer roher Affekt in das Ausstellen von Superioritat
transformiert wird. Der Gegenstand, an dem Montaigne seine Uberlegungen zur
Handhabung und Einregulierung von Zorn entfaltet, ist ungewohnlich im Kon-
text seiner Zeit, die sich gerne in der Tradition der Fiirstenspiegelliteratur auf die
Frage konzentrierte, ob ein Herrscher zornig sein diirfe. Montaigne hingegen dis-
kutiert die Frage, welche Rolle der Zorn in der Fiihrung eines Haushaltes, eines
ménage bzw. einer maison, spielen konne und, im Weiteren, wie aufsédssige und
ungehorsame Bedienstete zu disziplinieren seien. Hier weicht Montaigne freilich
so gar nicht von zeitgendssischen Vorstellungen ab: Er sieht es als seine Aufgabe

8 Ortensio Lando, Paradossi, cioé sentenze fuori del comun parere, hg. von Antonio Corsaro, Rom
2000, Paradosso XXII, S.207-210, hier S. 209. Diener werden u.a. auch deshalb als Feinde auf-
gefasst, weil sie anderen die Geheimnisse ihrer Herren enthiillen konnten. Corsaro listet in
seinem Anmerkungsapparat einige Stationen der langen Tradition auf, auf die dieses Argu-
ment zuriickgeht, von Aristoteles” Oeconomica (1, 5) iiber Senecas Briefe an Lucilius (47) und
Antonio Bruciolis Dialog Del governo della famiglia bis zu Tommaso Garzonis Piazza universale.

9 Lando, Paradossi, Paradosso XXII, S.207-210, hier S. 209.

10 Vgl. David Quint, ,Letting Oneself Go: ,De la colere’ and Montaigne’s Ethical Reflections”,
in: Philosophy and Literature 24:1 (2000), S. 126-137, hier S. 126.



Herr und Knecht 71

als Vorstand eines Haushalts, dessen Mitglieder — Frauen, Kinder, Bedienstete —
in Schach zu halten und einen geordneten oikos zu gewahrleisten.

Montaigne erdffnet den Essay II, 31 mit Uberlegungen zur Kindererziehung
und zur Frage, ob zornige Schulmeister ihre Schiiler ziichtigen diirfen; doch rasch
andert sich der Aufmerksamkeitsfokus: Hinsichtlich der Dienerschaft ist es fiir
ihn keine Frage, dass sie zu ziichtigen sei — offen ist vielmehr, wie und, zunéchst,
wann. Was ist der richtige Zeitpunkt fiir eine Bestrafung? ,,Nous mesmes, pour
bien faire, ne devrions jamais mettre la main sur noz serviteurs, tandis que la
cholere nous dure [...]” (,Wir selber sollten, wollen wir uns richtig verhalten, nie
die Hand gegen unsere Bediensteten erheben, solang wir zornig sind [...]”)."" Eine
korperliche Ziichtigung der Diener ist also keineswegs ausgeschlossen, sie muss
nur so lange hinausgeschoben werden, bis der Zorn iiber deren Fehlverhalten
sich gelegt hat. Das ist eine Bezugnahme auf Senecas De ira, wo im ersten Buch
fiir eine vernunftgeleitete Bestrafung pladiert wird, die erst erfolgen kénne, wenn
der Zorn verflogen sei.”> Die Maxime fiir die richtige Reaktion auf Verfehlungen
ist bei Seneca klar, und er formuliert sie nicht nur einmal: ,non sine castigatione,
sed sine ira” — nicht ohne Bestrafung, aber ohne Zorn.”

Die Sorge um eine moglicherweise zu harte Strafe, die im Affekt gegeben wer-
de, ist zwar eine Besorgnis, aber eine nachrangige. Vielmehr geht es darum, dass
sich der Herr vor dem Beherrschtwerden zu hiiten habe, in diesem Fall durch
die passion: ,C’est la passion qui commande lors, cest la passion qui patrle, ce
n'est pas nous” (,Vorher [i.e. bis wir uns beruhigt haben] ist es die Leidenschaft,
die das Kommando fiihrt, es ist die Leidenschaft, die spricht — nicht wir”)." Un-
beherrschtheit beraubt den Herrn seiner Souverdnitat, unterwirft ihn seinem
Affekt, wo er doch gebieten soll. Genau dies sei ein Zeichen von Schwache und
mache die Bestrafung des Dieners weniger effektiv:

Et puis, les chastiemens, que se font avec poix et discretion, se regoivent
bien mieux, et avec plus de fruit, de celuy qui les souffre. Autrement, il ne
pense pas avoir esté justement condamné, par un homme agité et de fu-
rie: et allegue pour sa justification, les mouvements extraordinaires de son
maistre, I'inflammation de son visage, les sermens inusitez, et cette sienne
inquietude, et precipitation temeraire.

11 Michel de Montaigne, Les essais, hg. von Jean Balsamo und Alain Legros, Paris 2007 (Biblio-
theque de la Pléiade), S.750-757, 11, 31, ,,De la cholere”. Michel de Montaigne, Essais, {ibers.
von Hans Stilett, Frankfurt a.M. 1998, S. 353, mit meinen Anderungen.

12 Im ersten Buch antwortet Seneca dem Einwurf eines vermeintlichen Kritikers: ,,Quid ergo?
non aliquando castigatio necessaria est?” Quidni? sed haec sine ira, cum ratione; [...].” ,,Ja,
wie? Ist nicht auch manchmal Ziichtigung notwendig?’ Keine Frage! Aber bitte ohne Wut
und mit Vernunft.” Seneca, De ira. Uber die Wut, lat.-dt., hg. von Jula Wildberger, Stuttgart
2007, 1,6, 1.

13 Seneca, De ira, 1, 15, 1.

14 Montaigne, ,De la cholere”, S.751. Ubers. Stilett, S. 353, mit meinen Anderungen.



72 Anita Traninger

Zudem werden mit Bedacht und Augenmafs vollzogne Strafen bereitwil-
liger und mit grofirem Gewinn aufgenommen; so fiihlt sich etwa ein Be-
dienter von einem vor Wut rasenden Herrn keineswegs gerecht behandelt,
sondern fiihrt zu seiner Rechtfertigung gerade dessen aufgeregtes Geba-
ren an, sein flammendes Gesicht, seine ungewdhnlichen Fliiche und sein
haltloses Darauflostoben.!

Dass die Bestrafung von Kindern und Dienstpersonal im Eingang des Essays zu-
sammen diskutiert werden, spiegelt die Auffassung der Familie als ,un ménage
composé d'un chef et de ses domestiques, soit femmes, enfans, ou serviteurs”,
wie Furetiére in seinem Dictionnaire universel definiert.® Vor dem 18. Jahrhun-
dert wurden Diener eher iiber ihre Zugehorigkeit zum Haushalt denn iiber ihre
Lohnarbeit definiert, weshalb, wie wir eingangs am Beispiel von Flauberts Féli-
cité gesehen haben, ihre Tatigkeitsbereiche kaum definiert waren.”” Ihr Status als
domestiques unterwarf Kinder und Diener (und im Ubrigen ja auch Frauen, die ich
hier aber beiseitelasse) gleichermafien der disziplinierenden Autoritat des Haus-
haltsvorstandes, der beide in dieser Rolle zu ziichtigen hatte, der aber zugleich als
ein oder wie ein Vater fiir beider moralische Erziehung zu sorgen hatte.'® Umge-
kehrt bedeutet dies, dass Diener als ebenso unreif und unmiindig angesehen
wurden wie Kinder.

Die Position eines chef de ménage erforderte eine bestimmte Haltung von einem
Mann: Im Sinne einer Verkorperung des Patriarchats sollte er hart, aber gerecht
regieren; mit Autoritit, aber ohne Affekt. Zur Vermeidung von Grausamkeit,
mehr aber noch um seiner selbst willen, ziigelt der Patriarch seine Affekte, insbe-
sondere den Grundaffekt der Herr-Knecht-Beziehung, den Zorn.

Zentrale Vorlagen fiir Montaignes Reflexionen iiber diese Fragen sind Senecas
De ira und Plutarchs De ira cohibenda — wobei natiirlich gesagt werden muss, dass
Senecas Fokus eher auf dem offentlichen Leben liegt, auf dem Auftreten eines
Biirgers gegentiber seinesgleichen, wahrend Plutarch im Genre des Dialogs Fuda-
nus berichten ldsst, wie er seinen Zorn gegeniiber Familienmitgliedern, Freunden
und Sklaven in den Griff bekommen hat.” Plutarch ist daher insgesamt wichtiger

15 Ebd.

16 Antoine Furetiere, Dictionnaire universel contenant generalement tous les mots francois, tant vieux
que modernes, & les termes de toutes les sciences et des arts, 3 Bde., Den Haag/Rotterdam 1690,
Bd.2, S.13ff., swv.,famille”. S. dazu Cissie Fairchilds, Domestic Enemies: Servants and Their
Masters in Old Regime France, Baltimore 1984, S. 5.

17 Vgl. Fairchilds, Domestic Enemies, S. 18, 23, 54f.

18 S. Jacqueline Sabattier, Figaro et son maitre: Maitres et domestiques a Paris au XVIII® siecle, Paris
1984, S.98-101. Zur Kontinuitdt dieser Auffassung im 18. Jahrhundert s. Sarah C. Maza, Ser-
vants and Masters in Eighteenth-Century France: The Uses of Loyalty, Princeton, NJ 1983.

19 Plutarch, ,,On the Control of Anger (De cohibenda ira)”, in: ders., Moralia, Bd. 6, tibers. von
William C. Helmbold, Cambridge, MA/London 1939, S. 89-159. Zu Montaigne als Leser Plu-
tarchs s. Isabelle Konstantinovic, Montaigne and Plutarque, Genf 1989, spezifisch zum Es-
say 1II, 31 S.410-417; Peter Mack, Reading and Rhetoric in Montaigne and Shakespeare, London/
New York 2010, S.8-11; Hugo Friedrich, Montaigne, Tiibingen/Basel 1993, S.71-79; Rudolf



Herr und Knecht 73

fiir Montaignes Uberlegungen. Diese beiden Texte, die Montaignes Reflexion
iiber den Umgang mit der Dienerschaft steuern, behandeln freilich eigentlich
nicht lohngesteuerte Dienstverhéltnisse, sondern die sozialen Implikationen der
Sklaverei. Man muss es sich spezifisch ins Gedachtnis rufen, dass die verehrten
klassischen Autoren, die von den Renaissancehumanisten als imitations- und
aemulationswiirdig erachteten Autoritdten im Kanon antiker Texte, der neben
sprachlicher Asthetik vor allem moralphilosophische Prézepte lieferte, das Idea-
rium einer Sklavenhaltergesellschaft reprasentieren. Die Maximen Senecas und
Plutarchs, die die Haushaltsfiihrung anleiten, sind eigentlich auf den Umgang
mit Sklaven gemiinzt, die ebenso scharf wie dauerhaft von den ,ehrenhafter,
freien Mitgliedern der Gesellschaft unterschieden waren. Wenn also frithneu-
zeitliche Leser, wie in unserem Fall Montaigne, die antiken Autoren konsul-
tieren, akzeptieren und adoptieren sie Aussagen, die auf ein ganz anderes Ge-
sellschaftssystem bezogen sind, transponieren sie aber ganz offenbar ohne
erkennbare Hindernisse oder Vorbehalte auf ihre eigene Situation.”

Von beiden Autoren, Seneca und Plutarch, und letztlich von Xenophon kommt
die Idee her, dass Bestrafungen im Zorn unbedingt zu vermeiden seien, und
zwar nicht aus Sorge um das Wohlergehen und die Unversehrtheit des Sklaven,
sondern des Sklavenhalters.” Dabei spielt dessen ideale Freiheit vom Affekt als
Zeichen von Selbstkontrolle und damit Machtausiibung tiber sich selbst eine
Rolle, aber auch die Sorge um ein Kippen der Situation: ein durch exzessive
Ziichtigung gereizter Sklave konnte sich gegen den Herrn auflehnen und ihn
sogar toten” — es ist dies ein Punkt, auf den ich unten im Zusammenhang mit
Vittorio Alfieris Vita zuriickkommen werde.

Doch bleiben wir noch einen Moment bei Montaigne. In den Ergdnzungen,
die er 1588 zu dem Essay iiber den Zorn hinzugefiigt hat (dem sogenannten B-
Text), beschreibt er sein Umgehen mit seinem eigenen Zorn. Dieser sei von allen
Passionen am schwierigsten fiir ihn zu handhaben, er wisse weder, wie er ihn

Schottlaender, , Montaignes Verhaltnis zu Plutarch — Anregungen und Affinitaten”, in: Anti-
ke und Abendland 32 (1986), S. 159172, bes. S.168-170. Im essai, der auf jenen zum Zorn folgt,
,Deffence de Seneque et de Plutarque” (II, 32), behauptet Montaigne leicht hyperbolisch,
das gesamte Buch beruhe ausschliellich auf seiner Ausbeute aus der Lektiire dieser beiden
Autoren (es sei ,massonné purement de leurs despouilles”, Montaigne, Les essais, S. 757). Vgl.
dazu die Diskussion in Giséle Mathieu-Castellani, Floge de la colére. L' humeur colérique dans
U'Antiquité et a la Renaissance, Paris 2012, S. 345-372, hier S. 353.

20 Markus Krajewski hebt hervor, dass der Diener gerade kein Sklave sei und enumeriert eine
Reihe von Unterschieden. Dem sei auch gar nicht widersprochen; mir kommt es vielmehr
darauf an, dass der Sklavenhalterdiskurs sich offenbar problemlos auf das Nachdenken
tber die Dienerschaft anwenden lief. S. Markus Krajewski, Der Diener. Mediengeschichte einer
Figur zwischen Konig und Klient, Frankfurt a. M. 2010, S. 45.

21 S. William V. Harris, Restraining Rage. The Ideology of Anger Control in Classical Antiquity,
Cambridge, MA/London 2001, Kap. ,Slavery”, S.317-336, hier S.319; Lieve van Hoof, , Stra-
tegic Differences: Seneca and Plutarch on Controlling Anger”, in: Mnemosyne 60:1 (2007),
S.59-86, hier S. 60, 76, sowie das Zitat auf S.75.

22 Vgl. Harris, Restraining Rage, S. 322.



74 Anita Traninger

verbergen noch wie er ihm widerstehen solle.”® Weil aber der Zorn den ganzen
Korper erfasse, wenn man ihn zu verbergen suche (,,[o]n incorpore la cholere en
la cachant” — ,,wer den Koller kaschiert, korpert ihn sich ein”, so Hans Stiletts
kongeniale Ubersetzung), rit er zur Affektentladung : ,,qu'on donne plustost une
buffe a la joue de son valet, un peu hors de saison, que de gehenner sa fantaisie,
pour representer ceste sage contenance” (,Ich wiirde raten, lieber seinem Diener
etwas zur Unzeit eine Backpfeife zu geben, als sich innerlich Zwang anzutun,
nur damit man eine solch weise Contenance an den Tag legen kann”).*

Hier geht es also nicht um die gerechte Bestrafung eines Dieners, sondern um
dessen Instrumentalisierung zur Affektableitung: Montaigne findet nichts dabei,
einem Diener eine nachgerade beildufige Ohrfeige zu geben (,une buffe” — baf-
fe im modernen Franzosisch), um sich der ersten Anwandlungen von Zorn zu
entledigen, statt Gleichmut vorzuspielen. Das steht in der Tat im Gegensatz zu
Plutarchs Forderung nach Selbstbezdhmung;* zugleich scheint es Senecas Rat
gerecht zu werden, um jeden Preis das Platzgreifen des Zorns abzuwenden.? Die
Misshandlung des valet ist daher eine ,kathartische’ Handlung,” die gerade ver-
hindern soll, dass der Zorn ungeziigelt ausbricht — das ist, wenn man so will, eine
selbstsorgerische Delegation von Schmerz.

Das Maf3halten im Zorn gegeniiber Bediensteten delegiert das Ich in Montaig-
nes essai ebenfalls. Es gibt eine nicht ndher spezifizierte Gruppe, die in der Fami-
lie — also im Haushalt — das Recht hat, Zorn zu zeigen. Diese freilich mége sich
darin selbst ziigeln. Der Umgang mit dem Zorn ist einer eigenen Okonomie un-
terworfen, was durch das Verb ménager indiziert wird:

J'advertis ceux, qui ont la loy de se pouvoir courroucer en ma famille, pre-
mierement qu’ils mesnagent leur cholere, et ne I'espandent pas a tout prix: car
cela en empesche l'effect et le poids. La criaillerie temeraire et ordinaire,
passe en usage, et fait que chacun la mesprise: celle que vous employez
contre un serviteur pour son larcin, ne se sent point, d’autant que c’est celle
mesme qu'il vous a veu employer cent fois contre luy, pour avoir mal rinsé
un verre, ou mal assis une escabelle.

Ich ermahne freilich jene, die sich in meinem Hause Wutausbriiche erlau-
ben konnen, erstens: damit hauszuhalten und nicht bei jeder Kleinigkeit
loszupoltern, denn das nimmt ihnen Wirkung und Gewicht — ein standi-
ges Aufbrausen wird zur Gewohnheit und von allen nur noch miflachtet
(so daf3 es beispielsweise auf einen Diener keinerlei Eindruck mehr macht,

23 ,,Et pour moy, je ne scache passion, pour laquelle couvrir et soustenir, je peusse faire un tel
effort.” Montaigne, , De la cholere”, S.755.

24 Montaigne, ,De la cholere”, S.755. Ubers. Stilett, S. 355, mit meinen Anderungen.

25 Vgl. Quint, , Letting Oneself Go”, S. 133.

26 Vgl. Seneca, Deira, 1, 8, 1.

27 So Michael G. Paulson, The Possible Influence of Montaigne’s Essais on Descartes’ Treatise on the
Passions, Lanham u.a. 1988, S. 107.



Herr und Knecht 75

wenn er wegen eines Diebstahls mit derselben Heftigkeit gescholten wird
wie schon hundertmal vorher wegen eines schlecht gespiilten Glases oder
eines falsch hingestellten Schemels) [...].%

Die Delegation dieser maf3vollen Ziichtigungsakte ist von einer anderen Besorg-
nis gepragt als der zuvor diskutierten: nicht der Sorge um sich, sondern jener um
die effiziente Organisation des Haushalts. Um dessen Funktionieren und Ord-
nung sicherzustellen, gilt es, mit dem Zorn selbst zu haushalten (ménager la colere).
Hier geht es um die Sicherstellung der Disziplin der Hausangestellten, die sich
an unspezifisch ausgeteilte physische Bestrafungen (also eigentlich vom Typ von
Montaignes oben zitierter Ohrfeige) gewohnen oder aber durch unverhaltnisma-
Big harte Strafen selbst aggressiv werden konnten. Die nétige Affektregulierung
wird den hoherrangigen Haushaltsmitgliedern iibertragen, ihre Psychohygiene
— wir erinnern uns, fiir wie gefihrlich Montaigne das Verbergen der Leidenschaf-
ten fiir sich selbst hélt — spielt keine Rolle.?’

Zwei Argumente des Sklavenhalterdiskurses haben sich bisher als zentral fiir
Montaignes Argumentation erwiesen: die absolute Prioritdt des psychischen und
physischen Wohlergehens des Herrn; und das moglichst reibungslose Haushalts-
management, das auf einem wohldosierten Einsatz von Strafe und Ziichtigung
beruht. Doch Montaigne berichtet noch von einer weiteren Variante. Er gesteht
ein, bei Bedarf Zorn nur zu simulieren, um seinen Haushalt effizient zu regie-
ren: ,Par fois m'advient il aussi, de representer le courroussé, pour le reiglement
de ma maison, sans aucune vraye emotion” (,Gelegentlich iiberkommt es mich
auch, um der guten Ordnung meines Hauswesens willen ohne jede wirkliche
Erregung den Wutentbrannten zu spielen”).’*® Montaigne berichtet hier offen und
schonungslos von seinen Gewohnheiten, die — in bemerkenswerter Spannung zu
diesem offenen Gestus — gerade darin bestehen, die Mitglieder seines Haushalts
zu tduschen.

Nattirlich hat der Diskurs des Affektregimes von Anfang an Techniken der
Dissimulation und der Verstellung mitgefiihrt. Tun, als ob man ruhig bliebe,
wurde als Remedium des Zorns gesehen, und die Entkopplung von Worten und
Taten als Index einer effizienten Affektkontrolle. Das herausragende Exemplum
dafiir liefert Plutarch, und zwar nicht in seinen eigenen Schriften, sondern als
Figur in einer von Aulus Gellius {iberlieferten Anekdote. Als ein Sklave Plutarchs
ausgepeitscht wird, prangert dieser die Ziichtigung als Ausdruck des ungeziigel-
ten Zorns seines Herrn an, der dessen philosophischer Haltung diametral entge-
genstehe. Plutarch antwortet ihm in aller Kiihle, dass er ganz offensichtlich kein

28 Montaigne, ,De la cholere”, S.755f., meine Herv. Ubers. Stilett, S. 355.

29 Quint, ,Letting Oneself Go”, S.133f. argumentiert (entgegen meiner Lektiire der Passage),
dass Montaigne seine Dienerschaft praktisch gar nicht korperlich ziichtige, sondern viel-
mehr eine Milde an den Tag lege, die mit der allgemeinen ethischen Grundhaltung der Es-
sais ibereinstimme.

30 Montaigne, ,De la cholere”, S.757. Ubers. Stilett, S. 365.



76 Anita Traninger

einziges Zeichen von Zorn an sich trage und instruiert den die Strafe ausfiih-
renden Sklaven: ,,Interim’, inquit, ,dum ego atque hic disputamus, tu hoc age”
(,In der Zwischenzeit! sagte er, ,mach weiter, wahrend er und ich diskutieren).*
Die erbitterte Auseinandersetzung mit einem aufbegehrenden Sklaven wird zur
Diskussion heruntergeredet, und die Ausfithrung der brutalen Korperstrafe wird
ohne mit der Wimper zu zucken angeordnet und miterlebt — der Effekt ist die Aus-
stellung von Selbstbeherrschung, die die Beherrschung des Sklaven legitimiert.

Montaigne folgt freilich ganz im Gegenteil Seneca und dessen Rat, Zorn im
Sinn einer Machttechnik vorzutduschen: Wann immer es notig sei, anderen den
eigenen Willen aufzuzwingen, also in Situationen, in denen Dominanz herge-
stellt und Unterwiirfigkeit erzwungen werden muss, dann solle man sich zornig
zeigen (Seneca, De ira, 11, 17, 1). Nachdem aber die erste Pramisse ist, dass man sich
dem Zorn niemals hingeben darf, ist Simulation geboten. Das Instrument fiir die
effiziente Fiihrung eines Haushalts ist also gerade ein Affekt, der fiir den Herrn
selbst als hochst gefahrlich eingestuft wird; die stets gebotene psychohygieni-
sche Selbstsorge, die nur auf Seiten des Herrn greift, lizenziert die Verstellung.
Letztlich ist jedes Mittel recht, um die asymmetrische Beziehung zwischen Herr
und Knecht auf Dauer zu stellen.

3. Vittorio Alfieri und der Bruch mit alten Hierarchien

Trotz allen gesellschaftlichen Wandels bleibt das Verhéltnis von Herr und Knecht,
Klaus-Dieter Ertler hat es mit Blick auf die periodische Presse konstatiert, auch
ein zentrales Thema der Aufkldarung.® Diderots Jacques le Fataliste et son maitre
(entstanden zwischen 1756 und 1784, posthum veréffentlicht) drangt sich natiir-
lich als Beispiel auf, doch ich will noch einmal nach Italien blicken, auf einen
Zeitgenossen Diderots, Vittorio Alfieri. Ungefahr zur selben Zeit, in der Diderot
an Jacques le fataliste arbeitete, spielt eine Episode aus Alfieris Leben (es geht um
die von ihm so genannte ,época terza”, die Zeit von 1766-1775), die er in seiner
Vita festhalt.® Alfieri (1749-1803) begann seine Vita bereits im Alter von 40 Jahren,
getragen von dem Begehren, wie Gisela Schliiter formuliert, , die literarische Ge-
staltung seiner Lebensgeschichte zu einem Teil seines dsthetischen Lebenspro-
jekts zu machen”.

Die hier interessierende Episode spielt in Madrid, wahrend Alfieris spanischer
Reise, zu einem Zeitpunkt, als er von der Stadt enttduscht und dementsprechend
reizbar ist. An einem Abend ereignet sich in dieser Stimmung eine ,orribile ris-

31 Aulus Gellius, Noctes atticae. The Attic Nights, tibers. und hg. von John C. Rolfe, 3 Bde., Cam-
bridge, MA/London 1927-1952, 1, 26,9, S.118; Montaigne zitiert die Anekdote vollstindig,
s. ,De la cholere”, S. 752f.

32 Vgl. Klaus-Dieter Ertler, Moralische Wochenschriften in Spanien. José Clavijo y Fajardo: El Pensa-
dor, Tiibingen 2003, S. 172f.

33 Vittorio Alfieri, Vita, rime e satire, hg. von Giuseppe G. Ferrero, Turin 1978. Vittorio Alfieri,
Vita. Mein Leben, tibers. von Gisela Schliiter, Mainz 2010.

34 Gisela Schliter, ,Nachwort”, in: Alfieri, Vita. Mein Leben, S. 517-551, hier S. 517.



Herr und Knecht 77

sa”, eine schreckliche Handgreiflichkeit mit seinem Diener Elia. Wie iiblich will
Elia dem Herrn die Haare richten, bevor dieser zu Bett geht, obwohl er noch mit
einem Uhrmacher ins Gesprach vertieft zusammensitzt — allein diese Intimitét,
dass der Diener sich an die Behandlung der Haare macht, wiahrend ein Gast zu-
gegen ist, gibt uns eine Idee von der distanzlosen Nihe und bestiandig mitlaufen-
den Versorgungsarbeit durch die Dienerschaft. Elia bearbeitet also die Haare mit
einer Brennschere und zieht dabei zu stark an einer Strahne. Ohne ein Wort zu
sagen springt Alfieri ,wie der Blitz’ auf, ,balzato in piedi piu ratto che folgore”,
und schlédgt Elia mit einem Kerzenleuchter so heftig gegen die Schlife, dass das
Blut nur so herausschiefst. Elia wiederum, der den unverhéltnisméafiigen Ausfall
nicht mit einem Fehlverhalten seinerseits zusammenbringen kann, kann sich das
impulsive Verhalten nicht erklaren und denkt, sein Herr sei verriickt geworden.
Er stiirzt sich auf ihn, um ihn zu schlagen: , mi era saltato addosso per picchiar-
mi; e bene fece.” Elia war auf ihn gesprungen — doch die Einordnung ,e bene
fece” (,und er tat das Richtige”) ist eine nachtragliche. Denn im Moment des Ge-
schehens stiirzt Alfieri zu seinem Degen, und der spanische Uhrmacher muss
nun bald den Herrn, bald den Diener zuriickhalten, bis das ganze Gasthaus in
Aufruhr ist und dessen Bedienstete dazwischengehen. Und so endet ,la zuffa
tragicomica e scandalosissima”, das tragikomische und beschamende Gerangel,
wie Alfieri notiert.

35 Alfieri, Vita, S.192-194. Die Geschichte sei zur Ganze in Gisela Schliiters Ubersetzung wie-
dergegeben: ,Hier will ich nun in aller Kiirze von einer idiotischen Gewalttdtigkeit berich-
ten, die ich mir in Anwesenheit jenes jungen Spaniers Elia gegeniiber erlaubte. Eines
Abends, der Uhrmacher hatte bei mir gespeist und ins Gesprach vertieft safen wir anschlie-
end noch bei Tisch, kam Elia herein, um mir wie tiblich das Haar zu richten, bevor wir zu
Bett gingen. Als er mit der Brennschere eine Haarstrahne bearbeitete, zog er etwas mehr als
iiblich an einer Strahne. Wortlos sprang ich blitzschnell auf, und mit einem Kerzenleuchter
in der Hand versetzte ich ihm einen so heftigen Schlag auf die rechte Schlife, dass eine
Fonténe Blut hervorschoss und das Gesicht und den ganzen Kérper des jungen Mannes be-
sudelte, der mir gegeniiber am grofien Esstisch saf3. Er glaubte nicht ohne Grund, ich habe
plotzlich den Verstand verloren, denn er hatte nicht gesehen und konnte ja auch nicht auf
die Idee kommen, dass mein plotzlicher Wutausbruch durch eine Haarstrahne ausgeldst
worden war, an der man mich gezogen hatte. Er sprang auf, um mich zuriickzuhalten. Indes
war Elia, den ich beleidigt und schwer verletzt hatte, voll Wut auf mich gesprungen, um
mich zu schlagen, zu Recht! Flugs entwand ich mich ihm, stiirzte zu meinem Degen, der
auf einer Truhe im Zimmer lag, und schon zog ich ihn. Wutentbrannt stiirzte Elia mir entge-
gen, ich setzte ihm den Degen auf die Brust, und der Spanier musste bald ihn, bald mich
zuriickhalten. Das ganze Gasthaus war in Aufruhr, die Diener kamen herauf, und so endete
schliefllich dieses tragikomische, fiir mich beschdmende Gerangel. Als wir uns ein wenig
beruhigt hatten, begannen die wechselseitigen Rechtfertigungen|...]. Die Wunde an der
Schldfe war nicht tief, blutete aber heftig. Hatte ich ihn etwas weiter oben getroffen, ich hitte
einen Mann getotet, den ich sehr liebte, und das nur wegen eines Haares, an dem vielleicht
ein bisschen gezupft worden war. Ein so bestialischer Wutausbruch lieff mich schaudern.
Elia schien zwar besénftigt, aber mir gegeniiber noch immer angespannt. Daher wollte ich
kein Misstrauen gegen ihn an den Tag legen. Als wenige Stunden spater die Wunde verbun-
den und alles geordnet war, begab ich mich zu Bett und liefs die Tiir zu Elias Zimmer, das
neben meinem lag, wie {iblich offen. Ich horte nicht auf den Spanier, der mich warnte, ich



78 Anita Traninger

Der eingeschobene Kommentar — e bene fece” — wére fiir Montaigne undenk-
bar gewesen, driickt er doch Zustimmung zu dem bis dahin als unerhéorte Insub-
ordination geltenden Gegenangriff aus. Doch die Geschichte geht noch weiter:
Denn Elia erscheint zwar besdnftigt, ist aber schwer verletzt. Der Uhrmacher
warnt, ganz im oben genannten Sinn, dass die unverhaltnisméfiige Gewalt des
Herrn gegen den Diener diesen zur Rache veranlassen konnte — auf keinen Fall
solle Alfieri, wie er es sonst zu tun pflege, in der Nacht die Tiir zum Schlafzim-
mer des Dieners offenstehen lassen. Doch Alfieri schldgt die Warnung in den
Wind, setzt vielmehr noch eins drauf:

Ma io anzi dissi forte ad Elia che era gia stato posto a letto, che egli poteva
volendo uccidermi quella notte se cio gli tornava comodo, poiché io lo me-
ritava. Ma egli era eroe per lo meno quanto me; né altra vendetta mai volle
prendere, che di conservare poi sempre due fazzoletti pieni zeppi di san-
gue, coi quali s’era rasciutta da prima la fumante piaga; e di poi mostrar-
meli qualche volta, che li servo per degli anni ben molti.

Ich sagte sogar noch laut zu Elia, der schon im Bett lag, er konne mich nach
Belieben in dieser Nacht téten, wenn ihm daran gelegen sei, denn ich hatte
es nicht besser verdient. Er aber war gewiss nicht minder hochherzig als
ich. Seine einzige Rache bestand darin, zwei blutgetrankte Tiicher aufzu-
bewahren, mit denen er die frische Wunde getrocknet hatte, um mir diese
Tiicher hin und wieder zu prasentieren, denn er hob sie jahrelang auf.*

Der grundsatzlich bedrohliche Diener, der Nachfahre des geschmahten und ge-
flirchteten Sklaven, ist ,nicht minder hochherzig” als sein Herr — ,egli era eroe
per o meno quanto me”. Die Beziehung ist — und das ist ein Effekt der Erzdhlung,
nicht ein Faktum der zeitgendssischen Wirklichkeit — symmetrisch, die beiden
kommunizieren nun endlich — und vielleicht erstmals —, wie Ulrich Schulz-
Buschhaus formuliert hat, ,da uomo ad uomo”.¥”

konnte damit einen Mann, der frisch beleidigt und wiitend war, dazu auffordern, sich in ir-
gendeiner Form zu rachen. Ich sagte sogar noch laut zu Elia, der schon im Bett lag, er konne
mich nach Belieben in dieser Nacht toten, wenn ihm daran gelegen sei, denn ich hatte es
nicht besser verdient. Er aber war gewiss nicht minder hochherzig als ich. Seine einzige
Rache bestand darin, zwei blutgetrankte Tiicher aufzubewahren, mit denen er die frische
Wunde getrocknet hatte, um mir diese Tiicher hin und wieder zu prasentieren, denn er hob
sie jahrelang auf.” Alfieri, Vita. Mein Leben, S.195-197.

36 Alfieri, Vita, S.193. Ubers. Schliter, S. 197.

37 Ulrich Schulz-Buschhaus, , Alfieriela nobilta dell’arte’ (unver6ff. Manuskript), in: ders., Das
Aufsatzwerk, hg. von Klaus-Dieter Ertler und Werner Helmich, URL: http://gams.uni-graz.at/
0:usb-073-363 (2.9.2018). Weniger gliicklich geht eine 1791, also nur wenig spater vorgefalle-
ne Auseinandersetzung zwischen dem Phanarioten Panagiotis Kodrikas und seinem Diener
Nikolakis aus. Nachdem Kodrikas diesen hart verpriigelt hat, droht Nikolakis, zum Islam
zu konvertieren. Zwar macht er erst fiinf Jahre spater seine Drohung wahr, doch tritt er dann
gleich zusammen mit einer Gruppe von Bewaffneten auf, um seinen ehemaligen Herrn zur
Rechenschaft zu ziehen. S. dazu Miltos Pechlivanos, ,Vom Dragoman der Osmanen zum



Herr und Knecht 79

4, Mariano José de Larra und die Kontinuitit des Sklavenhalterdiskurses

Die Aufkldarung entwickelt ein Unbehagen gegeniiber der Submission der Die-
nerschaft, und Alfieris unerhorte rissa legt davon Zeugnis ab, doch der antike
Sklavereidiskurs steht noch lange dariiber hinaus zur Verfiigung, um das Ver-
héltnis zwischen Herr und Diener zu diskutieren und literarisch zu inszenieren.
Wir bleiben fiir das letzte — kurze — Beispiel in Madrid. Es ist der 24. Dezember
1836, ,La Nochebuena de 1836”3 Das ist zugleich der Titel von Mariano José de
Larras berithmtestem Artikel. Larra, der Journalist, Autor und Ubersetzer, dessen
costumbristische Miniaturen oft von einer Verzweiflung tiber die Riickstandig-
keit seines Landes geprégt sind, erinnert sich an diesem Weihnachtsabend an den
romischen Brauch, dass bei den Saturnalien die Sklaven frei waren, ihren Herren
die Wahrheit zu sagen:

Me acordé de que en sus famosas saturnales los romanos trocaban los pa-
peles y que los esclavos podian decir la verdad a sus amos. Costumbre
humilde, digna del cristianismo. Miré a mi criado y dije para mi: ,Esta
noche me dirds la verdad.

Ich erinnerte mich, dass die Romer in ihren bertihmten Saturnalien die Rol-
len tauschten und dass die Sklaven ihren Herren die Wahrheit sagen konn-
ten. Ein demiitiger Brauch, des Christentums wiirdig. Ich sah meinen Die-
ner an und sagte fiir mich: ,Heute Nacht wirst du mir die Wahrheit sagen.®

Er geht aus, wandert stundenlang durch die Straflen Madrids, bis er sich allein
und isoliert wiederfindet, und gerade, bevor es Mitternacht schldgt, fallt ihm ein,
dass zu Hause ja der criado mit dem Essen auf ihn wartet. Der Diener 6ffnet ihm
betrunken und halt Figaro — Larras Pseudonym und satirische persona — eine lan-
ge Rede iiber dessen Scheitern als Schriftsteller. Doch das finale Urteil verweist
uns zuriick auf Positionen, die wir schon bei Montaigne — und vor ihm bei Plut-
arch und Seneca - kennengelernt haben: , T me mandas, pero no te mandas a
ti mismo. [...] Yo estoy ebrio de vino, es verdad; pero tt lo estas de deseos y de
impotencial...” (,Du gebietest mir, aber Du gebietest nicht iiber Dich selbst. Ich
bin vom Wein betrunken, das ist wahr; aber Du bist es von Begehren und Ohn-
macht!...”).40

Dragoman der Heimat. Mehrsprachigkeit und Personkonstitution im griechischsprachigen
Osmanischen Reich”, in: Selbstzeugnis und Person. Transkulturelle Perspektiven, hg. von Clau-
dia Ulbrich, Hans Medick und Angelika Schaser, Kéln/Weimar/Wien 2012, S. 227-241, hier
S. 240.

38 Mariano José de Larra, ,La Nochebuena de 1836. Yo y mi criado. Delirio filosofico”, in: ders.,
Articulos varios, hg. von Evaristo Correa Calderén, Madrid 1984, S. 554-563, hier S. 556. Meine
Ubersetzung. Fiir eine detaillierte Analyse des Textes s. John R. Rosenberg, ,Between Deli-
rium and Luminosity: Larra’s Ethical Nightmare”, in: Hispanic Review 61:3 (1993), S. 379-389.

39 Larra, ,La Nochebuena de 1836“ S.556. Meine Ubersetzung.

40 Ebd., S.562. Meine Ubersetzung.



80 Anita Traninger

Das grofite Vergehen des Herrn ist es, nicht Herr seiner selbst zu sein. Der
Sklavereidiskurs unterliegt dem gesamten Text, ist dieser doch eng modelliert an
Horaz’ Satire I, 7, in der der Sklave Davus die sogenannte Dezemberfreiheit der
Saturnalien nutzt, um dem Herrn vorzurechnen, dass nur frei sei, wer sich selbst
beherrscht.* Sklave und Diener, Herr und Dienstherr, diese Positionen liegen in
der europdischen Transfergeschichte ckonomischen Denkens jeweils auf einer
Linie.

Es ist klar, dass der Frithen Neuzeit die Sklaverei nicht fremd ist, weder als
Konzept noch als Praxis. Doch Hauswirtschaft basiert nicht mehr — oder nicht
mehr wesentlich — auf Sklavenwirtschaft. Die Iteration des Sklavenhalterdiskur-
ses liefert allerdings die Bausteine einer Okonomie, die auf Selbstbeherrschung
als Voraussetzung der effizienten Fremdbeherrschung, auf unbedingte Selbst-
sorge und effizienzorientierte Dissimulation ebenso wie auf eine radikal asym-
metrische Konstitution des Hauses setzt. Sogar dort, wo ein aufklarerisches Pro-
gramm der Gleichheit illustriert wird, dienen die alten Topoi als Haltepunkte
der Entfaltung eines neuen Ideariums. Und selbst noch im 19. Jahrhundert lasst
sich der Diener an die Position des Horazischen Sklaven transponieren, um den
Souveranitatsverlust des modernen Subjekts durch die Linse der doppelten Herr-
schaftsanforderung an den Sklavenhalter zu fokussieren. Es ist wohl nicht zu viel
zu behaupten, das Herr und Knecht, dominus und servus, die konstitutive, asym-
metrische Dichotomie fiir das Denken und Schreiben des Hauses in der Frithen
Neuzeit ist, aber zugleich weit dariiber hinaus weist.*?

Bibliographie

Quellen

Alfieri, Vittorio, Vita. Mein Leben, hg. und {ibers. von Gisela Schliiter, Mainz 2010.

Alfieri, Vittorio, Vita, rime e satire, hg. von Giuseppe G. Ferrero, Turin 1978.

Austen, Jane, Pride and Prejudice, hg. von Donald ]. Gray, New York 1966.

Balzac, Honoré de, La Comédie humaine, 12 Bde., hg. von Pierre-Georges Castex, Paris
1976-1981.

Flaubert, Gustave, Trois contes, hg. von Peter-Michael Wetherill, Paris 1988.

Flaubert, Gustave, Trois contes, frz.-dt., tibers. von Ernst Hardt, Frankfurt a.M./Ham-
burg 1961.

Gellius, Aulus, Noctes atticae. The Attic Nights, iibers. und hg. von John C. Rolfe, 3 Bde.,
Cambridge, MA/London 1927-1952.

Larra, Mariano José de, ,La Nochebuena de 1836. Yo y mi criado. Delirio filosofico”, in:
ders., Articulos varios, hg. von Evaristo Correa Calderén, Madrid 1984, S. 554-563.

41 S. dazu Augusto Centeno, ,,La Nochebuena de 1836 y su Modelo Horaciano”, in: Modern Lan-
guage Notes 50:7 (1935), S. 441-445.

42 Zur Hypothese eines Konnexes zwischen Sklavenhalter- und moderner Dienstleistungsge-
sellschaft s. Iris Darmann, ,Vom antiken Sklavendienst zur modernen Dienstleistungsge-
sellschaft. Paulinische Bausteine fiir eine genealogische Skizze”, in: Agenten und Agenturen,
hg. von Lorenz Engell, Bernhard Siegert und Joseph Vogl, Weimar 2008, S.23-38.



Herr und Knecht 81

Lando, Ortensio, Paradossi, cioé Sentenze fuori del comun parere, hg. von Antonio Corsa-
ro, Rom 2000.

Montaigne, Michel de, Les essais, hg. von Jean Balsamo und Alain Legros, Paris 2007
(Bibliotheque de la Pléiade).

Montaigne, Michel de, Essais, iibers. von Hans Stilett, Frankfurt a.M. 1998.

Plutarch, ,, On the Control of Anger (De cohibenda ira)”, in: ders., Moralia, Bd. 6, tibers.
von William C. Helmbold, Cambridge, MA/London 1939, S. 89-159.

Seneca, De ira. Uber die Wut, lat.-dt., hg. von Jula Wildberger, Stuttgart 2007.

Sekundirliteratur

Bartmann, Christoph, Die Riickkehr der Diener. Das neue Biirgertum und sein Personal,
Miinchen 2016.

Centeno, Augusto, ,La Nochebuena de 1836 y su Modelo Horaciano”, in: Modern Lan-
guage Notes 50:7 (1935), S. 441-445.

Darmann, Iris, ,Vom antiken Sklavendienst zur modernen Dienstleistungsgesell-
schaft. Paulinische Bausteine fiir eine genealogische Skizze”, in: Agenten und Agen-
turen, hg. von Lorenz Engell, Bernhard Siegert und Joseph Vogl, Weimar 2008,
S.23-38.

Ertler, Klaus-Dieter, Moralische Wochenschriften in Spanien. José Clavijo y Fajardo: E1 Pen-
sador, Tiibingen 2003.

Fairchilds, Cissie, Domestic Enemies: Servants and Their Masters in Old Regime France,
Baltimore 1984.

Friedrich, Hugo, Montaigne, Tiibingen/Basel *1993.

Furetiere, Antoine, Dictionnaire universel contenant generalement tous les mots frangois,
tant vieux que modernes, & les termes de toutes les sciences et des arts, 3 Bde., Den Haag/
Rotterdam 1690.

Harris, William V., Restraining Rage. The Ideology of Anger Control in Classical Antiquity,
Cambridge, MA/London 2001.

Huggett, Frank E., Carriages at Eight: Horse-drawn Society in Victorian and Edwardian
Times, Guildford 1979.

Kaufmann, Jean-Claude, Mit Leib und Seele. Theorie der Haushaltstitigkeit, iibers. von
Daniela Bohmler, Konstanz 1999.

Konstantinovic, Isabelle, Montaigne and Plutarque, Genf 1989.

Krajewski, Markus, Der Diener. Mediengeschichte einer Figur zwischen Konig und Klient,
Frankfurt a.M. 2010.

Mack, Peter, Reading and Rhetoric in Montaigne and Shakespeare, London/New York 2010.

Mathieu-Castellani, Gisele, Eloge de la colere. L'humeur colérique dans I'Antiquité et i la
Renaissance, Paris 2012, S. 345-372.

Maza, Sarah C., Servants and Masters in Eighteenth-Century France: The Uses of Loyalty,
Princeton, NJ 1983.

Paulson, Michael G., The Possible Influence of Montaigne’s Essais on Descartes’ Treatise
on the Passions, Lanham u.a. 1988.

Pechlivanos, Miltos, ,Vom Dragoman der Osmanen zum Dragoman der Heimat.
Mehrsprachigkeit und Personkonstitution im griechischsprachigen Osmanischen
Reich”, in: Selbstzeugnis und Person. Transkulturelle Perspektiven, hg. von Claudia Ul-
brich, Hans Medick und Angelika Schaser, Koln/Weimar/Wien 2012, S.227-241.

Platt, Peter G., Shakespeare and the Culture of Paradox, Aldershot u.a. 2009.



82 Anita Traninger

Quint, David, , Letting Oneself Go: ,De la colere’ and Montaigne’s Ethical Reflections”,
in: Philosophy and Literature 24:1 (2000) S. 126-137.

Rosenberg, John R., ,,Between Delirium and Luminosity: Larra’s Ethical Nightmare”,
in: Hispanic Review 61:3 (1993), S. 379-389.

Sabattier, Jaqueline, Figaro et son maitre: Maitres et domestiques a Paris au XVIII siecle,
Paris 1984.

Schliiter, Gisela, ,,Nachwort”, in: Vittorio Alfieri, Vita. Mein Leben, hg. und tibers. von
Gisela Schliiter, Mainz 2010, S. 517-551.

Schottlaender, Rudolf ,Montaignes Verhiltnis zu Plutarch - Anregungen und Affini-
taten”, in: Antike und Abendland 32 (1986), S. 159-172.

Schulz-Buschhaus, Ulrich, , Alfieri e la ,nobilta dell’arte” (unveroff. Manuskript), in:
ders., Das Aufsatzwerk, hg. von Klaus-Dieter Ertler und Werner Helmich, URL:
http://gams.uni-graz.at/o:usb-073-363 (2.9.2018).

Sidney, Samuel, The Book of the Horse (Thorough-bred, Half-bred, Cart-bred), Saddle and
Harness, British and Foreign, London o. J. [ca. 1900].

Turner, Ernest Sackville, What the Butler Saw. Two Hundred and Fifty Years of the Servant
Problem, London 2012 (11962).

Van Hoof, Lieve, ,Strategic Differences: Seneca and Plutarch on Controlling Anger”,
in: Mnemosyne 60:1 (2007), S. 59-86.

Veblen, Thorstein, The Theory of the Leisure Class, New York 1899 (Reprint New York
1994).



Haus und Geschlecht






Von monastischen und weltlichen ,Hausern’

Denkformen des ,Hauses’ bei Christine de Pizan

Margarete Zimmermann

In memoriam Otto Gerhard Oexle (1939-2016)

1. Anndherungen

Das ,Haus’ als Denkfigur hat auch in unserer Gegenwart der zweiten Moderne
Spuren hinterlassen. So ist im politischen Denken der Rekurs auf die 1987 von
Michail Gorbatschow gepragte Metapher von Europa als Haus geldufig, zu ver-
stehen als ein tibernationales consortium, als eine Gemeinschaft, basierend auf
gemeinsamen Grundwerten.! Doch ist die Komplexitét, die dieser Vorstellung in
der Antike und dem Mittelalter eigen war, hier kaum noch vorhanden.?

In andere Bereiche fiihren uns die Variationen zum Thema der femme-maison
von Louise Bourgeois (1911-2010), als Visualisierung der scheinbar unlésbaren
Verkettung von ,Haus’ und ,Weiblichkeit. Den Anfang macht eine Tuschzeich-
nung von 1947. Zu sehen ist ein hybrides Gebilde aus Frauenkérper und Haus,
wobei letzteres — und die damit verbundene Haus-Sorge? — den Kopf als Ort des
Denkens zu okkupieren und letztendlich zu zerstdren scheint. Louise Bourgeois’
geradezu obsessive Beschiftigung mit diesem Thema, das zu unterschiedlichen
Interpretationen anregen kann, ist der Versuch einer feministischen Kiinstlerin,
die vermeintlich ,natiirliche’ Verbindung femme-maison zu sprengen.® Die hier
implizit abgerufene Vorstellung von ,Haus’ ist die einer biirgerlichen Hauswirt-
schaft mit der ,,Hausmutter als Betriebsleiterin”.*

Ein letztes Beispiel stammt aus den in der alteuropdischen Hausliteratur wie
auch in Frauendidaxen immer wieder zitierten und in neue Narrative verwandel-

1 Zuletzt bei Frank-Walter Steinmeier, der diese Kategorie auch auf den Bereich des 6kumeni-
schen Denkens tibertragt. Siehe hierzu Stephan-Andreas Casdorff, ,Der Prasident”, in: Der
Tagesspiegel, 19.3.2017.

2 So z.B. in Rolf Bachem/Kathleen Battke, ,Unser gemeinsames Haus Europa. Zum Hand-
lungspotential einer Metapher im 6ffentlichen Raum”, URL: www.wissenschaft-und-frie-
den.de (8.7.2017).

3 Siehe hierzu Jean Frémon, Louise Bourgeois femme maison, Tusson 2013, S. 14ff. Das Thema fin-
det sich spéter auch in anderer Form, z.B. einer Marmorskulptur von 1994. Sie zeigt einen
liegenden Frauenkorper, mit einem Haus anstelle des Kopfs. Abgebildet bei Xavier Hufkens,
Louise Bourgeois, URL: http://www.xavierhufkens.com/artists/louise-bourgeois (10.06.2017).

4 Michael Andritzky, ,Einleitung”, in: Oikos. Von der Feuerstelle zur Mikrowelle. Haushalt und
Wohnen im Wandel. Katalog der Gemeinschaftsausstellung des Deutschen Werkbunds Ba-
den-Wiirttemberg und des Design Center Stuttgart mit dem Museum fiir Gestaltung Ziirich,
hg. von Michael Andritzky, Gielen 1992, S. 8-16, hier S. 8.



86 Margarete Zimmermann

ten Spriichen Salomos (Spr. 31, 10-31).5 Hier setzt sich erst 2016 eine entscheidende
Verdnderung durch, wenn die Formulierung ,,Das Lob der tiichtigen Hausfrau”,
die eher biirgerliche Lebensverhiltnisse des 19. Jahrhunderts evozierte, durch
,Das Lob der tiichtigen Frau” ersetzt wird. Damit wird die addquatere Vorstel-
lung von ,eine[r] Frau [.. ], die das Haus besitzt und beherrscht” aktualisiert.® Zu-
gleich wird erneut die den Spriichen Salomos zugrundeliegende Vorstellung des
,Hauses’ als eines komplexen sozialen Gebildes erkennbar.

Doch wie kann man das ,Haus’ aus literaturwissenschaftlicher Perspektive
produktiv werden lassen und hierbei zugleich dessen historische Tiefendimen-
sion berticksichtigen? Der von Helena Sanson und Francesco Lucioli 2016 heraus-
gegebene Band Conduct Literature for and about Women in Italy 1470-1900 {ibersieht
den engen Zusammenhang zwischen ,,conduct literature” und dem Lebens- und
Vorstellungsraum des ,Hauses’ und bietet hierzu kaum neue Fragestellungen oder
konzeptuelle Anregungen.” Auf den ersten Blick ebenfalls wenig hilfreich fiir
transdisziplindre Briickenschlédge scheint die Studie des englischen Sozialhisto-
rikers Daniel Smail iiber Legal Plunder. Households and Debt Collection in Late Medie-
val Europe, so informativ sie im Hinblick auf eine materielle Kultur ist, die nicht
nur kostbare Objekte der standischen Reprasentation, sondern auch die ,,shabby
things” einbezieht.® Anschlussmoglichkeiten bieten sich jedoch, wenn Smail, im
Hinblick auf Praktiken von Schuldeneintreibung und Gewalt, die emotionalen
Folgen fiir die Betroffenen in den Blick nimmt.

Zielfiithrender ist dagegen eine andere, weniger fakten- als problemorientierte
Form der medidvistischen Sozialgeschichte, fiir die die Erforschung von Gruppen
zentral ist, wie sie Otto Gerhard Oexle in seinen Abhandlungen {iber ,Haus’ und
Okonomie darlegt.’ Seine fiir unseren Zusammenhang hilfreichen Uberlegungen
sollen im Folgenden kurz referiert werden.

5 Einfithrend zu diesem Text und den mit ihm verbundenen Forschungsproblemen: Ruth Sco-
ralick, , Spriiche Salomos”,

URL: https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/12030/ (24.7.2017).

6 Christoph Levin, zitiert in: Eduard Kopp, ,Neue Lutherbibel: Positiverer Blick auf das Ju-
dentum. Ende eines Fluches”, URL: https://chrismon.evangelisch.de/artikel/2016/32636/neue-
lutherbibel-entspannt-verhaeltnis-zu-juden (30.8.2017).

7 Helena Sanson/Francesco Lucioli (Hg.), Conduct Literature for and about Women in Italy. 1470—
1900. Prescribing and Describing Life, Paris 2016.

8 Daniel Lord Smail, Legal Plunder. Households and Debt Collection in Late Medieval Europe, Cam-
bridge, Mass./London 2016, Kap. ,The Old and the Shabby”, S.37-45.

9 Pierre Monnet bezeichnet Oexle als ,le défendeur passionné, parfois véhément, dune
histoire-probleme, c’est-a-dire qui pose des problemes et est elle-méme un probleme” (ders.,
,Otto Gerhard Oexle, historien du Moyen Age, de I'Europe et de I'Histoire [1939-2016]", in:
Francia 44 [2017], S.425-427, hier S.426).



Von monastischen und weltlichen ,Hausern’ 87

2. Das ,Haus’ aus der Perspektive der Sozialgeschichte

Oexle definiert das ,Haus’ als eine , Form sozialer Gruppen”'® und als ein im Mit-
telalter relativ konstantes Gebilde, dessen Entwicklung seit der Antike von einer
kontinuierlichen Reflexion — der Okonomik — als einer ,,Form von sozialem Wis-
sen” begleitet wird, letzteres zu verstehen als ,das komplexe Geflecht von Vor-
stellungen, mittels derer die Menschen einer Gesellschaft ihre soziale Realitat auf
den Begriff zu bringen versuchen”" Welches sind nun die Bereiche, die im Mit-
telalter und in der Frithen Neuzeit von diesem sich allmé&hlich verschriftlichen-
den Nachdenken iiber die Sozialform des ,Hauses’ erfasst werden? Idealtypische
Okonomieschriften wie der anonyme Mesnagier de Paris (um 1393) oder das Dritte
Buch von Leon Battista Albertis Della Famiglia (um 1433/34) kennzeichnet, trotz
aller formaler und inhaltlicher Diversitat, stets eine Reflexion, die sich bezieht

[...] auf den Begriff des Hauses, auf die Ordnung der sozialen Beziehun-
gen und Bindungen verschiedener Art, die das Haus als Sozialgebilde
kennzeichnen, zugleich aber auch auf die Regelung aller jener dinglichen
Gegebenheiten, die das Haus im materiellen und wirtschaftlichen Sinne
tragen und die allesamt in dem Begriff der Verwaltung’ des Hauses, der
,Okonomie’ zusammengefafst wurden. In diesen Reflexionen wird, wie
immer in der Sozialreflexion des Alten Europa, Wirklichkeit sowohl be-
schrieben wie zugleich normativ geordnet und geregelt.”?

,Wie schon in der Antike” bezieht sich im Mittelalter der Begriff des ,Hauses’
sowohl auf , dingliche, ndmlich raumliche und materielle, als auch [auf] soziale
und rechtliche Gegebenheiten und Verhaltnisse”"® und umfasst insgesamt vier
Bereiche:

,Das Wort ,Haus’ hat (1) eine raumliche und dingliche Bedeutung, meint also
das ,Gebdude’, die ,Behausung’ (,habitaculum’), den ,gesicherten’ und ,festen
Sitz’ (,certa habitatio”).

— Damit verkniipft ist (2) die personale und soziale Bedeutung des Begriffs im
Sinne einer im Haus ,unter einem Dach’ wohnenden, dem Haus zugeordneten
Personengruppe, die als ,familia’ bezeichnet wird.”** Und: , Diese Personenge-
meinschaft steht unter der Leitung des paterfamilias oder dominus. Zugleich
kann das Wort ,familia’ aber nicht nur die Gesamtheit aller dieser Personen

10 Otto Gerhard Oexle, ,Haus und Okonomie im fritheren Mittelalter”, in: Person und Gemein-
schaft im Mittelalter, hg. von Gerd Althoff u.a., Sigmaringen 1988, S. 101-122, hier S.102.

11 Ulrich Meyer, Soziales Handeln im Zeichen des Hauses: Zur Okonomik der Spitantike und im frii-
hen Mittelalter, Gottingen 1998, S. 37ff.

12 Oexle, ,Haus und Okonomie”, S.102. Vgl. Leon Battista Alberti, I libri della famiglia, hg. von
Ruggiero Romano und Alberto Tenenti, Turin 1994; An., Le Mesnagier de Paris, hg. von Geor-
gina E. Brereton und Janet M. Ferrier, tibers. u. kommentiert von Karin Ueltschi, Paris 1994.

13 Oexle, ,,Haus und Okonomie”, S.102.

14 Otto Gerhard Oexle, ,Der mittelalterliche Begriff ,Haus™, in: Geschichtliche Grundbegriffe.
Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, hg. von Otto Brunner, Werner
Conze und Reinhart Koselleck, Bd. 7, Stuttgart 1992, S. 526-550, hier S. 526f.



88 Margarete Zimmermann

der Hausgemeinschaft bezeichnen, sondern auch einzelne ihrer Teile, und
dann ebenso die ,Familie’ im engeren Sinn, also nur die Eltern mit ihren Kin-
dern und allerndchsten Verwandten als auch nur die Gesamtheit der in einem
,Hause’ dienstleistenden Personen [...].”1

— ,Der Begriff ,Haus’ umfafst sodann (3) das wirtschaftliche Substrat des Zu-
sammenlebens dieser Personengruppe(n): alles, was zum Haushalt gehort,
den ,Hausrat’ und {iberhaupt das ganze Vermdgen (substantia), die res fami-
liares oder res domesticae [...].“1

— ,Schliefilich umfasst der Begriff des ,Hauses’ einen vierten Aspekt, insofern die
im Haus und als Familie lebende Gruppe miteinander verwandter Personen
durch ihre gemeinsamen Vorfahren definiert wird, also ein ,Geschlecht’ bildet”,
zu verstehen als eine ,, Abstammungsgemeinschaft Lebender und Toter”."”

3. Haus-Denken bei Christine de Pizan

Das ,Haus’ als erdriickende Last fiir die Frau, von der es sich zu befreien gilt — dies
war die implizite Aussage der kiinstlerischen Variationen zum Thema femme-
maison von Louise Bourgeois. Eine andere Position nimmt die franko-italieni-
sche Autorin Christine de Pizan (1364—ca. 1430) ein, vor allem in ihrem 1405 ent-
standenem Livre des Trois Vertus (Buch von den Drei Tugenden):'® Hier erscheint der
governo della casa als ein einzuiibendes pragmatisches und soziales Wissen und
zugleich als eine Form von Macht, die es wahrzunehmen gilt. Christines Buch
ist damit auch ein Pladoyer fiir die vita activa. Deren Nutzen fiir das menschli-
che Zusammenleben wird hier hoher veranschlagt als jener der vita contemplativa,
denn, wie eine der wortfiihrenden drei Tugenden dem fiktiven Autorinnen-Ich
Christine erkldrt: ,Yceste vie active sert, si comme tu puez veoir, plus au monde
que la devant dicte [i.e. la vie contemplative, M.Z.]” (,,Diese vita activa ist der Welt
niitzlicher als die zuvor Erwéhnte [die vita contemplativa, M.Z.]*).*

Mit einer solchen Gewichtung schldgt Christine neue Wege ein. Hannah Arendt
weist darauf hin, wie lange unter dem Einfluss der antiken Philosophie die Hoher-
einschédtzung der vita contemplativa das westliche Denken dominiert hat, bevor
in der Frithen Neuzeit eine Neubewertung erfolgte.” Hinzu kommt die sich erst

15 Oexle, ,Haus und Okonomie”, S.103.

16 Oexle, ,Der mittelalterliche Begriff ,Haus’”, S. 527.

17 Oexle, ,Haus und Okonomie”, S.104.

18 In deutscher Ubersetzung erschienen als Der Schatz der Stadt der Frauen. Weibliche Lebensklug-
heit in der Welt des Spitmittelalters. Ein Quellentext, {ibers. von Claudia Probst, hg. und einge-
leitet von Claudia Opitz, Freiburg/Basel/Wien 1996.

19 Christine de Pizan, Le Livre des Trois Vertus, hg. von Charity Cannon Willard, Paris 1998,
S.24. — Alle folgenden deutschen Ubersetzungen von mittelfranzdsischen Zitaten von Mar-
garete Zimmermann.

20 Vgl. hierzu Hannah Arendt, Vita activa oder Vom titigen Leben [1958/1960], Miinchen 2002,
S.22ff.



Von monastischen und weltlichen ,Hausern’ 89

unter dem Einfluss des Christentums wandelnde Haltung zur Arbeit, die in der
Antike als ein Merkmal der Existenz der Unfreien galt.”!

Doch woher bezieht Christine de Pizan ihre Vorstellungen von dem Funktio-
nieren der verschiedenen ,Hauser’ der Gesellschaft ihrer Zeit, fiir das sie schrift-
liche Regelwerke entwickelt? Die in Venedig geborene Autorin entstammt einer
norditalienischen Gelehrtenfamilie.?> Als renommierter Arzt und Astronom wird
Christines Vater Tommaso da Pizzano von dem franzodsischen Konig Charles V.
an seinen Hof berufen und seine Tochter, ,a child of two worlds”, wachst im
Umbkreis dieses ,intellektuellen’ Herrschers auf.?® Ausfiihrlich schildert sie spater,
wie ihre Familie dem Vater von Venedig nach Paris folgt, ,le ,transport de nous
d’Ytalie en France”. Sie beschreibt, wie Charles V. an einem Wintertag im Louvre
ihre Familie — ,mainage” — empfangt, in ihren ,reichverzierten lombardischen
Gewandern, wie es fiir Frauen und Kinder von Stand {iblich ist” (,atout leurs
abis lombars, riches d’aournement et d’atour selon l'usaige des femmes et enfans
d’estat”).*

Doch die cassettoni dieser Familie aus einem norditalienischen Gelehrten-
milieu enthielten sicher nicht nur Reprasentationsgewander, sondern ebenfalls
eine Bibliothek in Gestalt zahlreicher Handschriften in italienischer, lateinischer
und griechischer Sprache. Welche dies genau waren, wissen wir nicht, kénnen
aber vermuten, dass sich darunter frithe Okonomieschriften in lateinischer und
griechischer Sprache befanden, vielleicht Xenophons Oikonomikos und andere.
Auf jeden Fall kennt Christine, die spater Zugang zu der koniglichen Bibliothek
bekommt, die im Mittelalter intensiv rezipierten Schriften des Kirchenvaters
Augustinus, einer Schliisselfigur ,fiir die ErschlieSung der (sozialen) Bedeutun-
gen der Begriffe ,Haus" und ,Okonomie™? der , dabei den Gedanken einer irdi-
schen und himmlischen Ordnung von Héusern [skizzierte]” und in dem einzel-
nen ,Haus’ die ,, Grundlage’ (initium) und [den] ,Baustein’ der civitas”“* sieht.
Daraus folgt wiederum die Bedeutung des héduslichen Friedens, der pax domestica,
fir die pax civica.”” Dieser zentrale Gedanke Augustins durchzieht auch Chris-
tines Livre des Trois Vertus, als Postulat des Friedens innerhalb weiblicher Grup-

21 Hierzu Otto Gerhard Oexle, ,Zwischen Armut und Arbeit. Epochen der Armenfiirsorge im
europaischen Westen”, in: Caritas. Nichstenliebe von den friihen Christen bis zur Gegenwart, hg.
von Christoph Stiegemann, Petersberg 2015, S. 52-73.

22 Detailliert zu allen genealogischen Fragen: Nikolai Wandruszka, ,The Family Origins of
Christine de Pizan: Noble Lineage between City and Contado in the Thirteenth and Four-
teenth Centuries”, in: Au champ des escriptures. I1I° Colloque international sur Christine de Pizan
(Lausanne, 18-22 juillet 1998), hg. von Eric C. Hicks, Diego Gonzalez und Philippe Simon,
Paris 2000, S. 111-130.

23 Charity Cannon Willard, Christine de Pizan. Her Life and Works, New York 1984, S.15; vgl.
ferner: Margarete Zimmermann, Christine de Pizan, Reinbek 2002.

24 Christine de Pizan, Le livre de I'advision Cristine, hg. von Liliane Dulac und Christine Reno,
Paris 2001, S. 96.

25 Meyer, Soziales Handeln, S. 37.

26 Oexle, , Der mittelalterliche Begriff ,Haus", S. 534.

27 Sinngemafs nach ebd.



90 Margarete Zimmermann

pen in verschiedenen Schichten der spatmittelalterlichen Gesellschaft. Sie diirfte
ebenfalls die anonyme pseudoaristotelische Okonomik gekannt haben, denn de-
ren mittelfranzosische Ubersetzung durch Nicolas Oresme, Le Livre de Yconomique
d’Aristote (1374), war eine Auftragsarbeit fiir Charles V.%*

Nach dessen Tod, dann dem ihres Vaters und schliefSlich ihres Ehemannes
Etienne du Castel und der Riickkehr ihrer Briider nach Italien wird Christine
unfreiwillig zum Vorstand ihrer Familie, einer kleinen Gruppe von etwa zehn
Personen. Zugleich entwickelt sie sich durch autodidaktische Studien seit den
neunziger Jahren des 14. Jahrhunderts zu einer zunehmend erfolgreichen Dich-
terin und Schriftstellerin,® spéter bestens vernetzt im europaischen Hochadel.
Sie verfasst neben spéthofischer Lyrik zahlreiche politische Werke und Didaxen
fiir junge Ritter wie fiir Frauen aller Stande. In diesem ebenso umfangreichen wie
thematisch vielfaltigen Gesamtwerk gibt es verschiedene Arten, das ,Haus’ zu
denken, basierend auf der antiken und der mittelalterlich-christlichen Tradition.

In diesem Zusammenhang ist es hilfreich, zwei Formen der Prasenz von Oko-
nomiedenken zu unterscheiden. Auf einer ersten Ebene wiren Okonomie-Schrif-
ten im eigentlichen Verstindnis zu situieren, als Regelwerke fiir das Funktio-
nieren des alteuropdischen ,Hauses’, wie Konrad von Megenbergs Yconomica,
der Mesnagier de Paris, Leon Battista Albertis Della famiglia mit seinem dritten,
Economicus betitelten Teil oder Paolo Caggios Iconomica. Auf einer zweiten Ebe-
ne stiinden dann Texte, die keine Okonomieschriften sind, aber durchzogen von
Elementen des mittelalterlichen oder frithneuzeitlichen ,Haus’-Denkens. Zu die-
ser zweiten Gruppe gehoren einige Werke Christines.

Angesichts des Umfangs ihres Gesamtwerks beschranke ich mich hier auf drei
im Hinblick auf Form, Entstehung und Zielpublikum sehr unterschiedliche Tex-
te: auf die poetische Reiseerzdhlung Le Dit de Poissy, auf Le Livre des Trois Vertus
und das dritte, stark autobiographische Buch ihrer Advision Cristine.

Drei Begriffe kehren in diesen Texten immer wieder: Es sind dies ménage (Haus-
halt), maisonnée (Hausgemeinschaft) und maisnagiére (Haushélterin, Wirtschafte-
rin) — in unterschiedlichen Orthographien und in Kombination mit verschiede-
nen Attributen wie sage (weise), prudent (klug, umsichtig), petit (bescheiden), aber
auch mit désolé (verwiistet, ruiniert).

Die Semantik von ménage ist dabei weiter aufgefachert als die von maisonnée und
maignagier/mai(s)nagiére. So bezeichnet mainage/mesnage in der Formulierung ,,occu-
pacion de mainage” die ,Haussorge” bzw. die , Beschiftigung mit dem Haushalt”
(Advision, S.123), die Hausarbeiten (,quand ses chamberieres auront fait leur mai-
nage” — ,nachdem ihre Kammerzofen ihre Hausarbeiten erledigt haben”, Trois

28 Es handelt sich um den einzigen spatmittelalterlichen Traktat in franzosischer Sprache,
dessen Titel den Begriff ,Okonomik” enthilt. Vgl. Nicole Oresme, Le Livre de Yconomique
d’Aristote. Critical Edition of the French Text from the Avranches Manuscript with the Origi-
nal Latin Version, Introduction and English Translation, hg. von Albert Douglas Menut, in:
Transactions of the American Philosophical Society (Philadelphia) 47:5 (1957), S. 783-853.

29 Beschrieben in Christine de Pizan, Ladvision, S. 109ff.



Von monastischen und weltlichen ,Hausern’ 91

Vertus, S.175); dann den Hausstand mit den Dingen des Hauses, Hausrat, Besitz,
Vermogen: ,la cure de leur maisnage, souffraiteux” (,die Sorge um ihren jammer-
lichen Besitz”, Advision, S.97); ferner die soziale Gruppe der familia und ihren Be-
sitz (,,le maisnage de Maistre Thomas” -, die Hausgemeinschaft von Meister Tom-
maso”, ebd., 5.98); ,le desolé mainage” (,die vereinsamte Familie”, ebd., S.100);
,chief du mainage” (, Haushaltsvorstand”, ebd., S.99).

Die Begriffe maignagier/mai(s)nagiére bezeichnen dagegen den/die Wirtschaf-
ter(in), Verwalter(in); in Idealform ,[...] cellui est saige et vray bon maignagier
ou celle qui toutes choses scet bien traire a son prouffit et bien en user, soit de
prosperité ou d'aversité [...]” (,[...] ist der- oder diejenige ein/e weise/r und wirk-
lich gute/r Wirtschafter/in, der/die es versteht, alle Dinge gewinnbringend und
umsichtig zu verwenden, in guten wie in schlechten Zeiten [...]" ebd., S.127).

4. Domus Dei — das ideale ,Haus’ (Le Dit de Poissy)

Doch keiner dieser Begriffe findet sich in Christines frither Verserzdhlung Le
Dit de Poissy von 1400, einer Mischung aus Reisetext und Liebesdebatte. Hier be-
richtet eine autodiegetische Erzdhlerinnenstimme in einem ,documentary-style
opening”,* wie Ende April 1400 eine Gruppe von Mannern und Frauen von Paris
entlang der Seine und {iber Saint-Germain-en-Laye zu dem Dominikanerinnen-
Kloster Saint-Louis de Poissy 6stlich von Paris reist.

Bei ihrer Ankunft wird die Reisegruppe von den Nonnen und Christine von
ihrer Tochter freundlich empfangen. Sie horen eine Messe, nehmen ,en lieu bel,
cler et fres” (,,an einem schonen, hellen und kiithlen Ort”)* eine Mahlzeit ein, be-
vor sie von der Priorin Marie de Bourbon® begriifit und in den , bel hostel royal,
que nous trouvasmes/Moult bien paré” (in das ,schone konigliche Klostergebau-
de, das wir/Uberaus schon geschmiickt vorfanden”)® geladen werden:

30 Barbara K. Altmann, The Love Debate Poems of Christine de Pizan, Gainesville 1998, S. 18.

31 Christine de Pizan, Le Dit de Poissy, in: Altmann, The Love Debate Poems, S.203-274, hier S.212.

32 Dieses Kloster, eine Griindung des Heiligen Ludwig IX,, ist ein Riickzugsort vor allem fiir
Frauen des Hochadels: ,Plusieurs filles de France, plusieurs princesses du sang, & un grand
nombre de filles de grande condition, ont embrassé la vie religieuse dans ce monastere [...]”
(Abbé Expilly, Dictionnaire géographique, historique et politique des Gaules et de la France, Bd.V,
Amsterdam 1768, S.722). Marie de Bourbon, die Schwégerin von Charles V., kommt 1351 als
Vierjahrige nach Poissy, wird 1380 Priorin und stirbt dort 1402. Christine de Pizans Tochter
lebt ebenfalls in Saint-Louis de Poissy. Die dltere Forschung nahm lange Zeit an, auch Chris-
tine habe dort die letzten Jahre ihres Lebens verbracht, doch wurde dies von Karen Green
2014 in Frage gestellt (,Was Christine de Pizan at Poissy 1418-1429?", in: Medium Avum LXX-
IIT:1 [2014], S.93-103).

33 Christine de Pizan, Poissy, S.212. - In diesem Gemach erscheint kurz darauf noch ,,ma dame
Marie”, eine Tochter von Konig Charles VI. und Elisabeth von Bayern, umgeben von ih-
rem Gefolge, in dem die Tochter des Herzogs Johann VI. von Harcourt und Catherine von
Bourbon, der Schwégerin von Charles V., besonders erwahnt wird (ebd., S.213). Alle diese
Personen verweisen auf die engen Beziehungen dieses Klosters zum Hochadel.



92 Margarete Zimmermann

Quant la songneuse

Et tres vaillant, noble religieuse,
Ma redoubtee dame gracieuse,
Marie de Bourbon, qui est prieuse
De celle place,

[.]

Si nous manda de sa benigne grace
Qué aillissions

Devers elle[...].3*

Als die ebenso umsichtige/ Wie tiberaus tatkraftige vornehme Nonne,/
Meine huldvolle verehrte Herrin,/ Marie de Bourbon, die Priorin/ Dieses
Ortes,/[...] Uns in ihrer huldvollen Gnade bedeutete,/ Vor sie zu treten [...].

Es folgen eine Mahlzeit, ein kurzer Aufenthalt auf dem Klostergeldnde, dann
die Riickreise der kleinen Gruppe nach Paris. Dies alles wird erneut dargestellt
,with an appreciation for precision and factual reporting”.? Eingefiigt in diesen
récit de voyage in der Tradition von Petrarcas Erzdahlung von der Besteigung des
Mont Ventoux sind die dialogisch angelegten Geschichten zweier ungliicklich
Liebender. Auf den ersten Blick erscheint die Verbindung dieser beiden Themen
innerhalb der rund zweitausend Verse umfassenden narrativ-poetischen Minia-
tur widerspriichlich und wurde von der Kritik auch so wahrgenommen.*

Doch sehen wir, geleitet von der Perspektive des ,Hauses’, etwas genauer hin.
Christine entwirft hier iiber die detaillierte Beschreibung des Funktionierens
eines realen Dominikanerinnenklosters die Vorstellung eines ,vollkommenen,
idealen ,Hauses". Es ist ein in sich geschlossener und nach aufsen abgeschlossener
Raum, eine Heterotopie, mit einer ausschliefslich weiblichen comunitas, die von
den Reisenden — ,nous” — mit sichtlichem Vergniigen wahrgenommen wird:

Si nous plut moult a veoir la maniere
Du bel estat royal qui leans yere,

Toutes dames, car en nulle maniere

N’i entreroit

Pour les servir nul homme, on n'i lairoit,
Ne a elles aucun ne parleroit,

Sil n'est parent ou ceulz qu'il y menroit
Avecques lui;

N’on n'y lairoit jamais entrer nullui

Fors par congié [...].”

34 Ebd.,, S.212.

35 Altmann, The Love Debate Poems, S.23.

36 Diese Lesart bereits bei Paul Pougin, , Le Dit de Poissy de Christine de Pisan: description du
prieuré de Poissy en 1400, in: Bibliotheque de I’Ecole des chartes 18 (1857), S. 535-555.

37 Christine de Pizan, Poissy, S.213.



Von monastischen und weltlichen ,Hausern’ 93

Uns gefiel ungemein der Anblick/ Des schonen koniglichen (Haus-)Stan-
des dort drinnen,/ Alles Frauen, denn keinesfalls/ Hatte ein Mann dort
Zutritt,/ Um ihnen zu dienen, man liefSe ihn nicht hinein./ Auch spréche
keiner mit ihnen,/ Es sei denn ein Verwandter oder Personen/ aus seinem
Gefolge./ Keiner Menschenseele wiirde man dort jemals Einlass gewih-
ren/ Aufler mit besonderer Genehmigung [...].

In ihrer Beschreibung der Organisation des Klosterlebens von Poissy greift die
Autorin zudem auf die Vorstellung des Klosters als domus Dei zuriick, wie sie
sich bei Benedikt findet. Es untersteht dem Abt als ,Verwalter und ,ékonom’
(dispensator) dieses Hauses” und: ,Die religiose und soziale Ordnung des klos-
terlichen Hauses hat ihre Grundlage wiederum in der wirtschaftlichen Autarkie;
denn nach den Vorstellungen Benedikts soll das Kloster so angelegt sein, dass
sich ,alles Notwendige” (ommnia necessaria) innerhalb seiner Mauern befindet, nam-
lich Wasser, Miihle, Garten und die verschiedenen Handwerke’.”%

Genau diese Elemente werden in Le Dit de Poissy in die poetische Beschrei-
bung eines locus ameenus umgesetzt: Hier finden wir die perfekte Gemeinschaft
der Nonnen unter ihrer Priorin Marie de Bourbon. Thr Lebensraum, ihr ,Haus’,
ist ein umsichtig gebautes Kloster — domus —, mit einer Quelle, ,la fontaine”, scho-
nen Gérten (,leurs beaulx vergiers”), in denen alles Notwendige wichst und
die einem Paradies gleichen (,[...] ce semble estre un tres doulx paradis”), einem
Wildgehege, einem Fischteich.* Vor der kriegsbewegten Aufsenwelt wird dieser
besondere Raum geschiitzt durch ,les grans portes fortes et bien barrees” (,,die
riesigen, mdchtigen und fest verriegelten Pforten”).*

Das Kloster ist somit ein wirtschaftlich autarkes ,Haus’, in dem eine eigene
Ordnung herrscht. Im Hinblick auf die Ausstattung der Schlafraume wird die
Dominikanerregel der Beschrankung auf das strikt Notwendige befolgt,* nur im
Umgang mit Besuchern herrscht eine standesgemaifle ,grant largece”.*? Das zu-
gleich architektonisch perfekte Dominikanerinnenkloster als ,Haus’ Gottes wie
auch als Haus seines koniglichen Griinders Ludwig XI. beschreibt Christine mit
Hilfe immer neuer Uberbietungstopoi als ,Le tres bel estre/ De cellui lieu qui fu
fait de bon maistre,/ Car ce semble droit paradis terrestre” (,Das ungemein scho-
ne Gebdude/ An diesem Ort, das Werk eines grofien Meisters,/ Denn es scheint
wirklich ein irdisches Paradies zu sein”).*

Esist zudem ein Ort, an dem die Gesetze der weltlichen Zeit aufier Kraft getre-
ten sind und in dem umfassender Frieden — eine irdische und himmlische pax im

38 Oexle, ,Haus und Okonomie”, S.109.

39 Christine de Pizan, Poissy, S. 219.

40 Ebd., S.220.

41 Siehe hierzu ebd., S.215f. — Ahnlich bereits bei der Beschreibung der Kleidung der ,, dames
de belles sortes” (,ansehnlichen Frauen”), ebd., S. 211.

42 Dieser Begriff findet sich bei der Bewirtung der Reisegruppe, ebd., S.215.

43 Ebd.



94 Margarete Zimmermann

Sinne Augustins — herrscht. Mit dieser ,Insel’, diesem ,Haus’ des Friedens kon-
trastiert indes die Welt des ,Drauflen’, eingeblendet iiber die Stimmen der ungliick-
lich Liebenden und ihrer Schicksale. Sie reprasentieren die Aufsenwelt, ein Tal der
Tréanen, bestimmt vom Chaos der Emotionen, von Melancholie, Krieg und Tod.

Vor diesem Hintergrund gewinnt, so meine These, der vermeintlich hybride
Text seine Kohdrenz, denn iiber die Vorstellung des — idealen — monastischen
Hauses werden die beiden vermeintlich disparaten Textteile, der récit de voyage
und die Liebesdebatte, aufeinander bezogen. Christines Beschreibung des Klos-
ters von Poissy und seiner Bewohnerinnen steht in der Tradition mittelalterlicher
Beschreibungen von Klostern und Klosterleben. Sie fiigt deren Elemente jedoch
neu zusammen und verleiht dem klosterlichen Raum zugleich Ziige einer femi-
ninen Heterotopie. Man kann dieses Dit also auch als eine Vorstufe zu der Cité
des Dames von 1405 betrachten. Der kleine Reise-Text bekdme damit einen spiele-
risch-experimentellen Charakter. Die Autorin sucht, so scheint es, in dieser Friih-
phase ihres Schaffens noch nach Modellen eines idealen Zusammenlebens von
Frauen, eine Suche, die einige Jahre spater mit der Konstruktion des utopischen
Raums der ,,Stadt der Frauen” ihr Ziel findet.**

5. Das reale ,Haus’ als Raum weiblicher Macht:
Le Livre des Trois Vertus (1405)

In andere Bereiche des ,Hauses’ verweist Christines Livre des Trois Vertus mit
seinem detaillierten Regelwerk fiir unterschiedliche, sozial jeweils differenzier-
te ,Hauser’. Vermittelt {iber weibliche Sprecherinstanzen richtet sie sich an ein
weibliches, nach sozialen Schichten abgestuftes Lesepublikum. Die Einzigartig-
keit dieser Schrift im Gattungskontext der ,Conduct Literature for and about
Women" verdeutlicht bereits Helena Sansons Einleitung zu dem gleichnamigen
Sammelband — wie vor allem das Livre des Trois Vertus selbst.*> Erhellend ist auch
ein Blick auf den wenige Jahre zuvor entstandenen Mesnagier de Paris (Der Haus-
hilter von Paris oder Das Hausbuch von Paris), ein umfangreiches Kompendium,
detailliert aufgefachert nach den Bediirfnissen des stadtbiirgerlichen ,Hauses’,
verbunden mit der durch eine ménnliche Sprecherinstanz vermittelten Ehelehre
fiir eine flinfzehnjéhrige Ehefrau.*®

44 Zur Einstufung der Cité des Dames als mittelalterliche Utopie siehe Otto Gerhard Oexle, Art.
,Utopie”, in: Lexikon des Mittelalters 8 (1997), Sp. 1345-1348, ferner Margarete Zimmermann,
,Utopie et lieu de la mémoire féminine: la Cité des Dames”, in: Au champ des escriptures. I1I°
Colloque international sur Christine de Pizan (Lausanne, 18-22 juillet 1998), hg. von Eric C. Hicks,
Diego Gonzalez und Philippe Simon, Paris 2000, S. 561-578.

45 Siehe hierzu ausfiihrlich Claudia Probst, Ein Ratgeberbuch fiir die weibliche Lebenspraxis. Chris-
tine de Pizans ,Livre des Trois Vertus”, Pfaffenweiler 1996, sowie Margarete Zimmermann,
,Sages et prudentes mainagieres’ in Christine de Pizans Livre des Trois Vertus (1405)”, in: Haus
und Familie in Mittelalter und friiher Neuzeit, hg. von Trude Ehlert, Sigmaringen 1991, S. 193-207.

46 Zum Mesnagier: Margarete Zimmermann, Vom Hausbuch zur Novelle. Didaktische und erzihlen-
de Prosa im Frankreich des spiten Mittelalters, Diisseldorf 1989, S. 3378, sowie dies., Christine de
Pizan, S. 85f.



mnﬂ.ucﬁ.q:ﬁn “ . m_ ! Sy -
fit il o Pﬁga&tﬁmmmmﬁ ;s ek
: E@m‘»ﬂ» e aoffe grofonte semue 7. B

e ™ ermiefue. mos memlie o
e guffiee -

8

Abb. 1: Maitre de la Cité des Dames, Frontispizminiatur des
Livre des Trois Vertus (Boston Public Library, fr. Med. 101, f. 3r.;
Courtesy of the Trustees of the Boston Public Library/Rare Books)



96 Margarete Zimmermann

In dem auto-referentiellen Rahmen des Le Livre des Trois Vertus setzt sich das
schreibende Ich Christine als eine Art Sekretédrin der drei Tugendallegorien Ray-
son, Droicture und Justice (Vernunft, Rechtschaffenheit und Gerechtigkeit) in Szene, die
sich bereits als Baumeisterinnen der Cité des Dames bewahrt hatten. Als Vertreterin-
nen einer ,Schule der Weisheit” (,,escole de Sapience”, Trois Vertus, S. 10) richten sie
sich an Adressatinnen, die mit den Kollektivbezeichnungen , colliege femenin”,
,université des femmes” (,,weibliches Kolleg”, ,Gemeinschaft der Frauen”, ebd.,
5.9, 10) eingefiihrt werden. Auffillig ist an dieser Stelle und am Ende des Buchs
die Haufung von Begriffen aus den Bereichen Politik und Bildung.*

Die zu Christines Lebzeiten entstandene und vermutlich von ihr in Auftrag
gegebene Eingangsminiatur zeigt ein Simultanbild mit zwei zeitlich aufeinander
folgenden Vorgédngen (s. Abb. 1).* Links zerren die drei Tugenden die erschopfte
Christine von ihrem Ruhebett, um sie zur Abfassung eines neuen Buchs zu zwin-
gen. Rechts doziert die majestdtisch auf einem Prunkstuhl sitzende Rayson vor
zehn Frauen aller Stande. Sie stiitzt sich dabei auf die Autoritdt eines vor ihr auf
einem Lesepult liegenden, aufgeschlagenen Buchs.

Le Livre des Trois vertus, das keine eigentliche Okonomik ist, vereint in sich ver-
schiedene Texttraditionen — die des Fiirstinnenspiegels, ferner die der Frauendi-
daxe und der ,sermones ad status einer Laiin” — ohne sich mit einer einzigen in
Deckung bringen zu lassen. Dies héngt sicher auch mit dem Erfahrungshorizont
der Verfasserin zusammen, mit den von ihr erlebten Briichen, Krisen und Ent-
wurzelungen wie mit ihrem Geschlecht.”

Die dezidierte Andersartigkeit sowie die nachhaltige Wirkung dieses Buchs
verweisen auf seine Entstehung. Auftraggeber ist vermutlich der burgundische
Herzog Johann Ohnefurcht, die Adressatin seine kleine Tochter: Margarete von
Burgund, zum Zeitpunkt der Entstehung dieses Buchs gerade einmal zwdlfjah-
rig, jedoch bereits zum ersten Mal ,verwitwet’ durch den Tod ihres neunjdhrigen
fiancé, dann neu verlobt mit Ludwig von Guyenne, der seinerseits 1403, kurz nach
der EheschlieSfung, verstirbt. Ihre ndchste Ehe und ihr weiteres Leben stehen
ebenfalls unter dem diisteren Stern einer male fortune, die sie jedoch — mit Hil-
fe der Lektionen der Drei Tugenden? — vorbildlich meistert. Uberliefert ist die
Schrift in mehr als zwanzig Handschriften, davon sind allerdings nur zwei zu
Lebzeiten der Verfasserin entstanden. Die Mehrzahl tragt den (nicht von Chris-
tine stammenden) Untertitel Le Trésor de la Cité des dames, der den Bezug zu der

47 An anderer Stelle ist noch die Rede von dem ,Rat der Tugenden” (,,Conseil des Vertus”), den
von ihnen vermittelten ,leccons” ihrer ,Schule” (,nostre escole”) (Trois vertus, S. 8f., 224f.).

48 Zudiesen ,images voulues et congues par Christine de Pizan”, die die Aussage ihrer Texte ver-
starken: Ines Villela-Petit, , Introduction sur les peintres enlumineurs”, in: Gilbert Ouy, Chris-
tine Reno und Ines Villela-Petit, Album Christine de Pizan, Turnhout 2012, S.90-170, hier S.92.

49 Probst, Ratgeberbuch, S.70.

50 Die Differenz zur italienischen Hausliteratur wird deutlich bei: Elise Leclerc, ,La tradi-
tion florentine des ,livres de famille’ et le De Familia d’Alberti”, in: Les Livres de la famille
d’Alberti. Sources, sens et influence, hg. von Michel Paoli, Paris 2013, S.283-323.



Von monastischen und weltlichen ,Hausern’ 97

Cité des dames unterstreicht wie auch den enzyklopaddischen Charakter des Livre
des Trois Vertus.

Doch die Wirkung dieser Schrift beschrankt sich nicht auf diese erste Leserin
(und auf die Frauen aus ihrem Gefolge), sondern hilt bis ins 16. Jahrhundert an:
Abschriften finden sich in den Bibliotheken der Diana von Poitiers und Anna
von Beaujeu, Herzogin von Bourbon; Leserinnen des 16. Jahrhunderts sind unter
anderem Luise von Savoyen, Margarete von Osterreich, Margarete von Navarra,
Maria von Ungarn. Andere Leserinnen aus dem Hochadel werden erreicht durch
drei gedruckte, Anne de Bretagne gewidmete Ausgaben. Diese Rezeption setzt
sich bis in die lusophone Welt fort, wo Christines Schrift um 1450 fiir die Kénigin
Isabella von Portugal ins Portugiesische (O Espelho de Cristina) iibersetzt und im
16. Jahrhundert im Druck verbreitet wird. Vermutlich gibt es auch nichtadlige
Leserinnen, wofiir einfache Papierhandschriften sowie die gedruckten Ausgaben
sprechen.” Die letzte gedruckte Fassung erscheint 1536, exakt ein Jahr vor der
franzosischen Ubersetzung von Castigliones Cortegiano.

Le Livre des Trois Vertus richtet sich an Frauen aller Stande, von Angehorigen
des hohen Adels iiber kleine Landadlige, Stadtbiirgerinnen, Nonnen bis hin zu
Prostituierten. Hier geht es, je nach den Anforderungen des sozialen Standes und
der damit verbundenen Genderrollen, um die durch raison, savoir und constance
- mit Hilfe von Vernunft, Wissen und Bestindigkeit — zu bandigende Natur. Letze-
re erscheint als ein die Gesellschaftsordnung — die Ordnung des ,Hauses’ — ge-
fahrdendes Chaos. Jedoch im Unterschied zu der spéter in Albertis Della famiglia
konzeptualisierten Verbannung, ja ,Einschliefung’ von Frauen in das Innere des
Hauses, im Unterschied zu dem Idealbild einer ,,virtuous’ woman, [...] whose
virtue seems to be very often and very much, confined within the context of the
household and of the domestic, private sphere”, ist hier von einer solchen prinzi-
piellen ,Einschlieflung’ wenig zu spiiren.”

Es ist bereits eine fundamentale Besonderheit dieser Schrift, dass die Unter-
weisung von Frauen durch eine Frau — bzw. durch die von ihr geschaffenen
weiblichen Sprecherinstanzen — geschieht — und nicht etwa durch Kleriker oder
Hausviter; noch ungewdhnlicher ist indes, dass hier ein neues, avant la lettre so-
ziologisches Klassifikationsschema angewendet wird, an Stelle des ,alten’ pauli-
nischen nach den drei weiblichen ,Standen’ Jungfrau, Ehefrau, Witwe. Obwohl
quantitativ das Gewicht auf Frauen des Hochadels und somit auf Fragen des adli-
gen Hauses’ liegt, so dekliniert die Autorin doch die zeitgendssische condition fé-

51 Vgl. hierzu Josette A. Wisman, ,, Aspects socio-économiques du Livre des Trois Vertus de
Christine de Pizan”, in: Le Moyen Frangais 30 (1992), S.27-44, hier S.28. — Diese Gattungsbe-
zeichnung findet sich auch in dem Titel der Enzyklopddie des Dante-Freunds Brunetto Lati-
ni, dem im Pariser Exil entstandenen Li Livres dou Trésor (1260-1267).

52 Hier stiitze ich mich auf Willard, Christine de Pizan, S. XIV-XV1.

53 Helena Sanson, ,Introduction. Women and Conduct in the Italian Tradition, 1470-1900: An
Overview”, in: Conduct Literature for and about Women in Italy. 1470-1900. Prescribing and De-
scribing Life, hg. von ders. und Francesco Lucioli, Paris 2016, S. 9-38, hier S. 10.



98 Margarete Zimmermann

minine durch bis zu den femmes de fole vie, den stadtischen Prostituierten. Zudem,
so die Historikerin Marie-Thérese Lorcin, kreuzt sie diese soziale Kategorie mit
den Kategorien Alter, Zivilstand und wirtschaftlicher Situation.>* So anspruchs-
voll und riskant dieses Verfahren auch ist, sein Gewinn ist eindeutig: ,[...] les
criteres choisis par Christine de Pizan permettent de dresser de la population
féminine un tableau infiniment plus réaliste et complet que tout ce qui avait été
fait jusqu’alors.”*

Von den von Oexle genannten vier Bedeutungsbereichen des ,Hauses’ (habi-
tatio, consortium bzw. familia, substantia und Geschlecht/stirps/gens) ist fiir Christi-
ne das consortium besonders wichtig, vor allem die Regelung der Beziehungen
innerhalb dieser Gruppe im Hinblick auf eine pax domestica. Ferner geht es ihr
um Probleme der substantia: zum einen, wenn sie die Souverdnitiat der Frau des
Landadels und der Stadtbiirgerin als maisnagiere, als Wirtschafterin, diskutiert;
zum andern, wenn sie gegen den gerade im Spatmittelalter grassierenden und die
Standeordnung gefdhrdenden Kleiderluxus Stellung bezieht und die Notwendig-
keit der Armenfiirsorge erortert.

Besonders zwei langere Passagen des zweiten und dritten Buchs fallen durch
ihre hohe Frequenz der Begriffe des ,Hauses’ und des Haushaltens auf: Hier
entwickelt Christine die Lebensregeln fiir die Landadeligen (IL, 10) und fiir die
Frauen einer stadtischen Elite (,,femmes d’estat des citez”), verheiratet mit hohen
Verwaltungsbeamten und koniglichen Raten, wie auch fiir die Frauen , mariees
aux bourgois des citéz et bonnes villes” (1L, 1-2).%

Dabei okkupiert zwar die Sorge um mainage und maisonnée, um das Funktio-
nieren des Hauswesens und das friedliche Zusammenleben aller ,Hausgenossen’
das Denken, den ,Kopf’ der , sage et prudente maisnagiere” (um an Louise Bour-
geois zu erinnern), aber dies ist fiir Christine keine notwendige Zerstérung an-
derer, vielleicht ,wesentlicherer’ Kompetenzen, sondern die selbstbewusste Aus-
iibung von Macht im und tiber das Haus. Den Landadeligen fallt dieser Zuwachs
an héauslicher Macht zu aufgrund der haufigen Abwesenheit ihrer Méanner, be-
dingt durch deren Einsatz im Krieg oder Dienst bei Hof.”” Bevor jedoch detaillier-
te Regeln fiir die Sorge um die substantia entwickelt werden, geht es immer um
das Zusammenleben des consortium, der Mitglieder des Familienverbands, und
das augustinische Ideal der pax domestica. Allerdings definiert Christine sie nicht
als ,Eintracht der Hausgenossen (cohabitantes), in der die Sklaven, Frauen und
Kinder dem paterfamilias Gehorsam leisten”, sondern als das Ergebnis von kluger
weiblicher Sorge um das ,Haus"*®

54 Vgl. Marie-Thérese Lorcin, ,Le Livre des Trois Vertus et le sermo ad status”, in: Une femme de
lettres au Moyen Age, hg. von Liliane Dulac und Bernard Ribémont, Orléans 1995, S. 138-149.

55 Ebd., S.144.

56 Christine de Pizan, Trois Vertus, S.171.

57 Vgl. ebd., S.152.

58 Oexle, ,Haus und Okonomie”, S.108.



Von monastischen und weltlichen ,Hausern’ 99

6. Das ,ruinierte Haus’ (L’Advision Cristine)

AbschliefSend ein Blick auf das deformierte, das ,ruinierte’ Haus, so wie wir ihm
in dem dritten, stark autobiographischen Buch der Advision Cristine (1405) begeg-
nen.” Diese Erscheinungsform des ,Hauses’ verdeutlicht, dass sein Zustand nicht
allein rational und unter Befolgung des Rats der Drei Tugenden zu regeln und
dauerhaft zu sichern ist. Vielmehr ist es auch dem Spiel des Zufalls unterworfen
und kann - durch das Einwirken einer tibellaunigen Fortuna — zerstort werden.
Bereits im Livre des Trois Vertus entfaltete Christine, im Zusammenhang mit Uber-
schuldung durch ungebremsten und nicht standesgemafien Konsum, eine Schre-
ckensvision von Chaos und Schande, akustisch vermittelt durch die Kakophonie
der , debiteurs [qui] viennent tous les jours crier et braire a l'ostel et lever les ba-
teaulx” (,,Glaubiger, die jeden Tag zum Wohnhaus kommen, dort herumschreien,
keifen und tible Witze reiflen”).%

In Christines Fall erfolgt die ,Ruinierung des Hauses’ — und sie denkt dabei
sowohl an die Aufldsung der familia als auch an die Zerstérung der materiellen
substantia — durch drei Todesfélle in schneller zeitlicher Abfolge. Sie beseitigen
jeweils den pater familias: zuerst, mit dem koniglichen Mézen Charles V., den ,Vor-
stand’ des koniglichen Hauses, dann Christines Vater Tommaso, den Vorstand
des ,mainage de Maistre Thomas” (Advision, S. 98), und schliefilich dessen Nach-
folger, ihren Mann Etienne: ,Or fu demouré chief du mainage mon mary, jeune
preudomme saige et prudent [...] par lequel, moiennant sa saige prudence, estoit
soumis l'estat de ladicte famille” (, Jetzt verblieb als Familienoberhaupt mein Ehe-
mann, ein junger Ehrenmann, klug und umsichtig[...], durch dessen weise Le-
bensklugheit der Lebensunterhalt jener Familie aufrecht erhalten wurde”, ebd.,
S.99).

In Anlehnung an den von Christine hier oft zitierten Boethius und dessen De
Consolatione philosophiae erfolgt die Beschreibung dieses Niedergangs in einem
Zwiegesprach mit ,dame Philosophie”. Dieses kulminiert in einer langen Klage
Christines (,,La complainte de Cristine a Philosophie”, ebd., S. 95-117). In einer fiir
das Mittelalter sehr ungewohnlichen, sehr konkreten Art und Weise, unter Nen-
nung zahlreicher realia, werden hier zwei nach dem Zusammenbruch des ,Hau-
ses’ einsetzende und mit ihm eng verbundene verbundene Prozesse beschrieben:
zuallererst die Angst vor Armut und sozialem Abstieg — déchéance — aufgrund des
Fehlens des pater familias, aber auch der fehlenden regionalen und sozialen Veran-
kerung der familia. Christine spricht deshalb von einem , désolé mainage hors de
son lieu et pais” (,einem zerstorten ,Haus’, fern seines Herkunftsorts und Hei-
matlandes”, ebd., S.100). Gleichzeitig thematisiert sie immer wieder Armut als
soziale Schwéche — die einer immigrierten Familie in der Fremde (,,en estrange

59 Es handelt sich um eine eminent politische Schrift, in der die drei allegorischen Figuren
Nature, Opinion und Philosophie im Dialog mit dem Text-Ich Christine ein diisteres Tableau
des von Biirgerkrieg und innenpolitischer Krise zerstorten ,Hauses’ Frankreich vermitteln.

60 Christine de Pizan, Trois Vertus, S.153. Vgl. hierzu Wisman, ,, Aspects”, S.41.



100 Margarete Zimmermann

lieu”, ebd., S. 116), mit einer Frau als Familienvorstand und bar jeder Verankerung
im Verband der Grofifamilie.®!

Insgesamt beschreibt sie hier detailliert die drei ,grundlegenden Formen von
unfreiwilliger Armut”.®? Zuerst die Angste einer Person, die im Begriff ist, ihre so-
ziale Position zu verlieren, verbunden mit ,la peur de ne plus pouvoir conserver
les apparences, cette allure extérieure qui, dans la société d’'ordres, est indispen-
sable, jusqu’a I'expression du visage et I'‘état des vétements.”®> Dann die Armut
als ,faiblesse sociale, la situation du pauvre devant les potentes, la situation de
se trouver sans protection” und schliefilich ,la peur de l'anéantissement écono-
mique total“** als Folge wiederholter Pfandungen und Entnahmen selbst kleiner,
vielleicht auch shabby things: , Et Dieux scet comment mon cuer tourmenté estoit
quant execucions par sergens sur moy estoient faictes et mes chosetes m’estoient
levees! Le dommaige grant m'estoit mais plus craignoie la honte” (,Und Gott
allein weif3, wie sehr es mein Herz qualte, wenn Schergen Pfindungen bei mir
vornahmen und meine Sdchelchen mir weggenommen wurden! Doch so grof3
der Schaden fiir mich auch war, noch mehr fiirchtete ich die Schande”, Advision,
S.103). Diese als Folge des ,ruinierten Hauses’ prazis beschriebenen Emotionen
— Scham und Angst — und der psychische Stress, die mit dieser Situation der so-
zialen und 6konomischen Schwiache im Falle von Schuldeneintreibung einherge-
hen, lassen sich mit Hilfe des von Smail untersuchten Materials aus dem westli-
chen Mittelmeerraum noch erhellen und verdichten.®

Doch die Autorin ldsst ihr Text-Ich Christine nicht in der Haltung der Klagen-
den verharren, sondern imaginiert angesichts dieses Status der verarmten, nahe-
zu rechtlosen Ausldnderin und Witwe, die jetzt notgedrungen die Funktionen des
Familienvorstands iibernehmen muss, eine {iberraschende Verwandlung. Dies
geschieht allerdings in einem friitheren Text und in Form einer post-ovidischen
Metamorphose, nachzulesen im ersten Buch des 1402-1403 entstandenen Livre de
la Mutacion de Fortune (Buch von den Wechselfillen des Schicksals). Sie habe sich in
einer Lebenskrise notgedrungen von einer Frau in einen Mann verwandelt und
nennt dies ,l'estrange cas|[...]/ comment de femme homme devins” (,,den merk-
wiirdigen Fall [...]/ wie ich von einer Frau zu einem Mann wurde”).%

61 Vgl. ebd., S.100, 115f.

62 Otto Gerhard Oexle, ,Christine et les pauvres”, in: The City of Scholars. New Approaches to
Christine de Pizan, hg. von Margarete Zimmermann und Dina De Rentiis, Berlin/New York
1994, S.206-220, hier S.211: ,[...] les trois dimensions de la pauvreté involontaire”.

63 Ebd.

64 Ebd., S.211f.

65 Vgl. hierzu Smail, Legal Plunder, v.a. Kapitel 3, , The Pursuit of Debt”, S. 136-180.

66 Christine de Pizan, Le Livre de la Mutacion de Fortune, hg. von Suzanne Solente, Paris 1959—
1966, Bd. 1, S.41. — Ausfiihrlicher zu dieser Metamorphose Margarete Zimmermann, ,,Une
cité des hommes’? Représentations du masculin dans la pensée de Christine de Pizan”, in
Le masculin dans les ceuvres d’écrivaines frangaises, hg. von Frangoise Rétif, Paris 2016, S.49-71,
hier S.53-57.



Von monastischen und weltlichen ,Hausern’ 101

Ihre Lebensreise in Begleitung ihrer ,meisgnee” (Mutacion, S.49), das heifst:
mit allen Personen ihres ,Hauses’, sei mit einem ,,Schiffbruch” (,naufrage”) ge-
endet. Dies ist der Tod des , bon patron” (ebd., S.48), des pater familias, und das
Auflaufen des Schiffs auf einen Felsen — in unsere Begrifflichkeit iibersetzt: der
,ruinierte Haushalt’. In eben diesem Moment erfolgt die Verwandlung des weibli-
chen Ich, das fiir die Rolle des ,bon patron” und Haushaltsvorstands nicht vorge-
sehen ist, in einen Mann mit allen traditionell diesem Geschlecht zugeschriebe-
nen Eigenschaften:

Si me levay legierement,

Plus ne me tins en la parece

De plour, qui croissoit ma destrece.

Fort et hardi cuer me trouvay,

Dont m'esbahi, mais j'esprouvay

Que vray homme fus devenu. (Ebd,, S.52)

Miihelos erhob ich mich,/ Verharrte nicht langer in der Tragheit/ Der Tra-
nen, die meine Traurigkeit nur noch verstéarkte./ Ich fand mich mit einem
starken und kithnen Herzen versehen,/ Was mich verbliiffte, doch ich
spiirte,/ Dass ich tatsdchlich ein Mann geworden war.

Dieser Wechsel des sozialen Geschlechts ist, abgesehen von seinem mythologi-
schen und allegorischen Beiwerk, eine aus heutiger Sicht extrem ,moderne’ Weise,
um Uberlebensstrategien zu begriinden und zugleich auf die Zufalligkeit — da von
Fortuna zugeteilten — Genderidentititen zu verweisen. Die Leitung und Lenkung
eines ,Hauses’ wird damit eine fiir beide Geschlechter offene Machtposition.

Im dritten Buch der Advision Cristine geht es allerdings, anders als in den Trois
Vertus, nicht um die Macht im Hause: Hier wird das Werk der Destruktion — Tod
des pater familias, Verlust der vertrauten Lebensform, Zerstérung bzw. Fragilisie-
rung des gesamten ,Hauses’ — letztendlich aufgefangen durch die Konstruktion
eines neuen Ich, das einer Schriftstellerin, dessen Genese ohne diese Umbriiche
nicht denkbar gewesen wire.

Diese Interpretation delegiert das Text-Ich Christine geschickt an die allegori-
sche Figur der dame Philosophie, die einen geradezu notwendigen Zusammenhang
zwischen ,ruiniertem Haus’ und Findung der eigenen Bestimmung herstellt. In
dem ,Blasme Philosophie Cristine de qu’elle se plaint” (,,Philosophie tadelt Chris-
tine dafiir, dass sie sich beklagt”) {iberschriebenen 18. Kapitel des dritten Buchs
der Advision Cristine heifit es dann: , A ton propos il n‘est mie doubte que, se ton
mary t'eust duré jusques a ore, l'estude tant comme tu as n'eusses fréquenté, car
occupacion de mainage ne le t'eust souffert [...]” (,Was dich betrifft, so héttest du,
wére dein Mann dir bis zum heutigen Tage erhalten geblieben, dich zweifellos
nicht so sehr dem Wissenserwerb widmen kénnen, denn die Beschaftigung mit



102 Margarete Zimmermann

dem Hauswesen hitte dir dies nicht erlaubt[...]", Advision, S.123).%” So erhélt der
,suinierte Haushalt’ aus der Retrospektive seine ultimative Berechtigung und
Rechtfertigung: als ein notwendiger Schritt auf dem Weg der Wandlung — mu-
tacion — zu jener gelehrten Schriftstellerin, die Christine de Pizan zu Beginn der
Cité des Dames in einer wechselseitigen Erhellung von Text und Eingangsminiatur
souverdn in Szene setzt.

7. Fazit

Am Anfang stand die Frage der Prdsenz von spétmittelalterlichem Hausdenken
in dem Werk der Christine de Pizan. Dabei liefsen bereits vor allem ihre pragma-
tischen Schriften einen positiven Befund erwarten, dies eine Vermutung, die
sich im Folgenden bestitigte. Obwohl diese Autorin keine eigentliche Okonomie-
schrift verfasst hat, so ist doch das Denken vom ,Haus’ eine Konstante in einem
Teil ihres Werks, die gattungs- und zeitspezifisch variiert wird. Hierbei lief sich
eine Bewegung von einer wenngleich durch die Zeitverhiltnisse fragilisierten
Idealitat bis zur Destruktion des ,Hauses’ feststellen.

Soerschienin dem friithen Dit de Poissy das ,Haus" als ein ,, perfekte[r] Ordnungs-
raum[ ] des irdischen Lebens”.®® Zugleich war der domus Dei des Dominikanerin-
nenklosters von Poissy eine heterotopische Gegenwelt zu einem von Krieg,
Instabilitdt und Gewalt bestimmten Auflenraum. In dem einige Jahre spéter ent-
standenen Livre des Trois Vertus artikulierte sich Hausdenken dagegen in Form
einer auf Persuasion bedachten Rede an Frauen verschiedener sozialer Schichten.
Das ,Haus’ war hier ein komplexer sozialer Raum und ein Machtgefiige, in dem
sich Frauen behaupten mussten, um die Chancen eines zeitspezifischen Macht-
vakuums wahrzunehmen. In der Advision Cristine erschien das ,Haus’ schliefdlich
als ein hochst fragiler Lebensraum, der nicht mehr zu stabilisieren und zu retten
war. Seine Erschiitterung bot aber auch die Moglichkeit zur Ubernahme einer
neuen Genderrolle — die des pater familias und, a la longue, die der Schriftstellerin.

Wir haben versucht, mit dem ,Scheinwerfer der Sozialgeschichte’ das gedank-
liche Substrat dieser Texte zu erhellen und aus diesem Vorgehen zuallererst eine
prdzise und operable Definition des ,Hauses’ mit seinen vier Bereichen gewon-
nen (mit der ,Behausung, der familia, den res domesticae und dem ,Haus’ als Ge-
schlechterabfolge). Durch die Verkniipfung von Fragestellungen der mediavisti-
schen Sozialgeschichte wurde spatmittelalterliches Hausdenken, so wie es sich in
Christines Schriften manifestierte, neu und anders kontextualisiert. Christine de
Pizans Texte wurden so Teil einer jeweils historisch neu zu beschreibenden, da
sich verandernden Art, das ,Haus’ zu denken.

Dabei erschienen jene Texte, die auf uns durch den langen Umgang mit ihnen
bislang vertraut, ja geradezu ,domestiziert’ wirkten, plotzlich in einem neuen

67 Die Autorin widerspricht ihrem eigenen Lob der vita activa, wie sie es im Livre des Trois Vertus
formuliert hatte, wenn sie ,dame Philosophie” sagen ldsst, sie (Christine) habe immer die
vita contemplativa als hochste Lebensform angesehen (vgl. Advision, S.123).

68 Christina Schaefer/Simon Zeisberg, , Einleitung”, S. 3.



Von monastischen und weltlichen ,Hausern’ 103

Licht, als (fast) Fremde und in anderer ,Gesellschaft”. Hatten wir sie zuvor aus-
schliefslich mit literarischen Texten und Traditionen in Verbindung gebracht, so
traten sie nun in einen Dialog mit philosophischen, politischen oder theologi-
schen Schriften und Denkweisen, wurden dichter, kompakter, vielfiltiger, inte-
ressanter und regten zu neuen Lektiiren an.

Deutlich wurde, in welch langer Tradition Christines ,Hausdenken’ steht. Sie
diirfte, wie ihre Zeitgenossen, sowohl Aristoteles” Schriften bzw. die pseudo-
aristotelischen Okonomieschriften rezipiert haben, letztere vermutlich {iber Nico-
las Oresmes’ Livre de Yconomique d’Aristote, des Weiteren war sie mit dem augusti-
nischen ,Haus’- und ordo-Denken vertraut, vielleicht auch mit italienischen und
arabischen Texttraditionen.® Diese Wissensbestdnde waren durch die Kategorien
,Zeit’ und ,Politik’ in Bewegung gebracht worden, und unter dem Einfluss der
sogenannten ,Krise des Spatmittelalters” (FrantiSek Graus) wurde in dem ,Aus-
nahmefall Christine de Pizan’ sogar eine Erschiitterung von Geschlechterrollen
moglich.

Bibliographie
Quellen

Alberti, Leon Battista, I libri della famiglia, hg. von Ruggiero Romano und Alberto Te-
nenti, Turin 1994.

An., Le Mesnagier de Paris, hg. von Georgina E. Brereton und Janet M. Ferrier, {ibers. u.
kommentiert von Karin Ueltschi, Paris 1994.

Christine de Pizan, Le Dit de Poissy, in: Barbara K. Altmann, The Love Debate Poems of
Christine de Pizan, Gainesville 1998, S.203-274.

Christine de Pizan, Le Livre de I'advision Christine, hg. von Christine Reno und Liliane
Dulac, Paris 2001.

Christine de Pizan, Le Livre de la Mutacion de Fortune, 3 Bde., hg. von Suzanne Solente,
Paris 1959-1966.

Christine de Pizan, Le Livre des Trois Vertus, hg. von Charity Cannon Willard, Paris 1998.

Christine de Pizan, Der Schatz der Stadt der Frauen. Weibliche Lebensklugheit in der Welt
des Spdtmittelalters. Ein Quellentext, iibers. von Claudia Probst, hg. und eingeleitet
von Claudia Opitz, Freiburg/Basel/Wien 1996.

Oresme, Nicole, Le Livre de Yconomique d’Aristote. Critical Edition of the French Text
from the Avranches Manuscript with the Original Latin Version, Introduction and
English Translation, hg. von Albert Douglas Menut, in: Transactions of the American
Philosophical Society (Philadelphia) 47:5 (1957), S.783-853.

Sekundrliteratur

Altmann, Barbara K., The Love Debate Poems of Christine de Pizan, Gainesville 1998.

Andritzky, Michael, ,Einleitung”, in: Oikos. Von der Feuerstelle zur Mikrowelle. Haus-
halt und Wohnen im Wandel. Katalog der Gemeinschaftsausstellung des Deutschen

69 Zu dem Einfluss islamischer Hauslehren vgl. Oexle, ,Der mittelalterliche Begriff ,Haus", S. 535.



104 Margarete Zimmermann

Werkbunds Baden-Wiirttemberg und des Design Center Stuttgart mit dem Muse-
um fiir Gestaltung Ziirich, hg. von Michael Andritzky, Gieflen 1992, S. 8-16.

Arendt, Hannah, Vita activa oder Vom titigen Leben [1958/1960], Miinchen 2002.

Bachem, Rolf/Battke, Kathleen, , Unser gemeinsames Haus Europa. Zum Handlungs-
potential einer Metapher im 6ffentlichen Raum”,

URL: www.wissenschaft-und-frieden.de (8.7.2017).

Casdorff, Stephan-Andreas, ,Der Préasident”, in: Der Tagesspiegel, 19.3.2017.

Expilly, Abbé, Dictionnaire géographique, historique et politique des Gaules et de la France,
Bd. V, Amsterdam 1768.

Frémon, Jean, Louise Bourgeois femme maison, Tusson 2013.

Green, Karen, ,Was Christine de Pizan at Poissy 1418-1429?“ in: Medium AZvum, LX-
XIIT:1 (2014), S. 93-103.

Hufkens, Xavier, Louise Bourgeois.

URL: http://www.xavierhufkens.com/artists/louise-bourgeois (10.6.2017).

Kopp, Eduard, ,Neue Lutherbibel: Positiverer Blick auf das Judentum. Ende eines Flu-
ches”,
URL:https://chrismon.evangelisch.de/artikel/2016/32636/neue-lutherbibel-entspannt-
verhaeltnis-zu-juden (30.8.2017).

Leclerc, Elise, ,La tradition florentine des ,livres de famille’ et le De Familia d’Alberti”,
in: Les Livres de la famille d’Alberti. Sources, sens et influence, hg. von Michel Paoli,
Paris 2013, S. 283-323.

Lorcin, Marie-Thérese ,,Le Livre des Trois Vertus et le sermo ad status”, in: Une femme de
lettres au Moyen Age, hg. von Liliane Dulac und Bernard Ribémont, Orléans 1995,
S. 138-149.

Meyer, Ulrich, Soziales Handeln im Zeichen des Hauses: Zuy Okonomik der Spitantike und
im friihen Mittelalter, Gottingen 1998.

Monnet, Pierre, ,Otto Gerhard Oexle, historien du Moyen Age, de I'Europe et de
I'Histoire (1939-2016)", in: Francia 44 (2017), S. 425-427.

Oexle, Otto Gerhard, ,Haus und Okonomie im friitheren Mittelalter”, in: Person und
Gemeinschaft im Mittelalter, hg. von Gerd Althoff u.a., Sigmaringen 1988, S. 101-122.

Oexle, Otto Gerhard, ,Der mittelalterliche Begriff ,Haus", in: Geschichtliche Grundbe-
griffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, hg. von Otto
Brunner, Werner Conze und Reinhart Koselleck, Bd. 7, Stuttgart 1992, S. 526-550.

Oexle, Otto Gerhard, , Christine et les pauvres”, in: The City of Scholars. New Approach-
es to Christine de Pizan, hg. von Margarete Zimmermann und Dina De Rentiis, Ber-
lin/New York 1994, S.206-220.

Oexle, Otto Gerhard, Art. ,,Utopie”, in: Lexikon des Mittelalters 8 (1997), Sp. 1345-1348.

Oexle, Otto Gerhard, ,,Zwischen Armut und Arbeit. Epochen der Armenfiirsorge im
europdischen Westen”, in: Caritas. Nichstenliebe von den friihen Christen bis zur Ge-
genwart, hg. von Christoph Stiegemann, Petersberg 2015, S. 52-73.

Probst, Claudia, Ein Ratgeberbuch fiir die weibliche Lebenspraxis. Christine de Pizans ,, Livre
des Trois Vertus”, Pfaffenweiler 1996.

Pougin, Paul, ,Le Dit de Poissy de Christine de Pisan: description du prieuré de Pois-
sy en 1400% in: Bibliothéque de I’Ecole des chartes 18 (1857), S. 535-555.

Sanson, Helena, , Introduction. Women and Conduct in the Italian Tradition, 1470—
1900: An Overview”, in: Conduct Literature for and about Women in Italy. 1470-1900.



Von monastischen und weltlichen ,Hausern’ 105

Prescribing and Describing Life, hg. von ders. und Francesco Lucioli, Paris 2016,
S.9-38.

Sanson, Helena/Lucioli, Francesco (Hg.), Conduct Literature for and about Women in Italy.
1470-1900. Prescribing and Describing Life, Paris 2016.

Smail, Daniel Lord, Legal Plunder. Households and Debt Collection in Late Medieval Eu-
rope, Cambridge, Mass./London 2016.

Scoralick, Ruth, ,Spriiche Salomos”,

URL: https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/12030/ (24.7.2017).

Villela-Petit, Ines, ,, Introduction sur les peintre enlumineurs” in: Gilbert Ouy, Chris-
tine Reno und dies., Album Christine de Pizan, Turnhout 2012, S. 90-170.

Wandruszka, Nikolai, ,The Family Origins of Christine de Pizan: Noble Lineage
between City and Contado in the Thirteenth and Fourteenth Centuries”, in: Au
champ des escriptures, hg. von Eric Hicks, Paris 2000, S. 111-130.

Willard, Charity Cannon, Christine de Pizan. Her Life and Works, New York 1984.

Wisman, Josette A., , Aspects socio-économiques du Livre des Trois Vertus de Christine
de Pizan” in: Le Moyen Frangais 30 (1992), S. 27-44.

Zimmermann, Margarete, Vom Hausbuch zur Novelle. Didaktische und erzihlende Prosa
im Frankreich des spiiten Mittelalters, Diisseldorf 1989.

Zimmermann, Margarete, ,,Sages et prudentes mainagieres’ in Christine de Pizans
Livre des Trois Vertus (1405)*, in: Haus und Familie in Mittelalter und friiher Neuzeit, hg.
von Trude Ehlert, Sigmaringen 1991, S. 193-207.

Zimmermann, Margarete, , Utopie et lieu de la mémoire féminine: la Cité des Dames”,
in: Au champ des escriptures. 1II* Colloque international sur Christine de Pizan (Lau-
sanne, 18-22 juillet 1998), hg. von Eric C. Hicks, Diego Gonzalez und Philippe Si-
mon, Paris 2000, S. 561-578.

Zimmermann, Margarete, Christine de Pizan, Reinbek 2002.

Zimmermann, Margarete, ,,Une cité des hommes’? Représentations du masculin
dans la pensée de Christine de Pizan”, in: Le masculin dans les ceuvres d’écrivaines
frangaises, hg. von Frangoise Rétif, Paris 2016, S. 49-71.



DOI: 10.13173/9783447110747.085
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Zahlen und Erzahlen

Weibliche Okonomie in den Fabliaux

Doris Ruhe

Contes a rire en vers: so Joseph Bédiers frithe Charakterisierung fiir die flott erzahl-
ten mittelalterlichen Verserzahlungen, die unter der Gattungsbezeichnung Fa-
bliaux zusammengefasst werden. Zeit und Ort ihrer Verbreitung und der Um-
fang des Textcorpus lassen sich recht genau bestimmen. Die frithesten der ca.
160 erhaltenen Texte stammen vom Ende des 12. Jahrhunderts; zur Mitte des
14. Jahrhunderts verschwinden die Fabliaux, allerdings nicht ohne Spuren in der
franzdsischen und italienischen Novellistik zu hinterlassen. Ihr Raum sind die
nordfranzdsischen Stadte. Als ihr ,Erfinder’ wird Jean Bodel genannt, der Jon-
gleur, dessen Name untrennbar mit dem seiner Heimatstadt Arras verbunden ist
und der, wie die {ibrigen Autoren, fiir seine Texte ohne Zweifel aus einer reichen
oralen Tradition schopfen konnte.

Der Schock, den die explizite Darstellung der Sexualitét in den Fabliaux bedeu-
tete, die in krassem Gegensatz zu dem stand, was bis ins 20. Jahrhundert als sag-
bar und anstdndig galt, war moglicherweise der Grund, der die Forschung lange
Zeit bei der Bearbeitung dieser Texte auf formale Gebiete ausweichen liefs. Un-
tersucht wurden der Ursprung und die Definition der Gattung, die Zusammen-
stellung des Corpus der Texte, ihr mdgliches Publikum etc.!

Wenn dabei vor allem in Frankreich eine grofie Zuriickhaltung herrschte, im
Fabliau einen Spiegel der zeitgendssischen Realitdt zu sehen, so kann und muss
man dem in gewissem Rahmen sicherlich zustimmen. Allerdings ging Domi-
nique Boutet wohl zu weit mit seinem Fazit: , Les fabliaux sont vraiment le royau-
me de l'illusion”.? Wenn es sich um reine Illusion handeln sollte, wie erklart sich
dann, dass in einer Vielzahl von Fabliaux gerade solche Elemente die Handlung
bestimmen, die fiir ihre Entstehungszeit charakteristisch sind? Ohne die stiir-
mische 6konomische Entwicklung der Stddte, die zunehmende Bedeutung des
Handels und der Geldwirtschaft wiirde diesen Texten die Basis fehlen, auf der
der Wiedererkennungseffekt beruht, der das einvernehmliche Lachen der Rezi-
pienten moglich macht. Charles Muscatine, der 1986 eine auch heute noch giiltige
differenzierte Analyse der Gattung vorgelegt hat, sah den Erfolg beim Publikum

1 Simon Gaunt (Gender and Genre in medieval French Literature, Cambridge 1995, S. 234f.) hat dies
in seinen Ausfithrungen zum Fabliau kritisch kommentiert.
2 Dominique Boutet, Les Fabliaux, Paris 1985, S.122.



108 Doris Ruhe

sicher zu Recht in der Vermittlung einer ,shared recognition of the felt texture
of life”?

Die moderne Forschung, neben Simon Gaunt wére hier z.B. E. Jane Burns zu
nennen, hat sich, der Entwicklung der gender studies folgend und in Absetzung
von fritheren Ansétzen, in erster Linie mit der ungewohnlich expliziten Darstel-
lung der Korperlichkeit in diesen Texten beschéftigt. Sie hat dabei der engen
Verkniipfung des Themas mit 6konomischen Aspekten kaum Aufmerksamkeit
geschenkt. Auch Gaunt geht darauf nicht ein, stellt jedoch fest, dass nicht die
sexuelle Differenz das Hauptthema der Fabliaux ist, vielmehr sei das, was sie an-
treibe, ,,an impulse to overturn perceived hierarchical structures of all kinds".>

In mehr als der Hélfte der in der zehnbandigen Ausgabe von Noomen und
van den Boogaard edierten Texte — auch in den von den oben genannten Autoren
behandelten - spielt laut An Smets Geld eine wichtige Rolle.® Auch Boutet stellt in
erstaunlichem Gegensatz zu seinem oben erwidhnten Fazit an anderer Stelle fest:
,Largent est au coeur de la problématique des fabliaux comme de I'époque ou ils
ont été composés.””

Geld, so legen es die Texte nahe, drangte sich als Handlungsmotiv offenbar
auf in einer Zeit, in der der ererbte Grundbesitz nicht mehr die alleinige Basis fiir
Reichtum und Macht ist und das Geld als 6konomischer Faktor Probleme ent-
stehen ldsst, die Besitzstande in Frage stellen und Institutionen destabilisieren,
die man bisher fiir dauerhaft gehalten hatte. In der Auseinandersetzung mit die-
sen Spannungen lassen sich die vielfdltigen Formen erkldren, in denen es in den
Blick geriickt wird: Geld wird gezahlt; die damals von Region zu Region unter-
schiedlichen Wahrungen werden umgerechnet; Klingelbeutel werden gepliin-
dert; Geldwechsler tauchen als Protagonisten auf; Kredite werden eingefordert;
um Marktpreise und den Lohn fiir Dienstleistungen wird gefeilscht, und nicht
zuletzt wird Geld zur Bestechung eingesetzt.

Es ist gewiss kein Zufall, dass auch philosophische Denker in dieser Zeit gera-
dezu von einer Leidenschaft fiir das Zahlen, Messen und Quantifizieren ergrif-
fen wurden, wie es Joel B. Kaye im Anschluss an John Murdoch als Basis fiir
seine Analyse von ,Economy and Nature in the Fourteenth Century” feststellt.?
Beides steht vor dem Hintergrund der wirtschaftlichen Entwicklung im 13. Jahr-
hundert, dem Aufschwung der Stadte und des Handels und der damit einher-
gehenden Ausbreitung und Ausdifferenzierung der Geldwirtschaft und ihren

3 Charles Muscatine, The Old French Fabliaux, West Hanover, Mass. 1986, S. 55.

4 E.Jane Burns, Bodytalk. When Women Speak in Old French Literature, Philadelphia 1993, insb.
S.25-70.

5 Gaunt, Gender and Genre, S. 235.

6 Vgl. An Smets, ,,De la maille a la livre”, in: Reinardus 12 (1999), S.173-188, hier S. 173.

7 Boutet, Les Fabliaux, S.93.

8 Joel B. Kaye, Economy and Nature in the Fourteenth Century. Money, Market Exchange and the

Emergence of Scientific Thought, Cambridge u.a. 2000, S. 3.



Zahlen und Erzdhlen 109

Folgen? , Lattention des théologiens a l'éthique économique est indéniable tout
au long du XIII* siecle”, so Nicole Bériou, die zugleich konstatiert, dass die ersten
zusammenhdngenden Texte zu diesem Thema erst im letzten Viertel des Jahr-
hunderts auftauchten.”

Die Autoren der Fabliaux waren den Theologen und Philosophen in dieser
Hinsicht voraus. Sie stellten sich seit dem Ende des 12., vor allem aber im 13. Jahr-
hundert den konkreten Folgen der Entwicklung, ohne dabei der Gattung entspre-
chend die komischen Aspekte aus dem Blick zu verlieren: Geld als Mdglichkeit
zu schnellem Aufstieg und als Ursache fiir ebenso plotzlichen Abstieg, Geld als
Mittel zur Durchsetzung mehr oder weniger lauterer Ziele, Geld verbunden mit
Betrug, List und Geschiftstiichtigkeit. Ein herausragendes Merkmal und charak-
teristisch fiir die Gattung, so meine These, ist dabei die Korrelation von Sexua-
litdt und Geld. Frauen stehen dabei im Fokus, und ich mdchte an ausgewahlten
Texten zeigen, wie in diesem Zusammenhang die vielfach anonymen Autoren
deren Handlungsspielrdume in einem von 6konomischen und sozialen Umbrii-
chen gepragten Umfeld zur traditionellen Geschlechterrolle in Beziehung setzen.

Unter den vielen Fabliaux, in denen Frauen und Geld thematisch im Zentrum
stehen, sollen im Folgenden Texte behandelt werden, die sich durch auffallige
strukturelle Ahnlichkeiten auszeichnen. Thr Ausgangspunkt ist sehr konkret das
Haus, das hier jedoch nicht als der Ort erscheint, in dem die inzwischen als My-
thos entlarvte vorindustrielle Grofsfamilie zusammenlebt;"! nicht einmal Kinder
gehoren zum Hausstand. Vielmehr hat sich dort ein Ehepaar eingerichtet, das of-
fenbar einen gewissen Wohlstand geniefit, der sich in der Ausstattung, dem Per-
sonal und den Lebensgewohnheiten spiegelt. Die gesicherte Basis einer solchen
Existenz erscheint jedoch stets als durch Einwirkungen von aufsen geféhrdet. Der
drohende Verlust des Hauses im Zusammenhang mit finanziellen Einbufien, die
aus verschiedenen Griinden zustande kommen, wird zum handlungsauslosen-
den Moment in zahlreichen Fabliaux.

Die Voraussetzung, damit das im Zentrum stehende Paar zunéchst in materi-
eller Sicherheit leben kann, schafft der Ehemann durch seine berufliche Tatigkeit,
dem damit im Sinne der patriarchalischen Gesellschaftsordnung auch die Rolle
als Haushaltsvorstand zufillt. Er kann ein reicher Bauer sein wie Constant du
Hamel. Sehr viel haufiger aber ist er Kaufmann, der im Interesse seiner Geschif-
te oft verreisen und Messen und Markte besuchen muss, was ihn, so die For-

9 Vgl. hierzu die grundlegenden Arbeiten von Jacques Le Goff, Marchands et banquiers du Moyen

Age, Paris 1966 sowie ders., Le Moyen Age et l'argent. Essai d’anthropologie historique, Paris 2010.

10 Nicole Bériou, ,Lesprit de lucre entre vice et vertu. Variations sur I'amour de I'argent dans la
prédication du XIII* siecle”, in: L'Argent au Moyen Age: idéologie, finances, fiscalité, monnaie (Actes
du XXVII° congres de la Société des Médiévistes de I’Enseignement Supérieur, Clermont-Ferrand, 30
mai—1 juin, 1997), Paris 1998, S.267-287, hier S. 276.

11 Vgl. Michael Mitterauer, ,Der Mythos von der vorindustriellen Groifamilie”, in: ders./Rein-
hard Sieder, Vom Patriarchat zur Partnerschaft. Zum Strukturwandel der Familie, Miinchen 1977,
S.38-65.



110 Doris Ruhe

mulierung Boutets, zum ,cocu idéal” macht.”” Die launige Formulierung iiber-
deckt, dass hier ein Berufsstand in den Blickpunkt geriickt wird, dessen Status
im 13. Jahrhundert in einer stetigen Aufwértsbewegung begriffen war und der
wohl vor allem auch deshalb besondere literarische Beachtung erfuhr. Das glei-
che gilt fiir den ,,changeor” (,,Geldwechsler”). Sein Beruf war unverzichtbar, weil
ftir den Handel zwischen den Regionen die unterschiedlichen im Umlauf befind-
lichen Zahlungsmittel umgerechnet und in die ortsiiblichen getauscht werden
mussten;” ein eintrdgliches Geschift, wie die Fabliaux erkennen lassen. Beide
Berufe stehen fiir den Umgang mit Geld und die Auseinandersetzung mit den
positiven und negativen Folgen, die mit der sich im 13. Jahrhundert durchset-
zenden Geldwirtschaft verbunden sind. Sie reprédsentieren eine neue, nicht nur
raumliche Mobilitét, die mit ihrem Einzug einherging und unabhéngig von Her-
kunft und ererbtem Besitz auch Menschen aus kleinem Herkommen den Auf-
stieg ermoglichte. Zugleich aber werden an ihnen auch die Wechselfille gezeigt,
denen ein bewegliches Vermogen ausgesetzt ist. Auf diese Weise wird die dunkle
Seite der nicht mehr auf Landbesitz griindenden neuen Verhiltnisse beleuchtet.
An den Fabliaux lasst sich exemplarisch die von Kaye konstatierte ,penetration of
monetary and commercial values into all areas of social life” studieren."

1. Gewinn- und Verlustrechnungen

Nicht alle Fabliaux legen Wert auf eine raffinierte narrative Struktur. So folgen die
im ersten Teil dieses Beitrags behandelten Texte dem gleichen Handlungssche-
ma, Estormi, dessen Autor Hues Piaucele auch ein weiteres Fabliau mit seinem
Namen zeichnet, und die drei verschiedenen Fassungen des Sacristain."> Der gesi-
chert erscheinenden komfortablen Existenz des im Mittelpunkt stehenden Paares
wird plétzlich der Boden entzogen. Wéhrend sich der Erzahler in Estormi nicht
die Miihe macht, das Zustandekommen der plétzlichen Armut des Paares zu er-
klaren (vgl. V.7-10), werden die Griinde fiir den plétzlichen Niedergang in den
drei Fassungen des Sacristain auf jeweils unterschiedliche Weise prézisiert. Im
ersten Fall hat der junge Ehemann iiber seine Verhiltnisse gelebt, im zweiten
wird der Hausherr, von Beruf ,changeor” (,Geldwechsler”), tiberfallen und be-
raubt, und schliefSlich hat im Sacristain 111 der ,,riche bourgeois” durch eine leicht-
sinnige Transaktion sein Geld verloren. Die Eheleute, friiher ,riche gent a mer-
veille” (,,unglaublich reiche Leute”, Le Sacristain I, V. 19), sehen sich plotzlich mit
einer existenzbedrohenden Situation konfrontiert. Einzig in der ersten Fassung
des Sacristain geht der Impuls zur Losung des Problems vom Ehemann aus. In al-
len anderen Fallen stehen die betroffenen Manner dem Geschehen hilflos gegen-
iiber. ,Ne set que dire ne que faire” (,Er weif$ nicht, was er sagen oder tun soll”)

12 Boutet, Les Fabliaux, S.92.

13 Vgl. hierzu Kaye, Economy and Nature, S. 19.

14 Ebd., S.15.

15 Der Nouveau recueil complet des Fabliaux (NRCF), S. 1-189, enthélt drei Fassungen des Sacristain
(Sacristain I, Sacristain I1, Sacristain 11I); alle sind anonym.



Zahlen und Erzdhlen 111

heifit es von Hues, dem Protagonisten der dritten Fassung. In diesem Moment
gerdt die patriarchalische Ordnung ins Wanken. Wenn das ,Haus’, die Lebens-
grundlage des Paares bedroht ist, schldgt, um es dramatisch auszudriicken, die
Stunde der Frau.

Zwar besitzt sie in keinem der genannten Félle ein Vermdgen im Sinne von
Geld oder Landereien, mit dem das Schlimmste abgewendet werden konnte, aber
sie verfiigt {iber ein Kapital, dessen Wert ihr von den stets vorhandenen Interes-
senten prazis vor Augen gefiihrt wird. ,,...I'argent constitue, en toutes circons-
tances, un instrument de mesure des valeurs”, so Albert Rigaudiére.' Im Fabliau
entgeht das den Frauen nicht. Sie verfiigen mit ihrer sexuellen Attraktivitat iiber
ein wertvolles Gut und wissen aus Erfahrung, welchen Preis die Interessenten fiir
ihre Gunst aufzuwenden bereit sind. Je nach Text reichen die Summen von sieben
bis zu mehr als hundert Livres — dies natiirlich eine eher symbolische Zahl, die
fiir eine hohe Summe steht —, nicht gerechnet von Fall zu Fall sind hierbei die Zu-
gaben in Form von Schmuck, Giirteln, Taschen etc. In einigen Féllen hat es diese
Angebote schon gegeben, als die Frauen sich noch in einer komfortablen mate-
riellen Lage befanden, und sie hatten sie mehr oder weniger entriistet abgelehnt.

Immer erscheint die Frau in diesen Texten zunéchst als untadelig, treu, fromm
und klug. Von dem verschwenderischen , borgois” des Sacristain I heifst es:

Femme avoit tele qu'en cent mile

Ne trovast on si avenant,

Si cortoise ne si vaillant,

Si sage ne si bien aprise; (Le Sacristain I, V. 6-9)

Er hatte eine Frau, wie man sie so nicht in hunderttausend finden konnte,
so anmutig, hofisch und tapfer, so klug und so gebildet.”
Sie weifs sehr wohl, welcher Eigenschaft ihres Mannes die schlechte finanzielle

Lage zu verdanken ist, in der sie nun mit ihm steckt:

J'ai un mari ki despendroit
Un roiame, s'il estoit siens (Le Sacristain I, V. 46f.)

Ich habe einen Mann, der ein Konigreich ausgeben wiirde, wenn er es

hatte.

Tugendhaft sind auch die Frau des ,changeor” und die des ,riche homme/ Qui
de nouvel ot fame prise” (des , reichen Mannes, der sich soeben wiederverheira-

16 Albert Rigaudiere, ,Conclusions”, in: L'Argent au Moyen Age: idéologie, finances, fiscalité, mon-
naie (Actes du XXVII® congres de la Société des Médiévistes de I’Enseignement Supérieur, Cler-
mont-Ferrand, 30 mai—1 juin, 1997), Paris 1998, S.327-344, hier S.332f. Vgl. auch Christine De-
san, Making Money. Coin, Currency, and the Coming of Capitalism, Oxford 2014, S.1: ,Money
is [...] a way to mark value”.

17 Ubersetzungen, sofern nicht anders vermerkt, D.R.



112 Doris Ruhe

tet hatte”, V.18f.) wie auch die des grobschldchtigen Ehemanns in Estormi. Plotz-
liche Armut jedoch ist ein bitteres Schicksal, ,mout est sauvage” (sie ist ,sehr
schlimm”), wie es Yfame in Estormi ausdriickt.’® Sie macht verletzlich, eine 6kono-
mische Logik, die von ihr selbst ebenso wie von den moglichen Nutznieflern der
Situation unmittelbar wahrgenommen wird. So heifit es in diesem Text:

Troi prestre, par lor mal savoir,

Covoitierent dame Ifamain.

Bien la cuidierent a la main

Avoir prise por la poverte

Qui la feroit a descouverte. (Estormi, V. 12-16)

Drei Priester begehrten Dame Ifamain in boser Absicht. Sie glaubten, sie in
der Hand zu haben wegen ihrer Armut, die sie schutzlos machen wiirde.

Der Ehemann ist von der Hohe der angebotenen Summe -, plus de quatre vinz
livres” (,,mehr als achtzig Pfund”, V. 27) — stark beeindruckt (,,Te prometent il tant
d’avoir/ Com tu me vas ci acontant?”, ,Versprechen sie dir so viel Geld, wie du mir
erzahlst?”, V.42f), mochte zundchst aber lieber tot und begraben sein, als dass
seine Frau den Verlockungen nachgibt. Er wird jedoch von ihr mit dem Verweis
auf die Qualen der Armut und den von ihr klug erdachten Plan umgestimmt und
wird schlie8lich ihrem Rat folgen.

Wie hier sind es auch in den drei anderen Texten Priester bzw. Monche, die
den Damen Avancen machen. Das Fabliau ist bekannt fiir seine antiklerikale
Tendenz. Die implizite Kritik richtet sich nicht nur auf die Liisternheit der Kleri-
ker, die hier wie in vielen anderen Texten Motor der Handlung ist. Ein zweiter,
entscheidender Faktor kommt hinzu: Sie sind reich, denn sie haben Zugriff auf
die Einnahmen der Kirche und nutzen diese ohne Bedenken fiir ihre personli-
chen Zwecke, ein Verhalten, das die betroffenen Frauen als wohlbekannt in ihr
Kalkiil einbeziehen. In Estormi, wo gleich drei Priester im Spiel sind, werden aus-
driicklich der Klingelbeutel, ,la queilloite”, der Inhalt der ,coffres” (,Truhen”)
und das schwere Gewicht von ,,deniers” (,Miinzen”) erwahnt, die sie fiir das er-
hoffte Abenteuer aufzubringen bereit sind. In der zweiten und dritten Version des
Sacristain teilen die Protagonisten der von ihnen begehrten Dame mit, sie seien
Jtrésorier” (,Schatzmeister”) ihrer Abtei und verfiigten daher iiber die entspre-
chenden Mittel. Vor dem Rendez-vous pliindern sie nicht nur die Opferstocke,

18 Der Begriff ,sauvage” ldsst sich im Kontext als ,schlimm” iibersetzen, allerdings birgt er
von seiner Etymologie her die Konnotation des Wilden, aus der Gesellschaft Ausgegrenz-
ten. Dass diese Bedeutung mitgedacht werden miisste, erschlieSt sich, wenn man die Reak-
tion des Paares in Le Sacristain III angesichts ihres finanziellen Ruins betrachtet. Man habe
jetzt nur noch ,la meson desor nos testes”, gesteht der Mann seiner Frau und fragt sie, ob
man das Haus nun verkaufen solle (V.86f.). Sie ist so entsetzt tiber diesen Gedanken, dass
sie vorschldgt, man solle eher das Land verlassen. Ohne ,,nostre manoir” (V.90) glaubt sie,
keinen Platz mehr in der Gesellschaft zu haben.



Zahlen und Erzdhlen 113

sondern der Monch der dritten Fassung bricht sogar die Edelsteine aus der Dor-
nenkrone des Kruzifixes, um sie seiner Angebeteten zu iiberbringen.”

Das Verhaltnis zwischen den wohlhabenden Priestern und den Frauen, de-
ren materielle Existenz durch die Verluste des Ehemanns ruiniert ist, weist eine
fiir die Aufnahme von ,Geschéftsbeziehungen’ charakteristische Konstellation
auf: Dem Bedarf auf der jeweils einen Seite steht das Angebot auf der anderen
gegeniiber. Das Keuschheitsgeliibde verbietet den Priestern ihre Sexualitdt aus-
zuleben. Die Frau ihrerseits verfiigt mit ihrer sexuellen Anziehungskraft iiber
ein Gut, das diese Not lindern kdnnte. Mit Hilfe des Geldes wird eine Ebene ge-
schaffen, die beiden Seiten die Befriedigung ihrer Bediirfnisse verspricht. Yfame,
die Protagonistin in Estormi, spricht in aller Deutlichkeit an, wie ungleich dieses
Wirtschaftsgut zwischen ihr und den Priestern verteilt ist:

Li prestre sont riche renté,
S’ont trop dont nous avons petit. (Estormi, V. 58f.)

Die Priester haben ein hohes Einkommen. Sie haben zu viel von dem, wo-
von wir zu wenig haben.

Fiille und Mangel sind Begriffe, die in den theoretischen Analysen des Marktge-
schehens, z.B. bei Pierre de Jean Olivi, eine zentrale Rolle spielen. Die Legitimitét
des mercator christianus speist sich nach seiner Analyse daraus, dass er Mangelsi-
tuationen verhindert; andererseits sorgt die raritas gewisser Giiter dafiir, dass
sein Absatz gesichert ist.” Unter diesem Aspekt erscheint die Frau in den hier
vorgestellten Fabliaux als Akteur in einem Marktgeschehen. Ihr steht ein Gut zur
Verfligung, fiir das sie mit einer bestindigen Nachfrage rechnen kann und iiber
dessen jeweils konkret bezifferten Marktwert ihr die wiederholten Angebote der
Priester Aufschluss geben.

In Le Sacristain II wird allein sieben Mal der Betrag von ,cent livres” genannt,
den der Priester Ydoine anbietet mit dem Hinweis, davon werde sie sich end-
lich wieder ein gutes Leben leisten konnen (V. 117-122), nachdem ihr Mann, der
,changeor”, durch einen Raubiiberfall pl6tzlich mittellos dasteht.”» Auch hier ist
die offensichtlich hohe Summe Anlass genug, dass dieser recht schnell seinen
Widerstand gegen die Plane seiner Frau aufgibt. Ein Vorschuss von dis sous tut
ein Ubriges — und zeigt dariiber hinaus, wie grof die Not im Haus schon ist, ,Ou
il n‘avoit ne pein ne sel,/ Quar povreté les destregnoit” (,wo es weder Brot noch
Salz gab, denn Armut quélte sie”, Le Sacristain I, V. 152f.).

19 Vgl. Le Sacristain 11, V. 271-275.

20 Vgl. hierzu Giacomo Todeschini, ,Olivi e il mercator christiano®, in: Pierre de Jean Olivi (1248—
1298). Pensée scolastique, dissidence spirituelle et société. Actes du Colloque de Narbonne (mars
1998), hg. von Alain Boureau und Sylvain Piron, Paris 1999, S.217-237.

21 Nach An Smets (,,De la maille a la livre”, S.177): , Le sou et la livre sont seulement des unités
de calcul, c’est-a-dire qu’il n‘existe pas de pieces d'un sou ou d"une livre, mais que ces termes
sont utilisés pour indiquer de grandes sommes d’argent.”



114 Doris Ruhe

Der Markt, auf den sich Ydoine mit der Annahme des Angebots begibt, ist in
diesem Fall allerdings ein Schwarzmarkt, denn die Transaktion, um die es geht,
ist in jeder Hinsicht illegal. Auch daraus ldsst sich ein Argument gewinnen: Der
sacristain, so versichert sie ihrem Mann, werde sich aus naheliegenden Griinden
nicht bei seinen Ordensoberen beklagen, wenn man ihn um sein Geld gebracht
habe:

Il ne se clameroit por rien
Ne au prior ne a l'abé. (Le Sacristain 11, V. 188f.)

Er wird sich nicht beschweren, weder beim Prior noch beim Abt.

Das Paar werde so vor der Armut gerettet, ohne seinen guten Ruf einzubiifien.

Gabrielle Hutton hat in ihrer eleganten Analyse der im Fabliau verwendeten
Strategien die Unterscheidung zwischen avoir und savoir vorgeschlagen, wobei
ersteres mit Besitz und Macht und das zweite mit Intelligenz und List korreliert.
Da Frauen das ,pouvoir concret sur lequel sappuyer” fehle, seien sie quasi ge-
zwungen, sich auf ihr savoir zu stiitzen.* Hier scheint mir eine Modifikation von-
noten. Zwar verfiigen die Frauen nicht {iber Geld und materiellen Besitz, dafiir
aber {iber ein gewissermafien naturgegebenes avoir, ihre sexuelle Anziehungs-
kraft. Um dieses Kapital unangetastet zu bewahren und doch die dem Hausstand
entstandenen Verluste ausgleichen zu konnen, setzen sie ihr savoir ein, um zum
Ziel zu gelangen.

Bedingung fiir die Wiedererringung des héduslichen Besitzstandes ist aller-
dings die Umkehrung der Autoritdtsverhaltnisse im Haus: , Elle parla et il se test”
(,Sie sprach, und er schwieg”) heifit es von vornherein (V. 156); schon wére es,
wenn wir das Geld hitten, sagt der Mann an anderer Stelle, aber ,,Quel conseil i
porron nos metre?” (,Wie konnen wir das anstellen?”, V.194). Ihre Antwort lasst
nicht auf sich warten:

Sire, dit el, ge I'i metrai!
Or escoutés que ge ferai: (Le Sacristain II, V. 1951.)

Sire, sagt sie, ich schaffe das! Jetzt hort Euch an, was ich tun werde.

Wie stark die Subjektposition der Frau in dieser Situation ist, lasst sich allein dem
Satzbau entnehmen: Das wiederholte ,,ge” zeigt deutlich, wer jetzt die Richtung
vorgibt. In der Tat hat der Mann mit seinem Vermdgen auch seine Machtposition
verloren. An seiner Figur wird die Schattenseite der Geldwirtschaft sichtbar. Sie
ermoglicht gesellschaftliche Mobilitdt mit der Chance eines schnellen Aufstiegs,
gleichzeitig aber birgt sie die Gefahr des jahen Verlusts, der den erworbenen
Status zunichte macht. Als Reaktion darauf weifs sich hier der Mann keinen an-
deren Rat, als schicksalsergeben auf Gottes Hilfe zu hoffen (vgl. Le Sacristain II,

22 Gabrielle Hutton, , La stratégie dans les fabliaux”, in: Reinardus 4 (1991), S.111-117, hier S. 115.



Zahlen und Erzdhlen 115

V.75-78). Mit seiner geschwundenen Tatkraft ist jedoch auch seine Autoritét als
Ehemann erschiittert. Sie basierte auf der traditionellen Hierarchie, in der mit der
Rolle als Vorstand der Familie die Verantwortung fiir deren materielle Sicherheit
verbunden war. Kann er sie nicht mehr gewahrleisten, konnen — so wird es jeden-
falls hier gezeigt — auch die damit verbundenen Vorrechte verloren gehen.

Fiir die Frau hingegen er6ffnen sich in dieser Situation Handlungsspielrdume,
die ihr nicht zur Verfiigung standen, solange der Status des Hauses gesichert
war. Gegen die Volatilitit des Geldes und die Hilflosigkeit des Mannes setzt sie
die Stabilitédt ihrer naturgegebenen sexuellen Anziehungskraft und ihre Intelli-
genz; avoir und savoir wirken zusammen. Anders als in der patriarchalischen Ge-
sellschaft iiblich und anders auch als es die Erziehungstraktate fiir Frauen im
spaten Mittelalter vorgeben — Christine de Pizan ausgenommen —, diktiert nicht
der Mann der Frau ihr Verhalten. Vielmehr erhofft er von ihr Ratschlége fiir das
weitere Vorgehen und zwar hinsichtlich eines gemeinhin eher mannlich konno-
tierten Bereichs, namlich in Geldangelegenheiten:

Ele parla et il se test:

Sire, fait ele, entendez moi:

Un conseil vos dirai, ce croi,

Dont vos seroiz riche clamez

Ja ne seront deus anz passez.

Dame, fait il, en quel maniere? (Le Sacristain 11, V. 156-161)

Sie sprach, und er schwieg. Sire, sagte sie, hort zu: Ich gebe Euch einen Rat.
Ich glaube, damit werdet ihr Euch reich nennen koénnen, ehe zwei Jahre
vergangen sind. Aber wie, Madame?, sagte er.

Die Umkehrung hierarchischer Strukturen, wie sie Simon Gaunt als das Grund-
anliegen des Fabliau bezeichnet, ist damit perfekt.”

Yfame und Idoine werden beide ihre finanziellen Ziele erreichen. Allerdings
kommt es bei der Durchfiihrung ihrer Plane zu Kollateralschédden. Die Ehemén-
ner, die die Priester aus dem Haus werfen sollten, nachdem ihnen das Geld abge-
nommen worden war, schieflen {ibers Ziel hinaus. Sowohl die drei Priester in
Estormi als auch der sacristain in den nach ihm betitelten Fabliaux bezahlen ihre
unlauteren Absichten mit dem Leben. Bei der Beseitigung der Leichen spielen die
Frauen keine Rolle mehr. Diese Aufgabe wird von den Méannern iibernommen,
was dem Erzdhler Stoff fiir eine Fiille slapstickartiger Szenen liefert, die von der
Ausgangskonstellation weit weg fiihren. Die narrative Struktur dieser Partien
spiegelt in gewisser Weise das Geschehen auf der Handlungsebene: Wo Wohl-
stand hier unvermittelt in Armut und Not umschlédgt, wird dort in mehrfachen
Wiederholungen gezeigt, wie sich Gelingen und Fehlschlédge bei der Bewiltigung
der entstandenen Probleme in raschem Wechsel folgen.

23 Vgl. Gaunt, Gender and Genre, S.235.



116 Doris Ruhe

2. Nullsummenspiel und Gewinnmaximierung

Eine dhnliche, aber weitaus komplexere Struktur weist Constant du Hamel auf,
ein Fabliau, das nicht nur eines der langsten, sondern, so Gabriel Bianciotto, auch
eines der elaboriertesten ist.** Die Bedrohung des Hauses steht auch hier im Zen-
trum, allerdings ist die narrative Verflechtung zwischen drohendem Verlust und
dessen Abwendung raffinierter als in den bisher erwdhnten Texten. Als Kontra-
henten stehen sich ortliche Funktionstrager — Priester, prevost und Forster — und
ein wohlhabendes bduerliches Paar gegentiber.

Das Ehepaar Isabel und Constant lebt in bestem Einverstdndnis, auch wenn
beide als dufserst gegensatzlich charakterisiert werden. Constant ist ganz Bauer,
der selbst aufs Feld geht und den Pflug fiihrt. Auferlich ist er das Urbild des
vilain, ,hideus et lait” (,abstofend und hasslich”), ,la face bise” (,mit dunklem
Gesicht”, V. 681 und 675), dazu schreckhaft und unfahig zu argumentieren (,, Tant
fu esbahiz por la honte/ Que il ne set qu'il doie dire”, ,,Er war so erschreckt tiber
die Schande, dass er nicht wusste, was er sagen sollte”, V.207f.). Seine Frau dage-
gen wird als , cortoise dame” bezeichnet (V. 6); sie ist ,bele et gente et avenant”
(,schon und zierlich und gefallig”, V.7), Attribute, die so haufig wiederholt wer-
den, dass sich Anklange an die mésalliance zwischen verarmten adeligen Téchtern
und reichen Bauern aufdrangen, wie sie in anderen Fabliaux haufig thematisiert,
in diesem aber nicht weiter ausgefiihrt werden.

Isabels Redegewandtheit und ihr Mut verlassen sie auch nicht im Angesicht
dorflicher Autoritdten. Dem Priester, dem prevost und dem Forster, die alle um
ihre Gunst werben, antwortet sie nicht mit stereotyper Ablehnung, sondern mit
den jeweils zu deren Position passenden Argumenten. Alle Antrdge weist sie
schliefslich als , ostraige” (,,Beleidigung”) und ,vilennie” (,,Gemeinheit”) zuriick
und macht deutlich, dass sie die angebotenen ,Geschenke’ wie z.B. den Ring des
Forsters nicht notig hat:

Sire, fet el, pas ne me poise

Se le vostre ennel vos remaint,

Quar nul besoing ne me destraint

Par quoi vos m’aiez si tost prise. (V. 111-114)

Sire, sagte sie, es ist mir egal, wenn der Ring bei Euch bleibt, denn mich
driickt keine Not, durch die ihr mich schnell hittet gewinnen kdnnen/
rumkriegen kénnen.

Dass Armut (,,besoing”) fiir Verlockungen anfallig machen konnte, ist Isabel be-
wusst. Sie betont mit Stolz, dass dieser Fall bei ihr nicht vorliegt. Das Motiv wird
gleichwohl im Folgenden handlungsbestimmend. Die abgewiesenen Liebhaber
sind ndmlich durch ihre Funktionen mit Machtbefugnissen ausgestattet, die sie

24 Vgl. Gabriel Bianciotto, ,,De Constant du Hamel”, in: Reinardus 6 (1993), S. 15-30, hier S. 15.



Zahlen und Erzdhlen 117

auszuniitzen gedenken. Bei einem Trinkgelage beschlieflen sie unter Fiihrung
des Priesters, Isabel gefiigig zu machen, indem sie Constant finanziell ruinieren.

Die Aktion, zu der sie sich zusammenschliefien (,,Or soion compaignon tuitroi,/
Bien poons compaignier marchié!”, ,SchliefSen wir uns jetzt alle drei zusammen,
gemeinsam konnen wir den Handel abschliefsen!”, V. 181f.) wird vom Herausge-
ber des Textes in den Anmerkungen mit ,,s’associer en vue d"une opération com-
merciale ou financiere” (,,sich im Hinblick auf eine kommerzielle oder finanzielle
Aktion zusammentun”) wiedergegeben. Der kommerzielle Aspekt des Vorha-
bens wird damit deutlich: Das erstrebte Gut, das nicht zu haben ist, solange die
Frau unter guten finanziellen Bedingungen lebt, wird ihnen zufallen, wenn sich
deren 6konomische Situation verschlechtert:

Qui de lui se velt entremetre,

De son chatel I'estuet jus metre,
Tant que besoig, poverte ou faim
La face venir a reclaim. (V. 166-169)

Wer bei ihr etwas erreichen will, der muss sie von ihrem Besitz vertrei-
ben, bis Not, Armut oder Hunger sie zum Gehorsam bringen/sie gefiigig
machen.

Um dieses Ziel zu erreichen, beschliefien sie, die Machtmittel einzusetzen, die
ihnen kraft ihres Amtes zur Verfiigung stehen. Der Priester als Anfiihrer der In-
trige stellt Constant vor der versammelten Kirchengemeinde blof3, indem er ihm
falschlicherweise vorwirft, die kirchlichen Gesetze gegen die Verwandtschafts-
ehe gebrochen zu haben; es droht ihm die Trennung von seiner Frau. Aus der
Kirche gewiesen, weif8 sich der entsetzte vilain nicht anders zu helfen, als vor
dem Pfarrhaus zu warten und dem Priester Geld anzubieten: ,Por faire moi
quite clamer” (,Um mich freisprechen zu lassen”, V.224). Dieser geht sofort auf
den Bestechungsversuch ein, so wie es auch der prevost und der Forster tun, die
Constant des Getreide- bzw. des Holzdiebstahls bezichtigen.

Die drei Honoratioren fungieren als Amtstrager eines iibergeordneten Sys-
tems, das nicht ndher spezifiziert wird und die Rechte und Pflichten der Dorfbe-
wohner regelt. Der prevost tibt polizeidhnliche Funktionen als verlingerter Arm
eines anonym bleibenden ,seignor” aus. Der Priester wacht iiber die Einhaltung
der religiosen Vorschriften, der Forster tiber die Gesetze, die die Bewirtschaftung
des Waldes regeln — auch dies iibrigens ein Zeichen fiir die Okonomisierung ei-
nes Bereichs, der bisher nicht der Profitmehrung diente.” Alle Funktionstrager,

25 Vgl. Kaye, Economy and Nature, S.17: ,Where previously, for example, forests had been pri-
marily valued by lords for the status and pleasure they afforded, they came in the thirteenth
century to be seen as income opportunities, as resources to be rationally exploited toward
the end of profit.” Vgl. hierzu auch Peter Spufford, Money and its use in medieval Europe, Cam-
bridge u.a. 1989, S.245: , Forests ceased to be seen merely in terms of hunting for pleasure or
food and were valued in money terms.”



118 Doris Ruhe

so wird gezeigt, sind bereit, ihre Anschuldigungen gegen eine Geldzahlung fal-
len zu lassen. Die Summen, die dabei zum Einsatz kommen, lassen Riickschliisse
auf den Status der Bestochenen zu: Der Prevost, der im Auftrag des Seigneur
zu handeln vorgibt, bekommt zehn Livres, der Priester sieben und der Forster,
dem, wie der Herausgeber erldutert, der Ruf des ,rustre” (,Grobian”) anhaftet,*
nur ,,cent sous de deniers” (V. 358). Constant kennt offensichtlich die ortsiiblichen
Preise und bietet auf Anhieb Betrédge an, die akzeptiert werden. Ihrer Kaduflichkeit
steht Isabels Unbestechlichkeit gegentiiber, deren Weigerung, gegen Geld ihren
sexuellen Wiinschen zu entsprechen, diesen Szenen vorangegangen ist. Bei den
Gespréachen, die sie gefiihrt hat, konnte sie zugleich feststellen, welcher Markt-
wert ihren sexuellen Diensten zugemessen wird.

Die Rolle der Frau entwickelt sich in diesem Fabliau nicht erst mit der Bedro-
hung ihres Hausstandes. Dass sie, wie es Marie-Thérese Lorcin generell fiir die
Frau im Fabliau ausdriickt, ,empereur en son hotel” ist, lasst sich nicht {iberse-
hen.” So heifit es nach ihrem ersten Zusammentreffen mit den potentiellen Ver-
fiihrern, von dem sie ihrem Mann {ibrigens nichts erzahlt:*

A son ostel en vint errant,

Si fist mengier son paisant,

Puis I'en envoia el labor

Ou il selt aller chascun jor. (V. 138-141)

Sie kam schnell nachhause, machte ihrem Bauern etwas zu essen und
schickte ihn dann zur Arbeit, wie jeden Tag.

Das Verhiltnis zwischen den Eheleuten wird gleichwohl als ausgesprochen lie-
bevoll geschildert. Als Constant nach den Ereignissen in der Kirche verangstigt
nachhause kommt, heifst es:

Et quant sa feme l'ot veii

Bien sot que il fu enchantez;

Ses braz li a au col plaiez.

Qu’est ce, dist ele, mes amis?” (V.235-238)

Als seine Frau ihn sah, wusste sie sofort, dass man ihn betrogen hatte. Sie
schlang ihm die Arme um den Hals und sagte: Was ist los mit Dir, mein
Freund?

Auf die Forderung des Priesters reagiert sie lassig und offensichtlich vertraut mit
dem Instrument der Korruption zur Vermeidung von Auseinandersetzungen:
Man werde ihm ,,dis livres ou vint” (,zehn oder zwanzig Pfund”) geben, denn

26 NRCF, t.1, 5.322.
27 Marie-Thérese Lorcin, Fagons de sentir et de penser: Les fabliaux frangais, Paris 1979, S. 89.
28 ,Mes sire Coutanz du Hamel/ Ne savoit mot de tot ce plait ...”, V. 135f.



Zahlen und Erzdhlen 119

,Plus avon nos deniers que paille” (,Wir haben mehr Geld als Stroh”, V. 249). Als
sich die Forderungen allerdings hédufen, scheinen die Moglichkeiten des Paares
schnell an ihre Grenzen zu kommen. Constant fiirchtet endgiiltig um seine dko-
nomische Existenz und kiindigt angsterfiillt an, er miisse nun sein Vieh und so-
gar sein Vorratsgetreide verkaufen. Dass hier bei aller Komik der Darstellung ein
realistisches Szenario im Hintergrund steht, ldsst sich meines Erachtens nicht
tibersehen.” Die Grundfesten, auf denen die bduerliche Lebensweise ruht — Land,
Vieh, Anbau — werden durch die Geldwirtschaft bedroht. Threr bedienen sich
die von der hier unsichtbar bleibenden , seignorie” eingesetzten Funktionstréager.
Zundchst wollen sie mit den Verlockungen des Geldes die Ehe des Paares zer-
storen,® was auf nichts anderes hinauslduft als auf den Versuch, das begehrte
Sexualobjekt buchstéblich zu kaufen. Wahrend Isabel dies abwehrt, erweisen sie
selbst sich als kduflich, indem sie gegen Bestechungsgeld die Folgen der falschli-
cherweise erhobenen Vorwiirfe abzuwenden versprechen.

Isabel, die ,[...] mout ert saige/ Plus que nule de son lignaige” (sie war ,,sehr
klug, mehr als irgendeine von ihrem Stand”, V.390f.), durchschaut diese Logik:
,,Bien sai dont ceste chose vint” (,,Ich weif3, woher der Wind weht”, V.251). Vom
Kaufobjekt verwandelt sie sich in eine tatkraftige Akteurin, die die Verfithrer mit
ihren eigenen Mitteln schldgt und dabei auch dem eigenen Mann die Richtung
vorgibt. Ihn in ihre Plane einzuweihen, hilt sie nicht fiir notig. Sie beruhigt ihn
mit freundlichen Worten, isst mit ihm zu Abend und schickt ihn dann ins Bett:
,Dame Isabel si I'a couchié” (V. 401).

Fiir die Vorbereitung ihrer Strategie vertraut sie auf eine Frau, die wie sie mit
Geld umzugehen weifs, was Anlass zu einer kleinen, komddienhaften Neben-
handlung gibt, bei der die weibliche Rolle ein wenig herabgestuft und dem tradi-
tionellen Bild der listigen, auf ihren Vorteil erpichten Frau angenahert ist. Gales-
trot, ihr Dienstmadchen, bekommt den Auftrag, die potentiellen Liebhaber ihrer
Herrin einen nach dem anderen einzuladen, da diese endlich auf ihre Wiinsche
eingehen wolle. Dabei winkt beiden, wie Isabel in Aussicht stellt, Profit, den sie
kithn als gottgesandt bezeichnet: ,Damedieus nos envoit gaaig!” (,Der Herr
schickt uns Gewinn”, V.410). Galestrot, erfahren in Betrug und Intrigen (,fart”
und ,tripot”, V.407), schreibt im Gesprach mit den Galanen Isabels plotzliche Be-
reitschaft ihrem eigenen guten Zureden zu, wofiir sie gleich drei Geldbetrige als
Belohnung kassiert. Isabel ihrerseits verlangt von jedem der Herren genau die
Summe, die sie als Bestechungsgeld von ihrem Mann gefordert haben — vorldu-
fig also ein Nullsummenspiel. Dazu wird sie ihnen allerdings, was zusétzlichen
Gewinn verspricht, auch ihre Kleider abnehmen; nicht einmal die Beinkleider

29 So auch Boutet (Les Fabliaux, S.96), fiir den der Bekanntheitsgrad der in diesem Fabliau ge-
schilderten sozialen Missstande Constant du Hamel zu dem ,fabliau le plus subversif peut-
étre” macht. Anders dagegen Bianciotto (,,De Constant du Hamel”, S. 25), der in dem Text vor
allem das ,jeu littéraire” sehen will.

30 Vgl. hierzu die Beschimpfungen Constants, mit denen der prevost seiner Werbung Nach-
druck zu verleihen sucht.



120 Doris Ruhe

wird sie ihnen lassen (,,Ne li laissa nes les chauchiers”, V.499), denn alle sollen,
bevor das Liebesspiel beginnt, in das von Galestrot vorbereitete Bad steigen —und
damit der im Fabliau {iblichen Chronologie folgen. Natiirlich wird es durch die
raffinierte Strategie Isabels nicht zum Vollzug kommen. Die Verfiihrer werden
nacheinander nackt in ein mit Federn gefiilltes Fass springen miissen, um sich
vor dem angeblich zuféllig zuriickkehrenden Constant zu schiitzen.

Die folgende Szene, die Gabriel Bianciotto zu recht als ,épisode obscene” be-
zeichnet, hat nicht nur ihn befremdet.’ Ihre misogynen Ziige lassen sich kaum
leugnen, allerdings mag man sich dariiber wundern, dass die der Szene voraus-
gegangene obszone Verabredung der drei Manner offenbar nicht die gleiche Ent-
riistung hervorgerufen hat. Isabel missbraucht in dieser Szene das Vertrauen
ihrer Nachbarinnen, der Ehefrauen des prevost, des Forsters und — wie selbstver-
standlich und ohne dass ein Wort dartiber verloren wird — auch der , prétresse”
(V.663 und 698), indem sie sie scheinbar harmlos zu einem gemeinsamen Bad
einladt. Sie befiehlt dann ihrem Mann, die Frauen vor den Augen ihrer Manner
zu vergewaltigen. Uber dem Unbehagen an dieser Episode ist bisher ihre struk-
turelle Stringenz und préagnante Bildlichkeit nicht beachtet worden.

Geld und Sexualitét, das ist von Beginn der Geschichte an nicht zu tibersehen,
stehen in einer metonymischen Beziehung zueinander. Geld als Herrschaftsin-
strument reprasentiert zugleich die symbolische Macht des Phallus, mit der die
Honoratioren Isabel gefiigig machen wollen. In dem Augenblick, in dem sie ih-
nen dieses Machtmittel entwindet, bleiben sie nicht nur symbolisch nackt zuriick.
Das phallische Potential ist auf die Frau tibergegangen, die mit ihrem Mann als
Erfiillungsgehilfen nun diejenige ist, die sexuelle Gewalt ausiibt und dies den
Mannern triumphierend vor Augen fiihrt. Die symbolische Kastration, die sie so
vornimmt, trifft nicht nur die drei Verfiihrer, sondern auch ihren eigenen Mann,
der nur auf ihren Befehl die angeordnete ,Leistung’ vollbringt. Dartiiber hin-
aus fordert sie ihn auf, die Frauen dabei stindig mit der Axt zu bedrohen, d.h.
nicht nur die Vergewaltigungen gehen von ihr aus, sondern sie sollen auf ihren
Wunsch von der standigen Angst vor physischer Agression begleitet werden, wie
sie Frauen in dieser Situation zwangsldufig erleben:

Ge vueil que ainsi le faciez!

Mais toz jorz tenez vostre hache,

Quar ele valt une menace.

Donez lor en, se nul se muet! (V. 657-660)

Ich will, dass ihr es so macht! Aber haltet dabei immer Eure Axt als Dro-

hung hoch. Gebt es ihnen, wenn sie aufmucken!

Das, was Simon Gaunt ,the anarchic spirit of the genre” nennt, wird in dieser
Szene, die die Figur der Isabel, so stark sie auch gezeichnet ist, durchaus ambiva-

31 Bianciotto, ,De Constant du Hamel”, S. 29.



Zahlen und Erzdhlen 121

lent erscheinen lasst, besonders deutlich.® Sie zdhlt gewiss nicht zu jenen Prota-
gonistinnen des Fabliau, die sich als Protofeministinnen vereinnahmen lassen,
— falls es solche denn {iberhaupt gibt. Wie der weitere Verlauf des Textes zeigt,
destabilisiert sie jedoch die fiir unverdnderlich gehaltene hierarchische Ordnung
nicht nur durch die Umkehrung der Gewaltverhiltnisse, sondern auch durch den
Witz, mit dem sie die Entlarvung der Verfiihrer orchestriert.

Aus dieser Perspektive enthiillt ein zunéchst beildufig erscheinendes Detail
seine Relevanz. Warum, so konnte sich der Rezipient fragen, hat Isabel die Mé&n-
ner ausgerechnet in eine mit Federn gefiillte Tonne gesperrt? Die Bedeutung er-
gibt sich, als sie in hochster Not aus diesem Behltnis entfliehen, an das Constant
Feuer gelegt hat. Jetzt haften ihnen die Federn als dufSeres Zeichen dessen an, was
ihnen widerfahren ist:

Tuit estoient de plume enclos,

Il n’i paroit ventre ne dos,

Teste ne jambe ne costé,

Que tuit ne fussent enplumé. (V. 786-789)

Sie waren alle voller Federn. Man sah weder den Bauch noch den Riicken,
weder Kopf noch Bein noch die Seite; sie waren ganz und gar gefedert.

In ihrer &ufleren Erscheinung offenbart sich, wozu sie soeben geworden sind:
cocu. Im Federkleid des Kuckucks, so die Herkunft des bereits im Altfranzgosi-
schen in der heutigen Bedeutung verbreiteten cocu,* fliehen sie vor Constant, der
seine Hunde auf sie hetzt und sie selbst als Tiere bezeichnet:

Par I'ame d’Anquetin Hamel,

Mon bon pere qui me norri,

Puis l'ore que m’engenoi

N’oi mais parler de teus bestes! (V.795-798)

Bei der Seele von Anquetin Hamel, meinem guten Vater, der mich auf-
gezogen hat; seit der Stunde, da er mich gezeugt hat, horte ich nie von
solchen Tieren.

Was folgt, ist die Vergeltung fiir das, was die drei als 6rtliche Autoritdaten Constant
angetan haben. ,,La renommée est d'une importance capitale au moyen age”, so
Séverine Fargette.* Sie ist nicht nur das Distinktionsmerkmal, auf dem die sozia-

32 Gaunt, Gender and Genre, S.274.

33 ,,En frangais d’ailleurs, coucou est l'origine du mot cocu et en ancien frangais les jeux de mots
sur coucou/cocu étaient fréquents.” (Aurélia Paulin, , Analyse contrastive de la métaphore
du comportement en francais et en anglais”, in: Lexicologie anglaise et comparée, hg. von Jean
Tournier, Paris 1998, S.99-122, hier S. 108).

34 Séverine Fargette, ,Rumeurs, Propagande et opinion publique au temps de la guerre civile
(1407-1420)", URL: http://www.cairn.info/article_S.php?ID_ARTICLE=RMA _132_0309 (8.6.2017).



122 Doris Ruhe

le Anerkennung — oder eben ihr Verlust - basiert, sondern sie ist, wie es z.B. in der
zweiten Fassung des Sacristain eindrucksvoll vorgefiihrt wird, auch ein 6konomi-
sches Kapital.®® Hier geht der ménnliche Protagonist durch einen Raubiiberfall
seines Vermogens verlustig. Die Kunde von seiner Insolvenz verbreitet sich in
Windeseile, und schon stehen die Kreditgeber vor der Tiir, mit deren Hilfe bei
den auswaértigen Messebesuchen Geschifte getatigt werden sollten, die fiir alle
Beteiligten Gewinn abwerfen wiirden.* Der ,,changeor” wird dazu gezwungen,
auch noch die drei Miihlen zu verkaufen, die ihm als letzte Einkommensquelle
geblieben waren.

Constant ist kein Geschaftsmann, sondern ein Bauer, dennoch ist auch fiir ihn
der gute Ruf ein wertvolles Gut. Die falschen Anschuldigungen, die Priester, pre-
vost und Forster gegen ihn erhoben haben, bezichtigen ihn nicht nur des Versto-
Bes gegen das Kirchenrecht, des Diebstahls und des Waldfrevels. Die Machen-
schaften der drei compaignons zielten dariiber hinaus darauf ab, ihn durch den
Ehebruch seiner Frau zu entehren. In allen Féllen spielt das Geld die entscheiden-
de Rolle. Es bedroht die Stabilitdt der bauerlichen Welt, als deren Représentanten
Constant und Isabel hier stehen. Wahrend Constant dem hilflos gegeniibersteht,
durchschaut Isabel die Zusammenhédnge. Sie beherrscht das Instrumentarium
von Geld und Sexualitdt in gleicher Weise. Dem existenzbedrohenden Potential
des Geldes, dessen sie sich voll bewusst ist, setzt sie das Kapital ihrer Sexualitét
entgegen. Wahrend jedoch Geld kommt und geht, ist die Sexualitdt ein stabiler
Faktor, den sie gezielt einsetzt, um die Volatilitdt des anderen in Schach zu halten.
Die Rache fiir die geplante Demiitigung und das Vereinnahmen von Geld und
Wertsachen fallen damit in eins. Beides ist nétig fiir Isabels Triumph:

Mais j'oi dire en la contree

Que la dame s’estoit provee

Comme preude feme et veraie,

Que mout tost ot conté sa paie! (V. 854-857)

Ich habe in der Gegend erzéahlen horen, dass die Dame sich als ehrenwerte
und integre Frau erwiesen habe, die dann schnell ihre Einnahmen zdhlen
konnte.

Mit diesem Schlusswort, in dem die Protagonistin — fast wie eine Marktfrau —
ihre Einnahmen z&dhlt, wird anschaulich, dass es in diesem Text sehr wohl um
Geld geht, allerdings nicht im Sinne einer kaufménnischen Gewinnmaximie-

35 Vgl. hierzu Laurence Jean-Marie, ,Distinction et supériorité sociale dans les textes de cou-
tume normands du début du XIII® siecle”, in: Distinction et supériorité sociale (Moyen Age et
époque moderne), hg. von Laurence Jean-Marie und Christophe Maneuvrier, Caen 2010, S. 25—
42, hier S. 35.

36 Zur Rechtfertigung des Gewinns durch entliehene und im Handel investierte Summen
durch Petrus Joannis Olivi vgl. Kaye, Economy and Nature, S.121.



Zahlen und Erzdhlen 123

rung, sondern um eine Ausbeute, die die Zwénge einer Geldwirtschaft aufler
Kraft setzt, die in diesem Fall mit sexueller Gewalt Hand in Hand geht.”
Zugleich aber ergibt sich ein leichthandig gesetzter Verweis auf eine metatex-
tuelle Ebene. Die Doppelbedeutung von , conter”, zdhlen und erzahlen, schreibt
Isabel einen doppelten Ertrag zu. Sie zahlt ihren Gewinn und setzt gleichzeitig das
Erzdhlen in Gang, das sich dann ,en la contree” verbreiten wird: die Geschichte
einer Frau, die durch ihr tatkriftiges Agieren ménnliche Intrigen durchkreuzt.
Sie hat ihr Haus gerettet und korrupte Autoritaten nicht nur im Moment des Ge-
schehens, sondern in der Fortdauer des Erzahlens dem Geldchter preisgegeben.

Bibliographie
Quellen

Anonym, De Constant du Hamel, in: Nouveau recueil complet des Fabliaux (NRCF), t. 1, hg.
von Willem Noomen und Nico van den Boogaard, Assen 1983, S.31-126.

Anonym, Sacristain I, Sacristain I, Sacristain 111, in: Nouveau recueil complet des Fabliaux
(NRCF), t. VII, hg. von Willem Noomen, Assen 1993, S. 1-189.

Hues Piaucele, Estormi, in: Nouveau recueil complet des Fabliaux (NRCF), t. I, hg. von
Willem Noomen und Nico van den Boogaard, Assen 1983, S.3-28.

Jehan le Galois, La Bourse pleine de sens, in: Nouveau recueil complet des Fabliaux (NRCF),
t. II, hg. von Willem Noomen und Nico van den Boogaard, Assen 1984, S. 107-149.

Sekundirliteratur

Bériou, Nicole, ,L'esprit de lucre entre vice et vertu. Variations sur 'amour de I'argent
dans la prédication du XIII° siecle”, in: L'Argent au Moyen Age: idéologie, finances, fis-
calité, monnaie (Actes du XXVII congres de la Société des Médiévistes de I’Enseignement
Supérieur, Clermont-Ferrand, 30 mai—1 juin, 1997), Paris 1998, S.267-287.

Bianciotto, Gabriel, ,De Constant du Hamel”, in: Reinardus 6 (1993), S. 15-30.

Boutet, Dominique, Les Fabliaux, Paris 1985.

Burns, E. Jane, Bodytalk. When Women Speak in Old French Literature, Philadelphia 1993.

Desan, Christine, Making Money. Coin, Currency, and the Coming of Capitalism, Oxford 2014.

Fargette, Séverine, ,Rumeurs, Propagande et opinion publique au temps de la guerre
civile (1407-1420)",

URL: http://www.cairn.info/article_S.php?ID_ARTICLE=RMA_132_0309 (8.6.2017).
Gaunt, Simon, Gender and Genre in medieval French Literature, Cambridge 1995.
Hutton, Gabrielle, ,La stratégie dans les fabliaux® in: Reinardus 4 (1991), S. 111-117.
Jean-Marie, Laurence, ,Distinction et supériorité sociale dans les textes de coutume

normands du début du XIII siécle”, in: Distinction et supériorité sociale (Moyen Age

37 Es erscheint eher dem modischen Bediirfnis nach einem theoretischen Uberbau als den Ge-
gebenheiten des Textes geschuldet, wenn Christian Sheridan (,,Conflicting Economies in the
Fabliaux”, in: Comic Provocations. Studies in Arthurian and Courtly Cultures, hg. von Holly Ad-
ryan Crocker, New York u.a. 2006, S. 97-111) den Ausgang des Fabliau als Beweis dafiir sieht,
dass es Isabel in ihrer Strategie nicht nur um Geld gehe, sondern um eine Ausdrucksform
der ,gift economy”, die darauf abzielt, den Beschenkten durch nicht zu tibertrumpfende
Geschenke zu beschamen. Geschenke werden hier nicht gemacht, vielmehr wird in einem
genuin mittelalterlichen Bezugsrahmen mit gleicher Miinze heimgezahlt.



124 Doris Ruhe

et époque moderne), hg. von Laurence Jean-Marie und Christophe Maneuvrier, Caen
2010, S. 25-42.

Kaye, Joel B., Economy and Nature in the Fourteenth Century. Money, Market Exchange and
the Emergence of Scientific Thought, Cambridge u.a. 2000.

Le Goff, Jacques, Marchands et banquiers du Moyen Age, Paris 1966.

Le Goff, Jacques, Le Moyen Age et I'argent. Essai d’anthropologie historique, Paris 2010.

Lorcin, Marie-Thérese, Facons de sentir et de penser: Les fabliaux frangais, Paris 1979.

Mitterauer, Michael, ,Der Mythos von der vorindustriellen Grofifamilie”, in: ders./
Reinhard Sieder, Vom Patriarchat zur Partnerschaft. Zum Strukturwandel der Familie,
Miinchen 1977, S. 38-65.

Muscatine, Charles, The Old French Fabliaux, West Hanover, Mass. 1986.

Paulin, Aurélia, ,Analyse contrastive de la métaphore du comportement en frangais
et en anglais” in: Lexicologie anglaise et comparée, hg. von Jean Tournier, Paris 1998,
S.99-122.

Rigaudiere, Albert, ,Conclusions”, in: L'Argent au Moyen Age: idéologie, finances, fiscalité,
monnaie (Actes du XXVII° congres de la Société des Médiévistes de I'Enseignement Supé-
rieur, Clermont-Ferrand, 30 mai—1 juin, 1997), Paris 1998, S. 327-344.

Sheridan, Christian, ,Conflicting Economies in the Fabliaux”, in: Comic Provocations.
Studies in Arthurian and Courtly Cultures, hg. von Holly Adryan Crocker, New York
u.a. 2006, S. 97-111.

Smets, An, ,De la maille a la livre”, in: Reinardus 12 (1999), S. 173-188.

Spufford, Peter, Money and its use in medieval Europe, Cambridge u.a. 1989.

Todeschini, Giacomo, ,,Olivi e il mercator christiano”, in: Pierre de Jean Olivi (1248—
1298). Pensée scolastique, dissidence spirituelle et société. Actes du Colloque de Narbonne
(mars 1998), hg. von Alain Boureau und Sylvain Piron, Paris 1999, S. 217-237.



Weibliche prudentia auf der Biihne

Zur Inszenierung 6konomischer Konzepte in
Paolo Caggios Flamminia prudente (1551)

Christina Schaefer

Die von Aristoteles unter die praktischen Wissenschaften subsumierte Oeco-
nomia,' die Lehre von der guten Fiithrung des Hauses (gr. oikos), wird von der
Antike bis in die Frithe Neuzeit vornehmlich in den beiden grofien Gattungen
des theoretisch-argumentativen Diskurses, im Dialog oder Traktat, verhandelt.
Okonomische Fragen spielen aber seit jeher auch in anderen, nicht-theoretischen
Gattungen eine Rolle — nicht zuletzt in der Komddie, wo Ehe, Kindererziehung,
Haushaltsfithrung und das Verhiltnis von Herr- und Dienerschaft seit der An-
tike rekurrente Themen sind.? In der Dramentheorie der italienischen Renais-
sance schldgt sich dieser Umstand beispielsweise bei Pellegrino Prisciani nieder,
der in seinem theaterbaulichen Traktat Spectacula (entst. zw. 1486 und 1502) die
Angelegenheiten des pater familias als das Komoddienthema schlechthin erwéhnt.
Waihrend die Tragddiendichter das Elend der Herrscher und die ,Satiriker’ (im
damaligen Sinne) das Schiferleben zeigten, widmeten sich die , [poeti] comici”
der Darstellung der ,pensieri, affanni et travalgie de patri de familgia“.?> Ahnlich
stellt auch Giambattista Giraldi Cintio in seiner Leftera intorno al comporre delle co-
medie e delle tragedie (1543; gedruckt 1554) der Tragddie mit ihren um die Figur des
Konigs zentrierten ,grofien und koniglichen Gegenstanden’ (,,cose grandi e rea-
1i”) einerseits die um den Familienvater (,,padre di famiglia”) kreisende Komodie
mit ihren ,familidren und niederen Gegenstanden’ (,,cose famigliari e basse”) an-
dererseits gegeniiber.*

1 Vgl. Aristoteles, Die Nikomachische Ethik: griechisch-deutsch, iibers. von Olof Gigon, neu hg.
von Rainer Nickel, Diisseldorf 22007, S. 11 (= Buch I, 1094b).

2 Zur bereits antiken Gattungsvielfalt der Oeconomia vgl. Astrid Habenstein, ,,Das Haus
in den Wissensordnungen der griechisch-romischen Antike in: Das Haus in der Geschich-
te Europas. Ein Handbuch, hg. von Joachim Eibach und Inken Schmidt-Voges, Berlin/Boston
2015, S. 649-666. Zur Relation von Komddie und Oeconomia vgl. auch den Beitrag von Da-
niel Fulda in diesem Band.

3 Pellegrino Prisciani, Spectacula, hg. von Danilo Aguzzi Barbagli, Modena 1992, S. 46.

4 Giovambeattista Giraldi Cintio, , Lettera intorno al comporre delle comedie e delle tragedie, a
Giulio Ponzio Ponzoni”, in: ders., De’ romanzi, delle comedie e delle tragedie[...], 2 Bde., Mailand
1864, Bd. 2, S. 1-121, hier S. 95 u. 98. Sofern nicht anders angegeben, stammen alle Uber-
setzungen von mir, C.S.



126 Christina Schaefer

Der vorliegende Beitrag widmet sich mit Paolo Caggios Flamminia prudente
(Venedig 1551) einem komodienhaften Theaterstiick der italienischen Renais-
sance, das aufgrund seiner Ndhe zu gewissen Positionen, die der Autor auch in
seiner Okonomik (Iconomica, Venedig 1552) vertritt, in der Forschung als réécriture
dieser Okonomik bzw. als ,theatrale Okonomik’ (,,[conomica teatrale”) bezeichnet
worden ist.” Eine genauere Untersuchung der 6konomischen Aspekte — inklusive
ihrer Wechselwirkung mit den im Stiick zum Tragen kommenden literarischen
Traditionen, insbesondere dem Petrarkismus — steht aber noch aus. In diesem Zu-
sammenhang stellt sich die Frage nach den Spezifika des fiir die Bithne adaptier-
ten 0konomischen Wissens: vor allem nach der Verbindung, die Oeconomia und
Literatur bzw. Theater vor dem Hintergrund zeitgendssischer Konventionen
eingehen. Wie unterscheiden sich beispielsweise die im Stiick prasentierten 6ko-
nomischen Ideale von denen der zeitgendssischen Okonomie-Traktate und -Dia-
loge? Welche anderen Moglichkeiten nutzt das Drama fiir die Inszenierung 6kono-
mischen Wissens, und wie funktionalisiert es sie mit Blick auf seine Rezipienten?

1. Einfiithrung: Paolo Caggio und die Flamminia prudente

Paolo Caggio wurde im ersten Viertel des 16. Jahrhunderts in Palermo geboren. Er
gilt als einer der wichtigsten Literaten des damaligen Sizilien und als vehementer
Verfechter der toskanischen Sprache und Kultur. Diese kannte er allerdings nur
aus seinen Lektiiren und seiner Korrespondenz, da er Sizilien bis zu seinem Tod,
1562 in Palermo, offenbar nie verlassen hat.® Nach dem Studium der Rechte wur-
de er 1545 Sekretar des Senats von Palermo, 1549 zudem Notar der Corte Pretoria-
na, d.h. des palermitanischen Gerichtshofs, bevor er 1554 in den Dienst des Her-
zogs von Bivona eintrat und fortan an verschiedenen Orten Siziliens tétig war.”
Im Jahr 1549 griindete er unter der Schirmherrschaft des Vizekonigs Don Juan de
Vega die erste literarische Akademie Siziliens. Unter dem Motto ,,non solum” und
dem Emblem eines im Wald singenden Vogels traf sich die Accademia dei Solitari
in der Villa eines ihrer Mitglieder, Enrico Patella, vor den Toren Palermos.® Zu
Caggios Bedauern musste sie ihre Tatigkeit allerdings schon im Mai 1554 wieder
einstellen. Als Caggios Hauptwerke gelten zwei Dialoge: die um Fragen der po-
litischen Herrschaft kreisenden Ragionamenti (Venedig 1551) sowie die schon er-
wihnte Iconomica, in der der Klosterbruder Apollonio seinen Schiitzling Monofilo
iiber die Kunst der Haus- und Familienfithrung belehrt. Uberliefert sind weiter-
hin zwei Akademie-Vorlesungen {iber Petrarca (Lezzioni sul Petrarca, 1553), ein

5 Maria Di Venuta, , Introduzione”, in: Paolo Caggio, Flamminia prudente, hg. von Maria Di Ve-
nuta, Caltanissetta/Rom 2002, S. 7-18, hier S. 11 u. 18.

6 Vgl. Giovanna Ratto, ,Introduzione”, in: Paolo Caggio, Iconomica, hg. von Giovanna Ratto,
Neapel 1987, S. 11-86, hier S. 18.

7 Vgl. Ratto, , Introduzione”, S. 15-17. Als Sekretér des Senats von Palermo tiberarbeitete Cag-
gio die Consuetudines, d.h. die Regeln fiir den palermitanischen Handel, die 1547 erschienen.

8 Vgl. Delphine Montoliu, Accademie siciliane 14001701 (database), URL: http://revues.univ-tlse2.
fr/pum/lineaeditoriale/index.php?id=83 (20.6.2018).



Weibliche prudentia auf der Biihne 127

unveroffentlichter Diskurs tiber die Gerechtigkeit (Discorso della giustizia), einige
petrarkistische Gedichte sowie diverse Briefe, u.a. an Pietro Aretino, den Caggio
iiberaus bewunderte und in seinen Schriften regelmafig zitiert.’

Die Flamminia prudente, ein mit petrarkistischen und bukolischen Elementen
durchsetzter Zweiakter, entstand vermutlich um 1549 und wurde erstmals 1551
in Venedig publiziert.” Trotz der deutlich komddienhaften Ziige — man denke
nur an die burlesken Szenen der Dienerschaft und das gliickliche Ende — grenzt
Caggio sein Stiick explizit von dem etablierten dramatischen Genre der Komodie
ab. Es sei noch keine Komdodie, sondern eine novelletta, eine favola, ein capriccio,
heifit es im Prolog: ,Non e gia comedia, ma si ben una novelletta, una favola, un
capriccio”! Und in einem Brief an Aretino spricht Caggio von einer ,Geschichte,
die man auffithren kénne’ (,,una favola da potersi rappresentare”).”” Im Untertitel
ist die Rede von einer novelletta (im Sinne von Neuheit), die der Autor ,aus einer
Laune heraus und zum gemeinsamen Vergniigen seiner Freunde verfasst’ habe
(,composta per capriccio e a commun diletto degli amici”; FP 19)."” Die Abgren-
zung von der Komddie mag der Kiirze des Stiicks geschuldet sein, auf die so-
wohl der Prolog als auch die finale Zuschauerapostrophe verweisen: Nur ein-
einhalb Stunden (,,un‘ora e mezza”, FP 30) dauere das Stiick; es sei /keine fiinf
bis sechs Stunden verschlingende Komddie’, sondern eine favola, und diese sei

9 Die Lezzioni sul Petrarca sind abgedruckt in: Giovanna Ratto, ,, La Iconomica di Paolo Caggio”,
in: Atti dell’Accademia di scienze, lettere ed arti di Palermo, Serie IV 33, parte 2,1 (1974), S. 119-197,
hier S. 145-197. Fiir die Gedichte s. Paolo Caggio, ,,Sonetti (Corre desposta l'aspra sua fierezza;
La Schiera de gli augei nemica al lume; Questa nova d’amor leggiadra Orsetta)”, in: Il sesto libro delle
rime di diversi eccellenti autori, nuovamente raccolte, et mandate in luce. Con un discorso di Girolamo
Ruscelli, hg. von Girolamo Ruscelli, Venedig 1553, fol. 57r/v. Die Briefe an Aretino (1550/1551)
finden sich in: Pietro Aretino, Letfere scritte a Pietro Aretino 11,2, hg. von Teodorico Landoni,
Bologna 1875, S. 269-279. Fiinf weitere Briefe in: Giovanna Ratto, ,Dall’epistolario di Paolo
Caggio”, in: Bollettino del Centro di Studi filologici e linguistici siciliani (Palermo) 14 (1980), S. 148—
170, hier S. 158-170. Zu Caggios Verhaltnis zu Aretino vgl. Paolo Procaccioli, ,,Ad Aretinum
per Aristotelem. Intorno a Paolo Caggio ,allievo’ e corrispondente siciliano di Aretino”, in:
Rinascimento meridionale 1 (2010), S. 85-97.

10 Zur Entstehungszeit vgl. den auf den 14. Januar 1549 datierten Widmungsbrief an Ottavia-
no Precone. Die Handlung spielt allerdings erst 1550 (vgl. unten Anm. 19), was auf weitere
Bearbeitungen vor der Drucklegung hindeutet. — Zu den literarischen Modellen (Petrarca,
Sannazaro) der Flamminia prudente vgl. Di Venuta, ,Introduzione”, S. 15.

11 Paolo Caggio, Flamminia prudente, hg. von Maria Di Venuta, Caltanissetta/Rom 2002, S. 30. Im
Folgenden zitiert als FP mit Seitenzahl.

12 Paolo Caggio, ,Lettera a Pietro Aretino, 10.10.1550%, in: Leftere scritte a Pietro Aretino 11,2, hg.
von Teodorico Landoni, Bologna 1875, S. 269-275, hier S. 274.

13 Zum Ausweis der Neuheit vgl.: ,Nova e, non d’altronde tolta che dal vero capo dell’auttore”
(Neu ist sie und nirgends als dem Kopf des Autors entnommen; FP 30). Der Begriff novelletta
ruft, insbesondere in Verbindung mit dem des dilefto und dem Riickzug ins landliche Idyll,
die Rahmenerzahlung von Boccaccios Decamerone auf. Man kann hierin einen ersten Hin-
weis auf Caggios durchgiangiges Bemiihen sehen, sich in der Tradition der grofien toskani-
schen Autoren zu situieren.



128 Christina Schaefer

,schon vorbei’* Auch die atektonische Struktur mit dem acht Szenen umfassen-
den ersten (FP 35-58), aber nur drei Szenen umfassenden zweiten Akt (FP 61-72)
mag ein Grund fiir die Abgrenzung sein.”” Vor dem Hintergrund der landlichen
Szenerie ist das Stiick zudem im Kontext der neu entstehenden rural-dramati-
schen Gattungen (egloga, pastorale, favola etc.) zu sehen, die in der ersten Halfte des
Cinquecento noch unter die Komodie subsumiert, dann jedoch zunehmend als
eigenstandig wahrgenommen und ausdifferenziert wurden.” Auch diesbeziig-
lich lésst sich das Stiick als Neuheit sehen. Gleichwohl kann es seine Nédhe zur
Komddie nicht leugnen — ansonsten wéren die wiederholten Abgrenzungen in
diese Richtung wohl auch tiberfliissig."”

Grundsaitzlich lassen sich zwei Handlungsstriange differenzieren: die um die
Liebesgeschichte Flamminias und Monofilos kreisende Haupthandlung sowie
die mit den Liebeleien der Dienerschaft befasste Nebenhandlung.” Das Stiick
spielt im Oktober 1550 in der landlichen Umgebung Palermos.” Der junge Mono-
filo ist verzweifelt aus Palermo aufs Land gefliichtet, weil die schéne Flamminia,
in die er verliebt ist, sein Flehen auch nach sechs Jahren noch immer nicht erhéren
will. Er sucht Rat und Trost bei dem befreundeten, seit einer Weile auf dem Land
lebenden Ehepaar Telesforo und Porzia. Beides findet er im Gespréach mit Porzia,
die er mit ihrer Dienerin Ifigenia zu Hause antrifft. Telesforo ist nicht zu Hause,
sondern auf die Weide zu den Ziegen gegangen. Porzia hat Mitleid mit Monofilo
und verspricht, ihm zu helfen: Wahrend er spazierengehe, werde sie sich etwas
ausdenken. Als Monofilo nach einer Weile zuriickkehrt, berichtet Porzia vollig
unvermittelt von Flamminias Entschluss, Monofilo zu heiraten. Nur ihren Vater,
einen ausgesprochenen Geizhals, miisse man noch iiberzeugen. Porzia will zu
diesem Zweck eine Bekannte aus Palermo, die comare (,Gevatterin’; in Aretinos
Ragionamenti die Kupplerin), zu ihm schicken. Diese soll ihm die Einwilligung in
die Heirat mit dem Angebot schmackhaft machen, dass Monofilo auf die Mitgift
verzichte.? Monofilo erklart sich zu diesem Verzicht bereit, ist jedoch keineswegs

14, Spettatori, questa non ¢ stata comedia che ci si consumino le cinque e le sei ore di sopra; ella
¢ stata una favola ed e gia compiuta” (FP72).

15 Dass es sich angesichts des kurzen zweiten Akts um ein Fragment handelt (vgl. Di Venuta,
,Introduzione”, S. 12), ist allerdings unwahrscheinlich, denn offenbar hat Caggio das Stiick
fiir ausreichend ,fertig’ gehalten, um es in den Druck zu geben. Zum Problem der atektoni-
schen Form vgl. auch unten Anm. 22.

16 Vgl. Rolf Lohse, Renaissancedrama und humanistische Poetik in Italien, Paderborn 2015, S. 205.

17 Dass die Flamminia prudente von Caggios Zeitgenossen als Komddie gelesen wurde, belegt
das Widmungssonett von Domenico Merenda, in dem das Stiick schlicht als ,comedia” be-
zeichnet wird (FP 25).

18 Ich konzentriere mich im Folgenden auf die Haupthandlung. Die fiir meine Argumentation
sekunddre Nebenhandlung ldsst sich dahingehend restimieren, dass die in den Burschen Se-
rafio verliebte Dienerin Ifigenia diesen am Ende auch bekommt, nachdem ihr zwischenzeit-
lich auch Loschetto Avancen gemacht hatte.

19 S. die auf den 10. Oktober 1550 datierten Briefe (FP 68 u. 70).

20 Diese Herabstufung der Mitgift zielt klar gegen die zeitgendssisch iibliche Praxis, die Téch-
ter mit teils exorbitanten Mitgiften auszustatten. Wie hier wird auch in Caggios Iconomica



Weibliche prudentia auf der Biihne 129

beruhigt, was den Ausgang des Unternehmens angeht. Der erste Akt endet mit
der Riickkehr Telesforos, der Monofilo zum Abendessen ins Haus bittet.

Der zweite Akt fiihrt schnell, ja geradezu iibereilt und dramaturgisch nicht be-
sonders {iberzeugend, die Losung und das gliickliche Ende herbei. Noch bevor die
comare beauftragt werden kann, iiberbringt Monofilos Diener Serafio, aus Palermo
kommend, seinem Herrn zwei Briefe.?! Der erste stammt von Monofilos Vater, der
mitteilt, er sei mit Flamminias Vater {ibereingekommen, dass Monofilo Flamminia
unter Verzicht auf die Mitgift heiraten solle.”> Im zweiten Brief erklart Flamminia,
dass sie Monofilo insgeheim seit langem liebe, ihrem Verlangen aber aus Vorsicht
und gebotener Diskretion bislang deswegen nicht nachgegeben habe, weil ihrer
beider Eltern noch nicht in die Ehe eingewilligt hitten. Nun aber, nach der Uber-
einkunft der Viter, erwarte sie Monofilos sofortige Riickkehr nach Palermo. Der
hochst erfreute Monofilo ist im Nachhinein dankbar, dass Flamminia so klug (pru-
dente) war, sich ihm erst zu offenbaren, als die Heirat offiziell beschlossen war. Da-
durch habe sie ihn vor einem Irrtum (,,errore”, FP 71) bewahrt. Mit diesem Irrtum
kann sowohl eine unsittliche voreheliche Verbindung als auch eine sogenannte
klandestine, ohne Einverstiandnis der Eltern erfolgte EheschlieSung gemeint sein,
in jedem Fall aber etwas — gemif3 der damaligen Ehenorm — Unmoralisches.

empfohlen, die Tugendhaftigkeit der kiinftigen Frau hoher zu bewerten als ihre Mitgift.
Vgl. Paolo Caggio, Iconomica, hg. von Giovanna Ratto, Neapel 1987, S. 90: ,fa che la prima
dote ch’ella ti rechi sia la virtu”, und S. 95: ,,che non facci conto d’arricchirti per mezzo del-
la dote sua”. Eine solche Empfehlung ist zeitgendssisch ungewdhnlich, hat im Ehediskurs
aber durchaus Vorldufer; vgl. Francesco Barbaro: ,,Derart werden wir bei der Gattin Klugheit
[prudentia] so hoch werten, dal wir, wenn es unsre Giiter erlauben, das Geld der Frau aufSer
acht lassen, oder dariiber hinaus ihrer Diirftigkeit etwas beisteuern, um so des Hauses Ehre
und Frieden zu gewinnen. Eben dies bringt uns wahrhaftig groeren Ruhm, als wenn die
Gattin durch Versippung und Gold ansehnlich, dabei des Guten bar ist” (Francesco Barbaro,
Das Buch von der Ehe — De re uxoria [1415], deutsch von Percy Gothein, Berlin 1933, Buch I,
Kap.1, S. 24).

21 Vgl. dazu das Resiimee im Prolog, wonach Serafios Eintreffen dem gesamten Plan zuvorkam:
,Monofilo [...] restando con proposito di tornare in citta con lettere di Porzia, ¢ sopragiunto
da Serafio ragazzo con lettere di suo padre e della sua amata Flamminia, che lo chiamano
alle nozze conchiuse” (FP 29).

22 Die Handlungsfiihrung wirkt hier, wie an mehreren anderen Stellen, unplausibel. Schon im
1. Akt war fraglich geblieben, weshalb Porzia erst nach seinem Spaziergang von Flamminias
Entscheidung berichtet, ihn heiraten zu wollen, obwohl ihr diese zuvor bekannt gewesen
sein muss. Hier nun, im 2. Akt, erfahrt man nichts dariiber, wie es zu der Ubereinkunft der
beiden Viter kam und insbesondere nicht, was Monofilos Vater motiviert hat, auf die Mitgift
zu verzichten, obwohl er diesen Verzicht ganz ausdriicklich bedauert. Klar ist nur, dass dies
alles ohne Zutun der comare geschah, die erst gar nicht kontaktiert werden konnte. Es blei-
ben also gewisse handlungslogische Leerstellen, die allerdings fiir meine Argumentation
nicht weiter ins Gewicht fallen. Im Ubrigen sind die atektonische Form und die teils unplau-
sible Handlungsfiihrung vor dem Hintergrund der rinascimentalen Poetik zu sehen, die
andere Mafistabe an die Kohdrenz der Handlung anlegte, als wir dies heute gewohnt sind:
Eine Handlung galt als gelungen, wenn sie ,wahrscheinlich’ war, wobei ,wahrscheinlich’
durchaus nicht nur eine , kausal kohdrente Abfolge des dufieren Geschehens”, sondern auch
die ,,Ubereinstimmung von Handeln mit dem Decorum” meinen konnte (Brigitte Kappl, Die
Poetik des Aristoteles in der Dichtungstheorie des Cinquecento, Berlin/Boston 2012, S. 315).



130 Christina Schaefer

Bevor ich auf die konomischen Aspekte des Stiicks zu sprechen komme, wer-
de ich zundchst auf die spezifische Ausgestaltung des Liebessujets und die in
diesem Kontext erfolgenden Referenzen auf den Petrarkismus eingehen, denn
diese bilden, wie im Anschluss zu sehen sein wird, einen Kontrapunkt zu eini-
gen zentralen, im Stiick exponierten 6konomischen Konzepten.

2. A commun diletto degli amici: Petrarkismus-Parodie und Literatensatire

Dass es Caggio um mehr als eine — im Resiimee eher magere — Liebesgeschichte
gegangen sein diirfte, zeigt die den Prolog erdffnende Tirade des Histrione auf
,gewisse Schreiberlinge’ (,certi letteratuzzi”, FP27), die, egal ob in Sonett, Kan-
zone, Madrigal, Komddie oder Tragddie, iiber nichts anderes als die Liebe zu
schreiben wiissten, obwohl es doch insbesondere fiir die Komddie an Themen
nicht mangele. Da seien die Laster der Schulmeister und Kurtisanen, der Geiz der
hohen Herren, die Dummbheit der Priester, die Bosheit der Monche, die Ziigello-
sigkeit der Jugend, die Angeberei der Soldaten, Adligen und Mochtegern-Damen,
die man aufs Korn nehmen konne (vgl. FP 28). Angesichts dieser deutlichen Kri-
tik etwas iiberraschend folgt dann allerdings das Eingestdandnis, das vorliegende
Stiick sei ebenfalls das Werk eines solchen letteratuzzo (,,un di loro”, FP29) und
handele - es tue ihm leid! — von der Liebe, wenngleich von einer hochst ehrenhaf-
ten: ,E per esser di soggetto amoroso mi dispiace, quantunque sia onestissimo” (Und
dass es [das Stiick] ein Liebessujet hat, tut mir leid, obgleich es ein héchst ehren-
haftes ist; FP 29; Herv. C.S.). Dass der Histrione zwischen Liebe (amore) und ehrba-
rer Liebe (amore onesto) differenziert und das von Caggio gewahlte Liebessujet als
,onestissimo” charakterisiert, deutet darauf hin, dass das Liebessujet hier nicht
unkritisch verwendet wird. Die Wahl des amore onesto verweist zunéchst auf den
Petrarkismus und sein zentrales Thema, die Schmerzliebe.

Die Polemik gegen die letteratuzzi allerdings macht in diesem Kontext darauf
aufmerksam, dass es Caggio dabei nicht um eine schlichte, petrarkistisch inspi-
rierte Liebesgeschichte gegangen sein diirfte, sondern vielmehr um eine Paro-
die auf den spétestens seit Pietro Bembo ausgesprochen in Mode gekommenen
Petrarkismus, die ihrerseits satirisch funktionalisiert ist:*® als Spitze gegen die

23 Parodie und Satire (qua Schreibweise) sind hier insofern grundsatzlich zu unterscheiden, als
die Parodie (wie in diesem Beispiel) satirisch gebraucht werden kann, aber nicht muss. Zu
weiteren Funktionen der Parodie (etwa der Komisierung) vgl. Theodor Verweyen/Gunther
Witting, Die Parodie in der neueren deutschen Literatur. Eine systematische Einfiihrung, Darmstadt
1979, S. 160-211 (zur Unterscheidung von ,blofl komischer’ und  kritisch komischer’ bzw. ,sa-
tirischer’ Parodie S. 200). Zum Satirischen als Schreibweise (in Abgrenzung zur Satire als
Gattung) vgl. Klaus W. Hempfer, Gattungstheorie. Information und Synthese, Miinchen 1973,
S. 163. Zum Satirischen als einem ,Phédnomen der textexternen extrapragmatischen Ebene,
mithin als Phdnomen des Gebrauchs”, das unter Mafsgabe eines ,satirischen Vertrags’ ope-
riert, vgl. Andreas Mahler, , Der satirische Kontrakt. Performanzen des Satirischen”, in: Zeit-
schrift fiir franzosische Sprache und Literatur 127:3 (2017), S.253-277, hier S. 259, Anm. 16.



Weibliche prudentia auf der Biihne 131

letteratuzzi und ihre — aus Caggios Sicht — schlechte Petrarca-imitatio.** Als Modell
mag hierbei einmal mehr Aretino gedient haben, der in Komdédien wie La cortigia-
na (1525/revid. 1534) nicht nur den sprachlichen Petrarkismus, sondern auch das
Laura-Ideal verspottet und von dem Caggio selbst sagt, er habe ihn (bzw. seinen
,Stil’) in der Flamminia prudente nachzuahmen versucht.” Caggios Selbstausweis
als letteratuzzo wére insofern ironisch zu verstehen: als Strategie, um sich umso
dezidierter von der Masse petrarkistischer Dichter abzuheben. Dass das Liebes-
sujet in der Flamminia prudente fiir eine satirische Attacke auf die letteratuzzi (im
Folgenden kurz: Literatensatire)*® refunktionalisiert wird, bestatigt sich im Fort-
gang des Stiicks. Zunehmend wird deutlich, dass typisch petrarkistische Elemen-
te nicht nur seitenlang evoziert, sondern parodiert, komisch gebrochen und im
Sinne der Oeconomia umkodiert werden. Dies sei nun genauer ausgefiihrt.

Besonders pragnant aufgerufen werden die zeitgendssisch nur allzu bekann-
ten Versatzstiicke petrarkistischer Liebesdichtung durch das Schénheitslob, in
dem Monofilo seine geliebte Flamminia als vollendete bellezza nach dem Vorbild
von Petrarcas Laura modelliert: engelsgleiches Gesicht, milchweifSe Stirn, Augen
wie Sonnen, Wangen wie Rosen, ein wohlkonturiertes Naschen, Zahne wie Per-
len, anmutige Gesten etc.”” Ebenso wie Laura erscheint die gottliche Flamminia
(,Flamminia divina”, FP 42), die nach Porzias Aussage mehr himmlischer Engel
(,angel celeste”, FP 40) denn irdisches Wesen ist, dem Liebenden aber zugleich als
gefiihlskalte donna crudele, die ihn in Amors Kerker (,carcere”, FP 40) gefangen
hélt: Flamminia sei von sturer, hochmiitiger Harte und Kalte (,,sempre ostinata
nella sua altiera durezza, sempre dura nella sua freddezza”, FP 41), klagt Monofi-
lo. Und schliefslich spielt auch der von Monofilo am Ende evozierte Irrtum auf Pe-
trarca an. Er evoziert den im Eingangssonett des Canzoniere erwahnten jugendli-
chen Irrtum (, giovenile errore”).®

Bei aller Néhe lassen diese Beispiele aber zugleich eine Distanznahme zu Pe-
trarca erkennen. So enthalt die Charakterisierung Flamminias Elemente, die den
Rahmen des Laura-Ideals — offenbar gezielt — transgredieren. Im Schonheitskata-
log fallt die Nase (,,quel nasetto profilato”, FP 39) auf, die es bei Petrarca bekannt-
lich gerade nicht gibt.* Die Erwdhnung der Nase gilt geradezu als Kennzeichen
satirischer, burlesker und antipetrarkistischer Dichtung, die damit gezielt , auf

24 Ratto hat das Stiick in diesem Zusammenhang als ,,,satira’ antipetrarchista” bezeichnet. Rat-
to, , Introduzione”, S. 27. Zu Caggios Polemik gegen die ,sterili imitatori” Petrarcas vgl. auch
Di Venuta, , Introduzione”, S. 13.

25 Vgl. Caggio, ,Lettera a Pietro Aretino, 10.10.1550% S. 274.

26 Satire hier nach wie vor im Sinne von satirischer Schreibweise, nicht Gattung. Vgl. oben Anm. 23.

27 Vgl. ,il sembiante angelico, le divine bellezze, quella fronte di latte, quegli occhi di sole,
quelle guancie di rose, quel nasetto profilato, quei rubini di Paradiso e quelle perle ond’ella
frange parole [...] col resto delle sue vezzose maniere” (FP 39f.).

28 Francesco Petrarca, Canzoniere, hg. von Marco Santagata, Mailand 2010, S. 5.

29 Vgl. Amedeo Quondam, , Il naso di Laura. Considerazioni sul ritratto poetico e la communi-
cazione lirica” in: ders., Il naso di Laura. Lingua e poesia lirica nella tradizione del classicismo,
Modena 1991, S. 291-328.



132 Christina Schaefer

das Hassliche, Lacherliche oder Komische” weist.*® Ebenso gibt es das Attribut
,altiera” bei Petrarca nicht: Laura wird zwar als kalt und hart bezeichnet, nie je-
doch als hochmiitig. Und was den Jugendirrtum angeht, so meint der von Mono-
filo aufgerufene errore freilich etwas géanzlich anderes als jener bei Petrarca: eben
nicht das jahrelange Schmachten nach der donna (denn diesem ist Monofilo eben-
so wie das lyrische Ich Petrarcas erlegen), sondern eine vor- oder uneheliche Ver-
bindung mit dieser.

Zahlreiche weitere petrarkistische Elemente erscheinen bei ndherem Hinse-
hen komisch ,kontaminiert’ und ins Lacherliche gekippt. Exemplarisch hierfiir
ist der weinerliche Monofilo, dessen ,lamento e [...] mormorio che farebbe di cer-
to rompere i sassi e intenerir gli aspidi crudeli” (Steine brechendes und grausame
Schlangen erweichendes Gejammer und Gesausel, FP36) von seiner nahenden
Ankunft kiindet, noch bevor er iiberhaupt die Biihne betritt. Dieser jammerli-
che Liebhaber kann im Rahmen eines genuin komisch angelegten Stiicks wie der
Flamminia prudente nicht anders als verlacht werden. In der Textfassung wird die
Komik besonders dann ersichtlich, wenn das Weinen lautmalerisch ausgestal-
tet ist: ,Lagrime, ah? Oh cuor mio dolcissimo, uuuh, uuuh” (FP 51). Der Trans-
fer in die komisch-dramatische Gattung unterstiitzt hier die Ridikiilisierung der
petrarkistischen Schmerzliebe, indem er die Wehklage vom Modus des telling
in den des showing iiberfiithrt. Die damit einhergehende Veraufierlichung’ des
Schmerzes, die sich in einer etwaigen theatralen Performanz freilich nochmals
steigern wiirde, lasst die Wehklage leichter ins Lacherliche kippen, als wenn ein
lyrisches Ich sagt, dass es weint.

Ein weiteres Beispiel illustriert, wie die petrarkistische Schmerzliebe bei Cag-
gio durch unpassende Vergleiche und Metaphern komisiert und insofern paro-
diert wird. Monofilo stilisiert sich an einer Stelle als Lamm (,,agnello”), das von
seiner Henkerin Flamminia zur Opferung (,al sacrificio”) gefiihrt wird (FP 41),
was, wohl nicht zuletzt wegen der tibertriebenen Assoziation der donna mit dem
blutriinstigen Akt des Schlachtens, komisch wirkt. Eine Lamm-Metapher gibt es
zwar auch bei Petrarca, wird von diesem aber in einem véllig anderen Bildfeld
verwendet: Hier bezeichnet sich der Sprecher als ,gliickliches Lamm in leidender
Herde’ und evoziert damit das Lamm nicht als Opfertier, sondern als Bild fiir
eine unschuldige Jugend.”

Ridikiilisierend wirken auch gewisse Verstofse gegen das aptum, sobeispielswei-
se, wenn die petrarkistische Verbindung von ,Gehen und Klagen’ durch profane
Elemente wie Essen und Trinken gestort wird. Wahrend das ,Wandern und Wei-
nen’ bei Petrarca in Sonett RVF 35 (,,Solo et pensoso”) die Flucht in eine einsame,
menschenleere Natur bedeutet, eine Natur, die zugleich {iberhoht, personifiziert

30 Evi Zemanek, Das Gesicht im Gedicht. Studien zum poetischen Portrit, Koln u.a. 2010, S. 99.

31 Vgl. Kanzone RVF 207 (,Ben mi credea”): ,Felice agnello a la penosa mandra/ mi giacqui un
tempo [...]” (Gliickliches Lamm in leidender Herde/ war ich eine Weile lang[...]). Petrarca,
Canzoniere, S. 887 (V.43f.). Zur Interpretation des Lamms als Bild fiir die Jugend vgl. auch den
Kommentar von Marco Santagata zu dieser Stelle; ebd., S. 893f.



Weibliche prudentia auf der Biihne 133

und mit menschlichem Wissen ausgestattet wird,* endet das Gehen und Klagen
fiir Monofilo keineswegs in der Einsamkeit, sondern in der Gesellschaft Porzias
und mit der Befriedigung elementarer korperlicher Bediirfnisse wie Hunger und
Durst. Kdase, Wein und FEier, die Porzia ihm darreicht, geben ihm die Kraft zu-
riick, die ihm der lange Fufimarsch und das lange Weinen (,,il lungo caminar e il
lungo pianto”) geraubt haben (FP 39).

Dass Monofilos Gejammer nicht im Sinne einer petrarkistischen Klage ernst-
zunehmen ist, zeigt sich ebenfalls, wenn sich sein Liebeskummer in dem Ifige-
nias spiegelt und damit implizit auf die niedrigere Stilebene des Diskurses der
Dienerschaft gezogen wird. In Ifigenias Worten hallt Monofilos Klage unmittel-
bar nach: ,Uh, trist'a me, chi sta pitt scontenta d’Ifigenia al mondo?” (Uh, ich
trauriges Geschopf, wer auf der Welt ist ungliicklicher als Ifigenia?, FP 38). Wenn
aber Herr und Dienerin auf die gleiche Weise klagen und damit die — gemaf$ den
Kriterien von Stand und Gender - gebotene Stildifferenz eingeebnet wird, dann
kann nicht nur mit der Klage der Dienerin, sondern auch mit der des Herrn etwas
nicht stimmen.® Sie wird der Lacherlichkeit preisgegeben.

Vor dem Hintergrund der — auf Basis dieser Parodie operierenden — satirischen
Attacke auf die letteratuzzi erscheint nun auch die Widmung ,,a commun diletto
degli amici” in neuem Licht. Das Stiick ist offensichtlich eine Satire von Literaten ge-
gen Literaten, verfasst von Caggio, um sich gemeinsam mit seinen Freunden aus
der Accademia dei Solitari auf Kosten anderer Literaten zu amiisieren.* Es dient
insofern nicht zuletzt auch dem community-fashioning von Caggios Akademie. Als
zeitgendssischer Rezeptionskontext kommt damit die Accademia dei Solitari und,
fiir die Druckfassung, die italienische Akademienlandschaft als Ganzes in den
Blick. Qua Literatensatire dient die Flamminia prudente dann Caggios Selbstpositi-
onierung im literarischen Feld und speziell seiner Profilierung im Wettstreit mit
anderen Akademien und Akademikern. Hierauf ist zuriickzukommen.

Zundchst aber ist nun auf die 6konomischen Aspekte des Theaterstiicks zu
sprechen zu kommen, die — bezeichnenderweise ebenfalls ausgehend von dem
Liebessujet — eine weitere, ganzlich anders geartete Rezeptionsmoglichkeit eroff-
nen. Es zeigt sich namlich, dass die petrarkistischen Versatzstiicke nicht nur pa-
rodiert, sondern zudem umkodiert und im Dienste der Oeconomia refunktionali-
siert und resemantisiert werden.® Dies wird bereits an dem oben erwédhnten

32 Vgl. V.9-11: ,io mi credo omai che monti et piagge/ et fiumi et selve sappian di che tempre/
sia la mia vita” (ich glaube nun, dass Berge und Téler/ und Fliisse und Wilder wissen, von
welcher Art/ mein Leben ist). Petrarca, Canzoniere, S. 190.

33 Vgl. dazu die komddientheoretischen Ausfithrungen von Giraldi Cintio, der darauf insis-
tiert, dass jede Figur standesgemaf3 sprechen und so den Erfordernissen des decorum geniigen
muss. Vgl. Giraldi Cintio, , Lettera intorno al comporre delle comedie e delle tragedie”, S. 95f.

34 Dass mit den amici die Mitglieder der Accademia dei Solitari gemeint sind, nimmt auch Di Ve-
nuta (,,Introduzione”, S. 12) an.

35 Auch Di Venuta erkennt diese Doppelstruktur (Polemik gegen Petrarkisten einerseits, Ver-
mittlung ckonomischer Motive andererseits), geht aber nicht weiter auf ihr spezifisches Zu-
sammenspiel ein. Vgl. Di Venuta, , Introduzione”, S. 13.



134 Christina Schaefer

Beispiel des errore ersichtlich, der sich bei Petrarca auf das Schmachten des Lie-
benden, bei Caggio dagegen, obwohl er auf Petrarca anspielt, auf eine im Sinne
der 6konomischen Doktrin unmoralische, weil illegitime Verbindung bezieht.

3. Formen weiblicher prudentia und ihre Funktionalisierung
3.1 Weibliche prudentia in der Hierarchie des Hauses

Schon iiber das im Titel platzierte Adjektiv prudente wird in Caggios Stiick ein
eminent 6konomisches Thema aufgerufen. Prudentia gilt als die haushalterische
Tugend schlechthin und hat entsprechend in der 6konomischen Literatur von der
Antike bis in die Frithe Neuzeit eine herausgehobene Stellung inne.* Dies gilt
auch fiir Caggios Iconomica.” Prudentia ist jene, auf die Aristotelische phronésis
riickfiihrbare praktische Lebens- oder Handlungsklugheit, die den Menschen -
und speziell den Haushalter — dazu befahigt, ein gutes und gliickliches Leben zu
flihren. Aristoteles definiert phronésis als eine praktische Form der Klugheit, ,ein
mit richtiger Vernunft verbundenes handelndes Verhalten [aléthous meta logou
praktiké] [...] im Bezug auf das, was fiir den Menschen gut oder schlecht ist”.** Wer
auf eine solche praktische Weise klug ist, weifs nicht nur in der Theorie, welche
Dinge verniinftig und niitzlich sind, sondern vermag sie auch in die Tat umzu-
setzen. Er vermag handlungsorientiert zu urteilen — was laut Aristoteles fiir eine
praktische Wissenschaft wie die Haushaltsfithrung entscheidend ist.*

Diesem Aristotelischen Konzept folgt auch Porzias Definition des Klugen
(prudente):

[L]'ufficio del prudente [¢] di saper ben consultare ed eleggere tutte quelle
cose che son ragionevoli e utili a ben vivere e alla felicita propria[...].

[...] [L]a terza condizione che si ricerca all'ufficio del prudente [¢] il metter
in opra quel che per lo consiglio e per lo buono giudicio ha determinato di
fare[...]. (FP49)

36 Fiir die italienische Renaissance vgl. exemplarisch Albertis I libri della famiglia, wo prudenza
durchweg gelobt wird und es eingangs programmatisch heifit, dem Wohl einer Casa sei mit
Vernunft (ragione) und Klugheit (prudenza) mehr gedient als mit Gliick (fortuna) und Zufall
(caso): Selbst herausragende Familien stiirzten ins Ungliick, wenn es ihnen an prudenza und
diligenza (Fleifl) mangele. Vgl. Leon Battista Alberti, I libri della famiglia, hg. von Ruggiero Ro-
mano, Alberto Tenenti und Francesco Furlan, Turin 1999, S. 11.

37 Zur zentralen Stellung von prudentia in der Iconomica und Flamminia prudente vgl. Di Venuta,
,Introduzione”, S. 10f,; Ratto, ,,Introduzione”, S. 50f.

38 Aristoteles, Nikomachische Ethik, S. 245 (= Buch VI, 5, 1140b). Zur Handlungsklugheit (phroneé-
sis) als Eigenschaft des guten Haushalters vgl. ebd., S. 247 (= Buch VI, 5, 1140b) sowie ebd.,
S. 253 (= Buch VI, 8, 1141b).

39 Zum ,Urteil im Handeln” als Fahigkeit des Klugen vgl. ebd., S. 247 (= Buch VI, 5, 1140b). —
Zum Konzept der prudentia bei Aristoteles und seiner Rezeption vgl. Pierre Aubenque, La
prudence chez Aristote, Paris *1986; André Tosel, ,De la prudence des Anciens a la prudence
des Modernes”, in: ders., (Hg.), De la prudence des Anciens comparée a celle des Modernes: séman-
tique d'un concept, déplacement des problématiques, Paris 1995, S. 7-34; Marie-Christine Gran-
jon, ,La prudence d’Aristote: histoire et pérégrinations d'un concept”, in: Revue francaise de
science politique 49:1 (1999), S. 137-146.



Weibliche prudentia auf der Biihne 135

Die Aufgabe des Klugen ist es, sich gut zu beraten und all jene Dinge zu
wihlen, die verniinftig und niitzlich fiir ein gutes Leben und das eigene
Gliick sind [....].

[...] Die dritte Bedingung, die ein Kluger erfiillen muss, ist, das, was er
aufgrund von Rat und gutem Urteil zu tun beschlossen hat, in die Tat um-
zusetzen [...].

Als in diesem Sinne klug wird dann die Protagonistin nicht nur durch den Titel
des Stiicks, sondern auch durch Porzia ausgewiesen: Flamminia sei die kliigste
junge Frau der Welt (,la pitt prudente giovane [...] del mondo”, FP 43f.).

Prudentia wird in Caggios Stiick also primar als weibliche Tugend thematisch.
Dies ist insofern bemerkenswert, als es im 6konomischen Diskurs der Renais-
sance keineswegs selbstverstandlich war, prudentia tiberhaupt als eigenstandige
weibliche Tugend zu begreifen. So gesteht etwa Torquato Tasso der Frau prudentia
nur in Abhédngigkeit von jener des Mannes zu: ,la prudenza|...| nella donna &
serva della prudenza dell'uomo, e non deve essere se non tanta, quanta basta per
ubbidire alla prudenza virile” (Die Klugheit [...] dient bei der Frau der Klugheit
des Mannes; und sie soll nur so viel davon haben, wie nétig ist, um der méann-
lichen Klugheit zu gehorchen).*® Als dhnlich abhidngig hatte zuvor bereits Leon
Battista Alberti die prudentia der perfekten mater familias definiert. Eine so fleiffige
und in der Familienfiihrung kluge Frau (,,donna tanto faccente e tanto nel reggere
la famiglia prudente”) finde man kaum ein zweites Mal, heifst es in den Libri della
famiglia (1433-41) von der Ehefrau Giannozzos, der seinerseits als Inbegriff des
economo prudente, des klugen Haushilters, fungiert.*! Doch sei sie dazu erst durch
die Unterweisung ihres Gatten geworden, wie dieser erklart: ,Fu certo la mia e
per suo ingegno e costumi, ma molto pit1 per miei ammonimenti ottima madre di
famiglia” (Meine Frau war sicher sowohl aufgrund ihres Verstandes als auch ih-
rer Sitten eine ausgezeichnete Hausmutter, weit mehr aber noch aufgrund meiner
Belehrungen).*? Die Frau ist also weniger von sich aus (noch fiir sich selbst) klug,
als vielmehr vermittelt durch (und fiir) den klugen Mann. Dass die weibliche der
mannlichen Klugheit zu dienen hat, zeigt sich dann u.a. darin, dass die Haus-
haltsfithrung der Frau nur die kleinen Dinge (,,cose minori”) umfasst, von denen
der Mann zugunsten wichtigerer Angelegenheiten (,maggiori faccende”) entlas-
tet werden soll.®® Es liefSen sich weitere Beispiele fiir die Unterordnung weiblicher

40 Torquato Tasso, Discorso della virtu feminile e donnesca [1582], hg. von Maria Luisa Doglio,
Palermo 1997, S. 61. Tasso beruft sich in diesem Kontext auf Aristoteles. Vgl. ebd., S. 60 und
Aristoteles, Politik, 1,13, 1260al1ff.

41 Alberti, I libri della famiglia, S. 268. Vgl. Giannozzos Selbstbezeichnung als klug: ,,sono io pru-
dente” (ebd., S. 197).

42 Ebd., S. 268.

43 Ebd., S. 266.



136 Christina Schaefer

prudentia anfithren, die letztlich alle auf die — aristotelisch oder auch christlich
fundierte — Hierarchie von Mann und Frau riickfiithrbar sind.*

3.2 Flamminia und Porzia: prudentia der Jungfrau, prudentia der Ehefrau

Eine solche Unterordnung weiblicher prudentia unter die méannliche gibt es bei
Caggio nun gerade nicht. Selbst wenn man in Rechnung stellt, dass er (anders
als etwa Alberti) nicht die innereheliche (sondern vor- und auflereheliche) Rela-
tion von mannlicher und weiblicher prudentia ins Zentrum stellt, so erscheint die
Hierarchie dennoch geradezu umgekehrt. Dies zeigt sich bereits in der Verteilung
der Diskurshoheit: Es ist hier mit Porzia eine Frau, die einen Mann (Monofilo)
in 6konomischen Dingen (prudentia, Ehetugenden, Wahl der richtigen Ehefrau)
unterweist, wahrend die Rolle des ,Lehrers’ traditionell dem Mann zukommt.*®
Generell ist es die vorausschauende Klugheit Flamminias und Porzias, die das
gute Ende erst ermoglicht. Monofilos desolater Zustand hingegen ladsst keinen
Zweifel, dass er nicht als Trager von (viriler) prudentia fungiert. Er befindet sich
ganz in der untergeordneten Rolle, die fiir gewohnlich der Frau vorbehalten ist:
Seine Klugheit besteht im Wesentlichen darin, Porzias klugem Rat zu folgen und
auf die Mitgift zu verzichten. Dass er alles andere als ein uomo prudente ist, zeigt
auch sein langjahriges Freien um Flamminia, das, wie er am Ende selbst einsieht,
hochst unvorsichtig (imprudente) watr, solange die Eltern nicht in die Ehe einge-
willigt hatten. Vor dem aus 6konomischer Sicht gravierenden Fehler (errore) einer
unsittlichen Verbindung bewahrt hat ihn allein Flamminias Klugheit: genauer,
ihre standhafte Ablehnung, die aus ckonomischer Sicht eben nicht als ,Harte’
oder Kilte’, sondern als kluges, strategisches Handeln im Kontext der Eheanbah-
nung erscheint.

Diese Umkodierung petrarkistischer Elemente unter den Vorzeichen 6konomi-
scher Ideale betrifft nun auch das Konzept des amore onesto selbst. Nicht nur Flam-
minias Standhaftigkeit und das Abwarten des richtigen Moments, schon ihre
Entscheidung fiir die Ehe ist aus Porzias Sicht ein vollendeter Akt der Klugheit
(,un atto di prudenza [...] perfetto”), denn damit habe sie sich fiir eine ,ehrbare
Liebe’, einen ,,amore onesto” entschieden:

[E]ssendo l'ufficio del prudente di saper ben consultare ed eleggere tutte
quelle cose che son ragionevoli e utili a ben vivere e alla felicita propria,
ella [sc. Flamminia], consigliatasi che la donna e stata procreata dal Si-
gnore Iddio per commodita dell'uomo e visto che nulla vale e nient’¢ da
riputarsi colei che non cerca riscaldarsi di un amore onesto, ha finalmente
conchiuso di darsi a voi [sc. Monofilo] [...]. (FP 49; Herv. C.S.)

44 Zu den aristotelischen bzw. christlichen Urspriingen der Hierarchie von Mann und Frau im
Ehediskurs und Okonomie-Diskurs vgl. den Beitrag von Riidiger Schnell in diesem Band.

45 Wo in Ausnahmefallen eine Frau diese Rolle einnimmt, so tut sie dies nur gegeniiber an-
deren Frauen, z.B. ihren Tochtern. Vgl. etwa die Figur der Cassandra Spannocchi in Aonio
Palearios Dell’economia o vero del governo della casa (1555; hg. von Salvatore Caponetto, Florenz
1983).



Weibliche prudentia auf der Biihne 137

Weil es die Aufgabe des Klugen ist, sich gut zu beraten und all jene Din-
ge zu wihlen, die verniinftig und niitzlich fiir ein gutes Leben und das
eigene Gliick sind, hat sie [sc. Flamminia] — nachdem sie zu dem Ergebnis
gekommen ist, dass die Frau von Gott zur Annehmlichkeit des Mannes
geschaffen wurde und ihr nichts mehr ansteht als sich an einer ehrbaren
Liebe zu warmen - sich am Ende dazu entschlossen, Sie [sc. Monofilo] zu
heiraten [...].

Der Begriff des amore onesto erscheint hier nun freilich neu kodiert. Er meint
ganz eindeutig nicht mehr die petrarkistische Schmerzliebe, sondern die eheli-
che Liebe der Oeconomia. Diese wird nicht zufillig in einem Atemzug mit der
traditionellen 6konomischen Tugend der prudentia sowie jenem zeitgendssischen
Ehe-Ideal zitiert, demzufolge die Frau nach Gottes Willen dem Mann eine gute
Gefdhrtin (socia) sein soll.** Aus anderen Stellen des Stiicks geht zudem hervor,
dass dieser amore onesto auf eine von den Eltern befiirwortete, standesgeméfse Ehe
mit einem jungen Mann zielt, der, wie Monofilo, Geld zu machen versteht (,,sa[]
far danari”, FP 68) und damit die notwendige wirtschaftliche Sicherheit mitbringt
(eine Sicherheit, die ihm letztlich sogar erlaubt, auf die Mitgift zu verzichten). Vor
dem Hintergrund dieses hochst praktisch orientierten Ehe- und Liebeskonzepts
wird verstandlich, warum Flamminias Entscheidung fiir die Ehe — gemafi den
Vorgaben 6konomischer prudentia — erst nach griindlichem Abwéagen und auf-
grund durchweg rationaler Erwadgungen zustandegekommen ist.

Flamminia verkorpert damit das zeitgendssische 6konomische Ideal der hei-
ratsfihigen Jungfrau, die nicht nur ihre Keuschheit bis zur EheschlieSung stand-
haft verteidigt, sondern mit Blick auf ihre kiinftige Rolle als gut wirtschaftende
madre di famiglia auch rational zu kalkulieren weif.*” Dieses Ideal, das sogenannte
erste von drei Stadien im Leben einer Frau (Jungfrau, Ehefrau, Witwe), hat zeit-
gendssisch vor allem durch Juan Luis Vives’ viel rezipierten Traktat De institutio-
ne feminae christianae (Von der Erziehung der christlichen Frau; 1523, revid. 1538)
Verbreitung gefunden. Bei Vives findet sich auch die Norm kodiert, nach der ein
Madchen bzw. eine unverheiratete junge Frau ihr Elternhaus vor der Heirat mog-
lichst wenig verlassen soll, um sich nicht der Gefahr méannlicher Blicke und Wor-
te auszusetzen.” Diese Norm, mag sie zeitgenossisch auch umstritten und lebens-

46 Zur Rolle der Frau als socia des Mannes vgl. Riidiger Schnell, ,Die Frau als Gefdhrtin (socia)
des Mannes. Eine Studie zur Interdependenz von Textsorte, Adressat und Aussage”, in: ders.
(Hg.), Geschlechterbeziehungen und Textfunktionen. Studien zu Eheschriften der Friihen Neuzeit,
Tiibingen 1998, S. 119-170.

47 Zur Sparsamkeit (parsimonia) als Tugend der Frau in der Hauswirtschaft vgl. Juan Luis Vives,
De institutione feminae christianae: liber primus (= Selected works of |. L. Vives, 6), hg. von Charles
Fantazzi und Constantinus Matheeussen, Leiden u.a. 1996, S. 114 (unter Rekurs auf Platon
und Aristoteles); Tasso, Discorso della virtii feminile e donnesca, S. 56 u. 64.

48 Nicht alle Zeitgenossen vertreten eine so strikte Auffassung wie Vives, der junge Frauen so
wenig wie moglich aus dem Haus gehen lassen will, da draufien {iberall das Laster lauere
(vgl. Vives, De institutione feminae christianae, S. 102 u. 126). Junge Frauen sollten nur zu wohl-



138 Christina Schaefer

weltlich nicht in dieser Strenge praktiziert worden sein, konnte gleichwohl einen
Hinweis darauf liefern, warum die Figur der Flamminia zu keinem Zeitpunkt
auf der Biithne auftritt. Nimmt man die 6konomische Stilisierung der Protagonis-
tin ernst, so kann Flamminia — vor den Toren Palermos — nicht auftreten, ohne
das decorum zu verletzen und damit die Integritat der Figur zu gefédhrden. Eine
Protagonistin, die nicht auftritt, ist im Ubrigen im Kontext der Renaissancekomo-
die weniger ungewdhnlich, als es aus heutiger Sicht scheinen mag. Tatsachlich
kommt es hier haufiger vor, dass die Figur der jungen, verliebten Frau die Biihne
aus Griinden des decorum gar nicht erst betritt.*” Gleichwohl bleibt die Leerstelle
aufféllig, zumal es sich um die Titelfigur handelt, deren moralische Vorbildlich-
keit ein Ideal reprasentiert. Dabei ist es gerade Flamminias Nichterscheinen, ihre
korperliche Absenz, die diese Idealhaftigkeit noch steigert. Flamminia bleibt auf
diese Weise ein Ideal, das in seiner Perfektion — man denke nur an ihre Charakte-
risierung als ,die kliigste, keuscheste, standhafteste und weiseste junge Frau der
Welt’ (,la pit1 prudente giovane, la pit1 continente, la pit1 costante e la piti saggia
del mondo”, FP43f)) — durch keinerlei Inkarnation getriibt wird. Dass sie damit
die perfekte Projektionsfliche darstellt, ist ein Aspekt, der im Hinblick auf die
noch zu thematisierende Frage nach dem potentiellen Publikum (und die auf die-
ses abzielende Belehrung) nicht ohne Belang ist.

In ihrer idealen Vorbildhaftigkeit ist Flamminia auch als Gegenmodell zu ge-
wissen anderen theatralen Frauengestalten zu sehen, die ganz offensichtlich als
Folie fiir die Rezeption dienen. So bildet Flamminia beispielsweise das tugend-
hafte Pendant zu der aus der Commedia dell’arte bekannten Figur der innamo-
rata, jener verliebten jungen Frau, die gerade in der Frithphase der Commedia
dell'arte durchaus auch eine Kurtisane sein konnte.®® Angesichts der Tatsache,
dass fiir diese innamorata-Figur der Name Flam(m)inia nicht ungebrauchlich war,
erscheint der Titel Flamminia prudente als eine oxymorale Anspielung auf die

gewdhlten Anldssen (S. 102), nur in Begleitung der Mutter oder einer anderen tugendhaften
Frau (S. 128) und nur verschleiert ausgehen: Nur ein Auge diirfe freibleiben, um den Weg zu
erkennen (S. 130). In Anwesenheit von Mdnnern sollten sie den Blick senken (S. 132). Auch zu
Hause sollten sie stets von einer tugendhaften Frau bewacht werden (S. 102-104).

49 Vgl. Paola Cosentino, , Tragiche eroine. Virtli femminili fra poesia drammatica e trattati sul
comportamento”, in: Italique. Poésie italienne de la Renaissance 9 (2006), S. 65-99, hier S. 93,
Anm. 10. Wolfram Kromer verweist in diesem Kontext auf die Tradition der lateinischen Ko-
modie, wo das Phanomen ebenfalls zu beobachten sei. Vgl. Wolfram Kromer, Die italienische
Commedia dell’arte, Darmstadt 31990, S. 33.

50 Vgl. Kristine Hecker, , Die Frauen in den frithen Commedia dell’Arte-Truppen”, in: Die
Schauspielerin. Zur Kulturgeschichte der weiblichen Biihnenkunst, hg. von Renate Mohrmann,
Frankfurt a.M. 1989, S. 27-58, hier S. 34. Von dieser eher unkeuschen Seite der innamorata
zeugt beispielsweise ein Holzschnitt des Recueil Fossard (Ende 16. Jh., Nationalmuseum
Stockholm): Capitan Cocodrillo, Harlequin deguisé, La donna Lucia (Holzschnitt 3, Bl. 8); vgl. An-
gelika Leik, Friihe Darstellungen der Commedia dell’arte. Eine Theaterform als Bildmotiv, Neuried
1996, S. 399, Abb. 58. — Zur innamorata allgemein vgl. John Rudlin, Commedia dell’arte. An
actor’s handbook, London u.a. 1994, S. 106-119.



Weibliche prudentia auf der Biihne 139

Commedia dell’arte, die signalisiert, dass die innamorata hier — ausnahmsweise —
in einer klugen, tugendhaften Variante, eben als prudente, in Szene gesetzt wird.

Sucht man nach positiven Vorbildern fiir Caggios Flamminia, so kommt Ales-
sandro Piccolominis Komodie Lamor costante (Die bestandige Liebe, 1536) in den
Sinn, wo die verliebte junge Frau (Lucrezia) ebenfalls , eine ernste und ideale Per-
son” ist,”' die ihren Ehemann ,bestdandig’ (constante), ja geradezu unverbriichlich
liebt.”® Lucrezia verkorpert insofern das 6konomische Ideal der treuen Ehefrau —
eine Rolle, die bei Caggio von Porzia eingenommen wird.

Mit Porzia kommt damit eine weitere Form spezifisch weiblicher Klugheit auf
die Biithne: die prudentia der Ehefrau. Porzia ist ihrem Mann gehorsame Gattin
und treue Gefdhrtin, die sich nie beklagt, obgleich ihr das Landleben offenbar
nicht leicht fallt. Thre Klugheit demonstriert Porzia nicht zuletzt dadurch, dass
es ihr gelingt, Monofilo zum Verzicht auf die Mitgift zu {iberreden. Und als Hei-
ratsvermittlerin macht sie sich nicht nur um Flamminia und Monofilo, sondern
um das gesamte Gemeinwesen verdient, denn die Stiftung heiliger Ehen (,, matri-
moni santi”) gehort, wie es in Caggios Ragionamenti heifit, zu dem, was gesell-
schaftlich verniinftig (,,di ragion’ civile”) ist.> Porzia, die von Monofilo als , cara,
gentile, cortese, umana”, ,fidelissima” (lieb, freundlich, hoflich, menschlich, sehr
treu, FP 36) beschrieben wird, erscheint, kurz gesagt, als positives Pendant zur in-
triganten Kupplerin, vor der Vives vehement warnt, weil sie die Sittsamkeit jun-
ger Frauen hintertreibe. Als literarische Figur ist die Kupplerin zeitgenossisch
u.a. aus Aretinos Ragionamenti (1534-36) und Piccolominis Raffaella ovvero della
bella creanza delle donne (Raffaella, oder von der schénen Erziehung der Frauen,
1539) bekannt. Dass diese Figur aus 6konomischer Perspektive eine Gefahr fiir
die guten Sitten und vor allem fiir die Keuschheit junger Frauen bedeutet, daran
lasst auch Caggio keinen Zweifel, wenn sein Hauptsprecher Apollonio in der Ico-
nomica den ehebrecherischen Aspekt von Piccolominis Dialog kritisiert:*

Et in questo io lodo molto quella creanza bella che insegna lo Stordito In-
tronato [sc. Alessandro Piccolomini] alle donne di Siena, non in tutto pero
(perdonimi la Signoria di sua Eccellenza), perché non mi piace che una
donna abbia altro amore che quello del suo marito [...].”

51 Kromer, Die italienische Commedia dell’arte, S. 34.

52 Vgl. Alessandro Piccolomini, ,L’amor costante”, in: Commedie del Cinquecento I, hg. von Nino
Borsellino, Mailand 1962, S. 291-426, hier S. 414 (Akt V,4, wo sich Lucrezias bestandige Liebe
offenbart).

53 Seit sie Palermo verlassen hat, ist Porzia laut ihrer Dienerin ,mai lieta” (FP 38), nie frohlich
gewesen.

54 Paolo Caggio, Ragionamenti, Venedig 1551, S. 63.

55 Vgl. Vives, De institutione feminae christianae, S. 76f.

56 Hintergrund dieser Kritik ist, dass bei Piccolomini die &dltere Raffaella die junge Margarita
zum Ehebruch anstiftet.

57 Caggio, Iconomica, S. 108.



140 Christina Schaefer

Und hierin lobe ich die ,Schone Erziehung’, die der Stordito Intronato [sc.
Alessandro Piccolomini] die Frauen von Siena lehrt, sehr, nicht jedoch in
allem — Seine Exzellenz moge es mir verzeihen —, denn dass eine Frau eine
andere Liebesbeziehung als die zu ihrem Ehemann haben solle, gefallt mir
nicht[...].

Dass hier letztlich der gesamte erotisch-lizenzidse Diskurs kritisiert wird, wie er
zeitgendssisch von bestimmten Akademien —und auch, aber keineswegs nur von
Piccolomini und der Accademia degli Intronati — gepflegt wurde,*® zeigt sich deut-
lich, wenn kurz darauf Antonio Vignalis obszoner Dialog La Cazzaria (ca. 1530),
Annibale Caros Diceria de nasi (1538) — eine in der romischen Accademia della Virti
gehaltene, scherzhafte Rede auf die grofie ,Nase’ des Vorsitzenden Giovan Fran-
cesco Leoni — sowie das standige Gerede iiber ,Bohnen’, ,Feigen’, ,Kiirbisse’ und
,Melonen, also das verkappte Sprechen iiber Geschlechtsorgane, als , sporchez-
ze" (Schmuddeleien) gebrandmarkt werden.”

Vor dem Hintergrund dieser Kritik wird klar, dass die tugendhaften Figu-
ren Flamminia und Porzia nicht zuletzt als Gegenreaktion auf diese freiziigige
Literatur ihrer Zeit zu verstehen sind. Zugleich sind erneut die Akademien als
Rezeptionskontext aufgerufen: Nicht nur die Petrarkismus-Parodie, auch das
,hochst ehrbare’ 6konomische Sujet dient offensichtlich Caggios akademischer
Selbstprofilierung. So gesehen instrumentalisiert Caggio die Oeconomia fiir die
Zwecke der Dichtung, nutzt sie zum Ausweis seiner eigenen Poetik und zu seiner
Positionierung im dichterischen Agon.

3.3 Porzia, weibliche Bildung und die Indienstnahme der Dichtung fiir die Oeconomia

Die genau umgekehrte Instrumentalisierung, die der Dichtung fiir die Oecono-
mia, zeigt sich (innerhalb der Fiktion) bei Porzia. Diese verfiigt offensichtlich iiber
eine gewisse literarische Bildung. Obwohl sie eine Frau sei, sagt sie bescheiden,
habe sie ,ein wenig Umgang’ mit Petrarca gehabt: ,io son donna, e ho pur qualche
prattichetta con I'opere di messer Francesco” (FP 52). Ihre Kenntnisse enden dabei
aber keineswegs beim petrarkistischen Schonheitskatalog, den sie im Ubrigen
auch in seiner Langfassung beherrscht und damit Monofilos catalogo breve spie-
lend tibertrumpft (vgl. FP 40).°° Vor allem paraphrasiert sie aus dem Stand dreifig
Verse aus Petrarcas Lehrgedicht Triumphus mortis, um Monofilo von Flamminias

58 Zum erotischen Diskurs der Intronati vgl. Katja Gvozdeva, ,Le monde ludique des acadé-
mies italiennes: I'exemple des Intronati de Sienne”, in: Savoirs ludiques. Pratiques de divertisse-
ment et institutions savantes, liftéraires et politiques dans I’Europe moderne, hg. von ders. und
Alexandre Stroev, Paris 2014, S. 49-88, insb. S. 66-75.

59 Vgl. Caggio, Iconomica, S. 115f. (Zitat S. 116).

60 Zu den beiden Typen des petrarkistischen Schonheitskatalogs, dem catalogo lungo und dem
catalogo breve, vgl. Giovanni Pozzi, , Il ritratto della donna nella poesia d’inizio Cinquecento
e la pittura di Giorgione”, in: Lettere Italiane 31:1 (1979), S. 3-30, hier S. 7.



Weibliche prudentia auf der Biihne 141

Tugendhaftigkeit zu {iberzeugen (vgl. FP 52£).' Gerade dieser Rekurs auf die Tri-
onfi ist tiberaus bezeichnend. Dass Porzia mit Petrarcas Canzoniere vertraut ist, ist
angesichts der zeitgendssischen Mode des Petrarkismus, wie sie gerade auch un-
ter gebildeten Frauen verbreitet war, nicht besonders ungewohnlich.®> Wesentlich
signifikanter ist die Tatsache, dass sie an besagter Stelle nicht auf den Petrarca li-
rico des Canzoniere rekurriert, sondern auf den hoherrangigen ,,,epischen’ Petrar-
ca des Triumphus mortis”.** Doch nicht allein, dass Porzia diesen ,epischen’ (und
zudem lateinischen) Petrarca kennt und zitiert, was fiir eine Frau zur damaligen
Zeit selten war. Hinzu kommt, dass sie diese Referenz strategisch fiir ihre 6ko-
nomische Argumentation einsetzt. Zum einen wertet sie mit dem Rekurs auf die
hochrangige Epentradition® ihr 6konomisches Projekt, d.h. die Ehestiftung zwi-
schen Monofilo und Flamminia, implizit auf. Zum anderen spielt sie die beiden
Petrarca-Referenzen gegeneinander aus und nutzt den Verweis auf den ,epischen’
Petrarca fiir eine neuerliche Umkodierung des lyrischen Petrarca (bzw. petrar-
kistischer Versatzstiicke). Konkret verlduft dies wie folgt: Wohl wissend, dass das
Laura-Bild des Canzoniere mit dem konomischen Ideal der klugen, heiratsfahigen
Jungfrau inkompatibel ist, zitiert Porzia eine andere Laura, um Monofilo von Flam-
minias ehrbaren Motiven zu tiberzeugen: die Laura der Trionfi, die dem Sprecher-
Ich im Sterben erklart, sie habe ihn stets geliebt und ihre kiihle Zuriickweisung
habe blof3 der Rettung ihrer beider Ehre gedient.> Aus dem gleichen Grund, so
Porzia, habe Flamminia Monofilo abgewiesen und sich so der Weisheit Petrarcas
wiirdig erwiesen: ,Ecco la saviezza che cerca il Petrarca” (FP 52).

Indem Porzia den poetischen Diskurs fiir die geplante Ehestiftung und damit
fiir die Oeconomia in Dienst nimmt, beweist sie zugleich, dass sie ihr poetisches
Wissen auch richtig einzusetzen weifs. Sie demonstriert also nicht nur ihre Bele-
senheit, sondern macht diese auch fiir die 6konomische Praxis fruchtbar. Damit
stellt sie ihrerseits vollendete prudentia unter Beweis, denn offensichtlich verfiigt

61 Vgl. Francesco Petrarca, , Triumphus mortis” II, V. 88-120, in: ders., Triumphi, hg. von Marco
Ariani, Mailand 1988, S. 266-270.

62 Zu den Implikationen des hochgradig gegenderten petrarkistischen Diskurses sowie den
,Problemen’, aber auch Moglichkeiten, die sein Aufgreifen durch Frauen bzw. weibliche
Stimmen im Cinquecento mit sich brachte, vgl. Ulrike Schneider, Der weibliche Petrarkismus
im Cinquecento. Transformationen des lyrischen Diskurses bei Vittoria Colonna und Gaspara Stam-
pa, Stuttgart 2007, insb. S. 83-155.

63 Zur Differenzierung zwischen einem Petrarca lirico und einem Petrarca grave bzw. einem ,epi-
schen’ Petrarca vgl. Bernhard Huf3, ,Petrarkismus und Tragddie”, in: Der Petrarkismus — ein
europiischer Griindungsmythos, hg. von dems. und Michael Bernsen, Gottingen 2011, S. 225—
257 (das Zitat auf S. 232).

64 Zum Epos als der hochsten Gattung der Renaissance vgl. August Buck, ,Italien — Einlei-
tung”, in: Dichtungslehren der Romania aus der Zeit der Renaissance und des Barock, hg. von
dems., Klaus Heitmann und Walter Mettmann, Frankfurt a.M. 1972, S. 11-53, hier S. 38.

65 Vgl. ,gli fu risposto che mai il cuor suo era stato diviso da quel di lui, ma si ben, perché non
v'era altra via per salvar 'onor d'amendue” (FP 52). Vgl. Petrarca, Triumphi, S. 266f., V. 88-92:
,Poi disse sospirando: — Mai diviso/ da te non fu 'l mio cor, né gia mai fia;/ ma temprai la tua
fiamma col mio viso,/ perché a salvar te e me null'altra via/ era[...]".



142 Christina Schaefer

sie nicht nur iiber das nétige knowing how, um das fiir die gegebene Situation
Verniinftige und Niitzliche zu wahlen (eleggere), sondern beherrscht auch die Um-
setzung in die Praxis (mefter in opra).®® Der Rekurs auf den ,epischen Petrarca’ ist
dariiber hinaus freilich auch auf der Ebene des dufleren Kommunikationssystems
signifikant, denn indem Caggio den Petrarca der Trionfi gegen den Petrarkismus
(im Sinne eines Dichtens in der Nachfolge des Petrarca lirico) ausspielt, bekraftigt
er auf elegante und hochst kunstfertige Weise erneut seine Kritik an den lettera-
tuzzi und ihren — aus seiner Sicht klaglichen — Versuchen der Petrarca-imitatio.
Vergleicht man nun die Art und Weise, wie Oeconomia und Dichtung jeweils
auf der Ebene des inneren und des dufieren Kommunikationssystems miteinan-
der korreliert werden, so zeigt sich eine chiastische Relation. Wahrend der Autor
Caggio ein okonomisches Sujet nutzt, um sein literarisches Profil zu schérfen,
nimmt seine Figur Porzia gerade umgekehrt die Dichtung fiir ein 6konomisches
Unterfangen in Dienst.” Diese Umkehrung ist, unter Gender-Aspekten betrach-
tet, kein Zufall, sondern fiigt sich in das Rollenverstandnis von Mann und Frau,
wie es in der damaligen 6konomischen Literatur kodiert ist. Wahrend der Mann
Oeconomia und Dichtung verbindet, um seine auferhiusliche Stellung (hier: seine
Reputation als Dichter) zu verbessern, mobilisiert die Frau ihr poetisches Wissen,
um daraus Exempla weiblichen Rollenverhaltens (Jungfrau, Ehefrau) im Haus zu
extrahieren. Die Frau unterstellt die Verbindung von Oeconomia und Dichtung
ganz dem Niitzlichen (utile) und erfiillt damit das an die gute mater familias ge-
richtete Erwartungsschema: ,[l]Ja madre di famiglia [...] avra per oggetto 1'utile”,
so Tasso.® Hierin dhnelt Porzia weniger dem Typus der donna lefterata, wie er
von herausragenden Dichterinnen wie Vittoria Colonna oder Veronica Gambara
verkdrpert und von gewissen Akademikern (darunter Alessandro Piccolomini)
hochgelobt wurde,® als vielmehr jener 6konomischen Vorstellung von einer ge-
bildeten Frau, wie sie Vives proklamiert. Da die meisten weiblichen Laster von
Unwissenheit (inscitia) herriihrten, so Vives in der 1538er Fassung der Institutio
feminae christianae, konne eine ausgewahlte literarische Bildung dazu beitragen,
Frauen und Méadchen zur Tugendhaftigkeit zu erziehen.”” Damit steht auch fiir

66 FP49.S. das entsprechende Zitat oben Abschnitt 3.1.

67 Mir geht es hier freilich nicht darum, den Unterschied zwischen fiktionaler Figur und rea-
lem Autor zu schleifen, sondern nur um den Kontrast zwischen den Gender-Rollen, die der
(méannliche) Autor einerseits und seine (weibliche) Figur andererseits verkorpern.

68 Tasso, Discorso della virtii feminile e donnesca, S. 64.

69 Zum zeitgendssisch nicht unumstrittenen, aber von einigen Akademikern sehr gelob-
ten Ideal der donna letterata als einer Frau, die moralische Vorbildlichkeit mit literarischer
Bildung vereint, vgl. Virginia Cox, ,Members, Muses, Mascots: Women and Italian Aca-
demies”, in: The Italian academies 1525-1700: networks of culture, innovation and dissent, hg.
von Jane E. Everson, Denis V. Reidy und Lisa Sampson, Cambridge 2016, S. 132-169, hier
S. 155. Zu Vittoria Colonna und Veronica Gambara als Inbegriff der donna letterata vgl. dies.,
Women's Writing in Italy 14001650, Baltimore MD 2008, S. 64-79.

70 Vgl. Vives, De institutione feminae christianae, S. 30, Z. 1-5 (Kap.4 , De doctrina puellarum®).
In der Edition von 1523 hatte sich Vives allerdings noch gegen weibliche Bildung ausgespro-
chen; vgl. die Einleitung der Herausgeber, ebd., S. xx.



Weibliche prudentia auf der Biihne 143

Vives die literarische Bildung einer Frau ganz im Zeichen ihres moralischen Nut-
zens und damit des utile: Sie dient, wie bei Caggio, dazu, kluge Jungfrauen und
Ehefrauen heranzubilden.

Gangige 6konomische Ideale wie das der klugen Jungfrau oder Ehefrau werden
in der Flamminia prudente also ganz offensichtlich affirmiert und bleiben, was vor
dem Hintergrund der zunichst festgestellten komisch-parodistischen Ausrich-
tung des Textes umso auffalliger ist, von der parodistischen Attacke verschont.
Letzteres ist wesentlich darauf zuriickzufiihren, dass das Liebessujet doppelt ko-
diert ist bzw. zwei unterschiedliche Liebeskonzepte gegeneinander ausgespielt
werden: Wahrend die von Monofilo verkdrperte Schmerzliebe als undkonomisch
kritisiert und verlacht wird, feiert das 6konomische Konzept des auf prudentia
beruhenden amore onesto am Ende einen Triumph und wird so vor dem Verlachen
gerettet. Dass dies moglich ist, liegt daran, dass sich das petrarkistische und das
okonomische Liebesideal so sehr unterscheiden, ja mitunter einander diametral
entgegengesetzt erscheinen. Zugespitzt formuliert, eine Laura ist eben keine gute
mater familias und vice versa. Auf der Basis dieser gegensatzlichen Liebeskonzep-
tionen erfolgt dann die Rekodierung von petrarkistischen Stilemen im Sinne der
Oeconomia. Dies illustriert ein nochmaliger Blick auf die Stelle, wo Porzia den
vom Wandern und Weinen erschépften Monofilo mit Brot, Wein und Kéase wieder
zu Kraften bringt (vgl. FP 39). Was hier unter petrarkistischen Vorzeichen als Ver-
ballhornung des Liebesschmerzes erscheint, wirkt unter konomischen Gesichts-
punkten keineswegs komisch. Porzia, in der Rolle als Gastgeberin, handelt hier
schlicht wie eine gute madre di famiglia, die ihren Gast angemessen bewirtet. Ein
Bruch mit dem petrarkistischen aptum bedeutet also keinen Bruch mit dem 6ko-
nomischen aptum, ganz im Gegenteil.

4. Die zwei Publika der Flamminia prudente

Es ist nicht bekannt, ob die Flamminia prudente je aufgefiihrt worden ist und wenn
ja, in welchem Rahmen.”” Geht man aber davon aus, dass mit den im Untertitel
adressierten ,,amici” Caggios Kollegen der Accademia dei Solitari gemeint sind, so
ist zunéchst ein rein mannlicher Rezipientenkreis aufgerufen, denn wie zeitgends-
sisch iiblich bestand die Akademie ausschlieflich aus Mannern.” Fiir eine poten-
tielle Auffithrung des Stiicks ist gleichwohl von einem gemischtgeschlechtlichen

71 Vgl. Di Venuta, , Introduzione”, S. 11f.

72 Als Mitglieder der Solitari namentlich bekannt sind neben Caggio neun weitere Madnner
(Gregorio Apari, Vincenzo Del Bosco, Mariano Di Bologna, Girolamo Ferlito, Marco Filip-
po, Gian Filippo Ingrassia, Giovan Battista Macarello, Enrico Patella, Giuseppe Rosignano).
Vgl. Montoliu, Accademie siciliane 1400-1701 (database). Nach aktuellem Forschungsstand ist
die Zahl der Frauen, die bis 1560 als offizielle Mitglieder italienischer Akademien einge-
schrieben waren, mit drei bzw., wenn man einige ungesicherte Félle hinzuzahlt, sieben sehr
gering (Akademien hier im engeren Sinne, d.h. als solche verstanden, die sich ,Akademien’
nannten). Aus Griinden des decorum nahmen diese weiblichen Mitglieder zudem tiblicher-
weise nicht an offiziellen Sitzungen teil, sondern tauschten sich mit den Akademikern vor-
wiegend schriftlich aus. Vgl. Cox, ,Members, Muses, Mascots”, S. 132 u. 134f.



144 Christina Schaefer

Publikum auszugehen. Zwar blieben die Akademiker in ihren offiziellen Sitzungen
und Debatten in der Regel unter sich, pflegten dort also einen exklusiv mannli-
chen Diskurs, mit ihren 6ffentlichen Veranstaltungen, insbesondere Lesungen und
Theaterauffithrungen zur Karnevalszeit, richteten sie sich jedoch regelmafSig an
ein gemischtes Publikum.” Katja Gvozdeva hat dies die zwei ,Gespréachsbiihnen’
der Akademie genannt: die méannliche des gelehrten Diskurses und die gemischt-
geschlechtliche des geselligen Diskurses.” Insofern Frauen als Musen dieses ge-
selligen akademischen Diskurses fungierten, war ihre Anwesenheit nicht nur ge-
duldet, sondern sogar erwiinscht.”” Schiatzungen zufolge bestand das Publikum
akademischer Theaterauffithrungen entsprechend etwa zur Halfte aus Frauen.”
Im Prolog der Flamminia prudente wird dieses weibliche Publikum nun explizit
angesprochen. Ziel des Stiickes sei es, im Hinblick auf die Gemiiter ,dieser” (d.h.
der anwesenden) Frauen eine gewisse Wirkung zu entfalten: ,per trattener gli
animi di queste donne alquanto pien d'effetti” (FP30). Hierin manifestiert sich
ein didaktischer Anspruch gegeniiber dem Publikum, in dem sich auch Caggios
Idee spiegelt, die Aktivitaten der Accademia dei Solitari mochten dem offentlichen
Wohl und insbesondere der Erziehung der Jugend zugute kommen.”” Als konkre-
tes Modell dieser Publikumsapostrophe konnten die Komddien der Accademici
Intronati gedient haben, die sich in ihren Prologen regelmiflig an die Frauen im
Publikum wandten und zwar explizit zum Zweck moralischer Unterweisung.”
So heifst es etwa im Prolog von Piccolominis Lamor costante, die anwesenden Frau-
en sollten dariiber belehrt werden, dass nur die bestandige Liebe zu einem guten
Ende fiithre und es ein Irrtum sei, sich den Launen der Liebe hinzugeben.”” Ahn-

73 Vgl. Conor Fahy, ,Women and Italian Cinquecento Literary Academies”, in: Women in Italian
Renaissance Culture and Society, hg. von Letizia Panizza, Oxford 2000, S. 438-452, hier S. 445.

74 Vgl. Katja Gvozdeva, ,Zwei Gesprachsbiihnen der Akademie im Dialogo de’ giuochi von Giro-
lamo Bargagli”, in: Inszenierte Gespriche. Zum Dialog als Gattung und Argumentationsmodus in
der Romania vom Mittelalter bis zur Aufklirung, hg. von Matthias Hausmann und Marita Lie-
bermann, Berlin 2014, S. 83-105.

75 Vgl. ebd.,, S.91.

76 Die Schitzungen basieren auf Analysen zur Accademia degli Intronati (Siena) und der Accade-
mia Olimpica (Vicenza). Vgl. Cox, ,Members, Muses, Mascots”, S. 152.

77 Vgl. dazu Caggios Schreiben an Vincenzo del Bosco mit der Bitte um Wiederbelebung der ge-
schlossenen Akademie: ,Che la prima cura di colui che tien carico di Magistrato dee essere
intorno al governo e dispositione dei Giovani, e si conforta il Conte a ripigliare '’Accademia
dei Solitari di Palermo”. Paolo Caggio, ,Lettera a Vincenzo del Bosco, 13.9.1554", abgedruckt
im Appendix von: Vincenzo Di Giovanni, ,Paolo Caggio e Pietro Corsetto o '’Accademia
degli Accesi e de’ Riaccesi di Palermo nei secoli XVI e XVII”, in: Atti della Reale Accademia di
Scienze, Lettere e Arti di Palermo, 111 ser. 4 (1896), S. 2-23, hier S. 17.

78 Vgl. Fahy, ,Women and Italian Cinquecento Literary Academies”, S. 442; Cox, ,Members,
Muses, Mascots”, S. 151; Alexandra Coller, , The Sienese Accademia degli Intronati and its fe-
male interlocutors”, in: The Italianist 26:2 (2006), S. 223-246, hier S. 244, Anm. 78.

79 ,[V]i ammaestraremo, con la nostra comedia, quanto un amor costante (donde piglia il nome
la comedia) abbia sempre buon fine e quanto manifesto error sia abbandonarsi nelle aversita
amorose” (Wir belehren euch mit unserer Komdodie, inwiefern eine bestéandige Liebe [von der
die Komddie ihren Namen hat] stets zu einem guten Ende fiihrt und welch grofier Irrtum es
wire, sich den Wechselfallen der Liebe hinzugeben). Piccolomini, ,L'amor costante”, S. 307.



Weibliche prudentia auf der Biihne 145

lich wenden sich die Intronati in ihrem kollektiv verfassten Stiick Gli ingannati
(Die Getéduschten, 1532) an die anwesenden Sieneser Frauen und kritisieren die
Verfiihrungskiinste, mit denen sie die Médnner manipulieren und quailen (stra-
ziare).’® Wie ein Echo hallt diese Kritik zu Beginn der Flamminia prudente nach.
Dort riigt Porzia, als sie Monofilos Weinen hort, — bereits hier {ibrigens mit klarer
Stofirichtung gegen den Petrarkismus — all jene ,undankbaren Frauen’, die ,arme
junge Manner auf diese Weise qualen’ (,,queste donne ingrataccie, quando stra-
ziano i miseri giovani a questo modo”, FP 36). Auch Caggio geht es offenbar um
eine theatral-spielerische, aber gleichwohl moralische ,Erziehung’ des weiblichen
Publikums — mit Flamminia und Porzia als role models der tugendhaften jungen
Frau bzw. Ehefrau.®' Diese moralische Aufgabe der Literatur wird binnenfiktio-
nal sogar als mise en abyme vorgefiihrt, wenn Porzia die Laura der Trionfi als Vor-
bild fiir Flamminias Verhalten zitiert. Die Verbindung von Unterhaltung und
Belehrung ist freilich iiber die wirkmachtige horazische Tradition des delectare
und prodesse in der zeitgendssischen Komdodienpoetik fest verankert. So definiert
Giambattista Giraldi Cintio als Ziel der Komddie, dem Zuschauer gute Sitten und
gute Lebensfithrung zu vermitteln (,,introdurre buoni costumi”; ,ne chiama al
buon modo di vivere”), indem sie ihm, gemischt mit Spiel, Scherz und Lachen
(,mescolati con giuochi, con risa e con scherzevoli motti“), nachahmenswerte,
d.h. gemafigte Leidenschaften (,passioni”, , affetti temperati”) vorfiihre.®

Vor diesem Hintergrund erscheint die Flamminia prudente als eine ,weibliche
Okonomik’ in doppeltem Sinne: Nicht nur thematisiert sie Spielformen weibli-
cher prudentia und stellt kluge Frauen (und sei es in absentia) in den Mittelpunkt
der Handlung, sondern sie zielt zudem auf die konomische Unterweisung des
weiblichen Publikums. Das Stiick ist damit gewissermafien das ,weibliche’ Pen-
dant zu Caggios Iconomica, in der ménnliche Sprecher tiber mannliche prudentia
verhandeln und die sich an ein gebildetes und damit zumindest faktisch vorwie-
gend ménnliches Publikum richtet. Auch die Gattungswahl erscheint vor diesem
Hintergrund gegendert: Der Dialog (die Iconomica) wendet sich an die mé@nnlichen
Rezipienten, das unterhaltsam-lehrreiche Theaterstiick (die Flamminia prudente)
an das gemischte Publikum — wobei im letzteren Fall der 6konomisch-didakti-

80 ,[S]e voi [sc. le donne] gli [sc. gli accademici Intronati] volgete una volta gli occhi un poco
pietosi, e’ si lasceranno maneggiare, portar per bocca da voi[...] e straziare” (Wenn ihr [sc.
die Frauen] ihnen [sc. den Intronati] nur einmal einen mitleiderregenden Blick zuwerft, las-
sen sie sich manipulieren, an der Nase herumfiihren [...] und quélen). Accademici Intronati
di Siena, La commedia degli ingannati, hg. von Florindo Cerreta, Florenz 1980, S. 114.

81 Die Flamminia prudente zeigt damit eine gewisse Nahe zu der als Commedia seria bekannt
gewordenen Spielart der Komddie, zu der auch Piccolominis Lamor costante zéhlt und in der
eine ernste Haupthandlung auf die moralische Belehrung des mittleren Standes abzielt, wah-
rend die im engeren Sinne komischen Szenen den Nebenfiguren iiberlassen werden (Letz-
teres freilich gestaltet sich in der Flamminia prudente anders: Dort sorgt die Petrarkismus-
Parodie durchaus fiir komische Akzente in der Haupthandlung). Zur Commedia seria vgl.
Wolfram Krémer, ,Die Rezeption des antiken Dramas in der ,Tragoedia laeta’ und der ,Com-
media seria’ der italienischen Renaissance”, in: Arcadia 9:1 (1974), S. 225-234, hier S. 232-234.

82 Giraldi Cintio, , Lettera intorno al comporre delle comedie e delle tragedie”, S. 32.



146 Christina Schaefer

sche Part explizit an die Zuschauerinnen, die Literatensatire dagegen vermutlich
primdr an das mannliche Publikum (und insb. die Akademiker) adressiert ist.
Erklarbar wird dies nicht zuletzt damit, dass eine Theaterauffiihrung, verglichen
mit dem theoretischen Diskurs, einen potentiell breiteren weiblichen Rezipien-
tenkreis erreicht: ndmlich auch jene Frauen, die literarisch wenig gebildet oder
Analphabetinnen sind.** Zumal in seiner finalen Form, der Auffiihrung, verfiigt
das Drama zudem iiber eine Anschaulichkeit, mit der Traktate und Dialoge auf-
grund ihrer genuinen Schriftlichkeit nicht mithalten kénnen. Hinzu kommen
ein eingangiges sprachliches Register, Kiirze und Unterhaltsamkeit, mit dem ein
komddienhaftes Stiick wie die Flamminia prudente ganz andere Rezipient(inn)en-
schichten anzusprechen vermag als die theoretischen Gattungen.

5. Okonomische Normen zwischen Affirmation und Wandel

Wenn die italienische Komodie des 16. Jahrhunderts insgesamt dazu tendiert,
geltende 6konomische Werte und Hierarchien aus den Angeln zu heben, auf den
Kopf zu stellen und zu karikieren,® so kann es als Besonderheit der Flamminia
prudente gelten, dass sie dies gerade nicht tut, sondern die 6konomische Norm
zumindest grundsatzlich bekraftigt. Geradezu brav wirkt das Stiick etwa im Ver-
gleich mit Niccolo Machiavellis La mandragola (1524), wo am Schluss der Liebhaber
der Frau auf ausdriicklichen Wunsch des gehdrnten und getduschten Ehemannes
mit in den Haushalt einzieht und somit der Ehebruch auf Dauer gestellt wird.
Deutlich subversiver ist auch Aretinos II marescalco (1533), wo der heiratsunwil-
lige Protagonist dadurch kuriert’ werden soll, dass er zum Schein mit einem als
Madchen verkleideten Pagen verheiratet wird: Dabei wird die Geltung des tradi-
tionellen Ehe- und Liebesideals der Oeconomia nicht nur dadurch untergraben,
dass der — wie sich herausstellt: homosexuelle — Protagonist am Ende ungeldutert
und erleichtert tiber den Scherz zurtickbleibt, sondern auch dadurch, dass das
Stiick schlieSlich in ein Lob der Ehelosigkeit miindet.*> Von derart offensichtli-
chen Subversionen (ebenso wie iibrigens von der , drastische[n] Erotik” von Pic-
colominis Lamor costante)®® ist die Flamminia prudente weit entfernt. Ihre satiri-

83 Zum weiblichen Analphabetentum, das im Italien des 16. Jahrhunderts insgesamt eher die
Regel als die Ausnahme darstellte, vgl. Attilio Bartoli Langeli, ,,Scrivere e leggere come fatto-
ri d’identita tra medioevo ed eta moderna”, in: Identita collettive tra Medioevo ed eta moderna:
convegno internazionale di studio, hg. von Paolo Prodi und Wolfgang Reinhard, Bologna 2002,
S. 333-344, hier S. 341.

84 Bernadette Majorana spricht von aus den Angeln gehobenen Hierarchien und Werten (,,ge-
rarchie e valori [...] scardinati”), aufgehobener erzieherischer Verantwortung (,responsabi-
lita educative [...] annullate”) und kompromittierter hauslicher Okonomie (,l’economia do-
mestica [...] compromessa”). Bernadette Majorana, ,Finzioni, imitazioni, azioni: Donne e
teatro”, in: Donna, disciplina, creanza cristiana dal XV al XVII secolo, hg. von Gabriella Zarri,
Rom 1996, S. 121-139, hier S. 121.

85 Zum Marescalco als Parodie der Verhaltens- und Liebestraktatistik des Quattro- und Cinque-
cento vgl. Matteo Bosisio, ,,Pur che il Signore abbia di me piacere”. Il Marescalco dell’Aretino
come anticommedia imperfetta”, in: Critica lefteraria 151:2 (2011), S. 245-269, insb. S. 257ff.

86 Lohse, Renaissancedrama, S. 454.



Weibliche prudentia auf der Biihne 147

schen Attacken gelten mehr literarischen als 6konomischen Konventionen. Dies
heiflt nun aber nicht, dass die 6konomische Norm vollig unberiihrt bliebe. Auch
wenn zentrale 6konomische Ideale nicht infrage gestellt werden, unterliegen sie
doch einem — wie auch immer gearteten — Wandel. Geht man davon aus, dass jede
Iteration bereits ein transformierendes Element in sich birgt, fithrt schon eine
blofle Rekontextualisierung zu Verschiebungen, und seien sie auch nur latent.””

In der Flamminia prudente ist es nicht zuletzt die Verbindung der Oeconomia
mit bestimmten literarischen Traditionen, die zu einer dezenten, aber nicht min-
der signifikanten Variation 6konomischer Normen fiihrt. Da ist zum einen die im
Vergleich zur Verhaltenstraktatistik deutlich aktivere Rolle der Frauen: sowohl
die der heiratsfahigen Jungfrau (Flamminia) als auch die der erfahrenen mater
familias (Porzia), die beide den schwachen Mann mit ihrer prudentia fithren und
lenken. Gerade vor der Folie der — parodierten — petrarkistischen Schmerzlie-
be gewinnen gewisse dkonomische Ideale wie das der Klugheit der Frau oder
das des amore onesto an Profil. Gestiitzt wird die Aufwertung weiblicher Klugheit
nicht zuletzt vom Transfer in den dramatisch-theatralen Modus. Dieser macht die
Frauen zu Akteurinnen und holt sie so aus der Abstraktion und Passivitat kono-
mischer Dialoge und Traktate heraus, wo sie in der Regel gar nicht oder hochs-
tens schweigend auftreten.®® Mit den Frauen riickt auch ihre spezifische prudentia
ins Zentrum der Handlung und erhilt eine bis dahin ungekannte Relevanz fiir
die Handlungskonstitution. Dabei kann das Drama prudentia qua praktischer
Klugheit schon medial bzw. gattungsbedingt leichter in Szene setzen als ein theo-
retischer Text. Als Nachahmung menschlicher Handlungen, die die Figuren, so
Aristoteles, ,als handelnde und in Tatigkeit befindliche auftreten” lasst, fokus-
siert es Handlungsklugheit immer schon in actu.®’ Als signifikant darf des Weite-
ren die Offnung der Oeconomia fiir ein spezifisch weibliches Publikum gelten,
das im Prolog als Subjekt der Belehrung direkt angesprochen wird.”

87 Zum Konzept von Iteration als nichtidentischer Wiederholung und seinen Implikationen
fiir die Analyse vormoderner Wissenstransfers vgl. die Einleitung der Herausgeberinnen
in: Wissen in Bewegung: Institution — Iteration — Transfer, hg. von Eva Cancik-Kirschbaum und
Anita Traninger, Wiesbaden 2015, S. 1-13.

88 Dies gilt auch, obwohl Flamminia nicht auftritt: Ihre Abwesenheit auf der Bithne wird
durch ihre aktive Rolle bei der Eheanbahnung kompensiert.

89 Aristoteles, Poetik, griech.-dt., hg. von Manfred Fuhrmann, Stuttgart 21994, S. 9.

90 Eine genauere Analyse wert wiren schliefllich auch die bukolischen Elemente des Stiicks,
die ebenfalls zu einer Akzentverschiebung beitragen. Sie, die Caggios Szenerie den Rahmen
geben, fligen sich zu einem Lob des Landlebens, das seine Wurzeln in der Antike, insbe-
sondere bei den rémischen auctores de re rustica hat, aber im Cinquecento vor dem Hinter-
grund des ritorno alla terra, der Riickkehr des Adels auf das Land, einen neuen Impuls er-
hélt und auch in Caggios Iconomica eine wichtige Rolle spielt. Kein Zufall scheint es da,
wenn Telesforo und Porzia von Palermo aufs Land gezogen sind, wo sie ein schlichtes, aber
mit dem Notigsten ausgestattetes Leben fithren. Man denke hierbei nur an die wiederholte
Erwahnung des fiir das Abendessen frisch geschlachteten Zickleins (,lo capretto [...] il pit
grasso e il pitt bello del mondo”, FP 38). Zum Lob des Landlebens in der Iconomica vor dem
Hintergrund des ritorno alla terra vgl. Ratto, , Introduzione”, S. 40-47; Daniela Frigo, , La ,vita



148 Christina Schaefer

Insofern ist der im Prolog gedufserte Originalitdtsanspruch — das Stiick sei eine
novelletta im Sinne von Neuheit — ernst zu nehmen. Das Stiick ist weder eine Komo-
die im etablierten Sinn noch eine theatrale réécriture von Caggios Iconomica. Es ist
vielmehr eine ungewohnliche Theatralisierung 6konomischer Konzepte, Literaten-
satire und Zeugnis zeitgendssischer akademischer Literaturproduktion zugleich.

Bibliographie
Quellen

Accademici Intronati di Siena, La commedia degli ingannati, hg. von Florindo Cerreta,
Florenz 1980.

Alberti, Leon Battista, I libri della famiglia, hg. von Ruggiero Romano, Alberto Tenenti
und Francesco Furlan, Turin 1999.

Aretino, Pietro, Lettere scritte a Pietro Aretino 11,2, hg. von Teodorico Landoni, Bologna
1875.

Aristoteles, Die Nikomachische Ethik: griechisch-deutsch, iibers. von Olof Gigon, neu hg.
von Rainer Nickel, Diisseldorf 22007.

Aristoteles, Poetik, griech.-dt., hg. von Manfred Fuhrmann, Stuttgart 21994.

Barbaro, Francesco, Das Buch von der Ehe — De re uxoria [1415], deutsch von Percy Go-
thein, Berlin 1933.

Caggio, Paolo, ,Lettera a Pietro Aretino, 10.10.1550% in: Lettere scritte a Pietro Areti-
no 11,2, hg. von Teodorico Landoni, Bologna 1875, S. 269-275.

Caggio, Paolo, ,Lettera a Vincenzo del Bosco, 13.9.1554" in: Vincenzo Di Giovanni,
,Paolo Caggio e Pietro Corsetto o I’Accademia degli Accesi e de’ Riaccesi di Paler-
mo nei secoli XVI e XVII* in: Atti della Reale Accademia di Scienze, Lettere e Arti di
Palermo, 111 ser. 4 (1896), S. 2-23 (Brief im Appendix S. 17-23).

Caggio, Paolo, ,,Sonetti (Corre desposta l'aspra sua fierezza; La Schiera de gli augei nemica
al lume; Questa nova d'amor leggiadra Orsetta)”, in: Il sesto libro delle rime di diversi
eccellenti autori, nuovamente raccolte, et mandate in luce. Con un discorso di Girolamo
Ruscelli, hg. von Girolamo Ruscelli, Venedig 1553, fol. 571/v.

Caggio, Paolo, Flamminia prudente, hg. von Maria Di Venuta, Caltanissetta/Rom 2002.

Caggio, Paolo, Iconomica, hg. von Giovanna Ratto, Neapel 1987.

Caggio, Paolo, Ragionamenti, Venedig 1551.

Giraldi Cintio, Giovambattista, ,Lettera intorno al comporre delle comedie e delle
tragedie, a Giulio Ponzio Ponzoni”, in: ders., De’ romanzi, delle comedie e delle trage-
diel...], 2 Bde., Mailand 1864, Bd. 2, S. 1-121.

Paleario, Aonio, Dell’economia o vero del governo della casa [1555], hg. von Salvatore Ca-
ponetto, Florenz 1983.

Petrarca, Francesco, Canzoniere, hg. von Marco Santagata, Mailand 2010.

Petrarca, Francesco, Triumphi, hg. von Marco Ariani, Mailand 1988.

Piccolomini, Alessandro, ,Lamor costante”, in: Commedie del Cinquecento I, hg. von Ni-
no Borsellino, Mailand 1962, S. 291-426.

Prisciani, Pellegrino, Spectacula, hg. von Danilo Aguzzi Barbagli, Modena 1992.

in villa” cultura e socialita nobiliare nel Cinquecento italiano”, in: Archivio storico per la Sicilia
orientale 94 (1998), S. 103-130.



Weibliche prudentia auf der Biihne 149

Tasso, Torquato, Discorso della virtit feminile e donnesca [1582], hg. von Maria Luisa Do-
glio, Palermo 1997.

Vives, Juan Luis, De institutione feminae christianae: liber primus (= Selected works of |. L. Vi-
ves, 6), hg. von Charles Fantazzi und Constantinus Matheeussen, Leiden u.a. 1996.

Sekundirliteratur

Aubenque, Pierre, La prudence chez Aristote, Paris *1986.

Bartoli Langeli, Attilio, , Scrivere e leggere come fattori d’identita tra medioevo ed eta
moderna”, in: Identita collettive tra Medioevo ed eta moderna: convegno internazionale
di studio, hg. von Paolo Prodi und Wolfgang Reinhard, Bologna 2002, S. 333-344.

Bosisio, Matteo, ,, Pur che il Signore abbia di me piacere’. Il Marescalco dell’Aretino
come anticommedia imperfetta”, in: Critica letteraria 151:2 (2011), S. 245-269.

Buck, August, ,Italien — Einleitung”, in: Dichtungslehren der Romania aus der Zeit der
Renaissance und des Barock, hg. von dems., Klaus Heitmann und Walter Mettmann,
Frankfurt a.M. 1972, S. 11-53.

Cancik-Kirschbaum, Eva/Traninger, Anita, ,Institution — Iteration — Transfer. Zur
Einfithrung”, in: dies. (Hg.), Wissen in Bewegung: Institution — Iteration — Transfer,
Wiesbaden 2015, S. 1-13.

Coller, Alexandra, , The Sienese Accademia degli Intronati and its female interlocutors”,
in: The Italianist 26:2 (2006), S. 223-246.

Cosentino, Paola, , Tragiche eroine. Virtu femminili fra poesia drammatica e trattati
sul comportamento”, in: Italique. Poésie italienne de la Renaissance 9 (2006), S. 65-99.

Cox, Virginia, ,Members, Muses, Mascots: Women and Italian Academies”, in: The
Italian academies 1525-1700: networks of culture, innovation and dissent, hg. von Jane
E. Everson, Denis V. Reidy und Lisa Sampson, Cambridge 2016, S. 132-169.

Cox, Virginia, Women’s Writing in Italy 1400-1650, Baltimore MD 2008.

Di Venuta, Maria, , Introduzione”, in: Paolo Caggio, Flamminia prudente, hg. von Maria
Di Venuta, Caltanissetta/Rom 2002, S. 7-18.

Fahy, Conor, ,Women and Italian Cinquecento Literary Academies”, in: Women in Ital-
ian Renaissance Culture and Society, hg. von Letizia Panizza, Oxford 2000, S. 438-452.

Frigo, Daniela, ,La ,vita in villa” cultura e socialita nobiliare nel Cinquecento italia-
no*, in: Archivio storico per la Sicilia orientale 94 (1998), S. 103-130.

Granjon, Marie-Christine, ,,La prudence d’Aristote: histoire et pérégrinations dun
concept”, in: Revue frangaise de science politique 49:1 (1999), S. 137-146.

Gvozdeva, Katja, ,Le monde ludique des académies italiennes: 'exemple des Intronati
de Sienne”, in: Savoirs ludiques. Pratiques de divertissement et institutions savantes,
littéraires et politiques dans I"Europe moderne, hg. von ders. und Alexandre Stroev,
Paris 2014, S. 49-88.

Gvozdeva, Katja, ,Zwei Gesprachsbiihnen der Akademie im Dialogo de’ giuochi von Gi-
rolamo Bargagli”, in: Inszenierte Gespriche. Zum Dialog als Gattung und Argumenta-
tionsmodus in der Romania vom Mittelalter bis zur Aufklirung, hg. von Matthias Haus-
mann und Marita Liebermann, Berlin 2014, S. 83-105.

Habenstein, Astrid, ,Das Haus in den Wissensordnungen der griechisch-romischen
Antike”, in: Das Haus in der Geschichte Europas. Ein Handbuch, hg. von Joachim Ei-
bach und Inken Schmidt-Voges, Berlin/Boston 2015, S. 649-666.



150 Christina Schaefer

Hecker, Kristine, ,Die Frauen in den frithen Commedia dell’Arte-Truppen”, in: Die
Schauspielerin. Zur Kulturgeschichte der weiblichen Biihnenkunst, hg. von Renate Mohr-
mann, Frankfurt a.M. 1989, S. 27-58.

Hempfer, Klaus W., Gattungstheorie. Information und Synthese, Miinchen 1973.

Hu8, Bernhard, ,Petrarkismus und Tragddie”, in: Der Petrarkismus — ein europiischer
Griindungsmythos, hg. von dems. und Michael Bernsen, Gottingen 2011, S. 225-257.

Kappl, Brigitte, Die Poetik des Aristoteles in der Dichtungstheorie des Cinquecento, Berlin/
Boston 2012.

Kromer, Wolfram, , Die Rezeption des antiken Dramas in der , Tragoedia laeta’ und der
,Commedia seria’ der italienischen Renaissance”, in: Arcadia 9:1 (1974), S. 225-234.

Kromer, Wolfram, Die italienische Commedia dell’arte, Darmstadt 21990.

Leik, Angelika, Friihe Darstellungen der Commedia dell’arte. Eine Theaterform als Bildmo-
tiv, Neuried 1996.

Lohse, Rolf, Renaissancedrama und humanistische Poetik in Italien, Paderborn 2015.

Mahler, Andreas, , Der satirische Kontrakt. Performanzen des Satirischen”, in: Zeit-
schrift fiir franzosische Sprache und Literatur 127:3 (2017), S. 253-277.

Majorana, Bernadette, , Finzioni, imitazioni, azioni: Donne e teatro”, in: Donna, disciplina,
creanza cristiana dal XV al XVII secolo, hg. von Gabriella Zarri, Rom 1996, S. 121-139.

Montoliu, Delphine, Accademie siciliane 1400-1701 (database),

URL: http://revues.univ-tlse2.fr/pum/lineaeditoriale/index.php?id=83 (20.6.2018).

Pozzi, Giovanni, , Il ritratto della donna nella poesia d'inizio Cinquecento e la pittura
di Giorgione”, in: Lettere Italiane 31:1 (1979), S. 3-30.

Procaccioli, Paolo, ,, Ad Aretinum per Aristotelem. Intorno a Paolo Caggio ,allievo’ e cor-
rispondente siciliano di Aretino”, in: Rinascimento meridionale 1 (2010), S. 85-97.
Quondam, Amedeo, , Il naso di Laura. Considerazioni sul ritratto poetico e la com-
municazione lirica”, in: ders., Il naso di Laura. Lingua e poesia lirica nella tradizione del

classicismo, Modena 1991, S. 291-328.

Ratto, Giovanna, ,Dall’epistolario di Paolo Caggio”, in: Bollettino del Centro di Studi
filologici e linguistici siciliani (Palermo) 14 (1980), S. 148-170.

Ratto, Giovanna, ,Introduzione”, in: Paolo Caggio, Iconomica, hg. von Giovanna Ratto,
Neapel 1987, S. 11-86.

Ratto, Giovanna, ,La Iconomica di Paolo Caggio”, in: Atti dell’Accademia di scienze, lettere
ed arti di Palermo, Serie IV 33, parte 2,1 (1974), S. 119-197.

Rudlin, John, Commedia dell'arte. An actor’s handbook, London u.a. 1994.

Schneider, Ulrike, Der weibliche Petrarkismus im Cinquecento. Transformationen des lyri-
schen Diskurses bei Vittoria Colonna und Gaspara Stampa, Stuttgart 2007.

Schnell, Riidiger, ,,Die Frau als Gefahrtin (socia) des Mannes: Eine Studie zur Interde-
pendenz von Textsorte, Adressat und Aussage”, in: ders. (Hg.), Geschlechterbeziehun-
gen und Textfunktionen. Studien zu Eheschriften der Friihen Neuzeit, Tiibingen 1998,
S. 119-170.

Tosel, André, ,De la prudence des Anciens a la prudence des Modernes”, in: ders.,
(Hg.), De la prudence des Anciens comparée a celle des Modernes: sémantique d’'un con-
cept, déplacement des problématiques, Paris 1995, S. 7-34.

Verweyen, Theodor/Witting, Gunther, Die Parodie in der neueren deutschen Literatur.
Eine systematische Einfiihrung, Darmstadt 1979.

Zemanek, Evi, Das Gesicht im Gedicht. Studien zum poetischen Portrit, Koln u.a. 2010.



Haus und Staat






Vom oikos zum ménage

Antikerezeption und -revision in
Jean Bodins Six livres de la République (1576)

Claudia Opitz-Belakhal

Jean Bodin (1530-1598) gilt als einer der wichtigsten Staatstheoretiker der frithen
Neuzeit. Er hatte als humanistisch gebildeter Rechtsgelehrter nicht zuletzt auch
die Schriften der antiken Theoretiker intensiv studiert, nutzte aber auch die zu
seiner Zeit im Umlauf befindliche Geschichtsschreibung wie vor allem seine per-
sonlichen Erfahrungen als Informationsquellen und reiches Anschauungsmate-
rial fir seine staatstheoretischen, naturkundlichen und schlieflich auch damo-
nologischen Werke.

Bodins wichtigstes und wirkungsvollstes Werk ist zweifellos seine umfangrei-
che Studie {iber den Staat (Six livres de la République), die 1576 erstmals in franzdosi-
scher Sprache publiziert und rasch in viele weitere Sprachen {ibersetzt und in
ganz Europa verbreitet wurde. Diese Sechs Biicher iiber den Staat behandeln, so
schreibt Bodin einleitend, die Souveranitat (also die hochste Autoritét) im Staat
und bei seinen einzelnen Gliedern.! Daran schliefen sich Uberlegungen zu den
einzelnen Staatsformen, Betrachtungen iiber Ursprung, Wachstum, Bliite, Wan-
del, Niedergang und Ruin von Staaten sowie zu verschiedenen Problemen und
Fragen an, die mit der politischen Herrschaft verbunden sind — etwa die Fakto-
ren, die zu Aufstinden und politischen Konflikten fiithren, oder die Frage, ob und
unter welchen Bedingungen ein Tyrann gestiirzt werden diirfe, und schliefilich,
welches die giinstigsten Bedingungen zur Einsetzung eines neuen Herrschers
nach dem Tod des Souverans seien.

Dass dieses umfangreiche Werk nicht nur Ausdruck und Ergebnis des umfas-
senden Wissens und wissenschaftlichen Ehrgeizes seines Autors, sondern auch
ein direkter Reflex der zu dieser Zeit hochst schwierigen politischen Lage Frank-

1 ,[...]jay traité dans cet ceuvre, commengant par la famille et continuant par ordre a la souve-
raineté, discourant de chacun membre de la republique a savoir du Prince souverain, et de
toutes sortes de Républiques; puis de Senat, des Officiers, Magistrats: des corps et Colle-
ges, estats et communautez, de la puissance et debvoir d'un chacun; apres jay remarqué
l'origine, accroissemant, l'estat fleurissant, changement, decadence et ruine des Republiques
avec plusieurs questions politiques, qui me semblent necessaires d’estre bien entendues.
Et pour la conclusion de l'ceuvre jay touché la justice destributive, commutative et harmo-
nique, monstrant laquelle des trois est propre a l'estat bien ordonné.” (Jean Bodin, Les six
livres de la République: avec 'apologie de René Harpin, 2. Aufl., Paris 1583; Nachdr. Aalen 1977,
,Préface”, 0.S.; im Folgenden zitiert als République).



154 Claudia Opitz-Belakhal

reichs und der franzosischen Monarchie war, soll uns im Weiteren weniger be-
schiftigen als vielmehr die Frage, wie Bodin auf das tiberlieferte Wissen der
Antike zu diesem wichtigen Themenfeld zuriickgriff und wie und warum er sich
dabei gleichzeitig als ,moderner’, d.h. dem antiken Wissen iiberlegener Autor zu
stilisieren verstand.

Ich werde im Folgenden zunachst knapp Bodins Ausfithrungen zum Zusam-
menhang von Staat und Hauswesen (bzw. république und ménage), und damit zu-
sammenhdngend Ehe, Generationen- und Geschlechterordnung, darstellen, be-
vor ich dann in einem zweiten Schritt auf Bodins Umgang mit seinen antiken
Quellen, insbesondere mit dem fiir dieses Thema hochwichtigen Aristoteles zu
sprechen komme.

1. Herrschaft als Vaterschaft in ménage und république

Ich beginne meine Prédsentation und Analyse der Bodin'schen Ausfiihrungen
iiber Haushalt und Staatsfiihrung bzw. ménage und république mit einer kleinen
Geschichte, die Bodin zu Beginn des 4. Kapitels im ersten seiner Sechs Biicher iiber
den Staat erzahlt: ,Ein Vater, der seinem Sohn eine Ohrfeige geben wollte, mufite
dafiir einen Schwertstreich einstecken. Todlich getroffen schrie er bis ihn der Tod
ereilte auf seinen Sohn ein, zu fliehen, weil er fiirchtete, dieser werde in die Han-
de der Justiz fallen und hingerichtet werden [...]"2

Mit der Schilderung solcher und dhnlicher Episoden stellt Bodin in geradezu
blutriinstiger Weise Konflikte zwischen den Generationen dar. Es geht in diesem
Kapitel denn auch um nichts Geringeres als Vater- bzw. Elternmord, um die un-
rechtméfige Enteignung der Vater zugunsten ihrer Kinder und ganz grundsatz-
lich um die , abertausend Gefahren”, in welchen das Leben der Eltern schwebte,
,wenn nicht natiirliche Giite und Gottesfurcht den Kindern Einhalt geboten”?
Von der ,,allzu grofien Willkiir des Kindes” ist hier die Rede und von der (grund-
sétzlich ungerechtfertigten) Gewaltanwendung durch den Sohn.*

Bodin entwirft auf diese Weise ein finsteres Szenario vom Niedergang der va-
terlichen Gewalt, das an drastischer Eindriicklichkeit kaum zu wiinschen tibrig
lasst. Die aus seinen Darlegungen folgende Forderung, die viterliche Gewalt dem
gottlichen Recht und dem Gesetz der Natur folgend wiederherzustellen, erhilt
durch seine Darstellung zwingenden Charakter. Schliefslich macht Bodin Wohl
und Wehe aller Staaten davon abhéngig, dass das Generationenverhaltnis in der
richtigen Ordnung gehalten bzw. — wo nétig — dahin gebracht wird:

2 Ich benutze hier wie im Folgenden die deutsche Ubersetzung von Jean Bodins Sechs Biicher
iiber den Staat, die Bernd Wimmer besorgte (hg. von Peter Cornelius Mayer-Tasch, Bd. 1, Miin-
chen 1981, hier S. 126), im Folgenden zitiert als Bodin, Sechs Biicher.

3 Ebd, S.129.

4 Ebd., S.130f. Ein etwas freundlicheres Bild wird von den Téchtern dadurch gezeichnet, dass
sie in der Schrift nur an einer Stelle — und hier als ,,schones Beispiel der Achtung vor Vater
und Mutter” (ebd., S. 128) — erwdhnt werden. Hier wie auch an anderer Stelle scheint der Ge-
nerationenkonflikt ein Problem zwischen Mannern zu sein.



Vom oikos zum ménage 155

Alles was ich gesagt habe und die Beispiele, die ich aus jlingster Zeit an-
gefiihrt habe, mogen als Beweis dafiir angesehen werden, daf es in einem
wohlgeordneten Staat notwendig ist, den Eltern jene Gewalt iiber Leben
und Tod wiederzugeben, die ihnen das Gesetz Gottes und der Natur ein-
raumt, das dlteste Gesetz aller Zeiten [...]. Nur dann besteht Hoffnung, dafs
die guten Sitten, Ehre, Tugend und der einstige Glanz der Staaten neues
Leben gewinnen.’

Dass Bodin gerade auf seine ,Beispiele, die ich aus jiingster Zeit angefiihrt habe”
so besonderen Wert legt (zu denen auch der oben erwéhnte Fall zdhlt), macht
hellhorig. Offenbar fand Bodin in seiner Zeit eine von Spannungen und Konflik-
ten belastete Beziehung zwischen den Generationen, die in seine Schrift mittel-
bar oder unmittelbar Eingang fand. Der Niedergang der véterlichen Gewalt war
hierbei ein zentraler Kritikpunkt. So legt Bodin nicht nur , italienischen Rechts-
gelehrten” die Einschdtzung in den Mund, , der Franzose unterstehe nicht der
vaterlichen Gewalt”; er bestitigt diesen Befund auch durch eigene Erfahrung,
wenn er schreibt: ,Von ihr [sc. der viterlichen Gewalt] ist nur noch ein schwacher
Abglanz iibrig, wenn der Vater seine Kinder zu Rechtsgeschiften [...] oder zur
Auslibung eines selbststandigen Handelsgewerbes ermachtigt.”

Doch erweist die aufmerksame Lektiire seiner weiteren Ausfithrungen, dass
es sich hier wohl kaum um eine unmittelbare Verarbeitung seiner individuellen
Erfahrungen handelt, wenngleich Bodins Kenntnisse der Konfliktfalle mit tod-
lichem Ausgang mit einiger Sicherheit aus seiner Tatigkeit am Pariser Parlement,
dem obersten Gerichtshof Frankreichs, herriihrten. Vielmehr verlegt Bodin den
Beginn allen Ubels weit in die Vergangenheit, namlich in die Zeit nach dem Tode
des Kaisers Augustus als Anfang vom Ende. Den nachhaltigsten Eingriff in die
Rechte des Vaters schreibt Bodin dabei dem Gesetzgeber und Neuordner Justi-
nian zu — auch dies ganz im Sinne humanistisch gebildeter Juristen seiner Zeit” —
jenem Justinian, den er wenige Seiten zuvor als ,herzlich einféltigen Mann” und
Pantoffelhelden charakterisiert hatte, iiber den eine Frau, die Kaiserin Theodo-
ra, einen ,beherrschenden Einflufs gewonnen” hatte.® Nach modernen rechts-
historischen Erkenntnissen hatten die Justinianischen Kodifikationen allerdings
Abwandlungen des {iberlieferten rémischen Rechts insbesondere durch Kkir-

Q1

Ebd., S.126.

Ebd., S.131.

7 Vgl. zur rechtsgeschichtlichen Situation Jacques Poumarede, ,Puissance paternelle et esprit
communautaire dans les coutumes du Sud-Ouest de la France au Moyen Age”, in: Mélanges
Roger Aubenas, hg. von der Société d’histoire du droit et des institutions des anciens pays
de droit écrit/Université de Montpellier I, Montpellier 1974, S.651-663, und John Gilissen,
,,Puissance paternelle et majorité émancipatrice dans I'ancien droit de la Belgique et du Nord
de la France”, in: Revue historique de droit frangais et étranger, 4° série, Bd. 38 (1960), S. 5-57.

8 Bodin, Sechs Biicher, S.119. Zur Justinianischen Rechtsreform s. Berthold Rubin, ,,Das Romi-

sche Reich im Osten: Byzanz”, in: Propylien Weltgeschichte, Bd.4: Rom. Die romische Welt, hg.

von Golo Mann und Alfred Heuf3, Berlin/Frankfurt a.M./Wien 1991, S. 605-658, hier S. 639f.

[e)}



156 Claudia Opitz-Belakhal

chenrechtliche, teilweise auch durch stammesrechtliche Einfliisse erfahren. Sol-
che Einfliisse zuriickzudrangen und zum ,eigentlichen’, urspriinglichen Recht
zuriickzukehren, hatte sich der mos gallicus, die franzdsische Juristenschule des
16. Jahrhunderts, zur Aufgabe gemacht, der auch Bodin hier folgt.

Dennoch erscheint die Verve, mit der Bodin seine Forderung nach Wiederher-
stellung der patria potestas vortragt, bemerkenswert und tibersteigt den Rahmen
einer blof$ historisch-kritischen Erérterung — zumal dann, wenn man die beiden
anderen Kapitel, in der Bodin die ,,Haus-Herrschaft” diskutiert, danebenstellt. So
wird etwa im Kapitel 3 des ersten Buches ,Uber die eheliche Gewalt und dariiber,
ob es sich empfiehlt, das Gesetz iiber die VerstoSlung der Ehefrau neu in Kraft
zu setzen” der Fithrungsanspruch des Ehemannes und die Gehorsamspflicht der
Ehefrau in dhnlich alarmistischer Weise thematisiert wie die Generationenord-
nung im Kapitel 4.° Das 5. Kapitel ist hingegen der Frage gewidmet, ,,ob in einem
wohlgeordneten Staat die Sklaverei zuldssig ist” — und Bodins Antwort auf diese
Frage lautet eindeutig ,nein” —, wenngleich er selbstredend ausfiihrlich begriin-
det, weshalb er — gewissermassen trotz der leuchtenden antiken Vorbilder, insbe-
sondere der Ausfithrungen des Aristoteles — zu dieser Einschitzung gelangt.
Um es knapp zu sagen: Aus der Sklaverei erwiachst Tyrannei — und diese wider-
spricht den géttlichen Geboten wie aber v.a. auch jeglicher politischer Vernunft
und kann, so Bodin, niemals eine gerechte und rechtméafiige, stabile (politische)
Herrschaft begriinden, weder im Haushalt, noch im Staatswesen.'

Es bleibt insofern klarungsbediirftig, weshalb Bodin — der ansonsten in jeder
Hinsicht zur Umsicht und behutsamen Reform ermahnt — gerade hinsichtlich der
Generationenbeziehungen bzw. der véterlichen Gewalt einen ebenso grofien wie
raschen Handlungsbedarf erkannte.

Mit seiner Einleitung zum 6. Kapitel, wo Bodin die hduslichen Herrschaftsver-
héltnisse verldsst, um sich den offentlichen zuzuwenden, gibt er hierfiir einen
wichtigen Hinweis. Er merkt dort namlich an: ,,Mit der Beschreibung der Fiih-
rung der Familie und ihrer Bestandteile haben wir zugleich die ersten Grundla-
gen geschaffen, auf denen jeder Staat aufgebaut ist.”"!

Schon weiter oben wies er darauf hin, dass , die gut gefiihrte Familie das wah-
re Abbild des Staates ist” (wortlich: ,I'image naive de I'état”, also das Urbild des
Staates) — und dementsprechend , dhnelt” nicht nur ,die hausliche Gewalt der
souveranen Gewalt”, sondern ,die gerechte Herrschaft im Hause [ist] das Vorbild
fiir die Regierung im Staat” (,,Le pouvoir paternel est [I'image naive] du pouvoir
absolu [du monarque]”).”?

9 Ebd., S.115-123.

10 Vgl. ebd., 5.139-157. Vgl. dazu auch meine Ausfithrungen in: Claudia Opitz-Belakhal, Das
Universum des Jean Bodin. Staatsbildung, Macht und Geschlecht im 16. Jahrhundert, Frankfurta.M.
2006, Kap. 3.

11 Bodin, Sechs Biicher, S. 158.

12 Ebd,, S.107. Frz. Version in: Bodin, République, S.16.



Vom oikos zum ménage 157

Ist damit also das Bild des Vaters dem Bild des souverdnen Monarchen nach-
gebildet — oder ist es eher umgekehrt? Und kann die (Wieder-)Herstellung einer
stabilen Monarchie infolgedessen nur tiber die Re-Souverdnisierung des Vaters
bzw. aller Viter erfolgen? Die Antwort auf diese Fragen ist nicht einfach zu ge-
ben, denn Monarchen und Viter treten in der Folge in je unterschiedlichen Funk-
tionen und Kontexten auf.

Im 2. Buch etwa definiert Bodin die Rolle des Monarchen so: , Der konigli-
che Alleinherrscher ist derjenige, der sich selbst ebenso an die naturgegebenen
Gesetze halt, wie er dies von seinen Untertanen in ihrem Verhaltnis zu ihm er-
wartet, und der jedermanns natiirliche Freiheit und Eigentum respektiert.”" Sei-
ne hauptsichliche Funktion ist das Festlegen, Uberwachen und gegebenenfalls
Reformieren von Gesetzen — und dies im Gegensatz zu antiken Vorstellungen
und Vorbildern, wie etwa jenen Aussagen in Aristoteles” Politik, wo jener auf das
Wahlkonigtum als beste Form der Monarchie hinweist. Diese Vorstellung weist
Bodin vehement zuriick mit dem Hinweis darauf, dass der Kénig dann , keine Ge-
setzgebungsmacht iiber die Untertanen hétte und sich im Gegenteil von ihnen das
Gesetz vorschreiben lassen miisste.”"* Diesem Bild nun entspricht der Hausherr in
zweierlei Hinsicht nicht. Zum einen ist der Hausherr der souverdnen Gewalt des
Monarchen unterworfen, der seinerseits , absolut”, also nur , den Gesetzen Gottes
und der Natur folgend” regiert.> Zum anderen aber ist der Hausherr seinerseits
der Besitzer von allem, was die Hausgemeinschaft mit- oder hervorbringt, denn:

Darin besteht [...] der eigentliche Unterschied zwischen Staat und Familie.
Das Familienoberhaupt hat namlich Herrschaftsgewalt iiber das Eigen-
tum der Familie, wenngleich jede Familie oftmals, ja praktisch immer
gezwungen ist, etwa in Form von Kopfsteuern, von Zollen und aufleror-
dentlichen Abgaben aus ihrem privaten Vermogen fiir die Allgemeinheit
beizusteuern.’®

Die Familienangehorigen bzw. Haushaltungsmitglieder sind insofern in einer
Weise vom Hausherrn materiell und rechtlich abhingig, wie dies nach Bodins
Auffassung keinem Biirger gegeniiber dem Monarchen zuzumuten ist.

Dabei finden sich durchaus Abstufungen in dieser Hinsicht, denn die haus-
herrschaftliche Gewalt setzt sich ja aus ganz verschiedenen Kompetenzen und
Herrschaftsverhéltnissen zusammen: aus der Gewalt des Ehemanns iiber seine
Frau, aus der vaterlichen Gewalt {iber die Kinder, der Gewalt des Herrn iiber sei-
ne Sklaven und des Dienstherrn iiber seine Dienstboten."”

13 Bodin, Sechs Biicher, S.343.

14 Ebd., S.345.

15 Ebd., S.343.

16 Ebd., S.111.

17 Vgl. ebd., S.115. Bodin duflert sich nur iiber die ersten drei Gewalten, von denen er die tiber
die Sklaven ganzlich ablehnt (s.0.); tiber das Verhiltnis Dienstherr-Gesinde wird hier inte-
ressanterweise nichts gesagt.



158 Claudia Opitz-Belakhal

So reflektiert Bodin etwa hinsichtlich der Beziehung zwischen Ehemann und
Ehefrau ausfiihrlich iiber die Pflicht der letzteren zum Gehorsam. Wenngleich
es hier in Bodins Augen keine Einschrdnkungen geben soll, so darf doch der
Ehemann auch nicht unbeschrankt Gewalt — in jeglichem Wortsinn — {iber seine
Frau ausiiben. Denn die von Gott ,dem Ehemann tiber seine Frau verliehene Ge-
walt hat [...] eine doppelte Bedeutung und beinhaltet Befehlsgewalt in zweierlei
Hinsicht. Zum einen bedeutet sie ganz wortlich die Gewalt des Ehemanns, zum
anderen, und dies ist ihr sittlicher Sinn, bedeutet sie Gewalt der Seele tiber den
Leib, der Vernunft iiber die Begierde” — es ist also letztlich eine Kontrollgewalt,
kein tyrannisches Nutzrecht an Leib und Leben der Ehefrau.”®

Gibt es denn auch, wie Euripides sagt, nichts notwendigeres als den Ge-
horsam der Ehefrau gegeniiber ihrem Mann, so heifit das nicht, daf der
Ehemann unter dem Deckmantel der ehelichen Gewalt seine Ehefrau zur
Sklavin machen diirfte. Denn wenn Marcus Varro schon fiir den Sklaven
fordert, ihn lieber mit Worten, statt mit Schldgen zu mafiregeln, so gilt dies
erst recht fiir die Ehefrau, die das Gesetz als Gefahrtin im Hause Gottes
und der Menschen bezeichnet.”

Dies hat seinen Grund nicht zuletzt darin, dass Bodin despotische Herrschaft
und sklavischen Gehorsam gleichermafien ablehnt, wie er ja generell die Sklave-
rei als ein Herrschaftsverhéltnis wider die Gesetze Gottes und der Natur empfin-
det, das eher friiher als spédter aufgehoben werden sollte.

Der ideale , konigliche Alleinherrscher”, wie Bodin ihn nennt, dhnelt insofern
in der Fiille wie in der Begrenzung seiner Macht am meisten dem Ehemann — wie
ja die Ehe bei Bodin generell ,als Quelle und Ursprung jeglicher menschlicher
Gesellschaft” gilt.?

Ganz anders klingen die Ausfithrungen Bodins hinsichtlich der vaterlichen
Gewalt. Diese unterscheidet sich von allen anderen Gewalten durch ihre ebenso
allumfassende wie urspriingliche Natur:

So befiehlt, wie Seneca sagt, der Fiirst den Untertanen, der Magistrat den
Biirgern, der Vater den Kindern, der Meister den Lehrlingen, der Haupt-
mann den Soldaten, der Herr den Sklaven. Keinem von ihnen allen aber ist
die Macht, anderen zu befehlen oder sie gar zu unterjochen von Natur aus
verliehen, aufler dem Vater, dem wahren Ebenbild des allméachtigen Gottes
und Vaters aller Dinge [...].*

Zwar héangt auch hier vieles von der richtigen Benutzung der véterlichen Gewalt
ab, ebenso wie ja auch der ,souverdne Monarch” ,,den Gesetzen der Natur zu ge-

18 Ebd.,, S.116. Vgl. dazu auch Opitz-Belakhal, Das Universum des Jean Bodin, Kap. 1, sowie Gine-
vra Conti-Odorisio, Famiglia e stato nelle , Republique” di Jean Bodin, Turin 1993.

19 Bodin, Sechs Biicher, S.122.

20 Ebd., S.116.

21 Ebd., S.124.



Vom oikos zum ménage 159

horchen [hat], d.h. die Lenkung seiner Untertanen und all sein Handeln haben
sich an der natiirlichen Gerechtigkeit auszurichten”* Doch wahrend letzterer
bei Fehlverhalten und Tyrannei seine Herrschaftslegitimation einbtifit, wird der
Vater mit einem nahezu unumschréankten Vertrauensvorschuss ausgestattet. Fiir
Bodin steht ndmlich fest, ,,dafd die Liebe von Vater und Mutter zu ihrem Kind
ganzlich unvereinbar ist mit Grausamkeit und daf8 einem Vater keine grofiere
Qual widerfahren kann, als seinen eigenen Sohn auf dem Gewissen zu haben.”*

2. Vom oikos zum ménage: Aristotelesrezeption und -kritik bei Bodin

Wie hoffentlich deutlich geworden ist, dienen Bodins Darlegungen zu Haushalt
und Staat, Familien- und Geschlechterordnung nur einem einzigen Ziel: Sie sol-
len die ,legitime Herrschaft” im Staat begriinden und erkldren helfen. Das zeigt
sich schon zu Beginn der umfangreichen Abhandlung, die Bodin mit der folgen-
den Definition erdffnet. ,République est un droit gouvernement de plusieurs
mesnages et de ce qui leur est commun, avec puissance souveraine”.* Also sinn-
gemafs etwa: , Unter dem Staat versteht man die am Recht orientierte, souverdne
Regierungsgewalt {iber eine Vielzahl von Haushaltungen und das, was ihnen
gemeinsam ist.”> Mit dieser Definition widerspricht Bodin explizit der Definition
der Polis als Staatsform von antiken Autoren wie vor allem Aristoteles und Xeno-
phon: , Die Alten nannten daher Staat (bzw. République) eine gesellschaftliche
Verbindung von Menschen, die sich zusammenfinden, um ein Leben in Wohl-
stand und Gliickseligkeit zu fiihren. Diese Definition enthalt aber einerseits
Uberfliissiges und entbehrt andererseits Notwendiges.”?

Bodins Meinung nach fehlen dieser Definition v.a. drei entscheidende Krite-
rien, ndmlich der Bezug auf die Familie, die Souverédnitit und das Gemeineigen-
tum - womit die spezifischen Aspekte umrissen sind, die Bodins Definition des
Staatswesens ausmachen. , Der Begriff der Haushaltung umfafSt fiir uns deshalb
die gerechte Herrschaft {iber eine Familie, die Gewalt, die das Familienoberhaupt
iiber die Seinen hat und den Gehorsam, der ihm geschuldet wird. Dartiiber aber
sagen Aristoteles und Xenophon in ihren Werken kein Wort.”#

Die Familie bzw. die Haushaltung ist dabei ein analog zum Staat zu denken-
des Gebilde, eine Einheit, die sich, wie das Staatswesen, aus Untergebenen und
Befehlenden zusammensetzt und die {iber Besitz verfiigt: ,Mesnage est un droit
gouvernement de plusieurs subiects, sous I'obeissance d'un chef de famille, et de
ce qui leur est propre.”*®

22 Ebd., S.343.

23 Ebd., S.133.

24 Bodin, République, 1. Buch, Kap.1, S. 1.
25 Bodin, Sechs Biicher, S.107.

26 Ebd., S.100.

27 Ebd., S.107.

28 Bodin, République, S.10.



160 Claudia Opitz-Belakhal

Haushalt und Staat entsprechen sich, wobei dieses Entsprechungsverhaltnis ein
doppeltes — und ein doppeldeutiges — ist: Der Haushalt ist einerseits das Ur- und
Vorbild des Staates (,la vraye source et origine de toute République et membre prin-
cipale d'icelle”), andererseits aber auch seine ,Keimzelle’, denn ohne familidre Re-
produktion gibe es keine generationentiibergreifenden politischen Gebilde, keine
Korporationen und keine Staaten: ,,Da aber die Haushaltungen, die Korporationen,
Kollegien und Staaten, ja die ganze Menschheit allesamt zugrunde gingen, wiirde
diese sich nicht in der Ehe fortpflanzen, so folgt daraus logisch, daff die Familie
nicht vollstandig ist ohne die Frau, die deshalb auch ,Hausmutter’ genannt wird.”*

Bereits zu Beginn des ersten der sechs Biicher iiber den Staat tritt somit eine
fundamentale Kritik der antiken Vordenker in Erscheinung, die zunédchst {iber-
rascht, aber von Bodin hier wie an anderer Stelle nicht weiter ausgefiihrt wird,
wenn er behauptet, dass , liber die Haushaltung als Form der gerechten Herrschaft
iiber eine Familie, die Gewalt, die das Familienoberhaupt iiber die Seinen hat und
den Gehorsam, der ihm geschuldet wird, [...] Aristoteles und Xenophon in ihren
Werken kein Wort [sagen].” Auch schon weiter oben bemangelte er: , Xenophon
und Aristoteles haben deshalb meines Erachtens zu unrecht zwischen Hauswirt-
schaft und Gemeinwesen unterschieden. Dies ist aber nicht moglich, ohne das
wichtigste Glied vom Ganzen zu trennen und liefe auf den Versuch hinaus, eine
Stadt ohne Hauser bauen zu wollen.”

Diese und andere kritische Bemerkungen haben Bodin in der Forschung den
Ruf eingebracht, ein Anti-Aristoteliker zu sein und die uneingeschréankte Bewun-
derung und breite Rezeption, die der antike Philosoph seit dem Hochmittelalter
genoss, weit hinter sich gelassen zu haben. Diese Lesart hat jiingst Anna Becker
grundsatzlich in Frage gestellt. Sie betont — gegen eine breite Front von Bodin-
Forschern, aber dennoch meines Erachtens nach zu Recht —, dass Bodins Sechs
Biicher weniger als eine konsequent anti-aristotelische Schrift zu verstehen seien,
sondern eher als ein relativ spater Aristoteles-Kommentar, der zentrale aristote-
lische Vorstellungen tibernahm, andere hingegen in Frage stellte — wenn auch
nicht immer in konsequenter Weise.*

Vor allem die eben angefiihrten Textstellen, in denen Bodin Aristoteles (und
im gleichen Atemzug auch Xenophon) vorwarf, sich nicht zutreffend tiber Haus-
Herrschaft, Staatswesen und Familienbeziehungen gedufSert zu haben, erschei-
nen dem Aristoteles-Kenner erstaunlich, ja, unrichtig. Denn tatsdchlich prasen-
tiert auch Aristoteles in seiner Politik bereits in den ersten Kapiteln Haushalts- und
Familienbeziehungen als zentrale Elemente der politischen Gemeinschaft:

29 Bodin, Sechs Biicher, S. 108. Gleichzeitig bemiiht Bodin aber auch die Generationenbeziehun-
gen, wie gezeigt, um die Naturalisierung von Hierarchie und Souverénitit voranzutreiben;
in der Figur des Vater-Fiirsten findet diese ihre hochste Auspragung. Vgl. dazu auch Opitz-
Belakhal, Das Universum des Jean Bodin, bes. Kap. 3.

30 Bodin, Sechs Biicher, S.107.

31 Vgl. Anna Becker, ,Jean Bodin on Oeconomics and Politics”, in: History of European Ideas 40:2
(2014), S.135-154.



Vom oikos zum ménage 161

Da es offenbar ist, aus welchen Teilen ein Staat besteht, mufs man zunachst
iiber die Hausverwaltung reden. Jeder Staat setzt sich ndmlich aus Hau-
sern zusammen. Doch die Teile der Hausverwaltung sind die, aus denen
wiederum das Haus besteht. Ein vollstindiges Haus aber besteht aus Skla-
ven und Freien. Weil man aber in seinen kleinsten Bestandteilen ein jedes
zuerst untersuchen muf3, die ersten und kleinsten Teile des Hauses jedoch
Herr und Sklave ausmachen, Gatte und Gattin, Vater und Kinder, so hat
man wohl iiber diese drei Beziehungen seine Betrachtungen anzustel-
len [...]. Das bedeutet aber die Wissenschaft vom Herrenwesen und vom
Ehewesen [...] und drittens die vom Vaterwesen.*

Wo also ist der Unterschied zu Bodins Ausfithrungen — abgesehen von dem Um-
stand, dass Aristoteles zuerst iiber Herren und Sklaven, dann iiber die Ehe und
erst an dritter Stelle iiber die Vater-Sohn-Beziehung schreibt? Hat Bodin Aristote-
les nicht genau genug gelesen und verstanden? Weshalb diese Distanznahme an
dieser leicht nachpriifbaren und widerlegbaren Stelle?

Anna Becker gibt hierfiir eine einleuchtende Erklarung, indem sie insbeson-
dere auf die bedeutenden konzeptionellen Unterschiede zwischen Aristoteles’
Politik und Bodins Sechs Biichern iiber den Staat hinweist, die sich im Licht der
Aristoteles-Kommentare der gelehrten Renaissance-Humanisten Leonardo Bru-
ni und Donato Acciaiuoli besonders deutlich zeigen. Wie Aristoteles hatten diese
letzteren die substantiellen Unterschiede zwischen Haushalt und Staatswesen
hervorgehoben, die sie insbesondere in der minderen Perfektion des ersteren ge-
geniiber letzerem sahen, obgleich auch sie auf der fundamentalen Bedeutung von
Haushalt und Familie fiir das Staatswesen beharrten. Auch Bodins Zeitgenosse
Louis Le Roy (ca. 1510-1577) etwa bestand auf diesem substantiellen Unterschied
zwischen Staat und Haushalt, obgleich er dann doch die viterliche Herrschaft als
Grundlegitimation der monarchischen Herrschaft proklamierte.*

Fiir Bodin hingegen sollte es einen solchen substantiellen Unterschied nicht
geben. In seiner radikalen Gleichsetzung — bis hinein in die sprachlichen For-
mulierungen! — von Staatswesen und Haushalt richtete er sich somit sowohl
gegen seine eigenen Zeitgenossen, wie auch gegen deren antike Gewahrsleute,
Aristoteles und Xenophon, denn:

Ahnlich wie also die gut gefiihrte Familie das wahre Abbild des Staates
ist und wie die hausliche Gewalt der souveranen Gewalt ahnelt, ist auch
die gerechte Herrschaft im Hause das Vorbild fiir die Regierung im Staat
und nicht anders als der ganze Korper sich der Gesundheit erfreut, wenn

32 Aristoteles, Politik. Schriften zur Staatstheorie, tibers. und hg. von Franz F. Schwarz, Stuttgart
1989, 1253b.
33 Vgl. dazu Becker, ,Jean Bodin”, S. 144-147.



162 Claudia Opitz-Belakhal

jedes einzelne Korperglied seine Pflicht tut, wird auch ein Staat sich der
Gesundheit erfreuen, wenn die Familien ordentlich gefiihrt sind.**

Doch sah Bodin durchaus auch einen , Unterschied zwischen einem Staat und
der Familie” — und dieser Unterschied bestand eben in der Verfiigungsgewalt
iiber den Familien- bzw. Privatbesitz und in der Ausiibung der Souveranitét als
gleichsam ,6ffentlicher Gewalt’ gegeniiber den familidren Herrschaftsverhaltnis-
sen, die sich somit nur hinsichtlich ihrer Reichweite, nicht aber in ihrer Qualitat
unterschieden.®

Letztlich jedoch bestand der grofSte Unterschied nicht zwischen Haushalts-
und Familienhierarchien, sondern zwischen Bodins Staats- und Herrschaftskon-
zepten und denjenigen von Xenophon und Aristoteles. Hatte letzterer v.a. die grie-
chischen Stadtstaaten und ihre politisch aktiven Biirger im Auge, so hatte Bodin
die Restitution bzw. Re-Souveranisierung der franzdsischen Monarchie im Sinn.
Bei aller ,wissenschaftlichen’ Durchdringung des Stoffes — und Anna Becker
ist zuzustimmen, dass Bodins umfangreiche Abhandlung {iber die Genese, das
Aufblithen und die Gefdhrdung von Staatswesen weit mehr war als eine Gele-
genheitsschrift — war sie eben doch auch ein Werk, das sich der Beantwortung
der grofSen Fragen verschrieben hatte, welche die Situation der franzdsischen
Monarchie im spéten 16. Jahrhundert in der hochbrisanten Situation eines Biir-
gerkrieges, der sich auszuweiten drohte, aufwarf.’ Und diese Fragen erforderten
nach Bodins unmissverstandlicher Auffassung andere Losungen als diejenigen,
die die berithmtesten Staatsdenker der Antike vorschlugen, namlich gerade nicht
die Dezentrierung von staatlicher Herrschaft durch eine Anlehnung an den atti-
schen Stadtstaat und seine eher schwachen Zentralorgane, sondern vielmehr eine
Re-Souveranisierung von Staats- und Hauswesen unter dem Vorzeichen einer
nattirlichen (Vater-)Herrschaft und damit letztlich auch der Etablierung einer so-
wohl gottlichen wie gottgefalligen Ordnung.

34 Bodin, Sechs Biicher, S.107.

35 ,Hieraus folgt eindeutig, dafl Gott die Staaten so geordnet hat, daff dem Staat das, was der
Allgemeinheit gehort, dem einzelnen das, was ihm gehort, gebiihrt. Wenn namlich Familie
und Gemeinwesen, Gemeingut und Eigentum, was 6ffentlich und was privat ist, miteinan-
der vermengt wird, gibt es weder Staat noch Familie.” — Das Familienoberhaupt hingegen
,hat namlich Herrschaftsgewalt {iber das Eigentum der Familie, wenngleich jede Familie
oftmals, ja praktisch immer gezwungen ist, [...] aus ihrem privaten Vermogen fiir die Allge-
meinschaft beizusteuern. Darin besteht denn auch der eigentliche Unterschied zwischen
Staat und Familie”. (Ebd., S.111).

36 Vgl. dazu etwa Peter Cornelius Mayer-Tasch, Jean Bodin. Eine Einfiihrung in sein Leben, sein
Werk und seine Wirkung, Diisseldorf/Bonn 2000; Julian H. Franklin, Jean Bodin and the Rise of
Absolutist Theory, Cambridge 1973, und Arlette Jouanna, ,,Die Debatte {iber die absolute Ge-
walt im Frankreich der Religionskriege”, in: Der Absolutismus — ein Mythos?, hg. von Ronald
G. Asch und Heinz Duchardt, Koln u.a. 1996, S. 57-78.



Vom oikos zum ménage 163

Bibliographie
Quellen

Aristoteles, Politik. Schriften zur Staatstheorie, ibers. und hg. von Franz F. Schwarz,
Stuttgart 1989.

Bodin, Jean, Les six livres de la République: avec I'apologie de René Harpin, 2. Aufl., Paris
1583; Nachdr. Aalen 1977.

Bodin, Jean, Sechs Biicher iiber den Staat (1576), Gibers. und mit Anm. vers. von Bernd
Wimmer, hg. von Peter Cornelius Mayer-Tasch, Bd. 1, Miinchen 1981; Bd. 2, Miin-
chen 1986.

Sekundirliteratur

Becker, Anna, ,Jean Bodin on Oeconomics and Politics”, in: History of European Ideas
40:2 (2014), S.135-154.

Conti-Odorisio, Ginevra, Famiglia e stato nelle ,, Republique” di Jean Bodin, Turin 1993.

Franklin, Julian H., Jean Bodin and the Rise of Absolutist Theory, Cambridge 1973.

Gilissen, John, , Puissance paternelle et majorité émancipatrice dans l'ancien droit de
la Belgique et du Nord de la France”, in: Revue historique de droit francais et étranger,
4¢ série, Bd. 38 (1960), S.5-57.

Jouanna, Arlette, ,, Die Debatte {iber die absolute Gewalt im Frankreich der Religions-
kriege”, in: Der Absolutismus — ein Mythos?, hg. von Ronald G. Asch und Heinz
Duchardt, Koln u.a. 1996, S. 57-78.

Mayer-Tasch, Peter Cornelius, Jean Bodin. Eine Einfiihrung in sein Leben, sein Werk und
seine Wirkung, Diisseldorf/Bonn 2000.

Opitz-Belakhal, Claudia, Das Universum des Jean Bodin. Staatsbildung, Macht und Ge-
schlecht im 16. Jahrhundert, Frankfurt a.M. 2006.

Poumarede, Jacques, ,Puissance paternelle et esprit communautaire dans les coutu-
mes du Sud-Ouest de la France au Moyen Age”, in: Mélanges Roger Aubenas, hg. von
der Société d'histoire du droit et des institutions des anciens pays de droit écrit/
Université de Montpellier I, Montpellier 1974, S. 651-663.

Rubin, Berthold, , Das Rémische Reich im Osten: Byzanz”, in: Propylien Weltgeschichte,
Bd. 4: Rom. Die romische Welt, hg. von Golo Mann und Alfred Heuf3, Berlin/Frank-
furt a.M./Wien 1991, S. 605-658.



DOI: 10.13173/9783447110747.153
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Hofokonomie als Biopolitik
Johann Joachim Bechers , Werckhaufs“-Projekt (1664-1683)"

Michael Lorber

Der Alchemiker und Projektemacher Johann Joachim Becher (1635-1682) kann zu
jenen ,unanstandigen Gelehrten’ des 17. Jahrhunderts gezdhlt werden, die Martin
Mulsow so einfiithlsam beschrieben hat.! Getrieben von einer , undisziplinierte[n]
wissenschaftliche[n] Aufmerksamkeit” hat sich auch Becher im Laufe seines Le-
bens an diversen Hofen des Heiligen Rémischen Reichs umgetan.? Gepréagt war
dieses Leben — ganz nach Mulsows Charakterisierung dieses Gelehrtentypus —
,von mifsgliickter Karriere, AusgestofSensein, ruhelosem Wanderleben, schliefs-
lich frithem Tod unter elenden Umstianden und Verfolgungswahn”? Es gab im
Laufe seines Lebens kaum einen Tatigkeitsbereich, in dem sich Becher nicht ver-
sucht hétte — meist mit nicht sonderlich viel Erfolg. Dazu zdhlen etwa der Aufbau
einer Seidenraupenzucht, die Entwicklung einer Universalsprache (die {ibrigens
als erste Programmiersprache gelten kann),* der Entwurf einer Reformpéda-
gogik (die Zugang zu adamitischem Wissen verheifit)> eine Versicherung fiir
Hofbeamte gegen Korruption® oder die Griindung einer Handelscompagnie im

Der vorliegende Beitrag préasentiert einige Ergebnisse meiner Dissertationsschrift Zwischen

Erlosung und Produktivitit. Zur Performanz alchemischen Wissens und den Projekten Johann Jo-

achim Bechers (1635-1682) in der Friihen Neuzeit, die 2012 von der Freien Universitat Berlin

angenommen wurde und derzeit fiir den Druck vorbereitet wird.

1 Martin Mulsow, Die unanstindige Gelehrtenrepublik. Wissen, Libertinage und Kommunikation in
der Friihen Neuzeit, Stuttgart/Weimar 2007. Im Gegensatz zu den meisten unanstandigen Ge-
lehrten trifft es auf Becher jedoch nicht zu, dass er aus reichem Hause stammt.

2 Ebd,, S. VIL

3 Ebd,S.13.

4 Vgl. Johann Joachim Becher, Zur mechanischen Sprachiibersetzung. Ein Programmierungsversuch
aus dem Jahre 1661 (Charakter pro notitia linguarum universali), eingel. und tibers. von Walter
Georg Waffenschmidt, Stuttgart 1962.

5 Vgl. Michael Lorber, , Theatrum Naturae & Artis — Johann Joachim Bechers Reformpadagogik
als alchemisches Unterfangen”, in: Spuren der Avantgarde: Theatrum alchemicum. Friihe Neuzeit
und Moderne im Kulturvergleich, hg. von Helmar Schramm, Michael Lorber und Jan Lazard-
zig, Berlin/New York 2017, S. 174-227.

6 Vgl. Michael Lorber, ,Vom Kauf der Gefahr. Projektemacherei und Versicherung im

17. Jahrhundert”, in: Drohung und Verheifiung. Mikroprozesse in Verhiltnissen von Macht und

Subjekt, hg. von Elke Koch, Evamaria Heisler und Thomas Scheffer, Freiburg im Breisgau

2007, S. 287-314.



166 Michael Lorber

stidamerikanischen Franzosisch-Guyana.” Und selbstverstandlich hatte Becher
auch einen Entwurf fiir ein Perpetuum mobile und die Rezeptur fiir den sagen-
haften Lapis philosophorum, den Stein der Weisen,® im Repertoire seiner Projekte.’

Im Folgenden soll es aber nicht darum gehen, auf welche Weise es Becher
gelang, auf der Basis seines recht eigenwilligen Alchemieverstindnisses eine
Verbindung zwischen all diesen Bereichen herzustellen, um so eine Art alche-
mia oeconomica zu begriinden.” Stattdessen steht Bechers konkretes Projekt eines
,Zucht-” bzw. , Kunst- und Werckhaufles” aus den 1660er und 1670er Jahren im
Zentrum, in dem sich praktische und theoretische Aspekte des frithneuzeitli-
chen Okonomiediskurses mit Blick auf den sich konstituierenden Kameralismus
paradigmatisch iiberlagern. Fiir eine Analyse dieses Projektes ist es wichtig, zu-
vor kurz auf die Rahmenbedingungen einzugehen, unter denen Becher seine
Projekte stets am Puls seiner Zeit entwickelt hat.

Es sind vor allem die Nachwirkungen des Dreifiigjahrigen Krieges, die die
politischen, 6konomischen und sozialen Bedingungen im Reich in der zweiten
Halfte des 17. Jahrhunderts mafigeblich bestimmt haben. Schatzungsweise um ein
Drittel ist die Bevolkerung in den Kriegsjahren geschrumpft, wobei die meisten
Menschen nicht den eigentlichen Kampthandlungen zum Opfer fielen, sondern
durch indirekte Folgen wie Seuchen und Hungersnéte umkamen. In konkreten
Zahlen heifsit das, dass die Bevolkerungszahl im Reich von ca. 16 Millionen im
Jahr 1620 auf ca. 10 Millionen im Jahr 1650 sank.!"

Vor dem Hintergrund einer stark dezimierten Bevolkerung und einer insbe-
sondere auch im Agrarbereich brachliegenden Wirtschaft miissen Bechers auf
grundlegende 6konomische Reformen dringenden Projekte in den 1660er und
1670er Jahren bewertet werden. Fiir den deutschen Kameralismus der zweiten
Halfte des 17. Jahrhunderts, der von Becher wesentlich mitgeprdgt wurde, las-
sen sich drei Kernziele benennen: (1) die Mehrung der Bevolkerung nach dem
Dreiligjahrigen Krieg (,Peuplirung’), (2) die Auffiillung der haufig vollig leeren
flirstlichen Schatzkammern, mit der politische Stabilitdt einhergehen sollte, und
schliefslich (3) —als angestrebte Konsequenz der ersten beiden Punkte —,Wohlfahrt

7 Vgl. Johann Joachim Becher, Griindlicher Bericht Von Beschaffenheit und Eigenschafft/ Cultivie-
rung und Bewohnung/ Privilegien und Beneficien Def8 in Amerika zwischen dem Rio Orinoque und
Rio de las Amazones an der vesten Kiist in der Landschafft Guiana gelegenen/ sich dreifsig Meil wegs
in die Tieffe erstreckenden Strich Landes [...], Franckfurt 1669.

8 Vgl. Johann Joachim Becher, Nirrische WeifSheit Und Weise Narrheit [...], Franckfurt 1682, S. 19
und ders. [Solinus Saltzthal], Regiomontani Discurs Von der Grofimichtigen Philosophischen Uni-
versal-Artzney/ von den Philosophis genant Lapis Philosophorum Trismegistus, s. 1. 1654.

9 Fiir eine biographische Einordnung der heterogenen Projekte Bechers vgl. Pamela H. Smith,
The Business of Alchemy. Science and Culture in the Holy Roman Empire, Princeton (NJ) 1997.

10 Vgl. Michael Lorber, ,, Alchemia oeconomica — Johann Joachim Bechers (1635-1682) Sozialuto-
pismus am Schnittpunkt von Projektemacherei, Staatsrdson und Universalwissenschaft”, in:
Magia daemoniaca, magia naturalis, zouber. Schreibweisen von Magie und Alchemie in Mittelalter
und Friiher Neuzeit, hg. von Peter-André Alt u.a., Wiesbaden 2015, S. 339-375.

11 Vgl. Manfred Vasold, ,Die deutschen Bevdlkerungsverluste wahrend des Dreifligjahrigen
Krieges”, in: Zeitschrift fiir Bayerische Landesgeschichte 56 (1993), S. 147-160.



Hoftkonomie als Biopolitik 167

und ,Gliickseligkeit’ der Bevolkerung.”” Damit war die Besserung der allgemei-
nen Lebensumstande gemeint, und zwar in materieller wie auch spiritueller Hin-
sicht. Es sind diese drei Bereiche, die fiir Becher das gesellschaftliche Leben in all
seinen Auspragungen ganzlich umfassen und {iber die seine heterogenen Tatig-
keitsfelder miteinander in Verbindung stehen. Schon zu Beginn des Politischen
Discurs, seiner wichtigsten ckonomischen Programmschrift mit zahlreichen Vor-
schldgen fiir politisch-6konomische Reformen fiir das Reich, hélt Becher dies
unmissverstandlich fest: ,[J]e volckreicher also eine Stadt ist/ je méachtiger ist sie
auch; derohalben leichtlich zu erachten/ dafy die vornehmste Staats-Regul/ oder
maxima einer Stadt oder Lands seyn soll/ Volckreiche Nahrung[.]""®

Das konkrete Projekt eines ,Werckhaufles’, in dem diese politisch-6konomi-
schen Aspekte seiner Agenda paradigmatisch zusammenfliefSen, hat Becher iiber
zwei Jahrzehnte hinweg immer wieder beschiftigt. Eine erste Variante wollte er
bereits Mitte der 1660er Jahre unter dem Titel ,,Werck- und Zucht-Haufs” in Miin-
chen realisieren. Zu dieser Zeit war er beim Kurfiirsten Ferdinand Maria von
Bayern zwar eigentlich als Hofmathematiker und Hofmedicus tétig, hat sich aber
selbst mit einigen Tricks in die Position eines Abgesandten fiir wirtschaftliche
Kooperation mit Wien manovriert und sich damit auch in die Hofékonomie vor
Ort — man kann durchaus sagen — eingemischt. Wirklich realisiert wurde das
Projekt allerdings erst gut zehn Jahre spater, namlich ab 1674 in Wien, und zwar
nicht als ,,Werck- und Zuchthauf$”, sondern als , Kunst- und Werckhauf3”.

Es konnen also zwei Planungsphasen des Projektes unterschieden werden: die
Miinchener und die Wiener Phase. Im Entwurf und in den Modifikationen dieses
Langzeitprojektes, so meine im Folgenden entwickelte Kernthese, scheint eine
Biopolitisierung des menschlichen Korpers am Schnittpunkt von Disziplinie-
rung und Produktivmachung im Sinne Michel Foucaults auf. Diese Biopolitisie-
rung des Korpers ist auf aufschlussreiche Weise zu verorten im umfassenderen
Entstehungskontext von Kameralismus und moderner Staatsrdson.

12 Vgl. Art. ,Merkantilismus”, in: Gabler Wirtschaftslexikon, hg. von Reinhold Sellien u.a., 4 Bde.,
13. Aufl., Wiesbaden 1992, Bd. 3, S.2256 und Ulrich Engelhardt, , Zum Begriff der Gliickselig-
keit in der kameralistischen Staatslehre des 18. Jahrhunderts (J. H. G. V. Justi)”, in: Zeitschrift
fiir Historische Forschung 8 (1981), S. 37-79.

13 Johann Joachim Becher, Politische Discurs von den eigentlichen Ursachen/ defS Auff- und Abneh-
mens der Stidt/ Linder und Republicken/ [...] Zweyte Edition [...], Franckfurt 1673, S. 2. Die we-
sentlich kiirzere Erstausgabe erschien 1668.

14 Im Kern hat Becher bereits in einem sehr modernen sozialmedizinischen Sinne damit argu-
mentiert, dass die Vermeidung von Krankheiten am besten durch eine ordentliche Wirt-
schaftspolitik und gute Versorgung der Bevolkerung zu erreichen sei, weswegen er als Hof-
medicus natiirlich auch fiir 6konomische Belange verantwortlich sei. Vgl. Pamela H. Smith,
,Chemistry and Commerce: Johann Joachim Becher at the Court of the Elector of Munich”,
in: Johann Joachim Becher (1635-1682), hg. von Gotthardt Frithsorge und Gerhard F. Strasser,
Wiesbaden 1993, S. 143-158.



168 Michael Lorber

1. ,Werck- und Zuchthauf$” (Miinchen, 1664)

Das Miinchener ,Werck- und Zuchthauf3’ findet im Politischen Discurs in zwei Re-
formvorschldgen Erwahnung. Im ersten, undatierten und nur wenige Seiten um-
fassenden Vorschlag mit dem Titel ,Von dem Handwercks-propolio, wie solches
niederzulegen/ nemblich durch ein allgemeines Werck- und Zucht-Hauf3” (An-
fang 1664 verfasst) kommt Becher darauf in Zusammenhang mit herumziehen-
den Bettlern, Gesinde und Gesellen sowie Waisen zu sprechen.” Diese Leute kon-
nen, so Becher, fiir das Land ,, Beschwerde und Schandt” sein, weswegen ein von
der Obrigkeit {iberwachtes ,Werck- und Zuchthaufy eine gute Losung fiir die-
ses Problem darstelle.'® Grundsétzlich unterscheidet Becher hier noch zwischen
dem Zweck des ,Werckhaufses” , zur Straff vor die bose Menschen/ Betrieger/ und
Dieb” und dem fiir die ,Gutwillige/ da jeder wandernder Gesell Arbeit findet”.””
Der Straffillige konnte im ,Werckhaufy’ seine Schuld abarbeiten, die Armen hin-
gegen miissten nicht mehr betteln, sondern kénnten in dieser Einrichtung aus-
reichend Geld zum Leben verdienen. Die guten Verdienstmoglichkeiten hebt Be-
cher ausdriicklich hervor, da sich sein ,Werckhaufl’ genau in diesem Punkt von
bereits existierenden dhnlichen Einrichtungen unterscheide, vor denen die Men-
schen mehr Angst hitten, als darin eine Losung fiir ihre Sorgen zu erkennen.”
Aufschlussreich ist an diesem ersten Entwurf insbesondere, dass Bechers vor-
geschlagene Institution eigentlich zwei unterschiedliche gesellschaftliche Miss-
stande beseitigen soll: namlich Kriminalitdt und Armut gleichermafen. Dies soll
im Zeichen einer im Sinne fiirstlicher Interessen freizusetzenden wirtschaftli-
chen Produktivkraft geschehen. Neben dem soziookonomischen Ziel, vorhande-
ne, aber brachliegende Arbeitskraft fiir den Fiirsten nutzbar zu machen und damit
zugleich die Armut im Land zu bekdmpfen, verfolgt Becher mit dem ,Werck-
hauf3* auch noch das Ziel, die Ziinfte durch Konkurrenz zu schwachen. Denn mit
dem ,Werck- und Zuchthaufs’ als eine Art Auftragswerkstatt fiir Verleger sollten
rechtliche und infrastrukturelle Voraussetzungen dafiir geschaffen werden,”
traditionell privat organisierte Formen der Produktion unter die Kontrolle einer
von fiirstlichen Machtinteressen geleiteten Okonomie zu bringen.

Ein zweites Mal greift Becher das Projekt nur noch unter dem Titel , Werck-
hauf8” in dem auf den 18. Juni 1664 datierten groferen Entwurf ,Dr. Bechers un-
vorgreiffliches Bedencken/ wegen Auffnehmen der Commercien-Sachen/ und
def3 drauff beruhenden Chur-Fiirstlichen Interesse, in Miinchen” auf, in dem er
den Kurfiirsten Ferdinand Maria von notwendigen Wirtschaftsreformen {iber-
zeugen will und ihm eine Verbesserung des kommerziellen Handels in Bayern in

15 Becher, Politische Discurs, S. 244-248.

16 Ebd., S.244.

17 Ebd., S. 245.

18 Vgl. ebd.

19 Vgl. Roland Bettger, ,Verlagswesen, Handwerk und Heimarbeit”, in: Aufbruch ins Industriezeit-
alter, hg. von Claus Grimm, 4 Bde., Miinchen 1985, Bd. 2, S. 175-183.



Hoftkonomie als Biopolitik 169

Aussicht stellt.”® Mit Blick auf die Frage, wie das fiirstliche Geld im Land gehal-
ten und die , consumption”* — also der kommerzielle Handel — weiter angetrie-
ben werden konne, entwickelt Becher in seinem Vorschlag vier sich gegenseitig
ergdnzende Losungsansatze: (1) Reform des Miinzwesens, (2) Einrichtung einer
Landesbank (um Geld im Land zu halten), (3) Einrichtung eines Kaufhauses (um
billig, d.h. ohne Zwischenhéndler, Rohstoffe aus dem Ausland zu erwerben) und
eben (4) die Einrichtung eines ,Werckhaufles”;?? alle vier Bereiche sollen in letzter
Instanz der Verwaltung eines hierfiir verantwortlichen ,Commercien-Rath[es] ">
unterstehen.

Mit Blick auf das,Werckhauf$’ betont Becher hier nochmals, dassin einer grofien
Stadt den Handwerksleuten, welche die Zier und den Stolz der Stadt ausmachten,
die Bettler gegentiberstiinden, die ein Zeichen der Armut und des Miifliggangs
und damit den wirtschaftlichen Interessen der Stadt abtrdglich seien.” Neben
diesem 6konomischen Aspekt sei es aber auch eine christliche Pflicht, diesen
Menschen zu helfen, indem man ihnen Arbeit und Einkommen verschaffe. Die
bislang iibliche Praxis, sie einfach nur aus dem Land zu vertreiben, sei namlich
keine wirkliche Losung, weil das Problem damit nicht grundsétzlich behoben
werde und ohnehin nur neue Bettler nachkamen. Ziel miisse es vielmehr sein,
dass man die Bettler und ihre Kinder ,in einen/ ehrlichen/ biirgerlichen Standt
bringe”,* damit sie ,dem Vatterlandt zu Ehren und Nutz/ zu redlicher Arbeit
und Nahrung” gelangten.® Um nun sein ékonomisch und christlich motivier-
tes Vorhaben, aus den Bettlern ehrbare und fiir den Fiirsten niitzliche Biirger zu
machen, zu realisieren, schlagt Becher einen Dreistufenplan vor, nach dem sein
,Werckhaufs zu organisieren sei: (1) Die Aufgabe eines ,Vorsteher- oder Cura-
tor-Amt[es]” solle es sein,? sich tiber die Situation der von Armut Betroffenen im
gesamten Reich ausfiihrlich zu erkundigen, den Grund fiir ihre Notlagensitua-
tion zu eruieren und den Betroffenen dann mit , rathen und ermahnen” zur Sei-
te zu stehen.”® (2) Da es unter den Bettlern viele kranke Menschen gebe, miisse
ein Krankenhaus fiir diese eingerichtet werden; allerdings, so Becher, nur fiir
die wirklich Kranken (,,innerliche Leibs-Schwachheit”).?” Da Blinde, Lahme und
Krumme nicht wirklich krank seien, konnten sie — und auch Kinder ab acht Jah-
ren — problemlos arbeiten.* Finanziert werden kénne das Krankenhaus entwe-
der iiber Spenden, {iber das Verbot von Spielen oder — falls ein Spielverbot nicht

20 Becher, Politische Discurs, S. 260-296.
21 Ebd., S. 262.

22 Ebd., S. 288.

23 Ebd., S. 267.

24 Vgl. ebd,, S. 288.
25 Ebd., S.288f.

26 Ebd., S.289.

27 Ebd., S.290.

28 Ebd., S.291.

29 Ebd.

30 Ebd.



170 Michael Lorber

zu realisieren sei — iiber eine Zwangsabgabe von 50% auf alle Spielgewinne fiir
karitative Zwecke. (3) Die gesunden Bettler konnten schlieslich im ,Werckhaufs’
handwerklichen Tatigkeiten wie Spinnen, Nahen, Weben oder anderen neuarti-
gen Produktionsverfahren nachgehen. Das ,Werckhauf’ solle dabei in enger Ko-
operation mit den ortsansdssigen Betrieben stehen.

Zum einen fungiert das ,Werckhaufs’ also als eine Art Arbeitsvermittlungs-
stelle, insofern Becher vorschlagt, den Handwerksmeistern zu verbieten, frem-
de Lehrlinge und Gesellen einzustellen, solange es im ,Werckhaufs’ noch einen
ortsansassigen Bettler gebe, der eine feste Arbeitsstelle brauche. Zum anderen
bekommen die Bettler dort nur Essen und Kleidung als Bezahlung, weswegen die
Verleger, die Auftrdge an das ,Werckhaufy vergaben, mit dieser billigen Arbeits-
kraft gutes Geld verdienen konnten. Aus dem ,Werckhaufs’ stammende und fer-
tig ausgebildete Handwerker sollten wiederum eine Zeit lang kostenlos vor Ort
neue Lehrlinge und Gesellen ausbilden, um auf diese Weise die erfahrene Unter-
stlitzung zuriickzuvergiiten. In puncto Bezahlung und faktischer Zwangsarbeit
der im ,Werckhaufs" untergebrachten Bediirftigen unterscheidet sich die zweite
Fassung des Miinchener ,Werckhaufies’ also bereits ganz betrachtlich von der
ersten Variante, in der von Becher die gute Bezahlung noch als wichtiges Merk-
mal in Abgrenzung zu vergleichbaren Einrichtungen hervorgehoben wurde.”

Abschlielend macht Becher noch einen Vorschlag, wie mit Menschen zu
verfahren sei, die schon zu alt oder fiir den Handwerksbetrieb im ,Werckhaufs’
aus anderen Griinden nicht mehr geeignet seien: Man solle sie zunéchst alle ein-
sammeln, auf die Dérfer auf dem Land verteilen oder gar ganz neue Dorfer mit
ihnen griinden, sie zudem verheiraten und dabei unterstiitzen, in den respektab-
len Bauernstand zu gelangen. Auf diese Weise konnten sie sich zumindest noch
in der Landwirtschaft niitzlich machen, aber auch dadurch, dass sie zur geziel-
ten Vermehrung der Bevolkerung beitriigen. Wenn jemand erst einmal Frau und
Kinder habe, so Bechers Restimee, werde er schon nicht in den Bettlerstand zu-
riickfallen — nicht zuletzt auch deshalb, weil nach Durchsetzung seines Dreistu-
fenplans im ganzen Land ohnehin keine Bettler mehr geduldet wiirden.®

Sobald das ,Werckhauf8’ fertig eingerichtet sei, miisse deshalb umgehend ein
,scharpffes Edict durch das gantze Landt ergehen”,* demzufolge keine neuen
Bettler das Land mehr betreten diirften, alle sich noch im Land befindlichen Bett-
ler von Schergen — auch unter Anwendung von Zwangsmafinahmen —ins ,Werck-
haufy’ in Miinchen gebracht wiirden und das Geben von Almosen grundsétzlich
mit hohen Strafen belegt werde. Damit wiirde sich, so Becher, das Problem der
Bettler und Armen in Bayern l6sen lassen, wenn vermutlich auch — aber eben nur
vorerst — gegen den Willen der Betroffenen selbst.

31 Vgl. ebd,, S. 290-293.
32 Vgl. ebd., S. 293,
33 Ebd.



Hoftkonomie als Biopolitik 171

Im Minchener ,Werck- und Zuchthaufs’ sollten sich nach Bechers Plan also
das okonomische Interesse des Souverans, offentliche Moral und individuelles
Gliick gegenseitig ergédnzen — falls notwendig eben auch unter Einsetzung von
Gewalt. Wessen Interessen hierbei jedoch grundsitzlich der Vorrang einzuréu-
men ist, daran lasst Becher keinen Zweifel: Gleich zu Beginn seines Vorschlags
zur Verbesserung des bayerischen Handels stellt er klar, dass ,man das publicum
Interesse, allzeit dem privato vorziehen [soll]/ und daher nicht attendiren/ was etwa
ein oder der ander in privato interessirter darwieder einwendet”.**

Seinen Vorschlag fiir ein Miinchener ,Werck- und Zuchthaufy’ konnte Becher
nicht durchsetzen, und so widmete er sich schliellich wieder anderen Aufga-
ben. Als er 1670 endgiiltig vom Hof des bayerischen Kurfiirsten an den Wiener
Kaiserhof berufen wurde und dort die Stellung eines Kommerzienrates ergattern
konnte, hatte er aber die Projektidee zur Einrichtung eines ,WerckhaufSes in sei-
ner Tasche und versuchte dann dort, ab 1674, sein Vorhaben zu realisieren — nun-
mehr allerdings unter neuen Vorzeichen: Denn zwischenzeitlich hatte sich ein
wichtiger Gesinnungswandel bei Becher vollzogen, der sich iiber ein Gutachten
rekonstruieren lasst, das er 1671 fiir ein in Wien zu errichtendes ,Zucht-Haus’
verfasst hat. In diesem Gutachten lehnt er plotzlich die Kombination von ,Werck-
und Zuchthauf8 ganz kategorisch ab.

[...] dann ein solches Werckhauf ist einer Statt und Land ein herrliches be-
neficium, es macht aus Bettlern nahrhaffte Biirger/ [...] und ist eine rechte
Medicin, welche die materiam peccantem in ein nutrimentum verkehrt/ vor al-
lem aber ist zu mercken/ dafl man ein Werckhaufs und ein Zuchthauf$ von
einander unterscheide/ und nicht aus einer Medicin eine Carnificin mache/
und die moral Krancken/ an stat sie solten curirt werden/ desperat werden/
[...] damit nicht Leut/ welche durch die Arbeit gern ein stiick Brodt such-
ten/ sich vor der Schand solches zu suchen scheuen/ und lieber Hungers
sterben wollen/ als mit Schanden Brodt essen.®

Eine wirklich zufriedenstellende Erklarung, warum er im ,Werckhauf die Ar-
men nicht mehr — wie urspriinglich angedacht — gemeinsam mit Straffalligen im
Zeichen ihrer produktiven Leistungskraft auf den rechten, d.h. biirgerlichen Weg
bringen mochte, liefert Becher hier nicht. Einzig der Hinweis darauf, dass es fiir
die Armen eine Qual und Folter sein konnte, mit Verbrechern zusammenzuar-
beiten, ist aufschlussreich. Aus welchen Griinden Becher allerdings zu diesem
Gesinnungswandel kommt und ob er vielleicht bereits die Gefahr der Produktion
eines delinquenten Milieus in einem ,Werck- und Zuchthauf8’ befiirchtet, kann
nur vermutet werden. Es scheint sich hier auf den ersten Blick eine langwéhrende
und auch bei Becher zunachst noch wirksame Ambivalenz aufzuldsen, in deren

34 Ebd.,, S. 263.
35 Ebd.,, S. 648.



172 Michael Lorber

Rahmen die zahlreichen , Bettelleut”3® — Becher zahlt andernorts dazu Witwen,
Waisen, Jungfrauen, Kranke und andere in Not Geratene — einerseits Ziel christ-
licher Fiirsorge sind, andererseits aber auch als massive Gefahr fiir die 6ffentliche
Sicherheit und die soziookonomischen Interessen des Fiirsten erscheinen. Tat-
sdchlich handelt es sich aber weniger um die Auflésung dieser Ambivalenz im
Kontext christlicher Fiirsorge und fiirstlicher Politik als vielmehr um einen tief-
greifenden Paradigmenwechsel im 6konomischen Denken selbst, der im Folgen-
den noch ausfiihrlich im Zentrum stehen wird.

Auffallig ist zundchst, dass sich Becher in den 1670er Jahren immer starker auf
ganz konkrete wirtschaftliche Projekte konzentriert. Das diirfte vor allem mit
seiner Stellung als Kommerzienrat am Wiener Hof zu tun haben. Dabei blendet
er seine sozialpolitischen Anliegen der friitheren Jahre jedoch nicht aus, sondern
betont vielmehr weiterhin — wenn nun auch aus einer nochmals starker 6kono-
misch motivierten Perspektive — den sozialen Nutzen seiner Projekte. Dieser so-
ziale Nutzen ist fiir ihn immer das Ergebnis einer produktiven Wechselwirkung
zwischen stabiler souverdner Herrschaft und potenter Wirtschaftspolitik. Die
moralische Stirkung des Landes und seiner Biirger bleibt in Bechers Uberlegun-
gen somit weiterhin das direkt proportional abhdngige Folgeprodukt einer Po-
litik, die wirtschaftliches Wachstum und Kommerzialisierung mit der Stabilisie-
rung der souverdnen Macht verbindet. Dieser Gedanke bildet den konstanten
Kern von Bechers politischer Okonomie.

Diese Fokussierung Bechers auf den wirtschaftlichen Erfolg seiner Projekte
zeichnet sich auch im weiteren Planungsverlauf des ,Werck- und Zuchthaufies’
ab. Zwischen dem Miinchener Entwurf und dem Wiederaufgreifen des Vorha-
bens liegen ziemlich genau zehn Jahre. Becher ist am Wiener Kaiserhof am Hohe-
punkt seiner politischen Karriere angekommen, als er Kaiser Leopold I. die Ein-
richtung eines , Kunst- und Werckhaufses” vorschlagt.

2. ,, Kunst- und Werckhauf3” (Wien, 1674-1683)

Vermutlich Ende 1674 bespricht Becher mit dem Grafen Albrecht von Zinzendorf,
Obersthofmeister am Kaiserlichen Hof in Wien, erstmals die Einrichtung eines
JKunst- und Werckhaufies’ fiir Kaiser Leopold I. Die ersten Eingaben und Ent-
wiirfe sind zwar verloren gegangen, aber iiber erhaltene Vertrdge, Berichte und
Referate lassen sich Planung, Einrichtung und Zielsetzung des Vorhabens immer
noch einigermaflen gut rekonstruieren.’® Im &ltesten noch erhaltenen Vertragsdo-
kument (datiert auf den 21. Mai 1675) wird festgehalten,

36 Ebd., S. 288.

37 Vgl. Johann Joachim Becher, Chymischer Gliicks-Hafen [...] Neue und viel verbesserte Edition,
Halle 1726, S. 25f.

38 Bei Hatschek sind einige, aber nicht alle erhaltenen Vertrage und Referate abgedruckt. Vgl.
Hans J. Hatschek, Das Manufakturhaus auf dem Tabor. Ein Beitrag zur dsterreichischen Wirtschafts-
geschichte des 17. Jahrhunderts, Leipzig 1886, S. 75-89.



Hoftkonomie als Biopolitik 173

welchergestalt es absonderlich zu Ihrer Kayserlichen Majestét recreation
und curiositdt auch nutzen dienen und gereichen wiirde, wenn Ihre k. M.
denen Englandern und Frantzosen gleich eine curiose academy, Kunst-
haus, correspondentz mit allerhand ingeniosen arbeiten und experientz
von vielerhand curiosen mathematischen chimischen Sachen und Manu-
facturen austellen lieszen[.]*

Diese Passage legt die Vermutung nahe, dass Becher gegeniiber der Hofadminis-
tration mit dem Argument geworben hat, sein ,Kunst- und Werckhaufs’ wiirde
sich am Vorbild der 15 Jahre zuvor gegriindeten Royal Society bzw. der neun Jahre
zuvor gegriindeten Académie des Sciences orientieren. Becher appellierte offen-
sichtlich auch an die Eitelkeit des Kaiserhofes, ebenfalls eine solch weithin ange-
sehene naturforschende Institution wie in London und Paris einzurichten.

Tatsédchlich hatte er aber schon seit den Miinchener Tagen weniger eine wissen-
schaftlich ausgerichtete Akademie im Sinn als vielmehr eine Einrichtung, in der
sich praktische Materialforschung bzw. -entwicklung, Produktion von Giitern
und Sozialpolitik gegenseitig ergédnzen, und zwar zum unmittelbaren Wohle der
Staatsfinanzen. Im eigentlichen Vertrag wird dieser Aspekt dann auch hinldang-
lich beriihrt, und zwar von der Sorge getragen, dass man ,bei diesen schwahren
Zeiten die hochbendéttigten Geltmitteln nit aus der Kays. Cammer-Cassa” ver-
schwenden mochte. Es wird deshalb dargelegt, welche Farben (,Zinober, Bley-
weis, gruenspan [...]”) Becher in seinem ,Kunst- und Werckhaufl’ herzustellen
gedenkt, damit man kiinftig auf die teuren Importe aus dem Ausland verzichten
und auf diese Weise das ,Kunst- und Werckhauf$’ sich langfristig gleichsam selbst
finanzieren konne.* Sollte Becher dies alles gelingen, werde ihm vertraglich das
Monopol auf die Farbherstellung zugesichert.

Als weitere Aufgabenbereiche werden unter dhnlichen Konditionen noch die
Herstellung von Majolika und Weinen, die alchemische Metalltransmutation und
die Woll- und Seidenverarbeitung angefiihrt. Anschlieffend werden die Details
der Finanzierung seitens des Hofes, die Direktion des ,Kunst- und Werckhaufles’
durch Becher sowie regelmafliige Inspektionen durch den Grafen von Zinzendorf,
Gewinnbeteiligungen und dhnliche organisatorische Dinge vertraglich festgelegt.

Als Ort wird schliefslich, nachdem sich eine Beteiligung der Becher so verhass-
ten Hofkammer unter der Leitung von Graf Georg Ludwig von Sinzendorf (nicht
zu verwechseln mit dem soeben erwidhnten Graf Albrecht von Zinzendorf) ohne-
hin nicht vermeiden lief3, ein Grundstiick im Stadtteil ,Am Tabor’ — also in der
heutigen Leopoldstadt, dem zweiten Wiener Gemeindebezirk — bestimmt. Die in
Aussicht gestellten Pachteinnahmen sollten den Becher gegeniiber duflerst kri-
tisch gesinnten Grafen von Sinzendorf als Eigentiimer des Grundstiickes fiir das

39 ,,Accord (Becher’s) mit Ihro hochgfl. Exc. Herrn Gf. Albr. V. Zinzendorf, rom. Kays. Maj. geh.
Rat, Ritter des goldenen Vlieszes”, in: Hatschek, Das Manufakturhaus auf dem Tabor, S. 75-78,
hier S. 75.

40 Ebd.



174 Michael Lorber

Projekt gewinnen.*! Bereits ein Jahr spéter ist das ,Kunst- und Werckhauf3’ fast
fertiggestellt, und auch ein Grofiteil der notwendigen Instrumente und Maschi-
nen ist bereits vor Ort.

Am 19. Mérz 1676 reicht Becher bei Leopold I. ein handschriftliches Referat
ein, in dem er tiber die Bauarbeiten Bericht erstattet und dem er ausfiihrliche
Plane beifiigt, die iiber Aussehen und Funktion des ,Kunst- und Werckhaufes’
genauestens Auskunft geben.”” Auf einer Ansicht des Geldandes aus der Vogelper-
spektive ist ein hufeisenférmiger Bau zu sehen, dessen drei Fliigel nach vorne hin
geoffnet sind (vgl. Abb. 2).

In der sich rechts oben befindlichen Legende werden die auf der Darstellung
mit Buchstaben gekennzeichneten Gebaudeteile naher erlautert. Es folgen zwei
Grundrisse, welche die Raumlichkeiten im Erdgeschoss und in der ersten Eta-
ge des linken Gebaudefliigels und jene im Erdgeschoss der anderen Gebaude-
teile nach ihren Funktionen aufschliisseln: diverse Wohnzimmer fiir Angestellte
(Hafner, Goldschmied, Apotheker, Hausmeister, Zeugmeister, Maler, Tischler,
Uhrenmacher), mehrere Laboratorien, Brennoéfen, Kiichen, Apotheke, Weberei
und Spinnerei, Lager- und Verkaufsraume; in der Direktorenwohnung ist neben
Schlaf- und Wohnzimmer sowie einer Schreibstube auch noch eine ,,Cammer zu
den Mathematischen sachen” und ein kleines Laboratorium zu finden.* Das al-
chemische Laboratorium ist in den Privatgeméachern des Direktors Becher zu fin-
den. Die Schmelzhiitte und die Glashiitte sind allerdings auf dem Geldnde nur
untergebracht und unterstehen zu Bechers Arger nicht seiner Leitung.*

Wie sich Becher die alltdgliche Arbeit in einer so grofien Einrichtung wie dem
JKunst- und Werckhaufs’ vorgestellt haben diirfte, geht aus seiner spéteren Be-
schreibung eines idealen Laboratoriums im Chymischen Gliicks-Hafen (1682) her-
vor. Besonderen Wert legt Becher hierbei auf die Geheimhaltung der einzelnen
Herstellungsprozesse, eben die mit Abstand wichtigste Form des frithneuzeitli-
chen Patentschutzes. Moglichst wenige Arbeiter sollen Uberblick iiber den gesam-
ten Herstellungsprozess haben, um die Produktionsgeheimnisse sicherzustellen.
Dies erfordert zum einen eine strikte raumliche Trennung der einzelnen Produk-
tionsschritte und zum anderen groftmdogliche Beschrankung der Kommunika-
tion unter den Arbeitern. Fiir ganz einfache Tatigkeiten, wie das Ubermitteln von

41 Vgl. hierzu ausfiihrlich Hatschek, Das Manufakturhaus auf dem Tabor, S. 30f.

42 Vgl. Johann Joachim Becher, , Referat, oder griindliche Beschreibung was in dem Kunst- undt
Werckhauf3, sambt beyliegenden Schmeltz- undt GlaBhiitten, gethan, und operirt wirdt, auch
wie selbige angeordnet seye”, (19. Midrz 1676), Codex 8046, Handschriftenabteilung, Osterrei-
chische Nationalbibliothek, Wien. Zu den schwierigen Bedingungen der Finanzierung des
Vorhabens vgl. Hatschek, Das Manufakturhaus auf dem Tabor, S. 29-35 und Herbert Hassinger,
Johann Joachim Becher (1635-1682). Ein Beitrag zur Geschichte des Merkantilismus, Wien 1951,
S. 198ff.

43 Becher, ,Referat”, 0.P. (dort erste Grundrissskizze).

44 Vgl. Hassinger, Johann Joachim Becher, S. 201f. und Hatschek, Das Manufakturhaus auf dem Ta-
bor, S. 36f.



Hofokonomie als Biopolitik 175

Abb. 2: Vogelperspektive auf das , Kunst- und Werckhauf” Johann Joachim Bechers
am Tabor in Wien von 1676 (Osterreichische Nationalbibliothek, Handschriftenabteilung,
Codex 8046)

Nachrichten zwischen den einzelnen Laboratorien, setzt Becher bewusst auf illi-
terates Personal *®

Das ,Kunst- und Werckhauf3’ ist von Becher nicht, wie auf den ersten Blick ver-
mutet werden konnte, als Ort der bloSlen Massenproduktion konzipiert worden,
sondern viel eher als eine Ansammlung von ,Musterwerkstatten’ zu begreifen,
in denen nicht nur neue Herstellungsverfahren entwickelt und erprobt, sondern
aus dem Reservoir der Armen auch neue Fachkréfte rekrutiert und ausgebildet
werden.* Dies geht aus einer nachtréaglichen Projektbeschreibung des ,Kunst-
und Werckhaufles’ hervor, ,worinnen als in einem Seminario die Manufacturen
und Kiinste erfunden und introducirt/ die Leuth abgericht/ und dann auff das
Land/ in die mitleidende gepopulirte Stadt diffundirt und stabilirt worden”.*” Die
Einrichtung sollte also fiir das gesamte Reich eine Vorbildfunktion haben und
als eine Art zentrale Forschungs- und Ausbildungsstatte fungieren, von der neue

45 Becher, Chymischer Gliicks-Hafen, S. 101f.; ausfiihrlich zu dieser Passage vgl. Smith, The Busi-
ness of Alchemy, S. 228-246.

46 Vgl. Hassinger, Johann Joachim Becher, S. 198.

47 Becher, Nirrische WeifSheit Und Weise Narrheit, S. 117-123, hier S. 120.

DOI: 10.13173/9783447110747.165
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



176 Michael Lorber

Impulse ausgehen und neue Akzente in Richtung der Kommerzialisierung des
Handels gesetzt werden sollten. Hinsichtlich der Belegschaft seines ,Kunst- und
WerckhaufSes” macht Becher nur die vage Angabe, dass seine Einrichtung mehre-
re hundert Mitarbeiter haben solle.*® Wie schon im Miinchener Entwurf setzt Be-
cher auch in der Wiener Variante auf das Verlagssystem, das mit seinen fremdfi-
nanzierten Arbeitsvorgédngen den etablierten Ziinften Konkurrenz machen sollte.

Der eigentliche Betrieb des ,Kunst- und Werckhaufies’ lief im Laufe des Jahres
1676 trotz der fortgeschrittenen Arbeiten allerdings nur schleppend an. Aus den
erhaltenen Hofakten geht hervor, dass Becher — obwohl Graf von Sinzendorf ent-
gegen des ersten Vertrages durchgesetzt hatte, dass Becher personlich und nicht
die Krone das volle unternehmerische Risiko zu tragen habe — immer wieder bei
Hofe um neue Gelder ansuchte, die ihm allerdings bald nicht mehr gewdhrt wur-
den. Auch die Suche nach privaten Geldgebern gestaltete sich schwierig und war
letztlich nicht von Erfolg gekront. Becher sah sich aus finanziellen Griinden so-
gar gezwungen, die als duflerst lukrativ erachtete Woll- und Seidenmanufaktur
mit den dazugehorigen Handelsprivilegien zu verduflern, was aber die Situation
langfristig auch nicht verbessern konnte.*” Zur umfassenden Beschiftigung von
Bettlern und anderen Notleidenden, wie urspriinglich geplant, scheint es hinge-
gen tiberhaupt nicht gekommen zu sein.

Das Ende des ,Kunst- und Werckhaufies” kam trotz aller Schwierigkeiten den-
noch unerwartet abrupt und war von einer fiir Becher folgenreichen Affére iiber-
schattet, die mit dem ,Kunst- und Werckhauf$’ nur mittelbar etwas zu tun hat-
te. Ende 1676 reiste Becher im Auftrag des Kaiserhofes nach Deutschland und
Holland, um die Konfiszierung von franzosischen Luxusgiitern voranzutreiben,
die - trotz eines verhdngten Importverbots zur Starkung der heimischen Wirt-
schaft und zur Schwéachung des Feindes — geliefert worden waren.® Zugleich
wollte Becher die Gelegenheit der Reise nutzen, um erfahrene Handwerker fiir
das ,Kunst- und Werckhaufs’ anzuwerben, obwohl er dazu gar keinen offiziellen
Auftrag hatte. Dementsprechend blieb hierfiir die finanzielle Unterstiitzung aus
Wien auch aus, und Becher musste , mit Schand und Schaden/ die geworbene Fa-
bricanten wieder gehen lassen”.>' Zudem wurde Becher mitgeteilt, dass er erst gar
nicht mehr nach Wien zuriickzukommen brauche, und seine Besoldung wurde
eingestellt.

In Bechers eigener Schilderung klingt es so, als ob die — aufgrund der zwar an-
gekiindigten, aber dann doch nicht eingetroffenen Gelder aus Wien — missgliickte
Anwerbung von Handwerkern der sehr ungerechte Grund fiir das Riickreisever-

48 Vgl. Hassinger, Johann Joachim Becher, S. 201.

49 Vgl. Becher, Nirrische Weisheit Und Weise Narrheit, S. 121f. Unter Bezug auf erhaltene Einga-
ben und Rechnungen am Wiener Hof vgl. ausfiihrlich Hatschek, Das Manufakturhaus auf dem
Tabor, S. 41-49.

50 Zur Entstehung und Umsetzung des Importverbots franzosischer Waren und der Rolle Be-
chers dabei vgl. ausfiihrlich Hassinger, Johann Joachim Becher, S. 205-230.

51 Becher, Nirrische Weisheit Und Weise Narrheit, S. 122.



Hoftkonomie als Biopolitik 177

bot nach Wien gewesen sei.”® Tatsachlicher Hintergrund fiir die Entlassung Be-
chers aus den kaiserlichen Diensten diirfte aber wohl der Umstand gewesen sein,
dass Becher bei der Konfiszierung der Luxusgiiter, von der man sich in Wien
hohen Gewinn versprach, nicht sonderlich erfolgreich gewesen war und diese
Giiter schlieSlich fiir die Finanzierung seiner eigenen Ausgaben verwendet hatte,
ohne hierfiir die offizielle Genehmigung gehabt zu haben.”® Auf jeden Fall kehrte
Becher als Folge dieser Auseinandersetzung nie mehr nach Wien zuriick.

Nach Bechers Abreise kam die Arbeit in den Manufakturen des ,Kunst- und
Werckhaufies” ganzlich zum Erliegen, und schliefSlich wurde die Leitung 1677
an Wilhelm von Schroder iibertragen. In den folgenden Jahren setzten sich die
Streitigkeiten mit der Hofkammer beziiglich der Finanzierung des ,Kunst- und
Werckhaufses” weiter fort, und trotz der sparlichen Quellenlage lasst sich festhal-
ten, dass Schroder nicht mehr unternehmerisches Gliick als Becher beschieden
war. 1681 brach in Wien die Pest aus, und eigens aus England angeheuerte Arbei-
ter fielen ihr zum Opfer, wie Schroder in einem erhaltenen Hofbericht klagt. Bei
der zweiten Belagerung Wiens durch die Tiirken brannte das ,Kunst- und Werck-
haufs’ im Sommer 1683 schliefllich vollstandig ab.>* Der Versuch Schrdders, das
Haus wieder aufzubauen, scheiterte zuerst an den Wiener Behorden und dann an
Schroders Umzug nach Ungarn. Das Grundstiick wurde 1688 schliefilich weiter-
verkauft.”® Becher, der den endgiiltigen Niedergang seines ,Kunst- und Werck-
haufles” nicht mehr erlebt hat, blickt in seiner Nirrischen Weisheit, erschienen in
seinem Todesjahr 1682, nochmals auf sein Projekt zuriick und kommt zu dem
Schluss, dass das Projekt an Hofintrigen und insbesondere an der Habgier des
Hofkammerprasidenten Graf von Sinzendorf gescheitert sei.®

3. Bechers Werckhauf3-Projekt im zeitgenossischen Kontext

Das Projekt eines ,Kunst- und Werckhaufies” hat Becher, wenn man seinen Ur-
sprung im Miinchener ,Werck- und Zuchthaufy’ berticksichtigt, tiber 13 Jahre lang
beschaftigt. Damit ist es unter den tatsachlich realisierten Projekten Bechers ver-
mutlich dasjenige, das am meisten Aufwand und Kosten verursacht sowie Be-
chers Karriere gegen Ende seines Lebens schliefslich auch am entscheidendsten
gepragt hat. Von den Umsténden seiner Realisierung in Wien ist in Bechers publi-
zierten Schriften — abgesehen von seiner kurzen Erwdhnung in der Nirrischen
Weisheit — allerdings nichts zu finden. Es war die grofse Leistung insbesondere

52 Vgl. ebd.

53 Vgl. Hassinger, Johann Joachim Becher, S. 203 und 225f.

54 Vgl. ,Gehorsamber Bericht Wilhelm V. Schroder’s wegen Wiedererbauung des Manufactur-
hauses auf dem Tabor” (1. November 1684), in: Hatschek, Das Manufakturhaus auf dem Tabor,
S. 81-87.

55 Vgl. Hatschek, Das Manufakturhaus auf dem Tabor, S. 57-72 und Hassinger, Johann Joachim Be-
cher, S. 203f.

56 Vgl. Becher, Nirrische Weisheit Und Weise Narrheit, S. 123.



178 Michael Lorber

von Hans Hatschek, {iber die erhalten gebliebenen Hofakten seine Entstehungs-
geschichte zu rekonstruieren.

Mit Blick auf das Miinchener ,Werck- und Zuchthaufd’ ist festzuhalten, dass
es solche Kombinationen von Zucht- und Arbeitshdusern bereits seit Mitte des
16. Jahrhunderts in England und ab Beginn des 17. Jahrhunderts in ganz Europa
gab, worauf Becher auch selbst verweist.” In allen Fallen war es das Ziel, Men-
schen, die — aus welchen Griinden auch immer — in Armut geraten oder in die
Kriminalitdt abgerutscht waren, zu ihrem eigenen Besten 6konomisch sinnvoll
zu organisieren. In ihrer Geschichte der Armenfiirsorge in Deutschland zeigen Sach-
e und Tennstedt fiir das 17. und auch noch das 18. Jahrhundert auf, welche vier
sozialpolitischen Entwicklungslinien sich in der Institution des Zucht- und Ar-
beitshauses sukzessive zu iiberlagern beginnen, ndmlich Armenversorgung,
Arbeitserziehung, Reform des Strafvollzugs und eine den Machtinteressen des
Flirsten verpflichtete Kameralistik,”® welche die traditionelle Hausvaterkonomik
nach und nach ablost.”® Was fiir ein volkswirtschaftliches Potential diesen Ein-
richtungen beigemessen wurde, wird mit einem quantitativen Blick auf die friih-
neuzeitlichen sozialen Verhiltnisse klar, in denen ,das Heer der arbeitsfihigen
Nicht-Arbeitenden und Armen in den Stédten 10 bis 20 Prozent, in geistlichen Re-
sidenzen und zur Zeit von Wirtschaftskrisen 30 Prozent und mehr der Bevolke-
rung betrug”.® Vor diesem Hintergrund fasst Becher die konkreten Absichten und
Ziele seiner politischen Okonomie selbst pointiert zusammen, wenn er schreibt:

[...] dann es ist eine schlechte Aufirede/ dafl man saget/ die gemeine Leu-
te hier im Landt seynd thumb und zu nichts tiichtig/ die Ursach ist/ dafs
man sie nicht anfiihret/ noch zu etwas gebrauchet/ dannenhero verrostet
gleichsamb bey ihnen der Verstandt/ wo sich derhalben sichere Mittel fin-
den/ solchen armen verlassenen Leuten zu helffen/ so halte ich/ dafs man
solches aus Christlicher Obrigkeitlicher Schuldigkeit unverziiglich thun
solle/ dann was kan I6blicher gethan werden/ als den Armen auffzuhelf-
fen/ man fiihret darumb die Schaff auff die Weyde/ daff man ihrer Woll
und Fleisch nachmahln auch geniessen kan und muf das letzte nicht al-
lein/ sondern auch das erste in obacht genommen werden/ so viel in genere
von dem Werckhauf3.”!

Im Werckhauf-Projekt tritt ein zentraler Aspekt der politischen Okonomie Be-
chers deutlicher als in seinen anderen Projekten in den Vordergrund: ndmlich

57 Vgl. Becher, Politische Discurs, S. 294.

58 Vgl. Christoph Sachfse/Florian Tennstedt, Geschichte der Armenfiirsorge in Deutschland, 3 Bde.,
Stuttgart/Berlin/Koln 1980, Bd. 1, S. 115f.

59 Vgl. Volker Bauer, Hofékonomie. Der Diskurs iiber den Fiirstenhof in Zeremonialwissenschaft,
Hausvdterliteratur und Kameralismus, Wien 1997.

60 Klaus Dorner, Biirger und Irre. Zur Sozialgeschichte und Wissenssoziologie der Psychiatrie, Frank-
furt am Main 1969, S. 21.

61 Becher, Politische Discurs, S. 294f.



Hoftkonomie als Biopolitik 179

die Notwendigkeit, Disziplin als soziotkonomisches Instrument des frithneu-
zeitlichen Souverdns institutionell zu verankern; eine Disziplin, die nach Fou-
cault am Ubergang von einer Okonomie der feudalen Abschdpfung hin zur
kapitalistischen Wertschopfung in Erscheinung tritt.> Dieser Ubergang ist nicht
bzw. eben nicht nur 6konomischer, sondern vor allem auch rechtlicher Natur.
Denn die Drohung mit dem Tod in der Feudalpolitik mutiert im Rahmen die-
ses Prozesses zur souveranen Herrschaft iiber das Leben. Mit anderen Worten:
Souverdne Herrschaft setzt ihre Macht nicht mehr wie noch im Feudalismus
vornehmlich mittels der Drohung mit dem Tod durch, sondern Techniken der
Disziplinierung treten an diese Stelle. Wirtschaftspolitisch spiegelt sich dieser
strukturelle Paradigmenwechsel darin wider, dass an die Stelle der blofen Steu-
ereintreibung (Abschopfungspolitik) die Produktivmachung brachliegender Ar-
beitskraft (Wertschdpfungspolitik) im Sinne der Staatsrédson tritt. Diese Entwick-
lung hat Foucault in Uberwachen und Strafen entlang der Geschichte von Kerker
und Gefangnis nachgezeichnet und die Bedeutung der im Wandel des Rechts
gelehrig gemachten Korper fiir die Entwicklung kapitalistischer Okonomie her-
vorgehoben.®

Frithneuzeitliche Zucht- und Arbeitshduser sind vor diesem Hintergrund
also als institutioneller Ausdruck eines paradigmatischen Wandels in Okonomie
und Recht gleichermafien zu begreifen, in dem sich neuartige infrastrukturel-
le Prozesse mit Disziplinierungstechniken iiberlagern, die Kérper gelehrig und
produktiv machen sollen. Kurzum: Diese Einrichtungen sind staatliche Diszipli-
nierungsmaschinen im Zeichen kapitalistischer Produktivitatslogik. In diesem
Sinne betreiben sie Biopolitik — eine Politik mit und durch den lebenden Korper.

Die zuniachst etwas irritierende Versammlung von Armen und Kriminellen in
einer gemeinsamen Institution erscheint aus diesem Blickwinkel nachgerade fol-
gerichtig: Sowohl Kriminelle als auch Arme (aufgrund ihrer Armut ohnehin von
Delinquenz bedroht) erscheinen aus der Perspektive dieser Wertschépfungslogik
in gleicher Weise als problematisch: namlich als unproduktiv. Die Disziplin, die je-
den individuellen Korper erfassen und gelehrig machen will, ist aber nur die eine
Seite dieses Produktivitdtsdispositivs. Die andere Seite ist die Verwaltung der Be-
volkerung als Masse. Erst im Zusammenspiel von individualisierender Disziplin
und totalisierender Bevolkerungsregulierung entwickelt sich nach Foucault die
Produktivlogik der Wertschopfung, und zwar im Sinne einer souverdnen Staats-
rason am Schnittpunkt von Recht und Okonomie am Beginn der Moderne.

In Bechers Projekt eines ,Werck- und Zuchthaufies” wird das Zusammenspiel
dieser beiden Machtkonfigurationen — ihre individualisierende und zugleich to-
talisierende Funktion — ganz deutlich: Einerseits entwickelt Becher Strategien,
um das sozialpolitische Problem von Obdachlosigkeit, Armut und Kriminalitat

62 Vgl. Michel Foucault, Der Wille zum Wissen. Sexualitit und Wahrheit I, tibers. von Walter Seit-
ter, Frankfurt am Main 1976, S. 162f. und 168.

63 Vgl. Michel Foucault, Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefingnisses, iibers. von Walter
Seitter, Frankfurt am Main 1977, S. 281ff.



180 Michael Lorber

durch Reformen dergestalt zu 16sen, dass jeder einzelne aus seiner individuellen
Notlage befreit wird und einen produktiven Platz in der Gemeinschaft zugewie-
sen bekommt. Keiner soll den angestofsenen und — falls notwendig — mit legiti-
miertem Zwang durchgesetzten Wohlfahrtssanktionen entkommen. Anderer-
seits werden die Betroffenen in toto als gewissermaflen zur Verfiigung stehendes
Arbeitskraftvolumen gedacht und auf diese Weise zum integrativen Bestandteil
einer politischen Okonomie volkswirtschaftlicher Wertschopfung gemacht. Tm
Zeichen dieser Logik produktiver Wertschopfung iiberschreitet Becher schlief3-
lich auf hochst problematische Weise ethische Grenzen, wenn — wie in der Miin-
chener Fassung eines ,Werck- und Zuchthaufles’ vorgeschlagen — Arbeitsunfahige
in landlichen Gebieten zumindest noch zur ,Ziichtung’ von neuen Arbeitskraften
eingesetzt werden sollen.®

Bechers ,Werck- und Zuchthaufs’ steht also paradigmatisch fiir den Beginn der
modernen kapitalistischen Disziplinargesellschaft und antizipiert deshalb nicht
zufillig wesentliche Merkmale des Panoptikumentwurfs (1791) von Jeremy Ben-
tham, von dem ausgehend Foucault sein Disziplinarparadigma im Rahmen von
Uberwachen und Strafen entwickelt.

Zugleich tritt bei Becher in nuce aber auch schon die Funktion des Subjektes
der Disziplinargesellschaft aus Perspektive der souverdnen Regierung in den
Fokus — mithin jener Aspekt, den Foucault erst spater unter dem Stichwort der
Gouvernementalitat bzw. Regierungskunst verhandelt hat. Denn das in der Dis-
ziplinargesellschaft hervorgebrachte Subjekt ist eben keineswegs nur das pas-
sive Ergebnis der strukturellen Gewalt lokaler Machttechniken — als das es in
Uberwachen und Strafen und latent auch noch in Der Wille zum Wissen erscheint.
Vielmehr zeichnet sich erfolgreiche Regierungskunst durch eine Fithrung der
Subjekte aus, die sich im idealen Fall zur produktiven Selbstfiihrung entwickelt,
die — ganz dkonomisch — keiner weiteren Kontrolle mehr bedarf. Deutlich wird

64 Als eine Uberschreitung ethischer Grenzen ist Bechers Vorschlag nicht nur aus heutiger Per-
spektive zu werten. Auch im zeitgendssischen Kontext seiner Schriften erscheint dieser Vor-
schlag Bechers als besonders grausam: So setzt sich Becher insbesondere im Moral Discurs
(1669) fiir die Unterdriickten und vom Leben Benachteiligten ein. Seine dortigen Ausfiihrun-
gen stehen in einem scharfen Kontrast zu seinen zeitgleich verfassten ,Werckhauf’-Entwi{ir-
fen, wenn er nahezu zum zivilen Ungehorsam gegeniiber der Obrigkeit aufruft: , Aber ver-
gebt es mir ihr Herrn/ ists nicht wahr/ dafs wir alle Menschen und Biirger der Welt seyn? Ja.
Wo riihret dann die Leibeygenschafft und euer vorgewandte servitut her? Sicher von nichts
anders/ als von einer Tyranney. Ich bin der Obrigkeit unterthan/ wann sie mich zum Guten
anfiihret/ ihr zu folgen/ aber im iibrigen mit Gut und Blut unterhan seyn/und ihme die Haut
iiber die Ohren ziehen lassen/ das hat unter dem Praetext nichts mit dieser Unterthéanigkeit
zu thun. Ja ich thue siind/ so ich solches leide/ und mich mit Fleif einer Tyranney unter-
werffe/ wie solches klarlich stehet [...] Es sey fern von mir/ daf ich der Obrigkeit ihr Gebiihr
disputiere/ wann Sie eine Obrigkeit ist/ aber warlich solche Obrigkeit ist vor keine zuachten/
durch welche alles Elend in die Welt kombt.” Johann Joachim Becher, Moral Discurs Von den
eigentlichen Ursachen defd Gliicks und Ungliicks [...], Franckfurt 1669, S. 42f. Kelbert will im Mo-
ral Discurs sogar einen Sozialismus avant la lettre erkennen. Vgl. Heinz Kelbert, Johann Joachim
Becher. Ein Beitrag zur Erforschung des berufspidagogischen Erbes, Berlin 1954, S.12.



Hoftkonomie als Biopolitik 181

dieser Punkt, wenn Becher argumentiert, dass man zu Beginn beim landesweiten
Einsammeln der Bettler sicherlich manchmal Gewalt anwenden miisse, aber die-
se nach erfolgreicher Resozialisierung schon selbst verstehen wiirden, dass die
verordneten Mafinahmen nur zu ihrem Besten ergriffen worden seien. Einmal
in einen biirgerlichen Stand gebracht, wiirden sie dann aus freien Stiicken selbst
darauf achten, den beschrittenen Weg weiter zu gehen und nicht mehr in alte
Verhaltensmuster zuriickfallen: Genau das ist die gouvernementale Kunst des
Regierens im Sinne einer Fiihrung hin zur Selbstfiihrung.

Die Besonderheit von Bechers Projekt ist vor diesem Hintergrund somit weni-
ger in der Idee eines ,Werck- und Zuchthaufles’ an sich zu sehen, die er — wie
er selbst zugibt — eigentlich lediglich aufgreift. Aufregend an Bechers Projekt
sind vor allem die Fiden anderer wirtschaftspolitischer Reformen, von denen
es durchwoben ist und die in ihm zusammengefiihrt werden: Steuerreform, Re-
form der Ziinfte, Reform der Hofokonomie, Reform von Arbeits- und Herstel-
lungstechniken und eben Reform der Sozialpolitik. Vor dem Hintergrund der
wirtschaftspolitischen Interessen Bechers erscheint die durchaus innovative
Weiterentwicklung des ,Werck- und Zuchthaufies’ hin zu einem ,Kunst- und
Werckhaufs’ deshalb geradezu als folgerichtig.

Im langfristigen Verlauf des ,Werckhaufy’-Projektes lasst sich damit aber auch
ein sukzessives Verblassen von Bechers christlichem Utopismus konstatieren: Im
Miinchener ,Werck- und Zuchthaufy’ sollten noch die Strafsen Bayerns von Armut
befreit und gleichzeitig die Kassen des Kurfiirsten gefiillt werden. In der Zusam-
menfithrung von Zucht- und Armenhaus erschien Becher eine Vervollkomm-
nung der Gesellschaft im Zeichen der christlichen Heilsgeschichte individuell
und kollektiv moglich, weil iiber die Ausbildung von Bettlern zu Handwerkern
Einzelschicksale gemildert, Kriminalitit und Armut gleichermafien bekampft
und die Menschen zugleich zu lukrativen Einnahmequellen fiir die Landeskasse
gemacht werden sollten. Die spater von Becher geforderte Trennung von Armen
und Kriminellen in unterschiedlichen Institutionen ist vor diesem Hintergrund
weniger als Aufldsung der Ambivalenz von christlicher Fiirsorge und Sorge um
die offentliche Sicherheit im frithneuzeitlichen Armendiskurs zu begreifen, son-
dern muss vielmehr als effiziente Ausdifferenzierung von lokalen Machttechni-
ken unter dem neuen Produktivitatsdispositiv und unter realpolitischen Bedin-
gungen gewertet werden.

Zwar verfolgte Becher die Idee der Resozialisierung von Kriminellen spéter
nicht mehr weiter, aber die Vorstellung, die hohe Zahl von Armen dauerhaft in
niitzliche und gut ausgebildete Handwerker zu verwandeln, war auch fiir das
Wiener Vorhaben — zumindest in der ersten Planungsphase — noch leitend. Im
weiteren Verlauf des Wiener ,Kunst- und WerckhaufSes’, wie er sich in den Hofak-
ten nachvollziehen lasst, riickten die schwierigen Machtverhaltnisse am Wiener
Hof, die Fragen der Finanzierung und die Intrigen rund um die Gunst des Kai-
sers aber sukzessive auch noch diesen hehren Anspruch Bechers in den Hin-
tergrund. In seinen Stellungnahmen musste sich Becher mit den ganz unmittel-



182 Michael Lorber

baren organisatorischen und finanziellen Problemen auseinandersetzen und
scheiterte letztendlich mit seiner ,Werckhaufs-Idee, die urspriinglich zwischen
okonomischer Realpolitik und Sozialutopie vermitteln sollte.

Im ,Werckhaufs’-Projekt iiberlagerten sich die naturphilosophischen, 6konomi-
schen und politischen Dimensionen von Bechers alchemisch inspiriertem Utopis-
mus: In den einzelnen Produktionsstédtten waren auf experimentellem Wege jene
materiellen Gliter zu erproben und zu fabrizieren, die den individuellen Menschen
und dem kollektiven Staat gleichermafien Wohlfahrt und politische Stabilitét ga-
rantieren sollten. Die Verarbeitung, Veredelung und Perfektionierung der Ma-
terialien sollte also im politischen Bereich christliche Moral und Sozialitédt weiter
vervollkommnen. Die lang gehiiteten arcana alchemiae experimenteller Produktion
wollte Becher den arcana imperii absolutistischer Machtentfaltung einverleiben:
Das ist der Kernpunkt von Bechers heilsgeschichtlich konnotierter alchemia oeco-
nomica, in der die Okonomie zur politischen Aufgabe des Staates avanciert.

,Arcana imperii’ — die Geheimnisse der Herrschaftsaustibung oder die ver-
borgene Seite der Macht, das ist heute eine fast vergessene Formel. In den
Wissenschaften ist zwar von Arkandisziplinen und Arkansprachen die
Rede, in der Politik werden Arkanpraktiken als Versto gegen das Offent-
lichkeitsprinzip der Demokratie geriigt, in Staatslehre, Staats- und Verwal-
tungsrecht steht das Prinzip der Offentlichkeit gegen die ,monarchische Ar-
kantradition’. [...] Im Gegensatz hierzu ist im spéaten 16. und 17. Jahrhundert
das ,arcanum’ ein Schliisselwort der Epoche. [...] Die Parallelen zwischen
mysteria ecclesize und ihrem sdkularisierten AbkOmmling arcana politica,
zwischen ministerium und mysterium, Christus und Fiskus, zwischen Priestern
und Juristen, die beide als Wissenseliten spezifische Arcana verwalten, sind
von zentraler Bedeutung fiir die Entstehung des modernen Staates.®

Mit Blick auf das bereits skizzierte ideale Labor Bechers wird deutlich, inwiefern
es sich fiir ihn im Kontext des ,Werckhauf$’-Projektes bei Produktionsgeheim-
nissen zugleich auch auf neuartige Weise um Staatsgeheimnisse handelte. Denn
der Fiirst sollte sich im Rahmen von Bechers wirtschaftspolitischen Reformen
jenes Wissens beméchtigen, das in der traditionellen Okonomie noch den Ziinf-
ten vorbehalten war, um einerseits fiir allumfassende christliche Wohlfahrt und
Gliickseligkeit zu sorgen und andererseits die eigene Souveranitédt abzusichern.
Tatsédchlich fehlte Bechers vielfdltigen sozial- und wirtschaftspolitischen Ideen
aber eine innere, kohdrente Struktur — eine sie fundierende Theorie. Becher war
eher ein vielseitiger ,Macher” als ein wirklich systematischer Denker politisch-
okonomischer Systeme.®® Meist hat er auf Herausforderungen ganz unmittelbar

65 Michael Stolleis, ,,Arcana Imperii und Ratio status. Bemerkungen zur politischen Theorie
des frithen 17. Jahrhunderts”, in: ders., Staat und Staatsrison in der friihen Neuzeit. Studien zur
Geschichte des dffentlichen Rechts, Frankfurt am Main 1990, S. 37-72, hier S. 37f.

66 Vgl. Wilhelm Brauneder, ,Bechers Lehre vom Staat”, in: Johann Joachim Becher (1635-1682),
hg. von Gotthardt Frithsorge und Gerhard F. Strasser, Wiesbaden 1993, S. 41-67.



Hoftkonomie als Biopolitik 183

reagiert. In seinen zahlreichen Projektentwiirfen, Publikationen und Notizen
zeichnet sich aber dennoch der Grundgedanke einer auf wirtschaftlicher Pro-
duktivitat basierenden Staatsrdson ab — ein Produktionsdispositiv im Sinne eines
Zusammenwirkens von Recht und Okonomie bzw. von Disziplinarmacht und
Gouvernementalitat.?”

Genau dieses ungeheure Potential Bechers ist von den Kameralisten des
18. Jahrhunderts auch erkannt worden. Als Georg Heinrich Zincke den Politi-
schen Discurs Bechers 1754 neu auflegt, fligt er den knapp 1300 Seiten der zweiten
Auflage von 1673 nochmals weitere 700 Seiten mit eigenen Anmerkungen hinzu,
um Bechers Gedanken — wie schon im Buchtitel festgehalten wird — fiir ,jetzige
Umstdnde und Zeiten [...] brauchbarer” zu machen, und treibt auf diese Weise
aus dem durchaus sprunghaften und wilden Denken Bechers eine kameralisti-
sche Systematik hervor.%®

Foucault hat den Prozess der Formierung von Bio-Macht bzw. Gouvernementa-
litdt zwar im 18. Jahrhundert angesiedelt, weil sich erst dann die verschiedenen
Figurationen von individualisierenden Disziplinen und totalisierenden Regulie-
rungen in den Regierungskiinsten einer modernen Staatsrdson vereinigen.
Kernaspekte dieser Entwicklung zeichnen sich aber schon in den Projekten und
Schriften Bechers ab, insofern sich Zusammenhinge zwischen 6konomischen
Ideen einerseits und einer straff organisierten Policey-Ordnung im Sinne einer
Mischung aus Staats- und Verwaltungslehre mit volkswirtschaftlichem Schwer-
punkt andererseits ausmachen lassen.® Im Politischen Discurs hegt Becher im Zu-
sammenhang der fiir die Gesellschaft entscheidenden drei hierarchischen Stande
Bauern, Handwerker und Kaufleute in eben diesem Sinne auch keinerlei Zweifel,
dass ihr Zusammenwirken der wirtschaftliche Motor des Landes und damit das
politisch wertvollste Gut ist.”” Die Aufgabe des Souverans und seiner Beamten be-
steht demnach darin, alle heterogenen Aspekte dieses Guts sinnvoll zu erfassen,
zu analysieren, zu verwalten und zu optimieren, um Moral, Sozialitdt, Wohlfahrt
und nicht zuletzt die souverdne Macht sicherzustellen und zu vervollkommnen.
Die Verschaltung von Okonomie, Recht, Disziplin und Regierungskunst gelangt
bei Becher aber eben noch nicht zur theoretisch-programmatischen oder auch
praktischen Reife. Als eines der ersten institutionalisierten Zeichen dieses Rei-
fungsprozesses kann wohl erst die Griindung der beiden Lehrstiihle fiir Policey-
wissenschaft im Rahmen der Beamtenausbildung angesehen werden, die im Jahr
1727 von Friedrich Wilhelm I. veranlasst wird.”

67 Vgl. Michel Foucault, Geschichte der Gouvernementalitit, hg. von Michel Sennelart, iibers. von
Claudia Brede-Konersmann und Jiirgen Schroder, 2 Bde., Frankfurt am Main 2004, Bd. 1,
S. 153f.

68 Johann Joachim Becher, Politischer Discurs [...] fiir jetzige Umstinde und Zeiten brauchbarer ge-
macht und verbessert von D. Georg Heinrich Zincken, Frankfurt/Leipzig 1754.

69 Vgl. hierzu auch Becher, Politische Discurs, S. 60-97.

70 Vgl. ebd.,, S. 11.

71 Vgl. Michael Stolleis, Geschichte des dffentlichen Rechts in Deutschland, 3 Bde., Miinchen 1988—
1999, Bd. 1 (1988), S. 372-383.



184 Michael Lorber

Das kapitalistische Produktivitdtsdispositiv der modernen Staatsrdson hat
sich in der zweiten Halfte des 17. und im Laufe des 18. Jahrhunderts immer weiter
in eine Richtung weiterentwickelt, die mit Bechers alchemisch inspiriertem und
heilsgeschichtlich motiviertem Sozialutopismus — mit der politischen Okonomie
seiner alchemia oeconomica — letztlich nicht zu vereinbaren war. Becher ist als Uto-
pist, Alchemiker und Projektemacher gescheitert. Die Anfange der modernen
Staatsrdson im Zeichen des produktiv gemachten Korpers tragen aber dennoch
seine Signatur.

Bibliographie
Quellen

Becher, Johann Joachim [Solinus Saltzthal], Regiomontani Discurs Von der Grofimdchti-
gen Philosophischen Universal-Artzney/ von den Philosophis genant Lapis Philosopho-
rum Trismegistus, s. 1. 1654.

Becher, Johann Joachim, Griindlicher Bericht Von Beschaffenheit und Eigenschafft/ Cultivie-
rung und Bewohnung/ Privilegien und Beneficien Def$ in Amerika zwischen dem Rio Ori-
noque und Rio de las Amazones an der vesten Kiist in der Landschafft Guiana gelegenen/
sich dreifiig Meil wegs in die Tieffe erstreckenden Strich Landes [...], Franckfurt 1669.

Becher, Johann Joachim, Moral Discurs Von den eigentlichen Ursachen def$ Gliicks und Un-
gliicks [...], Franckfurt 1669.

Becher, Johann Joachim, Politische Discurs von den eigentlichen Ursachen/ def3 Auff- und
Abnehmens der Stidt/ Linder und Republicken/ [...] Zweyte Edition [...], Franckfurt 1673.

Becher, Johann Joachim, ,Referat, oder griindliche Beschreibung was in dem Kunst-
undt Werckhauf3, sambt beyliegenden Schmeltz- undt Glafshiitten, gethan, und
operirt wirdt, auch wie selbige angeordnet seye” (19. Marz 1676), Codex 8046,
Handschriftenabteilung, Osterreichische Nationalbibliothek, Wien.

Becher, Johann Joachim, Nérrische WeifSheit Und Weise Narrheit [...], Franckfurt 1682.

Becher, Johann Joachim, Chymischer Gliicks-Hafen [...] Neue und viel verbesserte Edition,
Halle 1726.

Becher, Johann Joachim, Politischer Discurs [...] fiir jetzige Umstinde und Zeiten brauch-
barer gemacht und verbessert von D. Georg Heinrich Zincken, Frankfurt/Leipzig 1754.

Becher, Johann Joachim, Zur mechanischen Sprachiibersetzung. Ein Programmierungsver-
such aus dem Jahre 1661 (Charakter pro notitia linguarum universali), eingel. und iibers.
von Walter Georg Waffenschmidt, Stuttgart 1962.

Sekundirliteratur

Bauer, Volker, Hofékonomie. Der Diskurs iiber den Fiirstenhof in Zeremonialwissenschaft,
Hausviterliteratur und Kameralismus, Wien 1997.

Bettger, Roland, , Verlagswesen, Handwerk und Heimarbeit”, in: Aufbruch ins Industrie-
zeitalter, hg. von Claus Grimm, 4 Bde., Miinchen 1985, Bd. 2, S. 175-183.

Brauneder, Wilhelm, ,Bechers Lehre vom Staat”, in: Johann Joachim Becher (1635-1682),
hg. von Gotthardt Frithsorge und Gerhard F. Strasser, Wiesbaden 1993, S. 41-67.

Dorner, Klaus, Biirger und Irre. Zur Sozialgeschichte und Wissenssoziologie der Psychiatrie,
Frankfurt am Main 1969.



Hoftkonomie als Biopolitik 185

Engelhardt, Ulrich, ,Zum Begriff der Gliickseligkeit in der kameralistischen Staats-
lehre des 18. Jahrhunderts (J. H. G. V. Justi)”, in: Zeitschrift fiir Historische Forschung 8
(1981), S. 37-79.

Foucault, Michel, Der Wille zum Wissen. Sexualitit und Wahrheit 1, ibers. von Walter
Seitter, Frankfurt am Main 1976.

Foucault, Michel, Geschichte der Gouvernementalitit, hg. von Michel Sennelart, {ibers. von
Claudia Brede-Konersmann und Jiirgen Schroder, 2 Bde., Frankfurt am Main 2004.

Foucault, Michel, Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefingnisses, iibers. von Wal-
ter Seitter, Frankfurt am Main 1977.

Hassinger, Herbert, Johann Joachim Becher (1635-1682). Ein Beitrag zur Geschichte des
Merkantilismus, Wien 1951.

Hatschek, Hans J., Das Manufakturhaus auf dem Tabor. Ein Beitrag zur dsterreichischen
Wirtschaftsgeschichte des 17. Jahrhunderts, Leipzig 1886.

Kelbert, Heinz, Johann Joachim Becher. Ein Beitrag zur Erforschung des berufspidagogi-
schen Erbes, Berlin 1954.

Lorber, Michael, ,Vom Kauf der Gefahr. Projektemacherei und Versicherung im
17. Jahrhundert”, in: Drohung und Verheiflung. Mikroprozesse in Verhiltnissen von
Macht und Subjekt, hg. von Elke Koch, Evamaria Heisler und Thomas Scheffer, Frei-
burg im Breisgau 2007, S. 287-314.

Lorber, Michael, ,,Alchemia oeconomica — Johann Joachim Bechers (1635-1682) Sozial-
utopismus am Schnittpunkt von Projektemacherei, Staatsrason und Universalwis-
senschaft”, in: Magia daemoniaca, magia naturalis, zouber. Schreibweisen von Magie
und Alchemie in Mittelalter und Friiher Neuzeit, hg. von Peter-André Alt u.a., Wiesba-
den 2015, S. 339-375.

Lorber, Michael, ,, Theatrum Naturae & Artis — Johann Joachim Bechers Reformpadago-
gik als alchemisches Unterfangen”, in: Spuren der Avantgarde: Theatrum alchemicum.
Friihe Neuzeit und Moderne im Kulturvergleich, hg. von Helmar Schramm, Michael
Lorber und Jan Lazardzig, Berlin/New York 2017, S. 174-227.

Mulsow, Martin, Die unanstindige Gelehrtenrepublik. Wissen, Libertinage und Kommunika-
tion in der Friihen Neuzeit, Stuttgart/Weimar 2007.

Sachfle, Christoph/ Tennstedt, Florian, Geschichte der Armenfiirsorge in Deutschland,
3 Bde,, Stuttgart/Berlin/Koln 1980.

Sellien, Reinhold u.a. (Hg.), Gabler Wirtschaftslexikon, 4 Bde., 13. Aufl,, Wiesbaden 1992,
Bd. 3, S. 2256 (Art. ,Merkantilismus®).

Smith, Pamela H., ,Chemistry and Commerce: Johann Joachim Becher at the Court
of the Elector of Munich”, in: Johann Joachim Becher (1635-1682), hg. von Gotthardt
Frithsorge und Gerhard F. Strasser, Wiesbaden 1993, S. 143-158.

Smith, Pamela H., The Business of Alchemy. Science and Culture in the Holy Roman Empire,
Princeton (NJ) 1997.

Stolleis, Michael, ,, Arcana Imperii und Ratio status. Bemerkungen zur politischen Theo-
rie des frithen 17. Jahrhunderts”, in: ders., Staat und Staatsrison in der friihen Neuzeit.
Studien zur Geschichte des dffentlichen Rechts, Frankfurt am Main 1990, S. 37-72.

Stolleis, Michael, Geschichte des Offentlichen Rechts in Deutschland, 3 Bde., Miinchen
1988-1999.

Vasold, Manfred, ,Die deutschen Bevolkerungsverluste wahrend des Dreiigjahri-
gen Krieges”, in: Zeitschrift fiir Bayerische Landesgeschichte 56 (1993), S. 147-160.



DOI: 10.13173/9783447110747.165
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Haus und Markt






Verrtickte Welt
Das Ende der Okonomik im Theater Shakespeares und Middletons

Verena Olejniczak Lobsien

1. Kridmerseelen und Verschwender -
England zwischen Hauswirtschaft und Erwerbskunst

Timon von Athen ist offenkundig ein schlechter Hausvater. Zum Entsetzen sei-
nes gewissenhaften Verwalters hat er nicht nur sein betrachtliches Vermogen
im tiberaus grofiziigigen Einsatz fiir Freunde und Mitbiirger, durch grofiartige
Gastlichkeit, generose Geschenke und freigiebige Patronage durchgebracht, er ist
mittlerweile bankrott und so hoch verschuldet, dass all das, was er so spektaku-
lar ausgibt, schon langst nicht mehr ihm gehort. Als Timon endlich auf die Mah-
nungen des treuen Flavius hort und seine Glaubiger, die er doch zu freundlicher
Nachsicht verpflichtet wahnte, um Stundung seiner Schulden bittet, wird er ent-
tauscht und mit fadenscheinigen Ausreden abgespeist. Vom iiberschwénglichen
Philanthropen wandelt er sich daraufhin abrupt und radikal zum bitteren Men-
schenfeind, verlasst die Stadt und zieht sich als besitzloser Einsiedler in die Wild-
nis zuriick, wo man schliefllich, am fernsten Meeresgestade, seinen Grabstein
findet. - Wenn das Drama Timon of Athens, um 1607 in Kollaboration William
Shakespeares mit Thomas Middleton entstanden,' eine Lehre enthélt, dann ist
sie auf den ersten Blick entweder trivial oder unklar. Sollte dies eine Fabel iiber
verfehlte Haushaltsfiihrung sein, dann ist das meiste an ihr tiberfliissig, nicht zu-
letzt die ausfiihrliche Darstellung von Timons Misanthropie, seine langen Hassre-
den iiber die menschliche Verkommenheit und die Tiraden iiber das Geld. Wenn
daraus aber nichts zu lernen ist, worum geht es dann? Das Interesse der beiden
Autoren gilt offenbar der Haltung des Protagonisten: der Einstellung, die ihn
einerseits zu solch grandiosen Ausgaben motiviert und die andererseits so spek-
takuldr in abgrundtiefe Abscheu gegeniiber einer Menschheit kippt, die restlos
mit dem identifiziert wird, wonach sie giert — nach dem Geld. Die 6konomische
Mentalitat, die Timon of Athens in seiner Hauptfigur portratiert, ist der des guten
Hausherrn entgegengesetzt, und sie fiihrt eine spezifisch frithmoderne Konno-
tierung mit: die des prodigal

1 William Shakespeare/Thomas Middleton, Timon of Athens, hg. von Anthony E. Dawson und
Gretchen E. Minton, London 2008. Zitiert im folgenden — wie alle anderen Dramen — nach
dem Schema (Akt. Szene. Zeile) direkt nach dem jeweiligen Zitat.

2 Fiir eine eingehende Lektiire von Timon of Athens aus dieser Perspektive siehe Verena O. Lob-
sien, Shakespeares Exzess. Sympathie und Okonontie, Wiesbaden 2015, Kap. 4.1; zur Zusammen-



190 Verena Olejniczak Lobsien

Dass Shakespeare und Middleton iiber diesem antiken, auf Lukian zuriickge-
henden, iiber eine lateinische Ubersetzung des Erasmus tradierten Stoff kooperie-
ren und etwas ganz Neues daraus machen, hat ebenfalls einen Grund in zeitge-
nossischer Aktualitdat. Middleton, gefeierter Autor der city comedy, ist wie kein
anderer versiert in den Mechanismen von Kredit und Debit und versteht das, was
die neue Marktwirtschaft in den Képfen und Herzen anrichtet, auf unvergleich-
lich komische Weise auf die Londoner Biithne zu bringen. Auch Shakespeare hatte
sich mit 6konomischen Problemen bereits befasst, am direktesten in The Merchant
of Venice. Timon of Athens ist nur ein literarischer Indikator unter vielen fiir die
Verdanderungen, die sich in England um die Wende vom 16. zum 17. Jahrhundert
vollziehen. Wie andere, vor allem dramatische Texte représentieren sie diese Ver-
anderungen nicht nur, sondern bearbeiten sie zugleich — auch, indem sie wahr-
nehmbar machen, was aufSerliterarisch nicht zur Debatte steht. Eine der beun-
ruhigenden Fragen, die sie aufwerfen, ist, weshalb das Haushalten nach antikem
Vorbild nicht oder nicht mehr gelingt. Sie zeigen, wie die Okonomik scheitert; sie
fragen nach den Griinden und fiihren vor, was an ihre Stelle tritt. Das Drama als
friithmodernes Massenmedium erscheint dafiir besonders geeignet. Bithne, Dia-
log und Rollenspiel kénnen makrodkonomische Vorgange im iiberschaubaren
Format vor Augen fiihren, indem sie Prozesse des Austauschs, der Substitution,
der Verhandlung, Verstellung und Zirkulation demonstrieren und intersubjek-
tive Dynamiken von Gewinn und Verlust mit begrenztem Personal zur Erfah-
rung bringen und kritisch reflektieren.’ Das elisabethanisch-jakobdische Theater
reflektiert und bearbeitet einen epochalen Mentalitditswandel, macht auf diese
Weise den tiefgreifenden Systemwechsel von einer hauswirtschaftlich basierten
Okonomik zu einem marktwirtschaftlich strukturierten Kapitalismus sichtbar
und bilanziert seine Kosten.*

arbeit von Shakespeare und Middleton vgl. Peter F. Grav, Shakespeare and the Economic Imper-
ative: ,What's aught but as 'tis valued?”, New York 2008, Kap. 5.

3 Siehe dazu Jean-Christophe Agnew, Worlds Apart. The Market and the Theater in Anglo-Ameri-
can Thought, 1550-1750, Cambridge 1986.

4 Christiane Damlos-Kinzel hat es in ihrer Studie Von der Okonomik zur politischen Okonomie.
Okonomischer Diskurs und dramatische Praxis in England vom 16. bis zum 18. Jahrhundert, Wiirz-
burg 2003, unternommen, diese Verdnderung an Dramen Thomas Kyds, Shakespeares, Jon-
sons, Ethereges und Lillos nachzuzeichnen. Sie entfaltet die frithneuzeitliche Okonomik
in England nach dem Muster von Xenophons Oikonomikos (Hervet, Fitzherbert, Whytford),
liest Jonsons Volpone als Markierung des ,Verfall[s] der christlichen Okonomik” (Kap.I1.2),
George Ethereges Man of Mode als ,Bild der 6konomischen Krise” (Kap.IL3) und George
Lillos London Merchant als , Antizipation der politischen Okonomie” (Kap.IL4). Wahrend
ihrer Analyse des iibergreifenden Prozesses prinzipiell zuzustimmen ist, sind dessen Be-
ginn und krisenhafte Zuspitzung wohl schon frither anzusetzen; vor allem die Dramen
Middletons erscheinen symptomatisch, aber auch Shakespeares Merchant of Venice, in dem
ich keine ,Verteidigung der antiken Okonomik* (Kap. IL.1) erkennen kann. Dariiber hinaus
hat nicht zuletzt der New Economic Criticism der letzten Jahrzehnte mit bahnbrechenden
Arbeiten von Marc Shell (The Economy of Literature, Baltimore/London 1978; ders., Money,
Language, and Thought. Literary and Philosophic Economies from the Medieval to the Modern Era,
Baltimore/London 1982), Lars Engle (Shakespearean Pragmatism. Market of his Time, Chicago/



Verriickte Welt 191

Der 6konomische Wandel vollzieht sich gleichsam auf dem Riicken des erfolg-
reichen Merkantilismus und im Zeichen ubiquitdrer Kommerzialisierung. Eng-
lands Aufstieg zur globalen Handelsmacht sorgt mit dafiir, dass er friiher eintritt
und rabiater ausfallt als auf dem Kontinent. Mit langem spatmittelalterlichen Vor-
lauf und beschleunigt durch wirtschaftlichen Erfolg beginnt dieser Umbruch in
England ungefdhr im ersten Drittel des 16. Jahrhunderts. Er markiert zugleich
eine Etappe im europdischen, von Aristoteles kritisch vorbedachten, langsam
und in regionalen Asynchronien voranschreitenden Ubergang von oikonomia zu
chrematistiké, von Hauswirtschaft zu Markt- und Geldwirtschaft, Okonomik zu
Okonomie und ,gewinnsiichtige[r] Erwerbskunst”.® Seine Resultate werden auch
von den Zeitgenossen registriert, und selbst wenn der Argumentationszweck ein
apologetischer ist wie in John Wheelers A Treatise of Commerce (1601), lasst sich bei
aller Faszination doch ein beklommener Unterton heraushoren: ,[...] all the world
choppeth and changeth, runneth & raueth after Marts, Markets and Merchandis-
ing, so that all thinges come into Commerce, and passe into traffique (in a maner)
in all times, and in all places”.

Auch in anderer Hinsicht erscheint die 6konomische Moral fragwiirdig, gar
an der Spitze des Konigreichs, aber nicht nur dort. Die hohen Ausgaben der Kro-
ne zu Beginn der Regentschaft von James L. erregen Aufsehen und Besorgnis.
Dies umso mehr, als sich bereits unter Elizabeth ein kultureller Typus herausge-

London 1993), Peter Grav (Shakespeare and the Economic Imperative) David Hawkes (The Culture
of Usury in Renaissance England, New York 2010; ders., Shakespeare and Economic Theory, London
2015) und anderen deutlich gemacht, dass es nicht nur die thematischen Aspekte sind, die die
englischen Dramen vom 16. bis zum 18. Jahrhundert zu aufschlussreichen Zeugnissen fiir
diesen Umbruch machen, sondern auch und vor allem ihre textuellen Okonomien. Einen
vorziiglichen Uberblick iiber die Forschungen auf diesem Gebiet gibt Peter Grav in , Taking
Stock of Shakespeare and the New Economic Criticism”, in: Shakespeare 8:1 (2012), S. 111-136;
Joseph Vogl hat 2002 in Kalkiil und Leidenschaft. Poetik des dkonomischen Menschen (Ziirich
42011, '2002) eine ,Poetik des dkonomischen Menschen” vornehmlich an deutschsprachi-
gen Texten entworfen und in Das Gespenst des Kapitals (Ziirich ©2012, '2010) die Anfdange wie
die Entfaltung der ,Oikodizee” im groflen konomietheoretischen und -historischen Bogen
nachgezeichnet.

5 Aristoteles, Politik. Buch I: Uber die Hausverwaltung und die Herrschaft des Herrn iiber Sklaven,
tbers. und erl. von Eckart Schiitrumpf, Berlin 1991, S. 23, 1256b. Vgl. auch Otto Brunner, ,,Das
,ganze Haus’ und die alteuropaische ,Okonomik* in: ders., Neue Wege der Verfassungs- und
Sozialgeschichte, Gottingen 21968, S. 103-127; Peter Koslowski, ,Haus und Geld. Zur aristoteli-
schen Unterscheidung von Politik, Okonomie und Chrematistik”, in: Philosophisches Jahr-
buch 86 (1979), S. 60-83.

6 John Wheeler, A Treatise of Commerce. Wherein are shewed the Commodities arising by a well or-
dered and ruled Trade, such as that of the Societie of Merchants Aduenturers is proued to be, London
1601, S. 6; nicht zuletzt weifs Wheeler auch: ,[...] one selleth words, another maketh taffike
[sic] of the skins & bloud of other men, yea there are some found so subtill and cunning
merchants, that they perswade and induce men to suffer themselues to bee bought and sold,
and we haue seene in our time enow, and too many which haue made merchandise of mens
soules.” (S.6f.). Vgl. auch Mark Netzloff, ,The Lead Casket: Capital, Mercantilism, and The
Merchant of Venice”, in: Money and the Age of Shakespeare: Essays in New Economic Criticism, hg.
von Linda Woodbridge, New York 2003, S. 159-176, hier S. 161f.



192 Verena Olejniczak Lobsien

bildet hatte, dem das konigliche Verhalten nun beunruhigend zu entsprechen
scheint: das Negativbild des Verschwenders (prodigal), orientiert am biblischen
Typus des verlorenen, aber reuigen Sohns, der seine Erbschaft durchgebracht hat
und nun seine Besserung beteuert.” Das Klischee ist vor allem mit dem kostspieli-
gen Lebensstil jiingerer S6hne aus dem verarmenden Adel assoziiert,® die iiber
ihre Verhiltnisse leben und den Exzess nur durch Schulden finanzieren kénnen.
Im Konzept der prodigality, der ungeziigelten monetaren Extravaganz, erscheint
zunichst eine Ubersteigerung aristokratischer Grofziigigkeit und spektakulérer
Verausgabung, aber es wird zunehmend generalisiert zu Weisen eines exzessi-
ven Umgangs mit materiellen und anderen Werten, der den Prinzipien einer
wohlgeordneten Haushaltsfithrung diametral entgegengesetzt ist.

Prodigalitét beschreibt im Grunde genommen die Kehrseite der Chrematistik —
ihre Negativversion, beruhend auf dem gleichen Prinzip der Uberschreitung des
Maf8es. Der prodigal ist das Pendant zum wusurer. Er verhilt sich komplementar zu
diesem; beide sind aufeinander angewiesen und spiegeln einander wie die Tod-
siinden avaritia und luxuria. Daher treten sie im Drama auch haufig zusammen
auf. Timon bedarf des ,usuring senate” (3.6.108, vgl. 98); ohne ihn konnte er sich
weder in seiner Rolle des grofsziigigen Gebers gefallen, noch wiirde er zum mis-
anthropischen Eremiten. Wo der usurer auf wucherischen Erwerb und parasitéare
Geldvermehrung aus ist,’ erscheint die Haltung der verlorenen Séhne gekenn-
zeichnet von potentiell ebenso unbegrenzter Verlustbereitschaft, ,unnatiirlicher’
Verschleuderung und fortschreitender Vernichtung von eigenem wie fremdem
Vermogen. Schon Hesiod adressiert seine Ratschldge zur landwirtschaftlichen
Okonomik in den Erga an den profligaten Bruder; Timon von Athen mag seine
Maflosigkeit und seine VerstofSe gegen die 6konomische Vernunft mit hesiodi-
schem Vertrauen auf eine Nachbarschaftlichkeit und Freundschaft begriinden,
die durch grofiziigiges Geben zur Wechselseitigkeit motiviert werden,' aber sein
hyperbolisches Finanzgebaren macht ihn zum genauen Gegenbild des guten
Hausvaters.

Shakespeare ist einer der Sensoren, der die janusgesichtige Abkehr von der
alteuropdischen Hauswirtschaft mit bestiirzender Klarheit anzeigt und immer

7 Vgl. Richard Helgerson, The Elizabethan Prodigals, Berkeley/Los Angeles/London 1976.

8 Vgl. Lawrence Stone, The Crisis of the Aristocracy, 1558—1641, Oxford 1965.

9 Vgl. die Diskussion der aristotelischen Kritik an der unnatiirlichen Geburt (fokos) von Geld
aus Geld in der chrematistischen Erwerbskunst (Politik, 1258b) und ihre Aufnahme in engli-
schen Traktaten der Frithen Neuzeit, insb. Roger Fentons A Treatise of Vsurie Diuided into
Three Bookes (1611) und Gerard Malynes, A Treatise of the Canker of Englands Common Wealth
(1601), in: Hawkes, The Culture of Usury in Renaissance England, S. 47-54.

10 Zu Hesiod und Timon of Athens siehe Lobsien, Shakespeares Exzess, S.184-190, und dies. (mit
Iris Darmann u.a.), ,From the Oikonomia of Classical Antiquity to Our Modern Economy.
Literary-theoretical Transformations of Social Models”, in: eTopoi. Journal for Ancient Stud-
ies 6 (2016) (Special Volume: Space and Knowledge. Topoi Research Group Articles, hg. von Gerd
Graglhoff und Michael Meyer), S.306-348, hier S.321-325, URL: http://journal.topoi.org
(18.1.2018).



Verriickte Welt 193

wieder erortert. Er ist nicht der einzige; das Okonomische okkupiert und durch-
setzt in unterschiedlicher Intensitat auch das Werk seiner Zeitgenossen." Mit
einer exemplarischen Skizze von Shakespeares Drama The Merchant of Venice
(Eintrag im Stationers’ Register 1598)"? setzen die folgenden Lektiiren ein, gefolgt
von Uberlegungen zu Thomas Middletons A Mad World, My Masters (entstan-
den 1604-1607, Eintrag im Stationers’ Register 1608).> Das Scheitern der Okono-
mik und ihre Ersetzung durch ein Wirtschaften und einen Kommerz anderer
Art ist auf unterschiedliche Weise Gegenstand beider Dramen. Bei allen Unter-
schieden in den Interaktionsstilen der Figuren und im Plot erscheinen auch die
zugrundeliegenden Strukturen und Mechanismen vergleichbar. Ahnlichkeiten
werden dabei vor allem in der Gestaltung der Beziehungen zwischen den Prota-
gonisten sichtbar: Sie erscheinen mehr und mehr marktférmig, verwandeln sich
in Tauschvorgdnge, sind Sache von Verhandlungen. Ihr Ziel ist die individuelle
Bereicherung, mindestens Besitzstandswahrung; sie werden auch in Bereichen
des Immateriellen bestimmt von Moglichkeiten des Gewinns und Verlusts und
begleitet vom stdndigen Risiko der Ubervorteilung.

2. Nahe am Herzen -
Bindungen und Kéuflichkeiten in The Merchant of Venice

In Shakespeares Drama The Merchant of Venice ist Wucher ein Thema, aber das
ganze Stiick kreist darum, wie — finanzieller wie sexueller — Prodigalitédt zu be-
gegnen ist. Die Aufmerksamkeit auf die Figur des Shylock und die Diskussion
um die Frage nach einer moglichen antisemitischen Tendenz dieses problem play
hat die kritische Wahrnehmung lange Zeit von seiner eigentlichen, ckonomi-
schen Brisanz abgelenkt. Gewiss ist Shylock ein Jude und ein Wucherer, aber er
ist auch ein sparsamer Hausvater, besorgt um seine Tochter und mit wachsamem
Blick auf seinen Diener, der dennoch auf ganzer Linie scheitert. Der Ausgang
des Stiicks, vom Verlust seines Darlehens und seiner Tochter bis hin zu seiner
Zwangskonversion bedeutet seinen Ruin. Gewiss weist Antonio, der Kaufmann
von Venedig, Shylocks Finanzpraktiken verdchtlich zuriick: ,[...] I neither lend
nor borrow/ By taking nor by giving of excess” (MV 1.3.58£.), und scheint dadurch,
dass er seinen Freunden , gratis” (MV 1.3.41) Kredit gewahrt, ohne Gebiihren fiir
,usance” bzw. ,interest” (MV 1.3.42, 48) zu erheben, im Vergleich zu seinem Anta-
gonisten eine moralisch iiberlegene Position einzunehmen." Aber Shylock wird

11 Siehe hierzu auch Verena O. Lobsien, , Elisabethanisch-jakobdisches Theater”, in: Handbuch
Literatur und Okonomie, hg. von Joseph Vogl und Burkhart Wolf, Berlin (voraussichtlich 2019).

12 William Shakespeare, The Merchant of Venice, hg. von Jay L. Halio, Oxford 1993; zitiert im Fol-
genden als MV.

13 Thomas Middleton, A Mad World, My Masters, hg. von Peter Saccio, annotiert von Celia R.
Daileader, in: Thomas Middleton, The Collected Works, hg. von Gary Taylor und John La-
vagnino, Oxford 2007, S.414-451; zitiert im Folgenden als Mad World.

14 Gewiss werden auch Formen der Gerechtigkeit und Rechtssprechung zur Debatte gestellt,
die sich zwar auf Prinzipien der Billigkeit (equity, , grace”) gegeniiber einem hartherzigen
Bestehen auf dem Buchstaben des Gesetzes (justice) berufen, aber in ihrer eigenen Rechts-



194 Verena Olejniczak Lobsien

am Ende nicht fiir seine Geschéfte bestraft, sondern fiir seine Hartherzigkeit. Die
Erwerbskunst, die er betreibt, ist ja eine, die nicht nur geduldet und in ihrer Not-
wendigkeit anerkannt erscheint, sondern die auch andere Figuren, nicht zuletzt
Portia, tiberaus geschickt beherrschen. Zudem ist die Schuldverschreibung (bond),
um die sich zundchst alles dreht und in der Antonio sich verpflichtet, ein Pfund
seines Fleisches zur Sicherheit fiir das gewdhrte Darlehen zu geben, gerade nicht
auf monetdren Zuwachs fiir den Verleiher ausgerichtet. Unheil geht in diesem
Drama nicht so sehr von Shylocks chrematistischer Frugalitdt aus, als mindes-
tens ebenso von den kaufménnischen Praktiken Antonios und vor allem vom
Verhalten seiner Freunde: Deren loser Umgang mit Geld und ihre Lust am Risiko
(hazard)® fligen sich hier zu einem Prodigalitdtssyndrom, dem zuletzt Erfolg be-
schieden ist. Zumindest ist das einzige, was ihm gewissen Einhalt zu gebieten
scheint, das geschickte Finanzmanagement, der listige Einsatz von Ressourcen,
die Dissimulation und das juristisch fragwiirdige Agieren Portias. Allerdings ist
sie damit ebenfalls involviert; ja, ihre strategischen Interventionen lassen sich
auch als Rechtfertigung venezianischer Verschwendung auffassen. Nicht chre-
matistische Geldvermehrung steht hier im Zentrum, sondern vielmehr die Mo-
netarisierung aller Lebensbereiche: ,[...] practically all aspects of interpersonal
relationships seem tainted by the scent of money”" Alles wird hier markt- und
geldformig, alles erscheint durchsetzt von Mechanismen des Tausches und der
Kauflichkeit, damit von Strukturen der Aquivalenz —nicht zuletzt Freundschaft,
Liebe und Eheschliefsung.

Aus dieser Perspektive lasst sich auch besser verstehen, weshalb die Handlung
des Stiickes mit ihrer Folge zahlreicher kurzer Szenen fortwahrend zwischen Ve-
nedig und Belmont wechselt und weshalb sie mit Shylocks Verurteilung nicht
zu Ende ist. Portias Anwesen ist keineswegs ein extraterritorialer Bereich, der
mit dem Treiben auf dem Rialto nichts zu tun hétte. Im Gegenteil: Es geht genau
um den Nexus zwischen beiden; darum, dass beide Orte durch textuell ausge-
miinzte kommerzielle Strukturen aufs engste miteinander verwoben sind. Bas-
sanios Risiko ist Antonios, und dessen Leben ist die Biirgschaft, die sein Freund
schliefslich bei Werbung und Kastchenwahl zum Einsatz bringt: ,Who chooseth
me must give and hazard all he hath” (MV 2.79). Schon diese Verkniipfungen
auf der Ebene der Handlung verweisen auf die durchgehende Okonomisierung

auslegung selbst Pedanterie und exzessive Literalitdt walten lassen, zudem Verstellung und
Tauschung als Mittel einsetzen und bei der Zumessung der Strafe zuletzt auch Diskriminie-
rung gegeniiber Fremden und Andersglaubigen (vgl. Verena O. Lobsien, ,, Richtet nicht, da-
mit ihr nicht gerichtet werdet!” Biblische, sdkulare und poetische Gerechtigkeit im England
der Frithen Neuzeit”, in: Poetica 37:3—4 (2005), S. 311-347).

15 Vgl. Ian MaclInnes, ,, 111 luck, Il luck?”: Risk and Hazard in The Merchant of Venice”, in: Global
Traffic: Discourses and Practices of Trade in English Literature and Culture from 1550 to 1700, hg.
von Barbara Sebek und Stephen Deng, New York 2008, S. 39-55.

16 Grav, Shakespeare and the Economic Imperative, S. 84.



Verriickte Welt 195

aller Beziehungen.” Affektive und finanzielle Diskurse iiberlagern einander bis
zur Ununterscheidbarkeit. Zu- und Abneigung sind vor allem eines: geldwert,
und die Art und Weise, wie von ihnen gehandelt wird, erscheint von Anfang
an als Kommerz. Das Drama ist beherrscht von Modi der Représentativitat und
Stellvertreterschaft, damit der merkantilen Verrechenbarkeit nach dem Modell
des geldvermittelten Tausches.

Okonomische Thematik und textuelle Okonomie verstirken einander dabei
von Anfang an wechselseitig. So sehen wir gleich in der Eréffnungsszene zwei
der (schon namentlich austauschbaren) ,Freunde’ Antonios, Salarino und Sola-
nio, mit dem Versuch beschaftigt, den schwer melancholischen Antonio zu tros-
ten und aufzuheitern. Die beiden sind, anders als Antonio selbst, Mitglieder der
gentry und vor allem finanziell an ihm und seiner Befindlichkeit interessiert. Sei-
ne Verstimmung scheint 6konomische Griinde zu haben, denn all seine Schiffe
sind mit kostbarer Ladung auf hoher See unterwegs und er hat — wie sich spater
zeigt, als Bassanio von ihm Geld zu leihen sucht - trotz gegenteiliger Beteuerun-
gen (vgl. MV 1.1.41-45) weder Kapitalreserven, noch ist er versichert (,,all my for-
tunes are at sea”, MV 1.1.177)."® Was sie ihm anbieten, um seine Niedergeschlagen-
heit zugleich zu ergriinden und zu zerstreuen, ist ein Tauschgeschaft: opulente
Metaphorik gegen remunerative Freundschaft. Beide iiberbieten einander in der
Ubersetzung seiner Gefiihlslage in Bedeutungszusammenhinge, die allerdings
wenig taktvoll immer wieder auf die prekdre geschaftliche Situation rekurrie-
ren, in der sich Antonio befindet. So interpretiert Salarino Antonios Unruhe als
maritime Agitation: ,Your mind is tossing on the ocean,/ There where your argo-
sies with portly sail,/ [...] Do overpeer the petty traffickers” (MV 1.1.8-14). Solanio
schaltet sich mitfiihlend ein: [...] had I such venture forth,/ The better part of my
affections would/ Be with my hopes abroad” (MV 1.1.15-17). Salarino treibt die
ostentative Sympathie in einer Reihe von Schiffbruch-Imaginationen auf die Spit-
ze, in denen er alltdgliche Verrichtungen wie das kiihlende Pusten auf eine heifle
Briihe, das Rinnen des Sands im Stundenglas oder den Kirchgang zu Metaphern
werden ldsst, die alle nur eines bezeichnen, namlich den Untergang von Antonios
,wealthy Andrew” (MV 1.1.27). Das Schiff erscheint in seiner Phantasie wahlwei-
se vom Sturm auf eine Sandbank getrieben oder auf spitzem Riff geborsten, seine
Ladung an Gewdiirzen und Seiden auf den Wogen zerstreut, ,,And, in a word, but
even now worth this,/ And now worth nothing” (MV 1.1.35-36). Antonio weist
die wenig willkommenen Visionen ebenso wie die gleichermafien zudringliche
Unterstellung, er sei verliebt, zuriick. Aber auch wenn die beiden rivalisierenden
gentlemen nun rasch zugunsten der ,worthier friends” (MV 1.1.61) Bassanio, Lo-
renzo und Graziano abtreten, bleiben die suggerierten Moglichkeiten im Raum.

17 Das Stiick, so hat es schon Lars Engle formuliert, , presents the world of human relations as
a market of exchangeable values” (Engle, Shakespearean Pragmatism, S.77).
18 Zur Versicherungsproblematik vgl. auch MacInnes, ,Risk and Hazard”.



196 Verena Olejniczak Lobsien

Sowohl Antonios potentielles Scheitern als auch das eifersiichtige Werben
der jungen Adligen um seine lukrative Gunst bilden in dem hier aufscheinen-
den Netzwerk homosozialer Bindungen den Hintergrund, auf dem Bassanio nun
Antonio bittet, ihm aus einer Verlegenheit zu helfen, in der ihm ausgesprochen
unwohl ist. Die Griinde hierfiir haben mit genau dieser Gleichsetzung und Uber-
blendung von affektiven mit finanziellen Verpflichtungen zu tun. Denn auch Bas-
sanio, dem das Geld fehlt, um angemessen um die reiche Erbin Portia zu werben,
steht bei Antonio ,,in money and in love” (MV 1.1.131) bereits tief in der Kreide."”
Die umstéandliche Diktion, mit der er sein Ansinnen vortragt, kaschiert nur diirf-
tig die Verschwendung, mit der er seine Mittel durchgebracht hat:

"Tis not unknown to you, Antonio,

How much I have disabled my estate

By something showing a more swelling port
Than my faint means would grant continuance,
Nor do I now make moan to be abridged
From such a noble rate; but my chief care

Is to come fairly off from the great debts
Wherein my time something too prodigal
Hath left me gaged. To you, Antonio,

I owe the most in money and in love,

And from your love I have a warranty

To unburden all my plots and purposes
How to get clear of all the debts I owe.

(MV 1.1.122-134)

Seine eingestandene Prodigalitit ist fiir den jungen Adligen jedoch kein Grund
zur Scham. Vielmehr rechtfertigt sie nicht nur den Versuch, Antonios besondere
Zuneigung zu ihm weiter auszubeuten, sondern auch das Unternehmen Belmont
und den hohen Einsatz, den es erfordert. Bassanio muss Portias Hand gewinnen,
um sich finanziell zu sanieren.”” Um mit Portias Vermogen seine Schulden bei An-
tonio begleichen zu konnen, sieht er keine Mdoglichkeit, als sich zunédchst weiter
bei ihm zu verschulden und Antonio gleichsam zu seinem Investor zu machen.
Dabei lasst er keinen Zweifel daran, dass ihn an Portia in erster Linie ihre Mitgift
interessiert, noch daran, dass ihm die Indirektheit und das Wagnis der Transak-
tion, durch die er Geld mit Geld zu kaufen sucht, durchaus bewusst sind. Portia
ist in Bassanios erster Erwédhnung vor allem ,,a lady richly left” (MV 1.1.161). Un-
ter ihren Werten (mehrdeutig: ,worth”, MV 1.1.167) mogen auch Schonheit und
Tugend sein (vgl. MV 1.1.162f., 165f.), aber Bassanios Schwérmerei gipfelt in einem
vielsagenden homerischen Vergleich: ,[...] her sunny locks/ Hang on her temples
like a golden fleece,/ Which makes her seat of Belmont Colchis’ strand,/ And

19 Vgl. auch Engle, Shakespearean Pragmatism, S. 84f.
20 Vgl. ebd.,, S.85f., 91.



Verriickte Welt 197

many Jasons come in quest of her” (MV 1.1.170-173; vgl. auch 3.2.239). Bassanio,
nicht Shylock, ist der Schurke des Stiicks. Der jugendliche Held ist ein Abenteu-
rer und Hazardeur, dem zum Gewinn des Goldenen Vlieses nahezu jedes Mittel
recht ist; allemal der Einsatz von Antonios Freundschaft. Er selbst schreibt sich
eine prodigale Spielernatur zu und drangt den Freund, ihre Beziehung ebenfalls
nach den Regeln dieses riskanten Spiels zu definieren. Der Edelmann hat hier
Aussicht auf Gewinn und der Kaufmann tragt das Risiko (vgl. MV 1.1.140-152).

Antonio nimmt weder Anstof§ an diesem Ansinnen noch an der Art, wie es
gerechtfertigt wird, denn er liebt Bassanio trotz, vielleicht sogar wegen dessen
Prodigalitat. Er willigt in dessen Plan ein, bevor er ihn noch genau kennt, und er-
scheint in seiner vorbehaltlosen Grofsiziigigkeit (nicht zum letzten Mal) nobler als
der junge Aristokrat, mindestens ebenso verschwenderisch wie dieser: ,[...] be
assured/ My purse, my person, my extremest means,/ Lie all unlocked to your
occasions” (MV 1.1.137-139). Aber beide sprechen ja auch die gleiche Sprache. Ihr
Diskurs, wie der aller anderen Figuren, behandelt Humanes und Monetéres als
austauschbar. Die bis ins Phonetische reichende Aquivalenz von , My purse, my
person” bringt die Gleichsetzung in knappster Form auf den Punkt.” Das Pfund
Fleisch, das Shylock von Antonio als Einsatz und Sicherheit verlangt, fungiert
dabei als Radikalisierung und als Allegorie der Kommensurabilitdt zwischen
Ungleichem. Nicht nur aus aristotelischer Sicht erscheint sie als widernatiirlich.”
Shakespeares Drama zeigt, wie die Geldlogik alle Bereiche des Lebens affiziert
und kontaminiert und dabei die scheinbar gegensatzlichen Positionen von Prodi-
galitdt und Frugalitdt in eins fallen ldsst. Es macht zudem deutlich, wie sich ihre
Féhigkeit zur Abstraktion noch und gerade am scheinbar Konkretesten — ein
Pfund Fleisch nahe dem Herzen — manifestiert. Nicht nur homosoziale Bindun-
gen miinzen sich in Schuldverschreibungen aus, selbst Fleisch und Blut lassen
sich in Debit und Kredit {ibersetzen. Der Sitz des Lebens und der Gefiihle wird als
quantifizierbar ausgestellt* — messbar nicht nur nach seinem Gewicht, sondern
nach seiner finanziellen Aquivalenz und deren véllig kontingenter Festsetzung.
Hier ist dieses Pfund an Vitalkrdften exakt die Annullierung einer Schuld von
3000 Dukaten wert.

Die Grenze, die damit iiberschritten wird, ist eine qualitative; das ,Immer
mehr’, das prodigale und frugale Haltungen verbindet, ist umgeschlagen in et-
was anderes. Jetzt wird in der Buchstdblichkeit dieser Wette, auf der Shylock vor
Gericht bestehen wird, etwas beriihrt, das in der metaphorischen Valenz des
Herzens aufscheint. Die wiederum ist aber offenbar schon lingst ebenfalls in die
monetdre Logik hineingezogen. Portia iiberldsst sich dem Hazardeur Bassanio

21 Peter Grav hat in Shakespeare and the Economic Imperative die ubiquitire Konfusion von Oko-
nomischem mit Persénlichem in diesem Drama detailliert beschrieben (Kap. 3).

22 Siehe auch Eric Spencer, , Taking Excess, Exceeding Account: Aristotle Meets The Merchant of
Venice”, in: Money and the Age of Shakespeare: Essays in New Economic Criticism, hg. von Linda
Woodbridge, New York 2003, S. 143-158.

23 Vgl. Grav, Shakespeare and the Economic Imperative, S. 101.



198 Verena Olejniczak Lobsien

in einer Diktion, die direkt der Geschaftswelt des Rialto entsprungen zu sein
scheint. Sie verschreibt ihm ihre Person als Statthalterin sémtlicher Reichtiimer
von Belmont — ,the full sum of me” (MV 3.2.157) — und versteigt sich gar zu dem
Waunsch, ihr ,Brutto’ (,to term in gross”, MV 3.2.158) mochte sich so vervielfa-
chen, dass es schlieSlich jegliche Verrechenbarkeit sprengt: , Exceed account”
(MV 3.2.157).

Doch so exzessiv Portias verliebte Buchhaltung hier auszufallen scheint, so
niichtern ist das Kalkiil, das dahintersteht. Ihre Zusammenfassung benennt ohne
Umschweife die rechtliche Situation der verheirateten Frau: ,Myself and what is
mine to you and yours/ Is now converted” (MV 3.2.166f.). Aber damit verzichtet sie
keineswegs auf die aktive Bestimmung ihrer finanziellen Angelegenheiten, die ja
nunmehr auch Bassanios sind, und auf das Handeln in ihrem eigenen Interesse.*
Ihr Interesse gilt auch nicht in erster Linie der Verwaltung des Hauses Belmont,
sondern der durchaus politischen Regelung ihrer persénlichen Altersversorgung
trotz, ja mit den Mitteln der ehelichen Verbindung zu einem Spieler. Der nachfol-
gende Verkleidungsplan zur Abwendung von Antonios todlichem Bankrott hat
auch das Ziel, eine Minderung von Bassanios Vermodgen und damit eine erheb-
liche Verschlechterung ihrer eigenen Finanzsituation zu verhindern. Denn der
Ubergang des Patrimoniums der Frau in den Besitz des Mannes ist nur die eine
Seite der bei aristokratischen Geldheiraten {iblichen Versorgungsregelungen.
Waihrend die Mitgift an den Mann geht, wird zugleich eine addquate Witwenren-
te im Verhiltnis zum Gesamtvermodgen verhandelt und festgesetzt (jointure oder
portion). Aus Portias Sicht darf an dieser Stelle keine Minderung eintreten. Der
Affekt, der sie mit Bassanio verbindet, zielt zugleich auf ihrer beider Finanzen.
Der mit dem Eheversprechen einsetzende Ring-Plot dient vor allem dazu, sicher-
zustellen, dass das scheinbar an den venezianischen prodigal verausgabte Kapitel
so zirkuliert, wie sich das der Vater der Gattin gedacht hat.*> Am Schluss flieflen
dann auch tatsachlich alle eingesetzten Mittel wieder zuriick nach Belmont; das
mag man noch als letzte, indirekte Rechtfertigung des alten hauswirtschaftli-
chen Ideals sehen. Portias Wortwahl ldsst jedenfalls an ihrer Entschlossenheit zu
kaufméannischem Handeln und effektivem Kapitalmanagement keinen Zweifel:
,Since you are dear bought, I will love you dear” (MV 3.2.311).

Zusétzliche Emphase — und zusitzliche Komplikationen — erfahrt die kommer-
zielle Bedeutung der Ringhandlung durch eine selbstreflexive Schleife, komisch
gespiegeltim zweiten Paar (Nerissa/Graziano). Nachdem der Prozess fiir den zah-
lungsunfahigen Antonio und damit fiir dessen Schuldner Bassanio ohne Verluste
ausgegangen ist, bietet Bassanio an, die dreitausend Dukaten, die er nun nicht
mehr an Antonio zurtickerstatten muss, als Anwaltshonorar an die verkleidete
Portia zu zahlen (MV 4.1.406-408). Das ist freilich jetzt Belmont-Geld, aus Portias

24 Christiane Damlos-Kinzel ist der Ansicht, auf diese Weise werde die alte Okonomik wieder
ins Recht gesetzt, Portia als kluge Herrscherin iiber ihren Haushalt dargestellt und damit
zum Vorbild fiir die Konigin erhoben (vgl. Von der Okonomik zur politischen Okonomie, S.109).

25 Vgl. Engle, Shakespearean Pragmatism, S. 92-98.



Verriickte Welt 199

bisherigem, zukiinftig seinem eigenen Besitz. Portia kostet die von ihr selbst in-
szenierte dramatische Ironie weidlich aus. Sie weist die Zahlung zuriick und ver-
langt stattdessen Bassanios scheinbar minderwertigen Ring. Leider iiberlédsst ihr
Verlobter nach kurzem Zaudern dem vermeintlichen Advokaten zur Belohnung
fiir die geleisteten Dienste tatsdchlich den Ring, der doch die Unverlierbarkeit
und unverbriichliche Dauer der eingegangenen Beziehung symbolisieren sollte.
Wieder ist es ein scheinbar quantifizierendes Kommensurabilitdtsargument, das
den Ausschlag gibt; diesmal kommt es ausgerechnet von Antonio, der die Ver-
dienstlichkeit des Anwalts mit seiner eigenen Freundschaft fiir Bassanio zusam-
men in die Waagschale wirft: ,My Lord Bassanio, let him have the ring./ Let his
deservings and my love withal/ Be valued ‘gainst your wife’s commandement”
(MV 4.1.445-447). Keineswegs ist es hier dem Juden vorbehalten, Unwagbares
mit Geld zu verrechnen. Vielmehr schlagt auch der, der eben noch der Geldlogik
zum Opfer zu fallen drohte, nun selber vor, den Signifikanten einer Liebe zum
Gegenwert fiir die andere einzusetzen.

Indem das Drama nicht nur die unmittelbar in den Ring-Plot involvierten
Eheringe, sondern in einer besonders bitteren Transaktion auch den Ring, den
Shylock von seiner Frau Leah erhalten hatte und den seine Tochter nun fiir ei-
nen Affen verdufert hat, konvertibel und kauflich erscheinen lasst; indem es die
korperhaften Symbole eines einmaligen und iiberdauernden Bundes vervielfal-
tigt, austauschbar und warenférmig macht; indem es Geldwerte in eine weitere,
papierne Medialitat {ibersetzt (die der Schuldverschreibung, bond), zeigt es, wie
menschliche Bindungen sich entmaterialisieren und die Zeichen des Finanziellen
fiir das Leben selbst einzutreten beginnen. Als unmittelbar nach der Verméhlung
mit Portia ein Brief mit der bestiirzenden Nachricht eintrifft, Antonios Schiffe
seien samtlichst untergegangen (,,all his ventures failed”, MV 3.2.266), formuliert
Bassanio die Resultate dieser alles aufzehrenden Usurpation mit ungewohnter
Hellsichtigkeit:

[...] When I told you

My state was nothing, I should then have told you
That I was worse than nothing, for indeed

I'have engaged myself to a dear friend,

Engaged my friend to his mere enemy

To feed my means. Here is a letter, lady,

The paper as the body of my friend,

And every word in it a gaping wound

Issuing life-blood.

(MV 3.2.256-264)

In seinen Wirkungen ist der Signifikanz- und Werttransfer vom Lebendigen zum
Papiernen verheerend. Dass Shylocks bond ihn so provozierend vom Papiernen
zum Lebendigen zuriickspielt, treibt die sich fortschreibende Substituierbarkeit
lediglich auf die Spitze und expliziert sie. The Merchant of Venice bilanziert die



200 Verena Olejniczak Lobsien

Kosten einer proliferierenden Geldlogik, fiir die das ganze Leben aus Tauschwer-
ten besteht und auch das nicht zu Beziffernde kommensurabel erscheint. Shake-
speares Drama verfolgt die zugrundeliegende Mentalitdt bis in deren kapita-
listische Verzweigungen und fiithrt so die unheilvolle Akkommodation des
Menschlichen an die Prinzipien der Okonomie vor Augen.

3. Nahe am Geld - komischer Zerfall der Bindungen bei Middleton

The Merchant of Venice konstruiert Ausweglosigkeiten. Was der allgegenwértigen
Kommerzialisierung Einhalt bieten und ein Gegenmodell zur exzessiven Mone-
tarisierung darstellen konnte — eine funktionierende Okonomik auf Belmont —
erweist sich selbst als durchdrungen von den gleichen Prinzipien wie der Rial-
to als Bithne des weltweiten Handels und die ,Deals’ seiner Protagonisten. Die
aristokratische Antwort auf Prodigalitdt ebenso wie eine Chrematistik, die sich
im Bestehen auf einem Pfund Fleisch allegorisch selbst als morderisch tiberfiihrt,
besteht in smartem Finanzmanagement. Eine wirkliche Alternative zur um sich
greifenden Okonomisierung wird nirgends angedeutet.

Deren Hypertrophie lédsst sich allerdings auf der Biithne noch steigern. Die Me-
chanik, die sie antreibt, ist ja schon als solche erz-komisch. Es kann daher nicht
iiberraschen, dass die Abenteuer des kommerziellen quid pro quo vor allem ein
Sujet fiir die frithneuzeitliche Komodie bilden. Dabei ruft die Verwandlung des
Menschlichen in Mechanisches (billiges) Gelédchter hervor. Aber sollte sich tat-
sdchlich das ganze Leben auf diese Slapstick-Mechanismen reduzieren lassen?
John Wheeler, Sekretdr der Society of Merchant Adventurers, behauptet nichts
weniger in seiner Apologie des Handels: ,[...] all that a man worketh with his
hand, or discourseth in his spirit, is nothing els but merchandise, and a triall
to put in practice the Contracts, which the Legists and men skilfull in the lawes
knew not to name otherwise then thus, Do vt des, Facio vt facias: the which words
in effect comprehend in them all negotiations, or traffiques whatsoeuer, and are
none other thing but meere matter of merchandise & Commerce”.?

Die city comedy der ersten Jahrzehnte des 17. Jahrhunderts mit Autoren wie
Jonson, Middleton, Marston und anderen scheint Wheeler in seiner Analyse bei-
zupflichten. In Frage steht gleichwohl, wie das verallgemeinerte Do ut des ethisch
einzuschétzen sei. Die city comedy als Genre zeigt sich dabei erstaunlich zuriick-
haltend. Sie zeichnet grelle Karikaturen des stadtischen Wirtschafts- und Ge-
schiftslebens und entwirft eine Welt, in der ein absolut gesetzter Eigennutz re-
giert, alles Interesse auf Bereicherung gerichtet ist und die Handlung aus einer
nicht abreifenden Kette wechselseitiger Ubervorteilungen besteht.” Sie beobach-
tet, scheinbar ohne zu werten. Sie konstatiert den Sieg einer von Gier gesteuerten

26 Wheeler, A Treatise of Commerce (1601), S.7.

27 Die Forschung hat das schon lange gesehen und sich immer wieder schwer getan, die eigen-
artige Wertneutralitdt, mit der diese Stiicke die Turbulenzen auf dem Marktplatz London
vorfiithren, in Satire oder Moralistik aufzuldsen; siehe Lionel Charles Knights, Drama and
Society in the Age of Jonson, London 1951; Brian Gibbons, Jacobean City Comedy: A Study of Satiric



Verriickte Welt 201

Mentalitat — bekréftigt, gar feiert sie damit auch, was sie zeigt? Andeutungen
einer Alternative zum Vorfindlichen lassen sich womdglich an unvermuteter
Stelle aufweisen. Denn selbst hier finden sich noch Reste eines Wissens und einer
Ideologie, die schon in Shakespeares problem play nur noch in vergoldeter Ferne
erschien und in Timon of Athens vollends auf verlorenem Posten steht: Ausgerech-
net Vorstellungen von feudaler Haushaltsfiihrung und die Ideologie hofischer
Grofiziigigkeit werden in einer Weise ins Spiel gebracht, die mindestens eine nos-
talgische Erinnerung an sie wachhilt.

Das geschieht auf unerwartete Weise selbst in Kontexten, die auf den ersten
Blick kein ,Aufierhalb’ des Marktes zu kennen scheinen.?® In Thomas Middletons
A Mad World, My Masters proliferiert die Abgeltungs- und Uberbietungsmecha-
nik und treibt groteske Bliiten. Sie wird zur 6konomischen Matrix des Stiicks
radikalisiert, zum Prinzip seiner Handlung und nicht zuletzt seiner Sprache. Wie
in The Merchant of Venice wechseln in Middletons Stiick die Schauplédtze zwischen
der City und einem adligen Landsitz. Dennoch ist die Logik, der hier (fast) alles
folgt, die des Marktes und der stadtischen Finanzwirtschaft, auf die Spitze getrie-
ben in den Versuchen der Charaktere, sich mit unlauteren Mitteln (trickery) anzu-
eignen, was ihnen nicht gehért, sich auf Kosten anderer einen Vorteil zu verschaf-
fen oder durch Betrug, Diebstahl, Erschleichung mehr zu erlangen, als ihnen
zusteht. Okonomischer Ehrgeiz gilt vor allem dem Ziel, andere zu diipieren und
als gulls dastehen zu lassen. Duplizitit ist der Motor, Doppelung das strukturelle
Prinzip des verwickelten Plots: Dick Follywit, der profligate und hoch verschul-
dete Enkel des reichen Sir Bounteous Progress, sucht sich vorzeitig in den Besitz
seines Erbes zu bringen; der Zuhiélter Penitent Brothel versucht die Ehefrau des
eifersiichtigen Shortrod Harebrain zu verfiithren. Die Prostituierte Frank Gull-
man spielt eine Rolle in beiden Handlungsstrangen, da sie fiir Master Penitent
anschafft, aber zugleich die Geliebte von Sir Bounteous ist. Follywit initiiert eine
Reihe ingenidser Raubziige in unterschiedlicher Verkleidung; pranks, die sich auf
das Vermogen des Alten richten, aber in Turbulenzen geraten und nur teilweise
gelingen; sein Einfallsreichtum gipfelt in der Inszenierung eines Spiels-im-Spiel
(,The Slip”), das aber ebenfalls — wegen der Fehlfunktion eines (gestohlenen) Re-
quisits — nicht den erhofften Erfolg hat. Penitent Brothel kommt zwar, unterstiitzt
von Gullman, mit Frau Harebrain ans Ziel seiner Wiinsche, erlebt dann aber die
diabolische Erscheinung seiner Geliebten als Succubus und kehrt sich von sei-
nem bisherigen Lebenswandel ab. Am Ende wird Follywit, den Gullman glauben
machen kann, sie sei noch Jungfrau, mit der mistress seines Grof3vaters verheira-
tet. Der trickster hat seine Meisterin gefunden, bekennt achselzuckend: ,Tricks

Plays by Jonson, Marston and Middleton, Cambridge, Mass. 1968; vgl. auch Susan Wells, , Jacobe-
an City Comedy and the Ideology of the City”, in: English Literary History 48:1 (1981), S. 37-60.

28 Il n’y a pas dehors I'économie” — so David Hawkes mit derridaeskem Zungenschlag in ders.,
,Middleton and Usury”, in: The Oxford Handbook of Thomas Middleton, hg. von Gary Taylor
und Trish Thomas Henley, Oxford 2012, S.281-295, hier S.281 (Herv.im Orig.).



202 Verena Olejniczak Lobsien

are repaid, I see” (Mad World 5.3.305), und Sir Bounteous sorgt vergniigt fiir eine
grofiziigige Mitgift.

Das Muster des quid pro quo als rechnerische Logik, die das pekunidre Den-
ken des Marktes ebenso wie die moralischen Gleichungen der Vergeltung prégt,
scheint diese ,Verriickte Welt” in ihren Figurenkonstellationen und Plotstruktu-
ren restlos zu bestimmen.?” Komplementédre Funktionen sind gedoppelt: Zwei
prodigals, der eine verschwenderisch mit, der andere ohne Geld (Bounteous, Fol-
lywit) und zwei gulls (Bounteous, Harebrain) werden mit zwei tricksters (Follywit,
Gullman) und zwei Parasiten (Penitent, Gullmans Mutter) kombiniert. Master
Penitent Brothel zeigt schon in seinem Namen die Duplizitit an, die in seiner
Spontankonversion vom Zuhilter zum reuigen Siinder dramatisch entfaltet
wird. Auch , Frank Gullman” ist ein Oxymoron, das mit der Ambivalenz des hon-
est trickster und ihrer schliefllichen Redemption spielt (,What I have been is past.
Be that forgiven”, Mad World 5.2.302). Mistress Harebrain wird vom Teufel selbst
gedoppelt. Die exuberante Metatheatralitdt des Stiickes stellt sich in der Histrio-
nik fortwdahrender Verstellungen, Verkleidungen, Rollenspiele der Figuren aus.*
Aber auch die reflektierte Performanz wird wiederholt pekuniar riickgekoppelt:
Follywits ,, The Slip” gibt sich schon im mehrdeutigen Titel als ,falsche Miinze’ zu
erkennen, die in Umlauf gebracht werden soll, um Sir Bounteous zu schadigen.”

In erstaunlichem Mafe und bis zum Uberdruss ist auch die Figurensprache
in A Mad World bestimmt von double-entendre. Alle sprechen dissimulatorisch —
in puns und Innuendos, absichtlichen und unabsichtlichen. Nur wenige sind so
harmlos wie die Erwiderung des als Arzt verkleideten Penitent auf den Einwurf
,Nay, pray be patient, sir”: ,That’s impossible. I cannot be patient and a physician
too, sir” (Mad World 3.2.69-71). Alles hat hier eine auf Zuschauergelédchter zielen-
de Ambiguitit; eine zweite, mit Vorliebe sexuelle, misogyne oder skatologische
Bedeutung, gern versetzt mit Finanzjargon. So Harebrain iiber seine Frau: ,I'll
keep her to her stint,/ I'll put her to her pension,/ She gets but her allowance, that’s
a bare one” (Mad World 1.2.65-67); oder Penitent zu einem Freier tiber die schein-
kranke Gullman: ,Will she take anything yet?” — ,Yes, yes, yes, she’ll take still.
Sh’as a kind of facility in taking” (Mad World 3.2.109-112). Alle meinen fortwéh-
rend mehr und anderes, als sie sagen; wer immer den Mund auftut, handelt sich
mehr ein, als er oder sie eigentlich einkaufen wollte, und meistens Zotiges. Das
rhetorische quid pro quo bringt, an das Publikum gerichtet, einen semantischen
Mehrwert hervor, der auf dem gleichen Obszonitédtsniveau liegt wie die derbe
Korperkomik.

29 Vgl. die Einfiihrung der Herausgeber in: Middleton, Collected Works, S. 416; siehe auch Laurie
Maguire/Emma Smith, ,, Time’s comic sparks’: The Dramaturgy of A Mad World, My Masters
and Timon of Athens”, in: The Oxford Handbook of Thomas Middleton, hg. von Gary Taylor und
Trish Thomas Henley, Oxford 2012, S. 181-195, hier S. 183.

30 Vgl. ebd., S. 187f.

31 OED Slip, sb.*: ,,A counterfeit coin”; vgl. Maguire/Smith, ,,, Time’s comic sparks™, S.187.



Verriickte Welt 203

Die sprachliche Duplizitdt mag nicht immer intendiert sein; sie findet ihr Pen-
dant gleichwohl im berechnenden Verhalten aller Figuren. Alle hegen stets Hin-
tergedanken, und mit Ausnahme von Sir Bounteous trachten sie nach Ubervortei-
lung anderer und eigener Bereicherung. Das ist eine Art konomischer Infamie,
die auch Familienbeziehungen langst zersetzt hat.** Die Figuren sind atomisiert,
ihre Bindungen, ob sexuell oder freundschaftlich, temporédr und interessegelei-
tet. Zur Darstellung der Mentalitét, aus der solche soziookonomische Desintegra-
tion erwéchst, muss kein Wucherer mehr auftreten; hier sind alle impliziert und
betreiben an wechselnden Orten das Geschaft der Selbstbereicherung.

Zweifelsohne ist das auf eine Weise unterhaltsam, mitunter ungemditlich. Das
Gelachter, das dieses Stiick auslOst, basiert vor allem auf Schadenfreude nach
dem Muster der Komddien des Plautus. Sie liefern hier einen Teil der Stoffe, Ty-
pen und nicht zuletzt die Vorliebe fiir stadtische Milieus. Mit dem Riickgriff auf
Plautus lédsst sich wenigstens zum Teil die moralische Distanz erkldren, mit der
das Treiben der Figuren prasentiert wird. Middleton ergreift so wenig ausdriick-
lich Partei wie das grofse Vorbild vieler frithneuzeitlicher Komddienautoren.®
Dennoch bleiben aufschlussreiche Unterschiede. Einerseits treibt A Mad World
die Komik der antiken Vorlagen auf die Spitze, indem es deren quid-pro-quo-Me-
chanik als 6konomisch motiviert vorfiihrt, andererseits erscheint der Text doch
nicht restlos zynisch. Gewiss ist die komische Fiille, die das Stiick ausbreitet,
eine der ingenidsen finanziellen Schadigungsstrategien. Es trifft auch zu, dass
die Figuren ihr Ansehen und ihre soziale Identitdt durchweg und ausdriicklich
wirtschaftlich, als Guthaben bzw. credit begreifen, aus dem sie Gewinn zu schla-
gen trachten. Auch Sexualitdt erscheint als selbstverstdndliche Fortsetzung des
verallgemeinerten Wuchers mit anderen Mitteln.?* Erstaunlich bleibt an A Mad
World, My Masters aber nicht nur die einfallsreiche Insistenz der kleinen Gau-
ner, sondern nicht zuletzt die Resilienz ihres Hauptziels Sir Bounteous gegentiber
den vielfdltigen 6konomischen Noxen. Er spricht die meisten Zeilen in diesem
Stiick. Zwar mag er dank seiner ldcherlichen Eitelkeit besonders leicht hinters
Licht zu fithren sein, aber er bekennt sich entwaffnend unverhohlen zu seiner
Gier nach Anerkennung. Er bleibt sich und seinem offen auf Reputation gerich-
teten Ehrgeiz treu — ,Is not my name Sir Bounteous, am I not expressed there?”
(Mad World 4.4.44). Dass sich andere auf seine Kosten zu bereichern suchen, halt

32 David Hawkes hat sie in starken Worten als Form generalisierter usury beschrieben: ,Mid-
dleton’s plays depict an infernal, chaotic world that has been saturated and corrupted by
usury. Relations of credit and debt mediate every kind of human interaction in his drama,
despoiling innocence, violating love, debasing character, and unbalancing the mind. [...] In
Middleton’s drama, sex, violence, humour, revenge, sin, and redemption are all structured
and determined by the implacable, silent, but omnipresent power of usury.” (Hawkes, ,Mid-
dleton and Usury”, S.281).

33 Vgl. Richard F. Hardin, ,Middleton, Plautus, and the Ethics of Comedy”, in: The Oxford
Handbook of Thomas Middleton, hg. von Gary Taylor und Trish Thomas Henley, Oxford 2012,
S.296-311, hier S.296 und 298.

34 Vgl. Hawkes, ,Middleton and Usury”, S.294.



204 Verena Olejniczak Lobsien

er fiir natiirlich, geradezu fiir schmeichelhaft. Am Ende bringt er es sogar fertig,
iiber den Trick Follywits zu lachen und dessen Gewitztheit zu bewundern: ,Ha,
ha, it was featly carried! Troth, I commend their wits!” (Mad World 5.2.187f). Es
scheint unmdglich, ihn zum Opfer zu machen. Er selbst bleibt in seiner ostentati-
ven Verschwendung grof8ziigig, selbst dem Nichtsnutz von Enkel gegeniiber, der
ihn mehrfach geprellt, betrogen und bestohlen hat.

Dabei ist auch Bounteous keineswegs eine eindeutige Verkdrperung feudaler
Werte oder héfischer Okonomik. Gleich zu Beginn behauptet Follywit, dass sein
Grof3vater seinen Titel keineswegs ererbt habe ,[...] my grandsire Sir Bounteous
Progress is a knight of thousands, and therefore no knight since one thousand six
hundred” (Mad World 1.1.63-65).% Follywits Anspielung erkldrt Sir Bounteous da-
mit einerseits zu einem der in dieser Dekade kreierten new knights, zum ehrstichti-
gen Emporkdmmling, der sich Glanz und Achtung zu erkaufen sucht und nach
der Gesellschaft vermeintlicher Honoratioren und Beriihmtheiten giert.** Ande-
rerseits erscheint Sir Bounteous doch als glaubwiirdige Verkdrperung von Resten
eines adligen Ethos. Er praktiziert vorbehaltlos exzessive Grofsiziigigkeit und frei-
giebige Gastlichkeit, mag er auch einem modischen self-fashioning ebenso anhan-
gen wie der sexuellen Promiskuitat. Die Selbstdistanz, mit der er einen Witz an-
zuerkennen vermag, der auf seine Kosten geht, demonstriert eine Schwundstufe
von sprezzatura. Freilich ist er damit der konomischen Logik nicht enthoben. Der
Kredit’, den er sich mit alledem zu erwerben sucht, ist lediglich — im Unterschied
zum Materialismus der {ibrigen Figuren — ein symbolischer.

Es fallt schwer, Middletons Darstellung eigenniitzigen Bereicherungsstrebens
als die satirische Analyse eines Moralisten zu verstehen. Das gewinnorientierte
quid pro quo, das die Aktionen in dieser Mad World und ihre Marktformigkeit be-
stimmt, erscheint zu ubiquitdr, amoralisch und auf Publikumsgelachter schie-
lend, als dass sich hier die Perspektive eines Besserwissens, gar Andershandelns
einstellen konnte. Eher werden die im Titel augenzwinkernd angesprochenen
Masters zum amdiisierten Einverstdndnis mit der kommentarlos gespiegelten
Sittenlosigkeit eingeladen. Auch die sardonische Verallgemeinerung, die zwi-
schendurch Sir Bounteous in den Mund gelegt wird — , Well, there should be a
conscience, if one could hit upon’t” (Mad World 2.4.48f)) — spricht weniger von Em-
porung als von Resignation.”” Allenfalls der geradezu rithrenden Anhénglichkeit
des aus der Welt gefallenen, alten ,neuen’ Ritters an eine aus der Mode kommen-
de feudale Ideologie lief3e sich ein moralistischer Akzent abgewinnen. Der selbst-

35 James I hatte 1603 Adelstitel praktisch kauflich gemacht, indem er alle Landbesitzer mit ei-
nem Einkommen von mehr als 40 Pfund p.a. gezwungen hatte, sich entweder zum Ritter
schlagen zu lassen oder eine Gebiihr zu entrichten.

36 Das macht ihn ja auch so anfallig fiir Follywits Posse mit dem erfundenen Lord Owemuch;
vgl. auch Maguire/Smith, ,, Time’s comic sparks’”, S. 191.

37 Vor dem Hintergrund der calvinistischen Uberzeugungen Middletons muss die ethische
Indifferenz seiner Komik umso mehr verwundern, allem plautinischen Uberschwang zum
Trotz; siehe auch Hardin, ,Middleton, Plautus, and the Ethics of Comedy”, S. 296 und 310.



Verriickte Welt 205

gefdllige alte prodigal erscheint in dieser Hinsicht geringfiigig attraktiver als der
junge. Von guter hauswirtschaftlicher Ordnung sind wir damit allerdings auch
auf seinem Landsitz weit entfernt.

Mercantilism rules ok: So kénnte man die wenig optimistische konomische Ein-
sicht zusammenfassen, die Shakespeares und Middletons Dramen bereithalten,
mit kleineren Einschrankungen. A Mad World, My Masters lasst sich immerhin
teilweise als Abgesang auf die Grofizligigkeit als Zentraltugend einer abgelebten
Mentalitat lesen, die man nur mit einem gewissen Bedauern ziehen ldsst.* Reso-
nanzen dieses Verlustbewusstseins konnten wir auch in The Merchant of Venice
spiiren. Uberdeutlich werden sie im etwa zeitgleich mit A Mad World entstande-
nen Produkt der Kooperation Middletons und Shakespeares, der ,tragischen Sa-
tire” Timon of Athens.” Hier wird aristokratisches Wirtschaften zusammen mit
einer durch freundschaftliche Bindungen gesicherten stadtbiirgerlichen Wech-
selseitigkeit eloquent verabschiedet, freilich weniger mit Trauer als mit leiden-
schaftlichem Zorn. Was in der spektakuldren Verkehrung des reichen Athener
Philanthropen Timon in einen misanthropischen Eremiten vollends und nieder-
schmetternd deutlich wird, ist die Unmoglichkeit des Gebens — mindestens eines
genuin altruistischen, nicht auf Erwiderung der Gabe zdhlenden Schenkens —
unter den Bedingungen einer kreditbasierten Okonomie.** Die antike Okonomik,
deren kleinformatiges nachbarschaftliches Haushalten sich als Gegenmodell
moderner Marktférmigkeit angeboten hatte, erweist sich auch dort als deutlich
dysfunktional. So bleibt den Timons unter uns wohl nur die ohnmachtige Wut.

Bibliographie
Quellen

Aristoteles, Politik. Buch I: Uber die Hausverwaltung und die Herrschaft des Herrn iiber
Sklaven, iibers. und erl. von Eckart Schiitrumpf, Berlin 1991.

Middleton, Thomas, A Mad World, My Masters, hg. von Peter Saccio, annotiert von Ce-
lia R. Daileader, in: Thomas Middleton, The Collected Works, hg. von Gary Taylor
und John Lavagnino, Oxford 2007, S. 414-451.

Middleton, Thomas, The Collected Works, hg. von Gary Talor und John Lavagnino, Ox-
ford 2007.

Shakespeare, William, The Merchant of Venice, hg. von Jay L. Halio, Oxford 1993.

38 Das betonen auch Maguire und Smith: ,For all Sir Bounteous’s dramatic attractiveness and
comically excessive largesse, his plot has a serious and clear-eyed point to make about the
inadequacy of bounty as a social or civic organizing principle and Sir Bounteous’s ability to
function in the world in which he finds himself.” (Maguire/Smith ,, Time’s comic sparks’,
5.191).

39 Ebd, S.195, vgl. S.189.

40 Vgl. Ken Jackson, ,,One Wish’ or the Possibility of the Impossible: Derrida, the Gift, and God
in Timon of Athens”, in: Shakespeare Quarterly 52:1 (2001), S.34-66, und Grav, Shakespeare and
the Economic Imperative, Kap. 5.



206 Verena Olejniczak Lobsien

Shakespeare, William/Middleton, Thomas, Timon of Athens, hg. von Anthony E. Daw-
son und Gretchen E. Minton, London 2008.

Wheeler, John, A Treatise of Commerce. Wherein are shewed the Commodities arising by
a well ordered and ruled Trade, such as that of the Societie of Merchants Aduenturers is
proued to be, London 1601. [EEBO]

Sekundirliteratur

Agnew, Jean-Christophe, Worlds Apart. The Market and the Theater in Anglo-American
Thought, 1550-1750, Cambridge 1986.

Brunner, Otto, ,Das ,ganze Haus’ und die alteuropdische ,Okonomik’” in: ders., Neue
Wege der Verfassungs- und Sozialgeschichte, Gottingen 21968, S. 103-127.

Damlos-Kinzel, Christiane, Von der Okonomik zur politischen Okonomie. Okonomischer Dis-
kurs und dramatische Praxis in England vom 16. bis zum 18. Jahrhundert, Wiirzburg 2003.

Engle, Lars, Shakespearean Pragmatism. Market of his Time, Chicago/London 1993.

Gibbons, Brian, Jacobean City Comedy: A Study of Satiric Plays by Jonson, Marston and
Middleton, Cambridge, Mass. 1968.

Grav, Peter F., , Taking Stock of Shakespeare and the New Economic Criticism”, in:
Shakespeare 8:1 (2012), S. 111-136.

Grav, Peter F., Shakespeare and the Economic Imperative: ,What’s aught but as 'tis valued?”,
New York 2008.

Hardin, Richard F,, ,Middleton, Plautus, and the Ethics of Comedy”, in: The Oxford
Handbook of Thomas Middleton, hg. von Gary Taylor und Trish Thomas Henley, Ox-
ford 2012, S.296-311.

Hawkes, David, Shakespeare and Economic Theory, London 2015.

Hawkes, David, The Culture of Usury in Renaissance England, New York 2010.

Hawkes, David, ,Middleton and Usury”, in: The Oxford Handbook of Thomas Middleton,
hg. von Gary Taylor und Trish Thomas Henley, Oxford 2012, S.281-295.

Helgerson, Richard, The Elizabethan Prodigals, Berkeley/Los Angeles/London 1976.

Jackson, Ken, ,,One Wish’ or the Possibility of the Impossible: Derrida, the Gift, and
God in Timon of Athens”, in: Shakespeare Quarterly 52:1 (2001), S. 34—-66.

Knights, Lionel Charles, Drama and Society in the Age of Jonson, London 1951.

Koslowski, Peter, ,,Haus und Geld. Zur aristotelischen Unterscheidung von Politik,
Okonomie und Chrematistik” in: Philosophisches Jahrbuch 86 (1979), S. 60-83.

Lobsien, Verena Olejniczak, ,,Richtet nicht, damit ihr nicht gerichtet werdet!” Bibli-
sche, sdkulare und poetische Gerechtigkeit im England der Frithen Neuzeit”, in:
Poetica 37:3—4 (2005), S. 311-347.

Lobsien, Verena O., Shakespeares Exzess. Sympathie und Okonomie, Wiesbaden 2015.

Lobsien, Verena O. (mit Iris Darmann u.a.) ,From the Oikonomia of Classical Antiqui-
ty to Our Modern Economy. Literary-theoretical Transformations of Social Mod-
els”, in: eTopoi. Journal for Ancient Studies 6 (2016) (Special Volume: Space and Knowl-
edge. Topoi Research Group Articles, hg. von Gerd GraBShoff und Michael Meyer),
S.306-348, URL: http://journal.topoi.org (18.01.2018).

Lobsien, Verena O., ,Elisabethanisch-jakobdisches Theater”, in: Handbuch Literatur
und Okonomie, hg. von Joseph Vogl und Burkhart Wolf, Berlin (ersch. voraussicht-
lich 2019).



Verriickte Welt 207

Maclnnes, Ian, ,, 111 luck, Il luck?”: Risk and Hazard in The Merchant of Venice”, in:
Global Traffic: Discourses and Practices of Trade in English Literature and Culture from
1550 to 1700, hg. von Barbara Sebek und Stephen Deng, New York 2008, S. 39-55.

Maguire, Laurie/Smith, Emma, ,, Time’s comic sparks: The Dramatury of A Mad
World, My Masters and Timon of Athens”, in: The Oxford Handbook of Thomas Middle-
ton, hg. von Gary Taylor und Trish Thomas Henley, Oxford 2012, S. 181-195.

Netzloff, Mark, ,, The Lead Casket: Capital, Mercantilism, and The Merchant of Venice”,
in: Money and the Age of Shakespeare: Essays in New Economic Criticism, hg. von Linda
Woodbridge, New York 2003, S. 159-176.

Shell, Marc, Money, Language, and Thought. Literary and Philosophic Economies from the
Medieval to the Modern Era, Baltimore/London 1982.

Shell, Marc, The Economy of Literature, Baltimore/London 1978.

Spencer, Eric, ,Taking Excess, Exceeding Account: Aristotle Meets The Merchant of
Venice”, in: Money and the Age of Shakespeare: Essays in New Economic Criticism, hg.
von Linda Woodbridge, New York 2003, S. 143-158.

Stone, Lawrence, The Crisis of the Aristocracy, 1558-1641, Oxford 1965.

Vogl, Joseph, Das Gespenst des Kapitals, Ziirich ©2012 (*2010).

Vogl, Joseph, Kalkiil und Leidenschaft. Poetik des 6konomischen Menschen, Ziirich *2011
(12002).

Wells, Susan, ,,Jacobean City Comedy and the Ideology of the City”, in: English Literary
History 48:1 (1981), S. 37-60.



DOI: 10.13173/9783447110747.189
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Eifersucht und Oeconomia
im englischen Theater der Frithen Neuzeit

Anne Enderwitz

1. Einleitung

Eifersucht — sei sie begriindet oder unbegriindet — steht im Mittelpunkt etlicher
frithneuzeitlicher Tragodien und Komdodien. Die hier diskutierten Beispiele stam-
men aus Shakespeares Othello, aus Ben Jonsons Komodie Volpone und aus Thomas
Middletons Tragodien Women Beware Women und The Changeling.! Die ausgeprag-
te Faszination fuir Eifersucht, die sich im frithneuzeitlichen Drama artikuliert,
wird in diesem Beitrag als Symptom einer verstarkten Auseinandersetzung mit
der Instabilitdt von Werten in einer Zeit zunehmender Kommerzialisierung ge-
lesen. Uber die Figur der untreuen Ehefrau erkunden frithneuzeitliche Dramen
die Angst vor Wertverlust und das Begehren nach der Anhdufung von Reichtum
ebenso wie die Grenzen und Konsequenzen von Verduflerbarkeit. Der Wert der
Ehefrau wird dabei analog zum Geldwert inszeniert.?

Diese Analogie betrifft den dualen Wert von Geldmiinzen ebenso wie die
Angst vor Wertverlust durch Zirkulation. Analog zum prekaren Wert von Miin-
zen in der Frithen Neuzeit, bei denen der intrinsische Wert des Edelmetalles der
Pragung nicht unbedingt entspricht, driften auch bei der untreuen Ehefrau auf
der frithneuzeitlichen Bithne Reputation und wahrhafte Tugend auseinander.
Der Seitensprung wird als Fall von Enteignung,® aber auch von Entwertung kon-
zipiert — letzteres analog zur monetédren Zirkulation, die das Risiko der Entwer-
tung von Geldmiinzen durch Gebrauchsspuren oder absichtliche Manipulatio-
nen erhoht. In der theatralen Inszenierung von Untreue und Eifersucht tritt ein

1 Die erste dokumentierte Auffithrung von Othello fand 1604 statt, die erste belegte Auffiih-
rung von Volpone 1606. Die erste dokumentierte Lizenz zur Auffiithrung von The Changeling
stammt aus dem Jahr 1622, tiber eine Auffithrung von Women Beware Women in dieser Zeit ist
nichts bekannt. William C. Carroll datiert die Entstehung der Stiicke auf die Jahre 162122
(, Introduction”, in: Thomas Middleton, Four Plays, hg. von William C. Carroll, London 2012,
hier 5. X).

2 Shannon Miller diskutiert das Verhiltnis des weiblichen Kérpers zu monetarem Wert in
Thomas Middletons Komddie A Chaste Maid in Cheapside (1613) in ,,Consuming Mothers/
Consuming Merchants: The Carnivalesque Economy of Jacobean City Comedy”, in: Modern
Language Studies 26:2-3 (1996), S.73-97.

3 Natasha Korda beschreibt Eifersucht in der Frithen Neuzeit als ,,a discourse of subjective
dispossession” (Shakespeare’s Domestic Economies. Gender and Property in Early Modern En-
gland, Philadelphia 2002, S. 114).



210 Anne Enderwitz

starkes Interesse fiir die Instabilitit von Werten vor dem Hintergrund zunehmen-
der Kommerzialisierung zutage.

Es gibt verschiedene Indikatoren fiir die wachsende Bedeutung des Handels
in London um 1600: etwa die globale Expansion des Handels {iber Handelsgesell-
schaften,! der Bau der ersten Londoner Borse (1568) und die Steigerung des tiber
London abgewickelten Handelsvolumens.® Die Méglichkeit grofser Gewinne und
grofler Verluste durch Handel, Preisschwankungen und Wechselkurse werden
in den ersten merkantilistischen Schriften reflektiert. In einer zunehmend kom-
merziellen Gesellschaft, in der das Geld stets zu knapp, aber trotz reger Kreditge-
schifte als Wertmafstab letztlich unverzichtbar war, diirfte Miinzgeld eine Pro-
jektionsflache fiir Angste und Hoffnungen beziiglich der Wertentwicklung im
Waren- und Geldkreislauf geboten haben.® Die im Modus der Eifersucht imagi-
nierte zirkulierende Ehefrau ladsst sich als Korrelat eines gesteigerten Bewusst-
seins fiir die Risiken von Handel und monetdrer Zirkulation lesen. Eifersucht
hintertreibt die Vorstellung vom harmonischen Geld- und Warentausch. Viel-
mehr konfrontiert sie das Phantasma des ausgleichenden Tausches mit einem
Modell, das dem beliebten frithneuzeitlichen Sprichwort ,,One man’s loss is an-
other man’s gain” entspricht.

Der erste Teil des vorliegenden Beitrages identifiziert Eifersucht als einen Af-
fekt, der eine Krise des Eigentums signalisiert. Eifersucht befiirchtet Enteignung:
den Verlust eines wertvollen Objektes oder zumindest die Minderung seines
Wertes.” In den darauf folgenden beiden Teilen mdchte ich jedoch zeigen, dass
Eifersucht nicht nur auf Besitzstandswahrung gerichtet ist, sondern auch ein {iber-
starkes Begehren nach der Vermehrung von Besitztiimern représentiert. Friih-
neuzeitliche Bestimmungen der Eifersucht, wie etwa Edmund Tilneys A Briefe
and Pleasant Discourse of Duties in Mariage (1568),° diagnostizieren dies selbst:

4 Jean Howard verweist auf die damit einhergehenden technologischen Neuerungen in , Af-
terword: Accommodating Change”, in: Global Traffic: Discourses and Practices of Trade in Eng-
lish Literature and Culture from 1550 to 1700, hg. von Barbara Sebek und Stephen Deng, New
York 2008, S.265-271, hier S.265.

5 Vgl. Daniel Vitkus: , The total amount of London-based shipping trebled its size in tonnage
between 1582 and 1692“ (,,,The Common Market of All the World": English Theater, the Glob-
al System, and the Ottoman Empire in the Early Modern Period”, in: Global Traffic: Discourses
and Practices of Trade in English Literature and Culture from 1550 to 1700, hg. von Barbara Sebek
und Stephen Deng, New York 2008, S. 19-38, hier S. 23).

6 Wie der Historiker Craig Muldrew und andere gezeigt haben, werden zu dieser Zeit die
meisten Geschifte tiber Kredit abgewickelt. Zur Frage der Geldknappheit siehe insbesonde-
re Craig Muldrew, The Economy of Obligation: The Culture of Credit and Social Relations in Early
Modern England, New York 1998, hier S.99ff. Muldrew argumentiert in dem Aufsatz ,,Hard
Food for Midas”: Cash and Its Social Value in Early Modern England” (in: Past & Present 170
[Feb. 2001], S. 78-120, hier S. 83), dass Geld nicht primér als Tauschmedium, sondern als Mit-
tel zur Bemessung von Wert fungierte.

7 Vgl. Korda, Shakespeare’s Domestic Economies, S.114: ,Jealousy was conceived in the early
modern period as an affliction arising from the institution of private property”.

8 Edmund Tilney, A Briefe and Pleasant Discourse of Duties in Mariage, called the Flower of Friend-
ship, London 1568, in: Early English Books Online, URL: http://gateway.proquest.com.342891790.



Eifersucht und Oeconomia im englischen Theater der Frithen Neuzeit 211

Hinter der Furcht vor Verlust steht eigentlich ein Aneignungsbestreben. Auch
frithneuzeitliche Dramen machen diesen Zusammenhang deutlich: Eifersiichtige
Manner haben ihre Ehefrauen oftmals gegen den Willen der Eltern geheiratet, ha-
ben sie sich also in einem moralisch zweifelhaften Akt angeeignet, der von einem
iiberstarken Besitzstreben zeugt, von einer Leidenschaft, die kein Mafs kennt und
sich der Autoritdt der Vernunft entzieht. Jonsons Volpone macht die Verwandt-
schaft der Eifersucht mit der Habgier explizit: Der eifersiichtige Corvino ,inves-
tiert’ seine Ehefrau, um an das reiche Erbe Volpones zu gelangen. Wahrend die
Ehefrau in frithneuzeitlichen englischen Dramen in diesem Beitrag zunachst all-
gemein mit einem Wert bzw. wertvollen Objekt identifiziert wird, wird die un-
treue Ehefrau abschlieSend praziser als Verkdrperung eines monetaren Wertes
diskutiert.

Mit dem Spannungsfeld von Besitzstreben und Angst vor Wertverlust weist
das Phdanomen der Eifersucht {iber oeconomische Diskurse hinaus: Es stellt nicht
nur ein spezifisches Problem der Ehe dar, sondern verhandelt auf der frithneu-
zeitlichen Bithne sowohl die Beschaffenheit von Wert als auch ein Begehren nach
der Mehrung von Besitz um seiner selbst willen, das seit Aristoteles einer Oeco-
nomia duflerlich schien, die sich am rechten Gebrauch von Besitz und am Mafs-
halten orientierte. Ein grenzenloses Begehren nach der Anhédufung von Reich-
tum verhandelte Aristoteles unter dem Stichwort des auf Gelderwerb zielenden
Handels (Chrematistik).” Auch um 1600 und im Rahmen eines sozio-6konomi-
schen Paradigmas, das auf die Verwaltung des Hauses fokussiert ist, wird das
Begehren nach einer Mehrung von Reichtum, das sich nicht an standesgeméfien
Bediirfnissen orientiert, noch iiberwiegend iiber die destruktive Kraft exzessiver
Leidenschaft inszeniert,' nicht als das rationale, also vernunftgeleitete Unterfan-
gen, als das es im 18. Jahrhundert zum Beispiel bei Daniel Defoe erscheint." Ge-
winnstreben wird von antiken Okonomiken iiber protestantische Predigten bis
hin zu frithneuzeitlichen Okonomiken mit allergroftem Misstrauen betrachtet
und mit vielerlei moralischen Vorbehalten belegt. Als ethisch zweifelhafte, in das
Wissensgebilde Haus nur schwer integrierbare sozio-ckonomische Realitit findet
das Begehren nach Aneignung im Affekt der Eifersucht einen konventionellen,
moralisch kodierten Ausdruck. Die vielfachen Inszenierungen von Eifersucht

erf.sbb.spk-berlin.de/openurl?ctx_ver=739.88-2003 & res_id=xrizeebo&rft_id=xri:eebo:image:19021

(13.2.2018). Tilneys Werk erschien im Laufe des 16. Jahrhunderts in mindestens fiinf Auflagen.

Vgl. Aristoteles” Unterscheidung zwischen bloSem ,Gelderwerb” und ,naturgemafiem Reich-

tum” im Buch I der Politik, ibers. von Eugen Rolfes, Hamburg 1980, Kap. 9, 1257b.

10 Vgl. Albert O. Hirschmans Klassiker The Passions and the Interests: Political Arguments for Capi-
talism before Its Triumph, Princeton/Oxford 2013. Nach Hirschman avanciert Habsucht erst
im Laufe des 17. und 18. Jahrhunderts von einem exzessiven Begehren zu einem legitimen
Eigeninteresse, das gar dazu dienen kann, andere, irrationale Leidenschaften zu ziigeln.

11 Daniel Defoe beschreibt im friithen 18. Jahrhundert in A Plan of the English Commerce die kal-
kulierte Anhdufung von Reichtum und den damit einhergehenden sozialen Aufstieg der
aufstrebenden Mittelklasse. A Plan of the English Commerce, London 1728, URL: https://hdl.
handle.net/2027/c00.31924013177989 (15.2.2018), S. 12.

\O



212 Anne Enderwitz

markieren die Grenzen des Modells der Oeconomia in Zeiten zunehmender
Kommerzialisierung: das Begehren nach der Mehrung von Wohlstand um seiner
selbst willen ist omnipradsent, kann jedoch im Rahmen der Oeconomia nur als
exzessiv markiert werden.

2. Eifersucht und Besitz

Strukturell gesehen imaginiert Eifersucht eine Subjekt-Objekt-Relation im Mo-
dus des Besitzes. Diese Relation wird zum einen dadurch kompliziert, dass es sich
bei dem Objekt um ein handlungsfahiges Subjekt, einen Menschen, handelt, der/
die sich selbst (hin)geben kann. Auf der frithneuzeitlichen englischen Biihne ist
dies meist die untreue Ehefrau. Zum anderen droht Enteignung von Seiten eines
dritten Akteurs. Diese Dreieckskonstellation eréffnet einen affektiven Raum zwi-
schen Besitzanspruch und Angst vor Enteignung. In Middletons Tragodie Women
Beware Women wird Bianca als Wert imaginiert, als ,most unvalued’st purchase”
(1.1.12) und , treasure” (1.1.14). Das wahre Gliick des Leantio liegt im Besitz dieser
schoénen Frau, die ihn — den armen Schlucker — gegen den Willen der Eltern gehei-
ratet hat: ,,As often as I look upon that treasure/ And know it to be mine — there
lies the blessing” (Women Beware 1.1.14£.). Es ist das Bewusstsein des Eigentums —
,know it to be mine” —, das hier hervorsticht. Die Gefahr der Enteignung wird im
Dialog zwischen Leantio und seiner Mutter tiber die Notwendigkeit der sicheren
Verwahrung thematisiert. Leantio besteht darauf, seinen kostbaren Besitz den
Blicken zu entziehen, um das Begehren anderer gar nicht erst zu wecken. So weist
der frischgebackene Ehemann seine Mutter an, die junge Frau im Haus zu halten
und ihre Existenz zu verheimlichen: ,tis great policy/ To keep choice treasures in
obscurest places:/ Should we show thieves our wealth, 'twould make ‘em bolder”
(Women Beware 1.1.164-166). Im selben Monolog wird das Haus zur Schatztruhe
deklariert und die Mutter zur Hiiterin: ,,Old mothers know the world; and such as
these,/ When sons lock chests, are good to look to keys” (Women Beware 1.1.174£.).
Die Mutter versagt jedoch als Bewacherin, die schone Bianca zeigt sich am Fens-
ter dem Duke, weckt dessen Verlangen und tritt als seine Matresse in die Sphare
der Zirkulation ein. Auch in Jonsons Komdodie Volpone markiert das Fenster die
Grenze zwischen Haus und Zirkulationssphére, der Eintritt in diese funktioniert
ebenfalls tiber das Zurschaustellen, das Begierden weckt.'

Bereits im 16. Jahrhundert verkniipft Edmund Tilney Eifersucht mit dem Be-
streben, die Frau dem Zugriff anderer und damit auch der Zirkulation zu ent-
ziehen. Er beschreibt Eifersucht in seiner Schrift iiber die Ehe, die erstmals 1568
gedruckt und in den folgenden Jahren mehrfach wieder aufgelegt wurde: ,The
Stoike philosophers saye that ieolousie is a certaine care of mans minde, least an-
other shoulde possesse the thing, which he alone would enioye.””* Diese Bestim-

12 Lena Orlin hat die Bedeutung des Hauses fiir Desdemonas Rolle in Othello analysiert:
vgl. ,Desdemona’s Disposition”, in: Shakespearean Tragedy and Gender, hg. von Shirley Nelson
Garner und Madelon Sprengnether, Bloomington/Indianapolis 1996, S. 171-192.

13 Tilney, A Briefe and Pleasant Discourse of Duties in Mariage, C7r.



Eifersucht und Oeconomia im englischen Theater der Frithen Neuzeit 213

mung der Ehefrau als zu besitzendes (,possess”) und zu geniefSendes (,,enjoy”)
,Ding’ (,,thing”) findet sich in diversen Dramen des friithen 17. Jahrhunderts wie-
der, wobei die Ehefrau hier oft mit einem besonders wertvollen Besitz identifiziert
wird. Dieser zeichnet sich dadurch aus, dass er nicht nur besessen, sondern auch
Jbenutzt’ wird. Wahrend Tilney von ,,enjoy” spricht und damit einen potentiell
sexuellen Genuss impliziert, wird von ménnlichen Figuren im Theater oft der Be-
griff ,use” verwendet, der auf das ganze Feld sexueller Aktivitadt, von Vergniigen
bis hin zu Reproduktion, referieren kann. In Shakespeares Othello artikuliert der
gleichnamige Protagonist seinen Unwillen, die schone Desdemona zu teilen, in
Begriffen von ,Ding’ und ,Gebrauch”

Othello: [...] I had rather be a toad,

And live upon the vapour of a dungeon
Than keep a corner in the thing I love
For others’ uses. [...] (Othello 3.3.274-277)

Als Othello — zu spét — den wahren Wert seiner Ehefrau erkennt, wird sie vom
Ding (,,thing”) zur Perle (,,pearl”, Othello 5.2.345), also zu einem Ding von beson-
derem Wert.

Ein wertvolles ,Ding’, namlich ein Ring, ist die Frau auch in Middletons Tra-
godie The Changeling. Der Arzt Alibius, Leiter einer Anstalt fiir ,fools and mad-
men” (1.2.44), mochte um jeden Preis vermeiden, dass die taglichen Besucher
seine junge Frau zu Gesicht bekommen. Auch hier erscheint der unzuldssige Ge-
brauch der eigenen Frau durch einen anderen Mann als Form der Enteignung:

Alibius: [...] there’s the fear, man;

I would wear my ring on my own finger;
Whilst it is borrowed it is none of mine,

But his that useth it. (The Changeling 1.2.26-29)

Der Ring verweist metaphorisch-metonymisch auf die Frau als Objekt. Finger
und Ring sind versprachlichte Geste: Der Ring am Finger verweist auf die zu
penetrierende Vagina, diese auf den Modus des Gebrauchs der Ehefrau. Sein Die-
ner Lollio nimmt diese sexuelle Konnotation mit einer Antwort auf, die die Ehe-
frau ebenso verdinglicht: ,You must keep it on still, then; if it but lie by, one or
other will be thrusting into’t” (The Changeling 1.2.30).

Das doppelte Possessivpronomen ,,my* in Alibius’ Rede klért die Besitzverhalt-
nisse emphatisch (, my ring”, ,my finger”). Enteignung wird hier im Modus des
Borgens figuriert, die Thematisierung von Eigentum bei einer Leihgabe liest sich
wie ein Kommentar auf frithneuzeitliche Kreditverhaltnisse."* Mag das wertvolle

14 Amanda Bailey erldutert in ihrem Buch Of Bondage: Debt, Property and Personhood, Philadel-
phia 2013 die Besitzverhaltnisse im Falle einer durch Schuldschein gesicherten Kreditbezie-
hung (S.29f.). In Kreditbeziehungen bleibt der Glaubiger (wie auch der Ehemann bei einem
Seitensprung) zwar offiziell Eigentiimer, kann iiber sein Eigentum jedoch nicht frei verfii-
gen, wahrend der Schuldner das Geld ,gebraucht’ — es investiert oder ausgibt.



214 Anne Enderwitz

Ding auch nur geliehen sein, so bewirkt doch der Gebrauch letztlich einen Akt
der Enteignung (,Whilst it is borrowed it is none of mine,/ But his that useth it”).
Lena Cowen Orlin beschreibt Eifersucht im Kontext von Othello als ,anxiety of
possession”® Diese , anxiety” wird im weiteren Verlauf als Wertverlust naher
bestimmt, aber es soll an dieser Stelle schon einmal darauf hingewiesen werden,
dass Zirkulation {iber die fremdgehende Ehefrau in Othello, The Changeling und
Women Beware Women im Modus des Verlustes imaginiert wird. Volpone dagegen
inszeniert mit der enttduschten Hoffnung auf Gewinn das duale Potential von
Zirkulation: die Moglichkeit von Gewinn und Verlust.

3. Dialektik der Eifersucht: Aneignung und Enteignung

Dass man das wertvolle ,Ding’ Ehefrau nicht nur verlieren, sondern auch gewinn-
bringend einsetzen kann, assoziiert die Frau mit dem Medium der Zirkulation
schlechthin, mit dem Geld. In Volpone wird die schone Celia ganz offensichtlich als
Kapital eingesetzt. In diesem Stiick kippt der Imperativ der sicheren Verwahrung
von Werten. An seine Stelle tritt die gefiihlte Notwendigkeit ihrer Zirkulation,
denn diese allein kann eine Vermehrung von Wert bewirken. Zunachst macht der
habgierige Corvino seiner schonen Frau Vorwiirfe, weil sie sich am Fenster hat
blicken lassen. Wie in Women Beware Women erweist sich das Fenster als Zwischen-
raum zwischen Haus und Handel, in dem Wert zur Schau gestellt und Begehren
geweckt wird. Corvino droht seiner tugendhaften Frau mit Einkerkerung:

Corvino: And thy restraint, before, was liberty,

To what I now decree; and therefore, mark me.

First, I will have this bawdy light dammed up;

[.]

Then [showing a chastity belt], here’s a lock, which I will hang
upon thee;

And now I think on't, I will keep thee backwards:

Thy lodging shall be backwards, thy walks backwards,

Thy prospect — all be backwards; and no pleasure

That thou shalt know, but backwards. Nay, since you force

My honest nature, know, it is your own

Being too open, makes me use you thus. (Volpone 2.5.48—63)

In diesem Monolog wird der Zweck der Verwahrung der Ehefrau in einem ab-
geschiedenen Raum mit Hilfe eines Keuschheitsgiirtels vereindeutigt. Die Frau
als wertvoller Gegenstand, der sicher verwahrt werden muss, ist ein bereits be-
kannter Topos, auch das hier exemplifizierte metonymische Gleiten zwischen der
héauslichen Existenz und der Sicherung der weiblichen Genitalien findet sich in
anderen Texten der Zeit. In dem bekannten Pamphlet Hic Mulier, das sich vehe-
ment gegen das Tragen mannlicher Kleidung durch Frauen ausspricht, werden

15 Orlin, ,,Desdemona’s Disposition”, S. 185.



Eifersucht und Oeconomia im englischen Theater der Frithen Neuzeit 215

die weiblichen Geschlechtsorgane mit ,,gold, siluer, rich Mynerals, and precious
Stones” verglichen.”® Wie andere Wertgegenstande sind sie sicher zu verwahren:
,in the closest prisons of your strictest government”.”” Auch Biancas , hidden vir-
tues” werden mit , jewels kept in cabinets” verglichen (Women Beware 1.1.55f.).

Corvinos Tirade spannt im weiteren Verlauf den Bogen von der riickseitigen
Verwahrung der schonen Celia zu ihrem ,sodomitischen Gebrauch’. Dreh- und
Angelpunkt dieser Verbindung ist das Wortspiel, das iiber den bereits mehrfach
zitierten Begriff ,backwards” funktioniert: ,,and no pleasure/ That thou shalt
know, but backwards”. Die Totalitdt des Besitzanspruchs duflert sich hier in der
Form absoluter Machtausiibung,.

Die lustvolle Ausiibung totaler Kontrolle legt in Freud’scher Logik nahe, dass
der Eifersucht nicht nur eine Angst vor Enteignung zugrunde liegt, sondern viel-
leicht auch ein iiberstarker Wunsch nach Aneignung. Jedoch bedarf es fiir diese
Vermutung keines Freud. Tatsachlich erklart der bereits zitierte Tilney die Angst
vor Enteignung mit einem ungeziigelten Begehren des eifersiichtigen Subjekts
selbst:

Two kinde of persons are commonlye sore sicke in this disease, eyther
those that are euill themselues, or they, that in their youth haue gone
astraye, supposing that as other mens wifes have done towards them, so
will theirs doe towardes others, which is vanitie to thinke, more follye to
suspect, and greatest foolishnesse to speake of."®

Tilney kommt zu dem Schluss, dass diese Denkweise geradezu nérrisch ist
(,greatest foolishnesse”), doch seine Analyse ist hochst aufschlussreich. Ursach-
lich fiir Eifersucht ist demnach ein fritheres oder gegenwértiges Bestreben des
eifersiichtigen Subjekts, sich die Frauen anderer Ménner anzueignen, entweder
im Sinne eines jugendlichen Fehlverhaltens oder eines Charakterfehlers. Auch in
einem Pamphlet von 1593 mit dem Titel Tell-Trothes New-yeares Gift ist die eigene
Freiziigigkeit ein Trigger fiir Verddchtigungen der Ehefrau.” Erst das Bestreben,
sich die Frauen anderer Manner anzueignen, legt nahe, dass auch die eigene Frau
zirkulieren kénnte. Dass das eheliche Besitzverhdltnis asymmetrisch konzipiert
ist (der Mann besitzt, die Frau wird ,benutzt’), ist natiirlich bereits Effekt eines
ungleichen Geschlechterverhaltnisses.

16 [Anon.], Hic Mulier:or, The Man-Woman: Beinga Medicine to Cure the Coltish Disease [of ] the Staggers
in the Masculine-Feminines of our Times, London 1620, in: Early English Books Online, URL: http://
gateway.proquest.com.342891790.erf.sbb.spk-berlin.de/openurl?ctx_ver=239.88-2003&res_
id=xri:eebo&rft_id=xri:eebo:image:174713 (13.2.2018), B4v.

17 Ebd., B4r. Vgl. auch Miller, ,Consuming Mothers/Consuming Merchants”, S.77.

18 Tilney, A Briefe and Pleasant Discourse of Duties in Mariage, C7r—C8v.

19 [Anon.], Tell-Trothes New-yeares Gift Beeing Robin Good Fellowes news out of those Countries, where
inhabited neither Charity nor honesty. With his own Inuective against lelosy, London 1593, in: Ear-
ly English Books Online, URL: http://gateway.proquest.com.342891790.erf.sbb.spk-berlin.de/
openurl?ctx_ver=239.88-2003&res_id=xri:eebo&rft_id=xri:eebo:image:14802 (13.2.2018), B2v.



216 Anne Enderwitz

Die Verwandtschaft von Eifersucht und dem Wunsch nach Aneignung insze-
niert Volpone auf eindrucksvolle Weise. Corvino droht seiner schonen Frau Celia
mit Einkerkerung und Keuschheitsgiirtel, jedoch geht esihm im Haupthandlungs-
strang um die Giiter eines Mannes, der im Sterben zu liegen scheint und keine
leiblichen Erben hat. Das ist der titelgebende Volpone. Sein Sterben ist allerdings
nur vorgetduscht; die Fiktion des todkranken Mannes wird von seinem gewitz-
ten Diener Mosca aufrechterhalten, der dafiir sorgt, dass der Strom Geschenke
bringender Besucher am Sterbebett nicht abreifst — ein jeder versucht mit einem
noch wertvolleren Geschenk die Gunst des Sterbenden und damit auch seine
Erbschaft zu erringen. Als Volpone Celia im Fenster erblickt, muss er sie haben.
Mosca suggeriert nun dem eigentlich doch so eifersiichtigen Corvino, dass er
(Corvino) Volpone als ultimativen Zuneigungsbeweis seine Frau Celia anbieten
miisse — dann wiirde Volpone ihn gewiss als alleinigen Erben einsetzen. Mosca
beruhigt Corvino zwar ein wenig damit, dass der Sterbende den Geschlechtsakt
gewiss nicht mehr vollziehen konne, doch bedarf es dieser Versicherung kaum:
Corvino zeigt sich allzu gerne bereit, seine Ehefrau zu investieren, um mit der
Erbschaft einen dicken Gewinn einzustreichen. Hier wird die Frau als Kapital
eingesetzt, und die Eifersucht entpuppt sich als andere Seite eines gesteigerten
akkumulativen Begehrens.

Shakespeares Tragodie Othello forciert die Verkniipfung von eigenem akku-
mulativen Bestreben und der Gefahr der unkontrollierten Zirkulation der Frau,
indem sie gleich zwei primére Akte ethisch zweifelhafter Aneignung aufweist,
die Othellos Eifersucht vorausgehen und sie ndhren: Erstens hat Othello selbst
zumindest geriichteweise lagos Frau Emilia verfiihrt und ihm so ein Rachemotiv
verschafft. Zweitens hat er Desdemona gegen den Willen ihres Vaters geheiratet
und wird von ihm als ,foul thief” (Othello 1.2.62) angeklagt.” Mit dem Kleriker
William Perkins gesprochen, wére diese heimlich vollzogene Ehe vor der gericht-
lichen Instanz Gottes und des Gewissens als ein Fall von auflerehelichem Sex zu
beurteilen:

And where the mariage is complete, in any other manner, so as the Parents
vpon sound iudgement and deliberation, shall deny their full and free con-
sent, either in expresse words, or by coniuence and silence, and that vpon
iust and lawfull cause; there, though in the ciuill courts of men, it may
stand, and the children borne therein bee legitimate before men, yet the
truth is, before God it is of no force, but a meere nullitie.?!

20 Vgl. Orlin, ,Desdemona’s Disposition”, S.177f., und Korda, Shakespeare’s Domestic Economies,
S.143f.

21 William Perkins, Christian Oeconomie, London 1609, in: Early English Books Online, URL: http://
gateway.proquest.com.342891790.erf.sbb.spk-berlin.de/openurl?ctx_ver=239.88-2003&res_
id=xri:eebo&rft_id=xri:eebo:image:2719 (1.3.2018), S.84. In , The Epistle Dedicatorie” findet sich
eine ganz dhnliche Passage, die jedoch die richterliche Instanz des Gewissens betont: , That
Marriages consummate without the free and aduised consent of Parents, either explicite in
tearmes, or implicite by conniuence, are in the court of conscience, meere nullities” (ebd., A6v).



Eifersucht und Oeconomia im englischen Theater der Frithen Neuzeit 217

Wie bei Tilney formuliert, mag gerade Othellos eigenes unmoralisches Aneig-
nungsbestreben, das sich dem Willen des Vaters widersetzt, seine Befilirchtung
néhren, dass Desdemona nun auch ihm untreu werden kénnte. Ebenso geht der
Eifersucht Leantios in Middletons Tragddie Women Beware Women seine heimliche
Heirat Biancas und damit der ,Diebstahl’ der Tochter aus dem Elternhaus voraus:

Leantio: Look on her well, she’s mine, look on her better —
Now say, if’t be not the best piece of theft

That ever was committed; and I have my pardon for’t:

"Tis sealed from Heaven by marriage. (Women Beware 1.1.42—-45)

Eifersucht lasst sich als Symptom fiir die Furcht vor Enteignung lesen, doch eben-
so gut auch als Folge eines {ibersteigerten Besitzstrebens, das auch vor unmorali-
schen Aneignungsstrategien nicht zuriickschreckt.

4. Subjekt-Objekt Frau: exzessives Begehren als Motor der Zirkulation

Der vorige Abschnitt bestimmte die Ehefrau im frithneuzeitlichen englischen
Theater als wertvolles ,Ding’, das weggeschlossen werden muss, um der Sphare
der Zirkulation dauerhaft entzogen zu bleiben. Eifersucht entpuppte sich in der
vorgangigen Analyse als Affekt, der einerseits Furcht vor Enteignung signalisiert
und andererseits ein iiberstarkes Begehren nach Besitz indiziert, das mit der An-
hédufung weiblicher Eroberungen verkniipft ist. Eifersucht, so Tilney, verspiirt
derjenige, der selbst die Frauen anderer Méanner besessen hat.

Doch natiirlich ist die Frau nicht wirklich ein Ding, sondern ein handlungs-
fahiges Subjekt — insofern besteht nicht nur die Moglichkeit, dass die schone Ehe-
frau entwendet oder vom Ehemann selbst zum Tausch angeboten bzw. investiert
wird, sondern auch, dass sie willentlich in die Zirkulation eintritt. In Othello macht
sich Desdemona in vielerlei Hinsicht verddchtig, nicht zuletzt durch ihre eigen-
willige Wahl des fremden und als , moor” bezeichneten Soldners Othello, aber
auch durch ihre Weigerung daheim zu bleiben sowie durch ihre vertraulichen Un-
terredungen mit Cassio.?? Die eigensinnige und heimliche Liebeswahl unterlauft
ebenso wie ihr Bestreben, das Haus zu verlassen, ihren credit, ihre moralische
Glaubwiirdigkeit und soziale Reputation.” Ihr Vater warnt Othello: , Look to her,
Moor, if thou hast eyes to see:/ She has deceived her father, and may thee” (Othello
1.3.293f.). Viel spater nimmt Iago eben diese Warnung wieder auf: ,She did deceive
her father, marrying you...” (Othello 3.3.209). Einmal in die Zirkulation eingetre-

22 Der Begriff ,Moor”, mit dem Othello belegt wird, ist ein mehrdeutiger Signifikant. Vgl. dazu
Michael Neill, ,,Mullattos’, ,Blacks’, and ,Indian Moors": Othello and Early Modern Con-
structions of Human Difference”, in: Shakespeare Quarterly 49:4 (1998), S.361-374, insb. S. 364.

23 Muldrew hat , credit” als omniprasentes sozio-6konomisches Phanomen im 16. und 17. Jahr-
hundert in England untersucht. Er betont den moralischen Charakter dieses Kreditwesens,
in dem Kreditfdhigkeit vor allem von einem guten Ruf abhing und gegenseitiges Vertrauen
erforderte (, Interpreting the Market: The Ethics of Credit and Community Relations in Early
Modern England”, in: Social History 18:2 [1993], S. 163-183, hier S.177).



218 Anne Enderwitz

ten, so die Botschaft, droht die Frau weiter zu zirkulieren, von einem Mann zum
anderen, wie das Geld, das sich jedem Besitzer gleichermafien andient.

In dem Dialog iiber die unschuldige Desdemona fasst der Bosewicht Iago mo-
netdre Zirkulation in betont abfélligen Begriffen: ,Who steals my purse steals
trash — 'tis something-nothing,/ "Twas mine, 'tis his, and has been slave to thou-
sands - (Othello 3.3.159-161). lago bringt mit dem Geld das Medium der Zirkula-
tion schlechthin ins Spiel. Der wechselnde Besitz und die Quantifizierung , thou-
sands” kreieren ein Bild unaufhérlicher Zirkulation, das mit einer vollstandigen
Entwertung einhergeht — das Geld wird zu blofSem , trash”. Mit Desdemona als
eigentlichem Gesprachsgegenstand dieses Dialogs wird das Geld Sinnbild fiir
die angeblich zirkulierende Frau. Ihre Entwertung ist eine direkte Folge des Ge-
brauchs durch beliebig viele Médnner. Untreue wird im Modus der Eifersucht
als Zirkulation eines Objektes konzeptualisiert, das der Sphédre der Zirkulation
eigentlich entzogen sein sollte.

Desdemona ist gegen den Willen des Vaters einem sexuellen Begehren gefolgt
und bestétigt damit einen Allgemeinplatz frithneuzeitlicher Diskurse tiber die Ehe:
Die Frau, so eine gingige Auffassung, lasst sich allzu leicht vom Begehren leiten.
Dem Verstand mangelt es zwar nicht unbedingt an Rationalitdt aber an Autoritat
iiber Lust und Leidenschaft — daraus ergibt sich die Notwendigkeit der Fithrung
durch den Ehemann.* Othello bedauert, dass sich die Ehe als Eigentumsverhiltnis
gerade nicht in eine totale Kontrolle der Affekte und Begehren iibersetzt:

Othello: [...] O curse of marriage
That we can call these delicate creatures ours
And not their appetites! [...] (Othello 3.3.272-274)*

Im Fokus auf die ,,appetites” kommt eine gegenderte Assoziation von Begehren
zum Tragen, die im doppelten Sinne von Lust und Luxus (luxuria) in der pra-
skriptiven Literatur vielfach formuliert wird.” Der Motor der Zirkulation ist ein

24 In The Housholders Philosophie, London 1588, der englischen Ubersetzung von Torquato Tas-
sos Il padre di famiglia (1580), wird das Geschlechterverhaltnis eindriicklich anhand von Be-
gehren und Vernunft bestimmt. Thomas Kyd {ibersetzt: ,[I]t often cometh to passe that he
[der Ehemann, A. E.] shall find her [die Ehefrau, A. E.] so exceeding waiward, crabbed and
disobedient, that where he thought he made his choyce of a companion that shold helpe to
lighten and exonerat that ponderous & heavie loade which our humanity affordeth, he fin-
des he is nowe matcht and fallen into the handes of a perpetuall enemie, who euermore none
otherwise impugneth and resisteth him then our immoderate desires, that in our minds so
much oppose themselues to reason: for such is woman in respecte of man, as is desire in
respecte of understanding...” (C2r), zit. nach Early English Books Online, URL: http://gateway.
proquest.com.342891790.erf.sbb.spk-berlin.de/openurl?ctx_ver=239.88-2003&res_id=xri:ee-
bo&rft_id=xri:eebo:citation:99853372 (13.2.2018).

25 Orlin schreibt zu dieser Passage: ,Here Othello elucidates a key problematic of the patri-
archal system as a text; it both asserts possession and finds possession always uncertain”
(,Desdemona’s Disposition”, S. 185).

26 Ian W. Archer schreibt dazu: ,Consumption was a moral problem because the desire for
goods was linked with sexual desire. The Christian tradition had conflated luxuria and lust:



Eifersucht und Oeconomia im englischen Theater der Frithen Neuzeit 219

iiberstarkes, exzessives Begehren, das sowohl sexueller Natur als auch konsum-
orientiert ist: Es zielt ebenso auf fremde Méanner wie auf schone Kleidung und
exotische Leckerbissen ab. Beides ist problematisch fiir den Fortbestand des
Hauses: Wahrend sexuelle Unbestandigkeit die Abstammungslinie des Hauses
bedroht, erodiert ein iiberstarkes Begehren nach kostspieligen Luxusgiitern aus
aller Welt die finanzielle Stabilitdt des Haushaltes.”” Die Frau und ihr exzessiver
Wunsch nach teurer Kleidung und exotischen Leckerbissen wird zum Dreh- und
Angelpunkt kollektiv imaginierten Konsums.

In Othello wird ein Begehren nach exotischen Dingen bereits durch Desdemo-
nas Liebeswahl aufgerufen, und dies nicht nur, weil Othello selbst in Venedig ein
Exot ist. Gewonnen hat Othello Desdemonas Herz ndmlich mit Geschichten von
fernen Landern, fremden Brauchen und heroischen Kampfen, die metaphorisch
fiir all jene Konsumgiiter einstehen mogen, die um 1600 aus aller Welt nach Lon-
don stromten und die gerne als unniitz und geradezu gefahrlich fiir Englands
Handelsbilanz und Wohlstand angesehen wurden.?® Othello erzdhlt, wie er Des-
demonas Herz mit Hilfe eines packenden Narrativs gewann: ,Her father loved
me, oft invited me,/ Still questioned me the story of my life” (Othello 1.3.129f.).
Diese , story” stellt ein Sammelsurium heroischer und exotischer Elemente dar:

Othello: Wherein I spake of most disastrous chances,
Of moving accidents by flood and field,

Of hair-breadth scapes i’ th’ imminent deadly breach,
Of being taken by the insolent foe

And sold to slavery; of my redemption thence

And portance in my travailous history;

Wherein of antres vast and deserts idle,

Rough quarries, rocks and hills whose heads touch heaven
It was my hint to speak — such was my process —

And of the cannibals that each other eat,

The Anthropophagi, and men whose heads

Do grow beneath their shoulders. This to hear

Would Desdemona seriously incline,

luxury was equated with desire, and desire with disobedience. Contemporary moralists reg-
ularly drove home the parallels between prostitution and trade” (,Material Londoners?”,
in: Material London, ca. 1600, hg. von Lena Cowen Orlin, Philadelphia 2012, S.174-192, hier
S.186).

27 So schreibt Miller: , The threat posed by a woman’s body was frequently linked to the con-
cern about a woman’s expenditure. [...] Sermons and handbooks advise women to keep to
their homes, and away from the market. William Gouge explicitly limits the woman’s power
over the disposal of family goods, while Markham’s The English Housewife trains wives in
domestic economy, expecting them to eschew the marketplace” (,Consuming Mothers/Con-
suming Merchants”, S. 76f.).

28 Vgl. Korda: , The extravagance of Desdemona’s desire and its purported overvaluation of Oth-
ello are attributed within the play (although this attribution, as we shall see, does not go uncon-
tested) to her gendered desire for novelty...” (Shakespeare’s Domestic Economies, S.115).



220 Anne Enderwitz

But still the house-affairs would draw her thence,
Which ever as she could with haste dispatch
She’d come again, and with a greedy ear

Devour up my discourse [...]J. (Othello 1.3.135-151)

Mehr noch als die Geschichten aus aller Welt verrat Desdemonas Rezeptions-
haltung ein unmafiges, konsumptives Begehren und legt eine metaphorische
Lektiire nahe — ihr Ohr verschlingt Othellos exotische Geschichten gerade so gie-
rig wie andere Frauenfiguren in Dramen jener Zeit Wein und Leckereien verna-
schen.?” Durch diesen exzessiven Konsum leidet unweigerlich die Hausarbeit:
Sie wird nurmehr hastig (,with haste dispatch”) und vermutlich unzulanglich
erledigt. Damit ist ein klarer Zusammenhang zwischen dem exzessiven Konsum
exotischer Giiter und der Vernachldssigung traditioneller oeconomischer Pflich-
ten hergestellt.

Auch dem dramatischen Seitensprung wird als Motiv gerne ein Begehren nach
Luxusgtitern zugrunde gelegt. In der bereits zitierten Tragddie Middletons, Wo-
men Beware Women, spielt ein solches Begehren eine Schliisselrolle. Leantio warnt
seine Mutter davor, seine frisch gebackene Ehefrau Bianca darauf aufmerksam zu
machen, was ihr, die vom Elternhaus her Wohlstand gewohnt ist, in seinem mit-
tellosen Haushalt alles fehlen konnte: Die Mutter moge das weibliche Begehren
nach teuren Dingen gar nicht erst wecken (Women Beware 1.1.74-79). Diese kon-
ventionelle Furcht scheint wohlbegriindet, denn der Duke, der die schone Bianca
am Fenster erblickt, verfiihrt sie schliefdlich mit seinem Reichtum, den er ihr im
Tausch gegen ihre Tugend anbietet:

Bianca: Why should you seek, sir,
To take away that you can never give?

Duke: But I give better in exchange: wealth, honour.
She that is fortunate in a duke’s favour

Lights on a tree that bears all women’s wishes [...].
(Women Beware 2.2.367-371)

Nicht nur wird die Affare hier in Begriffen von Tausch gefasst (,exchange”), mit
materiellem Reichtum und sozialem Status als explizit benannten Tauschobjek-
ten. Jener Reichtum erdffnet {iberdies die Mdglichkeit unbegrenzten Konsums
— er vermag die Wiinsche aller Frauen zu befriedigen. Der zweifache Plural (der
Frauen und der Wiinsche) signalisiert grenzenlosen Reichtum, aber auch ein
iibermafiiges sexuelles Begehren des Duke, der sich — da er qua Reichtum alle
Frauen haben kann - sicherlich nicht mit einer Frau (und sei sie auch Bianca) zu-
frieden geben wird.

29 Vgl. z.B. Miller, ,,Consuming Mothers/Consuming Merchants,” S. 82.



Eifersucht und Oeconomia im englischen Theater der Frithen Neuzeit 221

Vom Duke einmal abgesehen stellt die Unmaéfiigkeit der weiblichen Lust nach
Luxusgiitern eine Gefahr fiir den Besitz des Mannes dar, zum einen, weil sie die
Frau zum Ehebruch verleiten kann und zum anderen, weil sie den Besitz des
Mannes zu verzehren droht. In der Unmaéfigkeit weiblichen Begehrens und der
Eifersucht des Mannes trifft ein konsumptives Begehren auf Besitzstreben, Ver-
schwendung auf Habsucht. Die frithneuzeitliche Konzeption von Weiblichkeit
identifiziert die Ehefrau als erheblichen Risikofaktor fiir den Hausstand. Doch
profilieren frithneuzeitliche Autoren eben auch den eifersiichtigen Mann als ex-
zessiven Charakter, der sich nicht mit seiner Frau begniigen mag, sondern sich die
Frauen anderer Manner anzueignen sucht. Sein Besitzstreben — so inszeniert es
jedenfalls Volpone — ist kein gemaéfigtes, rationales, oeconomisches, sondern das
grenzenlose und risikofreudige, auf Mehrung bedachte Streben chrematistischer
Unternehmung,.

4. Zirkulation und Entwertung

Iago rekurriert iiber die Geldborse (,purse”) als Metapher fiir die untreue Ehe-
frau auf Geld als Medium der Zirkulation schlechthin. In diesem Bild kommen
verschiedene Aspekte zum Tragen: zum einen die hadufige Assoziation der Frau
mit einem Ding von Wert, zum anderen ihr Potential zur Zirkulation, also die
Moglichkeit, dass sie als Objekt in wechselnde Beziehungen eintritt, von der Lie-
besaffare bis zur Prostitution. Doch fiir lagos impliziten Vergleich von Frau und
Geldborse ist die Form des weiblichen Wertes und die spezifische Wertentwick-
lung in der Zirkulation entscheidend. Der Wert der Frau auf der frithneuzeitli-
chen Biihne aber auch in der praskriptiven Literatur ist ndmlich, ebenso wie der
Wert des Geldes, dual verfasst.

Frithneuzeitliche Miinzen bestanden aus Edelmetall, ihr Wert war intrinsisch
iiber den Gehalt an Edelmetall und extrinsisch oder nominell {iber den Stempel
der koniglichen Miinzerei bestimmt. Dariiber hinaus variierten Wechselkurse so-
wie der Marktpreis fiir Gold und Silber, so dass dieser duale Wert in sich keines-
wegs stabil war, sondern tiber komplexe Tauschprozesse dynamisiert wurde.*
Félscherei war an der Tagesordnung, doch selbst echte Miinzen drohten durch
den Gebrauch als Tauschmittel in einen Abwertungsprozess einzutreten: Sie ver-
loren durch Verschleifs ebenso an Wert wie auch durch absichtliche Manipula-
tionen — etwa durch das gezielte Abfeilen von Gold- oder Silberspanen.* Brian
Sheerin fasst die verschiedenen Faktoren, die fiir das Auseinanderdriften von
intrinsischem und extrinsischem Wert verantwortlich waren, zusammen:

30 Vgl. David Landreth, The Face of Mammon, Oxford 2012, S. 12f.

31 Vgl. Brian Sheerin, Desires of Credit in Early Modern Theory and Drama: Commerce, Poesy, and the
Profitable Imagination, London/New York 2016, S.33. Zu Filscherei und anderen Formen der
Manipulation von Miinzen und den Strafen, die dafiir verhdngt wurden, vgl. z.B. Stephen
Deng, Coinage and State Formation in Early Modern English Literature, New York/Basingstoke
2011, S. 105-111.



222 Anne Enderwitz

For one thing, even though determining the value of coins by means of
their precious metal content might seem straightforward enough, actual
coins were inflected by so many variables that even merchants had litt-
le idea how exchange rates worked. [...] To make matters even more con-
fusing, the weight of coins, the fineness of their metal content, and their
ration of exchange could be (and frequently were) altered by nations in
attempts to gain advantage — or at least avoid disadvantage — in trade and
spending power. Finally, the rampant practice of clipping or ,sweating’
coins for their metal content further confused the relation of their ,intrin-
sic’ worth to the worth designated by the denomination of the coin.*

Sir Thomas Gresham, dem Griinder der ersten Londoner Handelsborse im 16. Jahr-
hundert, wird der Merksatz ,good money drives out bad” zugeschrieben: Bei zwei
Miinzen gleicher Pragung, aber unterschiedlichen Gold- oder Silbergehalts wiir-
de sich der Besitzer dafiir entscheiden, die wertvollere zu behalten und die we-
niger wertvolle auszugeben.*® Wertvollere Miinzen wiirden so der Zirkulation
entzogen, zirkulierende Miinzen zunehmend an Wert verlieren.** Ebenso wie zir-
kulierendes Geld fiir die treulose Ehefrau stehen kann, mag die treulose Ehefrau
die Angst vor Entwertung verkorpern: Einmal aus der Hand gegeben, drohte
man ein ,Ding’ zuriickzubekommen, das im Kreislauf der quasi-monetédren Zir-
kulation an Wert verloren hatte.

Die Ehefrau der frithneuzeitlichen englischen Biihne teilt jedoch nicht nur das
Risiko der Entwertung durch Zirkulation mit dem Geld - sie steht auch fiir einen
dual bestimmten Wert, der bereits in sich differieren kann, etwa wenn Reputation
und tatsdchliche Tugendhaftigkeit nicht {ibereinstimmen. Dieser Wert wird zu-
sétzlich durch Angebot und Nachfrage auf dem Heiratsmarkt noch einmal rela-
tiviert. Bianca in Women Beware Women mag ihre Tugend an den Duke verloren
haben, doch hat dies keinerlei negative Auswirkungen auf seine Heiratsabsich-
ten. Selbst ihre Reputation leidet nur partiell, ndmlich nur fiir die, die moralisch
urteilen. Das Stiick inszeniert hier die Relativitat von Wert.

Das Problem des Wertes war dem englischen Publikum noch zur Zeit von
Queen Elizabeth hochst prasent. Der in John Stows enzyklopéadischer Beschrei-
bung The Annales, or Generall Chronicle of England (1615) veroffentlichte Nachruf

32 Sheerin, Desires of Credit, S. 35.

33 Landreth schreibt dazu allerdings: , The principle that ,bad money drives out good” was just
as familiar to Aristotle, however, and was only given that epigrammatic formulation in the
nineteenth century: its identification as ,Gresham’s Law’ recognizes the effectiveness of the
financier’s efforts on Elizabeth’s behalf, not any innovation in theory or policy” (The Face of
Mammon, S.253, Anm. 56).

34 Stephen Deng fasst dies folgendermafien zusammen: ,[A] consumer who receives a good
quality coin is likely to hoard it for its precious metal content rather than to spend it. The
consumer would instead spend coins of relatively bad quality. Therefore, good money tends
to get culled out of circulation because of its relatively high intrinsic value until only bad
coins remain” (Coinage and State Formation, S.10).



Eifersucht und Oeconomia im englischen Theater der Frithen Neuzeit 223

auf Queen Elizabeth endet mit den Worten: ,,She was the first that suppressed
all manner of base Moneys, and reduced all the English quoyne into golde and
siluer.”* Mitte des 16. Jahrhunderts hatte sich namlich Henry VIL iiber eine Ent-
wertung von Silbermiinzen bereichert: Er reduzierte den Silbergehalt schrittwei-
se, bis die Miinzen keinerlei Silber mehr enthielten; sie waren — von der Pragung
einmal abgesehen — wertlos.** Konnten Aristoteles und lange nach ihm Nicolas
Oresme noch argumentieren, dass die Pragung fiir den dadurch tiberfliissig ge-
wordenen Akt des Wiegens von Edelmetall einstand und somit den intrinsischen
Wert exakt widerspiegelte, erwies sich der Geldwert nun in jeder Hinsicht als
problematisch:¥ In Anbetracht schwankender Gold- und Silberkurse konnte man
weder auf den intrinsischen Wert bauen noch darauf, dass der extrinsische dem
intrinsischen entsprach.

Nun ist die treulose Ehefrau die ideale Metapher fiir einen bloff dufierlichen
Wert, dem kein intrinsischer Wert entspricht, und verkorpert damit die Proble-
matik eines dual bestimmten und moglicherweise differierenden monetaren
Wertes. Die zu Unrecht Verdachtigte leidet dagegen unter einer blof nominellen
Abwertung — unter der Zerstérung ihrer Reputation bei intaktem intrinsischen
Wert (d.h. intakter Tugend). Frithneuzeitliche Dramen {iberbieten sich in Versu-
chen, das Auseinandertreten dieser beiden Wertbegriffe zu inszenieren und sie
wieder in Einklang zu bringen: Celias Reputation wird in Volpone wiederholt in
Zweifel gezogen und dann in einer abschlieSenden Gerichtsszene wieder her-
gestellt. Desdemonas Unschuld wird nach ihrem Tod offenbar, hier triumphiert
mit der Tugend der intrinsische Wert. In Middletons The Changeling soll ein Was-
serchen am Vorabend der Ehe klédren, ob Beatrice noch Jungfrau ist — sie hat ihre
Jungfréaulichkeit jedoch langst in den Morder ihres ehemaligen Verlobten inves-
tiert, um einen Dritten heiraten zu konnen. Thre Schuld wird schliefdlich offenbar,
auch hier entsprechen sich die beiden Wertbegriffe am Ende, wenn auch in einem
im Vergleich zu Desdemonas Fall gegenldufigen Sinne. In allen drei Fillen wird
der Ruf schlieSlich dem intrinsischen Wert angeglichen und dieser somit als ei-
gentlicher Wert etabliert.®®

35 John Stow, The Annales, or Generall Chronicle of England, London 1615, S. 815.

36 ,,[Henry] first cut the silver value of his coins by more than a third, and then continued in-
crementally to debase the coinage until it was utterly evacuated of silver —i.e. worthless, save
for the stamp of their maker’s image” (Landreth, The Face of Mammon, S. 16).

37 Oresme erklart die Funktion der Pragung mit Aristoteles in De Moneta: ,When men first
began to trade, or to purchase goods with money, the money had no stamp or image, but
a quantity of silver or bronze was exchanged for meat and drink and was measured by
weight. And since it was tiresome constantly to resort to the scales and difficult to deter-
mine the exact equivalent by weighing, and since the seller could not be certain of its degree
of purity, it was wisely ordained ... that they should be stamped with a design, known to
everybody, to indicate the quality and true weight of the coin, so that suspicion should be
averted and the value readily recognised” (The ,De Moneta’ of Nicholas Oresme, and English
Mint Documents, tibers. und mit Anm. vers. von Charles Johnson, New York 1956, S.9).

38 Jedoch verwendet Women Beware Women meiner Ansicht nach weitaus mehr Arbeit darauf,
die Frage des Wertes zu verkomplizieren als auf die Wiederherstellung deckungsgleicher



224 Anne Enderwitz

5. Schluss

Theatrale Inszenierungen von Eifersucht nehmen einen oeconomischen Pro-
blemkomplex in den Fokus, der die Kontrolle exzessiver Leidenschaft und die
Fiihrung der Ehefrau betrifft. Uberdies verweist Eifersucht auf die Schwierigkeit,
den wahren Wert der Ehefrau angesichts seiner irreduziblen Dualitdt — Repu-
tation versus Tugend — zu bestimmen: Sie kann sich sowohl als ,fellow helper”
erweisen® als auch als , perpetuall enemie”, wie es in The Housholders Philosophie
(1588), der Ubersetzung von Torquato Tassos Il padre di famiglia (1580), heifit.** Als
umsichtige Verwalterin von Giitern und als Garantin der Abstammungslinie des
Hauses mag sie ein sicherer Hafen in stiirmischen Zeiten sein, aber ebenso gut
auch jener Felsen, an dem Ehemann und Haus Schiffbruch erleiden, ,,a rocke or
shelfe to sea-men in a storme where they hoped to haue found harbour and shel-
ter against it”.*! Angesichts der grofien Bedeutung der Ehefrau fiir die Geschicke
des Hauses beklagt der Kleriker Thomas Gataker die Blindheit der Médnner in
Eheangelegenheiten und diagnostiziert eine eklatante Diskrepanz zu dem gro-
Ben kommerziellen Geschick, mit dem im Handel der Warenwert geschétzt wird:
,Many haue good skill in chusing of wares, in valuing of lands, in beating a
bargaine, in making a purchase, that are yet but blinde buzzards in the choice of
a wife.”> Diese Engfiihrung bringt die Frau als Verkorperung von Wert auf den
Punkt und positioniert die Ehe als Handel, als , bargaine”.

Der Vergleich mit kommerziellen Waren siedelt die heiratsfdhige Frau in der
Sphére der Zirkulation an, wenn diese Zirkulation im Fall der Ehe auch ein ein-
maliger Akt bleiben soll: Die Figur der treuen Ehefrau imaginiert das zirkulie-
rende Ding als unverduflerlichen Besitz, dem ein Wertverfall erspart bleibt. Im
Modus der Eifersucht wird Zirkulation mit Begehren und Angst belegt. So arti-
kuliert die Synthese aus Besitzstreben, Furcht vor Enteignung und instabilem
Wert, die die Eifersucht kennzeichnet, die Risiken einer allgegenwartigen und
allméchtigen Zirkulation, das akkumulative Begehren, das diese treibt, und —
iiber das Bild der kduflichen und exzessiv veranlagten Frau — die Verlockungen
des Konsums im Zeitalter eines wachsenden Imports von Luxusgiitern.

Werte: Das Stiick stellt gerade die Relativitdat von Werten und Wertbestimmungen aus. Die
Angleichung von Tugend und Reputation erscheint hier nur in einer christlich-moralischen
Perspektive notig, die durch den Lord Cardinal vertreten wird.

39 Dudley Fenner, ,The Order of Householde”, in: The artes of logike and rethorike, [Middelburg]
1584, in: Early English Books Online, URL: http://gateway.proquest.com.342891790.erf.sbb.spk-
berlin.de/openurl?ctx_ver=239.88-2003&res_id=xri:eebo&rft_id=xri:eebo:citation:99837735
(13.02.2018), B3v.

40 Tasso, The Housholders Philosophie, C2r.

41 Diese Metapher stammt aus Thomas Gatakers Predigt A Good Wife Gods Gift, London 1623, in:
Early English Books Online, URL: http://gateway.proquest.com.342891790.erf.sbb.spk-berlin.de/
openurl?ctx_ver=7239.88-2003&res_id=xri:eebo&rft_id=xri:eebo:image:3063 (13.2.2018), S. 6.

42 Ebd., S.10.



Eifersucht und Oeconomia im englischen Theater der Frithen Neuzeit 225

Karen Newman bezeichnet die Frau als ,,focus of cultural ambivalence toward
social mobility, urbanization, and colonialism”* doch sie steht zugleich im Mit-
telpunkt ambivalenter Bewertungen von Kommerz. Als Verkdrperung eines dual
verfassten Wertes reprdasentiert die Ehefrau die Schnittstelle zweier diskursiver
und praktischer Formationen — von Oeconomia und Chrematistik, von der Ver-
waltung des Hauses und globalem, profitorientiertem Handel. Die Frau hat in
Bezug auf diese Diskursfelder unterschiedliche Funktionen: Sie ist expliziter und
legitimer Gegenstand oeconomischen Denkens und Planens, fungiert aber zu-
gleich als Phantasma eines der Zirkulation entzogenen oder ihr preisgegebenen
Wertes. Dabei artikuliert sich {iber die Eifersucht ein Unbehagen an monetarer
Wertbestimmung: Mit der Moglichkeit des unentdeckten Seitensprungs sowie
der Verleumdung droht eine Dissoziation von innerem und duflerem Wert. Wert
wird hier allererst als problematische Synthese zweier Bestimmungen erkennbar
und erlebbar, die im und durch den aufierehelichen Verkehr prekéar wird. Fest
steht jedoch, dass der intrinsische Wert ebenso inszeniert werden muss wie der
extrinsische — Desdemonas Tugend niitzt wenig, solange sie sich nicht in , credit”,
in moralische und soziale Reputation umsetzt.

Das ausgepragte Interesse fiir Eifersucht auf der englischen Biihne ist ebenso
Ausdruck der Ungewissheit von Wert wie Ausdruck eines hypertrophen Besitz-
strebens. Eifersucht ist symptomatisch fiir die Konfrontation zweier Wertsyste-
me, die um 1600 wenigstens diskursiv Haushaltsfithrung und Handel konfigu-
rieren und deren Rezeption pragen: eine Ethik der Mafligung und des Gebrauchs
wird mit dem Desiderat profittrachtigen Tausches konfrontiert. Die Stabilitat des
Hauses zeigt sich bedroht durch die paradoxe Zusammenstellung zweier Aspek-
te von Zirkulation: dem Wertverlust, den diese mit sich bringen kann, und dem
Profit, den sie verspricht. Als Objekt einmaliger Aneignung mit lebenslangen
Konsequenzen ist die Ehefrau besonders geeignet fiir die Inszenierung fehlerhaf-
ter Wertbestimmung - fiir die Orientierung an Auferlichkeiten (Schénheit und
Reputation) und die Vernachlédssigung intrinsischen Wertes. Insofern bietet sich
die oeconomische Kraftader der Ehe als tropisches Spielfeld fiir kommerzielle
Angste und Hoffnungen an.

Bibliographie
Quellen

[Anon.], Hic Mulier: or, The Man-Woman: Being a Medicine to Cure the Coltish Disease
[of] the Staggers in the Masculine-Feminines of our Times, London 1620, in: Early En-
glish Books Online, URL: http://gateway.proquest.com.342891790.erf.sbb.spk-berlin.
de/openurl?ctx_ver=239.88-2003&res_id=xri:eebo&rft_id=xri:eebo:image:174713
(13.2.2018).

[Anon.], Tell-Trothes New-yeares Gift Beeing Robin Good Fellowes news out of those Coun-
tries, where inhabited neither Charity nor honesty. With his own Inuective against Ielo-

43 Karen Newman, Fashioning Femininity and English Renaissance Drama, Chicago 1991, S.138.



226 Anne Enderwitz

sy, London 1593, in: Early English Books Online, URL: http://gateway.proquest.com.
342891790.erf.sbb.spk-berlin.de/openurl?ctx_ver=7239.88-2003&res_id=xri:ee-
bo&rft_id=xri:eebo:image:14802 (13.2.2018).

Aristoteles, Politik, tibers. von Eugen Rolfes, Hamburg 1980.

Defoe, Daniel, A Plan of the English Commerce, London 1728, URL: https://hdLhandle.
net/2027/c00.31924013177989 (15.2.2018).

Fenner, Dudley, , The Order of Householde”, in: The artes of logike and rethorike, [Mid-
delburg] 1584, B3v, in: Early English Books Online, URL: http://gateway.proquest.
com.342891790.erf.sbb.spk-berlin.de/openurl?ctx_ver=239.88-2003&res_id=xri:ee-
bo&rft_id=xri:eebo:citation:99837735 (13.2.2018).

Gataker, Thomas, A Good Wife Gods Gift, London 1623, in: Early English Books Online, URL:
http://gateway.proquest.com.342891790.erf.sbb.spk-berlin.de/openurl?ctx_ver=239.
88-2003&res_id=xri:eebo&rft_id=xri:eebo:image:3063 (13.2.2018).

Jonson, Ben, Volpone, in: ders., Four Plays, hg. von Robert N. Watson, London 2014.

Middleton, Thomas, A Chaste Maid in Cheapside, in: ders., Four Plays, hg. von William
C. Carroll, London 2012.

Middleton, Thomas, The Changeling, in: ders., Four Plays, hg. von William C. Carroll,
London 2012.

Middleton, Thomas, Women Beware Women, in: ders., Four Plays, hg. von William C. Car-
roll, London 2012.

Oresme, Nicole, The ,De Moneta’ of Nicholas Oresme, and English Mint Documents, tibers.
und mit Anm. vers. von Charles Johnson, New York 1956.

Perkins, William, Christian Oeconomie, London 1609, in: Early English Books Online, URL:
http://gateway.proquest.com.342891790.erf.sbb.spk-berlin.de/openurl?ctx_ver=239.
88-2003&res_id=xri:eebo&rft_id=xri:eebo:image:2719 (1.3.2018).

Shakespeare, William, Othello, hg. von E. A. ]J. Honigmann, London 2016.

Stow, John, The Annales, or Generall Chronicle of England, London 1615.

Tasso, Torquato, The Housholders Philosophie, London 1588, tibers. von Thomas Kyd, in:
Early English Books Online, URL: http://gateway.proquest.com.342891790.erf.sbb.spk-
berlin.de/openurl?ctx_ver=739.88-2003&res_id=xri:eebo&rft_id=xri:eebo:cita-
tion:99853372 (13.2.2018).

Tilney, Edmund, A Briefe and Pleasant Discourse of Duties in Mariage, called the Flow-
er of Friendship, London 1568, in: Early English Books Online, URL: http://gateway.
proquest.com.342891790.erf.sbb.spk-berlin.de/openurl?ctx_ver=7239.88-2003&res_
id=xri:eebo&rft_id=xri:eebo:image:19021 (13.2.2018).

Sekundirliteratur

Archer, Ian W, ,,Material Londoners?”, in: Material London, ca. 1600, hg. von Lena Cow-
en Orlin, Philadelphia 2012, S. 174-192.

Bailey, Amanda, Of Bondage: Debt, Property and Personhood, Philadelphia 2013.

Deng, Stephen, Coinage and State Formation in Early Modern English Literature, New
York/Basingstoke 2011.

Hirschman, Albert O., The Passions and the Interests: Political Arguments for Capitalism
before Its Triumph, Princeton/Oxford 2013.

Howard, Jean, , Afterword: Accommodating Change”, in: Global Traffic: Discourses and
Practices of Trade in English Literature and Culture from 1550 to 1700, hg. von Barbara
Sebek und Stephen Deng, New York 2008, S. 265-271.



Eifersucht und Oeconomia im englischen Theater der Frithen Neuzeit 227

Korda, Natasha, Shakespeare’s Domestic Economies. Gender and Property in Early Modern
England, Philadelphia 2002.

Landreth, David, The Face of Mammon, Oxford 2012.

Miller, Shannon, ,Consuming Mothers/Consuming Merchants: The Carnivalesque
Economy of Jacobean City Comedy”, in: Modern Language Studies 26:2-3 (1996),
S.73-97.

Muldrew, Craig, ,,Hard Food for Midas” Cash and Its Social Value in Early Modern
England”, in: Past & Present 170 (Feb. 2001), S. 78-120.

Muldrew, Craig , Interpreting the M arket: The Ethics of Credit and Community Rela-
tions in Early Modern England”, in: Social History 18:2 (1993), S. 163-183.

Muldrew, Craig, The Economy of Obligation: The Culture of Credit and Social Relations in
Early Modern England, New York 1998.

Neill, Michael, ,,Mullattos’, ,Blacks’, and ,Indian Moors” Othello and Early Modern
Constructions of Human Difference”, in: Shakespeare Quarterly 49:4 (1998), S. 361-374.

Newman, Karen, Fashioning Femininity and English Renaissance Drama, Chicago 1991.

Orlin, Lena, , Desdemona’s Disposition”, in: Shakespearean Tragedy and Gender, hg. von
Shirley Nelson Garner und Madelon Sprengnether, Bloomington/Indianapolis 1996,
S.171-192.

Sheerin, Brian, Desires of Credit in Early Modern Theory and Drama: Commerce, Poesy, and
the Profitable Imagination, London/New York 2016.

Vitkus, Daniel, ,, The Common Market of All the World": English Theater, the Global
System, and the Ottoman Empire in the Early Modern Period”, in: Global Traffic:
Discourses and Practices of Trade in English Literature and Culture from 1550 to 1700,
hg. von Barbara Sebek und Stephen Deng, New York 2008, S.19-38.



DOI: 10.13173/9783447110747.209
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Okonomisches Wissen auf der Biithne

Die Komodie und der Ubergang
von der alteuropdischen zur modernen Okonomik

Daniel Fulda

In der Literatur des 17. und 18. Jahrhunderts ist es vornehmlich eine bestimmte
Gattung, in der Fragen der Okonomie erdrtert werden: die Komodie. Der Beitrag
expliziert zunéchst die unterschiedlichen Dimensionen ckonomischen Wissens,
die in der ,spaten Frithen Neuzeit’ geldufig waren (I.), und beschreibt dann die
Komdodie als Inszenierung von Okonomie in einer Komplexitit, die die Mehr-
deutigkeit des damaligen Okonomiebegriffs reprasentiert (IL). Besondere Auf-
merksamkeit gilt der Interdependenz der verschiedenen, heute meist nicht mehr
gelaufigen Okonomiebegriffe: Hauswirtschaft und -ordnung, Verteilungsgerech-
tigkeit, Heilsokonomie, das wirtschaftliche Ganze, poetische Okonomie. Im Uber-
gang zur Moderne scheint sich diese Interdependenz im allgemeinen Diskurs tiber
das ,Haus’, die Wirtschaft’ sowie die gottliche Providenz aufzulsen; die Komodie
indes hélt an ihr fest — und stiitzt sich dabei auf ihre gattungstypische Handlungs-
struktur mit unkontrollierbaren Turbulenzen, die in ein gutes Ende miinden.

1. Die Vielfalt der Okonomiebegriffe in der spiten Frithen Neuzeit

Der Begriff Okonomie stellt ein Musterbeispiel fiir weltbildlich aufschlussreiche
Polysemie dar. ,Okonomie’ wird im 18. Jahrhundert in einer ganzen Reihe recht
unterschiedlicher Bereiche verwandt mit teilweise analoger, teilweise aber auch
spezifischer Bedeutung. Noch gesteigert stellt sich die Bedeutungsvielfalt des-
halb dar, weil das 18. Jahrhundert die Uberlappungszone zwischen traditionell-
alteuropaischen und modernen Bedeutungen bildet — das gilt fiir den Okonomie-
begriff ebenso wie fiir andere Grundbegriffe des Sozialen wie  Freiheit’ oder
Volk’. Den damals sich vollziehenden Bedeutungswandel bemerkten schon die
Autoren, die sich im zweiten Jahrhundertviertel mit dem Okonomiebegriff aus-
einandersetzten.! Bereits im Bewusstsein der reflektierenden Zeitgenossen han-
delt es sich um einen Begriff, der in enger Verbindung mit den charakteristischen

1 Johann Peter von Ludewig, Die, von Sr. Kéniglichen Majestdt [...] auf Dero Universitit Halle am
14. Iulii 1727. Neu angerichtete Profession, in Oeconomie, Policey, und Cammer-Sachen wird, nebst
Vorstellung einiger Stiicke verbesserter Kon. PreufSl. Policey bekannt gemachet von dem zeitigem [!]
Prorectore, Halle 1727, S. 145 (§ 49f.). Wiederabgedruckt in: Geschichte der Okonomie, hg. von Jo-
hannes Burkhardt und Birger P. Priddat, Frankfurt am Main 2000, S. 143-180, hier S. 167-169.
Zum Wandel 6konomischer Vorstellungen im 17. und friithen 18. Jahrhundert vgl. Sandra



230 Daniel Fulda

Tendenzen der Aufklarung steht, konkret: mit dem Streben nach verniinftiger
Erkenntnis der Funktionssysteme dieser Welt, und zwar um steuernd in sie ein-
greifen und den grofstmoglichen Nutzen aus ihnen ziehen zu kénnen. Als ,,6co-
nomische Wissenschafft” bezeichnet der ,Wirthschaffts“-Artikel in Zedlers Uni-
versal-Lexicon ,,die Anweisung in Lehr-Sitzen und Regeln[] dieser nun immer
schwehrer, aber auch néthiger und niitzlicher werdenden Geschiffte, und der-
selben gemeinen und kiinstlichen Ausiibung”, um ,die publique Wirthschafft
eines gantzen Landes zu beférdern und zu dirigiren, oder aber eine Privat-Wirth-
schafft, theils der Fiirsten, theils anderer Leute, zu regieren, zu verbessern, und
zu flihren.”?> Ob die traditionellen Bedeutungen durch die neue einfach abgeldst
wurden oder ob sie weiterwirkten, ist eine der zu kldarenden Fragen. Schauen wir
uns die Bedeutungsbereiche des Okonomiebegriffs im Einzelnen an.

1.1 Okonomie als gute Ordnung und Verwaltung des Hauswesens

Traditionell bezeichnet Okonomie die gute Ordnung und ,Verwaltung des Haus-
wesens”? Noch 1740, in Zedlers Universal-Lexicon, ist das die ,eigentlich[e]”
Bedeutung. Gemeint ist der einzelne Haushalt (gr. oikos = das Haus) mit seiner
Nahrungsproduktion und seinem Sozialgefiige, das durch Hierarchien sowohl
in der Familie als auch zwischen der Herrschaft und dem Gesinde gekennzeich-
net ist: Der Hauswirt, oikonomos, steht tiber seiner Frau, und beide stehen tiber
ihren Kindern und dem Gesinde.* Die Grofsenamplitude ist dabei sehr weit: Als
,Haus’ gelten kleine Landwirtschaften oder Handwerksbetriebe ebenso wie der
grofite Fiirstenhof.®

Okonomie in diesem durch Aristoteles kodifizierten Sinn meint sowohl weni-
ger wie auch mehr als der moderne Begriff. Weniger, weil es um die Produk-
tion einzelner Haushalte geht, vor allem von Nahrung, in zweiter Linie auch von
Handwerksgiitern, nicht aber um Geschifte zum Geldgewinn. Der ganze Bereich

Richter/Guillaume Garner (Hg,), ,Eigennutz’ und ,gute Ordnung’. Okonomisierungen der Welt im
17. Jahrhundert, Wiesbaden 2016.

2, Art. Oeconomia”, in: [Heinrich Zedler,] Grosses vollstindiges Universal-Lexicon Aller Wissen-
schafften und Kiinste, 64 Bde. u. 4 Suppl.-Bde., Halle/Saale 1732-1754, Bd. 57 (1748), Sp. 1130—
1183. Wiederabgedruckt in: Geschichte der Okonomie, S. 181-215, hier S. 184. Zeittypisch ist hier
die Feststellung, dass jene Wissenschaft neu sei (s. auch Johann Georg Walch, , Art. Oecono-
mie”, in: ders., Philosophisches Lexicon [...], Leipzig 1726, Sp. 1921-1924, hier Sp. 1923).

3, Art. Oeconomia”, in: [Zedler,] Universal-Lexicon, Bd. 25 (1740), Sp. 527. Das folgende Zitat ebd.

4 Vgl. Johannes Burkhardt, ,, Art. Wirtschaft”, in: Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexi-
kon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, hg. von Otto Brunner u.a., 8 Bde. (in 9), Stutt-
gart 1972-1997, Bd. 7, S.511-59%4 (die S. 513-550 stammen von Peter Spahn und Otto Gerhard
Oexle), hier S. 555. Die Vielfalt der Haus-Begriffe bereits in der Antike betont Astrid Haben-
stein, ,Das Haus in den Wissensordnungen der griechisch-romischen Antike”, in: Das Haus
in der Geschichte Europas. Ein Handbuch, hg. von Joachim Eibach und Inken Schmidt-Voges in
Verbindung mit Simone Derix u.a. Red. Roman Bonderer, Berlin/Boston 2015, S. 649-666.

5 Vgl. Johann Wilhelm Wiindsch, Memoriale oeconomicum politico-practicum, das ist Kurtze doch
niitzliche und aufifiihrliche Unterrichtung eines haushaltischen Beambten und Hoffbedienten, wie er
sich in seinem Ambte [...] in allen Puncten und Clausuln verhalten, das Ambt wol dirigiren und an-
ordnen soll [...], Leipzig 1669, 2. Seite der nicht pag. Vorrede.



Okonomisches Wissen auf der Biihne 231

des Handels und der Geldgeschifte — aristotelisch gesprochen: der Chrematistik,
im frithneuzeitlichen Deutsch: der Commercien — gehort prinzipiell nicht dazu.
Angesichts der faktischen Ausbreitung und politischen Aufwertung von Handel
und Geldwesen wurde diese Abgrenzung allerdings zunehmend poros, ausge-
hend von Handelszentren wie Florenz oder Venedig. Auch wo man versuchte,
die Praktiken der Geldwirtschaft in das Haus-Paradigma zu integrieren, blieb
das Haus mit seinen intern durch das Fiirsorgeprinzip gekennzeichneten per-
sonlichen Beziehungen aber normativ vorherrschend, so dass Gewinnabsichten
nur verhalten und mit einigem argumentativen Aufwand anerkannt wurden.®

Normativ namlich war der alteuropaische Okonomiebegriff anspruchsvoller
als der moderne. Weil die Nahrungsproduktion fiir den eigenen Bedarf (und al-
lenfalls ergdnzend fiir den Tausch gegen Produkte, die im eigenen Haus nicht
hergestellt werden konnen) im Zentrum stand, war kein Gewinnstreben vorge-
sehen. Ziel war lediglich die ausreichende Versorgung mit dem Nétigen, womdg-
lich auch mit angenehmen Dingen, nicht aber mit iiberfliissigem Luxus, der in
,,den verderbten Affecten des Ehrgeitzes und der Wollust seinen Ursprung” habe.
So der Oeconomie-Artikel aus Johann Georg Walchs Philosophischem Lexicon von
17267 die traditionelle moralische Komponente des Okonomiebegriffs war da-
mals also noch prasent. In einer weniger philosophisch-grundsatzlich als wirt-
schaftspraktisch ausgerichteten Schrift wie Johann Wilhelm Wiindschs Memori-
ale oeconomicum politico-practicum von 1669 findet sich zwar auch ein Bekenntnis
zur ,Chrematistic[]”, jedoch in durchaus geméfigter Form: ,Der Leser gehabe
sich wol/ und gebrauche sich dieses Buchs gliickseelig/ daf er dadurch reich und
wol begiitert oder ja in erhaltenem Wolseyn behalten werde und bleibe”.?

Der traditionelle Okonomiebegriff bezeichnete demnach nicht nur einen Funk-
tionsbereich, sondern auch dessen gute ,Ordnung”’ Die Gewéhrleistung dieser
Ordnung war die Aufgabe des Hauswirts, -herrn oder -vaters.”” Im deutschen
Sprachraum ist es daher besonders die sog. Hausviterliteratur, die das dkono-
mische Wissen pflegt. Wie die Etymologie des aus oikos und némein ( teilen, ver-
teilen’) gebildeten oikondmos unterstreicht, ging es dabei vor allem um die gerech-

6 Tommaso Garzoni, Piazza universale, das ist: Allgemeiner Schauwplatz, oder Marckt, und Zusam-
menkunfft aller Professionen, Kiinsten, Geschifften, Hindeln und Handtwercken, so in der gantzen
Welt geiibet werden [...], Frankfurt am Main 1626, S.178, beispielsweise fiigt nach mehreren
eng bedruckten Seiten {iber die personlichen Beziehungen im Haus einen Absatz {iber die
,Oeconomia acquisitiva” an, ,das ist/ wie man sich recht in die Nahrung schicken solle/
damit man auch ein Ehrliches auSkommen habe”. Zu Leon Battista Albertis Della famiglia
(1434-41), einem basalen Text der frithneuzeitlichen Hauswirtschaftsliteratur, vgl. Christi-
na Schaefer, ,Vom ,anderen’ Wert dkonomischen Wissens in der italienischen Renaissance:
Leon Battista Alberti und die Libri della famiglia”, in: Humanistische Okonomien des Wissens, hg.
von Judith Frommer und André Otto, Frankfurt am Main 2017, S. 285-303.

7 Walch, ,, Art. Oeconomie”, Sp. 1922.

8 Wiindsch, Memoriale oeconomicum politico-practicum, 6. Seite der nicht pag. Vorrede.

9 Ebd. Zeittypisch heifit es auflerdem, ein bestimmter ,Wohlstand” (die Beachtung des deco-
rum) gehore zur Okonomie.

10 Vgl. Burkhardt, ,Art. Wirtschaft”, S. 554.



232 Daniel Fulda

te Verteilung der vorhandenen Giiter (lat. distributio oder dispositio). Produktion
und Erwerb galten als nétig, um etwas verteilen zu konnen, bildeten aber keinen
Selbstzweck. Bei Andreas Glorez (ca. 1620-1700, s. unten Abb. 3), einem der wich-
tigsten Vertreter der Hausvaterliteratur, heifst es sogar: ,Erstlich und vor allen
Dingen muf$ sein Hauf3-Vatter Gottsfiirchtig seyn/ andachtig und fleissig zu GOtt
dem himmlischen Haus-Vatter betten/ auch das Gesind fleissig zur Gottsfurcht
halten/ und ihnen mit guten Exempeln vorgehen: Dann die Forcht GOttes ist der
Weifheit Anfang”" Der fiir den alteuropaischen Okonomiebegriff grundlegende,
wenn auch nicht allein mafigebliche Aristotelismus sah die religiés und mora-
lisch eingehegte Befriedigung standisch differenzierter Bediirfnisse vor, nicht
aber ein davon losgeldstes Gewinnstreben.

1.2. Oeconomia divina

Von hier aus wird verstandlich, dass der Begriff auch genuin religitse Bedeutun-
gen hatte, die sich auf die , Austheilung derer durch Christum erworbenen
Heyls-Giiter”? auf die Offenbarung und ihre Stufen, auf den Zusammenhang
von Siindenfall, Geburt und Tod Christi und die Erlésung des Menschen sowie
allgemein auf die harmonische und gerechte Ordnung der Welt beziehen.” Be-
ginnend schon bei Paulus und den Kirchenvitern, aber auch im 18. Jahrhundert
noch lebendig, wird die Welt dann als ,Haus’ gedacht, {iber das Gott ,6konomisch’
herrscht, indem er ,sein Volk durch seine Worte und Werke fiithret”** und jedem
das gemaéfs seinem Verdienst Beste zuteilt. Was Gott mit iiberlegener Weisheit
austeilt, sind neben den Giitern des zeitlichen und vor allem des ewigen Lebens
auch unterschiedlich tiefe Einblicke in seinen — insgesamt verborgenen — Plan
(Eph 3,8-10). Da die Menschen nicht wissen, wie das Ganze verfasst ist, konnen
sie sich die Regeln ihres Handelns nicht selbst geben, so der im Okonomiemodell
ganz konsequente Gedanke, denn im o7kos der von Gott regierten Welt befinden
sich die Menschen in der Position von Kindern gegentiber ihrem Vater.

Eine fiir den Geist der Aufkldrung charakteristische Wendung erhielt diese
Vorstellung einer Heilsokonomie durch Lessing. In seiner Spétschrift Die Erzie-
hung des Menschengeschlechts von 1780 deutete er die ,Okonomie” der schrittwei-

11 Andreas Glorez, Vollstindige Haufi- und Land-Bibliothec. Worinnen Der Grund unverfilschter
Wissenschafft zu finden ist/ deren sich bey jetziger Zeit ein Hof- Handels- Hauf3- Burgers- und Land-
Mann zu seinem reichlichen Nutzen bedienen kan [...], 4 Bde., Regensburg 1701, Bd. 1, S. 1.

12 , Art. Oeconomia”, in: [Zedler,] Universal-Lexicon, Bd. 25 (1740), Sp. 527.

13 Vgl. Ulrich Dierse, , Art. Okonomie I1*, in: Historisches Worterbuch der Philosophie, [...] in Verb.
mit Giinther Bien [u.a.] hg. von Joachim Ritter [u.a.], 13 Bde., Darmstadt 1971-2007, Bd. 6, Sp.
1153-1162, hier Sp. 1153-1158.

14 Johann Albrecht Bengel, Welt-Alter darin Die Schriftmissige Zeiten-Linie bewiesen und die Sie-
benzig Wochen samt andern wichtigen Texten und heilsamen Lehren erortert werden. Zum Preise des
grossen Gottes und seines wahrhaftigen Wortes an das Licht gestellet, Esslingen 1746, S.1: ,,Dabey
aber wird in der heiligen Schrift gezeiget die grosse Haushaltung Gottes, wie er sein Volk
durch seine Worte und Werke fiihret, und wie er seine Verheissungen gegeben und erfiillet
hat und erfiillen wird, in Christo Jesu.”



Okonomisches Wissen auf der Biihne 233

sen Offenbarung — zundchst im Alten, dann im Neuen Bund und zukiinftig , ge-
wifs”, so Lessing, in einem ,neuen ewigen Evangelium” — als padagogischen Plan
Gottes, der zur Emanzipation, d.h. zum Selbstdenken und zur Selbstbestimmung
des Menschen fiihren miisse."” Traditionell war diese Emanzipation von vaterli-
cher Leitung nicht vorgesehen, doch legt die Familienanalogie, die der oeconomia
divina innewohnt, sie durchaus nahe. Aus dem traditionellen Modell bewahrte
Lessing die vaterliche Fiirsorge sowie das Weltvertrauen und die Daseinssicher-
heit, die sie gibt. Die Vorstellung, dass in der ,Okonomie des Heils auch nur eine
einzige Seele verloren geht”, lehnte er als traurig und herzlos ab."®

Tragend waren dieser Okonomiebegriff und der damit verbundene Gedan-
ke einer gestuften, an die jeweilige Auffassungskraft der Menschen angepassten
Offenbarung schon fiir die Foderaltheologie gewesen, die sich von Calvin und
Johannes Coccejus aus verbreitete; der calvinistische Mystiker Pierre Poiret hat
den Gedanken der Economie divine (frz. 1687, 1at. 1705, dt. in Auswahl 1711, vollst.
1737-42) in sechs Banden entwickelt. In Deutschland haben sich insbesondere
pietistische Autoren diese Denkweise angeeignet.”” Pietisten mag der Gedanke
einer ,0konomisch’ gestuften Offenbarung des Heils besonders nahegelegen ha-
ben, weil sie gut zu ihrer ,Hoffnung bessrer Zeiten’ bzw. des Gottesreiches passte.
Ins spétere 18. Jahrhundert gelangte die Vorstellung einer gottlichen ,,Haushal-
tung” vor allem in geschichtsphilosophischer Umformung, wie sich nicht nur bei
Lessing, sondern auch bei Herder und Schiller beobachten lasst."

15 Gotthold Ephraim Lessing, ,Die Erziehung des Menschengeschlechts”, in: ders., Werke, in
Zusammenarbeit mit Karl Eibl hg. von Herbert G. Gopfert, 8 Bde., Darmstadt 1996, Bd. 8,
S.489-510, hier S. 508 (§ 88 u. 86).

16 Gotthold Ephraim Lessing, ,Gegensitze des Herausgebers II” [zu den Reimarus-Fragmenten)],
in: ders., Werke, in Zusammenarbeit mit Karl Eibl hg. von Herbert G. Gopfert, 8 Bde., Darm-
stadt 1996, Bd. 7, S.457-491, hier S. 467.

17 Vgl. Dierse, ,Okonomie I1*, Sp. 1157f. Welche Konsequenzen sich aus dem Okonomieverstind-
nis des Pietismus fiir dessen Relationen zur deutschen Komodie des 18. Jahrhunderts ergaben,
fithrt mein Beitrag , Heilsokonomien. Pietismus und Komddie in Konflikt und Konvergenz”
in einem von Wolfgang Breul und Alexander Schunka vorbereiteten Band iiber Pietismus
und Okonomie aus. Auf diesen Text gehen groere Teile des hier vorgelegten zuriick.

18 Vgl. Johann Gottfried Herder, ,Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit [1784]",
in: ders., Samtliche Werke, hg. von Bernhard Suphan, 33 Bde., Berlin 1877-1913, Bd. 13, S. 374,
der angesichts der — aus menschlicher Perspektive — Unabsehbarkeit und Unkalkulierbar-
keit der Folgen menschlicher Handlungen von der ,Haushaltung Gottes mit unserm Ge-
schlecht” spricht und sie ,die wahre Philosophie der Geschichte” nennt. Vgl. Friedrich
Schiller, ,,Die Sendung Moses [1790]", in: ders., Werke. Nationalausgabe [kiinftig: NA], begr.
von Julius Petersen, fortgef. von Lieselotte Blumenthal und Benno von Wiese, hg. von Nor-
bert Oellers, Weimar 1943ff., Bd. 17, S.377-397, hier S.381: ,Hier muf$ uns die grofse Hand der
Vorsicht, die den verworrensten Knoten durch die einfachsten Mittel 1668t, zur Bewunde-
rung hinreiffen — aber nicht derjenigen Vorsicht, welche sich auf dem gewaltsamen Wege
der Wunder in die Oeconomie der Natur einmengt, sondern derjenigen, welche der Natur
selbst eine solche Oeconomie vorgeschrieben hat, auserordentliche Dinge auf dem ruhigs-
ten Wege zu bewirken.”



234 Daniel Fulda

1.3. Okonomie als das Ganze aller wirtschaftlichen Tatigkeiten

Die bis heute wichtigste semantische Innovation ging indessen vom profanen
Okonomiebegriff aus. Denn in der ersten Halfte des 18. Jahrhunderts vollzog sich
die Ausweitung seiner Bedeutung vom einzelnen ,Haus’ auf das Ganze aller wirt-
schaftlichen Tatigkeiten. Vermittelnd wirkte dabei das Haus oder besser der Hof
des Herrschers, der zunédchst als eigener Wirtschaftsbetrieb, sodann aber auch
als Spitze der gesamten Okonomie eines Landes in den Blick genommen wurde,
weil es die Aufgabe des Fiirsten als ,Landesvaters’ sei, ,nicht allein sein eigen
Vermogen zu verwalten; sondern auch der Unterthanen Wohl, Geld und Gut zu
vermehren”' Eine semantische Ausweitung war dies auch deshalb, weil es nicht
mehr blofs um ,Nahrungs-Kunst” (also um das Besorgen und gerechte Verteilen
des Bedarfs), sondern ebenso um ,Erwerbekunst” ging.® Fiir den Verfasser des
Philosophischen Lexicons — einen Theologieprofessor wohlgemerkt — war es ,das
erste Stiick der Oeconomie”, dass man ,etwas zu erwerben suchen” soll, ,,und
weil das Geld den hochsten Werth ausmachet, darum man alles haben kann, so
gehet dieses dahin, dafs man Geld zu verdienen suchen soll.”*' Damit ist all das in
die Okonomie integriert, was die aristotelische Tradition ausgeschlossenen hatte:
das Gewinnstreben, die Geldwirtschaft, der Handel, zusammengefasst: der Be-
reich der Chrematistik. All dies wurde bisher unter den Begriff der Commercien
gefasst und galt traditionell als ein ganz anderes Feld.” Nun wurde es jedoch in
die Wirtschaft integriert, so dass sich deren Verstandnis fundamental wandelte.”

Das Gesellschaftsmodell des neuen Okonomiebegriffs ging vom Erwerbsstre-
ben des atomisierten Einzelnen aus, nicht unbedingt ohne moralische Riicksich-
ten, aber schon im ersten Drittel des 18. Jahrhunderts mit der Moglichkeit, die
Qualitat eines ,Wirtes’ allein daran zu messen, ob er sein ,Einkommen, durch
Handel und Wandel, vermehret und mehr einnimmt, als er ausgiebt”.** An ,ord-
nungsgemafle’ Verhiltnisse zwischen Mann und Frau, Eltern und Kindern, Herr-
schaft und Gesinde ist hier nicht mehr gedacht. Insofern haben wir es nicht nur
mit einer Ausweitung des Begriffs zu tun (vom einzelnen Haus auf die Wirtschaft

19 So die Feststellung in Walch, , Art. Oeconomie”, Sp. 1922. Dasselbe bei Ludewig: Neu ange-
richtete Profession, S.168f.

20 Ludewig, Neu angerichtete Profession, S. 168.

21 Walch, ,Art. Oeconomie”, Sp. 1923.

22 An dieser Stelle bietet sich ein vergleichender Seitenblick auf das etwas andere Begriffsge-
fiige im Englischen und Franzgdsischen an. Dort stand commerce traditionell im Zentrum des
Wirtschaftsdiskurses (vgl. Burkhardt, ,Art. Wirtschaft”, S.568). Der urspriinglich an das
Haus gebundene Okonomiebegriff erlebte im 18. Jahrhundert einen dhnlichen Wandel wie
in deutscher Sprache (als political oeconomy/économie politique).

23 Vgl. Burkhardt, ,Art. Wirtschaft”, S. 562-573. Zum Wandel des Wirtschaftsbegriffs vgl. auch
Daniel Fulda, , Divergente Dynamiken? Wirtschaft, Wirthschafften und komddisches Spiel
vom spdten 17. zum mittleren 18. Jahrhundert”, in: Gastlichkeit und Okonomie. Wirtschaften
im deutschen und englischen Drama des 18. Jahrhunderts, hg. von Sigrid Nieberle und Claudia
Nitschke, Berlin/Boston 2014, S. 111-136. In die letzten Abschnitte des vorliegenden Aufsatzes
sind einige Passagen daraus eingegangen.

24 Ludewig, Neu angerichtete Profession, S. 168.



Okonomisches Wissen auf der Biihne 235

eines ganzen Landes), sondern zugleich mit einer semantischen Verengung, ja
Verschiebung auf Gewinnstreben.

Wenn das bisher Vorgestellte als drei verschiedene Bedeutungen angespro-
chen wurde, so stellt eigentlich schon dies eine Verkiirzung dar. Zu den nach An-
wendungsbereichen unterschiedenen Bedeutungen kommt eine reflexive Doppelung
hinzu: Okonomie bezeichnet sowohl eine Sache (Haushaltung bzw. Wirtschaft
insgesamt) als auch das Wissen davon und ebenso dessen kluge Anwendung
(Haushaltungskunst oder -wissenschaft und Oeconomica prudentia im Zedler).”
Hinzu kommen Verwendungen des Begriffs in noch nicht genannten Sachberei-
chen. So konnte man mit Bezug auf , die Vertheilung der Séfte in dem thierischen
Corper” von der Oeconomia animalis sprechen.?® Von den weiteren Begriffsverwen-
dungen ist fiir meine Uberlegungen nur die poetologische wichtig.

1.4. Poetische Okonomie

Lessing spricht im 81. Brief, die neueste Literatur betreffend von der ,gewdhnlichen
Okonomie der franzdsischen Trauerspiele”,” Schiller erldutert Goethe die ,Oeko-
nomie” des Wallenstein und kommentiert die ,,Oekonomie” der Iphigenie und des
Wilhelm Meister?® Dieser Begriffsgebrauch meint einen schliissigen Handlungs-
aufbau, die Beschrankung des Stoffes zugunsten der klar herauszuarbeitenden
Gattungsform sowie einen ,wirtschaftlichen’ d.h. in der Wirkung auf den Zu-
schauer effektiven Mitteleinsatz,” einschliefllich der klugen Dosierung der Infor-
mationsvergabe an den Zuschauer oder, anders gesagt, der nur allméhlichen
Enthiillung des Ganzen — @hnlich wie die Okonomie der géttlichen Offenbarung
als einem padagogischen Kalkiil unterliegend gedacht wurde.*® Allgemeiner for-
muliert, reklamiert die Rede von der Okonomie eines Dramas eine gute Ordnung
des Ganzen, und zwar zunichst auf die kiinstlerische Machart bezogen. Dass die
vom Dichter geschaffene Form dariiber hinaus auch als Modell fiir die Ordnung
der Welt verstanden werden darf und soll, hat Lessing im 79. Stiick der Hamburgi-
schen Dramaturgie festgehalten, zwar ohne an dieser Stelle den Okonomiebegriff
zu bemiihen, aber in Korrespondenz zu seiner oben zitierten Vorstellung einer
sich geschichtlich entfaltenden Heilsokonomie: Der Dichter solle aus seinem Stoff

25 Ebd., S.528. Zedlers Univeral-Lexicon versucht, die Sache und das Wissen davon auseinander-
zuhalten durch die Verwendung einerseits des lateinischen, andererseits des eingedeutsch-
ten Begriffs (vgl. Sp. 527f)). Diese Unterscheidung bildete aber keine feste Konvention.

26 Vgl. ebd., S.527.

27 Lessing, ,Briefe, die neueste Literatur betreffend”, in: ders., Werke, in Zusammenarbeit mit
Karl Eibl hg. von Herbert G. Gopfert, 8 Bde., Darmstadt 1996, Bd. 5, S. 30-329, hier S. 264.

28 Schiller, ,Briefe an Goethe” vom 13.11.1796 (NA, Bd.29, S.5), 28.11.1796 (NA, Bd.29, S.15),
24.08.1798 (NA, Bd. 29, S.265), 07. oder 08.10.1798 (NA, Bd.29, S.288); 22.01.1802 (NA, Bd. 3],
S.92); 08.07.1796 (NA, Bd. 28, S.252). Der Begriff kommt bei Schiller noch ofter vor.

29 Diesen Aspekt spricht Schiller in seinem Brief an Dalberg vom 06.10.1781 mit Bezug auf die
Theaterwirksamkeit der Riuber an (NA, Bd. 33, T.1, S. 21).

30 Vgl. Schillers Kommentar zu Wilhelm Meisters Lehrjahren (NA, Bd. 28, S.252).



Abb. 3: Andreas Glorez, Vollstindige HaufS- und Land-Bibliothec. 1701,
Titelkupfer (Bayerische Staatsbibliothek Miinchen, Sign. 880119 2
Oecon. 54-1, Frontispiz)



Okonomisches Wissen auf der Biihne 237

ein Ganzes machen, das vollig sich rundet, wo eines aus dem andern sich
vollig erklaret, wo keine Schwierigkeit aufstofit, derenwegen wir die Be-
friedigung nicht in seinem Plane finden[...]; das Ganze dieses sterblichen
Schopfers sollte ein Schattenrifs von dem Ganzen des ewigen Schopfers sein;
sollte uns an den Gedanken gewthnen, wie sich in ihm [also im Drama]
alles zum Besten auflose, werde es auch in jenem [in der Welt] geschehen.!

Der poetologische Okonomiebegriff ist demnach in durchaus komplexer Weise
auf den wirtschaftlichen und vor allem auf den theologischen Okonomiebegriff
bezogen. Uberhaupt gilt, dass die verschiedenen Okonomiebegriffe aufeinander
aufbauen bzw. verweisen. Nicht zustimmen kann ich daher der im Wirtschafts-
Artikel der Geschichtlichen Grundbegriffe geduflerten These, , die theologische Son-
derbedeutung” habe in der Frithen Neuzeit ,den Zusammenhang mit der saku-
laren 6konomischen Begriffsgeschichte [verloren]”.?? Beides zeigt sich vielmehr
doppelt verbunden: Der theologische Okonomiebegriff fut auf dem urspriingli-
chen Hausmodell, wihrend das an der Tatigkeit des Hauswirts orientierte Wirt-
schaftsdenken gerahmt bleibt durch die ,, oeconomia salutis”.**

Der Verweis auf die ,Hauf$halterschafft” Gottes als des obersten ,Hausherrn’
ist noch fiir den Halleschen Rektor Ludewig in seiner Eroffnungs- und Begriin-
dungsrede fiir die 1729 in Halle etablierte erste Okonomieprofessur vollig selbst-
verstandlich,* ,Okonomie’ nun im modernen Sinne als Ganzes der Produktion,
Distribution und Konsumtion in einem Land verstanden. Gerade die genuin mo-
derne Ausdehnung des Okonomiebegriffs auf die Gesamtheit ,aller Nahrungs
und Erwerbekunst” schlédgt hier die Briicke zwischen immanenter Mikroebene
(dem einzelnen Haus) und transzendenter Makroebene (der gottlichen Weltord-
nung). Mit dem Okonomiebegriff ist im 18. Jahrhundert ein ebenso umfassendes
wie differenziertes Weltbild verbunden.

2. Die Komddie als 6konomische Gattung
2.1. Spiele um Geld, Tugend und die Ordnung des Hauses

Nun zur eigentlichen These meines Beitrags. Sie lautet, dass die Diskussion 6ko-
nomischer Fragen im Zusammenhang der eben aufgezeigten Bedeutungsvarianten im
17. und 18. Jahrhundert einen typischen literarischen Ort hat, nimlich die Komo-
die. Oder andersherum formuliert: Die deutsche Komddie des Barock und —mehr
noch — der Aufkldarung (und manchmal dariiber hinaus) ist wesentlich als ein
Durchspielen, Erproben und Demonstrieren ,6konomischer” Fragen und Ord-

31 Gotthold Ephraim Lessing, ,Hamburgische Dramaturgie”, in: ders., Werke, in Zusammenar-
beit mit Karl Eibl hg. von Herbert G. Gopfert, 8 Bde., Darmstadt 1996, Bd. 4, S.229-720, hier
S.598.

32 Burkhardt, , Art. Wirtschaft”, S.554.

33 Ludewig, Neu angerichtete Profession, S. 169.

34 Ebd. Das folgende Zitat ebd., S. 168.



238 Daniel Fulda

nungen zu verstehen.” Insbesondere fiir die Zusammenhédnge, die man zwi-
schen Mikro- und Makroebene, zwischen dem 6konomischen Verhalten des Ein-
zelnen und dem Weltgetriebe insgesamt herstellte, sind die Komodien des 17. und
18. Jahrhunderts aufschlussreich.

Fiir die Darstellung ckonomischer Probleme und Modelle ist die Gattung Ko-
modie sowohl stofflich als auch strukturell pradestiniert. Stofflich, weil sie es als
niedere Gattung mit alltdglichen und d.h. zum guten Teil auf die basalen Lebens-
verhiltnisse des Hauses bezogenen Interessen und Konflikten zu tun hat. Anders
als die Tragodie bringt sie weder Heldentaten noch Grausamkeiten, weder un-
versohnlichen Hass noch Liebe bis in den Tod auf die Biihne. Ihre Figuren ent-
stammen den niederen und mittleren Standen, in der Frithen Neuzeit maximal dem
Landadel. Demgemaf3 haben sie keine politischen Ambitionen, sondern wiinschen
sich einen Gatten, ein angenehmes Leben — und sehr héufig spielen Geldfragen mit
hinein oder sogar eine zentrale Rolle: weil einem Brautigam die Mitgift wichtiger
ist als die Braut, weil ein Kaufmann bankrott zu gehen droht, weil jemand sein
Vermogen verschwendet oder ein anderer ein Erbe erschleichen mochte, weil ein
Schatz gefunden wird, ein Lotterielos gewinnt oder ein Schuldschein zunéachst an-
gefochten, schlussendlich aber doch bezahlt wird (wie in Lessings Minna von Barn-
helm). Exemplarisch gepriift werden Ethiken des Umgangs mit solchen materiellen
Werten einerseits und immateriellen Werten wie Ehrlichkeit, Hilfsbereitschaft oder
Mafshalten andererseits. Handlungsstrukturell ist das Geldmotiv aufSerdem wichtig,
weil Geld so volatil ist, dadurch rasche Gliickswechsel bewirkt und auf diese Weise
die Turbulenzen unterstiitzt, aus denen die Komdodie ihre Bithnenwirksamkeit ge-
winnt.* , Hier [ist] das Geld in bestandigem Umlaufe”, stellt die gewitzte Bediente
in der Komodie Der Verschwender, einer Destouches-Ubersetzung Luise Adelgun-
de Victorie Gottscheds (1713-1762) von 1741, treffend fest, situativ bezogen auf den
Haushalt des Lasterhaften, zu dem sie gehort, aber auch als autoreflexive Aussage
iiber die ganze Gattung.” Am Schluss indes gelangen das Geld oder ein Geldes-
wert regelmaflig an das junge Paar, mit dessen Hochzeit die meisten Komodien
schliefen. Okonomische Absicherung gehdrt zu erfiillten Liebeswiinschen — und
in der Konsequenz: zur Ehe - so gut wie selbstverstandlich dazu.

35 Ausfiihrlich dazu Daniel Fulda, Schau-Spiele des Geldes. Die Komddie und die Entstehung der
Marktgesellschaft von Shakespeare bis Lessing, Tiibingen 2005 sowie, knapper, ders. ,Okonomi-
sche Komddien”, in: Handbuch Literatur & Okonomie, hg. von Joseph Vogl und Burkhardt Wolf,
Berlin/Boston [erscheint 2019]; gattungsiibergreifend zur impliziten konomischen Theorie
in der Literatur und Philosophie des langen 18. Jahrhunderts vgl. Joseph Vogl, Kalkiil und
Leidenschaft. Poetik des 6konomischen Menschen, Miinchen 2002.

36 Vgl. Walter Pape, ,Symbol des Sozialen. Zur Funktion des Geldes in der Komddie des 18.
und 19. Jahrhunderts®, in: Internationales Archiv fiir Sozialgeschichte der deutschen Literatur 13
(1988), S. 4569, hier S.51.

37 [Luise Adelgunde Victorie Gottsched,] ,,Der Verschwender, oder die ehrliche Betriigerinn.
Ein Lustspiel in fiinf Aufziigen”, in: Die deutsche Schaubiihne, 6 Bde., Faksimiledruck nach der
Ausg. von 1741-1745, mit einem Nachwort von Horst Steinmetz, hg. von Johann Christoph
Gottsched Stuttgart 1972, Bd. 3, S. 63-194, hier S. 95 (I1,1).



Okonomisches Wissen auf der Biihne 239

Solche allgemeine Affinitat zum Geld zeichnet das Lustspiel seit dem 4. Jahr-
hundert v. Chr,, seit der sog. Neuen Attischen Komddie, aus. Diese etablierte zu-
dem das {iber Plautus und Terenz an die neuzeitliche Komddie vermittelte Sche-
ma, dass sich die Konflikte des Lustspiels primédr im ,Haus’ entspinnen, zentral
zwischen den Generationen — denn die jungen Liebenden miissen den Wider-
stand vor allem des Vaters tiberwinden —, flankierend zwischen Herrschaft und
Dienern, seltener zwischen Ehegatten. Seitdem geht es in der Komddie um nichts
so ostinat wie um die Ordnung des Hauses.* Sie wird zunéchst in Frage gestellt:
von den jungen Liebenden produktiv, ndmlich mit reproduktiver Perspektive,
von geizigen, liebestollen oder hypochondrischen Alten hingegen destruktiv; de-
struktiv iiberdies auch durch eher junge Negativfiguren wie den Verschwender
oder altersneutrale wie den Ehrsiichtigen oder den Scheinheiligen. Oder die Ord-
nung des Hauses zeigt sich gestort, weil eben der Vater, der sie zu sichern hatte,
abwesend ist, sei er verreist, verschollen oder verstorben — ein wichtiges Motiv
z.B. in der Pietisterey im Fischbein-Rocke, einer anderen, freieren Ubertragung der
Gottschedin aus dem Franzdsischen von 1736.* Im Handlungsverlauf jedoch
wird die Ordnung des Hauses gegen die Bedrohung durch lasterhafte Figuren
verteidigt, wiahrend die Liebenden, die sie zunéchst {ibertreten, am Ende in sie
eintreten, um sie wieder mit Leben zu fiillen, indem sie einen neuen Hausstand
griinden. Die normwidrigen Turbulenzen, die den Reiz der Komddie ausmachen,
vollziehen sich in einer festen, weil final erneuerten Ordnung, die im mehrfachen
Sinne als 6konomische Ordnung zu charakterisieren ist: auf das Haus des Haus-
vaters bezogen, normativ anti-chrematistisch, mit gutem und gerechtem Ende.

2.2. Das Haus in der Geizkomddie als Modell privaten und offentlichen Wirtschaftens

Das in der frithneuzeitlichen Komddie beliebteste Motiv, um 6konomische Fra-
gen im doppelten Sinne der rechten Ordnung des Hauses und des rechten Wirt-
schaftens als materieller Existenzermdglichung zu diskutieren, ist der Geiz. In
der Ethik gilt er als eines der drei Hauptlaster (neben Wollust und Ehrgeiz) und
sogar als das unnattirlichste. ,,Der Geitzige verstort sein eigen Haus”, heift es im
Alten Testament (Spr 15,27). Bereits antik ist auch das Modellstiick von einem
Geizigen, der einen Schatz nur zu horten, aber nicht sinnvoll — d.h. zum Wohle
seiner Familie — einzusetzen weifs: Plautus’ Aulularia (ca. 190 v. Chr.).% Die fiir
das jesuitische Schultheater verfertigte Ollaria (1657 erstmals gedruckt) von Jacob
Masen (1606-1681) verweist bereits durch ihren Titel auf diesen vielfach genutz-

38 Vgl. Manfred Fuhrmann, ,Lizenzen und Tabus des Lachens — Zur sozialen Grammatik der
hellenistisch-romischen Komddie”, in: Das Komische, hg. von Wolfgang Preisendanz und
Rainer Warning, Miinchen 1976, S. 65-101.

39 Vgl. Luise Adelgunde Victorie Gottsched, Die Pietisterey im Fischbein-Rocke. Komddie, hg. von
Wolfgang Martens, Stuttgart 1979, S. 62f. (IL7).

40 Vgl. Eckard Lefévre, Plautus” Aulularia, Tiibingen 2001, auch zur frithneuzeitlichen Rezep-
tionsgeschichte des Stiicks.



240 Daniel Fulda

ten Prétext.* Sowohl mit Figurenkonstellation und Handlungsgang als auch mit
ihrer 6konomischen Ethik geht sie jedoch eigene Wege. Sie spielt zwar im Haus,
erortert Prinzipien aber weniger der Hauswirtschaft als des Handels und weist
stellvertretend auch auf das staatliche Wirtschaften.

Geizig (im Sinne von duflert sparsam und habstichtig) ist der junge Desiderius,
wihrend sein Vater Abundius freigebig und tiberhaupt ein Muster an christlicher
Tugend ist. Das ist ungewohnlich fiir die Komddie, die dem Alter normalerweise
gerade nicht den Respekt entgegenbringt, der ihm aus alteuropédischer Perspek-
tive gebiihrt. Auch weil Liebesromanzen generell keinen Platz auf der Jesuiten-
biihne haben, entfillt das Motiv des jungen Paares, das den Widerstand eines gei-
zigen Vaters iiberwinden muss, um heiraten zu konnen. Dass nicht der Alte der
Geizige ist, verleiht dem karikierten Laster das Merkmal des Neuen, des Abfalls
von der besseren Lebensweise der Viter. So argumentierten viele Autoren des 16.
und 17. Jahrhunderts — insbesondere geistliche -, als die epochale Ausweitung
der Geldwirtschaft Welt und Gott auseinanderzutreiben schien. Als ein Ausweis
von Konservatismus wire die — in der Gattung Komddie ungewohnliche — Par-
teinahme fiir den Vater jedoch missverstanden; die positive Vaterfigur verweist
vielmehr auf einen giitigen Gott, der alle und alles zum Besten fiihren mdchte,
ohne zu zwingen.

Desiderius — den sparlichen Andeutungen iiber Stand und Beruf nach zu
schliefSen: ein junger Kaufmann aus vornehmem Hause — preist die Macht, die
das Geld seinem Besitzer verleihe, und erhebt es sogar zum Lebenselixier.*> Ma-
sens Stiick kennzeichnet Desiderius’ errafften Besitz jedoch als tot, denn er liegt
vergraben, ja begraben, wie die ausgepragte Grab- und Leichenmetaphorik®
bzw., als der Schatz entdeckt und gehoben wird, Auferstehungsmetaphorik*
unterstreichen. Im geistlichen Sinne dem Tode nahe ist vor allem aber der Geizi-
ge. Thesauriertes Geld ist totes Geld, und vergrabenes Geld bringt seinen Besitzer
ins (geistliche) Grab. Gestort ist die Ordnung in diesem Haus nicht allein im mo-
ralischen Sinne, sondern dariiber hinaus sowohl in wirtschaftlicher als auch in
religioser Hinsicht.

Wie kann es gelingen, Desiderius von seinem Geiz abzubringen?® Mit den
vom Vater vorgebrachten Argumenten allein lasst sich der Geizige nicht iiberzeu-
gen, und seine Gegenargumente — dass weder Staat noch Handel ohne Geld be-
stehen konnen - sind tatsachlich nicht vom Tisch zu wischen. Gleich die erste,
von den allegorischen Figuren Avaritia (Geiz) und Dolus (Tauschung, Betrug)
sowie Plutus (dem Gott des Reichtums) bestrittene Szene macht deutlich, dass
Reichtum nicht an sich gut oder bose, sondern ein untilgbarer Faktor des Weltle-

41 Vgl. Jacob Masen, Palastra Eloquentiee Ligatee Dramatica. Pars 111. & ultima, quae complectitur Poesin
Comicam, Tragicam, Comico-Tragicam. [...] Nova Editio. Priori longe correctior, Koln 1683, S. 130-167.

42 Vgl. ebd., S.134, 137.

43 Vgl. ebd., S.135, 138, 139.

44 Vgl. ebd., S.154.

45 AktI, Szene 3.



Okonomisches Wissen auf der Biihne 241

bens ist. Die Botschaft des Stiickes richtet sich an aktiv Beteiligte an der Geldwirt-
schaft; es geht um den richtigen Umgang mit Geld, nicht um radikalen Verzicht
oder Totalenteignung — das zeigt die Szene IL4, in der Abundius seine anderen
Sohne, die Desiderius’ Geiz in Armut und Hunger gestiirzt hat, davon abhalt, den
vermeintlich gefundenen Schatz dem Ubeltiter ganz zu entziehen. Den rechten
Weg weist Desiderius selbst, wenn er mit der Wohltatigkeit des Geldes argumen-
tiert und dessen Besitz verteidigt, weil er die notwendige Basis fiir liberalitas (Frei-
gebigkeit) und beneficentia (Wohltdtigkeit) sei.*® Noch befinden sich sein Wissen
und sein Tun aber in einem Widerspruch, denn vergrabenes Geld kann nicht
wohltitig wirken.

Als pater familias konnte Abundius ein Machtwort sprechen. Dies wiirde die
weitere Handlung jedoch {iiberfliissig machen und scheint auch nicht giinstig fiir
die angestrebte Wirkung auf das Publikum, denn eine heilsame Erfahrung wollten
die Viter der Gesellschaft Jesu ihren Zuschauern genauso vermitteln wie Abun-
dius seinem Sohn. Wenn Worte allein aber nicht zu bekehren vermogen: was
dann? Eine List wére dramaturgisch erwiinscht und typisch fiir die Komddie; sie
mag Masen jedoch ethische Skrupel bereitet haben, préasentiert sich Dolus in der
ersten Szene doch als Verbiindeter der Avaritia. Also miissen Desiderius und sein
Diener mit dem Intrigenspiel beginnen — und sich darin verheddern und selbst
zu Fall bringen. Diese Dramaturgie Schritt fiir Schritt zu verfolgen, ist hier nicht
hinreichend Raum; notiert seien nur die wichtigsten Lernstationen. Die erste irri-
tierende Erfahrung fiir Desiderius ist das Misstrauen, das er sogar gegen seinen
treuen Diener Strobilus hegt (der den Namen des Dieners und Schatzraubers in
der Aulularia tragt).”” Das Misstrauen des Geizigen ist ebenso grofs wie sein Geiz;
er misstraut seinem engsten Vertrauten, der seine eigenen Pldne ausfiihrt. Deutli-
cher konnte die Unterminierung aller Kooperationsfahigkeit durch den Geiz nicht
vorgefiihrt werden. Das mangelnde Vertrauen in die Mitmenschen reprasentiert
wiederum die Unfdhigkeit des Geizigen zum Vertrauen in und Glauben an Gott.

Auch korperlich hochst schmerzhaft ist die zweite Erfahrung, die Desiderius
machen muss. Um seinen Diener zu kontrollieren, verkleidet er sich und wird
dadurch das Opfer von Priigeln, die ihm Strobilus verabreicht, weil er ihn nicht
erkennt.”® Diese gar nicht fiir ihn gedachte, durchaus jedoch verdiente Strafe be-
wirkt einen ersten Schritt zur Besserung: Desiderius erkennt nicht nur die Treue
seines Dieners, sondern auch deren Wert* — einen Wert, der sich nicht den Schit-
zen subsumieren lédsst, die beide hiiten. Die nédchste Lektion, die der Geizige ler-
nen muss, lautet: Verstecktes Gut ist niemals vollig sicher. In der Ollaria fiihrt
ein Hund den Bruder Otto zum Versteck.”® Erst danach setzt eine Gegenintrige
ein, die sich nicht aufs Argumentieren beschrankt, und dieser Strategiewechsel

46 Vgl. ebd., S.137.
47 Vgl.11, 5.
48 Vgl. I, 1.
49 Vgl. ebd,, S.148.
50 Vgl. IV, 2.



242 Daniel Fulda

wird explizit markiert: ,Verbis non potui, exemplo corrigam”, schliefst der Vater
die Schatzentdeckungsszene ab (Mit Worten habe ich es nicht gekonnt, ich werde
[ihn] durch ein Beispiel bessern). Abundius zeigt sich dabei als fiirsorglicher Va-
ter, der sich {iber keinen Tugendhaften so sehr wie iiber die Riickkehr des verlore-
nen Sohnes freut; auf dieses Gleichnis aus dem Lukasevangelium (15,11-32) wird
wiederholt angespielt. Von einer Gespenstererscheinung, die Desiderius’ Briider
inszenieren, aufs duflerste erschiittert, erkennt zuerst Strobilus seinen und sei-
nes Herrn Fehler.” Desiderius, der in heftigste Wut gerdt und fast den Tod eines
Bruders verschuldet, weil er nach dem vermeintlichen Gespenst sticht, erfahrt
ebenfalls einen gewissen Konversionsschub.

Zum guten Schluss bedarf es nur noch eines weiteren Gespréachs zwischen
Vater und Sohn, der sich endlich davon iiberzeugen lédsst, dass thesauriertes Gold
nicht mehr einbringt als gar keines und iiberdies mit dem Nachteil belastet ist,
dass es bestandige Sorge erregt.”® Das durchschlagende Argument ist dabei kein
religidses: Einsicht zeigt Desiderius erst, als Abundius ihm darlegt, dass der ge-
hobene Schatz zum Nutzen des ganzen Hauses und damit auch zu seinem Vorteil
verwandt werden wird, anstatt in naher oder ferner Zukunft von Fremden ge-
raubt zu werden.” Pramisse ist hier natiirlich die grundsatzliche Unhaltbarkeit
irdischer Giiter — ,lubrica res pecunia est”*® (Geld ist eine fliichtige Sache) —, und
auch das Argument, dass Diebe nachgraben und das Gehortete stehlen werden,
kennt bereits die Bibel (Mt 6,19). Beides leuchtet Desiderius aber nur ein, weil er
die Unsicherheit auch des raffiniertesten Verstecks gerade schmerzhaft erfahren
hat, wahrend ihn das blofse Wissen darum nie beeindruckt hatte. Der typisch ko-
modische Handlungsverlauf mit ,Fall in die selbst gegrabene Grube’ sowie recht
drastischer Kérperkomik macht das religiose Gebot erst iiberzeugend.

Welche soziale Reichweite ist dieser Komddien-Lehre zugedacht? In der aristo-
telisch gepragten frithneuzeitlichen Staatsliteratur werden der Staat haufig mit
einem Hauswesen und der Regent mit einem , Christlich verstindigen Haufsvat-
ter” verglichen.*® Ebenso vertritt Abundius’ Haus das Gemeinwesen iiberhaupt.
Desiderius setzt dieses Vertretungsverhéltnis voraus, wenn er als Rechtfertigung
seiner Geldliebe dem Vater entgegenhalt: , Anima Reipublicae/ Et sanguis, & ner-

51 Vgl.1V, 4.

52 Vgl. V, 3.

53 Vgl V, 5.

54 Vgl. ebd., S.166.

55 Ebd., S.136.

56 Christian Warner Friedtlieb, Prudentia politica christiana, Das ist Beschreibung einer Christli-
chen / Niitzlichen und guten Policey / wie dieselbe beschaffen sein solle / auch mit Gottes hiilffe in
gutem Zustande erhalten werden konne. Durch Vergleichung deren mit dem Menschlichen Corper
und dessen vornembsten Gliedmassen und Eigenschafften, Goslar 1614, S. 423f.; vgl. Garzoni, Piaz-
za universale, S.175. Eigentlich aristotelisch ist diese Parallelisierung allerdings nicht, denn
Aristoteles unterscheidet zwischen der hauslichen ,,Monarchie” eines Herren tiber Minder-
berechtigte und der , politischen Herrschaft” im Staat, die , {iber Freie und Gleiche ausgetiibt
werde” (vgl. Aristoteles, Politik. Buch 1: Uber die Hausverwaltung und die Herrschaft des Herrn
iiber Sklaven, iibers. und erlautert von Eckart Schiitrumpf, Darmstadt 1991, S. 20 [1255b, 19]).



Okonomisches Wissen auf der Biihne 243

vi pecunia est” (Das Geld ist Seele, Blut und Nerven des Staatswesens).” Masen
geht es zundchst um das Seelenheil des Geizigen sowie um die lebenspraktischen
Folgen von Geiz und Thesaurierung fiir dessen Mitmenschen; das sind im Hand-
lungshorizont des Dramas Familienangehorige, Diener und die Armen im Um-
kreis, die zu versorgen die Aufgabe eines Reichen sei. Doch gilt die Pflicht, Geld
und Besitz niitzlich werden zu lassen, auch fiir den staatlichen Bereich. In Veit
Ludwig von Seckendorffs Teutschem Fiirsten-Staat, dem reprasentativen Hand-
buch des lutherischen Staatsverstdndnisses der ,spdten Frithen Neuzeit! findet
sich seit der Neuausgabe von 1720 eine ganz dhnliche Geiz-Kritik: ,so viel geld
ein regent aus dem contribuirten vermogen seiner unterthanen sammlet, und in
den Kasten verschliessen lasset, so viel geht dem lande ab, und wird gleichsam
extra commercium gesetzet, da doch der flor und auffnahme eines landes in der
menge des baaren geldes bestehet.”*®

2.3. Die Komddie der Aufklirung im Widerstand gegen den Bedeutungswandel
des Okonomiebegriffs

Im 18. Jahrhundert verdnderte sich die Bedeutung von ,Okonomie’ durch den Ein-
schluss des ,volkswirtschaftlichen” Ganzen bzw. der obrigkeitlichen Wirtschafts-
politik. Eine Komddie des mittleren 17. Jahrhunderts konnte allerdings, wie wir
gerade sahen, auch schon vor dieser epochalen Begriffserweiterung und -ver-
schiebung analogisch auf die profane Makroebene verweisen, die gleichsam tiber
der rechten Ordnung einzelner Héuser angesiedelt ist, zwischen personlichem
Seelenheil und gottlichem Gebot. Im 18. Jahrhundert verhielt sich die Komddie,
gemessen an jener Modernisierung des Wirtschaftsbegriffs, vorwiegend konser-
vativ. Doch lassen sich auch gleichgerichtete Tendenzen beobachten, wo die pro-
duktive Eigendynamik moralisch ungeregelter Interessenverfolgung und das sys-
temische Funktionieren einer Gesellschaft ohne {ibergeordnete Steuerung, aber
mit providenzanaloger Wendung zum Guten dargestellt wurden. So die Thesen,
die in den beiden letzten Kapiteln dieses Beitrags untermauert werden sollen.
Zundchst zum 6konomischen Konservatismus der Komddie: Dem alteuropai-
schen Okonomieverstiandnis entsprechend, geht es im Lustspiel der Aufklarung
um Sozialbeziehungen, um Moral, um Gottvertrauen und ums materielle Aus-
kommen zugleich. Und ihm weiterhin entsprechend, geht es haufig zwar um Gel-
deswert, aber deutlich seltener um Geldgeschéfte. Der Bereich der Chrematistik
ist entweder negativ besetzt — etwa durch die Figur des Wucherers, der manch-
mal noch zusétzlich als jiidisch pejorisiert wird — oder wird ausgeblendet. Weil
der Okonomiebegriff in der ersten Halfte des 18. Jahrhunderts jedoch einerseits
seine moralischen Komponenten mehr und mehr abstreifte und andererseits
sich erweiterte und nun auch Geldgeschifte umfasste, nahm die fortwédhrende

57 Masen, Palastra Eloquentiee Ligatee Dramatica. Pars 111, S. 137.
58 Veit Ludwig von Seckendorff, Teutscher Fiirsten-Staat. [...] Mit Fleifd verbesserte und mit Anmer-
kungen versehen durch Andres Simson von Biechling, Jena 1737, Nachdruck Aalen 1972, S. 159.



244 Daniel Fulda

Ansiedlung der Komddie im motivischen und normativen Horizont des ,Hau-
ses’ ein konservatives Ansehen an. Gottsched und seine Gefolgsleute verstark-
ten sogar die Ausrichtung der Gattung auf Moralvermittlung. Die Komdodie hielt
an etwas fest, was in ihrem gesellschaftlichen Kontext aufgegeben wurde. Die
Compendieuse HaufShaltungs-Bibliotheck Julius Bernhard von Rohrs (1688-1742)
beispielsweise, die von 1716 bis 1755 drei Mal aufgelegt wurde, weist mit ihrem
Frontispiz (s. unten Abb. 4) die Gottesfurcht zwar noch als ebenso unabdingbar
wie die gottliche Gnade und Fiirsorge aus, doch erkldrt Rohr die ,Pflicht und
Schuldigkeit eines Haus-Vaters gegen seine Frau, Kinder und Gesinde, u.s.w.” zu
,fremde[n] Materien”.** Vermutlich handelt es sich bei diesen vorderhand gegen-
laufigen Tendenzen um eine komplementdre Entwicklung: Die Komddie iibernahm
die von der modernen Okonomiediskussion abgelegte Aufgabe, materielle und immateri-
elle Werte, Geldinteresse und Ethik abzugleichen und zu harmonisieren. Man geht nicht
zu weit, wenn man zuspitzt: Die neuzeitliche Komddie erlebte ihre Bliitezeit, als
—und auch weil - die alteuropdische Okonomik abstarb.

Dariiber hinaus zeichnet sich die Komodie auch und gerade des 18. Jahrhun-
derts durch den Einschuss von Aspekten aus, die der an zweiter Stelle erlauterte
theologische Okonomiebegriff bezeichnet, und dies gilt auch fiir ,weltliche’ Ko-
modien, die ihren sozial-kulturellen Ort nicht im jesuitischen Schultheater ha-
ben und aus der Feder geistlicher Autoren stammen. Zunehmend werden nicht
nur Turbulenzen in den weniger edlen Schichten der Menschenwelt dargestellt,
sondern zugleich Schauplétze der Providenz modelliert. Der gute Ausgang eines
Dramas verweist nun auf die gute Ordnung der von Gott geschaffenen Welt und
unterstreicht christliche Heilsgewissheit. Damit niemand diese Bedeutungsmog-
lichkeit tibersieht, wird sie dem Zuschauer bzw. Leser gerne explizit vorgegeben,
sei es in der Dramenhandlung durch eine Figur, sei es im Text eines Nachred-
ners.”” In Gellerts Lustspiel Das Loos in der Lotterie von 1747 nennt Anton, der
vorbildlich tugendhafte junge Mann, den Lotteriegewinn seiner Braut ein ,Ge-
schenk der Vorsicht”.®! So avancierte die Komddie von der Belustigung zum Welt-
modell (was ihrem Vergniigungswert nicht unbedingt zutraglich war).

59 Julius Bernhard von Rohr, Compendieuse Haufhaltungs-Bibliotheck. Darinnen nicht allein Die
neuesten und besten Autores, Die so wohl Von der Haufhaltung iiberhaupt, Als vom Ackerbau, Vieh-
zucht, Jigerey, Girtnerey, Kochen, Bierbrauen, Weinbergen, Wiildern, Bergwercken u.s.w. geschrie-
ben, recensiret und beurtheilet, Sondern auch iiberall Des Autoris eigene Meditationes, Nebst andern
curieusen Observationen aus den Antiquiteten, der Physic und Mathematic eingemischet werden,
Leipzig 1716, S. 83.

60 In Christian Weises Curieusem Kirbelmacher (aufgefiihrt 1702, gedruckt 1705) heifit es im Epi-
log: ,,Wer sich als ein Christe nichts afficiren last/ als worinn die Gottseligkeit einige Merck-
mahle zu erkennen giebt/ der sieht hier ein Exempel/ wie GOttes wunderbare providenz
allerhand Ungliicke verhengen/ gleichwohl aber einen gewiinschten Ausgang treffen kann.”
(Christian Weise, ,Curieuser Kérbelmacher”, in: ders., Samtliche Werke, hg. von Hans-Gert
Roloff, Berlin/New York 1971ff.,, Bd. 15, S. 95-312, hier S. 311 [V,20])

61 Christian Fiirchtegott Gellert, ,Das Loos in der Lotterie. Lustspiel in drei Aufziigen”, in:
ders., Gesammelte Schriften. Kritische, kommentierte Ausgabe, hg. von Bernd Witte, 6 Bde., Ber-
lin/New York 1988-2000, Bd. 3, S. 113-194, hier S. 194 (V,12).



Okonomisches Wissen auf der Biihne 245

2.4. Komdédische Tendenzen zur modernen Marktokonomie

Doch treten ab der Mitte des 18. Jahrhunderts auch Konstellationen auf, die sich
als Spiegelungen einer modernen marktwirtschaftlichen Mentalitdt deuten lassen,
also auf den verallgemeinerten Okonomiebegriff weisen, der oben an dritter Stelle
erlautert wurde. Ist die frithneuzeitliche Komédie zunédchst von immer strenge-
ren Moralforderungen geprégt,** so gewinnen nun die spielerischen Momente
wieder grofleren Raum. Aktivitdt und Risiko werden belohnt; Lust und Lebens-
freude diirfen nicht nur die Lustigmacher zeigen, d.h. die moralisch devianten
und sozial inferioren komischen Figuren. Die hochkomplexe Handlungsstruktur
einiger Komddien kann zudem als Ubergang zu einem Verstiandnis gesellschaft-
licher Interaktion verstanden werden, das keine Steuerung von einer iiberlegenen
Position aus mehr erwartet — d.h. eine Steuerung, wie sie der Hausvater leisten
sollte —, sondern die Eigendynamik von Interessenkonkurrenzen anerkennt, und
zwar als produktiven Antrieb, nicht als destruktiv weil amoralisch.®

Etwas plastischer sei das anhand der Candidaten von Johann Christian Kriiger
(1723-1750) gemacht. Stofflich geht es um die Besetzung eines gutdotierten Am-
tes, um das drei Kandidaten konkurrieren: Chrysander, ein blofs am Titel interes-
sierter Nichtskonner, Valer, der das Amt nicht wirklich haben, sondern es im
Erfolgsfall ausschlagen will, um den Grafen, der das Amt vergibt, zu diipieren,
sowie Herrmann, der einzige qualifizierte Kandidat. Die Handlung ist aufserge-
wohnlich verwickelt, denn es kommen dartiber hinaus erotische Interessen ins
Spiel: Der Graf mochte sich die Braut des Kandidaten Herrmann als Métresse ge-
fligig machen, wéahrend seine vernachléssigte Gattin davon lebt, ,jungen Leuten
die Aemter fiir Schmeicheleyen und Liebkosungen zu verkaufen”.** Eben darauf
spekuliert Valer, und auch Herrmann sollte, nach Ansicht seiner Braut, diesen
Umstand ausnutzen — die junge Frau ist wie in vielen Komddien zielstrebiger,
gewitzter und durchsetzungsfahiger als der ihr zugeordnete Mann. Mit Handels-
und Besitzmetaphern belegt sind die erstrebten Interessenabgleiche nicht nur an
der zitierten Stelle,® so dass sich das 1748 publizierte Stiick mit guten Griinden
als eine Studie {iber Gewinnchancen im Sinne des kurz zuvor ausgeweiteten
Wirtschaftsbegriffs lesen lasst.

62 Vgl. Frank Schlossbauer, Literatur als Gegenwelt. Zur Geschichtlichkeit literarischer Komik am
Beispiel Fischarts und Lessings, New York u.a. 1998; zu Drama und Theater des 18. Jahrhun-
derts im Allgemeinen vgl. Hilde Haider-Pregler, Des sittlichen Biirgers Abendschule. Bildungs-
anspruch und Bildungsauftrag des Berufstheaters im 18. Jahrhundert, Wien/Miinchen 1980 sowie
Christopher J. Wild, Theater der Keuschheit — Keuschheit des Theaters. Zu einer Geschichte der
(Anti)Theatralitit von Gryphius bis Kleist, Freiburg/Br. 2003.

63 Zur Selbstorganisation als einer diskursiibergreifenden Tendenz in Welt-, Gesellschafts-
und Menschenbildern des 18. Jahrhunderts vgl. Jonathan Sheehan/ Dror Wahrman, Invisible
Hands. Self-Organization and the Eighteenth Century, Chicago 2015.

64 Johann Christian Kriiger, ,Die Candidaten, oder: Die Mittel zu einem Amte zu gelangen”, in:
ders., Werke. Kritische Gesamtausgabe, hg. von David G. John, Tiibingen 1986, S.271-377, hier
S.318 (I1IL,1) ahnlich S.274 (11).

65 Vgl. ebd., S.285 (1,5), S.365 (V,4).



246 Daniel Fulda

Natiirlich erhélt am Ende der tugendhafte Herrmann das Amt — das erfordert
die Gattungskonvention des guten Ausgangs. Doch wird auch er zum Ziel sa-
tirischer Kritik, denn seine ehrenwerten Grundsétze machen ihn ungeschickt,
seine Interessen zu verfolgen, kurzum: Er kann sich nicht ,verkaufen’. Dass dies
eine in der Gesellschaft unabdingbare Fahigkeit ist, daran lasst Kriigers Stiick
keinen Zweifel. Wichtig ist nun, dass das éltere Ideal tugendhaften Abwartens
nicht einfach durch sein Gegenteil ersetzt wird, indem gezeigt wiirde, dass inte-
ressengeleitete Aktivitdt zum erstrebten Ziel fiihrt. Strategisches Geschick ist un-
abdingbar, befahigt aber nicht zur vollstandigen Beherrschung einer Situation.
In den Candidaten gibt es keine unbedingt iiberlegene Figur, die alles zum guten
Ende leiten konnte, wie dies beispielsweise im bereits genannten Verschwender
der Gottschedin der Fall ist: Vermdge ihrer iiberlegenen Einsicht und ihres tak-
tisch-padagogischen Geschicks {ibernimmt dort eine Frau von Ehrlichsdorf die
Gottesrolle und rettet schlussendlich den von ihr geliebten Verschwender vor
dem Bankrott. In Kriigers Stiick ist selbst die strategisch geschickteste Figur — der
in der Amterkonkurrenz siegreiche Valer — nicht in der Lage, alle relevanten Fak-
toren zu iiberblicken: Erst nach seinem Erfolg bemerkt er, dass er mit diesem Er-
folg — der fiir ihn nur einen Spafd bedeutet — eine Verwandte schadigt, denn in der
Braut des von ihm ausgestochenen Herrmann findet er seine seit Jahren vermiss-
te Cousine wieder: eine typische Komddienanagnorisis! Also verzichtet er zu-
gunsten von Herrmann.* So unvoraussehbar kommt das gute Ende zustande.

Der gute Ausgang verdankt sich demnach der Eigendynamik des komischen
Spiels. Entfesselte Dynamik ist geradezu das Programm von Kriigers Komo-
die; bezeichnenderweise heifdt der mit einer falschen Identitat auftretende Valer
eigentlich Wirbelbach. Dramen- und theateradsthetisch betrachtet, schldgt hier der
Einfluss der Commedia-dell'arte-Tradition durch. Kriiger, der selbst Schauspieler
war, war dieser Tradition starker verpflichtet als die meisten anderen Autoren der
deutschen Aufklarung.” Die Handlungslogik seines Stiicks ist aber die der Markt-
konkurrenz, und sein Ausgang entspricht der liberalen Hoffnung, dass Wettbe-
werb die bestmoglichen Ergebnisse hervortreibe. Um es mit einem beriihmten
Metaphernpaar schon der ersten Hélfte des 18. Jahrhunderts zu formulieren: es
sind , private vices” — in den Candidaten zuvorderst der Mutwille des Herrn von
Wirbelbach -, die das ,, public benefit”® die angemessene Besetzung eines offent-
lichen Amtes, bewirken. In den Candidaten konvergieren das Gattungsschema der
Komddie und die moderne 6konomische Mentalitdt in der Erwartung, dass mo-
ralisch ungehemmte Betriebsamkeit zum bestmdglichen Ergebnis fiihre.

66 Vgl. ebd., S.375f. (V,8).

67 Vgl. Walter Hinck, Das deutsche Lustspiel des 17. und 18. Jahrhunderts und die italienische Komd-
die. Commedia dell’arte und Théitre italien, Stuttgart 1965, S. 234.

68 Vgl. Bernard Mandeville, The Fable of the Bees: Or, Private Vices, Publick Benefits. With a Com-
mentary, Critical, Historical, and Explanatory by F. B. Kaye, 2 Bde., Oxford 1924.



Okonomisches Wissen auf der Biihne 247

2.5. Oeconomia divina als Rahmen moderner Okonomie

Was gleichwohl ebenso zu betonen ist: Die strukturelle Affinitét einiger wichti-
ger Komoddien der Aufklarung zur modernen Okonomie bedeutete nicht automa-
tisch, dass die Strukturanalogien zur Heils6konomie zuriicktraten. Wie eben
zitiert, bekréftigte Lessing das Prinzip, der Dichter habe durch die sinnvolle Lo-
sung der von ihm geschaffenen Konflikte das Providenzvertrauen seiner Leser
zu starken. Priifen wir kurz, wie bzw. ob sein beriihmtestes Lustspiel dieses Prin-
zip bewahrt.

Minna von Barnhelm von 1767 ist ein 6konomisches Stiick im modernsten Sinne
des Begriffs, denn es geht nicht blofs um Soll und Haben von Privatleuten — vor al-
lem, aber nicht nur des entlassenen Majors von Tellheim, der seine Verlobte nicht
heiraten kann, weil ein hoher Wechsel, der ihm ausgestellt wurde, fiir ungiiltig
und betriigerisch erklart worden ist.*” Vielmehr geht es zugleich um die Staatsfi-
nanzen und die wirtschaftliche Situation ganzer Lander, namlich Sachsens und
Preuflens im und nach dem Siebenjahrigen Krieg. Generationenkonflikte spielen
keinerlei Rolle; die beiden Liebenden haben mit sich selbst und untereinander zu
kampfen, nicht aber gegen einen Hausvater, der seine Autoritdt missbrauchen
oder sonstwie seiner Rolle nicht gerecht werden wiirde. Die Figurenkonstellation
wiederholt im Kern die der Candidaten: Erneut haben wir es mit einem aus Tu-
gend versteiften Mann zu tun (Tellheim), den seine taktisch beweglichere Braut
(Minna) anzutreiben sucht, und wie bei Kriiger bringt keiner von beiden aus ei-
gener Kraft eine Losung zustande. Vielmehr wird auch bei Lessing das Happy
end durch eine randstandige Figur ermoglicht, genauer: durch eine , unsichtbare
Hand”, namlich durch das, so wortlich, ,,Handschreiben” des unsichtbar bleiben-
den Konigs. Erst dieses Schreiben entlastet Tellheim von allen Untreue-Vorwiir-
fen, so dass er seine Braut heiraten kann.””

Es sind demnach nicht Minnas gute Absichten, die das gute Ende herbeifiihren.
Sogar der geldgierige Gliicksritter, ja Betriiger Riccaut leistet dazu einen grofse-
ren Beitrag, indem er dem Feldjdger, der mit dem koniglichen Handschreiben
durch Berlin irrt, den Weg zu Tellheim weist.”! Anders als Valer-Wirbelbach, die
Intrigantenfigur bei Kriiger, gerdt Minna zudem selbst in den Strudel des von ihr
mit einigem Mutwillen inszenierten Spiels oder ,Streichs” (wie sie selbst sagt),”
so dass sie sich am Ende davon tiiberrollt sieht.” Dass ein Akteur den Lauf der
Dinge tibersehen konne und daher zu lenken imstande sei, weist Lessings Komo-
die vollends als eine unterkomplexe Illusion aus. Selbst der Konig, der Tellheim
rehabilitiert, tritt nicht als eine derart tiberlegene Figur auf, fillt seine Entschei-

69 Vgl. Tellheims Darlegung seiner Situation vor Minna in Gotthold Ephraim Lessing, ,Minna
von Barnhelm oder das Soldatengliick. Ein Lustspiel in fiinf Aufziigen”, in: ders., Werke,
Bd. 1, S.605-704, hier S. 677 (1V,6).

70 Vgl. ebd., V,9; das Zitat S. 680 (IV,6).

71 Vgl. ebd., V6.

72 Ebd., S.663 (I11,12), S. 701 (V,12).

73 Vgl. ebd., 5.700 (V,11): ,Ich habe den Scherz zuweit getrieben”; S. 676 (IV,6).



Abb. 4: Julius Bernhard von Rohr, Compendieuse HaufShaltungs-
Bibliotheck, 1716, Frontispiz (Bayerische Staatsbibliothek Miinchen,
Sign. 925315 Oecon. 1510, Frontispiz)



Okonomisches Wissen auf der Biihne 249

dung doch vollig unabhéngig von der gezeigten Handlung, namlich schon am
Tag zuvor. Zunéchst einmal verkorpert dieser Konig nicht mehr, aber auch nicht
weniger als das systemische Funktionieren der Gesellschaft. Indem sein Eingriff
nicht nur das Beste bewirkt, sondern dariiber hinaus ante festum erfolgt (der Konig
ermdglicht die Versohnung Tellheims und Minnas, bevor sich die beiden tiber-
haupt gestritten haben), erinnert er zugleich aber an die géttliche Providenz. Tell-
heim kommentiert den koniglichen Urteilsspruch dementsprechend in Vokabeln,
die hochgradig religios besetzt sind: , O, mein Fraulein, welche Gerechtigkeit! —
Welche Gnade! — Das ist mehr, als ich erwartet! — Mehr, als ich verdiene!””

Wieder ldsst sich hier die Briicke schlagen zur 6konomischen Theorie der Zeit:
Im erlosenden Handschreiben des unsichtbar bleibenden Koénigs materialisiert
sich auf komddienadaquate Weise die , unsichtbare Hand”, mit der Adam Smith
wenige Jahre zuvor (1759) die Koordination der unendlich vielen individuellen
Gewinninteressen in der Gesellschaft zum allgemeinen Besten ,erklart’ hatte.”
Zugleich weist Lessings Komddie aber auch auf den religiosen Hintergrund der
schon biblischen Metapher von der unsichtbaren Hand, die alles zum Besten
lenkt (Dtn 4,34 u.6.). Das Frontispiz der Compendieusen HaufShaltungs-Bibliotheck
(s. Abb. 4) hatte die fiirsorgliche Hand des Hochsten noch sichtbar ins Bild gesetzt.
In Minna von Barnhelm hat sie sich in die ,providentielle’ Struktur der Komodien-
handlung verlagert und lugt nur noch im Handschreiben des ,Staats-Hausvaters’
hervor.

Bibliographie
Quellen

Aristoteles, Politik. Buch 1: Uber die Hausverwaltung und die Herrschaft des Herrn
iiber Sklaven, iibers. und erlautert von Eckart Schiitrumpf, Darmstadt 1991.

Bengel, Johann Albrecht, Welt-Alter darin Die Schriftmissige Zeiten-Linie bewiesen und
die Siebenzig Wochen samt andern wichtigen Texten und heilsamen Lehren erértert wer-
den. Zum Preise des grossen Gottes und seines wahrhaftigen Wortes an das Licht gestellet,
Esslingen 1746.

Burkhardt, Johannes/Priddat, Birger P. (Hg.), Geschichte der Okonomie. Frankfurt am
Main 2000.

Friedtlieb, Christian Warner, Prudentia politica christiana, Das ist Beschreibung einer Christli-
chen / Niitzlichen und guten Policey / wie dieselbe beschaffen sein solle / auch mit Gottes hiilffe

74 Ebd., S.693, V9.

75 Adam Smith, Theorie der ethischen Gefiihle oder Versuch einer Analyse der Prinzipien, mittels wel-
cher die Menschen naturgemdf} zundichst das Verhalten und den Charakter ihrer Nichsten und so-
dann auch ihr eigenes Verhalten und ihren eigenen Charakter beurteilen, nach der Aufl. letzter
Hand {iibers. und mit Einleitung, Anmerkungen und Registern hg. von Walther Eckstein,
Teilbd. 1-2, Leipzig 1926, S.316; ders., Eine Untersuchung iiber Wesen und Ursachen des Volks-
wohlstandes, [Nachdr. der dreibandigen Ausg. Jena 1923], 2 Bde., Gielen 1973, Bd.2, S.235.
Zum Kontext vgl. Thomas Rommel, Das Selbstinteresse von Mandeville bis Smith. Okonomisches
Denken in ausgewihlten Schriften des 18. Jahrhunderts, Heidelberg 2006.



250 Daniel Fulda

in gutem Zustande erhalten werden kinne. Durch Vergleichung deren mit dem Menschlichen
Corper und dessen vornembsten Gliedmassen und Eigenschafften, Goslar 1614.

Garzoni, Tommaso, Piazza universale, das ist: Allgemeiner Schauwplatz, oder Marckt, und
Zusammenkunfft aller Professionen, Kiinsten, Geschifften, Hindeln und Handtwercken,
so in der gantzen Welt geiibet werden [...], Frankfurt am Main 1626.

Gellert, Christian Fiirchtegott, ,Das Loos in der Lotterie. Lustspiel in drei Aufziigen”,
in: ders., Gesammelte Schriften. Kritische, kommentierte Ausgabe, hg. von Bernd Witte,
6 Bde., Berlin/New York 1988-2000, Bd. 3, S. 113-194.

Glorez, Andreas, Vollstindige Hauf- und Land-Bibliothec. Worinnen Der Grund unver-
filschter Wissenschafft zu finden ist/ deren sich bey jetziger Zeit ein Hof- Handels- Hauy3-
Burgers- und Land-Mann zu seinem reichlichen Nutzen bedienen kan[...], 4 Bde., Re-
gensburg 1701.

Gottsched, Luise Adelgunde Victorie, ,Der Verschwender, oder die ehrliche Betriige-
rinn. Ein Lustspiel in finf Aufziigen”, in: Die deutsche Schaubiihne, 6 Bde., Faksimi-
ledr. nach der Ausgabe von 1741-1745, mit einem Nachwort von Horst Steinmetz,
hg. von Johann Christoph Gottsched, Stuttgart 1972, Bd. 3, S. 63-194.

Gottsched, Luise Adelgunde Victorie, Die Pietisterey im Fischbein-Rocke. Komddie, hg.
von Wolfgang Martens, Stuttgart 1979.

Herder, Johann Gottfried, ,Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit
[1784]" in: ders., Samtliche Werke, hg. von Bernhard Suphan, 33 Bde., Berlin 1877-
1913, Bd. 13 und 14.

Kriiger, Johann Christian, , Die Candidaten, oder: Die Mittel zu einem Amte zu ge-
langen”, in: ders., Werke. Kritische Gesamtausgabe, hg. von David G. John. Tiibingen
1986, S.271-377.

Lessing, Gotthold Ephraim, ,Minna von Barnhelm oder das Soldatengliick. Ein Lust-
spiel in fiinf Aufziigen”, in: ders., Werke, in Zusammenarbeit mit Karl Eibl hg. von
Herbert G. Gopfert, 8 Bde., Darmstadt 1996, Bd. 1, S. 605-704.

Lessing, Gotthold Ephraim, ,Hamburgische Dramaturgie”, in: ders., Werke, in Zusam-
menarbeit mit Karl Eibl hg. von Herbert G. Gopfert, 8 Bde., Darmstadt 1996, Bd. 4,
S.229-720, hier S.598.

Lessing, Gotthold Ephraim, ,Briefe, die neueste Literatur betreffend”, in: ders., Werke,
in Zusammenarbeit mit Karl Eibl hg. von Herbert G. Gopfert, 8 Bde., Darmstadt,
Bd. 5, S.30-329.

Lessing, Gotthold Ephraim, ,Gegensétze des Herausgebers II” [zu den Reimarus-
Fragmenten)], in: ders., Werke, in Zusammenarbeit mit Karl Eibl hg. von Herbert G.
Gopfert, 8 Bde.,, Darmstadt, Bd. 7, S. 457-491.

Lessing, Gotthold Ephraim, , Die Erziehung des Menschengeschlechts”, in: ders., Wer-
ke, in Zusammenarbeit mit Karl Eibl hg. von Herbert G. Gopfert, 8 Bde., Darm-
stadt, Bd. 8, S. 489-510.

Ludewig, Johann Peter von, Die, von Sr. Koniglichen Majestit [...] auf Dero Universitit
Halle am 14. Iulii 1727. Neu angerichtete Profession, in Oeconomie, Policey, und Cammer-
Sachen wird, nebst Vorstellung einiger Stiicke verbesserter Kon. Preufsl. Policey bekannt
gemachet von dem zeitigem [!] Prorectore, Halle 1727.

Mandeville, Bernard, The Fable of the Bees: Or, Private Vices, Publick Benefits. With a Com-
mentary, Critical, Historical, and Explanatory by F. B. Kaye, 2 Bde., Oxford 1924.



Okonomisches Wissen auf der Biihne 251

Masen, Jacob, Paleestra Eloquentiee Ligatee Dramatica. Pars I1I. & ultima, quae complectitur
Poesin Comicam, Tragicam, Comico-Tragicam. [...] Nova Editio. Priori longe correctior.
Koln 1683.

Rohr, Julius Bernhard von, Compendieuse HaufShaltungs-Bibliotheck. Darinnen nicht al-
lein Die neuesten und besten Autores, Die so wohl Von der Hauf$haltung iiberhaupt, Als
vom Ackerbau, Viehzucht, Jigerey, Girtnerey, Kochen, Bierbrauen, Weinbergen, Wiildern,
Bergwercken u.s.w. geschrieben, recensiret und beurtheilet, Sondern auch iiberall Des
Autoris eigene Meditationes, Nebst andern curieusen Observationen aus den Antiquitee-
ten, der Physic und Mathematic eingemischet werden, Leipzig 1716.

Schiller, Friedrich, Werke. Nationalausgabe, begr. von Julius Petersen, fortgef. von Liese-
lotte Blumenthal und Benno von Wiese, hg. von Norbert Oellers, Weimar 1943ff.

Seckendorff, Veit Ludwig von, Teutscher Fiirsten-Staat. [...] Mit Fleif verbesserte und mit
Anmerkungen versehen durch Andres Simson von Biechling. Jena: Meyer 1737, Nach-
druck Aalen 1972.

Smith, Adam, Theorie der ethischen Gefiihle oder Versuch einer Analyse der Prinzipien,
mittels welcher die Menschen naturgemdfS zunichst das Verhalten und den Charakter ihrer
Niichsten und sodann auch ihr eigenes Verhalten und ihren eigenen Charakter beurteilen,
nach der Aufl. letzter Hand tibers. und m. Einl.,, Anm. und Registern hg. von Wal-
ther Eckstein, Teilbd. 1-2, Leipzig 1926.

Smith, Adam, Eine Untersuchung iiber Wesen und Ursachen des Volkswohlstandes, [Nach-
dr. d. dreiband. Ausg. Jena 1923] 2 Bde., GiefSen 1973.

Walch, Johann Georg, ,Art. Oeconomie”, in: ders., Philosophisches Lexicon [...], Leipzig
1726, Sp. 1921-1924.

Weise, Christian, ,Curieuser Korbelmacher”, in: ders., Samtliche Werke, hg. von
Hans-Gert Roloff, Berlin/New York 1971ff., Bd. 15, S. 95-312.

Wiindsch, Johann Wilhelm, Memoriale oeconomicum politico-practicum, das ist Kurtze
doch niitzliche und aufifiihrliche Unterrichtung eines haushaltischen Beambten und Hoff-
bedienten, wie er sich in seinem Ambte [...] in allen Puncten und Clausuln verhalten, das
Ambt wol dirigiven und anordnen soll [...], Leipzig 1669.

[Zedler, Heinrich,] Grosses vollstindiges Universal-Lexicon Aller Wissenschafften und
Kiinste, 64 Bde. u. 4 Suppl.-Bde., Halle/Saale 1732-1754.

Sekundirliteratur

Burkhardt, Johannes, , Art. Wirtschaft”, in: Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches
Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, hg. von Otto Brunner u.a.,
Bd. 1-8 (in 9), Stuttgart 1972-1997, Bd. 7, S. 511-594.

Dierse, Ulrich, , Art. Okonomie I1“ in: Historisches Worterbuch der Philosophie, [...] in
Verbindung mit Giinther Bien u.a. hg. von Joachim Ritter u.a., 13 Bde., Darmstadt
1971-2007, Bd. 6, Sp. 1153-1162.

Fuhrmann, Manfred, ,Lizenzen und Tabus des Lachens — Zur sozialen Grammatik
der hellenistisch-romischen Komodie”, in: Das Komische, hg. von Wolfgang Prei-
sendanz und Rainer Warning, Miinchen 1976, S. 65-101.

Fulda, Daniel, ,Divergente Dynamiken? Wirtschaft, Wirthschafften und komodi-
sches Spiel vom spiten 17. zum mittleren 18. Jahrhundert”, in: Gastlichkeit und Oko-
nomie. Wirtschaften im deutschen und englischen Drama des 18. Jahrhunderts, hg. von
Sigrid Nieberle und Claudia Nitschke, Berlin/Boston 2014, S. 111-136.



252 Daniel Fulda

Fulda, Daniel, ,Okonomische Komédien”, in: Handbuch Literatur & Okonomie, hg. von
Joseph Vogl und Burkhardt Wolf, Berlin/Boston [erscheint 2019].

Fulda, Daniel, Schau-Spiele des Geldes. Die Komddie und die Entstehung der Marktgesell-
schaft von Shakespeare bis Lessing, Tiibingen 2005.

Habenstein, Astrid, ,Das Haus in den Wissensordnungen der griechisch-romischen
Antike”, in: Das Haus in der Geschichte Europas. Ein Handbuch, hg. von Joachim Ei-
bach und Inken Schmidt-Voges in Verbindung mit Simone Derix u.a. Red. Roman
Bonderer, Berlin/Boston 2015, S. 649-666.

Haider-Pregler, Hilde, Des sittlichen Biirgers Abendschule. Bildungsanspruch und Bildungs-
auftrag des Berufstheaters im 18. Jahrhundert, Wien/Miinchen 1980.

Hinck, Walter, Das deutsche Lustspiel des 17. und 18. Jahrhunderts und die italienische Ko-
modie. Commedia dell’arte und Thédtre italien, Stuttgart 1965.

Lefevre, Eckard, Plautus’ Aulularia, Tiibingen 2001

Pape, Walter, ,,Symbol des Sozialen. Zur Funktion des Geldes in der Komddie des 18.
und 19. Jahrhunderts® in: Internationales Archiv fiir Sozialgeschichte der deutschen Li-
teratur 13 (1988), S. 45-69.

Richter, Sandra/Garner, Guillaume (Hg.), , Eigennutz’ und ,gute Ordnung’. Okonomisierun-
gen der Welt im 17. Jahrhundert, Wiesbaden 2016.

Rommel, Thomas, Das Selbstinteresse von Mandeville bis Smith. Okonomisches Denken in
ausgewdihlten Schriften des 18. Jahrhunderts, Heidelberg 2006.

Schaefer, Christina, ,,Vom ,anderen’ Wert dkonomischen Wissens in der italienischen
Renaissance: Leon Battista Alberti und die Libri della famiglia”, in: Humanistische
Okonomien des Wissens, hg. von Judith Frommer und André Otto, Frankfurt am
Main 2017, S. 285-303.

Schlossbauer, Frank, Literatur als Gegenwelt. Zur Geschichtlichkeit literarischer Komik am
Beispiel Fischarts und Lessings, New York u.a. 1998.

Sheehan, Jonathan/Wahrman, Dror, Invisible Hands. Self-Organization and the Eigh-
teenth Century, Chicago 2015.

Vogl, Joseph, Kalkiil und Leidenschaft. Poetik des 6konomischen Menschen, Miinchen 2002.

Wild, Christopher J., Theater der Keuschheit — Keuschheit des Theaters. Zu einer Geschichte
der (Anti)Theatralitit von Gryphius bis Kleist, Freiburg/Br. 2003.



Subversive Schreibweisen






Apodiktische Setzung und narrative Perspektivierung

Die Lehre vom Haushaben in Wittenwilers Ring

Tobias Bulang

Die Epistola de cura et modo rei familiaris, die auch unter den Titeln Epistola ad Rai-
mundum bzw. Epistola de gubernatione rei familiaris existiert, ist eine besonders
héufig tiberlieferte Hauslehre des Mittelalters, wohl auch deshalb, weil sie oft —
falschlich — Bernhard von Clairvaux zugeschrieben wurde.! Vielfach wurde der
Text in verschiedenen Volkssprachen bearbeitet und ist auch im Druck weit ver-
breitet. Die Zeit der deutschen Ubersetzungen und Bearbeitungen dieses Textes
(zum Teil unter dem Titel Haus haben) ist das 15. und 16. Jahrhundert. Fast alle der
bekannten 37 deutschen handschriftlichen und gedruckten Textzeugen fallen in
diesen Zeitraum.” Der Text kommt als Einzeliiberlieferung vor, erscheint auch
in der Textnachbarschaft recht unterschiedlicher Uberlieferungsverbiinde® und
wird in Ausziigen vereinzelt in andere Werke inseriert. So wurde der Text als Teil
eines Buches tiber Hauszucht und Regiment 1569 gedruckt und wirkte auch wei-
ter auf die sogenannte Hausviterliteratur. Ein Sonderfall der Uberlieferung ist
das Inserat einer versifizierten Bearbeitung in Heinrich Wittenwilers komischem
Roman Der Ring, die unter die frithesten deutschen Bearbeitungen des Textes
tiberhaupt zu zdhlen ist. Ich werde im Folgenden die Lehre vom Haushaben kurz
vorstellen (1), danach das Verhiltnis von Narration und Inseraten wissensvermit-
telnder Texte in Wittenwilers Ring diskutieren (2) und zuletzt den konzeptionel-

1 (Pseudo-)Bernhard von Clairvaux, Epistola ad Raimundum de cura et modo rei familiaris, in:
Patrologia Latina 182 1854, S. 647-651, Ep. 456. Der lateinische Text auch bei Clive D. M. Cos-
sar, The German Translations of the Pseudo-Bernhardine Epistola de cura rei familiaris, Goppingen
1975, S.97-102; dort (S. 1f.) auch das Verzeichnis der lateinischen Handschriften und Drucke.

2 Das Verzeichnis der Uberlieferung deutscher Ubersetzungen bei Cossar, German Transla-
tions, S.7-65 wurde ergdnzt durch Volker Honemann, Rezension zu Cossar, German Transla-
tions, in: Anzeiger fiir deutsches Altertum 88 (1977), S.112-119; vgl. die Aufstellung bei Volker
Zimmermann, Art. ,Lehre vom Haushaben”, in: Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfas-
serlexikon, begriindet von Wolfgang Stammler, fortgefiihrt von Karl Langosch, zweite, vollig
neu bearbeitete Auflage, unter Mitarbeit zahlreicher Fachgelehrter, hg. von Kurt Ruh, Bd. 5,
Berlin 1985, Sp. 662—-667; Mike Malm, Art. ,Lehre vom Haushaben”, in: Deutsches Literatur
Lexikon. Das Mittelalter, hg. von Wolfgang Achnitz, Bd.7: Das wissensvermittelnde Schrifttum
im 15. Jahrhundert, Berlin/Boston 2015, Sp. 84-88; siehe auch: www.handschriftencensus.de/
werke/2331 (15.2.2018).

3 Siehe dazu im Einzelnen Cossar, German Translations, S.7-65 und in diesem Beitrag unten
S.264.

4 Hauszucht und Regiment, Dillingen: Sebaldus Mayer, 1569.



256 Tobias Bulang

len Konsequenzen der narrativen Inszenierung der Haushaltslehre im Ring ge-
nauer nachgehen (3).

1. Pseudo-Bernhards Epistola de cura et modo rei familiaris

Die Epistel Bernhards an den Ritter Raimund vermittelt das fiir die Fiihrung des
ganzen Hauses relevante Wissen in der Du-Anrede. Der Anlass fiir diese Unter-
weisung wird in einigen Textzeugen inszeniert: Raimund sei der Bruder Bern-
hards (die verwandtschaftlichen Beziehungen fallen ansonsten unterschiedlich
aus), jener sei ein guter Ritter gewesen und habe der Ritterschaft so gedient, dass
er in Armut gekommen sei.” In solch rahmender Zuschreibung bezweckt die Epi-
stel mit einer auf alle Lebensbereiche sich erstreckenden Lehre vom Mafshalten
ein Korrektiv fiir ritterliche Praktiken radikaler Verausgabung zu sein. Behandelt
wird in den verschiedenen Fassungen mit wechselnder Ausfiihrlichkeit eine Rei-
he von fiir die 6konomisch verniinftige Lebensfristung relevanten Punkten: Die
Saumigkeit wird getadelt, die Notwendigkeit, Amtsleute und Diener angemessen
zu kontrollieren und das Vieh zu versorgen, wird betont. Vor zu haufigen Festen
und Einladungen wird gewarnt, die Versorgung und Kontrolle Bediensteter als
allegorischer Gerichtstag zwischen Frafs und Beutel ausgefiihrt. Aufgestellt wer-
den sodann Regeln fiir den Verkauf von Korn, fiir den Umgang mit Feinden und
den Umgang mit der Ehefrau (und der durch sie drohenden Untreue, Verschwen-
dungssucht etc.). Diskutiert werden Fragen nach angemessenen Gewidndern
(man soll nicht nach der Mode gehen) und dem Umgang mit Freunden. Aufge-
stellt werden Regeln fiir das Ratgeben und den Umgang mit Spielleuten. Wie die
Loyalitédt der Knechte zu erlangen sei, wird dargetan, ebenso was beim Hausbau,
den man nach Moglichkeit ganz meiden sollte, zu beriicksichtigen sei. Weiterhin
entfaltet der Text Beachtenswertes beim Kauf und Verkauf von Grundstiicken,
Wichtiges {iber Wein und Trunkenheit; empfohlen wird weiterhin, welcher Hund
zu wihlen sei (ein grofler Hiitehund), wie mit S6hnen umzugehen sei und wie
man im Alter um sein Heil sorgen solle. Abschlielend werden Erbangelegenhei-
ten und die Verfiigungen fiir die iiberlebende Ehefrau besprochen.

Es handelt sich also um eine Reihe guter Ratschldge, die auf die Stabilitat
der Hauswirtschaft, das Abwenden von Schaden, Kontrolle von Devianz sowie
Kontingenzbewiltigung im Alltag zielen und dabei gewisse Zugestandnisse an
ethische Erfordernisse, Alterungsprozesse und den sicheren Tod machen. Dieses
Regelwerk ist prinzipiell am Niitzlichen ausgerichtet, dabei aber an einer christli-
chen Ethik des Mafshaltens und an einer Ausrichtung des Lebens auf die Tugend
der Barmherzigkeit orientiert.®

5 Siehe den Beginn der Textfassung D bei Cossar, German Translations, S.131.

6 Zur Konzeption des Textes vgl. auch Zimmermann, ,Haushaben”; Malm, ,Haushaben” und
die Untersuchung des Textes im Rahmen einer Wittenwiler-Studie: Armin Briillhart, ,Vexa-
tio dat intellectum.” Zur Funktion paradoxer Textstrukturen in Heinrich Wittenwilers Ring, Berlin/
Boston 2014, S.72-77.



Apodiktische Setzung und narrative Perspektivierung 257

2. Narrativer Rahmen und Wissensinserat in Wittenwilers Ring

Heinrich Wittenwilers Roman Der Ring ist in nur einer Handschrift, der nach
dem friitheren Aufenthaltsort benannten Meininger Handschrift, die heute in der
Bayerischen Staatsbibliothek aufbewahrt ist, iiberliefert.” Der Roman schildert
die Werbung des Bauerntdlpels Bertschi Triefnas um die hédssliche Mitzli Riie-
renzumpf, die an diese Werbung sich anschlieffenden Hochzeitsfeierlichkeiten
und den aus der Hochzeit hervorgehenden Krieg zwischen den Dorfern Lappen-
hausen und Nissingen. Erzahlt wird all dies in maximal turbulenter Weise; Sze-
nen voller grotesker Komik und obszoner Drastik werden lustvoll exponiert.
Beim Bauernturnier etwa — der den Roman erdéffnenden ersten Werbungsepiso-
de Bertschis — handelt es sich um ein wiistes Kolbenstechen. In Harnischen aus
Baumrinde und mit Stroh ausgestopft verpriigeln sich die wie Vogelscheuchen
ausstaffierten Bauern auf unflatige Weise. Alle weiteren Annédherungsversuche
Bertschis (ein Standchen, ein Rendezvous im Kuhstall und ein Versuch, in Métz-
lis Haus einzudringen) enden in wiisten, gewaltsamen Tumulten, infolge derer
Matzlis Vater seine Tochter einsperrt, um sie vom liebesrasenden Freier fernzu-
halten. Einen Liebesbrief, den Bertschi Matzli zukommen lassen kann, 1asst sich
die Leseunkundige vom Dorfarzt vorlesen, der die Gelegenheit nutzt, um sie zu
schwangern. Nicht Bertschis Werbung fiihrt zur Hochzeit, sondern die umsich-
tigen Mafinahmen des Arztes, der die Verheiratung vorantreibt, um seine Va-
terschaft zu verschleiern. Vergleichbare Niedertracht waltet auch bei den Hoch-
zeitsfeierlichkeiten, welche in eine ekelhafte Fress- und eine wiiste Tanzorgie
ausarten, die schliefilich in eine Riesenpriigelei miinden. Daraus ergibt sich ein
Krieg zwischen den beiden Dorfern Lappenhausen und Nissingen, der unter
Aufbietung aller Kréfte und eines riesigen heldenepischen Personals im dritten
Teil gefithrt wird. Am Ende sind alle tot und Bertschi zieht sich als Einsiedler in
den Schwarzwald zurtick.

All dies liefe sich im Sinne einer Standesatire schliissig in das literarische Feld
seiner Zeit einordnen, wenn nicht der Text programmatisch beanspruchte, seine
Leser in allen Dingen des Lebens (wie man Frauen hofieren soll, wie man einen
Haushalt fithrt und fiir das Seelenheil sorgt, wie man sich im Kriege zu halten
hat etc.) ausgiebig zu belehren. In die {ibermiitige Handlung werden zahlreiche

7 Miinchen, Bayerische Staatsbibliothek cgm 9300; Faksimile: Heinrich Wittenwiler, Ring, in Ab-
bildungen der Meininger Handschrift Goppingen, hg. von Rolf Brauer, George F. Jones und Ulrich
Miiller, Goppingen 1990; URL: http://daten.digitale-sammlungen.de/~db/0010/bsb00103107/
images (1.9.2017). Ich verwende die Ausgabe: Heinrich Wittenwiler, Der Ring, Frithneuhoch-
deutsch, Neuhochdeutsch, nach dem Text von Edmund Wiefiner ins Neuhochdeutsche
iibers. und hg. von Horst Brunner, Stuttgart 2003. Zu den dort im Literaturverzeichnis aus-
gewiesenen dlteren Ausgaben ist nun hinzuzufiigen: Heinrich Wittenwiler, Der Ring. Text —
Ubersetzung — Kommentar, nach der Miinchner Handschrift, hg., iibers. und erl. von Werner Ro-
cke unter Mitarbeit von Annika Goldenbaum, mit einem Abdruck des Textes nach Edmund
Wiefiner, Berlin 2012. Fiir die Arbeit am Text bietet neben den neueren Kommentaren zu den
angefiihrten Ausgaben auch der &ltere Kommentar Edmund Wiefiners nach wie vor hohes
Anregungspotential: Edmund Wieiner, Kommentar zu Heinrich Wittenwiler Ring, Leipzig 1936.



258 Tobias Bulang

wissensvermittelnde Texte inseriert: Eine Turnierlehre,® obstetrisches Wissen aus
der secreta-mulierum-Tradition, ein medizinisches Rezept,’ Tischzuchtregeln, die
bereits erwdhnte Haushaltslehre, eine Gesundheitslehre, eine Tugendlehre'
und der Katechismus kommen zum Einsatz. Giovanni da Legnanos Traktat zum
Kriege wird ebenso zitiert wie die Kriegslehren des Vegetius."> Im Ring werden
Briefe abgefasst, welche Musterbriefen lateinischer Briefsteller folgen.” In der Al-
legorie des Mittelteils wird auf Lehrdichtungen zuriickgegriffen. Mit Nabelrei-
bers Minnelehre wird auf die Tradition der artes amandi rekurriert.> In die Hand-
lung eingefiigt werden Gebete, Sentenzen, Sprichworter und katechetische Texte
zu Beichte, frommen Praktiken etc.; auch ein Kriegshoroskop wird dargeboten.
Der Text erweist sich so als kompaktes compositum mixtum (und dabei sind hier
die mannigfachen intertextuellen Referenzen auf die verschiedenen literarischen
Gattungen der volkssprachigen Dichtung noch nicht mitangefiihrt).

Die Interpretationen dieses Textes in der Germanistik sind kontrovers.'® Bei
keinem anderen Text fallen die Gesamtdeutungen so gegensétzlich aus. Das

8 Vgl. Claudia Handl, ,Hofieren mit Stechen und Turnieren. Zur Funktion Neidharts beim
Bauernturnier in Heinrich Wittenwilers Ring”, in: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 110 (1991),
S.98-112.

9 Vgl. Karl Zaenker, ,Zur Arzt-Szene in Heinrich Wittenwilers Ring”, in: Seminar 15 (1979),
S.1-14, hier S. 4ff.

10 Melitta Weiss-Amer, , Straubs Gesundheitslehre. Wittenwilers Ring im Kontext mittelalterli-
cher Fachliteratur”, in: Medieval German Literature. Proceedings from the 23rd International
Congress on Medieval Studies, Kalamazoo (Michigan). May 5-8, 1988, hg. von Albrecht Classen,
Goppingen 1989, S.171-180.

11 Hier wird die Tugendlehre des Wilhelm von Conches benutzt; vgl. Das ,Moralium dogma phi-
losophorum’ des Guillaume de Conches. Lateinisch, altfranzdsisch und mittelniederfrinkisch, hg. von
John Holmberg, Uppsala/Leipzig 1992; vgl. Elisabeth Schmid, ,Leben und Lehre in Heinrich
Wittenwilers Ring”, in: Jahrbuch der Oswald von Wolkenstein Gesellschaft 4 (1986/87), S.273-292;
Briillhart, Vexatio, S. 41-69.

12 Vgl. dazu Elmar Mittler, Das Recht in Heinrich Wittenwilers ,Ring’, Freiburg/Br. 1967, S.102ff.;
Jorg Bismark, Adlige Lebensformen in Wittenwilers ,Ring’. Untersuchung iiber die Person des Dich-
ters und die stindische Orientierung seiner Lehren und seiner Satire, Augsburg 1976, S.101-119;
Pamela Kalning, Kriegslehren in deutschsprachigen Texten um 1400. Seffner, Rothe, Wittenwiler.
Mit einem Abdruck der Wiener Handschrift von Seffners ,Ler von dem streitten’, Miinster 2006,
S.140-197.

13 Vgl. zu den Briefen besonders Winfried Schlaffke, Heinrich Wittenwilers ,Ring’. Komposition
und Gehalt, Berlin 1969, S. 41ff.; Mittler, Recht, S.33; Thomas Cramer, , Nabelreibers Brief”, in:
Gespriiche — Boten — Briefe. Korpergedichtnis und Schriftgedichtnis im Mittelalter, hg. von Horst
Wenzel, Berlin 1997, S.212-225; Kristina Jiirgens-Lochthove, Heinrich Wittenwilers ,Ring” im
Kontext hochhifischer Epik, Goppingen 1980, S.216-234.

14 Dazu besonders Eckart Conrad Lutz, Spiritualis Fornicatio. Heinrich Wittenwiler, seine Welt und
sein ,Ring’, Sigmaringen 1990.

15 Ingeborg Glier, Artes amandi. Untersuchungen zur Geschichte, Uberlieferung und Typologie der
deutschen Minnereden, Miinchen 1971, S. 235-237.

16 Den Uberblick iiber die recht umfangreiche Ring-Forschung erleichtern folgende Forschungs-
berichte: Ortrun Riha, Die Forschung zu Heinrich Wittenwilers ,Ring’ 1851-1988, Wiirzburg
1990; dies., ,Die Forschung zu Heinrich Wittenwilers Ring”, in: Vom Mittelalter zur Neuzeit.
Festschrift fiir Horst Brunner, hg. von Dorothea Klein u.a., Wiesbaden 2000, S. 423-430; Frank



Apodiktische Setzung und narrative Perspektivierung 259

Spektrum ist umrissen durch Eckart Conrad Lutz’ Interpretation des Textes als
subtile Allegorie, welche die Gottesliebe gegeniiber der geistlichen Hurerei ins
Recht setzt.”” Auf der anderen Seite des Spektrums steht die grundsatzlich nihilis-
tische Lektiire von Hans-Jiirgen Bachorski, der im grotesken Geschehen und den
zugeordneten wissensliterarischen Texten eine Anordnung sieht, welche Sinn
nur setzt, um ihn zu unterlaufen und zu zerstoren, und ein Chaos hinterlasst.'® So
wird der Text einmal als in hohem Mafle exemplarisch interpretiert, als Text, der
einem genuin moraltheologischen Demonstrationszweck folgt; ein anderes Mal
im Sinne eines von allem Exemplarischen gelosten Exponierens des Chaos. Sol-
che gegensitzlichen Auslegungen ergeben sich nicht zuletzt aufgrund der generi-
schen Januskopfigkeit des Ring-Epos.”” Ausgangspunkt des Textes ist der in zwei
Fassungen vorliegende Bauernhochzeitsschwank (417 bzw. 680 Verse),? der einen
Teil der Handlung mit dem Ring teilt, an einigen Punkten signifikant abweicht
und um eine Vor- und eine Nachgeschichte sowie die vielen Inserate erganzt
wird. Im Bauernhochzeitsschwank kommt es wahrend des Hochzeitsfestes zu
einer wiisten Fressorgie, an die sich eine kollektive Tanzekstase der Bauern an-
schliefst, die in eine brutale Schldgerei miindet, die zuletzt von Schlichtern befrie-
det wird. Diese Erzahlung wird im Ring durch Hinzufligung weiterer Episoden
und Wissensinserate, insbesondere aber durch den Ausbruch des grofien Krieges
umgeschrieben. Der Ring schliefit also an die spatmittelalterliche Versnovellistik
an. Die im Ring gegeniiber dem Bauernhochzeitsschwank hinzugefiigten Figu-
ren greifen auf das reiche Inventar spatmittelalterlicher Versnovellistik zuriick:
Figuren wie jene des klugen Schreibers oder des gerissenen Arztes und Motive
wie der Dialog mit dem weiblichen Geschlechtsteil sind hier gattungsgeschicht-
lich vorgepragt.” Klaus Grubmidiller hat die Gattungsgeschichte der Versnovellis-
tik beschrieben als die Geschichte eines Erzahlens, welches sich zunehmend von
einer narrativen Verpflichtung auf die Wiedereinsetzung einer gestorten Ord-

Fiirbeth, , Die Forschung zu Heinrich Wittenwilers Ring seit 1988, in: Archiv fiir das Studium
der neueren Sprachen und Literaturen 245 (2008), S. 350-390.

17 Vgl. Lutz, Spiritualis Fornicatio.

18 Hans-Jiirgen Bachorski, Irrsinn und Kolportage. Studien zum Ring, zum Lalebuch und zur Geschicht-
klitterung, Trier 2006, S.208ff.; vgl. zuletzt die differenzierte Darstellung der Forschungspositio-
nen bei Gert Hiibner, , Erzahlung und praktischer Sinn. Heinrich Wittenwilers Ring als Gegen-
stand einer praxeologischen Narratologie”, in: Poetica 42 (2010), S.215-242, hier S. 116-221.

19 Ich skizziere zum Thema einige Uberlegungen, die ich andernorts bereits differenzierter
auszufiihren versuchte: Tobias Bulang, Enzyklopidische Dichtungen. Fallstudien zu Wissen und
Literatur in Spitmittelalter und friiher Neuzeit, Berlin 2011; ders., ,Gattungshybriditdt und en-
zyklopadische Textsortenrabulistik um 1400 — Heinrich Wittenwilers Ring”, erscheint in: En-
zyklopédisches Erzihlen und vormoderne Romanpoetik, hg. von Mathias Herwegh, Klaus Kipf
und Dirk Werle, Wiesbaden 2019.

20 Abgedrucktin Brunners Ausgabe des Ring (vgl. oben Anm. 7), S. 587-645; vgl. Hans-Joachim
Ziegeler, Erzihlen im Spitmittelalter. Miren im Kontext von Minnerede, Bispeln und Romanen,
Miinchen/Ziirich 1985, S.405-438.

21 Vgl. z.B. Jiirgen Schulz-Grobert, ,, Autor in fabula. Selbstreferentielle Figurenprofile im Ring
Heinrich Wittenwilers”, in: Heinrich Wittenwiler in Konstanz und ,Der Ring’. Tagung 1993 in
Konstanz, hg. von Horst Brunner, Frankfurt a. M. 1994/95, S.13-26.



260 Tobias Bulang

nung 16st und das Groteske, das Bose, die Willkiir und die Kontingenz als Selbst-
zweck exponiert.”? Gerade die obszonen Méren des Spatmittelalters, auf welche
Wittenwiler besonders zuriickgreift, sind gekennzeichnet durch die Abkehr vom
exemplarischen Erzahlen und die Exponierung grotesker Korperlichkeit. Die
Schwankserie entfaltet sich zudem als Reihe in sich geschlossener Episoden. Ver-
folgt man diese Fluchtlinie interpretatorisch, so lasst sich die Losung von einem
strikt exemplarischen Erzdhlen in der Schwanktradition auf einen Umgang des
Textes mit den Wissensinseraten im Ring {ibertragen. In diesem Sinne wird eine
Deutung wie jene Bachorskis, der festhielt, im Ring werde nur Sinn gesetzt, um
zerstort zu werden, plausibel. Freilich geht der Roman in den Regularien spéatmit-
telalterlichen Schwankerzahlens allein nicht auf. Mit dem Untergang Lappenhau-
sens auf den das Erzdhlen im Ring teleologisch zulduft, reiht es sich ein in jene
mittelalterlichen Grofsepen, die als Untergangsgeschichten gestaltet sind (Nibe-
lungenlied, Prosalancelot, Jiingerer Titurel, Troja-Erzahlungen). Solche Erzédhlungen
exponieren keine chaotische, sondern eine durchaus regulierte Welt, wobei frei-
lich die Spielregeln dieser Welt in den Untergang fithren.”® Die mittelhochdeut-
schen Untergangsepen verbinden mit der Entfaltung einer im Tod der Helden ihr
Telos findenden Dynamik eine Wertediskussion, deren Zentren Konzeptionen
von Herrschaft und Liebe bilden: Die Folgelasten der Brautwerbung Siegfrieds
und der Ehe mit Kriemhilt oder die fatalen Konsequenzen der unbedingten und
mafllosen Liebe Lancelots zur Ehefrau von Konig Artus entbinden Teleologien
des Untergangs, Eskalationen von Gewalt. Mit Wittenwilers Ring liegt eine eigene
Umschrift dieser Merkmale von Untergangsgeschichten vor. Liebe und Ehe sind
in diesem Text vorrangig Gegenstand eines préasentierten Wissens. Die Normen
von Minne und Ehe, das Regelwerk angemessenen Haushaltens und gerechter
Kriegsfithrung und die Gebote zivilisierten Verhaltens werden im Ring mit einem
Geschehen konfrontiert, das als permanenter Verstofs gegen diese Regeln voran-
schreitet. Dabei wird vorgefiihrt, wie die Bauern aufgrund des Scheiterns der Wis-
sensvermittlung im Zustand der Dummbheit verharren. Damit werden die Bedin-
gungen des sozialen Friedens zerstort, es kommt zur Eskalation der Gewalt. Der
Untergang griindet so in der Verfehlung eines Wissens aufgrund der Irrationalitat
und Ziigellosigkeit der gpauren. Er wird somit als Geschichte problematischer
Wissensvermittlungen erzahlt.* Durch diese Anordnung wird die Heterogenitat
der hinzugenommenen Wissensbestédnde ein Stiick weit abgebaut und episch bis
zum daraus ableitbaren Untergang integriert. Interpretationen des Rings, welche
das Verhiltnis von Dichtung und Didaxe in diesem Sinne aufeinander beziehen,
unterschétzen jedoch die gegenldufige Bewegung eines Exponierens von Kontin-
genz, welche der Ring mit der spéatmittelalterlichen Versnovellistik teilt.

22 Vgl. Klaus Grubmiiller, Die Ordnung, der Witz und das Chaos. Eine Geschichte der europdischen
Novellistik im Mittelalter: Fabliau — Mire — Novelle, Tiibingen 2006.

23 Vgl. Jan-Dirk Miiller, Spielregeln fiir den Untergang. Die Welt des Nibelungenliedes, Tiibingen 1998.

24 Vgl. Hiibner, Erzihlung, S.220.



Apodiktische Setzung und narrative Perspektivierung 261

Der gattungsgeschichtliche Befund solcher Januskopfigkeit ist die Vorausset-
zung dafiir, dass man den Ring aus unterschiedlichen Perspektiven sehen kann:
einmal aus jener einer Teleologie des Untergangs verkniipft mit konsistenter Wer-
tediskussion, einmal aus jener einer Schwankserie, die in grotesk zugespitzten
Einzelepisoden Chaos und Kontingenz produziert. Dies hat jeweils Konsequen-
zen fiir die Bewertung der Wissensinserate. Diese erscheinen je nach Blickwin-
kel als didaktisch zentrierte narrative Wissensprasentation oder als Mittel zum
Zweck, eine chaotische und unberechenbare Welt auszustellen.

Angesichts dessen, dass diese Bewertungen aufgrund der Unabgegoltenheit
gegenldufiger Erzdhltraditionen im Text selbst nicht entscheidbar sind, mochte ich
eine vermittelnde Lesart vorschlagen, die prinzipiell mit beiden Optionen rechnet.
Ich setze dazu an einem eigentiimlichen literarischen Spiel mit Wissen im Ring
an, welches in der Forschung mehrfach beobachtet wurde: Wissensvermittelnden
Textsorten wird in zugespitzten Erzdahlungen ein widersinniger Sitz im Leben ver-
passt.” Wenn eine vorgetragene Turnierlehre eine turbulente Priigelorgie auslost
oder ein Rezept zur Wiederherstellung der verlorenen Jungfraulichkeit ausge-
rechnet von dem Arzt verabreicht wird, der die Patientin schwangerte und durch
die Betreibung ihrer Verheiratung die Tat vertuschen will, dann entfaltet sich ein
Spiel, welches auf die Komik des Wissens selbst zielt. Man konnte aufgrund der
vielen von aberwitzigen narrativen Kontexten umstellten wissensliterarischen In-
serate von einer Textsortenrabulistik sprechen. Im Ring werden durch solch eine
Anordnung mitunter in der Wissensliteratur gezahmte Kontingenzen freigesetzt.
Aber das mindert die Tragfdhigkeit der inserierten Regelwerke als Negativparti-
tur fiir das erzahlte Handeln der Bauern keineswegs. Denn dass das prasentierte
Wissen wissenssatirisch relativiert wird, hindert ja nicht daran, zu demonstrie-
ren, dass beim Nichtbefolgen der Regeln Schaden und Vernichtung drohen. Im
Folgenden mochte ich an der Lehre vom Haushaben, deren Nichtbefolgung in den
turbulenten Szenen des Rings allenthalben manifest ist, zeigen, wie durch die nar-
rative Rahmung Kontingenzen des Wissens selbst freigesetzt werden.

3. Zu den Folgen der Inszenierung der Haushaltslehre im Roman

Wie nun ist die Pseudo-Bernhardsche Lehre in den Roman eingepasst und wel-
che konzeptionellen Folgen ergeben sich aus der narrativen Amalgamierung
wissensvermittelnder Textsorten? Zunachst ist die Versifizierung des Textes zu
betrachten. Versifizierungen der Lehre vom Haushaben finden sich in der Uberliefe-
rung vereinzelt, sie datieren aber wesentlich spater als der Ring und stehen mit
diesem auch in keiner Verbindung.?® Es handelt sich im Ring um den friithesten
Beleg einer deutschsprachigen Bearbeitung in Versen, der keine eigene Texttra-

25 Vgl. das Nachwort von Werner Rocke zu Wittenwiler, Ring, S. 487-488.

26 Uberliefert sind eine niederlidndische und eine oberdeutsche versifizierte Fassung (J). Versi-
fizierte Merkspriiche und Sentenzen enthalten auch zwei weitere Prosafassungen des Textes
(D und E); vgl. Cossar, German Translations, S.131-163, 195-204; vgl. Zimmermann, ,,Hausha-
ben”, S.663.



262 Tobias Bulang

dition auslost, was mit der literaturgeschichtlich folgenlosen frithen Rezeptions-
geschichte des Romans zusammenhédngt.”” Dass der Text Bernhard zugeschrie-
ben wird, wird im Zusammenhang der Unterweisung {iber den Umgang mit den
Sohnen knapp erwéhnt: ,,Deim sun emphilh daz stdbli nicht,/ Sam der lieb sant
Bernhart spricht!”, ,Empfehle Deinem Sohn nicht den Wanderstab — So spricht
der liebe Sankt Bernhard.” (Ring, V. 5099f., Ubers. T.B.) Die als Epistel konzipierte
Vorlage wird hier im Sinne einer konzeptionellen Miindlichkeit perspektiviert,
was der Gesprachssituation, in welcher die Regeln des Haushabens im Text ent-
faltet werden, entspricht.

Insgesamt stellt die Versifikation im Ring eine sehr freie Bearbeitung dar, nicht
alle Posten werden mit der Ausfiihrlichkeit, die in der Epistel ausgemacht werden
kann, behandelt; die Reihenfolge der traktierten Themen variiert. Mit 183 Versen
(V.5017-5200) handelt es sich um ein nicht unbedeutendes Wissensinserat im
Ring, welches freilich gemessen an der Lehre vom Haushaben verknappt erscheint.
Mit der Verknappung geht auch eine Tendenz zur Sentenz bzw. zum Merkspruch
einher, welche auch in der Uberlieferung der Lehre vom Haushaben an zwei Prosa-
fassungen zu beobachten ist, in welchen Reimspriiche vorkommen. Diese Fas-
sungen datieren ebenfalls spéter als der Ring und weisen mit diesem keine Bezie-
hung auf. Aufgrund der durchgéngigen Versifikation der Haushaltslehre im Ring
wird eine sentenzenhafte Zuspitzung in den Reimpaarspriichen zweifellos befor-
dert. Dies duf8ert sich dann in fasslichen Formeln wie folgender: ,Hast du knecht
in deiner huot,/ Vertrag ier keinem {ibermuot”, ,Wenn Du Knechte beaufsichtigst,
dulde bei ihnen keine Aufsassigkeit!” (V.5107f,, Ubers. T.B.) Auf solche Einschla-
gigkeit wird die etwas subtilere Argumentation bei Pseudo-Bernhard oft herun-
tergebrochen.” Dieser Tendenz zur Sentenz kommt der Text zudem interpolie-
rend nach, wenn er etwa empfiehlt, man solle ein zweites Haus aus Silber in der
Tasche tragen, wenn es an die notwendigen Einké&ufe geht (vgl. V. 5021-5031). Da-
mit wird ein eingdngiges Bild fiir die angemessene Haussorge verwendet, dass
den bekannten Fassungen der Lehre vom Haushaben abgeht und das Wittenwiler
selbst interpoliert haben konnte. Beim Rat, auf den Bau von Hausern aufgrund
des erwartbaren finanziellen Schadens zu verzichten, bieten der lateinische Text
und seine deutschen Bearbeitungen eine Sentenz an: , Turris completa et archa
evacuata faciunt valde sed tarde hominum sapientem”.? In den deutschen Uber-
setzungen der Lehre vom Haushaben lautet der Spruch beispielsweise wie folgt:
,Ein voller turn und ein volle arche, wenn die gelert werden, die machen ainen
menschen gar weys, aber doch czu spit.”* Bei Wittenwiler findet sich keine Uber-
setzung davon, sondern eine alternative Formulierung, die sprachlich drastischer

27 Vgl. zur Rezeption Lutz, Spiritualis Fornicatio, S. 415-442.

28 Die tabellarische Gegeniiberstellung der Ring-Passagen mit der lateinischen und einer deut-
schen Fassung der Epistel bei Armin Briillhart zeigt dies deutlich; vgl. Briillhart, Vexatio,
S.209-215.

29 Cossar, German Translations, S. 100.

30 Ebd., S.105f.



Apodiktische Setzung und narrative Perspektivierung 263

ausfallt: ,Won gmachetz haus, geschribens buoch,/ Beschlaffens weib, versnitten
tuoch,/ Dar zuo hefen alter plunder/ So wolfeil sind, es ist ein wunder”, ,,Denn ein
gebautes Haus, ein vollgeschriebenes Buch, eine beschlafene Frau, ein verschnit-
tenes Tuch, dazu Hafen mit altem Plunder, die sind so wohlfeil, dass es ein Wun-
der ist” (V. 5047-5050, Ubers. H. Brunner, S.295). Deutlich wird hier, dass Witten-
wiler die Rede stilistisch modifiziert. Man vergleiche dazu die Empfehlung eines
schlichten, wohl kleidenden Gewandes und die Forderung des Verzichts auf Mo-

dekleidung im Ring:

Erber gwand und nicht ze reich,

Wiss, daz ist gar lobeleich,

Ist es sauber, nicht beschissen,

Wol vernait noch so zerissen

Und daz gewonleich sei der zeit;

Neuwer sitt die narren reit. (V. 5053-5058)

Ehrbare, nicht zu kostbare Kleidung ist lebenswert, wenn sie sauber, nicht
vollgeschissen, gut geflickt, nicht zerfetzt, und fiir die Jahreszeit passend
ist. Neue Mode reitet bloR Narren. (Ubers. H. Brunner, S. 295/297)

Die Beispiele zeigen im Vergleich mit der Vorlage, dass stilistisch in ein niederes
Register transponiert wird, wie insbesondere im letzten Zitat anhand der Ver-
wendung von Fakalsprache deutlich wird. Die gemessene Rede Pseudo-Bern-
hards wird mit einschlédgiger Drastik tiberschrieben, misogyne Tendenzen wer-
den verscharft: ,Wiss, und trait dein weib die pruoch,/ Sei wiert dein hagel und
dein fluoch”, ,Wisse, hat deine Frau die Hosen an, so wird sie dir zu Hagel und
Fluch!” (V.5077%., Ubers. T.B.)

Edmund Wiefiner und in jiingster Zeit Armin Briillhart haben gezeigt, dass
im Ring auch konzeptionelle Modifizierungen gegeniiber der Vorlage beobacht-
bar sind. So fallt bei den Regeln fiir das Verkaufen von Korn eine signifikante An-
derung auf. Betonte die Epistel, man solle das Korn zunachst seinem Nachbarn
verkaufen, dann aber auch seinen Feinden, da man diesen mit dem Schwert nicht
beikommen kénne, so heifit esim Ring: , Gib auch deinen veinten hin/ Ze dem teurs-
ten: daz ist gwin!/ Und pist gerochen an daz pluot,/ Daz ist ein rach vor allen guot”,
,Verkaufe an dein Feinde so teuer wie moglich. Das ist Dein Profit! Du bist geracht,
ohne das Blut geflossen ist — das ist die allerbeste Rache.” (V.5145-5148, Ubers. H.
Brunner, S.301). Zielte die Empfehlung der Epistel, dem Feinden Korn zu verkau-
fen, auf die Wahrung des sozialen Friedens, wird sie bei Wittenwiler zum Vollzug
der Rache durch Gewinn. Durchgéngig — so zeigt Briillhart in seiner Aufstellung
deutlich — dominiert im Ring das Gewinnstreben die ethischen Erwadgungen. Aus
dem Gebot, auf das Verhiltnis von Einnahmen und Ausgaben zu achten, wird im
Ring die Forderung, der Gewinn miisse taglich hoher sein als die Ausgaben. Das
,eigenniitzige Rentabilititsdenken” durchziehe, so Briillhart, die ganze Haushalts-
lehre und deformiere somit die Epistel. Die den Wittenwiler’schen Lehren in der



264 Tobias Bulang

Forschung mitunter konzedierte Orientierung am Nutzen (,gute Ratschldge statt
Rat zum Guten”),* erweist sich so als deutliche Bearbeitungstendenz des Autors.

An den stilistischen und konzeptionellen Modifizierungen zeigt sich, dass die
Lehre vom Haushaben an das Personal der Sprecher — es sind Bauerntdlpel — ange-
glichen wird, was Wittenwilers freier Bearbeitung im Vergleich mit anderen Fas-
sungen eine einzigartige Signatur verleiht. Durch formale Assimilation (Reim-
paarvers), Verstirkung des Sentenzhaften, durch die stilistische Transponierung
ins niedere Register und die Betonung des Eigennutzes wird Bernhards Lehre
vom Haushaben mit der im Ring inszenierten Figurenrede kompatibel und mithin
episch integriert.*

Somit erscheint sie nicht als heterogener Textblock, sondern fiigt sich in die nar-
rativ entworfene Gesamtsituation einer umfassenden Unterweisung des Brauti-
gams vor der EheschliefSung ein. Die Eltern der Braut unterweisen den Brautigam
in allen fiir die Ehe relevanten Sachverhalten, damit der Einféltige tiberhaupt erst
zur Ehe befdahigt wird. In diesem Zusammenhang ist die Haushaltlehre nur ein
inserierter Text von mehreren. Auch die anderen Lehren lassen sich zum Teil
auf bedeutende Intertexte beziehen: Die Lehre beginnt mit einem Schiilerspiegel
(V.3846-3925), der auf Hugos von St. Viktor Didascalicon zuriickgefiihrt werden
kann. Es folgt ein Laiendoktrinal, weiterhin eine Gesundheitslehre mit Tisch-
zucht, die Ahnlichkeiten mit Regimina sanitatis Salernitatum und der Secretum
secretorum-Tradition aufweist. Die sich anschliefende umfassende Tugendlehre
(V. 4410-4962) konnte als Ubersetzung und Versifikation des Moralium dogma Phi-
losophorum von Wilhelm von Conches identifiziert werden. Daran schlief8t sich
die Haushaltlehre an. Damit entspricht die wissensliterarische Anordnung im
Roman in etwa dem Befund, der sich bei der Betrachtung der Textumgebung der
Lehre vom Haushaben in den Sammelhandschriften einstellt: monastische Trakta-
te, katechetische Literatur, Frommigkeitsschrifttum, ars moriendi-Literatur, juris-
tische Texte, Freidank, Disticha Cathonis, Lucidarius, Hugos von Trimberg Renner,
Vater-Unser-Auslegungen, Regimina sanitatis. Die Uberlieferungslage zeigt hohe
Flexibilitét: die Lehre vom Haushaben kann sich mit Texten unterschiedlichster
Provenienz verbinden, so etwa auch mit hagiographischen und historiographi-
schen Texten (Vitaspatrum, Gesta Romanorum). Die Einbettung im Ring erscheint
vor diesem Hintergrund nicht ungewdhnlich, bemerkenswert ist allerdings, dass
es sich oft um erstmals greifbare deutsche Ubersetzungen und Versifikationen
aus lateinischen Prosatexten handelt. Hier ist ein gewisses gelehrtes Niveau der
Anordnung aufféllig, welches einen besonderen Kontrast zum bunten Bauern-
treiben bildet. Die entscheidende Differenz zu solchen Sammelhandschriften
nun ergibt sich als Konsequenz der Einpassung der Texte in einen narrativen
Nexus. Dies wird deutlich, wenn man die narrative Umgebung der erwahnten

31 Vgl. Schmid, , Leben und Lehre”, S.277.
32 Vgl. dazu die nach wie vor anregenden Ausfithrungen bei Herman Meyer, ,Zum Problem
der epischen Integration”, in: Trivium 8 (1950), S.299-318.



Apodiktische Setzung und narrative Perspektivierung 265

Unterrichtssituation genauer betrachtet: Bertschi hatte seine Heiratsabsicht allen
Verwandten mitgeteilt, die sich daraufthin zusammenfanden. Zunachst fiithrten
die Verwandten eine umfassende Debatte dariiber, ob man {iberhaupt heiraten
solle oder nicht. Die Ehedebatte endet mit dem Beschluss, dass man den Brautva-
ter aufsuchen und Bertschis Werbung vorbringen solle. Am Folgetag berit sich
die Familie der Braut in dieser Sache. Bertschis Eignung fiir die Ehe steht dabei in
Frage, sein Unwissen freilich ist absolut. Man wird sich einig;:

Und wil er unser muomen han,

So haiss man'n chomen so zehand

Und setzt in nider zuo der want

Und sagt im alles sunder wol,

Was er tuon und meiden schol!

Und ist, daz er gelernen mag

Und auch getuon nach ewer sag,

So schol man im sei geben so. (V. 3748-3755)

Und will er unsere Muhme haben, so heifle man ihn sogleich kommen und
setze ihn an die Wand und sage ihm alles einzelne genau, was er tun und
was er lassen soll! Und ist er imstande, nach eurem Geheif$ zu lernen und
zu handeln, so soll man sie ihm geben. (Ubers. H. Brunner, S. 219)

Damit ist jener Rahmen abgesteckt, innerhalb dessen die grofSen Lehrblocke des
zweiten Teils vermittelt werden. Bereits im Prolog hatte Wittenwiler diese Wis-
sensbereiche als besonders bedeutende herausgestellt. Er entwirft die Dreiteilung
des Werkes: Der erste Teil befasse sich mit dem Hofieren, also der Werbung um
eine Dame, und vermittle das nétige Wissen dazu. Der dritte Teil zeige, wie man
sich im Krieg angemessen verhalten solle. Zum zweiten Teil heifst es im Prolog:
,Daz ander kan uns sagen wol,/ Wie ein man sich halten schol/ An sel und leib
und gen der welt:/ Daz hab dir fiir daz best gezelt”, ,Das zweite kann uns ge-
nau Auskunft geben, wie der Mann Leib und Seele pflegen und wie er sich der
Welt gegeniiber verhalten soll. Dies halte fiir das Wichtigste!” (V.21-24, Ubers.
H. Brunner, S.9). Selbstsorge, Heilssorge und innerweltliches Benehmen werden
als wichtigster Bestandteil des Werkes dem Leser ausdriicklich empfohlen. Die
Forschung ist mittlerweile davon abgegangen, im Ring lediglich ein Lehrbuch zu
sehen. Die narrative Inszenierung des Wissens beférdert vielmehr eine Beobach-
tung zweiter Ordnung: Nicht was zu tun sei, wird vermittelt, sondern gezeigt
wird, wie mit Lehren umgegangen wird, wie diese vermittelt und in defizitarer
Weise umgesetzt und befolgt werden.* Und von diesem Beobachtungspunkt aus,

33 Vgl. dazu vor dem Hintergrund didaktischer Literatur Christoph Huber, , der werlde ring
und was man tuon und lassen schol. Gattungskontinuitdt und Innovation in moraldidaktischen
Summen. Thomasin von Zerklaere, Hugo von Trimberg, Heinrich Wittenwiler und andere”,
in: Mittelalter und friihe Neuzeit. Uberginge, Umbriiche und Neuansiitze, hg. von Walter Haug,
Tiibingen 1999, S. 187-212.



266 Tobias Bulang

entfaltet der Ring einen nicht unmafigeblichen Teil seiner Komik. So auch hier:
Was im Rahmen der Prologrhetorik dem Rezipienten des Romans als Lebenshilfe
angedient wird, wird einer der Romanfiguren — gewissermaflen vor den Augen
der Rezipienten — auf einen Schlag zu implementieren gesucht. Das hier aufgebo-
tene, vorgeblich fiir die Ehe qualifizierende Wissen ist enorm und angesichts der
begrenzten Aufnahmekapazititen des Freiers vollig unangemessen. Nichts we-
niger als eine ganze ethische Enzyklopadie wird dem Brautigam zu vermitteln
versucht. Die literarische Inszenierung der Wissensvermittlung gestaltet sich wie
folgt: Bertschi wird an die Wand gesetzt und alle reden auf ihn ein. Zentriert wird
so ein Kompendium als das fiir die Daseinsfristung und Heilssorge irgendeines
Einzelnen in seinem beschrankten Weltausschnitt unabkémmliche Pensum. Man
kann diesen Anwendungsfall als Illustration der Unbelehrbarkeit Bertschis ver-
stehen, er stellt aber gleichermafien die aberwitzige Inszenierung einer Vermitt-
lungspraxis didaktischen Schrifttums dar und reiht sich somit ein in die Komik
einer Textrabulistik, die der Ring durchgingig durch aberwitzige Kontextuali-
sierungen wissensvermittelnder Texte betreibt. Wird das gesamte Wissen tiber
Heils- und Weltsorge solcherart zwischen die Libido und die Mdglichkeit ihrer
legitimen Ausiibung in der Ehe gesetzt — was einer erpresserischen Anordnung
des Freud’schen Theorems der Kulturation als Triebverzicht gleichkommt — ist
zumindest im Falle Bertschis keine Gewahr fiir eine belastbare Wissensvermitt-
lung zwischen den Generationen gegeben: Am Ende der literarischen Inszenie-
rung dieses Wissens aber muss Bertschi schworen, sich an alle diese Ratschlédge
auch zu halten — er tut dies ohne die Lehren verstanden zu haben und lasst somit
die didaktische Situation leerlaufen:

Triefnass andacht die was gross

Gen seines lieben Mitzleins schoss

Und tett recht sam fuchs Rainhart,

Der umb die faissen hennen warb,

Und verhiess pei seinem aid,

Ze allen dingen sein berait,

Die ein fromer, weiser knecht

Laisten scholt und tuon von recht. (V. 5207-5214)

Triefnasens Gedanken waren hingebungsvoll auf seines lieben Maitz-
leins Schof8 gerichtet. Er tat genau wie Fuchs Reinhart, der um die feiste
Henne warb, und schwor mit seinem Eid, alles zu erfiillen, was ein recht-
schaffener, kluger Jiingling von rechts wegen tun und leisten soll. (Ubers.
H. Brunner, S. 305)

Kulturation setzt Impulshemmung und Reflexion voraus und dies ist bei Bertschi
nicht zu erwarten. Dabei fragt sich jedoch, ob sich die Komik einer solchen Insze-
nierung nicht auch zersetzend auf die Autoritédt der Lehren auswirkt. Die Lehren
stehen in einer Spannung zu den sprechenden Namen der Lehrenden, die oft fiir



Apodiktische Setzung und narrative Perspektivierung 267

das Gegenteil der Lehrinhalte stehen: Lastersack bietet das Laiendoktrinal dar,
Ubelsmach die Tugendlehre, Seichinkruog die Haushaltslehre — all dies kénnte
noch Mittel der Figurenkritik sein und somit gingen die im intertextuellen Ab-
gleich mit den wissensvermittelnden Vorlagen des Rings auszumachenden De-
formierungen der Lehren auf das Konto baurischer Niedertracht. Der narrative
Nexus bringt aber nicht nur mit sich, dass die Lehrfiguren Namen haben. Die
Prasentation der Unterweisungen als Rede von Figuren, die im Text interagieren
und somit nicht nur propositionale Gehalte von Lehren présentieren, sondern
diese auch instrumentell einsetzen und kommentieren, lasst — anders als in den
auf den Prédsentationsmodus beschriankten Sammelhandschriften — perspekti-
visch vermittelte Wertungen von Wissensbestédnden relevant werden. Besonders
deutlich wird das surplus der narrativen Inszenierung in den Lehrblocken, wenn
man noch einmal die vorgingige Ehedebatte {iber die Frage, ob man heiraten
solle oder nicht, betrachtet. Bemerkenswerterweise ist die Auseinandersetzung
mit dieser alten Streitfrage in ihrer Reinszenierung im Roman mit einem Gender-
Index versehen. Wiahrend der Auseinandersetzung verschiedener Rednerinnen
und Redner iiber diesen Kasus sind es die Frauen, die Argumente einbringen,
welche fiir die Ehe sprechen, wiahrend die Manner die Argumente dagegen vor-
bringen.* In diesem Schlagabtausch kommen einerseits die gelehrten Positionen
der Ehedebatten zum Tragen, andererseits aber ist in den polemischen Invektiven
der Kombattanten eine Dynamik des Geschlechterkrieges erkennbar, wie sie in
spatmittelalterlichen Eheschwénken gebrauchlich ist.*® Diese pragmatische Rah-
mung und die instrumentelle und agonale Zurichtung der Argumente stellt die
narrative Aktivierung eines Potenzials dar, welches in der Versammlung der Ar-
gumente im Rahmen eines Traktates nicht manifest wird. Relativiert wird damit
auch der Wahrheitsanspruch der Argumente, da diese keine Aussagen tiiber die
Welt sind, sondern pragmatische Kampfziige innerhalb des allgemeinen gender-
trouble. Im Verlauf der umfassenden Lehrunterweisungen Bertschis ist diese In-
dexierung der Argumente durch das Geschlecht der Sprechenden weniger mani-
fest. An seine Stelle treten die berufsstandischen Interessen der Vortragenden, die
in den Dialogpartien thematisiert und hinterfragt werden. Hinzu kommt die im
Text ebenfalls vollzogene Diskussion dartiber, fiir welche standischen Rezipien-
ten die jeweilige Lehre geeignet sei und inwieweit Bertschi ihrer {iberhaupt be-
darf. Damit aber ereignet sich wissensgeschichtlich betrachtet im Ring mehr als
die Explikation der durch die Figuren verfehlten Normen. Die Wissensinserate
werden von den Figuren kommentiert, verglichen und konfrontiert. Sie zeigen

34 Einen differenzierten Abgleich der Ehedebatte im Ring mit verschiedenen Ehe- und Haus-
haltslehren entfaltet Michael Dallapiazza, der das Novum von Wittenwilers Ehedebatte in
einer an stadtischen Interessen ausgerichteten Integration von Ehe- und Haushaltsdiskur-
sen sieht; vgl. Michael Dallapiazza, ,Sprechen iiber die Frau. Haushaltsdiskurse bei Witten-
wiler und anderen”, in: Haushalt und Familie in Mittelalter und friiher Neuzeit, hg. von Trude
Ehlert, Sigmaringen 1991, S. 167-180.

35 Vgl. Bulang, Enzyklopidische Dichtungen, S.230-233.



268 Tobias Bulang

beispielsweise, dass all das, was der Laie iiber die Seele und Gott zu wissen hat,
noch nicht hinreicht, um auch das Leibliche und die Gesundheit gut zu meistern,
wie Frau Leugafruo im Anschluss an das Laiendoktrinal betont:

[...] Ich han mir oft gehort:

Der den leib mit vasten stort,

Pei dem weleibt die sele nicht;

Dar umb so tuo, sam man da spricht:

Halt dich eben an dem leib,

Wilt, daz dir die sel beleib,

Und voll ze stunden, glaub es mir,

Hast du den muot, ze weiben dir! (V. 4190-4197)

Ich habe oft gehdrt: Wer den Leib mit Fasten ruiniert, bei dem bleibt die
Seele nicht. Drum tu, wie man da sagt: Halte dich gut am Leib, wenn du
willst, daf die Seele bei dir bleibt, und besonders dann, glaub mir, wenn
du im Sinn hast zu heiraten! (Ubers. H. Brunner, S. 247/249)

Hier wird nicht nur vom Laiendoktrinal auf die Diétetik iibergeleitet, hier wird
die Lehre frommer Weltabkehr und leiblicher Askese zugunsten des Seelenheils
regelrecht umgekehrt. Heil und Heilung, Heilssorge und Selbstsorge geraten hier
in ein kontradiktorisches Verhaltnis, und damit ist mehr als nur der Relevanzan-
spruch beider Lehren problematisiert. Konfrontiert werden Normen einer Hei-
ligung des Lebens durch Askese mit Forderungen einer angemessenen Selbst-
sorge. Im Anschluss an die Gesundheitslehre heifst es dann, bisher sei nur von
Dingen die Rede gewesen, die auch fiir einen Ménch angemessen seien:

Richteinschand die merket eben,

Daz Straub im wolt ein ende geben,

Und sprach: ,Noch han ich nichtz vernommen,
Dann daz ein miinche mocht gefromen.

Der chnecht wil unser muomen haben

Und sich mit diser welt betragen;

[...]- (V.4402-4407)

Richteinschand merkte, dafs Straub auf das Ende zusteuerte, sie sprach:
,Noch habe ich nichts vernommen, was nicht auch einem Modnch von Nut-
zen ware. Der Bursche will unsere Muhme freien und sich in dieser Welt
einrichten. [...] (Ubers. H. Brunner, S.259/261)

Darin liegt keine Distanzierung der Lehre, wohl aber eine Problematisierung
ihres Adressatenbezugs: Soeben hatte Straub noch darauf hingewiesen, dass wol-
lust und gewonhait mitunter die nataur verkehrten und aus einem Bauern einen
Edelmann machen kénnen et vice versa. Wenn daraufhin gesagt wird, solche Leh-
re eigne allenfalls fiir Ménche, so scheint mir mit der Ironisierung der Auflerun-



Apodiktische Setzung und narrative Perspektivierung 269

gen Straubs auf ein grundsétzliches Problem der Applizierbarkeit angespielt. In
der Tat fallt ja das, was fiir Heils- und Selbstsorge geboten ist, staindisch zum Teil
unterschiedlich aus. Die Autoritét einer Lehre wird durch Hinweise auf ihre nur
partikulare Geltung deutlich eingeschrankt, womit eine soziale Indexikalisie-
rung stattfindet, welche in den wissensvermittelnden Texten nicht explizit wird.

Die auf diesen Einwand hin vorgetragene Tugendlehre préasentiert in allegori-
sierender Form eine ausgreifende Systematik aller Tugenden (sie geht auf das
Dogma Moralium Philosophiae des Wilhelm von Conches zuriick, arbeitet aber auch
mit Inseraten aus den Proverbia Salomonis sowie Distichen aus dem Catho und
dem Facetus).* Im Ring wird dies aber bestritten: Zunéachst wirft Frau Richtein-
schand in einem Zwischenruf wéahrend der Ausbreitung der Tugendlehre ein,
der Vortragende kenne sich offenbar recht gut bei Hofe aus und solle doch auch
gleich eine Hoflehre prasentieren, was vom Sprecher lakonisch abgelehnt wird.
Frau Siertzdasland stellt nach der umfassenden Tugendsystematik fest:

,Mich duncht, der rede sei ein end’,

Sprach sei; noch ist eins beliben

Da hintnan nit gar wol verswigen

Und daz einer muoss halt kiinnen,

Dem wir unser muomen giinnen:

Daz ist (hort mich all geleich!):

Haus ze haben witzechleich.

Waz hilf daz weibe, daz ier man
Ausrenthalb joch gar vil kan

Und ein narr ist in dem haus? (V. 4964-4973)

,Mir scheint, die Rede ist aus’, sprach sie, ,es ist aber eine Sache {iibrigge-
blieben, die im Anschluf8 daran nicht verschwiegen werden soll und die
der beherrschen mufs, dem wir unsere Muhme vergdnnen: Das ist — hort
mich alle miteinander —, wie man verniinftig haushaltet. Was hilft’s der
Frau, wenn ihr Mann aufSerhalb auch viel versteht, aber im Haus ein Narr
ist? (Ubers. H. Brunner, S. 291)

Die Tugendlehre wird somit als das auflerhalb des Hauses zu Veranschlagende,
fiir die Ehe aber und insbesondere fiir die Ehefrau vollig bedeutungslose Wissen
charakterisiert. Dass Tugend etwas sei, was nur auflerhalb des Hauses zur An-
wendung komme, stellt ein grobes Missverstandnis jeder Ethik dar, was freilich
bei den Bauerntdlpeln nicht anders zu erwarten ist. Die Lehre des der Schule
von Chartres zugehorigen Philosophen Wilhelm von Conches mag nun in der
Tat nicht fiir Bauern geeignet sein und als Hoflehre im engeren Sinne wird sie
von den Bauern ebenfalls griindlich missverstanden. Durch solche Bemerkun-
gen wird auch die Inkompatibilitat klerikaler Systematisierungen mit den Erfor-

36 Vgl. Schmid, , Leben und Lehre”; Briillhart, Vexatio, S. 41-69.



270 Tobias Bulang

dernissen bestimmter Lebensformen markiert. Darin kann eine Nivellierung des
universalen Anspruchs ausgemacht werden, die durch die teilweise zu ihr im
Widerspruch stehenden Regeln der folgenden Haushaltslehre noch verscharft
wird. Einem Alltagstest werden solche Wissensbereiche weiterhin unterzogen,
wenn sie mit Wissensmonopolen und konkreten Interessen im Zuge ihrer didak-
tischen Inszenierung konfrontiert werden: Straub verweigert ja zunéchst die Ge-
sundheitslehre mit der Begriindung, er lebe von den Krankheiten der Menschen
und nicht davon, dass sie gesund blieben. Erst als ihm Bertschi Geld gibt, ist er
bereit, seine Didtetik auch zu vermitteln. Es ist gerade der didaktische und all-
tagspraktische Anwendungsfall, der in den systematischen Darstellungen und in
den Kompilationen Abgedrangtes anschaulich werden ladsst. So wird durch die
narrative Inszenierung des Wissens nicht nur ein weiteres Mal der Protagonist
des Geschehens diskreditiert, sondern auch die Frage herausgefordert, wie man
leben soll, auch und gerade, wenn es jede Menge Lehren gibt, die hier Orientie-
rung zu schaffen beanspruchen. In den Inszenierungen der Lehren des zweiten
Teils manifestiert sich eine gesellschaftliche Differenzierung und Pluralisierung,
die in Ansétzen problematisiert wird, aber mit Blick auf Bertschi auch weggelacht
werden kann. Die sprechenden Namen der Lehrer und die libidindse Abdrift des
Schiilers lassen die didaktische Situation selbst als scheiternde Konsoziation von
Wiistlingen erscheinen, wodurch die im Wissen aufscheinenden Kontingenzen auf
das Konto der niedertrdchtigen Akteure gebucht werden kénnen. Die Forschung
hat hier viel zu sehr nach letzter Eindeutigkeit gesucht, indem einerseits die Leh-
re zuungunsten der Figuren in Schutz genommen wurde oder andererseits eine
radikale ideologiekritische Destruktion des Wissens behauptet wurde. Dies kann
nicht eindeutig entschieden werden. Diese Sache bleibt in der Schwebe, wofiir
letztlich umsichtig nach wissensgeschichtlichen Begriindungen zu suchen ware.
Im Zentrum des zweiten Teils des Rings steht nicht die einzelne Lehre, sondern
eine Wissenskompilation, die in toto auf eine Einzelperson appliziert wird. Mit dem
Virulentwerden des Adressatenbezugs geraten universaler Anspruch und prag-
matische Partikularinteressen iiber Kreuz: Wenn Bertschi zuletzt listig heilige Eide
schwort, um an sein privates Ziel zu gelangen, so erscheinen dabei universaler
Anspruch und privates Ziel einmal mehr in drastischer Konfrontation. Dies frei-
lich ist als Quintessenz einer Problematik anzusehen, die durch die didaktische
Inszenierung einer moralischen Wissenskompilation hervorgetreten war.

Vor diesem Hintergrund nun werden diverse Widerspriiche, die zwischen
den verschiedenen Regeln ausgemacht werden konnen, verstarkt, denn in dieser
Konstellation weisen sie auf die Unmoglichkeit einer konsequent guten Lebens-
fihrung des Einzelnen: Die Forderungen der Weltabkehr (Laiendoktrinal) ste-
hen in Spannung zu jenen der Selbstsorge (Diétetik), die Dimensionierung der
Tugendlehre auf die Qualititen des Hofmanns* konfligiert in Teilen mit Regeln
fiir verniinftiges Haushalten, und die am individuellen Nutzen orientierten ,gu-

37 Vgl. Bismark, Adelige Lebensformen, S.147-152.



Apodiktische Setzung und narrative Perspektivierung 271

ten Ratschldge” kommen nicht immer mit dem im Laiendoktrinal formulierten
,Rat zum Guten” {iberein.* Aus einer Perspektive moderner Sozialisation ist der-
gleichen nicht iiberraschend. In einer Sammelhandschrift, welche vergleichbare
Lehren nebeneinander présentiert, fallen solche Widerspriiche auch nicht beson-
ders ins Gewicht. Die Zentrierung all dieser Regelwerke auf eine Person, die sich
zudem durch die Beherzigung aller dieser Regeln als Ehemann zu integrieren
hat, treibt allerdings die Kontingenzen einer ethischen Enzyklopadie hervor. Mit
der inszenierten Didaxe einer solchen Wissenskompilation, die sich als Zumu-
tung diversifizierender Normengefiige an den Einzelnen entfaltet, tritt der Unter-
schied zwischen Wissenssystematik und ihrer erzédhlerischen Umsetzung hervor,
worin man eine Problematisierung des Wissens ausmachen kann. Die narrative
Inszenierung des Wissens beldsst dieses nicht in seiner schlichten Geltung, son-
dern macht es mit seiner Verdoppelung und Perspektivierung beobachtbar. Fiir
die Interpretation des Rings hat dies Konsequenzen: Als Lehrbuch ist der Text
offensichtlich genutzt worden, was freilich allein {iber die — wenn auch nur zeit-
weise — Ausblendung des relativierenden Kontextes moglich ist. Auch eine Re-
zeption als Schwankroman ist — unter Ausblendung anderer Aspekte — sehr wohl
moglich, ebenso wie die Wertschédtzung als Untergangsgeschichte, die aus mora-
lischen Verfehlungen der Akteure resultiert. Die Anordnung des Wissens im Text
bietet freilich weitere Rezeptionsperspektiven an: So kann in der Dialektik von
Wissensprasentation und dem b&urischen Handeln, das diese hintertreibt, eine
Standesatire gesehen werden, welche — mit Odo Marquard - das Geltende im
Nichtigen aufspiirt.*” Weiterhin ist es moglich, das Wissen selbst als komisch zu
erleben, da es in aberwitzigen Kontexten prasentiert wird, und auf diese Weise
- wiederum mit Odo Marquard — das Nichtige im Geltenden zeigt.** Durch die
narrative Inszenierung des Wissens zeigen sich Perspektivierungen, Relativie-
rungen und Pluralisierungen von Geltendem als Phanomene historischer Ent-
wicklungen. Solche Vervielfiltigung der Wirklichkeit betreibt Dichtung, auf die
sich bei ihrer Weltbeobachtung einstellende Komplexitétssteigerung ist in ihren
avanciertesten Auspragungen immer wieder Verlass.

Bibliographie
Quellen

(Pseudo-)Bernhard von Clairvaux, Epistola ad Raimundum de cura et modo rei familiaris,
in: Patrologia Latina 182, 647-651, Ep. 456.

Das ,Moralium dogma philosophorum’ des Guillaume de Conches. Lateinisch, altfranzdsisch
und mittelniederfrinkisch, hg. von John Holmberg, Uppsala/Leipzig 1992.

38 Vgl. besonders Schmid, ,,Leben und Lehre”, S.277. Zur Orientierung am Nutzen vgl. Bachor-
ski, Irrsinn und Kolportage, S. 208ff.

39 Vgl. Odo Marquard, ,Exile der Heiterkeit”, in: Das Komische, hg. von Odo Marquard und
Wolfgang Preisendanz, Miinchen 1976, S. 133-151, hier S. 141.

40 Ebd.



272 Tobias Bulang

Hauszucht und Regiment, Dillingen: Sebaldus Mayer 1569.

Heinrich Wittenwiler. Der Ring. Eine Abbildungen der Meininger Handschrift, hg. von Rolf
Brauer, George F. Jones und Ulrich Miiller, Gppingen 1990.

Heinrich Wittenwiler, Der Ring, Frithneuhochdeutsch, Neuhochdeutsch, nach dem
Text von Edmund Wiefiner ins Neuhochdeutsche tibers. und hg. von Horst Brun-
ner, Stuttgart 2003.

Heinrich Wittenwiler, Der Ring. Text — ljbersetzung — Kommentar, nach der Miinchner
Handschrift, hg., iibers. u. erl. von Werner Rocke unter Mitarbeit von Annika Gol-
denbaum, mit einem Abdruck des Textes nach Edmund Wiefiner, Berlin 2012.

Heinrich Wittenwiler, Der Ring, Miinchen, Bayerische Staatsbibliothek cgm 9300; Fak-
simile: URL: http://daten.digitale-sammlungen.de/~db/0010/bsb00103107/images
(1.9.2017).

Sekundirliteratur

Bachorski, Hans-Jirgen, Irrsinn und Kolportage. Studien zum Ring, zum Lalebuch und zur
Geschichtklitterung, Trier 2006.

Bismark, Jorg, Adlige Lebensformen in Wittenwilers ,Ring’. Untersuchung iiber die Person des
Dichters und die stindische Orientierung seiner Lehren und seiner Satire, Augsburg 1976.

Briillhart, Armin, ,Vexatio dat intellectum.” Zur Funktion paradoxer Textstrukturen in
Heinrich Wittenwilers Ring, Berlin/Boston 2014.

Bulang, Tobias, Enzyklopidische Dichtungen. Fallstudien zu Wissen und Literatur in Spiit-
mittelalter und friiher Neuzeit, Berlin 2011.

Bulang, Tobias, ,Gattungshybriditdt und enzyklopadische Textsortenrabulistik um
1400 — Heinrich Wittenwilers Ring”, erscheint in: Enzyklopidisches Erzihlen und vor-
moderne Romanpoetik, hg. von Mathias Herweg, Klaus Kipf und Dirk Werle, Wies-
baden 2019.

Cossar, Clive D. M., The German Translations of the Pseudo-Bernhardine Epistola de cura
rei familiaris, GOppingen 1975.

Cramer, Thomas, ,Nabelreibers Brief”, in: Gespriiche — Boten — Briefe. Korpergediichtnis
und Schriftgedichtnis im Mittelalter, hg. von Horst Wenzel, Berlin 1997, S. 212-225.
Dallapiazza, Michael, , Sprechen iiber die Frau. Haushaltsdiskurse bei Wittenwiler
und anderen”, in: Haushalt und Familie in Mittelalter und friiher Neuzeit, hg. von Tru-

de Ehlert, Sigmaringen 1991, S. 167-180.

Flirbeth, Frank, ,Die Forschung zu Heinrich Wittenwilers Ring seit 1988 in: Archiv
fiir das Studium der neueren Sprachen und Literaturen 245 (2008), S. 350-390.

Glier, Ingeborg, Artes amandi. Untersuchungen zur Geschichte, Uberlieferung und Typolo-
gie der deutschen Minnereden, Miinchen 1971.

Grubmiiller, Klaus, Die Ordnung, der Witz und das Chaos. Eine Geschichte der europdi-
schen Novellistik im Mittelalter: Fabliau — Mire — Novelle, Tibingen 2006.

Handl, Claudia, ,, Hofieren mit Stechen und Turnieren. Zur Funktion Neidharts beim
Bauernturnier in Heinrich Wittenwilers Ring”, in: Zeitschrift fiir deutsche Philolo-
gie 110 (1991), S. 98-112.

Honemann, Volker, Rezension zu Clive D. M. Cossar, The German Translations of the
Pseudo-Bernhardine Epistola de cura rei familiaris, Goppingen 1975, in: Anzeiger fiir
deutsches Altertum 88 (1977), S. 112-119.

Huber, Christoph, , der werlde ring und was man tuon und lassen schol. Gattungskonti-
nuitdt und Innovation in moraldidaktischen Summen. Thomasin von Zerklaere,



Apodiktische Setzung und narrative Perspektivierung 273

Hugo von Trimberg, Heinrich Wittenwiler und andere”, in: Mittelalter und friihe
Neuzeit. Uberginge, Umbriiche und Neuansitze, hg. von Walter Haug, Tiibingen 1999,
S.187-212.

Hiibner, Gert, , Erzahlung und praktischer Sinn. Heinrich Wittenwilers Ring als Ge-
genstand einer praxeologischen Narratologie”, in: Poetica 42 (2010), S. 215-242.
Jirgens-Lochthove, Kristina, Heinrich Wittenwilers ,Ring” im Kontext hochhdfischer Epik,

Goppingen 1980, S.216-234.

Kalning, Pamela, Kriegslehren in deutschsprachigen Texten um 1400. Seffner, Rothe, Witten-
wiler. Mit einem Abdruck der Wiener Handschrift von Seffners ,Ler von dem streitten’,
Miinster 2006.

Lutz, Eckart Conrad, Spiritualis Fornicatio. Heinrich Wittenwiler, seine Welt und sein
,Ring’, Sigmaringen 1990.

Malm, Mike, Art. , Lehre vom Haushaben”, in: Deutsches Literatur Lexikon. Das Mittelalter,
hg. von Wolfgang Achnitz, Bd.7: Das wissensvermittelnde Schrifttum im 15. Jahr-
hundert, Berlin/Boston 2015, S. 84—88.

Marquard, Odo, ,Exile der Heiterkeit”, in: Das Komische, hg. Odo Marquard und Wolf-
gang Preisendanz, Miinchen 1976, S. 133-151.

Meyer, Herman, ,Zum Problem der epischen Integration,” in: Trivium 8 (1950), S. 299-318.

Mittler, Elmar, Das Recht in Heinrich Wittenwilers ,Ring’, Freiburg/Br. 1967.

Miiller, Jan-Dirk, Spielregeln fiir den Untergang. Die Welt des Nibelungenliedes, Tiibingen
1998.

Riha, Ortrun, Die Forschung zu Heinrich Wittenwilers ,Ring’ 1851-1988, Wiirzburg 1990.

Riha, Ortrun, , Die Forschung zu Heinrich Wittenwilers Ring”, in: Vom Mittelalter zur
Neuzeit. Festschrift fiir Horst Brunner, hg. von Dorothea Klein u.a., Wiesbaden 2000,
S.423-430.

Schlaftke, Winfried, Heinrich Wittenwilers ,Ring’. Komposition und Gehalt, Berlin 1969.

Schmid, Elisabeth, ,,Leben und Lehre in Heinrich Wittenwilers Ring”, in: Jahrbuch der
Oswald von Wolkenstein Gesellschaft 4 (1986/87), S.273-292. Schulz-Grobert, Jiirgen,
,Autor in fabula. Selbstreferentielle Figurenprofile im Ring Heinrich Wittenwi-
lers,” in: Heinrich Wittenwiler in Konstanz und ,Der Ring’. Tagung 1993 in Konstanz,
hg. von Horst Brunner, Frankfurt a. M. 1994/95, S. 13-26.

Weiss-Amer, Melitta, ,Straubs Gesundheitslehre. Wittenwilers Ring im Kontext mit-
telalterlicher Fachliteratur”, in: Medieval German Literature. Proceedings from the 23rd
International Congress on Medieval Studies, Kalamazoo (Michigan). May 5-8, 1988, hg.
von Albrecht Classen, Goppingen 1989, S. 171-180.

WiefSner, Edmund, Kommentar zu Heinrich Wittenwiler Ring, Leipzig 1936.

Zaenker, Karl, , Zur Arzt-Szene in Heinrich Wittenwilers Ring”, in: Seminar 15 (1979),
S.1-14.

Ziegeler, Hans-Joachim, Erzihlen im Spitmittelalter. Mdiren im Kontext von Minnerede,
Bispeln und Romanen, Miinchen, Ziirich 1985, S. 405-438.

Zimmermann, Volker, Art. ,Lehre vom Haushaben”, in: Die deutsche Literatur des
Mittelalters. Verfasserlexikon, begriindet von Wolfgang Stammler, fortgefiihrt von
Karl Langosch, zweite, vollig neu bearbeitete Auflage, unter Mitarbeit zahlreicher
Fachgelehrter, hg. von Kurt Ruh, Bd. 5, Berlin 1985, Sp. 662-667.



DOI: 10.13173/9783447110747.255
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Bacon in Braubach oder
Das gelehrte Nicht-Wissen vom Reichwerden

Johann Balthasar Schupps satirische Dissertation
De Arte Ditescendi (1648)

Simon Zeisberg

1.

Satire und Okonomie sind in der Frithen Neuzeit auf diskurssystematischer Ebe-
ne eng miteinander verkniipft. Dies liegt daran, dass satirisches Schreiben sich
traditionell an den Gegenstianden der praktischen Philosophie ausrichtet, also
mit der moralischen Bewertung menschlichen Handelns befasst ist. Mit Verweis
auf die aristotelische Trias von Politik, Okonomie und Ethik heifit es in der 1682
erschienenen Poetik Georg Daniel Morhofs, die satirische , Schreibart erstrecket
sich durch alle Dinge, politica, moralia, oeconomica, scholastica.”' Dass mit der mora-
lisch-praktischen Ausrichtung satirischen Schreibens ein besonderes Interesse
an Phanomenen der Inkongruenz von menschlichem Handeln und religidsen,
moralischen oder epistemischen Normen einhergehen kann, liegt auf der Hand.
Je mehr der Fokus der Texte sich von der Iteration traditioneller Lasterkatalo-
ge l0st, um — man denke etwa an die frithneuzeitliche Tradition menippeischer
Satire? — die Dysfunktionalitdt bestimmter epistemologischer und moralischer
Basiskonzepte zu demonstrieren, desto kontroverser schreibt sich Satire in die
Felder des Wissens ihrer Zeit ein. Morhof gibt einen deutlichen Hinweis auf diese
Funktion von Satire, wenn er auf die scholastica — das Feld schulgelehrten Wis-
sens — als Gegenstand satirischen Schreibens verweist. In der in ihren Erschei-

1 Georg Daniel Morhof, Unterricht Von Der Teutschen Sprache und Poesie / deren Uhrsprung / Fort-
gang und Lehrsitzen. [...], Kiel 1682, S.751. Gemaf der Definition Morhofs wird Satire im Fol-
genden nicht als Bezeichnung einer bestimmten Gattung verstanden, sondern als ,Schreib-
art’ bzw. ,Schreibweise’, die in verschiedenen generischen Protokollen, etwa auch in einer
Dissertation realisiert werden kann. Zur Satire als Schreibweise in neuerer Zeit vgl. Klaus
W. Hempfer, Gattungstheorie. Information und Synthese, Miinchen 1973, S. 163.

2 Zur menippeischen Satire in der Frithen Neuzeit vgl. die umfassende Studie von Ingrid de
Smet, The Menippean Satyre and the Republic of Letters 1581-1655, Genf 1996; auserdem Mar-
tin Mulsow, Die unanstindige Gelehrtenrepublik. Wissen, Libertinage und Kommunikation in der
Friihen Neuzeit, Stuttgart 2007, S.90-92. Stefan Trappen hat gezeigt, dass auch das satirische
Werk Schupps dieser Tradition zuzuordnen ist. Vgl. ders., Grimmelshausen und die menippei-
sche Satire. Eine Studie zu den historischen Voraussetzungen der Prosasatire im Barock, Tiibingen
1994, dort zur frithneuzeitlichen Menippea allgemein, S. 87-167, zu Schupp, S. 168-189.



276 Simon Zeisberg

nungen vielfiltigen Gelehrtenkritik der Frithen Neuzeit kann epistemologische
Differenz verhandelt werden, ohne dass die Texte den verschméahten Wissensbe-
stainden und -konzepten eine konstruktive Agenda gegeniiberstellen miissen.’
Der satirische Diskurs, anders gesagt, muss die Felder, die er durchquert — laut
Morhof z.B. eben das der Okonomie —, nicht neu ordnen. Gerade aus dieser dis-
kursiven Alteritat resultiert die besondere Fihigkeit (bestimmter) satirischer
Texte, Ordnungen des Wissens zu durchkreuzen und die Aufmerksamkeit des
Publikums auf deren Schnitt-, Bruch- und Nahtstellen — die im Diskursgefiige
mehr oder weniger verborgenen Ansatz- und Umschlagpunkte fiir Dynamiken
des Wissenswandels — zu lenken.

Um einen heute fast vergessenen Text des 17. Jahrhunderts, der eben dies tut,
soll es im Folgenden gehen. Johann Balthasar Schupps De Arte Ditescendi (1at. 1648,
dt. erstmals 1656 als ,Von der Kunst Reich zuwerden”) liefert ein Beispiel fiir das
subversive Potenzial satirischen Schreibens in einem Umfeld 6konomischer und
politischer, aber auch epistemologischer Reformorientierung, wie es im deutsch-
sprachigen Raum am Beginn der Restaurationsepoche nach 1648 vorzufinden ist.
Dabei verfolgt er ein genuin liminales Erzéhlprogramm, in dessen Verlauf nicht
nur die Grenzen des iiberlieferten 6konomischen Wissens satirisch beobachtet
und iiberschritten werden, sondern in dem auch das Modell einer sachlich geord-
neten Argumentation gesprengt wird zugunsten eines Verfahrens der radikalen
Hybridisierung, Ironisierung und Komisierung von Diskursformen und -positi-
onen. Um die kulturelle Einbettung dieses Verfahrens genauer zu beleuchten, sei
der Blick zundchst auf die Bedingungen gerichtet, unter denen Schupps Schrift
am Ende des Dreifligjdhrigen Kriegs entsteht. AnschliefSend soll eine eingehen-
dere Analyse der in ihr wirksamen satirischen Subversionsstrategien erfolgen,
bevor schlieSlich eine Antwort auf die Frage gegeben werden kann, welche spe-
zifischen Einsichten der Text in die zerkliiftete Diskurslandschaft des 6konomi-
schen Wissens seiner Zeit bereithalt.

3 Zur Gelehrtensatire in der Frithen Neuzeit vgl. Paul Michel, , Nihil scire fecit felicissima vita.
Wissens- und Enzyklopédiekritik in der Vormoderne”, in: Wissenssicherung, Wissensordnung
und Wissensverarbeitung. Das europiische Modell der Enzyklopidien, hg. von Theo Stammen und
Wolfgang E.]. Weber, Berlin 2011, S.247-289; Marian Fiissel, ,Die Experten die Verkehrten?
Gelehrtensatire als Expertenkritik in der Frithen Neuzeit”, in: Wissen, mafigeschneidert. Ex-
perten und Expertenkulturen im Europa der Vormoderne, hg. von Bjorn Reich, Frank Rexroth und
Matthias Roick, Miinchen 2013, S.269-288. Einen umfassenden Beitrag, der trotz Konzentra-
tion auf das 18. und 19. Jahrhundert auch die frithneuzeitliche Tradition im Blick hat, hat
Alexander Kosenina vorgelegt. Vgl. ders., Der gelehrte Narr. Gelehrtensatire seit der Aufklirung,
Gottingen 2003.



Bacon in Braubach oder Das gelehrte Nicht-Wissen vom Reichwerden 277

2.

Obwohl in der Germanistik weitgehend ignoriert, stellt das satirische Werk Jo-
hann Balthasar Schupps (1610-1661) eine der interessantesten literarischen Dreh-
scheiben des Wissens im deutschsprachigen Raum des 17. Jahrhunderts dar.* Dies
liegt nicht nur daran, dass die Schreibweise Schupps als solche offenbar geeig-
net war, Kontroversen auszulosen — dies besonders in seiner Zeit als Pastor in
Hamburg, die von Streitigkeiten mit der ortsanséssigen Orthodoxie gepragt war.?
Auch und vor allem stehen Schupps Schriften im Kontext einer pragmatischen
Reorientierung der Wissenschaften in Deutschland, die zahlreiche Dynamiken
des Austauschs, Umbaus, aber auch der Desintegration und polemischen De-
struktion {iberlieferten Wissens nach sich zog. Die wesentlichen Linien dieser Be-
wegungen sind bekannt. Als Schwiegersohn Christoph Helwigs (1581-1617) und
postumer Herausgeber von dessen tabellarischer Weltgeschichte, dem Theatrum
historicum et chronologicum (erstmals 1638), war Schupp familidr mit einem Ge-
lehrten verbunden, der, im engen Austausch mit Reformern wie Wolfgang Ratke
(1571-1635) und Joachim Jungius (1587-1657) stehend, um Abgrenzung vom scho-

4 Diese Feststellung ist nicht neu. In ihren einflussreichen Arbeiten beklagten bereits Kiihl-
mann und Mulsow die Forschungslage zu Schupp, hoben gleichzeitig aber dessen herausra-
gende Rolle in den intellektuellen Debatten seiner Zeit hervor. Vgl. Wilhelm Kiihlmann,
Gelehrtenrepublik und Fiirstenstaat. Entwicklung und Kritik des deutschen Spithumanismus in der
Literatur des Barockzeitalters, Tibingen 1982, S.151, Anm. 28; Martin Mulsow, Moderne aus
dem Untergrund. Radikale Friihaufklirung in Deutschland 1680-1720, Hamburg 2002, S.375,
Anm. 62. Warum die duf8erst produktive Schupp-Philologie des 19. und friithen 20. Jahrhun-
derts zu Beginn des Ersten Weltkriegs einbrach und sich auch durch die Impulse aus den
genannten Arbeiten nicht erholt hat, ist insbesondere mit Blick auf das wissensgeschichtli-
che Interesse der jlingeren literaturwissenschaftlichen Frithneuzeitforschung kaum zu er-
klaren.

5 Zu Schupps Tatigkeit in Hamburg vgl. Carl Vogt, ,Einleitung” in: Johann Balthasar Schupp,
Streitschriften, Erster Teil, hg. von Carl Vogt, Halle 1910, S. III-XXVIII; Maike Schauer, Johann
Balthasar Schupp. Prediger in Hamburg, 1649-1661, Hamburg 1973; Guillaume van Gemert, ,,Jo-
hann Balthasar Schupp und der gemeine Mann. Das Leben der unteren Schichten aus der
Sicht des Seelsorgers und Volkserziehers”, in: Literatur und Volk im 17. Jahrhundert. Probleme
populirer Kultur in Deutschland, hg. von Wolfgang Briickner, Peter Blickle und Dieter Breuer,
Teil 1, Wiesbaden 1985, S.259-271. Zu Schupps Verkniipfung von Satire und Homiletik vgl.
Christoph Deupmann, ,Furor satyricus’. Verhandlungen iiber literarische Aggression im 17. und
18. Jahrhundert, Tiibingen 2002, S. 301-307. Zur Verortung Schupps im Feld von lutherischer
Orthodoxie und Reformorthodoxie vgl. Joachim Whaley, ,,Obedient Servants? Lutheran At-
titudes to Authority and Society in the First Half of the Seventeenth Century: The Case of
Johann Balthasar Schupp”, in: The Historical Journal 35:1 (1992), S. 27-42; Mulsow, Moderne aus
dem Untergrund, S. 375-384. Um einen Eindruck zu geben, um welche Dinge es bei dem Streit
ging, sei hier der an Schupp gerichtete Auflagenkatalog des Hamburger geistlichen Ministe-
riums zitiert: ,1. Er [Schupp, S.Z.] mdge scripta theologica nicht mehr sub nomine ficto heraus-
geben, denn das straffen wir an anderen undt stehet den Theologis nicht an. 2. Er solle auch
keine scripta apocrypha drucken laflen, als er gethan mit dehn 151 Psalmen undt dehr epistola
ad Laodicenses. 3. Er solle seine scripta nicht substrahere censura Ministerii, sondern nach alter
Gewonheitt dehr Senior sie tiberbeflern. 4. Er solle auch die fabulas, facetias pennalium, satyras,
risus, jocos, lacherliche Historien unter die dicta scripturee undt res sacras nicht einmengen, das
stehe einem Theologo undt Prediger nicht an [...].” Hier zit. nach Vogt, , Einleitung”, S. V.



278 Simon Zeisberg

lastischen Akademismus bemiiht war.® Weitere Kontakte Schupps, etwa seine
Freundschaften mit Johann Valentin Andreae (1586-1654) und dem Leidener Ge-
lehrten Marcus Zuerius van Boxhorn (1612-1653) sowie sein offenkundig grofes
Interesse an Bacon kommen hinzu, so dass es nicht verwundert, wenn bereits
seine frithen Texte, verdffentlicht in seiner Zeit als Rhetorikprofessor in Mar-
burg, vom Reformgeist geprédgt sind.” In De oratore inepto (1638) und De opinione
(1639), um nur die zwei bekanntesten der Marburger Reden und Dissertationen
zu nennen, pladiert Schupp — auf Latein — fiir eine praxisnahe, muttersprachliche
Rhetorik sowie die ,Rehabilitierung auflerakademischer Wissensbestidnde”, so-
weit diese der 6konomischen und politischen Praxis zutraglich sind.® Schon hier
kommt es dabei zum Einsatz jener ,burleske[n] Technik der Selbstrelativierung
und Ubertreibung”, auf die das Provokationspotenzial der gelehrten Schreibwei-
se Schupps zuriickzufiihren ist und fiir die es in keiner Werkphase an Beispielen
mangelt.” Noch in den ab 1649 entstehenden Hamburger Schriften, programma-
tisch etwa im Biicherdieb (1658) oder im erasmianisch anmutenden Teutschen Lu-
cianus (1659), scheut Schupp vor satirischen Grenziiberschreitungen nicht zurtick,
wenn es die mutmafliche akademische bzw. religidse Voreingenommenheit der
Gegner und Adressaten aus seiner Sicht erfordert.'” Was sich an Thesen, Themen
und Motiven im Werk wiederholen mag, bleibt in dieser Hinsicht auf der Ebe-
ne der Diskursivierung spannend: Schupps unter verschiedenen Pseudonymen
veroffentlichte satirische Schriften performieren den ,,Mangel eines eigenen Sys-
tems”, indem sie Wissen und Form, Autoritdt und Verfahren gezielt in Spannung
zueinander setzen."

6 Einen detaillierten Uberblick iiber Schupps Lebenslauf bietet Johann Lithmann, Johann Bal-
thasar Schupp. Beitrige zu seiner Wiirdigung, Marburg 1907, S. 4-29.

7 Zur Beziehung von Schupp und Andreae vgl. Walther Wolfgang Zschau, Quellen und Vorbil-
der in den ,Lehrreichen Schriften’ Johann Balthasar Schupps, Halle 1906, S. 4-32. Bei Boxhorn hatte
Schupp wihrend seiner Zeit in den Niederlanden studiert. Dazu und zu weiteren Leidener
Kontakten Schupps vgl. Carl Vogt, , Johann Balthasar Schupp. Neue Beitrage zu seiner Wiir-
digung (Fortsetzung)”, in: Euphorion. Zeitschrift fiir Literaturgeschichte 7 (1910), S.1-48, bes.
S.1-10. Eine ndhere Untersuchung der Beziehung Schupps zu Boxhorn kénnte interessant
sein, diirfte der Leidener mit Texten wie den Poetae Satyrici Minores, De Corrupto Reipublicae
Statu (1633) und einer von Schupp in De oratore inepto erwéahnten, unter anderem auf Bacon
rekurrierenden Rede von der Satyra sapientia veterum zur Konstituierung der Schupp’schen
Menippeen-Poetik doch einiges beigetragen haben. Vgl. Mulsow, Die unanstindige Gelehrten-
republik, S.90, dort auch Anm. 12.

8 Kiithlmann, Gelehrtenrepublik, S.182.

9 Mulsow, Moderne aus dem Untergrund, S.377. Einen Uberblick iiber die Charakteristika der
Satiren Schupps aus allen Werkphasen liefert Hildegart E. Wichert, Johann Balthasar Schupp
and the Baroque Satire in Germany, New York 1952, S.20-47. Wicherts These, dass sich Schupps
Stil im Laufe der Jahre zu einem authentischen Personalstil entwickelt habe, ware in einer
neueren Studie freilich zu {iberpriifen.

10 Kithlmann, Gelehrtenrepublik, S. 394f., hat darauf hingewiesen, dass Lukian im Allgemeinen
und die erasmische Lukian-Rezeption im Besonderen fiir Schupps satirische Schreibweise
von entscheidender Bedeutung gewesen sind.

11 Gunter E. Grimm, Letternkultur. Wissenschaftskritik und antigelehrtes Dichten in Deutschland von
der Renaissance bis zum Sturm und Drang, Tiibingen 1998, S. 105. Grimm, der die zitierte Stelle



Bacon in Braubach oder Das gelehrte Nicht-Wissen vom Reichwerden 279

Die hier zu besprechende Schrift De Arte Ditescendi, 1648 anonym auf Latein
erschienen, fillt in die Zeit der Tatigkeit Schupps als Hofprediger des Landgrafen
Johann von Hessen-Braubach. Am Ende des DreifSigjahrigen Krieges hatte sich
die Situation in Marburg soweit verschlechtert, dass Schupp sich 1645, nach der
Promotion zum Doktor der Theologie, entschied, nach Braubach zu wechseln, wo
er als Hofprediger und Begleiter des Landgrafen nicht nur mit geistlichen, son-
dern auch mit diplomatischen Aufgaben betraut war. Eng in die politische Agen-
da seines Herrn eingeweiht, reiste er als Reprasentant Hessen-Braubachs im Mai
1648 zu den Friedensverhandlungen nach Miinster, um dort nach Vertragsun-
terzeichnung schlief8lich die offizielle Friedenspredigt zu halten.”> Inwieweit die
personlichen und politischen Ereignisse des Epochenjahres fiir Schupp bei der
Abfassung der Schrift absehbar gewesen sind, ldsst sich nur schwer sagen.” Si-
cher ist aber, dass der auch in den frithen Schriften schon vorhandene Aspekt der
politischen Reformorientierung in De Arte Ditescendi nochmals weiter in den Vor-
dergrund riickt. Dies fiihrt nicht nur dazu, dass dieser Text in besonderer Weise
die fiir Schupps Werk insgesamt postulierte Funktion erfiillt, ein ,,,Umschlagplatz’
der modernen realwissenschaftlichen Reflexionen” zu sein."* Auch setzt Schupp
den satirischen Diskurs nun direkt bei den Realien, namlich bei Chrematistik und
Geld, an, was angesichts der abstrakten Themensetzungen der Marburger Schrif-
ten durchaus als Hinweis auf die anti-akademische Tendenz des Textes gewertet
werden darf.”® Dies heifst freilich aber nicht, dass sich De Arte Ditescendi von der
Esoterik gelehrter Kommunikation vollig entfernen wiirde. Vielmehr lasst sich
die Schrift verstehen als ein satirisches Signal in Richtung der Gelehrtenrepublik.
Hierfiir spricht zum einen die Verwendung der lateinischen Sprache. Zum ande-
ren sind in der Rahmung des Textes entsprechende Markierungen préasent. Auf
dem Titelblatt findet sich neben der Gattungsbezeichnung ,Dissertatio’ (,De Arte
Ditescendi Dissertatio [...]”) bereits die Adresse an die Gelehrten in Deutschland
(,/[...] ad Philosophos in Germania”), die in der kursiv gesetzten Vorrede wieder

als eine Art Vorwurf formuliert, ndhert sich dem Werk Schupps mit der impliziten Annah-
me, es miisse Ziel eines jeden gelehrten Autors sein, Wissen zu systematisieren und episte-
misch zu stabilisieren. Damit ist er bei Schupp offensichtlich an den Falschen geraten, was
zur Folge hat, dass seine Untersuchung zur Analyse der satirischen Paradoxien in Schupps
Texten letzthin wenig beizutragen hat.

12 Vgl. dazu Lithmann, Johann Balthasar Schupp, S.12-15 und 28f.

13 Ebenso wenig ldsst sich eruieren, welche Rolle die Schrift im Zusammenhang der wih-
rend Schupps Abwesenheit am Braubacher Hof entstehenden Verleumdungen gespielt hat.
Schupp, so rekonstruiert Lithmann die Position der Verleumder, habe nur deshalb auf Neue-
rungen gedrungen, um sich selbst zu bereichern. Vgl. ebd., S.13.

14 Grimm, Letternkultur, S.105.

15 Ob man deshalb behaupten kann, Schupp zeige sich in De Arte Ditescendi ,[f]reed of the
restrictions set upon his teaching by the prince at Marburg”, sei allerdings dahingestellt.
Wichert, Johann Balthasar Schupp, S.27. Schon Schupps frithe Schriften erzeugen nicht den
Eindruck einer durch starkere Zensur geziigelten Denk- und Schreibweise.



280 Simon Zeisberg

aufgenommen wird (,,Salvete, Philosophi in Germania [...]").!* Wer sich da an die
deutschen Philosophen wendet, bleibt auf den ersten Blick jedoch unklar — der
Autorname fehlt und, anders als in spateren Schriften, verwendet Schupp in
De Arte Ditescendi auch kein Pseudonym. Auf einen mutmafilich satirischen Ge-
halt weisen die spérlichen Informationen zum Druck auf dem Titelblatt. Hier
sorgt eine, gelinde gesagt, unkonventionelle Schreibung des Jahresdatums 1648
(,M.DC. XLIIX.” statt , M. DC. XLVIIL) fiir einen derealisierenden Effekt, wah-
rend Schupp als Ursprungsort der Schrift angibt, diese gehe , ex Avellino” an den
Leser.” Dem eingeweihten Publikum diirfte dieser Hinweis zur Identifizierung
des Autors freilich schon gentigt haben. Beim Avellinum handelt es sich ndmlich
um Schupps an der Lahn bei Marburg gelegenes Gartenhaus, in dem bis in die
1640er Jahre hinein gesellige Treffen mit Kollegen und Schiilern stattgefunden
hatten. Durch die regelméfiige Erwdahnung desselben in den komisch-ernsten
Dissertationen der Marburger Zeit und eine unter dem Titel Consecratio Avellini
herausgegebene Sammlung von Widmungs- und Preisgedichten auf eben diesen
Ort hatte das Avellinum 1648 bereits den Status eines locus poeticus erlangt, den
die gelehrte Leserschaft mit Schupp assoziiert haben diirfte.' Aufier fiir die Co-
dierung seiner Autorschaft nutzt Schupp die Referenz auf das Avellinum aber
auch dafir, den Diskurs auf einer zweiten Ebene an die ,realwissenschaftlich’
informierte Ingroup der Marburger Tage zu addressieren. Dies geschieht in der
Vorrede, in der der Autor-Erzdhler neben den Philosophen Deutschlands auch
,seine’ Avellinenser anspricht (,[...] & vos mei Avellinensis, ubi ubi terrarum dis-
persis estis, salvete [...]“) und dabei eine Parallele zwischen deren Schicksal und
seinem eigenen herstellt.” So wie die Avellinenser nunmehr in alle Welt zerstreut
seien, sei auch er vom Krieg zur Emigration gezwungen worden, habe sich in-
zwischen jedoch an einen rheinischen Kurort mit Sauerbrunnen retten kénnen
(,/[...] me excepifle urbeculam ad Rheni littora, parvam quidem, sed scaturigine
elegantissimarum acidularum nobilem”). Mit einer als Inskription angelegten
Anrede an den gelehrten Wanderer als Figuration des Lesers (,,erudite Viator”)
und der Aufforderung an diesen, vom Sauerbrunnen auf die Gesundheit des
um die Exilanten bemiihten Landgrafen Johann von Hessen-Braubach zu trin-

16 [Johann Balthasar Schupp,] De Arte Ditescendi Dissertatio [...]. Anno M. DC. XLIIX, Titelblatt
und S. 3. Auf diese beiden Stellen beziehen sich die folgenden Ausfiihrungen.

17 Fiir den Hinweis auf das verfremdete Jahresdatum bin ich Riidiger Schnell zu Dank ver-
pflichtet.

18 Zum Avellinum vgl. die detaillierten, aber zerstreuten Einlassungen bei Lithmann, Johann
Balthasar Schupp, S. 6 und 33, auSerdem die Angaben in der Bibliographie S. 48, 59f., 66 und 80.

19 Dies gilt wohlgemerkt nur fiir die lateinische Schrift von 1648. In den 1656 und 1660 erschei-
nenden Ubersetzungen sind die fiir das breitere Publikum unverstiandlichen Hinweise auf
das Avellinum ebenso getilgt wie das darauf folgende Lob der Stadt Marburg, das den bio-
graphischen Bezug der Schrift in ihrer urspriinglichen Gestalt nochmals unterstrichen hat-
te: ,Marpurgi, inquam, illius urbis, quee hactenus nobiliflima sive mater, sive nutrix fuit tot
magnorum ingeniorum [...]. O nobilis urbs, cogitabam, quo decidisti?” [Schupp,] De Arte
Ditescendi, S. 3.



Bacon in Braubach oder Das gelehrte Nicht-Wissen vom Reichwerden 281

ken (,[...] &€ proximis acidulis bibe in sanitatem Magnanimi Herois, Domini Jo-
annis Cattorum Landgravii, qui exsuli hanc ostendit sedem”), schliefst der vor-
gelagerte paratextuelle Apparat, dessen Reichtum an offenen und verborgenen
Referenzen — Hinweisen auf die Autorschaft Schupps, die institutionellen und
politischen Bedingungen seines Schreibens, die Adressaten, die Gattung — einen
Vorgeschmack auf das auf Hybriditdt und Transgression setzende satirisch-me-
nippeische Verfahren des Haupttextes gibt.

3.

Gemafs der in der Vorrede skizzierten Situation steht der Beginn der Erzdhlung
im Zeichen des aus dem zeitgenossischen Schaferroman bekannten Kontrasts
von Kriegsklage und amoner Natur, wobei die von Trauer geprigte Kontempla-
tion des auktorialen Ichs durch das Eintreffen immer neuer Kriegsfliichtlinge ge-
stort wird — der Auftakt zum diskursiven Austausch, der die polyphone Struktur
der Erzahlung fundiert. Mit einiger Lust an der Irritation eingespielter Erwar-
tungen strebt der Diskurs dabei auf einen Bruch in der Argumentationsstrategie
des Erzdhlers zu. Zunidchst verlegt dieser sich namlich auf die Rolle des pastora-
len Trosters und Mahners, der den desolaten Neuankommlingen auf ihre Klagen
(,,Aber wo wollen wir mit leeren Handen hingehen? wohin werden wir ins Elend
kommen? Die briiderliche Christliche Lieb ist aller orten verkaltet”) mit allerlei
erbaulichen Reden beizukommen sucht.” Das Scheitern dieser Strategie versieht
die Wissensbestdnde und rhetorischen Formen, die dabei zum Einsatz kommen,
mit einem ironischen Index. Im ersten Anlauf versucht sich der Erzahler als ein
an die Vorsehung Gottes gemahnender Friedensredner, der seine Worte im Geiste
an die gesamte deutsche Nation richtet (,Was thut jhr / O meine Landsleut? wo
fallt jhr hin?”) — wird jedoch vom Auftritt des Gottes Mercurius unterbrochen,
der als ,, Patron der Wolredenheit” seinen rhetorischen Einsatz fiir den Frieden in
Deutschland fiir beendet erklart. Dass die Beibehaltung des pastoralen Habitus

20 Es sei im Folgenden aus dem Haupttext nach der deutschen Ubersetzung der postumen,
vom Sohn Anton Meno Schupp herausgegebenen Sammelausgabe der Schriften Schupps
zitiert. Johann Balthasar Schupp, ,Von der Kunst reich zu werden”, in: ders., Schrifften, [Ha-
nau 1663,] S.690-774, hier S.691. Diese Ubersetzung entspricht bis auf Kleinigkeiten in der
Schreibung der Ubersetzung von 1656, die vom Augsburger Ulrich Gebhardt angefertigt
und zwei Kaufleuten aus seinem Bekanntenkreis gewidmet worden war. Vgl. [Johann Bal-
thasar Schupp,] Von der Kunst Reich zuwerden. Bey disen zwar wolfailen / aber doch Geldtmanglen-
den Zeiten / nutzlich zulesen / vnd zugebrauchen [...]. Durch Vlrichen Gebhardt, Augsburg 1656.
Schon die Gebhardt-Ausgabe hatte den paratextuellen Apparat um die Anspielungen auf
das Avellinum sowie die auf Landgraf Johann verweisende Inskription gekiirzt, den Haupt-
text aber in einiger Treue zum lateinischen Text wiedergegeben. Daher erscheint es gerecht-
fertigt, im Folgenden um der besseren Lesbarkeit willen aus dieser in die Sammelausgabe
eingewanderten Ubersetzung zu zitieren. Auf deutungsrelevante Abweichungen vom latei-
nischen Text wird im Einzelnen hinzuweisen sein.

21 Schupp, ,Von der Kunst reich zu werden”, S.693. Auf das Vorbild der erasmischen Frie-
densklage wird im Text selbst verwiesen, wenn Mercurius seinen Abzug mit den Worten
begriindet: ,Der Ursach halben gehe ich auff Anmahnung Erasmi Roterodami, wider nach



282 Simon Zeisberg

flir den Erzdhler ohnehin nur um den Preis der Verstellung zu haben ist, zeigt
sich im zweiten Anlauf. Um mit seiner Rede die ,Traurigkeit” der Zuhorer nicht
noch zu mehren, stellt er sich , frohlicher” und setzt unter erklecklichem redne-
rischen Aufwand am Armutsdiskurs an, wobei die Elemente aus dem topischen
,Lob der Armut’ — die Rede von der Freiheit der Bettler, von ihrer Bevorzugung
durch Gott und von ihrem verborgenen Reichtum — ihre Wirkung beim Publikum
vollig verfehlen.”? Kaum dass er geendet hat, trifft den Erzéahler der Vorwurf, an
der Erfahrungswirklichkeit vorbei geredet zu haben (,,Ach wie unbillich redet
der jenige von der Armuth / welche er vielleicht noch nicht hat erfahren [...].”).%
Entsprechend aussichtslos erscheint das Unterfangen der Entfaltung einer theo-
logischen Metaphysik der Schuld und Schulden, das im Zentrum des dritten An-
laufs steht. Anstatt der impliziten Erwartung des Publikums gerecht zu werden
und sich Praxis und Erfahrung zu 6ffnen, erhéht der Erzdhler den Abstraktions-
grad seiner Rede bis zu dem Punkt, an dem die philosophische Spekulation in
Nonsens umzuschlagen droht.* Die damit erreichte Spannung zwischen dem
gelehrten Wissen des Erzdhlers und den realen Noten der Kriegsfliichtlinge ist
nicht weiter zu steigern und fiihrt in der Folge zum Abbruch der Rede. Mit dem
Doppelsatz , Aber es kundten weder die Hirten / noch Schulmaister fassen was
ich Philosophierte. Sie hetten mich lieber angehort / wann ich von Reichsthaler vnd
Ducaten geredet hette [...]” ist der entscheidende Wendepunkt der Schrift mar-
kiert.” Von nun an gilt das Interesse des Erzdhlers der Frage nach der Kunst des
Reichwerdens, die er sogleich auch an seine Standesgenossen, die ,Philosophi”,
richtet: ,[...] ich ruffe euer Judicium an und frag / was ich jenen Hirten und Schul-

Hauf3. Dann wie offt ich wolte reden / und mit der Hand Auffmerckung begehrte / so offt
klingeten die Martis und Kriegsgurgeln mit zusammen geschlagnen Waffen [...] erschrock-
lich.” Ebd.

22 Ebd., S.694-699, das Zitat S.694. Die Rede gipfelt in einer Kontrastierung von Armen und
Reichen, wobei erstere als die wahren Inhaber von Gliickseligkeit und (spirituellem) Wohl-
stand ausgewiesen werden: , Der Reiche ziert mit seinen Giitern die Kirch; Der Arme aber
ist ein Heiligthumb Gottes. Der Reiche ernehrt die Arme / Der Arme ist ein Kostgdnger Got-
tes.” Ebd., S. 699. Diese Argumente waren den Lesern des 17. Jahrhunderts aus dem christli-
chen Erbauungsschrifttum des Mittelalters bis hin zu den Traktaten des Aegidius Alberti-
nus (, Trost der Armen und Warnung der Reichen”, 1602) wohl bekannt, diirften angesichts
der Politisierung bzw. Okonomisierung des Armutsdiskurses seit dem 16. Jahrhundert ihre
Uberzeugungskraft allerdings weitgehend eingebiiSt haben. Genau diesen Geltungsverlust
fiihrt Schupps Schrift ironisch vor.

23 Ebd., S.699.

24 ,Es wird das jenige chaos oder grosse Finstere nit grof§ seyn / in welchem alles und nichts
ist / und defSwegen nichts weil es alles. Wir miissen derohalben das Leihen und Schulden
setzen / damit wir bezeugen die Welt so warhafftig die Welt / ein Welt / wegen / und mit der
Zier.” Ebd., 5.702. Als Intertext fungiert offenbar Schupps Marburger Dissertation De Usu
Et Praestantia Nihili (1640), in der die Paradoxien rund um die Frage nach dem Nichts aus-
fiihrlich entfaltet werden. Die urspriinglich von Epikur aufgeworfene These einer Entste-
hung des Nichts aus dem Nichtseienden fiihrte im 17. Jahrhundert zu einer anhaltenden
akademischen Debatte, an deren Randern sich zahlreiche Texte zwischen Scherz und Ernst
ansiedelten. Vgl. dazu Mulsow, Die unanstindige Gelehrtenrepublik, S. 95-100.

25 Schupp, ,Von der Kunst reich zu werden”, S.703.



Bacon in Braubach oder Das gelehrte Nicht-Wissen vom Reichwerden 283

meistern muff antworten / wann sie mich aber fragen werden auf was fiir ein
Weifs Reichsthaler / Rosenobel und Ducaten zubekommen seyn?“%* Die Spuren
seiner erratischen Argumentation verwischt der Erzdhler dabei freilich ebenso
wenig wie die Anzeichen seiner eigenen Affiziertheit durch das Geld. Zwar habe
er gerade noch gesagt, ,was fiir ein schone Sache sey / ein Bettler zu seyn”, doch
miisse man sich angesichts der Verhohnung seines verarmten Standes die Frage
stellen: ,warumb trachten wir nicht auch nach Reichthumb?“?”

Die damit hergestellte — moralisch offenbar fragwiirdige — Verkniipfung von
Gelehrsamkeit und Geld bildet die Grundlage fiir den Diskurs der Gelehrtenkri-
tik, der Schupps Schrift ihren aus der satirischen (Auto-)Subversion heraus wirk-
sam werdenden wissenschaftssteuernden Charakter verleiht. Zu unterscheiden
sind dabei zwei Ebenen, die sich bis zum absurden Schlusspunkt der Dissertation
— dem Eingestdndnis des Erzéhlers (als fiktivem Verfasser der Dissertation), dass
er ,difs alles nicht weifs” — wiederholt {iberlagern.?® Da sind zum einen die an die
Tradition der satirischen Visionen, vor allem Boccalini, Quevedo und Mosche-
rosch ankniipfenden Traumerzahlungen, deren wichtigste, der Traum des Erzah-
lers von der Landung Francis Bacons am Gestade des Rheins, einen Anschluss
der Schrift an die utopische Literatur herstellt. Und da ist zum anderen die kon-
krete Polemik gegen den Autor eines kameralistischen Kompendiums, das als
Exempel fiir die Dysfunktionalitdt gelehrten Buchwissens herhalten muss. Da im
Rahmen dieser Polemik der satirische Furor Schupps besonders vehement zutage
tritt, seien die entsprechenden Abschnitte zuerst etwas genauer betrachtet.

4.

In ihrer konkreten Form richtet sich Schupps Polemik gegen die Schrift eines
Frankfurter ,Jurisconsultus”, der, so der Erzéhler, ,Teutschland ein Buch von den
Kiinsten die Cassen zu mehren und zu amplificiren / communiciret” habe.”” Wie
sich am {iberzogenen Fremdwortgebrauch im Zitat bereits ablesen ldsst, basiert
der satirische Angriff auf der zeittypischen Kritik an der pedantischen Verstie-
genheit der Gelehrten. An wen die polemische Adresse dabei genau gerichtet
ist, ist trotz Anonymisierung nicht schwer zu ermitteln. Es handelt sich um den
Frankfurter Ratssyndikus Maximilian Faust von Aschaffenburg, dessen Consilia
pro Zrario, eine tausendseitige Kompilation zur Kunst , die Oberkeitliche Rent-
cammern vnd NahrungsCassen der Underthanen vom anfang hero / bif zum
Ende der Welt / In allen Konigreichen” zu fiillen, erstmals 1641 erschienen wa-
ren.* Die Erwdhnungen des Folianten erfolgen an drei strategisch bedeutsamen

26 Ebd.

27 Ebd., S.709.

28 Ebd., S.774.

29 Ebd., S.704.

30 Maximilian Faust von Aschaffenburg, Consilia pro Arario Civili, Ecclesiastico Et Militaro, publi-
co atque privato. [...], Frankfurt am Main 1641, Zitat aus dem weiteren Titel. In Conrad Dahls
Geschichte der Stadt Aschaffenburg aus dem frithen 19. Jahrhundert heif8t es tiber Maximili-



284 Simon Zeisberg

Stellen im Text. Die erste und ausfiihrlichste Thematisierung findet sich im bereits
besprochenen Ubergang zum chrematistischen Teil der Dissertation. Hier betont
Schupp die (Nicht-)Entsprechung zwischen der gelehrten Praxis des Sammelns
von Buchwissen (verba) und der Akkumulation von Geld (res), indem er ironisch
auf den mutmaflichen Reichtum des Frankfurters abhebt. Der Passus beginnt
mit der Bemerkung des Erzdhlers, er habe nach der begeisterten Lektiire des Bu-
ches ,allen meinen guten Freunden” befohlen, ,ihnen [= sich, S. Z.] die grosten
Béautel [zu] kauffen”, denn ,wann ich aufs einem Buch hétte konnen schopffen /
was der Titul vor sich truge”, wéren , alle meine Freunde [...] schon reich.”*" Die
Absurditat dieses Kurzschlusses wird in der folgenden Traumerzahlung weiter
exponiert, wenn der Erzdhler hier einem verarmten Pedell den Rat erteilt, den
Jurisconsultus an seinem Wohnort selbst aufzusuchen:

[...] gehet nach Franckfurt / griisset an statt aller Gottinnen der Kiinsten
den gar gutem ICtum. [lurisconsultum, S.Z.] der von der Cassen Zuneh-
mung geschrieben / begehret / daf er seiner Kunst ein Meisterstuck sehen
lasse / viind eure Sack so ihr darleget / mit Gold oder Silber anfiille. Wann
jhr 20000. Ducaten erhalten kontet / wil ich den hohen Schulen in Teutsch-
land rathen / dafs sie etliche Lehrer der Hauffmannschafft halten / welche
nicht allein jenes ICti Rathschldg examiniren / sondern suchten die Kunst
der HaufShaltung. [...]. Ich gienge selbst zu dem gar guten Mann/ kiissete
ihm in Person die Hand / unterliesse ihn nicht zu ermahnen / daf3 er sei-
nem Verheissen gnug théte / daff er diese Materi die Cassen zu mehren
continuirte.*

Der Vorschlag einer Reform der Hochschulen und, qua Einrichtung von Okono-
mie-Lehrstiihlen, des gesamten Reichs durch das Buch bzw. das Geld des Faust
von Aschaffenburg bildet einen der wissenschaftssatirischen Hohepunkte der
Schrift. Die Forderung nach einer Verwissenschaftlichung der Okonomie und,
umgekehrt, der 6konomischen Nutzung wissenschaftlicher Erkenntnisse ge-
hort als solche zu den Kernpunkten des Schupp’schen Realienprogramms.® Der

an Faust von Aschaffenburg, er sei ,,im J. 1593 gebohren, und in der Folge Juris utriusque Doc-
tor und Sindicus zu Franckfurt” geworden. Und weiter: , Er war ein gelehrter Mann, und gab
im J. 1641 Consilia pro aerario zu Frankfurt in Folio heraus, an welchen er 20 Jahre gesammelt
hatte.” Das Urteils Dahls {iber diese Schrift steht demjenigen Schupps diametral entgegen:
., Es ist dieses ein sehr niitzliches und vortrefliches Werk.” ]. Conrad Dahl, Geschichte und Be-
schreibung der Stadt Afschaffenburg [sic!], des vormaligen Klosters Schmerlenbach und des Spessarts
mit Beilagen, Darmstadt 1818, S. 250.

31 Schupp, ,Von der Kunst reich zu werden”, S. 704. Es folgt die Ergdnzung, auch er, der Erzah-
ler, werde einen , grossen Sack” nach Frankfurt schicken, ,begehrend / daf8 er 20000. Du-
caten gemeiner Schulen Notthurfft und Elend vorleihen thite”. Damit ist das Thema der
Schulreform angesprochen, das im anschliefenden Traum vom verarmten Pedell in den
Mittelpunkt des Diskurses riicken wird.

32 Ebd., S.705.

33 So hat Kithlmann, Gelehrtenrepublik, S. 181, ganz zu Recht betont, Schupps reformerische Agen-
da zeuge von ,einem Patriotismus, der den ,gemeinen Nutzen’ genuin Skonomisch, in der



Bacon in Braubach oder Das gelehrte Nicht-Wissen vom Reichwerden 285

Erzdhler erhebt sie auch an anderer Stelle, etwa wenn er beklagt, es werde ,zu
dieser gar witzigen Zeit schier keiner ausser dem Colero, gefunden|...] / der die
Oeconomische [sic!] Kiinsten / mit gelehrter Feder abmahle”.?* Die Forderung zielt
dabei freilich auf die Unterbindung der Iteration gelehrten Buchwissens zuguns-
ten eines auf Erfahrung basierenden praktischen Engagements. Die Vorstellung,
dass die akademischen , Lehrer der HaufSmannschafft”, statt sich den Realien
zuzuwenden, ,jenes ICti Rathschldg examiniren”, erscheint vor diesem Hinter-
grund ebenso ironisch wie der vermeintliche Wunsch des Erzdhlers, Faust von
Aschaffenburg moge sein ohnehin bereits ausuferndes Werk ,,continuir[en]”. Wie
die abstrakte Disputationskunst der Scholasten, die im ndheren Umkreis der Stel-
le explizit als nutzlos diffamiert wird,* fallt auch die fortgesetzte Exzerpierarbeit
des Frankfurter Syndikus unter das Verdikt der praktischen Nutzlosigkeit, dessen
Giltigkeit der Erzahler in der Folge unter anderem an seiner eigenen Erfahrung
als Gelehrter im Krieg exemplarisch belegt. Hier heifst es, er habe seine von den
durchziehenden Heeren verzehrten Ochsen durch ,alle Ciceronianische phrases”,
die er ,im Dictionario, oder im Calepino, oder im gantzen Wald der Worter / ge-
lesen” habe, nicht ersetzen konnen — eine komisch-ernste Variante der satirischen
Geld-Worter-Analogie, die die Sinnlosigkeit des Faust’schen Kompilationsun-
ternehmens nochmals unterstreicht.’

Die zweite und dritte Erwahnung der Consilia fallen in die von der zentra-
len Traumvision des Erzédhlers gepragten zweiten Halfte der Schrift. Mitten im
Traum von der Landung Bacons am Rhein tritt der biblische Lazarus auf und
mahnt die Umstehenden, bei ihrem Unternehmen ,,in die Jnsel Atlantidem [zu]
eilen / damit sie alldort reich werden” die christliche Nachstenliebe nicht zu ver-
gessen. Die wahre Kunst, reich zu werden, lerne man nicht ,aufs demselbigen
Frankfurter Buch / sondern von dem Lehrmeister” Christus, an dessen Worte
,Gebt / und es wird euch gegeben werden” (Luk 6,38) die Figur an dieser Stelle

Prosperitét des biirgerlichen Gewerbes, in der Vervollkommnung und reibungslosen Tra-
dierung gerade der — akademisch heimatlosen — ,mechanischen’ Kiinste und Fertigkeiten
zu fordern suchte, zu einem Patriotismus, der sich der drohenden wirtschaftlichen Riick-
standigkeit Deutschlands sehr wohl bewuflt war.” Ahnlich bereits die Feststellungen zu
Schupps Reformagenda bei Klaus Schaller, ,Johann Balthasar Schupp: Muttersprache und
realistische Bildung”, in: Stadt — Schule — Universitit — Buchwesen und die deutsche Literatur im
17. Jahrhundert. Vorlagen und Diskussionen eines Barock-Symposions der Deutschen Forschungsge-
meinschaft 1974 in Wolfenbiittel, hg. von Albrecht Schone, Miinchen 1976, S. 198-209.

34 Ebd., S.710. Der Erzahler rekurriert hier auf Johann Coler, dessen ab den 1590er Jahren entste-
hende mehrbiandige Okonomik einen der Grundlagentexte des Genres im deutschsprachi-
gen 17. Jahrhundert darstellte. Dazu Philip Hahn, Das Haus im Buch. Konzeption, Publikations-
geschichte und Leserschaft der ,Oeconomia’ Johann Colers, Epfendorf 2013.

35 Vgl. etwa die polemische Feststellung des Erzdhlers, es sei zwar ,,auch ein Kunst / verniinff-
tig konnen mit dem Dialectico reden / ob die particula bene zu viel sey / in definition der Logic
ob das Wort differendi Metaphorisch sey? aber wann du auf8 der Schul kommest / hat die Sach
kein / oder wenig Nutzen.” Schupp, ,Von der Kunst reich zu werden”, S.708.

36 Ebd.



286 Simon Zeisberg

erinnert.” Eine desillusive Note erhilt die Rede des Lazarus dabei zum einen
dadurch, dass sie in einer Art Metalepse die utopischen Potenziale der Traum-
erzahlung, einschliefilich der in ihr verhandelten religiosen Konzepte, als un-
einlosbar markiert: ,, Alles das / was wir handlen / ist gleich einem Traum [...].
Dann gut gewiindschte Sachen / ohne Hoffnung defs Aufigangs / was seyn sie
anderst / als ein Traum.”*® Zum anderen wird der zu Beginn von Lazarus stark
gemachte christliche Almosendiskurs (,Gebt aufs gutwilligem Hertzen Heller und
Pfennig /[...] und ihr werdet zum Gewinn die vollesten Schuren / und reichsten
Geld=Truhen haben”) im Verlauf seiner Rede mehr und mehr durch einen poli-
tischen Armutsdiskurs ersetzt, der nicht mehr die milde Gabe, sondern die Ar-
beitskraft der Armen und den Export der von ihnen verarbeiteten Waren ins
Zentrum der Uberlegungen stellt.” Die Folge ist, dass der spirituell begriindete
Antichrematismus, der die Kritik der Figur am profanen Geldwissen der Frank-
furter Schrift eigentlich fundieren sollte, seine Geltung unter der Hand wieder
einbiifit: Selbst die bekannteste unter den biblischen Figurationen der Armut
kann die Trennung von Gott und Mammon am Ende offenbar nicht aufrechter-
halten — was das Scheitern des Erzahlers an dieser Aufgabe im Nachhinein umso
weniger erstaunlich erscheinen ldsst.

In den letzten Sdtzen der Schrift kommt der Erzédhler noch einmal auf Fausts
Consilia zuriick. Im Zusammenhang mit seinem resignativen Bekenntnis, dass
er sehr gern ,lehren” wiirde, ,wie zu diesem traurigsten Stand der Zeiten und
Sachen / gute Leut mdgen reich werden”, nun aber gestehen mdiisse, dass er ,,dif3
alles nicht weifs”, wird die Warnung vor dem Frankfurter Buch erneuert.* Das
eingestandene Nichtwissen des Erzdhlers bildet dabei den sokratischen Wider-
part zum falschen Erkenntnisversprechen der Faust’schen Schrift, die mit ihrem
hyperbolischen Titel die Tatsache zu verschleiern suche, , dafl diese Sach [die
Kunst, reich zu werden, S.Z.] gantz und gar nicht aufs den Biichern geschopf-

37 Ebd., S.748.

38 Ebd. Die Metalepse besteht darin, dass der getraumte Lazarus sich der Tatsache, dass er eine
Traumfigur ist, anscheinend bewusst ist und somit in paradoxer Weise tiber die Bedingun-
gen seiner eigenen Existenz sprechen kann.

39 Vgl. ebd., S.751. Dass eine biblische Figur zum Medium des politischen Wissens der Zeit
wird, ist an sich nicht ungewdhnlich. Zahlreiche politische Texte des 17. Jahrhunderts aus
lutherisch-protestantischer Feder bemiihen sich darum, das politische Wissen der Bibel mit
neueren politischen Wissensbestanden zu verkniipfen, so etwa die Biblische Policey (1653) des
zweiten Schwiegervaters Schupps, Philipp von Reinkingk, oder auch Schupps eigene Schrift
Salomo / oder Regentenspiegel (1658). Geht es zumindest bei Reinkingk dabei aber vor allem
darum, mogliche Spannungen zwischen den Wissensbestdnden abzubauen, so darf man
fiir Schupps De Arte Ditescendi wohl das Gegenteil konstatieren: In der Rolle des merkanti-
listischen Politikers wirkt Lazarus hier seltsam deplatziert. Dieser Eindruck verstarkt sich
noch, wenn die nicht enden wollende Rede der Figur schliefSlich nicht mehr wortlich zitiert,
sondern nur mehr grob paraphrasiert und letzthin ganz ausgeblendet wird, weil mit dem
Romer Fabius Cunctator der nachste Diskursbeitrager die Aufmerksamkeit auf sich zieht.

40 Schupp, ,Von der Kunst reich zu werden”, S.774.



Bacon in Braubach oder Das gelehrte Nicht-Wissen vom Reichwerden 287

ft werde”*! Mit der polemischen Einordnung der Consilia als Katalogfiiller fiir
die Frankfurter Messe (,,Biicher / welche in die Franckfurter Messe geschickt
werden / damit sie den Catalogum einfiillen”), dem Hinweis auf eine mdogliche
Fortsetzung des Diskurses ,anderer Orten” und einem kurzen Abschiedsgrufy an
die Adresse der Avellinenser endet die Schrift.

5.

Die wohl gewagteste Invention in De Arte Ditescendi, namlich keinen Geringeren
als Francis Bacon in Braubach am Rhein nach Kandidaten fiir die Kolonisation
der Insel Atlantis** suchen zu lassen, verdndert die Spielregeln des Diskurses
grundlegend. Dies beginnt bei der Rolle des Erzdhlers. Anstatt wie zuvor den
Diskurs zu dominieren, fungiert er im Bacon-Traum iiber weite Strecken nur
mehr als unbeteiligter Beobachter, der die Einlassungen Bacons sowie die Bewer-
bungs- und Beratungsreden der Figuren — des Dichtergelehrten John Barclay,*
eines Hauptmanns, eines venezianischen Kaufmanns, eines Juden, des geistli-
chen Redners Jeremias Drexel, eines Schulmeisters, eines Pastors, eines Bauern,
eines Hofmeisters, eines adligen Ratsherrn, der Kassandra, des Lazarus, des
Fabius Cunctator und des treuen Eckhart — ohne weitere Kommentare wieder-
gibt.** Dass hierin eine strukturelle Abweichung von der Nova Atlantis (1627) als
utopischer Staatserzahlung vorliegt, wurde in der Forschung bereits bemerkt.*
In Schupps Traumerzéahlung gibt es keinen funktionierenden Staat zu besichti-
gen. Vielmehr steht der Aufbau der Kolonie vor der Kiiste Perus hier erst noch
aus, weshalb der Hinweis des fiktiven Bacon, die von ihm durch Zufall entdeckte
,Jnsel Atlantidis” sei ,also beschaffen / dafs wann Thomas Morus solte neu Utopia
beschreiben / ihme diese als ein Bild und Exemplar vorsetzte”, sich eigentlich
nur auf einen moglichen zukiinftigen Zustand beziehen kann.*® Sichtbar werden
an dieser Stelle die Nahtstellen des Kontaminationsverfahrens, das Schupp bei
der Invention des Traums anwendet. Durch eine Zusammenziehung der Nova
Atlantis mit dem Essay Of Plantations, den Bacon 1625 erstmals veroffentlicht hat-
te, entsteht eine Art doppelte Optik, die Bacon als Planer und Emissér des uto-

41 Ebd., S.774.

42 In Bacons Nova Atlantis heift die Insel bekanntlich Bensalem. Schupp iibernimmt dies nicht,
sondern entscheidet sich, den Namen der Insel mit dem Titel der Schrift zu identifizieren.

43 Die Prasenz Barclays an dieser Stelle erklart sich nicht nur aus dem politischen Gehalt von
dessen Argenis, sondern weist auch auf die aus diesem Roman entlehnten Beschreibungen,
die Schupp zur Schilderung von Bacons Schiffs sowie der Uberfahrt nach Neu-Atlantis ver-
wendet. Dazu Zschau, Quellen und Vorbilder, S.89, Anm. 2, und S. 93-96.

44 Dass es sich bei der Traumerzdhlung gleichwohl um einen homodiegetischen Diskurs han-
delt, wird an dessen Ende ersichtlich. Hier wird der Erzédhler von einem Bekannten ange-
sprochen, der zuvor eindeutig als der erzihlten Welt des Traums zugehorig gekennzeichnet
wurde. Auf die entsprechende Passage wird weiter unten noch einzugehen sein.

45 Vgl. Helmut Minkowski, , Die geistesgeschichtliche und die literarische Nachfolge der Neu-
Atlantis des Francis Bacon”, in: Neophilologus 22 (1937), S. 120-139 und 185-200, hier S. 198.

46 Schupp, ,Von der Kunst reich zu werden”, S.716.



288 Simon Zeisberg

pischen Idealstaats zugleich perspektiviert.”” In dieser Rolle hebt die Figur den
restaurativen Diskurs der Schrift auf eine neue Ebene. Mit dem Versprechen, die
gebeutelten Fliichtlinge aus dem Elend in eine Zukunft zu fiihren, in der sie ihr
gutes Auskommen haben, ist Bacon die einzige der im Text prasenten Figuren,
die den Zerstérungen des Kriegs etwas entgegensetzen zu kdnnen scheint. Sei-
ne Warnung an die Kandidaten, nicht zu vergessen, dass ,eine Colonia [...] nicht
ungleich der Pflantzung der Wald [ist] / in welcher vor 20. Jahren nichts von dem
Einkommen oder Nutzen zu gedencken ist”, entspricht dabei dem Wissen, das
der Bacon’sche Kolonien-Essay bereithalt, weist im politischen Umfeld von De
Arte Ditescendi zugleich jedoch auf den ausgedehnten Zeithorizont restaurativer
Initiativen, die in einem Deutschland nach dem Krieg Fuf3 fassen konnten. **

De Arte Ditescendi ist — sieht man von den Schriften des Niirnberger Dichterge-
lehrten Georg Philipp Harsdorffer (1607-1658) ab — das wohl bemerkenswertes-
te Beispiel einer literarischen Bacon-Rezeption im deutschsprachigen Raum vor
1650.* Dabei ist der Umgang des Textes mit Bacon bzw. der Bacon-Figur allerdings
keineswegs frei von Ironie. Schon in der Schilderung der Handlungsumstande
gibt es Irritationssignale, etwa wenn sich die menippeische Lust an der Verzer-
rung von Groflenverhiltnissen ausgerechnet auf das Vehikel des vom Ende der
Welt ans Gestade des Rheins gereisten Philosophen kapriziert: Dieser erreicht
Braubach mit einem ,,Schifflein”, das, wie der Erzahler nicht zu erwahnen ver-

47 Der Essay ist in der erweiterten Ausgabe von Bacons Essays mit dem Titel Essayes or Coun-
sels, Civill and Morall enthalten, war fiir Schupp aber auch in lateinischen Ausgaben, etwa
der Leidener Ausgabe von 1644 (,Fr. Baconi De Verulamio Semones Fideles. Ethici. Politici.
(Economici. Sive Interiora Rerum [...]“) greifbar. Detaillierte Nachweise iiber Schupps Ba-
con-Rezeption (nicht nur) in De Arte Ditescendi finden sich in Zschau, Quellen und Vorbilder,
S.66-90. Zur Reichtums- und Kolonialthematik vgl. ebd., S.89f. Zschau weist nach, dass
Schupp fiir De Arte Ditescendi aufier den genannten Schriften zahlreiche weitere Bacon’sche
Essays sowie die Schriften De dignitate et augmentis scientiarum, De sapientia veterum, das No-
vum Organum und die Historia Regni Henrici VII. benutzt hat.

48 Schupp, ,Von der Kunst reich zu werden”, S.715. Die Stelle bei Bacon lautet: ,Planting of
countries is like planting of woods; for you must make account to leese almost twenty years
of profit, and expect your recompense in the end.” Francis Bacon, ,,Of Plantations”, in: ders.,
The Works of Francis Bacon, hg. von James Spedding, Robert Leslie Ellis und Douglas Denon
Heath, Bd. 6: Literary and Professional Works I, London 1858, S. 457-459, hier S. 457.

49 Dass nicht einmal der Bacon-Bezug der Schrift zu deren weiterer Erforschung beitragen
konnte, erscheint seltsam, blickt man zum Vergleich auf die Bemiithungen der Forschung um
den ,Baconismus’ Harsdorffers. Hier seien nur die Untersuchungen Berns’, Heineckes und
Wels’ genannt, in denen sich zahlreiche weitere Forschungshinweise finden: Jorg-Jochen
Berns, ,Gott und die Gotter. Harsdorffers Mythenkritik und der Pan-Theismus der Pegnitz-
schifer unter dem Einflufl Francis Bacons”, in: Georg Philipp Harsdorffer. Ein deutscher Dichter
und europiischer Gelehrter, hg. von Italo Michele Battafarano, Bern u.a. 1991, S. 23-81; Berthold
Heinecke, ,The Poet and the Philosopher: Francis Bacon and Georg Philipp Harsdorffer”,
in: Philosophies of Technology. Francis Bacon and his Contemporaries, hg. von Claus Zittel u.a.,
Leiden/Boston 2008, S.375-410; Volkhard Wels, ,Francis Bacon iiber die Fiktionalitat der
Dichtung, antike Mythologie und die Macht der Phantasie. Mit einem Exkurs zu Georg Phi-
lipp Harsdorffers Bacon-Rezeption und deren theologischer Relevanz”, in: Scientia Poetica 14
(2010), S.1-28, hier S.23-28.



Bacon in Braubach oder Das gelehrte Nicht-Wissen vom Reichwerden 289

gisst, auSer den Ruderknechten keinen weiteren Passagieren Platz bietet.>® Bleibt
die Frage, wie Bacon die Aspiranten iiberhaupt nach Atlantis transportieren will,
damit offen, so unterstreicht dies den desillusiven Gesamtcharakter der Traumer-
zdhlung. In einem fiir Ambiguitdt Raum lassenden Verfahren baut Schupps
Schrift die Autoritdat Bacons auf, um sie mittels subtiler Ironiegesten doch wieder
zu relativieren. So wird der englische Gelehrte einerseits zwar mit den Insignien
der Weisen von Bensalem — dem blauen Rock, dem Turban, den Locken, dem
blauen Stab — ausgestattet™ und bekommt Gelegenheit, in einem ldangeren Dis-
kurs gegen Ende des Traums ,von etlichen Geheimnussen der Natur / von Un-
vollkommenbheit der natiirlichen philosophia, und von anderm / welche die Briider
und Gesellen in dem Hauf$ Salomonis / in der Jnsul Atlantide sollten anheben
suchen”, zu reden.” Andererseits zeigt sich die Figur nicht nur zwischendurch
unaufmerksam — etwa wenn sie iiber die Erwdhnung des versoffenen Baudius
so lachen muss, dass sie die Rede des fiir seine Niitzlichkeit plddierenden Hof-
meisters verpasst™ —, sondern sto8t auch gleich bei erster Gelegenheit auf Wider-
spruch. Dem Thema der Schrift entsprechend geht es dabei um die Bedeutung
des Geldes. Dieses, so merkt der fiktive Bacon an, sei nur dafiir da, dem Menschen
ein tugendhaftes Leben zu ermoglichen, wer Verstand habe, sei daher zufrieden,
wenn er seinen Leib mit dem Notigen erhalten mdge.>* Diese Ansicht teilt der
erste Dialogpartner Bacons, der als sein politischer Berater auftretende Barclay,
nicht. Nach den ironischen Einleitungsworten, es fehle nur noch wenig, , daf$ ich
mir nicht lasse persuadiren, dafs ich mich deiner Gesellschafft unterfahe”, weist er
darauf hin, dass sich die Wertschétzung fiir die wahrhaft tiichtigen Médnner nun

50 Schupp, ,Von der Kunst reich zu werden”, S.713.

51 Vgl. ebd. Die zum Vorbild dienende Schilderung der weisen Médnner von Bensalem findet
sich in Francis Bacon, ,New Atlantis” in: ders., The Works of Francis Bacon, hg. von James
Spedding, Robert Leslie Ellis und Douglas Denon Heath, Bd. 3: Philosophical Works III, Lon-
don 1859, S. 119-166, hier S. 131.

52 Schupp, ,Von der Kunst reich zu werden”, S.766. Eine wesentliche Referenzstelle fiir den
Diskurs der Figur stellt dabei offensichtlich die kritische Auseinandersetzung Bacons mit
der antiken Wissenschaft im Novum Organum (I,1IV,71) dar. Dazu bereits Zschau, Quellen und
Vorbilder, S. 68f. Demnach seien die Wissenschaften in ihren griechisch-antiken Kinderschu-
hen steckengeblieben, und die Gelehrten wiirden weiterhin lieber tiber , generalia” disputie-
ren, als sich dem ,Werck”, d.h. dem praktischen Produkt der Erkenntnis, zu widmen. Wie
im Novum Organum verbindet sich diese Kritik auch in der Rede der Bacon-Figur bei Schupp
mit einem Lob der Erfindungen, die den realen Fortschritt menschlichen Wissens in der
Moderne dokumentieren: Kompass, SchieSpulver und Buchdruck. Vgl. Schupp, ,Von der
Kunst reich zu werden”, S. 768. Die entsprechende Passage bei Bacon findet sich in englischer
Ubersetzung in Francis Bacon, ,,The New Organon”, in: ders., The Works of Francis Bacon, hg.
James Spedding, Robert Leslie Ellis und Douglas Denon Heath, Bd. 4: Translations of the
Philosophical Works, London 1858, S.37-248, hier S. 114.

53 Vgl. Schupp, ,Von der Kunst reich zu werden”, S. 739.

54 Vgl. Schupp, ,Von der Kunst reich zu werden”, S. 715f. Die AuBerungen der Figur stammen
in weitgehend buchstablicher Ubersetzung aus Bacons Essay Of Riches. Vgl. Francis Bacon,
, Of Riches”, in: ders., The Works of Francis Bacon, hg. von James Spedding, Robert Leslie Ellis
und Douglas Denon Heath, Bd. 6: Literary and Professional Works I, London 1858, S.460—
462, hier bes. S. 460.



290 Simon Zeisberg

einmal auch im Geld ausdriicke: ,Dergleichen Leut [...] erkauffe alsbald / auch
umb was sie selbst wollen[...]. Eben die Fiirtrefflichkeit der Besoldungen wird
ein Ruhm der Kiinstler seyn [...].”*

Der sich damit paradigmatisch abzeichnende Konflikt zwischen Ablehnung
und Anerkennung chrematistischer Einstellungen pragt den Diskurs im Traum
durchgehend. Dabei ist die Tendenz zur satirischen Irritation des geméfigten
Antichrematismus Bacons letzthin bei allen beruflich mit Geld operierenden Fi-
guren zu erkennen. So ibernimmt Schupp etwa bei der Gestaltung der Rede des
venezianischen Kaufmanns Aussagen aus Bacons Essay Of Riches, 16st diese je-
doch aus ihrem moralischen Bezugsrahmen, so dass sie im Traumdiskurs frei
flottieren konnen. Der Kaufmann, von dem der Erzahler sagt, er sei ,,ein Mann so
wiirdig [...] den aller Geschlecht Wunsch zu einem Biirger begehre”, preist unter
anderem den auf zukiinftige Knappheiten spekulierenden Wareneinkauf als eine
Strategie an, die Bacon bei der Errichtung von Atlantis , recht und wol” beachten
solle: ,die einige Kauff und Einkauffungen zum wider verkauffen / wo sie nicht
verbotten seyn / machen ein leichten Weg zu den Reichthumben [...].”*® Der Satz
findet sich zwar nahezu buchstéblich auch in Bacons Of Riches.” Hier erscheint er
aber eingehegt durch kritische Aussagen wie etwa diejenige, dass ,the gains of
bargains are of a more doubtful nature”, worunter Bacon ausdriicklich auch das
Spekulieren mit der Bediirftigkeit anderer versteht (,when men shall wait upon
others’ necessity”).®® Auf dieser Basis kann der Bacon-Leser den Hinweis auf ein
mogliches Verbot der Monopol-Bildung (,where they are not restrained”) an ein
etabliertes Konzept der Geld-Kritik riickbinden — anders als der Leser von De
Arte Ditescendi, der mit der Empfehlung des Kaufmanns, derlei Verbote zu umge-
hen, um reich zu werden, durch das beredte Schweigen Bacons und des Erzdhlers
gleichsam alleingelassen wird.

Noch drastischer fallt die Diskrepanz von Prétext und satirischem Konterdis-
kurs im Fall des sich ebenfalls um einen Platz auf dem Schiff bewerbenden Juden
Rabbi Ben Israel aus. Dessen Komplementarfigur aus Bacons Nova Atlantis, der
in Bensalem lebende Jude Joabin, ist zwar immerhin Kaufmann, weist dariiber
hinaus jedoch keines der Merkmale auf, die das Stereotyp vom jiidischen Wuche-
rer in der Literatur der Frithen Neuzeit ausmachen. Ganz im Gegenteil begeg-

55 Ebd., S.716. Das ,nicht” das der deutsche Ubersetzer in den ersten zitierten Satz einbaut,
verstdrkt die ironische Tendenz des lateinischen Satzes, der allerdings ohne die Verneinung
operiert und daher deutlich verstandlicher ist: ,Parum abest, sapientissime Bacone, quin
mihi persuaderi patiar, ut tuo me sodalito adjungam.” [Schupp,] De Arte Ditescendi, S. 26.

56 Schupp, ,Von der Kunst reich zu werden”, S.719f.

57 In der englischen Ubersetzung lautet er: ,Monopolies, and coemption of wares for re-sale,
where they are not restrained, are great means to enrich[...].” Bacon, ,Of Riches”, S.462.
Dass der Kaufmann bei Schupp den im 17. Jahrhundert durchaus negativ aufgeladenen Mo-
nopol-Begriff nicht benutzt, deutet auf seine rhetorische Strategie hin: Er verharmlost eine
Praxis, die weithin geltendem Wissen zufolge keineswegs unproblematisch ist.

58 Ebd., S.461. Ein weiterer Satz dieser Art findet sich (ebd.) etwas weiter oben: ,, The ways to
enrich are many, and most of them foul.”



Bacon in Braubach oder Das gelehrte Nicht-Wissen vom Reichwerden 291

net dem Leser in Joabin das utopische Gegenbild eines Juden, der die christliche
Heilsgeschichte mitsamt unbefleckter Empfangnis anerkennt, sich von verbote-
nen Geschéften fernhalt und vom Erzahler als weiser Mann iiber die Heirats- und
Ehebrauche in Bensalem ausgefragt wird.” Dieser Versuch Bacons, einen Staat zu
entwerfen, in dem die (weitestgehend assimilierten) Juden ihren Platz neben den
Christen finden kénnen, wird in Schupps Schrift ironisch zuriickgewiesen. Wie
ihr mit Alteritdtsmarkern versehener Name schon vermuten lasst, ist die Figur
des Rabbi Ben Israel nicht geeignet, antijiidische Vorurteile zu zerstreuen. Indem
sie in ihrer Rede auf eine Rechtfertigung des Wuchers zielt, bestatigt sie diese
vielmehr.®* Alle christlichen Vorwiirfe an die Wucherer werden dabei von der Fi-
gur selbst nochmals genannt — der Bruch des Sabbats, die Widernatiirlichkeit der
Selbstvermehrung des Geldes usw. —, um dann jedoch in einer Wende der Rede
ins Politisch-Anthropologische dementiert zu werden. Da die Kommerzien vom
Geldverleih abhingen, zu dem die Menschen aufgrund ihrer Hartherzigkeit aber
nicht bereit seien, ohne im Gegenzug etwas dafiir zu bekommen, fiihre kein Weg
an der Zulassung des Wuchers vorbei:

Dann weil den Menschen vonnéthen ist / daf3 sie einander Geld leyhen und
auffnehmen / und weil sie eines so harten Hertzens seyn / daf3 sie es umb-
sonst nicht darleyhen wollen / ist vonnéthen dafs die Wucher zugelassen
werden. Wie werden die jlingere Kauffleut die Kauffmannschafft iiben / wie
werden die Handwercksleut und eure Bauern biffweilen ihre Sachen fort-
bringen / wann sie nicht auff Gewin Geld auffnehmen? Glaubt mir / wann
nicht der Wucherer Darleyhung dieser Nothdiirfftigkeiten biSweilen wird
zu Hiilff kommen / werden sie bald in die eusserste Armut gerathen [...].%

Von Bacons Nova Atlantis aus gesehen, ist die satirische Pointe des Auftritts Rabbi
Ben Israels eine dreifache. Auf einer ersten Ebene rangiert die pure Zumutung,
die die Rede des jiidischen Wucherers als subversive Kontrafaktur der Rede des
weisen Juden von Bensalem markiert. Zweitens impliziert der Auftritt eine totale
Verkehrung des christlichen Armutsdiskurses, den der Erzdhler zu Beginn der
Schrift gefiihrt hatte: Armut, so Rabbi Ben Israel, sei nicht das Ergebnis von Wu-
cher, sondern die notwendige Folge eines Wucher-Verbots, das die Kommerzien
behindere. Und drittens irritiert die von Schupp auf diese Weise vorgenommene
Bestdtigung antijiidischer Vorurteile gerade dadurch, dass sie von den anderen
Figuren nicht etwa zum Anlass genommen wird, den jlidischen Wucherer aus
dem ,idealen’ Staat auszuschlieflen. Nach einer ,lange[n] disputation” dariiber,
,0b es dem gemeinen Nutzen befiirderlich seye / daf8 der Rabbi Ben Israel solte
zugelassen werden”, entscheiden sie sich vielmehr dafiir, ihn nach Atlantis mit-

59 Vgl. Bacon, ,New Atlantis”, S. 151-154.

60 Ohne direkten Verweis auf die Juden hatte Bacon den Wucher in Of Riches als sicheres, aber
besonders verwerfliches Mittel, reich zu werden, gegeifelt. Eine Vorlage fiir die Verteidi-
gung des Wuchers konnte Schupp hier also nicht finden. Vgl. Bacon, ,,Of Riches”, S. 461f.

61 Schupp, ,Von der Kunst reich zu werden”, S.721.



292 Simon Zeisberg

zunehmen.® Dass dies, wie der Erzahler formuliert, , mit vorgeschriebenen con-
ditionen und Gesetz” geschehen soll, mildert die Provokationskraft des Diskurses
etwas ab, dndert aber nichts an der Tatsache, dass die Argumente des Wucherers
von den Figuren letzthin doch affirmiert werden.®® An eine Anderung der mora-
lisch-affektiven Disposition des Menschen ist fiir sie offenbar nicht zu denken,
so dass das Einkalkulieren von Unbarmherzigkeit und Eigennutz aus politischer
Klugheit offenbar {iberzeugend erscheint.

Der chrematistische Subtext des Traums bleibt schlieilich auch dort prasent,
wo vermeintliche Gegenkonzepte zu den ,widernatiirlichen’ Erwerbsweisen der
Kaufleute und Wucherer zur Sprache kommen. Dies ist der Fall insbesondere in
der Rede des Bauern Endymion, der Bacon von der reichmachenden Kraft der
Land-, Vieh- und Forstwirtschaft iiberzeugen will. Als Kritiker der alten Grie-
chen, die, wie er sagt, alles Praktisch-Handwerkliche aus philosophischem Hoch-
mut verachtet hatten, fiihrt er dabei zwar einen Diskurs, der an das Geschichts-
bild Bacons in hohem Grade anschlussfahig ist (bzw. dieses in der Chronologie
des Traums sogar vorwegnimmt),* sein Lob der bauerlichen Praktiken steht den
Bewerbungsreden der anderen Figuren in puncto chrematistischer Orientierung
jedoch wenig nach. So reproduziert er in seiner Rede vor allem diejenigen Aussa-
gen aus Bacons Of Riches, in denen die Moglichkeit gewaltigen Reichtums aus der
Land- und Viehwirtschaft betont wird — zumal das Exempel vom klug wirtschaf-
tenden Edelmann, das unter der in dhnlicher Form bereits bei Bacon vorhande-
nen Sentenz prasentiert wird: ,Wenn reiche Leute sich auff den Ackerbau und
Bauren Gewinn ergeben / pflegen sie unzahlbare Reichthumb zusammen zu
héuffen.”®® Dass gerade dieses Beispiel die von Bacon formulierte Kernregel aber
nicht illustriert, der zufolge der Gewinn aus der Land- und Viehwirtschaft nur

62 Ebd.

63 Und dies umso weniger, als der Text nahelegt, dass der jiidische Wucherer selbst bei der For-
mulierung der Wuchergesetze in Atlantis federfiihrend sein wird: Am Ende seiner Rede ver-
spricht er Bacon, ihm fiir den Fall, dass er mitreisen darf, seine Vorschldge fiir die , Erneue-
rung und Regul deff Wuchers” mitzuteilen. Ebd.

64 Das Hauptargument des Bauern lautet im lateinischen Text: ,Artium mechanicarum con-
temptus, ex superbia Graecorum Philosophorum & Oratorum orta est. Et nunc quoque eee-
dem contumeliose habentur a multis, tanquam sordidee, cim tamen prima fuerint generis
humani post agriculturam exercitamenta.” [Schupp,] De Arte Ditescendi, S.44. Die deutsche
Ubersetzung: ,Die Verachtung der Handwerck / ist aufs Hoffart der Griechen Philosophen
und Oratoren erwachsen. Und jetzo auch werden sie von vielen schmahlich gehalten / als
waéren sie unsauber / da sie doch die ersten Ubungen defs menschlichen Geschlechts gewe-
sen seyn.” Schupp, ,Von der Kunst reich zu werden”, S.737. Der Satz stellt wiederum ein
Zitat dar, das in diesem Fall allerdings nicht aus dem Werk Bacons stammt, sondern aus
dem achten Buch der Politica des jesuitischen Staatstheoretikers Adam Contzen. Vgl. ders.,
Politicorum Libri Decem [...], Kéln 1621, S. 586.

65 Schupp, ,Von der Kunst reich zu werden”, S. 735. Vgl. die Stelle bei Bacon, , Of Riches”, S. 461,
in der zwar nicht von ,Anhdufung’ die Rede ist, allerdings von einer tibermafligen Steige-
rung des Reichtums: ,And yet where men of great wealth do stoop to husbandry, it multi-
plieth riches exceedingly.”



Bacon in Braubach oder Das gelehrte Nicht-Wissen vom Reichwerden 293

sehr langsam entstehe,* ldsst die subversive Tendenz der Schupp’schen Zitaten-
Selektion nochmals deutlich werden. Gestort durch chrematistische Signalbe-
griffe wie den des ,Zusammenhéaufens’ verliert der bei Bacon zentral gesetzte To-
pos von der Nattirlichkeit des Ackerbaus in De Arte Ditescendi einen Gutteil seiner
Dignitat. Weder Bescheidenheit noch Maf3 noch Fleif$ sind die Zielwerte der Rede
Endymions. Vielmehr scheut sich die Figur nicht, das erwiinschte Investment in
Landwirtschaft ausgerechnet durch einen Vergleich mit dem Wucher schmack-
haft zu machen. ,Von einem eintzigen Schéflein / wann es ein guten Schaffer
bekommen hat / kanst du so viel Gewinn jahrlich erwarten / als wann du 20. Giil-
den dem Wuchern aufigelegt hittest.”” Der rein quantitative Vergleich erhebt das
Geld zum Mafstab, an dem die eigentliche Niitzlichkeit der Erwerbspraktiken
ablesbar werden soll. Die sorgfiltig eingezogene moralische Axiologie des Bacon-
Essays wird damit wirkungsvoll ausgehebelt.

Nach der langen Reihe der Figurenreden endet der Traum schliefSlich damit,
dass Bacon von einem verwaisten Jungen angesprochen wird, der ihm seine Kla-
gen {iber die Advokaten und seine gierigen Verwandten vortrdgt. Diese hitten
das ,stattliche [ ] Patrimonium® seiner Vorfahren durch unabléssiges Streiten vor
Gericht unter sich aufgeteilt, weshalb er, der Knabe, sich nun an den Rat seines
Vaters halte, sich im Fall der Not an Bacon zu wenden.®® In dem Moment, in dem
Bacon sich des Waisen annehmen will, verdandert sich pl6tzlich jedoch die Szene-
rie. In einem tiberirdischen Licht erscheint ein Chor schoner Knaben — Putti —, der,
begleitet durch die , lieblichste Music”, die Verganglichkeit des Geldes besingt:

66 Die Langsamkeit des natiirlich entstehenden Reichtums wird in Bacons Essay gleich zwei-
mal normativ expliziert. Erst wird in einer allgemeinen Sentenz festgelegt, , that riches got-
ten by good means and just labor pace slowly [...].” Etwas weiter unten wird dann der Ge-
winn aus der Landwirtschaft als natiirlichste, aber langsame Form des Erwerbs bezeichnet:
, The improvement of the ground is the most natural obtaining of riches; for it is our great
mother’s blessing, the earth’s; but it is slow.” Bacon, ,,Of Riches”, S.461. In Endymions Rede
ist die Erganzung hinsichtlich der Langsamkeit der Gewinne einfach gestrichen, und die
Sétze sind umgestellt, so dass die urspriingliche Argumentationslinie kaum mehr erkenn-
barist: ,Der Ackerbau / sprich ich / ist ein gar natiirlicher Weg zu den Reichthumben. Wann
reiche Leute sich auff den Ackerbau und Bauren Gewinn ergeben / pflegen sie unzahlbare
Reichthumb zusammen hauffen. Dann es ist ein Segen der grossen Mutter der Erden. Jch
kenne ein Freyherrn / welchem die grosten Einkommen von dem Baurenwesen herkom-
men [...].” Schupp, ,,Von der Kunst reich zu werden”, S.735.

67 Ebd., S.736.

68 Schupp, ,Von der Kunst reich zu werden”, S.769. Die zeittypische Advokaten-Satire der Pas-
sage erganzt das chrematistische Wissensspektrum des Traums um das Thema der Selbstbe-
reicherung mit juristischen Mitteln. Entsprechend eindringlich bittet der Knabe, der als ein
aus Erfahrung klug gewordener puer senex dargestellt ist, um den Verzicht auf Advokaten
und langwierige Gerichtsprozesse in Atlantis: ,Aber nach deiner fiirtrefflichen WeifSheit /
wirst du ohne Zweifel in Jnsul Atlantide, diesen Schwiétzern ein Bif§ einlegen / welche meine
arme Jugend so vieler jniurien prostituirt haben.” Ebd., S.771. Wenn die Rede des Knaben am
Ende in die fremdwortgesittigte Diktion der gelehrten ,Schwitzer” iibergeht, kann dies ent-
weder als eine von diesem selbst vorgenommene ironische Mimesis der Sprache der Advo-
katen verstanden werden oder aber als subversiver Hinweis des Textes auf die unterschwel-
lige Affiziertheit der Figur von den Affekten und Diskursen, die sie kritisiert.



294 Simon Zeisberg

Wer sich nun auff Geld wil griinden /
Hat auff schwaches Eyfs gebaut.

Geld und Gut pflegt zu verschwinden
Wie der Schnee thut / wann es thaut.
Wie ein Dunst der auf8 den Kliifften /
Vber sich gen Himmel fahrt.

Vnd von Winden in den Liifften /
Wird verstoben und verzehrt.
Tugendreicher Sinn besteht /

Krieget Preifs und schwebt empor.
Weifsheit in dem Hertzen gehet /
Hundert Tonnen Goldes vor.®

Auch diese konventionelle Argumentation gegen das Geld kann die ironische
Autosubversion des Traumdiskurses nicht stoppen. So fillt etwa auf, dass die
moralische Eindeutigkeit der Aussage im Lied nur um den Preis der Verkiirzung
meteorologischen Basiswissens zu haben ist: Die vom Chor entfaltete Analogie
von Geld und Wasser geht ,wissenschaftlich’ nicht auf, weifs der Leser spétestens
doch aus Endymions Diskurs iiber die Vorziige der Landwirtschaft, dass Wasser
(Geld), das als Dunst aufsteigt (investiert wird), vom Wind nicht etwa ,verzehrt”
wird, sondern als Regen wieder auf die Erde fallt, um dort neues Wachstum (Ge-
winn) zu bewirken.”® Verstdarkt wird diese implizite Bezweiflungsgeste durch
die Einbettung der Geldkritik in ein durch und durch grotesk anmutendes Ge-
schehen. Der plotzliche Auftritt des Chors ,aufs der nachsten Hecken” mitsamt
opernartigen Licht- und Klangeffekten iiberwaltigt den Erzdhler derart, dass er
vergisst, auf die gesungenen Worte zu achten; erst nach einiger Zeit, die er mit
der Betrachtung des Schauspiels verbracht hat, ,hebt’ er ,die Ohren hinzu”, um
den Inhalt des Liedes zu verstehen.” Legt die Kombination von Theatralitdt und
konventioneller Geldkritik dabei eine engere Beziehung der Passage zu Bacons
idola-Lehre nahe — je nachdem liefSe sich die ,alte Leier” von der Verganglichkeit
des Geldes als irrefithrendes Schauspiel der Tradition (idolum theatri) und/oder
als subjektives Vorurteil des buchgelehrten Erzahlers (idolum specus) deuten —, so
bleibt die finale Verklarung der Traumwirklichkeit schlieflich nur Fragment.”

69 Ebd., S.772.

70 In der Rede Endymions richtet sich die Beobachtung des Wasserkreislaufs gegen die — aus
Sicht des Bauern — schéddliche, weil ,widernatiirliche’ Thesaurierung des Geldes: ,Glaube
mir / das jenige Geld / welches zu nothdiirfftiger Unterhaltung defl Ackerbaus uns wird
dargeschossen werden / wird nur wie ein Dunst seyn / welcher auf der Erden in die Hohe
gezogen wird / in die Wolcken zusammen gehet / und wieder auff die Erden durch Regen
kommet: Wie lang wirst du den Hauffen deines Gelds in deiner Truhen auffbehalten?” Ebd.,
S.735.

71 Ebd., S.772.

72 Zuden vier Typen von idola, ,which are now in possession of the human understanding, and
have taken deep root therein”, vgl. Bacon, ,Novum Organum?”, S.53-55. Welche Bedeutung



Bacon in Braubach oder Das gelehrte Nicht-Wissen vom Reichwerden 295

Nachdem einer der Knaben dem Erzdhler im Namen seiner Freunde Mut zur
Uberwindung der Melancholie zugesprochen hat (,Die Fata werden einen an-
dern Weg finden”), wird der Schlafende durch einen Hahnenschrei jih aus sei-
nem Traum erweckt. Das ,mit gar starcker Stimm” gegebene Signal fiihrt die
Unausweichlichkeit der Riickkehr in die Realitdt vor Augen, wird vom Erzdhler
gerade deshalb jedoch als Stérung empfunden.”? Ohne die Frage seiner Magd
zu beantworten, warum er ,auff den tapffern Hanen / der [ihn] so offt aufs dem
Schlaff erweckt / und zu den Biichern beruffen hat / so zornig were”, befiehlt er
die Exekution des Tieres, das als ,komisches’ Opfer der Satire den unaufhebbaren
Widerspruch von Utopie und Wirklichkeit, Biicherwissen und Praxis am eigenen
Leib biiflen muss.”

6.

Damit nun abschlieflend zur Frage nach dem spezifischen Verhiltnis der Schupp’-
schen Schrift zum 6konomischen Wissen ihrer Zeit. Wie die Analyse gezeigt hat,
arbeitet sich das satirische Verfahren in De Arte Ditescendi an zwei Bruchstellen
des diskursiven Feldes ab. Zum einen geht es um die Frage nach der Grenze zwi-
schen dem Utilitarismus, den Bacons Wissenschaftsansatz vorgibt und der als
Leitprinzip der Okonomie im Text eine herausragende Rolle spielt, und dem mo-
ralisch fragwiirdigen Bereich des Chrematismus (im Sinne der eigenniitzigen
Fixierung menschlichen Handelns auf das Reichwerden). Zum anderen wirft der
Text die Frage nach der Moglichkeit der Vermittlung eines praktischen Wissens
vom Gelderwerb auf: Das absurde Eingestindnis des Erzdhlers am Ende der
Schrift, vom verhandelten Gegenstand eigentlich nichts zu wissen, zeugt von ei-
ner unbewdltigten epistemologischen und diskursiven Herausforderung, die als
solche natiirlich nicht erst bei Schupp auftaucht, sondern als Problem des gelehr-
ten Bezugs auf 6konomische und sonstige Praktiken seit Aristoteles’ Einfithrung
des phronesis-Begriffs in der 6konomischen Literatur Alteuropas rekurrent ist.”
Auf beide Aspekte sei im Folgenden kurz eingegangen.

Die Spannung zwischen 6konomischer Nutzenorientierung und Chrematis-
mus durchzieht den gesamten Diskurs des Erzahlers. Nachdem dieser sich von
der Vorstellung verabschiedet hat, das am Kurort versammelte Volk durch pas-

die idola-Lehre fiir Schupps Auffassung von den Moglichkeiten und Grenzen menschlicher
Erkenntnis hat, wére eigens zu untersuchen. Unter Umsténden liefSen sich hier die Ursachen
flir Schupps Préferenz desillusionierender, satirischer Schreibverfahren fassen.

73 Schupp, ,Von der Kunst reich zu werden”, S.773. Laut Erzdhler habe der ,Hanen-Gesang
verursachet[...]/ daB ich der lustigsten Fabel Aufigang nicht gesehen / und nicht erfahren
habe / was fiir einen Fortgang die Schifffahrt in Atlantidem genommen [...].”

74 Ebd.

75 Vgl. hierzu die grundlegenden Ausfithrungen in Christina Schaefer, ,, Esperienza’. Zur Diskur-
sivierung von Erfahrungswissen in Leon Battista Albertis ,Libri della famiglia”, in: Medien- und
gattungsspezifische Modi der Diskursivierung elusiven Wissens in Dichtungen der Friihen Neuzeit,
hg. von Ulrike Schneider, Wiesbaden 2018 (im Erscheinen). Mit dem Problem Skonomischen
Erfahrungswissens befasst sich auch Riidiger Schnells Beitrag in vorliegendem Band.



296 Simon Zeisberg

torale Erbauungsreden (Lob der Armut, Lob der Schulden) trosten zu kénnen,
wendet er sich der Erkenntnis der Mittel zu, ,,auf was fiir ein Weifd Reichsthaler /
Rosenobel und Ducaten zubekommen seyn?“’® Erst unter dieser Leitfrage gerat
er auf die Spuren des utilitaristisch gepragten Wissenschaftskonzepts Bacons,
das im Text damit von vornherein mit einem ironischen Index versehen ist. Ob
der Erzahler die Gelehrten dazu auffordert, das pedantische Zahlen der Him-
melskorper sein zu lassen und sich lieber dem Ausbau der Wasserwege rund
um Marburg zu widmen,”” oder ob er seinen bereits aus De Opinione bekannten
Wahlspruch ,HErr / gib dich zu erkennen / mich zu kennen / die Welt zu ken-
nen [...]” als Aufruf zur Erforschung der Dinge aus 6konomischem Antrieb deu-
tet -, Diese Sachen examinire, ob / und wie sie niitzlich seyn mogen / in Privat oder
offentlichen Geschifften? Da werden dir viel Sachen vorkommen / welche deiner
HaufShaltung kénnen nutzen” —,”® in jedem Fall bleibt die praktisch-6konomische
Agenda auf das chrematistische Begehren bezogen, das der titelgebenden ars di-
tescendi affekthaft zugrunde liegt. In noch deutlicherer Form als im Erzdhlerdis-
kurs manifestiert sich dies in den untersuchten Reden der Atlantis-Kandidaten.
Insofern diese von Praxis und Erfahrung als Basis des Wissens vom Gelderwerb
ausgehen, scheinen sie das Programm einer realienorientierten Abkehr vom
Buchwissen auf den ersten Blick zu erfiillen. Dabei riicken sie jedoch in einen
Bereich moralischer Ambiguitit ein, in dem regulative Konzepte suspendiert
werden, ohne von neuen Regulativen ersetzt zu werden. Das Votum der Atlantis-
Fahrer fiir den jiidischen Geldverleiher Rabbi Ben Israel, der in seiner Apologie
des Wuchers von der unveranderlichen Hartherzigkeit des Menschen ausgeht,
gibt hierfiir nur das vielleicht drastischste Beispiel. Subtiler, aber darum nicht
weniger subversiv wirken die satirischen Destabilisierungsbewegungen im Fall
des Kaufmanns und des Bauern. Auch in deren Reden werden Nutzen und Geld-
gewinn tendenziell gleichgesetzt und die Grenzen zu traditionell inkriminierten
Praktiken wie Monopolbildung und Wucher rhetorisch iiberschritten. Insgesamt

76 Schupp, ,Von der Kunst reich zu werden”, S.703.

77 Die entsprechenden Einlassungen gehoren in den unmittelbaren Kontext der Klage des
Erzdhlers iiber das Fehlen einer gelehrten Okonomik nach Coler, auf die oben bereits ver-
wiesen wurde. Komisch erscheint dabei freilich die vom Erzédhler vorgenommene Gleich-
setzung der Infrastruktur rund um Marburg mit der Infrastruktur seines Avellinum: , Wann
ein Philosophus erstiinde / welcher die Lan seines Vaterlandts Fluf$ / tiberall schiffreich kunte
machen / oder dem alten Avellino von Trost der Brunnenwasser verlassen / mit Wasserwerck
zu Hiilff kame / den wolt ich fiir witziger / und mir und dem Vatterland niitzlicher zu seyn /
glauben / als wenn er durch das Perspectiv defs Galilaei von Galileeis, alle macul der Sonnen und
Mond zehlete / oder die Grosse und Weite der Sternen all erkundigt hatte.” Ebd., S. 710.

78 Ebd., S.762f. Zur Erlauterung des Spruchs wird der Erzdhler gegen Ende des Bacon-Traums
aufgefordert, wenn dort unvermittelt einer seiner Schiiler auftaucht und ihn bittet, , dieses”
— gemeint ist der Spruch — , mit kurtzem [zu] expliciren” (ebd., S.762). Offensichtlich stellt
der Traum damit eine Beziehung zur Dissertation De Opinione her, in der Schupp die Worte
,Domine, da mihi nosse Te, nosse Me, nosse Mundum” als ,,Quotidianum votum Autoris”
— alltagliche Losung des Autors — ausgegeben hatte. Johann Balthasar Schupp, De Opinione
Dissertatio Preeliminaris. [...], Marburg: Nikolaus Hampel, 1639, S. 74.



Bacon in Braubach oder Das gelehrte Nicht-Wissen vom Reichwerden 297

entsteht auf diese Weise der Eindruck einer Unabgestimmtheit von ,Realwissen-
schaft’ und moralisch-religiosen Geltungen: Gedeckt durch das utilitaristische
Konzept kénnen sich im Diskursraum der Schrift chrematistische Argumen-
te etablieren, die mit den vom Erzdhler anfangs geduflerten Vorstellungen von
christlicher Demut und Néachstenliebe kaum vereinbar scheinen.

Nicht weniger satirisch unabgestimmt erscheint das Verhaltnis von epistemolo-
gischem Anspruch und diskursiver Faktur der Dissertation. Wie gezeigt werden
konnte, profiliert der Erzahler sich als Kritiker der Buchgelehrsamkeit, wie er sie
im ausufernden Werk des Frankfurter ,Ictus’ — Maximilian Faust von Aschaffen-
burg — paradigmatisch vorzufinden meint. Die Heftigkeit des Angriffs gegen
Faust kann dabei freilich nicht verdecken, dass der Erzahler selbst offensichtlich
auch kein Praktiker ist, sondern ein Mann der Biicher, der sich tiblicherweise mit
dem ersten Hahnenschrei seinen Folianten widmet. Tritt die paradoxe Anlage
der Schrift anhand der Erzdhler-Figur damit deutlich hervor — der fiktive Urhe-
ber der Dissertation ist qua Stand und Wissen gar nicht in der Lage, die gestell-
te Frage zu beantworten, und kann daher am Ende nicht mehr leisten, als sein
eigenes Nicht-Wissen zu bekunden —, so hat dies Folgen auch fiir den Status der
Traumerzahlung, die die wesentlichen Diskurse rund um Bacons philosophische
Agenda enthilt. In seiner satirischen Gebrochenheit legt der Text die Deutung
nahe, dass die ,Vorstellungen’ (idola) des Erzahlers von seinen gelehrten Lektiire-
erfahrungen — dem Wissen um die christlich-religiése Tradition, um das huma-
nistische Erbe, aber eben auch um die Philosophie Bacons — geprégt sind, sich
mithin nicht auf ein Wissensareal auSerhalb der Buchgelehrsamkeit beziehen,
sondern die Buchgelehrsamkeit vielmehr an ihre inneren und dufieren Grenzen
treiben. Hierzu gehoren ironische Selbstwiderspriiche des Diskurses wie im Fall
des Bauern Endymion, der seine Kritik an den Gelehrten in gelehrter Manier vor-
zutragen weiff und darin als imagindres Geschopf des Erzahlers erkennbar wird.”
Hierzu gehoren aber auch die eigentiimlichen Dopplungseffekte, die durch die
Prasenz der Bacon-Figur auf der einen und der transfigural flottierenden Bacon-
Zitate auf der anderen Seite entstehen. Letzteres wird in der komischen Stérung
des Erzdhlers am Ende des Traums paradigmatisch deutlich. Als einer seiner
Schiiler ihn plétzlich mit der Bitte anspricht, seine Sentenz ,HErr/ gib dich zu
erkennen / mich zu kennen / die Welt zu kennen” zu erldutern, 16st die Anwe-
senheit Bacons im Angesprochenen Schamgefiihle aus. Errotet bittet er in einem
Stofigebet, , das dieser ungereimbte Discipul, still schwiege / und dieses von dem
Bacono selbst / kiirtzlich horete.”® Was folgt, ist eine Rede des Erzdhlers, die den
gedufierten Wunsch auf indirekte Weise in Erfiillung gehen lasst. Obwohl der
fiktive Bacon in der Passage selbst gar nicht spricht, ist es doch der Bacon aus
De dignitate et augmentis scientiarum, der dem , Discipul” durch den Mund des Er-

79 Erinnert sei hier an die Stelle, an der Endymion die anhaltende gelehrte Vernachldssigung
der Okonomie und der Handwerke aus dem Hochmut der griechischen Philosophen herlei-
tet. Vgl. oben Anm. 64.

80 Ebd., S.762.



298 Simon Zeisberg

zédhlers die Vorziige der Selbst- und Welterkenntnis erklart.® Auf diese Weise
deutet der Text nicht nur hintersinnig auf seine eigene Gemachtheit aus Zitaten
und gelehrtem Textmaterial aller Art hin, sondern macht dem (gelehrten) Leser
dariiber hinaus deutlich, dass letzthin auch der von Bacon und anderen gefiihrte
Diskurs tiber die praktischen Kiinste — einschlieslich der von Schupp satirisch
behandelten ,Kunst reich zu werden’ — auf der Iteration schriftlich gefasster Wis-
senselemente basiert. Die Scham des Erzéhlers indiziert in diesem Sinne mehr als
das Inferioritatsgefiihl des in Braubach gestrandeten Gelehrten gegeniiber dem
global player Bacon.® Indem sie sich auf das ,Sprechen in den geschriebenen Wor-
ten der Autoritét’ bezieht, fiihrt sie die Unmoglichkeit eines eigenen Erfahrungs-
diskurses des Erzahlers schmerzhaft vor Augen. Auch das Zitieren Bacons bringt
den Gelehrten seinem Ziel, die Dinge der Welt zu erkennen, um sie 6konomisch
zu nutzen, nicht ndher; ob er will oder nicht, am Ende spricht er doch immer nur
iiber Biicher.

Bibliographie
Quellen

Bacon, Francis, ,New Atlantis” in: ders., The Works of Francis Bacon, hg. von James
Spedding, Robert Leslie Ellis und Douglas Denon Heath, Bd.3: Philosophical
Works III, London 1859, S. 119-166.

Bacon, Francis, ,The New Organon®, in: ders., The Works of Francis Bacon, hg. James
Spedding, Robert Leslie Ellis und Douglas Denon Heath, Bd. 4: Translations of the
Philosophical Works, London 1858, S. 37-248.

Bacon, Francis, ,Of Plantations” in: ders., The Works of Francis Bacon, hg. von James
Spedding, Robert Leslie Ellis und Douglas Denon Heath, Bd. 6: Literary and Pro-
fessional Works I, London 1858, S. 457—-459.

Bacon, Francis, ,,Of Riches”, in: ders., The Works of Francis Bacon, hg. von James Sped-
ding, Robert Leslie Ellis und Douglas Denon Heath, Bd. 6: Literary and Profes-
sional Works I, London 1858, S. 460—462.

Contzen, Adam, Politicorum Libri Decem [...], Koln 1621.

Dahl, J. Conrad, Geschichte und Beschreibung der Stadt Afschaffenburg [sic!l, des vormali-
gen Klosters Schmerlenbach und des Spessarts mit Beilagen, Darmstadt 1818.

Faust von Aschaffenburg, Maximilian, Consilia pro Zrario Civili, Ecclesiastico Et Milita-
ro, publico atque privato. [...], Frankfurt am Main 1641.

Morhof, Georg Daniel, Unterricht Von Der Teutschen Sprache und Poesie / deren Uhrsprung /
Fortgang und Lehrsitzen. [...], Kiel 1682.

Schupp, Johann Balthasar, De Opinione Dissertatio Praliminaris. [...], Marburg: Niko-
laus Hampel, 1639.

81 Zu den Stellen, die sich samtlich im VIII. Buch der Schrift finden, vgl. Zschau, Quellen und
Vorbilder, S.73f.

82 Das ,Stranden’ des Erzdhlers in Braubach wird in der Passage ironischerweise nochmals
in Erinnerung gerufen. Der Schiiler erkennt den Erzédhler und fragt ihn, ob er nicht ,vor
diesem bey dem Flufs Lano herrschete? Was fiir ein Ungliick hat dich zu diesem defl Rheins
Gestad geworffen?” Schupp, ,Von der Kunst reich zu werden”, S.762.



Bacon in Braubach oder Das gelehrte Nicht-Wissen vom Reichwerden 299

[Schupp, Johann Balthasar,] De Arte Ditescendi Dissertatio [...], s.1. 1648.

[Schupp, Johann Balthasar,] Von der Kunst Reich zuwerden. Bey disen zwar wolfailen / aber
doch Geldtmanglenden Zeiten | nutzlich zulesen / vnd zugebrauchen [...]. Durch Vlri-
chen Gebhardt, Augsburg 1656.

Schupp, Johann Balthasar, ,,Von der Kunst reich zu werden”, in: ders., Schrifften, [Ha-
nau 1663,] S. 690-774.

Sekundirliteratur

Berns, Jorg-Jochen, ,,Gott und die Gotter. Harsdorffers Mythenkritik und der Pan-Theis-
mus der Pegnitzschifer unter dem Einflufl Francis Bacons”, in: Georg Philipp Hars-
dorffer. Ein deutscher Dichter und europdischer Gelehrter, hg. von Italo Michele Battafa-
rano, Bern u.a. 1991, S.23-81.

De Smet, Ingrid, The Menippean Satyre and the Republic of Letters 1581-1655, Genf 1996.

Deupmann, Christoph, ,Furor satyricus’. Verhandlungen iiber literarische Aggression im
17. und 18. Jahrhundert, Tibingen 2002.

Fiissel, Marian, , Die Experten die Verkehrten? Gelehrtensatire als Expertenkritik in
der Frithen Neuzeit”, in: Wissen, mafigeschneidert. Experten und Expertenkulturen im
Europa der Vormoderne, hg. von Bjorn Reich, Frank Rexroth und Matthias Roick,
Miinchen 2013, S. 269-288.

Gemert, Guillaume van, , Johann Balthasar Schupp und der gemeine Mann. Das Leben
der unteren Schichten aus der Sicht des Seelsorgers und Volkserziehers” in: Literatur
und Volk im 17. Jahrhundert. Probleme populirer Kultur in Deutschland, hg. von Wolf-
gang Briickner, Peter Blickle und Dieter Breuer, Teil 1, Wiesbaden 1985, S.259-271.

Grimm, Gunter E., Letternkultur. Wissenschaftskritik und antigelehrtes Dichten in Deutsch-
land von der Renaissance bis zum Sturm und Drang, Tiibingen 1998.

Hahn, Philip, Das Haus im Buch. Konzeption, Publikationsgeschichte und Leserschaft der
,Oeconomia’ Johann Colers, Epfendorf 2013.

Heinecke, Berthold, , The Poet and the Philosopher: Francis Bacon and Georg Philipp
Harsdorffer”, in: Philosophies of Technology. Francis Bacon and his Contemporaries, hg.
von Claus Zittel u.a., Leiden/Boston 2008, S. 375-410.

Hempfer, Klaus W., Gattungstheorie. Information und Synthese, Miinchen 1973.

KoSenina, Alexander, Der gelehrte Narr. Gelehrtensatire seit der Aufklirung, Gottingen 2003.

Kiithlmann, Wilhelm, Gelehrtenrepublik und Fiirstenstaat. Entwicklung und Kritik des
deutschen Spithumanismus in der Literatur des Barockzeitalters, Tiibingen 1982.

Lithmann, Johann, Johann Balthasar Schupp. Beitrige zu seiner Wiirdigung, Marburg 1907.

Michel, Paul, ,Nihil scire fecit felicissima vita. Wissens- und Enzyklopadiekritik in
der Vormoderne”, in: Wissenssicherung, Wissensordnung und Wissensverarbeitung.
Das europiische Modell der Enzyklopidien, hg. von Theo Stammen und Wolfgang E.
J. Weber, Berlin 2011, S. 247-289.

Minkowski, Helmut, , Die geistesgeschichtliche und die literarische Nachfolge der
Neu-Atlantis des Francis Bacon”, in: Neophilologus 22 (1937), S. 120-139 und 185-200.

Mulsow, Martin, Moderne aus dem Untergrund. Radikale Friihaufklirung in Deutschland
1680-1720, Hamburg 2002.

Mulsow, Martin, Die unanstindige Gelehrtenrepublik. Wissen, Libertinage und Kommunika-
tion in der Friihen Neuzeit, Stuttgart 2007.

Schaefer, Christina, ,, Esperienza’. Zur Diskursivierung von Erfahrungswissen in
Leon Battista Albertis ,Libri della famiglia”, in: Medien- und gattungsspezifische Modi



300 Simon Zeisberg

der Diskursivierung elusiven Wissens in Dichtungen der Friihen Neuzeit, hg. von Ulrike
Schneider, Wiesbaden 2018 (im Erscheinen).

Schaller, Klaus, ,,Johann Balthasar Schupp: Muttersprache und realistische Bildung”,
in: Stadt — Schule — Universitit — Buchwesen und die deutsche Literatur im 17. Jahrhundert.
Vorlagen und Diskussionen eines Barock-Symposions der Deutschen Forschungsgemein-
schaft 1974 in Wolfenbiittel, hg. von Albrecht Schéne, Miinchen 1976, S. 198-209.

Schauer, Maike, Johann Balthasar Schupp. Prediger in Hamburg, 1649-1661, Hamburg 1973.

Trappen, Stefan, Grimmelshausen und die menippeische Satire. Eine Studie zu den histori-
schen Voraussetzungen der Prosasatire im Barock, Tiibingen 1994.

Vogt, Carl, ,Einleitung” in: Johann Balthasar Schupp, Streitschriften, Erster Teil, hg.
von Carl Vogt, Halle 1910, S. III-XXVIIL

Vogt, Carl, ,Johann Balthasar Schupp. Neue Beitrage zu seiner Wiirdigung (Fortset-
zung)”, in: Euphorion. Zeitschrift fiir Literaturgeschichte 7 (1910), S. 1-48.

Wels, Volkhard, ,Francis Bacon tiber die Fiktionalitdt der Dichtung, antike Mytholo-
gie und die Macht der Phantasie. Mit einem Exkurs zu Georg Philipp Harsdorffers
Bacon-Rezeption und deren theologischer Relevanz”, in: Scientia Poetica 14 (2010),
S.1-28.

Whaley, Joachim, ,Obedient Servants? Lutheran Attitudes to Authority and Society in
the first Half of the Seventeenth Century: The Case of Johann Balthasar Schupp”,
in: The Historical Journal 35:1 (1992), S.27-42.

Wichert, Hildegart E., Johann Balthasar Schupp and the Baroque Satire in Germany, New
York 1952.

Zschau, Walther Wolfgang, Quellen und Vorbilder in den ,Lehrreichen Schriften’ Johann
Balthasar Schupps, Halle 1906.



