MODELL + RISIKO

Historische Miniaturen
zu dynamischen Epistemologien

Herausgegeben von
Anna Laqua, Peter Loffelbein
und Michael Lorber

SN ROwal o VNN



Modell + Risiko

agebe1e/\\ 216N jaquin au Y / Yarneiges uaydljugssed wnz Jnu
S[euInor z1mosse.lreH


http://www.tcpdf.org

Episteme in Bewegung

Beitrdge zu einer transdisziplindren Wissensgeschichte

Herausgegeben von Gyburg Uhlmann
im Auftrag des Sonderforschungsbereichs 980
,Episteme in Bewegung.
Wissenstransfer von der Alten Welt
bis in die Frithe Neuzeit”

Band 15

2019
Harrassowitz Verlag - Wiesbaden



Modell + Risiko

Historische Miniaturen zu dynamischen Epistemologien

Herausgegeben von
Anna Laqua, Peter Loffelbein und Michael Lorber

2019
Harrassowitz Verlag - Wiesbaden



Die Reihe , Episteme in Bewegung” umfasst wissensgeschichtliche Forschungen
mit einem systematischen oder historischen Schwerpunkt in der europdischen und
nicht-europadischen Vormoderne. Sie férdert transdisziplinare Beitrage, die sich
mit Fragen der Genese und Dynamik von Wissensbestanden befassen, und tragt
dadurch zur Etablierung vormoderner Wissensforschung als einer eigenstdndigen
Forschungsperspektive bei.

Publiziert werden Beitrdge, die im Umkreis des an der Freien Universitét Berlin
angesiedelten Sonderforschungsbereichs 980 , Episteme in Bewegung. Wissens-
transfer von der Alten Welt bis in die Frithe Neuzeit” entstanden sind.

Herausgeberbeirat:

Eva Cancik-Kirschbaum (FU Berlin) Jochem Kahl (FFU Berlin)

Anne Eusterschulte (FU Berlin) Klaus Kriiger (FU Berlin)

Kristiane Hasselmann (FU Berlin) Tilo Renz (FU Berlin)

Andrew James Johnston (FU Berlin) Wilhelm Schmidt-Biggemann (FU Berlin)

Gedruckt mit freundlicher Unterstiitzung der Deutschen Forschungsgemeinschaft (DFG).

Umschlaggestaltung unter Verwendung von: Robert Fludd, Utriusque cosmi maioris,
Leiden 1617; Open-Licence MPIWG Berlin unter CC BY-SA 3.0.

ooco

Diese Publikation ist unter der Creative Commons-Lizenz CC BY-NC-ND 4.0 lizenziert.
Weitere Informationen: https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedingungen der CC-Lizenz gelten nur fiir das Originalmaterial. Die Verwendung von
Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet durch eine Quellenangabe) wie Schaubilder,
Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmigungen
durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Der Harrassowitz Verlag behilt sich das Recht vor, die Veréffentlichung vor unbefugter
Nutzung zu schiitzen. Antrédge auf kommerzielle Verwertung, Verwendung von Teilen der
Veréffentlichung und/oder Ubersetzungen sind an den Harrassowitz Verlag zu richten.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

iiber https://www.dnb.de/ abrufbar.

Informationen zum Verlagsprogramm finden Sie unter
https://www.harrassowitz-verlag.de/

© Autor/in.
Verlegt durch Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 2019

ISSN 2365-5666 ISBN 978-3-447-11264-2
eISSN 2701-2522 eISBN 978-3-447-19889-9
DOI 10.13173/2365-5666 DOI: 10.13173/9783447112642



Zum Geleit

Andrew James Johnston und Gyburg Uhlmann

Der an der Freien Universitdt Berlin angesiedelte Sonderforschungsbereich 980
,Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt bis in die Friihe
Neuzeit”, der im Juli 2012 seine Arbeit aufgenommen hat, untersucht anhand
exemplarischer Problemkomplexe aus europdischen und nicht-europdischen
Kulturen Prozesse des Wissenswandels vor der Moderne. Dieses Programm
zielt auf eine grundsétzliche Neuorientierung wissensgeschichtlicher Forschung
im Bereich der Vormoderne ab. Sowohl in der modernen Forschung als auch
in den historischen Selbstbeschreibungen der jeweiligen Kulturen wurde das
Wissen der Vormoderne héufig als statisch und stabil, traditionsgebunden und
autoritatsabhdngig beschrieben. Dabei waren die Stabilitdtspostulate moderner
Forscherinnen und Forscher nicht selten von der Dominanz wissensgeschicht-
licher Szenarien wie dem Bruch oder der Revolution gepragt sowie von Peri-
odisierungskonzepten, die explizit oder implizit einem Narrativ des Fortschritts
verpflichtet waren. Vormodernen Kulturen wurde daher oft nur eine einge-
schrankte Fahigkeit zum Wissenswandel und vor allem zur — nicht zuletzt histo-
rischen — Reflexion dieses Wandels zugeschrieben. Demgegentiber will dieser
SFB zeigen, dass vormoderne Prozesse der Wissensbildung und -entwicklung
von standiger Bewegung und auch stindiger Reflexion gepragt sind, dass diese
Bewegungen und Reflexionen aber eigenen Dynamiken unterworfen sind und
in komplexeren Mustern verlaufen, als es eine traditionelle Wissensgeschichts-
schreibung wahrhaben will.

Um diese Prozesse des Wissenswandels fassen zu konnen, entwickelte der
SFB 980 einen Begriff von ,Episteme’, der sich sowohl auf ,Wissen’ als auch ,Wis-
senschaft’ bezieht und das Wissen als ,Wissen von etwas’ bestimmt, d. h. als mit
einem Geltungsanspruch versehenes Wissen. Diese Geltungsanspriiche werden
allerdings nicht notwendigerweise auf dem Wege einer expliziten Reflexion er-
hoben, sondern sie konstituieren sich und werden auch reflektiert in Formen der
Darstellung, durch bestimmte Institutionen, in besonderen Praktiken oder durch
spezifische &sthetische oder performative Strategien.

Zudem bedient sich der SFB 980 eines speziell konturierten Transfer-Begriffs,
der im Kern eine Neukontextualisierung von Wissen meint. Transfer wird hier
nicht als Transport-Kategorie verstanden, sondern vielmehr im Sinne komplex
verflochtener Austauschprozesse, die selbst bei scheinbarem Stillstand iterativ
in Bewegung bleiben. Gerade Handlungen, die darauf abzielen, einen erreichten



VI Zum Geleit

Wissensstand zu tradieren, zu kanonisieren, zu kodifizieren oder zu fixieren, tra-
gen zum standigen Wissenswandel bei.

Gemeinsam mit dem Harrassowitz Verlag hat der SFB die Reihe ,Episteme in
Bewegung. Beitrdge zu einer transdisziplindren Wissensgeschichte” ins Leben
gerufen, um die Ergebnisse der Zusammenarbeit zu présentieren und zugang-
lich zu machen. Die Bénde, die hier erscheinen, werden das breite Spektrum der
Disziplinen reprasentieren, die im SFB vertreten sind, von der Altorientalistik bis
zur Mediavistik, von der Koreanistik bis zur Arabistik. Publiziert werden sowohl
aus der interdisziplindren Zusammenarbeit hervorgegangene Bande als auch
Monographien und fachspezifische Sammelbédnde, die die Ergebnisse einzelner
Teilprojekte dokumentieren.

Allen ist gemeinsam, dass sie die Wissensgeschichte der Vormoderne als ein
Forschungsgebiet betrachten, dessen Erkenntnisgewinne von grundsétzlichem
systematischen Interesse auch fiir die wissensgeschichtliche Erforschung der
Moderne sind.



Inhalt

VOrwort ... IX
Einleitung ....... ..o 3
Bernd Mahr

Varietas und das Risiko des Gebrauchs von Modellen...................... 11
Wolfgang Schiiffner

Am Nullpunkt des Wissens. Platon mit Euklid ........................... 35
Reinhard Wendler

Das versklavte Modell und die Kultur der Verantwortungslosigkeit ... .... 47

Anita Traninger
Was macht der Esel auf der Briicke? Zur widerspriichlichen Geschichte
des pont aux dnes zwischen Farcentradition und Logikgeschichte .......... 61

Hans-Christian von Herrmann
Uber drei mechanische Himmelsmodelle (de’ Dondi, Rittenhouse, Bauersfeld) 83

Andreas Wolfsteiner
Die Natur loffelt nicht. Modellszenarien in den Laienschriften des
Nicolaus Cusanus um 1450 . ...ttt 95

Peter Liffelbein
Risiko in Mafien. Metrologische Standards und die Eigensinnigkeit
des Materiellen ........ ... 115

Simone De Angelis
Modell und Empirie in Galileos Mondbeobachtungen .................... 137

Anna Laqua
Anthropomorphes Theater. John Bulwers (1606-1656) Modell einer
Corporall PhilosOphy ..........ouiui i e 157



VIII Inhalt

Michael Lorber
Apokalyptische Naturphilosophie und institutionalisierter Baconismus.
Das Widmungsschreiben in der Via lucis (1668) von Johann Amos Comenius

an die Royal Society .......... ..o i 175
Malte Vilk

Altern im Modell. Populére Bilder von Lebenstreppen und Altersstufen

seit der Frithen Neuzeit ............ ... .. ... ... i 203

Helmar Schramm
Modell + RISIKO .. 219

Abbildungsverzeichnis .......... ... ... o i 225

Personenregister ............ ... i 227



Vorwort

Vom 6.-8. November 2014 fand in der Villa des Sonderforschungsbereichs 980
,Episteme in Bewegung” an der Freien Universitat Berlin die Konferenz , Modell +
Risiko. Historische Miniaturen zu dynamischen Epistemologien” statt. Konzi-
piert und durchgefiihrt wurde die Konferenz von dem Teilprojekt ,Spielteufel
— Narrenschiff — Totentanz. Figurationen von Risiko in Mittelalter und Friiher
Neuzeit” unter der Leitung von Helmar Schramm. Zwar konnte er sich trotz sei-
ner schweren Erkrankung noch in die konzeptuelle Vorbereitung einbringen,
musste sich aber zur Zeit der Konferenz im Krankenhaus weiteren Behandlun-
gen unterziehen.

Als wir kurz nach der Konferenz die ersten Vorbereitungen zur Publikation
dieses Bandes trafen, ereilte uns die Nachricht, dass Bernd Mahr am 12. April
2015 verstorben ist. Sein Vortrag, den er noch wenige Monate zuvor auf der Kon-
ferenz gehalten hatte und in dem er sich als Mathematiker auf der Spur von Mo-
dellen in das Terrain der Theatergeschichte vorwagte, wird uns allen als Hohe-
punkt an humorvoller Gelehrsamkeit in Erinnerung bleiben. Umso dankbarer
sind wir deshalb, dass wir seinen Beitrag mit der Unterstiitzung von Karin Mahr
und Reinhard Wendler in diesen Band aufnehmen konnten.

Wenige Monate spéter ist am 28. September 2015 unser Projektleiter, Doktor-
vater und Freund Helmar Schramm nach langer schwerer Krankheit verstorben.

Dass nun fast fiinf Jahre nach der Konferenz dieser Band doch noch erscheinen
kann, daftir méchten wir der Geschéftsfithrung des SFB 980 , Episteme in Bewe-
gung”, namentlich Dr. Kristiane Hasselmann, danken. Sie hat uns darin unter-
stiitzt, nach einer Phase der emotionalen und beruflichen Neuorientierung sowie
inmitten der Fertigstellung zweier Dissertationen die Arbeit an diesem Band mit
der Aussicht auf Publikation in der Buchreihe des SFB wiederaufzunehmen. Des
Weiteren danken wir den Autorinnen und Autoren, ohne deren Geduld und Ver-
standnis die Beitrdge langst zurtickgezogen worden wéren. SchliefSlich mochten
wir auch noch dem Harrassowitz Verlag fiir das mehrfache Entgegenkommen bei
der Programmplanung danken.

Berlin und Princeton im August 2019
Die Herausgeber*in



DOI: 10.13173/9783447112642.1X
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Gleich, wieviele Masken man aufsetzt — sich selbst vermag man nie
ganz abzulegen. Und jedes Reden von der Welt kommt irgendwann auf
die Koordinaten unserer Existenz zu sprechen: auf Liebe, Kinder und
immer wieder auf den Tod. Er ist der Spiegel, in dem sich das Leben
abhebt, er gibt ihm den Raum vor und stellt den Punkt dar, in dem alle
Parallelen zusammenlaufen — das Schreiben ist stets auch ein Versuch,
Welt und Tod in eine Perspektive zu bringen.

Raoul Schrott, Erste Erde. Epos



DOI: 10.13173/9783447112642.001
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Einleitung

Was sind Modelle? Bereits in der Antike bilden Modelle die Grundlage der Archi-
tektur und der schonen Kiinste und sind fester Bestandteil praktischer Arbeit.
Etymologisch ldsst sich das Modell auf das lateinische modulus im Sinne einer
relationalen Mafleinheit und davon abgeleitet auch auf das eingedeutschte Wort
Modul zuriickfiihren, das in der Bezeichnung von Gebaudegrundrissen bereits
seit dem Mittelalter Anwendung fand. Als weitere etymologische Wurzel ist das
italienische modello anzufiihren, das seit der Renaissance einen allgemeinen Ent-
wurf bzw. einen mehr oder weniger mafistabsgetreuen Bauentwurf bezeichnen
konnte.!

Schon in der etymologischen Herleitung wird also deutlich, dass Modelle auf
unterschiedliche Weise mit ihrer Umwelt korrespondieren und zwischen Teil
und Ganzem, zwischen Materialitat und Medialitédt eine vermittelnde Funktion
innehaben. Die Begriffssemantik des Modells dehnt sich dabei im Laufe der Zeit
immer weiter {iber die Grenzen des architektonischen Gebrauchs auf das Begrei-
fen und Erkldren von Welt aus. Trotz, oder besser: aufgrund dieser Heterogenitét
von moglichen Erscheinungsformen des Modells — und zwar in zeitlicher, rdum-
licher und materialer Hinsicht — lasst sich mit dem Mathematiker und Modell-
theoretiker Bernd Mahr ein ,,Modell des Modellseins”? nur auf einer Metaebene
entwerfen: Das Modell ist dann als ein reales oder gedankliches Konstrukt zu
begreifen, mit dessen vermittelnder Hilfe Welt gleichermaflien angeeignet wie
produziert werden kann. Modelle erweisen sich damit als Sinn, Wissen und etwa
auch Regeln stiftende Entititen, die Welt ebenso erkldren wie auch verdandern
konnen, indem sie zu neuen Denkansétzen oder zu Handlungen anzustiften ver-
mogen.

Damit ist die in vielerlei Hinsicht zentrale doppelte Referenzfunktion des Mo-
dells angesprochen, die im Mittelpunkt rezenter modelltheoretischer Ansétze
steht und die vor allem Mahr in zahlreichen Publikationen und Vortragen aus-
gearbeitet hat. So ist ein Modell stets sowohl als Modell von etwas als auch als
Modell fiir etwas zu begreifen; eine Formel, die es erlaubt, die oftmals allzu dis-
parat erscheinenden Arten des Gebrauchs von Modellen und ihres Begriffs in

1 Vgl Klaus Mainzer, ,Modell”, in: Historisches Wirterbuch der Philosophie, hg. von Joachim Rit-
ter, Basel 1984, Bd. 6, S. 45-50.

2 Siehe Bernd Mahr, ,Ein Modell des Modellseins. Ein Beitrag zur Aufklarung des Modell-
begriffs”, in: Modelle, hg. von Ulrich Dirks und Eberhard Knobloch, Frankfurt a. M. 2008,
S.187-218.



4 Anna Laqua, Peter Loffelbein und Michael Lorber

Kiinsten, Handwerk, Wissenschaften und Alltag® konzeptionell zu fassen. Die
vermittelnde Funktion des Modells besteht demzufolge in der Ubertragung be-
stimmter Charakteristika — in Mahrs Worten: dem Transport eines Cargos — von
dem Gegenstand, von dem etwas Modell ist, auf einen anderen, fiir den er als Mo-
dell dient.* Was sich aber als Modell eignet und was nicht, unterliegt in aller Regel
einem Urteil: Es sind keinesfalls seine ,objektiven Eigenschaften’, welche einen
Gegenstand zum Modell von oder fiir etwas qualifizieren. Vielmehr kann als Mo-
dell begriffen oder verwendet werden, was immer sich in der Auffassung der
Betrachtenden dazu eignet — wobei freilich die Moglichkeit nicht ausgeschlossen
ist, dass sich der Auffassung etwas als Modell geradezu aufzwingt. Erkenntnis-
theoretisch sind Modelle damit als kontextabhangige Konfigurationen eines
epistemischen Transfers zu verstehen. Mit der Differenz des von/fiir markieren sie
zugleich jene von Vergangenheit/Zukunft, von Materialitit/Idealitit und von Praxis/
Theorie und ermoglichen die Vermittlung zwischen der Faktizitdt des Materiellen
und der sie erfassenden Theoriebildung. In diesem Sinne kdnnen Modelle als
epistemische Heterotopien charakterisiert werden, insofern sie als konkrete Kon-
figurationen von materialen und/oder mentalen Wissenskonstellationen eine
raumzeitliche Eigengesetzlichkeit mit epistemischem Mehrwert hervorbringen.

Ihre Eigengesetzlichkeit gewinnen diese Wissenskonstellationen dabei durch
eines der vielleicht faszinierendsten Charakteristika von Modellen, ndmlich der
aktiven Rolle, welche ihnen innerhalb dieser Prozesse zugesprochen werden
muss. Denn in seiner vermittelnden Funktion verhalt sich das Modell eben nicht
neutral, sondern es wirkt sich in seiner je spezifischen Beschaffenheit auf die Art
und Weise der Vermittlung aktiv aus und prafiguriert ob seiner material-media-
len Verfasstheit die eigene Referenzleistung. Es ist vor allem seine jeweilige mate-
rial-mediale Spezifik, in der das Potenzial liegt, unerwartete raumzeitliche Inter-
dependenzen freizulegen, auf neue Relationen zu stofien und schliefllich neues
Wissen zu generieren.

Mit diesem in der rezenten Modellforschung besonders hervorgehobenen
Punkt® kommt aber unvermittelt eine Dimension des Risikos ins Spiel. Modelle
erlauben es zwar, Kontingenzen unter Kontrolle zu bringen, indem etwa eine
diffuse Gefahr in kalkulierbares Risiko oder ein uniiberschaubares Chaos in eine
Ordnung iiberfiihrt wird. Zugleich aber konnen Modelle auch Blickschranken
errichten, indem sie die Aufmerksamkeit geméfs ihrer eigenen logischen, media-
len oder materialen Verfasstheit leiten und auf diese Weise sie selbst entwertende

3 Vgl. zu der aus der Erscheinungs- und Funktionsvielfalt von Modellen herriithrenden Pro-
blematik und ihrer Diskussion etwa Jiirgen Mittelstrafl, , Anmerkungen zum Modellbe-
griff”, in: Modelle des Denkens, hg. von der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissen-
schaften, Berlin 2005, S. 65-67, hier S. 66.

4 Vgl. etwa Mahr, ,Ein Modell des Modellseins”, S.17-19.

5 Vgl. vor allem Reinhard Wendler, Das Modell zwischen Kunst und Wissenschaft, Miinchen 2013.



Einleitung 5

Alternativen unterdriicken.® Modelle greifen also auch auf diese Weise aktiv ein,
indem sie Widerstandigkeiten und Kontingenzen zeitigen. Mit der eigenstandi-
gen Funktion von Modellen kénnen daher gleichermafien Zufallsentdeckungen,
aber auch epistemologische Hindernisse verbunden sein. Modelltheoretisch ge-
sprochen werden also gewisse Handlungskompetenzen an Modelle iibertragen,
die sich dann in ihrer Eigensinnigkeit der Kontrolle latent entziehen: Sie bringen
eine ,weitestgehend autonom wirkende Dynamik”” hervor.

Aus dieser Perspektive riicken Modelle geradezu ins Zentrum der Fragen, deren
Diskussion sich der SFB 980 , Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der
Alten Welt bis in die Frithe Neuzeit” zur Aufgabe gemacht hat. Bei der Erfor-
schung vormoderner Prozesse der Wissensbildung und -entwicklung fokussiert
der SFB 980 deren bestdndige Dynamiken, d.h. die Verinderungen, denen Wis-
sen in jedwedem raumlichen, zeitlichen oder medialen Transfer unterworfen ist.
Der vom Sonderforschungsbereich neuakzentuierte Begriff des Transfers ist da-
bei gerade nicht als ein Transport unverdanderter Gehalte zu neuen Destinationen
zu verstehen. Vielmehr impliziert er, dass das transferierte Wissen in sich wan-
delnden Kontexten, gleich welcher Art, immer der Verdnderung unterworfen ist
und sich daher grundsatzlich nur als kontextabhangig-dynamisch begreifen lasst.
Offensichtlich ist damit jedwede Herstellung, Stabilisierung oder Begriindung
von Wissen als eine fragwiirdige, gefahrdete und nur voriibergehend hergestellte
zu verstehen. Indem der SFB 980 diese Wissensdynamiken fiir die Vormoderne
nachzuzeichnen sucht, tragt er dazu bei, allzu kategoriale Periodisierungen und
Epochenzuschreibungen zu hinterfragen; Epochenzuschreibungen, welche den
Wissensbestdnden vormoderner Zeiten oftmals eine, bei ndherer Betrachtung
kaum haltbare, Statik und Monolithik zusprechen.

Der vorliegende Band wirft mit der Kombination Modell + Risiko ein Schlaglicht
auf ebensolche Wissensdynamiken: Er fokussiert Formationen der Generierung
ebenso wie der Stabilisierung von Wissen, denen unausweichlich Momente der
Dynamik, der Instabilitdt, aber auch unvorhersehbarer epistemischer Produkti-
vitdt eingeschrieben bleiben.

Der Fokus auf den Modellgebrauch in vormodernen Kulturen ist dabei auf
zweierlei Weise gewinnbringend. Erstens ist die Verwendung und Reflexion
von Modellen in der Vormoderne in der Wissensgeschichtsschreibung bislang
vergleichsweise vernachldssigt, nicht zuletzt, weil der Vormoderne ein syste-
matischer Modellgebrauch und vor allem ein entwickelter Modellbegriff kaum
zugeschrieben werden konnen. Das heifit allerdings nicht, dass Modelle, ihre
Verwendung und die Reflexion ihres Gebrauchs ein exklusiv modernes Phano-

6 Das Phanomen der Blickschranke hat Helmar Schramm zeitlebens beschiftigt. Siehe ders.,
,Blickschranken. Zum Verhiltnis von Experiment und Spiel im 17. Jahrhundert”, in: , Die
Vernunft ist mir noch nicht begegnet”. Zum konstitutiven Verhiltnis von Spiel und Erkenntnis, hg.
von Natascha Adamowsky, Bielefeld 2005, S. 153-164.

7 Wendler, Das Modell zwischen Kunst und Wissenschaft, S. 29.



6 Anna Laqua, Peter Loffelbein und Michael Lorber

men waren (eine Vorstellung, die angesichts des eingangs Erlauterten auch kaum
haltbar ist).

Zweitens riickt der Band mit seinem geschichtlich ausgreifenden Blick die his-
torischen Verfasst- und Bedingtheiten von Modellbildung, -anwendung und -vor-
stellungen in den Fokus und fragt, inwiefern diese durch differierende &stheti-
sche, kulturelle oder politische Momente gepragt sind. Der Sammelband versteht
sich daher als ein Beitrag sowohl zur Wissensgeschichte der Vormoderne als
auch zur weiteren Ausdifferenzierung modelltheoretischer Reflexion in histori-
scher Perspektive.

Ein wichtiges Merkmal von Modellen ist es, dass sie bemerkenswert vielfiltig
in Erscheinung treten konnen. Deshalb stellen die hier versammelten Beitrdge
historische Miniaturen dar, in denen an konkreten Gegenstanden und aus unter-
schiedlichen Fachdisziplinen je verschiedene Konstellationen von Modell und
Risiko ins Visier genommen werden, um die Rolle und Bedeutung von Modellen
und ihrer eigensinnigen Wissenspraxis in der Vormoderne zu beleuchten.

Der Mathematiker und Modelltheoretiker Bernd Mahr begibt sich mit seinem
Beitrag auf eine faszinierende Spurensuche, die um das im européischen Kontext
immer wieder konstatierte Spannungsverhiltnis zwischen den Prinzipien der
Regelhaftigkeit und denen der varietas kreist. Die Langlebigkeit dieses Konflikts
fiihrt uns Mahr vor, indem er mehr als zwei Jahrtausende wirkungséasthetischer
Uberlegungen in Dramatik, Poesie und Rhetorik beriicksichtigt und iiberdies
Zeugnisse bildender Kunst, philosophische Abhandlungen und Architekturtrak-
tate heranzieht. Auf diese Weise ldsst Mahr die Geschichte des Modellgebrauchs
in neuem Licht erscheinen. Denn der untersuchte Konflikt sei von jeher konstitu-
tiv auch fiir Modelle gewesen und zudem ursachlich fiir das grundsatzliche und
immer wieder reflektierte Risiko, das mit dem Modellgebrauch einhergehe.

Gemeinhin setzt die Modellgeschichte der griechischen Geometrie mit dem
beriihmten Satz Euklids an: , Der Punkt hat keine Teile.” Wolfgang Schiffner iiber-
setzt diesen Satz hingegen aus dem Griechischen wortwdrtlich mit: ,Das Zeichen
ist, dessen Teil nichts ist.”, wodurch sich die Geschichte der Geometrie grund-
legend dndert. In seinem Beitrag entwirft der Autor auf dieser Spur den Punkt als
,Nullpunkt des Wissens”: Der geometrische Punkt wird als epistemisches Ding
im Verhéltnis zur arithmetischen Eins wissenschaftshistorisch aus neuer Per-
spektive vermessen, und zwar von den Vorsokratikern bis hin zu gegenwartigen
Formen von active matter. Im Zentrum dieser Neuverortung steht die Erkenntnis,
dass bereits bei Euklid das Zeichen zugleich Représentation und Operation ist.

Der Beitrag Reinhard Wendlers ist dem Risiko des Modells gewidmet, im Pro-
zess seiner Modellierung buchstablich vernichtet zu werden. Ausgehend von der
Parrhasioserzahlung Senecas des Alteren und ausgreifend auf zahlreiche Bei-
spiele aus Literatur, bildender Kunst und Wissenschaftsgeschichte legt er dar,
wie Versuche, das Entsprechungsverhaltnis von Modell und Wirklichkeit zu per-
fektionieren, zuletzt auf die Zerstorung des Ersteren hinauslaufen. Ursache dafiir



Einleitung 7

ist laut Wendler ein ungeniigendes Verstandnis dessen, was ein Modell eigent-
lich sei, ndmlich eben kein unmittelbares Abbild der Wirklichkeit, sondern ein in
seinen Eigenheiten unhintergehbarer Vermittler zwischen Gegenstand und Er-
kenntnis. Die Moglichkeit, das Modell als Einflussfaktor in Gdnze auszuschalten,
entlarvt Wendler als ,riskante Fiktion”, die nicht nur das Modell um Identitat
und Existenz bringt, sondern auch fiir die Anwendenden nur um den Preis der
Blindheit fiir die Eigensinnigkeit und Bedingtheit modellierender Erkenntnis zu
haben ist.

In ihrem Beitrag ,Was macht der Esel auf der Briicke” widmet sich Anita Tra-
ninger der Redewendung von der Eselsbriicke, die im Deutschen heute eine Merk-
hilfe bedeutet, wahrend im Franzdsischen der pont aux dnes das zutiefst Banale
bezeichnet. Ausgehend von dieser semantischen Differenz spiirt sie der Begriffs-
geschichte der Eselsbriicke nach, wobei sie ihr Weg von der franzdsischen Far-
centradition des Mittelalters tiber spielerische Mnemotechniken schliefilich bis
hin zur Syllogistik fithrt. Am Schnittpunkt von Modell und Risiko fungierte die
Eselsbriicke in der Logik als verbreitetes universitdares Lehrmittel, das, so der
faszinierende Befund der Autorin, keineswegs , Ersatz fiir die Lehre vom Syllo-
gismus, sondern vielmehr deren Inventionsakzelerator mit Korrektheitsgaran-
tie” ist.

Der Beitrag von Hans-Christian von Herrmann widmet sich aus medienge-
schichtlicher Perspektive historischen Himmelsmodellen. Den Ausgangspunkt
bildet hierbei ein bemerkenswertes Objekt aus dem 14. Jahrhundert: das Astra-
rium des italienischen Mediziners Giovanni de” Dondi. Von Herrmann schlagt
von hier aus einen Bogen, der {iber das 18. Jahrhundert und den Mechanizismus
eines Thomas Jefferson reicht, um zuletzt im frithen 20. Jahrhundert beim Pro-
jektionsplanetarium des Ingenieurs Walther Bauersfeld anzulangen. Historische
Himmelsmodelle, verdeutlicht von Herrmann in seiner erhellenden Analyse,
sind weder losgel6st von ihren jeweiligen philosophischen Vorannahmen noch
vom zeitgendssischen Naturverstandnis zu verstehen.

Im Zentrum von Andreas Wolfsteiners Beitrag steht die dialogisch verfasste
Laienschrift Idiota de mente des Nicolaus Cusanus. Zu deren Analyse verschrankt
der Autor aktuelle modelltheoretische Ansdtze und Perspektiven der Theaterhis-
toriographie miteinander. Wie gezeigt werden kann, offenbart Cusanus’ Verhand-
lung ontologischer Fragen am Beispiel des Loffelschnitzens eine Verschiebung
epistemologischer Denkmuster. Nicht mehr die Orientierung an der vornehm-
lich visuell gepragten, platonischen idea-Konzeption ist mafigebend, sondern
projektive, technisch-pragmatische Zusammenhange: Der Loffel kennt kein
Urbild. Das Herausarbeiten dieses ,integrierten Modellbegriffs“ des Cusanus
dient der scharferen Fassung des wissensgeschichtlichen Wandels zur Mitte des
15. Jahrhunderts und offenbart die Theatralitat der mit diesem Wandel verbun-
denen Reflexionskultur.

Peter Loffelbein wirft einen modelltheoretischen Blick auf die dynamische Epis-
temologie historischer Messstandards. Besondere Beachtung schenkt er dabei der



8 Anna Laqua, Peter Loffelbein und Michael Lorber

konkreten Materialitdt metrologischer Standards. Am Beispiel der Mafsreformen
Heinrich VII. von England fokussiert er sie als dasjenige, was messende Erkennt-
nis erst ermoglicht, diese aber zugleich — als potenzieller Storfaktor — stets zu
untergraben droht. Der Blick auf Standards als Modelle mit materialer Eigensin-
nigkeit weist metrologisches Wissen als ein dynamisch-riskantes aus, das sich im
Zusammenspiel materialer Objektqualitaten und konventionaler Einschreibung
vollzieht; ein Prozess, den Loffelbein als dynamische Modellkonstellation be-
schreibt und fiir Moderne und Vormoderne gleichermafien veranschlagt.

Der Wissenschaftshistoriker Simone De Angelis wiederum verdeutlicht in sei-
ner historischen Miniatur sehr anschaulich, was Galileo Galilei dazu veranlasste,
bei seinen AuBerungen zur Beschaffenheit der Mondoberflache nicht nur auf em-
pirische Beobachtungen, sondern auch auf idealisierte, geometrische Modelle zu-
riickzugreifen — bei allen Risiken, die dieses Vorgehen fiir seine Argumentation
beinhaltete. Als besonders erhellend erweist sich hier die Lektiire eines diesem
Thema gewidmeten Briefes Galileos an den Jesuitenpater Christoph Grienberger
von 1611, dem die Galileiforschung bislang kaum Beachtung geschenkt hat. De
Angelis zeigt hier, wie im Zuge von Galileos Modellbildung das Verhaltnis von
sinnlicher Wahrnehmung und deutender Reflexion problematisiert und verhan-
delt wird.

Der Beitrag von Anna Laqua beschiftigt sich mit friithneuzeitlichen Korper-
modellen. Die kaum bekannte Figur des Londoner Arztes und Baconianers John
Bulwer dient ihr hierbei als historische Miniatur, von der aus sich unerwartete
frithneuzeitliche Transfers zwischen Medizin und Theater beleuchten lassen.
Zugleich fragt die Autorin danach, wie sich das bei Bulwer abzeichnende Mo-
dell des Korpers aus der Perspektive moderner Modelltheorien (Mahr, Wendler)
bewerten lasst, welche Unterschiede zwischen frithneuzeitlichen und modernen
(Korper)Modellen sich vor diesem Hintergrund ausmachen lassen und welches
epistemologische Risiko ein Modell des Kérpers birgt, das diesen als unverander-
liche, universale und transhistorische Entitat entwirft.

Das Widmungsschreiben zur Via Lucis (1668) des Johann Andreas Comenius
nimmt Michael Lorber zum Anlass, um in seinem Beitrag den epistemologischen
Differenzen zwischen apokalyptischer Naturphilosophie und dem institutiona-
lisierten Baconismus der Royal Society nachzuspiiren, die aus unterschiedlichen
Weltmodellen im Sinne von konkurrierenden Modi der Weltbearbeitung und
Weltverarbeitung resultierten. Im Kern kiindige sich in dieser Konkurrenz zur
Mitte des 17. Jahrhunderts — so die zentrale These — der Ubergang zu einem mo-
dernen Verstandnis von Naturwissenschaft an, das mafigeblich auf einer Neutra-
lisierung des ehemals transzendenten Sinn verheifenden Naturwissens beruhe.
Bereits Comenius habe diesen sich abzeichnenden Wandel hellsichtig analysiert
und die mit dem verdnderten Weltmodell verbundenen Risiken benannt.

Malte Vilks Beitrag wirft schliefilich einen kulturhistorischen Blick auf Darstel-
lungen des menschlichen Lebens als Altersstufen bzw. Lebenstreppen, wobei er
ihre normative Kraft betont. So weist er etwa darauf hin, wie jene Darstellungen



Einleitung 9

eines idealtypischen Lebensverlaufs Konflikte und Risiken des individuellen Le-
bens ausblenden und damit entsprechende Angste einzuhegen imstande sind;
zugleich vermdogen sie, in ihrer soziale Differenzen verneinenden Typisierung,
gesellschaftlicher Konformitat Vorschub zu leisten. Grundsétzlich aber betont
Volk die ,Januskopfigkeit” der als Modell verstandenen Lebenstreppendarstel-
lung und weist auf deren Potenzial zu einem dialektischen Umschlag hin: Das
Modell der Lebenstreppen zeigt sich zuletzt imstande, den eigenen Ordnungs-
rahmen und seine vermeintlich intendierten Effekte zu unterminieren.

Helmar Schramms Faszination fiir Modelle setzte nicht erst mit der Konzeption
der diesem Sammelband zugrundeliegenden Konferenz ein, sondern reichte
weiter zuriick. So interessierte ihn Theater nie ausschliefllich im Sinne der Biih-
nenkunst, sondern ihn trieb um, wie sich Theater und theatrale Metaphern als
,distanzgewdhrendes Orientierungsmodell” begreifen liefSen, die dazu dienten,
,sich einen Begriff von der Welt zu machen”? In seiner Habilitationsschrift Kar-
neval des Denkens miindete seine originelle Lesart philosophischer Texte des 16.
und 17. Jahrhunderts {iberdies in die Skizze eines Theatermodells als einer , trian-
guldre[n] Konstellation von Aisthesis, Kinesis und Semiosis”’

Auch noch unter den Umstdnden seiner schweren Erkrankung, die ein per-
sonliches Erscheinen auf der Konferenz nicht erlaubte, wollte Helmar Schramm
mit seinem geplanten Beitrag zu Alexander von Humboldts Kosmos-Modell
prasent sein. Im Krankenzimmer hat er deshalb die Kernideen fiir den Vortrag
entwickelt und mit seinem Diktaphon aufgenommen. Die Aufnahme wurde auf
der Konferenz in seiner Abwesenheit eingespielt. Diese fragmentarischen ,Denk-
protokolle” haben Anne Schramm und Michael Lorber transkribiert und zu ge-
wissermafien Helmar Schramms letztem Text zusammengefiigt. Bewusst bleiben
Auslassungen und Nabhtstellen sichtbar.

8 Vgl. Helmar Schramm, ,Theatralitdt”, in: Asthetische Grundbegriffe (AGB). Historisches Wir-
terbuch in sieben Binden, hg. von Karlheinz Barck, Martin Fontius, Dieter Schlenstedt, Burk-
hart Steinwachs und Friedrich Wolfzettel, Stuttgart/Weimar 2005, Bd. 6, S.48-73, hier S. 50;
ders., ,Theatralitit und Offentlichkeit. Vorstudien zur Begriffsgeschichte von ,Theater’, in:
Asthetische Grundbegriffe. Studien zu einem historischen Worterbuch, hg. von Karlheinz Barck,
Martin Fontius und Wolfgang Thierse, Berlin 1990 (Literatur und Gesellschaft), S.202-242,
hier S. 212 sowie ders., Karneval des Denkens. Theatralitit im Spiegel philosophischer Texte des 16.
und 17. Jahrhunderts, Berlin 1996, S. 51.

9 Ders., Karneval des Denkens, S.252.



10 Anna Laqua, Peter Loffelbein und Michael Lorber

Bibliographie

Mabhr, Bernd, ,,Ein Modell des Modellseins. Ein Beitrag zur Aufklarung des Modellbe-
griffs”, in: Modelle, hg. von Ulrich Dirks und Eberhard Knobloch, Frankfurt a. M.
2008, S.187-218.

Mainzer, Klaus, ,Modell”, in: Historisches Wérterbuch der Philosophie, hg. von Joachim
Ritter, Basel 1984, Bd. 6, S. 45-50.

Mittelstrafs, Jiirgen, ,,Anmerkungen zum Modellbegriff”, in: Modelle des Denkens, hg.
von der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften, Berlin 2005,
S.65-67.

Schramm, Helmar, ,Blickschranken. Zum Verhéltnis von Experiment und Spiel im
17. Jahrhundert”, in: , Die Vernunft ist mir noch nicht begegnet”. Zum konstitutiven
Verhiiltnis von Spiel und Erkenntnis, hg. von Natascha Adamowsky, Bielefeld 2005,
S.153-164.

—, ,Theatralitat, in: Asthetische Grundbegriffe (AGB). Historisches Worterbuch in sieben
Biinden, hg. von Karlheinz Barck, Martin Fontius, Dieter Schlenstedt, Burkhart
Steinwachs und Friedrich Wolfzettel, Stuttgart/Weimar 2005, Bd. 6, S. 48-73.

-, Theatralitit und Offentlichkeit. Vorstudien zur Begriffsgeschichte von ,Theater™,
in: Asthetische Grundbegriffe. Studien zu einem historischen Worterbuch, hg. von Karl-
heinz Barck, Martin Fontius und Wolfgang Thierse, Berlin 1990 (Literatur und
Gesellschaft), S.202-242.

-, Karneval des Denkens. Theatralitit im Spiegel philosophischer Texte des 16. und 17. Jahr-
hunderts, Berlin 1996.

Wendler, Reinhard, Das Modell zwischen Kunst und Wissenschaft, Miinchen 2013.



Varietas und das Risiko des Gebrauchs von Modellen

Bernd Mahr

1 Die Kontoverse im ,Vorspiel auf dem Theater”

Abb. 1: Franz Stassen, Vorspiel auf dem Theater. Aus: Johann Wolfgang von Goethe, Faust.
Eine Tragddie. Mit 163 Federzeichnungen von Franz Stassen, Berlin 1924.



12 Bernd Mahr

Zu Beginn von Goethes Faust treten im ,Vorspiel auf dem Theater” der Theater-
direktor, der Dichter und eine Lustige Person auf. Der Direktor ist in Verlegenheit:

Ich wiinschte sehr, der Menge zu behagen,
Besonders weil sie lebt und leben lafst,

und er sucht Rat:

Wie machen wir’s, dass alles frisch und neu
Und mit Bedeutung auch gefillig sey?

Der Dichter wehrt jedoch ab.

Was glanzt, ist fiir den Augenblick geboren,
Das Aechte bleibt der Nachwelt unverloren.

Der Direktor beginnt zu philosophieren:

Besonders aber laf8t genug geschehn!

Man kommt zu schaun, man will am liebsten sehn.
Wird vieles vor den Augen abgesponnen,

So dafs die Menge staunend gaffen kann,

Da habt Ihr in der Breite gleich gewonnen,

Ihr seyd ein vielgeliebter Mann.

Die Masse konnt Ihr nur durch Masse zwingen,
Ein jeder sucht sich endlich selbst was aus.

Wer vieles bringt, wird manchem etwas bringen;
Und jeder geht zufrieden aus dem Haus.

Und wieder wehrt der Dichter ab:

Ihr fiihlet nicht wie schlecht ein solches Handwerk sey!
Wie wenig das den achten Kiinstler zieme!

Aber der Direktor kontert:

Was traumet Ihr auf Eurer Dichter-Hohe?

Was macht ein volles Haus Euch froh?

[...]

Ich sag’ euch, gebt nur mehr und immer, immer mehr,
So konnt Thr euch vom Ziele nie verirren,

Sucht nur die Menschen zu verwirren,

Sie zu befriedigen ist schwer --.

Und darauf der Dichter briisk:

Geh hin und such Dir einen andern Knecht!



Varietas und das Risiko des Gebrauchs von Modellen 13

Und schliefllich beendet der Direktor die Diskussion:

Der Worte sind genug gewechselt,

Lafit mich auch endlich Thaten sehn;

[.]

Drum schonet mir an diesem Tag
Prospecte nicht und nicht Maschinen.
Gebraucht das groff” und kleine Himmelslicht,
Die Sterne durfet Ihr verschwenden;

An Wasser, Feuer, Felsenwanden,

An Thier und Vogeln fehlt es nicht.

So schreitet in dem engen Breterhaus
Den ganzen Kreis der Schopfung aus,
Und wandelt, mit bed achtger Schnelle,
Vom Himmel, durch die Welt, zur Holle.!

... und so kommt es dann auch. Worum geht es in diesem ,Vorspiel”, das Goethe
1798 schrieb? Offensichtlich um die Lust an Buntheit, Vielfalt und Abwechslung,
und um das Gaffen, das Staunen und die Anerkennung. Die Positionen, die auf-
einandertreffen, sind nachvollziehbar. Denn die Werke des Dichters und des Di-
rektors unterscheiden sich fundamental. Dichtung strebt nach Bestand. Und so
sucht der Dichter im ,Vorspiel auf dem Theater” das Allgemeine und Echte, das
Ewige und die Wahrheit. Auffithrungen dagegen sind fliichtig. Dem Theaterdi-
rektor auf der anderen Seite geht es deshalb um das Publikum, das besondere
Momente erleben will: Augenblicke der Verwirrung, des Erkennens und Vergnii-
gens. Und die Lustige Person will den Spafd im Spiel. Die drei verhandeln die
Handwerke der Erschaffung und der Vermittlung eines Werkes. Aber steht hinter
den Worten des Theaterdirektors nur die Verpflichtung eines Geschaftsmanns,
der vieles leisten muss, damit jeder zufrieden nach Hause geht? Und offenbart der
Dichter mit seinen Erwiderungen hier nur die Weltfremdheit eines Schongeistes,
der auf die Zukunft hofft? Betrifft das, was beide sagen, nur das Theater? Oder
driickt sich in der Kontroverse ihrer Reden ein sehr viel grundsatzlicheres Ver-
standnis von der Natur des Menschen aus und von seiner Beziehung zur Welt?
Ich glaube, dass das ,Vorspiel” zum Faust auch einen anthropologischen Hin-
tergrund hat. Denn es bringt einen Konflikt auf die Biithne, der nur wenige Jahre,
bevor Goethe in Weimar daran schrieb, in dem nahe gelegenen Jena von Fichte
und vor allem dann von Schiller in der Opposition zweier grundlegender Triebe
gesehen wurde: dem auf Sinnlichkeit zielenden Stofftrieb (von ihm auch ,Sinnli-
cher Trieb” genannt) und dem auf Unverinderlichkeit zielenden Formtrieb. Wurzeln
dieses Konflikts finden sich schon in der Antike, namentlich in der Rezeption
von Euripides” Wendung, dass Abwechslung erfreut. Vor allem Aristoteles sieht in

1 Johann Wolfgang von Goethe, ,Vorspiel auf dem Theater”, in: ders., Faust. Eine Tragddie, Tii-
bingen 1808, S. 9-19.



14 Bernd Mahr

Euripides” Wendung Anlass zu einer Opposition, in der Vielfalt und Gesetz sowie
Verinderung und Ewigkeit in einem anthropologisch begriindeten ethischen Kon-
flikt stehen. Ich glaube, dass diese Opposition von Anfang an auch im Diskurs zu
Modellen prasent gewesen ist und dass sie folgerichtig das Risiko beim Gebrauch
von Modellen mit ins Spiel gebracht hat. Vor allem die Architekturtraktate von
Vitruv und Alberti, die zu den ersten Modelltheorien gehdren, tiber die wir ver-
fligen, legen diesen Schluss nahe. Sie pladieren beide vehement fiir den Gebrauch
von Modellen, aber sie lassen erkennen, dass deren Gebrauch auch Risiken birgt,
und zwar in zweierlei Hinsicht: in der Kontingenz, die in der Wahl eines Modells
liegt, und, in besonderem Mafle, im Umgang mit den Freiheiten in dessen Anwen-
dung. Aufgrund dieser Risikowarnungen muss man zu dem Schluss gelangen,
dass (im antiken Verstdndnis und lange dartiber hinaus) in Modellen zuallererst
Regeln gesehen wurden und in den Freiheiten ihres Gebrauchs Ausnahmen.

2 Notwendigkeit und Kontingenz

Was ist das fiir eine Welt, in der die Wahrheit gesucht und gleichzeitig Theater
gespielt werden kann? Antworten kann man in der Antike und in der Neuzeit
finden: zum Beispiel bei Parmenides, bei Leibniz und in der Logik.

Parmenides berichtet in seinem Lehrgedicht Uber das Sein von seinem Besuch
bei der Gottin.” Sie ist der Ursprung aller Gotter, das Schicksal und die Lenkerin
der Entstehung einer Welt, die aus Gegensétzen und deren Vermischung erwuchs.
Die Géttin hatte ihn herzlich empfangen, mit ihrer Hand Parmenides” Rechte er-
griffen und ihm dargelegt, ,,welche Wege des Suchens allein zu denken seien.
,Richtig ist”, hatte sie erklart, ,das zu sagen und zu denken, dafs Seiendes ist;
denn das kann sein; Nichts ist nicht: das, sage ich dir, sollst du dir klarmachen.”*
,[D]a8 nicht zu sein unmoglich ist, ist der Weg der Uberzeugung, denn die geht
mit der Wahrheit”? sagt sie ihm, und dass ,Sein und Nichtsein dasselbe”® sind,
koénne nicht gedacht werden. ,Denn dazu werden sich Dinge gewifs niemals
zwingen lassen: zu sein, wenn sie nicht sind.”” Und so bewies sie ihm, dass es
,nicht sagbar noch denkbar [sei], dass (etwas) nicht ist.”® Parmenides solle den-
ken und seinen Verstand gebrauchen, mahnte sie ihn und erklédrte ihm, was von
den Sterblichen zu halten sei: , die Sterblichen”, sagte sie, , die nichts wissenden,
umherwanken, die doppelkdpfigen: denn Ohnmacht lenkt in ihrer Brust ihren
schwankenden Verstand, und sie treiben dahin so taub als blind, blode, verdutzte

N

Parmenides, Vom Wesen des Seienden. Die Fragmente, hg. und tibers. von Uvo Holscher, Frank-
furt a. M. 1969.

Ebd.,, (Fr.2 (2)), S.15.

Ebd., (Fr. 6 (1-2)), S.17.

Ebd., (Fr. 2 (3-4)), S.15.

Ebd., (Fr. 6 (8)), S.19.

Ebd., (Fr. 7 (1)), S. 19.

Ebd.,, (Fr. 8 (8-9)), S.21.

N O\ Ul W



Varietas und das Risiko des Gebrauchs von Modellen 15

Gaffer, unterscheidungslose Haufen, bei denen Sein und Nichtsein dasselbe gilt
und nicht dasselbe, und es in allen Dingen einen umgekehrten Weg gibt.”*

Die Wahrheit der Gottin ist hart. Wo ist die Mannigfaltigkeit der Dinge, fra-
gen wir uns, wenn das Seiende ,,ganz” und , einheitlich”, , unerschiitterlich” und
,vollendet” ist?® Wo sind Bewegung, Vielfalt und Verdnderung und wo sind
Werden und Vergehen? Im ,Diinken der Sterblichen, worin keine wahre Verlaf3-
lichkeit ist”" lautet die Antwort der Gottin. Die Sterblichen seien notwendig dem
blolen Meinen verhaftet und von der ,,Gewohnheit der vielen Erfahrung” geno-
tigt, das ,ziellose Auge umherzulenken und das widerhallende Gehor und die
Zunge”.> Und so beendet die Géttin die ,zuverlassige Uberlegung und das Den-
ken um die Wahrheit” und rat Parmenides, das ,,sterbliche Wahnen” verstehen
zu lernen, wenn er ,das triigerische Gefilige”"® ihrer Worte hore: Die einzelnen
Dinge entstiinden aus den Bezeichnungen und den Aussagen {iber sie. Sie hat-
ten ihre Begriindung in den Gegensétzen, die aus dem Urgegensatz des , &dtheri-
sche[n] Feuer[s] der Flamme”™ und der ,unbewufite[n] Nacht”'® gezeugt seien.
,50 also sind nach dem Diinken (der Sterblichen) diese Dinge geworden”, sagt
sie, ,und sind jetzt und werden so auch von jetzt an in Zukunft enden wie sie
wachsen. Und denen haben die Menschen je einen Namen gegeben, bezeichnend
fiir jedes Ding.”'® Aber in der Bezeichnung, im Aussagen und in der Mischung
der Gegensitze bestehe das Irren. Es zerteile, verfehle und verletze die Wahrheit,
die ja ganz sei und eins mit dem Denken und dem Sein. Das Sein aber, zu dem es
nur den einen Weg des Denkens gebe, habe keine Vergangenheit und auch keine
Zukunft: ,[Iln den Grenzen méchtiger Fesseln ist es anfanglos, endelos [...]. Denn
die méachtige Notwendigkeit halt es in den Fesseln der Grenze, die es ringsum
einschliefst [...].“"7 ,,Seiendes ist; denn das kann sein”, hatte die Gottin gesagt. Die
Notwendigkeit wird also von der Moglichkeit umfasst.

Um Gott und die Notwendigkeit geht es auch bei Leibniz. In seinem Trak-
tat Zum Begriff der Mdoglichkeit sind die Spielrdume und die Verteilung der Rol-
len die gleichen, die Parmenides in Szene setzt. ,In Gott unterscheidet sich die
Existenz nicht vom Wesen”, schreibt er, ,daher ist Gott das notwendige Wesen.
Die Geschopfe sind kontingent, das heifit, die Existenz folgt nicht aus ihrem
Wesen.”®® Leibniz argumentiert, dass dem Menschen sicheres Wissen iiber die
erfahrbare Welt verwehrt sei. Er fragt nach einem Prinzip der Bestdtigung von

9 Ebd., (Fr. 6
10 Ebd., (Fr.8
11 Ebd., (Fr. 1
12 Ebd,, (Fr.7
13 Ebd., (Fr. 8 (50-52)), S.27.

14 Ebd., (Fr. 8 (56)), S.27.

15 Ebd., (Fr. 8 (59)), S.27.

16 Ebd., (Fr. 19 (1-3)), S.47.

17 Ebd., (Fr. 8 (25-31)), S.23.

18 Gottfried Wilhelm Leibniz, ,Zum Begriff der Moglichkeit”, in: ders., Kleine Schriften zur Me-
taphysik, hg. und tibers. von Hans Heinz Holz, Frankfurt a. M. 1996, S.172-189, hier S. 179.

—

4-9)), 5.17-19.
3-4)),5.19.
30)), S. 15.
3-5)), S.19.

Py



16 Bernd Mahr

Kontingentem, dem vergleichbar, was es erlaubt, das notwendig Wahre und das
notwendig Falsche mit , geometrischer Strenge” zu beweisen."” Dabei stofst er auf
die menschlichen Grenzen hinsichtlich des Erkennens von Griinden. Diese Gren-
zen zeigen ihm, dass Kontingentes nicht in gleicher Weise zugénglich ist wie
Notwendiges, das in der Mathematik durch eine Analyse der Begriffe in eine
identische Gleichung tiberfithrt werden kann. ,Bei kontingenten Sétzen aber”,
schreibt Leibniz, ,geht der Fortschritt der Analyse iiber die Griinde der Griinde
ins Unendliche, so dafi man niemals einen vollen Beweis besitzt, obwohl immer
ein Grund fiir die Wahrheit besteht und von Gott allein vollkommen eingesehen
wird, der allein mit einem Geistesblitz die unendliche Reihe durchlduft.”?* Und
so kommt er zu dem Schluss:

Weil wir den wahren formalen Grund der Existenz nicht in jedem beson-
deren Falle erkennen kénnen, da das einen Fortgang ins Unendliche ein-
schlief8t, gentigt es uns daher, dafl wir die kontingente Wahrheit a poste-
riori, ndmlich durch Erfahrungen erkennen, und dennoch zugleich das
als universell und allgemein annehmen, was durch Grund und Erfahrung
selbst befestigt wird (soweit es uns gegeben ist, in die Dinge einzudrin-
gen), jenes von Gott unserem Geist eingepflanzte Prinzip, dafd nichts ohne
Grund geschieht und unter entgegengesetzten Dingen immer das ge-
schieht, was mehr Grund hat.?

Was in der Welt der Fall ist, ist fiir Leibniz also nur nach menschlichem Maf kon-
tingent. Zwar hat es Griinde, aber der Mensch kann in der Endlichkeit, die ihn
beschréankt, durch sie nicht zur Wahrheit vordringen. Nur Gott weifs von den kon-
tingenten Wahrheiten. Weil sich dem Menschen die Notwendigkeit des ihm kon-
tingent Erscheinenden nicht erschliefit, kann er das Wahre in der Welt, d.h. das,
was in ihr aus Gottes Perspektive notwendigerweise der Fall ist, aus eigenen Kréf-
ten nicht sicher wissen. Er kann sich dem nur ndhern. Existenz, Objektivitat und
Wabhrheit, in Bezug auf die erfahrbare Welt, sind in Leibniz’ Verstindnis zwar ab-
solut, fiir den Menschen jedoch nicht zugéanglich, d. h. sie konnen nicht sicher ge-
wusst werden. Heute, in den Wissenschaften, finden sich die genannten Griinde
in Beobachtungen, Definitionen und Modellen. Und die gottliche Notwendigkeit,
so glauben wir, zeigt sich nur noch in der ,, geometrischen Strenge” der Schliisse,
die wir daraus ziehen. Ihren Ausdruck findet diese Strenge in den Formen logi-
scher Regeln. Im Ubrigen, so scheint es, miissen wir wohl Leibniz und der Géttin
des Parmenides Recht geben: Wir kénnen uns irren. Was nicht notwendig wahr

19 Eine Aussage ist kontingent, wenn sie einen Wahrheitswert besitzt, aber weder notwendig
wahr noch notwendig falsch ist. Mdglicherweise wahr heifit eine Aussage, die nicht notwen-
dig falsch ist, und, entsprechend, mdglicherweise falsch heifit sie, wenn sie nicht notwendig
wabhr ist. Die Formulierung , geometrische Strenge” verweist auf die axiomatische Grund-
legung der Geometrie durch Euklid.

20 Leibniz, ,Zum Begriff der Moglichkeit”, S. 181.

21 Ebd., S.183f.



Varietas und das Risiko des Gebrauchs von Modellen 17

ist, kann dennoch wabhr sein, aber auch moglicherweise falsch. Und was kontin-
gent ist, also nicht notwendig, konnte so oder auch anders sein oder so oder auch
anders gewesen sein oder so oder auch anders werden. Den Beitrag der Logik zur
Beherrschung dieser Welt erklart Gottlob Frege: ,, Es handelt sich in der Logik um
die Gesetze des Wahrseins, nicht um die des Fiirwahrhaltens, nicht um die Frage,
wie das Denken beim Menschen vorgeht, sondern wie es geschehen mufs, um die
Wahrheit nicht zu verfehlen.”? Die Logik dient also der Vermeidung eines Risikos.

Das ist die Welt der Dinge und Sachverhalte und der Gefiihle und Gedanken.
Es ist die Welt der Moglichkeiten. In ihr kann die Wahrheit gesucht und gleich-
zeitig Theater gespielt werden. Es ist die Welt, in der dariiber gestritten wird,
was wahr und was falsch ist, aber auch die Welt der Opposition von Vielfalt und
Gesetz, von Zeit und Ewigkeit und von Verdanderung und Bestand, und damit
auch die Welt des Konflikts zwischen Buntheit und Ordnung und zwischen Sinn-
lichkeit und Form. Um diese Oppositionen und Konflikte geht es im Folgenden.
In deren Zentrum steht der Begriff der varietas.

3 Varietas delectat

In seinem Traktat De Oratore diskutiert Cicero den Gedanken der varietas. Wie im
,Vorspiel auf dem Theater” geht es auch bei ihm um eine Inszenierung. Im drit-
ten Buch, nachdem er sich mit Fragen der Gestaltung und Angemessenheit einer
Rede in der Sache, in der Situation und in Hinblick auf die Zuhorer auseinander-
gesetzt hat, kommt er zum Thema des Vortrags und zur Stimme.

Cotta, ein Mitglied der Gesprachsrunde, fragt: ,Nun, was wirkt fiir unser Ohr
und die Anziehungskraft des Vortrags vorteilhafter als Wechsel, Vielfalt und Ver-
anderung?“* Spater im Text erzéhlt Cotta eine Episode: ,So hatte auch der schon
erwahnte Gracchus [...] gew6hnlich einen Fachmann mit einer kleinen Pfeife aus
Elfenbein mit sich, der heimlich hinter ihm stand, wenn er eine Rede hielt, und
eilig einen Pfiff ertonen lief, mit dem er ihn entweder antrieb, wenn er nachliefs,
oder bei leidenschaftlicher Erregung zur Besinnung brachte.”*

22 Gottlob Frege, ,,Logik”, in: ders., Schriften zur Logik und Sprachphilosophie. Aus dem Nachlass,
hg. von Gottfried Gabriel, Hamburg 1971, S.35-73, hier S. 69.

23 Unter den Bedeutungen des Wortes varietas finden sich im lateinisch-deutschen Wérterbuch:
,Buntheit, Mannigfaltigkeit, Verschiedenheit, Abwechslung, abwechselnde Zeitumstiande,
Wechsel der Jahreszeiten, Fiille des Stoffes, Wechselfdlle, Meinungsverschiedenheit, Unbe-
standigkeit, Wankelmut und Vielseitigkeit.” Pons Online-Worterbuch, URL: https://de.pons.
com/iibersetzung?q=varietas&l=dela&in=&lf=de (1.8.2019). Und eine der Musikwissenschaft
dienende philologische Analyse {ibersetzt das Wort varietas mit ,Verschiedenheit” und
,Mannigfaltigkeit”, das Wort variatio mit ,Verdnderung, Verschiedenheit und Variation”.
Horst Weber, ,Varietas, variatio/Variation, Variante”, in: Handwdérterbuch der musikalischen
Terminologie, Ordner VI: Si-Z, hg. von Albrecht Riethmiiller, Stuttgart 1986, S. 3, URL: www.
sim.spk-berlin.de_(1.8.2019).

24 Markus Tullus Cicero, De oratore. Uber den Redner, Drittes Buch, hg. und tibers. von Harald
Merklin, Stuttgart 1976, S.589. Im lateinischen Original lautet die entscheidende Stelle:
,Quid [...] est vicissitudine et varietate et commutatione aptius?”. Ebd., S.588.

25 Ebd., S.588f.



18 Bernd Mahr

Abb. 2: Oresstes (sic) (1. Jhd. n. Chr.). Ephesos, Hanghaus 2 / Stidraum 6 Westwand.
Aus: Volker Michael Strocka, Die Wandmalerei der Hanghiuser in Ephesos, Wien 1977,
(Forschungen in Ephesos, VIII/1), Abb. 67.

Und abschlieSend erklart Cotta: ,,Mit dieser Vielfalt und diesem Lauf durch
alle Tone wird sich die Stimme einerseits erhalten und andererseits dem Vortrag
zu seiner Anziehungskraft verhelfen. Den Pfeifenmann koénnt ihr dabei zu Hau-
se lassen, wenn ihr nur den durch diese Praxis erworbenen Instinkt mit auf das
Forum bringt.”*

Im lateinischen Original wird hier mit ,Haec varietas” von dieser Vielfalt ge-
sprochen. Heute prasentiert sich der Gedanke der Verdnderung, die erfreut, als
lateinischer Sinnspruch: ,varietas delectat”.” Eine beriithmt gewordene Quel-
le dieser Beobachtung findet sich bei dem romischen Fabeldichter Phaedrus
(15 v. Chr. bis 50 n. Chr.). Im Prolog zum zweiten Buch seines Liber Fabularum
lasst er den Dichter sagen:

Ein jeder Scherz, den man nur immer wahlen mag,
Wenn er das Ohr ergotzt und seinem Zweck entspricht,

26 Ebd., S.590f.
27 Manchmal auch variatio delectat; varietas bezeichnet dabei eher das Phanomen, variatio eher
den Prozess.



Varietas und das Risiko des Gebrauchs von Modellen 19

Empfiehlt sich durch sich selbst, nicht durch des Autors Namen.
Ich will des Alten Weise in der Fabeldichtung

Bewahren; aber wenn ich etwas andres gebe

Und meiner Worte Wahrheit Deinen Sinn ergotzt,

So wiinsch ich, Leser, dafy du dieses giinstig aufnimmst,

Im Fall der Anekdote Kiirze dies verdient.”

Die Formulierung, um die es hier geht, lautet im lateinischen Original: , Sed si
libuerit aliquid interponere, dictorum sensus ut delectet varietas”, was in wortli-
cher Ubersetzung so viel bedeutet wie: ,, Aber wenn ich so frei bin, etwas hinzuzu-
fligen, dann zu dem Zweck, dass die Vielfalt des Ausdrucks Freude macht.”
Phaedrus’ Erklarung ist nicht nur wegen der Selbstverstandlichkeit interessant,
mit der er die Abwechslung als Argument anfiihrt, sondern auch wegen der Ent-
schuldigung dafiir, dass er das Alte nicht wortgetreu und wahrhaftig bewahrt.

Der Gedanke der Abwechslung, die erfreut, kommt aus dem Griechischen. Es
gibt im Orestes des Euripides eine Szene, in der Elektra diesen Gedanken in einer
Weise formuliert, die sich offenbar jedem Widerspruch entzieht. Orestes ist krank
und wird von seiner Schwester Elektra gepflegt. Er bittet sie:

Nein, heb mich wieder! Dreh mich wieder um! Des Kranken Launen wer-
den schwer erfiillt.

Und Elektra antwortet:

Willst Du die Fiifie nicht nach langer Zeit
Zu Boden setzen? Wechsel tut so gut!®

,Wechsel tut so gut!”, so begriindet Elektra ihren Vorschlag. Im griechischen Ori-
ginal des Orestes lautet die Phrase: ,uetapolrn) mavtwv yAvikv” (,Die Verdnde-
rung aller Dinge ist siifs”). Diese lebensweltliche Weisheit der Freude an der Ab-
wechslung muss allgemeine Anerkennung besessen haben, denn sonst hétte sie
Elektra nicht als Argument verwenden kénnen. Euripides ist die fritheste Quelle
dieses Gedankens. Fiir seine Nachhaltigkeit spricht, dass Euripides’ Szene offen-
bar noch fiinfhundert Jahre spater im Bewusstsein der Menschen gewesen ist.
Denn in einem Haus in Ephesos findet sich in einer Wandmalerei aus dem 1. Jahr-
hundert n. Chr. eine Darstellung, die aller Wahrscheinlichkeit nach Orestes und
Elektra zeigt, und zwar in dem Moment — so muss man es wohl lesen —, in dem
Orestes die Fiifle zu Boden setzt.*

28 Phaedrus, Liber Fabularum. Fabelbuch, Zweites Buch, Vorrede, hg. und iibers. von Friedrich
Riickert und Otto Schonberger, Stuttgart 1975, S. 32f.

29 Euripides, ,Orestes”, in: Euripides. Simtliche Tragodien und Fragmente, tibers. von Ernst Bu-
schor, hg. von Gustav Adolf Seeck, Darmstadt 1977, Bd. V., S. 5-130, hier S. 23.

30 Volker Michael Strocka, Die Wandmalerei der Hanghéuser in Ephesos, Wien 1977 (Forschungen
in Ephesos VIII/1), S. 53f.



20 Bernd Mahr

4 Die Lust an der Verinderung

Als Begriindung fiir Techniken der Préasentation ist die Abwechslung, die erfreut,
ein Grundgedanke der Gestaltung, nicht nur in der Rhetorik und fiir die Unter-
haltung, sondern auch in anderen Kiinsten, die ein Publikum haben. Sie ist ohne
Zweifel von praktischer Bedeutung, aber sie wirft auch grundlegende Fragen zur
Natur des Menschen auf und damit zur Ethik seines Tuns.

In seiner antiken Rezeption erfahrt der Gedanke der varietas sehr verschiede-
ne und zum Teil auch sehr tiefgriindige Ausdeutungen. Siebzig Jahre nach Euri-
pides spricht Aristoteles in seiner Rhetorik von der Bedeutung der Abwechslung.
Dabei geht es ihm nicht um die Rechtfertigung rhetorischer Techniken, sondern
um Grundsétzliches. In seinen Ausfiihrungen zu den Gerichtsreden fragt er nach
dem Eigeninteresse des Tuns, von dem er sagt, dass es immer dem Niitzlichen
oder dem Vergniiglichen diene. , Lust”, sagt er,

ist eine Art Bewegung der Seele und ihre massive und spiirbare Zustands-
anderung in die ihr grundgelegte Natur, Schmerz das Gegenteil davon.
Wenn nun Lust etwas von dieser Art ist, dann ist das Lustvolle offenkun-
dig das, was den besagten Zustand herstellt; das, was ihn aber beseitigt
oder den gegenteiligen Zustand hervorruft, ist das Unlustbereitende. Also
muss der Ubergang in den naturgeméafen Zustand in den meisten Fallen
vergniiglich sein, ganz besonders dann, wenn das, was nattirlich zustande
gekommen ist, seinen naturgemafien Zustand wiedererlangt hat. Ebenso
ist es mit den Gewohnheiten.”

In der Aufzahlung dessen, was Lust bereitet und was angenehm ist, findet sich
auch die Abwechslung. Und in diesem Zusammenhang verweist Aristoteles auf
Euripides:

Auch oftmals dasselbe zu tun ist angenehm, denn Gewohntes ist etwas
Angenehmes. Angenehm ist aber auch die Abwechslung, sie fithrt zum na-
tlirlichen Zustand zurtick. Immer ein- und dasselbe bewirkt namlich eine
Uberspannung des bestehenden Zustandes, daher sagt man auch: ,Stif ist
die Abwechslung in allem”. Daher sind auch zeitliche Abstédnde, sowohl bei
Menschen als auch bei Dingen, angenehm, denn dadurch kommt es zur
Abwechslung vom gegenwartigen Zustand [...].*

Auch in der Nikomachischen Ethik diskutiert Aristoteles die in der Natur des Men-
schen liegende Lust an der Veranderung. Den Rahmen seiner Abhandlung bildet
das Ziel, das oberste Gut zu finden, das vollkommenste: ,Jedes praktische Kon-
nen und jede wissenschaftliche Untersuchung”, sagt er, ,ebenso jedes Handeln

31 Aristoteles, Rhetorik, hg. und tibers. von Gernot Krapinger, Stuttgart 2012, 1369b 33, S. 52.
32 Ebd. 1371a 28, S. 56.



Varietas und das Risiko des Gebrauchs von Modellen 21

und Wahlen strebt nach einem Gut, wie allgemein angenommen wird. Daher die
richtige Bestimmung von ,Gut’ als ,das Ziel, zu dem alles strebt’.*

Spéter im Text stellt er fest: , Als solches Gut aber gilt in hervorragendem Sin-
ne das Gliick.”** Als er schliefillich zur Lust an der Verdnderung gelangt, zitiert
er wieder Euripides. Aber er begniigt sich diesmal nicht mit der Erkenntnis, dass
die Verdanderung Lust bereitet, sondern unterwirft diese Lust einem harten Ur-
teil: ,Doch ,Immer sich dndern ist siilester Genuf$, sagt der Dichter: dies ist die
Folge einer gewissen Minderwertigkeit. Wie namlich der Mensch, und zwar der
minderwertige, leicht dem Anders-werden verféllt, so ist eine Natur, die des An-
ders-werdens bedarf, minderwertig, denn sie ist nicht einfach und nicht gut.”*

Zur Begriindung verweist Aristoteles auf die Natur, durch die wir den Keim
des Vergénglichen in uns tragen, und auf das Wesen Gottes, des unbewegten
Bewegers, der an der einfachen, nicht durch die Verdnderung hervorgerufenen
Lust Freude hat: ,,Ein und dasselbe Ding ist niemals ununterbrochen lustvoll,”,
schreibt er,

weil unsere Natur keine einfache, unzusammengesetzte ist. Vielmehr ist
in ihr noch etwas anderes, auf Grund dessen der Keim des Verganglichen
in uns steckt. Die Folge ist: wenn der eine Teil unseres Wesens etwas tut,
so ist dies fiir den anderen Teil ein wesenswidriger Vorgang; wenn aber
beide Teile in ein ausgeglichenes Verhaltnis gebracht sind, so enthalt der
Vorgang weder Unlust noch Lust. Ware dagegen die Natur eines Wesens
einfach, (unzusammengesetzt), dann miifite immer ein und dasselbe Tun
am lustvollsten sein. So wird es verstiandlich, dafs Gott stets an der einen
einfachen, (unzusammengesetzten) Lust seine Freude hat, denn es hat
nicht nur der Zustand der Bewegung seine Aktivitit, sondern auch der
Zustand der Unbewegtheit, und Lust findet sich eher in der Ruhe als in
der Bewegung.®

Bemerkenswert ist an dieser Begriindung der Verweis auf die Natur des Men-
schen, dessen Wesen zwei miteinander in Konflikt stehende Teile besitzt. Hier
zeigt sich eine Auffassung, die dhnlich in Schillers Postulat zweier grundle-
gender Triebe zu finden ist, dem Sinnlichen Trieb und dem Formtrieb. Aber auch in
der mafgebenden Rolle des in der Ruhe verharrenden Gottes gibt es Ahnlichkei-
ten zu Schillers Begriff der Goéttlichkeit, wenngleich auch eine aufschlussreiche
Differenz.

Der oppositionelle ewige Gott wurde schon im antiken Diskurs zum Thema.
44 v. Chr. diskutiert Cicero im ersten Buch der De Natura Deorum eine Reihe von
Fragen, die sich ergeben, wenn man annimmt, dass eine , zeitliche Welt durch

33 Aristoteles, Nikomachische Ethik, tibers. von Franz Dirlmeier, Stuttgart 2013, hier Buch I, 1094a
1-3,S.5.

34 Ebd., Buch I, 1097a, S. 15.

35 Ebd., Buch XII, 1154b, S. 211.

36 Ebd.



22 Bernd Mahr

einen zeitlosen Gott” geschaffen wurde: Warum wurde die Welt gerade in die-
sem und in keinem anderen Zeitpunkt geschaffen? Was taten der Platonische
Demiurg, der erste unbewegte Beweger, und die Pronoia der Stoa, die Vorsehung;
was taten sie in der unendlichen Zeit, die der Erschaffung der Welt vorausging?
Was veranlasste {iberhaupt den Demiurgen und die Pronoia, in einem bestimm-
ten Zeitpunkt eine Welt zu schaffen? Geniigte ihnen selber der urspriingliche
weltlose Zustand nicht mehr? Und wollten sie eine Welt fiir den Menschen schaf-
fen?” In den letzten Fragen steckt, was hier interessiert.
Velleius, der Epikureer, fragt in Ciceros Dialog forsch:

Sollen wir annehmen, er freue sich an der bunten Vielfalt, mit der wir
Himmel und Erde geschmiickt sehen? Was kann dies fiir eine Freude fiir
einen Gott sein? Wiére es wirklich eine Freude gewesen, dann hitte er sie
gewiss nicht so lange entbehren kénnen. Oder ist dies alles, wie ihr etwa
zu sagen pflegt, der Menschen wegen von Gott geschaffen worden? Etwa
den Weisen zuliebe? Dann wire ein so riesiger Aufwand nur fiir wenige
getrieben worden. Oder gar der Toren wegen? Da war erstens kein An-
lass, sich um die schlechten Menschen verdient zu machen; und was hat
er zweitens erreicht, wenn doch alle Toren sich zweifellos schon immer
im grofiten Elend befinden, vor allem gerade, weil sie Toren sind — denn
was konnen wir Elenderes nennen als die Torheit? — und dann, weil es im
Leben so viele Widerwiértigkeiten gibt, die die Weisen mit ihren Vorzii-
gen auszugleichen vermogen, die Toren dagegen sie weder, wenn sie zu
kommen drohen, vermeiden noch, wenn sie eingetroffen sind, ertragen
kénnen.*®

Velleius sagt das mit voller Selbstverstandlichkeit fiir die Berechtigung der Lust,
die durch die Vielfalt bereitet wird, und in voller Uberzeugung ihrer Bedeutung
als eines Sinns des Lebens. In dieser Hinsicht setzt der Epikureer Velleius einen
anderen Schwerpunkt als der Akademiker Aristoteles.

5 Verinderung und Form

Sich der Vielfalt und Abwechslung hinzugeben, ist bei Parmenides Eigenheit
der verwirrten Sterblichen und bei Aristoteles ein Zeichen der Minderwertig-
keit menschlicher Existenz. Der Vielfalt und Abwechslung gegeniiber stehen bei
Parmenides das von Gott durch die Notwendigkeit festgehaltene Sein, das Wahre
und das Denken, und bei Aristoteles Gottes Ruhe und Unbewegtheit.
Abwechslung schalfft fiir Orest und Elektra Erleichterung, und fiir den Epiku-
reer Velleius sind Vielfalt und Abwechslung ein Teil des Lebenssinns. Bei Cicero
sind sie ein rhetorisches Mittel der Rede vor Gericht und bei Phaedrus ein berech-

37 Siehe Markus Tullius Cicero, De natura deorum. Vom Wesen der Gotter, Kommentar, hg. von
Olof Gigon, Ziirich 1996, S. 341.

38 Ebd., Liber primus, 22/23, S.24f. Im lateinischen Original lautet die entscheidende Formu-
lierung: ,,post autem: varietatene eum delectari putamus, qua caelum et terras exornatas videmus?”



Varietas und das Risiko des Gebrauchs von Modellen 23

tigtes Stilmittel der Erzéhlung. Der Verzicht auf Vielfalt und Abwechslung birgt
fiir Cicero die Gefahr, nicht {iberzeugen zu kénnen und bei Phaedrus das Risiko
der Langeweile. Aber Phaedrus muss sich entschuldigen, wenn er, der Freude an
der Abwechslung zuliebe, von der Worttreue seiner Darstellung abweicht. Die
Freude an der Abwechslung ist offenbar nicht ungeteilt.

Fiir Goethes Theaterdirektor sind Vielfalt und Abwechslung eine konomi-
sche Notwendigkeit, um dem Publikum zu gefallen. Es scheint, als habe er sich
von Parmenides” Gottin inspirieren lassen, von ihrem Blick auf die Sterblichen.
Der Verzicht auf Vielfalt und Abwechslung ist mit dem Risiko des Missfallens be-
laden und mit dem daraus eventuell resultierenden finanziellen Verlust. Goethes
Dichter auf der anderen Seite sieht in der Vielfalt und Abwechslung das Risiko
der nur fiir den Augenblick erlebten Lust und in deren Verzicht die Chance auf
Bewahrung der Wahrheit, auch er von der Goéttin inspiriert, nur ihrer Gottlichkeit
naher.

Offenbar haben wir es in der Welt, in der wir die Wahrheit suchen und Theater
spielen konnen, mit zwei oppositionellen und miteinander in Konflikt stehen-
den Prinzipen zu tun: dem Prinzip der Orientierung auf Vielfalt und Abwechslung
hin, das sich in dem Gedanken der varietas ausdriickt, und dem Prinzip der Suche
nach Gesetz und Wahrheit und nach deren Bewahrung und Ewigkeit.*® Konflikte und
Fremdheit zwischen diesen beiden Prinzipien bestehen bis heute, vor allem im
Alltagsleben und im Zusammenleben der Wissenschaften. Dort finden sie ihren
vermutlich starksten Ausdruck in der Unvertréaglichkeit der Techniken von For-
malisierung und Narration.

Schiller formulierte seine anthropologische Begriindung der Opposition die-
ser Prinzipien in seinen Briefen Uber die dsthetische Erziehung des Menschen, insbe-
sondere in den Briefen 12 bis 15, die 1794 und 1795 in den Horen erschienen.*® Er
sieht sie als Opposition von Veranderung und Form. Seine Analyse beginnt im
11. Brief:

39 Wollte man, dhnlich dem Gedanken der varietas, auch dem Gedanken von Gesetz und Wahr-
heit und deren Bewahrung und Ewigkeit einen lateinischen Namen geben, dann ware es
aus heutiger Perspektive naheliegend, von veritas zu sprechen. Denn dies entsprache wohl
gut unserem heutigen Wahrheitsbegriff, zumal auch das lateinische Wort veritas ein breites
Bedeutungsspektrum aufweist: ,Wahrheit, Wirklichkeit, Naturtreue, Innere Wahrheit, Not-
wendigkeit, Wahrheitsliebe, Aufrichtigkeit, Ehrlichkeit, Offenheit, Unparteilichkeit, Recht-
lichkeit und Regel”. Pons Online-Wérterbuch, URL: https://de.pons.com/iibersetzung?q=var
ietas&l=dela&in=¢&lf=de (1.8.2019). Aber ein zum Abstraktum erhobener lateinischer Begriff
der veritas wiirde leicht den Eindruck erwecken, dass die Opposition von varietas und veritas
schon in der Antike diskutiert wurde. Dafiir gibt es jedoch keine Hinweise. Auch wenn die
Rezeption des Begriffs der varietas auf Oppositionen verweist, wie die hier zitierten Passa-
gen belegen, so steht dem allgemeinen Begriff der varietas doch kein einzelner Begriff als
Opposition gegeniiber (ich bedanke mich bei Christian Badura fiir seine hilfreichen Hin-
weise).

40 Friedrich Schiller, Uber die isthetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen, hg. von
Klaus L. Berghahn, Stuttgart 2000.



24

Bernd Mahr

Wenn die Abstraktion so hoch als sie immer kann hinaufsteigt, so gelangt
sie zu zwey letzten Begriffen, bey denen sie stille stehen und ihre Grenzen
bekennen mufs. Sie unterscheidet in dem Menschen etwas, das bleibt, und
etwas, das sich unaufhorlich verandert. Das bleibende nennt sie seine Per-
son, das wechselnde seinen Zustand. [...] In dem absoluten Subjekt allein
beharren mit der Personlichkeit auch alle ihre Bestimmungen, weil sie aus
der Personlichkeit flieSen. Alles was die Gottheit ist, ist sie deswegen, weil
sie ist; sie ist folglich alles auf ewig, weil sie ewig ist.*!

Obgleich nun ein unendliches Wesen, eine Gottheit, nicht werden kann, so muf3
man doch eine Tendenz géttlich nennen, die das eigentlichste Merkmal der Gott-
heit, absolute Verkiindigung des Vermogens (Wirklichkeit alles Moglichen) und
absolute Einheit des Erscheinens (Nothwendigkeit alles Wirklichen), zu ihrer
unendlichen Aufgabe hat. Die Anlage zu der Gottheit tragt der Mensch unwi-
dersprechlich in seiner Personlichkeit in sich; der Weg zu der Gottheit, wenn man
einen Weg nennen kann, was niemals zum Ziele fiihrt, ist ihm aufgetan in den
Sinnen.*?

Hieraus flieflen nun zwey entgegengesetzte Anforderungen an den Men-
schen, die zwey Fundamentalgesetze der sinnlich-verniinftigen Natur.
Das erste dringt auf absolute Realitét: er soll alles zur Welt machen, was
blofl Form ist, und alle seine Anlagen zur Erscheinung bringen: das zwey-
te dringt auf absolute Formalitét: er soll alles in sich vertilgen, was blofs
Welt ist, und Uebereinstimmung in alle seine Verdnderungen bringen; mit
anderen Worten: er soll alles innre verdufiern und alles dussere formen.
Beyde Aufgaben, in ihrer hochsten Erfiillung gedacht, fithren zu dem Be-
griff der Gottheit zuriick, von dem ich ausgegangen bin.*

Den 12. Brief beginnt er dann mit den Worten:

Zur Erfiillung dieser doppelten Aufgabe, das Nothwendige in uns zur
Wirklichkeit zu bringen und das Wirkliche ausser uns dem Gesetz der
Nothwendigkeit zu unterwerfen, werden wir durch zwey entgegenge-
setzte Krifte gedrungen, die man, weil sie uns antreiben ihr Objekt zu
verwirklichen, ganz schicklich Triebe nennt. Der erste dieser Triebe, den
ich den sinnlichen nennen will, geht aus von dem physischen Daseyn des
Menschen oder von seiner sinnlichen Natur, und ist beschaftigt, ihn in die
Schranken der Zeit zu setzen und zur Materie zu machen [...] mithin for-
dert dieser Trieb, dafs Verdnderung sey, dafs die Zeit einen Inhalt habe. [...]
Der zweyte jener Triebe, den man den Formtrieb nennen kann, geht aus
von dem absoluten Daseyn des Menschen oder von seiner verniinftigen

41 Ebd., S43.
42 Ebd., S.45.
43 Ebd,, S.46.



Varietas und das Risiko des Gebrauchs von Modellen 25

Natur, und ist bestrebt, ihn in Freyheit zu setzen, Harmonie in die Ver-
schiedenheit seines Erscheinens zu bringen, und bey allem Wechsel des
Zustands seine Person zu behaupten.**

Schiller sieht die beiden Triebe jedoch nicht in ihrer Gegensatzlichkeit, sondern,
wie er im 13. Brief erkldrt, in ihrer Wechselwirkung. In diesem Zusammenhang
verweist er auf Fichtes Grundlagen der gesamten Wissenschaftslehre,* die 1793 und
'94 heftig diskutiert wurden. ,Sie sind”, sagt er von den Trieben,

einander also von Natur nicht entgegengesetzt, und wenn sie demohnge-
achtet so erscheinen, so sind sie es erst geworden durch eine freye Ueber-
tretung der Natur, indem sie sich selbst misverstehen, und ihre Sphéren
verwirren. Ueber diese zu wachen, und einem jeden dieser beyden Trie-
be seine Grenzen zu sichern, ist die Aufgabe der Kultur, die also beyden
eine gleiche Gerechtigkeit schuldig ist, und nicht blof§ den verniinftigen
Trieb gegen den sinnlichen, sondern auch diesen gegen jenen zu behaup-
ten hat.*

Veranderung und Form im Sinnlichen Trieb und im Formtrieb stehen damit in en-
gem Zusammenhang zu den Prinzipen der Orientierung auf Vielfalt und Ab-
wechslung und der Suche nach Gesetz und Wahrheit und nach deren Bewahrung
und Ewigkeit. Im Ideal eines Ausgleichs zwischen beiden Trieben sieht Schiller
einen Bezug zur Géttlichkeit, und im Zusammenwirken beider erkennt er den
Spieltrieb: ,Der sinnliche Trieb will”, schreibt er im 14. Brief, ,daff Verdnderung
sey, daf$ die Zeit einen Inhalt habe; der Formtrieb will, dafs die Zeit aufgehoben, daf3
keine Veranderung sey. Derjenige Trieb also, in welchem beyde verbunden wirken,
[...] der Spieltrieb also wiirde dahin gerichtet seyn, die Zeit in der Zeit aufzuheben,
Werden mit absolutem Seyn, Veranderung mit Identitét zu vereinbaren.”*’

Auch wenn bei Schiller der Mensch und der ihm innewohnende, nach Gott-
lichkeit strebende Ausgleich in den Vordergrund tritt, so zeigen sich in der Zwei-
teilung und in der Beziehungskonstellation der Triebe doch auffallige Ahnlich-
keiten zu Aristoteles’ Nikomachischer Ethik, nicht zuletzt auch in dem Gedanken,
dass mit der Dominanz der varietas als ,freye Ubertretung der Natur” zwar nicht
,Minderwertigkeit”, aber doch eine Distanz zur Géttlichkeit entsteht.

6 Modell und Regel

Die antiken Oppositionen, in denen Vielfalt und Gesetz und Verdnderung und Ewig-
keit im Konflikt stehen, so denke ich, begleiteten von Beginn an auch den Diskurs
um Modelle. Urspriinglich ging es bei der Entwicklung von Modellen vermutlich

44 Ebd., S.46-48.

45 Johann Gottlieb Fichte, Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre als Handschrift fiir seine Zu-
horer (1794), Einl. und Reg. von Wilhelm G. Jacobs, Hamburg 1997.

46 Schiller, Uber die dsthetische Erziehung des Menschen, S. 50f.

47 Ebd., S.56f.



26 Bernd Mahr

um das Bediirfnis, Regeln zu finden, deren Anwendung eine angemessene und
erfolgreiche Gestaltung sichern und die helfen, zu einem intendierten Optimum
im Ziel zu gelangen. Offenbar sollten Modelle Gesetzescharakter haben. Aber
man musste doch auch immer wieder der varietas Raum geben und damit das
Wagnis eingehen, in der Gestaltung zu scheitern und das Optimum im Ziel zu
verfehlen. Mit diesem Risiko gewann man zugleich die Chance der Innovation,
der Bewahrung der Lebendigkeit und der Vermehrung der Vielfalt, von der ja
nicht nur Cicero und Phaedrus wussten, dass sie Freude bereitet, sondern auch
Aristoteles. Denn ausschlieSliche Verpflichtung gegeniiber dem Gesetz, auch das
wurde schon gesehen, barg die Gefahr der Erstarrung und Gleichférmigkeit. Die-
se Beobachtung, wenn es denn gerechtfertigt ist, sie zu einem allgemeinen Pha-
nomen zu erheben, setzt Regeln und Modelle in eine gewisse Konkurrenz zuein-
ander. Regeln, so konnte man grob sagen, sind Ausdruck der Uberzeugung von
Notwendigkeit und Gesetz, wahrend Modelle, die der Vielfalt eine Form geben,
kontingent sind. Denn eher noch als Regeln kénnten Modelle auch anders sein,
und anders als Regeln lassen Modelle Spielraum bei ihrem Gebrauch.

Das Modellsein ist durch eine epistemische und eine diese konstituierende ope-
rationale Kontextstruktur charakterisiert.” Die fiir Modelle typische Verkniipfung
von Kontextbeziehungen findet sich ebenso bei Regeln, so dass es gerechtfertigt
ist, auch eine Regel als Modell zu befragen. Regeln haben, wenn sie nicht einfach
gesetzt sind, ihren Ursprung in der Erfahrung, die in der Vergangenheit liegt,
und sie finden ihre Rechtfertigung in der wiederholten Bestdtigung durch ihren
Gebrauch. Modelle dagegen konnen der Phantasie entstammen und das Bild ei-
ner zukiinftigen Realitdt malen. Bestétigt werden Modelle dann méglicherweise
schon in nur einer einzigen Verwirklichung. Wir verbinden mit einer Regel selten
einen umfassenden Zusammenhang, wahrend uns Modelle oft dazu dienen, die
Kohidrenz und Konsistenz einer Gesamtheit zu begriinden. Der entscheidende
Unterschied zwischen beiden liegt jedoch in der Intention ihrer Herstellung oder
Wahl und in den mit ihrem Gebrauch verbundenen Erwartungen. Charakteris-
tisch fiir das allgemeine Verstdndnis von Regeln ist die Zweifelsfreiheit, mit der
sie bedacht werden. Anders als Regeln konnen Modelle den Zweck, ihren Cargo
auf das zu tibertragen, was durch ihre Anwendung entsteht, nur moglicherweise
erfiillen. Wahrend Regeln Notwendigkeit und Sicherheit im Hinblick auf ein zu
erreichendes Ziel zugeschrieben wird und ihnen dadurch etwas Zwingendes an-

48 Zur Theorie des Modellseins siehe: Bernd Mabhr, ,Ein Modell des Modellseins. Ein Beitrag
zur Aufklarung des Modellbegriffs”, in: Modelle, hg. von Ulrich Dirks und Eberhard Kno-
bloch, Berlin 2008, 5.187-218; Bernd Mahr, ,Cargo. Zum Verhiltnis von Bild und Modell”, in:
Visuelle Modelle, hg. von Ingeborg Reichle, Steffen Siegel und Achim Spelten, Miinchen 2008,
S.17-40; Bernd Mabhr, ,Die Informatik und die Logik der Modelle”, in: Informatik Spektrum,
32/3 (2009), S.228-249; Bernd Mahr, ,,On the Epistemology of Models”, in: Rethinking Episte-
mology, hg. von Giinter Abel und James Conant, Volume 1, Berlin/Boston 2011, S.301-352;
Bernd Mahr, ,Modelle und ihre Befragbarkeit. Grundlagen einer allgemeinen Modelltheo-
rie”, in: Erwigen, Wissen, Ethik 26/3 (2015), S.329-342 sowie Reinhard Wendler, Das Modell
zwischen Kunst und Wissenschaft, Miinchen 2013.



Varietas und das Risiko des Gebrauchs von Modellen 27

haftet, wird Modellen meist eine aus ihrer Wahl oder Herstellung herriihren-
de Subjektivitit und Kontingenz zugestanden und ihrer Anwendung nicht selten
der Charakter eines Experiments. Bei Modellen ist neben ihrer Herstellung oder
Wahl im Allgemeinen auch ihre Anwendung mit Freiheiten verbunden. Die An-
wendung einer Regel dagegen hat meist stark eingeschrankte und zudem meist
auch nur kontrollierte Freiheitsgrade. Oft liegen diese in der Parametrisierung
gekennzeichneter freier Parameter, die die Regel zu einem Schema macht. Im
Alltag interessieren uns Regeln nicht und meist wollen wir nicht wissen, was sie
uns sagen. Von diesem Umgang mit Regeln spricht Wittgenstein in seinen Philo-
sophischen Untersuchungen:

,Die Linie gibt’s mir ein, wie ich gehen soll". — Aber das ist natiirlich nur
ein Bild. Und urteile ich, sie gebe mir, gleichsam verantwortungslos, dies
oder das ein, so wiirde ich nicht sagen, ich folgte ihr als einer Regel. (§ 222).
Man fiihlt nicht, dafs man immer des Winkes (der Einfliisterung) der Regel
gewadrtig sein mufs. Im Gegenteil. Wir sind nicht gespannt darauf, was sie
uns jetzt wohl sagen wird, sondern sie sagt uns immer dasselbe, und wir
tun, was sie uns sagt. Man konnte dem, den man abrichtet, sagen: ,Sieh, ich
tue immer das Gleiche: ich...” (§223).#

Weil sich der Gebrauch von Modellen und Regeln in dieser Weise unterscheidet,
ist es in der Sache nicht begriindet, an Modelle und ihre Anwendung Anforde-
rungen zu stellen, die dem Modus der Notwendigkeit und dem Diktum der Re-
geltreue entlehnt sind. Modelle, die auf solche Anforderungen beschréankt sind,
werden zu Regeln. Nun haben Modelle als Regeln eine lange Tradition, vor allem
dann, wenn sie mit der Forderung nach weitgehender Ahnlichkeit mit ihrem Re-
ferenzobjekt belegt sind, von dem oder fiir das sie Modell sind. Plinius der Altere
erzdhlt im 35. Buch seiner Naturalis Historia die Geschichte der Erfindung des
Topfers Butades, der als Erster fiir die Herstellung eines portratahnlichen Bil-
des aus Ton (similitudo) einen Schattenriss als Modell benutzt haben soll.*® Und
direkt im Anschluss an die Butades-Legende berichtet er, dass es Lysistratos aus
Sikyon als erster unternommen habe, , das Bild eines Menschen am Gesicht selbst
in Gips abzuformen und Wachs in diese Gipsform zu gieffen und es dann zu ver-
bessern”. Er ,machte es sich auch zur Aufgabe”, schreibt Plinius, ,den Bildern
Ahnlichkeit zu verleihen [similitudines reddere]; vorher bemiihte man sich nur
um eine moglichst schone Ausfithrung.”! Wenn man dagegen das Besondere an
Modellen in den Freiheiten ausmacht, die sie als Mittel der Gestaltung gewéhren,
und wenn man insbesondere in ihrer Unscharfe einen nutzbaren Wert erkennt,*

49 Ludwig Wittgenstein, , Philosophische Untersuchungen”, in: ders., Schriften, Frankfurt a. M.
1960, Bd. 1, S. 279-544, hier S. 387.

50 Vgl. Gaius Plinius Secundus, Naturalis Historiae Libri XXXVII, Buch XXXV: Farben, Malerei,
Plastik, hg. von Roderich Konig und Gerhard Winkler, Berlin/Boston 2011, § 151, S. 114.

51 Ebd., XXXV, § 153, S.117.

52 Vgl. Wendler, Das Modell zwischen Kunst und Wissenschaft, S. 85-89.



28 Bernd Mahr

Moduli der dorischen Hexastylosfront nach Vitruv

Moduli Moduli
1) Stylobatbreite 42 M 13) Regula samt Guttae iM
2) SUD 2M 14) Frieshohe 1M
3) SOD 13 M 15) Triglyphenbreite 1M
4) SH 14 M 16) Schlitz und Steg jet M
5) Kapitellhohe 1M 17) Halbglyphe =M
6) Abakusseitenlinge | 2; M 18) Triglyphenkopf §
7) Abakushche iM 19) Metopenseitenlinge | 13 M
8) Echinushshe M 20) Eck-Restmetope M
9) Siulenhals M 21) Geisonhdhe M
10) Architravhihe 1M 22) Geisonausladung M
11) Architravstirke 13M 23) Normaljoch 73 M
12) Architravtinie iM 24) Frontmitteljoch 10M

Tabelle 1: Moduli der dorischen Hexastylosfront nach Vitruv.
Aus: Heiner Knell, Vitruvs Architekturtheorie. Versuch einer Interpretation,
Darmstadt 1985, S. 88.

dann sind Modelle als Regeln, die keinen Spielraum lassen und die sich einer
Hinterfragung entziehen, eher ein Paradox. Der Preis fiir die dem Gedanken des
Modells innewohnenden Freiheiten sind allerdings die Risiken des Irrtums und
des Misslingens. In diesen Risiken liegt auch der Grund fiir die Geringschéatzung
von Modellen in der Hierarchie des erkennenden Weltbezugs, die Platon im Staat
mit seinem Liniengleichnis begriindet.>

7 Modell und Risiko bei Vitruv

Um das Jahr 15 v. Chr. legte Vitruv eine ihrem Anspruch nach umfassende Archi-
tekturtheorie vor. Seine Decem Libri de Architectura™ sind der einzige aus der Anti-
ke erhaltene Architekturtraktat. Sie sind ein Kompendium von Gestaltungsregeln
und Bauvorschriften, die in einen Rahmen der Verherrlichung der Architektur als
Leitwissenschaft kultureller Entwicklung eingebettet sind. Vitruvs Architektur-

53 Platon, Der Staat, iibers. von Riidiger Rufener und hg. von Thomas A. Szlezak, Diisseldorf/
Ziirich 2000, 509 d-511 e, S. 557-563.

54 Vitruv, De architectura libri decem/Zehn Biicher iiber Architektur, ibers. von Curt Fensterbusch,
Darmstadt 1981.



Varietas und das Risiko des Gebrauchs von Modellen 29

Abb. 3: Dorischer Tempel-Entwurf nach Vitruv. Ausschnitt des Frontaufrisses.
Aus: Heiner Knell, Vitruvs Architekturtheorie. Versuch einer Interpretation,
Darmstadt 1985, Abb. 32.

theorie hatte in der Zeit der Renaissance und spéter, bis ins 19. Jahrhundert hi-
nein, dominierenden Einfluss auf die Baugeschichte.”® Es geht Vitruv in seiner
Theorie um ein durchgéngiges System von Gesetzen und Bauanweisungen, de-
ren Einhaltung in der Offentlichkeit Gefallen findet und die dem Architekten fiir
lange Zeit Ruhm garantieren. Die Formgebung von Tempeln, schreibt er, beruhe
,auf Symmetrie, an deren Gesetze sich die Architekten peinlichst genau halten
miissen.” * Durch die Beachtung dieser Gesetze hitten ,,auch die berithmten Ma-
ler und Bildhauer grofien und unbegrenzten Ruhm erlangt.”*

Grundlegendes Element seines Systems ist die in Zahlen ausgedriickte regel-
hafte Beziehung des Ganzen zu seinen Teilen, deren Proportionen die Symmet-
rien erzeugen, die die Eurythmie des architektonischen Werkes realisieren. Mafs-
einheit der Proportionen ist der modulus, der als ,berechneter Teil” als eine am

55 Vgl. Hanno-Walter Kruft, Geschichte der Architekturtheorie. Von der Antike bis zur Gegenwart.
Miinchen 1995.

56 Vitruv, De architectura, Liber tertius, I (1), S. 137.

57 Ebd., Liber tertius, I (2), S.139.



30 Bernd Mahr

Bau befindliche Grofie vorkommt (beim Bau einer Saulenfront ist der modulus der
halbe Durchmesser des unteren Teils der Sdule). Das auf Vitruv zuriickgehende
lateinische Wort modulus wurde zur etymologischen Wurzel unseres heutigen
Wortes Modell.*®

Obwohl es Vitruv um ein Regelwerk geht, das einem als innere Wahrheit, Not-
wendigkeit und Regeltreue verstandenen Gesetz verpflichtet ist, gibt es mehrere
Griinde, seine Architekturtheorie auch als Modelltheorie zu lesen: Seine Symme-
trie-Regeln weisen die epistemische und operationale Kontextstruktur auf, die
Modelle auszeichnet; er stiitzt sie auf Erfahrungen, Beobachtungen und Messun-
gen und verbindet sie mit einem deutlich bestimmten Zweck. Seine gestalteri-
schen Festlegungen bilden einen Zusammenhang, der dazu dient, eine kohdrente
und konsistente Gesamtheit zu gestalten, seine Maflangaben sind keine starren
Wiedergaben der Proportionen existierender Bauwerke, sondern Idealisierun-
gen, bei denen er selbst gestaltend eingegriffen hat.”” Die Anwendung seiner Vor-
schriften ist zumindest in Grenzen mit Freiheiten und Variationsmoglichkeiten
verbunden.®® Zudem ist Vitruvs Architekturtheorie kontingent, denn sie kénnte
auch anders sein.

Bei allem Wunsch nach Regeltreue sieht sich Vitruv gezwungen, Abweichun-
gen von seinen Vorschriften zuzulassen, um die Eindeutigkeit der Eurythmie zu
gewdhrleisten und optische Irritationen zu korrigieren. Resiimierend schreibt er
dazu:

Da also, was wirklich ist, falsch gesehen wird und manche Dinge von den
Augen anders beurteilt werden als sie sind, glaube ich, daf8 es nicht zwei-
felhaft sein darf, daf8 im Hinblick auf die Natur des Ortes oder andere
zwingende Umstande Abziige oder Zusitze (zu den errechneten Grofsen-
verhéltnissen der Bauglieder) gemacht werden miissen, aber so, daf§ nichts
an diesen Bauwerken beanstandet wird. Das aber wird auch durch ange-
borenes dsthetisches Empfinden, nicht durch wissenschaftliche Lehren al-
lein erreicht.®!

Er schlief3st auch Variationen nicht aus, um den Bau von Privathdusern dem sozia-
len Status und wirtschaftlichen Vermogen ihrer Bauherren anzupassen.®® Und er
lasst schliefilich auch Gestaltungsspielraume zu, um individuellen Vorlieben zu
entsprechen. Aber er rechtfertigt seine Zugestandnisse an die varietas nicht mit
der Freude, die die Abwechslung mit sich bringt, wie Phaedrus dies tat, sondern
immer nur mit groler Zuriickhaltung und immer versehen mit einer (zuweilen

58 Vgl. Bernd Mahr, ,Modellieren. Beobachtungen und Gedanken zur Geschichte des Modell-
begriffs”, in: Bild Schrift Zahl, hg. von Horst Bredekamp und Sybille Kramer, Miinchen 2003,
S.59-86.

59 Vitruv, De architectura, Liber quartus, S.171-173.

60 Ebd., S.166-174.

61 Ebd., Liber sextus, II (4), S.271-273.

62 Ebd., V (1, 2), S.283.



Varietas und das Risiko des Gebrauchs von Modellen 31

auch polemischen) Warnung vor Ubermaf und Unangemessenheit, wie im Fall
moderner Buntheit in der Wandmalerei, die ihm zuwider ist.** Man gewinnt bei
der Lektiire seiner Biicher den Eindruck, dass Vitruv der varietas eine grundle-
gende Skepsis und Ablehnung entgegenbringt.

8 Modell und Risiko bei Alberti

Leon Battista Alberti, der mit seinen um 1450 verfassten Zehn Biichern iiber die
Baukunst®* eine direkte Relation zu Vitruv herstellt, fasst die varietas freier. Er
nimmt Bezug auf die Abwechslung, die erfreut, und stimmt die Rolle von Mo-
dellen auf diese Freiheit ab. Aber auch er kann nicht {iber Gestaltungsspielraume
bei der Herstellung von Geb&duden sprechen, ohne zugleich vor deren Risiken
zu warnen. Er geht nicht mehr von der Regelhaftigkeit eines Werkes aus, die als
Ideal aus Vorbildern abgeleitet ist und die so zum Modell wird, sondern er eta-
bliert ein Ideal der Schonheit und der Richtigkeit des Besten: ein Optimum, das
mithilfe von Modellen zu erreichen ist.

Schonheit, definiert er, ist ,eine bestimmte gesetzmiRige Ubereinstimmung
aller Teile, was immer fiir einer Sache [...], die darin besteht, dafs man weder et-
was hinzufiigen noch hinwegnehmen oder verdndern kénnte, ohne sie weniger
gefallig zu machen.”® Und aus dieser auf Gesetzmafigkeit gegriindeten Mafiga-
be des Optimums ergibt sich dann, wie man bauen muss:

Man baue daher so, daf$ man an Gliedern nie mehr wiinscht, als vorhan-
den sind, und nichts, was vorhanden ist, irgendwie getadelt werden kann.
Doch soll damit nicht gesagt sein, daff man alles mit ein und demsel-
ben Linienzuge und nach demselben Schema entwerfe, so daf8 nirgends
ein Unterschied ist, sondern anderes wird uns gefallen, wenn es grofer,
anderes uns zusagen, wenn es kleiner ist; anderes wird wieder aus der
Mittelstellung zwischen diesen beiden Lob ernten. Manches wird durch
seine aufrechten Linien Gefallen erwecken, manches wieder durch seine
gekriimmten, und schliefSlich wird wieder anderes mit beiderlei Linien-
zug gebilligt werden; nur das eine meide, wovor ich dringend warne, dafs
du nicht in den Fehler verféllst, ein Ungeheuer mit ungleichen Schultern
und Seiten geschaffen zu haben. Eine Wiirze zwar des Geschmackes ist
die Verschiedenheit, wenn sie durch die wechselseitige Gleichférmigkeit
der auseinanderliegenden Dinge untereinander eine sichere Grundlage
hat; wenn aber infolgedessen alles einander in aufgeldster und unverein-
barer Ungleichheit sich widerspricht, so wird sie vollkommen sinnlos sein.
Denn wie bei der Lyra, wenn die tiefen Stimmen zu den hellen gestimmt
sind, und die in der Mitte zwischen beiden liegenden harmonisch miter-
klingen, aus der Verschiedenheit der Stimmen ein voller und herrlicher

63 Ebd., Liber septimus, V (1-8), S.333-337.
64 Leon Battista Alberti, Zehn Biicher iiber die Baukunst, tibers. von Max Theuer, Darmstadt 1991.
65 Ebd., Sechstes Buch, II, S. 293.



32 Bernd Mahr

Zusammenklang entsteht, der unsere Sinne in ganz eigener Weise gefan-
gen nimmt und fesselt, so geht es auch mit allen anderen Dingen, die un-
sere Sinne zu bewegen und zu ergreifen imstande sind. Ubrigens wird
dies, wie’s der Zweck, das Behagen und auch die I6bliche Gewohnheit der
Erfahrenen erheischt, auszufiihren sein. Denn gegen die Gewohnheit in
vieler Hinsicht anzukdampfen, bringt wohl Dank, doch auch ihr beizustim-
men, ist ein Gewinn und von grofiem Vorteil. Sobald daher alle anderen
hervorragenden Architekten durch ihre Werke offenbar zum Ausdruck
brachten, dafs hier am besten die Dorische, die Jonische, die Korinthische
oder Toskanische Ordnung am Platze sei, so werden wir nicht durch blofe
Ubertragung ihrer Zeichnung auf unseren Bau wie durch Gesetze gebun-
den daran festhalten, sondern wir werden durch ihr Beispiel angeeifert,
durch neue, bessere Entwiirfe gleiches und womoglich noch groéfieres Lob
zu ernten suchen.®

Vielleicht ist Albertis Pladoyer fiir einen harmonischen Ausgleich zwischen dem
Einfachen und der Verschiedenheit und sein Sowohl-als-auch von Gewohnheit
und das Ankdmpfen gegen sie eine Replik auf Aristoteles, der mit seinem Ver-
weis auf Gott die Vielfalt gegen die Einfachheit ausspielt. In jedem Fall aber wird
fiir Alberti das Streben nach diesem Ausgleich zu einer neu bestimmten inneren
Wahrheit im Werk. Denn das Optimum, das die Schonheit ist, ist nicht beliebig.
Es liegt nicht im freien Urteil. ,,Die Schonheit”, sagt er an einer anderen Stelle,
ist eine Ubereinstimmung und ein Zusammenhang der Teile zu einem Ganzen,
das nach einer bestimmten Zahl, einer besonderen Beziehung und Anordnung
ausgefiihrt wurde, wie es das Ebenmafs, das heifst das vollkommenste und obers-
te Naturgesetz fordert.”*”

Dabei sind Modelle fiir Alberti nicht einfach Repréasentationen dieses Geset-
zes, wie sie es noch fiir Vitruv waren, sondern praktische Mittel, die dazu dienen,
die innere Wahrheit des Werkes zu erreichen: , Erwige alles [...]% schreibt er,

und zugleich ziehe Fachleute zu Rate, indem Du von Deinen Modellen Ko-
pien machen lafit. An diesen geh, bitte, zweimal, dreimal, viermal, sieben-
mal, ja zehnmal mit Unterbrechungen und zu verschiedenen Zeiten alle
Teile des zukiinftigen Bauwerkes durch, bis es von den untersten Wurzeln
bis zum obersten Ziegelstein nichts Unbekanntes, nichts Offenbares, nichts
Grofles und nichts Kleines am ganzen Bauwerk geben wird, von dem Du
nicht lange und oft vorher erwogen, festgesetzt und bestimmt hast, mit
welchen Mitteln, an welchen Stellen, nach welcher Ordnung es am besten
versetzt, angeschlossen und zugerichtet werden soll und kann.®®

66 Ebd., Erstes Buch, IX, S. 49f.
67 Ebd., Neuntes Buch, V, S.492.
68 Ebd., Neuntes Buch, XIII, S. 511.



Varietas und das Risiko des Gebrauchs von Modellen 33

Ahnlich wie die Logik, die bei Frege dazu dient, die Wahrheit nicht zu verfehlen,
vermeiden also auch Modelle ein Risiko. Da Modelle, die so in den Prozess der
Gestaltung eingebunden sind, nicht von vorne herein schon Regeln sein kénnen,
ist ihr Gebrauch auch nicht von Risiken frei.

9 Schluss

Zum Konflikt im Prinzip der varietas und zum Risiko des Gebrauchs von Model-
len, das sich daraus ergibt, konnte sehr viel mehr gesagt werden. Dafiir miissten
insbesondere die Bedeutungen des Begriffs varietas differenziert werden, um die
sich in ihnen ausdriickenden Gemeinsamkeiten und Abweichungen zu scharfen.
Aber wohin wiirde das fithren? Ich denke, dass sich der Konflikt in der varietas
und die Bemiihungen um einen Ausgleich auch noch an neueren Modelltheo-
rien nachweisen lieffen. Dabei wiirde sich zeigen, dass mit der modernen Ent-
wicklung von Modelltechniken der Ausgleich zunehmend zum Gegenstand der
Regulierung wird, bis hin zu Metamodellen, die die Freiheiten des Modellge-
brauchs selbst zum Gegenstand der Gestaltung machen. Durch analysierende
Untersuchungen mit dem Modell des Modellseins® kdnnte man erkennen, wie
der Konflikt genauer zu differenzieren wére und wie sich die darauf beruhenden
Risiken des Gebrauchs von Modellen klassifizieren liefSen.

Bibliographie

Quellen

Alberti, Leon Battista, Zehn Biicher iiber die Baukunst, tibers. von Max Theuer, Darm-
stadt 1991.

Aristoteles, Nikomachische Ethik, iibers. von Franz Dirlmeier, Stuttgart 2013.

-, Rhetorik, hg. und tibers. von Gernot Krapinger, Stuttgart 2005.

Cicero, Markus Tullius, De natura deorum. Vom Wesen der Gétter, hg. von Olof Gigon,
Zirich 1996.

—, De oratore. Uber den Redner, hg. und iibers. von Harald Merklin, Stuttgart 1976.

Euripides, ,Orestes”, in: Euripides. Siamtliche Tragodien und Fragmente, iibers. von Ernst
Buschor, hg. von Gustav Adolf Seeck, Darmstadt 1977, Bd. V., S. 5-130.

Fichte, Johann Gottlieb, Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre als Handschrift fiir sei-
ne Zuhdrer, Einl. und Reg. von Wilhelm G. Jacobs, Hamburg 1997.

Frege, Gottlob, ,Logik” in: ders., Schriften zur Logik und Sprachphilosophie. Aus dem
Nachlass, hg. von Gottfried Gabriel, Hamburg 1971, S. 35-73.

Goethe, Johann Wolfgang von, ,Vorspiel auf dem Theater”, in: ders., Faust. Eine Trago-
die, Tiibingen 1808, S.9-19.

Leibniz, Gottfried Wilhelm, ,Zum Begriff der Moglichkeit” in: ders., Kleine Schriften zur
Metaphysik, hg. und iibers. von Hans Heinz Holz, Frankfurt a. M. 1996, S.172-189.

Parmenides, Vom Wesen des Seienden. Die Fragmente, hg. und iibers. von Uvo Holscher,
Frankfurt a. M. 1969.

69 Vgl. Mahr, ,Modelle und ihre Befragbarkeit”.



34 Bernd Mahr

Phaedrus, Liber Fabularum. Fabelbuch, hg. und tibers. von Friedrich Riickert und Otto
Schonberger, Stuttgart 1975.

Platon, Der Staat, iibers. von Riidiger Rufener und hg. von Thomas Alexander Szlezak,
Diisseldorf/Ziirich 2000.

Plinius Secundus, Gaius, Naturalis Historiae libris XXXV, Buch XXXV: Farben, Malerei,
Plastik, hg. von Roderich Kénig und Gerhard Winkler, Berlin/Boston 2011.

Schiller, Friedrich, Uber die dsthetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen,
hg. von Klaus L. Berghahn, Stuttgart 2000.

Vitruv, De architectura libri decem/Zehn Biicher iiber Architektur, ibers. von Curt Fenster-
busch, Darmstadt 1981.

Wittgenstein, Ludwig, ,Philosophische Untersuchungen”, in: ders., Schriften, Frank-
furt a. M. 1960, Bd. 1, S. 279-544.

Sekundrliteratur

Kruft, Hanno-Walter, Geschichte der Architekturtheorie. Von der Antike bis zur Gegenwart,
Miinchen 1995.

Mabhr, Bernd, , Cargo. Zum Verhiltnis von Bild und Modell”, in: Visuelle Modelle, hg.
von Ingeborg Reichle, Steffen Siegel und Achim Spelten, Miinchen 2008, S. 17-40.

-, ,Die Informatik und die Logik der Modelle”, in: Informatik Spektrum 32/3 (2009),
S.228-249.

-, ,,On the Epistemology of Models”, in: Rethinking Epistemology, hg. von Glinter Abel
und James Conant, Volume I, Berlin/Boston 2011, Bd. 1, S. 301-352.

-, ,Ein Modell des Modellseins. Ein Beitrag zur Aufklarung des Modellbegriffs”, in:
Modelle, hg. von Ulrich Dirks und Eberhard Knobloch, Berlin 2008, S. 187-218.

-, ,Modelle und ihre Befragbarkeit. Grundlagen einer allgemeinen Modelltheorie”,
in: Erwigen, Wissen, Ethik 26/3 (2015), S. 329-342.

-, ,Modellieren. Beobachtungen und Gedanken zur Geschichte des Modellbegriffs”,
in: Bild Schrift Zahl, hg. von Horst Bredekamp und Sybille Kramer, Miinchen 2003.

Weber, Horst, ,Varietas, variatio/Variation, Variante”, in: Handworterbuch der musikali-
schen Terminologie, Ordner VI: Si-Z, hg. von Albrecht Riethmidiller, Stuttgart 1986,
URL: www.sim.spk-berlin.de (1.8.2019).

Wendler, Reinhard, Das Modell zwischen Kunst und Wissenschaft, Miinchen 2013.

Onlinequellen

varietas”, in: Pons Online-Worterbuch,
URL: https://de.pons.com/iibersetzung?q=varietas&l=dela&in=&lf=de (1.8.2019).



Am Nullpunkt des Wissens. Platon mit Euklid

Wolfgang Schiiffner

Es gibt nur wenige Modelle, die in grundlegender Weise das Wissen Europas ge-
pragt haben und zugleich als Wissens-Modell eine iiber 2300-jahrige kontinuier-
liche Geschichte aufweisen. Die geometrischen Gesetze des Pythagoras oder
Euklid gelten immer noch, trotz aller nichteuklidischer Geometrien: ein geome-
trisches Modell also, das eine besondere long durée aufweist. Ganz in diesem Sin-
ne heifit es in Husserls ,Ursprung der Geometrie™:

Der Pythagoreische Satz, die ganze Geometrie existiert nur einmal, wie
oft sie und sogar in welcher Sprache immer sie ausgedriickt sein mogen.
Sie ist identisch dieselbe in der >originalen Sprache« Euklids und in allen
»Ubersetzungens; in jeder Sprache abermals dieselbe, wie oft sie sinnlich
gedufiert worden ist, von der originalen Aussprache und Niederschrift an
in den zahllosen miindlichen AuBerungen oder schriftlichen und sonsti-
gen Dokumentierungen.!

Solche idealen Objekte, wie sie die Mathematik seit Platon, aber besonders auch
seit dem 19. Jahrhundert schitzt, sind der Ausgangspunkt meiner Uberlegun-
gen, bei denen es um den Modellcharakter der Geometrie als Wissensform geht.
Einerseits also eine geradezu monolithische Ubertragung eines Modells, eines
geometrischen Codes iiber Jahrhunderte hinweg; doch andererseits, und das ist
der eigentliche Gegenstand, um den es mir geht, gibt es innerhalb diese Modells
eine Variante, die genau besehen, ein sehr radikales und konkurrierendes Modell
der Geometrie betrifft, eine eigentiimliche Uberlagerung und Konkurrenz, deren
Geschichte eigentlich unbekannt ist und die erst in der Frithen Neuzeit aktiviert
wird und als solche vielleicht sogar erst in unserer Gegenwart die volle Spreng-
kraft entwickelt.

Die Folie, vor der sich die Geschichte dieses komplementdren Modells entwi-
ckelt, ist die Geschichte des Modells der griechischen Geometrie, die anhebt mit
der klassischen, immer noch giiltigen ersten euklidischen Definition, die wir alle
kennen und mit der Euklid das Element aller Elemente einfiihrt: ,Der Punkt hat
keine Teile.” Dies ist das Modell eines Ursprungs, das als passives und atomisti-
sches Minimalelement den Anfang aller raumlichen Ausdehnung darstellt. Es

1 Edmund Husserl, , Ursprung der Geometrie (1936) in: Jacques Derrida, Husserls Weg in die
Geschichte am Leitfaden der Geometrie. Ein Kommentar zur Beilage 111 der ,Krisis’, iibers. von Rii-
diger Hentschel und Andreas Knop, Vorwort von Rudolf Bernet, Miinchen 2001, S.204-232,
hier S. 208.



36 Wolfgang Schéffner

ist in diesem Sinne ein Grenzobjekt, das eigentlich nichts und doch schon etwas
ist. Dieses Modell griindet in der Punkt-Einheit, der povag, die in der pythago-
reischen Mathematik als Ursprungselement schlechthin gilt und trotz aller Ver-
anderungen bis in die Frithe Neuzeit Bestand haben sollte.? Diese Punkt-Einheit
besagt zunachst nichts weiter, als dass der Punkt und die Eins sich als Basisele-
mente von Geometrie und Arithmetik entsprechen. Beide begriinden ihre Diszi-
plin, indem sie jeweils deren Ursprung darstellen: Der Punkt ist ebenso Anfang
aller Geometrie, wie die Eins den Ursprung aller Zahlen bildet. Diese Punkt-Ein-
heit reiht sich damit in die antiken Begriindungsmodelle des Wissens ein: Der
Punkt wird zum Ursprungs-Modell und erscheint hdufig dann als Anschauungs-
beispiel, wenn es ganz allgemein um Ursprungsfragen des Wissens geht. Solche
Begriindungsfiguren werden ebenso von Philosophen behandelt, selbst wenn es
diesen nicht um Geometrie im engeren Sinne geht. So findet die sogenannte py-
thagoreische Mathematik ebenso wie das philosophische System des Parmenides
den zentralen Ausgangspunkt in einer ersten und absoluten Einheit, der Eins, der
1) povag und dem 10 év. Von diesem Anfangspunkt aus ergeben sich zwei unter-
schiedliche Formen einer ungeteilten oder unteilbaren Einheit: Zum einen eine
,Einheit ohne Lage”, die povag &0etog, die als Ursprung der Zahlen verstanden
wird, ohne selbst Zahl zu sein oder Lage und Ausdehnung zu haben;’ zum ande-
ren die ,Einheit mit Lage”, die povdg 0éowv &€xovoa,* also diejenige Einheit, die
zudem noch einen Ort hat und deshalb den Ursprung und das Ausgangselement
der raumlichen und geometrischen Grofien bildet.

Beide Basiselemente sind nicht selber Teil, sondern vielmehr teillose Grenze
und Ursprung ihrer jeweiligen Doméne. Dieses Modell, das ein einfaches Aquiva-
lenzverhaltnis von Geometrie und Arithmetik bestimmt, wird von Nikomachos
auf die Pythagoreer, d. h. auf Philolaos zuriickgefiihrt:®> Ein Punkt entspricht der

2 Zur voreuklidischen Geometrie siehe u.a. Carl Anton Bretschneider, Geometrie und die Geo-
meter vor Euklides. Ein historischer Versuch, Wiesbaden 1968 (Reprint von 1870); Oskar Becker
(Hg.), Zur Geschichte der griechischen Mathematik, Darmstadt 1965; David H. Fowler, The Ma-
thematics of Plato’s Academy. A New Reconstruction, Oxford 1987.

3 Im Buch XIII der Metaphysik von Aristoteles lautet diese Formel: 1) yao povac otryun
A&0Oetdg £omv: denn die Einheit ist ein Punkt ohne Lage.” Aristoteles, Metaphysik, iibers. von
Hermann Bonitz, hg. und komm. von Horst Seidl, griechischer Text in der Edition von Wil-
helm Christ, 2 Bde.,, Hamburg 1989-1991, 2. Halbband, 1084b 26f., S. 322f.

4 So als Wortlaut in Simplikios” Kommentar zu Aristoteles’” Physik: ,kat yoo g yoapung T«
mépaTar oMHela, T & onuela eival povadag Oéowv éxovoac”. Simplicius, Simplicii in Aris-
toteles physicorum libros quattuor priores commentaria. Consilio et auctoritate Academiae Lit-
terarum Regiae Borussicae edidit Hermannus Diels, Berlin 1882, S.454, 23f.,, d.i.: 104v 42f.
Auch Proklos erwahnt diese Herleitung: ,Da nun aber die Pythagoreer den Punkt auch
definierten als Einheit mit einer bestimmten Lage (émet d¢ xat Ot ITuBaryoetlol To onueiov
agopilovtal povdda mpooAaBovoav Béow), so ist zu kldren, was sie damit eigentlich sagen
wollen.” Diadochus Proclus, Kommentar zum ersten Buch von Euklids , Elementen”, {ibers. und
mit textkritischen Anm. von Leander Schonberger, komm. von Max Steck, hg. von Emil Ab-
derhalden, Halle 1945, S.232; griech: Procli Diadochi In primum Euclidis elementorum librum
commentarii, hg. von Gottfried Friedlein, Hildesheim 1992 (Reprint von 1873), S. 21f.

5 Vgl. dazu Nicomachi Gerasini Arithmeticae libri duo, Paris 1538.



Am Nullpunkt des Wissens. Platon mit Euklid 37

Eins; die Linie entspricht der Zwei; drei Punkte repréasentieren eine Drei und
markieren den Winkel, das Dreieck als elementarste Flache; vier Punkte, von de-
nen einer aufSerhalb der Ebene des elementaren Winkels liegt, entsprechen dem
elementaren dreidimensionalen Korper, dem Tetraeder.® Dabei ist die Geometrie
von der Arithmetik abgeleitet, d. h. die Zahlen gehen den geometrischen Grofsen
voraus. Denn der Punkt hat als Einheit mit einer Lage gegeniiber der arithmeti-
schen Einheit noch einen , Zusatz”, wie Aristoteles in der Analytica posteriora sagt.”
Diese Analogie von Arithmetik und Geometrie, die insbesondere von der Aris-
totelischen Physik transportiert wurde, pragt das europdische Wissen in funda-
mentaler Weise bis ins friithe 17. Jahrhundert.

Im Folgenden will ich diese Uberlegungen zur Geometrie auf den Punkt als
den Ursprung der Geometrie zuspitzen, und damit auf ein Modell des Modells,
in dem sich diese Fragen in besonderer Weise verdichten. Als solches ist es sicher
die ,minimalste” Miniatur von denen, die dieser Band in den Blick nehmen will.
Das soll in drei Schritten geschehen: Platons Kritik an diesem Modell der Geome-
trie fithrt mich auf Euklid und dessen Gegenmodell, das schliefSlich als frithneu-
zeitlicher Nullpunkt operativ werden kann.

1 Platons Kritik

Diese Punkt-Einheit scheint die erste Definition der Euklidischen Elemente auf
den Punkt zu bringen, als Element aller Elemente. Als solches jedoch war die-
ses Element immer auch heftigem Zweifel ausgesetzt: Die Konzeptionsform ei-
ner Punkt-Einheit, einer Einheit, die eine Lage hat, die neben der otryur], dem
Stich, zu Platons und Aristoteles” Zeiten bei den Philosophen, Mathematikern
und Technikern kursierte, hat aber vor allem Platons Kritik auf sich gezogen.
Aristoteles schreibt dazu in der Metaphysik:

Ferner, woher sollen die Punkte (in den Linien) enthalten sein? Gegen
ihre Gattung stritt Platon als gegen eine blofs geometrische Erfindung und
nannte sie vielmehr den Anfang (&ox1Vv) der Linie, wofiir er auch oft den
Ausdruck der «unteilbaren Linien> (&téuovg yoappac) gebrauchte.®

6 Inwieweit diese Entsprechungen tatsdchlich auf die Pythagoreer zuriickgehen, ist auf der
existierenden Textbasis schwer zu entscheiden. Walter Burkert jedenfalls verweist darauf,
dass ,kein verldfllicher Anhalt fiir die Geometrie des Pythagoras und vor allem keinerlei
Hinweis auf deren schriftliche Fixierung” existiert. Die grundlegende Bedeutung der Py-
thagoreer basiert fiir Burkert daher statt auf Zeugnissen auf dem ,Bemiihen Spaterer [...],
durch Rekonstruktion und Uminterpretation eine offenbar als erstaunlich empfundene Lii-
cke zu schlielen.” Walter Burkert, Weisheit und Wissenschaft. Studien zu Pythagoras, Philolaos
und Platon, Niirnberg 1962, S.386 und S. 392.

7 Aristoteles, Lehre vom Beweis oder Zweite Analytik (Organon IV), iibers. und mit Anm. versehen
von Eugen Rolfes, Einleitung und Bibliographie von Otfried Hoffe, Hamburg 1990, 87a 35ff.,
S.60.

8 Aristoteles, Metaphysik, 992a, S. 64f. Ubersetzung leicht verandert.



38 Wolfgang Schéffner

Dies wird in den Texten Platons insoweit deutlich, wie dort ein eigentiimli-
cher Begriff des Punktes, sei es als povdg 0éowv €xovoa, als otryur) oder gar als
onuetov nicht auftaucht. Platons Vorbehalt gegeniiber dem Punkt begegnet Aris-
toteles mit der einfachen Feststellung, dass dieses Zuriickgehen bis zum Punkt
das Resultat eines konsequenten Vorgehens bedeutet: ,Aber es muss doch eine
Grenze (negac) der Linie geben, und aus demselben Grunde, aus welchem die
Linie existiert, muss auch der Punkt existieren: wot” ¢£ o0 Adyov yoauun ot
Kkat otrypr) éotv.”® Aristoteles kann sich dabei auch insoweit auf Platon selbst
beziehen, wie dieser in Menon genau solche Uberlegungen an geometrischen
Objekten, an Flachen und Koérpern, durchspielt: oxnua, die Gestalt, charakteri-
siert sich hier weder durch Formen, wie das Runde oder Gerade, noch durch die
Farbe,sondern als , die Grenze des Korpers™!

In umgekehrter Weise wird in Platons Parmenides das Eine dadurch bestimmt,
dass es keine Grenze enthilt, weil es weder Anfang noch Ende hat. Damit wird
mit der Frage nach der Ungeteiltheit und Raumlichkeit des Einen zwar der Punkt
in aller Deutlichkeit eingekreist, ohne aber selbst explizit zum Thema zu werden:

Weder also kann das Eins ganz sein noch Teile haben, wenn es Eins sein
soll. — Freilich nicht. - Wenn es nun gar keinen Teil hat: so hat es doch auch
weder Anfang noch Ende noch eine Mitte. Denn dergleichen wiren doch
schon Teile desselben.”

Alle Eigenschaften, um die es hier geht, betreffen in gleicher Weise auch den
Punkt.” Platons Dialog entspricht damit den iiberlieferten Fragmenten von Par-
menides und dessen Schiiler Zenon," die sich zwar nie explizit, etwa durch den
Gebrauch eines Begriffes wie otryur), auf den Punkt beziehen; dennoch haben
die ganz unterschiedlichen Qualitdten dieses Ursprungs-Prinzips, wie auch der
paradoxen Bewegungs- und Teilungsexperimente, ihren geheimen Fluchtpunkt

9 Vgl. Aristoteles, Metaphysik, 992a, S. 19ff.; auSerdem Aristoteles, De coelo, 299a, S.5ff.: ,Man
erkennt dann, daf$ es derselbe Gedanke ist, Raumliches aus Ebenen zusammenzusetzen,
Ebenes aus Linien und Linien aus Punkten.” Aristoteles, ,Uber den Himmel”, in: ders., Uber
den Himmel. Vom Werden und Vergehen. Die Lehrschriften, hg., iibers. und erldutert von Paul
Gohlke, Paderborn 1958, S. 112.

10 Die Farbe hat insofern eine geometrische Bedeutung, als dass die Pythagoreer nach Aris-
toteles mit dem Begriff xooik sowohl Farbe als auch Flache bezeichneten. Vgl. dazu Burkert,
Weisheit und Wissenschaft, S.229.

11 Platon, ,Menon” in: ders., Simtliche Werke, iibers. von Friedrich Schleiermacher, hg. von
Walter F. Otto, Ernesto Grassi und Gert Plambdck, Hamburg 1977, Bd. 2, 75e und 76a, S. 15f.

12 Platon, ,Parmenides”, in: ders., Simtliche Werke, Bd. 4, 137d, S. 74.

13 Ahnlich argumentiert auch Vincenzo Vita, wenn er feststellt, il punto [...] incomincia ad
acquistare, anche se indirettamente, un’esistenza razionale; esso infatti viene inquadrato in
un concetto pitt ampio, in quello dell’'Uno (to hen), che ¢, come 1'Essere di Parmenide, un
ente intellegibile, avente l'attributo di indivisibilita che sara riconosciuto peculiare del punto
geometrico.” Vincenzo Vita, ,Sulle definizioni pre-euclide del punto”, in: Cultura e scuola 76
(1980), S.242-247, hier S. 244.

14 Vgl. Hermann Diels, Fragmente der Vorsokratiker, Berlin 1903, S. 130-140.



Am Nullpunkt des Wissens. Platon mit Euklid 39

in der spezifischen Existenzform des geometrischen Punktes. Selbst die Negation
in Form des unmoglichen Aufeinandertreffens von Achill und der Schildkrote,
d.h. die Unmoglichkeit, den Ort dieses Treffpunkts genau anzugeben, fiihrt auf
das zentrale Problem: Mit dem geheimen, fraglichen und doch immer abwesend
bleibenden Ziel des Wettlaufs von Achill und der Schildkréte steht nichts anderes
als der Punkt auf dem Spiel, der das Aufeinandertreffen der beiden markieren
wiirde.”®

Platons Katalog negativer Bestimmungen von Parmenides” Einheit fiigt sich
genau in diese Logik; besonders deutlich wird dies, wenn er das Eine von Parme-
nides durch seine fundamentale Ortlosigkeit bestimmt." Das Eine entspricht kei-
ner oy} oder povag Oéowv éxovoa mehr, die mit ihrer ganzen Umgebung in
Beriihrung stehen miisste; doch dies heifit zugleich, dass nach Platon diese Be-
griffe des Punktes nicht fiir die Bestimmung eines elementaren ontologischen
Ursprungs dienen konnen. Damit wird die fiir das Verhiltnis von Geometrie und
Arithmetik so wichtige Verbindung von povag und 0éo1c problematisch.

Dieser nichtontologische Charakter des Punktes ist sicher der wesentliche
Grund fiir Platons Vorbehalt gegen die Geometrie und ihre Begriindung im
Punkt, wie auch fiir sein Interesse an den unteilbaren Linien, von dem Aristoteles
berichtet;"” denn die unteilbare Linie als Prinzip der Linie wiirde den Ursprung
der Geometrie ins Sein zurtickholen. Platon geht es um elementare ontologische
Definitionen von Ursprungsformen, die als solche eigentlich nicht geometrischer
Natur sein konnen. Die Geometrie nimmt daher bei ihm keine begriindende
Stellung im Wissen ein; und sie scheint sich gerade wegen ihrer Fundierung im
Punkt nicht als Begriindungsdiskurs zu eignen.”® Am deutlichsten wird diese Po-
sition in der Politeia formuliert, wenn es von der yewpetola heifst, sie konne keine
Wissenschaft werden, weil sie sich, insofern sie auf dem Punkt griindet, nicht mit
dem Sein befasst. Denn bei der

Mefkunst (yewpetoia) und was mit ihr zusammenhéangt, sehen wir wohl,
wie sie zwar traumen von dem Seienden, ordentlich wachend aber es
wirklich zu erkennen nicht vermdgen, solange sie Annahmen vorausset-
zend, diese unbeweglich lassen, indem sie keine Rechenschaft davon ge-
ben kénnen. Denn wovon der Anfang ist, was man nicht weifs, Mitte und
Ende also aus diesem, was man nicht weif3, zusammengeflochten sind, wie

15 Vgl. dazu Wolfgang Schiffner, ,Zenon, der Geometer”, in: FAKtisch. Friedrich Kittler zum
60. Geburtstag, hg. von Peter Berz, Annette Bitsch und Bernhard Siegert, Miinchen 2003,
S.83-88.

16 Platon, ,Parmenides”, 138a-b, S.74; griech: ders., ,JIAPMENIAHY, in: Platonis Opera, Re-
cogniovit breviqve adnotatione critica instrvxit loannes Burnet, Tomvs II. Tetralogias III-IV
continens, Oxford 1957 [1901], 138a 5-7.

17 Aristoteles, Metaphysik, 1. Bd., 992a, S. 64f.

18 Vgl. dazu Charles Mugler, Platon et la recherche mathématique de son époque, Naarden 1969,
S.1-43. ,La critique des fondements de la géométrie représentant un des efforts les plus con-
stants de la pensée géometrique de Platon et un de ceux qui ont eu une influence profonde
sur les idées et la terminologie d’Euclide [...].” Ebd., S. 4.



40 Wolfgang Schéffner

soll wohl, was auf solche Weise angenommen wird, jemals eine Wissen-
schaft sein konnen? (© yao doxr) unv O ) oide, teAevtr) ¢ kat Ta HeTa&L
€€ 00 ) oldev ovpméMAEKTAL TIG HUNXAVT) TNV TOUTNV OpOAOYiaV TToTE
éruotnuny yevéoOay) — Keine gewifs! Sagte er.”

Die Geometrie beginnt und endet im Nichtwissen und Nichtseienden, ebenso
wie jedes geometrische Gebilde, in einem Anfang und einem Ende, die jeweils
nichts anderes als ein Punkt sind. Dieser Befund deutet trotz aller ontologisieren-
den Fragestellung, die Platon in die Mathematik hineintrédgt, auf einen wichtigen
Umstand: Wenn fiir die Klarung des epistemischen Charakters des Einen gerade
geometrische Eigenschaften keine Rolle spielen und als mogliche Bestimmungs-
formen des Einen abgelehnt werden, so wird damit die von den Pythagoreern
eingefiihrte Aquivalenz von Punkt und Eins, von Geometrie und Arithmetik in
entscheidender Weise aufgelost: Das Eine, auch in Form der Einheit, hat fiir Pla-
ton nichts mehr mit dem Punkt gemeinsam. Die Tatsache, dass dem Punkt eine
ontologische Dimension fehlt, weist zumindest indirekt auf eine neue, anders-
artige Qualitdt des Punktes, die fundamentale Konsequenzen fiir die Operativi-
tat des Punktes hat, dennoch aber {iber Jahrhunderte hinweg die Giiltigkeit des
Punkt-Einheit-Modells nicht irritieren konnte.

2 Euklids Zeichen

Die Geometrie beginnt und endet mit dem Punkt im Nichtwissen und Nicht-
Seienden. Genau diese Kritik am Modell der Punkt-Einheit wird von Euklid eini-
ge Jahrzehnte spater um 300 v. Chr. zur Begriindung des Elements aller Elemente.
Denn genau diese Nichtigkeit und Nullheit des Punktes als der Sachverhalt, der
fiir Platon die Unwissenschaftlichkeit der Geometrie im Sinne einer ontologi-
schen Defizienz manifestiert und dazu fiihrt, dass in seinen Texten kein eigener
Begriff des Punktes auftaucht, wird von Euklid zur klassischen geometrischen
Begriindungsformel des Punktes, des onuetov, gewendet, das nichts ist und gera-
de darin seine Begriindungsfunktion und vor allem seine fundamentale Operati-
vitdt entfalten kann. Damit geben die Elemente des Euklid um 300 Platons Vorbe-
halt gegentiber dem Punkt eine deutliche Antwort. Dies geschieht schon in der
ersten Definition, die wir eigentlich zu kennen glauben. Sie erinnern sich: ,,Der
Punkt hat keine Teile.” Doch der Blick in die griechische Version von Euklids
erster Definition zeigt uns folgenden Satz:

Inueldv €0ty o0 péQog oLOEV.

Die gingige lateinische Ubersetzung: ,Punctus est cuius pars non est”, die in
allen modernen Sprachen als die uns bekannte Formel ,,Der Punkt hat keine Tei-
le” ankommt, ist ersichtlich falsch, denn sie verwendet den pra-euklidischen Be-

19 Platon, ,Politeia”, in: ders., Simtliche Werke, Bd. 3, 533c, S.239; griech: ders., ,JIOAITEIAX Z.%,
in: Platonis Opera, Tomvs 1V, Tetralogiam VIII continens, Oxford 1957 [1902], 533c.



Am Nullpunkt des Wissens. Platon mit Euklid 41

griff otryun), punctum, und nicht onuetov, Zeichen, wie es bei Euklid heift. ,Das
Zeichen ist, dessen Teil nichts ist.” So miisste die wortliche Ubersetzung lauten.
Und neben dem Zeichen ist dabei auch das Nichts in diese Definition geriickt.
Was aber folgt aus dieser eigentiimlichen Verschiebung fiir die Euklidischen Ele-
mente? Es ist genau der Scheidepunkt zweier unterschiedlicher Modelle des Geo-
metrischen, deren fundamentaler Unterschied hier in dieser ersten Definition
deutlich wird. Einerseits das Modell geometrischer Objekte, andererseits das Mo-
dell geometrischer Operationen, die erst in einem zweiten Schritt Objekte mog-
lich machen. Aber auch die Rangfolge, nach der die Arithmetik der Geometrie
vorausgeht, kehren die Elemente Euklids um, wenn sie mit dem Punkt beginnen
und erst im Buch VII die arithmetische Einheit einfiihren. Zudem ist der Punkt
bei Euklid keine Einheit mehr, keine otrypn; er ist damit nicht nur kategorisch
von dem getrennt, was als Ursprung der Zahlen gilt, sondern er ist sogar fun-
damentaler als die Einheit, die Eins.

Der Ursprung, das Element aller Elemente, ist also hier nicht im Sein, es ist kei-
ne Einheit, sondern, um mit Derrida zu reden, eine ,urspriingliche Differenz”*
ein Zeichen, das in seinem Modellcharakter eine doppelte operative Qualitit auf-
weist, als Zeichen von etwas, das ein Nichts sein kann, und zugleich als Zeichen
fiir Operationen: Teilungen, Beriithrungen, Verbindungen. Diese Handlungen, die
das Punkt-Zeichen vollbringen kann, fiihrt der euklidische Text nach und nach
ein. Das euklidische Zeichen ist also Reprédsentation und Operation zugleich, als
eine doppelte Operation, die auf etwas verweist und fiir etwas dienlich ist: Diese
doppelte Operation ist als spezifische Zeichenoperation zu verstehen, in dem Sin-
ne, dass das Zeichen von etwas auch als Zeichen selber eine neue Operabilitat fiir
bestimmte Handlungen ermdéglicht. Insoweit konnte man sagen, dass das Zeichen
einen doppelten Verweisungscharakter hat, als Relation zwischen dem Zeichen
und dem Bezeichneten und dem Zeichen und der durch es selbst moglichen Akti-
on. So ist das Zeichen Produkt und Vorbild, und als solches wire die Modelltheo-
rie von Bernd Mabhr, auf die ich mich hier beziehe, zugleich eine Zeichentheorie.”!

Michel Serres hat dies an einer spezifischen Modellversion des operativen
Punktes vorgefiihrt, am Gnomon, dem Schattenstab, der um 550 v. Chr. in Grie-
chenland eingefiithrt wurde und einen entscheidenden Aspekt der griechischen
Geometrie verkorpert. Denn anders als die Geschichte der Mathematik es gerne
sieht, war die Idealitdt mathematischer Operationen in Griechenland, wie Michel
Serres schreibt, ,nie auf ein denkendes Subjekt bezogen und wurde nie im Rah-
men eines Idealismus gedacht. [...] Punkt, Gerade, Winkel, Flache, Kreis, Drei-
eck, Quadrat [...] entstehen dort als ideale Formen im Hell und Dunkel, mitten
zwischen den Dingen selbst, in der wirklichen Welt, real wie Lichtstrahlen und

20 Jacques Derrida, ,Ousia und grammé”, in: ders., Randginge der Philosophie, hg. von Peter En-
gelmann, Wien 1999, S. 57-92.
21 Vgl. Bernd Mahr, Das Wissen im Modell, Berlin 2004 (KIT-Report 150).



42 Wolfgang Schéffner

Schattenfransen.”?? Der Gnomon prasentiert wie kaum ein anderes Gerét diese
Existenz geometrischer Operationen; er ist ein geradezu gottlicher Schatten-
zeiger, und als solcher eine indexikalische Maschine, die selbstindig operiert,
indem sie selbstandig die Schatten anzeigt. , Diese Spitze”, so Michel Serres,
,schreibt von ganz allein auf den Marmor oder den Sand, gleichsam als ob die
Welt sich selbst erkennen wiirde. [...] Der Gnomon verwirklicht eine der ersten
automatischen Erkenntnisse der Geschichte, die erste Apparatur, die Materiel-
les und Logisches, Hardware und Programme vereint.”? Der Ao des Gno-
mon normiert und geometrisiert als regelméfsiger Stab die von ihm geworfenen
Schatten, und dies wird in alle Messgerdte implementiert. Solange die Sonne als
Lichtquelle in diesem Gefiige existiert, zeigt der Gnomon; er vollzieht sein Zeigen
bestdndig, ohne das Zutun eines Menschen. Das Zeichen Euklids, das ein gan-
zes Operationenbiindel beschreibt, findet damit in dem Gnomon seine materiale
Entsprechung. Der Gnomon mit seiner Spitze verkorpert das ganze operative Ar-
senal, das Euklid mit seinem Zeichen, diesem Element aller Elemente, an den An-
fang aller Dinge stellt. Der operative Kern des Gnomons ist der Punkt, ein kleiner
Automat, der geometrische Operationen vollzieht. Und das ist eine vollig andere
Geschichte der Geometrie als diejenige, die wir kennen und deren Punkte einen
Raum aufspannen und den geometrischen Objekten ihren Ort verleiht.

3 Descartes Nullpunkt

Dennoch blieb das pythagoreische Modell der Punkt-Einheit, das tiber Aristote-
les und die verdnderten Ubersetzungen des Euklidischen Textes bis in die Friihe
Neuzeit bestand, lange die Grundlage des geometrischen Wissens. Erst in der
Frithen Neuzeit erfihrt es eine entscheidende Verdanderung, wodurch das ope-
rative Modell des Punkt-Zeichens zur Geltung kommen kann.

Lediglich ein paar Hinweise sollen deutlich machen, wie dieses Konkurrenz-
modell nun einen radikal innovativen Charakter bekommt. Leon Battista Alberti
macht in seiner Neuauflage der euklidischen Elemente, den Elementi di pittura
(1450), den Punkt zum operativen Ursprung nicht nur der Geometrie, sondern der
medientechnischen Verfahren des Zeichnens, Schreibens und Rechnens. Das ope-
rative Punktzeichen, ganz im Sinne von Michel Serres” Gnomon-Maschine, wird
nun neu und in gewisser Weise erstmals wirklich gestartet: Was passiert, wenn
Albrecht Diirer die griechische Hardware in Form der Punkt-Spitze des Gnomons
ins menschliche Auge postiert? Es ist die Geburt eines operativen Subjekt-Auges,
das einen neuen Seh- und Denkraum bestimmt. Dieser Nullpunkt, wie er in Eu-
klids Zeichen formuliert wurde, wird mit seiner ganzen Operativitit ins Auge
und Subjekt implementiert. Descartes wird aus dieser Situation eine radikale
Konsequenz ziehen, wenn er in seinen Meditationen dieses Punkt-Zeichen als

22 Michel Serres, ,Gnomon. Die Anfange der Geometrie in Griechenland”, in: Elemente einer Ge-
schichte der Wissenschaften, hg. von dems. und Michel Authier, iibers. von Horst Brithmann,
Frankfurt a. M. 1994, S. 109176, hier S. 126.

23 Ebd., S.118 und S. 122.



Am Nullpunkt des Wissens. Platon mit Euklid 43

res cogitans bestimmt und zum operativen Element schlechthin erklért. Der geo-
metrische Punkt wird zum Nullpunkt des Wissens, der alles enthalten und ope-
rieren kann. Descartes’ cogito, so schreibt Derrida, ist der ,Nullpunkt [...], wo der
determinierte Sinn und der determinierte Nicht-Sinn sich in ihrem gemeinsamen
Ursprung verbinden. [...] In diesem Sinne ist nichts weniger beruhigend als das
Cogito in seinem anfanglichen und eigenen Moment.” So ist das cogito das ,Vor-
haben eines unerhorten und einzigartigen Exzesses, eines Exzesses in Richtung
des Nichtdeterminierten, [das] auf das Nichts oder das Unendliche zielt.“* Das ist
eine andere Begriindung des Wissens, diametral derjenigen entgegengesetzt, die
Platon als Moglichkeitsbedingung des Wissens verstanden hat. Das Euklidische
Zeichen jedoch ist genau dieses operative Element, das erst in diesem Rahmen
offensichtlich werden kann. Deshalb ist es nicht zufallig, dass derselbe Descar-
tes auch eine andere Konsequenz aus diesem Euklidischen Zeichen zieht, das
eben keine Einheit ist und deshalb der pythagoreischen Aquivalenz von Punkt
und Eins nicht entspricht. Denn der nichtontologische Nullcharakter des Punktes
kann seit der Einfiihrung der rationalen Zahlen und der Null eine neue Aqui-
valenz moglich machen, die als operative Praktik in impliziter Weise bei Euklid
schon existierte. Nun entspricht die Eins der Linie, nicht mehr dem Punkt, der
nun sein Aquivalent in der Null hat. Das macht die analytische Geometrie mog-
lich, wie sie Descartes 1639 anhand eines griechisch-antiken Messinstruments,
dem Mesolabium des Eratosthenes, entwickelte.?®

4 Konkurrierende Modelle

Ein Satz, eine Definition, und dennoch zwei vollig unterschiedliche Modelle, die
sich iiber Jahrhunderte {iberkreuzen und iiberlagern und dabei das operative Zei-
chenmodell des euklidischen Punktes in einer Art Stand-by-Stellung halten, wie
eine Maschine, deren Schalter nicht wirklich betétigt wird bzw. deren Anleitung
nicht wirklich gelesen werden kann, und sie deshalb, wenn {iberhaupt, nur zufal-
lig anspringt.

Das atomistische Modell des Punktes ist aber mit Descartes nicht am Ende.
Vielmehr ist es gerade als Basiselement des Newton’schen Raums noch lange
wirksam. Vielleicht sind wir erst heute an der Schwelle, an der dieses Modell in
einem grundlegenden Mafle abgeldst wird von dem operativen Zeichen, das am
Grund der Dinge kein passives unteilbares Einheitselement mehr situiert, son-
dern eine urspriingliche Differenz, eine Operation, die ein verdndertes Modell
von Materie und Raum im Sinne einer active matter und einer Operationalisie-
rung denkbar macht. Man konnte das eine Elementenlehre nennen, die die Welt

24 Jacques Derrida, ,,Cogito und die Geschichte des Wahnsinns”, in: ders., Die Schrift und die
Differenz, iibers. von Rodolphe Gasché, Frankfurt a. M., S. 53-101, hier S. 90f.

25 René Descartes, ,Die Geometrie”, in: ders., Entwurf der Methode. Mit der Dioptrik, den Meteo-
ren und der Geometrie, hg. und tibers. von Christian Wohlers, Hamburg 2013, S. 315-412, hier
S. 315ff.



44 Wolfgang Schéffner

nicht mehr aus Feuer, Wasser, Erde und Luft zusammengefiigt denkt, sondern aus
elementaren operativen Strukturen, wie sie das Zeichen Euklids formuliert hat.

Die eine Wahrheit der Geometrie, wie sie Husserl meinte, ist also, wenn man
sich auf Euklid bezieht, mindestens eine doppelte. Die Sprache, die sie ausdriickt,
steuert durch Einheits-Punkt und Punkt-Zeichen zwei radikal unterschiedliche
Modelle an: ein kleiner philologischer Unfall als historische Miniatur, kénnte
man sagen, mit dramatischen Konsequenzen.

Doch vielleicht ist dieses doppelte Modell ja gerade die entscheidende Mog-
lichkeit, in ihrem Zusammenspiel die urspriingliche Differenz des Punkt-Zei-
chens zu einer Maschine zu machen, zu einem Elementenpaar, das als grundle-
gende mechanische Operationseinheit zu verstehen ist. Denn kein einzelner
atomistischer Punkt kann der Ausgangspunkt von mechanischer Bewegung
sein, sondern vielmehr eine Doppelung, ein Elementenpaar, wie dies Franz Reu-
leaux in seiner Maschinentheorie im 19. Jahrhundert in grundlegender Weise for-
muliert hat:*® Die elementare mechanische Einheit ist eine Doppelung, eine Dif-
ferenz von einem festgestellten und einem beweglichen Element. Nur dadurch
lasst sich mechanische Bewegung, ganz im Sinne des euklidischen differentiel-
len Punkts, erzeugen.

Die Epistemologie geometrischer Codes, die Euklids Zeichen als das Modell
aller Modelle steuern, wendet die klassische Idee von statischen geometrischen
Objekten und Rédumen in eine Dynamik, in der Raumpunkte, Atome und die
Welt der Dinge, auf die sie verweisen und die sie operationalisieren, eine Agen-
tivierung erfahren, deren Zukunft erst heute in den Labors entwickelt wird, wenn
geometrische Operationen als analoger 3D-Code analysiert und gebaut werden,
und deren Geschichte sich solchen eigentiimlichen Verschiebungen widmet, wie
sie sich in Satzen der ersten Euklidischen Definition des Elements aller Elemente
prasentieren.”’

Der Autor dankt fiir die Unterstiitzung des Exzellenzclusters , Matters of Activity. Image Space
Material®, gefordert durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG) im Rahmen der Exzellenz-
strategie des Bundes und der Linder — EXC 2025/1.

26 Franz Reuleaux, Theoretische Kinematik. Grundziige einer Theorie des Maschinenwesens, Braun-
schweig 1875.

27 Zu der Geschichte des analogen Codes vgl. Wolfgang Schéffner, Punkt 0.1. Die Genese des
analogen Codes in der Friihen Neuzeit, (erscheint 2020).



Am Nullpunkt des Wissens. Platon mit Euklid 45

Bibliographie

Quellen

Aristoteles, Lehre vom Beweis oder Zweite Analytik (Organon 1V), {ibers. und mit
Anm. versehen von Eugen Rolfes, Einleitung und Bibliographie von Otfried Hof-
fe, Hamburg 1990.

-, Metaphysik, tibers. von Hermann Bonitz, hg. und komm. von Horst Seidl, griechi-
scher Text in der Edition von Wilhelm Christ, 2 Bde., Hamburg 1989-1991.

-, ,Uber den Himmel”, in: ders., Uber den Himmel. Vom Werden und Vergehen. Die Lehr-
schriften, hg., iibers. und erlautert von Paul Gohlke, Paderborn 1958.

Descartes, René, ,Die Geometrie”, in: ders., Entwurf der Methode. Mit der Dioptrik, den
Meteoren und der Geometrie, hg. und iibers. von Christian Wohlers, Hamburg 2013,
S.315-412.

—, Nicomachi Gerasini Arithmeticae libri duo, Paris 1538.

Platon, ,Menon”, in: ders., Sdmtliche Werke, iibers. von Friedrich Schleiermacher, hg.
von Walter F. Otto, Ernesto Grassi und Gert Plambdock, Bd. 2, Hamburg 1977.

-, ,Parmenides”, in: ders., Samtliche Werke, iibers. von Friedrich Schleiermacher, hg.
von Walter F. Otto, Ernesto Grassi und Gert Plambdock, Bd. 4, Hamburg 1977.

-, JIAPMENIAHX" in: Platonis Opera, Recogniovit breviqve adnotatione critica in-
strvxit Ioannes Burnet, Tomvs II, Tetralogias III-IV continens, Oxford 1957 [1901],
S.126-166.

-, Politeia”, in: ders., Samtliche Werke, tibers. von Friedrich Schleiermacher, hg. von
Walter F. Otto, Ernesto Grassi und Gert Plambdck, Bd. 3, Hamburg 1977.

-, JIOAITEIAX Z* in: Platonis Opera, Recogniovit brevigve adnotatione critica ins-
trvxit Ioannes Burnet, Tomvs IV, Tetralogiam VIII continens, Oxford 1957 [1902],
S.514-541.

Proclus, Kommentar zum ersten Buch von Euklids , Elementen”, Gibers. und mit textkriti-
schen Anm. von Leander Schonberger, komm. von Max Steck, hg. von Emil Ab-
derhalden, Halle 1945.

-, In primum Euclidis elementorum librum commentarii, hg. von Gottfried Friedlein, Hil-
desheim 1992 (Reprint von 1873).

Simplicius, Simplicii in Aristoteles physicorum libros quattuor priores commentaria, Con-
silio et auctoritate Academiae Litterarum Regiae Borussicae edidit Hermannus
Diels, Berlin 1882.

Sekundirliteratur

Becker, Oskar (Hg.), Zur Geschichte der griechischen Mathematik, Darmstadt 1965.

Bretschneider, Carl Anton, Geometrie und die Geometer vor Euklides. Ein historischer Ver-
such, Wiesbaden 1968 (Reprint von 1870).

Burkert, Walter, Weisheit und Wissenschaft. Studien zu Pythagoras, Philolaos und Platon,
Niirnberg 1962.

Derrida, Jacques, ,Cogito und die Geschichte des Wahnsinns”, in: ders., Die Schrift
und die Differenz, ibers. von Rodolphe Gasché, Frankfurt a. M. 1976, S. 53-101.

-, ,Ousia und grammé”, in: ders., Randginge der Philosophie, hg. von Peter Engel-
mann, Wien 1999, S. 57-92.

Diels, Hermann, Fragmente der Vorsokratiker, Berlin 1903.



46 Wolfgang Schéffner

Fowler, David H., The Mathematics of Plato’s Academy. A New Reconstruction, Oxford
1987.

Husserl, Edmund, ,,Ursprung der Geometrie (1936)” in: Jacques Derrida, Husserls Weg
in die Geschichte am Leitfaden der Geometrie. Ein Kommentar zur Beilage 111 der ,Krisis’,
tibers. von Riidiger Hentschel und Andreas Knop, Vorwort von Rudolf Bernet,
Miinchen 2001, S.204-232.

Mabhr, Bernd, Das Wissen im Modell, Berlin 2004 (KIT-Report 150).

Mugler, Charles, Platon et la recherche mathématique de son époque, Naarden 1969.

Reuleaux, Franz, Theoretische Kinematik. Grundziige einer Theorie des Maschinenwesens,
Braunschweig 1875.

Schiffner, Wolfgang, ,Zenon, der Geometer”, in: FAKtisch. Friedrich Kittler zum 60. Ge-
burtstag, hg. von Peter Berz, Annette Bitsch und Bernhard Siegert, Miinchen 2003,
S.83-88.

-, Punkt 0.1. Die Genese des analogen Codes in der Friihen Neuzeit, (erscheint 2020).

Serres, Michel, ,Gnomon: Die Anfange der Geometrie in Griechenland”, in: Elemente
einer Geschichte der Wissenschaften, hg. von dems. und Michel Authier, iibers. von
Horst Brithmann, Frankfurt a. M. 1994, S. 109-176.

Vita, Vincenzo, ,,Sulle definizioni pre-euclide del punto”, in: Cultura e scuola 76 (1980),
S.242-247.



Das versklavte Modell
und die Kultur der Verantwortungslosigkeit

Reinhard Wendler

1

In der Praxis und der Theorie der Modelle gibt es eine gleichsam optimistische
Konstante. Claude Lévi-Strauss hat sie in La pensée sauvage exemplarisch gefasst.
Das modele reduit, so schreibt er, werde als begreiflicher betrachtet als dasjenige,
worauf es verweist. Dies sei der Fall einerseits durch die Reduktion der Grofie
und der Aspekte, andererseits dadurch, dass es eigenhdndig hergestellt sei.! Lé-
vi-Strauss skizziert damit ein asymmetrisches Szenario. Auf der einen Seite steht
das begreifbare, einfache, kontrollierte Modell, auf der anderen der partiell un-
begreifliche, komplexe oder unkontrollierte Bezugsgegenstand. Diese asymmetri-
sche Vorstellung? pragt das Verstandnis von Modellen insbesondere in den Wissen-
schaften und ist dort mitkonstitutiv fiir die Begriffe der Forschung, des Wissens,
der Planung und Gestaltung. Zugleich aber ist sie eine pragmatische Fiktion, weil
eine ndhere Betrachtung von Modellen, Modellobjekten, Modellauffassungen
und Modellsituationen eine solche Asymmetrie nicht zu finden vermag: Auch
die Komplexitdt vieler Modelle tibersteigt die Fassungkraft der Modellierenden.
Modelle halten weder unter den leiblichen noch unter den geistigen Augen still;
die Auffassung springt von einem Aspekt zum anderen, schichtet palimpsestartig
Kontexte auf und verdndert fortwahrend die Bedeutung und Performanz des
Modells. Dartiber hinaus werden durch die Modellauffassung oftmals ihrerseits
unverstandene Gegenstdande in den ,extended mind” eingebunden, etwa wenn
das Sonnensystem als Modell des Atoms bemiiht wird. Nicht nur die Bezugsge-
genstande der Modelle entziehen sich damit dem Verstiandnis, sondern auch die
Modelle selbst, die ihrerseits teilweise unbegreiflich, komplex und unkontrolliert
sind. Horst Rittel hat sie daher als ,paradox of rationality bezeichnet und sie in
die Ndhe von ,wicked problems” bosartigen Problemen, geriickt. Den Umgang
mit ihnen hat er in der Folge als ,,a venture, if not an adventure” bezeichnet.

Vgl. Claude Lévi-Strauss, Das wilde Denken, Frankfurt a. M. 1968, S. 37.

Lévi-Strauss spricht selbst von einer Illusion, ebd.

Andy Clark und David J. Chalmers, ,The Extended Mind”, in: Analysis 58/1 (1998), S. 7-19.
Horst Rittel, ,,On the Planning Crisis: Systems Analysis of the ,First and Second Genera-
tions’, in: Bedriftsekonomen 8 (1972), S. 390-396, hier S.391.

Ebd.

6 Ebd.

= W N =

a1



48 Reinhard Wendler

Die in den Ingenieurswissenschaften entstandene Ahnlichkeitstheorie und
das vor allem in der Wirtschaft gebrauchliche Konzept des Modellrisikos sind
Versuche, dieser Ungreifbarkeit der Modelle zu begegnen und die eingangs ge-
nannte produktive Asymmetrie zu konstituieren. Dies ist allerdings weitaus
schwieriger zu realisieren, als vielfach angenommen wird. So besteht etwa stets
das Risiko, das Modell unbeabsichtigt oder unbemerkt an die Stelle seiner Be-
zugsgegenstande zu stellen und mit diesen zu verwechseln. Richard Braithwaite
hatte 1953 aus diesem Grund notiert: ,The price of the employment of models is
eternal vigilance.”” Diese Aussage suggeriert nun ihrerseits, dass ewige Wach-
samkeit das Risiko der Verwechslung tatsdchlich eliminieren kénne. Doch dies
ist schon deshalb nicht der Fall, weil die Vermischung und partielle Verwechs-
lung des Modells mit seinen Bezugsgegenstianden ein elementarer Bestandteil
der Modellierung ist. Sie soll zwar kontrolliert herbeigefiihrt und spater wieder
aufgelost werden, aber in der Praxis gelingt, streng genommen, weder das eine
noch das andere. Die durch eine Modellbeziehung miteinander verbundenen Ge-
genstande erzeugen etwas Neues, das sich nicht mehr nach seinen Provenienzen
aufgliedern lasst.

Eine andere Kraft, die der Stabilisierung einer Asymmetrie Widerstand leis-
tet, besteht darin, dass das Modell selbst Gefahr lauft, seine Identitat und Exis-
tenz zu verlieren. Dieser Vorgang ist Gegenstand des vorliegenden Beitrags. Den
Ausgangspunkt bildet ein imaginarer Gerichtsprozess, den Seneca der Altere im
Zehnten Buch der Streitenden auffiihrt.® Der griechische Maler Parrhasios habe, so
die Anklage, nach der Eroberung von Olynth durch die Athener einen Gefange-
nen als Sklaven gekauft. Sein klagevolles Gesicht habe ihn an den von Zeus bzw.
Jupiter gefolterten Prometheus erinnert. Parrhasios habe den Greis daher zum
Modell fiir ein Gemalde des Prometheus gemacht und ihn wihrend der Arbeit
am Bild foltern lassen, um ein ausdrucksstarkes Vorbild zu erhalten. Der Greis
sei schlieSlich gestorben und das Bild im Tempel der Minerva aufgestellt worden.
Carl Schnaase nennt diese Geschichte ein ,,ohne Zweifel unwahres Geriicht”’
Heinrich Brunn ,ein zum Behuf von Redetibungen erdichtetes Thema”® In den
hier folgenden Ausfiihrungen wird die Geschichte als eine Miniatur dynami-
scher Epistemologien aufgefasst, deren Gegenstand das Risiko des Modells ist,
im Exzess der Unmittelbarkeit vernichtet zu werden.

Ein Gemailde des Prometheus aus der Hand des Parrhasios ist nicht erhalten.
Stattdessen wird hier ein Gemalde von Dirck van Baburen aus dem Jahre 1623

7 Richard Bevan Braithwaite, Scientific Explanation. A Study of the Function of Theory, Probability
and Law in Science, Cambridge 1953, S.93; vgl. ders., ,The Nature of Theoretical Concepts and
the Role of Models in an Advanced Science”, in: Revue Internationale de Philosophie 8 (1954),
S.114-131.

8 Lucius Annaeus Seneca der Altere, Sentenzen, Einteilungen, Firbungen von Rednern und Rede-
fehlern, tibers. von Otto und Eva Schonberger, Wiirzburg 2004, S. 240-274.

9 Carl Schnaase, Geschichte der bildenden Kiinste, Diisseldorf 1843, Bd. 2.2: Geschichte der bil-
denden Kiinste bei den Alten: Griechen und Rémer, S. 305.

10 Heinrich Brunn, Geschichte der griechischen Kiinstler, Braunschweig 1856, Bd. 2, S. 98.



Das versklavte Modell und die Kultur der Verantwortungslosigkeit 49

!5: ; .,“-:,_'., ,7 A

Abb. 1: Dirck van Baburen, Prometheus wird von Vulkan angekettet (1623).
Ol auf Leinwand, 201 x 182 cm. Rijksmuseum Collection, Amsterdam.

herangezogen, das sich im Rijksmuseum in Amsterdam befindet (Abb. 1). Es zeigt
Vulkan und Merkur, die Prometheus anketten, um ihn ewiger Folter auszuset-
zen. Das Bild ist im vorliegenden Kontext hilfreich, weil der Maler die Szene vom
Kaukasus in eine Werkstatt versetzt hat und damit einen visuellen Gedanken zu
formen erlaubt: Das Gemailde kann als ein Kippbild angeschaut werden, in dem
einmal Prometheus, Vulkan und Merkur und einmal der Olynthische Greis mit
seinen Folterknechten aus den Augen des Parrhasios zu sehen sind. Durch die-
se interpretatorische Anverwandlung des Gemaldes wird einerseits der Zusam-



50 Reinhard Wendler

menhang zwischen der Prometheuslegende und Senecas Parrhasiosgeschichte
visuell realisiert, andererseits das konstitutiv instabile Verhaltnis zwischen Bild,
Modell und Sujet.

Parrhasios' Arbeit am Bild wird im imaginédren Parrhasios-Prozess zum Bei-
spiel wie folgt geschildert: ,Man schldgt den alten Mann. ,Das reicht nicht’, sagt
der Maler. Man brennt ihn: ,Es reicht immer noch nicht’. Er wird zerfleischt. ,Das
mayg fiir Philipps Zorn geniigen, noch nicht aber fiir Jupiters Groll.“"" Parrhasios
versucht diesen Unterstellungen zufolge, Zorn und Folter des Zeus bzw. Jupi-
ter moglichst genau am Modell nachzuvollziehen, um ein Vorbild vollkomme-
nen Leides fiir sein Bild zu bekommen. ,,Lege Feuer nach! Er stellt mir den Pro-
metheus noch nicht dar”,'? oder: ,,Noch passt das Antlitz nicht zur Sage.””* Hier
wird die Mimesis aus dem Modell herausgefoltert, wie das Geheimnis aus dem
feindlichen Kampfer.

Das Modell leidet an der unerbittlichen Griindlichkeit des Malers. ,Mit wel-
cher Sorgfalt fiihrt er seine Sache!”"* Die Ursache dieser Griindlichkeit konnte in
der Angst des Kiinstlers liegen, fiir eine Abweichung von den Gesetzen der Mi-
mesis so hart bestraft zu werden wie der Prometheus fiir seine AnmafSung. An-
ders gesagt geht Parrhasios mit grofiter Konsequenz der eigenverantwortlichen
Neuschopfung aus dem Weg: ,,,So spannt ihn, so schlagt ihn, so sorgt dafiir, daf3
er eben diesen Ausdruck beibehilt, sonst miifst ihr selbst zum Modell dienen!"“®
Zum Modell dienen und Unterwerfung, Folter und Tod erleiden, bedeuten hier ein
und dasselbe. Parrhasios wird von den Kommentatoren iiberdies vorgeworfen,
kein Modell im Sinne einer Verkleinerung, Verkiirzung oder Abstraktion zu be-
nutzen, sondern die Sache selbst vor Augen zu zwingen. Dieses Ringen um Unmit-
telbarkeit ist es, dem das Modell zum Opfer féllt und das die Deklamatoren am Ge-
nausten ausarbeiten: ,,Auf die eine Seite tritt Parrhasius mit seinen Farben, auf die
andere der Folterknecht mit Feuer, Peitschen, Folterpferd. [...] Bei dieser schreck-
lichen Szene weifs man nicht, ob Parrhasius eifriger malt oder der Folterknecht
eifriger wiitet. Drehe, schlage, brenne, so mischt dieser Henker seine Farben.”'¢ In
dieser Bemerkung, die auch als Subtext von Dirck van Baburens Gemalde gelten
konnte, werden letztlich alle Elemente der Modellsituation miteinander vermischt.
Einerseits werden die Leiden des Modells mit denen des Prometheus vermischt,
womit das Leid selbst vors Auge gezwungen wird. Die Folterknechte andererseits
werden mit Vulkan und Merkur, aber auch mit dem Maler vermengt, so wie um-
gekehrt dieser von einem Folterknecht nicht mehr zu unterscheiden ist. Er foltert
sein Sujet, sein Modell, sein Bild und letztlich auch dessen Betrachtende, wobei er
selbst von den Anforderungen der Mimesis gepeinigt wird.

11 Seneca, Sentenzen, S.265.
12 Ebd., S.266.

13 Ebd., S.268.

14 Ebd.

15 Ebd., S.266.

16 Ebd., S.267.



Das versklavte Modell und die Kultur der Verantwortungslosigkeit 51

Einer der wenigen Verteidiger des Parrhasios fiihrt an, dieser sei lediglich
weltfremd und habe eine ,volkstiimliche Rechtsauffassung [...], nach der dem
Herrn gegen einen Sklaven alles erlaubt ist (wie auch der Maler alles malen diir-
fe)”.” Diese Bemerkung bringt mit der ,Rechtsauffassung” ein Metamodell ins
Spiel, das hier eine ausschlaggebende Rolle spielt. Die , volkstiimliche Rechtsauf-
fassung” in Bezug auf den Sklaven entspricht der Mimesistheorie in Bezug auf
das Bild. In ihrem Namen oktroyiert der Maler dem Modell und der Herr seinem
Sklaven ein ikonisches Regime. Er zwingt sein Modell, ein vollkommenes Ab-
bild, eine vera icon, des gefolterten Prometheus zu sein. Das damit verbundene
Todesurteil bezieht sich nicht auf den Prometheus, denn der hat das Martyrium
ja schliefilich iiberlebt, sondern auf den Olynthier, der in seiner Eigenheit, seiner
individuellen Besonderheit eliminiert werden muss, um das Wunder der Mime-
sis zu ermdglichen. Der Preis fiir Parrhasios” Bild ist daher sein Modell. Dieses
tritt seine Eigenstandigkeit und Eigenwertigkeit an das Bild ab und verliert da-
mit seine Existenz. Der Sklave spricht: ,,Parrhasius, ich sterbe!” und der Maler
antwortet: ,,,Bleib so!"“18

2

Der Tod des Modells im Furor der Mimesis oder im Exzess der Unmittelbarkeit
ist ein Topos der europdischen Kunsttheorie geblieben. So schiebt etwa Giorgio
Vasari in den Vite dem Bildhauer Jacopo Sansovino eine Anekdote unter, die
ebenso ein ,,ohne Zweifel unwahres Geriicht”! ist wie Senecas Parrhasiosfall.
Vasari schreibt, Sansovino habe fiir seine Bacchus-Statue seinen Gehilfen Pip-
po del Fabbro zum Modell genommen. Die Statue wurde zwischen 1510 und
1512 geschaffen und befindet sich heute im Museo del Bargello in Florenz (Abb. 2).
Der Gehilfe habe seine Rolle als Modell des Bacchus derart ernst genommen,
dass er in einen bacchantischen Taumel geraten sei, den Verstand verloren habe,
stundenlang auf den Déchern als Bacchus und andere personae posiert habe und
schliefllich an Erschopfung gestorben sei. Victor Stoichitd, der diese Anekdote
ausfiihrlich untersucht hat,? sieht eine Zwangslaufigkeit in Pippos Verwirrung,
nicht nur weil er das perfekte Modell zu sein versuchte, sondern auch weil die-
ses ausgerechnet den Bacchus abbilden sollte, den Gott der Schauspieler und des
Rausches. Die Tendenz zum Identitdtsverlust wirkt also auf beiden Seiten. Das
Modell, so Stoichita, vermischt sich in Vasaris Pippo-Legende derart nachhaltig
mit seinem Bezugsgegenstand, dass man nicht mehr sagen kann, ob hier die Ver-
riicktheit des Modells oder die des Bacchus selbst zum Ausdruck kommt.*

17 Ebd., S.268.

18 Ebd.

19 Schnaase, Geschichte der bildenden Kiinste, S. 305.

20 Vgl. Victor Ieronim Stoichita, Der Pygmalion-Effekt. Trugbilder von Ovid bis Hitchcock, tibers.
von Ruth Herzmann, Miinchen 2011; vgl. Reinhard Wendler, ,,Das bacchantische Modell bei
Vasari”, in: Rheinsprung 11. Zeitschrift fiir Bildkritik 02 (Nov. 2011), S. 13-28, hier S. 21.

21 Vgl. Stoichita, Der Pygmalion-Effekt, S. 69.



52 Reinhard Wendler

Abb. 2: Jacopo Sansovino, Bacchus (1511-1512).
Marmor, Hohe: 146 cm. Museo del Bargello, Florenz.

Die Gewichte in dieser Miniatur sind anders verteilt als bei der Parrhasiosge-
schichte, in der Grundstruktur aber gibt es wesentliche Entsprechungen. Auch
hier spielt der gesteigerte Wille zum ,wahren Bild" eine zentrale Rolle. Auch Jaco-
po Sansovino geniefit das Privileg, in gewissem Sinne nach dem ,Original” arbei-
ten zu konnen. Auch hier ist der Preis fiir die Unmittelbarkeit die Eliminierung
des Modells. Auch hier tritt das Modell seine Lebendigkeit an das Bild ab. Und
auch die Bacchus-Statue ldsst sich — wie vorhin Dirck van Baburens Gemalde
des Prometheus — als ein Kippbild anschauen. Diesmal ist einerseits der Bacchus
und andererseits der entriickte Pippo zu sehen, der nachts auf den Déachern den
Bacchus verkorpert. Anders aber als der Olynthier bei Seneca versucht Pippo del

DOI: 10.13173/9783447112642.047
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Das versklavte Modell und die Kultur der Verantwortungslosigkeit 53

Fabbro aus freien Stiicken ein vollkommenes Abbild zu sein. Hier ringt also nicht
nur der Kiinstler, sondern auch das Modell um Unmittelbarkeit und beide unter-
werfen sich dem tyrannischen Metamodell des Abbildes.

Aus einer Reihe dhnlicher Erzdhlungen sei als drittes und letztes Exemplum
noch Edgar Allan Poes Kurzgeschichte Life in Death oder The Oval Portrait von
1842 genannt.” Im Zentrum steht die Beziehung zwischen einem ehrgeizigen
Maler, einem Bild und seiner Modell stehenden Frau. Je lénger der Maler in Ed-
gar Allan Poes Erzahlung an dem Bild arbeitet, desto mehr verliert seine Frau an
Lebenskraft und desto weniger nimmt der Maler sie zur Kenntnis. Ihre zuneh-
mende Schwachung entgeht ihm, weil das Bild seine Aufmerksamkeit mehr und
mehr auf sich zieht. Mit den letzten Pinselstrichen wird es vollendet und das
Modell getotet:

And then the brush was given, and then the tint was placed; and, for
one moment, the painter stood entranced before the work which he had
wrought; but in the next, while he yet gazed, he grew tremulous and very
pallid, and aghast, and crying with a loud voice, ,This is indeed Life itself!”
turned suddenly to regard his beloved: -- She was dead!*

Poe variiert hier die alte Geschichte vor allem dadurch, dass er sie zuspitzt. Das
Modell versucht diesmal nicht, zum Preis seines Lebens eine andere Person zu
reprasentieren, und dennoch stirbt sie an ihrer Rolle als Modell. Todlich ist hier
nicht allein, ein Abbild zu sein, sondern dariiber hinaus auch das Abgebildete,
wobei es stets das Metamodell der Abbildlichkeit ist, das die Krafte dem Modell
entzieht und ins Bild verschiebt. Poes Kurzgeschichte macht deutlich, dass beide
an der mimetischen Beziehung beteiligten Entitdten dem Risiko ausgesetzt sind,
ausgeldscht zu werden. Die Frau weifs um die Risiken, die das Modellsein mit
sich bringt. Sie fiirchtet die Palette, die Pinsel und die anderen Werkzeuge, als
habe sie Senecas Parrhasiosprozess gelesen. , It was thus a terrible thing for this
lady to hear the painter speak of his desire to pourtray [sic] [...] his young bride.”*
Dennoch nimmt sie diese Rolle — aus Liebe und Devotion, wie zu vermuten ist —
an und bleibt auch bis zu ihrem Tod passiv. Doch nicht nur sie ist eine Sklavin
der Mimesis, auch der Maler wird geknechtet, obwohl das fiir ihn nicht den Tod
bedeutet. Dem Exzess der Unmittelbarkeit ist er aber immer noch direkt genug
ausgeliefert, dass er die Schwéchung und den Tod seiner Frau nicht bemerkt. Das
Modell verschwindet unbemerkt, weil der Maler sein Handeln dem Metamodell
der Mimesis unterwirft und in der Folge nur mehr Augen fiir sein Bild hat. Die
unmenschliche Logik des Abbildes totet das Modell und degradiert den Maler
zum blof$ ausfithrenden System.

22 Edgar Allan Poe, ,The Oval Portrait”, in: The Works of Edgar Allan Poe. The Raven Edition, New
York 1903, Bd. 1, S. 194-196.

23 Ebd., S.195.

24 Ebd., S.196.



54 Reinhard Wendler

Die Modelle bei Seneca, Vasari und Edgar Allan Poe sterben fiktive Tode.
Ihre Geschichten hatten aber vermutlich zu ihren jeweiligen Zeiten reale Hinter-
griinde. Zumindest wére dies angesichts des Umstands zu vermuten, dass auch
in der Gegenwart Modelle, namlich die top models, an ihrer Rolle sterben. Auch
sie sterben, so konnte man sagen, an der Gewalt eines ikonischen Regimes, das
ihnen auferlegt, manipulierten Fotographien zu dhneln und einem welt- und kor-
perfremdem Ideal zu entsprechen. Die Grundelemente der zuvor genannten Ge-
schichten finden sich auch hier: der Eifer der Produzenten und der als Modelle
auftretenden Frauen, der Furor der Mimesis, die Unmenschlichkeit des Strebens
nach Verwirklichung eines Ideals. In Eigendiinkel gegriindete Uberheblichkeit
gegeniiber dem folternden Parrhasios ist also nicht angebracht. Stattdessen ist die
Frage nach der Aktualitat und Realitét des scheinbar Alten und Uberzeichneten
neu zu stellen.

3

Das Ringen um Unmittelbarkeit findet sich auch in der wissenschaftstheoreti-
schen Modelltheorie. Dort ist es nicht auf menschliche Modelle bezogen, aber
einige wesentliche Beobachtungen lassen sich dennoch tibertragen. Es geht um
Positionen wie die von Arturo Rosenblueth und Norbert Wiener, Max Black,
Klaus-Dieter Wiistneck, Mary Morgan und Margaret Morrison, Stephan Hart-
mann und anderen.” Bei aller Verschiedenheit haben ihre Ansitze doch eine
wesentliche Gemeinsamkeit darin, dass sie ihren Reflexionen dasselbe Funda-
mentalszenario zugrundelegen: Eine a priori existierende Welt wird von einem
a posteriori hergestellten Modell abgebildet. Herbert Stachowiak stellt dieses Sze-
nario in seinem Aufsatz Erkenntnisstufen zum Systematischen Neopragmatismus und
zur Allgemeinen Modelltheorie von 1983 in den Kontext der Dichotomie von Leben
und Tod.?® Stachowiak schreibt:

Leben und Tod, Leib und Seele, Natur und Geist, Sein und Denken, Ob-
jekt und Subjekt, Notwendigkeit und Freiheit sind einige der aus [dem]
Dichotomisieren erwachsenden Elementarbefunde des Menschen. [...] In
dieser Denkbewegung hat sich eine Dichotomie bis in unsere Gegenwart
als nicht nur im Grundsatzlichen und auf Dauer tragfdhig, sondern als
geradezu unentbehrlich und daher unaufldsbar erwiesen: Die Dichotomie
eines (wie und wodurch immer) primér Gegebenen einerseits und seines
sekundaren Nachvollzuges (im blofSen Denken oder auch bereits im Tun)
andererseits. Es ist dies die Dichotomie von in der Zeit Vor-gegebenem
und Nach-gemachtem, von Urbild und Abbild, von Original und Modell.”

25 Vgl. Reinhard Wendler, Das Modell zwischen Kunst und Wissenschaft, Miinchen 2013, S. 144-150.

26 Herbert Stachowiak, , Erkenntnisstufen zum Systematischen Neopragmatismus und zur
Allgemeinen Modelltheorie”, in: Modelle — Konstruktion der Wirklichkeit, hg. von dems., Miin-
chen 1983, S. 87-146.

27 Herbert Stachowiak, ,Erkenntnisstufen zum Systematischen Neopragmatismus und zur All-
gemeinen Modelltheorie”, S. 87.



Das versklavte Modell und die Kultur der Verantwortungslosigkeit 55

Fréterierte Anribure Abundsnre Aftridure
Artriburen-
Abbriovng
()
Abbiidungs- Abbridungs -
voréerereh nachderesch
rigrna! Model/

Abb. 3: Modell der Abbildungsbeziehungen von Modellen.
Aus: Herbert Stachowiak, Allgemeine Modelltheorie, Wien/New York 1973, S. 157.

Das hier imaginierte Szenario sieht nicht vor, dass das Modell dem ,Original’
auch vorgingig sein konnte, dass es das ,Original’ beeinflusst, formt oder {iber-
haupt konstituiert. Die Materialitit der Modelle ist ebenso irrelevant wie ihre
Medialitat und Performanz, ihr Eigensinn und ihre konkrete praktische Rolle.
Stachowiak hat dies in einem Diagramm dargestellt (Abb. 3). Nicht alles am ,Ori-
ginal’ wird abgebildet, nicht alles am Modell bildet ab. Nur zwischen den beiden
,Eigelben’ herrscht eine eineindeutige, in den Worten Stachowiaks: eine ,,ikomor-
phe”? Beziehung. Die groflen geisteswissenschaftlichen Forschungsthemen zur
Rolle der Objekte, Kulturtechniken, Medien und des Designs fallen hier in Bezug
auf die Modellfrage allesamt in die Kategorie der ,abundanten Attribute’. Wegen
dieser Reduktion ist die einzig wichtige Frage die nach der Validitédt der Modelle,
also danach, ob es sich um eine Représentation handelt oder nicht. Um ein Mo-
dell von einem Gegenstand handelt es sich nur dann, wenn es zwischen beiden
eine objektivierbare Reprasentationsbeziehung gibt.

Die Theorien, die sich auf das von Stachowiak exemplifizierte Szenario griin-
den, versuchen, das Modell zu degradieren, und zwar sowohl als Element der wis-
senschaftlichen Erkenntnis als auch als Gegenstand der theoretischen Reflexion.
Das Modell wird als etwas Uneigentliches definiert, das allein und ausschliefllich
in jenen Aspekten zu beachten ist, die es mit dem ,Original’, also dem eigentlichen
Gegenstand des Interesses teilt. Hans-Georg Gadamer hat in Wahrheit und Me-
thode iiber das Abbild geschrieben, es erfiille sich ,in seiner Selbstaufhebung”.?
Dies entspricht dem Verstandnis des Modells als Abbild in der wissenschafts-
theoretischen Modelltheorie. Das Modell féllt nicht selbst ins Gewicht, es spielt
keine Rolle, es macht sich nicht bemerkbar und — vor allem — es verfalscht nicht

28 Herbert Stachowiak, Allgemeine Modelltheorie, Wien/New York 1973, S. 313.
29 Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode, Tiibingen 2010, Bd. 1, S. 143.



56 Reinhard Wendler

den Blick auf das ,Original’. Es ist so umfassend unterworfen und kontrolliert,
dass es sich selbst authebt und daher nicht einmal mehr eliminiert werden muss.

Das so verstandene Verhiltnis zwischen einem Modell und seinem Bezugs-
gegenstand weist einige Parallelen zu den zuvor aufgerufenen Texten auf. So ist
der Greis als Modell bei Seneca ein Uneigentliches, das die Verbindung zwischen
Prometheus und dem Bild zwar herstellen, aber nicht beeinflussen soll. Sein Lei-
den am Modellsein wird in den Augen des Malers zum Abbild des Martyriums
des Sujets. Der Gehilfe bei Vasari arbeitet an seiner Selbstaufthebung, um ein
,wahres Bild" des Bacchus zu liefern. Sein durch das Ringen um das Modellsein
entfachter Wahnsinn wird in den Augen des Malers zum Abbild der Personlich-
keit des Bacchus. Die Geliebte bei Poe fiigt sich aus Liebe in die ihr zugewiesene
Rolle, wobei sich ihre Passivitdt gegeniiber dem Geliebten mit der Passivitat des
Modellseins zur jener des Todes potenziert. In allen drei Fillen unterwerfen sich
die Beteiligten dem Metamodell der Mimesis, infolgedessen die Modelle {iber-
haupt erst in ihre ungliickliche Lage geraten. Diese Geschichten {iberzeichnen
nicht einfach eine kiinstlerische Praxis. Vielmehr formulieren sie ante litteram und
auf andere Art und Weise das wissenschaftstheoretische Ideal, das Modell er-
fille sich als Abbild in seiner Selbstaufhebung.

Stachowiak selbst stellt, sieche das oben angefiihrte Zitat, die Dichotomie von
,Original’ und Modell in den Kontext der Dichotomie von Leben und Tod. Ver-
mutlich ohne Absicht zitiert er damit den klassischen Topos vom Tod des Modells
herbei. Man konnte nun diesen unbeabsichtigten Denkanstofs aufnehmen und
— im forensischen Jargon von Senecas Prozess — der Wissenschaftstheorie unter-
stellen, sie versuche, das Modell fiir tot zu erkldren. Auf mogliche Motive fiir ein
solches bemerkenswertes Pladoyer bietet Senecas Parrhasiosfall einige Hinweise,
zu denken wére etwa an die Rechtfertigung des eigenen Tuns. Parrhasios ver-
sucht unter Beweis zu stellen, dass er ein wahrhaftiger Kiinstler in dem Sinne sei,
dass er nichts an seinem Bild erfindet. Ahnliches gilt fiir Sansovino und Pippo
del Fabbro. Beide treiben das Modell in den Wahnsinn, um ein Bildnis zu erzeu-
gen, dass als ,wahres Bild’ angeschaut werden kann. Auch Poes Maler giert so
sehr nach dem ,wahren Bild’ seiner Frau, dass er die Aufhebung des Modells in
Kauf nimmt.

Auf viele Modellvorstellungen der Wissenschaftstheorie iibertragen heifst das,
dass nur dasjenige als Vermittler toleriert wird, was die Unmittelbarkeit zwi-
schen Gegenstand und Erkenntnis nicht beeintrachtigt. Weil das ,wahre Bild’
und die ,wahre Erkenntnis’ beide keine Vermittlung dulden, muss ein Vermittler
imaginiert werden, der in seiner Vermittlung verschwindet und so das Paradox
ermdglicht, durch Vermittlung eine Unmittelbarkeit herzustellen. Im zunachst
philosophischen und dann wissenschafstheoretischen Traum vom absolut fiig-
samen Medium spiegelt sich das éltere kunsttheoretische Ideal vom absoluten
Abbild. Fiir das wissenschafstheoretische Verschwinden des Modells ist {ibri-
gens auch dann gesorgt, wenn es sich nicht in seiner Erfiillung aufhebt. Denn
in diesem Falle handelt es sich der Definition zufolge von vorneherein nicht um



Das versklavte Modell und die Kultur der Verantwortungslosigkeit 57

ein Modell. Das Modell verschwindet daher so oder so, in der Vermittlung oder
indem man ihm den Rang und die Rolle des Modells abspricht. Im forensischen
Jargon konnte man hier von einem tiickischen Plan sprechen, der die Eliminie-
rung des Modells in jedem Fall sicherstellt.

Ein weiteres Motiv besteht im Ausschluss anderer, nichtmimetischer Bild- und
Modellverfahren. Nur das ist das ,wahre Bild’, das zum Preis des Modells erwor-
ben wurde. Wenn sich das Modell in seiner eigenen, individuellen Prisenz ein-
bringt, dann wird aus einer zweistelligen Relation sozusagen ein Dreikorper-
problem. Dann steht nicht mehr das eine ,wahre Bild" vor Augen, sondern eine
unabsehbare Zahl verschiedener moglicher Bilder von einer und derselben
Sache. Keines dieser Bilder ist allen anderen hinsichtlich seiner Wahrheit oder
Wahrscheinlichkeit iiberlegen. Das Modell, das sich in seiner Erfiillung nicht
aufhebt, macht daher Entscheidungen erforderlich, fiir die irgendjemand die Ver-
antwortung tibernehmen muss. Die prekdre Ndhe von Folterwerkzeugen, Pin-
seln und Farben im Parrhasiosprozess macht den Zusammenhang deutlich: Je
mehr das Leiden des Sklaven dem des Prometheus entspricht, desto starker ist
der Maler gezwungen, dies und nicht jenes zu tun. So wird nicht nur das Modell,
sondern auch der Maler als Einflussgrofe ausgeschaltet. Ubertragen auf den wis-
senschaftstheoretischen Modellbegriff: Nicht nur das wissenschaftliche Modell,
sondern auch der Wissenschaftler wird als Einflussfaktor ausgeschaltet.

Die Eliminierung des Modells pflanzt sich aber nicht nur in Richtung der Mo-
dellierenden und des Applikats fort, sondern auch in Richtung auf sein ,Original’,
auf seine Matrix.*® Viele der von Seneca aufgefiihrten Deklamatoren beklagen,
dass der Sklave viel schlimmer habe leiden miissen als Prometheus: , Parrhasius,
was tust du? Du bleibst nicht bei deinem Vorhaben; was du zufiigst ist mehr,
als Prometheus erleidet. Man darf, wenn Parrhasios malt, nicht mehr leiden, als
wenn lupiter ziirnt.”*' Der Exzess der Unmittelbarkeit wendet sich hier gegen das
,Original’. Nun muss nicht mehr das Modell dem ,Original’ nahekommen, son-
dern dieses wird umgekehrt dem Regime des Modells unterworfen. Fiir die mi-
metische Entsprechung ist es gleichgiiltig, ob das Modell seiner Matrix oder die-
se dem Modell angeglichen wird. Daher wendet sich die Gewalt auch gegen das
,Original’. Der Prometheus wird durch Parrhasios gleichsam ein weiteres Mal
gefoltert, weil auch das Modell seinem ,Original’ seine eigene Form aufzwingt.

Die Geschichten von Seneca, Vasari und Poe sind erfunden, wie letztlich auch die
von Stachowiak. Parrhasios hat nach dem Stand der Kenntnisse niemals einen
Sklaven als Modell zu Tode foltern lassen. Es handelt sich eben um ein Geriicht,
eine Redeiibung, ein Denkstiick. Ebenso wenig, so konnte man sagen, hat sich

30 Vgl. Bernd Mahr, ,Modelle und ihre Befragbarkeit. Grundlagen einer allgemeinen Modell-
theorie”, in: Erwigen, Wissen, Ethik 26/3 (2015), S. 329-342.
31 Seneca, Sentenzen, S.267.



58 Reinhard Wendler

nach dem Stand der Kenntnisse jemals ein Modell vollstindig in seiner Selbst-
aufhebung erfiillt. Die Modelle sterben vielleicht, aber sie heben sich nicht auf.
Stattdessen schreiben sie sich in alles ein, was mit ihnen gedacht und getan wird,
andernfalls man sie kurzerhand nicht brauchte. So konnte man sagen, es handele
sich bei den hier diskutierten Exemplaren nur um theoretische Modelle, die an
der epistemischen, planerischen, gestalterischen Praxis vorbeizielen. Aber wie
alle anderen Modelle wirken sich auch theoretische Modelle auf dasjenige aus,
was man unter ihrem Einfluss denkt und tut.* Der Exzess der Unmittelbarkeit
wird durch das Metamodell der Abbildlichkeit mit grofSer Macht eingefordert.
Eignet man es sich an, etwa um das eigene Tun zu rechtfertigen, so unterwirft
man sich und andere einem unmenschlichen Regime.

Dies ist unter anderem der Fall beim eingangs genannten Modellrisiko. Dieser
Terminus beschreibt eben jene Risiken, die die Verwendung eines Modells, ins-
besondere in der Wirtschaft, mit sich bringt. Um das Modellrisiko zu minimieren,
wird das Modell intensiv auf seine Validitédt, auf seine Abbildgenauigkeit und
seine Zuverldssigkeit gepriift. Es wird von externen Personen revidiert, die Prii-
fungen werden dokumentiert, Verantwortlichkeiten gekldrt usw. Man versucht
also mit groffem Aufwand, das Risiko zu minimieren, das aus der Anwendung
von Modellen resultiert. Im Kontext des hier Vorgestellten ist dies eine riskan-
te Praxis, und zwar aus folgenden Griinden: Erstens werden die Modelle dabei
unter grofsfem Aufwand als eigen- und widerstandige GrofSe nicht ausgeschaltet,
sondern lediglich ausgeblendet. Die Wirkungen des Modells werden nur aus dem
Bewusstsein gedrangt, nicht aber getilgt. Zweitens wird die Matrix des Modells
unbemerkt nach dem Modell geformt, und dies umso stérker, je sorgféltiger das
Modell zuvor abgesichert wurde. Drittens werden die Anwender des Modells
ihrer Entscheidungskompetenz beraubt und von ihrer Verantwortung befreit.
So gibt das fiir gut befundene, aber letztlich unverstandene Modell schliefSlich
die Handlungen vor und fiihrt so das Projekt zielstrebig ins Unbestimmte. Der
Exzess der Unmittelbarkeit stellt daher nicht nur fiir das Modell ein Risiko dar,
sondern fiir das ganze Projekt, sei es ein kiinstlerisches, planerisches, gestalteri-
sches, wissenschaftliches oder wirtschaftliches. Die Anerkennung des Modells
in seiner Eigenstandigkeit und Eigensinnigkeit ist daher nicht nur ein Desiderat
aktueller Forschungsprojekte, sondern auch ein Mittel gegen die riskante Kultur
der Verantwortungslosigkeit unserer Zeit.

Die ewige Wachsamkeit, die Richard Braithwaite als Preis fiir die Verwen-
dung von Modellen bezeichnet hat, muss daher auf die Modellbegriffe ausge-
weitet werden. Indem sie ein unrealistisches Bild von der Moglichkeit entwerfen,
das Modell als Einflussfaktor auszuschalten, fithren sie eine riskante Fiktion in
die Modellierung und den Modellgebrauch ein. Dies kann, wie hier anhand von
Beispielen gezeigt wurde, verheerende Folgen haben, nicht nur fiir das Modell,

32 Vgl. Reinhard Wendler, ,Modelltheorien als Akteure”, in: Erwigen, Wissen, Ethik 26/3 (2015),
S. 417-419.



Das versklavte Modell und die Kultur der Verantwortungslosigkeit 59

sondern auch fiir die Matrix, das Applikat, die Modellierenden respektive Mo-
dellnutzenden und schliefllich auch fiir den Anwendungszweck des Modells.
,|E]ternal vigilance”* muss daher nicht in erster Linie den Ungenauigkeiten bei
der Herstellung und Benutzung eines Modells gelten, sondern zuallererst dem
Umstand, dass das Modell als Einflussfaktor nicht eliminiert werden kann. Das
Modell gleichsam am Leben zu lassen, es in seinen Eigenheiten zu erkennen und
zu bewahren, darin liegt die Kunst der Modellierung, nicht nur in den Kiinsten
und den Wissenschaften, sondern in allen Bereichen, in denen Modelle zum Ein-
satz kommen.

Bibliographie

Quellen

Brunn, Heinrich, Geschichte der griechischen Kiinstler, Braunschweig 1856, Bd. 2.

Poe, Edgar Allan, ,, The Oval Portrait”, in: The Works of Edgar Allan Poe. The Raven Edi-
tion, New York 1903, Bd. 1, S. 194-196.

Schnaase, Carl, Geschichte der bildenden Kiinste, Diisseldorf 1843, Bd.2.2: Geschichte
der bildenden Kiinste bei den Alten: Griechen und Romer.

Seneca der Altere, Lucius Annaeus, Sentenzen, Einteilungen, Firbungen von Rednern und
Redefehlern, {ibers. von Otto und Eva Schonberger, Wiirzburg 2004.

Sekundirliteratur

Braithwaite, Richard Bevan, Scientific Explanation. A Study of the Function of Theory,
Probability and Law in Science, Cambridge 1953.

-, ,The Nature of Theoretical Concepts and the Role of Models in an Advanced Sci-
ence”, in: Revue Internationale de Philosophie 8 (1954), S. 114-131.

Clark, Andy und Chalmers, David J., ,The Extended Mind”, in: Analysis 58/1 (1998),
S.7-19.

Gadamer, Hans-Georg, Wahrheit und Methode, Bd. 1, Tiibingen 2010.

Lévi-Strauss, Claude, Das wilde Denken, Frankfurt a. M. 1968.

Mabhr, Bernd, ,Modelle und ihre Befragbarkeit. Grundlagen einer allgemeinen Mo-
delltheorie”, in: Erwigen, Wissen, Ethik 26/3 (2015), S. 329-342.

Rittel, Horst, ,On the Planning Crisis: Systems Analysis of the ,First and Second Gen-
erations™, in: Bedriftsokonomen 8 (1972), S. 390-396.

Stachowiak, Herbert, Allgemeine Modelltheorie, Wien/New York 1973.

-, ,Erkenntnisstufen zum Systematischen Neopragmatismus und zur Allgemeinen
Modelltheorie”, in: Modelle — Konstruktion der Wirklichkeit, hg. von dems., Miinchen
1983, S. 87-146.

Stoichita, Victor leronim, Der Pygmalion-Effekt. Trugbilder von Ovid bis Hitchcock, iibers.
von Ruth Herzmann, Miinchen 2011.

Wendler, Reinhard, ,Das bacchantische Modell bei Vasari”, in: Rheinsprung 11. Zeit-
schrift fiir Bildkritik 02 (Nov. 2011), S.13-28.

Wendler, Reinhard, Das Modell zwischen Kunst und Wissenschaft, Miinchen 2013.

-, ,Modelltheorien als Akteure”, in: Erwigen, Wissen, Ethik 26/3 (2015), S. 417-419.

33 Braithwaite, Scientific Explanation, S.93; vgl. ders., ,Nature of Theoretical Concepts”.



DOI: 10.13173/9783447112642.047
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Was macht der Esel auf der Briicke?

Zur widerspriichlichen Geschichte des pont aux dnes
zwischen Farcentradition und Logikgeschichte

Anita Traninger

sappi che queste bestie che tu vedi,
uomini, come te, furon nel mondo

Machiavelli, L’Asino

Die Eselsbriicke, die ja die simpelste aller Merkhilfen zu sein scheint, hat eine
durchaus komplexe Geschichte. Im Deutschen ist eine Eselsbriicke heute ein mne-
motechnischer Vers oder Spruch; im Franzosischen dagegen steht pont aux dnes
fir das Banalste vom Banalen, das, was ohnehin alle wissen: ,,une banalité con-
nue de tous”, wie der Petit Robert stellvertretend fiir viele andere Worterbticher
definiert. Diese semantische Differenz ist ein schwaches Echo einer verschlunge-
nen Begriffsgeschichte, denn historisch steht der Ausdruck fiir ganz unterschied-
liche, teils widerspriichliche Signifikate ein. Mir wird es daher im Folgenden um
die wechselvolle Geschichte der Eselsbriicke und ihrer unterschiedlichen, teils
gegenstrebigen Semantisierungen sowohl in unterschiedlichen kontemporaren
Diskursbereichen als auch in ihrer Langfristentwicklung gehen. Dabei werde ich
der Frage nachgehen, wofiir die Eselsbriicke jeweils als Modell diente und insbe-
sondere, wo dabei das Risiko war.

Einen der éltesten Belege fiir den volkssprachlichen Ausdruck finden wir im
Franzosischen, in der Farce Le pont aux dnes. Datiert wird sie auf das Ende des
15. Jahrhunderts, der Verfasser ist nicht bekannt.! Als theatrale Gattung stellt
die Farce des franzdsischen Mittelalters den Rahmen fiir eine Verhandlung des
Geschlechterverhéltnisses her, die allerdings nicht ergebnisoffen ist: Vielmehr
geht es stets um die Einregulierung der aufmiipfig gewordenen Frau in die ange-
stammten Machtverhaltnisse. Mithin wird eine aus den Fugen geratene Welt auf
die Biihne gebracht, und der Schliissel zur Wiederherstellung der gottgegebenen
Hierarchie wird dabei sogleich mitgeliefert. Dass es auf diese Restitution der Do-
minanzverhéltnisse hinauslduft, ist dabei von Anfang an klar: Wenn in der Ex-
position eines solchen Stiicks die Frau den Ehedienst verweigert, kann das so
nicht bleiben.

1 S.die Einleitung des Herausgebers zu , Le pont aux anes” in: Recueil de farces (1450-1550), hg.
von André Tissier, Bd. 6, Genf 1990, S. 63-78.



62 Anita Traninger

In Le pont aux dnes ist dies nicht anders. Gattungstypisch kommt das Stiick mit
einem kleinen Raster von dramatis personae aus: le mary, la femme, ein Geistlicher,
Messire Dominé Dé, und le boscheron (,,der Holzfiller”). Die Ausgangssituation
ist, dass die Frau die Haushaltsfiihrung verweigert. Der Mann lasst sich auf die
argumentative Auseinandersetzung iiber den Sachverhalt ein, und trotz aller Be-
rufung auf die Tradition, das Recht ebenso wie auf die Bibel, bleibt die Frau un-
beeindruckt. Unzahlige Male endet die Debatte im Befehl ,,tu obéiras” (,,du wirst
gehorchen”) und der kaltschnauzigen Antwort: ,,certes, non” (,,sicher nicht”):

Le mary
11 fault que nous seigneurion.
Droict le veult et force I'emporte.

La femme
Et esse ton oppinion?
Me veulx-tu pugnir de tel sorte?
Ce sera quant je seray morte
Doncques que je t'obeiray;
Car, tant que 'ame du corps me parte,
Un pas pour toy ne passeray.

Le mary

Si obeyras-tu.
La femme

Non feray.?

Nach einem weiteren ermiidenden Hin und Her, in dem die verharteten Posi-
tionen immer weiter wiederholt werden, verldsst der Mann entnervt das Haus
und trifft auf Messire Dominé D¢, der ein Kauderwelsch aus Latein, Italienisch
und Franzosisch spricht und von seinen intellektuellen Qualitdten mehr als iiber-
zeugt ist: ,Jo so la persona prudente” — preist er sich an. Auf jede der Beschwer-
den des Mannes hat er nur eine Empfehlung: ,Vade, tenés le pont aux asgnes; / Et
va[de] le mode de faire.”*

Der pont aux dnes ist im Stiick eine Briicke im ganz wdrtlichen Sinne. Der
Mann trifft dort den Holzféiller, der seinen Esel iiber die Briicke treiben will;
naturgemdfs bockt der Esel. Der Holzfiller hat aber eine Losung parat, und die
heifit: Schldge. Der Ehemann hat damit seinerseits das Modell fiir die Losung der

2 ,Le pont aux anes”, S.86. ,Der Ehemann: Wir miissen herrschen. Das Recht will es und die
Starke gewinnt die Oberhand. — Die Ehefrau: Ist das deine Meinung? Willst Du mich so
bestrafen? Erst wenn ich tot bin, werde ich dir gehorchen. Bis meine Seele meinen Korper
verlasst, werde ich nicht einen Handgriff fiir dich tun. — Der Ehemann: Doch! Du wirst ge-
horchen. — Die Ehefrau: Sicher nicht.”

3 Ebd, S.93.

4 Ebd,, S.94, S.100.



Was macht der Esel auf der Briicke? 63

Krise am heimischen Herd gefunden — ein Stock aus Buchenholz ist das Ziichti-
gungsinstrument der Wahl:

Et pour ce gros baston de haistre,
Dont je vous casseray les os.

[...]

Dya, jay esté au pont aux asgnes;
Je sgay comme il les fault conduire.
[...]

Trottez, vieille, trottez, trottez;

Et servez quand il est besoing.’

Die Eselsbriicke hat damit in zweierlei Hinsicht Modellcharakter: Was den Esel in
Bewegung setzt, wirkt auch bei der Frau. Die Eselsbriicke erweist das, was ohne-
hin evident ist. Man darf vermuten, dass in der ersten Halfte des Stiicks, als der
Ehemann sich auf endlose Debatten mit seiner aufmiipfigen Frau einldsst, fiir das
Publikum die Losung langst auf der Hand lag: Warum macht er nicht von seinem
Ziichtigungsrecht Gebrauch? Doch erst der satirisch tiberzeichnete Scholar weist
ihm den Weg zur Eselsbriicke, wo die Losung evident wird.® Diese Konzeption
der Eselsbriicke mag daher mit der modernen franzdsischen Auffassung einer al-
len bekannten Banalitédt korrespondieren, sie steht allerdings in diametralem Ge-
gensatz zur heutigen deutschen (und auch niederlindischen) Auffassung einer
moglichst schmerzlosen Merktechnik.”

Im Deutschen ist eine Eselsbriicke heute ein Merkvers oder ein vielfach auch
anagrammatischer Merkspruch fiir grammatikalische Regeln, Chronologien,
Tonleitern oder historische Ereignisfolgen. Rhythmus, Reim und Homophonie
sind dabei bewédhrte Vehikel des Merkens. Ein in diesen Hinsichten nachgerade
iiberdeterminiertes Beispiel liefert The Sound of Music. Dort bringt Julie Andrews
als Kindermédchen Maria den Kindern des Barons von Trapp die C-Dur-Tonlei-
ter (Do-re-mi-fa-so-la-ti) durch Silbenhomophonie bei: ,Re’ wird zum Sonnen-
strahl (ray), ,mi’ zu ich (me), ,ti’ zu Tee (tea), etc.

5 Ebd, S.108f. ,Und mit diesem grolen Buchenpriigel werde ich Euch die Knochen brechen.
[...] Ich war bei der Eselsbriicke; ich weifs, wie man sie lenken muss. [...] Lauft, Alte, lauft,
lauft; und bedient mich, wenn es nétig ist.”

6 Dass Fragen des Geschlechterverhiltnisses in der Farce immer wieder thematisch werden,
hat einige Interpreten dazu veranlasst, von einem Feminismus avant la lettre zu sprechen.
Nachdem aber zugleich die Devianz immer wieder einreguliert wird, schlagt Konrad
Schoell vor, allein schon die Darstellung der Situation der Frau, ihr Thematischwerden,
als Schritt auf dem langen Weg zu deren libération zu sehen: Konrad Schoell, La Farce du
quinzieme siécle, Tibingen 1992, S. 82-93. Vgl. auch die literatursoziologische Perspektive auf
Wandelphanomene des Geschlechterverhaltnisses in ders., Das komische Theater des franzdsi-
schen Mittelalters. Wirklichkeit und Spiel, Miinchen 1975.

7 Im Englischen steht ,bridge of asses” fiir die fiinfte Proposition im ersten Buch von Euklids
Elementen und aufgrund von deren Schwierigkeit im {ibertragenen Sinn fiir einen ,critical
test of understanding” bzw. einen ,,stumbling block”. Vgl. J. L. Heilbron, ,The Bridge of As-
ses”, in: Encyclopaedia Britannica 2008 Ultimate Reference Suite, Chicago 2008.



64 Anita Traninger

Maria:
Do-re-mi-fa-so-la-ti
Let’s see if I can make it easy

Doe, a deer, a female deer

Ray, a drop of golden sun

Me, a name I call myself

Far, a long, long way to run

Sew, a needle pulling thread

La, a note to follow Sew

Tea, a drink with jam and bread

That will bring us back to Do (oh-oh-oh)?

Abgesehen davon, dass der kommunizierte Inhalt (,when you know the notes
to sing, you can sing most anything”) unsinnig ist — denn natiirlich muss man
sich die Notenbezeichnungen nicht merken, um singen zu kénnen -, ist doch
die Kombination von homophoner Eselsbriicke und eingangiger Melodie nach-
gerade ein Gedachtnisgarant. Gebrauchlicher freilich — und einfacher — ist die
Bildung eines Satzes, dessen Bestandteile mit den zu merkenden Worten die An-
fangsbuchstaben teilen: ,Mein Vater erkldart mir jeden Sonntag unseren Nacht-
himmel” als Merkspruch fiir die Planeten Merkur, Venus, Erde, Mars, Jupiter,
Saturn, Uranus und Neptun.® Auch abstrakte Buchstabenreihen konnen in Sétze
tiberfiithrt werden: ,,Geh, du alter Esel!” soll helfen, die Stimmung der vier Saiten
der Violine (G — D — A - E) zu memorieren.”” Neben der Merkspruchbildung ist
auch die Merkwortkonstruktion ein historisch belegtes Verfahren, so etwa in Jan
Amos Comenius’ Akronym SCHOLA fiir die Aufgaben der Schule: ,sapienter co-
gitare, honeste operari, loqui argute” (,weise denken, ehrenvoll handeln, scharf-
sinnig sprechen”)."

Die akronymische Gedachtnisstiitze ist alt, und sie ist ein Langzeitphanomen.
Ein herausgehobener Hort der mnemotechnischen Eselsbriicke ist die Lehrtra-
dition der Dialektik, die Regeln und Terminologie in Abundanz zu vermitteln
hatte. Lehrbiicher der Dialektik sparen daher nicht mit Akronymen, Versen und
sonstigen Merkspriichen. Weithin bekannt sind die Chiffren fiir die Modi des
Syllogismus:

8 ,Do-Re-Mi” in: The Sound of Music, Text: Oscar Hammerstein II, Musik: Richard Rodgers,
1959, URL: http://www.youtube.com/watch?v=bJJUG_Elt5g (TC 00:20- 01:13) (1.8.2019).

9 Bis 2006 konnte formuliert werden: ,,unsere neun Planeten”; seit Pluto nicht mehr als Planet
gilt, ist der autoreflexive Charakter des Spruchs verloren. Vgl. Manfred Gaida, ,Warum ist
Pluto kein Planet mehr?”, in: Archiv Astronomische Frage der Woche, Woche 40 (2009), URL:
http://www.dlr.de/desktopdefault.aspx/tabid-5170/8702_read-20224/ (1.8.2019).

10 Das Beispiel entnehme ich dem Band Wolfgang Riedel, Eselsbriicken. Die schinsten Merksiitze und
ihre Bedeutung, Mannheim/Ziirich 2012 (Duden Allgemeinbildung), S.53, der eine Vielzahl von
— teils auch nicht wirklich bekannten — Merksitzen mehr oder weniger launig kommentiert.

11 Vgl. Andreas Fritsch, ,,Die neueste Sprachenmethode’ in den ,Opera didactica omnia’ des Jo-
hann Amos Comenius”, in: Sitzungsberichte der Leibniz-Sozietit 106 (2010), S. 105-123, hier S. 110.



Was macht der Esel auf der Briicke? 65

Barbara celarent darii ferio baralipton
Celantes dabitis fapesmo frisesomorum.
Cesare cambestres festino barocho darapti.
Felapto disamis datisi bocardo ferison.'

Bemerkenswert ist zunéchst, dass es sich um Worter handelt, die vollig artifiziell
sind, allenfalls an lateinische Ausdriicke anklingen, aber im Satzverbund in die-
sen Bedeutungen sinnlos sind. Worauf zielt das ab? Diese arbitrdaren Pragungen
stehen fiir die insgesamt 19 zuldssigen Modi des Syllogismus. Erstmals festgehal-
ten wurden sie von William of Sherwood im 13. Jahrhundert, tradiert von allen
weiteren namhaften Lehrbuchautoren, allen voran Petrus Hispanus."

Beim Syllogismus handelt es sich bekanntlich um eine dreigliedrige Deduk-
tion, bei der aus zwei Pradmissen (Ober- und Untersatz bzw. propositio maior und
minor), die einen Terminus — den Mittelbegriff — gemeinsam haben, eine Kon-
klusion folgt. Die einzelnen Worte der Merkverse sind jeweils mehrfach codierte
Chiffren und stellen eigentlich Formeln dar. Die Vokale geben jeweils den Aus-
sagetyp der drei Satze des Syllogismus an, wobei universal affirmativ mit a (affir-
mo), universal negativ mit e (nego), partikular affirmativ mit i (affirmo) und parti-
kular negativ mit o (nego) bezeichnet wird. So steht z. B. ,Barbara” fiir den ersten
Modus der ersten Figur, der durch zwei universal affirmative Pramissen und eine
ebensolche Konklusion gekennzeichnet ist:

Alle Menschen sind sterblich.
Alle Griechen sind Menschen.
Ergo: Alle Griechen sind sterblich.

Je nach Position des Mittelbegriffes fallen die Syllogismen unter drei Figuren. In
der ersten Figur ist der Mittelbegriff Subjekt in der ersten Pramisse (Obersatz) und

12 Petrus Hispanus, Tractatus, called afterwards Summule Logicales, hg. und mit einer Einl. von
L. M. de Rijk, Assen 1972, 1V, 13, S. 52.

13 Dass es sich in der Tat um ein Langfristphdnomen handelt, belegt u.a. Molieres Bourgeois
gentilhomme aus dem Jahr 1670. Der Biirger Jourdain, der so gern ein Adliger werden mdchte,
holt sich zur entsprechenden Ausbildung einen Philosophielehrer ins Haus, und dieser legt
ihm immer noch die Kunstworter des Merkverses ans Herz — womit die Unterrichtung in
der Syllogistik auch gleich wieder zu Ende ist, erscheinen doch dem Monsieur Jourdain die
Worte ,,zu sperrig”:

,MONSIEUR JOURDAIN.- Qu’est-ce que c’est que cette Logique?

MAITRE DE PHILOSOPHIE.- C'est elle qui enseigne les trois opérations de 'Esprit.
MONSIEUR JOURDAIN.- Qui sont-elles, ces trois opérations de 1’Esprit?

MAITRE DE PHILOSOPHIE.- La premiere, la seconde, et la troisieme. La premiere est, de
bien concevoir par le moyen des Universaux. La seconde, de bien juger par le moyen des
Catégories: Et la troisieme, de bien tirer une conséquence par le moyen des Figures. Barbara,
Celarent, Darii, Ferio, Baralipton, etc.

MONSIEUR JOURDAIN.- Voila des mots qui sont trop rébarbatifs. Cette Logique-la ne me
revient point. Apprenons autre chose qui soit plus joli.”

Moliere, (CEuvres completes, hg. von Georges Forestier, 2 Bde., Paris 2010 (Bibliotheque de la
Pléiade), Bd. 2, S. 280.



66 Anita Traninger

Pradikat in der zweiten (Untersatz). In der zweiten Figur ist der Mittelbegriff in
beiden Pramissen Pradikat, in der dritten in beiden Subjekt. Auch hierfiir gibt es
einen Merkvers, wiederum stammt er von William of Sherwood: ,,Sub prae pri-
ma, bis prae secunda, tertia bis sub.”** Doch zuriick zu den Versen, die die Modi
des Syllogismus auflisten: Ganz ausgefeilt ist die Merktechnik dort nicht, fallen
doch die Figuren nicht durchgehend mit den Versgrenzen zusammen; vielmehr
stehen die ersten neun Ausdriicke (Barbara — Frisesomorum) fiir die Modi der
ersten Figur, die folgenden vier fiir die Modi der zweiten Figur (Cesare — Baroco),
die letzten sechs schliefSlich fiir jene der dritten Figur (Darapti — Ferison).”

Die Regeln der Dialektik — die ich hier nicht einmal anreiffen kann — bean-
spruchen fiir sich Notwendigkeit, die sie nicht zuletzt aus dem Modellcharakter
der Syllogistik insgesamt beziehen: Es ist der menschliche Verstand selbst, der
nach mittelalterlicher und frithneuzeitlicher Auffassung in Syllogismen operiert,
und die Dialektik ist nichts anderes als die Extrapolation seiner Verfahren.'* Aber
haben die Scholastiker diese Merkhilfen auch als Eselsbriicke oder, wie sie gesagt
hétten, pons asinorum bezeichnet und verstanden? Wo und in welcher Bedeutung
ist der Ausdruck ,pons asinorum’ belegt? Grimms Worterbuch bietet mit Blick
auf das 14. Jahrhundert Folgendes an:

eselsbriicke, f. inertiae adjumentum, fr. le pont aux dnes. der ausdruck soll
durch Johann Buridan im 14. jh. aufgekommen sein, der spéttisch asinus
Buridanus und dessen schrift super summulas ,asini pons’ genannt wur-
de. Ritter gesch. der Philosophie 8, 606. andere verstehen darunter eine
schwierigkeit, wovor unwissende stutzen, wie der esel vor der briicke.”

14 William of Sherwood, Introductiones in Logicam. Einfiihrung in die Logik, lateinisch — deutsch,
hg., tibers., eingel. und mit Anm. versehen von Hartmut Brands und Christoph Kann, Ham-
burg 1995, S.76.

15 Ich folge fiir diese Darstellung William Kneale und Martha Kneale, The Development of Logic,
Oxford 1984, S. 73f. Den drei Figuren entsprechen bestimmte Argumentationsstrategien und
-ziele. Wer in der ersten Figur argumentiert, beweist seine Schlussfolgerung dadurch, dass
er zeigt, dass eine bestimmte hinreichende Bedingung erfiillt ist. In der ersten Figur muss
der Obersatz universal sein; wenn er partikular ist, folgt nichts. Der Untersatz muss affir-
mativ sein, wenn er negativ ist, folgt nichts.

Wer in der zweiten argumentiert, beweist seine Konklusion, die negativ sein muss, dadurch,
dass er zeigt, dass eine notwendige Bedingung fiir die Applikation des Pradikats auf das
Subjekt nicht erfiillt ist. Formal muss dafiir gelten, dass der Obersatz universal und dass eine
Pramisse negativ ist.

Und wer schliefilich in der dritten Figur argumentiert, beweist seine Konklusion, die parti-
kuldr sein muss, indem er zeigt, dass Beispielfdlle angefiihrt werden konnen. Die Konklu-
sion muss auf jeden Fall partikuldr sein und der Untersatz affirmativ.

16 Thomas von Aquin, Summa Theologica. Deutsch-lateinische Ausgabe der Summa theologica, mit
Kommentaren von Alexander von Siemer und Heinrich M. Christmann, Bd. 1, Graz 1982,
ST I* q. 84 a. 8 ad 2, URL: http://www.corpusthomisticum.org/sth1084.htm1432008 (1.8.2019);
ebenso aber auch z. B. Marsilio Ficino, Théologie Platonicienne de l'immortalité des dmes, lat. und
frz., krit. hg. von R. Marcel, Paris 1964, Bd. 6, S. 435.

17 Jacob und Wilhelm Grimm, Art. ,eselsbriicke”, in: dies., Deutsches Worterbuch, Leipzig 1862,
Bd. 3, Sp. 1151.



Was macht der Esel auf der Briicke? 67

Das lateinische vermeintliche Synonym ,inertiae adjumentum” verweist auf ein
Hilfsmittel der Faulen, einen unerlaubten Studienbehelf — eine Bedeutung von
pons, die im Pennélerjargon des 19. und auch noch 20. Jahrhunderts durchaus pra-
sent war und dort zumeist unter dem Tisch konsultierte Klassikeriibersetzungen
meinte.'® Die Grimms berufen sich also dreifach auf Johannes Buridan, der im
14. Jahrhundert an der Universitat von Paris lehrte:

1. Er sei der Schopfer des Ausdrucks ,pons asinorum’,
2. zugleich sei Buridan selbst ,asinus Buridanus’ genannt worden,
3. und auch Buridans Schrift Super summulas habe ,asini pons’ geheifien.”

Diese so deutlich iiberdeterminierte Herleitung erscheint einigermafen verdach-
tig, und in der Tat ist keine der drei Angaben historisch belastbar. In den Schrif-
ten Buridans findet sich nirgends eine Formulierung zum pons asinorum.* Dass
Buridan selbst als Esel bezeichnet worden wire, kann aus den Quellen nicht be-
legt werden, ebenso wenig wie eine colloquiale Bezeichnung seiner Schrift Super
summulas. Buridans Name ist allerdings sehr wohl mit einem Esel assoziiert: Bu-
ridans Esel, der zwischen zwei gleich grofien und gleich weit entfernten Heuhau-
fen nicht entscheiden kann und daher verhungert. Freilich ist auch dieser Esel
nicht in Buridans Schriften anzutreffen (in seinem Kommentar zu De caelo gibt es
allerdings einen Hund, der sich nicht zwischen zwei gleich grofSen Futterportio-
nen entscheiden kann),? doch hat sich der Ausdruck etabliert.

Historisch ist es Pierre Bayle, der eine Beziehung zwischen Buridans Esel und
dem pont aux dnes hergestellt hat. Entgegen seiner Programmatik, in seinem Dic-
tionnaire historique et critique allein die Irrtiimer anderer zu korrigieren,* tragt er
unter dem Lemma ,,Buridan” eine ganzlich unfundierte, aber nicht uncharmante
Spekulation vor: Der pont aux dnes sei ihm zwar bisher von niemandem so rich-
tig erklart worden, die Problematik sei aber doch wohl jene von Buridans Esel.
Die Homophonie von franzosisch dne (Esel) und lateinisch an (oder) verweise auf
die Struktur der scholastischen quaestio, die ja zwingend die Form utrum/an (ent-
weder/oder) hatte:

18 Vgl. Philipp Plattner, ,Nachtrage zu Sachs” Worterbuch”, in: Zeitschrift fiir neufranzdosische
Sprache und Literatur 7 (1885), S.275-301, hier S. 300. Heute ist der klandestine Beigeschmack
verschwunden und Pons eine etablierte Verlagsmarke der Klett-Gruppe.

19 Der Gewidhrsmann Ritter steht freilich nur fiir die dritte Information ein, vgl. Heinrich Rit-
ter, Geschichte der Philosophie, 12 Bde., Hamburg 1829-1853, Bd. 8, S. 606.

20 So auch Nicholas Rescher, ,Choice without Preference. A Study of the History and the Logic
of the Problem of ,Buridans’s Ass", in: Kant-Studien 51 (1960), S. 142-175, hier S. 153f.

21 Rescher merkt zu Recht an, dass dieses wenig verbreitete Manuskript wohl kaum die Quelle fiir
die Wendung von ,Buridans Esel’ sein kann, siehe Rescher, ,Choice without Preference”, S. 154.

22 Vgl. Pierre Bayle, ,Dissertation qui fut imprimée au devant de quelques essais ou fragmens
de cet ouvrage [...] sous le titre de Projet d'un dictionaire critique, a Mr. Du Rondel, profes-
seur aux Belles-Lettres a Maestricht”, in: ders., Dictionnaire historique et critique, Amsterdam
u.a. %1740, Bd. 4, S. 606615, hier S. 607.



68 Anita Traninger

En ce qui concerne le Sophisme appellé I’Asne de Buridan, ce pourroit bien
n'étre autre chose que le Pont aux Asnes de Logique [...]. On veut que [’Asne de
Buridan soit proprement I'’état d'un Asne situé entre deux picotins d’avoine,
dont rien ne le détermine a entamer I'un plutot que l'autre: mais peut-étre
n'a t-on pas pris garde a I'équivoque d’Asne a I’Adverbe An, synonyme du
fameux Utrim des Philosophes [...].2

Der rat- und hilflose Esel zwischen den beiden Haferrationen wird so mit der
Wissenspraxis der Scholastik als solcher kurzgeschlossen: Der pont aux dnes ver-
weise auf ein Meer von utrum und an, aus dem man nicht herausfinde. Zugleich
aber sei er ein Mittel, um genau dieses mare crisium zu tiberqueren, zitternd wie
die Esel auf der Briicke, deren schlecht zusammengefiigte Bohlen den Blick auf
das darunter liegende Wasser freigeben:

Pont-aux Asnes, signifie aussi, tantot une Mer de ces An ou de ces Utrum
dont on ne sait comment sortir; tantdét un Répertoire de ces mémes An ou
Utrnim, avec des solutions, ou les moiens de passer par dessus en trem-
blant, comme les Asnes sur un pont, dont les ais mal-joints leur laissent
entrevoir I'eau qui passe par dessous.*

Der scharfsinnige Bayle erliegt hier seiner Scholastikverachtung und vergisst
ganz, dass die Scholastiker ja von einem ,asinus’ gesprochen hatten und nicht
von einem ,ane’, dass also die Homophonie nicht in ihren Ohren klang, und dass
es zudem nicht sehr wahrscheinlich ist, dass sie ihre eigene Kerntaitigkeit des
Stellens und Disputierens von quaestiones als hilfloses Starren angesichts des Un-
entscheidbaren oder aber als verzweifeltes Zittern angesichts eines Meers von
Alternativen gefasst hatten.

Mit dieser Auffassung steht Bayle freilich nicht allein. Zedlers Universal-Lexi-
con schreibt die Pragung des Ausdrucks ,pons asinorum’ ebenfalls den Verach-
tern der Dialektik zu, konkretisiert den Begriff aber mit Blick auf ein spezifisches
Problem: das Auffinden des Mittelbegriffs fiir den Syllogismus — und fiihrt die
Problematik weg von der vermeintlichen scholastischen Aporie, wie Bayle sie in
dem Begriff emblematisch gefasst sehen will, hin zu einer Findetechnik:

PONS ASINORUM, wird von den Verdachtern der Dialectick die Dialecti-
sche Kunst das Mittelglied (medium terminumy) in einem Schlusse zu erfin-
den genennet, und dieses zwar deswegen, weil sie denen in der Logic un-

23 Pierre Bayle, Art. ,,Buridan”, in: ders., Dictionnaire historique et critique, Amsterdam u. a. °1740,
Bd. 1, S.708-711, hier S. 709.

24 Ebd. Dass Esel nicht iiber Briicken gehen, bei denen sie durch die Bohlen hindurch das Was-
ser sehen kénnen, berichtet Plinius d. A., Hist. nat. VIIL, 169.

25 Vgl. die Kritik in Rescher, ,,Choice without Preference”, S. 153, Anm. 31.



Was macht der Esel auf der Briicke? 69

erfahrnen Mittel an die Hand giebt, bey ieder Gelegenheit ein Argument
ausflindig zu machen.”

Dass in meiner kurzen Diskussion der scholastischen Mnemotechnik der Fokus auf
dem Aussagemodus der drei Sétze des Syllogismus lag, verstellt ein wenig den Blick
dafiir, was in der Praxis die eigentliche Herausforderung fiir das dialektische Inge-
nium ist: Es ist nicht die Konklusion. Wenngleich sie in der Notation das Ergebnis
der Inferenz ist, ist sie eigentlich der Ausgangspunkt des Verfahrens; sie ist der
Satz, den es zu priifen gilt. Es ist auch nicht die propositio minor, die der Einzelfall ist,
der Casus, der mit einem Gesetz relationiert werden soll. Und es ist sicher nicht die
propositio maiot, im dialektischen Syllogismus die allgemein anerkannte Meinung,
mithin die Pramisse, die schon feststeht. Die eigentliche Herausforderung ist das
Finden des Mittelbegriffs, der in der Konklusion nicht vorkommen darf und der die
Beziehung zwischen Subjekt und Pradikat der Konklusion herstellt. Er ist, so hat
es Umberto Eco einmal formuliert, , the triggering device of the whole process”.”

Das Auffinden des Mittelbegriffs diskutiert Aristoteles in den Analytica priora
(43a20—-45b12).% Der Mittelbegriff wird als in einer je spezifischen Inferenzbezie-
hung zum Subjekt und zum Pradikat der Konklusion stehend gedacht: Er kann
aus Pradikat bzw. Subjekt jeweils folgen oder aber umgekehrt, Subjekt bzw. Pra-
dikat folgen aus dem Mittelbegriff. Schliefslich konnen natiirlich aber auch Pradi-
kat bzw. Subjekt und Mittelbegriff unvereinbar sein. Daraus ergeben sich sechs
Typen von Begriffen, die Aristoteles im 28. Kapitel der Analytica priora unter-
scheidet. Die hier vorgestellte Notation ist bereits das Ergebnis eines Transferpro-
zesses, namlich in die lateinische Terminologie der Scholastik. So sind auch latei-
nische an die Stelle von Aristoteles” griechischen Buchstaben getreten:

A — Pradikat der Konklusion
B — Begriffe, die aus dem Pradikat folgen (consequens ad praedicatum)
C - Begriffe, aus denen das Pradikat folgt (antecedens ad praedicatum)
D - Begriffe, die mit dem Pradikat unvereinbar sind (extraneum ad
praedicatum)
E — Subjekt der Konklusion
F — Begriffe, die aus dem Subjekt folgen (consequens ad subiectum)
G — Begriffe, aus denen das Subjekt folgt (antecedens ad subiectum)
H - Begriffe, die mit dem Subjekt unvereinbar sind (extraneum ad
subiectum)®

26 Johann Heinrich Zedler, Grosses vollstindiges Universal-Lexikon, Halle/Leipzig 1732-1754,
Lemma ,,Pons asinorum”, Bd. 28, S. 1447. Ein Lemma , Eselsbriicke” existiert nicht.

27 Umberto Eco, ,Horns, Hooves, Insteps: Some Hypotheses on Three Types of Abduction”,
in: The Sign of Three. Dupin, Holmes, Peirce, hg. von Umberto Eco und Thomas A. Sebeok,
Bloomington/Indianapolis 1988, S. 198220, hier S.203.

28 Aristoteles, Lehre vom Schlufs oder Erste Analytik, hg. und tibers. von Eugen Rolfes, Hamburg
1992 (Organon III).

29 Die lateinische Terminologie aus: Aristoteles, Dialectica cum quinque vocibus Porphyrii Phe-



70 Anita Traninger

Alexander von Aphrodisias (um 200 n. Chr.) spricht in seinem Kommentar zum
28. Kapitel der Analytica priora von einem Diagramm, in dem diese Beziehungen
dargestellt worden seien, ohne dass es freilich in seinem Text iiberliefert ware.*
Das deutet auf eine Lehrpraxis hin, die sich der Visualisierung der Relationen
bediente, ohne dass dies gleich Eingang in die Kommentartradition gefunden
hitte. Johannes Philoponus soll im sechsten Jahrhundert der erste gewesen sein,
der das auch vor Augen stellte.” Unklar ist, ab wann das Diagramm, das auch
von Averroes und auch Albertus Magnus diskutiert wurde,® die Bezeichnung
pons asinorum erhielt. Es scheint plausibel, dass der Ausdruck in der dominant
oralen Universitdtskultur des Mittelalters iiber lange Zeit kursierte, belegt ist er
erstmals in den Schriften des Petrus Tartaretus (gest. 1522).%* Tartaretus lehrte als
Theologe an der Universitdt von Paris und war {iber eine lange Karriere hinweg
einer der fiihrenden Interpreten des Duns Scotus. Frangois Rabelais verewigte
ihn im fiktiven Katalog der Bibliothek St. Victor, wo ihm ein Traktat De modo ca-
candi zugeschrieben wird.* In Verbindung mit seiner Lehrtatigkeit ist sein rei-
ches Kommentarwerk zu sehen, das den scholastischen Kanon von den Schriften
des Organon tiiber die Sententine des Petrus Lombardus bis hin zu den Summulae
logicales des Petrus Hispanus abdeckt. Die zahlreichen Drucke seiner Arbeiten
zur scholastischen Philosophie belegen eine starke Nachfrage und eine weite Ver-
breitung; in Wittenberg waren sie beispielsweise die Standardlehrwerke, bis sie
durch Melanchthons Dialektik ersetzt wurden.®

Wie sieht nun die Eselsbriicke aus? Ein Bild scheint sich aufzudrangen: Subjekt
und Pradikat als Briickenpfeiler, der terminus medius als Briicke. Das Diagramm
freilich, das der Ersten Analytik an entsprechender Stelle bei Tartaretus beigege-
ben ist, sieht alles andere als einfach aus:

nicis: Argyropilo traductore: a Joanne Eckio Theologo facili explanatione declarata, Augsburg 1517,
fol. XXIX.

30 Kneale/Kneale, The Development of Logic, S. 186; Charles L. Hamblin, ,,An Improved Pons Asi-
norum?”, in: Journal of the History of Philosophy 14 (1976), S. 131-136, hier S.131. Vgl. Alexander
von Aphrodisias, In Aristotelis Analyticorum Priorum Librum I Commentarium, hg. von M. Wal-
lies, Berlin 1883 (Commentaria in Aristotelem Graeca 2,1), S.290-322.

31 Johannes Philoponus, In Aristotelis Analytica Priora Commentaria, hg. von M. Wallies, Berlin
1905 (Commentaria in Aristotelem Graeca 13,2), S.270-300, hier S. 274.

32 Vgl. die Verweise bei Hamblin, ,An Improved Pons Asinorum?“, S.131; Lorenzo Pozzi, Studi
di logica antica e medioevale, Padua 1974, S. 63.

33 Hamblin, ,,An Improved Pons Asinorum?”, S.131.

34 Frangois Rabelais, CEuvres completes, hg. von Mireille Huchon, Paris 1998 (Bibliotheque de la
Pléiade), S.237. Der Witz speist sich aus der Bedeutung von ,tarter’ = Stuhlgang haben, vgl.
ebd. S.1263, Anm. 8.

35 James K. Farge, , Pierre Tartaret”, in: Contemporaries of Erasmus, hg. von Peter G. Bietenholz,
3 Bde., Toronto/Buffalo/London 2003, Bd. 3, S. 310f. Spezifisch zu den Aristoteles-Kommenta-
ren siehe Charles H. Lohr, ,,Medieval Latin Aristotle Commentaries. Authors: Narcissus —
Richardus”, in: Traditio 28 (1972), S.281-396, bes. S.372-376. Zu Tartarets fama und der Ver-
wendung seiner Lehrbiicher u. a. in Wittenberg siehe Ricardo G. Villoslada, La universidad de
Paris durante los estudios de Francisco de Vitoria O. P. (1507-1522), Rom 1938, S. 218f. sowie S. 131
zur Kritik Philipp Melanchthons an der Pariser (und insbesondere Tartarets) Logik.



Was macht der Esel auf der Briicke? 71

Abb. 1: Petrus Tartaretus, Expositio Magistri Petri Tatereti super textu logices Aristotelis.
Lyon 1503, fol. LXXIIv.

Und in der Tat betont Tartaretus die Schwierigkeit der Figur:

Ut ars inueniendi medium cunctis sit facilis plana atque perspicua ad ma-
nifestationem ponitur sequens figura quae communiter propter eius ap-
parentem difficultatem pons asinorum dicitur.’

36 Petrus Tartaretus, Expositio Magistri Petri Tatereti super textu logices Aristotelis, Lyon 1503, fol.
LXXII', meine Hervorhebung. Der Gesamtkatalog der Wiegendrucke weist die erste Ausga-
be dieses Werks mit Poitiers 1493 nach, vgl. http://gesamtkatalogderwiegendrucke.de/docs/
TARTPET.htm (1.8.2019). Carl von Prantl, Geschichte der Logik im Abendlande, 4 Bde., Leipzig



72 Anita Traninger

Damit die Technik, den Mittelbegriff zu finden, fiir alle einfach, klar und
deutlich sei, wird die folgende Figur vorgestellt, die gemeinhin wegen ih-
rer offensichtlichen Schwierigkeit ,pons asinorum’ genannt wird.

Zwei Dinge sind bemerkenswert an der Formulierung: Zum einen, dass sich Tar-
taret auf einen gemeinhin akzeptierten Sprachgebrauch beruft; er ist also weniger
der Begriffsprager als vielmehr derjenige, der in die Schriftform bringt, was im
colloquialen Usus schon verankert ist. Zum anderen ist der Ausdruck ,apparens’
zentral: Lorenzo Pozzi deutet ihn so, dass Tartaretus hier eine nur scheinbare
Schwierigkeit benennen will (,,per significare una difficolta solo apparente”).”” Ich
wiirde Tartaret demgegeniiber so lesen, dass das Diagramm Eselsbriicke heifst,
nicht weil es selbst eine simple Steighilfe ist, sondern wegen seiner offenkundi-
gen Schwierigkeit. Natiirlich wird die diagrammatische Visualisierung gegen-
iiber der textuellen Explikation als klar, einfach und deutlich vorgestellt. In sich
selbst bleibt die Technik des Findens des Mittelbegriffs aber schwierig, und daher
ist es nur zu verstandlich, dass die Studenten zuriickscheuen und bocken wie die
Esel des Holzfallers in der oben zitierten Farce. Diese Auffassung wird durch die
weitere Bildtradition, die bis in das 17. Jahrhundert reicht, deutlich unterstrichen.

Esel sind gerade nicht jene, denen mit der Briicke {iber das mare crisium gehol-
fen wird, sondern jene, die die Risikopassage nicht bewaltigen.*® Ein Stich aus dem
17. Jahrhundert zeigt dies auf besonders eindringliche Weise. Er ist mir in drei
Exemplaren bekannt: Eines befindet sich in der KU Leuven (Abb. 2), eines im War-
burg Institute in London (Abb. 3),** auf ein weiteres komme ich gleich zu sprechen.

Genau genommen zeigt das Blatt keine Briicke, sondern das Diagramm des
Tartaretus, um 90 Grad gedreht und auf Stelzen gesetzt, damit es vom Wasser un-
terspiilt werden kann. Die beiden Drucke sind auf den ersten Blick identisch. Im
Wasser unter der ,Briicke’ tummeln sich abgestiirzte Esel; der Grund fiir ihr Ver-
sagen wird durch Attribuierung gleich mitgeliefert: dass sie ihre Zeit statt dem
Studium anderen Zeitvertreiben gewidmet haben, hat sie auf der Briicke ausrut-

1855-1870, Bd. 4, S.206f., formuliert die ,Erfindung’ des pons asinorum durch Tartaretus als
Vermutung. Martin Grabmann, Die Geschichte der scholastischen Methode, 2 Bde., Berlin 1956
[1911], hat nichts zu Tartaretus zu sagen. Walter Ong bildet Tartaretus’ Eselsbriicke mit der
Legende , Logic in Space” ab, ohne auf das Konzept einzugehen, s. Walter J. Ong, Ramus,
Method, and the Decay of Dialogue. From the Art of Discourse to the Art of Reason, Cambridge
1983, Abb 1V, o. P. (zwischen S.79 und 80).

37 Pozzi, Studi di logica antica e medioevale, S. 64.

38 Vgl. die Einschédtzung von A. Greebe: ,De figuur is dus volgens sommigen niet een pons
voor ezels, maar wel een pons, die de ezels afschrikt en door hen niet te overschrijden is.” A.
Greebe, ,Ezelsbrug. Pons asinorum — Eselsbriicke — Pont aux anes — Asses’ bridge”, in: Tijd-
schrift voor Nederlandse Taal- en Letterkunde 37 (1918), S. 65-79.

39 Michael W. Evans, , The Geometry of the Mind”, in: Architectural Association Quarterly 12/4
(1980), S.32-55, hier S.55, gibt folgende Beschreibung des Drucks: ,Anonymous engraving
bound into a MS in the possession of C B Schmitt, Warburg Institute [...] (photograph, War-
burg Institute).” Der Aufsatz von Michael Evans ist inklusive einer Bildergalerie digital auf-
bereitet zugédnglich auf http://she-philosopher.com/library/evans_Pt2.html (1.8.2019).



Was macht der Esel auf der Briicke? 73

I v PONS ASINORV M.
TCHAEL HAVE jergge praeedicalore

Abb. 2: Michael Hayé, Pons asinorvm, KU Leuven, Ms. 250, fol. 132,
Digitalisat auf http://www.europeana.eu.

schen lassen. Von links nach rechts sehen wir Esel mit Blichse, mit Tennisschla-
ger, Violine, Pfeife, ganz hinten schon gédnzlich untergegangene und einen eitlen
mit modischer Frisur, rechts Spielkarten, Bierkrug und Wiirfel. Der Eselsdruck
verbindet mithin eine Auffassung vom pons asinorum als eines Instruments, mit-
tels dessen Esel von Gelehrten geschieden werden, mit der Besorgnis um die
Hingabe an Zeitvertreibe anstelle des Studiums.

Doch die Blétter weisen auch bemerkenswerte Unterschiede auf: Das Leuvener
Blatt hat eine Landschaft. Auf dem Londoner Blatt hélt der ausrutschende Mann
— solang er noch oben auf der Briicke ist, hat er sich offenbar noch nicht als Esel
erwiesen — eine Palette in der Hand, was ein Hinweis auf einen weiteren Zeitver-
treib sein konnte, der den Studienerfolg behindert. Makaber ist freilich ebendort



74 Anita Traninger

ein Detail links, auf dem Steg, der fiir das consequens subiecti steht: ein Student hat
sich angesichts der Aufgabe erhidngt.

Das Leuvener Blatt gibt neben dem Titel noch den Drucker an, Michael Hayé,
der von ca. 1630-1660 in Leuven titig war. Die beiden Drucke sind hinreichend ver-
schieden, um sie zwei verschiedenen Druckern zuzuordnen, und moglicherwei-
se lassen sich weitere Drucke iiber eine grofiere Zeitspanne hinweg annehmen.
2013 gelangte beim Auktionator Henri Godsts in Briissel ein Manuskript zur Ver-
steigerung, das eine Vorlesungsmitschrift aus dem Collége d’humanité de Houdain
im belgischen Mons darstellt: Ein Jean-Frangois de Jonghe aus Hoboken (heute
ein Stadtteil von Antwerpen) hat die Dialektik-Vorlesung des Professors Croquet
im Jahr 1764 mitgeschrieben. Zu den iiberlieferten Unterlagen, die er in seiner
Kladde versammelte, gehort eben dieser Eselsdruck, und zwar in der Fassung der
KU Leuven, aber ohne die Druckerangabe — damit ist ein drittes Exemplar gegen-
iiber den beiden hier vorgestellten identifiziert, das zugleich belegt, dass Hayés
wohl Mitte des 17. Jahrhunderts anzusiedelnde inventio bis weit in das 18. Jahr-
hundert hinein kopiert und vertrieben wurde.*” Der Druck ist nicht die einzige
Beilage: Beigebunden sind dem Exemplar insgesamt vier Originalzeichnungen
und sieben Emblem-Drucke, dazu sechs grofie Stiche, darunter eben der Pons
asinorum. Dies deutet auf eine Unterrichtsmethode hin, wie sie Johann Balthasar
Schupp z.B. im Hessen des 17. Jahrhunderts vorexerzierte: dass namlich die Stu-
denten mnemotechnische Drucke kaufen konnten, um die herum die Vorlesung
aufgebaut war.*!

Das Leuvener Blatt ist in einem ganz dhnlichen Materialverbund lokalisiert.
Das Ms. 250 der KU Leuven beinhaltet die Mitschrift, die der Student Georgius
Jodoigne von der Logik-Vorlesung des Professors Robertus de Novilia angefertigt
hat.** Das Chronostichon, mit dem Jodoigne den Titel beschliefit, verweist auf

40 Der Auktionskatalog war verfiigbar unter http://www.the-saleroom.com/en-gb/auction-

catalogues/henri-godts-antiquarian-bookdealer-and-auctioneer/catalogue-id-2879057/lot-
17191447 (8.5.2017). Das Lot wurde mit folgendem Eintrag verzeichnet:
,(Manuscrit, Didactica) — ,Dialectica dictata a Domino croquet professore collegii houdani
montibus hannoniae. Scripta vero per me Joannem Franciscum De Jonghe hobocanum Lo-
vany. septima martii 1764". In-4° : 420 pp.; 12 h.-t. Rel. de I'époque: plein veau, dos fleuronné
doré a nerfs (mouill. sur les plats, pet. coups sur le plat sup., coupes et coins émoussés, étiq.
de bibl. sur le plat sup. et les gardes). Cours dicté par le professeur Croquet du College
d’humanité de Houdain (college établi en 1545 par le Magistrat de la Ville de Mons), par
Jean-Frangois de Jonghe de Hoboken. Cours donné selon 'enseignement de 1'Université de
Louvain, illustré d"un titre gravé acheté chez l'éditeur louvaniste Denique (avec inscription
ms. ,De Defensione’), de 4 dessins originaux (diagrammes aquarellés), de 7 gravures d’em-
blemata interfoliées (,De signo’, ,De voce’, ,Convertibiles’, ,Repungnantia’ [sic], etc.) et de
6 grandes gravures interfoliées (,Pons asinorum’,De sillogismo in Baroco’, Argumentatine’
[sic], ,Equivocis’ qui figure 4 tete en une seule, etc.).”

41 Vgl. Gerhard F. Strasser, ,Wissensvermittlung durch Bilder in der Frithen Neuzeit: Vorstu-
fen des ,padagogischen Realismus’”, in: Evidentia, hg. von Gabriele Wimbdck, Karin Leon-
hard und Markus Friedrich, Berlin 2007, S. 191-214, darin bes. S. 198-200.

42 Die Titelformulierung lautet: ,Logica sub amplissimo vero dfio Roberto a Notilia Sacra.
theologia. Licentiato metropolitana. Cameracensis Canonico Artium facultatis Decano phi-



Was macht der Esel auf der Briicke? 75

Abb. 3: Anonym, Pons asinorvm, Warburg Institute, London.
Digitalisat auf http://she-philosopher.com/library/evans_Pt2.html.

das Jahr 1677. Das Konvolut enthalt bemerkenswerterweise teilweise dieselben
Drucke wie jenes aus dem 18. Jahrhundert, das 2013 versteigert wurde.* So findet
sich neben Hayés De Argumentatione (fol. 308"), das eine Gruppe disputierender

losophia. In famosissimo falconis pa.dagogio professore primario etc: sCrlpslt Me GeorgIVs
IVDolgne phlLosophVs TVngrensls.” S. dazu jetzt Jan Papy, ,Logicacursussen aan de oude
Leuvense Universiteit. Scholastieke traditie en innovatie?”, in: Ex Cathedra. Leuvense college-
dictaten van de 16de tot de 18de eeuw, hg. von Geert Vanpaemel u. a., Leuven 2012, S.107-124,
sowie das Digitalisierungs- und ErschlieSungsprojekt ,Magister Dixit“ des Leuven Centre
for the Study of the Transmission of Texts and Ideas in Antiquity, the Middle Ages and the
Renaissance (Lectio), URL: http://lectio.ghum.kuleuven.be/ (1.8.2019).
43 Vgl. die Liste der enthaltenen Drucke in der Lotbeschreibung in Anm. 40.

DOI: 10.13173/9783447112642.061
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



76 Anita Traninger

Manner zeigt, auch dessen De sillogismo in Baroco (fol. 1627), das mysteridserweise
ein Paar an einer Miihle vorbeigehend darstellt, wobei der Mann sich {ibergibt
und ein Priester, in der Miihlentiir stehend, die Szene beobachtet. Neben kleinen
Tonden, die so etwas wie Kapitelmarkierungen sein diirften, finden sich dariiber
hinaus auch konventionelle, gegenstandsbezogene Abbildungen wie die Arbor
porphyriana (fol. 787) oder die Tabula oppositarum (fol. 284"). Doch nicht alle ein-
gebundenen Drucke sind funktionalisiert: Am Beginn (fol. 7¥) findet sich eine
ganzseitige Allegorie der Dialektik (im Disputationsgestus mit einem Raben auf
dem Kopf und einer Schlange um den Unterarm), spater die Erschaffung der Eva
im Paradies (fol. 177). Die {iberwiegende Mehrheit dieser Drucke stammt aus der
Offizin von Michael Hayé, der ganz offenbar ein florierendes Geschift mit ,Stu-
dienunterlagen’ betrieb, die teils Grundlage einer miindlichen Instruktion waren
und deren Rétselhaftigkeit funktional die professorale Explikation herausfor-
derte, die teils aber auch Unterhaltungs- oder ornamentalen Charakter hatten.

Warum ist nun aber die Briicke so gefahrlich, warum rutscht man so leicht aus
oder verzweifelt gleich ganz daran? Anders als in der Forschungsliteratur fall-
weise behauptet, handelt es sich beim pons asinorum nicht um ein ,,simple substi-
tute for the usual theory of the syllogism”.** Wenn der pons asinorum die Figuren
und Modi, die in der mittelalterlichen Universitat in extenso gelehrt wurden, er-
setzt, warum waren diese dann so ausfiihrlich in den Lehrblichern — man denke
an die Summulae logicales des Petrus Hispanus — diskutiert worden? Warum sollte
man sich diesfalls die oben diskutierten Merkverse einpragen?

Der pons asinorum ist kein Ersatz fiir die Syllogistik, er dient vielmehr ihrer
Beschleunigung. Es reicht nicht aus, zu wissen, wie man Syllogismen formt, man
muss das auch rasch und unter Druck tun kénnen - dieses Spontaneitatsgebot
ist der agonalen Interaktionssituation der Disputation geschuldet. Johannes Eck
kommentiert die entsprechende Passage in seinem Kommentar zur Ersten Ana-
Iytik folgendermafSen: ,,Non sufficit scire formare syllogismos sed oportet habere
promptitudinem syllogisandi. ideo Aristote. tradit artem prompte syllogisan-
di.” (,,Es reicht nicht, Syllogismen bilden zu kénnen; es ist vielmehr notig, eine
Schnelligkeit beim syllogistischen Folgern zu haben. Deshalb lehrt Aristoteles die
Kunst des schnellen syllogistischen Folgerns.”)* Die Eselsbriicke ist damit nicht
ein Ersatz fiir die Lehre vom Syllogismus, sondern vielmehr deren Inventions-
akzelerator mit Korrektheitsgarantie.

Die Wege der Briicke rasch laufen zu konnen, und zwar ohne auf einen Holz-
weg zu kommen oder aber in die Irre zu gehen, das soll mit dem Studium des
Diagramms eingeiibt werden. Denn je nach Modus, in dem man argumentiert,
kommen nur bestimmte Wege in Frage, wie der Eselsdruck explizit ausweist, und
drei von acht moglichen Kombinationen der Inferenz des Mittelbegriffs halten
gar nicht — so ist es auf den Planken auch eingetragen: non stant. Von den drei

44 Hamblin, ,An Improved Pons Asinorum?”, S 133.
45 Aristoteles, Dialectica, fol. XXVIII". Meine Ubersetzung.



Was macht der Esel auf der Briicke? 77

Verbindungen, die nicht ,begehbar’ sind, ist jene zwischen H und D unmittel-
bar einleuchtend: Wenn der Mittelbegriff sowohl mit Subjekt als auch Pradikat
unvereinbar ist, folgt gar nichts. Weiterhin unmoglich ist, dass der Mittelbegriff
sowohl aus Subjekt als auch Pradikat folgt (F und B), und schliefilich, dass er mit
dem Subjekt unvereinbar ist und das Pradikat aus ihm folgt (H und C). Wie diese
umstdndliche Formulierung vermuten lasst, gibt es auch hierfiir eine eigene Co-
dierung mit zugehorigem Merkvers.

Vtriusque extremi | Consequens Febas
Antecedens Cageti
Extraneum Hedas
Extraneum Subiecti & antecedens praedicati Hecas
Subiecti & consequens praedicati Hebare
Antecedens Subiecti & consequens praedicati Gebali
Subiecti & extraneum praedicati Gedaco
Praedicati & consequens subiecti Fecana
Consequens subiecti & extraneum praedicati Dafenes

Die giiltigen und ungiiltigen Wege prage man sich so ein:

Fecana, Cageti, Dafenes, Hebare, Gedaco
Gebali stant: sed non stant Febas, Hedas & Hecas.*

Das heif$t, die oben ausformulierte Erklarung lasst sich so auf den Punkt bringen,
dass Febas, Hedas und Hecas unmdglich sind. Fiir die 19 Modi kommen jeweils
nur insgesamt sechs verschiedene ,Wege’ in Frage, was den Beschleunigungs-
faktor evident werden ldsst. Den wiederum zugehorigen Merkvers rezitiere man
,more gymnico”,”” so rit Johannes Eck, um die Zuordnungen dem Gedéchtnis
anzuvertrauen:

46 Aristoteles, Dialectica, fol. XXX. Die Unterstreichungen in der Tabelle sind meine Hinzufii-
gungen, sie markieren die unmdglichen Verbindungen.
47 Ebd.



78 Anita Traninger

L ) Weg auf der

Merkvers Syllogistische Modi Eselsbriicke
Per Fecana Darii cum Barbara Barbara, Darii Fecana
syllogisabis
Darapti Disamis Darapti, Disamis, Datisi Cageti
Datisique Cageti
Per Dafenes Celarent Celarent, Cesare, Ferio, Dafenes
Cesare Ferioque Festino Festino
Per Hebare Celantes, Celantes, Camestres, Hebare
Camestresque Baroco Baroco
Per Gedaco Fapes. Fris. Felap. Fapesmo, Frisesomorum, | Gedaco
Bocardo Ferison Felapton, Bocardo,

Ferison
Per Gebali Baralip. Baralipton, Dabitis Gebali
Dabitis, sic media quaeris.

Nachdem nun die gangbaren Wege nachvollzogen und ihre mittelalterlichen Co-
dierungen aufgelistet sind, sehen wir, dass die Briicke noch eine Schwierigkeit
hat: Die Plattformen sind triigerisch, denn es sind keine Begriffe, auf die man
springen oder zu denen man hintdnzeln kénnte — man geht nicht von Subjekt zu
Pradikat {iber den Mittelbegriff — sondern die Briicke besteht ausschliefslich aus
Relationen, dem ,Zwischen’ der Begriffe. Tatséchlich ist sie also eine Risikopas-
sage ohne Haltepunkte.

Vor dem Hintergrund dieses Befundes — und im Sinne einer Zusammenfas-
sung — ldsst sich eine Passage aus Francois Rabelais” Pantagruel neu betrachten.
Es ist darin von einer Eselsbriicke die Rede, deren Interpretation die Rabelais-
forschung in betrachtliche Interpretationskonflikte gefiihrt hat. Am Ende des
28. Kapitels, gleichsam am Vorabend der Schlacht gegen die 300 Riesen, tritt
plotzlich der Erzéahler mit einem Musenanruf in den Vordergrund:

O qui pourra maintenant racompter comment se porta Pantagruel contre
les troys cens geans. O ma muse, ma Calliope, ma Thalie inspire moi a
ceste heure, restaure moy mes esperitz, car voicy le pont aux asnes de
Logicque, voicy le trebuchet, voicy la difficulté de pouvoir exprimer I’hor-
rible bataille que fut faicte.

Oh, wer konnte nun berichten, wie Pantagruel gegen die dreihundert Rie-
sen loszog! Oh meine Muse, meine Kalliope, meine Thalia, inspiriere mich
in dieser Stunde, stirke meinen Geist, denn hier ist die Eselsbriicke der
Logik, hier ist der Tribock, hier ist die Schwierigkeit, diese schreckliche
Schlacht zu beschreiben, die geschlagen wurde!*



Was macht der Esel auf der Briicke? 79

Der Kommentar zur Stelle in der mafigeblichen Pléiade-Ausgabe notiert zuerst die
Parodie des epischen Musenanrufes und erldutert dann den ,sens propre” von
pont aux asnes unter Riickgriff auf die Pantagruel-Ausgabe von N. Cazauran, zieht
sich also auf einen vorgangigen Text zuriick: Der pons asinorum sei eine beriihmte
Methode der scholastischen Logik, um ohne Schwierigkeiten den Mittelbegriff
eines Syllogismus aufzufinden. Die Dummen kénnten dafiir immer den gleichen
Weg nehmen, wie die Esel. Schliefilich stelle der Mittelbegriff eine Briicke zwi-
schen den beiden Pramissen des Syllogismus dar:

[...] le terme appartient a la langue de la logique formelle — pons asinorum
— et désigne une méthode célebre dans la logique scolastique pour trou-
ver sans difficulté le moyen terme du syllogisme. La formule substituée a
inventio medii — 'art de trouver le moyen (terme) — fait image: les gens stu-
pides pouvaient ainsi toujours prendre le méme chemin, comme des anes,
pour construire leur syllogisme, le moyen terme formant ,pont” (passage)
entre la majeure et la mineure pour aboutir a la conclusion.”

Abgesehen davon, dass angesichts des soeben entfalteten Befundes so gut wie
nichts an diesem Kommentareintrag stimmt, passt die Erlduterung auch nicht
mit der Stelle zusammen. Der Erzahler ruft doch die Musen an, weil die vor ihm
liegende Aufgabe so unbewdltigbar erscheint: so schwierig wie der pons asinorum,
so bedrohlich wie ein Katapult. Der Rabelais’sche Erzahler vermittelt hier, was in
der vormodernen Dialektik das gemeine Sentiment gegeniiber der inventio medii
war: Respekt und Nervositédt angesichts der Schwierigkeit der Aufgabe. Wahrend
sowohl die Farcentradition als auch — und weitaus mehr noch — das moderne
Verstdandnis der Eselsbriicke als mnemotechnische Kriicke auf die Bockigen und
die Dummen abstellen mogen, ist es die Eselsbriicke der Logik, die die beiden
Zentralbegriffe dieses Bandes in exemplarischer Weise zusammenfiihrt: Modell
und Risiko.

Bibliographie

Quellen

Alexander von Aphrodisias, In Aristotelis Analyticorum Priorum Librum I Commentari-
um, hg. von M. Wallies, Berlin 1883 (Commentaria in Aristotelem Graeca 2,1).

Aristoteles, Dialectica cum quinque vocibus Porphyrii Phenicis: Argyropilo traductore: a
Joanne Eckio Theologo facili explanatione declarata, Augsburg 1517.

-, Lehre vom Schluf oder Erste Analytik, hg. und tibers. von Eugen Rolfes, Hamburg
1992 (Organon III).

Bayle, Pierre, Dictionnaire historique et critique, 5 Bde., Amsterdam *1740.

48 Rabelais, CEuvres complétes, S. 315, meine Hervorhebung und Ubersetzung. Ein trébuchet (dt.
Tribock) ist eine auf dem Katapultprinzip beruhende Wurfmaschine, eines der gefahrlichs-
ten Kriegsgerate der Vormoderne.

49 Ebd., S.1324; ders., Pantagruel, hg. von Nicole Cazauran, Paris 1989, S. 301.



80 Anita Traninger

-, ,Dissertation qui fut imprimée au devant de quelques essais ou fragmens de cet
ouvrage [...] sous le titre de Projet d'un dictionaire critique, a Mr. Du Rondel, pro-
fesseur aux Belles-Lettres a Maestricht”, in: ders., Dictionnaire historique et critique,
Amsterdam u. a. °1740, Bd. 4, S. 606—615.

Ficino, Marsilio, Théologie Platonicienne de l'immortalité des dmes, lat. und frz., krit. hg.
von R. Marcel, Paris 1964.

Grimm, Jacob und Grimm, Wilhelm, Art. ,eselsbriicke”, in: dies., Deutsches Worter-
buch, Leipzig 1862, Bd. 3, Sp. 1151.

Johannes Philoponus, In Aristotelis Analytica Priora Commentaria, hg. von M. Wallies,
Berlin 1905 (Commentaria in Aristotelem Graeca 13,2).

Moliere, CEuvres complétes, hg. von Georges Forestier, 2 Bde., Paris 2010 (Bibliotheque
de la Pléiade).

Petrus Hispanus, Tractatus, called afterwards Summule Logicales, hg. und mit einer Einl.
von L. M. de Rijk, Assen 1972.

Rabelais, Frangois, Pantagruel, hg. von Nicole Cazauran, Paris 1989.

-, (Euvres completes, hg. von Mireille Huchon, Paris 1998 (Bibliotheque de la Pléiade).

Recueil de farces (1450-1550), hg. von André Tissier, Bd. 6, Genf 1990.

Ritter, Heinrich, Geschichte der Philosophie, Bd. 8, Hamburg 1845.

Tartaretus, Petrus, Expositio Magistri Petri Tatereti super textu logices Aristotelis, Lyon 1503.

Thomas von Aquin, Summa Theologica. Deutsch-lateinische Ausgabe der Summa theologica,
mit Kommentaren von Alexander von Siemer und Heinrich M. Christmann, Bd. 1,
Graz 1982, URL: http://www.corpusthomisticum.org/sth1084.htm1#32008 (1.8.2019).

William of Sherwood, Introductiones in Logicam. Einfiihrung in die Logik, lateinisch—
deutsch, hg., iibers., eingel. und mit Anm. versehen von Hartmut Brands und
Christoph Kann, Hamburg 1995.

Zedler, Johann Heinrich, Art. ,Pons asinorum” in: ders., Grosses vollstindiges Universal-
Lexicon, Bd. 28, Halle/Leipzig 1741, S. 1447.

Sekundrliteratur

Eco, Umberto, ,,Horns, Hooves, Insteps: Some Hypotheses on Three Types of Abduc-
tion”, in: The Sign of Three. Dupin, Holmes, Peirce, hg. von Umberto Eco und Thomas
A. Sebeok, Bloomington/Indianapolis 1988, S. 198-220.

Evans, Michael W., ,,The Geometry of the Mind”, in: Architectural Association Quarterly
12/4 (1980), S. 32-55. Hypertext-Digitalisierung auf URL: http://www.she-philoso-
pher.com/library/evans.html (1.8.2019).

Farge, James K., , Pierre Tartaret”, in: Contemporaries of Erasmus, hg. von Peter G. Bie-
tenholz, 3 Bde., Toronto/Buffalo/London 2003, Bd. 3, S. 310f.

Fritsch, Andreas, ,,Die neueste Sprachenmethode’ in den ,Opera didactica omnia’
des Johann Amos Comenius”, in: Sitzungsberichte der Leibniz-Sozietit 106 (2010),
S.105-123.

Grabmann, Martin, Die Geschichte der scholastischen Methode, 2 Bde., Berlin 1956 (Un-
verdnderter Nachdruck der Ausgabe Freiburg i.Br. 1911).

Greebe, A, ,Ezelsbrug. Pons asinorum. — Eselsbriicke. — Pont aux anes. — Asses’
bridge”, in: Tijdschrift voor Nederlandse Taal- en Letterkunde 37 (1918), S. 65-79.

Hamblin, Charles L., ,,An Improved Pons Asinorum?”, in: Journal of the History of Phi-
losophy 14 (1976), S. 131-136.



Was macht der Esel auf der Briicke? 81

Heilbron, J. L., , The Bridge of Asses”, in: Encyclopaedia Britannica 2008 Ultimate Refer-
ence Suite, Chicago 2008.

Kneale, William und Kneale, Martha, The Development of Logic, Oxford 1984.

Lohr, Charles H., ,Medieval Latin Aristotle Commentaries. Authors: Narcissus —
Richardus”, in: Traditio 28 (1972), S. 281-396.

Ong, Walter J., Ramus, Method, and the Decay of Dialogue. From the Art of Discourse to the
Art of Reason, Cambridge 1983.

Papy, Jan, , Logicacursussen aan de oude Leuvense Universiteit. Scholastieke traditie
en innovatie?”, in: Ex Cathedra. Leuvense collegedictaten van de 16de tot de 18de eeuw,
hg. von Geert Vanpaemel u. a., Leuven 2012, S. 107-124.

Plattner, Philipp, ,,Nachtrdge zu Sachs” Worterbuch® in: Zeitschrift fiir neufranzosische
Sprache und Literatur 7 (1885), S. 275-301.

Pozzi, Lorenzo, Studi di logica antica e medioevale, Padua 1974.

Prantl, Carl von, Geschichte der Logik im Abendlande, 4 Bde., Leipzig 1855-1870.

Rescher, Nicholas, ,Choice without Preference. A Study of the History and the Logic
of the Problem of ,Buridans’s Ass”, in: Kant-Studien 51 (1960), S. 142-175.

Riedel, Wolfgang, Eselsbriicken. Die schionsten Merksitze und ihre Bedeutung, Mannheim/
Ziirich 2012 (Duden Allgemeinbildung).

Ritter, Heinrich, Geschichte der Philosophie, 12 Bde., Hamburg 1829-1853.

Schoell, Konrad, Das komische Theater des franzdsischen Mittelalters. Wirklichkeit und Spiel,
Miinchen 1975.

-, La Farce du quinzieme siecle, Tlibingen 1992.

Strasser, Gerhard F., ,Wissensvermittlung durch Bilder in der Frithen Neuzeit: Vor-
stufen des ,pddagogischen Realismus, in: Evidentia, hg. von Gabriele Wimbdck,
Karin Leonhard und Markus Friedrich, Berlin 2007, S. 191-214.

Villoslada, Ricardo G., La universidad de Paris durante los estudios de Francisco de Vitoria
O. P. (1507-1522), Rom 1938.

Videos

,Do-Re-Mi”, in: The Sound of Music, Text: Oscar Hammerstein II, Musik: Richard
Rodgers, 1959, URL: http://www.youtube.com/watch?v=bJJUG_Elt5g (TC 00:20—
01:13) (1.8.2019).

Onlinequellen

Gaida, Manfred, ,Warum ist Pluto kein Planet mehr?”, in: Archiv Astronomische Frage
der Woche, Woche 40 (2009), URL: http://www.dlr.de/desktopdefault.aspx/tabid-5170/
8702_read-20224/ (1.8.2019).

Gesamtkatalog der Wiegendrucke, URL: http://gesamtkatalogderwiegendrucke.de/
docs/TARTPET.htm (1.8.2019).

,Magister Dixit”. Digitalisierungs- und ErschlieSungsprojekt des Leuven Centre for
the Study of the Transmission of Texts and Ideas in Antiquity, the Middle Ages
and the Renaissance (Lectio), URL: http://lectio.ghum.kuleuven.be/ (1.8.2019).

The-saleroom.com, Portal fiir Auktionen von Kunstwerken und Antiquitdten,
URL: http://www.the-saleroom.com/en-gb/auction-catalogues/henri-godts-anti-
quarian-bookdealer-and-auctioneer/catalogue-id-2879057/1ot-17191447 (8.5.2017).



DOI: 10.13173/9783447112642.061
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Uber drei mechanische Himmelsmodelle
(de” Dondi, Rittenhouse, Bauersfeld)

Hans-Christian von Herrmann

1975 verdffentlichte Hans Magnus Enzensberger unter dem Titel Mausoleum. Sie-
benunddreifiig Balladen aus der Geschichte des Fortschritts eine Sammlung von ly-
rischen Nachrufen auf ganz unterschiedliche Wegbereiter des modernen Lebens.
Am Anfang steht der Italiener Giovanni de” Dondi, geboren 1318, gestorben 1389.
Der Mediziner aus Padua ist heute durch das von ihm konstruierte Astrarium be-
kannt, das er 1364 fertigstellte. In Enzensbergers Mausoleum steht es am Eingang
zu einer Welt, deren Leitstern die mathematische Berechenbarkeit der Natur ist.
Im 20. Jahrhundert wird sie durch Alan Mathison Turing die Form einer uni-
versell programmierbaren Maschine erhalten.

Giovanni de’ Dondi aus Padua
verbrachte sein Leben
mit dem Bau einer Uhr.

Einer Uhr ohne Vorbild,
uniibertroffen

vierthundert Jahre lang.

Das Gangwerk mehrfach,
elliptische Zahnrader,

verbunden durch Gelenkgetriebe,
und die erste Spindelhemmung:
eine unerhorte Konstruktion.

Sieben Zifferblatter

zeigen den Zustand des Himmels an
und die stummen Revolutionen
aller Planeten.

Ein achtes Blatt,

das unscheinbarste,

wies die Stunde, den Tag und das Jahr:
A.D. 1346.



84 Hans-Christian von Herrmann

Geschmiedet mit eigener Hand:

eine Himmelsmaschine,

zwecklos und sinnreich wie die Trionfi,
eine Uhr aus Wortern,

erbaut von Francesco Petrarca.

[.]

Dauer des Tageslichts,

Knoten der Mondbahn,
bewegliche Feste.

Ein Rechenwerk, und zugleich
der Himmel noch einmal.

Aus Messing, aus Messing,.
Unter diesem Himmel

leben wir immer noch.

[.]

Der Ursprung jener Maschine
ist problematisch.

Ein Analog-Computer.

Ein Menhir. Ein Astrarium.
Trionfi del tempo. Uberbleibsel.
Zwecklos und sinnreich

wie ein Gedicht aus Messing.'

In Enzensbergers lyrischer Ekphrasis ist de’ Dondis Gedicht aus Messing viel
mehr als ein Instrument zur Zeitmessung. Es bildet vor allem die Bewegung der
Planeten mechanisch nach und holt auf diese Weise das gottliche Spektakel der
Wandelsterne auf die Erde. Das im Original nicht erhaltene Astrarium war ein
heptagonales Gertist, das auf verschiedenen Zifferblattern neben dem Lauf von
Sonne und Mond die Bewegung der fiinf Planeten Merkur, Venus, Mars, Saturn
und Jupiter geméafs der ptolemdischen Epizykeltheorie zeigte — ein Modell des
Himmels, genauer: der an ihm erscheinenden Himmelskorper, deren Bewegun-
gen es relativ zum Standpunkt auf der Erde sichtbar machte.?

,Ein Rechenwerk, und zugleich / der Himmel noch einmal” — indem de’ Don-
dis Astrarium die idealen Bewegungen der Himmelskérper mechanisch be-
schrieb, wurde es zugleich zur Markierung einer metaphysischen Differenz: Der
Ewigkeit und Schonheit der Planetenbewegungen stehen die Unordnung und der

1 Hans Magnus Enzensberger, Mausoleum. Siebenunddreifiig Balladen aus der Geschichte des Fort-
schritts, Frankfurt a. M. 1994, S. 7f. Die Jahreszahl ,,A. D. 1346” ist vermutlich ein Erratum, das
in ,A.D. 1364” zu korrigieren ist.

2 Vgl Henry C. King, in Zus.arb. mit John R. Millburn, Geared to the Stars. The Evolution of Pla-
netariums, Orreries, and Astronomical Clocks, Toronto 1978, S.28-41.



Uber drei mechanische Himmelsmodelle 85

e a o g e i e
SvmTEMPVS VOLVCRE, AC RERVM IRKEPARABILIS OBDO-  (IENS ANNOS,ET DETEROR ILLIS: -
WALIPEDES DVCVNT CERVI: FVGITIVAQYE STIPANT - OMNIA PESSVNDO,ET VESTIGA NVLLA RELINQVO -

Abb. 1: Philips Galle (nach Maarten van Heemskerck),
Der Triumph der Zeit (um 1565). Kupferstich.
Aus: Manfred Sellink und Marjolein Leesberg, The New Hollstein Dutch & Flemish Et-
chings, Engravings and Woodcuts, 1450-1700. Philips Galle , Pt. II, Rotterdam 2001, S. 249.

Verfall in der geschichtlichen Welt der Menschen gegeniiber. , All Ding auf Er-
den muf der Zeit erliegen”? heifit es bei Petrarca, auf dessen Gedicht Thriumphus
Temporis Enzensberger mehrfach anspielt. Und: ,Es fliehen Monde, Jahre, Tage,
Stunden, / Bis wir nach wenger Augenblicke Zdhlen / Zusammen all ein andres
Land gefunden.” Ein niederldndischer Stich aus dem 16. Jahrhundert zeigt die-
sen Triumph der Zeit als Zug eines greisen Chronos, der auf einem von Hirschen
gezogenen Gespann mit Rédern aus Zifferblattern und zwischen Sanduhren
thronend die ganze Welt allegorisch seinem Gesetz unaufhaltsamen Ruins un-
terstellt. Das Eigentiimliche von de” Dondis Konstruktion besteht also darin, dass
es sich um eine physische Maschine mit metaphysischen Effekten handelt. Die
Zeit wird von ihr aufgeteilt in zwei getrennte Reiche: die himmlische Ewigkeit,
die zwar Bewegung, aber keine Verdnderung kennt, und die menschliche oder
geschichtliche Welt, die dem Wechsel von Werden und Vergehen unterworfen ist.

3 Francesco Petrarca, , Triumphus Temporis”, in: ders., Canzoniere. Triumphe. Verstreute Gedich-
te, Italienisch und Deutsch, hg. von Hans Grote, Diisseldorf/Ziirich 2002, S.652-661, hier
S. 659.

4 Ebd.,, S.657.

DOI: 10.13173/9783447112642.083
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://croati\'cmmmnns,\)1‘g’licunsc»/by-nc—nd,ﬂ.()/duuddc
© by the author



86 Hans-Christian von Herrmann

Ilya Prigogine und Isabelle Stengers haben in ihrem 1979 erschienenen Buch
La nouvelle alliance. Métamorphose de la science (dt. Dialog mit der Natur. Neue Wege
naturwissenschaftlichen Denkens) dargestellt, wie die neuzeitliche Physik mit Gali-
lei, Kepler und Newton die seit der Antike auf den Himmel gerichtete Mathema-
tisierung auf die gesamte Natur iibertrug und dabei die Arbeit der mittelalterli-
chen Maschinenbauer aufgriff und fortfiihrte.

,Galilei und seine Nachfolger”, schreiben sie, , hielten die Wissenschaft fiir fa-
hig, die umfassende Wahrheit tiber die Natur zu entdecken. Nicht nur ist die Natur
in einer mathematischen Sprache geschrieben, die durch das Experiment entzif-
fert werden kann; es gibt in der Tat nur die eine Sprache. Die Welt ist homogen;
ein Ortlich begrenztes Experiment kann daher die umfassende Wahrheit enthiil-
len.”> Fortan wurde , die natiirliche Bewegung nach dem Vorbild einer rationa-
lisierten Maschine gedacht”, und die ,Uhr”, ,die zu den Triumphen der mittel-
alterlichen Handwerkskunst zahlt und rasch den Lebensrhythmus der grofseren
Stadte des Mittelalters bestimmen sollte”, wurde ,fast unmittelbar zum Symbol
der Weltordnung™.*

De’ Dondis Astrarium besafl, wie auch Enzensberger betont, bereits ein Uhr-
werk mit Spindelhemmung und zeichnete sich daher durch einen hohen Grad an
Genauigkeit aus. Doch auch wenn die Uhrmacherkunst bis ins 17. Jahrhundert
hinein einen immer hoheren Stand erreichte, so etwa durch die Erfindung von
Stackfreed und Schnecke, und die Uhr damit zu einem erschwinglichen Alltags-
gegenstand wurde, kam der entscheidende Schritt aus anderer Richtung. ,Du
monde de I’a-peu-pres’ a I'univers de la précision”” lautet der Titel eines Aufsat-
zes von Alexandre Koyré aus dem Jahr 1948. Sein Thema ist der Aufstieg der Uhr
vom mechanischen Artefakt zum metaphysisch konnotierten Objekt. Vorausset-
zung dafiir war, wie Koyré erldutert, ihre Neubestimmung als physikalisches
Instrument. Die Uhrmacher hétten trotz aller Kunstfertigkeit auf ihrem Weg
niemals zur Konstruktion von Prazisionsuhren, etwa in Form der Pendeluhzr, ge-
langen konnen.? Dies sei allein Naturwissenschaftlern wie Galileo Galilei und
Christiaan Huygens moglich gewesen, denn, so Koyré, ,c’est par l'instrument
que la précision s’incarne dans le monde de 'a-peu-pres™.

Jacques Lacan hat 1955 im Rahmen seines Seminars Le Moi dans la théorie de
Freud et dans la technique de la psychanalyse (dt. Das Ich in der Theorie Freuds und in

5 Ilya Prigogine und Isabelle Stengers, Dialog mit der Natur. Neue Wege naturwissenschaftlichen
Denkens, Neuausgabe Miinchen/Ziirich 1990, S. 51.

6 Ebd., S.52f.

7 Alexandre Koyré, ,Du monde de I’a-peu-pres” a I'univers de la précision”, in: ders.: Etudes
d’histoire de la pensée philosophique, Paris 1971, S. 341-362.

8 ,Lhorloge des horlogers”, so Koyré, ,n'a jamais dépassé — et ne pouvait jamais le faire — le
stade du ,presque’ et le niveau de I’,a-peu-pres’. L'horlorge de précision, 1'horloge chrono-
métrique, a une toute autre origine. Elle n'est pas aucunement une promotion de la montre
d’usage pratique. Elle est un instrument, c'est-a-dire une création de la pensée scientifique ou,
mieux encore, réalisation consciente d'une théorie.” Ebd., S. 357.

9 Ebd, S.361.



Uber drei mechanische Himmelsmodelle 87

der Technik der Psychoanalyse) auf diesen Aufsatz von Koyré Bezug genommen und
ausgehend davon die exakten Wissenschaften daran erinnert, dass das Funda-
ment ihrer Exaktheit weder in ihrer Erkenntnisweise noch in der Natur, sondern
allein im isochronen Pendel zu suchen sei. Erst damit werde es moglich, die me-
chanische Ordnung der Natur mathematisch anzuschreiben.

Es gibt eine grofie Uhr, die nichts anderes ist als das Sonnensystem, eine
nattlirliche Uhr, die hat entziffert werden miissen, und sicherlich ist das
einer der entscheidendsten Schritte der Konstitution der exakten Wissen-
schaften gewesen. Aber auch der Mensch muf seine Uhr haben, seine Ta-
schenuhr. Wer ist exakt? Ist es die Natur? Ist es der Mensch? Es ist nicht si-
cher, dafd die Natur auf alle Rendezvous antwortet. Gewifs, man kann, was
nattirlich ist, definieren als das, was der Zeit des Rendezvous entspricht.
Als Monsieur de Voltaire von der Naturgeschichte Buffons sagte, sie sei
gar nicht so natfirlich, war es wohl etwas Derartiges, was er sagen wollte.
Es gibt da eine Frage der Definition — Meine Verlobte kommt immer zum Ren-
dezvous, denn wenn sie nicht kommt, nenne ich sie nicht mehr meine Verlobte.°

Im Herzen der exakten Wissenschaften stof3t Lacan somit nicht auf das zeitlose
Gesetz, sondern auf Kontingenz, denn man hat es hier mit dem ,prézise[n] Zu-
sammentreffen zweier Zeiten in der Natur”! zu tun: der natiirlichen Uhr des
Sonnensystems auf der einen und der kiinstlichen Uhr des Menschen auf der
anderen Seite. In diesem Zusammentreffen aber verandern die Bahnen der Plane-
ten ganz grundsatzlich ihren Sinn: Sie werden zu Bewegungen von Korpern im
Raum ohne jeden Bezug zur menschlichen Welt. An die Stelle eines mythischen
und kultischen Weltverhaltnisses tritt damit die wissenschaftliche Messung und
Beschreibung. , Die Ordnung der Wissenschaft”, so Lacan ironisch, ,hédngt daran,
dafs der Mensch vom Priester der Natur zu ihrem Beamten geworden ist. Er wird
sie nicht beherrschen, es sei denn, indem er ihr gehorcht. Und derart Knecht,
versucht er seinen Herrn in seine Abhéngigkeit zu bringen, indem er ihm gut
dient.”!> Hatte de” Dondis Astrarium die mechanische Zeit im Sinne eines linea-
ren und endlosen Verlaufs in die Welt einbrechen lassen, so macht die Pendeluhr
nun die durch die Gravitation hervorgerufene Erdbeschleunigung g beobachtbar
und berechenbar. Damit ermdglicht sie das ,symbolische Spielchen” der physi-
kalischen Gesetze (also etwa Newtons Philosophiae Naturalis Principia Mathemati-
ca), das ,,das Reale” der Natur ,,auf ein paar kleine Buchstaben reduziert, auf ein
Paketchen von Formeln”, das aber, wie Lacan sagt, ,hochst wenig mit dem Realen
zu tun”"® hat. Denn die Physik erlegt der Natur mit Hilfe ihrer Instrumente eine

10 Jacques Lacan, Das Ich in der Theorie Freuds und in der Technik der Psychoanalyse, Das Seminar,
Buch 11 (1954-1955), Weinheim/Berlin 1991, S. 377f.

11 Ebd,, S.377.

12 Ebd.

13 Ebd., S.379. Dem entspricht der nicht-ontologische, explorative Modellbegriff von Bernd
Mabhr. Vgl. Bernd Mabhr, ,,Ein Modell des Modellseins. Ein Beitrag zur Klarung des Modellbe-



88 Hans-Christian von Herrmann

Sprache auf; sie zwingt sie, auf die Fragen der Physik in der Sprache der Mathe-
matik zu antworten.

Die Verwechslung von Symbolischem und Realem, mathematischer Sprache
und experimentell befragter Natur ist fiir den Ruhm von Newtons Mechanik
entscheidend. So war auch Thomas Jefferson, der Verfasser der amerikanischen
Unabhingigkeitserklarung und spétere dritte Prasident der Vereinigten Staaten,
vom Glauben durchdrungen, dass die Physik die Wahrheit der Natur entschlei-
ert habe und damit als Fundament fiir seinen politischen Griindungsakt dienen
koénne.” Allein auf der exakten Sprache der Natur sollte der neue Staat errichtet
sein, der eine radikale Trennung von seiner europdischen Vergangenheit voll-
ziehen wollte. Alle Hoffnungen setzte Jefferson bei diesem Vorhaben auf David
Rittenhouse, einen gelernten Uhrmacher, der sich als Autodidakt mathematische
und astronomische Kenntnisse angeeignet und 1770 ein mechanisches Planetari-
um, auch Orrery genannt, konstruiert hatte.

Als Modell des Sonnensystems hatte es im Unterschied zu den im 18. Jahr-
hundert iiblichen mechanischen Planetarien die Gestalt einer Planisphédre. Es
zeigte die Konstellationen der Planeten, die als elfenbeinerne Kugeln vor einem
blauen Hintergrund mit goldenen Sternen eine Sonne aus Messing umbkreis-
ten, fur den Zeitraum von 4000 v. Chr. bis 6000 n. Chr. Dahinter stand vermut-
lich die vom irischen Erzbischof James Ussher in seinen 1650 erschienenen An-
nales vorgenommene Datierung der gottlichen Schopfung auf den 23. Oktober
4004 v. Chr., sodass die Maschine den Himmel vom Anbeginn der Zeiten zu zei-
gen vermochte. Rittenhouse pflegte sich selbst als a mechanic zu bezeichnen, nicht
etwa als Naturforscher. Wie seine mittelalterlichen Vorgédnger war er ein Spezia-
list fiir kunstvoll konstruierte Maschinen, die nun allerdings in einen ganzlich
verdanderten Kontext geriickt waren — das von der Physik mit Hilfe der Pendeluhr
errichtete Universum der Prazision.

In den Augen Jeffersons stand der Autodidakt Rittenhouse als technisches Ge-
nie ebenbiirtig neben zwei anderen Griinderfiguren der USA: Washington und
Franklin. Jefferson liebte nicht nur die von Rittenhouse gebaute Maschine, son-
dern auch die mechanische Vision des gesamten Universums, die sich in ihr ver-
dichtete. Niemand anderes als Rittenhouse sollte daher auch Jeffersons Plan in
die Tat umsetzen, die neuen amerikanischen Mafie und Gewichte direkt aus den
Gesetzen dieses Universums abzuleiten und damit den novus ordo seclorum auch
auf diese Weise herbeizufiihren. Das im Zeitalter von Newtons Mechanik gebo-
rene Amerika sollte in die Lage versetzt werden, Handel und Verkehr sich im All-
tag mit eben der Prézision vollziehen zu lassen, die die neuzeitliche Wissenschaft

griffs”, in: Modelle, hg. von Ulrich Dirks und Eberhard Knobloch, Frankfurt a. M. 2008, S. 187-
218. ,Modelle stehen im Allgemeinen in einem pragmatischen Zusammenhang und lassen
sich als Verkdrperungen eines hypothetischen Soseins verstehen, denen keine Wahrheit zu-
kommt, sondern immer nur der Modus einer Moglichkeit.” Ebd., S. 193.

14 Vgl. zum Folgenden: Gary Wills, Inventing America. Jefferson’s Declaration of Independance, Bos-
ton/New York 2002, S. 93-110; sowie: King/Millburn, Geared to the Stars, S.270-276.



Uber drei mechanische Himmelsmodelle 89

Abb. 2: David Rittenhouse, Orrery (1770). Holz und Metall. Princeton University.
URL: http://artmuseum.princeton.edu/campus-art/objects/
86634#z0om=17&lat=40.3466&lon=-74.6517 (1.8.2019).

in der Natur gefunden hatte. Das Mafs aller Mafle sollte entsprechend die mecha-
nische Bewegung selbst sein. Jefferson beauftragte Rittenhouse daher, das Pendel
als neues Normal zu etablieren, um die Ungenauigkeit aller statischen Verfahren
zu iberwinden. Rittenhouse wandte zwar ein, dass man sich so neue Ungenauig-
keiten einhandle, die sich kaum mehr kontrollieren liefSen, doch Jefferson hielt an
seiner Idee fest. Sein Ausgangspunkt war Newtons Argument, dass jedes Pendel
gleicher Lange sich im gleichen Zeittakt bewege, wenn man sich dabei nur auf
dem gleichen Breitengrad befinde. Wenn der Breitengrad bekannt sei, konne die
Léange eines Pendels also als Normalmaf$ dienen. Man miisse nur seine Berech-
nungen dem jeweiligen Standpunkt auf der Erde anpassen. Sobald man auf die-
sem Weg zu einem Standardldngenmafs gelangt sei, konne man daraus die Mafle
von Standardbehéltern fiir Wasser ableiten und ein Standardgewicht erhalten,
von dem ausgehend dann etwa auch der Wert von Miinzen festzulegen sei. Jede
Maf3- und Gewichtseinheit in Amerika wiirde damit direkt aus der Bewegung
des Universums und der Erde abgeleitet, wie sie im Pendel in Erscheinung trete.
Die Ordnung des menschlichen Lebens wére somit ein direktes Echo der Ord-
nung der gottlichen Natur.

Auch fiir Immanuel Kant besafs Newtons Mechanik grundlegenden Charak-
ter, allerdings wurde sie fiir ihn zum Index der existentiellen Fremdheit des
Menschen im Universum. ,,Kant” stellen Prigogine und Stengers in ihrer bereits



90

Hans-Christian von Herrmann

zitierten wissenschaftsphilosophischen Abhandlung fest, ,bestimmt die Frage-
stellung der kritischen Philosophie als eine transzendentale. Ihr geht es nicht um
die Gegenstande der Erfahrung, sondern sie geht von der apriorischen Annahme
aus, dafs eine systematische Erkenntnis dieser Gegenstande moglich sei — das ist
fiir Kant durch die Existenz der Physik erwiesen —, und sie nennt dann die Be-
dingungen der Moglichkeit a priori dieser Erkenntnisweise.” Fiir Kant steht fest:

Die objektive Erkenntnis ist nicht passiv; sie schafft sich ihre Gegenstan-
de. Wenn wir ein Phianomen zum Gegenstand der Erfahrung machen,
nehmen wir a priori vor jeder wirklichen Erfahrung an, dafS es sich ge-
setzmdflig verhélt, dafS es einer Reihe von Prinzipien gehorcht. Insofern
es als moglicher Erkenntnisgegenstand wahrgenommen wird, ist es das
Produkt der synthetischen Téatigkeit unseres Geistes. Wir sind vor den Ge-
genstanden unserer Erkenntnis da, und der Wissenschaftler ist selbst die
Quelle der universellen Gesetze, die er in der Natur entdeckt. Die Bedingun-
gen a priori einer moglichen Erfahrung iiberhaupt sind zugleich die Bedingungen
der Moglichkeit der Gegenstinde der Erfahrung. Dieser berithmte Satz fafit sein
eigenes Gesetz, und die Welt, die es wahrnimmt, spricht in seiner Sprache.
Danach ist es kein Wunder, daf3 die Newtonsche Wissenschaft imstande
ist, die Welt von einem &ufleren, nahezu goéttlichen Standpunkt aus zu
beschreiben!"

Kants Philosophie ,ratifiziert” somit, wie Prigogine und Stengers weiter ausfiih-

ren,

samtliche Anspriiche der Wissenschaft, doch verweist sie die wissen-
schaftliche Tatigkeit in den Bereich jener Probleme, die man als einfach
und unbedeutend bezeichnen kann. Sie verdammt die Wissenschaft zu
der endlosen Miihe, die monotone Sprache der Phanomene zu entziffern,
und behalt sich selbst den Bereich jener Fragen vor, bei denen es um die
,Bestimmung des Menschen” geht: Was kann der Mensch wissen, was soll
er tun, was darf er hoffen? Die Welt, welche die Wissenschaft untersucht,
ist ,nur” die Welt der Phanomene. Nicht nur kann der Wissenschaftler die
Dinge an sich nicht erkennen, sondern die Fragen, die er stellen kann, sind
fiur die wahren Probleme der Menschheit irrelevant; Schonheit, Freiheit
und Ethik kénnen nicht Gegenstande der positiven Erkenntnis sein. Sie
gehoren der noumenalen Welt an, dem Bereich der Philosophie, der mit
der phdanomenalen Welt nichts zu tun hat.'®

Kants transzendentales Subjekt steht der wissenschaftlich erkannten Natur also
radikal fremd gegeniiber. Ihre Phanomenalitat ist zwar das Konstrukt seiner Er-

15 Prigogine/Stengers, Dialog mit der Natur, S. 93f.
16 Ebd., S.95.



Uber drei mechanische Himmelsmodelle 91

kenntnisleistungen, gibt ihm aber keine Antworten auf die mit seiner endlichen
Existenz verbundenen Fragen.

,Selig sind die Zeiten, fiir die der Sternenhimmel Landkarte der gangbaren
und zu gehenden Wege ist und deren Wege das Licht der Sterne erhellt.””” Georg
Lukacs” Theorie des Romans, die mit diesem Satz beginnt, entstand in den Jahren
1914/15 und erschien zuerst 1916 in der Zeitschrift fiir Asthetik und Allgemeine Kunst-
wissenschaft. In der Formel der ,transzendentalen Obdachlosigkeit”™® wird darin
noch einmal der metaphysische Preis fiir Kants kopernikanische Wende benannt.
Mit ihr habe sich, so Lukdcs, das , Aufzeichnen jener urbildlichen Landkarte”"
das sich in der gesamten Kultur- und Kunstgeschichte anschaulich manifestiere,
ganz in die Innerlichkeit des Subjekts verlagert. ,Kants Sternenhimmel glanzt
nur mehr in der dunklen Nacht der reinen Erkenntnis und erhellt keinem der ein-
samen Wanderer — und in der Neuen Welt heifst Mensch-sein: einsam sein — mehr
die Pfade.””® Im selben Jahr 1914 trat dieser von allen Beziigen auf die mensch-
liche Welt gereinigte Himmel ins Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit
ein. In einem Brief vom 20. Mérz bestétigte der Direktor des Deutschen Museums
in Miinchen, Oskar von Miller, der Firma Carl Zeiss in Jena nach einer Reihe von
Gesprachen iiber den Bau eines Planetariums fiir die astronomische Abteilung,
dass man ,,eine neue Idee” entwickelt habe,

nach welcher die verschiedenen Himmelserscheinungen auf ein weifSes
feststehendes Gewdlbe projiziert werden. Es soll hierbei mdglich sein,
durch feine optische Apparate die Bewegung der Sonne, des Mondes und
der Planeten [sowie] die Einstellung der Gestirne auf verschiedene Daten
wesentlich vollkommener durchzufiihren, als bei umfangreichen mecha-
nischen Vorkehrungen moglich ware.”!

Diese Konstruktionsplane blieben wahrend der Kriegsjahre zunachst liegen, wur-
den aber 1919 wieder aufgegriffen und bis zur feierlichen Eréffnung des neuen
Museumsgebédudes in Miinchen im Jahr 1925 bis zu einem fertigen Gerédt voran-
getrieben. Der Ingenieur Walther Bauersfeld, unter dessen Leitung das Projek-
tionsplanetarium entwickelt wurde, beschrieb das Ergebnis selbst wie folgt:

Die bildliche Wiedergabe des Sternenhimmels ist mit dem beschriebenen
Projektionsverfahren recht gut gelungen. Der Anblick ist auch in dstheti-
scher Hinsicht sehr reizvoll. Da die Projektionsflache in ihrer glatten, halb-

17 Georg Lukacs, Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer Versuch iiber die Formen der
grofien Epik, 11. Aufl. Darmstadt-Neuwied, 1987, S. 21.

18 Ebd,, S.32.

19 Ebd,, S.21.

20 Ebd., S.28.

21 Brief vom 20. Mérz 1914, zit. nach Ludwig Meier, , Die Erfindung des Projektionsplaneta-
riums. Eine Analyse der geschichtlichen Ereignisse von der Aufgabenstellung bis zur Inbe-
triebnahme des ersten Gerétes”, in: Jenaer Jahrbuch fiir Technik- und Industriegeschichte 5 (2003),
S.82-147, hier S. 88.



92 Hans-Christian von Herrmann

S Manwe  THE - Price2 cenis’ - -

| NEW YORKER -

Abb. 3: Der Zeiss-Projektor im Hayden Planetarium.
American Museum of Natural History, New York.
Aus: The New Yorker, (13.5.1950). Titelblatt.

kugeligen Form dem Beschauer keine Gelegenheit mehr gibt, Tiefenunter-
schiede wahrzunehmen, so fehlt bei verdunkeltem Raum dem Augenpaar
der Mafsstab fiir die Tiefe iiberhaupt. Man gelangt daher leicht zu der Illu-
sion des unendlichen Raumes.”

Im Projektionsplanetarium stehen die Zuschauer dem Modell des Himmels im
Unterschied zum Planetarium von Rittenhouse nicht mehr gegeniiber, sondern
treten mit ihrem ganzen Korper in es ein. Astrofotographische Aufnahmen,
iibertragen in gestochene Stern-platten, ermdglichen die optisch exakte Darstel-
lung des Fixsternhimmels. Sonne, Mond und Planeten werden ebenfalls an die
Kuppel projiziert. Die Mechanik dient hier der Steuerung einer Simulation, die

22 Walther Bauersfeld, ,Das Projektions-Planetarium des Deutschen Museums in Miinchen”,
in: Zeitschrift des Vereines Deutscher Ingenieure 68/31 (1924), S.793-797, hier S.797; vgl. auch Jo-
achim Krausse, ,Das Wunder von Jena. Das Zeiss-Planetarium von Walter [sic!] Bauersfeld”,
in: Arch+. Zeitschrift fiir Architektur und Stidtebau 116 (1993), S. 40-49.

DOI: 10.13173/9783447112642.083
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Uber drei mechanische Himmelsmodelle 93

sich auf den Wahrnehmungsapparat der Zuschauer sowie auf einen geographi-
schen Standort zu einem bestimmten Zeitpunkt bezieht.”

Auch de’ Dondis Astrarium hatte die Bewegungen der Gestirne so gezeigt, wie
sie von der Erde aus erscheinen, allerdings ohne jeden Bezug auf ein wahrneh-
mendes Subjekt und seine Fixierung in den Koordinaten von Raum und Zeit. Im
Zeitalter der Newtonschen Physik feierte das Orrery von Rittenhouse dann die
Mechanik als exaktes und gottliches Gesetz der Natur im Ganzen. Der kiinstliche
Himmel in Bauersfelds Projektionsplanetarium schliefilich folgt den transzen-
dentalen Bahnen der Philosophie Kants, wendet aber ihre radikale Innerlichkeit
in die AuRerlichkeit einer Medieninstallation. Die dadurch gewéhrte Erfahrung
der Immersion in ein System kosmischer Ereignisse und Relationen entspricht
einem Beobachter, der mitten hineingestellt ist in die Natur und fiir den Experi-
ment und Modell riskante Vorgriffe ins Unabsehbare sind.

Bibliographie

Bauersfeld, Walther, ,,Das Projektions-Planetarium des Deutschen Museums in Miin-
chen”, in: Zeitschrift des Vereines Deutscher Ingenieure 68/31 (1924), S. 793-797.

Enzensberger, Hans Magnus, Mausoleum. Siebenunddreifsig Balladen aus der Geschichte
des Fortschritts, Frankfurt a. M. 1994.

Gramelsberger, Gabriele, ,Simulation in frithen Projektionsplanetarien”, in: Zum Pla-
netarium. Wissensgeschichtliche Studien, hg. von Boris Goesl, Hans-Christian von
Herrmann und Kohei Suzuki, Paderborn 2018, S. 74-76.

Herrmann, Hans-Christian von, ,Das Projektionsplanetarium als hyperreales En-
vironment”, in: Zeitschrift fiir Medien- und Kulturforschung 8/1 (2017), S.27-40.

King, Henry C., in Zus.arb. mit John R. Millburn, Geared to the Stars. The Evolution of
Planetariums, Orreries, and Astronomical Clocks, Toronto 1978.

Koyré, Alexandre, ,Du monde de I’,a-peu-pres’ a I'univers de la précision”, in: Etudes
d’histoire de la pensée philosophique, Paris 1971, S. 341-362.

Krausse, Joachim, ,,Das Wunder von Jena. Das Zeiss-Planetarium von Walter [sic!]
Bauersfeld”, in: Arch+. Zeitschrift fiir Architektur und Stidtebau 116: Gebaute Weltbilder
(1993), S.40-49. Wiederabdruck in: Zum Planetarium. Wissensgeschichtliche Studien,
hg. von Boris Goesl, Hans-Christian von Herrmann und Kohei Suzuki, Paderborn
2018, S.43-68.

Lacan, Jacques, Das Ich in der Theorie Freuds und in der Technik der Psychoanalyse. Das
Seminar, Buch II (1954-1955), Weinheim/Berlin 1991.

Lukacs, Georg, Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer Versuch iiber die For-
men der grofien Epik, Darmstadt-Neuwied, 1987.

23 Zur ndheren Bestimmung des Modellcharakters des Projektionsplanetariums vgl. Joachim
Krausse, ,Das Wunder von Jena”, S.40-49; Gabriele Gramelsberger, ,Simulation in frithen
Projektionsplanetarien”, in: Zum Planetarium. Wissensgeschichtliche Studien, hg. von Boris
Goesl, Hans-Christian von Herrmann und Kohei Suzuki, Paderborn 2018, S.74-76; Hans-
Christian von Herrmann, ,Das Projektionsplanetarium als hyperreales Environment”, in:
Zeitschrift fiir Medien- und Kulturforschung 8/1 (2017), S.27-40.



94 Hans-Christian von Herrmann

Mahr, Bernd, ,Ein Modell des Modellseins. Ein Beitrag zur Klarung des Modellbe-
griffs”, in: Modelle, hg. von Ulrich Dirks und Eberhard Knobloch, Frankfurt a. M.
2008, S. 187-218.

Meier, Ludwig, ,Die Erfindung des Projektionsplanetariums. Eine Analyse der ge-
schichtlichen Ereignisse von der Aufgabenstellung bis zur Inbetriebnahme des ers-
ten Gerates”, in: Jenaer Jahrbuch fiir Technik- und Industriegeschichte 5 (2003), S. 82-147.

Petrarca, Francesco, Canzoniere. Triumphe. Verstreute Gedichte, Italienisch und Deutsch,
hg. von Hans Grote, Diisseldorf/Ziirich 2002.

Prigogine, Ilya und Stengers, Isabelle, Dialog mit der Natur. Neue Wege naturwissen-
schaftlichen Denkens, Miinchen/Ziirich 1990

Wills, Gary, Inventing America. Jefferson’s Declaration of Independance, Boston/New York
2002.



Die Natur loffelt nicht

Modellszenarien in den Laienschriften
des Nicolaus Cusanus um 1450

Andreas Wolfsteiner

1 Einleitung

In der Frithen Neuzeit finden sich idealisierte Denkfiguren, welche die Regeln
der geometrischen Abstraktion durch praxeologische und inszenatorische Ver-
ankerung unterlaufen. Sie werden in diesem Beitrag als Modellszenarien aus der
Perspektive einer Wissensgeschichte des Theaters entwickelt.! Schematisiert be-
trachtet sind das Drama und das Theater bei Nicolaus Cusanus (Nikolaus von
Kues) auf vier Ebenen als Wissensmodell anzutreffen: (a) Seine Schriften weisen
stets typisiertes Personal auf; (b) die an den Dialogen Beteiligten lassen sich als
Rollenfiguren beschreiben, die durch variable Register individueller Merkmale
gekennzeichnet sind (wie in frithen Stegreifvarianten der Typenkomddie, i.e.
Commedia dell'arte/Commedia all'improvviso/Commedia a soggetto); (c) die Rede voll-
zieht sich nicht etwa im luftleeren, neutralen Raum logischer Argumentationsgan-
ge, sondern wird inmitten von bedeutungsgeladenen Szenerien und architektoni-
schen Wortgestellen zusammengereimt, welche zum integralen Bestandteil seiner
Gesprachstheatralik geraten;” (d) vielgestaltig sind die Riickbeziige und Querver-
weise in bibelexegetischer und allgemein philologischer Hinsicht;® allerdings

1 Vgl. zum Szenario das Konzept ,mnemotechnisches Diagramm” bei Andreas Gormans,
Geometria et ars memorativa. Studien zur Bedeutung von Kreis und Quadrat als Bestandteile mit-
telalterlicher Mnemonik und ihrer Wirkungsgeschichte an ausgewdihlten Beispielen, Aachen 1999.
Zur Differenzierung von Archiv, Storage, Speicher, Gedachtnis und Mnemonik siehe Stefan
Rieger, Speichern/Merken. Die Kiinstliche Intelligenzen des Barock, Miinchen 1997. Gerade was
die durch Gedachtnistheater oder andere imagindre Architekturen beférderte Spatialisie-
rung von Wissen fiir dessen Reprdsentation und v.a. Prdsentation bedeutet, vgl. Kirsten
Wagner, Datenriume, Informationslandschaften, Wissensstidte: Zur Verrdumlichung des Wissens
und Denkens in der Computermoderne, Freiburg i. Br. u. a. 2006. Zur Parallelisierung zwischen
raumlichen Wissensentwiirfen und Bithnenformen siehe auch Peter Matussek, ,Computer
als Gedéachtnistheater”, in: Metamorphosen. Gedichtnismedien im Computerzeitalter, hg. von
Gotz-Lothar Darsow, Stuttgart-Bad Cannstatt 2000, S. 81-100.

2 Rede und Nebenrede sind, wie sonst im Drama iiblich, voneinander geschieden. Vgl. Niko-
laus von Kues, Philosophisch-theologische Schriften, hg. u. eingef. von Leo Gabriel, iibers. u.
komm. von Dietlind und Wilhelm Dupré, Lateinisch-Deutsch, 3 Bde., Wien 1989 [1964].

3 Vgl. Gerald Christianson, ,Cardinal Cesarini and Cusa’s ,concordantia, in: Church Histo-
ry 54/1 (1985), S.7-19; Thomas Wilson Hayes, ,Nicholas of Cusa and Popular Literacy in
Seventeenth-century England”, in: Studies in Philology 84/1 (1987), S.80-94; Ferdinand Ed-
ward Cranz, ,Saint Augustine and Nicholas of Cusa in the Tradition of Western Christian



96 Andreas Wolfsteiner

bleibt, trotz all dieser Indizien hinsichtlich der theatralen Denkweise des Cusa-
nus, weitgehend die Frage ungeklart, welches Theatralitdatsmodell in seinen quasi
,dramatischen’ Textausarbeitungen zur Anwendung kommt.*

Die Materialien, um dieser Frage nachzugehen, sind im vorliegenden Bei-
trag in der Hauptsache die Laienschriften Idiota de sapientia, Idiota de mente sowie
Idiota de staticis experimentis.5 Auf diese Weise soll im Modus einer historischen
Miniatur verhandelt werden, wie theoretische Modelle die jeweilige Zeitlichkeit
praktischen Handelns reflektieren.® Der Fokus liegt dabei auf dem Jahr 1450 —
dem Erscheinungsjahr aller drei Abhandlungen. Gegenstand dieses mikroge-
schichtlichen Zugriffs sind einige wenige Denkfiguren in den genannten Titeln.

Thought”, in: Speculum 28/2 (1953), S.297-316; Gadi Algazi, , Ein gelehrter Blick ins lebendige
Archiv. Ungangsweisen mit der Vergangenheit im fiinfzehnten Jahrhundert”, in: Historische
Zeitschrift 266/2 (1998), S. 317-357.

4 Bereits Mitte des 19. Jahrhunderts geht die theaterhistorische Forschung zur Entstehung
des weltlichen Schauspiels vom 13. bis zum 15. Jahrhundert von einer allmahlichen Ablo-
sung eines nicht-sakralen Unterhaltungskontextes von rituell gebundenen Spielen aus
(Osterspiele, Passionsspiele, geistliche Spiele). Diese findet parallel zur Verschiebung der
Vortrags- und Darstellungspraxis wahrend der Eucharistie statt. Predigten im liturgischen
Kontext transformieren sich vom Wechselgesang zwischen Klerikern und geeigneten Laien
durch die allméhliche Hinzuziehung konkreter darstellerischer und sakraler Handlungen
(das Zeigen der Monstranz, das Rauchern mit Weihrauch, das Lauten der Handglocken im
Zuge der Transsubstantiation). Somit wird die reine Verkiindung der Heilsgeschichte zur
Lebensschule mit moralisch-padagogischem Auftrag: Ihr Medium ist das theatrale Handeln
und nicht mehr allein das Wort. Auffillig ist dabei, dass sich diese Handlungen, gleichfalls
analog zur Predigt, im 13. Jahrhundert noch auf Latein vollziehen. Im 14. Jahrhundert dann
wird zwar auf Latein vorgetragen, jedoch im Anschluss auf Deutsch {ibersetzt. Im 15. Jahr-
hundert schliefllich erfolgt der Vortrag nicht selten vollstindig auf Deutsch. Vgl. dazu Jo-
seph Nikolaus Schmeisser, Uber den Ursprung des deutschen Schauspiels, Constanz 1854, S. 15f.

5 Die drei genannten Abhandlungen werden zitiert nach Nikolaus von Kues, ,Idiota de sa-
pientia”, in: ders., Philosophisch-theologische Schriften, Bd. 3, S.419-477; ders., ,Idiota de men-
te”, in: ders., Philosophisch-theologische Schriften, Bd.3, S.479-609; ders., ,Idiota de staticis
experimentis”, in: ders., Philosophisch-theologische Schriften, Bd. 3, S. 611-647. Fortan wird ab-
gekiirzt mit: , De sapientia”, ,De mente”, ,,De staticis”. Lateinische Angaben erfolgen in Kon-
kordanz zum Basler Druck: D. Nicolai de Cvsa, Cardinalis, vtriusque Iuris Doctoris, in omnigiie
Philosophia incomparabilis viri Opera: In quibus theologiae mysteria plurima, sine spiritu Dei inac-
cessa, iam aliquot seculis ueleta & neglecta reuelantur...Item in philosophia praesertim in mathemati-
cis..., 3 Bde., Basel 1565 [= Operal.

6 Michael Weichenhan, , Der Geist als Form der Welt. Die Entwicklung von Weltmodellen
bei Nicolaus Cusanus”, in: Modelle, hg. von Ulrich Dirks und Eberhard Knobloch, Frank-
furt a. M. 2008, S.103-132; ders., ,Omnia enucliatius exponuntur in schemate. Das Cusani-
sche Weltmodell bei Athanasius Kircher”, in: Atlas der Weltbilder, hg. von Christoph Mark-
schies, Berlin 2011, S.230-240; Arne Moritz, ,,GrofStheit, automatisierte und koinzidentelle
Pradikation. Zum Zusammenhang der rationalen Theologie Anselm von Canterburys und
der Koinzidenzlehre des Nikolaus Cusanus im Topos der Grofle Gottes”, in: Zeitschrift fiir
philosophische Forschung 58/4 (2004), S. 527-547; Otto-Joachim Griisser, ,, Ein Erkenntnismodell
des Nikolaus von Kues und der Grad der Bewdhrung einer wissenschaftlichen Hypothese”,
in: Zeitschrift fiir allgemeine Wissenschaftstheorie/Journal for General Philosophy of Science 19/2
(1988), S.232-238; Die Modernititen des Nikolaus von Kues: Debatten und Rezeptionen, hg. von
Matthias Vollet und Tom Miiller, Bielefeld 2013; Hans G. Senger, Ludus sapientiae. Studien zum
Werk und zur Wirkungsgeschichte des Nikolaus von Kues, Leiden 2002.



Die Natur I6ffelt nicht 97

Zweifelsohne wird speziell das Loffelgleichnis in De mente fokussiert, wahrend die
anderen beiden Laien-Publikationen eher flankierend herangezogen werden. Des
Weiteren wird erdrtert, wie sich die vom Autor in Anschlag gebrachten Hand-
lungsmodelle in die Bauweise und Gestaltung technischer Objekte als Wissen
einschreiben. Kontrastierend lasst sich angesichts einer solch kurzen ,Verschluss-
zeit” ein kulturhistorisch informierter Begriff des Modells erkenntnistheoretisch
schirfer konturieren.” Die sondierte Umbruchphase Mitte des 15. Jahrhunderts
dient als heuristisches Differential, das es erlaubt, den Wandel temporalisierter
Epistemologien anhand modelltheoretischer Konzeptionen durchzuspielen: Das
Resultat bildet eine Modelltheorie zweiter Ordnung, die grundsétzlich notwen-
dig wird, wenn es um die Bestimmung des Modellbegriffs geht.® Knapp ein-
hundert Jahre vor der wortwortlichen Kopernikanischen Wende und dem daraus
resultierenden Umschwung von Kosmologien im 16. Jahrhundert ist auch der po-
litische, zeithistorische sowie technikgeschichtliche Hintergrund, vor dem Cu-
sanus Mitte des 15. Jahrhunderts schreibt, dazu angerichtet, bis dahin geltende
Weltmodelle, wenn schon nicht zum Einsturz, so doch arg ins Wanken zu brin-
gen. Allem voran tragen zur historischen Umwalzung im 15. Jahrhundert bei:
Johannes Gutenbergs Einfiihrung des Buchdrucks im Jahre 1450, Leon Battista
Albertis theoretische Fundierung der Zentralperspektive um 1452, die Eroberung
Konstantinopels durch das Osmanische Reich sowie das Ende des Hundertjahri-
gen Krieges im Jahre 1453.

Mit temporalisierten Epistemologien sei in diesem Zusammenhang jener erkennt-
nistheoretische Untersuchungshorizont bezeichnet, der sich auf Zeiterfahrung
und Zeitperspektive bezieht. Ein historisch-kritisches Geflecht von Verfahren,
das Helmar Schramm als , kulturhistorische Komparatistik”” angesprochen und
iiber die Jahre in seinen Studien ausgefeilt hat, bildet die primare methodische
Grundlage dieser Untersuchung: Der Blick liegt dabei nicht auf den Ahnlich-
keiten theoriegeschichtlicher Muster, herausgestrichen werden im Gegenteil
deren Valenz und Differenz zu unterschiedlichen Zeitpunkten. Die sekundare,

7 Vgl. Herbert Stachowiak, , Der Modellbegriff in der Erkenntnistheorie”, in: Zeitschrift fiir all-
gemeine Wissenschaftstheorie/ Journal for General Philosophy of Science 11/1 (1980), S. 53—68.

8 Um eine allgemeine kulturwissenschaftliche Theorie des Modells zu erhalten, komme man
nicht umhin, danach zu fragen, welches jeweilige kulturelle Modell der Ontologie von Mo-
dellen zugrunde liegt, so Bernd Mahr. Vgl. Bernd Mahr, , Ein Modell des Modellseins”, in:
Modelle, hg. von Ulrich Dirks und Eberhard Knobloch, Frankfurt a.M./Berlin/Bern 2008,
S.187-218; vgl. dazu ferner Erika Fischer-Lichte, ,Theater als kulturelles Modell”, in: Ger-
manistik: Disziplindre Identitit und kulturelle Leistung, hg. von Ludwig Jager, Weinheim 1995,
S.164-184.

9 Gerade die quasi hermetische Abschottung der Einzeldisziplinen voneinander mache eine
,kulturhistorische Komparatistik”, so Helmar Schramm, im Sinne einer neuen Art von
,Ubersetzungskunst” notwendig, um — ob der Latenz historiographischer Sachstinde — ak-
tuelle Diskussionen um Begriffe, Methoden und Denkstile auf gegenwartige Phanomene
beziehen zu konnen. Vgl. Helmar Schramm, , Inszenierung, Konstruktion®, in: ders., Karne-
val des Denkens. Theatralitit im Spiegel philosophischer Texte des 16. und 17. Jahrhunderts, Berlin
1996, S.IX-XI1V, hier S. XL.



98 Andreas Wolfsteiner

jedoch nicht minder bedeutende Grundlage bilden die Ansitze einer allgemei-
nen Modelltheorie, die Bernd Mahr in einer schier uniiberschaubaren Zahl von
Aufsédtzen, Monographien, Sammelbdnden und Textsammlungen formuliert hat.

Methodologisch wird im vorliegenden Beitrag dariiber hinaus hervorgehoben,
wie stark sich die spezifisch inszenierte Modellierung bei Cusanus einer architek-
tonischen Vermessungspraktik verdankt: dem Skalieren von z. B. miniaturisier-
ten Modellen (Abschnitt 2, Jiger, Esel, Idioten: Cusanus und die konkrete Skalierung).
In einem zweiten Schritt werden Struktur und Funktion dieser deiktischen Pa-
radigmen im Ldffelgleichnis analysiert, das Cusanus in der Laienschrift Idiota de
mente anfiithrt (Abschnitt 3, Das Loffelgleichnis des Cusanus als Handlungsmodell).

Modelle sind bei Cusanus stets in Handlungsmacht eingelassen und sie ab-
strahieren auf bithnenreife’ Weise Probleme des schipferischen Akts in Kunst, Phi-
losophie und Handwerk. Die Grundfrage lautet im Hinblick auf das untersuch-
te Fallbeispiel, wie materielle Produkte zuallererst erdacht werden (Werkzeuge,
technische Hilfsmittel oder Utensilien wie Besteck). Auf der Basis eines Abgleichs
der gewonnenen Befunde wird im Schlussteil die Transformation epistemischer
Sachlagen greifbar, die sich zwischen theorematischer Modellbildung und deren
zeitlich nachgelagerter Formalisierung abspielt (Abschnitt 4, Fazit). Skalierte Mo-
delle sind dabei sowohl in der Textstruktur als auch in den Themen des Cusanus
zu finden.

Aus theaterhistoriographischer Perspektive tragen die Ergebnisse der vorlie-
genden Untersuchung erstens zur Erhellung der Frage bei, wie Theatralitats- und
Handlungsmodelle korreliert sind. Zweitens nehmen die skalierten Modelle des
Cusanus ein Denken in Szenarien vorweg (best case/worst case scenarios), das in ak-
tuellen Verfahren der Prognose und Simulation eine beachtenswerte Rolle spielt.

2 Jager, Esel, Idioten: Cusanus und die konkrete Skalierung

Cusanus’ Interessen reichen weit — in mystische, theologische, politische, recht-
liche und mathematische Betdtigungsfelder. Seine Texte sind als ein skalierbares
System von Spiegeln und Linsen beschrieben worden."” Die Welt wird in bildrei-
chen Analogien erschlossen, oder aber ins Infinitesimale ausgefaltet' und mittels
intrikater Denkoperationen verldngert; mal vergrofiern die Spiegel ins Makro-
kosmologische, mal verkleinern die Linsen bis ins Mikroskopische und letztlich
Unsichtbare hinein.'?

10 Johann Kreuzer, ,Der Geist als lebendiger Spiegel. Zur Theorie des Intellekts bei Meister
Eckhart und Nikolaus von Kues”, in: Meister Eckhart und Nikolaus von Kues, hg. von Harald
Schwaetzer und Georg Steer, Stuttgart 2011 (Meister-Eckhart-Jahrbuch 4), S. 49-66.

11 Zur im Gedankenexperiment entworfenen Kosmologie des Cusanus sowie der Differenz-
losigkeit zwischen dem Absoluten und dem Infiniten in seinem Denken, vgl. Dietrich
Mahnke, Unendliche Sphiire und Allmittelpunkt. Beitrige zur Genealogie der mathematischen Mys-
tik, Halle a. d. Saale 1937 (Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geis-
tesgeschichte 23), insb. S. 84, S.91 und S. 129.

12 Vgl. Don Parry Norford, ,Microcosm and Macrocosm in Seventeenth-Century Literature”,
in: Journal of the History of Ideas 38/3 (1977), S. 409-442. Michel Leiris und Ann Smock schrei-



Die Natur I6ffelt nicht 99

Dieses kiinstliche Labyrinth von Trugbildern, reflektierenden Glasflachen und
anamorphotischen Abbildungen ist jener Ort, an dem Cusanus sich in der Rolle
des Jagers entwirft."” Der Figur eignet, dass sie die Weidmannskunst beherrscht,
die Waffen und Fallen, Finten und Kniffe, Fahrten und Wege aus dem Effeff
kennt, wie sich u. a. daran zeigt, dass sich der gelehrte Bischof von der Mosel als
Inhaber zahlreicher Pfriinden hervortut. Diese weif§ er nicht nur geschickt zu
vermehren, sondern notfalls auch mit roher Gewalt zu verteidigen." Uberdies
versteht er sich, der liturgisch-padagogischen Tradition der Oster-, Fastnacht und
geistlichen Spiele' gemidf, auf die Kunst der geschickten Inszenesetzung: So et-
wa, wenn er auf einem Esel in zahlreiche Stadte einreitet, die er besucht, und
damit auf den biblisch bezeugten Einritt des Nazareners in Jerusalem' anspielt.’
Vielféltige theatrale Elemente finden sich sowohl im Wirken als auch im Werk
des Cusanus. In dem umfangreichen Aufsatz The Gaze. Nicholas of Cusa hat der
Jesuit, Soziologe, Handlungs- und Konsumtheoretiker Michel de Certeau diese
szenische Qualitét etwa fiir die aus dem Jahre 1437 stammende Friedensschrift
geschildert:

De pace fidei (faith as the basis for peace) [is] [...] an anti-Babelian ,vision”
of a heavenly ,theater” in which, one after another, a delegate from each
nation gets up to bear witness to the movement which supports it. Greek,
Italian, Arab, Indian, Chaldean, Jew, Scythian, Gaul, Persian, Syrian, Turk,
Spaniard, German, Tartar, Armenian, and so forth, each one comes to at-

ben in einem Seitenblick ihres kulturhistoriographisch einflussreichen Beitrags zur Institu-
tion von Stierkdmpfen: ,God — the coincidence of contraries, according to Nicholas of Cusa
(which is to say: point where two lines come together or one track bifurcates; turntable, or
vacant lot where the paths of all and sundry cross) — has been defined pataphysically as ,the
point of tangence of zero and infinity.’ Likewise, there are among the countless elements
composing our universe certain nodes or critical points that might be represented geometri-
cally as the places where one feels tangency to the world and to oneself.” Michel Leiris und
Ann Smock, ,The Bullfight as Mirror”, in: October 63 (1993), S.21-40, hier S. 21.

13 ,In phrases reminiscent of the classical definition of philosophy, the wisdom literature of the
Old Testament, and medieval venery, he pictured his intellectual life as a venatio sapientiae
and himself as a keen and pious hunter. [Herv. i. O.]“ Eugene F. Rice, , Nicholas of Cusa’s Idea
of Wisdom®, in: Traditio 13 (1957), S. 345-368, hier S. 345.

14 Karl-Hermann Kandler, Nikolaus von Kues: Denker zwischen Mittelalter und Neuzeit, Gottingen
1987, S.15. Fiir eine exakte Auflistung der Pfriinden: Vgl. Erich Meuthen, , Die Pfriinden des
Cusanus”, in: Mitteilungen und Forschungsbeitrige der Cusanus-Gesellschaft 2 (1962), S. 15-66.

15 Vgl. zur blutigen Rivalitat zwischen Nicolaus Cusanus und Sigmund von Osterreich: Wil-
helm Baum, Nikolaus Cusanus in Tirol. Das Wirken des Philosophen und Reformators als Fiirstbi-
schof von Brixen, Bozen 1983.

16 Schmeisser, Ursprung des deutschen Schauspiels, S. 15f.

17 Jesus reitet unter Hosianna-Rufen in die Heilige Stadt ein: Bei den Evangelisten Johannes
und Lukas handelt es sich um einen jungen Esel, vgl. Joh 12, 13-15 sowie Lk 19, 28—40. Bei
Matthaus ist von einer Eselin die Rede, vgl. Mt 21, 1-11.

18 Meuthen halt fest, dass er hier bisweilen betrachtliche Audienz erhalt: ,Whenever Cusanus
entered a town - riding a donkey, like his Lord once did — people came in droves.” Erich
Meuthen, Nicholas of Cusa. A Sketch for a Biography, Washington D.C. 2010, S.91.



100 Andreas Wolfsteiner

test in the language of his own tradition to the truth which is one: this
harmony of , free spirits” answers the furies of fanaticism [...]."

Die in dieser Passage attestierte Form theatralen Denkens bei Cusanus sehen
die Leser jener um 1450 entstehenden Schriften bis zur Meisterschaft gesteigert.
Gerade wenn es um die Figurentypen geht (die dramatis personae seiner Philo-
sophie), dann werden diese vielfach zum Medium komplexer Verhaltens- und
Wissenskonzepte. So stellt er etwa in den Laienschriften gerade den nicht-alpha-
betisierten Handwerker immer wieder als Trdger eines in der Praxis fundierten
Wissensmonopols dar, das der epistémé des schriftgelehrten Klerus diametral
entgegengesetzt und — mehr noch — dieser haushoch tiberlegen ist.* Indes hat
der Laie im 15. Jahrhundert als diskursive Modeerscheinung zu gelten, die man
als Verkdrperung von Praxiswissen nicht nur bei Cusanus antrifft.?! In den Idio-
ta-Texten findet sich das Dialogpersonal (auctor, philosophus, orator, idiota®®) inner-
halb beredter ,Wortkulissen’ wieder. In diesem Sinne hilt beispielsweise Eugene
Rice fiir De sapientia fest: , The scene is the Roman forum in the summer of 1450
amid the noisy crowd of Jubilee pilgrims. The rich orator — he represents both the
scholastic philosopher and the humanist — is immensely proud of his learning.
He attacks the ignorant idiota for minimizing the importance of erudition [...].
[Herv.i.O]*

Der Laie verankert und verstrebt die Wissensproduktion auf ungewdohnliche
Weise in den Vollziigen. Dies hat Auswirkungen auf den Modellbegriff, der sei-
nerseits nicht ahistorisch aufgefasst werden darf.?* Eine allgemeine Modellge-
schichte, so Bernd Mahr, ist im Grunde (seit den Ansétzen Tarskis in den 1930er
und Stachowiaks Anfang der 1970er Jahre) nicht geschrieben.” Er selbst macht in

19 Michel de Certeau und Catherine Porter, ,The Gaze. Nicholas of Cusa”, in: Diacritics 17/3
(Herbst 1987), S. 2-38, hier S. 3.

20 Siehe dazu Ernst Meuthen, ,Nikolaus von Kues und der Laie in der Kirche”, in: Historisches
Jahrbuch 81 (1962), S.101-122.

21 Vgl. dazu exemplarisch Franz Josef Schweitzer, Meister Eckhart und der Laie. Ein antihierarchischer
Dialog des 14. Jahrhunderts aus den Niederlanden, Berlin 2009; Inigo Bocken, Menschliche Praxis
als Sehen Gottes. Der ,Laie’ in der Tradition der Devotio moderna, in: Beziehung, hg. v. Ulrich Dick-
mann und Kees Waaijman, Schwerte 2008 (Felderkundungen Laienspiritualitat 1), S. 15-28.

22 Vgl. ,De mente”, S. 147.

23 Rice, , Idea of Wisdom”, S. 346f.

24 Bernd Mabhr, Das Wissen im Modell, Berlin 2004 (KIT-Report 150); ders., ,Uber den Zusam-
menhang von Stil und Modell in der bildenden Kunst und der Programmierung”, in:, Stil" in
den Wissenschaften, hg. von Klaus Robering, Miinster 2007, S. 61-84; ders., ,Das Mogliche im
Modell und die Vermeidung der Fiktion”, in: Science & Fiction. Uber Gedankenexperimente in
Wissenschaft, Philosophie und Literatur, hg. von Thomas Macho und Annette Wunschel, Frank-
furt a. M. 2004, S.161-182; ders. und Reinhard Wendler, ,Bilder zeigen Modelle — Modelle
zeigen Bilder”, in: Zeigen. Die Rhetorik des Sichtbaren, hg. von Gottfried Boehm, Sebastian
Egenhofer und Christian Spies, Miinchen 2010, S. 183-205.

25 Vgl. Mahr, ,Modell des Modellseins”, S. 187-218; Mahr bezieht sich auf: Herbert Stachowiak,
,Modellbegriff in der Erkenntnistheorie” und Alfred Tarski, ,Uber den Begriff der logi-
schen Folgerung”, in: Actes du congres international de philosophie scientifique 4 (1935), S. 1-11.



Die Natur I6ffelt nicht 101

der verzwickten Historie des Gegenstandes drei Wurzeln des Begriffs aus: 1. im
antiken modulus, 2. dem althochdeutschen modul und 3. dem italienischen model-
l0.2° Gerade die dritte Wurzel ist in Hinsicht auf Cusanus von Interesse, da dieser
zur Zeit der Entstehung dieser speziellen Art des Architekturmodells Bischof
in Brixen (Stdtirol) wird. Aufgrund der Verwaltungsaufgaben diirfte er diese
Art der Architekturplanung mit an Sicherheit grenzender Wahrscheinlichkeit
gekannt haben - ein schlussendlicher Nachweis dieser Annahme kann jedoch
aufgrund der Quellenlage nicht erbracht werden. Dessen ungeachtet bleibt diese
Spekulation fiir die Untersuchung von Wichtigkeit, denn vom italienischen mo-
dello aus ,,wéchst sich der Wortgebrauch bis zu unserer heutigen breit verwende-
ten und stark abstrahierten Wortbedeutung aus.””

Ausgehend davon vollzieht sich in der Art und Weise der Verwendung para-
digmatischer Textbeispiele ein Wandel, kurz, illustrative Exempla im Argumen-
tationsgang werden nun zunehmend von abstrakten Theoriemodellen befrachtet.

Das modello kommt also in Norditalien zu einer Zeit auf, da sich der Wirkungs-
kreis des Cusanus nach Brixen hin ausdehnt.?® Natiirlich existieren innerhalb der
Ziinfte bereits Architekturmodelle: Fiir jeden Bau wird ein neues Maf festgelegt,
wie die Forschung zu anthropomorphen Maflen in der Architektur nahegelegt
hat.”? Proportionalitat und Skalierbarkeit spielen dabei gewiss noch eine unterge-
ordnete Rolle. Bauten sind individuelle Einzelfille, singuldre Werke. Es ist das
modello, das diesen Umstand dndert, genauer: Das modello wird erst dadurch zum
Modell im neuzeitlichen Sinne, als sich in ihm Proportions- und Perspektivver-
héltnisse eines Bauvorhabens abbilden. Maf3, Zahl und Relation sind in raumli-
cher wie in zeitlicher Hinsicht im Plan aufgetragen (zeitlich deshalb, weil hier
die anvisierte Bauzeit geschatzt wird). Es kommt dadurch zu einem nachhaltig
veranderten Verstindnis dessen, was ein Modell sei.

Aufgrund ihrer konkreten Skalierung ist diese architektonische Kulturtech-
nik wegweisend fiir die Modellszenarien des Nicolaus Cusanus und seinen Ge-
brauch eines messungstechnischen Paradigmenbegriffs. Modelltheoretisch ge-
sprochen, wandelt sich das Modellsein durch die Planungstechnik des modello,
da sich der sogenannte Cargo dndert.

26 Vgl. Mahr, ,Modell des Modellseins”, S. 189.

27 Ebd.

28 Vgl. Baum, Cusanus in Tirol.

29 Anhand des britischen foot oder auch des alten deutschen Mafles der Elle ist deutlich erkenn-
bar, wie sehr die Messkunst von korperlichen Proportionsverhiltnissen herriihrt. Nichts
anderes ist bekanntlich die Erkenntnis bei Leonardos in vielfacher Hinsicht ikonisch gewor-
dener Zeichnung vom Vitruvianischen Menschen. Vgl. dazu Maria Brzéska, Anthropomorphe
Auffassung des Gebiudes und seiner Teile, Jena 1931; Paul von Naredi-Rainer, Architektur und
Harmonie. Zahl, Maf$ und Proportion in der abendlindischen Baukunst, Koln 1982; Frank Zollner,
Vitruvs Proportionsfigur. Quellenkritische Studien zur Kunstliteratur des 15. und 16. Jahrhunderts,
Worms 1987; Ralf Weber und Sharon Larner, ,, The Concept of Proportion in Architecture. An
Introductory Bibliographic Essay”, in: Art Documentation 12/4 (1993), S. 147-154; Ivan Muchka,
,Anthropomorphismus in der Architektur um 1600” in: Rudolf II, Prague and the World, hg.
von Lubomir Konec¢ny et al., Prag 1999, S.57-63.



102 Andreas Wolfsteiner

Denn erstens besteht

die Anforderung an ein Modell Transporteur eines Cargo zu sein, d.h. die
Funktion zu erfiillen, durch seine Anwendung etwas von dem, wovon es
ein Modell ist, zu dem, wofiir es ein Modell ist, zu transportieren; zweitens
die Anforderung an ein Modell Garant von Konsistenz zu sein, d.h. zu ga-
rantieren, dass im Modell keine Widerspriiche enthalten sind, sodass seine
Anwendung nicht notwendig zu Widerspriichen fithren muss; und drit-
tens die Anforderung, {iber eine ausreichende pragmatische Eignung als Mo-
dell zu verfiigen, d. h. als Modell das, wovon es ein Modell ist und wofiir es
ein Modell ist, auch angemessen zu repréasentieren. [Herv. i. O.]*

Dariiber hinaus ist das modello greifbarer Ausdruck fortschreitender Arbeitstei-
lung. Nicht nur, dass es sachrichtig den kiinftigen Bau abbildet.” Es ist gleichsam
verantwortlich dafiir, dass Planung und Entwurf sowie Bau und Umsetzung zu-
néchst personell und dann ideell voneinander geschieden und zeitlich sukzessiv
angeordnet werden — dhnlich der spiter so einflussreichen Trennung von Kopf-
und Handarbeit, die bereits vor Marx’ prominenten Ausfithrungen Jacob und
Wilhelm Grimm verzeichnen.* Das italienische modello ist im Sinne der Theorie
Bernd Mahrs ein Modell fiir, und zwar etwas Kiinftiges: Zeitperspektivisch ver-
bindet es die Gegenwart der Planung (z.B. die erste Entwurfs- und Bauphase
des Petersdoms von 1504-1514 unter Bramante) mit einer Zukunft der konkreten
handwerklichen Umsetzung (z. B. die Zeit des Neubaus St. Peters von 1506-1626).%

3 Das Léffelgleichnis des Cusanus als Handlungsmodell

Tut man sich in der Geschichte des Loffels** um, so wird schnell klar, dass es sich
nicht nur um einen Gebrauchsgegenstand, sondern vielmehr um eine rituelle
Paraphernalie oder gar ein (wenn auch seltenes) Zeichen der Heraldik handelt.

30 Mahr, ,Modell des Modellseins”, S. 211.

31 Etwa werden bei Serlio zu den Entwurfsabbildungen von Gebduden stets eigene Skalen,
Mafse und Mafsstabe angefiihrt: Sebastiano Serlio, Von der Architectur Das Dritt Buch Darinn
Allerley Kunstreiche Antiquiteten und schone Gebdiuw, als Tempel, Theatet,...erklirt werden..., Ba-
sel 1609.

32 Die beiden Briider registrieren die Opposition der Arbeitsformen folgendermafien: ,KOPF-
ARBEIT, f. angestrengtes denken. Stieler 47, entgegen der handarbeit: weil selbige (kiirze im
ausdruck) oft grosze kunst ist und zimliche kopf-arbeit darzu gehoret. Butschky kanz. 65; ist
doch der gelehrten ihre kopfarbeit auf den sonntag unrecht. Gerber unerk. siinden 391; eine
ergdtzung .. zwischen kopf- und handarbeit eingeschaltet. 281; Marianne bildete sich ein, es
werde dem Sepp nun lange zeit kopfarbeit machen, dasz .. Felder sond. 1, 114, viel zu denken
geben.” Jacob und Wilhelm Grimm, , Kopfarbeit”, in: dies., Deutsches Worterbuch, Leipzig
1971 [1854-1961], Bd. 11, Sp. 1770.

33 Vgl. Horst Bredekamp, Sankt Peter in Rom und das Prinzip der produktiven Zerstorung, Berlin
2000.

34 Vgl. Volker Kinzel, Der Liffel, Miinster 2014 (Kulturwissenschaft 46). Vgl. auch Roland Bar-
thes tiber die Kulturgeschichte des Essbestecks (Messer, Gabel Loffel): Roland Barthes, Das
Reich der Zeichen, Frankfurt a. M. 1981, insbes. S. 32.



Die Natur I6ffelt nicht 103

Die Laffe, aber auch der Stiel, sind nicht selten ein Medium schriftlicher, symbo-
lischer oder mythographischer Darstellungen. In der romischen Antike ist das
coclear noch als Trager von Fruchtbarkeitssymboliken anzutreffen.

Dies drfickt sich etwa durch die Gravur eines Hasen beim Verspeisen einer
Riibe 0. 4. aus.®® Der Hase steht dabei fiir die sprichwortlich gewordene Vermeh-
rungsfahigkeit. Im Verzehr von Nahrung durch das symbolische Tier doppelt
sich die Nahrungsaufnahme des Nutzers des Loffels. Insoweit das Symbol auf
der Innenseite der Laffe angebracht ist, mischt sich das mit dem Schopfgerdt
Aufgenommene mit der symbolischen Darstellung, die im Zuge des Gebrauchs
in den Korper gelangt. Zu Beginn des 15. Jahrhunderts ist dann eine spezielle
Konjunktur in der Produktion zu beobachten.* Gerade in Siidtirol kommen die
sogenannten Sterzinger Waren auf.” Bei diesem Zierbesteck handelt es sich u.a.
um Apostelldffel. Speziell verweisen diese auf das letzte Abendmahl und werden
dadurch zu einem weit verbreiteten Sinnbild fiir die Glaubensgemeinschaft in
der Nachfolge Christi. Folglich existiert dieser Gegenstand in potenziell dreizehn
Ausfiihrungen: Am Stiel sind meist Figuren der zwolf Jiinger Jesu mit ihren je-
weiligen Attributen abgebildet, das dreizehnte Stiick, der ,Loffel des Hausherrn’,
stellt den Gottessohn dar (oftmals mit der Weltkugel als Attribut; es sind aber
auch Mariendarstellungen bezeugt). Es war iiblich, diese Gegenstande zur Taufe
zu verschenken, was daraus geschlossen werden kann, dass bestimmte Namen
weniger Verbreitung fanden als andere. Entsprechend kursierten und kursieren
weniger Loffel mit minder beliebten Namen (so existieren bspw. nur wenige fiir
Bartholomaus).*

Auch fiir die Nutzer ergibt sich nun eine deutliche Verschiebung im Vergleich
zum coclear, was das Mischverhdltnis von symbolischem Gegenstand und Ge-
brauchsgegenstand anbetrifft. Nicht mehr das Symbol in der Laffe und das Essen
mischen sich, sondern die Stilelemente und Verzierungen, die auf dem Stiel mit-
gefiihrt werden, und der handisch vollzogene Griff werden iiberlagert. Dort, wo
nun die Hand den Apostel und dessen Attribute umschliefst, geht das Schutzver-
sprechen des Heiligen nicht mehr mit der Nahrung in den Korper ein. Nicht das
Gustatorische und das Symbolische werden ldnger kontrahiert, fortan werden
das Haptische und das Symbolische iiberblendet. Das Schutzversprechen wird
nunmehr in jene Hand versprochen, welche die Nahrung mittels des Essgeréts
zum Mund fiihrt.

Es ist diese Verschiebung zum Pragmatischen hin, die bei Cusanus in etli-
chen Modellszenarien durchexerziert wird. Entscheidend fiir die Denkfigur des
Modellszenarios ist dabei das Léffelgleichnis, das er in der 1450 erschienen Laien-
schrift Idiota de mente dialogisch, im Zwiegesprach zwischen Philosoph (orator)
und Laie (idiota), entwickelt. Cusanus setzt in dieser fiktiven Rede und Gegenrede

35 Vgl. ebd,, S.58.

36 Vgl. auch zur Sonderform des Hostienldffels ebd., S. 61.
37 Vgl.ebd, S.63.

38 Vgl. ebd., S.58-63.



104 Andreas Wolfsteiner

die Erdrterung eines gewichtigen Problems der Philosophie des 15. Jahrhunderts
in Szene.*” Im Neuplatonismus wurde das Konzept des Urbildes aus der Anti-
ke mit heriibergenommen. Diese spezielle Form ideeller Ikonizitit geht dabei
jedwedem Handlungsmodell voraus. Die Typisierung von Handlungen steht in
den Ausfiihrungen der genannten Schrift unter aufmerksamer Beobachtung des
Autors — und zwar bevor und in dem Moment der Herstellung eines Werkzeugs.
Welchem Modell entspricht die Herstellung eines Tisches, eines Schrankes oder
eines Hauses? Worin befindet sich die Vorlage dessen, was da gebaut, hergestellt,
gebastelt oder gefertigt wird?

Laie: Ich will Beispiele mit Symbolcharakter [symbolica paradigmata, AW]
anwenden, die aus der Kunst des Loffelschnitzens genommen sind, da-
mit das, was ich sagen will, anschaulicher werde. [...] Formen von Loffeln,
Schiisseln und Topfen werden allein durch menschliche Kunst zur Vollen-
dung gebracht. Demzufolge ist meine Kunst vollkommener als diejenige,
welche geschaffene Figuren nachahmt; darin ist sie der unendlichen Kunst
dhnlicher.*

In Cusanus’ Liffelgleichnis wird die Herstellung von Essbesteck zu einem allge-
meinen Denk- und Produktionsmodell von Gebrauchsgegenstdnden ausgebaut.
Wenn Cusanus der Kunst des Loffelschnitzens ,symbolische Paradigmata’ ent-
nimmt (,Applicabo igitur ex hac coclearia arte symbolica paradigmata™’), ent-
wirft er damit Handlungspattern bei der Herstellung von und beim Umgang mit
Werkzeugen, die im Rekurs wiederum auf den Modellbegriff einwirken: Denn
Modelle sind, diesem Verstiandnis nach, stets funktional und strukturell ambig.
Dies gilt insofern, als sie sowohl in den Bereichen der Herstellung und Fertigung
(d.i. das Loffelschnitzen als konkrete Handlung) als auch der Theoriebildung
und Formalisierung wirksam sind (d.i. das Loffelschnitzen als abstraktes Wis-
sen). Dartiber hinaus trifft man sie in der Funktion trivialer Vorlagen an (d.i. der
konkrete Loffel als Modell fiir andere Loffel).

Hier 16st sich die dreistufige Systematik des Modellbegriffs ein, die Bernd
Mabhr in seinem Ansatz als die interdependenten Basistypen herausgearbeitet
hat: (1) Modelle von (z.B. Gebauden), (2) Modelle fiir (z. B. Skulpturen) und (3) Mo-
dellobjekte als Modelle (z. B. ein Stuhl als Modell fiir andere Stiihle).*?

39 Marc Focking schreibt in Hinsicht auf die Modellartigkeit solcher textimmanenter Insze-
nierungsstrategien: ,[...] Cusanus [hat] in De ludo globi deutlich das Gattungsmodell des
Platonischen Dialogs realisiert. Die Ausgestaltung des situativen Rahmens verdankt sich
also zunéchst einem literarischen Modell und nicht der Transparenz eines Protokolls ver-
meintlich realer Gesprache.” Marc Focking, ,Serio Ludere. Epistemologie, Spiel und Dialog
in Nicolaus Cusanus’ De ludo globi”, in: Spielwelten: Performanz und Inszenierunng [i. e. Inszenie-
rung] in der Renaissance, hg. von Klaus W. Hempfer und Helmut Pfeiffer, Stuttgart 2002 (Text
und Kontext 16), S. 1-18, hier: S. 12.

40 ,,De mente”, S.493.

41 D. Nicolai de Cvsa, , Idiota de mente”, in: Opera, Bd. 2, S. 147-171, hier S. 149f.

42 Siehe dazu das triadische Schema in: Mahr, ,Modell des Modellseins”, S. 199.



Die Natur I6ffelt nicht 105

In einer Didaskalie beschreibt Cusanus folgende deiktische Handlung des idio-
ta: ,Der Laie nahm einen Loffel in die Hand und sagte[.]*® Das Objekt wird in-
nerhalb der beschriebenen Szene prasentiert, wihrend dartiber gesprochen wird.
Sagen und Zeigen fallen in eins. Der Cargo des Loffelmodells ist ein symbolischer
in Hinsicht auf die Apostelgeschichte und das letzte Abendmahl. Aufgrund der
Funktion der Apostelldffel als Gabe (Taufgeschenk) verweisen sie zudem auf die
performative Dimension des Loffels im identitdtsstiftenden Sinne (,Ich bin ge-
tauft”). Auch schliefit der Cargo das Urbild aus. Stattdessen ist es das nicht-litera-
rische Praxiswissen des Loffelschnitzers, dessen téchne, das den Loffel entstehen
lasst. Das Schopferische des Loffelschnitzers lauft, in kleiner skaliertem Maf3stab,
zur Schopfung Gottes parallel und gerdt auf diese Weise zu dessen Modell. An-
ders als die vollendete Schopfung Gottes ist der Loffel des Handwerkers nie per-
fekt.** Der Gegenstand existiert in einem skalierten Proportionsverhéltnis zum
gottlichen Weltenplan — die Scheidelinie ist in diesem Zusammenhang allein die
Vollkommenbheit. Der Loffel als Gegenstand entspringt dabei aus einer mate-
riellen Abwesenheit. Diese materielle Abwesenheit, d. h. die Inexistenz des Lof-
fels vor dessen Ersterfindung, bedingt dessen Erscheinen in der Welt ex nihilo. Es
ist demnach ein Mangel im Handlungskontext, der den Gegenstand hervorruft.
So wie dieser Mangel im Handlungskontext den Loffel zur Erscheinung kommen
lasst, so bringt Cusanus in seiner negativen Theologie aus dem Mangel die Mog-
lichkeitsbedingung Gottes als Konnen-ist (possest) hervor.* Mutatis mutandis ist
das Loffelbeispiel des Cusanus wiederum ein Modell negativer Theologie.

Laie: Der Loffel hat aufier der Idee unseres Geistes kein Urbild. Ein Bild-
hauer oder Maler nimmt seine Urbilder von den Dingen, die nachzubil-
den er sich beschaftigt. Ich hingegen, der ich aus Holzstiicken Loffel, und
aus Ton Schiisseln und Topfe mache, tue das nicht. Denn bei dieser Tatig-
keit bilde ich nicht die Gestalt irgend eines natiirlichen Dinges nach. For-
men von Loffeln, Schiisseln und Topfen werden allein durch menschliche
Kunst zur Vollendung gebracht. Demzufolge ist meine Kunst vollkomme-
ner als diejenige, welche geschaffene Figuren nachahmt; darin ist sie der
unendlichen Kunst dhnlicher.*

Cusanus gewinnt durch sein Verfahren, das man als ,methodische Ubertreibung’
bezeichnen kann, ein Modell des Infinitesimalen. Das Modell ist bei ihm freilich
noch nicht formalisiert. D.h., dass bei ihm die Handlungsalgorithmen auf der
praktischen Ebene vorliegen, ihre Formalisierung und theoretische Abstraktion
(z. B. durch die Formalsprachen des Mathematischen) und letztlich also ihre Dar-

43 ,,De mente”, S.493.

44 Vgl. ebd., S.495.

45 Vgl. Nikolaus von Kues, ,Trialogus de Possest”, in: ders., Philosophisch-theologische Schriften,
Wien 1982 [1964], Bd. 2, S.267-359.

46 ,,De mente”, S.493.



106 Andreas Wolfsteiner

stellbarkeit als Formel noch aussteht.”” Die Operationen der methodischen Uber-
treibung und der Inszenesetzung verlaufen dabei ins Makro- wie auch Mikro-
skopische infinit verldngert.* Gemeint ist dies so: Das Schnitzen des Loffels ist
endliche Kunst. Im Gegensatz zum bildenden Kiinstler kommt der Loffelmacher
ohne Mimesis aus. Er ahmt nicht nach, er schafft aus dem unbildlichen Grund
praktischer Erfordernisse. Diese Art des Schaffens ist das modello der unendli-
chen Kunst, also der Schopfung Gottes. Im kleineren Mafstab (Endlichkeit) fer-
tigt der Loffelschnitzer sein Objekt, so wie im grofiten aller Mafistébe (Unendlich-
keit) Gott den Kosmos macht.*

Was in der unendlichen Vergrofierung sowie Verkleinerung bei Cusanus zum
Tragen kommt, liegt umgekehrt im theologischen Beweisdruck fiir die Existenz
Gottes begriindet. Hinter den die Welt anfiillenden naturwissenschaftlichen Fak-
ten — aufSerhalb des wahrnehmbaren Bereichs — haust Gott als das ,Nicht-Andere’
(non-aliud).>®

Cusanus’ Akt der Liquidierung des Urbilds im Loffelgleichnis wird nicht
zufillig als Zeugnis der Uberwindung neuplatonischen Gedankenguts in den
Laienschriften angefiihrt. Er 16st sich vom Grund einer bildlich gedachten idea
und unternimmt den Schritt hin zum theoretischen Modell, indem er infinites
Weltmodell und finite Werkzeugmacherei kommensurabel macht. Nicht von un-
gefdhr lasst Cusanus den idiota in diesem Kontext als Uberwinder von Urbild-
lichkeit auftreten. Schliefslich ist es gerade die Figur des Laien, die im Zuge des
15. Jahrhunderts innerhalb der literarisierten Eliten zum Inbegriff von Praxiswis-
sen hochstilisiert wird. Wissenstheoretisch lasst sich folgern, dass es das korper-
lich eingetibte Handeln des Praktikers und nicht das durch Lektiire oder Lektion
erworbene Theoriewissen ist, das in der gesamten Laienliteratur verklart wird.

Obendrein kommt nun eine Modellauffassung ans Licht, die mit der ohne-
hin doppeldeutigen Basisdefinition des Terminus nicht mehr viel gemein hat:
,Das vom Bildhauer angefertigte M. z.B. (meist aus Gips) erfiillt eine doppelte
Funktion: die des Raumgebens fiir kiinstlerisches Experimentieren und die des
Musters und Vorbilds fiir die endgiiltige Verwirklichung in Stein, Erz, Marmor
usw.”*! In beiden Bereichen markieren Modelle anfénglich den Ort nicht-sach-
weltlich gebundenen Experimentierens mit Gebrauchsweisen, die sich auf eine

47 Vgl. dazu Ingo Reiss, Das Verhiltnis von Mathematik und Technik bei Cusanus, Nieder-Olm 2012,
URL: http://www.aphin.de/data/reiss-mathematik-technik-2012.pdf (1.8.2019).

48 Vgl. Nikolaus von Kues, ,,De visione Dei” in: ders., Philosophisch-theologische Schriften, Bd. 3,
S.93-219.

49 ,De mente”, S. 492f.

50 Im Wesentlichen spielt Cusanus mit dem Begriff des ,Nicht-Anderen’ (non-aliud) auf die Ab-
lehnung eines dualistischen Weltbildes an, das die Trennung von weltlicher und géttlicher
Sphaére vorsieht. Vgl. Nikolaus von Kues, ,De Non-Aliud”, in: ders., Philosophisch-theologische
Schriften, Wien 1982 [1964], Bd. 2, S. 434-565.

51 Vgl. Friedrich Kaulbach, ,Modell”, I, in: Historisches Worterbuch der Philosophie, hg. von Joa-
chim Ritter et al., Basel 1984, Bd. 6: Mo-0, S. 45.



Die Natur I6ffelt nicht 107

in der Zukunft liegende, rein potenzielle Durchfiihrung richten — z. B. beim Ent-
wurf und der Verfertigung eines Utensils wie dem Loffel.

Diese Gebrauchsweisen sind in Werkzeugen regelrecht sedimentiert und bil-
den in korpertechnischer Hinsicht Maf3, Zahl und Takt der Tatigkeiten, die mittels
ihrer umgesetzt werden. Das Wie der Ausfiihrung, d. h. der Stil einer Handlung,
misst sich in grofien Teilen an der Beschaffenheit des Gegenstandes selbst: Mittels
des Werkzeugs wird die blof$ vorstellungsseitige, symbolische Kombinatorik von
Eigenschaft (das Fassliche der Laffe) und Handlung (das Loffeln mit umfasstem
Stiel) in der Sachwelt als Objekt greifbar und durch seinen Gebrauch wirksam
(die Natur 16ffelt nicht — der Loffel kommt in ihr nur durch den Menschen vor).

Das verfertigte Werkzeug ist demzufolge nachgerade das, was die Vorstel-
lungsleistung des Liffelns mit irgendetwas zur Erscheinung bringt. Der Loffel ist
die Sichtbarmachungsmaschine dieser Vorstellungsleistung, die sich dem bild-
lichen Grund entschlédgt. Die Absicht zu l6ffeln erzwingt erst die Form des Lof-
fels. Diese Absicht kennt aber keine bildliche Vorlage — das Maf ist ein anderes.
Denn Cusanus leitet den menschlichen Geist vom Messen her:

Philosoph: Sag also, o Laie — dies sagst du ja, sei dein Name — hast du ir-
gend eine Mutmaflung iiber den Geist?

Laie: Ich glaube, daf$ es keinen erwachsenen Menschen gibt oder gab, der
sich nicht wenigstens irgendeinen Begriff vom Geist gemacht hat. Auch ich
habe also einen. Der Geist ist das, aus dem Grenze und Maf aller Dinge
stammt. Und zwar nehme ich an, daf$ das Wort mens (Geist) von mensu-
rare (messen) kommt.*

Der Autor betont damit weniger die sinnliche Erfahrung all jener Register des Vi-
suellen, Auditiven, Haptischen, Olfaktorischen und Gustatorischen, die er sonst
in seinen Schriften zu ziehen weifs — und die zum integralen Bestandteil seiner
Textdramaturgie gehoren. Primaér ist es die Abstraktion, die aus den Sinnesdaten
hervorgeht und diese gewissermafien geometrisiert, d. h. diese in Kategorien, Ty-
pen und Modi einteilt, deren aisthetisches Gesamt alles in allem zu einem Welt-
modell fithrt. Dasselbe wird eigens aus einem allmédchtigen Handlungspotenzial
hervorgebracht.”® Im Unterschied zum Bild sind in dieses Handlungspotenzial
alle fiinf Sinne unterschiedslos eingebracht.** Dies wiederum ist als Modell in
sich selbst nicht sichtbar, insoweit in diesem Fall kein verweisender Charakter
mehr vorliegt (wie bei Symbolen oder Bildern). Im Falle von Cusanus, so Wei-
chenhan, resultiere daraus eine ,,neue operative Form von ,Weltmodell“.%®

Erst durch die Positionierung in dem allein im Geist erzeugten Modell werden
die erfassbaren Gegenstande konstituiert. Das Modell bildet also nichts Auferes

52 ,,De mente”, S.487.

53 Vgl. von Kues, ,,Possest”, S.267-359.

54 Vgl. Weichenhan, ,Entwicklung von Weltmodellen bei Nicolaus Cusanus”, S. 110.
55 Vgl. ebd.



108 Andreas Wolfsteiner

mehr ab und emanzipiert sich so vom Charakter des Bildlichen: Es visualisiert
allein die Ordnung, die der Geist setzt.>

Etwas weniger abstrakt ausgedriickt: Cusanus denkt den Loffel, den der Loffel-
schnitzer schnitzt, nicht mehr in einer Art Urbildlichkeit; jede neue Ausfertigung
wird zu einer weiteren Asymptote einer weiteren Vorstellung. Das platonische
Urbild liegt fiir Cusanus in dem Gleichnis deshalb nicht vor, da die Loffelwer-
dung lediglich eine Verlingerung eines handwerklichen Produktionsvorgangs
ist. Zwar bleibt die Herstellung per se ein Projekt, sie steht aber nicht in einem
bildmimetischen Verhéltnis zum Gegenstand. Die vorstellungsseitigen Hand-
lungsplédne sind selbst nur pragmatische Anteile des Vorhabens. Einerseits gilt,
dort, wo der Loffel im Gebrauch noch nicht als Ding perfekt ist, bedarf dieser
der Nachbearbeitung, der Korrektur. Andererseits bedarf es auch von Seiten der
etwaigen Benutzer jeweils einer Anpassung an die Tatigkeit des Loffelns — zu-
mal derer, die zum ersten Mal Besteck benutzen (z. B. Kinder). Der Einfluss des
Gebrauchs auf die Korperlichkeit, d.i. die Aneignung des Vermdgens des Lof-
felns, ist dabei mit kulturell tradierten und formierenden Sitten verbunden, die
durch Einlibung zur ,Einfleischung’ eines jeweiligen Tuns fiithren (dieses wird
zum Automatismus). Betrachtet man die unterschiedlichen Gebrauchsweisen
standardisierter Suppenloffel, fallen etwaige Unterschiede in der Haltung und
Handhabung auf. Die graduellen Unterschiede in der Benutzung wéren hier eine
Art Dialekt dieses Handelns.

Nun aber nochmals zur asymptotischen Anndaherung des Produkts: Dieses
ist zwar Ausdruck dieser Vorstellung, bleibt allerdings unvollkommenes Néahe-
rungsbild im Moment seiner Materialisierung qua Herstellung und Gebrauch.
Cusanus findet dafiir folgende Worte:

Laie: Nehmen wir an, ich wollte diese Kunst entfalten und die Form des
Loffelseins, die einen Loffel konstituiert, sinnlich wahrnehmbar machen.
Obwohl sie in ihrer Natur von keinem Sinn erreicht werden kann, weil sie
weder weifs noch schwarz noch andersfarbig ist, noch Stimme, Geruch, Ge-
schmack oder Bertiihrbarkeit besitzt, werde ich doch versuchen, sie auf eine
Weise, in der es moglich ist, sinnlich wahrnehmbar zu machen. So neh-
me ich eine Materie, namlich das Holz und schnitze und héhle durch ver-
schiedene Bewegung der Instrumente, die ich anwende, solange, bis in ihm
das notige Formverhaltnis entsteht, in dem die Form des Loffelseins ge-
eignet widerstrahlt. Auf diese Weise siehst du, wie die einfache und nicht
sinnenhafte Form des Loffelseins im Gestaltverhéltnis dieses Holzes wie in
einem Abbild widerstrahlt. Darum kann die Wahrheit und Genauigkeit des
Loffelseins, die unvermehrbar und unmitteilbar ist, durch kein wie immer
geartetes Instrument und durch keinen Menschen vollkommen sinnlich

56 Vgl. ebd.



Die Natur I6ffelt nicht 109

sichtbar werden. In allen Loffeln strahlt nur die einfachste Form selbst wi-
der; in dem einen mehr, weniger im anderen und in keinem genau.”

Insofern der ,philosophisch-geometrische Systemraum” und der ,komplexe
sinnliche Erfahrungsraum”® in diesem Fall noch in einer Art Mischform vorlie-
gen, evozieren sie eine noch unabgeschlossene Bildwerdung. Sie sind unfertige
Gebilde, die das Handlungsmodell des Loffelschnitzens auf eine Handlungsidea-
litat zuriickfithren. Im Léffelgleichnis wird deutlich, dass mit symbolica paradigmata
Praxismodelle angesprochen sind, die mit géttlichem Handeln modellseitig dia-
logisiert werden (,,Daher besteht meine Kunst mehr im Zustandebringen als im
Nachahmen geschopflicher Gestalten und ist darin der unendlichen Kunst ahn-
licher”).

Die musterhaften Exempla, die der Ideenwelt entstammen, werden suspen-
diert und zu handlungsleitenden Mafsgaben des Entwerfens, Gestaltens und
Planens ,umgemodelt’. Das Liffelgleichnis dient, und das ist der rhetorische Clou,
selbst als Modell fiir die neuplatonische Verwendung des Begriffs. Das ,symbo-
lische Paradigma’ wird zum Modell, das im rein innerweltlich Geistigen griindet
und vermittels Handlung in der Welt wirksam wird, kurz, es wird zur Blaupau-
se konstruktiver Wirklichkeitsvorstellungen. Das Loffelschnitzen ist fiir Cusanus
zwar ,endliche Kunst” (,Da88 jede menschliche Kunst endlich ist“"); sie ist aber
der ,,unendlichen Kunst”, d. h. der Schopfung, dhnlich, weil diese eben nicht auf
Bildlichkeit, nicht auf piktoralen Vorlagen beruht.

Diese nicht-ikonischen Vorstellungen sind es, die im christlichen Platonis-
mus die Stellung des Menschen in der Welt regeln. Noch bei Leibniz wird in
der Schrift Von der Allmacht und Allwissenheit Gottes und der Freiheit des Menschen
(1670/71) in diesem Sinne zwischen der Existenz im gottlichen Licht und dem
Verhaftetsein in der Dunkelheit des Nichts das Dasein der Geschopfe bestimmt
(d.i. im Zentrum der metaphysischen Schnittflache zwischen dem Einen und dem
absolut Anderen). Ihr Existenzgrund ist damit ebenso opak wie das Wissen selbst;
das Ontische und das Epistemische sind gleichermafien im Ungrund nicht-men-
schlicher Miachte verankert. Lediglich die performative Qualitdt des Paradigma-
tischen ldsst eine Ahnung davon durchscheinen. Im Modell formt sich stets eine
zeitlich vorgelagerte oder zeitlich nachgelagerte Handlung ab.

In dieser Hinsicht gehéren Handlungsmodelle zu den Phdnomenen des Opa-
ken in Bezug auf ihre wissenstheoretische Handhabbarkeit. Denn wovon handeln

57 , De mente”, S. 494f.

58 Diese ,zwei entscheidenden Raum-Modelle”, namlich , philosophisch-geometrischer Sys-
temraum” und , komplexer sinnlicher Erfahrungsraum”, werden unterschieden bei: Helmar
Schramm, ,, Kunstkammer — Laboratorium — Bithne im ,Theatrum Europaeum’. Zum Wandel
des performativen Raums im 17. Jahrhundert”, in: Kunstkammer, Laboratorium, Biihne: Schau-
plitze des Wissens im 17. Jahrhundert, hg. von ders., Ludger Schwarte und Jan Lazardzig, Ber-
lin/New York 2003, S. 10-34, insbes. S. 11f.

59 ,,De mente”, S.493.

60 Ebd., S.491.



110 Andreas Wolfsteiner

Modelle? Trotz ihrer vordergriindigen Direktheit eignet ihnen zusétzlich ein An-
teil an nicht-bildlichem Wissen: Nicht etwa als mentale Bilder irgendeines Tuns,
sondern eben als Handlungsgebilde. Diese entwickeln sich, wo die Absichten
und Zwecke ein gegenstandliches Medium erfordern. Der Loffel im besproche-
nen Gleichnis ist gerade das, was es im Bild nicht gibt, was im Gebrauch jedoch
fehlt. Diese Absenz im Handlungskontext bringt das Objekt durch die Arbeit des
Loffelschnitzens zur Erscheinung. Die Gestalt des Loffels ist die Wahrnehmbar-
machungsmaschine dieses Mangels im Handlungskontext. Bei Cusanus ist es
insbesondere die Modellartigkeit des mittels theatraler Metaphern dargestellten
Wissens, welche die prozesshaften Handlungsvollziige weit wirkungsvoller zu
verschalten vermag als die geometrische Abstraktion allein.

4 Fazit

Durch eine theoretische Verschrankung der Ansétze einer allgemeinen Modell-
theorie und historischer Theatermodelle wurde ein analytisches Instrumenta-
rium fiir die Laienschriften entwickelt und die Divergenz des bei Cusanus noch
integrierten Modellbegriffs aufgezeigt. Seine Modellszenarien bieten im Unter-
schied zur mathematischen Abstraktion eine zusétzliche Zeitperspektive an — der
Loffel im besprochenen Gleichnis ist gerade das, was es im Bild nicht gibt, was
temporal gesehen im Gebrauch aber fehlt. Diese Absenz im Handlungskontext ist
es, die das Utensil zur Erscheinung bringt. Was offenbart sich in der wechselsei-
tigen Beschreibung von Handlung und Utensil? Es ist wohl der frappierendste
Effekt beziiglich der historischen Entwicklung des menschlichen Korpers in sei-
ner Modellhaftigkeit und Modellabhdngigkeit, dass aufgrund sich verdndernder
O0konomischer Parameter auf gesellschaftliche Handlungsszenarien geschlossen
werden muss — ausgehend vom anatomischen Konzept des Korperleibs als einem
Gefiige von Organen.

Dort, wo an die Stelle des Urbildes Handlungsgebilde treten, dort beginnt im
buchstablichen Sinne Organisation: Jene Arbeitsteilung, Elementarisierung und
Modularisierung von Herstellungsverfahren, die dann z. B. im 17. Jahrhundert bei
Hobbes vom Korper des Einzelnen auf einen ,Staatskorper’ iibertragen werden.
In Analogie zu den Organen des Korpers werden die Organisationseinheiten des
Imperiums entwickelt. Soweit ist diese Parallelisierung von Korper und Korper-
schaft bei Cusanus im 15. Jahrhundert noch nicht gediehen. Ihm ist es noch um
die Stabilisierung dieses Gebildes zu tun, das sich jenseits von Visualitat bewegt
und das auf die Ebene der abstrakten Fassbarkeit (durch Berechnung) verschoben
werden soll. Kurz, es geht um Modelle und deren , starke Bindung an Techni-
ken und pragmatische Zusammenhénge.”! Diese verdrangen bei Cusanus die
Betonung der Visualitdt zugunsten einer alle Sinne umspannenden Praxeologie.
Diese wird anhand des Modells handwerklicher Tatigkeiten skaliert und mit der
gottlichen Schopfung parallelisiert. Auf diese Weise spiegelt sich die triadische

61 Mabhr, ,Modell des Modellseins”, S. 188.



Die Natur I6ffelt nicht 111

Ontologie des Modells, welche Mahr entwickelt, in Cusanus’ symbolica paradigma-
ta und so auch in der Tatigkeit des Loffelschnitzens wider. Der Loffel ist in seinem
Loffelsein (coclearitatis)®* jeweils Ausdruck eines vorstellungsseitig idealen Hand-
lungsmusters, innerhalb dessen der Loffel zuallererst entsteht. Derselbe verbiirgt
diese Idealitdt, jedoch gelangt der Gegenstand nie zur absoluten Deckung mit
diesem Ideal: Er bleibt allenfalls asymptotische Anndherung an dasselbe. Und
zwar gerade so, wie jeder gezeichnete Kreis nur auf das mentale Konzept eines
geometrisch perfekten Kreises verweist; so wie jeder in einem Koordinatensys-
tem mit einem Stift aufgetragene Punkt nur auf das mathematische Konzept ei-
nes Punktes verweist. Das Ideal ist aber nicht die platonische idea, wie Cusanus
betont. Aber was ist es dann? Es ist ein Gemisch aisthetischer Qualitaten, das
dem aristotelischen Gemeinsinn (sensus communis)®® nicht undhnlich ist. Jenes
subjektkonstituierende Wahrnehmungsgesamt, in dem die Beschaffenheit ein-
zelner Sinnesdaten (noch) nicht intellektuell geschieden wird: ein Theater prag-
matischen Bewusstseins.

Bibliographie

Quellen:

Cvsa, D. Nicolai de, Cardinalis, vtriusque Iuris Doctoris, in omniqiie Philosophia incompara-
bilis viri Opera: In quibus theologiae mysteria plurima, sine spiritu Dei inaccessa, iam
aliquot seculis ueleta & neglecta reuelantur...Item in philosophia praesertim in mathemati-
cis..., 3 Bde., Basel 1565.

-, ,ldiota de mente”, in: Cardinalis, vtriusque Iuris Doctoris, in omniqiie Philosophia in-
comparabilis viri Opera: In quibus theologiae mysteria plurima, sine spiritu Dei inaccessa,
iam aliquot seculis ueleta & neglecta reuelantur...Item In philosophia praesertim in mathe-
maticis..., Basel 1565, Bd. 2, S. 147-171.

Kues, Nikolaus von, Philosophisch-theologische Schriften, hg. u. eingef. von Leo Gabriel,
tibers. u. komm. von Dietlind und Wilhelm Dupré, Lateinisch-Deutsch, 3 Bde.,
Wien 1989 [1964].

-, ,Idiota de sapientia”, in: ders., Philosophisch-theologische Schriften, Bd. 3, S.419-477.

62 Vgl. ,De mente”, S.494.

63 ,Was Aristoteles dariiber vorgetragen hat, ist auf Jahrtausende hinaus zum Gemeingut des
abendlandischen Denkens {iber Mensch und Seele geworden. Der Mensch hat nach ihm ein
sinnliches Erkennen, das in 5 Vermogen ([...] potentiae animae) zerfallt, in Gesicht, Gehor,
Geruch, Geschmack, Getast, in die 5 Sinne also, an denen die Popularpsychologie bis in un-
ser Jahrhundert herein noch festhilt. Zusammengefafst und zum Bewufstsein gebracht wer-
den die Meldungen der Sinne durch den Gemeinsinn (sensus communis), der seinen Sitz im
Herzen haben soll und nichts anders ist als unser heutiges ,Bewufitsein’. Die Bewufitseinsin-
halte des Gemeinsinns verschwinden nicht mit dem Aufhoren des Sinnesreizes, sondern
halten oft an, und darin besteht dann die Vorstellung (Phantasma), ,ein Uberbleibsel der
aktuellen Wahrnehmung’, sowie, wenn die Vorstellungen in gréfieren Massen festgehalten
werden, das Gedachtnis (memoria).” Johannes Hirschberger, Geschichte der Philosophie, Frei-
burg/Basel/Wien 1980, Bd. I: Altertum und Mittelalter, S. 212.



112 Andreas Wolfsteiner

-, ,Devisione Dei”, in: ders., Philosophisch-theologische Schriften, hg. u. eingef. von Leo
Gabriel, iibers. u. komm. von Dietlind und Wilhelm Dupré, Lateinisch-Deutsch,
Bd. 3, Wien 1989 [1964], S.93-219.

-, De Non-Aliud, in: ders., Philosophisch-theologische Schriften, hg. u. eingef. von Leo
Gabriel, iibers. u. komm. von Dietlind und Wilhelm Dupré, Lateinisch—-Deutsch,
Wien 1982 [1964], Bd. 2, S. 434-565.

-, ,Idiota de mente”, in: ders., Philosophisch-theologische Schriften, hg. u. eingef. von
Leo Gabriel, tibers. u. komm. von Dietlind und Wilhelm Dupré, Lateinisch—
Deutsch, Bd. 3, Wien 1989 [1964], S. 479-6009.

-, ,Idiota de staticis experimentis”, in: ders., Philosophisch-theologische Schriften, hg. u.
eingef. von Leo Gabriel, tibers. u. komm. von Dietlind und Wilhelm Dupré, Latei-
nisch-Deutsch, Bd. 3, Wien 1989 [1964], S. 611-647.

-, ,Irialogus de Possest”, in: ders., Philosophisch-theologische Schriften, hg. u. eingef.
von Leo Gabriel, iibers. u. komm. von Dietlind und Wilhelm Dupré, Lateinisch—
Deutsch, Bd. 2, S.267-359.

Diese Schriften des Cusanus sind konkordant auf den Seiten der Universitat Trier zu-
ganglich: URL: http:/www.cusanus-portal.de (1.8.2019).

Sekunddrliteratur:

Algazi, Gadi, ,Ein gelehrter Blick ins lebendige Archiv. Umgangsweisen mit der Ver-
gangenheit im fiinfzehnten Jahrhundert”, in: Historische Zeitschrift 266/2 (1998),
S.317-357.

Barthes, Roland, Das Reich der Zeichen, Frankfurt a. M. 1981.

Baum, Wilhelm, Nikolaus Cusanus in Tirol. Das Wirken des Philosophen und Reformators
als Fiirstbischof von Brixen, Bozen 1983.

Bocken, Inigo, ,Menschliche Praxis als Sehen Gottes. Der ,Laie’ in der Tradition der
Devotio moderna”, in: Beziehung, hg. von Ulrich Dickmann und Kees Waaijman,
Schwerte 2008 (Felderkundungen Laienspiritualitat 1), S. 15-28.

Bredekamp, Horst, Sankt Peter in Rom und das Prinzip der produktiven Zerstorung, Berlin
2000.

Brzoska, Maria, Anthropomorphe Auffassung des Gebiudes und seiner Teile, Jena 1931.

Certeau, Michel de und Catherine Porter, ,,The Gaze. Nicholas of Cusa”, in: Diacritics
17/3 (Herbst 1987), S. 2-38.

Christianson, Gerald, ,,Cardinal Cesarini and Cusa’s ,concordantia’, in: Church His-
tory 54/1 (1985), S. 7-19.

Cranz, Ferdinand Edward, , Saint Augustine and Nicholas of Cusa in the Tradition of
Western Christian Thought”, in: Speculum 28/2 (1953), S.297-316.

Fischer-Lichte, Erika, ,Theater als kulturelles Modell”, in: Germanistik: Disziplinire
Identitit und kulturelle Leistung, hg. von Ludwig Jager, Weinheim 1995, S. 164-184.

Focking, Marc, ,Serio Ludere. Epistemologie, Spiel und Dialog in Nicolaus Cusanus’
De ludo globi”, in: Spielwelten: Performanz und Inszenierunng [i. e. Inszenierung] in der
Renaissance, hg. von Klaus W. Hempfer und Helmut Pfeiffer, Stuttgart 2002 (Text
und Kontext 16), S. 1-18.

Gormans, Andreas, Geometria et ars memorativa. Studien zur Bedeutung von Kreis und
Quadrat als Bestandteile mittelalterlicher Mnemonik und ihrer Wirkungsgeschichte an
ausgewdhlten Beispielen, Aachen 1999.



Die Natur I6ffelt nicht 113

Grimm, Jacob und Grimm, Wilhelm, ,Kopfarbeit”, in: dies., Deutsches Worterbuch,
Leipzig 1971 [1854-1961], Bd. 11, Sp. 1770.

Grisser, Otto-Joachim, , Ein Erkenntnismodell des Nikolaus von Kues und der Grad
der Bewdhrung einer wissenschaftlichen Hypothese”, in: Zeitschrift fiir allgemeine
Wissenschaftstheorie/Journal for General Philosophy of Science 19/2 (1988), S. 232-238.

Hayes, Thomas Wilson, ,Nicholas of Cusa and Popular Literacy in Seventeenth-Cen-
tury England”, in: Studies in Philology 84/1 (1987), S. 80-94.

Hirschberger, Johannes, Geschichte der Philosophie, Bd.I: Altertum und Mittelalter,
Freiburg/Basel/Wien 1980.

Kandler, Karl-Hermann, Nikolaus von Kues: Denker zwischen Mittelalter und Neuzeit,
Gottingen 1987.

Kaulbach, Friedrich, ,,Modell”, I, in: Historisches Worterbuch der Philosophie, hg. von
Joachim Ritter et al., Basel 1984, Bd. 6: Mo-O, S. 45f.

Kinzel, Volker, Der Liffel, Miinster 2014 (Kulturwissenschaft 46).

Kreuzer, Johann, ,Der Geist als lebendiger Spiegel. Zur Theorie des Intellekts bei
Meister Eckhart und Nikolaus von Kues”, in: Meister Eckhart und Nikolaus von Kues,
hg. von Harald Schwaetzer und Georg Steer (=Meister-Eckhart-Jahrbuch 4), Stutt-
gart 2011, S. 49-66.

Leiris, Michel und Ann Smock, , The Bullfight as Mirror”, in: October 63 (1993), S. 21-40.

Mahnke, Dietrich, Unendliche Sphire und Allmittelpunkt. Beitrige zur Genealogie der ma-
thematischen Mystik, Halle a. d. Saale 1937 (Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Litera-
turwissenschaft und Geistesgeschichte 23).

Mahr, Bernd und Reinhard Wendler, ,Bilder zeigen Modelle — Modelle zeigen Bilder”,
in: Zeigen. Die Rhetorik des Sichtbaren, hg. von Gottfried Boehm, Sebastian Egenho-
fer und Christian Spies, Miinchen 2010, S. 183-205.

-, ,Das Mogliche im Modell und die Vermeidung der Fiktion”, in: Science & Fiction.
Uber Gedankenexperimente in Wissenschaft, Philosophie und Literatur, hg. von Thomas
Macho und Annette Wunschel, Frankfurt a. M. 2004, S. 161-182.

-, ,Ein Modell des Modellseins”, in: Modelle, hg. von Ulrich Dirks und Eberhard
Knobloch, Frankfurt a. M./Berlin/Bern 2008, S. 187-218.

-, Uber den Zusammenhang von Stil und Modell in der bildenden Kunst und der
Programmierung”, in: ,Stil’ in den Wissenschaften, hg. von Klaus Robering, Miins-
ter 2007, S. 61-84.

-, Das Wissen im Modell, Berlin 2004 (KIT-Report 150).

Matussek, Peter, ,Computer als Gedadchtnistheater”, in: Metamorphosen. Gedichtnisme-
dien im Computerzeitalter, hg. von Gotz-Lothar Darsow, Stuttgart-Bad Cannstatt
2000, S. 81-100.

Meuthen, Erich, ,Die Pfriinden des Cusanus”, in: Mitteilungen und Forschungsbeitrige
der Cusanus-Gesellschaft 2 (1962), S. 15-66.

-, Nicholas of Cusa. A Sketch for a Biography, Washington D.C. 2010.

-, ,Nikolaus von Kues und der Laie in der Kirche”, in: Historisches Jahrbuch 81 (1962),
S.101-122.

Moritz, Arne, , Grofdtheit, automatisierte und koinzidentelle Pradikation. Zum Zu-
sammenhang der rationalen Theologie Anselm von Canterburys und der Koin-
zidenzlehre des Nikolaus Cusanus im Topos der Grole Gottes”, in: Zeitschrift fiir
philosophische Forschung 58/4 (2004), S. 527-547.



114 Andreas Wolfsteiner

Muchka, Ivan, ,, Anthropomorphismus in der Architektur um 1600“ in: Rudolf II,
Prague and the World, hg. von Lubomir Konecny et al., Prag 1999, S. 57-63.

Naredi-Rainer, Paul von, Architektur und Harmonie. Zahl, Maf$ und Proportion in der
abendlindischen Baukunst, Koln 1982.

Norford, Don Parry, ,Microcosm and Macrocosm in Seventeenth-Century Litera-
ture”, in: Journal of the History of Ideas 38/3 (1977), S. 409-442.

Reiss, Ingo, Das Verhiltnis von Mathematik und Technik bei Cusanus, Nieder-Olm 2012,
URL: http://www.aphin.de/data/reiss-mathematik-technik-2012.pdf (1.8.2019).

Rice, Eugene F,, , Nicholas of Cusa’s Idea of Wisdom”, in: Traditio 13 (1957), S. 345-368.

Rieger, Stefan, Speichern/Merken. Die Kiinstliche Intelligenzen des Barock, Miinchen 1997.

Schmeisser, Joseph Nikolaus, Uber den Ursprung des deutschen Schauspiels, Constanz 1854.

Schramm, Helmar, , Kunstkammer — Laboratorium — Biithne im ,Theatrum Europae-
um’. Zum Wandel des performativen Raums im 17. Jahrhundert”, in: Kunstkammer,
Laboratorium, Biihne: Schaupliitze des Wissens im 17. Jahrhundert, hg. von dems., Lud-
ger Schwarte und Jan Lazardzig, Berlin/New York 2003, S. 10-34.

-, ,Inszenierung, Konstruktion”, in: ders., Karneval des Denkens. Theatralitit im Spiegel
philosophischer Texte des 16. und 17. Jahrhunderts, Berlin 1996, S. IX-XIV.

Schweitzer, Franz Josef, Meister Eckhart und der Laie. Ein antihierarchischer Dialog des
14. Jahrhunderts aus den Niederlanden, Berlin 2009.

Senger, Hans G., Ludus sapientiae. Studien zum Werk und zur Wirkungsgeschichte des Ni-
kolaus von Kues, Leiden 2002.

Serlio, Sebastiano, Von der Architectur Das Dritt Buch Darinn Allerley Kunstreiche Anti-
quiteten und schone Gebduw, als Tempel, Theater,...erklirt werden..., Basel 1609.

Stachowiak, Herbert, ,Der Modellbegriff in der Erkenntnistheorie”, in: Zeitschrift fiir
allgemeine Wissenschaftstheorie/Journal for General Philosophy of Science 11/1 (1980),
S.53-68.

Tarski, Alfred, ,Uber den Begriff der logischen Folgerung”, in: Actes du congres interna-
tional de philosophie scientifique 4 (1935), S. 1-11.

Vollet, Matthias und Tom Miiller (Hg.), Die Modernititen des Nikolaus von Kues: Debatten
und Rezeptionen, Bielefeld 2013.

Wagner, Kirsten, Datenriume, Informationslandschaften, Wissensstidte: Zur Verriumli-
chung des Wissens und Denkens in der Computermoderne, Freiburg i. Br. u. a. 2006.
Weber, Ralf und Larner, Sharon, ,, The Concept of Proportion in Architecture. An In-

troductory Bibliographic Essay”, in: Art Documentation 12/4 (1993), S. 147-154.

Weichenhan, Michael, ,Der Geist als Form der Welt. Die Entwicklung von Welt-
modellen bei Nicolaus Cusanus”, in: Modelle, hg. von Ulrich Dirks und Eberhard
Knobloch, Frankfurt a. M. 2008, S. 103-132.

-, ,Omnia enucliatius exponuntur in schemate. Das Cusanische Weltmodell bei
Athanasius Kircher”, in: Atlas der Weltbilder, hg. von Christoph Markschies, Berlin
2011, S. 230-240.

Zollner, Frank, Vitruvs Proportionsfigur. Quellenkritische Studien zur Kunstliteratur des
15. und 16. Jahrhunderts, Worms 1987.



Risiko in Mafien

Metrologische Standards und die Eigensinnigkeit des Materiellen'

Peter Liffelbein

Zum Zeitpunkt, zu dem dieser Beitrag verfasst wird, wird in einem Pariser Vorort
ein Gegenstand aufbewahrt, und zwar in einem Sicherheitsschrank unter einer
dreifachen Glasglocke. Der Schrank steht in einem Kellerraum, dessen Betreten
drei Schliissel erfordert, die wiederum von drei verschiedenen Personen getrennt
voneinander aufbewahrt werden. Das Gebdude, zu dem der Kellerraum gehort,
befindet sich auf politisch neutralem Territorium, und das durchaus aus dem
Grund, die sichere Aufbewahrung eben jenes Gegenstandes zu gewédhrleisten.
Was rechtfertigt diese Vorkehrungen? Ist der genannte Gegenstand auf irgend-
eine Art gefahrdet? Ist er gefdhrlich? Oder schlicht so wertvoll, dass ein Verlust
unter allen Umstanden vermieden werden muss?

Die Antwort auf alle drei Fragen lautet , ja”, denn dieser Gegenstand verkorpert
eine grundlegende Komponente moderner — zumindest naturwissenschaftlich-
empirischer — Wissensproduktion. Es handelt sich um das sogenannte Urkilo-
gramm, das, zusammen mit den sechs anderen Basiseinheiten des metrologischen
Systeme Internationale (SI), fiir sémtliche naturwissenschaftlichen, technischen
und 6konomischen Messungen und Berechnungen von fundamentaler Bedeu-
tung ist.” Ein Verlust dieses Gegenstandes oder die Verdnderung seiner metrolo-
gisch relevanten Charakteristika wére in hochstem Mafse problematisch. In der
Tat hiangen die modernen Gesellschaften in ihren wissenschaftlichen, techni-
schen und 6konomischen Funktionen bis dato von einem einzigen physischen
Gegenstand ab — eine ebenso staunenswerte wie zuletzt offensichtliche Tatsache.

Doch was hat das mit Modellen zu tun? Die Uberlegung, welche dem vorlie-
genden Beitrag zugrunde liegt, lautet, dass ein physischer Standard wie das im
Pariser Vorort Sévres verwahrte Urkilogramm? so wertvoll ebenso wie gefdhrdet

1 Vorarbeitenzu diesem Aufsatz wurden verdffentlichtin: Loffelbein, Peter, Mafs, Modell und Ma-
terial. Dynamische Wissenskonstitution in den metrologischen Reformen Heinrichs VII. von England,
Working Paper des SFB 980 Episteme in Bewegung, No. 7/2015, Freie Universitdt Berlin, URL:
http://www.sfbepisteme.de/Listen_Read_Watch/Working-Papers/No_7_Loeffelbein_Mass-
Modellund-Material/index.html (1.8.2019).

2 Vgl http://www.bipm.org/fr/publications/si-brochure/section1-2.html (1.2.2019).

3 Vgl. zu den Modi der Aufbewahrung im Pavillon de Breteuil in Sévres bei Paris Richard Da-
vis, ,The SI unit of mass”, in: Metrologia 40 (2003), S.299-305; S. 300; URL: http://www.bipm.
org/fr/about-us/pavillon-de-breteuil/ (1.8.2019); Robert Crease, World in the Balance. The Histo-
ric Quest For An Absolute System of Measurement, New York/London 2011, S. 138f.; S.254.



116 Peter Loffelbein

und gefahrlich ist, eben weil es sich dabei um ein Modell handelt. Die mit diesem
Modell verbundenen Gefdhrdungspotentiale — und also auch die mit seinem Ge-
brauch verbundenen Risiken — verdanken sich dabei seiner konkreten Materiali-
tat und Objekthaftigkeit.

Im Folgenden wird diese Uberlegung nicht am modernen Urkilogramm ent-
wickelt, sondern an einem élteren, der Vormoderne zuzuordnenden Beispiel dis-
kutiert: den metrologischen Reformen Heinrich VII. von England (1457-1509). In
einer modelltheoretischen Betrachtung dieser Mafireformen soll gezeigt werden,
inwiefern die Materialitdt physischer Standards nicht nur eine notwendige Be-
dingung metrologischer Erkenntnis darstellt, sondern auch bedeutende epistemi-
sche Risiken impliziert. Betrachtet als Modelle, welchen eine materiale ,Eigensin-
nigkeit’ zukommt, offenbaren die von Heinrich VIL eingefiihrten Standards eine
Dynamik metrologischer Wissenskonstitution, welche sich im Zusammenspiel
materialer Objektqualitdten und konventioneller Einschreibung vollzieht. Dabei
sind es insbesondere die in der Materialitat der Standard-Objekte griindenden
Risiken, die diesen Prozess kontinuierlich in Bewegung halten. Im Abschluss soll
mit einem Rekurs auf das Urkilogramm verdeutlicht werden, dass diese Beob-
achtungen keinesfalls nur fiir die vormoderne Messkunde gelten, sondern glei-
chermafien fiir die moderne Metrologie Giiltigkeit beanspruchen kénnen.

1 Die Mafdireformen Heinrich VII.

Wie der historischen Metrologie bekannt, ist die Forderung nach einheitlichen
Mafien und Gewichten keine Erfindung der Neuzeit. Unter anderen unterneh-
men die englischen Monarchen des Mittelalters immer wieder entsprechende
Versuche zur Herstellung metrologischer Einheitlichkeit in ihrem Herrschafts-
bereich.* Diese Versuche der Vereinheitlichung zielen jedoch nicht auf Uniformi-
tat und systematische Kohdrenz aller Mafseinheiten im modernen Sinn. Ziel ist
zuvorderst die Bestimmung und Durchsetzung einzelner Standards fiir spezifi-
sche agrarische und handwerkliche Produktionsprozesse, welche Handel, Abga-
ben- und Zollerhebungen erleichtern sollen und dartiiber hinaus keine exklusive
Giltigkeit beanspruchen. Allerdings kénnen sie als feste Referenzgréfien die
Kompatibilitit mit anderen gebrduchlichen Mafseinheiten gewahrleisten, etwa
mit ausldndischen Grolen oder den zahlreichen, durch Ausnahmeregelungen
bestehen bleibenden lokalen Mafien. Kommensurabilitdt wird in der Praxis tiber
die Verhiltnissetzung in ganzzahlige Relationen hergestellt.>

4 Vgl. Ronald Edward Zupko, British Weights and Measures. A History from Antiquity to the Sev-
enteenth Century, Wisconsin/London 1977, S. 19.

5 Vgl. Harald Witthoft, ,Zum Problem der Genauigkeit in historischer Perspektive”, in: Genau-
igkeit und Prizision in der Geschichte der Wissenschaften und des Alltags, hg. von Dieter Hoffmann
und Harald Witthoft, Bremerhaven 1996 (PTB-Texte 4), S.3-32, hier S.13f. Vgl. auch Zupko,
British Weights and Measures, S.74. Zur Bedeutung vereinheitlichender metrologischer Refor-
men in Hinblick auf Fragen historischen Wandels vgl. auch die spateren Ausfiithrungen.



Risiko in Maflen 117

Solche aus heutiger Perspektive bescheiden anmutenden Versuche der Verein-
heitlichung finden in England zwischen dem 13. und dem 15. Jahrhundert in der
einen oder anderen Form erstaunlich héufig statt, wobei ihre stetige Wiederho-
lung ihren mangelnden Erfolg erahnen ldsst.® Ende des 15. Jahrhunderts dann
nimmt die metrologische Reform einen erneuten Anlauf unter Heinrich VIIL aus
dem Hause Tudor. Dieser Versuch hebt sich von seinen Vorgédngern vor allem da-
durch ab, dass auf vergleichsweise umfassende und beharrliche Weise die Her-
stellung, Verbreitung und Kontrolle einheitlicher Standards vorangetrieben wird.”

Heinrich VIL, der erste Konig aus dem Hause Tudor, {ibernimmt die Herrschaft
nach den politisch desastrésen Jahrzehnten der sogenannten Rosenkriege. Sei-
ne Herrschaft ist im Folgenden geprédgt vom Streben nach Konsolidierung und
Sicherung seiner Macht, gerade auch einem ambitionierten Adel gegeniiber. Er
verfolgt dieses Ziel mit einer zentralistischen Politik; er sucht etwa, feudale Re-
gionalherren durch loyale Personen, oft Verwandte, zu ersetzen.® Dariiber hinaus
raumt er dem ihm personlich unterstellten Kronrat oberste Regierungsgewalt und
zugleich juristische Vollmachten ein, mit denen er an den Prozeduren des common
law vorbei personliche Entscheidungsgewalt ausiibt.” Insbesondere aber verfolgt
er die Unabhangigkeit von dem die Steuerpolitik mitbestimmenden Parlament.
Ihm wird der Ausspruch zugeschrieben: ,[T]The Kings my predecessors, weaken-
ing their treasure, have made themselves servants to their subjects.”’® Heinrich
macht sich unabhangig, indem er moglichst viele Ausgaben anderweitig deckt.
Seine Einkiinfte bezieht er dabei aus den umfangreichen und im Krieg noch ver-
grolerten Landereien der Krone, welche er —im Gegensatz zu seinen Vorgéangern
—nicht zum Lehen gibt, sondern selbst verwaltet. Dariiber hinaus waren ihm, wie
schon seinem Vorganger Edward IV., vom Parlament samtliche Zolleinkiinfte auf
Lebenszeit zugesprochen worden."! Von ihm personlich im Kronrat verhangte,
iiberhohte Geldstrafen fiillen die Kasse und disziplinieren den Adel. Zeitweise
kontrolliert er sogar jeden einzelnen Vorgang im Staatshaushalt personlich. Geld
wird hier zum Machtfaktor, und in der Tat ist es der umfassende Gebrauch von
Finanzmitteln als Herrschaftsinstrument und ihre forcierte Akquisition, welche
Heinrich noch zu Lebzeiten den Ruf der Habgjier einbringen.

6 Vgl. ebd., S.16-71.
7 Vgl. Zupko, British Weights and Measures, S. 74.
8 Vgl. Sean Cunningham, Henry VII, London/New York 2007, S.209-215; sowie Neville Wil-
liams, The life and times of Henry VII, London 1994, S.172.
9 Vgl. ebd,, S.174; sowie Stanley Bertram Chrimes, Henry VII, New Haven/London 1999, S. 97-102.
10 So angeblich zu seinem Ratgeber Henry Wyatt. Zitiert aus: Roger Lockyer, Henry VII, Lon-
don u.a. 1987, S.15. Lockyer gibt allerdings keine Quellenangabe.
11 Vgl. Williams, The life and times, S. 165-173.
12 Vgl. ebd., S.187-194; S.213. Vgl. dariiber hinaus zur Darstellung und Einschitzung der po-
litischen Ambitionen Heinrichs und auch der Rolle des Geldes dabei nicht zuletzt Sean
Cunningham, ,Loyalty and the Usurper: Recognizances, the Council and Allegiance under



118 Peter Loffelbein

Vor diesem Hintergrund ist die Vereinheitlichung von Mafien und Gewichten
— immer im zeitgendssischen Sinne verstanden — fiir Heinrich nicht blofs als eine
Erleichterung des Handels von Interesse, welche sie angesichts einer sich enorm
steigernden Produktions- und Exportwirtschaft Ende des 15. Jahrhunderts ge-
wiss darstellt.® Ihre Einheitlichkeit ist dartiber hinaus wichtig fiir die korrekte
Erhebung feudaler Abgaben und Zolle, welche die fiskale Unabhéangigkeit des
Monarchen garantieren; ihre zentrale Kontrolle wird somit Teil einer in der Ten-
denz zentralistischen Machtpolitik.

Tatsdchlich verzeichnen die Acts of Parliament unter Heinrich VIIL drei Anldufe
zu einer Vereinheitlichung der Mafe fiir Volumen, Gewicht und schliefilich auch
Lange: Nach anfanglichen Fehlschlagen 1491 und 1495 wird ein Jahr spiter ein
auf dem Troy-Pfund basierendes System von Mafien und Gewichten eingefiihrt:

Wherefore the King our Sovereign Lord [...] ordaineth, establisheth, and
enacteth, that the Measure of a Bushel contain viij. Gallons of Wheat, and
that every Gallon contain viij. li. of Wheat of Troy Weight, and every Pound
contain xij. Ounces of Troy Weight, and every Ounce contain xx. Sterlings,
and every Sterling be of the Weight of xxxij. Corns of Wheat that grew in
the Midst of the Ear of Wheat [...]. And that it pleaseth the King’s High-
ness to make a Standard of a Bushel and a Gallon after the said Assise, to
remain in his said Treasury for ever."

Das Gewicht von zweiunddreifig Weizenkdrnern, aus der Mitte einer Ahre ent-
nommen, entspricht also einem sterling (dessen Gewicht in Silber im Ubrigen ei-
nen penny darstellt und die Basis fiir das Wahrungssystem bildet, das unter Hein-
rich VIL gleichermafien umfassend reformiert wird)."” Zwanzig sterling wiederum
ergeben eine Troy-Unze, und zwolf Troy-Unzen ein Troy-Pfund. Eine Gallone be-
zeichnet in diesem System also sowohl das Gewicht von acht Troy-Pfunden, als
auch ein Volumenmaf, welches der Menge von acht Troy-Pfund Weizenkornern
entspricht. Der bushel (oder Scheffel) entspricht noch einmal acht Gallonen.

Henry VII”, in: Historical Research 82/217 (2009), S.549-581 und Mark R. Horowitz, ,,Henry
Tudor’s Treasure”, in: ebd., S. 560-579.

13 Vgl. ebd., S.164-169; vgl. Cunningham, Henry VII, S. 244-249.

14 Vgl. die Parliamentary Acts 7 Hen. 7 c. 3 (1491), 11 Hen. 7 c. 4 (1494) und 12 Hen. 7 c. 5 (1496).
Letzterer beklagt die fehlerhafte Umsetzung der Vorigen, verdammt den fortdauernden Ge-
brauch verschiedener Mafie und Gewichte und ruft simtliche im Rahmen der vorigen Ver-
ordnung angefertigten und verteilten Standards als ,approved defective, and not made
according to the old Laws and Statutes” (ebd.) zurtick. Sie seien zu zerstoren; fiir den Fall
der Nichtbeachtung wird eine Geldstrafe in Hohe der nicht unbedeutenden Summe von
20 Pfund in Aussicht gestellt. Im Anschluss wird das im Folgenden vorgestellte System
von Maflen und Gewichten eingefiihrt. Sdmtliche Acts of Parliament sind entnommen: URL:
http://www.justis.com/document.aspx?doc=d7jsrUrx AOLxsKjloYyZmXGJn2WIivLerlOJitrvq
Jedn5eZiZmsmJ]aZi2idoIWIikvNCPnhzPngDP9MBjrMi6atF&relpos=46 (3.9.2014).

15 Vgl. Cunningham, Henry VII, S. 2491.



Risiko in Maflen 119

Auf dieser theoretischen Grundlage werden, als zentrale MafSnahme, neue,
eigens hergestellte Eichmafie von Gallone und Scheffel als ,King’s Standards”*
angekiindigt und die Herstellung und Verteilung von Kopien angeordnet — {ibri-
gens explizit auf Kosten der sie empfangenden stadtischen Zentren und Gemein-
den."” Diese 1497 aus Bronze gefertigten, immer noch erhaltenen Hohlmafe ge-
horen zu den éltesten noch existierenden englischen Mafien {iberhaupt. Bei der
Gallone handelt es sich um ein schlankes, humpenférmiges Gefafs mit geschwun-
genem Griff, welches aus Bronze gearbeitet und mit dem Schriftzug , Henricus
septimus” versehen ist. Sein Fassungsvermogen betragt umgerechnet etwa 4,4 Li-
ter (268,43 in® laut Messungen in den Jahren 1931/1932). Der grofiere Scheffel ist ein
auf drei Fiifien stehendes, rundes Gefaf3. Ihn umzirkelt der Spruch , Henricus sep-
timus dei gracis rex Hanglie et Francie”. Er fasst mit dem Achtfachen etwa 35 Liter
(2144,81 in’). Beide Gegenstande sind versehen mit der Rose des Hauses Tudor
und dem Greyhound, heraldische Zeichen bzw. Insignien koniglicher Autoritat."

Des Weiteren ist der ebenfalls 1497 gefertigte yardstick Heinrichs VII. erhalten.
Es handelt sich um einen Bronzestab von umgerechnet ungefahr 90 Zentimetern
Léange (91,35 cm).” Er ist ein oktagonal geformter Endstandard von etwa einem
halben Zoll (ca. 12 mm) Durchmesser, der mittels eingravierter Rillen eingeteilt
ist in drei Fuf3, von denen einer wiederum in zwolf inches bzw. Zoll unterteilt ist.
Versehen ist er ferner mit Einkerbungen, welche die Hélfte, ein Viertel, ein Achtel
sowie ein Sechzehntel eines Yards markieren. Jeweils am Ende ist in ihn ein mit
einer Krone versehener Buchstabe H eingepragt.”® Eine theoretische Herleitung
des Yards, wie sie den HohlmafSen zu Grunde gelegt ist, ist nicht {iberliefert.

2 Maf3 und Herrscher

Obwohl die Einfithrung neuer Standards nominell mit der radikalen Entwertung
der bisherigen einhergeht und eine Art Neubeginn markiert, so stellt Heinrich
sich mit seiner metrologischen Reform doch in die Tradition seiner Vorgénger.
Das zeigt sich an der theoretischen Herleitung der Hohlmafle aus Gewicht und
Volumen von Weizenkornern, die identisch ist etwa mit einer im Jahre 1266 von
Heinrich III. erlassenen Verordnung und mit gleichlautendem Inhalt bereits von
mehreren englischen Monarchen wiederholt worden war.? Diese Kontinuitat re-
kapituliert ein Londoner Tuchhédndler namens John Colyn noch im Jahre 1517,
als die Standards Heinrichs immer noch in Gebrauch sind. In einem Bericht iiber

16 11 Hen. 7 c. 4.

17 Vgl. 12 Hen. 7 c. 5.

18 Vgl. Robert Dickson Connor, The Weights and Measures of England, London 1987, S. 155; S.239;
vgl. Zupko, British Weights and Measures, S.79f.

19 Die Differenz zum heutigen Yard betragt gerade 0,037 Zoll, d. h. 0,9398 mm. Vgl. ebd., S.77.

20 Vgl. ebd. S.76f.; vgl. Connor, The Weights and Measures, S.239.

21 Vgl. ,Assisa Panis et Cervisie”, in: Statutes of the Realm. From Original Records and Authentic
Manuscripts, hg. von der Great Britain Record Commission, London 1810, Bd. I, S. 199f,; zitiert
aus: Connor, The Weights and Measures, S.123f.



120 Peter Loffelbein

den rechten (und unrechten) Mafigebrauch in der ,Cete of London“** verzeichnet
er: ,[A]lbeyht that the kynges standard’ in the Eschequer the metell’ thereof be
newe, the content of makying’ of the assyse of hyt provythe hit olde”.>> Obwohl,
so konnte man {ibersetzen, der Standard des Konigs als metallenes Objekt zwar
neu ist, so erweist er sich in der Art und Weise, wie er festgelegt ist, als alther-
gebracht. ,[T]he once dyd not make the whete, but the whete made the once”*
so fasst Colyn die traditionelle Herleitung der Standardmafse und -gewichte zu-
sammen, deren Herkunft er auf ,afore the Conqueste”” zuriickdatiert. Die Acts
of Parliament Heinrichs reihen sich selbst in diese Traditionslinie ein, wenn sie die
konstatierte metrologische Uneinheitlichkeit als ,contrary to the Statute of Ma-
gna Charta, and of other Statutes thereof made by divers of his [the king’s, P. L.]
noble Progenitors”* bezeichnen.

Es gibt allerdings Hinweise darauf, dass die Standards Heinrichs VII. keines-
wegs nach der obigen Herleitung, also direkt aus Gewicht bzw. Volumen von Ge-
treidekornern angefertigt wurden. Denn offenbar weisen die tatsachlich gefertig-
ten Standards erhebliche Diskrepanzen zu ihrer legislativen Bestimmung auf. So
fassen nach der Messung von 1931/1932 beide Hohlmafle nicht acht, sondern je-
weils nahezu exakt neun der theoretisch bestimmten Troy-Pfunde bzw. Gallonen.?”
Der historische Metrologe Robert Dickson Connor erklart dies aus der eigentlich
verbotenen (aber weit verbreiteten) Praxis, Hohlmafie geh&duft und nicht gestri-
chen zu fiillen. Da die entsprechende Differenz ihm zufolge jeweils etwa einem
Achtel der Fiillmenge entspricht, kommt er zu dem Schluss, die so vergrofserten
Mafse Heinrichs VIL hatten dieser Praxis Rechnung getragen und sie in das neue,
gestrichen zu fiillende Mafs zu integrieren versucht.?® Dariiber hinaus kommt er
in Anbetracht auch dlterer divergierender Mafle zu dem Schluss, es gebe ,no evi-
dence to show that gallons or any other measures were constructed actually using
wheat, but standards were always made according to some older standards re-

22 John Colyn, [,,Exposure of the Abuses of Weights and Measures for the information of the
Council (c. 1517)“], in: Select Tracts and Table Books Relating to English Weights and Measures
(1100-1742) (= Camden Miscellany XV, 5), hg. von Hubert und Frieda Nichols, London 1929,
S.47-53, hier S. 47.

23 Ebd,, S.48.

24 Ebd., S.47.

25 Vgl. ebd.

26 12 Hen. 7 c. 5.

27 Geht man mit Connor (vgl. Connor, The Weights and Measures, S.155f.) von einem Troy-Pfund
als dem Gewicht von 29,93 in® (40,66 ml) Weizen aus, so entspricht eine Gallone mit dem
Achtfachen desselben, der theoretischen Bestimmung zufolge, in etwa dem Gewicht von
239,45 in® Weizen (d. i. 3903,19 ml bzw. ca. 3,9 1); ein Scheffel mit dem wiederum Achtfachen
1915,6 in® (31,224 1) desselben. Tatsdchlich fasst die Standardgallone Heinrichs VII. jedoch,
wie oben erwadhnt, 268,43 in® (4,39 1), was nahezu exakt dem Volumen eines Troy-Pfundes
Weizen mehr als der theoretischen Bestimmung entspricht (239,45 in® + 29,93 in® = 269,38 in®
bzw. ca. 4,39 1). Das Gleiche gilt fiir den Scheffel. Er enthélt mit 2144,81 in® (35,147 1) zwar acht
der tatsdchlich dem Standard entsprechenden Gallonen (268,43 in® bzw. 4,39 1), jedoch neun
der theoretischen Bestimmung entsprechende.

28 Vgl. ebd., S.156-158.



Risiko in Maflen 121

siding in the Exchequer.”® Auch dies aber ist weder an erhaltenen Mafsobjekten
noch an Dokumenten zu belegen; so oder so aber erscheint die Herleitung der
unter Heinrich VIIL. gefertigten Standards aus traditionellen Bestimmungen als
blof3 vorgeblich.

Diese mutmafllich inszenierte metrologische Kontinuitét ist durchaus beach-
tenswert. Denn abgesehen von allen absehbar positiven 6konomischen Effekten,
welche die Einfiihrung einheitlicher Standards auch fiir den Staatshaushalt zeiti-
gen, prasentiert sich Heinrich damit als alleiniger ,Mafigeber” eines einigen und
ungeteilten englischen Herrschaftsbereichs. Die Festlegung von Mafien und Ge-
wichten kann in der Tat als gottlich sanktioniertes Vorrecht des Souverédns be-
trachtet werden — unter Riickgriff auf Weish 11,20b, wo Gott als der Herrscher des
Alls adressiert wird: ,Du aber hast alles nach Maf3, Zahl und Gewicht geordnet”.
Der Herrscher legt die Mafe fest; wer die Mafe festlegt, ist der Herrscher.*® Vor
dem Hintergrund der immer wieder angemahnten Einheitlichkeit von Messstan-
dards unter fritheren englischen Monarchen, in deren Tradition Heinrich sich
stellt, kommt dies einem Legitimierungsversuch bzw. einer symbolischen Ab-
sicherung nicht nur seiner metrologischen Reformen, sondern seiner gesamten
Herrschaft gleich.”

Im Ubrigen wirft die Einfiihrung neuer, einheitlicher Standards ein eigentiim-
liches Licht auf die Frage nach historischen Briichen bzw. Kontinuitaten. Denn
einerseits kann ihre Einsetzung, welche die herkdmmlichen und weitgehend dif-
ferierenden, lokal erwachsenen MafSe und Gewichte radikal entwerten muss, nur
als Bruch mit dem Bisherigen bewertet werden. Andererseits weist diese Forde-
rung selbst, wie angedeutet, gerade im England der Vormoderne eine geradezu
irritierende Kontinuitat auf. So ordnet bereits Wilhelm der Eroberer in einer sei-
ner ersten Bestimmungen die Verwendung einheitlicher Mafle und Gewichte an,
wobei er bezeichnenderweise auf die alteren angelsachsischen Bestimmungen

29 Vgl. ebd. 153. Ein Bezug auf frither gebrauchliche Standards machte freilich Sinn, da so
gegebenenfalls eine Umrechnung bzw. Relationierung alter und neuer Mafle erleichert wor-
den wire. Connors These unterstiitzend wurde vermutet, dass der yardstick Heinrichs direkt
dem Langenstandard Edward 1. nachgebildet sei (vgl. Zupko, British Weights and Measures,
S.76), obwohl auch fiir diese Vermutung direkte Belege fehlen.

30 Aegidius Romanus wendet diesen Vers im Schlusskapitel seiner um 1300 entstandenen
Schrift De Ecclesiastica Potestate zumindest kirchenpolitisch, wenn er die bei ihm monar-
chisch verstandene Autoritdt des Papstes darin begriindet. Vgl. Aegidius Romanus, De Eccle-
siastica Potestate, hg. von Richard Scholz, Weimar 1929, Lib. III, Cap. Ult. (XII)/S.206—209. Bar-
tholoméus von Lucca hingegen verbindet diesen Vers etwa zur selben Zeit eher pragmatisch
mit der Notwendigkeit des Herrschenden, sein Reich zu ordnen und zu verwalten. Vgl. Pto-
lemy of Lucca, De Regimine Principum. On the Government of Rulers. With Portions Attributed to
Thomas Aquinas, hg. und {ibers. von James Blythe, Philadelphia 1997. Lib. II, Cap XIV/S. 136f.

31 Vgl. zu den bedeutenden Bemiithungen, die frithe Tudorherrschaft symbolisch zu sichern,
u.a. Sydney Anglo, ,The British History in Early Tudor Propaganda. With an Appendix of
Manuscript Pedrigrees of the Kings of England, Henry VI to Henry VIII*, in: Bulletin of the
John Rylands Library 44 (1962), S.17-48.



122 Peter Loffelbein

vergleichbaren Inhalts verweist.? Nicht nur in ihrer Wiederholung, sondern auch
insofern sie sich zu ihrer Legitimation auf vorgangige Bestimmungen berufen,
stellen sich die Verordnungen metrologischer Vereinheitlichung mit dem Uber-
kommenen in eine Traditionslinie. So verweist Heinrich VII., wie oben erwahnt,
in seinen legislativen Bestimmungen auf die uneingeldsten Forderungen der Ma-
gna Carta. Momente des Umbruchs und der Kontinuitédt scheinen sich hier auf
eigentiimliche Weise zu durchdringen, was eine abschlieSende historiographi-
sche Bewertung erschwert. Die mutmafliche Inszenierung metrologischer Kon-
tinuitat unter Heinrich VIL jedoch, d.h. der Versuch, die offenbar unabhéngig
von iliberkommenen Bestimmungen gefertigten Standards als in Einklang mit
der Tradition zu prasentieren, ldasst durchaus auf eine Sensibilitét fiir historische
Veranderungen schlieffen.®

Von diesem Punkt abgesehen ist festzuhalten, dass es sich bei der Erméchti-
gung des Herrschers, welche er mit der Einsetzung des Standards erfahrt — d. h.
dem Zuwachs an Legitimation und Autoritédt — gewissermafSen um ein reziprokes
Verhiltnis handelt. Denn umgekehrt bekommt das zum Standard bestimmte
Objekt vom Souverdn gleichsam die Autoritdt verliehen, in seinem Auftrage als
oberste und unabhéngige Entscheidungsinstanz zu fungieren, welche etwa an
der Feststellung rechtmafliger kommerzieller Transaktionen und der genauen
Hohe von Abgaben und Zollen ganz wesentlich beteiligt ist. Der Standard wird
gewissermafien zu einem Fixpunkt, an dem messende Erkenntnis iiber raumli-
che Distanz — das Konigreich — und zeitliche Ausdehnung — die Dauer der Herr-
schaft bzw. idealerweise eben ,for ever”* — stabil gehalten wird. Der Standard
garantiert dabei qua seiner ,Objektivitat” Unabhangigkeit, Verladsslichkeit und in
dieser Hinsicht durchaus auch Gerechtigkeit; Attribute, die nicht zufallig herr-
scherlichen Idealen entsprechen.® Die Legitimitat von Heinrichs Herrschaft und
die Giiltigkeit und Autoritédt der von ihm eingesetzten Standards stiitzen und be-
dingen sich auf diese Weise gegenseitig. John Colyn notiert daher ganz in diesem
Sinne, dass ,he that rebellythe ayenste the kynges standard’ in hys Escheker,
he dothe intende no trowthe unto our soverayne lorde the kyng’ nor to none of
hys subgyetes”.3 Beachtenswert ist diese wechselseitige Aufeinanderbezogenheit

32 Vgl. C. M. Watson, British Weights and Measures. As Described in the Laws of England from Anglo-
Saxon Times, London 1910, S. 20.

33 Die Fragen, inwiefern die Herrschaft Heinrichs VII. insgesamt als historischer Umbruch oder
als Kontinuitit zu seinen Vorgéangern zu werten ist und welche der Bedeutung vereinheit-
lichenden Mafireformen gerade fiir den Ubergang zur Neuzeit zuzuschreiben ist, lohnten
sich, an anderer Stelle zu vertiefen. Vgl. zu ihrer Diskussion einfiihrend Mark R. Horowitz,
,Introduction”, in: Historical Research 82/217 (2009), S. 375-378 bzw. Witold Kula, Measures and
Men, Princeton 1986, S. 184f. Ronald Zupko jedenfalls wertet die Reformen Heinrich VIL als
den Beginn einer ,new metrological era”. (Zupko, British Weights and Measures, S.74).

34 11 Hen.7 c.4;12 Hen. 7 c. 5.

35 Zur kulturhistorisch bedeutenden Attribuierung von Mafien und Gewichten mit Gerechtig-
keit vgl. auch Kula, Measures and Men, S. 9f.

36 Colyn, [,,Exposure of the Abuses”], S. 49.



Risiko in Maflen 123

nicht zuletzt hinsichtlich der aktiven Rolle, welche dem Standard-Objekt in mo-
delltheoretischer Hinsicht zugesprochen werden kann und auf die im Folgenden
néher einzugehen ist.

3 Modelltheoretische Perspektiven — Risiken des Materiellen

Inwiefern sind die von Heinrich VIL in Auftrag gegebenen Standards tiberhaupt
als Modelle zu verstehen? Wahrend altere Bestimmungsversuche das Modell
im Wesentlichen als Abbild eines Originals begreifen und dabei gegebene Ahn-
lichkeitsbeziehungen voraussetzen, verfolgen neuere Ansdtze wie der Bernd
Mabhrs ein kontextabhéngiges, nicht-ontologisches Modellverstandnis.” Diesem
kommt der Vorteil zu, nicht auf die ,Spezialfille’ naturwissenschaftlicher oder
mathematischer Modellbildung beschrankt zu sein, sondern sich auch fiir die
Anwendung auf kiinstlerische und historiographische Zusammenhange zu eig-
nen.”® Mahrs Ansatz nach verdankt sich das ,Modellsein’ eines Gegenstandes
bzw. eines Objekts* zuallererst der Auffassung des dariiber urteilenden Subjekts.
Somit kann grundsatzlich jeder Gegenstand, materialer Art oder nicht, als Mo-
dell aufgefasst werden. Diese Auffassung liegt dabei in der Wahrnehmung eines
,epistemische[n] Muster[s]“* begriindet, welche Mahr als eine von-und-fiir-Bezie-
hung beschreibt. Diese ist gegeben, wenn der betreffende Gegenstand ,,sowoh! als
Modell von etwas aufgefasst wird, als auch als Modell fiir etwas [Herv. i. O., P. L.]"*!
Mahr unterscheidet also zwischen dem als Modell aufgefassten Gegenstand — dem
Modellobjekt — sowie dem Modell selbst, welches grundsétzlich von der genann-
ten , doppelten Identitat™? des von- bzw. fiir- gekennzeichnet ist. Ist eine der bei-
den Relationen nicht gegeben, ldsst sich tatsachlich eher von Abbildverhaltnissen
bzw. Vorschriften oder Regeln sprechen.*

Charakteristisch fiir das Modell ist Mahr zufolge nun, dass aus dieser ,doppel-
ten Identitat’ die Funktion eines Mittlers zwischen (moglicherweise hochst hete-
rogenen) materialen, virtuellen oder auch rein imagindren Gegenstdanden folgt.
Seine epistemische Leistung besteht darin, die Ubertragung eines ,Cargo[s]**

37 Vgl. auch S. 26 dieses Bandes. Stellvertretend fiir die éltere Modellforschung und ihren zen-
tralen Ansatzpunkten vgl. etwa Herbert Stachowiak, Allgemeine Modelltheorie, Wien/New
York 1973, v.a. S. 131-133; S. 140-159.

38 Vgl. Reinhard Wendler, Das Modell zwischen Kunst und Wissenschaft, Miinchen 2013, S. 133-139
sowie die weiteren Ausfithrungen.

39 Beide Begriffe werden im vorliegenden Aufsatz synonym verwendet.

40 Bernd Mabhr, ,Cargo. Zum Verhaltnis von Bild und Modell”, in: Visuelle Modelle, hg. von In-
geborg Reichle, Steffen Siegel und Achim Spelten, Miinchen 2008, S. 17-40, hier S. 30.

41 Bernd Mabhr, ,Ein Modell des Modellseins. Ein Beitrag zur Aufklarung des Modellbegriff”,
in: Modelle, hg. von Ulrich Dirks und Eberhard Knobloch, Frankfurt a. M. 2008, S.187-216,
hier S.202. Der Verdacht, hier eine Art Zirkelschluss zu vollziehen, ist unbegriindet, sofern
bedacht wird, dass Mahr eben keine ontologischen Kriterien zur Bestimmung von Modellen
zu identifizieren, sondern blof8 ihre Funktionsweise zu beschreiben sucht. Vgl. ebd., 198f.

42 Mabhr, ,Cargo”, S.32.

43 Vgl. Wendler, Das Modell, S. 48.

44 Mabhr, ,Cargo”, S.32.



124 Peter Loffelbein

spezifischer Merkmale von dem einen, in der Modell-von-Beziehung stehenden,
auf den anderen, in der Modell-fiir-Beziehung stehenden Gegenstand zu ermdg-
lichen. Modelle, so Mahr, ,transportieren etwas tiber die Grenze hinweg, die ihre
Herstellung (Fertigung oder Wahl) von ihrer Anwendung (Vorbild oder Mafiga-
be) trennt”.* So werden beispielsweise ,,aus einer Bauzeichnung Mafiverhaltnis-
se herausgelesen, die bei der Herstellung in sie hineingeschrieben wurden, oder
die Proportionen des Malermodells, die dessen Wahl als Modell rechtfertigen,
werden beim Malen nach diesem Modell auf die Leinwand tibertragen.”*

Dieser Ansatz ist fiir eine historische Analyse nicht zuletzt aus dem Grunde
geeignet, als dass hier die Verwendung eines Gegenstandes als Modell von seiner
Reflexion als Modell getrennt wird. D. h. auch wenn der sogenannten Vormoder-
ne keine modelltheoretischen Uberlegungen oder kein systematischer, reflektier-
ter Modellgebrauch zugeschrieben werden kann, bleiben Modellierungsprozesse
der Analyse zuganglich, insofern sich nur der oben skizzierte Gebrauch eines
(womdglich imagindren) Objektes als Zentrum einer Modell-von- und Modell-fiir-
Beziehung feststellen lasst.”

Ubertrdgt man diesen Ansatz nun auf die Standards Heinrichs VII,, so wird zu-
mindest leicht ersichtlich, wofiir die betreffenden Objekte als Modell aufzufassen
sind. Denn jeder von ihnen dient der Messung; hauptsachliche Funktion ist es
jedoch, zentrale Referenz, Prototyp und Vorbild fiir Kopien ihrer selbst zu sein,
welche im gesamten Herrschafts- und Wirtschaftsbereich moglichst verldssliche
und unaufwandige metrologische Vergleichbarkeit gewidhrleisten sollen.*®

Aber wovon sind sie als Modell zu verstehen? Wie die obigen Ausfithrungen
deutlich gemacht haben, lassen sich die real gefertigten Standards Heinrichs VIL
weder auf direkte materiale Vorbilder, noch auf eine koharente theoretische
Grundlegung zuriickfiihren. Letztlich aber ist es unbedeutend, ob sich die betref-
fenden Objekte vollkommen willkiirlicher Bestimmung, bestehender Prototypen
oder tradierten Festlegungen verdanken. Denn zuletzt sind sie Modelle von etwas
ganz Anderem; namlich des (neuen) Yards bzw. des Scheffels und der Gallone. Im
Prozess der Modellierung wird das zum Standard bestimmte Objekt zum buch-
stablich mafigebenden Referenzmodell, zum Modell eines letztendlich ideellen
Standards, den es zugleich selbst verkérpert, ganz unabhéngig von etwaigen Vor-
bildern oder sonstigen Bestimmungen.

45 Ebd.

46 Mabhr, , Ein Modell des Modellseins”, S. 211.

47 Gewissermafsen handelt es sich auch bei der historischen Rekonstruktion von Modellierungs-
prozessen um einen ,formenden Akt der Auffassung” (Wendler, Das Modell, S.136), mit wel-
chem die historisch arbeitende Person ,eine spezifische Identitit des betrachteten Gegenstan-
des als Modell erzeugt. [Dabei] entsteht trotz aller Unwégbarkeiten ein historiographischer
Gegenstand, an dem sich die Analyse einer Modellsituation orientieren kann” (ebd.).

48 Ein zeitgendssisches Idealbild der Durchdringung wirtschaftlicher Zusammenhéange mit
einheitlichen Maflen entwirft John Colyn im weiter oben zitierten Bericht; vgl. Colyn, [, Ex-
posure of the Abuses”], S.49.



Risiko in Maflen 125

Angesichts der obigen Ausfithrungen zur Autoritdt des so verkdrperten Stan-
dards ist dariiber hinaus beachtenswert, dass er modelltheoretisch als die Ver-
korperung eines Imperativs betrachtet werden kann. Ein Modell, wie schon Marx
William Wartofsky beobachtet, ,sets up a normative prototype whose function is
not simply descriptive but imperative. It is [...] a call to action”.* Das Modell ver-
weist gewissermafSen auf sich selbst: , This is how it ought to be done.”* Dieser
imperative Charakter des Modells geht mit dem Ansatz Mahrs vollkommen kon-
form; namlich insofern, als der Selbstverweis des Modells die Ubertragung der
im Modellobjekt verkdrperten Merkmale (sein Cargo, um mit Mahr zu sprechen)
auf den in der Modell-fiir-Beziehung stehenden Gegenstand einfordert. Ubertra-
gen auf den auf Einheitlichkeit abzielenden, koniglichen Standard stellt dieser
somit die Verkorperung einer Anweisung zum Handeln dar, welche zur genauen
Kopie verpflichtet. Damit wird das Standard-Objekt bei der Modellierung der
von ihm abgeleiteten Gebrauchsmafle ganz buchstédblich zum mafigebenden Ak-
teur, welcher mit quasi-herrschaftlicher, im gesamten Herrschaftsbereich giilti-
ger Autoritdt die Ausfiithrung seiner Anweisungen verlangt.” Die ausfithrenden
Subjekte dagegen — hier im doppelten Sinne zu verstehen — werden, {iberspitzt
formuliert, zu blofSen, dienenden Kopisten. Es ist aber gerade dieser imperative
Gestus, welcher (zusammen mit den ,objektiven’ Qualitdten der Unabhédngigkeit
und Verlasslichkeit) das materiale Standard-Objekt zu einem epistemischen Ga-
ranten sowie zum Trager und Ubertréger eines Wissens qualifiziert. Modelltheo-
retisch gesprochen besteht eben darin sein Cargo, namlich in dem in ihm allein
verkorperten und festgelegten Wissen um Lange, Gewicht bzw. Fassungsvermo-
gen oder Proportionen der koniglichen Standardmafle, welche er vom ideell zu
denkenden Standard etwa auf zu fertigende Gebrauchsmafse zu {ibertragen im
Stande ist. Das Standard-Objekt als Modell wird so zu einem ebenso einzigar-
tigen wie unerldsslichen Instrument der Wissensgenerierung und -vermittlung.

49 Marx William Wartofsky, ,Telos and Technique. Models as Modes of Action”, in: Models.
Representation and the Scientific Understanding, hg. von dems., Dordrecht/Boston/London 1979,
S.140-153, hier S. 143.

50 Ebd.

51 Es handelt sich bei diesem Standard ganz offenbar um ein gleichsam ,absolutistisch’ zu
nennendes Modell, welches kaum eine bzw. idealerweise iiberhaupt keine Toleranz fiir Ab-
weichungen erlaubt. Nebenbei sei bemerkt, dass (ebenso wenig wie die Herrschaft Hein-
richs VIL, allen zentralistischen Tendenzen zum Trotz, im eigentlichen Sinne absolutistisch
zu nennen wire) die faktische Durchsetzung seiner Standards nicht anndhernd nachhaltig
gelingt. Uberpriifungen im Auftrage Konigin Elisabeth I. zwischen 1574 und 1582 fordern
erhebliche Unstimmigkeiten zwischen den im Lande verwendeten Gewichten und Mafien
zutage. Vgl. ,Seventh annual report of the Warden of the Standards on the Proceedings
and Business of the Standard Weights and Measures Department of the Board of Trade. For
1872-73" in: Parliamentary Papers of Great Britain C.859 (1873), S. Xiii, URL: http://parlipapers.
proquest.com/parlipapers/result/pqpdocumentview?accountid=11004&groupid=104591&pg
1d=c02d7b23-17a8-47fc-a073-c45546ee0be7 (29.3.2017). U. a. fithrt dies zu erneuten Reformen,
wihrend derer die Durchsetzung einheitlicher Mafle und Gewichte weitaus umfassender
—und erfolgreicher — betrieben wird. Die Standards Elisabeths sind bis ins Jahr 1824 in Ge-
brauch. Vgl. Zupko, British Weights and Measures, S.93.



126 Peter Loffelbein

Eben dies ist aber auch der Punkt, in dem gewisses Risiko begriindet liegt. Denn
die Einsetzung eines zentralen physischen Standards und die damit verbundene
Delegation von Autoritdt bedeuten auch eine Auslieferung an dieses Objekt, wel-
che neben positiven auch negative Effekte zeitigen kann. Die Vorteile, welche sich
fiir Heinrich mit dem Versuch der Vereinheitlichung von MafSen und Gewichten
verbinden, sind (neben der offiziell angefiihrten allgemeinen Vermeidung von
,fraud and discord”®?), wie gezeigt, machtpolitischer Art; namlich die finanzpo-
litische und symbolische Absicherung seiner Herrschaft. Diese Vorteile wiede-
rum fuflen auf der o. g. Verldsslichkeit und Bestdandigkeit des eigenstédndigen ma-
terialen Objekts, welche allerdings nur bedingt gewéhrleistet sind.

Denn freilich kann ein solches Standard-Objekt verloren gehen. Es kann zer-
stort, und, nicht zuletzt, verfalscht werden. Nicht zu unterschétzen ist auch der
unausweichliche Effekt materialer Alterungs- und Abnutzungserscheinungen,
welche den mittelalterlichen Behorden durchaus bekannt waren.”® Tatséchlich
wurde etwa der yardstick des ersten Tudorkonigs als , less rigid and so more liable
to bending”* als vergleichbare historische Langenmafie beschrieben. Moglich
sind ferner Veranderungen durch klimatische Bedingungen. Ein Stab aus einer
Kupferlegierung wie der Langenstandard Heinrichs ist im Winter kiirzer als im
Sommer. Alles in allem zeigt sich eine gefahrliche Abhédngigkeit vom Materiellen,
welche sich bereits im Akt der Modellierung beobachten lasst.

So weist der von Heinrich inaugurierte yardstick, wie erwdhnt, an beiden En-
den die Einpragung eines gekronten ,H auf — dhnlich den Hohlmafien, auf wel-
chen ja ebenfalls ein Hinweis auf deren konigliche Einsetzung angebracht ist und
mit denen ihre koniglich verliehene Autoritat beglaubigt wird. Im Jahre 1873, lan-
ge nach der Einfiihrung der neuen, modernen Imperial Standard Units, legt das
Standard Weight and Measures Department des Britischen Handelsministeriums ei-
nen Bericht tiber die dlteren, noch erhaltenen koniglichen Standard-Objekte vor.
Zum yardstick Heinrichs VII. bemerkt das Department, dass jener Akt der Einpra-
gung tatsichlich eine merkliche Anderung der Lange des Stabes zur Folge hatte:
Es fithrt an, dass ,the process of stamping it with an H necessarily made a sensi-
ble alteration in its actual length, and that there was no attempt whatever to attain
minute accuracy in this the only standard of length in the kingdom".>

Die Feststellung des Departments, dass mit der genauen Lange des Standards
scheinbar nachlédssig umgegangen wurde, mag iiberraschen. Denn alles weist
darauf hin, dass der yardstick Heinrichs bis 1588 als allein giiltige, offizielle Refe-

52 11 Hen. 7 c.4; 12 Hen. 7 c. 5.

53 So verzeichnet etwa der Calendar of the Close Rolls vom 2. Marz 1384 die Order, ,from time
to time when need be to amend all weights appointed of old time for weighing of wool [...]
which by frequent use are worn so light that they agree not with the standard as by the mer-
chants it is found, that the king be not defrauded nor the merchants.” Zitiert aus: Calendar
of the close rolls preserved in the Public Record Office: Richard II., hg. v. The Great Britain Public
Record Office, London 1920, Bd.1I, S. 365.

54 Connor, The Weights and Measures, S. 239.

55 ,Seventh annual report”, S. 34.



Risiko in Maflen 127

renz flir die Messung von Lange in Gebrauch war. Hier stellt sich die Frage
nach dem Verstdndnis von Prazision und Toleranzgrenzen. In der historischen
Metrologie hielt sich lange das Vorurteil, die Vormoderne habe keine Genauig-
keit in ihren Maflen gekannt. Es wurde allerdings nachgewiesen, dass bereits
im Niirnberg des 14. Jahrhunderts der Unterschied zweier Mark-Gewichte auf
+/- 0,3g ausdifferenziert werden konnte.” Die Genauigkeit frither Mafle und Ge-
wichte entsprach ganz einfach — und pragmatisch — ihrer Funktion. Kurz, , dort,
wo Genauigkeit erforderlich war, [wurde] sie auch geliefert”.”” Insbesondere die
Messung kostbarerer Materialien, wie von Edelmetallen oder pharmazeutisch
relevanten Substanzen, war daher sehr ausgefeilt. In Anbetracht der Tatsache,
dass Heinrich VIIL nicht davor zuriickschreckte, fehlerhaft gefertigte Standards
zuriickzurufen,® liegt also der Schluss nahe, dass jener gut einhundert Jahre als
Referenz verwendete yardstick durchaus fiir seinen vorgesehenen Gebrauch ge-
eignet war und dass sich das im Bericht des Departments zum Ausdruck kom-
mende Verstandnis von ,minute accuracy” schlicht nicht mit den vormaligen An-
forderungen an seine Genauigkeit deckt. Denn was der Messkunde jener Zeit
gewiss nicht ohne Weiteres zugeschrieben werden kann, ist eine moglichst hohe
metrologische Préazision um der Préazision willen.”

Davon abgesehen jedoch demonstriert die Beobachtung des Standard Weight
and Measures Department auf bestechende Weise, wie die Materialitdt des zum
Standard bestimmten Objekts dessen Konstitution bis zuletzt aktiv mitbestimmt.
Denn die fiir die Funktion des yardstick ja wesentliche Léange bestimmt sich hier
ebenso aus den Festlegungen der an seiner Entstehung beteiligten Subjekte wie
aus seinem Material, in welchem der Standard allein verkorpert ist und real exis-
tiert. Noch im Akt der finalen Beglaubigung mit den Insignien des Herrschers,
mit welchem dem Objekt seine Identitat und Autoritdt ganz buchstéblich einge-
schrieben werden, erweist es sich qua seiner Materialitét als beteiligt. Es zeigt

56 Witthoft, ,Zum Problem der Genauigkeit”, S. 18.

57 Ders., ,Mafirealien und die Tradition nordeuropdischer Mafsnormen in Mittelalter und Neu-
zeit”, in: Historische Metrologie in den Wissenschaften, hg. von dems., St. Katharinen 1986, Bd. I,
S.213-225, hier S.223.

58 Solaut 12 Hen. 7 c. 5.

59 Vgl. Witthoft, ,Zum Problem der Genauigkeit”, S.3-32. Wahrend im Bereich 6konomischer
Transaktionen, handwerklicher Fertigung und auch bei der Berechnung von Feudalabga-
ben generell von einer gewissen Pragmatik auszugehen ist, so wurde metrologische Prazi-
sion von Seiten der spatscholastischen Naturphilosophie wohl aus anderen Griinden gar
nicht ernsthaft ins Auge gefasst. Vgl. Anneliese Maier, Metaphysische Hintergriinde der spiit-
scholastischen Naturphilosophie, Rom 1955, S.395-402; S.402: ,,[E]ine mathematische Genauig-
keit erschien unsern Philosophen von vornherein als unerreichbar, und sie haben darum
grundsatzlich auf jedes Messen verzichtet. [...] Ein Rechnen mit ungefdhren Massen, d. h.
mit Naherungswerten, mit Fehlergrenzen und vernachlédssigbaren Grossen, wie es der spé-
teren Physik selbstverstandlich wurde, wire den scholastischen Philosophen als ein schwe-
rer Verstoss gegen die Wiirde der Wissenschaft erschienen. So sind sie an der Schwelle einer
eigentlichen, messenden Physik stehengeblieben, ohne sie zu {iberschreiten — letzten Endes,
weil sie sich nicht zu dem Verzicht auf Exaktheit entschliessen konnten, der allein exakte
Naturwissenschaft méglich macht.”



128 Peter Loffelbein

sich also, dass die Materialitit des Objekts in der Tat unvorhergesehene Wir-
kungen zeigen kann, welche dessen Funktion durchaus zu beeinflussen imstan-
de sind. Nebenbei bemerkt kann so auch performativitatstheoretischen Ansatzen
etwa aus der klassischen Sprechakttheorie widersprochen werden, welche die
Konstitution des hier besprochenen Standards allein dem Vollzug der konigli-
chen Einsetzung zuschreiben wiirden.® Ein solcher Akt, im Sinne einer formalen
Bestimmung, erscheint zwar unerlésslich. Offensichtlich sind es jedoch materia-
le, nicht auf diskursive Praktiken reduzible Qualititen, welche in die Konstitu-
tion des fraglichen Objektes ganz ,mafigeblich’ mit hineinspielen.

Aus modelltheoretischer Perspektive entspricht diese Beobachtung der Er-
kenntnis, dass die materialen und medialen Bedingungen eines Modellobjekts
den Prozess der Modellierung immer aktiv mitbestimmen. , Eigenschaften und
Merkmale des als Modells aufgefassten Gegenstandes [bringen] ausschlagge-
bende Einfliisse”" in die Modellbildung ein, mit zum Teil unvorhergesehenen
Auswirkungen auf ihr Ergebnis bzw. ihre Funktion. Dieser Aspekt wird in
neueren Forschungsansétzen als entscheidender Faktor der wissensgenerieren-
den Funktion von Modellen erkannt. So gibt etwa Reinhard Wendler zahlreiche
Beispiele aus der naturwissenschaftlichen, architektonischen und kiinstleri-
schen Praxis, in welcher die materiale und mediale Verfasstheit von Modellen
unvorhergesehene, aber z. T. durchaus begriififenswerte Ergebnisse zeitigt.®> Im
Falle des yardstick Heinrichs VII. wird dagegen deutlich, wie sehr diese unvorher-
sehbare , Eigensinnigkeit der Modelle”®® — welche hier in der ,Eigensinnigkeit’
ihrer Materialitét griindet — ihre jeweilige Funktion nicht nur auf unvorhergese-
hene Weise produktiv beeinflussen kann, sondern diese auch grundsatzlich ein-
zuschrdanken und in Frage zu stellen imstande ist.** Paradoxerweise ist es also
genau die Eigenschaft des materialen Standards, eben material zu sein, welche
seine Funktion als Garant messender Erkenntnis auf der einen Seite ermdglicht,
auf der anderen jedoch zugleich zu untergraben droht.

4 Metrologisches Wissen als dynamische Modellkonstellation

Diese Abhdngigkeit vom Materiellen und dessen unvorhersehbare Mitwirkung
an Modellierungsprozessen stellt also ein Risiko dar, mit welchem umgegangen
werden muss. Bedeutende Anstrengungen zur Sicherung, Uberpriifung und
Kontrolle werden notwendig, welche nicht nur auf das Objekt des Standards
selbst beschrankt bleiben diirfen. Denn materiale Eigensinnigkeit kommt nicht
nur zum Tragen im ,urspriinglichen’ Prozess der Modellierung, sondern sie spielt

60 Vgl. etwa John Searle, Speech Acts: An Essay in the Philosophy of Language, London 1969.

61 Wendler, Das Modell, S. 27.

62 Vgl. ebd., S.23-51.

63 Vgl. ebd., S.27.

64 In vergleichbarem Sinne schreibt Bernd Mahr im vorliegenden Band von der Abweichung,
welche ein Modell grundsétzlich zuldsst und welche ,Risiken des Irrtums und des Miss-
lingens” (S.28) mit sich bringt.



Risiko in Maflen 129

eine ebenso potentiell riskante Rolle bei der Fertigung der von ihm abgeleiteten
Gebrauchsmafle. Diese weichen nicht selten allein durch das verwendete Mate-
rial von ihren Vorbildern ab: Im mittelalterlichen England sind sie uneinheitlich
zum Teil aus Kupfer oder aus verformungsanfilligen Blei- oder Zinnlegierungen
gefertigt.®® Fiir das 15. Jahrhundert sind fiir Yorkshire Gallonenmafse aus Holz
belegt, welche bald Abnutzungserscheinungen gezeigt haben diirften.®® In den
oben genannten Acts of Parliament ordnet Heinrich die Herstellung von Kopien
an, sowie ihre Verteilung an nicht weniger als 43 Stadte und Gemeinden. Es wird
Anweisung erteilt zur Vervielfiltigung derselben je nach Bedarf, aber es wird
keine Order gegeben beziiglich ihres Materials.””

Davon abgesehen allerdings sind die Maffinahmen zur Sicherung der Stan-
dardisierung — vor materialer Abweichung und nicht zuletzt auch Betrug —
sehr umfangreich. So erreichen unter Heinrich VII. die sogenannten urban
officials, also lokale Amtstriger, den Hohepunkt ihrer metrologischer Vollmach-
ten.® Waren sie laut der bisherigen Gesetzgebung fiir die Aufbewahrung von
Standardmafien verantwortlich, so werden ihre Pflichten 1495 expliziert. Sie
haben fiir die Korrektur der metrologischen Praxis Sorge zu tragen, indem sie
mindestens alle zwei Jahre — bei Verdacht auch o6fter — samtliche Mafse und
Gewichte in ihrem Verantwortungsbereich zu iiberpriifen und mit Siegel zu
beglaubigen haben (,,view, examine, print, mark and sign”“®). Dariiber hinaus
wird von ihnen die Zerstérung aller als abweichend eingestuften MafSobjekte
verlangt.” Neben zahlreichen anderen, ebenfalls v. a. lokal tatigen Bevollmach-
tigten” sind ferner die justices of the peace hervorzuheben. Hatten diese der Kro-
ne verpflichteten ,Friedensrichter’ schon im spaten zwolften Jahrhundert erste
metrologische Kontrollaufgaben erhalten, so wurden diese im Lauf der Zeit
stetig erweitert. Unter Heinrich VII schliefilich fungieren sie (u.a.) als profes-
sionelle, mit eigenen Kopien ausgestattete, permanente Standard-Verwalter, die
der Zentralregierung direkt verantwortlich sind.” Sie werden unter dem ersten
Tudorkoénig nicht nur befugt, den rechten Gebrauch von Maflen und Gewichten
zu iiberpriifen, sondern werden dariiber hinaus auch mit der Uberwachung
der verantwortlichen urban officials betraut, um der oft beklagten Korruption
entgegenzuwirken. Schliefllich werden sie erméchtigt, etwaige Betriiger nach

65 Vgl. Zupko, British Weights and Measures, S. 31.

66 Vgl. ebd,, S.34; vgl. insgesamt zur Problematik materialen Verschleifles auch Kula, Measures
and Men, S.79-81.

67 11 Hen.7c.4;12Hen.7c.5.

68 Vgl. auch Zupko, British Weights and Measures, S. 81f.

69 11 Hen.7c. 4.

70 Vgl. ebd.

71 Zu diesen gehoren Spezialisten wie die port measurers, clerks of the market sowie der aus-
schliefilich fiir den Tuchhandel zustdndige alnager und seine Stellvertreter. Zu ihren Pflich-
ten vgl. Zupko, British Weights and Measures, S. 59-70.

72 Vglebd., S.56-59.



130 Peter Loffelbein

eigenem Ermessen zu bestrafen ,as if they were indicted afore them for break-
ing of the King’s Peace.””

Nun scheint keine dieser Kontrollorgane und Maffnahmen an sich neu zu sein.
Heinrich VII jedoch intensiviert die bestehenden Bemiihungen zur Durchsetzung
und Kontrolle der standardisierten Mafie und Gewichte in bedeutendem Mafle —
und ganz ihrer machtpolitischen Bedeutung entsprechend. Zugleich kommt in
diesen Intensivierungen das mit der Setzung standardisierter Maflobjekte verbun-
dene Risiko fiir ihre eigentliche Funktion metrologischer Wissenssicherung zum
Ausdruck. Denn die Gefahr unzureichender Entsprechung der sich in Umlauf be-
findenden Mafle und Gewichte ist freilich umso bedeutender, je grofser deren Gel-
tungsraum und Anzahl sind — da umso haufiger mit Abweichungen zu rechnen
ist, welche die angestrebte Einheitlichkeit zu untergraben drohen.

Es ist zu betonen, dass es sich bei den hier aufgefiihrten Anstrengungen nicht
um einmalige Vorgédnge handelt, sondern dass sich diese Mafinahmen iiber einen
fortdauernden Zeitraum erstrecken. Die unter Heinrich ausgebauten Kontroll-
verfahren werden so zum Teil eines andauernden dynamischen Prozesses, in
welchem das Wissen um das ,rechte Mafy des king’s standard immer wieder re-
konstituiert, attestiert und kommuniziert werden muss. Dieser Prozess, welcher
die Gesamtheit aller vom Standard-Objekt abgeleiteten Mafle und ihre Priifver-
fahren umfasst, kann als ein einziger, andauernder Modellierungsprozess ver-
standen werden: eine dynamische Modellkonstellation,” in deren Zentrum das
Standard-Objekt steht und um welches herum sich Ableitungen, Ableitungen
der Ableitungen und modellierende Praktiken zur Produktion, Dissemination
und Stabilisierung von Wissen gruppieren. Aus dieser Perspektive wird in je-
dem MafSobjekt der ideelle Standard (Modell von) bestandig remodelliert, wobei
er zugleich als ideale Referenz (Modell fiir) in seinem gesamten Geltungsbereich
zirkuliert und seinen epistemischen Gehalt (Cargo) zur Verfiigung stellt.

Es handelt sich dabei wohlgemerkt um einen Prozess, in dem die Materiali-
tat der Mafsobjekte und die auf sie bezogenen Rekonstitutionsmafinahmen un-
entwegt zusammenspielen. Er 1af3t sich daher als eine Art dynamisches ,Entan-
glement”” verstehen, in welchem die ,materiale Eigensinnigkeit’ von Objekten

73 11 Hen.7 c. 4.

74 Eine Modellkonstellation umfasst in der Regel ,eine ganze Reihe von Modellen und Mo-
dellbeziehungen” (Wendler, Das Modell, S.203). Vgl. auch ebd., S.119-126. Wendler weist
darauf hin, dass Modellkonstellationen, also die aufeinander Bezogenheit und Abhingig-
keit von Modellen untereinander, ,nicht die Ausnahme, sondern die Regel” darstellen (ebd.,
S.132). Diese ,Pluralitdt’ von Modellen ergibt sich schon aus ihrer von Mahr beschriebenen
von-und-fiir Struktur.

75 Vgl. Ian Hodder, Entangled. An Archeology of the Relationships between Humans and Things, Ox-
ford 2012. Dieser Begriff zur Beschreibung von Subjekt-Objekt-Relationen ist deswegen be-
denkenswert, da er neben einer konventional zugeschriebenen agency (wie etwa ihre Autori-
tat als Wissenstrager und -garant) eben auch eine gleichsam fundamentalere, auf materialer
Ebene zu verortende Wirkmacht mit einbezieht. Dabei handelt es sich um eine Art , primary
agency, not derived from humans and not associated with intentionality” (ebd., S.216), wel-
che sich in der unvorhersehbaren und nicht zu hintergehenden Wandelbarkeit materialer



Risiko in Maflen 131

die Handlungen von Subjekten bestdandig einfordert und somit beide — Subjekte
wie Objekte — in einer , dialectical tension of dependence and dependency“”® auf-
einander verwiesen bleiben. Da allein in dem so andauernden Prozess der Wis-
sens(re)konstitution und -sicherung die epistemische Funktion des Standards
gewdhrleistet ist, Kommensurabilitat tiber rdumliche und zeitliche Distanz zu
ermdglichen, wére es falsch, das Wissen tiber Lange, Gewicht, Volumen etc. al-
lein im materialen Objekt oder in den dieses iiberpriifenden oder bestatigenden
Subjekten verorten zu wollen. Wissen erweist sich hier nicht als in einem Objekt
stabilisiert, aber auch nicht als von konventionalen Setzungen seitens menschli-
cher Subjekte bestimmt. Vielmehr existiert (metrologisches) Wissen hier allein
als im Vollzug begriffenes, dynamisches Moment einer interaktiven Relation von
Objekten und Subjekten.

Aus modelltheoretischer Perspektive ergibt sich somit ein Bild metrologischer
Wissenssicherung, welches das vermeintlich stabile, weil buchstablich verobjek-
tivierte Wissen als einen mit Risiken besetzten, dynamischen Prozess kennzeich-
net; einen Prozess, welcher sich aus der Aufeinanderverwiesenheit von Subjekten
und Objekten ergibt. Es wird zudem ersichtlich, dass es nicht zuletzt die Eigen-
sinnigkeit scheinbar inerter materialer Objekte ist, welche diesen Wissenspro-
zess, und damit das Wissen selbst, fortwahrend in Bewegung hiilt.

5 Bleibende Risiken

Es diirfte klar geworden sein, inwiefern physische Standards wie die Heinrichs VIL
flir den skizzierten Wissensprozess als ebenso wertvoll wie gefahrdet und ge-
fahrlich zu betrachten sind. Als zentrale Referenzpunkte sind sie von kategori-
scher Bedeutung, ihre unstete Materialitdt jedoch macht ihre Verwendung riskant.

Diese Beobachtungen treffen zuletzt nicht nur auf die vormoderne Messkun-
de zu. Denn die Dynamik dieses Wissensprozesses ist keineswegs vermeintlich
unzuldnglichen und langst tiberwundenen Fertigungsverfahren geschuldet, son-
dern liegt in der beschriebenen Modellkonstellation begriindet. So ldsst sich im
Rekurs auf das eingangs genannte Urkilogramm noch einmal erldutern, wie sich
auch in der Moderne metrologisches Wissen im dynamischen Zusammenspiel
von konventionaler Setzung und materialer Objektqualitdten vollzieht.

Genau besehen handelt es sich beim Urkilogramm — auch internationaler Pro-
totyp des Kilogramms genannt — um einen in Héhe und Durchmesser 39 Milli-
meter messenden Zylinder aus einer bestdndigen Platin-Iridium-Legierung.”” Es
steht seit seiner Einsetzung als Standard-Objekt im Jahre 1889 unter der Uberwa-

Objekte zeigt, und welche die Eigensinnigkeit (Hodder: Widerspenstigkeit bzw. ,unruli-
ness”, ebd., S.85) der Dinge begriindet und entsprechende ,Wartung’ seitens menschlicher
Subjekte notig macht (vgl. ebd., S.86).

76 Ebd.

77 Vgl. Ian Mills u. a,, ,Redefinition of the kilogram, ampere, kelvin and mole: a proposed ap-
proach to implementing CIPM recommendation 1 (CI-2005)”, in: Metrologia 43 (2006), S. 227-246,
hier S. 228.



132 Peter Loffelbein

chung des politisch unabhéangigen Bureau Internationale des Poids et Mesures
(BIPM). Die eingangs erwdhnten Sicherheitsvorkehrungen (verwahrt unter Glas-
glocken, in einem mehrfach verschlossenen Kellertresor, auf diplomatisch neu-
tralem Territorium) geben Zeugnis davon, als wie gefihrdet dieses Wissensob-
jekt in seiner scheinbar verldsslichen Objekthaftigkeit verstanden werden muss.
Geschuldet sind diese Mafinahmen freilich den enormen Anforderungen an die
Prazision moderner Metrologie und damit an die Konsistenz des Prototyps sowie
seinem letztlich universalen Geltungsbereich. Dieser ist, ebenso wie Verbreitung
und Anspruch an die Genauigkeit, einfach um ein Vielfaches grofer, als es bei
den Standards Heinrichs VII. der Fall war.

Bemerkenswerterweise aber kam es trotz dieser Vorkehrungen zu Abweichun-
gen. Im Jahr 1988 wurde der Standard aller Kilogramme zum ersten Mal nach
vierzig Jahren und zum zweiten Mal tiberhaupt hervorgeholt, um mit sechs zur
selben Zeit aus demselben Material hergestellten, offiziell anerkannten Kopien
verglichen zu werden (den sogenannten Referenznormalen, auch témoins, ,Zeu-
gen’, genannt). Dabei wurde festgestellt, dass das Urkilogramm im Durchschnitt
um etwa 50 pug (Mikrogramm) leichter war als seine Kopien.”

Von der metrologischen Systematik her waren nun freilich Letztere als ent-
sprechend schwerer zu bezeichnen gewesen. Der damalige Direktor des BIPM,
Terry Quinn, bemerkte in diesem Sinne: , It appears that the copies are increasing
in mass as a function in time with respect to the international prototype [...]. An
alternative, and [...] perhaps more probable, interpretation is that the mass of the
international prototype is falling with respect to that of the copies.”” Man darf
wohl davon ausgehen, dass nicht allein Griinde der Wahrscheinlichkeit fiir letz-
tere Interpretation sprachen. Denn ebenso galt das pragmatische Gebot, nicht die
témoins und, im Zweifelsfalle, saimtliche Gewichtseinheiten im globalen Geltungs-
bereich des Urkilogramms entsprechend anpassen zu miissen — eine in ihrem
Aufwand geradezu ldcherliche Vorstellung. An diesem Beispiel zeigen sich al-
lerdings nicht nur die unvorhersehbare ,Eigensinnigkeit’ materialer Referenzob-
jekte und die mit ihrem Gebrauch einhergehenden Risiken.*’ Die von Quinn vor-
gebrachte, pragmatisch-selbstverstiandliche Deutung der Gewichtsunterschiede
zeigt dariiber hinaus, dass die Modellkonstellation, in welcher sich das Wissen
um das genaue Maf$ konstituiert, nicht unbedingt vom Standard-Objekt her als
hierarchisch ,abwiérts gerichtet’ zu verstehen ist: Es handelt sich in der Tat um ein

78 Terry J. Quinn, , The Kilogram: The Present State of Our Knowledge”, in: IEEE Transactions
on Instrumentations and Measurements 40/2 (1991), S. 81-85, hier S. 83.

79 Ebd.

80 Quinn entwirft am Beispiel des Urkilogramms eine eigene Liste der Mdngel materialer Stan-
dards: ,[T]he artifact in question is always at the risk [!] of being damaged or destroyed, its
constancy can only be inferred from data on the consistency of comparisons with other sim-
ilar artifacts, the definition makes no reference to the surface state of the artifact, and, on a
more practical level, the density of Pt-10% Ir [d. h. der Platin-Iridium-Legierung, P. L.] is too
high for accurate comparisons to be made in air with the 1-kg standards made from stainless
steel, universally used as standards on practical mass measurement.” Aus: Ebd.



Risiko in Maflen 133

dynamisches Zusammenspiel von Objekten und Subjekten. Dies ist ein Befund,
welcher sich auch aus der auf die Verdnderung des Prototyps folgende Neube-
stimmung des Kilogramms ablesen ldsst: Nachdem genauere Untersuchungen
ergeben hatten, dass der Grund fiir die Gewichtsunterschiede von Urkilogramm
und Referenznormalen unterschiedliche Oberflichenverunreinigungen mit ex-
trem diinnen Schichten von Kohlenwasserstoffen waren, wurde das Gewicht von
einem Kilogramm neu definiert. Es wurde daraufhin festgelegt als das Gewicht
des Prototyps unmittelbar nach der Durchfiihrung eines aufwendigen, eigens entwickel-
ten Reinigungsverfahrens.® Ganz offensichtlich wird das Kilogramm im Zweifels-
falle in einem Zusammenspiel des Prototyps, der témoins und der betreffenden
Experten (re)konstituiert.

Beim Urkilogramm handelt es sich um den letzten als Referenzstandard dienen-
den physischen Gegenstand. Alle anderen Mafleinheiten des SI werden von so-
genannten Naturkonstanten abgeleitet (die Lange des Meters etwa aus der als
unverdnderbar geltenden Lichtgeschwindigkeit).® In der Tat ist der modernen
Metrologie die Tendenz eigen, sich von der umtriebigen Materialitédt physischer
Standards als Quelle der Ungenauigkeit zu 16sen. Kein Wunder, denn eine vom
Riickgriff auf Referenzobjekte unabhédngige Bestimmung verspricht die Rekon-
stitution von MafSeinheiten zu jeder Zeit und an jedem Ort — kurz, die weitmdg-
lichste Umgehung der mit zentralen materialen Standards verbundenen Risiken.
Dieses Ziel erscheint greifbar, ist das Ende des Urkilogramms doch beschlossene
Sache: Am 20. Mai 2019 trat nach dem Willen des BIPM die neueste metrologische
Reform in Kraft, laut der u. a. das Kilogramm neu definiert ist. Von da an soll es
nicht mehr dem Pariser Prototyp entsprechen, sondern wird mafigeblich aus der
Planck-Konstante /1 abgeleitet sein, welche das Verhiltnis von Energie zur Fre-
quenz eines Photons bezeichnet.®

Zwar wird die metrologische Wissenskonstitution auch dann noch abhéngig
sein von Materialitdten und Beziehungsgeflechten von Subjekten und Objekten.
Auch wird sie — mit Modifikationen — auch immer noch als Modellkonstellation
beschreibbar sein.®* Sie wird aber in Theorie und Praxis weit weniger ,zentralis-

81 Vgl. URL: http://www.bipm.org/fr/publications/mises-en-pratique/kilogram.html (1.2.2019)
sowie Peter Cumpson/Naoko Sano ,Stability of reference masses V: UV/ozone treatment of
gold and platinum surfaces”, in: Metrologia 50 (2013), S.27-36.

82 Die Bestimmung des Kilogramms geht allerdings auch in die von Ampere, Kelvin und Mol
mit ein, drei weitere der insgesamt sieben Basiseinheiten des SI: Meter (Ldnge), Kilogramm
(Masse bzw. Gewicht), Ampere (Stromstérke), Kelvin (thermodynamische Temperatur),
Candela (Lichtstarke), Mol (Stoffmenge), Sekunde (Zeit). Vgl. zu den Basiseinheiten des SI
URL: https://www.bipm.org/fr/measurement-units/base-units.html (1.2.2019).

83 Des Weiteren werden Meter und Sekunde in die Definition einbezogen. Es gilt nun 1 kg =
et . Vgl.hierzuwiezurRevisionallgemein URL: https://www.bipm.org/fr/CGPM/
db/26/1/ (1.2.2019). Zum Vorlauf der Entscheidung vgl. u.a. Terry Quinn u. a., ,Redefinition
of the kilogram: A decision whose time has come”, in: Metrologia 42/2 (2005), S. 71-80.

84 Vgl. zu den Modalitdten von Modellkombinationen Mabhr, , Ein Modell des Modellseins”,
S.213-218.



134 Peter Loffelbein

tisch’ um ein materiales Objekt herum gruppiert zu sein, als es im Falle der Ge-
wichtseinheit bis dato der Fall war. Und auch wenn dabei die ,Eigensinnigkeit’
des Materiellen auf andere Weise zum Tragen kommen mag, so stellt die Umset-
zung jener Beschliisse in gewissem Sinne doch das Ende einer metrologischen
Ara dar - einer Ara allerdings, welche moderne wie vormoderne Zeiten gleicher-
maflen umfasst und die bis ins Friihjahr des Jahres 2019 reicht.

Bibliographie
Quellen

Aegidius Romanus, De Ecclesiastica Potestate, hg. von Richard Scholz, Weimar 1929.

Calendar of the close rolls preserved in the Public Record Office: Richard II., hg. v. The Great
Britain Public Record Office, London 1920, Bd. II.

Colyn, John [,,Exposure of the Abuses of Weights and Measures for the information of
the Council (c. 1517)"], in: Select Tracts and Table Books Relating to English Weights and
Measures (1100-1742), hg. von Hubert und Frieda Nichols (= Camden Miscellany
XV, 5), London 1929, S.47-53.

Ptolemy of Lucca, De Regimine Principum. On the Government of Rulers. With Portions
Attributed to Thomas Aquinas, hg. und iibers. von James Blythe, Philadelphia 1997.

,Seventh annual report of the Warden of the Standards on the Proceedings and Busi-
ness of the Standard Weights and Measures Department of the Board of Trade. For
1872-73" in: Parliamentary Papers of Great Britain C.859 (1873), URL: http://parlipapers.
proquest.com/parlipapers/result/pgpdocumentview?accountid=11004&groupid=1
04591&pgld=c02d7b23-17a8-47fc-a073-c45546ee0be7 (29.3.2019).

Das biblische Zitat folgt der Einheitsiibersetzung der Heiligen Schrift, hg. i. A. der Bischo-
fe Deutschlands, Osterreichs, der Schweiz, der Bischéfe von Luxemburg, von Liittich
und von Bozen-Brixen, Stuttgart 1980.

Internetquellen

http://www.bipm.org/fr/about-us/pavillon-de-breteuil/ (1.8.2019).

http://www.bipm.org/fr/measurement-units/base-units.html (1.8.2019).

http://www.bipm.org/fr/publications/mises-en-pratique/kilogram.html, (1.2.2019).

http://www.bipm.org/fr/publications/si-brochure/section1-2.html (1.2.2019).

http://www justis.com/document.aspx?doc=d7jstUrxA0LxsKjloYyZmXGJn2WIivLer
I0JitrvgJedn5eZiZmsmJaZi2idoIWIikvNCPnhzPngDP9MBjrMi6atFé&relpos=46
(30.9.2014).

Sekundirliteratur

Anglo, Sydney, , The British History in Early Tudor Propaganda. With an Appendix of
Manuscript Pedrigrees of the Kings of England, Henry VI to Henry VIII”, in: Bulle-
tin of the John Rylands Library 44 (1962), S. 17-48.

Chrimes, Stanley Bertram, Henry VII, New Haven/London 1999.

Connor, Robert Dickson, The Weights and Measures of England, London 1987.

Crease, Robert, World in the Balance. The Historic Quest For An Absolute System of Mea-
surement, New York/London 2011.



Risiko in Maflen 135

Cumpson, Peter/Sano, Naoko: ,, Stability of reference masses V: UV/ozone treatment of
gold and platinum surfaces”, in: Metrologia 50 (2013), S. 27-36.

Cunningham, Sean, Henry VII, London/New York 2007.

-, ,Loyalty and the Usurper: Recognizances, the Council and Allegiance under
Henry VII” in: Historical Research 82/217 (2009), S. 549-581.

Davis, Richard, , The SI unit of mass”, in: Metrologia 40 (2003), S.299-305.

Hodder, Ian, Entangled. An Archeology of the Relationships between Humans and Things,
Oxford 2012.

Horowitz, Mark R., ,Introduction”, in: Historical Research 82/217 (2009), S. 375-378.

-, ,Henry Tudor’s Treasure”, in: Historical Research 82/217 (2009), S. 560-579.

Kula, Witold, Measures and Men, Princeton 1986.

Lockyer, Roger, Henry VII, London u. a. 1987.

Loffelbein, Peter, Maf, Modell und Material. Dynamische Wissenskonstitution in den
metrologischen Reformen Heinrichs VII. von England, Working Paper des SFB 980
Episteme in Bewegung, No. 7/2015, Freie Universitat Berlin, URL: http://www.
sfbepisteme.de/Listen_Read_Watch/Working-Papers/No_7_Loeffelbein_Mass-
Modellund-Material/index.html (1.8.2019).

Mahr, Bernd, , Cargo. Zum Verhiltnis von Bild und Modell”, in: Visuelle Modelle, hg.
von Ingeborg Reichle, Steffen Siegel und Achim Spelten, Miinchen 2008, S. 17-40.

-, ,Ein Modell des Modellseins. Ein Beitrag zur Aufklarung des Modellbegriff”, in: Mo-
delle, hg. von Ulrich Dirks und Eberhard Knobloch, Frankfurt a. M. 2008, S. 187-216.

Maier, Anneliese, Metaphysische Hintergriinde der spitscholastischen Naturphilosophie,
Rom 1955.

Mills, Ian u.a., ,Redefinition of the kilogram, ampere, kelvin and mole: a proposed
approach to implementing CIPM recommendation 1 (CI-2005)", in: Metrologia 43
(2006), S.227-246; S.228).

Quinn, Terry J., ,, The Kilogram: The Present State of Our Knowledge”, in: IEEE Trans-
actions on Instrumentations and Measurements 40/2 (1991), S. 81-85.

- u.a, ,Redefinition of the kilogram: A decision whose time has come”, in: Metrolo-
gia 42/2 (2005), S. 71-80.

Searle, John, Speech Acts: An Essay in the Philosophy of Language, London 1969.

Stachowiak, Herbert, Allgemeine Modelltheorie, Wien/New York 1973.

Wartofsky, Marx William, ,Telos and Technique. Models as Modes of Action”, in:
Models. Representation and the Scientific Understanding, hg. von dems., Dordrecht/
Boston/London 1979, S. 140-153.

Watson, C. M., British Weights and Measures. As Described in the Laws of England from
Anglo-Saxon Times, London 1910.

Wendler, Reinhard, Das Modell zwischen Kunst und Wissenschaft, Miinchen 2013.

Williams, Neville, The life and times of Henry VII, London 1994.

Witthoft, Harald, ,,MafBrealien und die Tradition nordeuropdischer MafSnormen in
Mittelalter und Neuzeit”, in: Historische Metrologie in den Wissenschaften, hg. von
dems., St. Katharinen 1986, Bd. 1, S. 213-225.

-, ,Zum Problem der Genauigkeit in historischer Perspektive”, in: Genauigkeit und
Priizision in der Geschichte der Wissenschaften und des Alltags, hg. von Dieter Hoff-
mann und Harald Witthoft, Bremerhaven 1996 (PTB-Texte 4), S. 3-32.

Zupko, Ronald Edward, British Weights and Measures. A History from Antiquity to the
Seventeenth Century, Wisconsin/London 1977.



DOI: 10.13173/9783447112642.115
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Modell und Empirie in Galileos Mondbeobachtungen

Simone De Angelis

1

Ich beginne mit allgemeinen Uberlegungen zum Modellkonzept und nehme
anschliefend einige begriffliche Differenzierungen aus der Perspektive heuti-
ger Wissenschaftstheorie vor. Grundsétzlich gesprochen spielen Modelle eine
zentrale Rolle in der Wissenschaft, wobei ich mich besonders auf die models in
science beziehe. Das Bohr’sche Atommodell, die Doppelhelix der DNA oder das
Billiard-Modell fiir Gase sind typische Beispiele von Modellen in der Wissen-
schaft, die auch in der wissenschaftlichen Praxis eine zentrale Rolle spielen. Ein
bestimmter Modelltypus ist zum Beispiel ein idealisiertes Modell oder ein ma-
thematisches Modell. Man spricht aber auch von ikonischen, analogen oder in-
strumentellen Modellen. Es gibt demnach eine Fiille von Modellkonzepten, die
in den Wissenschaften verwendet werden. Als typisches Beispiel fiir die Ver-
wendung von idealisierten Modellen gelten etwa die Galilei’schen Idealisierun-
gen, auf die ich weiter unten zuriickkommen werde. Mit dem Begriff des Modells
verbinden sich eine Reihe von Problemen, die entweder semantischer Natur (was
ist die représentative Funktion von Modellen?), ontologischer Natur (was fiir
eine Art von Dingen sind Modelle?) oder epistemologischer Natur (wie lernen
wir anhand von Modellen?) sind.! In der Frithen Neuzeit gewinnen im Zuge der
Mathematisierung der Natur, allen voran der physikalischen Natur, idealisierte
bzw. mathematische Modelle an Relevanz. Alexandre Koyrés These, dass es sich
bei der Mathematisierung oder Geometrisierung der Natur bzw. des Raumes mit
Blick auf Galilei, Descartes und Newton um eine , attitude intellectuelle”, also um
einen Mentalitdtswandel in der Auffassung der Natur handle, die gegeniiber der
Schule von Paris von John Buridan und Nicolas Oresme im 14. Jahrhundert eine
Differenz markiere, bleibt m. E. zu diskutieren.> Auch der theoretische Physiker
Lee Smolin vertritt dieses Mathematisierungskonzept als Charakteristikum der
modernen Physik: Galileo habe entdeckt, dass die Kérper beim Fallen immer eine
Parabel beschreiben und dabei eine konstante Beschleunigung aufweisen. Dabei
lasse sich die Parabel, die mathematische Kurve, in einem sog. Konfigurations-

1 Roman Frigg und Stephan Hartmann, ,Models in Science”, in: The Stanford Encyclopedia of
Philosophy (Fall 2012 Edition), hg. von Edward N. Zalta, URL: http://plato.stanford.edu/archi-
ves/fall2012/entries/models-science/ (1.8.2019).

2 Alexandre Koyré, Etudes Galiléennes, Paris 1939, Bd. 1: A I'Aube de la Science Classique, S.9.



138 Simone De Angelis

raum wiedergeben, in dem die Zeit verschwinde.? Ein idealisiertes Modell ver-
sucht ja ganz grundsétzlich, etwas Kompliziertes zu vereinfachen, um es irgend-
wie handhabbar zu machen. Wie bekannt ist, beschiftigte sich Galileo u.a. mit
dem freien Fall und mit der Bewegung von Kugeln auf einer schiefen Oberfldche.
Dabei ging es zum Beispiel darum, von der Reibung abzusehen oder den Luftwi-
derstand zu ignorieren. In dieser Variante von Idealisierung spricht man in phi-
losophischen Debatten von sog. Aristotelischen oder Galilei’schen Idealisierun-
gen. Worum geht es dabei? Bei den Aristotelischen Idealisierungen kommt es
zu einem Weglassen von nicht problemrelevanten Eigenschaften eines Objekts.
Man begrenzt die Konstellation von Eigenschaften und isoliert diese durch die-
ses Verfahren. Das Planetensystem zum Beispiel wird dann nunmehr nur durch
Masse und Form dargestellt. Im Zusammenhang mit den Galilei’schen Idealisie-
rungen spricht man von ,verzerrten’ physikalischen Modellen, etwa dann, wenn
sich Massenpunkte auf einer reibungslosen Ebene bewegen.! Das Beispiel des
freien Falls ist hierfiir emblematisch: Galileo konzentrierte sich auf die initiale,
voriibergehende Phase der Bewegung, in der Kérper beschleunigt werden, wéh-
rend er die zweite konstante Phase der Bewegung, in der sich die Geschwindigkeit
eines Korpers stabilisiert, vernachlédssigte. Galileo hatte dabei die Intuition der
initialen Bewegung sowie die Intuition, dass die schiefe Ebene den freien Fall
verlangsamt darstellte. Nur so, gewissermafsen durch einen ,Trick’, konnte er das
Fallgesetz formulieren, demzufolge das Gewicht eines Kérpers (zumindest in der
Initialphase und bei Vernachlidssigung des Luftwiderstandes) beim Fallen keine
Rolle spielt, weshalb alle Korper gleich schnell fallen. Damit konnte er die ter-
restrische Physik des Aristoteles, der nur die zweite Phase des freien Falls beob-
achtete und den Luftwiderstand beriicksichtigte, widerlegen.” Es war also cha-
rakteristisch fiir Galileo, komplizierte Situationen durch solche Vereinfachungen
in den Griff zu bekommen. Galileos Idealisierungen waren natiirlich nicht ganz
unproblematisch. Was sagt uns denn ein ,verzerrtes’ Modell dieser Art {iber die
Realitdt aus? Wie konnen wir seine Genauigkeit priifen? Eine Moglichkeit besteht
darin, solche Idealisierungen als Grenzfalle anzusehen. Kommen wir aber damit
weiter? Begriffliche Differenzierungen, wie sie die Wissenschaftstheorie anbietet,
kénnen zwar durchaus niitzlich sein. Sie geben eine erste Orientierung, bleiben
aber oft steril und zu abstrakt, wenn sie nicht an konkreten historischen Beispie-
len erdrtert und veranschaulicht werden. Galileos Werk bietet hier interessante
Ansatzpunkte, gerade wenn man als Wissenschaftshistoriker abstrakte theore-
tische Konstrukte, wie in diesem Fall das Modell, mit konkreten historischen

3 Lee Smolin, Im Universum der Zeit. Auf dem Weg zu einem neuen Verstindnis des Kosmos, tibers.
von Jirgen Schroder, Miinchen 2014 [2013], S.39-64 u. S.78-87.

4 Frigg/Hartmann, ,Models in Science” (1.8.2019).

5 Carlo Rovelli, , Aristotle’s Physics: a Physicist’s Look”, in: arXiv:1312.4057v2 [physics.hist-ph]
(18 Aug 2014), URL: https://arxiv.org/abs/1312.4057v2 (1.8.2019).

6 Frigg/Hartmann, ,Models in Science” (1.8.2019).



Modell und Empirie in Galileos Mondbeobachtungen 139

Fallbeispielen zu verkniipfen versucht.” Im Rahmen meiner Beschaftigung mit
Galileos Mondbeobachtungen im beriihmten Werk Sidereus Nuncius (Der ,,Ster-
nenbote”) bin ich denn hinsichtlich des Modellgebrauchs auch auf erstaunliche
Befunde gestofsen. Davon handelt der vorliegende Aufsatz. Zuerst will ich den-
noch den historischen Kontext, in dem diese Modellverwendung erfolgte, etwas
erlautern.

2

Galileos Werk Sidereus Nuncius (Abb. 1) wurde 1610 in Venedig publiziert. Venedig
war damals ein bedeutendes Wirtschafts-, Kultur- und Wissenschaftszentrum.
Norditalien und besonders Venetien erfreuten sich einer intensiven kulturellen
Bliite. Um dies nachvollziehen zu kénnen, muss man sich nur die geographische
Lage der Makroregion Venetien um 1500 vor Augen fiihren, in der die Repu-
blik Venedig wirtschaftlich und politisch die groite Expansion erreichte. Die
Lage begiinstigte einerseits die Handelsbeziehungen mit fernen Lindern, an-
dererseits die politische Ausdehnung dieser geographischen Makroregion, die
damals auch Istrien, Dalmatien, das Agdische Meer und Zypern umfasste. Die
hauptsédchlichen Handelsrouten erstreckten sich iiber diese ganze Region bis
nach Nordafrika und den Orient, die venezianische Flotte dominierte bis zum
Beginn des 16. Jahrhunderts weite Teile des Mittelmeerraumes. Venedig war ein
grofler Handelsumschlagplatz: Waren und Giiter aus Indien, China und dem Ori-
ent kamen nach Venedig und wurden von dort nach London und Bruges, im
heutigen Belgien, weiterverkauft. Es wurde u. a. mit Gewiirzen, Edelh6lzern und
Parfiim gehandelt. Die Ertrage wurden in Gold bezahlt, die Venezianer waren
tlichtige Handelsleute. Es zirkulierte viel Geld, Venedig war eine reiche Republik.
Im 16. Jahrhundert erlebte nicht nur die bildende Kunst eine kulturelle Bliitezeit
(zu denken wire an Tizian oder Giorgione), sondern auch die Wissenschaften.
Die Universitdat Padua war ein bedeutendes akademisches Zentrum von euro-
pdischem Format, und die Stadt selbst natiirlich auch geographisch Venedig
sehr nahe. Die Universitit Padua war eine Hochburg der Wissenschaften, be-
sonders der Medizin, der Anatomie, der Mathematik und der Astronomie. Be-
kannt ist etwa das erste Theatrum anatomicum, das der Anatom Girolamo Fabrici
d’Aquapendente 1594 in Padua erbauen liefs und das man heute noch besichtigen
kann.® Es gibt in Padua im sog. ,,Saal der Vierzig” im Palazzo del Bo auch ein al-
tes Holzgebalk zu besichtigen, das Galileos Lehrstuhl war. Galileo hatte namlich
von 1590 bis 1610 in Padua eine Professur fiir Mathematik inne. Hinter Galileos
Lehrstuhl hdngen an den Wanden die Portrédts von Medizinern, die entweder in

7 Simone De Angelis, ,Der Wissenschaftshistoriker”, in: Das Personal der Postmoderne. Inventur
einer Epoche, hg. von Hannes Mangold und Alban Frei, Bielefeld 2015, S. 137-149.

8 Simone De Angelis, ,,Demonstratio ocularis und evidentia. Darstellungsformen von neuem
Wissen in anatomischen Texten der Frithen Neuzeit”, in: Spuren der Avantgarde: Theatrum
anatomicum. Friihe Neuzeit und Moderne im Kulturvergleich, hg. von Helmar Schramm, Ludger
Schwarte und Jan Lazardzig, Berlin/New York 2011, S. 168-193.



140 Simone De Angelis

Abb. 1: Galileo Galilei, Titelblatt der Grazer Originalausgabe des
Sidereus Nuncius (1610). Universitatsbibliothek Graz.’

Padua studiert hatten oder dort Professoren gewesen waren, unter ihnen auch
William Harvey, der zu Beginn des 17. Jahrhunderts den Blutkreislauf entdeckte.
Solcherart hat man sich also den unmittelbaren historischen Kontext von Galileos
eigener wissenschaftlicher Arbeit als Mathematiker und Astronom bis zum Er-
scheinen von Sidereus Nuncius vorzustellen.

9 Abbildung mit freundlicher Genehmigung der Universitétsbibliothek Graz.

DOI: 10.13173/9783447112642.137
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Modell und Empirie in Galileos Mondbeobachtungen 141

In diesem Zusammenhang ist ferner ein jlingst wiedergefundenes Dokument
bedeutsam, welches zeigt, dass Galileo im Herbst 1609 mit dem Bau eines Tele-
skops beschiftigt war und dass er sich mit der Optik aus ganz praktischer Sicht
auseinandersetzte. Auf der Riickseite eines in der Nationalbibliothek von Florenz
aufgefundenen Briefes hatte Galileo ndmlich eine Einkaufsliste verfasst, mit der er
in Venedig eine Reihe von Dingen einkaufen wollte: u. a. Malvasia-Wein, Zucker,
Gewlirze, Pfeffer, Nelken, einen Hut fiir seinen Sohn Vincenzo, aber auch Kano-
nenkugeln, Orgelpfeifen, Tonerde aus Tripolis, Pech aus Griechenland, deutsche
Brillengléser, Spiegelscherben, Bergkristall, Eisenschiisseln und Filz. Wie Gior-
gio Strano gezeigt hat, ist Galileos , shopping list” ein ,direkter Beweis” dafiir,
dass er die Qualitdt gewohnlicher Brillengldser erhthen wollte und dass er eine
sehr gute Kenntnis von der Herstellung von Glasern und Linsen hatte." Der Hin-
weis auf die ,deutschen Brillengldser” zum Beispiel verweist auf die ,deutsche
Methode’ der Glasherstellung, bei der besonders diinne Glasscheiben produziert
wurden und die offenbar andere Methoden iibertraf."" Uberhaupt besaflen die
Venezianer seit dem 13. Jahrhundert eine hochwertige Glasproduktion, in der sie
sodiumhaltige Alkaliasche verwendeten, die sie aus Pflanzen gewannen, die nur
in Syrien wuchsen und die sie von dort importierten.'”” Das venezianische Know-
how beziiglich der Glasproduktion diirfte somit auch Galileos Linsenherstellung
begtlinstigt haben. Am Ende des Jahres 1609 hatte er jedenfalls ein leistungsstar-
kes Teleskop gebaut, das in der Lage war, Objekte mehr als dreiffigfach zu ver-
grolern.”” Es ermoglichte ihm, die auflergewthnlichen Beobachtungen am Him-
mel zu machen, die er dann in seinem Werk Sidereus Nuncius prasentierte. Im
Folgenden werde ich zeigen, durch welche Umstinde Galileo dazu kam, seine
Mondbeobachtungen durch ein Modell zu reprasentieren und wie seine Befunde
eine Debatte ausldsten, die ihn zwang, seine Konzepte und Argumente stérker
zu verdeutlichen und zu spezifizieren. Ich beginne mit der Analyse von Galileos
Mondzeichnungen sowie eines Diagramms, das sein geometrisches Argument
visuell darstellt.

3

In einer seiner Mondzeichnungen (Abb. 2) identifizierte und malte Galileo Licht-
flecken an der dunklen Seite des Mondes. Am Halbmond beobachtete er die De-
markationslinie zwischen dem hellen und dem dunklen Teil des Mondes. Diese
Demarkationslinie wurde auch terminator genannt. Galileo beobachtete aufler-

10 Giorgio Strano, ,Galileo’s shopping list: An overlooked document about early telescope
making”, in: From Earth-Bound to Satellite. Telescope, Skills and Networks, hg. von Alison D.
Morrison-Low, Sven Dupré, Stephen Johnson und Giorgio Strano, Leiden 2012 (History of
Science and Medicine Library. Scientific Instruments and Collections 23/2), S. 1-19, hier S. 18.

11 Sven Dupré, ,Galileo and the culture of glass”, in: Tintenfass und Teleskop: Galileo Galilei im
Schnittpunkt wissenschaftlicher, literarischer und visueller Kulturen im 17. Jahrhundert, hg. von
Andrea Albrecht, Giovanna Cordibella und Volker Remmert, Berlin/Boston 2014, S. 297-319.

12 Peter Spufford, Power and Profit. The Merchant in Medieval Europe, London 2002, S.270 u. S. 273.

13 Strano, ,Galileo’s shopping list”, S.18.



142 Simone De Angelis

Abb. 2: Galileo Galilei, Helle Flecken auf der Nachtseite des Mondes (1610).
Aus: ders., Sidereus Nuncius, Venedig 1610, S. 8.

dem, dass diese Trennlinie nicht gerade, sondern unregelmafsig verlief. Spater
schloss er aus dieser Beobachtung, dass diese Linie nicht die Lichtgrenze auf ei-
ner glatten und ebenen Kugeloberfldche sein konnte. Ferner beobachtete er helle
Flecken auf der dunklen Seite des Mondes, die im am weitesten entfernten Fall ca.
ein Zwanzigstel des ganzen Monddurchmessers vom terminator entfernt waren.
Bei der Grofse des Monddurchmessers handelte es sich um ein empirisches Da-
tum, eine Zahl, die seit der Antike erstaunlich genau bekannt war. Dies, obwohl
Galileo hier der Einfachheit halber gerundete Zahlen verwendete. Er nahm an,
dass die eingezeichneten hellen Flecken Bergspitzen waren, die von der Sonne
beleuchtet wurden, wahrend der Fuf der Berge im Schatten lag und wegen der

DOI: 10.13173/9783447112642.137
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Modell und Empirie in Galileos Mondbeobachtungen 143

Kriimmung der Mondoberflaiche von D c
den Sonnenstrahlen nicht mehr er-
reicht werden konnte. Diese Annah-
me erlaubte es Galileo also, sein Ar-
gument fiir die Bestimmung der Hohe
der Berge auf dem Mond zu konstru-
ieren, was Wissenschaftshistorikern
inzwischen auch gut bekannt ist."
Wie ich spater detaillierter ausfithren
werde, war sich Galileo durchaus be-
wusst, dass es nicht selbstverstandlich
war, die hellen Flecken als Bergspitzen
zu identifizieren. Seine Annahme be-
durfte einer Erkldarung, zumal die hel-

len Flecken auch von anderen Mond- Abb. 3: Galileo Galilei, Geometrisches
strukturen, zum Beispiel von einem Modell zur Bestimmung der Hohe AD eines
Mondberges (1610). Aus: ders., Sidereus
Nuncius, Venedig 1610, S. 13 v.

hellen, reflektierenden Material, hat-
ten verursacht werden kénnen.

Galileos Argument fiir die Bestim-
mung der Mondhohen sieht wie folgt aus: Wie auf einer weiteren Zeichnung
(Abb. 3) zu sehen ist, benutzt Galileo ein einfaches zweidimensionales geometri-
sches Modell, um den dreidimensionalen Mond darzustellen.

Galileo représentierte den Mond also als perfekten Kreis CAF (obwohl der
Mond in Wirklichkeit keine perfekte Kugel ist). Die Achse CF reprasentiert den
Terminator, die Linie GCD den Lichtstrahl, der von der Sonne in G ausgeht, den
Mond in C als Tangente beriihrt und den Berg AD auf der dunklen Mondseite
seitlich bestrahlt. D stellt die Spitze des Berges dar, die vom Lichtstrahl beriihrt
wird und deshalb als heller Fleck erscheint (s. Abb. 2). Wenn also der Berg AD so
hoch ist, dass er vom Lichtstrahl GC beleuchtet wird, dann muss sich dieser Berg
AD an der Spitze D mit der Tangente GC schneiden. Wie Gerd Grafihoff und John
Heilbron gezeigt haben, errechnete Galileo die Hohe der Berge auf dem Mond
anhand dieses Modells und mithilfe des Satzes des Pythagoras (ED = VEC?+ DC?),
wobei er zu dem Schluss kam, dass die Mondberge ca. fiinf Meilen hoch seien.”
Galileo gab auch an, dass die Mondberge hoher seien als diejenigen auf der Erde,
die ihm zufolge ungefahr eine italienische Meile hoch seien. Wenn wir bedenken,
dass eine italienische Meile rund 1,851 Kilometer entspricht (Yo des Aquatorial-
grades), dann ist dieser Wert zu klein, selbst, wenn wir bedenken, dass Galileo
nur die europédischen Berge kannte. An anderer Stelle seines Werkes gab Galileo
an, dass die lunaren Bergketten drei bis vier italienische Meilen hoch seien.

14 Gerd GraBhoff, ,Modelle”, in: ders., Einfiihrung in die Wissenschaftsgeschichte und Wissen-
schaftstheorie, URL: http://philoscience.unibe.ch/documents/VorlesungenFS10/wtwg/wtwg
script.pdf (27.2.2015); siehe auch: John Heilbron, Galileo, Oxford 2010.

15 Graf3hoff, ,Modelle”, S. 30; sowie Heilbron, Galileo, S. 152f.



144 Simone De Angelis

Obschon Galileo die Umsténde vereinfachte und seine Annahmen zum Teil
inkorrekt waren, war sein Argument zur Bestimmung der Mondhohen dennoch
schliissig, und es handelte sich um eine fiir die damalige Zeit bemerkenswerte
Leistung. Dabei muss klar sein, dass es Galileo nicht darum ging, exakte Wer-
te fiir die Hohe der Mondberge zu berechnen, sondern lediglich darum, grobe
Schitzungen durchzufiihren, die einen Vergleich mit Bergen auf der Erde ermdg-
lichten. Wie noch zu zeigen sein wird, war schon die einfache Annahme, dass
auf dem Mond Berge existieren, zu dieser Zeit nicht selbstverstandlich. Aber ab-
gesehen von den ungenauen Werten fiir die Hohe der Berge auf dem Mond und
auf der Erde, sind Galileos Vereinfachungen fiir die Zwecke seines Arguments
durchaus vertretbar. Modelle konnen auch falsche Annahmen beinhalten, solan-
ge sie approximativ einen Verwendungszweck erfiillen. Galileo stellte keine Ge-
nauigkeitsanspriiche (und wir werden auch gleich sehen, warum). Es war ihm
also durchaus bewusst, dass er mit Vereinfachungen arbeitete. Eine weitere An-
nahme Galileos war, dass sich Lichtstrahlen geradlinig fortbewegen. Dass Licht
durch schwere Korper abgelenkt wird, war Galileo natiirlich noch nicht bekannt;
dies spielt fiir den Mond aber auch keine signifikante Rolle, ebenso wenig wie auf
der Erde, wo die Lichtstrahlen allerdings durch die Erdatmosphédre gebrochen
werden. Implizit musste Galileo also voraussetzen, dass es auf dem Mond kei-
ne Atmosphére gab. Das Modell funktioniert aulerdem nur bei Halbmond, bei
Neumond werden die geometrischen Konstruktionen wesentlich komplizierter,
insbesondere wire der Satz des Pythagoras nicht mehr anwendbar, da kein recht-
winkliges Dreieck mehr gegeben wire.” Das Zwischenfazit lautet also: Galileo
war dank all dieser Vereinfachungen in der Lage, die Mondhdhen approximativ
zu berechnen.

Dieser Befund hat aber eine Pointe: Es ist ndmlich zu fragen, warum Galileo bei
seinen Mondbeobachtungen iiberhaupt auf solche idealisierten, geometrischen
Modelle zuriickgriff. Die etwas iiberraschende Antwort, die Galilei etwas spater
selbst formulierte, lautete: weil man die Berge in Wirklichkeit gar nicht sieht, ja
aus der Distanz Erde-Mond zu dieser Zeit auch gar nicht sehen konnte, selbst
wenn man durch ein Teleskop schaute (was natiirlich nicht heifst, dass das Mond-
gebirge prinzipiell unbeobachtbar ist). Damit stellt sich ein interessantes epistemno-
logisches Problem, das die Beobachtung in einem allgemeineren Sinn betrifft und
zumindest zum Teil erkldrt, warum sich Galileo bei seinen Mondbeobachtungen
entschied, ein geometrisches Argument, d.h. ein idealisiertes Modell, einzu-
fiihren. Allerdings stellte Galileo das Beobachtungsproblem nicht im Sidereus
Nuncius dar, sondern in seinem berithmten Brief an den Jesuitenpater Christoph
Grienberger in Rom vom 1. September 1611, dem die Galileiforschung bislang zu
wenig Beachtung geschenkt hat. Dieser Brief wirft ein Licht auf die komplexe

16 Graf3hoff, ,Modelle”, S.30f.
17 Ebd., S.31.



Modell und Empirie in Galileos Mondbeobachtungen 145

epistemische Situation,” in die Galileo nach der Verdffentlichung von Sidereus
Nuncius verwickelt wurde.

4

Grundsatzlich wurden Galileos Beobachtungen am Sternenhimmel — die Mond-
oberflache, die Figur des Saturn, die Phasen der Venus, die Jupitermonde und die
Milchstrafle — von seinen Zeitgenossen ambivalent rezipiert. Einige renommierte
jesuitische Mathematiker am Collegio Romano bestatigten im Wesentlichen Gali-
leos Beobachtungen.”” Allerdings konnte sich das Argument, dass es sich bei der
gebirgigen Erscheinung der Mondoberfliche um eine optische Tauschung oder
Halluzination handelte, lange halten, besonders auch im Zusammenhang mit
Galileos Beobachtung der Jupitermonde.” Die Einwénde einiger jesuitischer Ma-
thematiker konzentrierten sich 1611 speziell auf das sog. ,Problem von Mantua’,
demzufolge die Peripherie der Mondhalbkugel ganzlich hell beleuchtet blieb,
ohne dass Schatten und Unregelméfigkeiten zu erkennen gewesen wéren, so-
dass die Gebirgsspitzen dort nicht zu sehen waren.”" Dies war also das Problem,
mit dem sich Galileo in dem Brief an Grienberger vom 1. September 1611 ausein-
andersetzte und das ihm dartiiber hinaus die Gelegenheit bot, {iber die Implika-
tionen seiner Mondbeobachtungen ausfiihrlicher und genauer zu reflektieren, als
er dies in Sidereus Nuncius getan hatte.”?

Die Frage, die besonders der jesuitische Mathematiker Giuseppe Biancani for-
muliert hatte und die Galileo in seinem Brief referierte, lautete wie folgt: ,Sind
denn auf der der Erde zugewandten Seite der Mondoberfliche Erhchungen zu
sehen?” Galileos Antwort: ,Nein, antworte ich, und ich sage sogar, dass man die
Hohen und Erhebungen des Mondes aus einer solchen Distanz nicht nur nicht
sieht oder nicht sehen kann, sondern dass man sie nicht einmal aus der Nahe von
100 Meilen sehen wiirde.”?®* Galileos Antwort ist insofern erstaunlich, als sie das
Risiko in Kauf nahm, beziiglich der Mondhohen nicht geglaubt zu werden, gera-

18 Lutz Danneberg, , Epistemische Situationen, kognitive Asymmetrien und kontrafaktische
Imaginationen”, in: Ideen als gesellschaftliche Gestaltungskraft im Europa der Neuzeit. Beitrige
fiir eine erneuerte Geistesgeschichte, hg. von Lutz Raphael und Heinz-Elmar Tenorth, Miinchen
2006, S.193-221.

19 Michele Camerota, Galileo Galilei e la cultura scientifica nell’eta della Controriforma, Roma 2004,
S.200-218. Camerota zeigt im Detail den ambivalenten Charakter des Urteils der jesuiti-
schen Mathematiker gegeniiber Galileos Sidereus Nuncius auf.

20 Ebd., S.201. Das Argument der optischen Tauschung und der Halluzination in der jesuiti-
schen Briefkorrespondenz des Jahres 1611 wird hier belegt.

21 Ebd,, S.213; sowie Isabelle Pantin, ,Galilée, la lune et les Jésuites: A propos du Nuncius Side-
reus Collegii Romani et du ,Probléeme de Mantue’, in: Galilaeana 2 (2005), S. 19-24.

22 Galileo Galilei an Cristoforo Grienberger [in Roma], Firenze, 1° settembre 1611, in: ders., Le
Opere di Galileo Galilei, Edizione Nazionale, hg. von Antonio Favaro, Bd. 11: Carteggio 1611-
1613, Florenz 1901, S. 178-202, hier S.186: ,[...] et poi, che io di nuovo mi affatichi in dichiara-
re piti lucidamente et diffusamente che non feci nel mio Nunzio Sidereo” (Ubersetzung des
Autors, hier und im Folgenden).

23 Galileo Galilei an Grienberger, S.183.



146 Simone De Angelis

de wenn man sich etwa das jesuitische Halluzinationsargument vor Augen fiihrt.
Umso wichtiger war deshalb Galileos Rechtfertigungsstrategie in dem Brief an
Grienberger, die auch die Motivation fiir das Verfassen des Briefes selbst bildete.

Galileos Argumentation, mit der er die hier skizzierte Problemsituation zu be-
wiltigen versuchte, ldsst sich in sechs Schritten rekonstruieren und analysieren.

(i) Galileo stellte in seiner ersten Antwort auf die Frage Biancanis explizit das
Problem des Sehens und der visuellen Wahrnehmung der Mondbeobachtung
dar. Doch inwiefern kénnen wir hier auch von einem epistemologischen oder
perzeptionstheoretischen Problem sprechen? Dominik Perler und Markus Wild
stellen in ihrem Buch {iber Wahrnehmungstheorien in der friithen Neuzeit (2008) das
Wahrnehmungsproblem wie folgt dar: ,Das Problem der Wahrnehmung besteht
darin, eine Erklarung der Beziehung der Sinneserfahrung zu den materiellen Ob-
jekten zu finden.”* Ubertragen auf Galileos Situation heift dies, dass seine Argu-
mentation in dem Brief an Grienberger im Wesentlichen darauf zielte, eine Erkla-
rung fiir die Phanomene und Erscheinungen des Mondes zu geben, wie sie von
der Erde aus wahrgenommen wurden. Denn offensichtlich unterschied Galileo
zwischen dem, was durch die sinnliche Wahrnehmung von der Mondoberfldche
zu sehen war (auch mit Hilfe des Teleskops) und dem, wie die Mondoberfldche
wirklich beschaffen war, also zwischen dem wahrnehmenden Subjekt auf der
einen Seite und dem wahrgenommenen Objekt auf der anderen. (ii) In der Tat
stellte Galileo in dem Brief an Grienberger die Frage, wie er denn von der Be-
schaffenheit der Mondoberflache etwas wissen konnte, ganz explizit: ,Wie also
wissen wir, dass der Mond gebirgig ist?” Galileos Antwort: ,Wir wissen es nicht
aufgrund der einfachen Sinneswahrnehmung (senso), sondern indem wir die ra-
tionale Argumentation (discorso) mit Beobachtungen (osservationi) und sinnlichen
Erscheinungen (apparenze sensate) paaren und verbinden.”” (iii) Galileos Aussa-
ge beinhaltet relevante erkenntnis- und wahrnehmungstheoretische Implikatio-
nen, die im Folgenden erkldrt und weiter expliziert werden sollen. Insbesondere
bezog Galileo Uberlegungen iiber Hell-Dunkel-Effekte, perspektivisches Sehen,
Irradiationseffekte (optische Probleme) sowie jhomogene Wahrnehmungen’ in
seine Argumentation ein. Ich werde in meinem Beitrag besonders auf Galileos
Argumente {iber Hell-Dunkel-Effekte in Kombination mit dem perspektivi-
schen Sehen naher eingehen. (iv) Hell-Dunkel-Kontraste: Galileo sagte, dass sich
die beobachteten Phanomene, etwa die hellen Flecken auf der nichtbeleuchteten
Seite des Mondes, nie auf einer glatten Kugeloberfldche ereignen wiirden. Da-
raus schloss er, dass die Mondoberfliche gepragt von Hohen und Tiefen sei.®
Es ging hier also zunédchst um ein Schlussverfahren sowie um Hypothesenbil-
dung: Was Galileo namlich durch sein Fernrohr sah, waren eigentlich nur Hell-

24 Dominik Perler und Markus Wild, , Einleitung”, in: Sehen und Begreifen. Wahrnehmungstheo-
rien in der friihen Neuzeit, hg. von dens., Berlin 2008, S. 48.

25 Galileo Galilei an Grienberger, S. 183: ,non col semplice senso, ma coll’accoppiare e congiun-
gere il discorso coll'osservationi et apparenze sensate”.

26 Ebd., S.183f.



Modell und Empirie in Galileos Mondbeobachtungen 147

Dunkel-Effekte. Er schloss somit von

diesen Hell-Dunkel-Effekten auf die SIS EETS
— L T

physikalischen Ursachen (Hohen und e

Tiefen auf der Mondoberfldche), weil == :.:-;;.-'

er diese, wie wir jetzt wissen, per se Bt

ja gar nicht sehen konnte. Allerdings o;"-:.a_::'é_i_'

waren Hohen und Tiefen lediglich Er- “-'-'I.%";":‘-;E

scheinungen, Phdnomene. Aus episte-
mologischer Sicht betrachtete er diese
blof als Annahmen oder Hypothe-
sen. Die Erscheinungen vermochten
zwar zu iiberzeugen, sie blieben den-
noch hypothetisch, weil die Hohen
und Tiefen, also die Eigenschaften des

N F 7 AL TL -
AT SSOD

Wahrnehmungsobjekts, von ihm nicht 3:

wirklich gesehen werden konnten.*” H}":‘;i
Galileo veranschaulichte den wahrge- ] _.;' E:‘:
nommenen Hell-Dunkel-Kontrast am “‘iifg
Terminator auch mit einer Zeichnung g! i

(Abb. 4). (v) Perspektivisches Sehen: Gali-
leo erweiterte ferner seine Argumen-
tat'lon auch fiir jenen Fall, in dem es Abb. 4: Galileo Galilei, Veranschaulichung
keine Hell-Dunkel-Effekte auf der des Hell-Dunkel-Kontrasts am sog. Termina-
Mondoberfliche zu sehen gab. Dies or (1. September 1611).

galt besonders fiir diejenigen Zonen Aus: Brief an Christoph Grienberger, in:
der Mondoberﬂéche, die vom Sonnen- ders., Le OPEVE di Galileo Galilei, Edizione
licht stark beleuchtet wurden wie [Nazionale hg. von Antonio Favaro, Bd.11:
zum Beispiel die Peripherie der I\l/lon d- Carteggio 1611-1613, Florenz 1901, S. 183.
halbkugel, wo die Bergketten nicht zu

sehen waren. Galileo musste ndmlich den scheinbaren Widerspruch erkléren,
dass sich die Bergketten auf dem Mond bis zur Peripherie der Mondhalbkugel
erstreckten und also vorhanden, jedoch nicht zu sehen waren. Galileo nahm also
an, dass die Hell-Dunkel-Effekte an der Peripherie der Mondhalbkugel zwar
existierten, jedoch nicht sichtbar waren, sodass man in diesem Fall aus ihnen
keine Hypothesen oder Argumente zugunsten der gebirgigen Mondoberfldche
ableiten konnte.”® Als Folge wollten seine Gegner die Existenz von Bergen auf
dem Mond ginzlich bezweifeln.?” Galileo versuchte diesen Zweifel durch weite-
re Argumente auszurdumen. Anhand einer Zeichnung (Abb. 5) verdeutlichte er,
dass es darauf ankommt, ob die Berghthen frontal in der mittleren Mondzone

27 Ebd., S.184.
28 Ebd.
29 Ebd., S.186.



148 Simone De Angelis

Abb. 5: Galileo Galilei, Schematische Dar-
stellung der Frontal- bzw. Seitenansicht
von Berghohen in den mittleren bzw.
peripheren Zonen des Mondreliefs

(1. September 1611).

Aus: Brief an Christoph Grienberger, in:
ders., Le Opere di Galileo Galilei, Edizione

Nazionale, hg. von Antonio Favaro, Bd. 11:

Abb. 6: Galileo Galilei, Darstellung der
Berghohen und der Lichtverhéltnisse an
der Peripherie der Mondhalbkugel

(1. September 1611).

Aus: Brief an Christoph Grienberger, in:
ders., Le Opere di Galileo Galilei, Edizione
Nazionale, hg. von Antonio Favaro, Bd. 11:
Carteggio 1611-1613, Florenz 1901, S. 191.%

Carteggio 1611-1613, Florenz 1901, S. 193.

oder an der Mondperipherie aus seitlicher Perspektive betrachtet werden. Galileo
argumentierte wie folgt: Man betrachte die Kugel ABCE, besonders die Kuge-
loberflache, die innerhalb eines Polarkreises eingeschlossen ist: Wer sein Auge
senkrecht tiber den Pol richtet oder senkrecht von unten darauf schaut, der sieht
einen perfekten Kreis BAEC; wer sein Auge jedoch seitlich auf den Polarkreis
richtet, der wiirde nur den schmalen Bruchteil ADC desselben Kreises wahrneh-
men. Bezogen auf die Mondbeobachtung heifst dies, dass wir die Bergspitzen
auf den zentralen Teilen des Mondes frontal sehen (in maesta), ahnlich dem Kreis
BAEC, wéhrend wir sie an der Peripherie nur von der Seite sehen (in profilo), ahn-
lich dem Kreis ADC.* Das ist denn auch der Grund, weshalb wir die Bergspitzen
auf der dunklen Mondseite als helle Flecken ABC wahrnehmen, wahrend wir auf
der gegeniiberliegenden beleuchteten Mondseite die Hohen FG nicht sehen, auch
wenn sie vom dunklen Nachthimmel umgeben sind (Abb. 6).32

30 Ebd., S.193.

31 Galileo veranschaulichte die unterschiedliche Betrachtung der beleuchteten Mondhéhen in
der zentralen und in der peripheren Mondzone. Erstere ABC wird frontal (in faccia), letztere
FG seitlich (in profilo) betrachtet. In der Seitenansicht verschwindet der Hell-Dunkel-Kontrast.

32 Ebd, S.191f.

DOI: 10.13173/9783447112642.137
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Modell und Empirie in Galileos Mondbeobachtungen 149

Anhand einer weiteren Zeichnung
(Abb. 7) zeigte Galileo schliefilich, wa-
rum es noch einen zusatzlichen Grund
gibt, weshalb die Hell-Dunkel-Effekte
an der Peripherie der Mondhalbkugel
nicht zu sehen sind: Man miisste die
Perspektive des Auges in Position A
einnehmen, also schrég {iber der be- ) o

Abb. 7: Galileo Galilei, Skizze zu den

leuchteten Oberfliche, um an der - -

. . Uberlegungen zum perspektivischen Sehen
Mondp?rlpherle Hell—Dunkel-Effekte (1. September 1611). Aus: Brief an Christoph
bzw. Hohen und Tiefen zu sehen. Von  Grienberger, in: ders., Le Opere di Galileo

der Erde aus gesehen steht der Leucht-  Galilei, Edizione Nazionale, hg. von Antonio
korper (Sonne) aber immer hoher und Favaro, Bd. 11: Carteggio 1611-1613,

das menschliche Auge immer tiefer Florenz1901,S.185

als die beleuchtete Oberfldche. Und

weil wir stets tiefer stehen als die betrachtete Oberfldche, kann die Sonne an je-
dem beliebigen Ort stehen, die Schattenseiten der Gebirgstiefen werden wir von
dort nie sehen kénnen.** Man wiirde die Schattenseiten des Mondgebirges ferner
auch dann nicht sehen, wenn das Auge parallel zur Sonne stiinde, also in Posi-
tion O (,il sole o chi nel sole fosse collocato”).*®> Dies deshalb, weil in einem sol-
chen Fall die Strahlen des Augenlichts und die Sonnenstrahlen auf parallelen Li-
nien verlaufen wiirden.* Dieses Argument Galileos, wonach der Beobachter eine
Perspektive aus der Sicht der Gestirne einnimmt, gehort zu den frithen Beispie-
len von ,Imaginationen des Sich-Hineinversetzens in den Naturwissenschaften”,
wie sie dann auch bei Leibniz und bis in die Gegenwart naturwissenschaftlicher
Erkenntnismethoden zu finden sein werden.”” Aufserdem war Galileo auch mit
dem Wissen tiber das perspektivische Sehen vertraut, das er vor allem durch die
Lektiire von Kiinstlertraktaten kannte, das er sich aber auch durch den Kontakt
mit Kiinstlern und Kunsttheoretikern der Zeit, u. a. mit Vincenzo Cigoli, angeeig-
net hatte.*® Auch das Argument zum perspektivischen Sehen entwickelte Galileo
letztlich nicht per se, sondern im Kontext seiner wahrnehmungstheoretischen Ar-

33 Galileo zeigt, wo das Auge des Betrachters situiert sein miisste, um die dunkle Seite der be-
leuchteten Bergoberfliche BC zu sehen.

34 Galileo Galilei an Grienberger, S. 185.

35 Ebd.

36 Ebd.

37 Lutz Danneberg, ,Das Sich-Hineinversetzen und der sensus auctoris et primorum lectorum. Der
Beitrag kontrafaktischer Imaginationen zur Ausbildung der hermeneutica sacra und profana
im 18. und am Beginn des 19. Jahrhunderts”, in: Theorien, Methoden und Praktiken des Interpre-
tierens, hg. von Andrea Albrecht, Lutz Danneberg, Olav Kramer, Carlos Spoerhase, Berlin/
Miinchen/Boston 2015, S. 407-458, hier S. 457.

38 Filippo Camerota, ,Galileo’s eye: Linear perspective and visual astronomy*, in: Galilaeana 1
(2004), S.143-170; vgl auch ders., La prospettiva del Rinascimento: arte, architettura, scienza, Mi-
lano 2006, hier S. 210-220.



150 Simone De Angelis

gumentation, bei der es darum ging zu erkldren, warum man die Berge an der
Mondperipherie nicht sehen konnte. (vi) Aus der Sicht von Galileos naturwissen-
schaftlicher Methodologie ist schlieslich noch ein wichtiger Punkt hervorzuhe-
ben: Die Hypothesenbildung gehdrte konstitutiv zu dem, was Galileo rationale
Argumentation (discorso) nannte. Galileos Argumentation kombinierte senso und
discorso, also sinnliche Wahrnehmung und rationale Argumentation. Aus metho-
discher Sicht war Galileo daher sicherlich ein Empiriker, weil er Beobachtungen
und auch Experimente machte. Wenn wir sein Vorgehen jedoch aus epistemolo-
gischer Sicht betrachten und fragen: ,,Was ist die Quelle des Wissens?”, so war Ga-
lileos Epistemologie mit Sicherheit nicht empirisch, da er Beobachtungen und Ex-
perimente nicht als Quelle des Wissens betrachtete.*” Wie seine Argumentation
im Brief an Grienberger gezeigt hat, ging er zwar von Beobachtungen aus, setzte
diese aber nicht absolut, sondern reflektierte und interpretierte sie von Anfang an
sehr behutsam. Man muss also die methodische und epistemologische Ebene gut
auseinanderhalten, wenn man verstehen will, wie sich in der Frithen Neuzeit die
Instrumente moderner wissenschaftlicher Praxis, u.a. Beobachtungen, Modelle
und Argumente, herausbildeten und wie sie zu begreifen waren.

5

Bevor ich zum Schluss komme, mdchte ich noch einige Bemerkungen zur zeitge-
nossischen Rezeption von Galileos Mondbeobachtungen anfiigen. Obwohl seine
Beobachtungen mitunter umstritten waren und langst nicht von allen, insbeson-
dere den jesuitischen Astronomen und Mathematikern, ohne Weiteres akzeptiert
wurden, ldsst sich durch unverdffentlichte Dokumente zeigen, dass auch diese
sehr wohl durch das Teleskop schauten und die Phdnomene, die Galileo gesehen
hatte, zum Teil bestétigten. Die erste Universitit Graz — die sog. Jesuitenuniversi-
tat —wurde im Jahre 1575 von Jesuiten gegriindet und spielte fiir die frithneuzeit-
liche Wissenschaft eine wichtige Rolle. Dort hatten renommierte Mathematiker
und Astronomen gewirkt, unter ihnen der beriihmte Johannes Kepler, bevor er
aus konfessionellen Griinden aus Graz vertrieben wurde und zu Rudolph IL
nach Prag zog. In der Sondersammlung der Universitatsbibliothek Graz sind
denn auch Biicher und Dokumente aufbewahrt, welche die wissenschaftliche Be-
deutung dieser ersten Universitdat bezeugen. So befindet sich im Briefnachlass
des Schweizer Jesuiten Paul Guldin, der zeitweise auch in Graz tétig war, ein
Brief des einflussreichen jesuitischen Mathematikers und Astronomen Christoph
Scheiner. In dem Brief an seinen Kollegen Guldin in Rom vom 10. November 1612
kritisierte Scheiner Galileos Beobachtungen iiber die Sonnenflecken scharf und
betonte, dass er dessen grobe Fehler korrigieren werde.*

39 Michael Segre, ,Galileos Empirismus: eine historiographische Ausrede?”, in: Miscellanea
Kepleriana: Festschrift fiir Volker Bialas zum 65. Geburtstag, hg. von Daniel A. Di Liscia, Friede-
ricke Bookmann und Hella Kothmann, Augsburg 2005, S. 89-100, hier S. 96.

40 Christoph Scheiner an Paul Guldin, 10. November 1612, UB Graz, Ms. 139, Brief Nr. 6.



Modell und Empirie in Galileos Mondbeobachtungen 151

R v;w,h, ’f'ﬁz‘W'lT""-k

o o G s il e (] .m.:"
sk $ & Hfertoary g wulls &Tm?g’ mpsd] 15 ;,EJS
e

o nendy e ﬁg"!éa:’%;ﬁjwﬁ de[}'gs: 1 1;- :ﬁ‘m
4 "_'MNW’TM‘KWS ﬂium& Hmmg-w ;nfrm mey
2 . @Lw«& -s-m-;m mLm Lebs me &Jw ,Tu mﬁ »@'”"
e | tw,n.j.sMaU»@v .,”,T Jimwrwfuﬂoymwﬁ'"&' ¥
* 1® jwwm{jﬂmrﬂgﬁxmﬁmhwm :«d?z

i. mmdww&:as%udmw«mf- Sed der J"‘""“;‘ ;é
T -wﬂlmJlsmwmimedv nbtcuuuwndhgwihma&ﬁa‘ 'I5}

{

|

e

.

%m-%ﬂlujd-fdwnnﬁ d-Lm»leirqu:l?P; %TW L ‘v:‘

B r-t‘f Grieobeygend apuitah, cans af_.em-%a E
ij ;:‘;{ 1 R"‘ld.:‘ﬁ"m' " “]‘ asz fqr. %, w J,.....a, o
E:Iam-&dmh iumrk SJ“ ﬁfv r'.'? 1 A':w% -nunl'les@ou g]m s r

. o ;a-mﬂv’"“! B,
| AT ARIEN S
: Tu@n'}# ness a‘"m“"ﬁ cﬂ‘"& Tm(j Me{@ S‘J&ws.hﬁem,mﬁm *J

3 repuirihe £y %esbh, nm{h r,j{,...‘
;?f,‘_, ok Jr!«:.&tq h,.u,d

m;’f;m . IMAL | 1

: 1 Gl i ‘
sy Tl ol ol e s ot e
- 1 QJM “l."m.-;w”j?-ﬁd' ) coriker; cmmqﬁnm Cofeba smr_ﬁc)v:tlw i

i ; Lk PR SR ;L‘%I;_ -3_._4:_:.‘?
i, A e s 0 15 20, 0 ol i
2 R, fnt iy e . ik Al o sl ; “L.P\_’d‘.:-. - Sams

Abb. 8: Ausschnitt aus dem Brief Christoph Scheiners an Paul Guldin
(10. November 1612). Universitédtsbibliothek Graz, Ms. 139, Brief Nr. 6.*!

41 Abbildung mit freundlicher Genehmigung der Universitétsbibliothek Graz.

DOI: 10.13173/9783447112642.137
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



152 Simone De Angelis

Gleichzeitig ist dem Brief aber auch zu entnehmen, dass Scheiner im Februar
und Marz 1612 die Jupitermonde, die Saturntrabanten sowie die Phasen der Ve-
nus minutids beobachtet hatte.*> Er beschrieb seine Beobachtungen sehr genau
und erlduterte sie auch mithilfe kleiner Zeichnungen. Scheiner gab in seinem
Brief auch genau an, an welchen Tagen des Februar und Marz 1612 er diese Pha-
nomene am Himmel beobachtet hatte.* Die Rezeption von Galileos Mondbeob-
achtungen durch die jesuitischen Astronomen blieb also auch im zweiten Jahr
nach der Veroffentlichung von Sidereus Nuncius ambivalent.

6

Ich komme damit zu meinen abschlieBenden Uberlegungen. Es ist das Ziel einer
wissenschaftstheoretisch informierten Wissenschaftsgeschichte, historische Epi-
soden auch im Hinblick auf die in ihnen exemplifizierten abstrakten Konzepte
wissenschaftlicher Praxis moglichst prazise zu erfassen. So illustriert die Episo-
de von Galileos Mondbeobachtungen zum Beispiel einen Stil wissenschaftlicher
Arbeit, einen Modus der Argumentation und eine Form der wissenschaftlichen
Erkldarung.** Zusammenfassend ldsst sich demnach festhalten, dass diese histori-
sche Episode nur dann addquat erfasst werden kann, wenn verschiedene Typen
oder Arten historischer Daten sowie eine Reihe interagierender Faktoren in den
Blick genommen werden: 1. Galileos Verwendung unterschiedlicher Textsorten
und Formen der Reprasentation (wissenschaftliche Abhandlungen, Briefe, Zeich-
nungen, Bilder, Grafiken, Diagramme, abstrakte Modelle usw.); 2. die zeitliche
Folge der Ereignisse (vom Bau des Fernrohrs im November 1609 bis zum Brief an
Grienberger vom September 1611); 3. das Vorhandensein unterschiedlicher Rezep-
tionsmomente von Galileos Wissensanspriichen (von der jesuitischen Kritik von
1611 bis zum Nachvollzug der Galilei'schen Beobachtungen durch jesuitische
Astronomen, von denen etwa der Brief Christoph Scheiners vom November 1612
ein beredtes Zeugnis ablegt); 4. wichtiger noch ist ferner der Umstand, dass das
von Galileo verwendete idealisierte Modell bzw. das geometrische Argument zur
Berechnung der Mondhdohen in Sidereus Nuncius — zumindest im Nachhinein -
nicht isoliert betrachtet werden darf. Es gewinnt seine Bedeutung erst im Zusam-
menhang mit der Reaktion Galileos auf die Kritik jesuitischer Mathematiker, die

42 Edward Grant, ,The Partial Transformation of Medieval Cosmology by Jesuits in the Six-
teenth and Seventeeth Centuries”, in: Jesuit Science and the Republic of Letters, hg. Mordechai
Feingold, Cambridge (MA)/London 2003, S.127-155, hier S.135. Dieser erwahnt nur Schei-
ners Beobachtungen der Sonnenflecken.

43 Scheiner an Guldin: ,Joviales planetas saepe contemplo; nuper mensis Februarij 10.11.12. vi-
dj Saturnum comites hoc modo; ° O .[...] Venus nunc es talis [...] circiter; cornua, quod miror
hebetia sempler] exhibet: eius ad Lunam quasi plenam in diametro proportio est, ut 1 ad 20.
die hoc 22. Martij unde si diametrum Lunae faciamque 34.”

44 Simone De Angelis, ,,So How Do We Know that the Moon Is Mountainous?’ Problems of
Seeing in Galileo’s Reflections on Observing the Moon”, in: The Philosophy of Historical Case
Studies, hg. Tilmann Sauer und Raphael Scholl, Dordrecht/Heidelberg/London/New York
2016 (Boston Studies in Philosophy and History of Science), S.223-250.



Modell und Empirie in Galileos Mondbeobachtungen 153

nach der Publikation von Sidereus Nuncius seine Wissensanspriiche hinsichtlich
der Mondhohen und -tiefen in Frage stellten. Da diese Kritik Galileo empfindlich
traf, veranlasste sie ihn, sich in dem Brief an Grienberger intensiver und genauer
mit dem Problem der Mondbeobachtung auseinanderzusetzen. Das Modell ge-
winnt also erst aufgrund der epistemischen Handlungen an Bedeutung, die Galileo
im Anschluss an diese Kritik folgen liefs. So gesehen kann Galileos Modell durch-
aus als Schnittstelle von Idealitat und Materialitdt bzw. von Theorie und Praxis
betrachtet werden, die prospektiv ausgerichtet war; 5. es ist daher folgerichtig,
dass Galileo bei seinen Mondbeobachtungen sowie in der Reflexion iiber diese,
vielfaltige epistemische Strategien verwendete und miteinander verkniipfte: Instru-
mente (das Fernrohr), Beobachtungen, empirische Daten (Monddurchmesser),
Theorien (z.B. iiber die Lichtstrahlen und das perspektivische Sehen), Modelle
und Argumente sowie Experimente (im Brief an Grienberger ist am Schluss ein
Experiment mit einem Flammenlicht beschrieben, um den Effekt sog. ,homoge-
ner Wahrnehmungen’ zu erkldren); 6. Galileo lieferte schliefSlich ein detailliertes
Beobachtungskonzept: Er scheint duflerst genau zu unterscheiden zwischen a) senso,
sinnliche Wahrnehmung, d. h. der physiologische Prozess des Sehens, b) apparen-
ze sensate, Erscheinungen, d. h. was dem Beobachter erscheint, c) osservationi, d. h.
Beobachtungen, die auch eine Interpretation des Beobachteten einschliefSen, und
d) discorso, d. h. die Kombination von Beobachtung und Reflexion. Dabei war das
von der Wahrnehmung von Hell-Dunkel-Effekten abgeleitete senso-und-discorso-
Argument besonders subtil. Es zwang Galileo, iiber das Verhaltnis von sinnlicher
Wahrnehmung und Réasonnement in Beobachtungsprozessen nachzudenken
und erkldrt, warum Modellbildung und hypothetisches Denken dabei indis-
pensabel wurden. Zumindest legte Galileo klar dar, wie er mit dem beobachteten
Datenmaterial umging, da die Phanomene, d.h. die Mondhohen und -tiefen, in
Wirklichkeit nicht gesehen werden konnten, weder mit bloffem Auge noch mit
dem Teleskop. Daher ist das senso-und-discorso-Argument zentral, um den Charak-
ter der hier betrachteten epistemischen Situation zu bestimmen.

Bibliographie
Quellen

Galilei, Galileo, Sidereus Nuncius. Magna, Longeque Admirabilia Spectacula pandens, sus-
cipiendaque proponens unicuique, praesertim cum vero Philosophis, atque Astronomis,
quae a Galileo Galileo Patritio Florentino Patavini Gymnasij Publico Mathematico Perspi-
cilli Nuper a se reperti beneficio sunt observata in Lunae Facie, Fixis Innumeris, Lacteo
Circulo, Stellis Nebulosis, Apprime verd in Quatuor Planetis Circa lovis Stellam dispari-
bus intervallis, atque periodis, celeritate mirabili circumuvolutis; quos, nemini in hanc usque
diem cognitos, novissime Author depraehendit primus; atque Medicea Sidera nuncupandos
decrevit, Venedig 1610.

-, Le Opere di Galileo Galilei, Edizione Nazionale, hg. von Antonio Favaro, Bd.11,,
Carteggio 16111613, Florenz 1901.



154 Simone De Angelis

Scheiner, Christoph, Brief von Christoph Scheiner an Paul Guldin, 10. November
1612. Universitatsbibliothek Graz, Ms. 139, Brief Nr. 6.

Sekundrliteratur

Camerota, Filippo, ,Galileo’s eye: Linear perspective and visual astronomy”, in: Gali-
laeana 1 (2004), S. 143-170.

-, La prospettiva del Rinascimento: arte, architettura, scienza, Milano 2006.

Camerota, Michele, Galileo Galilei e la cultura scientifica nell’eta della Controriforma, Ro-
ma 2004.

Danneberg, Lutz, ,Das Sich-Hineinversetzen und der sensus auctoris et primorum lecto-
rum. Der Beitrag kontrafaktischer Imaginationen zur Ausbildung der hermeneutica
sacra und profana im 18. und am Beginn des 19. Jahrhunderts”, in: Theorien, Metho-
den und Praktiken des Interpretierens, hg. von Andrea Albrecht, Lutz Danneberg,
Olav Kramer, Carlos Spoerhase, Berlin/Miinchen/Boston 2015, S. 407-458.

-, ,Epistemische Situationen, kognitive Asymmetrien und kontrafaktische Imagi-
nationen” in: Ideen als gesellschaftliche Gestaltungskraft im Europa der Neuzeit. Beitrige
fiir eine erneuerte Geistesgeschichte, hg. von Lutz Raphael und Heinz-Elmar Tenorth,
Miinchen 2006, S. 193-221.

De Angelis, Simone, ,,So How Do We Know that the Moon is Mountainous?’ Pro-
blems of Seeing in Galileo’s Reflections on Observing the Moon”, in: The Philos-
ophy of Historical Case Studies, hg. Tilmann Sauer und Raphael Scholl, Dordrecht/
Heidelberg/London/New York 2016 (Boston Studies in Philosophy and History of
Science), S.223-250.

-, ,Der Wissenschaftshistoriker”, in: Das Personal der Postmoderne. Inventur einer Epo-
che, hg. von Hannes Mangold und Alban Frei, Bielefeld 2015, S. 137-149.

-, ,Demonstratio ocularis und evidentia. Darstellungsformen von neuem Wissen in
anatomischen Texten der Frithen Neuzeit”, in: Spuren der Avantgarde: Theatrum ana-
tomicum. Friihe Neuzeit und Moderne im Kulturvergleich, hg. von Helmar Schramm,
Ludger Schwarte und Jan Lazardzig, Berlin/New York 2011, S. 168-193.

Dupré, Sven, ,Galileo and the culture of glass”, in: Tintenfass und Teleskop: Galileo Gali-
lei im Schnittpunkt wissenschaftlicher, literarischer und visueller Kulturen im 17. Jahr-
hundert, hg. von Andrea Albrecht, Giovanna Cordibella und Volker Remmert, Ber-
lin/Boston 2014, S. 297-319.

Frigg, Roman/Hartmann, Stephan, ,Models in Science”, in: The Stanford Encyclopedia
of Philosophy (Fall 2012 Edition), hg. von Edward N. Zalta, URL: http://plato.stan-
ford.edu/archives/fall2012/entries/models-science/ (1.8.2019).

Grant, Edward, , The Partial Transformation of Medieval Cosmology by Jesuits in the
Sixteenth and Seventeeth Centuries”, in: Jesuit Science and the Republic of Letters, hg.
Mordechai Feingold, Cambridge (MA)/London 2003, S. 127-155.

GraBhoff, Gerd, ,Modelle”, in: ders., Einfiihrung in die Wissenschaftsgeschichte und Wis-
senschaftstheorie, URL: http://philoscience.unibe.ch/documents/VorlesungenFS10/
wtwg/wtwgscript.pdf (27.2.2015).

Heilbron, John, Galileo, Oxford 2010.

Koyré, Alexandre, Etudes Galiléennes, Paris 1939, Bd.1: A I’Aube de la Science Clas-
sique.

Pantin, Isabelle, ,,Galilée, la lune et les Jésuites: A propos du Nuncius Sidereus Colle-
gii Romani et du ,Probleme de Mantue’, in: Galilaeana 2 (2005), S. 19-24.



Modell und Empirie in Galileos Mondbeobachtungen 155

Perler, Dominik/Wild, Markus, , Einleitung”, in: Sehen und Begreifen. Wahrnehmungs-

theorien in der friihen Neuzeit, hg. von dens., Berlin 2008, S. 1-70.
Rovelli, Carlo, ,,Aristotle’s Physics: a Physicist’s Look”, in: arXiv:1312.4057v2 [physics.

hist-ph] (18 Aug 2014), URL: https://arxiv.org/abs/1312.4057v2 (1.8.2019).
Segre, Michael, ,,Galileos Empirismus: eine historiographische Ausrede?”, in: Miscel-
lanea Kepleriana: Festschrift fiir Volker Bialas zum 65. Geburtstag, hg. von Daniel A.
Di Liscia, Friedericke Bookmann und Hella Kothmann, Augsburg 2005, S. 89-100.
Smolin, Lee, Im Universum der Zeit. Auf dem Weg zu einem neuen Verstindnis des Kosmos,
iibers. von Jiirgen Schréder, Miinchen 2014 [New York 2013].
Spufford, Peter, Power and Profit. The Merchant in Medieval Europe, London 2002.
Strano, Giorgio, ,Galileo’s shopping list: An overlooked document about early tele-
scope making”, in: From Earth-Bound to Satellite. Telescope, Skills and Networks, hg.
von Alison D. Morrison-Low, Sven Dupré, Stephen Johnson und Giorgio Strano,
Leiden 2012 (History of Science and Medicine Library. Scientific Instruments and

Collections 23/2), S. 1-19.



DOI: 10.13173/9783447112642.137
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Anthropomorphes Theater
John Bulwers (1606-1656) Modell einer Corporall Philosophy

Anna Laqua

1 Korpergefiihl und (Raum)Wissen

Noch zu steif, um sich zu riihren, suchte mein Korper je nach Art seiner
Ermiidung sich die Lage seiner Glieder bewufst zu machen, um daraus
die Richtung der Wand, die Stellung der M&bel abzuleiten und die Behau-
sung, in der er sich befand, zu rekonstruieren und zu benennen.!

Der Korper des nachts erwachenden Ich-Erzdhlers in Marcel Prousts Recherche ver-
sagt jedoch als Instrument der Standortbestimmung: Er evoziert nichts als einen
desorientierenden Schwall ,,durcheinanderwirbelnde[r] Erinnerungsbilder”.?

Fiir Immanuel Kant hingegen konnte die Berufung auf ein ,Gefiihl eines Un-
terschiedes an meinem eigenen Subjekt”® noch die Grundlage einer eindeutigen
Standpunktbestimmung bilden. Auf die titelgebende Frage seines Textes Was
heifit: sich im Denken orientieren? (1786) gibt Kant dementsprechend die Antwort,
dass es der menschliche Korper sei, der eine verlédssliche Basis der Orientierung
und Selbstverortung liefere. Es sei das subjektive , Gefiihl” des Korpers, durch
das die ,,Unzulédnglichkeit der objektiven Prinzipien der Vernunft” zu kompen-
sieren sei: ,,Sehe ich [...] die Sonne am Himmel, und weif3, dafy es nun die Mittags-
zeit ist, so weif$ ich Stiden, Westen, Norden und Osten zu finden. Zu diesem Be-
huf bedarf ich aber durchaus das Gefiihl eines Unterschiedes an meinem eigenen
Subjekt, ndmlich der rechten und linken Hand.”

Die Notwendigkeit einer korperlichen Wissensbasis liegt fiir Kant aber nicht
allein im lebensweltlichen Nutzen begriindet, der sich mit der Richtungsmes-
sung anhand des Sonnenstandes verbindet. Auch fiir die Standpunktbestimmun-
gen der Wissenschaften bilde das Kirpergefiihl des einzelnen Wissenschaftlers
die unverzichtbare Grundlage. So behauptet Kant: ,[S]elbst der Astronom, wenn
er blofs auf das was er sieht und nicht zugleich was er fiihlt Acht gédbe, wiirde
sich unvermeidlich desorientieren. So aber kdmmt ihm ganz natiirlich das zwar

—_

Marecel Proust, In Swanns Welt, iibers. von Eva Rechel-Mertens, Frankfurt a. M. 1997, S. 12.

Ebd., S. 14.

3 Immanuel Kant, ,Was heif3t: sich im Denken orientieren?”, in: ders., Werke in zehn Biinden, hg.
von Wilhelm Weischedel, Darmstadt 1975, Bd. 5, S. 269.

4 Kant, ,Was heifst: sich im Denken orientieren?”, S. 269f.

N



158 Anna Laqua

durch die Natur angelegte, aber durch oftere Ausiibung gewohnte Unterschei-
dungsvermdgen durchs Gefiihl der rechten und linken Hand zu Hiilfe”.

Dass der menschliche Kérper hier zur wissensstiftenden Norm erhoben wer-
den kann, beruht bei genauerer Hinsicht allerdings gerade nicht auf seiner Sub-
jektivitét, seiner nicht-propositionalen Gefiihlshaftigkeit. Universalitit und un-
hinterfragbare Naturgegebenheit kann Kants Kérpermodell vor allem aufgrund
seiner strengen und eindeutigen Symmetrie (,meinel...] zwei Seiten”)® beanspru-
chen. Kant prasentiert uns hier demnach eine weitreichend homogenisierte, eine
quasi kontingenzbefreite Korperlichkeit.”

2 Anthropomorphe Rechenbretter

1644 — beinah 150 Jahre vor Kant und beinah 300 Jahre vor Proust - bezeichnet
der englische Arzt und Baconianer John Bulwer es als ,naturall and simple”® den
Vorgang des Zahlens beim Daumen der linken Hand zu beginnen, bis man zum
kleinen Finger der rechten Hand gelangt: ,[F]or, all men use to count forwards
till they come to that number of their Fingers, and being come to that number,
prompted as it were by nature to returne at this bound or But of numericall im-
mensity”? Der vermeintlich naturgegebene Vorgang manuellen Zahlens hatte
laut Bulwer wohl auch den niederlandischen Arzt und Dichter Hadrianus Junius
zu der Aussage veranlasst, die menschliche Hand koénne als Abakus dienen.

Die Ausfithrungen stammen aus Bulwers erster Verdffentlichung von 1644,
Chirologia: or the Naturall Language of the Hand, der ein komplementarer Band bei-
gefiigt ist: Chironomia: Or, the Art of Manuall Rhetoricke. In Chirologia katalogisiert
Bulwer 89 manuelle Gesten (64 Hand- und 25 Fingergesten), die er als Grundein-
heiten eines nattirlichen Ausdrucks begreift. Der Baconianer Bulwer legitimiert
das Projekt durch den Verweis auf Francis Bacons Identifikation des Forschungs-
desiderats einer Physiognomik der Gestik in The Advancement of Learning (1605)."°
Die 79 Gesten (49 Hand- und 30 Fingergesten), die Bulwer im beigefiigten Band
Chironomia auflistet, bilden das stilisierte, durch rhetorische Schulung gewisser-
maflen veredelte Pendant zu den in Chirologia beschriebenen, nach Bulwer ganz-
lich nattirlichen Ausdrucksgebarden.

5 Ebd., S.269.

6 Ebd., S.270.

7 Ein ganz dhnliches Kérpermodell entwirft Kant in dem fritheren Aufsatz Von dem ersten
Grunde des Unterschieds der Gegenden im Raume (1768). Auch hier sind anatomische Norm-
varianten des menschlichen Korpers wie auch seine kulturelle und historische Variabilitat
ausgeblendet.

8 John Bulwer, Chirologia: or the Naturall Language of the Hand. Composed of the Speaking Motions,
and Discoursing Gestures thereof, London 1644, S. 184.

9 Ebd. Hervorhebungen hier und in allen folgenden Zitaten im Original.

10 Vgl. Francis Bacon, The Twoo Bookes of Francis Bacon. Of the proficience and advancement of Learn-
ing, divine and humane, The second booke, London 1605, S.37. Vgl. hierzu auch die beinah wort-
gleiche Wiedergabe durch Bulwer, Chirologia, , To the Candid and Ingenious Reader”, o. P.



Anthropomorphes Theater 159

Dem Doppelband Chirologia / Chironomia folgt 1648 Philocophus: Or, the Deafe
and Dumbe Mans Friend, eine theoretische Abhandlung iiber Gehorlosigkeit und
die Moglichkeit des Lippenlesens. Ein weiteres Jahr spater veroffentlicht Bulwer
Pathomyotomia, Or A Dissection of the significative Muscles of the Affections of the Min-
de, das sich mit dem Konnex von Affekt und faszialer Muskelaktivitat beschaf-
tigt. 1650 dann folgt sein letzter Text Anthropometamorphosis: Man Transform'd;
Or, the Artificial Changeling. Im Vergleich zu den vorherigen Schriften in einem
auffallend wertenden, zum Teil satirischen Ton gehalten, schildert Bulwer hier
anatomisch-organische Devianzen im ethnographischen, diachronen Vergleich.
Ausdriicklich richtet sich Bulwers Interesse dabei auf vorsatzlich herbeigefiihrte
korperliche Abweichungen wie etwa verformte Schéadel, Nasen und Ohren sowie
narbenbedeckte, schmuckbehangene und tatowierte Haut. Eine erweiterte Aus-
gabe des Textes erscheint 1653, deren Wiederauflage unter dem nun verdnderten
Titel A View Of The People Of The Whole World erfolgt ein weiteres Jahr spéter, 1654.
1656 stirbt Bulwer im Alter von 50 Jahren in London.

Uber Bulwers Leben ist nicht sonderlich viel bekannt. Er wird 1606 als Sohn
des Apothekers Thomas Bulwer und seiner Frau Marie Evanes in London gebo-
ren und erhélt seine Ausbildung mutmaflich als nicht immatrikulierter Student
in Oxford. Bulwer war kein Protagonist frithneuzeitlicher englischer Medizin
wie William Harvey, Francis Glisson, Thomas Browne, Thomas Sydenham, Ro-
bert Fludd oder Thomas Willis, die, im Gegensatz zu Bulwer, samtlich Mitglieder
des Londoner College of Physicians waren. Kaum bekannt und wenig einflussreich
war Bulwer zu Lebzeiten und ist es bis heute geblieben. Ahnlich wie der Histori-
ker Martin Mulsow gehe ich jedoch davon aus, dass es mitunter gerade wenig be-
achtete und - auf den ersten Blick — bedeutungslose historische Akteure sind, die
sich als wissenshistoriographische Gliicksfélle erweisen kénnen und zwar dann,
wenn sie ,in Bereiche hineinfiihren, die jenseits der Stereotype der Forschung
liegen.”" Im Folgenden werde ich darlegen, weshalb eine scheinbar marginale
Figur wie John Bulwer aufschlussreiche Riickschliisse auf bestehende Kérpermo-
delle des 17. Jahrhunderts zulasst.

Bulwers lebenslanges Interesse, das sich an allen seinen Abhandlungen able-
sen lasst, gilt korperlichen Kommunikationsformen. Trotz der veranderten Stofs-
richtung seiner letzten Abhandlung bilden die fiinf publizierten Texte Bulwers
durch das gemeinsame Grundmotiv somatischer Eloquenz eine Einheit. In An-
thropometamorphosis etwa wird diese thematische Kontinuitédt dort signalisiert,
wo von , THIS Part of our Corporall Philosophy”'> die Rede ist und folglich die

11 Martin Mulsow, , Einleitung”, in: ders., Prekires Wissen. Eine andere Ideengeschichte der Friihen
Neuzeit, Berlin 2012, S. 35.

12 John Bulwer, Anthropometamorphosis: Man Transform’d; Or, the Artificiall Changling. Historically
presented, In the mad and cruell Gallantry, foolish Bravery, ridiculous Beauty, filthy Finenesse, and
loathsome Loveliness of most Nations, fashioning and altering their Bodies from the mould intended
by Nature. With Figures of those Transfigurations. To which artificiall and affected Deformations
are added, all the Native and Nationall Monstrosities that have appeared to disfigure the Humane



160 Anna Laqua

Unterordnung des Textes unter ein umfassenderes Programm suggeriert wird.
Dieses Programm einer ,,Corporall Philosophy” ldsst sich als Transferbewegung
zwischen Materiellem und Immateriellem begreifen. Wahrend der Geist im zeit-
gendssischen Cartesianismus vom Korper und seiner Ausdruckskapazitét ab-
riickt,” bleiben die beiden Instanzen gemafl Bulwers humoralpathologisch ba-
sierter korperlicher Philosophie eng miteinander verwoben.

Bei dem nicht-ontologischen Modellverstdndnis, das der Mathematiker und
Modelltheoretiker Bernd Mahr mit dem Kunsthistoriker Reinhard Wendler teilt,
sind es keine intrinsischen Eigenschaften, die das Modellsein bedingen, sondern
die Auffassung eines Subjekts, das potenziell jeden beliebigen Gegenstand als
Modell auffassen kann. Durch Bulwers Natiirlichkeitspramisse des manuellen
Zahlvorgangs dagegen erscheint der Korper bzw. die abakusédhnliche Hand re-
gelrecht zum Modell pradestiniert. Die hier behauptete Modellpradestiniertheit
sei laut Bulwer zudem transhistorisch und universell (,,since it is ever done and
that by all Nations”, ,Hence some have called man a naturall Arithmetician”)."
Wesentliches Merkmal von Modellen ist fiir Bernd Mahr ihre doppelte Gerich-
tetheit.’® In diesem Sinne ist die Hand fiir Bulwer Modell von einer (in den na-
tlirlichen Zahlen zum Ausdruck kommenden) gottgewollten Weltstruktur und
zugleich Modell fiir eine Wissenspraxis der Quantifizierung und Kontingenzmi-
nimierung. Letztlich ist die Hand im Sinne Bulwers damit auch Modell fiir eine
Praxis, die es vermag, unkalkulierbare Gefahren in die Gestalt eines be- und ver-
rechenbaren Risikos zu tiberfiihren.

Es scheint naheliegend, die fiir Bulwer korperbedingte Identitét des Menschen
als natiirlicher Arithmetiker mit dem kantischen Astronomen in Verbindung zu
bringen, dessen wissenschaftliche Praxis ebenso auf einem korperlichen Funda-
ment fuflt. Die Instabilitdt dieses Fundamentes zu erkennen und den ihm not-

Fabrick. With a Vindication of the Regular Beauty and Honesty of Nature. And an Appendix of the
Pedigree of the English Gallant, London 1653, ,,A Hint of the Use of this TREATISE”, o. P. Siehe
auch Bulwers Widmungsschreiben an seinen Vater in Pathomyotomia: Hier bezeichnet er die
eigene Abhandlung als ,,a New light, and the first Irradiation which ever appeared through
the Dissection of a Corporeall Phylosophy.” John Bulwer, Pathomyotomia, Or A Dissection of
the significative Muscles of the Affections of the Minde. Being an Essay to a new Method of observing
the most Important movings of the Muscles of the Head, as they are the neerest and Immediate Organs
of the Voluntarie or Impetuous motions of the Mind. With the Proposall of a new Nomenclature of the
Muscles, London 1649, ,, The Epistle Dedicatory”, o.P.

13 Einzuwenden wire allerdings, dass die bis heute vorherrschende Rezeption des cartesi-
schen Dualismus diesen in manchem unzuldssig schematisiert (vgl. Dominik Perler, René
Descartes, Miinchen 1998, S.210) und dass sich bei Descartes selbst stellenweise die grund-
legende Einheit von Korper und Geist betont findet, insbesondere im Kontext seiner Uberle-
gungen zu den Sinneswahrnehmungen (vgl. ebd., S.214-219).

14 Bulwer, Chirologia, S.185.

15 Vgl. Bernd Mabhr, ,Ein Modell des Modellseins. Ein Beitrag zur Aufklarung des Modellbe-
griffs”, in: Modelle, hg. von Ulrich Dirks und Eberhard Knobloch, Frankfurt a. M. 2008, S. 187-
218, hier S.202 sowie ders., ,Modellieren. Beobachtungen und Gedanken zur Geschichte
des Modellbegriffs”, in: Bild, Schrift, Zahl, hg. von Sybille Kramer und Horst Bredekamp,
Miinchen 2009, S. 59-86, hier S.73.



Anthropomorphes Theater 161

wendig eingeschriebenen Anthropomorphismus zu problematisieren, bliebe
demnach der Erkenntniskritik der fortschreitenden Moderne vorbehalten. Und
es waren damit erst moderne Modelle, denen — in Mahrs Worten — als ,,Verkor-
perung eines hypothetischen Soseins” der ,,Modus einer Moglichkeit“'® zukame
und deren tentativer Einsatz sich etwa von der absoluten Setzung eines mikro-ma-
krokosmisch eingebundenen Kérpermodells der Vormoderne grundsatzlich un-
terschiede. Dagegen soll im Folgenden gezeigt werden, weshalb sich Bulwers Kor-
permodell trotz seiner Ausfithrungen zur korperlich grundierten Rechenpraxis
weder als vorrangig mikrokosmisches, noch als schopfungsgeschichtliches oder
anthropometrisches, sondern viel eher als theatrales charakterisieren ldsst.

3 Der Korper als Terra incognita

Bei Anthropometamorphosis handelt es sich um ein hochgradig heterogenes Wis-
senskonglomerat aus u. a. Naturphilosophie, Physiognomik, Damonologie, Ana-
tomie, Mode- und Kosmetikkritik. Zahlreiche der 288 zitierten Autoren entstam-
men dabei auch dem reiseliterarischen Genre. Wahrend Bulwer in alle seine
Abhandlungen personliche Beobachtungen des Londoner Alltagslebens inte-
griert, hat er Europa mit einiger Sicherheit zeitlebens nicht verlassen.

Diesem Mangel an Empirie bei der Beschreibung aufiereuropdischer Volker-
gruppen steht die Haufung visueller Begrifflichkeiten in einem abgedruckten
Brief eines mit ,R. Mason“" zeichnenden Autors an Bulwer gegeniiber, die die
nicht vorhandene Augenzeugenschaft im Sinne eines ,virtual witnessing”*®
kompensieren sollen. Im Zuge dieser Beglaubigungsstrategie ist in Hinblick auf
Bulwer von ,looking”, ,prying” und ,witnessing” die Rede. Dass Bulwer selbst
die Notwendigkeit sah, seine nur mittelbare Augenzeugenschaft glaubhaft zu
authentifizieren, wird auch durch die justizielle Konnotation deutlich, die er
dem Konzept der Zeugenschaft zuweist. Die juristische Logik und Terminologie
bilden dabei eine wichtige Fundierung fiir die spitere experimentelle Naturphi-
losophie.”” Das Frontispiz zu Anthropometamorphosis fithrt in diesem Sinne mit
seiner Thematisierung justizieller Zeugenschaft gewissermafien diejenige (,vir-

16 Mahr, , Ein Modell des Modellseins”, S. 193.

17 Vermutlich handelt es sich um den Anwalt Richard Mason, der am 27.11.1639 in die Anwalts-
kammer Middle Temple aufgenommen wurde. Vgl. Middle Temple Records, hg. von Charles
Henry Hopwood, London 1904, S.888 und Register of admissions to the Honourable Society of
the Middle Temple, Vol I, Fifteenth Century to 1781, hg. von Herbert Arthur Charlie Sturgess,
London 1949, S.137.

18 Siehe zu diesem Konzept Steven Shapin und Simon Schaffer, Leviathan and the air-pump. Hobbes,
Boyle, and the experimental life, Princeton, NJ, 1985, S. 60—65; Steven Shapin, , Pump and Circum-
stance: Robert Boyle’s Literary Technology”, in: Social Studies of Science 14 (1984), S. 481-520.

19 Dies zeigt sich etwa angesichts Robert Boyles Konzept der Zeugenschaft. Vgl. Shapin
und Schaffer, Leviathan, S.55-60, insbesondere S.56. Doch ein grundlegender Einfluss der
Rechtswissenschaft auf Naturphilosophie und Medizin lasst sich bereits frither veranschla-
gen. So hat Francis Bacons juristischer Hintergrund seinen Entwurf einer reformierten Na-
turphilosophie mafigeblich beeinflusst, was sich gleichermafien in der von ihm verwandten
justiziellen Metaphorik widerspiegelt. Siehe hierzu Julian Martin, Francis Bacon, the State and



162 Anna Laqua

tuelle’) Authentifizierung des Buchwissens vor, die der Text selbst nicht leisten
kann, da sein Autor die allermeisten der beschriebenen Kérpermodifikationen
nicht selbst zu Gesicht bekommen hat. Der Kupferstich von Thomas Cross® bil-
det dementsprechend eine Gerichtsszene ab, in der eine sechsbriistige Dianafigur
als Allegorie der Natur® in Gestalt einer Richterin {iber die im Buch beschriebe-
nen Korperpraktiken urteilt. Auch die von Bulwer zitierten Quellen erscheinen
in diesem Zusammenhang verbildlicht und werden gleichermafien als , sufficient
Witnesses of credible Historians”* eingefiihrt.

Doch wihrend R. Mason, der Verfasser der genannten Ansprache, von ,your
ingenious peregrination through the World” spricht, ist es in Wahrheit der
menschliche Korper, auf den Bulwers Entdeckergestus hier zielt. Im Rahmen sei-
nes Rekurses auf Bacon in der Einleitung zu Chirologia kombiniert Bulwer Kolo-
nial- und Korpermetaphorik:

The consideration in generall, and at large of humane Nature, that great Light
of Learning hath adjudged worthy to bee emancipate and made a knowledge of it
selfe. In which continent of Humanity hee hath noted (as a maine deficiencie) one
Province not to have been visited, and that is Gesture. Aristotle (saith he) [...]
hath very ingeniously and diligently handled the factures of the Body, but not the
Gestures of the Body, which are no lesse comprehensible by Art.?

Der stellenweise noch unbeschrittene Kontinent der Menschheit, der bei Bacon an
anderer Stelle noch als Kontinent der Natur* eingefiihrt ist, wird im Widmungs-
schreiben von Philocophus wieder aufgerufen: ,When coasting along the borders
of gesture, and voluntary motion, 1 discovered a community among the Senses, and
that there was in the continent of Humanity, a Terra incognita of Ocular Audition; a
treasure reserved for these times [...]".%

the Reform of Natural Philosophy, Cambridge [u.a.] 1992; Peter Pesic, ,,Wrestling with Proteus:
Francis Bacon and the ,Torture’ of Nature”, in: Isis 90 (1999), S. 81-94.

20 Fiir einen Uberblick iiber Cross’ Arbeiten siehe Arthur Mayger Hind, Engraving in England
in the Sixteenth & Seventeenth Centuries. A Descriptive Catalogue with Introductions. Part 3. The
Reign of Charles I, Cambridge 1964, S.277-326.

21 Aufgegriffen ist hier eine traditionsreiche Ikonographie der Natur, die sich ab dem spaten
15. Jahrhundert mit der Bildtradition der Artemis Ephesia {iberlagerte und die sich in ihrer
modifizierten Gestalt vor allem durch Cesare Ripas einflussreiche Iconologia ([1593] 1618)
verbreitete. Siehe hierzu Katharine Park, ,Nature in Person: Medieval and Renaissance Al-
legories and Emblems”, in: The moral authority of nature, hg. von Lorraine Daston u. Fernando
Vidal, Chicago, 111, 2004. S. 50-73.

22 Bulwer, Anthropometamorphosis, ,The Epistle Dedicatory”, o.P.

23 Bulwer, Chirologia, , To the Candid and Ingenious Reader”, o.P.

24 Vgl. Bacon, Of the proficience and advancement of Learning, S. 36.

25 John Bulwer, Philocophus: Or, The Deafe And Dumbe Mans Friend. Exhibiting The Philosophicall
verity of that subtile Art, which may inable one with an observant Eie, to Heare what any man speaks
by the moving of his lips. Upon the same Ground, with the advantage of an Historicall Exemplification,
apparently proving, That a Man borne Deafe and Dumbe, may be taught to Heare the sound of words
with his Eie, & thence learne to speake with his Tongue, London 1648, ,For the Right [...]", o.P.



Anthropomorphes Theater 163

Und wenn an anderer Stelle die Nase zum stattlichen Vorgebirge verfremdet
wird, das einen Ozean der Schonheit teilt,? ist hier nicht ein Metaphernschwall
barocker Liebeslyrik intendiert, sondern auch an dieser Stelle zeichnet sich der
Wahrnehmungsmodus des Entdeckers ab, der sich einer noch ungekannten Land-
schaft gegentibersieht.

Dass es dem Selbstverstandnis einer Baconianischen Wissenschaft entspricht,
die aus der Antike {iberlieferten Wissensbestdnde einer umfassenden Neubewer-
tung zu unterziehen und sich in der Art eines Entdeckungsreisenden einem zu
gewinnenden neuen Wissen zuzuwenden, findet sich etwa in dem Frontispiz
von Bacons Novum Organon (1620) mit seinen tiber den Atlantik heimkehrenden
Schiffen prominent versinnbildlicht.” Bei Bulwer im Besonderen leistet die Ver-
schiebung des Wissensobjekts Korper in den semantischen Bereich geographischer
Entdeckungen die Evokation eines Wahrnehmungsmodus, dem die Unvoreinge-
nommenheit des erstmaligen Sehens zu eigen ist. Die buchstébliche Ver-Fremdung
des Korpers verspricht idealiter die Suspendierung gewohnheitsméfSiger Voran-
nahmen und Wahrnehmungsmuster, die erkenntnishinderlich wirken kénnen.*

4 Der menschliche Organismus als eigensinniges ,Modellierungsmaterial“*

Bernd Mahr hat gezeigt, wie der Verlauf der Begriffsgeschichte des Modells zu
Vitruvs Zehn Biichern iiber Architektur (1. Jh. v. Chr.) zuriickzuverfolgen ist.*® Der
hier verwandte modulus-Begriff bezeichnet ein berechnetes Grundmaf, das den
Teilen eines Bauwerks sowie dem Bauwerk in seiner Gesamtheit zum Zwecke
der Symmetriebildung zugrunde gelegt wird. Mit Mahr gesprochen ist Vitruvs
architektonisches Modell zugleich Modell fiir die Konstruktion eines Bauwerks
und Modell von den menschlichen Proportionen, da die MafSverhéltnisse der bei
Vitruv beschriebenen Tempelsdulen anthropometrisch begriindet sind und auf

26 Vgl. Bulwer, Anthropometamorphosis, S.114.

27 Wihrend die Metaphorik der Seereise zeitgendssisch (etwa bei John Milton) durchaus Vor-
behalte gegen koloniale Unternehmungen ausdriicken konnte, zeigt sie in Bacons Texten
eine optimistischere Grundhaltung an, die etwa mit Columbus’ Entdeckungsfahrten zu-
gleich die Aussicht auf wissenschaftlichen Fortschritt verkniipft. Vgl. Philip Edwards, Sea-
Mark. The Metaphorical Voyage, Spenser to Milton, Liverpool 1997. Bacon setzt sich jedoch zur
Antike keinesfalls nur durch eine blofe Uberwindungsrhetorik in Beziehung. Hierzu siehe
etwa Bacon, Of the proficience and advancement of Learning, S. 25.

28 Dass die gewohnheitsmifige menschliche Wahrnehmung das Wahrnehmbare korrumpiert
und aus diesem Grund zu objektivieren ist, diirfte dabei ein Bulwer vertrauter Gedanke gewe-
sen sein. Denn nichts anderes besagt Bacons Beschreibung der Idola Tribus in seinem Novum
Organon: Der Verstand des Menschen erscheint hier — in visueller Metaphorik — als defizienter
Spiegel, der seine eigene Natur mit derjenigen der gespiegelten Dinge vermischt. Vgl. Francis
Bacon, Franciscy de Verulamio, summi Angliae cancellarij instauratio magna, Londini 1620, XLIL, S. 57.

29 Die Wendung nimmt Bezug auf Reinhard Wendlers Uberlegungen zum oft iibersehenen
produktiven Potenzial einer bestimmten Widerspenstigkeit des Materials beim Entwurf ky-
bernetischer Modelle und solchen der bildenden Kunst. Vgl. Reinhard Wendler, Das Modell
zwischen Kunst und Wissenschaft, Miinchen 2013, S. 31f.

30 Vgl. Mahr, ,Ein Modell des Modellseins”, S. 188-190.



164 Anna Laqua

das ,Gliederverhiltnis” ,eines wohlgeformten Menschen” bezogen werden:*
,Den Korper des Menschen hat namlich die Natur so geformt, dafs das Gesicht
vom Kinn bis zum oberen Ende der Stirn und dem untersten Rande des Haar-
schopfes 1/10 betrédgt, die Handfldche von der Handwurzel bis zur Spitze des
Mittelfingers ebensoviel, der Kopf vom Kinn bis zum héchsten Punkt des Schei-
tels 1/8 [...].”*> Wenig spéter erganzt Vitruv dann im Hinblick auf die griechische
Klassik: ,Wenn also die Natur den menschlichen Korper so zusammengesetzt
hat, [...] scheinen die Alten mit gutem Recht bestimmt zu haben, dafd auch bei der
Ausfiihrung von Bauwerken diese ein genaues symmetrisches Mafsverhiltnis
der einzelnen Glieder zur Gesamterscheinung haben.”*

Die Verfahrensweisen der architektonischen Kulturtechnik werden somit
durch die Herleitung aus der disziplindren Tradition, vor allem aber unter Beru-
fung auf eine vermeintlich transhistorische, unveranderlich naturgegebene orga-
nische Struktur — in mancher Hinsicht dhnlich wie im Kant-Beispiel —legitimiert.
Dies vermag jedoch nicht dariiber hinwegzutauschen, dass dieser Transfer seinen
Ausgangspunkt letztlich in einer mehr oder minder willkiirlich gesetzten Norm
nimmt. Dass die menschlichen Proportionen und deren internes Verhiltnis sich
namlich einer empirischen Betrachtung als hochst variabel darstellen, wird etwa
in der Frithen Neuzeit durchaus registriert und problematisiert.

Reinhard Wendler hat gezeigt, wie die Art des Modellierungsmaterials un-
mittelbar Einfluss auf den Vorgang der Modellanwendung nimmt. Zudem macht
er darauf aufmerksam, dass die Modellobjekteignung unbestiandiger Materia-
lien historisch wiederholt angezweifelt worden ist. So etwa von Winckelmann,
der die Verformung des Tons bei der Trocknung problematisiert.** Vergleichba-
re Schwierigkeiten ergeben sich auch, wenn sich das der Modellauffassung zu-
grunde gelegte Ausgangsobjekt als allzu mutabel erweist. So beschreibt Johann
Sigismund El$holtz, Leibarzt Friedrich Wilhelms von Brandenburg, in seiner an-
thropometrischen Schrift Mefs=Kunst Des Menschlichen Corpers (zuerst 1654 auf
Latein erschienen) den menschlichen Korper als nicht stillzustellendes Objekt
des Erkenntnisinteresses: , Ja wir selbst machen nicht nur im Essen / Spazierenge-
hen / Bewegung und andern Sachen / so wir fiirnehmen verschiedene Gestalten /
sondern auch im Schlaffen und Ruhen / da auch so gar in Schlaf die Einathmun-
gen nicht feyret / welche durch Aufhebung und Niedersinckung der Brust unauf-
horlich ihre Figur verandert.”*

31 Vgl. hierzu auch ders., ,Modellieren. Beobachtungen und Gedanken zur Geschichte des Mo-
dellbegriffs”, in: Bild, Schrift, Zahl, hg. von Sybille Kramer und Horst Bredekamp, Miinchen
2009, S. 59-86.

32 Marcus Vitruvius Pollio, Vitruvii De architectura libri decem. Vitruv — Zehn Biicher iiber Architek-
tur, hg. von Curt Fensterbusch, Darmstadt 1991, S. 137.

33 Ebd., S.139.

34 Vgl. Wendler, Das Modell zwischen Kunst und Wissenschaft, S.32.

35 Johann Sigismund ElSholtz, Meff=Kunst Des Menschlichen Cérpers. Oder Von der zusammstim-
menden Proportion der Theile des Menschen=Corpers/ Und Ubereinstimmung der Mihler, Niirnberg



Anthropomorphes Theater 165

Bacons Diagnose in The Advancement of Learning (1605) liest sich wie eine Vor-
wegnahme dieses Postulats: ,man in his Mansion, sleepe, exercise, passions, hath
infinit variations; and it cannot be denied, but that the bodie of Man of all other
things, is of the most compounded Masse.”*

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, wie der als hochst unbestandig
wahrgenommene menschliche Korper als epistemisches Modell Verwendung
finden konnte. Dass eine idealisierte Norm wie diejenige des vitruvianischen
Menschen nur bedingt zur Argumentationsgrundlage einer empirisch ausge-
richteten Wissenspraxis wie der Bulwers werden kann, wird auch in R. Masons
neunseitigem Brief an Bulwer deutlich. Gleich an drei Stellen spricht Mason von
der ,Symetry” des Menschen und bezeichnet es als Vergehen, von der , exact and
most indisputable proportion”¥ des naturgegebenen Korpers durch kiinstliche
Modifikationen abzuweichen. Was uns bei Vitruv als ,,Eurythmie”* begegnet, ist
bei Mason eine ,,ocular harmony” der Proportionen des Korpers, die wiederum
gleichermafien in ein anderes Wissensfeld transferiert wird, um dessen Regel-
werk zu stiften. In diesem Fall handelt es sich nicht um Architektur, sondern um
Mathematik. Mason schreibt von besagter ,okularer Harmonie’, , that it hath ever
since hinted unto us the most demonstrative and severest Rules in the Mathe-
matiques”.** Mason jedoch verzichtet in seinem Text géanzlich auf die Darstel-
lung konkreter Kérpermodifikationspraktiken. Stattdessen situiert er das Thema
anthropomorpher Varianz im weiteren geschichtsphilosophischen Rahmen des
Siindenfallnarrativs.

Doch Adam und Eva, ,,our Prototypes”,*® vermogen kein Kérpermodell als ver-
lassliche Normalitatsinstanz zu stellen, obgleich sie der erwahnten Gerichtsszene
des Frontispizes als Gutachter (,,Assessors”)" beisitzen. Dies bedingt bereits die
mangelnde Rekonstruierbarkeit ihrer tatsdchlichen Korperlichkeit, wie Bulwer
in seinen Darlegungen zu einer norm- und naturgerechten Haartracht feststellt:
, They therefore who would have us believe that the Haire should descend no lower then
the Eares, [...] had need prove that Adam had scissers, and cut his Haire in Paradise.”**

Dariiber hinaus muss Bulwer der Verweis auf eine Normalititsinstanz auch
angesichts seiner verstarkten Lektiire von Reiseberichten als zunehmend frag-
wiirdig erschienen sein. Die hier beschriebenen Kolonialkontakte fiihrten zu

1695, S.48. Zu Elsholtz’ Anthropometrie siehe auch Riidiger Campe, Affekt und Ausdruck. Zur
Umwandlung der literarischen Rede im 17. und 18. Jahrhundert, Berlin/Boston 1990, S. 420ff.

36 Bacon, Of the proficience and advancement of Learning, S. 39.

37 Vgl. Bulwer, Anthropometamorphosis, o.P.

38 Vgl. auch Mahr, , Ein Modell des Modellseins”, S. 190.

39 Vgl. Bulwer, Anthropometamorphosis, o.P.

40 Siehe ebd., , The intent of the Frontispiece unfolded”, o.P.

41 Ebd.

42 Ebd., S.61f. Diskussionen um eine regelgerechte Haartracht waren zu Bulwers Lebzeiten
stark politisch konnotiert. Die abwertende Bezeichnung von Puritanern als ,Roundheads’
bezeugt dies, denn sie bezieht sich auf die kurzhaarigen Frisuren zahlreicher Puritaner. Bul-
wer selbst war mutmaflich royalistischer Gesinnung.



166 Anna Laqua

einer Vervielfdltigung von (geographischen, medizinischen, ,linguistischen’, bo-
tanischen, zoologischen etc.) Wissensbestédnden, die auch das Fassungsvermogen
jeden Modells ,normaler’ Korperlichkeit unvermeidlich {iberstrapazieren musste.
Vielleicht erklart sich so der veranderte, streng-restriktive Gestus, den Bulwer der
einstmalig wertgeschétzten Vielfalt korperlichen Ausdrucks nun entgegenbringt,
da sie droht, seine Theoriebildung durch ihr schieres Ausmaf zu sabotieren.

Anders als R. Mason sieht sich der Mediziner Bulwer veranlasst, neben der Ka-
tegorie der Schonheit ergénzend diejenige der Niitzlichkeit einzufiihren, um den
somatischen Normverstofs im Einzelfall zu begriinden und seine Verurteilung
plausibel zu machen.® So wird etwa fiir eine mittlere GréfSe der Augen nicht al-
lein auf Grundlage dsthetischer Argumentationen pladiert, sondern es wird auch
auf den Aspekt optischer Funktionstiichtigkeit verwiesen.**

Im Falle einer Volkergruppe der Westindischen Inseln, die die Schddel ihrer
Neugeborenen in eine Bretterkonstruktion zwange und diese dadurch zu Qua-
dratkdpfen forme, bemiiht Bulwer tatsdchlich den Mensch-Bauwerk-Vergleich.
Dieser steht aber auch hier im Dienste eines Funktionalitdtsarguments, da die Be-
eintrdchtigung des Intellekts durch die verdnderte Kopfform gleichnishaft in der
Terminologie akustischer Theorie verdeutlicht wird: Bulwer zufolge kénne der
menschliche Intellekt in einem rund geformten Schédel besser gedeihen (, flour-
ishing”) als in einem eckigen, genau wie sich auch ein Echo in einem gerundeten
Gebaude starker entwickle als in einem winkelreichen.*

Dort, wo Bulwer der vitruvianischen relationalen Bestimmung der menschli-
chen Proportionen am néachsten kommt, wahlt er bezeichnenderweise die musik-
theoretische Begrifflichkeit fiir das 3:2-Verhaltnis:

Now the Nose according to the justice of Nature, should be no longer then
the Lip and Eare; and the third part of the Face in length, and the thirtieth
part of the length of the whole body, it should not exceed in length halfe
that distance which interposeth between the externall Angle of both the
Eyes; therefore the length of the Nose should answer in a Sesquialtera pro-
portion, the length of the Eye, and the Diduction of the Mouth.*

Diese Wortwahl verweist bereits auf die fiir Bulwer typische Inanspruchnahme
synédsthetischer’” Metaphern, auf deren epistemologisches Potenzial ich im Fol-
genden etwas genauer eingehen mochte.

43 Dies tut Bulwer in Einklang mit dem von ihm hoch geschitzten Galen. Vgl. ebd., S.127.

44 Vgl. ebd., S. 109.

45 Vgl. ebd., 15.

46 Ebd., S.121.

47 Die Kompensierbarkeit der einzelnen Sinne ist zu Bulwers Zeit noch nicht als ,Synésthesie’
benannt worden, handelt es sich doch um einen Neologismus des 19. Jahrhunderts. Das Pha-
nomen jedoch ist in der Koinzidenz eines aktuell Wahrgenommenen und der Erinnerung
an ein einst Wahrgenommenes in der sensus communis-Konzeption Aristoteles’ (vor allem in
De anima) bereits aufgerufen. Vgl. Ulrike Zeuch, ,Sensus communis, imaginatio und sensorium



Anthropomorphes Theater 167

5 Anagramm der Sinne - Syniasthetische Metaphern und Bulwers
Umwertung der Gehorlosigkeit

In seiner Abhandlung iiber Gehorlosigkeit, Philocophus, paraphrasiert und kom-
mentiert Bulwer ein Kapitel der naturphilosophischen Abhandlung Of Bodies
(1644) des polyhistorischen Autors und Diplomaten Kenelm Digby. Hier charak-
terisiert Digby den Gehorlosen noch dufierst zaghaft mithilfe eines synéstheti-
schen Bildes: ,I mentioned one that could heare by his eyes; (if that expression
may be permitted me)”.*® Dem gegeniiber steht Bulwers Gebrauch entsprechender
Bilder, der schon beinah exzessiv zu nennen ist. Diese Tendenz geht mit einer Ge-
wichtung einher, die die Wortsprache stellenweise zu einer entbehrlichen Kom-
mentierung des manuellen Textes deklassiert.*

Dass die Korpersprache bei Bulwer einen derart hohen Stellenwert beanspru-
chen kann, hat im Wesentlichen zwei Voraussetzungen, die er besonders in Chi-
rologia / Chironomia wiederholt kenntlich macht. Es handelt sich zum einen um die
Aufwertung der rhetorischen actio im Allgemeinen und der manuellen Gestik im
Besonderen durch Quintilian (Institutio Oratoria (X1, 3), ca. 95 n. Chr.), der in der
Renaissance wieder verstarkt rezipiert wird.”® Zum anderen kann sich Bulwer auf
Bacons Reflexionen iiber universalsprachliche Zeichensysteme in The Advance-
ment of Learning (1605) berufen.!

Entscheidend ist, dass Bulwer die Moglichkeit eines real character, die das
17. Jahrhundert umtreibt, eigenwilligerweise anders auffasst als etwa John Wil-
kins, Francis Lodwick, Thomas Urquhart, Cave Beck und George Dalgarno.” Im
Anschluss an Bacon gilt diesen Autoren der real character als kiinstlich zu schaf-
fendes Konstrukt willkiirlicher Bedeutungszuweisung. ,,Hierogliphickes, and Ges-
tures” dagegen wiesen laut Bacon als Signifikanten Ahnlichkeit mit dem jeweils
Bezeichneten auf. Ein wirklich praziser Ausdruck sei jedoch durch ihren Ge-
brauch nicht zu bewerkstelligen.>

commune im 17. Jahrhundert”, in: Synidsthesie. Interferenz, Transfer, Synthese der Sinne, hg. von
Hans Adler und Ulrike Zeuch, Wiirzburg 2002, S. 167.

48 Kenelm Digby, Two Treatises. In the one of which, the Nature of Bodies; in the other, the Nature of
Mans Soule; is looked into: in way of discovery, of the Immortality of Reasonable Soules, Paris 1644,
S.254.

49 Vgl. etwa Bulwer, Chirologia, S. 2, 4f.

50 Vgl. Roland F. Varwig, ,Chironomie”, in: Historisches Worterbuch der Rhetorik, hg. von Gert
Ueding, Tiibingen 1994, Bd. 2, Bie-Eul, Sp. 175-190, hier Sp. 181.

51 Siehe Bacon, Of the proficience and advancement of Learning, S.59. Vgl. dazu Bulwers Ausfiih-
rungen in Chirologia, S. 4.

52 So verfasste der Geistliche und Naturphilosoph John Wilkins An Essay towards a Real Charac-
ter and a Philosophical Language (1668), der Handler Francis Lodwick schrieb A Common Writ-
ing (1647), der Autor und Ubersetzer Thomas Urquhart Logopandecteision (1653), der Geist-
liche und Lehrer Cave Beck verfasste die Abhandlung The Universal Character (1657) und
der Autor und Lehrer George Dalgarno schrieb Ars signorum (1661). Gemeinsam ist diesen
heterogenen Entwiirfen von Autoren unterschiedlichster Milieus und Konfessionen eine
sprachkritische Grundhaltung sowie der Riickbezug auf Francis Bacon.

53 Vgl. Bacon, Of the proficience and advancement of Learning, S. 59f.



168 Anna Laqua

Interessanterweise vermengt Bulwer die bei Bacon einander gegeniibergestell-
ten Ausdrucksmittel. Bei ihm wird die Gestensprache der Hand zum ,universall
character of Reason”>* In diesem Sinne {iberwindet Bulwers Corporall Philosophy
mit der Rede von der Hand als Signifikant der Vernunft den in Bacons Univer-
salsprachenkonzept erkennbar werdenden Hiatus zwischen Kérper und Wissen.
Da Bulwer also annimmt, eine transnational verstandliche Universalsprache
wdre mit der manuellen Gestensprache bereits verfiigbar, muss ihm auch eine
Abkehr von der gewohnheitsmafigen Verbalsprache zwangslaufig verheifflungs-
voll erscheinen (auch wenn diese Abkehr im Falle der Gehorlosigkeit natiirlich
keine gewahlte ist).

Bezeichnenderweise begreift Bulwer Gehorlosigkeit denn auch nicht in ers-
ter Linie als Defizit. Stattdessen interessieren ihn die ,strange recompences Na-
ture affords”® Gemeint ist die gegenseitige Kompensationsfahigkeit der einzel-
nen Sinnesmodalitdten, die zugleich alternative somatische Wahrnehmungs- und
Kommunikationsformen stiftet. Bulwer bekundet wiederholt seine Hochachtung
vor den alternativen Verstandigungsformen der Betroffenen, zu deren weiterer
Verfeinerung und Verbreitung er beitragen mochte. Deren praktische Fertigkeiten
seien allerdings durch die Theorie schwer einholbar, gesteht Bulwer in seinem
Widmungsschreiben ein: ,wee can easier say what you cannot doe, then what you
can”.* Eben an dieser Stelle kommen Bulwer die synasthetischen Bilder zu Hilfe.
Wie schon Digby spricht er von der Befdhigung der Gehorlosen, ,[to] heare the
sound of words with their Eie”. Die Sprache hingegen erscheint in Bulwers me-
dientheoretischen Reflexionen als ,,a silent and audible writing, and writing is a
visible and permanent speech”.” Diese Folge von Gleichsetzungen steigert sich
zum Bild eines Maskenballs der Sinne, in dessen Rahmen sich die sinnlichen Ver-
mogen in steter, wenngleich zureichend geregelter Bewegung befinden:

[lustrious Nature heere descends

To dance the Senses Masque; a Ball,

Which we their Anagram may call:

On each Hand the Scene keeping Tact,
Without whom life can nought transact [...].”

6 Theaterkorper

Bulwers ausgepragtes Interesse fiir das komplexe Zusammenspiel der Sinnesmo-
dalitdten muss ihm den Riickgriff auf eine explizit theatrale Terminologie (,,Senses
Masque”, ,Ball”, ,Scene”) nahegelegt haben. In Bulwers Kérpermodell bilden die
einzelnen Sinnesmodalititen keine Konstanten, sondern dynamische Variablen.

54 Bulwer, Chirologia, S. 3.

55 Vgl. Bulwer, Philocophus, , For the Right [...]", o.P.

56 Ebd.

57 Ebd.,, S.83. Das Argument taucht wiederholt im Text auf.

58 Ebd., , A Reflection of the sence and minde of the Frontispiece”, o.P.



Anthropomorphes Theater 169

Ihre fortwdhrende Transformation und Verschiebung sind dabei sogar erstre-
benswert, bewirken sie doch, unter entsprechender Anleitung, eine Steigerung
somatischer Eloquenz. Dariiber hinaus wirken sich entsprechende Verschie-
bungen in ihrem verfremdenden Effekt freilich auch auf den Bereich der Wahr-
nehmung aus, da sie die Ablosung gewohnheitsméffiger Wahrnehmungsmuster
begtlinstigen, die das iiberhaupt Wahrnehmbare determinieren.” In dieser Hin-
sicht lieRe sich bei Bulwer von einer Uberblendung von Korper- und Theater-
modell sprechen, denn auch das Theater versteht sich aus der Perspektive einer
kulturhistorisch orientierten Theaterwissenschaft, mit Helmar Schramm ge-
sprochen, als multimediales System veranderlicher, ,stilisierter Kulturfaktoren”
,Wahrnehmung, Bewegung und Sprache”.®* Und auch im Theater ist es die vari-
ierende raumzeitliche Organisation dieser Faktoren, die eine Wahrnehmung jen-
seits der gewohnheitsmafiigen ermdoglicht.

Wie angedeutet unterscheidet sich Bulwers kdrperliche Philosophie in entschei-
denden Punkten von der zeitgendssischen Korper-Geist-Trennung durch Descar-
tes und griindet vielmehr auf einem fortwahrenden dynamischen Wechselspiel
zwischen Korper und Geist. Deshalb scheint es zu kurz gegriffen, in den Be-
schreibungen deformierter Képfe in Anthropometamorphosis vor allem das Kor-
permodell des body politic sehen zu wollen.”

Das Theater jedoch stilisiert Bulwer mehr als einmal zum Modell des mensch-
lichen Korpers. So etwa in seinen Ausfiihrungen zur Muskelaktivitat beim Vor-
gang des Lachens: ,In this Dance of the Muscles performed by excessive Laugh-
ter upon the Theater of Mirth, the Countenance, the Mouth seems to lead to the
Chorus; For, Laughter is a motion arising chiefly out of the Contraction of the
Muscles of the Lips [...].” ¢

Erscheint hier das Antlitz als Theater, so verfiigt der menschliche Korper in
Bulwers Vorwort zu Chirologia tiber gleich zwei Theater, in denen sich das Aus-
drucksvermdgen in besonderem Mafe konzentriert:

Lintend to reduce and bring home to their fountaine and common parent the Body
of man. Two Amphitheaters there are in the Body, whereon most of these patheticall

59 Vgl. zum Prinzip ,habitualisierte[r] Blickschranken” Helmar Schramm, ,Blickschranken.
Zum Verhiltnis von Experiment und Spiel im 17. Jahrhundert”, in: , Die Vernunft ist mir noch
nicht begegnet”. Zum konstitutiven Verhiltnis von Spiel und Erkenntnis, hg. von Natascha Ada-
mowsky, Bielefeld 2005, S. 153-164, hier S. 156f. und S. 161.

60 Vgl. ders., ,Theatralitdt”, in: Asthetische Grundbegriffe (AGB). Historisches Worterbuch in sieben
Biinden, hg. von Karlheinz Barck et al., Stuttgart/Weimar 2005, Bd. 6, S. 48-73, hier S.72.

61 So sieht etwa William Earl Burns in der Thematik bei Bulwer eine Referenz auf die politischen
Unruhen seiner Zeit und auf die Hinrichtung Charles I. 1649. Vgl. William Earl Burns, , The
King’s Two Monstrous Bodies. John Bulwer and The English Revolution”, in: Wonders, mar-
vels, and monsters in early modern culture, hg. von Peter G. Platt, Newark/London 1999, S. 191f.
Auch Robert Blair St. George will in den in Anthropometamorphosis beschriebenen Kérpern in
erster Linie einen symbolischen body politic sehen. Vgl. Robert Blair St. George, Conversing by
signs. Poetics of implication in colonial New England culture, Chapel Hill, N.C., 1998, S.164.

62 Bulwer, Pathomyotomia, S. 106.



170 Anna Laqua

subtilities are exhibited by Nature, in way of discovery or impression, proceed-
ing either from the effect of sufferance, or the voluntary motions of the Minde,
which effect those impressions on the parts which wee call the Speaking Motions,
or Discoursing Gestures, and naturall Language of the Body, to wit, the Hand and
the Head.®®

Die Theatermetaphorik ist hier alles andere als willkiirlich gewéhlt und auch
nicht als blofles Inventar eines prezids-barocken Stils misszuverstehen. Dadurch,
dass Bulwer sie in unmittelbarem Zusammenhang mit der Darlegung seines Er-
kenntnisinteresses und seiner Methodik einfiihrt (,,I intend to reduce [...]”), offen-
bart er seine Erwartung gegentiber ihrer epistemologischen Leistungsfahigkeit.
Reduktion, die Bulwer hier erklartermafien anstrebt, ist als ,Verkiirzung”** Be-
standteil klassischer Modelldefinitionen, die Bernd Mahr als ontologische ver-
werfen wiirde. Reduktion ist aber freilich auch eine theatrale Technik, die dem
Zuschauenden im Theater einen synoptischen Uberblick iiber einen als solchen
markierten Schauraum gewahrt. Denn ab dem spaten 15. Jahrhundert bildet sich
in Europa allméhlich eine Bithnenform im Innenraum mit erhdhter Bithne und
rahmendem Bithnenportal heraus, die — in weit starkerem Maf3e als noch die mit-
telalterliche Simultanbiihne — den Zuschauenden rdaumlich von dem Dargebo-
tenen separiert und ihn auf diese Weise zum Uberblicken des Biihnengeschehens
befahigt. Die epistemologische Implikation einer ,exzentrische[n], objektivie-
rungs- und urteilsfahige[n] [Beobachterp]osition” kommt entsprechend in der
Frithen Neuzeit auch der Metapher des theatrum zu.®

Bulwer selbst berichtet an keiner Stelle von einem eigenen Besuch in einem
Theatergebadude. Bis zu seinem sechsunddreifiigsten Lebensjahr (also bis zu den
puritanischen Theaterschlieffungen 1642) hatte er jedoch jede Gelegenheit, die
Theatergebadude der Stadt zu besuchen. Er wird sie — als reger Leser dramatischer
Texte — zumindest gelegentlich genutzt haben und etwa das iiberdachte (zweite)
Blackfriars Theater in der Nahe von St Paul, das nordlicher gelegene offene Red
Bull Theater oder das offene (zweite) Globe Theater am Siidufer der Themse auf-
gesucht haben. Im Globe etwa hétte Bulwer als Arzt wohl tatsachlich eine distanz-
wahrende Beobachterposition auf einem der privilegierten Sitzpldtze einnehmen
konnen.%

63 Bulwer, Chirologia, ,To the Candid and Ingenious Reader”, o. P.

64 Herbert Stachowiak, Allgemeine Modelltheorie, Wien 1973, S. 131ff. Zitiert nach Mahr, ,,Ein Mo-
dell des Modellseins”, S.192.

65 Siehe Hole Roiler, ,Weltbeschauung. Epistemologische Implikationen der Theatrum-Meta-
pher in der Frithen Neuzeit”, in: Theatralitit von Wissen in der Friihen Neuzeit, hg. von Niko-
la Rofbach und Constanze Baum, URL: http://diglib.hab.de/ebooks/ed000156/id/ebooks_ed
000156_article02/start.htm (1.8.2019).

66 Generell zeichnete sich die von der offenen Amphitheaterarchitektur vorgegebene Akteur-
Zuschauer-Relation dadurch aus, dass die Zuschauenden innerhalb des runden oder po-
lygonen Baus entsprechend ihrer gesellschaftlichen Hierarchiestufe entweder in unmit-
telbarer Nahe zur apron stage (preisgiinstige Stehpldtze im Innenhof) platziert waren oder



Anthropomorphes Theater 171

Eine vermeintliche Objektivierung durch Distanznahme scheint indes beson-
ders angeraten, wo man es — im weitesten Sinne — mit einem Wissen vom Men-
schen zu tun hat. Wenn Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie im
20. Jahrhunderts die menschliche ,Selbstvermittelheit’ herausstreicht,” kann an
dieser Stelle mit Bulwer daran erinnert werden, dass diese selbstbezogene ,Ab-
standigkeit’ fortwdhrend epistemologisch produktiv zu machen ist, um die Ge-
fahr des Anthropomorphismus als Erkenntnishindernis abzuwenden. Fiir die
epistemologische Herausforderung menschenbezogenen Wissens, die darin be-
steht, dass Beobachtungsgegenstand und Beobachtungsstandpunkt notwendig
in eins fallen, sensibilisiert bereits Bacon in The Advancement of Learning: ,,We
come therefore now to [...] the knowledge of our selves: which deserveth the more
accurate handling, by howe much it toucheth us more neerely.”*®

Bulwers Theatermetaphorik scheint genau diese epistemologisch vorteilhafte,
objektivierende Distanz zwischen Beobachtungsgegenstand und Beobachtungs-
standpunkt zu stiften. Und doch ist auch Bulwers Corporall Philosophy mit ihrer
theatralen Modellierung des Korpers gepragt vom Risiko, den Korper undiffe-
renziert als natiirliche und universale Gegebenheit darzustellen: Wie anfanglich
erwahnt, fithrt Bulwer in Chirologia das Zahlen unkritisch als eine Praxis ein,
bei der die Beschaffenheit des Korpers die Grenzen dessen determiniert, was
gedacht und erkannt werden kann. Dem Haupttext von Anthropometamorphosis
stellt Bulwer spéter ein umfangreiches, in Paarreimen gehaltenes Gedicht vor-
an, das folgende Verse enthilt: ,Stay, Changling Proteus! let me count the rapes /
Made on thy Forme, in thy abusive shapes [...].”*

Liest man den Auftakt dieses Gedichtes als Charakterisierung der eigenen
Wissenspraxis, markiert hier der Zahlvorgang als anthropomorph begriinde-
te Kulturtechnik ein Risiko, dem sich auch eine theatrale Wissenspraxis wie die
Bulwers ausgesetzt sieht: Dass namlich das Modell - in diesem Fall das Korper-
modell — stets droht, sein ,,imperatives Potential” zu entfalten, wie es Reinhard
Wendler mit Marx W. Wartofsky ausdriickt,”” und vom ,Modus einer Moglich-
keit” (Mahr) in ein folgenschweres Erkenntnishindernis umzuschlagen.

aber in einiger Entfernung zu ihr (teurere Sitzplédtze auf den Galerien). Die teuersten Pléitze
befanden sich auf abgeteilten Balkonlogen (lords” rooms), die an das hintere Bithnenende
anschlossen. Lediglich die Sitzplatze hier sowie auf den Galerien waren {iberdacht, wahrend
die Zuschauenden auf der apron stage der Witterung ausgesetzt waren. Vgl. Gabriel Egan,
,Reconstructions of the Globe: A Retrospective”, in: Shakespeare and the Globe, hg. von Stan-
ley Wells, Cambridge 1999 (Shakespeare Survey 52.1999), S.1-16; Andrew Gurr, Playgoing in
Shakespeare’s London, Cambridge u. a. 1987, S.19, 253.

67 Vgl. etwa Helmuth Plessner, , Anthropologie der Sinne (1970)", in: ders., Gesammelte Schrif-
ten, hg. von Glinter Dux, Odo Marquard und Elisabeth Stroker, Frankfurt a. M. 1980, Bd. 3,
S.317-393.

68 Bacon, Of the proficience and advancement of Learning, S. 36.

69 Bulwer, Anthropometamorphosis, ,,A through-description of the Nationall Gallant”, o. P.

70 Wendler, Das Modell zwischen Kunst und Wissenschaft, S.41. Wendler nimmt Bezug auf War-
tofskys Aufsatz ,Telos and Technique: Models as Modes of Action (1968)” in: ders., Models:
Representation and the scientific understanding, Dordrecht 1979, S. 140-153.



172 Anna Laqua

Bibliographie

Quellen

Bacon, Francis, The Twoo Bookes of Francis Bacon. Of the proficience and advancement of
Learning, divine and humane, The second booke, London 1605.

-, Franciscy de Verulamio, summi Angliae cancellarij instauratio magna, Londini 1620.

Bulwer, John, Chirologia: or the Naturall Language of the Hand. Composed of the Speaking
Motions, and Discoursing Gestures thereof, London 1644.

-, Chironomia: Or, the Art of Manuall Rhetoricke. Consisting of the Naturall Expressions,
digested by Art in the Hand, as the chiefest Instrument of Eloquence, by Historicall Man-
ifesto’s, exemplified Out of the Authentique Registers of Common Life, and Civill Conver-
sation, London 1644.

-, Philocophus: Or, The Deafe And Dumbe Mans Friend. Exhibiting The Philosophicall veri-
ty of that subtile Art, which may inable one with an observant Eie, to Heare what any man
speaks by the moving of his lips. Upon the same Ground, with the advantage of an Histor-
icall Exemplification, apparently proving, That a Man borne Deafe and Dumbe, may be
taught to Heare the sound of words with his Eie, & thence learne to speake with his Tongue,
London 1648.

-, Pathomyotomia, Or A Dissection of the significative Muscles of the Affections of the
Minde. Being an Essay to a new Method of observing the most Important movings of the
Muscles of the Head, as they are the neerest and Immediate Organs of the Voluntarie or
Impetuous motions of the Mind. With the Proposall of a new Nomenclature of the Muscles,
London 1649.

-, Anthropometamorphosis: Man Transform’d; Or, the Artificiall Changling. Historically
presented, In the mad and cruell Gallantry, foolish Bravery, ridiculous Beauty, filthy Fine-
nesse, and loathsome Loveliness of most Nations, fashioning and altering their Bodies from
the mould intended by Nature. With Figures of those Transfigurations. To which artificiall
and affected Deformations are added, all the Native and Nationall Monstrosities that have
appeared to disfigure the Humane Fabrick. With a Vindication of the Regular Beauty and
Honesty of Nature. And an Appendix of the Pedigree of the English Gallant, London 1653.

Digby, Kenelm, Two Treatises. In the one of which, the Nature of Bodies; in the other, the
Nature of Mans Soule; is looked into: in way of discovery, of the Immortality of Reasonable
Soules, Paris 1644.

ElSholtz, Johann Sigismund, Mefi=Kunst Des Menschlichen Corpers. Oder Von der zu-
sammstimmenden Proportion der Theile des Menschen=Cérpers/ Und Ubereinstimmung
der Mihler, Niirnberg 1695.

Kant, Immanuel, ,Was heif8t: sich im Denken orientieren?”, in: ders., Schriften zur Me-
taphysik und Logik, hg. von Wilhelm Weischedel, Darmstadt 1975, Bd. 5, S. 267-283.

Middle Temple Records, hg. von Charles Henry Hopwood, London 1904.

Proust, Marcel, In Swanns Welt, tibers. von Eva Rechel-Mertens, Frankfurt a. M. 1997.

Register of admissions to the Honourable Society of the Middle Temple, Vol I: Fifteenth Cen-
tury to 1781, hg. von Herbert Arthur Charlie Sturgess, London 1949.

Vitruvius Pollio, Marcus, Vitruvii De architectura libri decem. Vitruv — Zehn Biicher iiber
Architektur, hg. von Curt Fensterbusch, Darmstadt 1991.



Anthropomorphes Theater 173

Sekundirliteratur

Burns, William Earl, ,The King’s Two Monstrous Bodies. John Bulwer and The En-
glish Revolution®, in: Wonders, marvels, and monsters in early modern culture, hg. von
Peter G. Platt, Newark/London 1999, S. 187-204.

Campe, Riidiger, Affekt und Ausdruck. Zur Umwandlung der literarischen Rede im 17. und
18. Jahrhundert, Berlin/Boston 1990.

Edwards, Philip, Sea-Mark. The Metaphorical Voyage, Spenser to Milton, Liverpool 1997.

Egan, Gabriel, , Reconstructions of the Globe: A Retrospective, in: Shakespeare and the
Globe, hg. von Stanley Wells, Cambridge 1999 (Shakespeare Survey 52.1999), S. 1-16.

Gurr, Andrew, Playgoing in Shakespeare’s London, Cambridge u. a. 1987.

Hind, Arthur Mayger, Engraving in England in the Sixteenth & Seventeenth Centuries. A De-
scriptive Catalogue with Introductions. Part 3. The Reign of Charles I., Cambridge 1964.

Mabhr, Bernd, ,,Ein Modell des Modellseins. Ein Beitrag zur Aufklarung des Modellbe-
griffs”, in: Modelle, hg. von Ulrich Dirks und Eberhard Knobloch, Frankfurt a. M.
2008, S. 187-218.

-, ,Modellieren. Beobachtungen und Gedanken zur Geschichte des Modellbegriffs”,
in: Bild, Schrift, Zahl, hg. von Sybille Kramer und Horst Bredekamp, Miinchen 2009,
S.59-86.

Martin, Julian, Francis Bacon, the State and the Reform of Natural Philosophy, Cambridge
[u.a] 1992.

Mulsow, Martin, , Einleitung”, in: ders., Prekires Wissen. Eine andere Ideengeschichte der
Friihen Neuzeit, Berlin 2012, S. 9-36.

Park, Katharine, ,Nature in Person: Medieval and Renaissance Allegories and Em-
blems”, in: The moral authority of nature, hg. von Lorraine Daston u. Fernando Vidal,
Chicago, Il1., 2004. S. 50-73.

Perler, Dominik, René Descartes, Miinchen 1998.

Pesic, Peter, ,Wrestling with Proteus: Francis Bacon and the ,Torture’ of Nature”, in:
Isis 90 (1999), S. 81-94.

Plessner, Helmuth, ,, Anthropologie der Sinne (1970)", in: ders., Gesammelte Schriften,
hg. von Giinter Dux, Odo Marquard und Elisabeth Stroker, Frankfurt a. M. 1980,
Bd. 3, S.317-393.

Rofler, Hole, ,Weltbeschauung. Epistemologische Implikationen der Theatrum-Me-
tapher in der Frithen Neuzeit”, in: Theatralitit von Wissen in der Friihen Neuzeit,
hg. von Nikola Rofsbach und Constanze Baum, URL: http://diglib.hab.de/ebooks/
ed000156/id/ebooks_ed000156_article02/start.htm (1.8.2019).

Schramm, Helmar, ,Blickschranken. Zum Verhéltnis von Experiment und Spiel im
17. Jahrhundert”, in: ,Die Vernunft ist mir noch nicht begegnet”. Zum konstitutiven
Verhiiltnis von Spiel und Erkenntnis, hg. von Natascha Adamowsky, Bielefeld 2005,
S.153-164.

—, ,Theatralitat”, in: Asthetische Grundbegriffe (AGB). Historisches Warterbuch in sieben
Binden, hg. von Karlheinz Barck et al., Stuttgart/Weimar 2005, Bd. 6, S. 48-73.

Shapin, Steven und Simon Schaffer, Leviathan and the air-pump. Hobbes, Boyle, and the
experimental life, Princeton, NJ, 1985.

Shapin, Steven, ,Pump and Circumstance: Robert Boyle’s Literary Technology”, in:
Social Studies of Science 14 (1984), S. 481-520.

Stachowiak, Herbert, Allgemeine Modelltheorie, Wien 1973.



174 Anna Laqua

St. George, Robert Blair, Conversing by signs. Poetics of implication in colonial New England
culture, Chapel Hill, N.C., 1998.

Varwig, Roland F., ,Chironomie”, in: Historisches Worterbuch der Rhetorik, hg. von Gert
Ueding, Tiibingen 1994, Bd. 2, Bie-Eul, Sp. 175-190.

Wartofsky, Marx W., ,, Telos and Technique: Models as Modes of Action (1968)”, in: ders.,
Models: Representation and the scientific understanding, Dordrecht 1979, S.140-153.

Wendler, Reinhard, Das Modell zwischen Kunst und Wissenschaft, Miinchen 2013.

Zeuch, Ulrike, ,Sensus communis, imaginatio und sensorium commune im 17. Jahrhun-
dert”, in: Syndsthesie. Interferenz, Transfer, Synthese der Sinne, hg. von Hans Adler
und Ulrike Zeuch, Wiirzburg 2002, S. 167-184.



Apokalyptische Naturphilosophie und
institutionalisierter Baconismus

Das Widmungsschreiben in der Via lucis (1668) von
Johann Amos Comenius an die Royal Society*

Michael Lorber

Dass der aufklirerische Fortschrittsglaube beinahe ungebrochen fortwirkt, obwohl die Ge-
setzmifSigkeiten der Evolution gezeigt haben, dass vielmehr ein verstorend komplexes Zu-
sammenspiel aus Zufall und Anpassung zu verantworten hat, was fiir eine gewisse Zeit fort-
lebt, liegt womdaglich an der simplen Attraktivitit des streberhaften historischen Zeitstrahls
und seiner Entsprechung im linearen Schriftbild westlicher Kulturen — angesichts dessen
man allzu leicht dem naturalistischen Fehlschluss erliegen kann, alles Gegebene, selbst nach
dem Bedeutungsverlust gittlicher Instanzen, als gewollt und sinnvoll anzusehen.

Judith Schalansky, Verzeichnis einiger Verluste

Im Jahr 1641 verliefS der 49-jahrige Universalgelehrte Johann Amos Comenius
seine Bohmische Bruderschaft in Polen. Er folgte einer vielversprechenden Ein-
ladung von Samuel Hartlib' nach London,> wo er am 21. September ankam.
Schon vor dessen Ankunft hatte Hartlib unter den Londoner Gelehrten und im

Der vorliegende Beitrag ist eine gekiirzte Fassung von einigen Ergebnissen meiner Disserta-

tionsschrift Zwischen Erlosung und Produktivitit. Zur Performanz alchemischen Wissens und den

Projekten Johann Joachim Bechers (1635-1682) in der Friihen Neuzeit, die 2012 von der Freien

Universitat Berlin angenommen wurde.

1 Der PreufSe Hartlib hatte bereits 1628 den Kontinent in Richtung England verlassen. Seine
Auswanderung kann als paradigmatisch fiir die Situation der zentraleuropaischen Gelehr-
tenwelt angesehen werden, die in den Verwiistungen des Dreifligjahrigen Kriegs kaum noch
ihren Platz finden konnte und in England bessere Bedingungen vorfand. Vgl. Hugh Trevor-
Roper, ,,Drei Ausldander: Die Philosophen der puritanischen Revolution”, in: ders., Religion, Re-
formation und sozialer Umbruch. Die Krisis des 17. Jahrhunderts, mit einem Vorwort zur dt. Ausg,.
von dems. und tibs. von Michael Erbe, Frankfurt a. M./Berlin 1970, S. 221-270, hier S. 232ff.

2 Die Einladung erfolgte mit den Worten: ,Come, come, come: it is for the glory of God: delib-

erate no longer with flesh and blood!” Nach Trevor-Roper schien Comenius irrtiimlich zu

glauben, seine Einladung nach London durch Hartlib sei im offiziellen Auftrag durch das

Parlament erfolgt. Vom privaten Charakter der Einladung Hartlibs, der auch Comenius klar

gewesen sei und den er auch bevorzugt habe, gehen mit {iberzeugenden Belegen hingegen

Webster und Blekastad aus. Vgl. Robert Fitzgibbon Young, Comenius in England. The Visit of

Jan Amos Komensky (Comenius). The Czech Philosopher and Educationist to London 1641-1642: Its

Bearing on the Origins of the Royal Society, on the Development of the Encyclopaedia, and on Plans for

the Higher Education of the Indians of new England and Virginia as Described in Contemporary Docu-

ments, Selected, Translated and Edited with an Introduction, and Tables of Dates by Robert Fitzgibbon



176 Michael Lorber

Parlament enthusiastisch fiir die pansophischen Ideen von Comenius geworben
sowie auch fiir die Ubersetzung und die Publikation einiger seiner Schriften
gesorgt.® Hartlib selbst war emigrierter Preufie und ab den 1630er Jahren Initia-
tor eines wachsenden internationalen Gelehrtennetzwerkes — des sogenannten
Hartlib-Circle. Er stand also nicht nur mit Comenius, sondern mit zahlreichen
Gelehrten iiber die Grenzen Europas hinaus in regem Kontakt.* Hartlib charak-
terisierte sich selbst vor diesem Hintergrund als , Agent for the Advancement
of Universal Learning and the Public Good, which I confess is an Emploiement,
whereunto from my youth God God [sic] hath naturalized my affections.” Mit
Comenius stand Hartlib bereits seit Beginn der 1630er Jahre in schriftlichem
Kontakt. Die beiden verband ihre Begeisterung fiir Francis Bacons Experimental-
philosophie, die Rosenkreuzermanifeste bzw. Johann Valentin Andreaes spatere
Sozietitsentwiirfe.® In Comenius’ pansophischer Philosophie erkannte Hartlib

Young, London 1932, S. 39 (dort auch Anm. 2 auf S. 41); Trevor-Roper, ,,Drei Auslander”, S.244;
Charles Webster, ,Introduction”, in: ders., Samuel Hartlib and the Advancement of Learning, hg.
von dems. Cambridge 1970, S.1-72, hier S.35 und Milada Blekastad, Comenius. Versuch eines
Umrisses von Leben, Werk und Schicksal des Jan Amos Komensky, Oslo/Prag 1969, S. 304 und S. 308.

3 Vgl. Blekastad, Comenius, S. 309f.

4 Vgl. Friedrich Althaus, ,,Samuel Hartlib. Ein deutsch-englisches Charakterbild”, in: Histori-
sches Taschenbuch, begr. von Friedrich von Raumer und hg. von Wilhelm Maurenbrecher,
Leipzig 1884, 6. Folge, 3.]g., S. 189-278.

5 Clavis apocalyptica: Or, a Prophetical Key: by which the great Mysteries in the Revelation of St. John,
and the Prophet Daniel are opened; It beeing made apparent That the Prophetical Numbers com to an
end with the year of our Lord, 1655. Written by a Germane D. and now translated out of High-Dutch.
In Two Treatises. 1. Shewing what in these our times hath been fulfilled. 2. At this present is effectually
brought to pass. 3. And henceforth is to bee exspected in the years neer at hand. With an introductorie
Preface, London 1651, 2 (Zueignung von Samuel Hartlib an Oliver St. John).

6 Im Falle von Comenius ist sogar ein auf den 15. September 1629 datierter Brief erhalten, in
dem der von den Kriegswirren entmutigte Reformator Andreae Comenius sein Reformpro-
jekt gleichsam {ibertrégt: ,Ich tibergebe Dir also die Register unseres Schiffbruchs. Lies sie
und verbessere sie. Ich bin zufrieden, wenn ich Dich nicht ganz enttduschen mus. Ich troste
mich mit denen, die durch ihre Irrtiimer anderen den Weg zu gliicklicherer Fahrt bahnten.
Unser Ziel war es, all die religiosen und gelehrten Idole zu vertreiben und Curistus wieder
in seinen Stand einzusetzen.” Johann Valentin Andreae, ,[Brief an Jan Amos Comenius vom
15. September 1629]", in: ders., Schriften zur christlichen Reform (= Gesammelte Schriften, Bd. 6,
hg. in Zusammenarbeit mit Fachgelehrten von Wilhelm Schmidt-Biggemann, bearb., {ibs.
und komm. von dems.), Stuttgart — Bad Cannstatt 2010, S.312-313, hier S.313. Im Vorwort
zu John Durys The Reformed School (ca. 1649) kommt Hartlib ausdriicklich auf den heilsge-
schichtlichen Aspekt seiner geplanten Einrichtung zu sprechen, wenn er schreibt: ,I have
been taught from within, to look up to God alone in well-doing, till he bring his Salvation
out of Sion: for, to propagate this Salvation of his with my poor talents, and to stirre up
others to contribute [th]eir help thereunto, is the utmost aim which I have in the Agency of
Learning[.]” Wie sehr das Unterfangen, ein , Office of Publike Addresse” zur Férderung und
Verwaltung weltweiten Wissens einzurichten, im Zeichen des Verlustes des Paradieses und
kommender Heilserwartung steht, geht aus einer handschriftlichen Notiz in den Hartlib Pa-
pers deutlich hervor. Erlosung kénne nicht anders erlangt werden, , but in perpetuall fight
against manifold temptations[,] which soe long as wee are in this earthly tabernacle, shall
never bee wanting; because wee find that vnto [us] every promise of perfection[,] whereby
wee are fitted for the glory of Eternitie; this Antecedent Qualification is requisit[ed], that wee



Apokalyptische Naturphilosophie und institutionalisierter Baconismus 177

auch wesentliche Aspekte seiner eigenen reformatorischen Absichten wieder.”
Das gemeinsame Ziel, auf das sich Hartlib und Comenius verstandigten, war
eine Generalreformation der Lebensverhiltnisse der Menschen im Zeichen des
christlichen Glaubens.? In dieser Generalreformation sollten sich naturphiloso-
phisches Wissen, religiose Offenbarung, Bildungspolitik, die soziookonomischen
Bedingungen sowie politische Gerechtigkeit harmonisch aufeinander beziehen
und sukzessive in Richtung einer christlichen Utopie verbessern.’ Geleitet wur-
den Hartlib und Comenius dabei von der Uberzeugung, dass es zwischen ver-
nunftbasierter Experimentalerkenntnis in der Naturphilosophie und religioser
Offenbarung eben keine Diskrepanz geben muss, sondern sich beide gegenseitig
zugunsten christlicher Gemeinschaften ergdnzen konnen."

should overcome: noe man can overcome that hath not fought; noe man can fight without an
Enemie; Now the Enemie with which [whom] a Christian is to fight[,] is nothing else[] but
the Corruption[] which Adam did bring into the world through lust to conquer this all along
from the begining of our race unto the ende.” Trotz einiger Anldufe und wohlwollender
Aufnahme seitens des Parlaments konnte Hartlib auch das Projekt eines ,Office of Publike
Addresse” aufgrund mangelnder Gelder nicht realisieren. Dennoch gelang es Hartlib, eine
seitens des neu gegriindeten Council of State gewahrte und gut dotierte Pension zu erhalten
und konnte seine vielfaltigen Projekte weiter verfolgen. Aus: John Dury, The Reformed School,
London 1649, Vorrede A2, Hartlib Papers. Second Edition. A Complete Text and Image Database
of the Papers of SAMUEL HARTLIB (c. 1600-1662). Held in Sheffield University Library, 2 CD-
Roms, Sheffield, England 2002, Bun. 47/10/4A. Vgl. auch Mark Greengrass, ,, Archive Refrac-
tions: Hartlib’s Papers and the workings of an Intelligencer”, in: Archives of the Scientific Rev-
olution: The Formation and Exchange of Ideas in Seventeenth-Century Europe, hg. von Michael
Hunter, Woodbridge 1998, S. 35-48, hier S. 36 und Uwe Voigt, , Einleitung”, in: Johann Amos
Comenius, Der Weg des Lichtes/Via lucis, eingel., tibers. und mit Anmerkungen versehen von
Uwe Voigt, Hamburg 1997, S. IX-XLIX, hier S. XX.

7 Webster, ,Introduction”, S.24. Zur Genese des Begriffs Pansophie in der neuplatonisch-her-
metischen Philosophie der Renaissance vgl. Wilhelm Schmidt-Biggemann, ,Pansophie”, in:
Historisches Worterbuch der Philosophie, hg. von Joachim Ritter und Karlfried Griinder, 13 Bde.,
Basel/Stuttgart 1971-2004, Bd. 7, Sp. 56-59.

8 Comenius benennt vor diesem Hintergrund dann auch konkret die notwendigen ,Voraus-
setzungen zur Realisierung der so sehnlich herbeigesehnten Zustande”, namlich ,I. ein Herz
voll ungeheuer groflier Zuversicht, II. die glithendste Anrufung Gottes, III. den Fleif§ und
die unermiidliche Anstrengung ziemlich vieler weiser Ménner, IV. die Gunst der Hochge-
stellten, V. Klugheit und eine verlaflliche Ordnung bei den Arbeiten, VI. die rasche Nutzan-
wendung all dessen, was erarbeitet worden ist, VII. sodann aber auch eine kluge und stetige
Ausdehnung von einer Gruppe auf eine andere, bis hin zur ersehnten universalen Weite.”
Comenius, Der Weg des Lichtes, S.172.

9 Trevor-Roper stellt die These auf, dass die puritanische Revolution, in der Bacons reformatori-
sche Ideen eine so wichtige Rolle spielten, vielleicht gar nicht stattgefunden hitte, ware Bacon
selbst mit seinen Reformen erfolgreicher gewesen. Vgl. Trevor-Roper, , Drei Auslander”, S.228.

10 Comenius konnte sogar das Vorbild fiir die Figur des Reisenden in der fiir den Hartlib-Cir-
cle programmatischen Utopieschrift Macaria gewesen sein, die als anonymer Dialog einen
Monat vor der Ankunft Comenius’ in London publiziert wurde. Vgl. [Gabriel Plattes], A
Description of the famous. Kingdome of Macaria; shewing its excellent Government: wherein The
Inhabitants live in great Prosperity, Health, and Happinesse; the King obeyed, the Nobles honoured;
and all good men respected, Vice punished, and vertue rewarded. An Example to other Nations. In
a Dialogue between a Schollar and a Traveller, London 1641, A2" (Vorrede). Die Autorschaft der
utopischen Schrift Macaria wurde seit 1847 Hartlib zugeschrieben, seit 1972 gilt allerdings



178 Michael Lorber

Neben dieser intellektuellen Freundschaft mit Hartlib und auch personlichen
Sorgen war der ganz aktuelle Anlass fiir die Reise von Comenius nach London
die kurz zuvor erfolgte Konstituierung des Langen Parlaments und der Umstand,
dass sich die Auseinandersetzung zwischen dem Parlament und Charles I. gera-
de zu entspannen schienen. Es herrschte eine rege Aufbruchsstimmung.' Hartlib
und Comenius sahen endlich die Zeit gekommen, um mit vereinten Kraften ihre
sozialutopischen Ideen in einer Generalreformation aller Verhéltnisse zu realisie-
ren und die Zukunft neu und besser zu gestalten.

In seiner kurzen Zeit in London verfasste Comenius die Via lucis (dt. Der Weg
des Lichtes), in der er u. a. ein Pansophisches Kollegium entwirft, fiir dessen Realisie-
rung sich Hartlib noch im selben Jahr 6ffentlich eingesetzt hat. Trotz eines eigent-
lich gelungenen Einstandes Comenius’ in der Londoner Gelehrtenwelt und der
grundsétzlichen Begeisterung seitens einiger Parlamentarier scheiterten Finan-
zierung und Realisierung des Pansophischen Kollegiums und die damit verbun-
denen Reformvorhaben:'? Denn am 4. Januar stiirmte Charles I. mit Soldaten das
Parlament, und der Biirgerkrieg stand unmittelbar bevor, der keinen Platz mehr
fiir Reformen lieS."”® Am 21. Juni 1642, also bereits und gutes halbes Jahr nach
seiner Ankunft, verlief der enttduschte Comenius England schon wieder... im
Gepick seine generalreformatorische Schrift Via lucis, die allerdings erst 26 Jah-
re spéter, ndmlich 1668, in Amsterdam in Druck gehen sollte."* Hartlib blieb in
London und bemiihte sich weiterhin in mehreren Anldufen um die Realisierung
von alten und auch neuen Reformplanen, die — wie etwa das ,Office of Publicke
Addresse” — in vielerlei Hinsicht weiterhin von Comenius’ pansophischen Ideen
gepragt waren.”

Im Folgenden werde ich zundchst die programmatische Grundidee der Via
lucis kurz skizzieren, die vor dem Hintergrund ihrer turbulenten Entstehungsge-
schichte verstanden werden muss. Dann werde ich ausfiihrlicher auf Comenius’
Widmungsschreiben an die Royal Society eingehen, das er 1668 dem erstmaligen
Druck der Via lucis vorangestellt hat. Dieses Widmungsschreiben, so die Kern-
these meine Ausfiihrungen, kann als eine faszinierende historische Miniatur am

Gabriel Plattes (1600-1644), ein enger Freund Hartlibs, als Verfasser. Vgl. Charles Webster,
, The Authorship and Significance of Macaria®, in: Past and Present 56 (1972), S. 34—48.

11 Vgl. Webster, , Introduction”, S. 35 und Trevor-Roper, , Drei Auslander”, S.248.

12 Vgl. Blekastad, Comenius, S. 315f.

13 Angesichts dieser dufierst angespannten politischen Situation schlossen Hartlib, Comenius
und Dury am 13. Midrz 1642 einen schriftlichen Pakt, in dem sie festlegten, auch kiinftig und
iiber grofle Distanzen hinweg ihr gemeinsames Reformprojekt weiter vorantreiben zu wollen.
Vgl. Webster, , Introduction”, S.35ff. Der Pakt ist abgedruckt in G. H. Turnbull, Hartlib, Dury
and Comenius. Gleanings from Hartlib’s papers, London 1947, S. 458-460 (vgl. auch ebd., S.363).

14 Young, Comenius in England, S. 44.

15 Vgl. Charles Webster, The Great Instauration. Science, Medicine and Reform 1626—-1660, London
1975, S.70 und Trevor-Roper, , Drei Ausldander”, S.248ff. Hartlib sollte Comenius persénlich
zwar entgegen allen Beteuerungen beim emotionalen Abschied nicht mehr wiedersehen,
blieb mit ihm aber bis zum Ende seines Lebens in Briefkontakt. Vgl. Turnbull, Hartlib, Dury
and Comenius, S. 354ff.



Apokalyptische Naturphilosophie und institutionalisierter Baconismus 179

Schnittpunkt von Modell + Risiko verstanden werden, insofern es Comenius auf
sehr hellsichtige Weise gelingt, einen folgenschweren Paradigmenwechsel hin
zur modernen Naturwissenschaft sichtbar werden zu lassen. Er weist im direk-
ten Vergleich des Programms seiner Pansophie mit dem der Koniglichen Gesell-
schaft darauf hin, dass beiden ein hochst unterschiedliches Verstandnis vom We-
sen der Welt zugrunde liegt und welche Risiken mit dem sich abzeichnenden
Paradigmenwechsel im Verstandnis von Welt konkret verbunden sind. Diese bei-
den unterschiedlichen Formen, Welt zu begreifen, interpretiere ich als konkurrie-
rende Modi von Weltverarbeitung bzw. Weltbearbeitung, die sich aus ganz un-
terschiedlichen Weltmodellen ableiten. Vor diesem Hintergrund zeichnet sich
der fiir den besagten Paradigmenwechsel entscheidende Unterschied zwischen
apokalyptischer Naturphilosophie und institutionalisiertem Baconismus ab.

1

Die Argumentation der 1641/42 in London verfassten Via lucis gliedert sich nun
wie folgt: Im Anschluss an eine Darlegung und Analyse der vollig zerriitteten
Weltverhaltnisse, die mafsgeblich vom Eindruck des Dreifligjahrigen Krieges ge-
pragt sind, bemiiht sich Comenius, die universalen Heilmittel fiir die Menschheit
zu prédsentieren. Das Zentrum dieses Heilweges bildet das die Welt durchstro-
mende gottlich-universale Licht. Programmatisch heifst es in der Via lucis zum
pansophischen Unternehmen:

Wir wollen nun genau bestimmen, was fiir uns eigentlich dabei heraus-
kommt, wenn wir ALLE ALLES auf ALLSEITIGE Weise verstehen. [...] Wir ver-
stehen unter ,aLLEM” dasjenige, was Gott den Menschen in dieser gegen-
wartigen weltlichen Schule schon enthiillt hat oder was er uns in Zukunft
noch enthiillen wird: sei es nun Ewiges oder Zeitliches, Geistiges oder Korper-
liches, Himmlisches oder Irdisches, Natiirliches oder Kiinstliches, Theologisches
oder Philosophisches, Gutes oder Bdses, Allgemeines oder Konkretes."”

Entscheidend fiir Comenius ist nun, dass es eben dieser Erkenntnisweg des uni-
versalen Lichtes ist, der es den Menschen erlaubt, in Kooperation mit Gott die
Welt aktiv und stetig zu verbessern und zu vervollkommnen. Organisatorisch
ruht die Realisierung der pansophischen Gemeinschaft auf vier Saulen: (1) den
universalen Biichern, die alles notwendige Wissen enthalten;”® (2) den universa-

16 Die Begriffe Weltverarbeitungs- bzw. Weltbearbeitungsmodus iibernehme ich aus Andreas
Reckwitz, Die Erfindung der Kreativitit. Zum Prozess gesellschaftlicher Asthetisierung, Berlin 2012,
der sie allerdings in Zusammenhang mit modernen Asthetisierungsprozessen gebraucht.

17 Comenius, Der Weg des Lichtes, S. 106.

18 Hier unterscheidet Comenius zwischen drei Gattungen von Biichern: Pansophia (,ord-
nungsgemafs gegliederte Abschrift der Gottes-Biicher: der Natur, der Schrift und der Begriffe,
die dem Geist von Geburt an innewohnen”), Panhistoria (,,als ein hell erleuchtetes Theater fiir den
Verlauf aller (natiirlichen und kiinstlichen, moralischen und geistigen) Dinge, die in der Panso-
phia bereits hinsichtlich der generellen Ideen beschrieben worden sind”) und Pandogmatia (,[alle
bisherigen] Schriften sollen so begutachtet und zu Kernaussagen zusammengefafit werden, wie ihre



180 Michael Lorber

len Schulen, die dieses Wissen vermitteln; (3) einem Pansophischen Kollegium,
in dem nach dem Vorbild von Bacons Experimentalphilosophie zum Wohle der
christlichen Gemeinschaft aktiv geforscht wird, und schliefSlich wird (4) eine
universale Sprache benétigt, um dieses Wissen ohne Schwierigkeiten weltweit
kommunizieren zu kénnen.” Methodisch entwirft Comenius die Pansophie als
induktives Verfahren interdependierender und sich einfaltender Wissensberei-
che; ein Verfahren, das in den Worten Comenius schliefSlich in ,ein System der
Systeme”, in eine ,Kunst der Kiinste”, in eine ,Wissenschaft der Wissenschaften”
und zuletzt in das ,,Licht der Lichter”, d. h. in das universale Licht miinden wird.*

Insgesamt lésst sich Comenius’ pansophisches Denken in seiner Via lucis — mit
Uwe Voigt gesprochen — als ,kreative Syntheseleistung”“? begreifen, und zwar
von sich kontrér gegeniiberstehenden geschichtsphilosophischen Modellen: Auf
der einen Seite wirken hier apokalyptisch-chiliastische Vorstellungen einer Restitu-
tion paradiesischer Verhiltnisse, die auch bei Comenius nicht unabhangig von
der jenseitigen Erlosung existiert, sondern diese gewissermaflen , prafiguriert”.?

einzelnen Autoren nacheinander gelebt und geschrieben haben. [...] Die Aufgabe, die ein Verfasser der
Pandogmatia zu erfiillen hat, besteht nimlich im Wiedergeben und nicht im Werten.”). Comenius,
Der Weg des Lichtes, S.130, 132 und S.137.

19 Comenius, Der Weg des Lichtes, S.123, 140, 144f., 153 und S. 155.

20 Ebd., S.47f.

21 Uwe Voigt, Das Geschichtsverstindnis des Johann Amos Comenius in ,Via Lucis’ als kreative Syn-
theseleistung. Vom Konflikt der Extreme zur Kooperation der Kulturen, Frankfurt a. M. 1996.

22 Uwe Voigt, ,Einleitung”, S. XXIIL. Andernorts fasst Uwe Voigt die Position von Comenius
wie folgt zusammen: ,Das chiliastische Streben nach innerweltlicher Perfektion, nach Im-
manenz der Einheit zwischen Mensch und Gott in der Geschichte einerseits und die augus-
tinische Ausschau auf eine endgiiltige Erlosung in einem Jenseits [...] werden zu integralen
Bestandteilen einer kohdrenten Bewegung. Raumzeitliche Vollendung bildet iiberweltliche
Vollkommenheit zwar nur ab und ist nicht mir ihr identisch; doch stellt die Weltzeit nicht
nur ein der Sphére des Idealen gegeniiber indifferentes Medium andauernder ,peregrinatio’
dar. Vielmehr besitzt sie eine eindeutig qualifizierte Ausrichtung hin auf eine (relative) Voll-
endung, die sich einer geschichtstranszendenten Erlosung gegeniiber nicht verschlief3t, son-
dern diese préfiguriert und den Menschen, sofern dieser Einsicht in jene sinnhaltige Struk-
tur der Geschichte gewinnt, darauf vorbereitet. [...] Wahrend der ,blole” Chiliast auf dem
Heilszustand im Diesseits in-sistiert, der ,bloSe’ Augustinist dagegen in kritischer Distanz
zu aller innerzeitlichen Verwirklichung ek-sistiert, findet Comenius zu einer kon-sistenten
Sichtweise. Das so entstehende Geschichtskonzept 1a63t sich [...] charakterisieren [...] als eine
Art des Chiliasmus, [der] keinen abrupten Abbruch der bisherigen Weltzeit unter drastischen,
quasi-apokalyptischen Ereignissen erwartet, sondern einen allmahlichen Ubergang, der ge-
gebenenfalls [...] menschliche Mitarbeit erfordert, ja stimuliert.” Uwe Voigt, Das Geschichts-
verstindnis des Johann Amos Comenius, S. 143f. Spirituelle Erlosung und menschliche Produkti-
vitdt im naturphilosophischen Experiment, so kann vor diesem Hintergrund festgehalten
werden, sind gesellschaftspolitisch gleichermafien relevant und ermdglichen sich gegensei-
tig, ohne hierbei aber ganzlich zusammenzufallen. Die aufrechterhaltene Unterscheidung
zwischen Vollkommenheit im Diesseitigen und im Jenseitigen ist religios begriindet und
spiegelt sich im Verhiltnis von aktiver menschlicher Schopferkraft und gottgewahrter Gna-
de wider: ,Ausgeschlossen [vom erstrebten Universalwissen] bleibt — in Ubereinstimmung
mit puritanischen Ideen — das unmittelbare Wissen gottlicher Dinge als abgehoben und un-
terschieden von natiirlicher, moralischer, und biirgerlicher Vervollkommnung'. Dieses lehrt
Gott selbst, ohne daf es der Vermittlung durch menschliches Lernen bedarf.” Wolfgang van



Apokalyptische Naturphilosophie und institutionalisierter Baconismus 181

Auf der anderen Seite bilden utopische Aspekte eine wesentliche Triebfeder der
Pansophie, insofern die Vervollkommnungsfahigkeit des Menschen in seiner
eigenen, rationalen Vernunftsfahigkeit begriindet liegt. Diese Fahigkeit soll sich
in aktivem Handeln manifestieren und sich als Fortschritt in der kiinftigen Ge-
schichte entfalten. Ihren Niederschlag findet diese Fahigkeit bei Comenius eben
in der Ausbildung von institutionell verankerten 6ffentlichen Einrichtungen und
insbesondere im Pansophischen Kollegium.?

Apokalyptisches und utopisches Geschichtsmodell schliefSen sich bei Come-
nius also nicht gegenseitig aus. Beide Modelle ermdglichen eine Form der Welt-
aneignung, mittels derer dem kontingenten Sein Sinnhaftigkeit durch ein kiinf-
tiges Ziel abgerungen werden kann. Wie Bernd Mahr dargelegt hat, erlaubt es die
religiose Apokalypse, eine bezugslose unbestimmbare Angst in eine zielgerich-
tete Furcht, Hoffnung oder frohe Erwartung zu transformieren.?* Auf diese Wei-
se kénnen Vergangenheit und Zukunft bzw. Erfahrungsraum und Erwartungs-
horizont® im Zeichen einer geglaubten Prophetie oder des gesteckten Ziels der
Vollkommenbheit sinnstiftend aufeinander bezogen und dem Nebel einer diffu-
sen Seins-Angst entrissen werden. Modelltheoretisch gesprochen, erweisen sich
Apokalypse und Utopie also in doppelter Weise als sinnstiftend: aus dem Ver-
gangenen kann Sinn extrapoliert werden, der als Richtschnur fiir das Zukiinftige
dient. Im Modell von Apokalypse und Utopie werden also Vergangenheit und
Zukunft mit Blick auf ein Telos vergegenwartigt.”

Klassische Utopien funktionieren aus dieser Perspektive im Grunde dhnlich
wie Apokalypsen, wobei aber nicht in erster Linie der Glaube an einen trans-
zendenten Gott, der durch sein alles Verdorbene aussortierendes Eingreifen die
Welt zum Guten wenden und sich am Ende der Zeiten offenbaren wird, im Vor-
dergrund steht, sondern eher das Vertrauen auf immanenten Fortschritt, auf
Vernunft oder anderes als Katalysator der Seins-Angst fungiert. Trotz moglicher
Mischformen?® — wie eben bei Comenius —ist der entscheidende Unterschied zwi-

den Daele, ,Die soziale Konstruktion der Wissenschaft. Institutionalisierung und Definition
der positiven Wissenschaft in der zweiten Halfte des 17. Jahrhunderts”, in: Gernot Bohme,
ders. und Wolfgang Krohn, Experimentelle Philosophie. Urspriinge autonomer Wissenschaftsent-
wicklung, Frankfurt a. M. 1977, S.129-182, hier S. 147.

23 Die Vorstellung, dass iiber Institutionen das Fortkommen des Gemeinwesens reguliert und
iiber lange Zeitraume hinweg garantiert werden kann, stellt ein markantes Kennzeichen
eben insbesondere in utopischen Entwiirfen dar. Vgl. Richard Saage, Utopische Profile, 4 Bde.,
Miinster 2001, Bd. 1, S. 56.

24 Bernd Mahr, ,,Zum Verhaltnis von Angst, Prophezeiung und Modell, dargelegt an der Offen-
barung des Johannes”, in: Prophetie und Prognostik. Verfiigungen iiber Zukunft in Wissenschaften,
Religionen und Kiinsten, hg. von Daniel Weidner und Stefan Willer, Miinchen 2013, S. 167-190.

25 Vgl. hierzu Reinhart Koselleck, ,, Erfahrungsraum’ und ,Erwartungshorizont’ — zwei histo-
rische Kategorien”, in: ders., Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten, Frankfurt
a. M. 1989, S. 349-375.

26 Ebd., S.354f.

27 Sofern die Utopie aber einen historischen Endzustand kennt, was meist der Fall ist, bleibt
in ihr ein Moment der jiidisch-christlichen Apokalyptik wirksam. Vgl. Karl Lowith, Welt-



182 Michael Lorber

schen religitser Apokalypse und Utopie als konkurrierende Geschichtsmodelle
in der Bedeutung zu sehen, die dem aktiven Handeln des Menschen zugespro-
chen wird: Denn die religiose Apokalypse zeichnet sich klassischer Weise eben
durch die Vernichtung des Ist-Zustandes durch die géttliche Hand aus, bevor
anschlieSend ein neuer, vollkommener Zustand — wiederum durch die Hand
Gottes — erschaffen wird. In der Utopie hingegen wird es meist als die selbstver-
antwortliche Aufgabe des Menschen verstanden, sukzessiv der Verwirklichung
des Idealzustandes zuzuarbeiten.

In der geschichtsphilosophischen Synthese von Apokalypse und Utopie ver-
mittelt Comenius erfolgreich zwischen diesen beiden Geschichtsmodellen, in-
sofern die aktive Mitarbeit des Menschen fiir die Erreichung eines im Zeichen
der christlichen Erlosung stehenden historischen Endzustandes notwendig ist.
Genau das ist mit der Kooperation zwischen Mensch und Gott gemeint, die fiir
Comenius dufert wichtig ist.

Es ist also nicht Gottes Wille, daf$ wir bei unserem Bitten und Warten mii-
Big bleiben, wahrend wir das ersehnte Gut von ihm erbitten oder auf be-
reits Versprochenes warten. Vielmehr sollen wir zugleich auch handeln,
und zwar so, daff wir damit die Ernsthaftigkeit unseres Bittens, Klopfens
und Wartens bestdtigen, d. h. wir sollen Gott entgegenkommen und unse-
re Hand ausstrecken, um die Geschenke anzunehmen, die er bringt. [...]
Uberdies ist es gestattet, bei jedem Handeln zugleich auch dessen Prinzipien einzu-
sehen, nach denen es zu geschehen hat, und dieser Einsicht wegen Nachforschun-
gen anzustellen. [...] Es bleibt also nur das eine iibrig: Niemand darf Gott
seine Mitarbeit verweigern, wenn er merkt, dafi er in einer Angelegenheit
etwas zum allgemeinen Nutzen beitragen kann.?®

Wissensgeschichtlich ist diese Syntheseleistung von Comenius mit Blick auf die
Frage nach dem modernen Fortschrittsdenken dufSerst bemerkenswert. Als wich-
tigstes Merkmal fiir Fortschrittsdenken definiert Jiirgen Mittelstras die theoreti-
sche Reflexion des aktiv-autonomen Handelns in Form eines sich in der kiinftigen
Zeit stetig weiter entfaltenden Wissens. Hierfiir sei wiederum ein Zusammenspiel
von ,historischem” und , planendem Bewufstsein” erforderlich.? Einen zentra-
len Ort, in dem sich dieses Fortschrittsdenken manifestieren und entfalten kann,
stellen die Akademien der experimentellen Naturforschung dar. Zu Institutio-
nalisierungsprozessen kam es in den Wissenschaften im Abendland selbstver-
standlich bereits ab dem Mittelalter, aber erst im 17. Jahrhundert wird davon auch
die experimentelle Naturforschung auf breiter Basis erfasst, die bis dahin vor al-
lem in der haufig als sehr ambivalent erachteten Kunst der Alchemie oder auch in

geschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Voraussetzungen der Geschichtsphilosophie [1953],
Stuttgart 2004.

28 Comenius, Der Weg des Lichtes, S. 54f. und S. 57.

29 Jirgen Mittelstra3, Neuzeit und Aufklirung. Studien zur Entstehung der neuzeitlichen Wissen-
schaft und Philosophie, Berlin/New York 1970, S. 343ff.



Apokalyptische Naturphilosophie und institutionalisierter Baconismus 183

magischen Praktiken ihre weit verstreuten Orte hatte. In den Akademien der ex-
perimentellen Naturforschung wird erstmals das Programm einer Generationen
iibergreifenden Forschung, mithin die Idee einer scientific community program-
matisch formuliert, deren in die Zukunft weisenden und auch die Phantasie an-
regenden Erfolge — schon in einem ganz modernen Sinne von Fortschritt — mafs-
geblich von der rastlosen experimentellen Tatigkeit ihrer Mitglieder abhédngt.

Vor diesem Hintergrund kann nun festgehalten werden, dass nicht nur Bacon
und Descartes — gewissermafien als Vordenker des modernen Fortschrittsmo-
dells — die Institutionalisierung der experimentellen Wissenschaft gefordert ha-
ben, wie dies in der Forschung mit direktem Blick auf die Griindung der Royal
Society 1660 haufig nahegelegt wird.*® Denn die pansophischen Ideen von Co-
menius und deren Einfluss auf den Hartlib-Circle belegen, dass eine Form des
institutionell verankerten Fortschrittsdenkens im Bereich der Naturphilosophie
bereits zwei Jahrzehnte vor der Griindung der Royal Society sehr konkrete Ge-
stalt angenommen hat, und zwar keineswegs im Kontext eines weltimmanenten
rationalistischen Empirismus.*

Wichtig ist es aber, den fundamentalen Unterschied zwischen dem pansophi-
schen und dem modernen Fortschrittsmodell klar hervorzuheben. In der Panso-
phie von Comenius ist eine wichtige Paradoxie des modernen Fortschrittsdenkens
namlich noch nicht vollends entfaltet: Koselleck hat diese Paradoxie des Fort-
schritts als eine Dialektik ausgewiesen, die in der Moderne aus einer entfinali-
sierten Teleologie resultiere; also eine Dialektik, die sich zwischen der Unerreich-
barkeit endlicher Perfektion einerseits und der Notwendigkeit einer endlosen
Zielverschiebung andererseits entfalte.® Die fiir die Moderne charakteristische
radikale Differenz bzw. der immer stérker auseinanderklaffende Bezug zwischen

30 In diesem Sinne argumentiert bspw. auch noch Mittelstraf3, wenn er schreibt: ,,Wo zu Beginn
des neuzeitlichen Denkens vom Fortschritt gesprochen wird und Erwartungen mit diesem
verkniipft werden, geschieht dies entweder unmittelbar unter Hinweis auf die neue Wissen-
schaft, z.B. auf die Arbeiten Galileis, Harveys, Newtons und Boyles, oder mittelbar unter
Berufung auf deren Interpreten, in erster Linie Descartes.” Ebd., S. 348.

31 Zuden diffusen Verbindungen zwischen Hartlib-Circle und Royal Society vgl. Michael Lor-
ber. ,,Der Wunsch, einen ,seichten aufgeblasenen Kopf in seiner ganzen Grofse darzustellen’.
Historische Hintergriinde zur Rezeption Johann Joachim Bechers in der historia literaria”, in:
Scharlatan! Eine Figur der Relegation in der friihneuzeitlichen Gelehrtenkultur (= Zeitspriinge. For-
schungen zur Friihen Neuzeit/Studies in Early Modern History, Culture and Science 17.2/3 (2013)),
hg. von Tina Asmussen und Hole Rosler Frankfurt a. M. 2013, S. 183-214, hier insbes. S.201-
210; R. H. Syfret, ,, The Origins of the Royal Society”, in: Notes and Records of the Royal Society of
London 5.2 (1948), S.75-137; G. H. Turnbull. ,,Samuel Hartlib’s Influence on the Early History
of the Royal Society”, in: Notes and Records of the Royal Society of London 10.2 (1953), S. 101-130;
Charles Webster, ,New Light on the Invisible College. The Social Relations of English Sci-
ence in the Mid-Seventeenth Century”, in: Transactions of the Royal Historical Society 24 (1974),
S.18-42; David Kronick. ,The Commerce of Letters: Networks and ,Invisible Colleges’ in
Seventeenth- and Eighteenth-Century Europe”, in: The Library Quarterly 71.1 (2001), S. 28—-43.

32 Reinhart Koselleck und Christian Meier, , Fortschritt”, in: Geschichtliche Grundbegriffe. Histo-
risches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, hg. von Reinhart Koselleck, Otto
Brunner und Werner Conze, 8 Bde., 1972-1997, Bd. 2, S. 351-423, hier S. 352.



184 Michael Lorber

Erfahrungsraum und Erwartungshorizont hat sich in der Pansophie angesichts
des durch die Transzendenz Gottes prafigurierten historischen Telos schlicht
noch nicht in dem Mafle entfaltet, um von Fortschritt in einem modernen Sinne
sprechen zu konnen. Oder etwas einfacher formuliert: Uns Modernen ist vollig
bewusst, dass sich unser Streben nach Perfektion niemals erfiillen wird, sondern
sich dieser finale Zustand, an dem alles gut sein wird, mit dem Fortschreiten der
Zeit endlos weiter in die Zukunft verschiebt. Die Sehnsucht nach diesem perfek-
ten Zustand ist fiir uns einerseits ein Motor fiir den scheinbar unaufhaltsamen
Fortschritt, insofern wir trotzdem weiter tatig bleiben; dies bedeutet andererseits
ob seiner Unerreichbarkeit auch einen existenziellen Sinnverlust. Das ist der Preis
der Freiheit von der christlichen Pradestination.

Comenius hingegen kann in der Pansophie immanente Geschichtlichkeit und
transzendente Vollkommenheit mittels seines apokalyptisch-utopischen Ge-
schichtsmodells noch synthetisieren. Zwar zeichnet sich die Pansophie bereits
durch die Dominanz des sich seiner immanenten Geschichtlichkeit bewussten
Menschen aus, der in diesem Bewusstsein autonom handelt und Zukunft aktiv
und eigenverantwortlich gestaltet. In der Art, wie Comenius Themen wie Natur-
forschung, Soziales, Bildung und Politik programmatisch im Zeichen des ge-
meinschaftlichen Heils miteinander verbindet, gelingt es ihm aber, unendlichen
Fortschritt und teleologische Heilsgeschichte in seiner pansophischen Vision ei-
ner programmatischen Generalreformation zusammenzudenken, in welcher der
gldubige und zugleich aktiv-schopferische Mensch den zentralen Platz einnimmt.
Auf gewisse Weise kann das Heil durch das christliche Handeln im Sinne der
Pansophie in die gegenwartige Welt einwandern, insofern es durch die aufierzeit-
liche Gnade Gottes ontologisch abgesichert ist und die irdische Zeit eben deshalb
prafigurieren kann. Vielleicht kénnte man — zugegebenermafien doppelt paradox
— von einem vormodernen Fortschrittsmodell in der Via lucis sprechen, das in
seinem spezifischen Verstindnis von Naturwissen eben der Apokalypse letzt-
endlich mehr als der Utopie verpflichtet ist.

2

Das pansophische Programm ist gescheitert. Ob Comenius’ Programm in England
mit Hilfe Hartlibs tatsachlich hatte realisiert werden konnen, wenn es nicht zum
Biirgerkrieg gekommen wire, bleibt fraglich; allein schon Oliver Cromwells Pro-
tektorat ein Jahrzehnt spéter lasst anderes vermuten. Auch in der experimentel-
len Naturforschung konnte sich der rationalistische Empirismus® gegen die Pan-
sophie letztlich durchsetzen, dafiir steht beispielhaft eben die Griindung der Royal

33 Im Zusammenspiel zwischen einer epistemologisch aufgeriisteten Methodik einerseits und
einer offenen Epistemologie experimenteller Verfahrensweise andererseits wird auch der
vermeintliche Gegensatz zwischen (franzdsischem) Rationalismus a la René Descartes und
(englischem) Empirismus a la Francis Bacon durchldssig. Zur Aufhebung dieser Gegensatz-
lichkeit vgl. Andreas Gipper, ,Experiment und Offentlichkeit. Cartesianismus und Salon-
kultur im franzosischen 17. Jahrhundert”, in: Spektakulire Experimente. Praktiken der Evidenz-



Apokalyptische Naturphilosophie und institutionalisierter Baconismus 185

Society um 1660. Diese Tendenz zur Verweltlichung, die diesem neuen, mit der
Pansophie nicht zu vereinbarendem Fortschrittsdenken innewohnte, hat bereits
Comenius auf sehr hellsichtige Weise sich abzeichnen sehen und auch kritisch
kommentiert. Auf die aus dem Immanent-Werden des Naturwissens resultieren-
den Risiken hat er ausdriicklich hingewiesen; und zwar im hochambivalenten
Widmungsschreiben seiner Via lucis von 1668 an die Royal Society.

Die Via lucis widmet er den , Lichtspendern eines erleuchteten Zeitalters, der
Koniglichen Londoner Gesellschaft, einer erfolgreichen Geburtshelferin fiir die
im Entstehen begriffene sachbezogene Philosophie”. Er lobt auch die vielen ,,be-
reits verdffentlichte[n] Erfahrungsberichte iiber staunenswerte Beobachtungen”.

Diese Widmung ist auflerordentlich beachtenswert und brisant: Das gesell-
schaftliche Reformprogramm der Via lucis, das in der aufgeheizten Stimmung ei-
nes radikalisierten Antiroyalismus unmittelbar vor dem englischen Biirgerkrieg
entstanden ist, wird einer naturforschenden Gesellschaft zugeeignet, die sich un-
mittelbar nach der Restauration von 1660 konstituiert und vor kurzem erst von
Charles II. die koniglichen Privilegien erhalten hat sowie dezidiert in koniglichen
Diensten steht. Diesen verdanderten politischen Umstanden muss Comenius dem-
entsprechend in seiner Widmung auch Rechnung tragen: Er tduschtim Widmungs-
schreiben iiber die eigentlichen Beweggriinde seiner Englandreise von 1641/42,
auf der die Via lucis entstanden ist, hinweg: Statt von der damals beabsichtigten
Reform der Wissenschaften und des Erziehungswesens mit dem Ziel, eine christ-
liche Gemeinschaft mit Unterstiitzung des Parlaments zu realisieren, spricht er
nur von seiner damaligen Absicht, die Heiden in Neu-England zu missionieren;
ein Vorhaben, mit dem er sich vermutlich erst sehr viel spéter — lange nach die-
ser Reise — tatsdchlich beschéftigt hat.*> Des Weiteren findet in der gesamten Via
lucis der fiir ihre Entstehungsgeschichte so wichtige Samuel Hartlib keinerlei
Erwédhnung, da dieser aufgrund seiner Unterstiitzung Cromwells in Ungnade
gefallen war.® Zudem betont Comenius, dass sein vorgeschlagenes Reformpro-

produktion im 17. Jahrhundert (= Theatrum Scientiarum, Bd.III), hg. von Helmar Schramm,
Ludger Schwarte und Jan Lazardzig, Berlin/New York 2006, S.242-259.

34 Vgl. Johann Amos Comenius, ,Widmungsschreiben an die Royal Society”, in: ders., Der Weg
des Lichtes, S.3-19, hier S.9.

35 Ebd., S.4 und Uwe Voigt, Das Geschichtsverstindnis des Johann Amos Comenius, S. 41f.

36 Nach der Riickkehr Charles II. aus dem franzdsischen Exil 1660 konnten solche offensicht-
lichen Anhédnger der puritanischen Revolutionsidee wie Hartlib, die ganz offentlich fiir
,release from the restrictions of the ancien régime; liberty of religious association, liberty
of the press, free trade, reform of monopolistic professional practices, leading to free and
socially reorientated medicine, education and law” eingetreten waren, keine Rehabilitation
erwarten. Obwohl viele der Griindungsmitglieder der Royal Society von der Unterstiitzung
Hartlibs im Vorfeld der Restauration unmittelbar profitierten, wurde Hartlib auch bei der
Griindung der Royal Society 1660 weder in einem ersten Vorschlag von 35 mdglichen Fel-
lows berticksichtigt, noch fand er Erwahnung in einer erweiterten Liste von 100 weiteren
Kandidaten. In den friihen offiziellen Dokumenten der Royal Society taucht er genauso we-
nig auf wie spéater in Thomas Sprats History of the Royal Society (1667). Webster, , Introduc-
tion”, S.41, 63 und S. 69.



186 Michael Lorber

gramm ,unter unveranderter Beibehaltung der gegebenen Grundlagen BiLpung,
RevicioN und Poritik” durchgefithrt werden kénne.” Auf diese Weise bemiiht er
sich, jedweden Verdacht eines revolutionaren politischen Geistes gegeniiber der
noch jungen Monarchie zu zerstreuen; ein Geist, der seiner Schrift mehr als zu
Recht hitte unterstellt werden kénnen. Die Bewahrung der herrschenden gesell-
schaftlichen Ordnung, deren vollstindige Erneuerung in den 1640er Jahren im
Umfeld des Hartlib-Circles noch das revolutiondre Ziel der pansophischen Idee
war, wird somit den neuen politischen Bedingungen angepasst und geradezu
zum neuen qualitativen Ausweis der pansopischen Unternehmung erhoben.

Ein zentrales Anliegen, das Comenius mit seiner Widmung verfolgt, ist es,
die Anschlussfahigkeit seiner Pansophie fiir die experimentellen Forschungen
der Royal Society nachzuweisen, und zwar nicht nur mit Blick auf die Via lucis,
sondern auch auf seine gerade im Entstehen befindliche Consultatio catholica.® Die
wertvollsten Beriihrungspunkte zwischen seinem pansophischen Programm
und der experimentellen Naturforschung der Royal Society sieht Comenius in
einem Unterprogramm der universalen Biicher, ndmlich der Panhistoria. Die
Panhistoria ist ,ein hell erleuchtetes Theater fiir den Verlauf aller (natiirlichen und
kiinstlichen, moralischen und geistigen) Dinge”. Experimente definiert Comenius
in diesem Zusammenhang als ,,Ringen der natiirlichen Form mit der Materie, der
natiirlichen Substanzen untereinander, der Kunst mit der Natur, der Gesetze mit
den Gewohnheiten, der menschlichen Klugheit mit den tatsachlichen Gescheh-
nissen, der gottlichen Weisheit mit der menschlichen Torheit”.* Dass die fiir ihre
Experimente bekannte Royal Society die organisatorischen Voraussetzungen fiir
die Grundpfeiler des pansophischen Unternehmens liefern kann, ergibt sich fiir
Comenius aus dem Umstand, dass die Konigliche Gesellschaft als Institution
eben ,bereits mit offentlicher Autoritat ausgestattet” sei.”® Deswegen stelle sie
eine Losung fiir das grofSe Problem dar, dass —und hier zitiert Comenius wortlich
Bacons Idee fiir eine von der offentlichen Hand gefdrderte scientific community —
,die Lebenszeit keines einzigen Menschen dafiir aus[reicht], alles zu bewaltigen”,
eben weil ,gewisse Versuche [...] nur langsam, im Verlauf von Jahren und Jahr-
hunderten voranschreiten”.*!

Trotz aller politischen Zugestdndnisse und dem Aufzeigen der offensichtli-
chen Beriihrungspunkte kommt die Kritik an der Royal Society im Widmungs-
schreiben keineswegs zu kurz. In dieser Kritik treten nicht nur die Differenzen
zwischen dem universalen pansophischen Kollegium und der Kéniglichen Ge-
sellschaft, sondern viel umfassender auch jene zwischen der generalreformatori-
schen Bewegung und dem institutionalisierten Baconismus klar zutage. Zudem

37 Comenius, ,Widmungsschreiben an die Royal Society”, S.7.

38 Ebd., S.5.

39 Comenius, Der Weg des Lichtes, S.132.

40 Comenius, ,Widmungsschreiben an die Royal Society”, S.5.

41 Comenius, Der Weg des Lichtes, S. 133. Im Vorwort zitiert Comenius die entsprechende Passa-
ge aus Bacons Advancement of Learning ausdriicklich. Vgl. ebd., S.9 und S.197 (dort Anm. 29).



Apokalyptische Naturphilosophie und institutionalisierter Baconismus 187

werden alle in das Widmungsschreiben eingestreuten politischen Anbiederungs-
versuche in dieser kritischen Hinterfragung der Royal Society wenn nicht gerade
zuriickgenommen, so doch inhaltlich aufs Deutlichste konterkariert.

Nach all dem Lob und der Erlduterung der moglichen Bedeutung der Konigli-
chen Gesellschaft fiir seine Panhistoria hélt Comenius mit Blick auf deren augen-
blickliche Ausrichtung kritisch fest, ,dafS dies noch nicht das Ganze ist, wonach
im Namen der Menschheit schon anfanglich verlangt wird und das dazu erforder-
lich ist, die Gliickseligkeit des Letzten Zeitalters heraufzufiihren: man mufs ginzlich DAR-
UBER HiNAUS [PLUS ULTRA] streben”.#?

Die Formulierung ,plus ultra” (,dariiber hinaus”) verdient in diesem Zu-
sammenhang grofite Aufmerksamkeit, weil es sich hierbei um einen seit der Re-
naissance programmatischen Ausdruck handelt, der fiir Expansion steht, wobei
gleichermafien raumzeitliche wie theoretische Erweiterungen der menschlichen
Weltsicht gemeint sein konnen. Die Formulierung leitet sich von der Wendung
,nec plus ultra” (,und nicht dariiber hinaus”) ab, die als Warnung auf den S&u-
len des Herakles bei Gibraltar gestanden und das Ende der Welt markiert haben
soll.#® Die Verkiirzung und damit inhaltliche Verkehrung auf ,plus ultra” sym-
bolisiert die Uberschreitung von einst als uniiberschreitbar erachteter Grenzen
und wurde zum Motto von Karl V,, in dessen Reich die Sonne nie unterging.*
Francis Bacon greift auf seinem Frontispiz zur Instauratio magna (1620) das sein
gesamtes Werk charakterisierende ,,plus ultra” auf, indem er ein Schiff zwischen
den Saulen des Herakles allen Warnungen zum Trotz erfolgreich heimkehren
lasst (Abb. 1). Als Motto dient dem Frontispiz ,Multi pertransibunt & augebitur
scientia” (,,Viele werden hindurchfahren & das Wissen wird sich mehren”), das
der Daniel-Apokalypse entstammt (Daniel 12,2-4), nun aber in seiner expansi-
ven Kraft eben nicht mehr in einem unmittelbar apokalyptischen Kontext steht.
Im Gegenteil: Das im Hintergrund des Frontispizes zu erkennende zweite Schiff
symbolisiert viel eher den Aufbruch in neue Zeiten, in einen , endless progress or
proficience”, der fiir die Royal Society programmatisch werden sollte. Im Valerius
Terminus (1603) hatte Bacon selbst zwei Jahrzehnte zuvor den apokalyptischen
Rahmen hingegen noch wesentlich deutlicher herausgestellt.*

42 Comenius, ,Widmungsschreiben an die Royal Society”, S.9.

43 Vgl. hierzu Hans Blumenberg, Legitimitit der Neuzeit, Erneuerte Ausgabe, Frankfurt a. M.
1996, S. 396 und Comenius, Der Weg des Lichtes, S. 198 (dort Anm. 31 von Uwe Voigt).

44 Vgl. Karlheinz Stierle, Das grofle Meer des Sinns. Hermenautische Erkundungen in Dantes ,Com-
media”, Miinchen 2007, S. 384f.

45 ,[...] a special prophecy, was appointed to this autumn of the world: for to my understand-
ing it is not violent to the letter, and safe now after the event, so to interpret that place in
the prophecy of Daniel where speaking of the latter times it is said, Many shall pass to and
fro, and science shall be increased; as if the opening of the world by navigation and commerce
and the further discovery of knowledge should meet in one time or age.” Francis Bacon,
,Advancement of Learning”, in: ders., The Works of Francis Bacon, hg. von James Spedding,
Robert Leslie Ellis und Douglas Denon Heath, 14 Bde., Stuttgart — Bad Cannstatt 1982, Bd. 3,
S.253-491, hier S. 268 [Nachdruck d. Ausgabe London, 1857-1874]; ders. ,Valerius Terminus
of the Interpration of Nature: with the Annotations of Hermes Stella”, in: ders., The Works



188 Michael Lorber

Im heilsgeschichtlichen Kontext der Pansophie strebt das ,plus ultra” aber
noch nicht der latent infiniten Akkumulation von Wissen innerhalb der experi-
mentellen Naturphilosophie entgegen, wie dies im institutionalisierten Baconis-
mus der Royal Society eben im Wesentlichen der Fall sein sollte. Vielmehr geht es
Comenius in seinem dreistufigen Erkenntnismodell um die Weiterfithrung der
Erkenntnis der Natur {iber ihre materielle Dinghaftigkeit hinaus, insofern auf die
Erkenntnis der Natur, die Erkenntnis des menschlichen Wesens und schliefSlich
die Erkenntnis des Wesen Gottes folge [, physische, metaphysische, hyperphysi-
sche Schule”].* Das ,plus ultra” ist bei Comenius damit in Bezug auf Wissen
wesentlich metaphysisch und qualitativ gepragt, wiahrend es im institutionali-
sierten Baconismus vor allem quantitative Dimensionen umfasst und Wissen
letztendlich als selbstreferentiell ausweist. Selbstzweck und Quantitat von Wis-
sen schliefst Comenius aus seiner Panhistoria aber ganz explizit strikt aus. Er
schreibt:

Sodann darf auch nicht alles Wahre verzeichnet werden, sondern allein dasjenige,
das in bedeutsames Wissen iibergehen kann, in Wissen, das dazu dient, die
geistige Auffassungskraft auf die Betrachtung der Dinge auszurichten,
dazu, Klugheit hinsichtlich der Tatigkeiten der Dinge anzuerziehen, oder
schliefSlich dazu, dem Geist der Menschen fromme, pflichtbewufite Ge-
sinnung und ernsthafte Ehrfurcht vor der Gottheit zu verleihen.”

Comenius greift mit , plus ultra” somit ein den Fellows sehr vertrautes Motto
auf,*® gibt ihm aber im Rahmen seiner Beweisfiihrung, warum sich die Konig-
liche Gesellschaft seiner Pansophie anschliefen soll, mittels einer duferst ge-
schickten Rhetorik statt einer quantitativen eine qualitative Bedeutung. Damit
steht Comenius den urspriinglichen Gedanken Bacons, der den heilsgeschichtli-
chen Aspekt im Gesamtprogramm der Instauratio magna zumindest fiir das Ende
der Zeiten noch gelegentlich thematisiert, vielleicht sogar naher als die Mitglie-
der der Koniglichen Gesellschaft, die sich ja ausdriicklich auf Bacon berufen.

of Francis Bacon, hg. von James Spedding, Robert Leslie Ellis und Douglas Denon Heath,
14 Bde., Stuttgart — Bad Cannstatt 1982, Bd. 3, S.215-252, hier S.221 [Nachdruck d. Ausgabe
London, 1857-1874].

46 Vgl. Comenius, ,Widmungsschreiben an die Royal Society”, S. 10-13.

47 Comenius, Der Weg des Lichtes, S. 134. Damit steht Comenius auch in diesem Punkt Andreae
nahe. Vgl. Martin Brecht, ,,Er hat uns die Fackel iibergeben... Die Bedeutung Johann Va-
lentin Andreaes fiir Johann Amos Comenius”, in: Das Erbe des Christian Rosenkreuz, Vortrige
gehalten anliflich des Amsterdamer Symposiums 18.—20. November 1986: Johann Valentin Andreae
1586-1986 und die Manifeste der Rosenkreuzerbruderschaft 1614-1616, hg. von der Bibliotheca
Philosophica Hermetica, Amsterdam 1988, S.28-47.

48 Im selben Jahr wie Comenius’ Via lucis erscheint Joseph Glanvills (Fellow der Royal Society)
ebenfalls dieses Motto aufgreifende, zukunftsoptimistisch-programmatische Schrift Plus
ultra: Or, the Progress and Advancement of Knowledge Since the Days of Aristotle. In an Account of
some of the most Remarkable Late Improvements of Practical, Useful Learning: To Encourage Philo-
sophical Endeavours, London 1668.



Apokalyptische Naturphilosophie und institutionalisierter Baconismus 189

Al =1 1
&znse‘biwr cientiay) )
LVGD.BAT.

Apud Adrianum Wijngaerde,
\ et Francifcum Moiardum.j625

Abb. 1: Frontispiz zu Francis Bacon, Novum organum scientiarum (1620).
Leiden 1645. EC.B1328.620ib, Houghton Library, Harvard University.



190 Michael Lorber

Seine Kritik schliefft Comenius dann mit sehr deutlichen Worten: Er wolle die
Mitglieder der Royal Society darauf aufmerksam machen, dass deren Tatigkeiten
den pansophischen Anforderungen bei weitem noch nicht entsprechen wiirden,
sie aber jetzt durchaus noch die Gelegenheit hatten, mit ihrer Arbeit nach Hohe-
rem zu streben.* Wenn sie sich hingegen wie bisher mit den blofSen Ergebnissen
ihrer Experimente zufriedengeben sollten, ohne auf ihre weitergehende gesell-
schaftliche Bedeutung fiir den Menschen und fiir die Gotteserkenntnis zu reflek-
tieren, wiirden sie ,ldacherlich sein wie der Mann im Evangelium, der begann,
einen Turm zu bauen, und ihn nicht zu Ende fithren konnte [...]. Euer Werk wird
ein auf den Kopf gestelltes Babel sein, das seine Bauten nicht gegen den Himmel
richtet, sondern gegen die Erde.”*

Nach dieser grundlegenden Kritik wird der Ton wieder etwas verschnlicher,
und Comenius betont nochmals, dass er die Royal Society in ihrem Suchen nach
der Wahrheit der Natur keineswegs verachte. Vielmehr sehe er in deren Arbeiten
die wichtige erste Grundvoraussetzung fiir die pansophische Erkenntnis.” Letzt-
lich lasst Comenius aber von seiner pansophischen Unternehmung nicht ab und
gesteht in all seinem Lob fiir die Kénigliche Gesellschaft deren Mitgliedern nur
zu, bislang ,,im Tempel der Weisheit Gottes lediglich die Schwelle beriihrt” zu
haben.*

Die offizielle Reaktion der Royal Society auf die ihr gewidmete Via lucis war
dementsprechend recht verhalten. Henry Oldenburg iibersandte Comenius in
seiner Funktion als Sekretar der Royal Society einen Dankesbrief und das neue
Buch von John Wilkins zur Universalsprache. Eine inhaltliche Auseinanderset-
zung mit der Pansophie blieb aus. Die Ausgabe der Via lucis, die Comenius der
Royal Society zukommen liefs, wurde umgehend weiterverkauft.”

In diesem Zusammenhang ist noch erwahnenswert, dass Comenius etwa zur
selben Zeit und aus dhnlichen Griinden nicht nur die englischen Empiriker, son-
dern auch die franzdsischen Rationalisten mit einer dufSerst ambivalenten Wid-
mung bedacht hat: Seine unvollendeten Clamores Eliae (Die Mahnrufe des Elias) eig-
net er zwar den Cartesianern zu, jedoch nicht ohne darin den sich der Theologie
und der Politik gleichermafien enthaltenden Cartesianismus als , pestilentissmus

49 Vgl. Comenius, ,Widmungsschreiben an die Royal Society”, S.13.

50 Ebd., S.14f.

51 Ebd., S.10f. und S.15f. An spéterer Stelle reformuliert Comenius seine Drei-Schulen-Lehre
nochmals: ,Es wird ndmlich nicht geniigen, Forschungen {iber die Dinge aufSerhalb von
uns einzuleiten [Tatigkeitsbereich der Royal Society]; es ist auch nach weitaus Grofserem zu
suchen, nach der Wahrheit der Dinge in uns und nach der Wahrheit des Reiches Gottes fiir
uns.” Ebd., S.18.

52 Ebd., S.14.

53 Vgl. Blekastad, Comenius, S. 659. Kunna stellt die These auf, dass der Verkauf des Buches ne-
ben finanziellen Griinden auch deshalb beschlossen worden sein konnte, um sich durch des-
sen Besitz nicht zu kompromittieren. vgl. Ulrich Kunna, Das , Krebsgeschwiir der Philosophie”.
Komenskys Auseinandersetzung mit dem Cartesianismus (= Schriften zur Comeniusforschung,
Bd. 19), Sankt Augustin 1991, S. 232f.



Apokalyptische Naturphilosophie und institutionalisierter Baconismus 191

in philosophia” — als , Krebsgeschwiir der Philosophie” — zu bezeichnen. Als ge-
eignetes Heilmittel gegen die quantitative Raum-Zeit-Immanenz cartesianischer
Rationalitdt empfiehlt Comenius wiederum seine Pansophie.*

Wogegen sich Comenius in seinem eigenwilligen universalwissenschaftlichen
Ansatz sehr hellsichtig richtet, ist also die sich abzeichnende Aufficherung des
menschlichen Wissens in verschiedene, voneinander unabhéngige Wissensberei-
che. Faktisch ist es aber genau jene funktionelle Ausdifferenzierung des univer-
salwissenschaftlichen Wissens in mehr oder weniger autonome Wissenschafts-
disziplinen, die den Beginn der modernen Wissenschaft markiert. Bei dieser Form
disziplindarer Ausdifferenzierung handelt es sich — mit Rudolf Stichweh gespro-
chen — um eine horizontale Ausdifferenzierung des Wissens, insofern sogenannte
,Interdependenzunterbrechungen”® im universalen Wissensgebaude die Etablie-
rung paralleler, gleichrangiger und autonomer Wissenschaftsdisziplinen erlauben.
Damit wird in den modernen Wissenschaften sukzessiv das vertrauensvolle Band
einer vertikalen Ausdifferenzierung von Wissen gelost, das den Menschen noch
mit Gott verbinden konnte. Denn im Zeichen seiner Pansophie — verstanden als
,fortlaufende Methode (welche einer Kette zu vergleichen ist)*** — konnte Co-
menius noch experimentelle Naturphilosophie, Padagogik, Moral, Politik und
Theologie im Wissensgebdude des pansophischen Kollegiums zusammenden-
ken und im universalen Licht der Pansophie sich vertikal ins Géttliche einfalten
sehen. Mit der horizontalen Ausdifferenzierung ist neben der Parallelisierung
von autonomen Wissensbereichen zugleich ein absolutes Immanent-Werden des
Wissens verbunden. Strenggenommen kann von nun an in der Naturphilosophie
— darauf hat Thomas Leinkauf hingewiesen — nicht mehr von der ,einen’ Natur
gesprochen werden, die ,in ihrem inneren, dem Auge unzuganglichen elementa-
ren Bereich metaphysisch bzw. gottlich gedeutet wird”.”” An ihre Stelle trete das
pluralisierte Neutrum von disziplinar ausdifferenzierten Naturen.

Voraussetzung fiir diese Pluralisierung des Naturwissens, die sich —in der fiir
die Wissenschaftsgeschichte einflussreichen Terminologie von Thomas S. Kuhn -
in unterschiedlichen disziplindren Paradigmen niederschldgt,®® war eben jene
Entkoppelung des Naturwissens von Politik und gottlicher Offenbarung, ge-
gen die Comenius in seinem Widmungsschreiben so entschieden argumentiert.
Denn wahrend er sich in seiner synthetisierenden Geschichtsphilosophie darum

54 Zum Verhiltnis von Descartes’ und Comenius’ Philosophie vgl. grundlegend Kunna, Das
. Krebsgeschwiir der Philosophie” und Comenius, Der Weg des Lichtes, S.200f. (dort Anm. 42). Zur
Ubersetzung von ,pestilentissimus” als , Krebsgeschwiir” vgl. Kunna, ebd., S.7f. (dort Anm. 3).

55 Rudolf Stichweh, Zur Entstehung des modernen Systems wissenschaftlicher Disziplinen. Physik in
Deutschland 1740-1890, Frankfurt a. M. 1984, S.17; vgl. dort auch S. 39-62.

56 Comenius, ,Widmungsschreiben an die Royal Society”, S. 6.

57 Thomas Leinkauf, ,Der Naturbegriff in der Frithen Neuzeit. Einleitung”, in: ders., Der Na-
turbegriff in der Friihen Neuzeit. Semantische Perspektiven zwischen 1500 und 1700, hg. von dems.
unter Mitwirkung von Karin Hartbecke, Tiibingen 2005, S. 1-19, hier S.9 und S. 18f.

58 Thomas S.Kuhn, Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Zweite revidierte und um das
Postskriptum von 1969 ergédnzte Auflage, Frankfurt a. M. 1973.



192 Michael Lorber

bemiiht, christlichen Glauben und die Bacon’sche Experimentalphilosophie zu-
sammen zu denken, wird aus seiner Perspektive vom institutionalisierten Ba-
conismus eben genau diese Verbindung preisgegeben.

Was Comenius in seiner Kritik an der Royal Society somit reflektiert, sind die
epistemologischen Risiken von umbrechenden Geschichtsmodellen bzw. von
einer verdnderten epistemologischen Weltaneignung: Denn Comenius erkennt
sehr klar, dass mit der Art und Weise, wie die koniglichen Fellows experimen-
tell forschen, der Verlust des gesellschaftlichen Wertes jenes Naturwissen einher-
geht, der im Zentrum seiner Pansophie steht. Denn Naturwissen besitzt in der
Pansophie deshalb allerhochste Bedeutung, eben weil es {iber sich hinausweist
und sinnstiftend fiir die christliche Gemeinschaft ist, insofern es als Ausdruck
des gottlichen Heilsplanes erscheint, dem die Menschen in der Pansophie aktiv
zuarbeiten kdnnen. Diesen Sinn im Naturwissen kann Comenius in seiner Im-
manenz und Transzendenz synthetisierenden Methodik noch bewahren: Denn
Comenius deutet und biindelt die Polyvalenzen eines weltimmanenten Wissens-
fortschritts im Zeichen der christlichen Erlosung am Ende der Zeiten. Aus dieser
Perspektive kann die gegebene Vielfalt des Wissens als ausgefaltete Prafigura-
tion der Erlosung im Goéttlich-Einen im Hier und Jetzt kontextualisiert werden.
Auf diese Weise erfahrt das Naturwissen seine Nobilitierung und Harmonisie-
rung mit und in der christlichen Heilslehre. Die Entkoppelung des Naturwissens
von der Religion, der Politik und der Gesellschaft hingegen, und genau das wirft
Comenius ja den Mitgliedern der Koniglichen Gesellschaft vor, wiirde zu einer
referenzlosen Autonomisierung des Wissens fiithren, in der es um seinen eigent-
lichen Wert gebracht und seiner tiber sich hinausweisenden Bedeutung beraubt
wird.

Diese Autonomisierung und Neutralisierung des Naturwissens gegeniiber
seinen sozialen und politischen Bedingungen, die gemeinhin als Wissenschaft-
liche Revolution in der Frithen Neuzeit bezeichnet wird,” hat Wolfgang van den
Daele in seiner soziologischen Analyse der Urspriinge der modernen Naturwis-
senschaft konzise auf den Punkt gebracht: Die moderne Wissenschaft verlege
,den sozialen, politischen, padagogischen Wert der Erkenntnis” — auf den es ja
dem Reformer Comenius vor allem ankam — ,in ihre Objektivitdt selbst”. Was
in diesem Kontext als Selbstbehauptung des Menschen gegeniiber der Natur er-
scheint, sei letztlich schlicht eine Funktionalisierung ,der positiven Erkenntnis”
der Wissenschaft ,fiir beliebige Zwecke: ,Fiir die Bindung dieser Funktionalitét
an humanen Fortschritt” gebe es — so van den Daele weiter -, keine inhaltlichen
und organisatorischen Mechanismen” mehr.®® Aus dieser wissenshistorischen

59 Zum teils verwirrenden Gebrauch des Begriffs ,Wissenschaftliche Revolution’ (Singular) in
Abgrenzung zu Kuhns ,wissenschaftlichen Revolutionen’ (Plural) vgl. I. Bernard Cohen,
Revolutionen in der Naturwissenschaft, tibers. von Werner Kutschmann, Frankfurt a. M. 1994.

60 van den Daele, ,Die soziale Konstruktion der Wissenschaft”, S.163f. Vgl. auch Wilhelm
Kithlmann. ,Sozietdt als Tagtraum — Rosenkreuzerbewegung und zweite Reformation”, in:
Europiische Sozietitsbewegung und demokratische Tradition. Die europdischen Akademien der Frii-



Apokalyptische Naturphilosophie und institutionalisierter Baconismus 193

Perspektive tendiert Wissen an der Schwelle zur Moderne zunéchst dazu, selbst-
referentiell, autonom und neutral zu werden, um sich dann in seiner Neutralitat
fir alle moglichen Zwecke instrumentalisieren zu lassen. Mit dieser hinsichtlich
des abhanden gekommenen historischen Telos infiniten Verzeitlichung des mo-
dernen Naturwissens korrespondiert dessen ganz spezifische Mafslosigkeit, die
sich der Autonomie verleihenden Emanzipation verdankt. Fortschrittsdenken ist
auf eigentiimliche Weise maflloses Denken.

Der Fortschritt der einen treibt den Fortschritt der anderen voran und um-
gekehrt. Fortschritt in Wissenschaft und Technik ist seinem eigenen We-
sen nach maflos, oder anders ausgedriickt: Wenn es ein inneres Maf$ von
Wissenschaft und Technik geben sollte, dann dies, {iber jedes Maf hinaus-
zugehen. MafS bedeutet hier Einschrankung, Begrenzung; wogegen sich
wissenschaftliche und technische Rationalitdten gerade durch die Vorldu-
figkeit jeder Begrenzung definieren.*

Ich denke, dass Comenius den Aspekt der gottesfernen Instrumentalisierung der
Natur und die damit in Zusammenhang stehende selbstgenerative Mafllosigkeit
der experimentellen Naturforschung schon im Augenblick der institutionellen
Konstituierung der Neuen Wissenschaft ganz klar erkannt hat. Deshalb forderte
er einerseits die programmatische Anbindung des bloffen Naturwissens an ho-
here menschliche und religidse Ziele ein und betonte andererseits, dass deshalb
auch nicht alles gewusst werden darf, sondern eben nur das, was sich als bedeut-
sam erweise fiir die in seiner christlichen Pansophie aufgezeigten Ziele.

Es ist hier nicht der Ort, um ausfiihrlich darzulegen, wie Francis Bacon die-
se Wissenschaftsautonomie unter Bezug auf die paradiesische Unschuld me-
thodisch vorbereitet hat,®* obgleich apokalyptische Aspekte auch noch in der
Instauratio Magna von Bedeutung sind,*® was sie fiir Comenius wiederum noch
anschlussfihiger gemacht haben mag. Erst im institutionalisierten Baconismus
in der zweiten Halfte des 17. Jahrhunderts tritt die Neutralisierung des Naturwis-

hen Neuzeit zwischen Friihrenaissance und Spitaufklirung, hg. von Klaus Garber und Heinz
Wismann unter Mitwirkung von Winfried Siebers, 2 Bde., Tiibingen 1996, Bd. 1, S. 1124-1151,
hier S.1148.

61 Jirgen Mittelstrafi, ,Fiir und wider eine Wissenschaftsethik”, in: ders., Wissen und Grenzen.
Philosophische Studien, Frankfurt a. M. 2001, S. 68—85, hier S.72.

62 ,For it was not that pure and uncorrupted natural knowledge whereby Adam gave names
to the creatures according to their propriety, which gave occasion to the fall. It was the am-
bitious and proud desire of moral knowledge to judge of good and evil, to the end that man
may revolt from God and give laws to himself, which was the form and manner of the temp-
tation.” Francis Bacon, ,Preface to The Great Instauration”, in: ders., The Works of Francis Ba-
con, hg. von James Spedding, Robert Leslie Ellis und Douglas Denon Heath, 14 Bde., Stuttgart
—Bad Cannstatt 1982, Bd. 4, S. 13-21, hier S.20 [Nachdruck d. Ausgabe London, 1857-1874].

63 Vgl. Klaus Reichert, ,In diesem Herbst der Welt. Francis Bacons Begriindung der Wissen-
schaft aus dem Geist der apokalyptischen Verheiffung”, in: Wissensideale und Wissenskulturen
in der friihen Neuzeit / Ideals and Cultures of Knowledge in Early Modern Europe, hg. von Wolf-
gang Detel und Claus Zittel, Berlin 2002, S. 239-257.



194 Michael Lorber

sens offen und programmatisch in Erscheinung, und zwar als explizite conditio
sine qua non fiir eine funktionierende scientific community; eine Haltung also, die
sich vom Wissen selbst ohne Weiteres auf die zumindest vordergriindig neutrale
gesellschaftspolitische Funktion der naturforschenden Akademien {ibertragen
liefse. So betont bereits Thomas Sprat in seiner History of the Royal Society von 1667
ausdriicklich, dass politische und religiose Zwistigkeiten in der Zusammenar-
beit der Mitglieder der Koniglichen Gesellschaft keine Rolle mehr spielen wiir-
den. Als geeignetes Heilmittel gegen jedweden religiosen oder politischen Zwist
habe sich die Vereinbarung unter den Mitgliedern erwiesen, sich um ,calm and
indifferent things” herum zu versammeln und diese nur noch in den Experi-
menten selbst — also ohne vorstrukturierende Erwartungen religioser, politischer
oder anderweitiger Pragung — gleichsam zum Sprechen zu bringen.®* Als Kehr-
seite des beriihmten Mottos der Royal Society ,Nullius in verba” tritt hier eine
eigentiimliche Materialitdt der Welt in den Vordergrund, die nur sich selbst zu
gehorchen scheint und nichts und niemandem mehr verpflichtet ist. Losgel6st
aus allen gesellschaftlichen Zusammenhédngen erscheint hier Naturkraft — wie
Bruno Latour es treffend auf den Punkt bringt — als ,,ein stummes, aber mit Sinn
begabtes oder versehenes Objekt”.®® Eben hierin — in der Dialektik einer stum-
men Natur, die eines jeden Bezugs aufSerhalb ihrer Selbst beraubt wird, und ei-
ner beredten Natur, die im Experiment jedoch immer wieder auf ihre materielle
Eigengesetzlichkeit zuriickgeworfen wird — erkennt Latour die Verfasstheit der
Moderne, insofern im Empirismus gleichermafien die Natur von der Kultur wie
im Rationalismus das Subjekt vom Objekt getrennt werde: ein Unterfangen, das
fiir Comenius als Verfechter einer apokalyptischen Naturphilosophie im Zeichen
des christlichen Heilsgeschehens das grofie Skandalon darstellt.*

3

Mit Bruno Latour mochte ich auch zum Ende kommen, weil es seine Auseinan-
dersetzung mit dem Beginn der Moderne erlaubt, einen moglichen Weg zu skiz-
zieren, auf dem die hellsichtigen Analysen Comenius’ fiir aktuelle Diskussionen
anschlussfahig gemacht werden konnen.

Der Clou in Latours Ansatz einer symmetrischen Anthropologie besteht ja da-
rin, dass wir, also die Menschen in der sogenannten westlich-zivilisierten Welt,
eigentlich einer Selbsttduschung erliegen und niemals modern gewesen sind.
Diese provokante These zielt darauf ab, die fest etablierten Grenzen zwischen
Natur und Kultur bzw. zwischen Subjekt und Objekt, {iber die sich Moderne

64 Thomas Sprat, History of the Royal Society, For the Improving of Natural Knowledge, London 1667,
S.426.

65 Bruno Latour, Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropologie [1991],
tibers. von Gustav RofSler, Frankfurt a. M. 2008, S. 42.

66 Zu apokalyptischer Naturphilosophie in der Frithen Neuzeit vgl. grundlegend Wilhelm
Schmidt-Biggemann, Apokalypse und Philologie. Wissensgeschichten und Weltentwiirfe der Frii-
hen Neuzeit, hg. von Anja Hallacker und Boris Bayer, Gottingen 2007.



Apokalyptische Naturphilosophie und institutionalisierter Baconismus 195

definieren ladsst, wieder ganz grundsatzlich in Frage zu stellen. Ausgangspunkt
von Latours Uberlegungen ist hierbei das Auseinanderdriften von Politik und
Wissenschaft in scheinbar ganz autonome Bereiche, eine Entwicklung, die sich
insbesondere ab Mitte des 17. Jahrhunderts abzuzeichnen beginne (Latour unter-
sucht diesen Prozess im Anschluss an Steven Shapins und Simon Schaffers Le-
viathan and the Air-Pump anhand eines Streites zwischen Hobbes und Boyle): Auf
Seiten der politischen Macht konstituiere sich geméafs der gangigen Einschéatzung
im 17. Jahrhundert das kulturelle Rechtssubjekt, auf Seiten der wirkenden Natur-
krafte konstituiere sich hingegen das naturhafte, stumme und dennoch mit Sinn
begabte Wissenschaftsobjekt. Aus dieser Gegeniiberstellung von Subjekt und Ob-
jekt resultiert nach Latour die behauptete Autonomie der beiden Sphéren in der
Moderne. Faktisch sind wir vermeintlich modernen Menschen aber nach Latour
immer mehr zu hybriden Wesen geworden, die sich quer zu diesen vordergriin-
dig autonomen Wissensbereichen bewegen, denken und leben.

Inwiefern sich diese Hybridisierungen jenseits der institutionellen Autonomie-
bildungen im Sinne Latours ausformen, lasst sich anhand eines kleinen Beispiels
aus der Konstituierungsphase der Neuen Wissenschaft zeigen: Nicht zuletzt vor
dem Hintergrund der generalreformatorischen Bestrebungen der 1640er Jahre
wurden der Royal Society fiir die Gewahrung der in vielerlei Hinsicht duflerst
wichtigen koniglichen Privilegien bestimmte Auflagen gemacht: Sie sollte sich in
ihren Statuten verpflichten, mit ihren Forschungen keine Fragen der Politik, der
Religion und Theologie zu beriihren. Es war das vorrangige Interesse Charles II.,
alle Formen der Politisierung aus der Zeit der puritanischen Revolution, wie sie
in der vordersten Reihe Hartlib betrieb, génzlich zu verbannen, um die erneute
Regentschaft des Stuart-Hauses nicht zu gefdhrden und die eigene Herrschaft
von Gottes Gnaden wieder zu legitimieren.” Tatsdchlich verhielt es sich aber so,
dass die vermeintlich neutrale Royal Society von Beginn an geopolitische Auftra-
ge tibernahm, etwa in Form der Verbesserung von Seekarten, von Kriegsschiffen
oder von Gefdangnisbauten.®® Und nicht zuletzt wurde die Konigliche Gesellschaft
mit der Aufgabe betraut, die Tatigkeit anderer Forscher kritisch zu begleiten und
im Sinne der Krone zu iiberpriifen und zu iiberwachen.® Unterhalb der De-
markationslinie zwischen den zusehends auch institutionell verankerten Auto-
nomiebereichen Wissenschaft und Politik zeichneten sich somit von Beginn an

67 Tatsdchlich hat die Restauration von der puritanischen Revolution auch profitiert, da drin-
gend notwendige finanzpolitische Reformen, die frither schon gefordert wurden, aber erst
unter Cromwell durchgesetzt werden konnten, beibehalten werden konnten. Vgl. Hugh Tre-
vor-Roper, ,Die allgemeine Krisis des 17. Jahrhunderts”, in: ders., Religion, Reformation und
sozialer Umbruch. Die Krisis des 17. Jahrhunderts, mit einem Vorwort zur dt. Ausg. von dems.
und tubers. von Michael Erbe, Frankfurt a. M./Berlin 1970, S.53-93, hier S.92 und Michael
Hunter, Science and Society in Restoration England, Ipswich 1992, S. 3f.

68 Regine Masthoff, ,Komenskys Ratschlag an die Regia Societas in London vom Jahre 1668,
in: Zwanzig Jahre Comeniusforschung in Bochum/ Dvacet let bochumské komeniologie. Gesammelte
Beitrige/Sebrané ptispévky, hg. von Klaus Schaller, Sankt Augustin 1990, S. 245-259.

69 van den Daele, , Die soziale Konstruktion der Wissenschaft”, S. 156ff. und S. 137.



196 Michael Lorber

relational-hybride Verflechtungen ab. Bei diesen Verflechtungen handelt es sich
allerdings um rein weltimmanente Re-Politisierungen des kurz zuvor neutrali-
sierten und seines transzendenten Gehalts beraubten Naturwissens — denn das
Wissen iiber die Natur fiigt sich in seiner iiber sich selbst hinausweisenden Be-
deutung nicht wieder in einen christlichen Heilsplan ein, sondern wird vielmehr
den machtpolitischen Interessen des absoluten Herrschers einverleibt.

Das entscheidende und leicht einsehbare Paradox, auf das Latour fokussiert,
besteht systemtheoretisch gesprochen also darin, dass die funktionelle Ausdif-
ferenzierung moderner Gesellschaften einerseits Komplexitadtsreduktion durch
die standige Ausbildung neuer autonomer Subsysteme mit eigenen dichotomisch
strukturierten Leitdifferenzen betreibt (was die Komplexitét des iibergeordneten
Systems natiirlich betrdchtlich erhoht und insgesamt als Zivilisationsprozess zu
verstehen ist). Andererseits emergieren zeitgleich — eher unbemerkt und gewis-
sermafien gesellschaftlich subkutan — immer komplexere relational-hybride Ver-
flechtungen zwischen den vordergriindig Autonomie beanspruchenden Syste-
men. Aus Sicht Latours handelt es sich hierbei um das Wuchern hybrider Gefiige,
die sich transinstitutionell und transdichotomisch ausbilden.” Diese wuchern-
den Hybride forcieren eine radikale, wenn auch tendenziell strukturell nicht ab-
bildbare Komplexitatssteigerung, insofern sie sich dem herkémmlichen Prozess
systemimmanenter Komplexitatsreduktion durch Ausbildung von Subsystemen
erfolgreich entziehen und stattdessen viel eher als komplexe Emergenzformen in
einem Zwischenraum von System und Subsystemen zu begreifen sind.

Mit der Akteur-Netzwerk-Theorie beabsichtigt Latour also, die Verflechtungen
von Gesellschaft, Natur und Technik dergestalt intelligibel zu machen, dass das
Denken in Dichotomien von menschlichem Subjekt und nicht-menschlichem Ob-
jekt sowie die Opposition von Natur und Kultur nicht langer die Analyse ihrer
Funktionszusammenhédnge prafiguriert. Es miissen also die fiir das Selbstver-
staindnis der Moderne konstitutiv wichtigen Oppositionspaare Natur/Kultur bzw.
Subjekt/Objekt kritisch hinterfragt werden, um in Netzwerken die relational-hy-
briden Gefiige zwischen menschlichen und nicht-menschlichen Akteuren iiber-
haupt sichtbar werden zu lassen. Erst mit diesem regelrechten Paradigmenwech-
sel konnen besagte Hybride beschrieben und die komplexen Zusammenhénge
ganz aktueller Risiken wie etwa in der Okologie in ihrer Vielschichtigkeit analy-
siert werden. Aus dieser radikalen Perspektive Latours sind wir dann eben gar
nie modern gewesen, weil die Dichotomie-Bildungen nur vordergriindig ein
konstituierendes Merkmal der Moderne sind. Mit der Infragestellung der klaren
Grenzen zwischen Subjekt und Objekt gerit nicht zuletzt auch der aufklérerische
Traum der anthropologischen Selbstermachtigung endgiiltig ins Wanken.

70 Es wire eine aufregende Aufgabe, Foucaults machtanalytische Dispositivkonzeption in die-
sem Zusammenhang mit Latours Hybridisierungen zusammenzudenken.



Apokalyptische Naturphilosophie und institutionalisierter Baconismus 197

Ohne weiter auf Details der Akteur-Netzwerk-Theorie oder die sicherlich auch
gerechtfertigte Kritik an ihr einzugehen,” scheint mir doch eine Parallele zwi-
schen Comenius und Latour an dieser Stelle augenféllig und fiir weitere For-
schungen anschlussfahig zu sein. Denn auch wenn Latours Akteur-Netzwerk-
Theorie mit den metaphysischen Sorgen, die Comenius zu seinem ambivalenten
Widmungsschreiben angeregt haben, erst einmal wenig zu tun haben mag, tref-
fen sich die beiden in einem wichtigen Argument: Sowohl am Beginn der Mo-
derne bei Comenius als auch an der beabsichtigten Uberwindung der Moderne
bei Latour steht eine Kritik am neutralen oder vielleicht besser: am von allen Im-
plikationen anderer gesellschaftlicher Bereiche gereinigten Wissen. Das von Co-
menius und Latour gleichermafien kritisierte Wissen ist selbstreferentiell, d. h. es
ist aus den groflen gesellschaftlichen Zusammenhingen herausgeldst, und ver-
dankt sich wesentlich der stabilisierenden Wirkung dichotomischer und Auto-
nomie stiftender Strategien. Mit dieser Neutralisierung und Autonomisierung
gehen jedoch massive Risiken einher, die aus dem Blick geraten zu drohen; sei
es ein mit radikaler Gottesferne einhergehender historischer Sinnverlust oder die
Formation von existentiellen Bedrohungen, die unterschwellig in der Unsichtbar-
keit des Hybriden wuchern. Man konnte fast glauben, die Stimme von Comenius
zu vernehmen, wenn Latour im Vorwort zu Isabelle Stengers” kosmopolitischem
Projekt einen neuen analytischen Blick auf die tatsichlichen Zusammenhéange
zwischen autonomen Wissensbereichen einfordert: ,In der Wissenschaftsphilo-
sophie kann es keinen Fortschritt geben, wenn die ganze Ubereinkunft mit all
ihren Bestandteilen Ontologie, Epistemologie, Ethik, Politik und Theologie nicht
gleichzeitig diskutiert wird.””?

Folgte man dieser — wie ich finde — {iberlebenswichtigen Spur weiter, ginge
es nattiirlich nicht um ein blofles Aufspiiren plumper Analogien zwischen dem
Beginn der Moderne und den gegenwartigen Versuchen, sie angesichts drohen-
der Katastrophen zu {iberwinden. Es ginge vielmehr darum, eine Verbindung in
Form einer historischen Komparatistik in Angriff zu nehmen. Die entscheidende
Frage miisste dann lauten: Lasst sich mit einem diachronen Bezug auf die episte-
mologischen Bedingungen der Modernekritik an den Schwellen ihres Erschei-
nens und ihres Verblassens eine Dynamik bestimmen, die es erlaubt, eine andere
Geschichte zu schreiben: eben die Geschichte relationaler Hybridformen, die sich
in den subkutanen Gesellschaftsschichten formieren und verborgene Prozesse in

71 Zur Kritik vgl. iibersichtlich Georg Kneer, , Akteur-Netzwerk-Theorie”, in: Handbuch Soziolo-
gische Theorien, hg. von dems. und Markus Schroer, Wiesbaden 2009, S. 19-39, hier S. 34ff.

72 Bruno Latour, ,Stengers’ Schibboleth. Vorwort”, in: Isabelle Stengers, Spekulativer Konstruk-
tivismus, tibers. von Gabriele Ricke, Henning Schmidgen und Ronald Voullié, Berlin 2008,
S.7-32, hier S.17. Umgekehrt findet sich in den Clamores Eliae eine neuplatonisch imprag-
nierte Passage, die der Akteur-Netzwerk-Theorie vage dhnelt, wenn es darum geht, eine
umfassende Erkenntnis von der Welt zu erhalten: , Elias hat das Ziel, all das miteinander zu
verbinden, zwischen dem Gott keinen Unterschied gemacht hat: alles Hohe dem Niederen
anzuerhdhen, auf dafy Gleichheit herrsche, dhnlich der paradiesischen Harmonie.” Zitiert
nach Kunna, Das ,, Krebsgeschwiir der Philosophie”, S.173.



198 Michael Lorber

den Verhiltnissen von Macht und Wissen in Gang setzen? Vielleicht erschiene
in dieser Geschichte das Aufkommen autonomer Wissensbereiche im Zeichen
dichotomischer Strukturbildung dann eher als ein Effekt denn als die Ursache des-
sen, was wir bislang gewohnt sind, als Moderne zu bezeichnen. Vielleicht konnte
auf diese Weise nicht nur ein historischer Beitrag zur Akteur-Netzwerk-Theorie
aus vormoderner Perspektive geleistet, sondern auch die von Stengers geforderte
,Kosmopolitik” in Angriff genommen werden. Es kime dann &hnlich wie in Paul
Feyerabends Pladoyer fiir einen erkenntnistheoretischen Anarchismus darauf
an, ,nicht tiber Theorien, sondern tiber die mit ihnen verbundene Autoritat zu
lachen”, um Unterbrechungen in ,die grofien Geschichten des Fortschritts und
der Rationalitat” einzufiihren.”

Es sind die von unseren soziokulturellen, 6konomischen, politischen und re-
ligiosen Bedingungen gespeisten Modelle von Welt, die unsere Wahrnehmung
und unser Handeln, also unsere Modi der Weltverarbeitung und der Weltbear-
beitung in aller Regel bestimmen. Diese Modelle tendieren dazu, einen unhin-
terfragbaren absoluten Anspruch zu erheben. Es ist den Krisen zu danken, die
meist an den Randern ihres Hoheits- und Geltungsanspruches entstehen, dass
die Risiken ersichtlich werden, die mit bestimmten Modellen von Welt verbun-
den sind - sei es nun der drohende Verlust transzendenten Sinns im immanenten
Sein oder die sich aus der kategorischen Trennung zwischen Subjekt und Objekt
erhebende Hybris des modernen Menschen, der die Welt mit seinem der Natur
abgerungenen Wissen zerstort. Und es sind diese Krisen, die uns neue Hand-
lungsspielraume erdffnen, jenseits etablierter und gesellschaftlich sanktionierter
Wahrnehmungs- und Handlungsmuster anders zu denken und zu handeln.

Bibliographie

Quellen

Andreae, Johann Valentin, ,,[Brief an Jan Amos Comenius vom 15. September 1629]",
in: ders., Schriften zur christlichen Reform (= Gesammelte Schriften, Bd. 6, hg. in Zu-
sammenarbeit mit Fachgelehrten von Wilhelm Schmidt-Biggemann, bearb., {ibers.
und komm. von dems.), Stuttgart — Bad Cannstatt 2010, S. 312-313.

Bacon, Francis, ,, Advancement of Learning”, in: ders., The Works of Francis Bacon,
hg. von James Spedding, Robert Leslie Ellis und Douglas Denon Heath, 14 Bde.,
Stuttgart — Bad Cannstatt 1982, Bd. 3, S.253-491 [Nachdruck d. Ausgabe London,
1857-1874].

-, ,Preface to The Great Instauration”, in: ders., The Works of Francis Bacon, hg. von
James Spedding, Robert Leslie Ellis und Douglas Denon Heath, 14 Bde., Stuttgart —
Bad Cannstatt 1982, Bd. 4, S.13-21, hier S.20 [Nachdruck d. Ausgabe London,
1857-1874].

73 Isabelle Stengers, ,Der kosmopolitische Vorschlag”, in: dies., Spekulativer Konstruktivismus,
mit einem Vorwort von Bruno Latour, iibers. von Gabriele Ricke, Henning Schmidgen und
Ronald Voulli¢, Berlin 2008, S. 153-185, hier S. 154 und S. 162.



Apokalyptische Naturphilosophie und institutionalisierter Baconismus 199

-, ,Valerius Terminus of the Interpration of Nature: with the Annotations of Hermes
Stella” in: ders., The Works of Francis Bacon, hg. von James Spedding, Robert Leslie
Ellis und Douglas Denon Heath, 14 Bde., Stuttgart — Bad Cannstatt 1982, Bd.3,
S.215-252 [Nachdruck d. Ausgabe London, 1857-1874].

Clavis apocalyptica: Or, a Prophetical Key: by which the great Mysteries in the Revelation of
S* John, and the Prophet Daniel are opened; It beeing made apparent That the Prophetical
Numbers com to an end with the year of our Lord, 1655. Written by a Germane D. and now
translated out of High-Dutch. In Two Treatises. 1. Shewing what in these our times hath
been fulfilled. 2. At this present is effectually brought to pass. 3. And henceforth is to bee
exspected in the years neer at hand. With an introductorie Preface, London 1651.

Comenius, Johann Amos, Der Weg des Lichtes/Via lucis, eingel., iibers. und mit Anmer-
kungen versehen von Uwe Voigt, Hamburg 1997.

Dury, John, The Reformed School, London [1649].

Glanvill, Joseph, Plus ultra: Or, the Progress and Advancement of Knowledge Since the Days
of Aristotle. In an Account of some of the most Remarkable Late Improvements of Practical,
Useful Learning: To Encourage Philosophical Endeavours, London 1668.

Hartlib Papers. Second Edition. A Complete Text and Image Database of the Papers of SAM-
UEL HARTLIB (c. 1600-1662). Held in Sheffield University Library, 2 CD-Roms. Shef-
field, England 2002.

[Plattes, Gabriel], A Description of the famous. Kingdome of Macaria; shewing its excellent
Government: wherein The Inhabitants live in great Prosperity, Health, and Happinesse;
the King obeyed, the Nobles honoured; and all good men respected, Vice punished, and
vertue rewarded. An Example to other Nations. In a Dialogue between a Schollar and a
Traveller, London 1641, A2 (Vorrede).

Petty, William, The Advice of W. P. to Mr. Samuel Hartlib for the Advancement of Some
particular Parts of Learning, London 1647.

Sprat, Thomas, History of the Royal Society, For the Improving of Natural Knowledge, Lon-
don 1667.

Sekundirliteratur

Althaus, Friedrich, ,,Samuel Hartlib. Ein deutsch-englisches Charakterbild”, in: His-
torisches Taschenbuch, begr. von Friedrich von Raumer und hg. von Wilhelm Mau-
renbrecher, Leipzig 1884, 6. Folge, 3. Jg., S. 189-278.

Blekastad, Milada, Comenius. Versuch eines Umrisses von Leben, Werk und Schicksal des
Jan Amos Komensky, Oslo/Prag 1969.

Blumenberg, Hans, Legitimitit der Neuzeit, Erneuerte Ausgabe, Frankfurt a. M. 1996.

Brecht, Martin, ,, Er hat uns die Fackel iibergeben..." Die Bedeutung Johann Valentin
Andreaes fiir Johann Amos Comenius”, in: Das Erbe des Christian Rosenkreuz. Vor-
trige gehalten anlifllich des Amsterdamer Symposiums 18.—20. November 1986: Johann
Valentin Andreae 1586—1986 und die Manifeste der Rosenkreuzerbruderschaft 1614—
1616, hg. von der Bibliotheca Philosophica Hermetica, Amsterdam 1988, S.28-47.

Cohen, 1. Bernard, Revolutionen in der Naturwissenschaft, tibers. von Werner Kutsch-
mann, Frankfurt a. M. 1994.

Gipper, Andreas, , Experiment und Offentlichkeit. Cartesianismus und Salonkultur
im franzosischen 17. Jahrhundert”, in: Spektakulire Experimente. Praktiken der Evi-
denzproduktion im 17. Jahrhundert (= Theatrum Scientiarum, Bd. III), hg. von Helmar
Schramm, Ludger Schwarte und Jan Lazardzig, Berlin/New York 2006, S. 242-259.



200 Michael Lorber

Greengrass, Mark, , Archive Refractions: Hartlib’s Papers and the workings of an Intel-
ligencer”, in: Archives of the Scientific Revolution: The Formation and Exchange of Ideas
in Seventeenth-Century Europe, hg. von Michael Hunter, Woodbridge 1998, S. 35-48.

Hunter, Michael, Science and Society in Restoration England, Ipswich 1992.

Kneer, Georg, ,, Akteur-Netzwerk-Theorie”, in: Handbuch Soziologische Theorien, hg. von
dems. und Markus Schroer, Wiesbaden 2009, S. 19-39.

Koselleck, Reinhart, ,,Erfahrungsraum’ und ,Erwartungshorizont’ — zwei histori-
sche Kategorien”, in: ders., Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten,
Frankfurt a. M. 1989, S. 349-375.

-, und Christian Meier, , Fortschritt”, in: Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexi-
kon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, hg. von Reinhart Koselleck, Otto
Brunner und Werner Conze, 8 Bde., 1972-1997, Bd. 2, S. 351-423.

Kronick, David, , The Commerce of Letters: Networks and ,Invisible Colleges’ in Sev-
enteenth- and Eighteenth-Century Europe”, in: The Library Quarterly 71.1 (2001),
S.28-43.

Kiihlmann, Wilhelm, ,Sozietdt als Tagtraum — Rosenkreuzerbewegung und zwei-
te Reformation”, in: Europiische Sozietitsbewegung und demokratische Tradition. Die
europdischen Akademien der Friihen Neuzeit zwischen Friihrenaissance und Spitaufkli-
rung, hg. von Klaus Garber und Heinz Wismann unter Mitwirkung von Winfried
Siebers, 2 Bde., Tiibingen 1996, Bd. 1, S. 1124-1151.

Kuhn, Thomas S., Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Zweite revidierte und
um das Postskriptum von 1969 ergéanzte Auflage, Frankfurt a. M. 1973.

Kunna, Ulrich, Das ,, Krebsgeschwiir der Philosophie”. Komenskys Auseinandersetzung mit dem
Cartesianismus (= Schriften zur Comeniusforschung, Bd. 19), Sankt Augustin 1991.
Latour, Bruno, ,Stengers” Schibboleth. Vorwort”, in: Isabelle Stengers, Spekulativer
Konstruktivismus, iibers. von Gabriele Ricke, Henning Schmidgen und Ronald

Voullié, Berlin 2008, S. 7-32.

-, Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropologie [1991], {ibers.
von Gustav RofSler, Frankfurt a. M. 2008.

Leinkauf, Thomas, ,Der Naturbegriff in der Frithen Neuzeit. Einleitung”, in: ders., Der
Naturbegriff in der Friihen Neuzeit. Semantische Perspektiven zwischen 1500 und 1700,
hg. von dems. unter Mitwirkung von Karin Hartbecke, Tiibingen 2005, S. 1-19.

Lorber, Michael, ,Der Wunsch, einen ,seichten aufgeblasenen Kopf in seiner ganzen
GrofSe darzustellen’. Historische Hintergriinde zur Rezeption Johann Joachim Be-
chers in der historia literaria”, in: Scharlatan! Eine Figur der Relegation in der friihneu-
zeitlichen Gelehrtenkultur (= Zeitspriinge. Forschungen zur Friihen Neuzeit/Studies in
Early Modern History, Culture and Science 17.2/3 (2013)), hg. von Tina Asmussen und
Hole Rofdler, Frankfurt a. M. 2013, S. 183-214.

Lowith, Karl, Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Voraussetzungen der
Geschichtsphilosophie [1953], Stuttgart 2004.

Mahr, Bernd, ,Zum Verhaltnis von Angst, Prophezeiung und Modell, dargelegt an
der Offenbarung des Johannes”, in: Prophetie und Prognostik. Verfiigungen iiber Zu-
kunft in Wissenschaften, Religionen und Kiinsten, hg. von Daniel Weidner und Stefan
Willer, Miinchen 2013, S. 167-190.

Masthoff, Regine, ,Komenskys Ratschlag an die Regia Societas in London vom Jahre
1668", in: Zwanzig Jahre Comeniusforschung in Bochum/ Dvacet let bochumské komenio-



Apokalyptische Naturphilosophie und institutionalisierter Baconismus 201

logie. Gesammelte Beitrige/Sebrané p¥ispévky, hg. von Klaus Schaller, Sankt Augus-
tin 1990, S. 245-259.

Mittelstraf3, Jiirgen, Neuzeit und Aufklirung. Studien zur Entstehung der neuzeitlichen
Wissenschaft und Philosophie, Berlin/New York, 1970.

-, ,Firund wider eine Wissenschaftsethik”, in: ders., Wissen und Grenzen. Philosophi-
sche Studien, Frankfurt a. M. 2001, S. 68—85.

Reckwitz, Andreas, Die Erfindung der Kreativitit. Zum Prozess gesellschaftlicher Astheti-
sierung, Berlin 2012.

Reichert, Klaus, ,In diesem Herbst der Welt. Francis Bacons Begriindung der Wissen-
schaft aus dem Geist der apokalyptischen VerheifSung”, in: Wissensideale und Wis-
senskulturen in der friihen Neuzeit / Ideals and Cultures of Knowledge in Early Modern
Europe, hg. von Wolfgang Detel und Claus Zittel, Berlin 2002, S. 239-257.

Saage, Richard, Utopische Profile, 4 Bde., Miinster 2001.

Schalansky, Judith, Verzeichnis einiger Verluste, Berlin 2018.

Schmidt-Biggemann, Wilhelm, ,,Pansophie”, in: Historisches Worterbuch der Philosophie,
hg. von Joachim Ritter und Karlfried Griinder, 13 Bde., Basel/Stuttgart 1971-2004,
Bd. 7, Sp. 56-59.

-, Apokalypse und Philologie. Wissensgeschichten und Weltentwiirfe der Friihen Neuzeit,
hg. von Anja Hallacker und Boris Bayer, Gottingen 2007.

Stengers, Isabelle, ,Der kosmopolitische Vorschlag”, in: dies., Spekulativer Konstrukti-
vismus, mit einem Vorwort von Bruno Latour, iibers. von Gabriele Ricke, Henning
Schmidgen und Ronald Voullié, Berlin 2008, S. 153-185.

Stichweh, Rudolf, Zur Entstehung des modernen Systems wissenschaftlicher Disziplinen.
Physik in Deutschland 1740-1890, Frankfurt a. M. 1984.

Stierle, Karlheinz, Das grofie Meer des Sinns. Hermenautische Erkundungen in Dantes
,,Commedia”, Miinchen 2007.

Syfret, R. H., ,, The Origins of the Royal Society”, in: Notes and Records of the Royal Soci-
ety of London 5.2 (1948), S. 75-137.

Trevor-Roper, Hugh, , Die allgemeine Krisis des 17. Jahrhunderts”, in: ders., Religion,
Reformation und sozialer Umbruch. Die Krisis des 17. Jahrhunderts, mit einem Vorwort
zur dt. Ausg. von dems. und tibers. von Michael Erbe, Frankfurt a. M./Berlin, 1970,
S.53-93.

-, ,Drei Ausldnder: Die Philosophen der puritanischen Revolution”, in: ders., Religi-
on, Reformation und sozialer Umbruch. Die Krisis des 17. Jahrhunderts, mit einem Vor-
wort zur dt. Ausg. von dems. und iibs. von Michael Erbe, Frankfurt a. M./Berlin
1970, S. 221-270.

Turnbull, G. H., Hartlib, Dury and Comenius. Gleanings from Hartlib’s papers, London 1947.

-, ,Samuel Hartlib’s Influence on the Early History of the Royal Society”, in: Notes
and Records of the Royal Society of London 10.2 (1953), S. 101-130.

van den Daele, Wolfgang, , Die soziale Konstruktion der Wissenschaft. Institutionali-
sierung und Definition der positiven Wissenschaftin der zweiten Hélfte des 17. Jahr-
hunderts”, in: Gernot Bohme, ders. und Wolfgang Krohn, Experimentelle Philosophie.
Urspriinge autonomer Wissenschaftsentwicklung, Frankfurt a. M. 1977, S.129-182.

Voigt, Uwe, Das Geschichtsverstindnis des Johann Amos Comenius in ,Via Lucis’ als kreative
Syntheseleistung. Vom Konflikt der Extreme zur Kooperation der Kulturen, Frankfurt
a. M. 1996.



202 Michael Lorber

Voigt, Uwe, ,Einleitung”, in: Johann Amos Comenius, Der Weg des Lichtes/Via lucis,
eingel,, {ibs. und mit Anmerkungen versehen von Uwe Voigt, Hamburg 1997, S. IX-
XLIX.

Webster, Charles, , Introduction”, in: ders., Samuel Hartlib and the Advancement of Learn-
ing, hg. von dems. Cambridge, 1970, S. 1-72.

-, The Authorship and Significance of Macaria”, in: Past and Present 56 (1972), S. 34—48.

-, ,New Light on the Invisible College. The Social Relations of English Science in the
Mid-Seventeenth Century”, in: Transactions of the Royal Historical Society 24 (1974),
S.18-42.

The Great Instauration. Science, Medicine and Reform 16261660, London 1975.

Young, Robert Fitzgibbon, Comenius in England. The Visit of Jan Amos Komensky (Come-
nius). The Czech Philosopher and Educationist to London 1641-1642: Its Bearing on the
Origins of the Royal Society, on the Development of the Encyclopaedia, and on Plans for
the Higher Education of the Indians of new England and Virginia as Described in Contem-
porary Documents, Selected, Translated and Edited with an Introduction, and Tables of
Dates by Robert Fitzgibbon Young, London 1932.



Altern im Modell

Populare Bilder von Lebenstreppen und Altersstufen
seit der Frithen Neuzeit

Malte Vilk

1 Modell und Schematismus

Bemiihungen darum, das menschliche Leben in voneinander abgrenzbare Ab-
schnitte einzuteilen, sind seit der Antike in verschiedensten Ausprdagungen zu
beobachten. Wenn in Bildern, Allegorien und Spriichen zwei, sieben, zehn, zwolf
oder gar 15 Altersstufen' des menschlichen Lebens dargestellt werden, so regt
sich dabei durch die Jahrhunderte, die Denkschulen und die sozialen Schich-
ten hindurch als Motivation offenbar stets der gleiche Impuls: das Leben in ein
Modell zu bringen. Zu sehen ist dann eine Menschengestalt, die, gleichsam die
Gattung reprasentierend, als typisch geltende Stufen der Entwicklung und des
Alterns durchlauft. Der Blick auf solche Bilder stiftet Gemeinsamkeit und setzt
diese schon voraus. Denn dass es jedem so ergehen wird wie der abgebildeten
Person, ist eine Prognose, die auf bisherigen Erfahrungen beruht und damit nicht
nur alle lebenden, sondern auch alle bisher gelebt habenden und zukiinftigen
Menschen vereint.

In der Vielgestaltigkeit der Unterteilung von Lebensaltern lassen sich wieder-
kehrende Muster und ikonographische Schwerpunkte erkennen. Dabei mag zu-
erst auffallen, dass allen diesen bildhaften, allegorischen Darstellungen ein deut-
licher Schematismus gemein ist: ,No matter how many stages it takes to complete
a life, nor how long or short each of these stages might be, all stages-of-life the-
ories show the same recognizable, generalizing, and stereotype image.”? Bereits
Friedrich Nietzsche kritisiert die schematische Unterteilung des menschlichen
Lebens in Abschnitte als ,eine ehrwiirdige Albernheit”? Er hinterfragt die Vor-
stellung eines linearen Alterungsprozesses und einer geordneten Abwicklung
von Lebensphasen. Briiche und Spriinge sowie Querverbindungen, die unabhén-

1 Vgl zur Entwicklung dieser Varianten Franz Boll, , Die Lebensalter. Ein Beitrag zur antiken
Ethologie und zur Geschichte der Zahlen”, in: ders., Kleine Schriften zur Sternkunde des Alter-
tums, hg. von Viktor Stegemann, Leipzig 1950, S. 156-224.

2 Anouk Janssen, ,Going Grey in Black and White: The Representation of Old Age in Nether-
landish Prints (1550-1650)", in: Alterskulturen und Potentiale des Alter(n)s, hg. von Heiner Fan-
gerau u. a., Berlin 2007, S. 59-80, hier S. 61.

3 Friedrich Nietzsche, ,Menschliches, Allzumenschliches. Ein Buch fiir freie Geister”, in: ders.,
Kritische Gesamtausgabe, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Berlin 1967, Abt. 4,
Bd. 3, S. 306.



204 Malte Volk

gig von einem chronologischen Ablauf das Leben préagten, blieben auflen vor.
Am Beispiel der Gleichsetzung des Lebens mit den vier Jahreszeiten demonstriert
Nietzsche, wie einfach sich solche Unterteilungen durch gegenldufige Erfahrun-
gen widerlegen lassen. Nietzsches Widerspruch wirft die Frage auf, inwieweit
Modellen von Lebensaltern normativer Charakter zukommt. Wie sind solche Mo-
delle epistemologisch einzuschédtzen? Dieser Frage soll hier aus kulturwissen-
schaftlicher Perspektive nachgegangen werden.*

2 Populidre Modelle

Die Polemik Nietzsches ldsst sich auch deuten als Hinweis darauf, wie populér
solche Lebensalterdarstellungen lange Zeit gewesen sind. Auf ihre Geldufigkeit
weist ebenfalls der Umstand, dass solche Modelle des Alterns etwa in Schwéan-
ken und Marchen als Grundlage fiir parodistische Brechungen herhalten kon-
nen’ — was auch ihren Schematismus implizit beleuchtet.

In seiner Rede iiber das Alter® aus dem Jahr 1860, die heute als ein , Meilenstein
der Altersforschung”” gilt, nennt Jacob Grimm als einen Ausgangspunkt fiir sei-
ne Uberlegungen die Erinnerung an eine solche Lebensalterdarstellung, deren
Anblick sich ihm als Kind ,, unauslschlich einpragte”?® Es handelt sich um die
im deutschen Sprachraum sehr beliebte Fassung einer Alterstreppe aus zehn Stu-
fen, auf der der Mensch einer Pyramide gleich auf- und absteigt. Genau eine sol-
che Doppeltreppe der Lebensalter wird auch von Jean Paul evoziert, wenn der
Erzdhler der 1793 erschienenen Erzdhlung vom Leben des vergniigten Schulmeis-
terlein Maria Wutz sich zur Einleitung der Lebensbetrachtung ebenfalls solcher
Abbildungen erinnert — und jene hier sieben Stufen dann auch tatsdchlich die
Erzdhlung strukturieren:® Es solle ,,ordentlich a priori angefangen und mit dem
Schulmeisterlein langsam in den drei aufsteigenden Zeichen der Altersstufen hin-
auf und auf der andern Seite in den drei niedersteigenden wieder hinab gegangen
werden — bis Wutz am Fuf3 der tiefsten Stufe vor uns ins Grab fallt.“’® Doch nicht

4 Im Rahmen eines Postdoc-Stipendiums der Fritz Thyssen Stiftung habe ich mich mit der
kulturwissenschaftlichen Bedeutung von hohem Alter und Demenz beschiftigt — die hier
prasentierten Uberlegungen sind im Zuge dieser Férderung entstanden.

5 Vgl. Harm-Peer Zimmermann: , Leitlinien und Zugliiste des Erzahlens. Hans im Gliick, ge-
lesen als Altersparabel”, in: Fabula. Zeitschrift fiir Erzihlforschung 56/3 (2015), S.232-247.

6 Jacob Grimm, ,Rede iiber das Alter”, in: ders., Rede auf Wilhelm Grimm und Rede iiber das Alter.
Gehalten in der Konigl. Akademie der Wissenschaften zu Berlin, hg. von Herman Grimm, Berlin
1863, S.39-68.

7 Harm-Peer Zimmermann, ,je dlter ich werde, desto democratischer gesinnt bin ich". Uber
Jacob Grimm, die Kulturwissenschaft und das Alter”, in: Schweizerisches Archiv fiir Volkskun-
de 109 (2013), S. 167183, hier S. 167.

8 Grimm, ,Rede iiber das Alter”, S.43.

9 Vgl. hierzu Ulrich Fleischhut, Die Allegorie bei Jean Paul, Bonn 1977, S.152-154 sowie Malte
Volk, Asthetik der Dingwelt. Materielle Kultur bei Jean Paul, Aby Warburg und Walter Benjamin,
Berlin 2015 (Kaleidogramme 127), S. 91-93.

10 Jean Paul, ,Leben des vergniigten Schulmeisterlein Maria Wutz in Auenthal. Eine Art Idyl-
le”, in: ders., Werke, hg. von Norbert Miller, Miinchen 1970, Abt. I, Bd. 1, S. 422-462, hier S. 425.



Altern im Modell 205

nur Gelehrten und Literaten sind die Lebensstufen-Bilder vertraut. Ihre Verbrei-
tung diirfte grofitenteils zusammenfallen mit der Entwicklung des Buchdrucks
und der allgemeinen Alphabetisierung in Europa zwischen dem Mittelalter und
dem 20. Jahrhundert. So erwahnt Jean Paul etwa seine Kenntnis des Doppeltrep-
pen-Bildes aus dem Orbis sensualium pictus von Johann Amos Comenius. Dieses
didaktisch konzipierte Schul- und Kinderbuch mit seinem titelgebenden, univer-
salistischen Anspruch , die sichtbare Welt”!" abzubilden, war als eine Mischung
aus Lesefibel, Comic und lateinisch-deutscher Vokabelliste tiber rund 250 Jahre
hinweg als Schulbuch in Gebrauch, wobei es zwischen 1658 und 1964 244 Auf-
lagen und zahlreiche Ubersetzungen erlebte. Moglicherweise kann das Werk
gar als ,das am meisten verbreitete Schulbuch iiberhaupt“'? gelten. Das Kapi-
tel ,Homo. Der Mensch” beginnt mit einer knappen Darstellung der biblischen
Schopfungsgeschichte einschliefSlich der Vertreibung aus dem Paradies, um so-
gleich {iberzugehen in das Kapitel , Septem Aetates Hominis. Die Sieben Alter
des Menschen”? illustriert durch eine Doppeltreppen-Darstellung.

Auch die Quelle, aus der Jacob Grimm seine Erinnerung an die Lebenstreppe
schopft, verweist auf die grofse Verbreitung dieser Bilder. Es handelt sich bei je-
nem Wandschmuck der grimmschen Elternstube um ,ein kunstloses Bild"" um
einen Bilderbogen, wie er besonders im 19. Jahrhundert massenhaft Verbreitung
gefunden hatte, bis hin zur Nachahmung in Kalendern oder auf Ofenkacheln:
,Unser Motiv ist eines der beliebtesten und bekanntesten dieser Zeit, hochstens
Napoleon ist 6fter dargestellt worden als dieser Mensch von 10 bis 100 Jahren, in
dem sich jedermann wiedererkennen konnte. Diese Bilderbogen flogen millio-
nenfach durch ganz Europa.”

3 Funktionen des Modells

Warum aber waren derartige Abbildungen so beliebt? Diese Frage weist auf die
eigentiimliche theologische Stellung der Lebenstreppe, die zwar mit christlichen
Botschaften konform war, jedoch auflerhalb der geldaufigen biblischen Beziige
blieb. So weist Rudolf Schenda darauf hin, dass die Lebenstreppe, soweit bekannt,
nie in der eigentlich naheliegenden Analogie zur biblischen Jakobsleiter aus-

11 Johann Amos Comenius, Orbis sensualium pictus. Die sichtbare Welt/Das ist/Aller vornemsten
Welt-Dinge und Lebens-Verrichtungen Vorbildung und Benahmung, Dortmund 1978 (Die biblio-
philen Taschenbiicher 30) [Nachdruck der Erstausgabe von 1658].

12 Vgl. Heiner Hofener, ,Nachwort”, in: Comenius, Orbis pictus, S.1-15, hier S. 6.

13 Vgl. Comenius, Orbis pictus, S.74-77.

14 Grimm, ,Rede tiber das Alter”, S.43.

15 Rudolf Schenda, , Die Alterstreppe — Geschichte einer Popularisierung®, in: Die Lebenstreppe.
Bilder der menschlichen Lebensalter, hg. von Peter Joerilen und Cornelia Will, Kéln/Bonn 1983
(Schriften des Rheinischen Museumsamtes 23), S.11-24, hier S. 20f. Ergdnzend sei erwahnt,
dass auch Bilder verbreitet waren, die sogar das von Schenda genannte Beispiel noch einbe-
zogen und dann etwa ,,Napoleons Stuffen-Jahre” darstellten; vgl. Cornelia Will, ,,Was ist des
Lebens Sinn?” — Lebensalterdarstellungen im 19. Jahrhundert”, in: ebd., S. 73-92, hier S.77.



206 Malte Volk

gepragt worden ist." Der Aufstieg des Menschen zu Gott wird also nicht gezeigt.
Dennoch hat die Treppe eine genuin christliche Botschaft, die gleichsam aufs All-
tagliche herabgestuft worden ist. Sie bietet Trost und Erbauung, indem sie das alle
Menschen Verbindende hervorhebt und dabei einen idealen Lebensweg zeichnet.
Es ist oft bemerkt worden, dass die Lebenstreppen, sofern sie genaue Angaben
machen, ihren Figuren sehr viele Lebensjahre zugestehen, namlich oft bis zu 100.
Was die Treppen also ausblenden, sind Moglichkeiten wie ein friihzeitiger Tod,
Krankheiten oder andere Ungliicksfélle, ja, nach Schenda ist iiberhaupt keine
Treppendarstellung tiberliefert, die irgendeine Form von Konflikt zeigen wiirde.
Die unkalkulierbaren Risiken des Lebens sind ausgeblendet, der Tod wird zum
Endpunkt einer in sich schliissigen, teleologischen Entwicklung. Der bis dahin
sich ereignende menschliche Verfall erscheint in diesen Treppenmodellen, mo-
delltheoretisch betrachtet, als eine in vorhersehbarer Bestimmtheit verlaufende
Entwicklung, mit deren Darstellung unbestimmte , Angst gebunden werden”™
kann —indem sie zu kalkulierbarer Furcht wird. Es ist gerade der Verlauf der Zeit,
als epistemologischer Kern des Modells,” der hier in Gleichférmigkeit gebracht,
auf diese Weise gleichsam eingehegt wird. Es gibt kein Risiko mehr, dafiir aber
auch keine Individualitdt. Damit wird insgesamt ein deutlich normatives Moment
in Anschlag gebracht: ist doch davon auszugehen, dass die dargestellten Charak-
teristika allgemein die Vorstellungen von einer dem jeweiligen Alter angemesse-
nen Verhaltensweise préagten. Die Treppendarstellungen lehren auch einen wei-
tergehenden Konformismus: Gesellschaftlich beeinflussbare Faktoren kennen sie
nicht. Armut ist nicht zu sehen, soziale Unterschiede in der medizinischen Ver-
sorgung scheinen ebenso wenig zu existieren wie iiberhaupt irgendwelche Unter-
schiede zwischen den Menschen. Dafiir sieht man viele Details, Dinge und Tiere,
die die Mannigfaltigkeit des Lebens reprasentieren und Stoff bieten fiir unterhalt-
same allegorische Entschliisselung. Die Schwerpunkte der Treppendarstellungen
haben sich freilich historisch gewandelt. So stand grob betrachtet bis ins 17. und
18. Jahrhundert die Funktion des Erbaulichen stérker im Vordergrund, wiahrend
im 19. Jahrhundert das Konformistisch-Belehrende wichtiger wurde.*

4 Januskopfiges Modell

Nun stellt sich die Frage, wie sich der zum Konformismus treibende Schema-
tismus dieser Darstellungen zu ihrem Charakter als Modell verhalt. Lasst sich
eine Januskopfigkeit des Modells auch hier nachzeichnen, so dass der normativ-

16 Vgl. Schenda, , Die Alterstreppe”, S. 16.

17 Vgl. ebd,, S.22.

18 Bernd Mabhr, ,Zum Verhaltnis von Angst, Prophezeiung und Modell, dargelegt an der Of-
fenbarung des Johannes”, in: Prophetie und Prognostik. Verfiigungen iiber Zukunft in Wissen-
schaften, Religionen und Kiinsten, hg. von Daniel Weidner und Stefan Willer, Miinchen 2013,
S.167-190, hier S. 167.

19 Vgl. ebd., S.174-176.

20 Vgl. Schenda, ,Die Alterstreppe”, S.24.



Altern im Modell 207

prospektive Charakter vom retrospektiven Wissen durchkreuzt wird? Um dieser
Frage nachzugehen, empfiehlt es sich, die bisher nur angedeuteten ikonographi-
schen Schwerpunkte und die wiederkehrenden Muster genauer zu betrachten.

Eine weiter ausgreifende Betrachtung der Idee von der Aufteilung von Le-
bensaltern kann bei Aristoteles ansetzen. In seiner Rheforik strukturiert er das
menschliche Leben in drei Stufen: ,Jugend, Mannesalter, Greisenalter”. Die Jun-
gen leben demnach, auf die Zukunft gerichtet, ,meist von Hoffnungen”; die Alten
hingegen ,leben mehr in der Erinnerung, als in der Hoffnung [...]. Das ist auch
der Grund ihrer Geschwitzigkeit, da sie unaufhérlich das Vergangene wieder-
holen; denn sie freuen sich an der Erinnerung.”*! Die Mitte des Lebens wird von
Aristoteles eher knapp, fast beildufig, abgehandelt: Es sind die beiden Extreme,
die Jugend und das Alter, die das Modell des menschlichen Lebens pragen.* So
ist die klare, teleologische Abfolge der drei Lebensalter schon hier hintertrieben
von einer modellartigen Doppelgesichtigkeit: indem die Jugend als prospektive
und das Alter als retrospektive Lebensstufe gezeichnet und beide als dem Modell
des Lebens wesentlich definiert werden.

In dieser Ubersichtlichkeit verbleiben die ,Lebensaltertheorien’ jedoch nicht.
Die mittelalterliche Ausdifferenzierung der Lebensstufen lasst deren jeweilige
Zahl steigen, zumeist auf sieben oder zehn. Auch kommen nun bildliche Darstel-
lungen auf, in denen der sich verdndernde, alternde Mensch mit allerlei Beiwerk
ausgestattet wird. Bis ins 15. Jahrhundert waren vorherrschend Lebensalterdar-
stellungen in sieben oder zehn Abschnitte in Form eines Rades, in dem mehre-
re Kreise gruppiert wurden, etwa um eine Darstellung des Pfeile schiefSenden
Todes oder um Christus herum — oder einfach nebeneinander.” Bildet sich die
Vorstellung vom Verlauf des menschlichen Lebens als einer Aufwérts- und Ab-
wirtsbewegung etwa vom 13. Jahrhundert an, so entsteht in der ersten Halfte
des 16. Jahrhunderts eine graphische Entsprechung dieser Denkfigur in Form
der Doppeltreppe. Sie beschert dem typisiert dargestellten alternden Jedermann
eine klar erkennbare Phase des Aufstiegs und eine des Abstiegs. Diese Gebilde
gleichen zundchst noch eher wuchtigen Pyramiden, manchmal auch Briicken
oder Triumphbogen, ndhern sich aber im Laufe der Jahrhunderte immer mehr
der potenziell alltagstauglichen Treppe an. Etwa im 17. Jahrhundert wird die Le-
benstreppe ,,zu einem allgemein verstandlichen Schema”.*

21 Aristoteles, Rhetorik, hg. und tibers. von Paul Gohlke, Paderborn 1959, S. 139-141.

22 Besonders konsequent in Hinsicht der Betonung der Extreme von Jugend und Alter war
wohl Mimnermos von Kolophon, der, nach Franz Boll, um 600 v. Chr. nur zwei Lebensalter
unterscheiden wollte, so dass das Alter ,,ganz unvermittelt an die Bliite der Jugend sich an-
zuschlieSen” schien — Boll, ,,Die Lebensalter”, S. 162.

23 Vgl. Schenda, ,Die Alterstreppe”, S. 20.

24 Peter Joeriflen, , Lebenstreppe und Lebensalterspiel im 16. Jahrhundert”, in: Die Lebenstreppe.
Bilder der menschlichen Lebensalter, hg. von dems. und Cornelia Will, Kéln/Bonn 1983 (Schrif-
ten des Rheinischen Museumsamtes 23), S.25-38, hier S. 34.



208 Malte Volk

Abb. 1: Jorg Breu d. ], Die Lebensalter des Mannes (ca. 1540).
Holzschnitt, 48,9 x 65,9 cm. Herzogliches Museum (Landesmuseum) Gotha.

Die dltesten einschlagigen Treppendarstellungen sind aus den Jahren 1540-1550
bekannt.” Es handelt sich um den Holzschnitt Die neun Lebensalter des Mannes von
dem Augsburger Maler Jorg Breu d.]. (Abb. 1) sowie um den Holzschnitt De trap
des levens aus der Hand des Amsterdamer Malers Cornelis Anthonisz (Abb. 2).

Aus der Fiille des ikonographischen Beiwerks sei hier zundchst ein Element
néher betrachtet, das in beiden Abbildungen gleichermafien zu sehen ist: die tie-
rischen Begleiter des alternden Menschen. Den Tieren, die seit jeher mit mensch-
lichen Altersstufen in Verbindung gebracht worden sind,* kommt in diesen Dar-

25 Vgl. zur Geschichte dieser Denkfigur und besonders der Lebenstreppen-Bilder auch Josef
Ehmer, ,The Life Stairs. Aging, Generational Relations and Small Commodity Production
in Central Europe”, in: Ageing and Generational Relations over the Life Course. A Historical and
Cross-Cultural Perspective, hg. von Tamara K. Hareven, Berlin/New York 1996, S. 53-74.

26 Boll, ,Die Lebensalter”, S.157, identifiziert Aristophanes von Byzanz als einen hellenisti-
schen Pionier dieser Art von Ethologie. Sofern weibliche Lebensalter auf — in der Regel
gesonderten — Treppen dargestellt wurden, kamen hierbei meist ,leichter” wirkende Tiere
wie etwa Vogel zum Einsatz — vgl. hierzu Hubert Wanders, ,Das springende Bockchen —
Zum Tierbild in den dekadischen Lebensalterdarstellungen”, in: Die Lebenstreppe. Bilder der
menschlichen Lebensalter, hg. von Peter Joeriffen und Cornelia Will, Kéln/Bonn 1983 (Schriften
des Rheinischen Museumsamtes 23), S. 61-72, hier S. 66f.



Altern im Modell 209

e TRET et

T m_w'my___ 7 -%"

Abb. 2: Cornelis Anthonisz, De trap des levens (ca. 1550).
Druck, 49,5 x 36 cm. Rijksmuseum Amsterdam.



210 Malte Volk

stellungen ,eine fast heraldische Signalfunktion“? zu. Auch spétere Bilder, wie
etwa ein in Italien und Spanien verbreiteter Kupferstich von Cristofano Bertelli
aus Modena® oder Darstellungen an der Auflenseite von Wohnhéusern®, zei-
gen Esel als Begleittiere des hohen Alters. Auch existierten bereits im Mittelalter
volkstiimlich verbreitete Spriiche, in denen die menschlichen Lebensalter mit
zugeschriebenen Eigenschaften von Tieren metaphorisch in Verbindung gebracht
wurden. Demnach ist man etwa mit , X jar ain kitz,/ XX jar ain kalb,/ XXX jar ain
stier, / XL jar ain leo” und schliefilich im Alter von neunzig Jahren ,ain esel”.*

5 Altern und Melancholie

Wenn der Esel also gewissermafSen das ,Totemtier’ des hohen Alters ist, so stellt
sich die Frage nach der metaphorischen Bedeutung dieser Zuordnung. ,neunzig
jar der kinder spot/ hundert jar nun gnad dir gott”, heifdt es auf einem Holzschnitt
aus dem Jahr 1482, der den Alten zusammen mit einem Esel und einem Kind
zeigt.* Dass man dem Neunzigjahrigen ,spotten tuot”, wusste auch die Ergén-
zung der Spruchreihe aus dem erwihnten Liederbuch der Clara Hatzlerin zu be-
richten.® Es ist also zundchst naheliegend, dass es die auch heute noch gangigen
Esels-Assoziationen von Geistesschwéche und Tragheit sind, die hier den Stichel
gefiihrt haben. Doch deutet bereits diese volkstiimliche Assoziation der Tragheit
auch eine weiter zuriickreichende, wiirdevollere Zuschreibung an. Gilt der Esel
doch als Verkorperung der Todsiinde der acedia, auch bezeichnet als Tragheit des
Herzens oder Verzagtheit. Ikonographisch begleitet der Esel , als Reittier Acedias”
diesen siindhaften Gemiitszustand erstaunlich beharrlich, ja, geradezu storrisch:
,,Bei der Vielzahl von Todsiinden-Tieren, die im Laufe der Zeit immer wieder ihre
Bezugspersonen und Reiter wechseln, bildet er eine {iber die Jahrhunderte nahe-
zu unverdnderte Konstante.”** Diese Verbindung der acedia mit dem hohen Alter
schlief8t einen weitldufigen Komplex auf, der letztlich zuriickgeht auf die antiken
Vorstellungen von Planetengottern. Der heidnisch-kosmologische® Aberglaube,

27 Joerifen, , Lebenstreppe”, S.28.

28 Vgl. ebd., S.30.

29 Vgl. ders., ,,Die Lebensalter des Menschen. Bildprogramm und Bildform im Jahrhundert der
Reformation®, in: Die Lebenstreppe. Bilder der menschlichen Lebensalter, hg. von Peter Joeriien
und Cornelia Will, Kéln/Bonn 1983 (Schriften des Rheinischen Museumsamtes 23), S. 39-59,
hier S.42.

30 Liederbuch der Clara Hatzlerin, Augsburg 1471, zit. nach Wanders, ,Das springende Bock-
chen”, S.61.

31 Zit. nach Schenda, ,Die Alterstreppe”, S.17.

32 Zit. nach Wanders, ,Das springende Bockchen”, S. 62.

33 Susanne Blocker, Studien zur Ikonographie der Sieben Todsiinden in der niederlindischen und
deutschen Malerei und Graphik von 14501560, Miinster/Hamburg 1993 (Bonner Studien zur
Kunstgeschichte Bd. 8), S. 95.

34 Die Bezeichnung ,heidnisch” im Sinne von ,antik, nicht christlich’ wird hier aus Griinden
der Konstanz durchgéngig in eben diesem Sinne verwendet, zuriickgehend auf Aby War-
burg, ,Heidnisch-antike Weissagung in Wort und Bild zu Luthers Zeiten”, in: ders., Werke in
einem Band, hg. von Martin Treml, Sigrid Weigel und Perdita Ladwig, Berlin 2010.



Altern im Modell 211

der als ,,Schatten”® der christlichen Theologie nie ganz verschwunden war, {iber-
nahm zahlreiche Elemente des antiken Planetenglaubens, nach dem die Planeten
mit Gottheiten identisch sind und massiven Einfluss auf das irdische Geschehen
ausiiben. Im Kontext dieser Vorstellungswelt ist die christliche Siinde der ace-
dia eng verwandt mit dem durch Saturn beeinflussten Zustand der Melancholie.
Diese ,saturnische Acedia”* die man in ihrem spirituellen Anspruch ,als die
Melancholie der Monche bezeichnen”® konnte, wurde zum Teil auch einfach mit
der weltlichen Melancholie gleichgesetzt.®® Bemerkenswert ist die offene Wider-
spriichlichkeit, die darin liegt, mit Saturn gerade den nach altem Wissensstand
am weitesten entfernten Planeten fiir die Melancholie verantwortlich zu machen.
So zeichnen sich ja Melancholie und acedia dadurch aus, dass sie weniger dufiere
Ursache haben, sondern aus dem Innern des Menschen riihren. Diese eigentlich
naheliegende, am nachsten liegende Ursache wird nun projiziert auf den dufSers-
ten Rand des bekannten Universums: von dort soll die Melancholie kommen,
vom Saturn, der mit 30 Jahren am langsten braucht fiir eine Umrundung der Son-
ne, also gleichsam trage ist, in schwacher Beleuchtung traurig seine Bahnen zieht.

Die Identifizierung des hohen Alters mit dem Zustand der Melancholie ist nicht
nur durch die tierische Ikonographie greifbar, sondern war in der Frithen Neu-
zeit allgemein volkstiimlich sehr verbreitet.* Auf den Lebenstreppen wirken von
Korperhaltung, Mimik und Gestik her die Leute auf den unteren, auf den abstei-
genden Lebensstufen oft wie die ,Verkorperung der Melancholie”.*® Das ist eine
schliissige Konsequenz aus der inneren Logik des Treppenaufbaus, nach der das
Alter als Abstieg, als Niedergang zu verstehen ist. Besonders im 17. Jahrhundert
fligen sich die Treppen ,in den grofieren Bereich der barocken Todes-Literatur”,*
bringen sie die vorherrschende Betonung von vanitas und menschlicher Kreattir-
lichkeit zum Ausdruck. Auch die barocke Dialektik des Aufeinanderstofiens der
Widerspriiche schwingt dabei mit: wenn die Erkenntnis der Verganglichkeit des
menschlichen Lebens zwar Trauer hervorruft, gleichzeitig aber auch aus dem
starken, unverstellten Kontrast zum Leben eine Form von Kraft oder Faszination
bezieht. Im Orbis sensualium pictus folgen auf die Darstellung der sieben Lebens-

35 Jean-Michel Palmier, Walter Benjamin. Lumpensammler, Engel und bucklicht Minnlein. Asthetik
und Politik bei Walter Benjamin, hg. von Florent Perrier, Frankfurt a. M., 2009, S. 918.

36 Walter Benjamin, ,Ursprung des deutschen Trauerspiels”, in: ders., Gesammelte Schriften, un-
ter Mitwirkung von Theodor W. Adorno und Gershom Scholem hg. von Rolf Tiedemann
und Hermann Schweppenhiduser, Frankfurt a.M. 1991 (suhrkamp taschenbuch wissen-
schaft 931), Bd. LI: Abhandlungen, S. 203-430, hier S. 333.

37 Peter Sillem, Saturns Spuren. Aspekte des Wechselspiels von Melancholie und Volkskultur in der Frii-
hen Neuzeit, Frankfurt a. M. 2001 (Zeitspriinge. Forschungen zur Frithen Neuzeit 5/1), S. 37.

38 Vgl. etwa Sarah Kofman, Konversionen. Der Kaufmann von Venedig unter dem Zeichen des Sa-
turn, Wien 2012, S. 45.

39 Vgl. Boll, , Die Lebensalter”, S.176-178.

40 Joerifsen, ,Lebenstreppe”, S. 26.

41 Schenda, , Die Alterstreppe”, S.20.



212 Malte Volk

alter unmittelbar die anatomischen Lektionen, also die tiber den kreatiirlichen
Charakter des Menschen — und erst danach die tiber die ,menschliche Seele” *?

Dass die Lebenstreppen auch in spéteren Jahrhunderten noch eindeutig mit
der barocken vanitas-Haltung in Verbindung gebracht worden sind, lasst sich et-
wa bei Jean Paul beobachten. In der eingangs erwdhnten Erzahlung vom Schul-
meisterlein Maria Wutz in Auenthal bezeichnet der Erzahler die Doppeltreppe, auf
der sich das wutzsche Leben allegorisch vollzieht, in einer nur barock zu nennen-
den Wortwahl als ,Blut- und Trauergeriiste der sieben Lebens-Stationen”, von
dem der Mensch, beziehungsweise Wutz, schlieSlich ,niederfahrt und abgekiirzt
umkugelt auf die um diese Schadelstétte liegende Vorwelt”.** Besonders die Be-
zeichnung der ,Schédelstétte” kann als typisch barock gelten; Walter Benjamin
fiihrt an, die ,trostlose Verworrenheit der Schadelstitte” sei ,,als Schema allego-
rischer Figuren aus tausend Kupfern und Beschreibungen der Zeit herauszule-
sen”* Gerade dieses allegorische Moment, das Benjamin in besonderem Mafle
jener auch als Zielpunkt der Lebenstreppen verbreiteten ,Schéadelstétte” zuspre-
chen wollte, birgt demnach das Potenzial eines dialektischen Umschlagens. Die-
ses konnte nun auch den Schematismus und das Konformistische am Modell-
charakter der Lebenstreppe betreffen. Um diesen Punkt zu beleuchten, soll nun
abschlielend die besonders von der kulturwissenschaftlichen Schule um Aby
Warburg herausgearbeitete Bedeutung des Zusammenhangs von Melancholie
und Saturn einbezogen werden.

6 Lebenstreppe und Sonnensystem: Groflenordnungen des Alterns im
Modell

Aby Warburg geht von einer grundsatzlichen Doppelgesichtigkeit der antiken
Uberlieferungen aus:

Die klassisch-veredelte, antike Gotterwelt ist uns seit Winckelmann frei-
lich so sehr als Symbol der Antike {iberhaupt eingeprégt, dafs wir ganz ver-
gessen, dafs sie eine Neuschopfung der gelehrten humanistischen Kultur
ist; diese ,olympische’ Seite der Antike mufite ja erst der althergebrachten
,ddmonischen’ abgerungen werden; denn als kosmische Damonen gehor-
ten die antiken Gotter ununterbrochen seit dem Ausgange des Altertums
zu den religiosen Machten des christlichen Europa und bedingten des-
sen praktische Lebensgestaltung so einschneidend, dafl man ein von der
christlichen Kirche stillschweigend geduldetes Nebenregiment der heid-
nischen Kosmologie, insbesondere der Astrologie, nicht leugnen kann.
Durch getreue Uberlieferung auf der Wanderstrae vom Hellenismus her

42 Vgl. Comenius, Orbis pictus, S.76—-89.

43 Jean Paul, ,Maria Wutz”, S. 425.

44 Benjamin, , Trauerspiel, S.405; vgl. auch Fleischhut, ,Die Allegorie”, S. 152-156 sowie Malte
Volk, , Der saturnische ,Wutz’. Eine Konjunktion von Jean Paul und Walter Benjamin”, in:
Jahrbuch der Jean Paul Gesellschaft 47 (2012), S.61-80.



Altern im Modell 213

iiber Arabien, Spanien und Italien nach Deutschland hinein (wo sie schon
von 1470 ab in der neuen Druckkunst in Augsburg, Niirnberg und Leipzig
in Wort und Bild eine wanderlustige Renaissance vollfiihren) waren die
Gestirngotter in Bild und Sprache lebendige Zeitgottheiten geblieben, die
jeden Zeitabschnitt im Jahreslauf, das ganze Jahr, den Monat, die Woche,
den Tag, die Stunde, Minute und Sekunde, mathematisch bezeichneten,
zugleich aber mythisch-personlich beherrschten. Sie waren ddmonische
Wesen von unheimlich entgegengesetzter Doppelmacht: als Sternzeichen
waren sie Raumerweiterer, Richtpunkte beim Fluge der Seele durch das
Weltall, als Sternbilder Gotzen zugleich, mit denen sich die arme Kreatur
nach Kindermenschenart durch ehrfiirchtige Handlungen mystisch zu
vereinigen strebte.*

Der Planetengott Saturn oder Kronos ist dabei mythologisch eine klar bosartige
Figur. Die unter seinem Einfluss gesehenen ,Saturnkinder’ waren als Melancho-
liker in einem elenden Zustand und wurden grofitenteils gemieden, Aussétzigen
gleich. Eigentiimlicherweise galt Saturn/Kronos aber gleichzeitig auch als ver-
antwortlich fiir geschétzte, nutzbringende Eigenschaften wie Intelligenz und fiir
geistige Schaffenskraft allgemein.

Der Grund dafiir, dass Saturn aus der kulturgeschichtlichen Fiille von Uberlie-
ferungen, Vorstellungen und Traditionen schliefSlich als ,Damon der Gegensiit-
ze" hervorging, ist letztlich recht klar zu benennen. Raymond Klibansky, Erwin
Panofsky und Fritz Saxl fiihren in ihrer wegweisenden Studie iiber Saturn und
Melancholie diese Entwicklung materialreich aus und bestimmen als Hebelpunkt
die Denkschulen, die von Platon beeinflusst worden sind. Wahrend Kronos/Sa-
turn zunachst wohl tatsachlich ein rein boser, unheilbringender Komplex gewe-
sen ist, so profitiert seine Wahrnehmung einfach am stédrksten von einer allge-
meinen Tendenz des (Neu-)Platonismus, die aber jeden Planetengott betrifft. Als
,Stammuvater aller tibrigen Planetengttter’ lasst seine ,,Entwicklungsgeschichte
die grundsatzlich optimistische Deutungsabsicht des Neuplatonismus deutlich
hervortreten”.* Eine fundamental bosartige Wirkung irgendeines Gestirns wiir-
de dieser Lehre widersprechen: ,Selbst der mythologisch und physikalisch be-
trachtet boseste und lebensfeindlichste Planet ist ein Vermittler von Kraften, die
ihrem Wesen nach nur gute sein kénnen.”” Daher muss dem Saturn notwendig
eine fruchtbringende, lebensfreundliche Seite beigestellt werden. Diese Doppel-
gesichtigkeit des Saturn hat sich in der Folge verselbstandigt, so dass sie schliefs-

45 Aby Warburg, ,Heidnisch-antike Weissagung”, S. 424-491, hier S. 426f.

46 Raymond Klibansky, Erwin Panofsky und Fritz Saxl, Saturn und Melancholie. Studien zur
Geschichte der Naturphilosophie und Medizin, der Religion und der Kunst, Frankfurt a. M. 1992
(suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1010), S. 245.

47 Ebd., S.237.

48 Ebd., S.240.

49 Ebd., S.236.



214 Malte Volk

lich in Mittelalter und Friither Neuzeit auch in der Populdrkultur verankert war,
bis hinein in die Verbindung der Karnevalskultur mit den altrémischen Satur-
nalien: ,An Ambivalenzen und Widerspriichen storte man sich nicht und nahm
sie offenkundig als den Figuren wesentlich hin.”*

Im Zuge dieser neoplatonischen Uberlegungen wurde auch bestimmt, wie
man sich die Ubertragung der planetaren Eigenschaften auf die einzelnen Men-
schen genau vorstellte. Hierzu diente der von Warburg erwahnte , Flu[g] der See-
le durch das Weltall”' der mit seiner Grundstruktur aus verschiedenen, nach-
einander zu besuchenden Stationen dem Modell der Lebensalterstufen vorgriff.

Franz Boll hat in seinem 1913 erschienenen Aufsatz tiber ,Die Lebensalter”
einen Zusammenhang zwischen Vorstellungen von Lebensaltern und Himmels-
korpern historisch erschlossen. Die friiheste erhaltene (wiewohl nicht erste) Dar-
stellung einer solchen Gleichsetzung von Planeten und Lebensaltern findet er bei
Claudius Ptoleméus. Ihm zufolge wire etwa das Kleinkind mit seiner raschen
Wandelbarkeit vom Erdenmond geprégt, das vorpubertédre Kind in seiner Wachs-
tumsphase vom Merkur, der Heranwachsende von der als dynamisch-feurig gel-
tenden Venus, der Erwachsene im Alter von 22 bis 41 Jahren von der Sonne, ge-
folgt von weiteren energetisch-tatkréaftigen Lebensaltern im Zeichen von Mars
und Jupiter, deren Einfluss mit Ende 60 schwindet:

Dann kommt das letzte Alter, das dem lichtschwéchsten und langsams-
ten Planeten untersteht, dem Saturn. Das ist die letzte Stufe des abwérts-
schreitenden Lebens, da erkalten und erlahmen alle Bewegungskrifte des
Leibes und der Seele; Triebe, Geniisse, Wiinsche — alles schwacht sich ab,
Mutlosigkeit, Mattigkeit, Unlust zu allem nimmt {iberhand, bis das Leben
vollends erstarrt.”

So Bolls Paraphrase.

Es zeigt sich hier schon, wie sehr die Lebenstreppe mit ihrer auf- und abstei-
genden Bewegung von derartigen Vorstellungen gepragt sein mag. Dieses Sche-
ma ist freilich stets variiert worden, nicht zuletzt auch im Zuge der Entdeckung
weiterer Planeten. Doch die Stellung des Saturn ist dabei konstant geblieben.

Diese Entsprechung von Mikrokosmos und Makrokosmos hat schliefilich
,den Weg bereite[t] fiir die Verbindung Saturns mit der Melancholie, die ja eben-
falls die Spatphase des menschlichen Lebens beherrscht.”>* Und es hat eben auch
den Weg bereitet fiir die Lebenstreppen, deren Vorldufer in kreisférmigen An-

50 Sillem, Saturns Spuren, S.23.

51 Warburg, ,Heidnisch-antike Weissagung”, S. 427.

52 Boll, ,,Die Lebensalter”, S.195.

53 So nutzt etwa auch Arthur Schopenhauer in seinem Aphorismus ,Vom Unterschiede der Le-
bensalter” diese Zuordnungen zu Planeten fiir umfangreiche Charakterisierungen mensch-
licher Verhaltensweisen. Auch fiir ihn ist die Zuordnung des hoheren Alters — ab 60 Lebens-
jahren — zu Saturn selbstverstandlich; in: ders., Aphorismen zur Lebensweisheit, hg. von Rudolf
Marx, Stuttgart 1963, S. 234-263.

54 Klibansky u.a., Saturn und Melancholie, S.232 (Anmerkung 74).



Altern im Modell 215

ordnungen auch noch den geldufigen kosmischen Darstellungen dhnelten. Das
Durchlaufen verschiedener vorgezeichneter Stationen war wohl urspriinglich
so gedacht, dass der Mensch bereits vor seiner irdischen Geburt eine die Him-
melskorper passierende ,Seelenreise”® durchfiihrt und dabei an den planeta-
ren Stationen bestimmte Eigenschaften aufnimmt. Diese ,Vorstellung, nach der
die individuelle Menschenseele vor ihrer irdischen Geburt die Himmelsspharen
durchlauft und dabei von den Sternenmachten je eine Gabe erhélt”,* hat dem Sa-
turn seine Doppelgesichtigkeit beschert. Denn was der dlteren Uberlieferungen
nach eigentlich ja unheilvolle Saturn dem Seelenreisenden zu bieten hat, ist eben
die fruchtbringende , Kraft der Intelligenz und der Kontemplation”.”

So bilden die mikrologischen Lebensstationen des Treppenmodells und die
weit ausgreifenden des Kosmos einen Zusammenhang, der in seinem frappan-
ten Groflengefalle von stetiger Dynamik ist. An diesem Gegensatz ziindet auch
Jean Pauls Erzéhler in seiner Allegorisierung der Lebenstreppe seine vorldufige
Schlusspointe: betrachte er das die Stufen durchlaufende Gattungswesen, jenes
,gemalte Geschopf”, so erscheine ihm zuerst ,das atmende Rosengesicht voll
Friihlinge und voll Durst, einen Himmel auszutrinken”. Doch diese universale
Perspektive ziehe sich schnell wieder zusammen, sobald er ,bedenke, dafy nicht
Jahrtausende, sondern Jahrzehende dieses Gesicht in das zusammengeronnene
zerkniillte Gesicht voll {iberlebter Hoffnungen ausgedorret haben ... Aber indem
ich tiber andre mich betriibe, heben und senken mich die Stufen selber, und wir
wollen einander nicht so ernsthaft machen!”*® Das Bild der barock-melancholi-
schen Lebenstreppe stiirzt den Erzdhler, der seiner eigenen Verganglichkeit im
Zuge des Beschreibens und Erzihlens gewahr zu werden behauptet, selbst in Me-
lancholie. Mehr noch: plotzlich taucht ein Wir auf, wird der Leser direkt ange-
sprochen und einbezogen, wie es auch mit Sinnspriichen der emblematisch-ba-
rocken Treppendarstellungen oft angestrebt wurde.”® Mit diesem Verweis auf
die kreatiirliche Existenz sowohl des Erzahlers als auch des Lesers schldgt jene
Melancholie plétzlich um in eine heitere Lebensfreude, die dann auch den Ver-
lauf der Erzdhlung pragen wird. Die Lebenstreppe erweist sich als ein janusk&p-
figes Modell des menschlichen Alterns. In diesem kleinen und alltagsbezogenen
Modell offenbart sich — gerade im Zuge seiner Todesbezogenheit — eine populdre
Form des Nachlebens des Saturn-Komplexes, der damit iiber die barocke vanitas-
Fixierung in die biirgerliche Epoche hineinragt und die Lebenstreppe zu einem
Modell macht, das seine eigene schematische Ordnung hintertreibt.

55 Ebd., S.240.

56 Ebd., S.242.

57 Ebd., S.245.

58 Jean Paul, ,Maria Wutz”, S. 425.

59 Vgl. Schenda, ,Die Lebenstreppe”, S. 20.



216 Malte Volk

Bibliographie
Quellen

Aristoteles, Rhetorik, hg. und iibers. von Paul Gohlke, Paderborn 1959.

Benjamin, Walter, ,Ursprung des deutschen Trauerspiels”, in: ders., Gesammelte Schrif-
ten, unter Mitwirkung von Theodor W. Adorno und Gershom Scholem, hg. von
Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhéuser, Frankfurt a. M. 1991 (suhr-
kamp taschenbuch wissenschaft 931), Bd. LI: Abhandlungen, S. 203-430.

Comenius, Johann Amos, Orbis sensualium pictus. Die sichtbare Welt/Das ist/Aller vor-
nemsten Welt-Dinge und Lebens-Verrichtungen Vorbildung und Benahmung, Dortmund
1978 (Die bibliophilen Taschenbiicher 30) [Nachdruck der Erstausgabe von 1658].

Grimm, Jacob, ,Rede iiber das Alter”, in: ders., Rede auf Wilhelm Grimm und Rede iiber
das Alter. Gehalten in der Konigl. Akademie der Wissenschaften zu Berlin, hg. von Her-
man Grimm, Berlin 1863, S. 39-68.

Jean Paul [Richter, Johann Paul Friedrich], ,Leben des vergniigten Schulmeisterlein
Maria Wutz in Auenthal. Eine Art Idylle”, in: ders., Werke, hg. von Norbert Miller,
Miinchen 1970, Abt. I, Bd. 1, S. 422-462.

Nietzsche, Friedrich, ,Menschliches, Allzumenschliches. Ein Buch fiir freie Geister”,
in: ders., Kritische Gesamtausgabe, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari,
Abt. 4, Bd. 3, Berlin 1967.

Schopenhauer, Arthur, ,Vom Unterschiede der Lebensalter”, in: ders., Aphorismen zur
Lebensweisheit, hg. von Rudolf Marx, Stuttgart 1963, S. 234-263.

Warburg, Aby, ,Heidnisch-antike Weissagung in Wort und Bild zu Luthers Zeiten
[1920]% in: ders., Werke in einem Band, hg. von Martin Treml, Sigrid Weigel und
Perdita Ladwig, Berlin 2010, S. 424-491.

Sekundirliteratur

Blocker, Susanne, Studien zur Ikonographie der Sieben Todsiinden in der niederlindischen
und deutschen Malerei und Graphik von 1450-1560, Miinster/Hamburg 1993 (Bonner
Studien zur Kunstgeschichte Bd. 8).

Boll, Franz, ,Die Lebensalter. Ein Beitrag zur antiken Ethologie und zur Geschichte
der Zahlen”, in: ders., Kleine Schriften zur Sternkunde des Altertums, hg. von Viktor
Stegemann, Leipzig 1950, S. 156-224.

Ehmer, Josef, ,The Life Stairs. Aging, Generational Relations and Small Commodity
Production in Central Europe”, in: Ageing and Generational Relations over the Life
Course. A Historical and Cross-Cultural Perspective, hg. von Tamara K. Hareven, Ber-
lin/New York 1996, S. 53-74

Fleischhut, Ulrich, Die Allegorie bei Jean Paul, Bonn 1977.

Hofener, Heiner, ,Nachwort”, in: Johann Amos Comenius, Orbis sensualium pictus. Die
sichtbare Welt/Das ist/Aller vornemsten Welt-Dinge und Lebens-Verrichtungen Vorbil-
dung und Benahmung, Dortmund 1978 (Die bibliophilen Taschenbiicher 30) [Nach-
druck der Erstausgabe von 1658], S. 1-15.

Janssen, Anouk, ,Going Grey in Black and White: The Representation of Old Age in
Netherlandish Prints (1550-1650)", in: Alterskulturen und Potentiale des Alter(n)s, hg.
von Heiner Fangerau u. a., Berlin 2007, S. 59-80.

Joeriflen, Peter, ,Lebenstreppe und Lebensalterspiel im 16. Jahrhundert” in: Die Le-
benstreppe. Bilder der menschlichen Lebensalter, hg. von dems. und Cornelia Will,
Koln/Bonn 1983 (Schriften des Rheinischen Museumsamtes 23), S.25-38.



Altern im Modell 217

-, ,Die Lebensalter des Menschen. Bildprogramm und Bildform im Jahrhundert der
Reformation”, in: Die Lebenstreppe. Bilder der menschlichen Lebensalter, hg. von dems.
und Cornelia Will, Kéln/Bonn 1983 (Schriften des Rheinischen Museumsamtes
23), S.39-59.

Klibansky, Raymond, Erwin Panofsky und Fritz Saxl, Saturn und Melancholie. Studien
zur Geschichte der Naturphilosophie und Medizin, der Religion und der Kunst, Frank-
furt a. M. 1992 (suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1010),

Kofman, Sarah, Konversionen. Der Kaufmann von Venedig unter dem Zeichen des Saturn,
Wien 2012.

Mahr, Bernd, ,Zum Verhiltnis von Angst, Prophezeiung und Modell, dargelegt an
der Offenbarung des Johannes”, in: Prophetie und Prognostik. Verfiigungen iiber Zu-
kunft in Wissenschaften, Religionen und Kiinsten, hg. von Daniel Weidner und Stefan
Willer, Miinchen 2013, S. 167-190.

Palmier, Jean-Michel, Walter Benjamin. Lumpensammler, Engel und bucklicht Minnlein.
Asthetik und Politik bei Walter Benjamin, hg. von Florent Perrier, Frankfurt a. M. 2009.

Schenda, Rudolf, , Die Alterstreppe — Geschichte einer Popularisierung”, in: Die Le-
benstreppe. Bilder der menschlichen Lebensalter, hg. von Peter Joeriffen und Cornelia
Will, Koln/Bonn 1983 (Schriften des Rheinischen Museumsamtes 23), S. 11-24.

Sillem, Peter, Saturns Spuren. Aspekte des Wechselspiels von Melancholie und Volkskultur
in der Friihen Neuzeit, Frankfurt a. M. 2001 (Zeitspriinge. Forschungen zur Frithen
Neuzeit 5/1).

Volk, Malte: ,Der saturnische ,Wutz’. Eine Konjunktion von Jean Paul und Walter
Benjamin®, in: Jahrbuch der Jean Paul Gesellschaft 47 (2012), S.61-80

—, Asthetik der Dingwelt. Materielle Kultur bei Jean Paul, Aby Warburg und Walter Ben-
jamin, Berlin 2015 (Kaleidogramme 127).

Wanders, Hubert, , Das springende Bockchen — Zum Tierbild in den dekadischen Le-
bensalterdarstellungen®, in: Die Lebenstreppe. Bilder der menschlichen Lebensalter, hg.
von Peter Joerilen und Cornelia Will, Koln/Bonn 1983 (Schriften des Rheinischen
Museumsamtes 23), S. 61-72.

Will, Cornelia, ,,Was ist des Lebens Sinn?’ — Lebensalterdarstellungen im 19. Jahr-
hundert”, in: Die Lebenstreppe. Bilder der menschlichen Lebensalter, hg. von Peter Joe-
riflen und ders., Kéln/Bonn 1983 (Schriften des Rheinischen Museumsamtes 23),
S.73-92.

Zimmermann, Harm-Peer, , je dlter ich werde, desto democratischer gesinnt bin ich".
Uber Jacob Grimm, die Kulturwissenschaft und das Alter”, in: Schweizerisches Ar-
chiv fiir Volkskunde 109 (2013), S. 167-183.

Zimmermann, Harm-Peer: , Leitlinien und Zugliiste des Erzdhlens. Hans im Gliick,
gelesen als Altersparabel”, in: Fabula. Zeitschrift fiir Erzihlforschung 56/3 (2015),
S.232-247.



DOI: 10.13173/9783447112642.203
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Modell + Risiko

Helmar Schramm (1)

Ich bin auf dem Transport. Die Hauptstadt meines Ganzen, meines Ich, hat einen
Volltreffer erhalten. Aber gleichzeitig sind bereits rundum Baumafinahmen,
U 1 Gange. Mein Feld - mein neues
Betatigungsfeld. Woyzeck bei der Physiotherapie (D
R TR T NS R SR SRR
TS A T A N ST N T

@I Ich sehe Sie an und ich sehe, Sie sind stark und Sie haben Charme.

Sie werden es schaffen. Bei uns in der Tiirkei sagt man: ,Jeder Berg bekommt
soviel Schnee, wie er tragen kann.” Der kleine Raum i NN
eine ungeheure Asthetik des Hasslichen. Als wiirden sich darin alle Dimensionen
von Bert Neumann konzentrieren. Woyzeck. Woyzeck vorm Spiegel, auf seinen
elektrisch zuckenden Korper schauend. Das ist gut Woyzeck. Das ist gut, sieh die
Muskeln, wie sie zucken.,Aufm Transport'sein. Der Panzerzug der Visite rast
vorbei. Wehende Schleier, durchschossen vom Metall einer Maschinerie. Alle
Fragen nach Auflen versinken irgendwo zwischen Dienstiibergaben. Seltsame
Widerbegegnung mit eigens verfassten Texten: Die Hand als Instrumentum
Instrumentorum; Gangarten im Theatrum Philosophikum (D

Unter diesen Umstanden.
Unter diesen Umstédnden.
Unter diesen Umstédnden.
Unter diesen Umstdnden.

Verlusst der eigenen Handschrift. Verlusst jedes einzelnen Fingers auf der
rechten Seite. Verlusst des koordinierten rechten Beines. Aber - das ldsst sich
alles zuriickholen. Man muss nur arbeiten. Arbeiten. Arbeiten. Der Arbeiter von
Ernst Jiinger. Franks Inszenierungen - Kaputt. ,Hier ist ja alles kaputt. Und

driiben auf einer anderen Station habe ich einen Araber gesehen, der war



220 Helmar Schramm (1)

genauso am Ende wie Sie.” Das Bett - ein furchtbares Klappergestell, schwer zu
bedienen. Kaputt. Die kleine Duschkabine, eine Falle - alles irgendwie kaputtggi
@ hinein geschleudert werden, ins Gefiert dieses kleinen Raums,

hineingeschleudert werden von der Tiir, an der man sich versuchte festzuhalten.

Landend in einer seltsamen Choreographie (NN - :uRersten
Rande des Risikos. (G

- eine brutale, winzige Eisfliche auf der ein Eiskunstldufer, der nicht
Schlittschuhlaufen kann, einen wirklich riskanten Danse Macabre, einen
Totentanz, ausfiihrt.

Unter diesen Umstidnden.

Franks Inszenierungen. Gleichzeitig jetzt: Kaputt. Aber ich denke auch an
Baumeister Solness. Muss nun selbst eine Art Baumeister Solness sein, an mir
selbst. Muss Stiick fiir Stiick, um jeden Finger breit, kimpfen. Dennoch - das
Ganze in Gelassenheit und als wirklich grofRe Gabe nehmen. ,Briider zur Sonne
zur Freiheit, Briider das Sterben verlacht.” ,Philosophieren heifdt, sterben
lernen.” Keine Angst, kein Grauen vorm Ende, das wir sowieso eines schonen

Tages

eines schonen Tages
eines schonen Tages
erreichen.

Raumforderung. Raumforderung.!  roger Schrecken vor dem histologischen Ergebnis.

Gt / De ist es nicht auch gut, einmal ganz in

Schrecken zu geraten? Ganz von Schrecken durchfahren zu werden? Die Leute

sehnen sich doch alle nach Schrecken - stiirzen in Horrorfilme und suchen die

prickelnde Begegnung mit der anderen Welt - das grof2e Abenteuer.

Gleichzeitig aber auch darauf vertrauend, dass auch Wunder maglich sind. Ja, es
wissend. Das andere Wissen als kleines Boot. Schicksalsspiel. Studien zum

Schicksalsspiel.



Modell + Risiko

Das ganze als Geschenk nehmen. Als ungeheure, dichte Inszenierung eines nie

zuvor erlebten Theaters.

Grofies Kino. Riesen Theater. Die dichteste Inszenierung, die Frank
veranstalten hatte kénnen.

Artauds Theater der Grausamkeit. Aufmefksamkeit fir eine physiologische
Asthetik.(SEEEEED .Der Mensch, ein betrunkener Dorfmusikant®, dazu Kittler.

Im ungeheuer eindringlich hisslichen Bert Neumann Raum - Auftritte: die
verschiedenen Typen der Krankenschwestern. Forsch, freundlich zupackend,
selbstbewusst, unbewusst, gelegentlich auch wirklich dreist. ,Sagen Sie mal,
plappern Sie zuhause auch so viel oder kommt IThre Frau auch mal zu Wort?"
JJetzt rede ich!” Der vorbeirauschende Panzerzug der Visite. Schnell, immer sehr
schnell. Die Schnelligkeit des ganzen Betriebes vorgebend. Kurz hereinschauend
- und verschwindend. Wehende Schleier. Der Platz der leer dahdngenden, der

leer dahingenden - Kérper. Der Platz der leer dahéngenden Kérper.

Der Mensch, ein raumgreifendes Wesen. Fichte in seinen Reden an die deutsche
Nation oder in der Wissenschaftslehre: ,Wenn der Vernunftstaat denn eines
Tages sich endgiiltig gegen das Reich der Wilden abgegrenzt haben wird, muss er
dann doch die selbstgesetzte Grenze iiberschreiten und ins Reich der Wilden
vordringen, um die dortigen Schitze 20 &céc_r} - wenn dies auch
vielleicht ungerecht klingen mag - um so die Chance aufrecht zu erhalten, eines
Tages zu einem Weltvernunftstaat zu kommen.” Humboldt: gegen solche
universalistischen Tendenzen, das Weltganze vom griinen Tisch aus zu
entwerfen. Kant - Konigsberg. Nietzsche: ,Trau keinem, der im Sitzen denkt.”
Humboldt dagegen geht nach Stidamerika als Entdecker, nicht nur
Naturfofscher, Bergbauingenieur etc., sondern eigentlich auch als Arzt, um die
verheérenden Schiaden eines tumoresken Europa, einer tumoresken
Raumvorderung, aufzunehmen und vor Ort politisch zu werden. Bis heute dafiir
auf Cuba, in Venezuela und Peru verehrt. (SNl Raumforderung. Der Kern
des Problems liegt zunichst in mir selbst - als{ijij entfesselter Horror. Aber die
Welt da drauRen ist im eigentlichen Sinne das tumoreske Problem. Das Europa,

das auf Ideen seiner Geistesgrofien fufit. Dieses heutige Europa ist eine

221

je



222

Helmar Schramm (t)

Raumforderung, ist tumoresk. Alexander von Humboldt - wunderbar. Sein
Kosmosmodell - ein unglaublich riskanter Entwurf, um das Weltganze zu
erfassen. Einerseits verankert in entscheidenden Bezugsfeldern der Friihen
Neuzeit. Zum einen Galilei, Keppler, frithe Astronomie. Humboldt aber will mehr.
Er will nicht nur die Verankerung in dieser, von der Beobachtung des Himmels
ausgehenden Idee zum dynamischen Weltganzen. Er sagt, dies war seiner Zeit
einfach méglich - Weltberechnung zu denken und auf vieles zu iibertragen - wie
die Sterne, durch ihre unendliche Entfernung, nur als bewegte Punkte
wahrgenommen werden und so zum Entwurf grofer Rechenanlagen dienen
konnten. Der andere Fluchtpunkt: der friihe Materialismus - er benennt speziell
die Landschaftsmalerei des 17. Jahrhunderts - und versucht beides in seinem
Entwurf zusammen zu bekommen. Also von den dufersten Sternenschichten,
Schicht fiir Schicht, vorzudringen bis zur Erdoberfliche mit der ganzen
Physiognomik der Pflanzen, Tiere und Materialien und noch tiefer zu dringen, als
Bergbauingenieur, unter die Erdoberflache. Beim Entfalten seines Entwurfs, der
als eine Schicht ilbrigens auch die dynamische Entwicklung von Weltwissen
impliziert - Humboldt war sich der Riskantheit seines Unternehmens bewusst.
Arbeitet daran, sagt aber, das Ganze wird wohl verschwommen und fehlerhaft
bleiben. Von daher seine ausgesprochene Hoffnung, dass in Zeiten der radikalen
Disziplinentrennung unbedingt auch die Idee des Ganzen im Blick behalten
werden solle. Er hofft, dass diese Idee nicht aufgegeben wird - vielleicht
aufgrund seiner eigenen Fehler oder seines eigenen Scheiterns. Gibt den Ball
weiter, richtet seine Aufmerksamkeit direkt in unsereRichtung. Und tatséchlich
wurden solche Uberlegungen ja aufgegriffen. Man denke an Isabelle Stengers:
Cosmopolitics - zwei Bande kiirzlich erschienen - die darin, ganz nachdriicklich,
Kritik iibt am heutigen Wissenschaftsbetrieb und sagt, es gab immer auch ein
anderes Wissen. Es gab immer auch ein anderes Wissen, seit unvordenklichen
Zeiten, wofiir zum Beispiel tausende von Frauen in Europa auf die
Scheiterhaufen gingen. Im Bezug auf sich selbst, sieht sie sich im gegebenen
Wissenschaftssystem als Hexe - und v;rbunde?l mit diesen Worten, als
Uberlebende und stellt ganz konkrete Vorsch]ﬁéeﬁ)lrn den Raum, in welchem Sinne

der Blick auf Friihphasen der Wissensentwicklung geschérft werden miisse,



Modell + Risiko

Politik und Naturwissenschaften und Ethik wieder stirker zusammenriicken
i

sollten.

Man miisste sehen, wie das soeben Eingesprochene, Fragmentarische, unter
Umsténden etwas gestrafft werden konnte, um es doch - indirekt - im Vortrag
auf unserer Konferenz ,Modell + Risiko" einzubringen und den Teilnehmern
nahe zu sein. In direkter Ansprache sollte vielleicht tatsdchlich folgendes Audio
eingespielt werden: Liebe Teilnehmerinnen und Teilnehmer, gern hitte ich den
folgenden Beitrag, an dem ich soviel gelernt, selbst gelernt habe, gehalten. Durch
eine Laune des Schicksals, befinde ich mich momentan jedoch selber in einer
sehr riskanten Lage, die es mir unméglich macht, persénlich anwesend zu sein.
Vielleicht gelingt es mir ja, ein paar Anhaltspunkte meines Vortrages in groben
Umrissen zu skizzieren, um auf diese Weise, wenigstens indirekt, bei [hnen zu
sein und den Vortrag selbst zu einem spateren Zeitpunkt vorzustellen - bei

geeigneter Gelegenheit.

223



DOI: 10.13173/9783447112642.219
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Abbildungsverzeichnis

S.11, Abb. 1: Franz Stassen, Vorspiel auf dem Theater. Aus: Johann Wolfgang von
Goethe, Faust. Eine Tragodie. Mit 163 Federzeichnungen von Franz Stassen, Berlin 1924.
S.18, Abb.2: Oresstes (sic) (1. Jhd. n. Chr.). Ephesos, Hanghaus 2 /Sitidraum 6
Westwand. Aus: Volker Michael Strocka, Die Wandmalerei der Hanghéuser in Ephe-
sos, Wien 1977, (Forschungen in Ephesos, VIII/1), Abb. 67. S. 28, Tab. 1: Moduli der
dorischen Hexastylosfront nach Vitruv. Aus: Heiner Knell, Vitruvs Architekturtheorie.
Versuch einer Interpretation, Darmstadt 1985, S.88. S.29, Abb. 3: Dorischer Tempel-
Entwurf nach Vitruv. Ausschnitt des Frontaufrisses. Aus: Heiner Knell, Vitruvs Archi-
tekturtheorie. Versuch einer Interpretation, Darmstadt 1985, Abb.32. S.49, Abb.1:
Dirck van Baburen, Prometheus wird von Vulkan angekettet (1623). Ol auf Leinwand,
201 x 182 cm. Rijksmuseum Collection, Amsterdam. S.52, Abb. 2: Jacopo Sanso-
vino, Bacchus (1511-1512). Marmor, Hohe: 146 cm. Museo del Bargello, Florenz.
S.55, Abb. 3: Modell der Abbildungsbeziehungen von Modellen. Aus: Herbert Stacho-
wiak, Allgemeine Modelltheorie, Wien/New York 1973, S.157. S.71, Abb.1: Petrus
Tartaretus, Expositio Magistri Petri Tatereti super textu logices Aristotelis. Lyon 1503,
fol. LXXIIv. S.73, Abb.2: Michael Hayé, Pons asinorvm, KU Leuven, Ms. 250,
fol. 132, Digitalisat auf URL: http://www.europeana.eu (1.8.2019). S.75, Abb.3:
Anonym, Pons asinorvm, Warburg Institute, London. Digitalisat auf URL: http://
she-philosopher.com/library/evans_Pt2.html (1.8.2019). S. 85, Abb. 1: Philips Gal-
le (nach Maarten van Heemskerck), Der Triumph der Zeit (um 1565). Kupferstich.
Aus: Manfred Sellink und Marjolein Leesberg, The New Hollstein Dutch & Flemish
Etchings, Engravings and Woodcuts, 1450-1700. Philips Galle , Pt. 1I, Rotterdam 2001,
S5.249. 5.89, Abb. 2: David Rittenhouse, Orrery (1770). Holz und Metall. Prince-
ton University. URL: http://artmuseum.princeton.edu/campus-art/objects/86634#
zoom=17&lat=40.3466&lon=-74.6517 (1.8.2019). S.92, Abb.3: Der Zeiss-Projektor
im Hayden Planetarium. American Museum of Natural History, New York. Aus:
The New Yorker, (13.5.1950). Titelblatt. S.140, Abb. 1: Galileo Galilei, Titelblatt der
Grazer Originalausgabe des Sidereus Nuncius (1610). Mit freundlicher Genehmi-
gung der Universitatsbibliothek Graz. S.141, Abb.2: Galileo Galilei, Helle Fle-
cken auf der Nachtseite des Mondes (1610). Aus: ders., Sidereus Nuncius, Venedig
1610, S. 8. Mit freundlicher Genehmigung der Universitatsbibliothek Graz. S.143,
Abb. 3: Galileo Galilei, Geometrisches Modell zur Bestimmung der Hohe AD
eines Mondberges (1610). Aus: ders., Sidereus Nuncius, Venedig 1610, S.13 v. Mit
freundlicher Genehmigung der Universitatsbibliothek Graz. S.147, Abb. 4: Gali-
leo Galilei, Veranschaulichung des Hell-Dunkel-Kontrasts am sog. Terminator



226 Abbildungsverzeichnis

(1. September 1611). Aus: Brief an Christoph Grienberger, in: ders., Le Opere di
Galileo Galilei, Edizione Nazionale, hg. von Antonio Favaro, Bd. 11: Carteggio
1611-1613, Florenz 1901, S.183. S.148, Abb. 5: Galileo Galilei, Schematische Dar-
stellung der Frontal- bzw. Seitenansicht von Berghthen in den mittleren bzw.
peripheren Zonen des Mondreliefs (1. September 1611). Aus: Brief an Christoph
Grienberger, in: ders., Le Opere di Galileo Galilei, Edizione Nazionale, hg. von Anto-
nio Favaro, Bd. 11: Carteggio 1611-1613, Florenz 1901, S. 193. S. 148, Abb. 6: Galileo
Galilei, Darstellung der Berghohen und der Lichtverhéltnisse an der Peripherie
der Mondhalbkugel (1. September 1611). Aus: Brief an Christoph Grienberger, in:
ders., Le Opere di Galileo Galilei, Edizione Nazionale, hg. von Antonio Favaro, Bd. 11:
Carteggio 1611-1613, Florenz 1901, S. 191. S.149, Abb. 7: Galileo Galilei, Skizze zu
den Uberlegungen zum perspektivischen Sehen (1. September 1611). Aus: Brief
an Christoph Grienberger, in: ders., Le Opere di Galileo Galilei, Edizione Nazionale,
hg. von Antonio Favaro, Bd. 11: Carteggio 1611-1613, Florenz 1901, S. 185. S.151,
Abb. 8: Ausschnitt aus dem Brief Christoph Scheiners an Paul Guldin (10. Novem-
ber 1612). Universitatsbibliothek Graz, Ms. 139, Brief Nr. 6. Mit freundlicher Ge-
nehmigung der Universitatsbibliothek Graz. S.189, Abb. 1: Frontispiz zu Francis
Bacon, Novum organum scientiarum (1620). Leiden 1645. EC.B1328.620ib, Houghton
Library, Harvard University. S. 208, Abb. 1: Jorg Breu d. J., Die Lebensalter des Man-
nes (ca. 1540). Holzschnitt, 48,9 x 65,9 cm. Herzogliches Museum (Landesmuse-
um) Gotha. S.209, Abb. 2: Cornelis Anthonisz, De trap des levens (ca. 1550). Druck,
49,5 x 36 cm. Rijksmuseum Amsterdam.



Personenregister

Aegidius Romanus 121

Alberti, Leon Battista 14, 31f.
Albertus Magnus 70

Alexander von Aphrodisias 70
Andreae, Johann Valentin 176, 188
Andrews, Julie 63

Anthonisz, Cornelis 208f.
Aristophanes von Byzanz 208

Aristoteles 13, 20-26, 32, 36-39, 42, 69, 76,

111, 138, 166, 207
Artaud, Antonin 221
Averroes 70

Bacchus 51f., 56

Bacon, Francis 158, 161-163, 165, 167f.,
171, 176f., 180, 183f., 186189, 192f.

Barthes, Roland 102

Bartholomaus von Lucca 121

Bauersfeld, Walther 91, 93,

Bayle, Pierre 67f.

Beck, Cave 167

Benjamin, Walter 212

Bertelli, Cristofano 210

Biancani, Giuseppe 145f.

Black, Max 54

Boll, Franz 214

Bramante, Donato 102

Braithwaite, Richard 48, 58

Breu, Jorg, d.]. 208

Browne, Thomas 159

Brunn, Heinrich 48

Bulwer, John 87, 157-163, 165-171

Buridan, Johannes 66-68

Castorf, Frank 219f.

Cazauran, Nicole 79

Certeau, Michel de 99

Charles I. (Konig von England, Schott-
land und Irland) 169, 178

Charles II. (Konig von England, Schott-
land und Irland) 185, 195

Chronos [s. Kronos]

Cicero, Marcus Tullius 17, 21-23, 26

Cigoli, Vincenzo 149

Colyn, John 119f, 122, 124

Comenius, Johann Amos 64, 175-188,
190-194, 197

Connor, Robert Dickson 120f.

Cromwell, Oliver 184f., 195

Cross, Thomas 162

Cusanus, Nicolaus 95-111

Dalgarno, George 167

De Jonghe, Jean-Francgois 74
Derrida, Jacques 41, 43

Descartes, René 42f., 137, 169, 183f.
Digby, Kenelm 167f.

Dondi, Giovanni de” 83-87, 93
Duns Scotus, Johannes 70

Dury, John 176-178

Eck, Johannes 76f.

Eco, Umberto 69

Edward L. (Konig von England) 121
Edward IV. (K6nig von England) 117
Elektra 19, 22

Elizabeth I. (Konigin von England) 125
Elholtz, Johann Sigismund 164
Enzensberger, Hans Magnus 83-86
Eratosthenes von Kyrene 43

Euklid 16, 35, 37, 40-44

Euripides 13f., 19-21

Fabbro, Pippo del 51, 53, 56

Fabrici d’Aquapendente, Girolamo 139
Faust, Heinrich 11-13

Feyerabend, Paul 198

Fichte, Johann Gottlieb 13, 25, 221



228

Fludd, Robert 159

Focking, Marc 104

Foucault, Michel 196

Franklin, Benjamin 88

Frege, Gottlob 17, 33

Friedrich Wilhelm von Brandenburg 164

Gadamer, Hans-Georg 55

Galilei, Galileo 86, 137-150, 152f., 222
Giorgione 139

Glisson, Francis 159

Godts, Henri 74

Goethe, Johann Wolfgang von 11-13, 23
Grafshoff, Gerd 143

Grienberger, Christoph 145-150, 153
Grimm, Jacob 204f.

Grimm, Jacob und Wilhelm 66f., 102
Guldin, Paul 150f.

Gutenberg, Johannes 97

Hatzlerin, Clara 210

Hartlib, Samuel 175-178, 183-186, 195

Hartmann, Stephan 54

Harvey, William 140, 159, 183

Hayé, Michael 73-76

Heilbron, John 143

Heinrich III. (Konig von England) 119

Heinrich VII. (Kénig von England und
Irland) 116-127, 129-132

Hobbes, Thomas 110, 195

Hodder, Ian 131

Humboldt, Alexander von 221f.

Husserl, Edmund 35, 44

Jean Paul (Johann Paul Friedrich Rich-
ter) 204f., 212,215

Jefferson, Thomas 88f.

Jesus 99

Jodoigne, Georgius 74

Johannes (Evangelist) 99

Johannes Philoponus 70

Jinger, Ernst 219

Junius, Hadrianus 158

Jupiter 48, 50, 64, 84

Kant, Immanuel 89-91, 93, 157f., 160, 164,
221
Karl V. (Kaiser HRR) 187

Personenregister

Kepler, Johannes 86, 150, 222
Kittler, Friedrich 221
Klibansky, Raymond 213
Koyré, Alexandre 86f., 137
Kronos 85, 216

Kuhn, Thomas S. 191

Lacan, Jacques 86f.

Latour, Bruno 194-197

Leclerc, Georges-Louis Comte de Buffon
87

Leibniz, Gottfried Wilhelm 14-16, 109, 149

Leinkauf, Thomas 191

Leonardo da Vinci 101

Lévi-Strauss, Claude 47

Lockyer, Roger 117

Lodwick, Francis 167

Lukacs, Georg 91

Lukas (Evangelist) 99

Machiavelli, Niccolo 61

Mahr, Bernd 11-34, 41, 98, 100, 102, 104,
111, 123-125, 130, 160f., 163, 170f., 181

Marx, Karl 102

Mason, Richard 161f., 165f.

Matthaus (Evangelist) 99

Merkur 49f.

Meuthen , Erich 99

Mimnermos von Kolophon 207

Miller, Oskar von 91

MittelstraB, Jiirgen 182f.

Moliere (Jean-Baptiste Poquelin) 65

Morgan, Mary 54

Morrison, Margaret 54

Mulsow, Martin 159

Neumann, Bert 219, 221

Newton, Isaac 43, 86-90, 93, 137, 183
Nietzsche, Friedrich 203f., 221
Nikomachos von Gerasa 36

Oldenburg, Henry 190
Oresme, Nicolas 137
Orestes 18f., 22

Panofsky, Erwin 213
Parmenides 14-16, 22f., 36, 38f.
Parrhasios 48-54, 56f.



Personenregister

Perler, Dominik 146
Petrarca, Francesco 84f.
Petrus Hispanus 65, 70, 76
Petrus Lombardus 70
Phaedrus 18f., 22f., 26, 30
Philolaos 36
Platon 22, 28, 35, 37-40, 43, 104, 106, 108f.,
111, 177, 197, 213f.
Plattes, Gabriel 177f.
Plessner, Helmuth 171
Plinius d. A. 27, 68
Poe, Edgar Allan 53f., 56f.
Pozzi, Lorenzo 72
Proklos 36
Proust, Marcel 157f.
Pythagoras 35, 37, 143f.
Prigogine, Ilya 86, 89f.
Prometheus 48-52, 56f.
Ptolemaus, Claudius 214

Quinn, Terry J. 132
Quintilian 167

Rabelais, Francgois 70, 78f.
Reuleaux, Franz 44

Rice, Eugene 100

Rittel, Horst 47

Rittenhouse, David 85, 88f., 93
Robertus de Novilia 74
Rosenblueth, Arturo 54
Rudolph II. 150

Sansovino, Jacopo 51f., 56
Saturn 213

Saxl, Fritz 213

Schnaase, Carl 48

Seneca d. A. 48, 50-54, 56f.
Serres, Michel 41f.

Schaffer, Simon 195
Schalansky, Judith 175
Scheiner, Christoph 150, 152
Schenda, Rudolf 205f.
Schiller, Friedrich 13, 21, 23, 25
Schoell, Konrad 63
Schopenhauer, Arthur 214
Schramm, Helmar 97, 109, 169,
Schupp, Johann Balthasar 74

229

Shapin, Steven 195

Simplikios 36

Smolin, Lee 137

Sprat, Thomas 194

Stachowiak, Herbert 54-57, 100
Stengers, Isabelle 86, 89f., 197f., 222
Stichweh, Rudolf 191

Stoichita, Victor 51

Strano, Giorgio 141

Sydenham, Thomas 159

Tarksi, Alfred 100
Tartaretus, Petrus 70-72
Tizian 139

Turing, Alan Mathison 83

Urquhart, Thomas 167
Ussher, James 88

van Baburen, Dirck 48, 50, 52
van den Daele, Wolfgang 192
Vasari, Giorgio 51, 54, 56f.
Vitruv 14, 28-32, 163-165
Voigt, Uwe 180

Voltaire 87

Vulkan 49f.

Warburg, Aby 72, 212, 214

Wartofsky, Marx William 125, 171

Weichenhan, Michael 107

Wendler, Reinhard 128, 130, 160, 163f.,
171

Wiener, Norbert 54

Wild, Markus 146

Wilhelm der Eroberer (Konig von Eng-
land) 121

Wilkins, John 167, 190

William of Sherwood 65f.

Willis, Thomas 159

Winckelmann, Johann Joachim 164, 212

Wittgenstein, Ludwig Josef Johann 27

Wiistneck, Klaus-Dieter 54

Wyatt, Henry 117

Zenon von Elea 38
Zeus 48, 50



