
HARRASSOWITZ VERLAGHARRASSOWITZ VERLAG

MODELL + RISIKO
Historische Miniaturen  

zu dynamischen Epistemologien

Herausgegeben von  
Anna Laqua, Peter Löffelbein 

 und Michael Lorber



Modell + Risiko

DOI: 10.13173/9783447112642.I 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

H
ar

ra
ss

ow
itz

 J
ou

rn
al

s
nu

r 
zu

m
 p

er
sö

nl
ic

he
n 

G
eb

ra
uc

h 
/ k

ei
ne

 u
nb

ef
ug

te
 W

ei
te

rg
ab

e

P
ow

er
ed

 b
y 

T
C

P
D

F
 (

w
w

w
.tc

pd
f.o

rg
)

http://www.tcpdf.org


Episteme in Bewegung
Beiträge zu einer transdisziplinären Wissensgeschichte

Herausgegeben von Gyburg Uhlmann  
im Auftrag des Sonderforschungsbereichs 980 

„Episteme in Bewegung.  
Wissenstransfer von der Alten Welt  

bis in die Frühe Neuzeit“

Band 15

2019
Harrassowitz Verlag · Wiesbaden

DOI: 10.13173/9783447112642.I 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



2019
Harrassowitz Verlag · Wiesbaden

Modell + Risiko
Historische Miniaturen zu dynamischen Epistemologien 

Herausgegeben von 
Anna Laqua, Peter Löffelbein und Michael Lorber

DOI: 10.13173/9783447112642.I 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Diese Publikation ist unter der Creative Commons-Lizenz CC BY-NC-ND 4.0 lizenziert. 
Weitere Informationen: https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
Die Bedingungen der CC-Lizenz gelten nur für das Originalmaterial. Die Verwendung von 
Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet durch eine Quellenangabe) wie Schaubilder, 
Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmigungen  
durch den jeweiligen Rechteinhaber.
Der Harrassowitz Verlag behält sich das Recht vor, die Veröffentlichung vor unbefugter  
Nutzung zu schützen. Anträge auf kommerzielle Verwertung, Verwendung von Teilen der  
Veröffentlichung und/oder Übersetzungen sind an den Harrassowitz Verlag zu richten.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet 
über https://www.dnb.de/ abrufbar.

Informationen zum Verlagsprogramm finden Sie unter 
https://www.harrassowitz-verlag.de/
© Autor/in.  
Verlegt durch Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 2019

ISSN 2365-5666	 ISBN 978-3-447-11264-2
eISSN 2701-2522	 eISBN 978-3-447-19889-9
DOI 10.13173/2365-5666	 DOI: 10.13173/9783447112642

Die Reihe „Episteme in Bewegung“ umfasst wissensgeschichtliche Forschungen 
mit einem systematischen oder historischen Schwerpunkt in der europäischen und 
nicht-europäischen Vormoderne. Sie fördert transdisziplinäre Beiträge, die sich 
mit Fragen der Genese und Dynamik von Wissensbeständen befassen, und trägt 
dadurch zur Etablierung vormoderner Wissensforschung als einer eigenständigen 
Forschungsperspektive bei.
Publiziert werden Beiträge, die im Umkreis des an der Freien Universität Berlin 
angesiedelten Sonderforschungsbereichs 980 „Episteme in Bewegung. Wissens
transfer von der Alten Welt bis in die Frühe Neuzeit“ entstanden sind.

Herausgeberbeirat:
Eva Cancik-Kirschbaum (FU Berlin)
Anne Eusterschulte (FU Berlin)
Kristiane Hasselmann (FU Berlin)
Andrew James Johnston (FU Berlin)

Jochem Kahl (FFU Berlin)
Klaus Krüger (FU Berlin)
Tilo Renz (FU Berlin)
Wilhelm Schmidt-Biggemann (FU Berlin)

Gedruckt mit freundlicher Unterstützung der Deutschen Forschungsgemeinschaft (DFG).

Umschlaggestaltung unter Verwendung von: Robert Fludd, Utriusque cosmi maioris,  
Leiden 1617; Open-Licence MPIWG Berlin unter CC BY-SA 3.0.

DOI: 10.13173/9783447112642.I 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



﻿

Zum Geleit
Andrew James Johnston und Gyburg Uhlmann

Der an der Freien Universität Berlin angesiedelte Sonderforschungsbereich 980 
„Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt bis in die Frühe 
Neuzeit“, der im Juli 2012 seine Arbeit aufgenommen hat, untersucht anhand 
exemplarischer Problemkomplexe aus europäischen und nicht-europäischen 
Kulturen Prozesse des Wissenswandels vor der Moderne. Dieses Programm 
zielt auf eine grundsätzliche Neuorientierung wissensgeschichtlicher Forschung 
im Bereich der Vormoderne ab. Sowohl in der modernen Forschung als auch 
in den historischen Selbstbeschreibungen der jeweiligen Kulturen wurde das 
Wissen der Vormoderne häufig als statisch und stabil, traditionsgebunden und 
autoritätsabhängig beschrieben. Dabei waren die Stabilitätspostulate moderner 
Forscherinnen und Forscher nicht selten von der Dominanz wissensgeschicht-
licher Szenarien wie dem Bruch oder der Revolution geprägt sowie von Peri-
odisierungskonzepten, die explizit oder implizit einem Narrativ des Fortschritts 
verpflichtet waren. Vormodernen Kulturen wurde daher oft nur eine einge-
schränkte Fähigkeit zum Wissenswandel und vor allem zur – nicht zuletzt histo­
rischen – Reflexion dieses Wandels zugeschrieben. Demgegenüber will dieser 
SFB zeigen, dass vormoderne Prozesse der Wissensbildung und -entwicklung 
von ständiger Bewegung und auch ständiger Reflexion geprägt sind, dass diese 
Bewegungen und Reflexionen aber eigenen Dynamiken unterworfen sind und 
in komplexeren Mustern verlaufen, als es eine traditionelle Wissensgeschichts-
schreibung wahrhaben will.

Um diese Prozesse des Wissenswandels fassen zu können, entwickelte der 
SFB 980 einen Begriff von ‚Episteme‘, der sich sowohl auf ‚Wissen‘ als auch ‚Wis­
senschaft‘ bezieht und das Wissen als ‚Wissen von etwas‘ bestimmt, d.  h. als mit 
einem Geltungsanspruch versehenes Wissen. Diese Geltungsansprüche werden 
allerdings nicht notwendigerweise auf dem Wege einer expliziten Reflexion er-
hoben, sondern sie konstituieren sich und werden auch reflektiert in Formen der 
Darstellung, durch bestimmte Institutionen, in besonderen Praktiken oder durch 
spezifische ästhetische oder performative Strategien. 

Zudem bedient sich der SFB 980 eines speziell konturierten Transfer-Begriffs, 
der im Kern eine Neukontextualisierung von Wissen meint. Transfer wird hier 
nicht als Transport-Kategorie verstanden, sondern vielmehr im Sinne komplex 
verflochtener Austauschprozesse, die selbst bei scheinbarem Stillstand iterativ 
in Bewegung bleiben. Gerade Handlungen, die darauf abzielen, einen erreichten 

DOI: 10.13173/9783447112642.V 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



VI Zum Geleit

Wissensstand zu tradieren, zu kanonisieren, zu kodifizieren oder zu fixieren, tra-
gen zum ständigen Wissenswandel bei.

Gemeinsam mit dem Harrassowitz Verlag hat der SFB die Reihe „Episteme in 
Bewegung. Beiträge zu einer transdisziplinären Wissensgeschichte“ ins Leben 
gerufen, um die Ergebnisse der Zusammenarbeit zu präsentieren und zugäng-
lich zu machen. Die Bände, die hier erscheinen, werden das breite Spektrum der 
Disziplinen repräsentieren, die im SFB vertreten sind, von der Altorientalistik bis 
zur Mediävistik, von der Koreanistik bis zur Arabistik. Publiziert werden sowohl 
aus der interdisziplinären Zusammenarbeit hervorgegangene Bände als auch 
Monographien und fachspezifische Sammelbände, die die Ergebnisse einzelner 
Teilprojekte dokumentieren.

Allen ist gemeinsam, dass sie die Wissensgeschichte der Vormoderne als ein 
Forschungsgebiet betrachten, dessen Erkenntnisgewinne von grundsätzlichem 
systematischen Interesse auch für die wissensgeschichtliche Erforschung der 
Moderne sind.

DOI: 10.13173/9783447112642.V 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Inhalt

Vorwort .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 IX

Einleitung .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 3

Bernd Mahr 
Varietas und das Risiko des Gebrauchs von Modellen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 11

Wolfgang Schäffner 
Am Nullpunkt des Wissens. Platon mit Euklid .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 35

Reinhard Wendler 
Das versklavte Modell und die Kultur der Verantwortungslosigkeit .. . . . . . . 	 47

Anita Traninger 
Was macht der Esel auf der Brücke? Zur widersprüchlichen Geschichte  
des pont aux ânes zwischen Farcentradition und Logikgeschichte .. . . . . . . . . . 	 61

Hans-Christian von Herrmann 
Über drei mechanische Himmelsmodelle (de’ Dondi, Rittenhouse, Bauersfeld) 	 83

Andreas Wolfsteiner 
Die Natur löffelt nicht. Modellszenarien in den Laienschriften des  
Nicolaus Cusanus um 1450 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 95

Peter Löffelbein 
Risiko in Maßen. Metrologische Standards und die Eigensinnigkeit  
des Materiellen .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 115

Simone De Angelis 
Modell und Empirie in Galileos Mondbeobachtungen .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 137

Anna Laqua 
Anthropomorphes Theater. John Bulwers (1606–1656) Modell einer  
Corporall Philosophy .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 157

DOI: 10.13173/9783447112642.VII 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



VIII Inhalt

Michael Lorber 
Apokalyptische Naturphilosophie und institutionalisierter Baconismus. 
Das Widmungsschreiben in der Via lucis (1668) von Johann Amos Comenius  
an die Royal Society. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 175

Malte Völk 
Altern im Modell. Populäre Bilder von Lebenstreppen und Altersstufen  
seit der Frühen Neuzeit .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 203

Helmar Schramm 
Modell + Risiko . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 219 

Abbildungsverzeichnis .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 225

Personenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 227

DOI: 10.13173/9783447112642.VII 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Vorwort

Vom 6.–8. November 2014 fand in der Villa des Sonderforschungsbereichs 980 
„Episteme in Bewegung“ an der Freien Universität Berlin die Konferenz „Modell  +   
Risiko. Historische Miniaturen zu dynamischen Epistemologien“ statt. Konzi­
piert und durchgeführt wurde die Konferenz von dem Teilprojekt „Spielteufel 
– Narrenschiff – Totentanz. Figurationen von Risiko in Mittelalter und Früher 
Neuzeit“ unter der Leitung von Helmar Schramm. Zwar konnte er sich trotz sei­
ner schweren Erkrankung noch in die konzeptuelle Vorbereitung einbringen, 
musste sich aber zur Zeit der Konferenz im Krankenhaus weiteren Behandlun
gen unterziehen. 

Als wir kurz nach der Konferenz die ersten Vorbereitungen zur Publikation 
dieses Bandes trafen, ereilte uns die Nachricht, dass Bernd Mahr am 12. April 
2015 verstorben ist. Sein Vortrag, den er noch wenige Monate zuvor auf der Kon
ferenz gehalten hatte und in dem er sich als Mathematiker auf der Spur von Mo­
dellen in das Terrain der Theatergeschichte vorwagte, wird uns allen als Höhe-
punkt an humorvoller Gelehrsamkeit in Erinnerung bleiben. Umso dankbarer 
sind wir deshalb, dass wir seinen Beitrag mit der Unterstützung von Karin Mahr 
und Reinhard Wendler in diesen Band aufnehmen konnten.

Wenige Monate später ist am 28. September 2015 unser Projektleiter, Doktor
vater und Freund Helmar Schramm nach langer schwerer Krankheit verstorben. 

Dass nun fast fünf Jahre nach der Konferenz dieser Band doch noch erscheinen 
kann, dafür möchten wir der Geschäftsführung des SFB 980 „Episteme in Bewe
gung“, namentlich Dr. Kristiane Hasselmann, danken. Sie hat uns darin unter
stützt, nach einer Phase der emotionalen und beruflichen Neuorientierung sowie 
inmitten der Fertigstellung zweier Dissertationen die Arbeit an diesem Band mit 
der Aussicht auf Publikation in der Buchreihe des SFB wiederaufzunehmen. Des 
Weiteren danken wir den Autorinnen und Autoren, ohne deren Geduld und Ver
ständnis die Beiträge längst zurückgezogen worden wären. Schließlich möchten 
wir auch noch dem Harrassowitz Verlag für das mehrfache Entgegenkommen bei 
der Programmplanung danken.

Berlin und Princeton im August 2019
						      Die Herausgeber*in

DOI: 10.13173/9783447112642.IX 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447112642.IX 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Gleich, wieviele Masken man aufsetzt – sich selbst vermag man nie 
ganz abzulegen. Und jedes Reden von der Welt kommt irgendwann auf 
die Koordinaten unserer Existenz zu sprechen: auf Liebe, Kinder und 
immer wieder auf den Tod. Er ist der Spiegel, in dem sich das Leben 
abhebt, er gibt ihm den Raum vor und stellt den Punkt dar, in dem alle 
Parallelen zusammenlaufen – das Schreiben ist stets auch ein Versuch, 
Welt und Tod in eine Perspektive zu bringen.

Raoul Schrott, Erste Erde. Epos

DOI: 10.13173/9783447112642.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447112642.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Einleitung

Was sind Modelle? Bereits in der Antike bilden Modelle die Grundlage der Archi
tektur und der schönen Künste und sind fester Bestandteil praktischer Arbeit. 
Etymologisch lässt sich das Modell auf das lateinische modulus im Sinne einer 
relationalen Maßeinheit und davon abgeleitet auch auf das eingedeutschte Wort 
Modul zurückführen, das in der Bezeichnung von Gebäudegrundrissen bereits 
seit dem Mittelalter Anwendung fand. Als weitere etymologische Wurzel ist das 
italienische modello anzuführen, das seit der Renaissance einen allgemeinen Ent-
wurf bzw. einen mehr oder weniger maßstabsgetreuen Bauentwurf bezeichnen 
konnte.1 

Schon in der etymologischen Herleitung wird also deutlich, dass Modelle auf 
unterschiedliche Weise mit ihrer Umwelt korrespondieren und zwischen Teil 
und Ganzem, zwischen Materialität und Medialität eine vermittelnde Funktion 
innehaben. Die Begriffssemantik des Modells dehnt sich dabei im Laufe der Zeit 
immer weiter über die Grenzen des architektonischen Gebrauchs auf das Begrei
fen und Erklären von Welt aus. Trotz, oder besser: aufgrund dieser Heterogenität 
von möglichen Erscheinungsformen des Modells – und zwar in zeitlicher, räum
licher und materialer Hinsicht – lässt sich mit dem Mathematiker und Modell
theoretiker Bernd Mahr ein „Modell des Modellseins“2 nur auf einer Metaebene 
entwerfen: Das Modell ist dann als ein reales oder gedankliches Konstrukt zu 
begreifen, mit dessen vermittelnder Hilfe Welt gleichermaßen angeeignet wie 
produziert werden kann. Modelle erweisen sich damit als Sinn, Wissen und etwa 
auch Regeln stiftende Entitäten, die Welt ebenso erklären wie auch verändern 
können, indem sie zu neuen Denkansätzen oder zu Handlungen anzustiften ver-
mögen. 

Damit ist die in vielerlei Hinsicht zentrale doppelte Referenzfunktion des Mo
dells angesprochen, die im Mittelpunkt rezenter modelltheoretischer Ansätze 
steht und die vor allem Mahr in zahlreichen Publikationen und Vorträgen aus
gearbeitet hat. So ist ein Modell stets sowohl als Modell von etwas als auch als 
Modell für etwas zu begreifen; eine Formel, die es erlaubt, die oftmals allzu dis-
parat erscheinenden Arten des Gebrauchs von Modellen und ihres Begriffs in 

1		 Vgl. Klaus Mainzer, „Modell“, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, hg. von Joachim Rit
ter, Basel 1984, Bd. 6, S. 45–50.

2		 Siehe Bernd Mahr, „Ein Modell des Modellseins. Ein Beitrag zur Aufklärung des Modell­
begriffs“, in: Modelle, hg. von Ulrich Dirks und Eberhard Knobloch, Frankfurt a. M. 2008, 
S. 187–218.

DOI: 10.13173/9783447112642.003 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



4 Anna Laqua, Peter Löffelbein und Michael Lorber

Künsten, Handwerk, Wissenschaften und Alltag3 konzeptionell zu fassen. Die 
vermittelnde Funktion des Modells besteht demzufolge in der Übertragung be­
stimmter Charakteristika – in Mahrs Worten: dem Transport eines Cargos – von 
dem Gegenstand, von dem etwas Modell ist, auf einen anderen, für den er als Mo
dell dient.4 Was sich aber als Modell eignet und was nicht, unterliegt in aller Regel 
einem Urteil: Es sind keinesfalls seine ‚objektiven Eigenschaften‘, welche einen 
Gegenstand zum Modell von oder für etwas qualifizieren. Vielmehr kann als Mo-
dell begriffen oder verwendet werden, was immer sich in der Auffassung der 
Betrachtenden dazu eignet – wobei freilich die Möglichkeit nicht ausgeschlossen 
ist, dass sich der Auffassung etwas als Modell geradezu aufzwingt. Erkenntnis­
theoretisch sind Modelle damit als kontextabhängige Konfigurationen eines 
epistemischen Transfers zu verstehen. Mit der Differenz des von/für markieren sie 
zugleich jene von Vergangenheit/Zukunft, von Materialität/Idealität und von Praxis/
Theorie und ermöglichen die Vermittlung zwischen der Faktizität des Materiellen 
und der sie erfassenden Theoriebildung. In diesem Sinne können Modelle als 
epistemische Heterotopien charakterisiert werden, insofern sie als konkrete Kon
figurationen von materialen und/oder mentalen Wissenskonstellationen eine 
raumzeitliche Eigengesetzlichkeit mit epistemischem Mehrwert hervorbringen. 

Ihre Eigengesetzlichkeit gewinnen diese Wissenskonstellationen dabei durch 
eines der vielleicht faszinierendsten Charakteristika von Modellen, nämlich der 
aktiven Rolle, welche ihnen innerhalb dieser Prozesse zugesprochen werden 
muss. Denn in seiner vermittelnden Funktion verhält sich das Modell eben nicht 
neutral, sondern es wirkt sich in seiner je spezifischen Beschaffenheit auf die Art 
und Weise der Vermittlung aktiv aus und präfiguriert ob seiner material‐media­
len Verfasstheit die eigene Referenzleistung. Es ist vor allem seine jeweilige mate
rial-mediale Spezifik, in der das Potenzial liegt, unerwartete raumzeitliche Inter­
dependenzen freizulegen, auf neue Relationen zu stoßen und schließlich neues 
Wissen zu generieren.

Mit diesem in der rezenten Modellforschung besonders hervorgehobenen 
Punkt5 kommt aber unvermittelt eine Dimension des Risikos ins Spiel. Modelle 
erlauben es zwar, Kontingenzen unter Kontrolle zu bringen, indem etwa eine 
diffuse Gefahr in kalkulierbares Risiko oder ein unüberschaubares Chaos in eine 
Ordnung überführt wird. Zugleich aber können Modelle auch Blickschranken 
errichten, indem sie die Aufmerksamkeit gemäß ihrer eigenen logischen, media
len oder materialen Verfasstheit leiten und auf diese Weise sie selbst entwertende 

3		 Vgl. zu der aus der Erscheinungs- und Funktionsvielfalt von Modellen herrührenden Pro
blematik und ihrer Diskussion etwa Jürgen Mittelstraß, „Anmerkungen zum Modellbe­
griff“, in: Modelle des Denkens, hg. von der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissen
schaften, Berlin 2005, S. 65–67, hier S. 66.

4		 Vgl. etwa Mahr, „Ein Modell des Modellseins“, S. 17–19.
5		 Vgl. vor allem Reinhard Wendler, Das Modell zwischen Kunst und Wissenschaft, München 2013.

DOI: 10.13173/9783447112642.003 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



5Einleitung

Alternativen unterdrücken.6 Modelle greifen also auch auf diese Weise aktiv ein, 
indem sie Widerständigkeiten und Kontingenzen zeitigen. Mit der eigenständi
gen Funktion von Modellen können daher gleichermaßen Zufallsentdeckungen, 
aber auch epistemologische Hindernisse verbunden sein. Modelltheoretisch ge
sprochen werden also gewisse Handlungskompetenzen an Modelle übertragen, 
die sich dann in ihrer Eigensinnigkeit der Kontrolle latent entziehen: Sie bringen 
eine „weitestgehend autonom wirkende Dynamik“7 hervor. 

Aus dieser Perspektive rücken Modelle geradezu ins Zentrum der Fragen, deren 
Diskussion sich der SFB 980 „Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der 
Alten Welt bis in die Frühe Neuzeit“ zur Aufgabe gemacht hat. Bei der Erfor
schung vormoderner Prozesse der Wissensbildung und -entwicklung fokussiert 
der SFB 980 deren beständige Dynamiken, d.  h. die Veränderungen, denen Wis-
sen in jedwedem räumlichen, zeitlichen oder medialen Transfer unterworfen ist. 
Der vom Sonderforschungsbereich neuakzentuierte Begriff des Transfers ist da-
bei gerade nicht als ein Transport unveränderter Gehalte zu neuen Destinationen 
zu verstehen. Vielmehr impliziert er, dass das transferierte Wissen in sich wan
delnden Kontexten, gleich welcher Art, immer der Veränderung unterworfen ist 
und sich daher grundsätzlich nur als kontextabhängig-dynamisch begreifen lässt. 
Offensichtlich ist damit jedwede Herstellung, Stabilisierung oder Begründung 
von Wissen als eine fragwürdige, gefährdete und nur vorübergehend hergestellte 
zu verstehen. Indem der SFB 980 diese Wissensdynamiken für die Vormoderne 
nachzuzeichnen sucht, trägt er dazu bei, allzu kategoriale Periodisierungen und 
Epochenzuschreibungen zu hinterfragen; Epochenzuschreibungen, welche den 
Wissensbeständen vormoderner Zeiten oftmals eine, bei näherer Betrachtung 
kaum haltbare, Statik und Monolithik zusprechen.

Der vorliegende Band wirft mit der Kombination Modell + Risiko ein Schlaglicht 
auf ebensolche Wissensdynamiken: Er fokussiert Formationen der Generierung 
ebenso wie der Stabilisierung von Wissen, denen unausweichlich Momente der 
Dynamik, der Instabilität, aber auch unvorhersehbarer epistemischer Produkti­
vität eingeschrieben bleiben. 

Der Fokus auf den Modellgebrauch in vormodernen Kulturen ist dabei auf 
zweierlei Weise gewinnbringend. Erstens ist die Verwendung und Reflexion 
von Modellen in der Vormoderne in der Wissensgeschichtsschreibung bislang 
vergleichsweise vernachlässigt, nicht zuletzt, weil der Vormoderne ein syste­
matischer Modellgebrauch und vor allem ein entwickelter Modellbegriff kaum 
zugeschrieben werden können. Das heißt allerdings nicht, dass Modelle, ihre 
Verwendung und die Reflexion ihres Gebrauchs ein exklusiv modernes Phäno-

6		 Das Phänomen der Blickschranke hat Helmar Schramm zeitlebens beschäftigt. Siehe ders., 
„Blickschranken. Zum Verhältnis von Experiment und Spiel im 17.  Jahrhundert“, in: „Die 
Vernunft ist mir noch nicht begegnet“. Zum konstitutiven Verhältnis von Spiel und Erkenntnis, hg. 
von Natascha Adamowsky, Bielefeld 2005, S. 153–164.

7		 Wendler, Das Modell zwischen Kunst und Wissenschaft, S. 29.

DOI: 10.13173/9783447112642.003 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



6 Anna Laqua, Peter Löffelbein und Michael Lorber

men wären (eine Vorstellung, die angesichts des eingangs Erläuterten auch kaum 
haltbar ist).

Zweitens rückt der Band mit seinem geschichtlich ausgreifenden Blick die his
torischen Verfasst- und Bedingtheiten von Modellbildung, -anwendung und -vor
stellungen in den Fokus und fragt, inwiefern diese durch differierende ästheti­
sche, kulturelle oder politische Momente geprägt sind.  Der Sammelband versteht 
sich daher als ein Beitrag sowohl zur Wissensgeschichte der Vormoderne als 
auch zur weiteren Ausdifferenzierung modelltheoretischer Reflexion in histori­
scher Perspektive.

Ein wichtiges Merkmal von Modellen ist es, dass sie bemerkenswert vielfältig 
in Erscheinung treten können. Deshalb stellen die hier versammelten Beiträge 
historische Miniaturen dar, in denen an konkreten Gegenständen und aus unter
schiedlichen Fachdisziplinen je verschiedene Konstellationen von Modell und 
Risiko ins Visier genommen werden, um die Rolle und Bedeutung von Modellen 
und ihrer eigensinnigen Wissenspraxis in der Vormoderne zu beleuchten.

Der Mathematiker und Modelltheoretiker Bernd Mahr begibt sich mit seinem 
Beitrag auf eine faszinierende Spurensuche, die um das im europäischen Kontext 
immer wieder konstatierte  Spannungsverhältnis zwischen den Prinzipien der 
Regelhaftigkeit und denen der varietas kreist. Die Langlebigkeit dieses Konflikts 
führt uns Mahr vor, indem er mehr als zwei Jahrtausende wirkungsästhetischer 
Überlegungen in Dramatik, Poesie und Rhetorik berücksichtigt und überdies 
Zeugnisse bildender Kunst, philosophische Abhandlungen und Architekturtrak
tate heranzieht. Auf diese Weise lässt Mahr die Geschichte des Modellgebrauchs 
in neuem Licht erscheinen. Denn der untersuchte Konflikt sei von jeher konstitu­
tiv auch für Modelle gewesen und zudem ursächlich für das grundsätzliche und 
immer wieder reflektierte Risiko, das mit dem Modellgebrauch einhergehe. 

Gemeinhin setzt die Modellgeschichte der griechischen Geometrie mit dem 
berühmten Satz Euklids an: „Der Punkt hat keine Teile.“ Wolfgang Schäffner über-
setzt diesen Satz hingegen aus dem Griechischen wortwörtlich mit: „Das Zeichen 
ist, dessen Teil nichts ist.“, wodurch sich die Geschichte der Geometrie grund
legend ändert. In seinem Beitrag entwirft der Autor auf dieser Spur den Punkt als 
„Nullpunkt des Wissens“: Der geometrische Punkt wird als epistemisches Ding 
im Verhältnis zur arithmetischen Eins wissenschaftshistorisch aus neuer Per
spektive vermessen, und zwar von den Vorsokratikern bis hin zu gegenwärtigen 
Formen von active matter. Im Zentrum dieser Neuverortung steht die Erkenntnis, 
dass bereits bei Euklid das Zeichen zugleich Repräsentation und Operation ist.  

Der Beitrag Reinhard Wendlers ist dem Risiko des Modells gewidmet, im Pro-
zess seiner Modellierung buchstäblich vernichtet zu werden. Ausgehend von der 
Parrhasioserzählung Senecas des Älteren und ausgreifend auf zahlreiche Bei-
spiele aus Literatur, bildender Kunst und Wissenschaftsgeschichte legt er dar, 
wie Versuche, das Entsprechungsverhältnis von Modell und Wirklichkeit zu per-
fektionieren, zuletzt auf die Zerstörung des Ersteren hinauslaufen. Ursache dafür 

DOI: 10.13173/9783447112642.003 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



7Einleitung

ist laut Wendler ein ungenügendes Verständnis dessen, was ein Modell eigent-
lich sei, nämlich eben kein unmittelbares Abbild der Wirklichkeit, sondern ein in 
seinen Eigenheiten unhintergehbarer Vermittler zwischen Gegenstand und Er­
kenntnis. Die Möglichkeit, das Modell als Einflussfaktor in Gänze auszuschalten, 
entlarvt Wendler als „riskante Fiktion“, die nicht nur das Modell um Identität 
und Existenz bringt, sondern auch für die Anwendenden nur um den Preis der 
Blindheit für die Eigensinnigkeit und Bedingtheit modellierender Erkenntnis zu 
haben ist.

In ihrem Beitrag „Was macht der Esel auf der Brücke“ widmet sich Anita Tra
ninger der Redewendung von der Eselsbrücke, die im Deutschen heute eine Merk
hilfe bedeutet, während im Französischen der pont aux ânes das zutiefst Banale 
bezeichnet. Ausgehend von dieser semantischen Differenz spürt sie der Begriffs­
geschichte der Eselsbrücke nach, wobei sie ihr Weg von der französischen Far
centradition des Mittelalters über spielerische Mnemotechniken schließlich bis 
hin zur Syllogistik führt. Am Schnittpunkt von Modell und Risiko fungierte die 
Eselsbrücke in der Logik als verbreitetes universitäres Lehrmittel, das, so der 
faszinierende Befund der Autorin, keineswegs „Ersatz für die Lehre vom Syllo­
gismus, sondern vielmehr deren Inventionsakzelerator mit Korrektheitsgaran
tie“ ist.

Der Beitrag von Hans-Christian von Herrmann widmet sich aus medienge
schichtlicher Perspektive historischen Himmelsmodellen. Den Ausgangspunkt 
bildet hierbei ein bemerkenswertes Objekt aus dem 14. Jahrhundert: das Astra
rium des italienischen Mediziners Giovanni de’ Dondi. Von Herrmann schlägt 
von hier aus einen Bogen, der über das 18. Jahrhundert und den Mechanizismus 
eines Thomas Jefferson reicht, um zuletzt im frühen 20. Jahrhundert beim Pro­
jektionsplanetarium des Ingenieurs Walther Bauersfeld anzulangen. Historische 
Himmelsmodelle, verdeutlicht von Herrmann in seiner erhellenden Analyse, 
sind weder losgelöst von ihren jeweiligen philosophischen Vorannahmen noch 
vom zeitgenössischen Naturverständnis zu verstehen.

Im Zentrum von Andreas Wolfsteiners Beitrag steht die dialogisch verfasste 
Laienschrift Idiota de mente des Nicolaus Cusanus. Zu deren Analyse verschränkt 
der Autor aktuelle modelltheoretische Ansätze und Perspektiven der Theaterhis­
toriographie miteinander. Wie gezeigt werden kann, offenbart Cusanus‘ Verhand­
lung ontologischer Fragen am Beispiel des Löffelschnitzens eine Verschiebung 
epistemologischer Denkmuster. Nicht mehr die Orientierung an der vornehm
lich visuell geprägten, platonischen idea-Konzeption ist maßgebend, sondern 
projektive, technisch-pragmatische Zusammenhänge: Der Löffel kennt kein 
Urbild. Das Herausarbeiten dieses „integrierten Modellbegriffs“ des Cusanus 
dient der schärferen Fassung des wissensgeschichtlichen Wandels zur Mitte des 
15. Jahrhunderts und offenbart die Theatralität der mit diesem Wandel verbun­
denen Reflexionskultur.

Peter Löffelbein wirft einen modelltheoretischen Blick auf die dynamische Epis­
temologie historischer Messstandards. Besondere Beachtung schenkt er dabei der 

DOI: 10.13173/9783447112642.003 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



8 Anna Laqua, Peter Löffelbein und Michael Lorber

konkreten Materialität metrologischer Standards. Am Beispiel der Maßreformen 
Heinrich VII. von England fokussiert er sie als dasjenige, was messende Erkennt
nis erst ermöglicht, diese aber zugleich – als potenzieller Störfaktor – stets zu 
untergraben droht. Der Blick auf Standards als Modelle mit materialer Eigensin
nigkeit weist metrologisches Wissen als ein dynamisch-riskantes aus, das sich im 
Zusammenspiel materialer Objektqualitäten und konventionaler Einschreibung 
vollzieht; ein Prozess, den Löffelbein als dynamische Modellkonstellation be-
schreibt und für Moderne und Vormoderne gleichermaßen veranschlagt. 

Der Wissenschaftshistoriker Simone De Angelis wiederum verdeutlicht in sei-
ner historischen Miniatur sehr anschaulich, was Galileo Galilei dazu veranlasste, 
bei seinen Äußerungen zur Beschaffenheit der Mondoberfläche nicht nur auf em-
pirische Beobachtungen, sondern auch auf idealisierte, geometrische Modelle zu-
rückzugreifen – bei allen Risiken, die dieses Vorgehen für seine Argumentation 
beinhaltete. Als besonders erhellend erweist sich hier die Lektüre eines diesem 
Thema gewidmeten Briefes Galileos an den Jesuitenpater Christoph Grienberger 
von 1611, dem die Galileiforschung bislang kaum Beachtung geschenkt hat. De 
Angelis zeigt hier, wie im Zuge von Galileos Modellbildung das Verhältnis von 
sinnlicher Wahrnehmung und deutender Reflexion problematisiert und verhan-
delt wird.

Der Beitrag von Anna Laqua beschäftigt sich mit frühneuzeitlichen Körper
modellen. Die kaum bekannte Figur des Londoner Arztes und Baconianers John 
Bulwer dient ihr hierbei als historische Miniatur, von der aus sich unerwartete 
frühneuzeitliche Transfers zwischen Medizin und Theater beleuchten lassen. 
Zugleich fragt die Autorin danach, wie sich das bei Bulwer abzeichnende Mo
dell des Körpers aus der Perspektive moderner Modelltheorien (Mahr, Wendler) 
bewerten lässt, welche Unterschiede zwischen frühneuzeitlichen und modernen 
(Körper)Modellen sich vor diesem Hintergrund ausmachen lassen und welches 
epistemologische Risiko ein Modell des Körpers birgt, das diesen als unveränder
liche, universale und transhistorische Entität entwirft. 

Das Widmungsschreiben zur Via Lucis (1668) des Johann Andreas Comenius 
nimmt Michael Lorber zum Anlass, um in seinem Beitrag den epistemologischen 
Differenzen zwischen apokalyptischer Naturphilosophie und dem institutiona­
lisierten Baconismus der Royal Society nachzuspüren, die aus unterschiedlichen 
Weltmodellen im Sinne von konkurrierenden Modi der Weltbearbeitung und 
Weltverarbeitung resultierten. Im Kern kündige sich in dieser Konkurrenz zur 
Mitte des 17. Jahrhunderts – so die zentrale These – der Übergang zu einem mo­
dernen Verständnis von Naturwissenschaft an, das maßgeblich auf einer Neutra
lisierung des ehemals transzendenten Sinn verheißenden Naturwissens beruhe. 
Bereits Comenius habe diesen sich abzeichnenden Wandel hellsichtig analysiert 
und die mit dem veränderten Weltmodell verbundenen Risiken benannt.

Malte Völks Beitrag wirft schließlich einen kulturhistorischen Blick auf Darstel
lungen des menschlichen Lebens als Altersstufen bzw. Lebenstreppen, wobei er 
ihre normative Kraft betont. So weist er etwa darauf hin, wie jene Darstellungen 

DOI: 10.13173/9783447112642.003 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



9Einleitung

eines idealtypischen Lebensverlaufs Konflikte und Risiken des individuellen Le-
bens ausblenden und damit entsprechende Ängste einzuhegen imstande sind; 
zugleich vermögen sie, in ihrer soziale Differenzen verneinenden Typisierung, 
gesellschaftlicher Konformität Vorschub zu leisten. Grundsätzlich aber betont 
Völk die „Janusköpfigkeit“ der als Modell verstandenen Lebenstreppendarstel­
lung und weist auf deren Potenzial zu einem dialektischen Umschlag hin: Das 
Modell der Lebenstreppen zeigt sich zuletzt imstande, den eigenen Ordnungs­
rahmen und seine vermeintlich intendierten Effekte zu unterminieren.

Helmar Schramms Faszination für Modelle setzte nicht erst mit der Konzeption 
der diesem Sammelband zugrundeliegenden Konferenz ein, sondern reichte 
weiter zurück. So interessierte ihn Theater nie ausschließlich im Sinne der Büh
nenkunst, sondern ihn trieb um, wie sich Theater und theatrale Metaphern als 
„distanzgewährendes Orientierungsmodell“ begreifen ließen, die dazu dienten, 
„sich einen Begriff von der Welt zu machen“.8 In seiner Habilitationsschrift Kar
neval des Denkens mündete seine originelle Lesart philosophischer Texte des 16. 
und 17. Jahrhunderts überdies in die Skizze eines Theatermodells als einer „trian
guläre[n] Konstellation von Aisthesis, Kinesis und Semiosis“.9

Auch noch unter den Umständen seiner schweren Erkrankung, die ein per
sönliches Erscheinen auf der Konferenz nicht erlaubte, wollte Helmar Schramm 
mit seinem geplanten Beitrag zu Alexander von Humboldts Kosmos-Modell 
präsent sein. Im Krankenzimmer hat er deshalb die Kernideen für den Vortrag 
entwickelt und mit seinem Diktaphon aufgenommen. Die Aufnahme wurde auf 
der Konferenz in seiner Abwesenheit eingespielt. Diese fragmentarischen ‚Denk­
protokolle‘ haben Anne Schramm und Michael Lorber transkribiert und zu ge-
wissermaßen Helmar Schramms letztem Text zusammengefügt. Bewusst bleiben 
Auslassungen und Nahtstellen sichtbar.

8		 Vgl. Helmar Schramm, „Theatralität“, in: Ästhetische Grundbegriffe (ÄGB). Historisches Wör­
terbuch in sieben Bänden, hg. von Karlheinz Barck, Martin Fontius, Dieter Schlenstedt, Burk-
hart Steinwachs und Friedrich Wolfzettel, Stuttgart/Weimar 2005, Bd. 6, S. 48–73, hier S. 50; 
ders., „Theatralität und Öffentlichkeit. Vorstudien zur Begriffsgeschichte von ‚Theater‘“, in: 
Ästhetische Grundbegriffe. Studien zu einem historischen Wörterbuch, hg. von Karlheinz Barck, 
Martin Fontius und Wolfgang Thierse, Berlin 1990 (Literatur und Gesellschaft), S. 202–242, 
hier S. 212 sowie ders., Karneval des Denkens. Theatralität im Spiegel philosophischer Texte des 16. 
und 17. Jahrhunderts, Berlin 1996, S. 51.

9		 Ders., Karneval des Denkens, S. 252. 

DOI: 10.13173/9783447112642.003 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



10 Anna Laqua, Peter Löffelbein und Michael Lorber

Bibliographie
Mahr, Bernd, „Ein Modell des Modellseins. Ein Beitrag zur Aufklärung des Modellbe­

griffs“, in: Modelle, hg. von Ulrich Dirks und Eberhard Knobloch, Frankfurt a. M. 
2008, S. 187–218.

Mainzer, Klaus, „Modell“, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, hg. von Joachim 
Ritter, Basel 1984, Bd. 6, S. 45–50.

Mittelstraß, Jürgen, „Anmerkungen zum Modellbegriff“, in: Modelle des Denkens, hg. 
von der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften, Berlin 2005, 
S. 65–67.

Schramm, Helmar, „Blickschranken. Zum Verhältnis von Experiment und Spiel im 
17.  Jahrhundert“, in: „Die Vernunft ist mir noch nicht begegnet“. Zum konstitutiven 
Verhältnis von Spiel und Erkenntnis, hg. von Natascha Adamowsky, Bielefeld 2005, 
S. 153–164.

–,	 „Theatralität“, in: Ästhetische Grundbegriffe (ÄGB). Historisches Wörterbuch in sieben 
Bänden, hg. von Karlheinz Barck, Martin Fontius, Dieter Schlenstedt, Burkhart 
Steinwachs und Friedrich Wolfzettel, Stuttgart/Weimar 2005, Bd. 6, S. 48–73. 

–,	 „Theatralität und Öffentlichkeit. Vorstudien zur Begriffsgeschichte von ‚Theater‘“, 
in: Ästhetische Grundbegriffe. Studien zu einem historischen Wörterbuch, hg. von Karl-
heinz Barck, Martin Fontius und Wolfgang Thierse, Berlin 1990 (Literatur und 
Gesellschaft), S. 202–242. 

–,	 Karneval des Denkens. Theatralität im Spiegel philosophischer Texte des 16. und 17. Jahr
hunderts, Berlin 1996. 

Wendler, Reinhard, Das Modell zwischen Kunst und Wissenschaft, München 2013.

DOI: 10.13173/9783447112642.003 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Varietas und das Risiko des Gebrauchs von Modellen
Bernd Mahr

1 Die Kontoverse im „Vorspiel auf dem Theater“

Abb. 1: Franz Stassen, Vorspiel auf dem Theater. Aus: Johann Wolfgang von Goethe, Faust. 
Eine Tragödie. Mit 163 Federzeichnungen von Franz Stassen, Berlin 1924. 

DOI: 10.13173/9783447112642.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



12 Bernd Mahr

Zu Beginn von Goethes Faust treten im „Vorspiel auf dem Theater“ der Theater
direktor, der Dichter und eine Lustige Person auf. Der Direktor ist in Verlegenheit: 

Ich wünschte sehr, der Menge zu behagen, 
Besonders weil sie lebt und leben läßt,

und er sucht Rat:

Wie machen wir’s, dass alles frisch und neu
Und mit Bedeutung auch gefällig sey?

Der Dichter wehrt jedoch ab.

Was glänzt, ist für den Augenblick geboren,
Das Aechte bleibt der Nachwelt unverloren.

Der Direktor beginnt zu philosophieren:

Besonders aber laßt genug geschehn!
Man kommt zu schaun, man will am liebsten sehn.
Wird vieles vor den Augen abgesponnen,
So daß die Menge staunend gaffen kann,
Da habt Ihr in der Breite gleich gewonnen,
Ihr seyd ein vielgeliebter Mann.
Die Masse könnt Ihr nur durch Masse zwingen,
Ein jeder sucht sich endlich selbst was aus.
Wer vieles bringt, wird manchem etwas bringen;
Und jeder geht zufrieden aus dem Haus.

Und wieder wehrt der Dichter ab:

Ihr fühlet nicht wie schlecht ein solches Handwerk sey!
Wie wenig das den eachten Künstler zieme!

Aber der Direktor kontert:  

Was tr eaumet Ihr auf Eurer Dichter-H eohe?
Was macht ein volles Haus Euch froh?
[…]
Ich sag’ euch, gebt nur mehr und immer, immer mehr,
So k eonnt Ihr euch vom Ziele nie verirren,
Sucht nur die Menschen zu verwirren,
Sie zu befriedigen ist schwer --.

Und darauf der Dichter brüsk:

Geh hin und such Dir einen andern Knecht!

DOI: 10.13173/9783447112642.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



13Varietas und das Risiko des Gebrauchs von Modellen

Und schließlich beendet der Direktor die Diskussion:

Der Worte sind genug gewechselt,
Laßt mich auch endlich Thaten sehn;
[…]
Drum schonet mir an diesem Tag
Prospecte nicht und nicht Maschinen.
Gebraucht das groß’ und kleine Himmelslicht,
Die Sterne d eurfet Ihr verschwenden;
An Wasser, Feuer, Felsenwänden,
An Thier und Veogeln fehlt es nicht.
So schreitet in dem engen Breterhaus
Den ganzen Kreis der Sch eopfung aus,
Und wandelt, mit bed eachtger Schnelle,
Vom Himmel, durch die Welt, zur Hölle.1

… und so kommt es dann auch. Worum geht es in diesem „Vorspiel“, das Goethe 
1798 schrieb? Offensichtlich um die Lust an Buntheit, Vielfalt und Abwechslung, 
und um das Gaffen, das Staunen und die Anerkennung. Die Positionen, die auf­
einandertreffen, sind nachvollziehbar. Denn die Werke des Dichters und des Di­
rektors unterscheiden sich fundamental. Dichtung strebt nach Bestand. Und so 
sucht der Dichter im „Vorspiel auf dem Theater“ das Allgemeine und Echte, das 
Ewige und die Wahrheit. Aufführungen dagegen sind flüchtig. Dem Theaterdi­
rektor auf der anderen Seite geht es deshalb um das Publikum, das besondere 
Momente erleben will: Augenblicke der Verwirrung, des Erkennens und Vergnü
gens. Und die Lustige Person will den Spaß im Spiel. Die drei verhandeln die 
Handwerke der Erschaffung und der Vermittlung eines Werkes. Aber steht hinter 
den Worten des Theaterdirektors nur die Verpflichtung eines Geschäftsmanns, 
der vieles leisten muss, damit jeder zufrieden nach Hause geht? Und offenbart der 
Dichter mit seinen Erwiderungen hier nur die Weltfremdheit eines Schöngeistes, 
der auf die Zukunft hofft? Betrifft das, was beide sagen, nur das Theater? Oder 
drückt sich in der Kontroverse ihrer Reden ein sehr viel grundsätzlicheres Ver-
ständnis von der Natur des Menschen aus und von seiner Beziehung zur Welt? 

Ich glaube, dass das „Vorspiel“ zum Faust auch einen anthropologischen Hin
tergrund hat. Denn es bringt einen Konflikt auf die Bühne, der nur wenige Jahre, 
bevor Goethe in Weimar daran schrieb, in dem nahe gelegenen Jena von Fichte 
und vor allem dann von Schiller in der Opposition zweier grundlegender Triebe 
gesehen wurde: dem auf Sinnlichkeit zielenden Stofftrieb (von ihm auch ‚Sinnli­
cher Trieb‘ genannt) und dem auf Unveränderlichkeit zielenden Formtrieb. Wurzeln 
dieses Konflikts finden sich schon in der Antike, namentlich in der Rezeption 
von Euripides’ Wendung, dass Abwechslung erfreut. Vor allem Aristoteles sieht in 

1		 Johann Wolfgang von Goethe, „Vorspiel auf dem Theater“, in: ders., Faust. Eine Tragödie, Tü-
bingen 1808, S. 9–19.

DOI: 10.13173/9783447112642.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



14 Bernd Mahr

Euripides’ Wendung Anlass zu einer Opposition, in der Vielfalt und Gesetz sowie 
Veränderung und Ewigkeit in einem anthropologisch begründeten ethischen Kon-
flikt stehen. Ich glaube, dass diese Opposition von Anfang an auch im Diskurs zu 
Modellen präsent gewesen ist und dass sie folgerichtig das Risiko beim Gebrauch 
von Modellen mit ins Spiel gebracht hat. Vor allem die Architekturtraktate von 
Vitruv und Alberti, die zu den ersten Modelltheorien gehören, über die wir ver-
fügen, legen diesen Schluss nahe. Sie plädieren beide vehement für den Gebrauch 
von Modellen, aber sie lassen erkennen, dass deren Gebrauch auch Risiken birgt, 
und zwar in zweierlei Hinsicht: in der Kontingenz, die in der Wahl eines Modells 
liegt, und, in besonderem Maße, im Umgang mit den Freiheiten in dessen Anwen-
dung. Aufgrund dieser Risikowarnungen muss man zu dem Schluss gelangen, 
dass (im antiken Verständnis und lange darüber hinaus) in Modellen zuallererst 
Regeln gesehen wurden und in den Freiheiten ihres Gebrauchs Ausnahmen. 

2 Notwendigkeit und Kontingenz
Was ist das für eine Welt, in der die Wahrheit gesucht und gleichzeitig Theater 
gespielt werden kann? Antworten kann man in der Antike und in der Neuzeit 
finden: zum Beispiel bei Parmenides, bei Leibniz und in der Logik.

Parmenides berichtet in seinem Lehrgedicht Über das Sein von seinem Besuch 
bei der Göttin.2 Sie ist der Ursprung aller Götter, das Schicksal und die Lenkerin 
der Entstehung einer Welt, die aus Gegensätzen und deren Vermischung erwuchs. 
Die Göttin hatte ihn herzlich empfangen, mit ihrer Hand Parmenides’ Rechte er-
griffen und ihm dargelegt, „welche Wege des Suchens allein zu denken“3 seien. 
„Richtig ist“, hatte sie erklärt, „das zu sagen und zu denken, daß Seiendes ist; 
denn das kann sein; Nichts ist nicht: das, sage ich dir, sollst du dir klarmachen.“ 4 
„[D]aß nicht zu sein unmöglich ist, ist der Weg der Überzeugung, denn die geht 
mit der Wahrheit“,5 sagt sie ihm, und dass „Sein und Nichtsein dasselbe“ 6 sind, 
könne nicht gedacht werden. „Denn dazu werden sich Dinge gewiß niemals 
zwingen lassen: zu sein, wenn sie nicht sind.“ 7 Und so bewies sie ihm, dass es 
„nicht sagbar noch denkbar [sei], dass (etwas) nicht ist.“8 Parmenides solle den-
ken und seinen Verstand gebrauchen, mahnte sie ihn und erklärte ihm, was von 
den Sterblichen zu halten sei:  „die Sterblichen“, sagte sie, „die nichts wissenden, 
umherwanken, die doppelköpfigen: denn Ohnmacht lenkt in ihrer Brust ihren 
schwankenden Verstand, und sie treiben dahin so taub als blind, blöde, verdutzte 

2		 Parmenides, Vom Wesen des Seienden. Die Fragmente, hg. und übers. von Uvo Hölscher, Frank-
furt a.  M. 1969.

3		 Ebd., (Fr. 2 (2)), S. 15. 
4		 Ebd., (Fr. 6 (1–2)), S. 17. 
5		 Ebd., (Fr. 2 (3–4)), S.15. 
6		 Ebd., (Fr. 6 (8)), S. 19.
7		 Ebd., (Fr. 7 (1)), S. 19.
8		 Ebd., (Fr. 8 (8–9)), S. 21. 

DOI: 10.13173/9783447112642.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



15Varietas und das Risiko des Gebrauchs von Modellen

Gaffer, unterscheidungslose Haufen, bei denen Sein und Nichtsein dasselbe gilt 
und nicht dasselbe, und es in allen Dingen einen umgekehrten Weg gibt.“9 

Die Wahrheit der Göttin ist hart. Wo ist die Mannigfaltigkeit der Dinge, fra-
gen wir uns, wenn das Seiende „ganz“ und „einheitlich“, „unerschütterlich“ und 
„vollendet“ ist?10 Wo sind Bewegung, Vielfalt und Veränderung und wo sind 
Werden und Vergehen? Im „Dünken der Sterblichen, worin keine wahre Verläß
lichkeit ist“,11 lautet die Antwort der Göttin. Die Sterblichen seien notwendig dem 
bloßen Meinen verhaftet und von der „Gewohnheit der vielen Erfahrung“ genö
tigt, das „ziellose Auge umherzulenken und das widerhallende Gehör und die 
Zunge“.12 Und so beendet die Göttin die „zuverlässige Überlegung und das Den­
ken um die Wahrheit“ und rät Parmenides, das „sterbliche Wähnen“ verstehen 
zu lernen, wenn er „das trügerische Gefüge“13 ihrer Worte höre: Die einzelnen 
Dinge entstünden aus den Bezeichnungen und den Aussagen über sie. Sie hät-
ten ihre Begründung in den Gegensätzen, die aus dem Urgegensatz des „ätheri­
sche[n] Feuer[s] der Flamme“14 und der „unbewußte[n] Nacht“15 gezeugt seien. 
„So also sind nach dem Dünken (der Sterblichen) diese Dinge geworden“, sagt 
sie, „und sind jetzt und werden so auch von jetzt an in Zukunft enden wie sie 
wachsen. Und denen haben die Menschen je einen Namen gegeben, bezeichnend 
für jedes Ding.“16 Aber in der Bezeichnung, im Aussagen und in der Mischung 
der Gegensätze bestehe das Irren. Es zerteile, verfehle und verletze die Wahrheit, 
die ja ganz sei und eins mit dem Denken und dem Sein. Das Sein aber, zu dem es 
nur den einen Weg des Denkens gebe, habe keine Vergangenheit und auch keine 
Zukunft: „[I]n den Grenzen mächtiger Fesseln ist es anfanglos, endelos […]. Denn 
die mächtige Notwendigkeit hält es in den Fesseln der Grenze, die es ringsum 
einschließt […].“17 „Seiendes ist; denn das kann sein“, hatte die Göttin gesagt. Die 
Notwendigkeit wird also von der Möglichkeit umfasst. 

Um Gott und die Notwendigkeit geht es auch bei Leibniz. In seinem Trak-
tat Zum Begriff der Möglichkeit sind die Spielräume und die Verteilung der Rol-
len die gleichen, die Parmenides in Szene setzt. „In Gott unterscheidet sich die 
Existenz nicht vom Wesen“, schreibt er, „daher ist Gott das notwendige Wesen. 
Die Geschöpfe sind kontingent, das heißt, die Existenz folgt nicht aus ihrem 
Wesen.“18 Leibniz argumentiert, dass dem Menschen sicheres Wissen über die 
erfahrbare Welt verwehrt sei. Er fragt nach einem Prinzip der Bestätigung von 

	 9	 Ebd., (Fr. 6 (4–9)), S. 17–19. 
10	 Ebd., (Fr. 8 (3–4)), S. 19. 
11	 Ebd., (Fr. 1 (30)), S. 15. 
12	 Ebd., (Fr. 7 (3–5)), S. 19.
13	 Ebd., (Fr. 8 (50–52)), S. 27. 
14	 Ebd., (Fr. 8 (56)), S. 27. 
15	 Ebd., (Fr. 8 (59)), S. 27. 
16	 Ebd., (Fr. 19 (1–3)), S. 47. 
17	 Ebd., (Fr. 8 (25–31)), S. 23. 
18	 Gottfried Wilhelm Leibniz, „Zum Begriff der Möglichkeit“, in: ders., Kleine Schriften zur Me

taphysik, hg. und übers. von Hans Heinz Holz, Frankfurt a.  M. 1996, S. 172–189, hier S. 179.

DOI: 10.13173/9783447112642.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



16 Bernd Mahr

Kontingentem, dem vergleichbar, was es erlaubt, das notwendig Wahre und das 
notwendig Falsche mit „geometrischer Strenge“ zu beweisen.19 Dabei stößt er auf 
die menschlichen Grenzen hinsichtlich des Erkennens von Gründen. Diese Gren
zen zeigen ihm, dass Kontingentes nicht in gleicher Weise zugänglich ist wie 
Notwendiges, das in der Mathematik durch eine Analyse der Begriffe in eine 
identische Gleichung überführt werden kann. „Bei kontingenten Sätzen aber“, 
schreibt Leibniz, „geht der Fortschritt der Analyse über die Gründe der Gründe 
ins Unendliche, so daß man niemals einen vollen Beweis besitzt, obwohl immer 
ein Grund für die Wahrheit besteht und von Gott allein vollkommen eingesehen 
wird, der allein mit einem Geistesblitz die unendliche Reihe durchläuft.“20 Und 
so kommt er zu dem Schluss: 

Weil wir den wahren formalen Grund der Existenz nicht in jedem beson-
deren Falle erkennen können, da das einen Fortgang ins Unendliche ein-
schließt, genügt es uns daher, daß wir die kontingente Wahrheit a poste
riori, nämlich durch Erfahrungen erkennen, und dennoch zugleich das 
als universell und allgemein annehmen, was durch Grund und Erfahrung 
selbst befestigt wird (soweit es uns gegeben ist, in die Dinge einzudrin-
gen), jenes von Gott unserem Geist eingepflanzte Prinzip, daß nichts ohne 
Grund geschieht und unter entgegengesetzten Dingen immer das ge-
schieht, was mehr Grund hat.21 

Was in der Welt der Fall ist, ist für Leibniz also nur nach menschlichem Maß kon
tingent. Zwar hat es Gründe, aber der Mensch kann in der Endlichkeit, die ihn 
beschränkt, durch sie nicht zur Wahrheit vordringen. Nur Gott weiß von den kon­
tingenten Wahrheiten. Weil sich dem Menschen die Notwendigkeit des ihm kon
tingent Erscheinenden nicht erschließt, kann er das Wahre in der Welt, d.  h. das, 
was in ihr aus Gottes Perspektive notwendigerweise der Fall ist, aus eigenen Kräf­
ten nicht sicher wissen. Er kann sich dem nur nähern. Existenz, Objektivität und 
Wahrheit, in Bezug auf die erfahrbare Welt, sind in Leibniz’ Verständnis zwar ab-
solut, für den Menschen jedoch nicht zugänglich, d.  h. sie können nicht sicher ge-
wusst werden. Heute, in den Wissenschaften, finden sich die genannten Gründe 
in Beobachtungen, Definitionen und Modellen. Und die göttliche Notwendigkeit, 
so glauben wir, zeigt sich nur noch in der „geometrischen Strenge“ der Schlüsse, 
die wir daraus ziehen. Ihren Ausdruck findet diese Strenge in den Formen logi-
scher Regeln. Im Übrigen, so scheint es, müssen wir wohl Leibniz und der Göttin 
des Parmenides Recht geben: Wir können uns irren. Was nicht notwendig wahr 

19	 Eine Aussage ist kontingent, wenn sie einen Wahrheitswert besitzt, aber weder notwendig 
wahr noch notwendig falsch ist. Möglicherweise wahr heißt eine Aussage, die nicht notwen-
dig falsch ist, und, entsprechend, möglicherweise falsch heißt sie, wenn sie nicht notwendig 
wahr ist. Die Formulierung „geometrische Strenge“ verweist auf die axiomatische Grund
legung der Geometrie durch Euklid.

20	 Leibniz, „Zum Begriff der Möglichkeit“, S. 181.
21	 Ebd., S. 183f.

DOI: 10.13173/9783447112642.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



17Varietas und das Risiko des Gebrauchs von Modellen

ist, kann dennoch wahr sein, aber auch möglicherweise falsch. Und was kontin-
gent ist, also nicht notwendig, könnte so oder auch anders sein oder so oder auch 
anders gewesen sein oder so oder auch anders werden. Den Beitrag der Logik zur 
Beherrschung dieser Welt erklärt Gottlob Frege: „Es handelt sich in der Logik um 
die Gesetze des Wahrseins, nicht um die des Fürwahrhaltens, nicht um die Frage, 
wie das Denken beim Menschen vorgeht, sondern wie es geschehen muß, um die 
Wahrheit nicht zu verfehlen.“22 Die Logik dient also der Vermeidung eines Risikos. 

Das ist die Welt der Dinge und Sachverhalte und der Gefühle und Gedanken. 
Es ist die Welt der Möglichkeiten. In ihr kann die Wahrheit gesucht und gleich-
zeitig Theater gespielt werden. Es ist die Welt, in der darüber gestritten wird, 
was wahr und was falsch ist, aber auch die Welt der Opposition von Vielfalt und 
Gesetz, von Zeit und Ewigkeit und von Veränderung und Bestand, und damit 
auch die Welt des Konflikts zwischen Buntheit und Ordnung und zwischen Sinn-
lichkeit und Form. Um diese Oppositionen und Konflikte geht es im Folgenden. 
In deren Zentrum steht der Begriff der varietas.23

3 Varietas delectat
In seinem Traktat De Oratore diskutiert Cicero den Gedanken der varietas. Wie im 
„Vorspiel auf dem Theater“ geht es auch bei ihm um eine Inszenierung. Im drit-
ten Buch, nachdem er sich mit Fragen der Gestaltung und Angemessenheit einer 
Rede in der Sache, in der Situation und in Hinblick auf die Zuhörer auseinander-
gesetzt hat, kommt er zum Thema des Vortrags und zur Stimme.

Cotta, ein Mitglied der Gesprächsrunde, fragt: „Nun, was wirkt für unser Ohr 
und die Anziehungskraft des Vortrags vorteilhafter als Wechsel, Vielfalt und Ver
änderung?“24 Später im Text erzählt Cotta eine Episode: „So hatte auch der schon 
erwähnte Gracchus […] gewöhnlich einen Fachmann mit einer kleinen Pfeife aus 
Elfenbein mit sich, der heimlich hinter ihm stand, wenn er eine Rede hielt, und 
eilig einen Pfiff ertönen ließ, mit dem er ihn entweder antrieb, wenn er nachließ, 
oder bei leidenschaftlicher Erregung zur Besinnung brachte.“25  

22	 Gottlob Frege, „Logik“, in: ders., Schriften zur Logik und Sprachphilosophie. Aus dem Nachlass, 
hg. von Gottfried Gabriel, Hamburg 1971, S. 35–73, hier S. 69.

23	 Unter den Bedeutungen des Wortes varietas finden sich im lateinisch-deutschen Wörterbuch: 
„Buntheit, Mannigfaltigkeit, Verschiedenheit, Abwechslung, abwechselnde Zeitumstände, 
Wechsel der Jahreszeiten, Fülle des Stoffes, Wechselfälle, Meinungsverschiedenheit, Unbe­
ständigkeit, Wankelmut und Vielseitigkeit.“ Pons Online-Wörterbuch, URL: https://de.pons.
com/übersetzung?q=varietas&l=dela&in=&lf=de (1.8.2019). Und eine der Musikwissenschaft 
dienende philologische Analyse übersetzt das Wort varietas mit „Verschiedenheit“ und 
„Mannigfaltigkeit“, das Wort variatio mit „Veränderung, Verschiedenheit und Variation“. 
Horst Weber, „Varietas, variatio/Variation, Variante“, in: Handwörterbuch der musikalischen 
Terminologie, Ordner VI: Si–Z, hg. von Albrecht Riethmüller, Stuttgart 1986, S. 3, URL: www.
sim.spk-berlin.de (1.8.2019).

24	 Markus Tullus Cicero, De oratore. Über den Redner, Drittes Buch, hg. und übers. von Harald 
Merklin, Stuttgart 1976, S. 589. Im lateinischen Original lautet die entscheidende Stelle: 
„Quid […] est vicissitudine et varietate et commutatione aptius?“. Ebd., S. 588.

25	 Ebd., S. 588f. 

DOI: 10.13173/9783447112642.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



18 Bernd Mahr

Und abschließend erklärt Cotta: „Mit dieser Vielfalt und diesem Lauf durch 
alle Töne wird sich die Stimme einerseits erhalten und andererseits dem Vortrag 
zu seiner Anziehungskraft verhelfen. Den Pfeifenmann könnt ihr dabei zu Hau-
se lassen, wenn ihr nur den durch diese Praxis erworbenen Instinkt mit auf das 
Forum bringt.“26 

Im lateinischen Original wird hier mit „Haec varietas“ von dieser Vielfalt ge
sprochen. Heute präsentiert sich der Gedanke der Veränderung, die erfreut, als 
lateinischer Sinnspruch: „varietas delectat“.27 Eine berühmt gewordene Quel-
le dieser Beobachtung findet sich bei dem römischen Fabeldichter Phaedrus 
(15  v.   Chr. bis 50 n.  Chr.). Im Prolog zum zweiten Buch seines Liber Fabularum 
lässt er den Dichter sagen:

Ein jeder Scherz, den man nur immer wählen mag,
Wenn er das Ohr ergötzt und seinem Zweck entspricht,

26	 Ebd., S. 590f.
27	 Manchmal auch variatio delectat; varietas bezeichnet dabei eher das Phänomen, variatio eher 

den Prozess.

Abb. 2: Oresstes (sic) (1. Jhd. n.  Chr.). Ephesos, Hanghaus 2 / Südraum 6 Westwand.  
Aus: Volker Michael Strocka, Die Wandmalerei der Hanghäuser in Ephesos, Wien 1977,  

(Forschungen in Ephesos, VIII/1), Abb. 67.

DOI: 10.13173/9783447112642.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



19Varietas und das Risiko des Gebrauchs von Modellen

Empfiehlt sich durch sich selbst, nicht durch des Autors Namen.
Ich will des Alten Weise in der Fabeldichtung 
Bewahren; aber wenn ich etwas andres gebe
Und meiner Worte Wahrheit Deinen Sinn ergötzt,
So wünsch ich, Leser, daß du dieses günstig aufnimmst,
Im Fall der Anekdote Kürze dies verdient.28

Die Formulierung, um die es hier geht, lautet im lateinischen Original: „Sed si 
libuerit aliquid interponere, dictorum sensus ut delectet varietas“, was in wörtli
cher Übersetzung so viel bedeutet wie: „Aber wenn ich so frei bin, etwas hinzuzu
fügen, dann zu dem Zweck, dass die Vielfalt des Ausdrucks Freude macht.“ 
Phaedrus’ Erklärung ist nicht nur wegen der Selbstverständlichkeit interessant, 
mit der er die Abwechslung als Argument anführt, sondern auch wegen der Ent
schuldigung dafür, dass er das Alte nicht wortgetreu und wahrhaftig bewahrt. 

Der Gedanke der Abwechslung, die erfreut, kommt aus dem Griechischen. Es 
gibt im Orestes des Euripides eine Szene, in der Elektra diesen Gedanken in einer 
Weise formuliert, die sich offenbar jedem Widerspruch entzieht. Orestes ist krank 
und wird von seiner Schwester Elektra gepflegt. Er bittet sie:

Nein, heb mich wieder! Dreh mich wieder um! Des Kranken Launen wer-
den schwer erfüllt.

Und Elektra antwortet:    

Willst Du die Füße nicht nach langer Zeit 
 Zu Boden setzen? Wechsel tut so gut! 29

„Wechsel tut so gut!“, so begründet Elektra ihren Vorschlag. Im griechischen Ori
ginal des Orestes lautet die Phrase: „μεταβολὴ πάντων γλυκύ“ („Die Verände
rung aller Dinge ist süß“). Diese lebensweltliche Weisheit der Freude an der Ab­
wechslung muss allgemeine Anerkennung besessen haben, denn sonst hätte sie 
Elektra nicht als Argument verwenden können. Euripides ist die früheste Quelle 
dieses Gedankens. Für seine Nachhaltigkeit spricht, dass Euripides’ Szene offen­
bar noch fünfhundert Jahre später im Bewusstsein der Menschen gewesen ist. 
Denn in einem Haus in Ephesos findet sich in einer Wandmalerei aus dem 1. Jahr­
hundert n.  Chr. eine Darstellung, die aller Wahrscheinlichkeit nach Orestes und 
Elektra zeigt, und zwar in dem Moment – so muss man es wohl lesen –, in dem 
Orestes die Füße zu Boden setzt.30

28	 Phaedrus, Liber Fabularum. Fabelbuch, Zweites Buch, Vorrede, hg. und übers. von Friedrich 
Rückert und Otto Schönberger, Stuttgart 1975, S. 32f.

29	 Euripides, „Orestes“, in: Euripides. Sämtliche Tragödien und Fragmente, übers. von Ernst Bu
schor, hg. von Gustav Adolf Seeck, Darmstadt 1977, Bd. V., S. 5–130, hier S. 23.

30	 Volker Michael Strocka, Die Wandmalerei der Hanghäuser in Ephesos, Wien 1977 (Forschungen 
in Ephesos VIII/1), S. 53f. 

DOI: 10.13173/9783447112642.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



20 Bernd Mahr

4 Die Lust an der Veränderung
Als Begründung für Techniken der Präsentation ist die Abwechslung, die erfreut, 
ein Grundgedanke der Gestaltung, nicht nur in der Rhetorik und für die Unter-
haltung, sondern auch in anderen Künsten, die ein Publikum haben. Sie ist ohne 
Zweifel von praktischer Bedeutung, aber sie wirft auch grundlegende Fragen zur 
Natur des Menschen auf und damit zur Ethik seines Tuns.  

In seiner antiken Rezeption erfährt der Gedanke der varietas sehr verschiede-
ne und zum Teil auch sehr tiefgründige Ausdeutungen. Siebzig Jahre nach Euri-
pides spricht Aristoteles in seiner Rhetorik von der Bedeutung der Abwechslung. 
Dabei geht es ihm nicht um die Rechtfertigung rhetorischer Techniken, sondern 
um Grundsätzliches. In seinen Ausführungen zu den Gerichtsreden fragt er nach 
dem Eigeninteresse des Tuns, von dem er sagt, dass es immer dem Nützlichen 
oder dem Vergnüglichen diene. „Lust“, sagt er, 

ist eine Art Bewegung der Seele und ihre massive und spürbare Zustands-
änderung in die ihr grundgelegte Natur, Schmerz das Gegenteil davon. 
Wenn nun Lust etwas von dieser Art ist, dann ist das Lustvolle offenkun-
dig das, was den besagten Zustand herstellt; das, was ihn aber beseitigt 
oder den gegenteiligen Zustand hervorruft, ist das Unlustbereitende. Also 
muss der Übergang in den naturgemäßen Zustand in den meisten Fällen 
vergnüglich sein, ganz besonders dann, wenn das, was natürlich zustande 
gekommen ist, seinen naturgemäßen Zustand wiedererlangt hat. Ebenso 
ist es mit den Gewohnheiten.31

In der Aufzählung dessen, was Lust bereitet und was angenehm ist, findet sich 
auch die Abwechslung. Und in diesem Zusammenhang verweist Aristoteles auf 
Euripides: 

Auch oftmals dasselbe zu tun ist angenehm, denn Gewohntes ist etwas 
Angenehmes. Angenehm ist aber auch die Abwechslung, sie führt zum na
türlichen Zustand zurück. Immer ein- und dasselbe bewirkt nämlich eine 
Überspannung des bestehenden Zustandes, daher sagt man auch: „Süß ist 
die Abwechslung in allem“. Daher sind auch zeitliche Abstände, sowohl bei 
Menschen als auch bei Dingen, angenehm, denn dadurch kommt es zur 
Abwechslung vom gegenwärtigen Zustand […].32

Auch in der Nikomachischen Ethik diskutiert Aristoteles die in der Natur des Men-
schen liegende Lust an der Veränderung. Den Rahmen seiner Abhandlung bildet 
das Ziel, das oberste Gut zu finden, das vollkommenste: „Jedes praktische Kön-
nen und jede wissenschaftliche Untersuchung“, sagt er, „ebenso jedes Handeln 

31	 Aristoteles, Rhetorik, hg. und übers. von Gernot Krapinger, Stuttgart 2012, 1369b 33, S. 52. 
32	 Ebd. 1371a 28, S. 56.

DOI: 10.13173/9783447112642.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



21Varietas und das Risiko des Gebrauchs von Modellen

und Wählen strebt nach einem Gut, wie allgemein angenommen wird. Daher die 
richtige Bestimmung von ‚Gut‘ als ‚das Ziel, zu dem alles strebt‘“.33 

Später im Text stellt er fest: „Als solches Gut aber gilt in hervorragendem Sin
ne das Glück.“34 Als er schließlich zur Lust an der Veränderung gelangt, zitiert 
er wieder Euripides. Aber er begnügt sich diesmal nicht mit der Erkenntnis, dass 
die Veränderung Lust bereitet, sondern unterwirft diese Lust einem harten Ur-
teil: „Doch ‚Immer sich ändern ist süßester Genuß‘, sagt der Dichter: dies ist die 
Folge einer gewissen Minderwertigkeit. Wie nämlich der Mensch, und zwar der 
minderwertige, leicht dem Anders-werden verfällt, so ist eine Natur, die des An
ders-werdens bedarf, minderwertig, denn sie ist nicht einfach und nicht gut.“35 

Zur Begründung verweist Aristoteles auf die Natur, durch die wir den Keim 
des Vergänglichen in uns tragen, und auf das Wesen Gottes, des unbewegten 
Bewegers, der an der einfachen, nicht durch die Veränderung hervorgerufenen 
Lust Freude hat: „Ein und dasselbe Ding ist niemals ununterbrochen lustvoll,“, 
schreibt er, 

weil unsere Natur keine einfache, unzusammengesetzte ist. Vielmehr ist 
in ihr noch etwas anderes, auf Grund dessen der Keim des Vergänglichen 
in uns steckt. Die Folge ist: wenn der eine Teil unseres Wesens etwas tut, 
so ist dies für den anderen Teil ein wesenswidriger Vorgang; wenn aber 
beide Teile in ein ausgeglichenes Verhältnis gebracht sind, so enthält der 
Vorgang weder Unlust noch Lust. Wäre dagegen die Natur eines Wesens 
einfach, (unzusammengesetzt), dann müßte immer ein und dasselbe Tun 
am lustvollsten sein. So wird es verständlich, daß Gott stets an der einen 
einfachen, (unzusammengesetzten) Lust seine Freude hat, denn es hat 
nicht nur der Zustand der Bewegung seine Aktivität, sondern auch der 
Zustand der Unbewegtheit, und Lust findet sich eher in der Ruhe als in 
der Bewegung.36 

Bemerkenswert ist an dieser Begründung der Verweis auf die Natur des Men-
schen, dessen Wesen zwei miteinander in Konflikt stehende Teile besitzt. Hier 
zeigt sich eine Auffassung, die ähnlich in Schillers Postulat zweier grundle­
gender Triebe zu finden ist, dem Sinnlichen Trieb und dem Formtrieb. Aber auch in 
der maßgebenden Rolle des in der Ruhe verharrenden Gottes gibt es Ähnlichkei­
ten zu Schillers Begriff der Göttlichkeit, wenngleich auch eine aufschlussreiche 
Differenz. 

Der oppositionelle ewige Gott wurde schon im antiken Diskurs zum Thema. 
44 v.  Chr. diskutiert Cicero im ersten Buch der De Natura Deorum eine Reihe von 
Fragen, die sich ergeben, wenn man annimmt, dass eine „zeitliche Welt durch 

33	 Aristoteles, Nikomachische Ethik, übers. von Franz Dirlmeier, Stuttgart 2013, hier Buch I, 1094a 
1–3, S. 5.

34	 Ebd., Buch I, 1097a, S. 15.
35	 Ebd., Buch XII, 1154b, S. 211.
36	 Ebd.

DOI: 10.13173/9783447112642.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



22 Bernd Mahr

einen zeitlosen Gott“ geschaffen wurde: Warum wurde die Welt gerade in die-
sem und in keinem anderen Zeitpunkt geschaffen? Was taten der Platonische 
Demiurg, der erste unbewegte Beweger, und die Pronoia der Stoa, die Vorsehung; 
was taten sie in der unendlichen Zeit, die der Erschaffung der Welt vorausging? 
Was veranlasste überhaupt den Demiurgen und die Pronoia, in einem bestimm-
ten Zeitpunkt eine Welt zu schaffen? Genügte ihnen selber der ursprüngliche 
weltlose Zustand nicht mehr? Und wollten sie eine Welt für den Menschen schaf
fen?37 In den letzten Fragen steckt, was hier interessiert. 

Velleius, der Epikureer, fragt in Ciceros Dialog forsch: 

Sollen wir annehmen, er freue sich an der bunten Vielfalt, mit der wir 
Himmel und Erde geschmückt sehen? Was kann dies für eine Freude für 
einen Gott sein? Wäre es wirklich eine Freude gewesen, dann hätte er sie 
gewiss nicht so lange entbehren können. Oder ist dies alles, wie ihr etwa 
zu sagen pflegt, der Menschen wegen von Gott geschaffen worden? Etwa 
den Weisen zuliebe? Dann wäre ein so riesiger Aufwand nur für wenige 
getrieben worden. Oder gar der Toren wegen? Da war erstens kein An-
lass, sich um die schlechten Menschen verdient zu machen; und was hat 
er zweitens erreicht, wenn doch alle Toren sich zweifellos schon immer 
im größten Elend befinden, vor allem gerade, weil sie Toren sind – denn 
was können wir Elenderes nennen als die Torheit? – und dann, weil es im 
Leben so viele Widerwärtigkeiten gibt, die die Weisen mit ihren Vorzü-
gen auszugleichen vermögen, die Toren dagegen sie weder, wenn sie zu 
kommen drohen, vermeiden noch, wenn sie eingetroffen sind, ertragen 
können.38 

Velleius sagt das mit voller Selbstverständlichkeit für die Berechtigung der Lust, 
die durch die Vielfalt bereitet wird, und in voller Überzeugung ihrer Bedeutung 
als eines Sinns des Lebens. In dieser Hinsicht setzt der Epikureer Velleius einen 
anderen Schwerpunkt als der Akademiker Aristoteles. 

5 Veränderung und Form

Sich der Vielfalt und Abwechslung hinzugeben, ist bei Parmenides Eigenheit 
der verwirrten Sterblichen und bei Aristoteles ein Zeichen der Minderwertig
keit menschlicher Existenz. Der Vielfalt und Abwechslung gegenüber stehen bei 
Parmenides das von Gott durch die Notwendigkeit festgehaltene Sein, das Wahre 
und das Denken, und bei Aristoteles Gottes Ruhe und Unbewegtheit.

Abwechslung schafft für Orest und Elektra Erleichterung, und für den Epiku­
reer Velleius sind Vielfalt und Abwechslung ein Teil des Lebenssinns. Bei Cicero 
sind sie ein rhetorisches Mittel der Rede vor Gericht und bei Phaedrus ein berech­

37	 Siehe Markus Tullius Cicero, De natura deorum. Vom Wesen der Götter, Kommentar, hg. von 
Olof Gigon, Zürich 1996, S. 341.

38	 Ebd., Liber primus, 22/23, S. 24f. Im lateinischen Original lautet die entscheidende Formu­
lierung: „post autem: varietatene eum delectari putamus, qua caelum et terras exornatas videmus?“

DOI: 10.13173/9783447112642.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



23Varietas und das Risiko des Gebrauchs von Modellen

tigtes Stilmittel der Erzählung. Der Verzicht auf Vielfalt und Abwechslung birgt 
für Cicero die Gefahr, nicht überzeugen zu können und bei Phaedrus das Risiko 
der Langeweile. Aber Phaedrus muss sich entschuldigen, wenn er, der Freude an 
der Abwechslung zuliebe, von der Worttreue seiner Darstellung abweicht. Die 
Freude an der Abwechslung ist offenbar nicht ungeteilt.

Für Goethes Theaterdirektor sind Vielfalt und Abwechslung eine ökonomi-
sche Notwendigkeit, um dem Publikum zu gefallen. Es scheint, als habe er sich 
von Parmenides’ Göttin inspirieren lassen, von ihrem Blick auf die Sterblichen. 
Der Verzicht auf Vielfalt und Abwechslung ist mit dem Risiko des Missfallens be-
laden und mit dem daraus eventuell resultierenden finanziellen Verlust. Goethes 
Dichter auf der anderen Seite sieht in der Vielfalt und Abwechslung das Risiko 
der nur für den Augenblick erlebten Lust und in deren Verzicht die Chance auf 
Bewahrung der Wahrheit, auch er von der Göttin inspiriert, nur ihrer Göttlichkeit 
näher.

Offenbar haben wir es in der Welt, in der wir die Wahrheit suchen und Theater 
spielen können, mit zwei oppositionellen und miteinander in Konflikt stehen-
den Prinzipen zu tun: dem Prinzip der Orientierung auf Vielfalt und Abwechslung 
hin, das sich in dem Gedanken der varietas ausdrückt, und dem Prinzip der Suche 
nach Gesetz und Wahrheit und nach deren Bewahrung und Ewigkeit.39 Konflikte und 
Fremdheit zwischen diesen beiden Prinzipien bestehen bis heute, vor allem im 
Alltagsleben und im Zusammenleben der Wissenschaften. Dort finden sie ihren 
vermutlich stärksten Ausdruck in der Unverträglichkeit der Techniken von For
malisierung und Narration. 

Schiller formulierte seine anthropologische Begründung der Opposition die-
ser Prinzipien in seinen Briefen Über die ästhetische Erziehung des Menschen, insbe
sondere in den Briefen 12 bis 15, die 1794 und 1795 in den Horen erschienen.40 Er 
sieht sie als Opposition von Veränderung und Form. Seine Analyse beginnt im 
11. Brief: 

39	 Wollte man, ähnlich dem Gedanken der varietas, auch dem Gedanken von Gesetz und Wahr-
heit und deren Bewahrung und Ewigkeit einen lateinischen Namen geben, dann wäre es 
aus heutiger Perspektive naheliegend, von veritas zu sprechen. Denn dies entspräche wohl 
gut unserem heutigen Wahrheitsbegriff, zumal auch das lateinische Wort veritas ein breites 
Bedeutungsspektrum aufweist: „Wahrheit, Wirklichkeit, Naturtreue, Innere Wahrheit, Not
wendigkeit, Wahrheitsliebe, Aufrichtigkeit, Ehrlichkeit, Offenheit, Unparteilichkeit, Recht­
lichkeit und Regel“. Pons Online-Wörterbuch, URL: https://de.pons.com/übersetzung?q=var
ietas&l=dela&in=&lf=de (1.8.2019). Aber ein zum Abstraktum erhobener lateinischer Begriff 
der veritas würde leicht den Eindruck erwecken, dass die Opposition von varietas und veritas 
schon in der Antike diskutiert wurde. Dafür gibt es jedoch keine Hinweise. Auch wenn die 
Rezeption des Begriffs der varietas auf Oppositionen verweist, wie die hier zitierten Passa-
gen belegen, so steht dem allgemeinen Begriff der varietas doch kein einzelner Begriff als 
Opposition gegenüber (ich bedanke mich bei Christian Badura für seine hilfreichen Hin
weise).

40	 Friedrich Schiller, Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen, hg. von 
Klaus L. Berghahn, Stuttgart 2000.

DOI: 10.13173/9783447112642.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



24 Bernd Mahr

Wenn die Abstraktion so hoch als sie immer kann hinaufsteigt, so gelangt 
sie zu zwey letzten Begriffen, bey denen sie stille stehen und ihre Grenzen 
bekennen muß. Sie unterscheidet in dem Menschen etwas, das bleibt, und 
etwas, das sich unaufhörlich verändert. Das bleibende nennt sie seine Per-
son, das wechselnde seinen Zustand. […] In dem absoluten Subjekt allein 
beharren mit der Persönlichkeit auch alle ihre Bestimmungen, weil sie aus 
der Persönlichkeit fließen. Alles was die Gottheit ist, ist sie deswegen, weil 
sie ist; sie ist folglich alles auf ewig, weil sie ewig ist.41 

Obgleich nun ein unendliches Wesen, eine Gottheit, nicht werden kann, so muß 
man doch eine Tendenz göttlich nennen, die das eigentlichste Merkmal der Gott-
heit, absolute Verkündigung des Vermögens (Wirklichkeit alles Möglichen) und 
absolute Einheit des Erscheinens (Nothwendigkeit alles Wirklichen), zu ihrer 
unendlichen Aufgabe hat. Die Anlage zu der Gottheit trägt der Mensch unwi­
dersprechlich in seiner Persönlichkeit in sich; der Weg zu der Gottheit, wenn man 
einen Weg nennen kann, was niemals zum Ziele führt, ist ihm aufgetan in den 
Sinnen.42 

Hieraus fließen nun zwey entgegengesetzte Anforderungen an den Men-
schen, die zwey Fundamentalgesetze der sinnlich-vernünftigen Natur. 
Das erste dringt auf absolute Realität: er soll alles zur Welt machen, was 
bloß Form ist, und alle seine Anlagen zur Erscheinung bringen: das zwey-
te dringt auf absolute Formalität: er soll alles in sich vertilgen, was bloß 
Welt ist, und Uebereinstimmung in alle seine Veränderungen bringen; mit 
anderen Worten: er soll alles innre veräußern und alles äussere formen. 
Beyde Aufgaben, in ihrer höchsten Erfüllung gedacht, führen zu dem Be-
griff der Gottheit zurück, von dem ich ausgegangen bin.43 

Den 12. Brief beginnt er dann mit den Worten: 

Zur Erfüllung dieser doppelten Aufgabe, das Nothwendige in uns zur 
Wirklichkeit zu bringen und das Wirkliche ausser uns dem Gesetz der 
Nothwendigkeit zu unterwerfen, werden wir durch zwey entgegenge­
setzte Kräfte gedrungen, die man, weil sie uns antreiben ihr Objekt zu 
verwirklichen, ganz schicklich Triebe nennt. Der erste dieser Triebe, den 
ich den sinnlichen nennen will, geht aus von dem physischen Daseyn des 
Menschen oder von seiner sinnlichen Natur, und ist beschäftigt, ihn in die 
Schranken der Zeit zu setzen und zur Materie zu machen […] mithin for­
dert dieser Trieb, daß Veränderung sey, daß die Zeit einen Inhalt habe. […] 
Der zweyte jener Triebe, den man den Formtrieb nennen kann, geht aus 
von dem absoluten Daseyn des Menschen oder von seiner vernünftigen 

41	 Ebd., S.43.
42	 Ebd., S. 45.
43	 Ebd., S. 46.

DOI: 10.13173/9783447112642.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



25Varietas und das Risiko des Gebrauchs von Modellen

Natur, und ist bestrebt, ihn in Freyheit zu setzen, Harmonie in die Ver­
schiedenheit seines Erscheinens zu bringen, und bey allem Wechsel des 
Zustands seine Person zu behaupten.44 

Schiller sieht die beiden Triebe jedoch nicht in ihrer Gegensätzlichkeit, sondern, 
wie er im 13. Brief erklärt, in ihrer Wechselwirkung. In diesem Zusammenhang 
verweist er auf Fichtes Grundlagen der gesamten Wissenschaftslehre,45 die 1793 und 
’94 heftig diskutiert wurden. „Sie sind“, sagt er von den Trieben, 

einander also von Natur nicht entgegengesetzt, und wenn sie demohnge­
achtet so erscheinen, so sind sie es erst geworden durch eine freye Ueber­
tretung der Natur, indem sie sich selbst misverstehen, und ihre Sphären 
verwirren. Ueber diese zu wachen, und einem jeden dieser beyden Trie­
be seine Grenzen zu sichern, ist die Aufgabe der Kultur, die also beyden 
eine gleiche Gerechtigkeit schuldig ist, und nicht bloß den vernünftigen 
Trieb gegen den sinnlichen, sondern auch diesen gegen jenen zu behaup
ten hat.46 

Veränderung und Form im Sinnlichen Trieb und im Formtrieb stehen damit in en-
gem Zusammenhang zu den Prinzipen der Orientierung auf Vielfalt und Ab
wechslung und der Suche nach Gesetz und Wahrheit und nach deren Bewahrung 
und Ewigkeit. Im Ideal eines Ausgleichs zwischen beiden Trieben sieht Schiller 
einen Bezug zur Göttlichkeit, und im Zusammenwirken beider erkennt er den 
Spieltrieb: „Der sinnliche Trieb will“, schreibt er im 14. Brief, „daß Veränderung 
sey, daß die Zeit einen Inhalt habe; der Formtrieb will, daß die Zeit aufgehoben, daß 
keine Veränderung sey. Derjenige Trieb also, in welchem beyde verbunden wirken, 
[…] der Spieltrieb also würde dahin gerichtet seyn, die Zeit in der Zeit aufzuheben, 
Werden mit absolutem Seyn, Veränderung mit Identität zu vereinbaren.“47

Auch wenn bei Schiller der Mensch und der ihm innewohnende, nach Gött­
lichkeit strebende Ausgleich in den Vordergrund tritt, so zeigen sich in der Zwei­
teilung und in der Beziehungskonstellation der Triebe doch auffällige Ähnlich­
keiten zu Aristoteles’ Nikomachischer Ethik, nicht zuletzt auch in dem Gedanken, 
dass mit der Dominanz der varietas als „freye Übertretung der Natur“ zwar nicht 
„Minderwertigkeit“, aber doch eine Distanz zur Göttlichkeit entsteht. 

6 Modell und Regel
Die antiken Oppositionen, in denen Vielfalt und Gesetz und Veränderung und Ewig-
keit im Konflikt stehen, so denke ich, begleiteten von Beginn an auch den Diskurs 
um Modelle. Ursprünglich ging es bei der Entwicklung von Modellen vermutlich 

44	 Ebd., S. 46–48.
45	 Johann Gottlieb Fichte, Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre als Handschrift für seine Zu-

hörer (1794), Einl. und Reg. von Wilhelm G. Jacobs, Hamburg 1997.
46	 Schiller, Über die ästhetische Erziehung des Menschen, S. 50f.
47	 Ebd., S. 56f.

DOI: 10.13173/9783447112642.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



26 Bernd Mahr

um das Bedürfnis, Regeln zu finden, deren Anwendung eine angemessene und 
erfolgreiche Gestaltung sichern und die helfen, zu einem intendierten Optimum 
im Ziel zu gelangen. Offenbar sollten Modelle Gesetzescharakter haben. Aber 
man musste doch auch immer wieder der varietas Raum geben und damit das 
Wagnis eingehen, in der Gestaltung zu scheitern und das Optimum im Ziel zu 
verfehlen. Mit diesem Risiko gewann man zugleich die Chance der Innovation, 
der Bewahrung der Lebendigkeit und der Vermehrung der Vielfalt, von der ja 
nicht nur Cicero und Phaedrus wussten, dass sie Freude bereitet, sondern auch 
Aristoteles. Denn ausschließliche Verpflichtung gegenüber dem Gesetz, auch das 
wurde schon gesehen, barg die Gefahr der Erstarrung und Gleichförmigkeit. Die-
se Beobachtung, wenn es denn gerechtfertigt ist, sie zu einem allgemeinen Phä-
nomen zu erheben, setzt Regeln und Modelle in eine gewisse Konkurrenz zuein­
ander. Regeln, so könnte man grob sagen, sind Ausdruck der Überzeugung von 
Notwendigkeit und Gesetz, während Modelle, die der Vielfalt eine Form geben, 
kontingent sind. Denn eher noch als Regeln könnten Modelle auch anders sein, 
und anders als Regeln lassen Modelle Spielraum bei ihrem Gebrauch. 

Das Modellsein ist durch eine epistemische und eine diese konstituierende ope-
rationale Kontextstruktur charakterisiert.48 Die für Modelle typische Verknüpfung 
von Kontextbeziehungen findet sich ebenso bei Regeln, so dass es gerechtfertigt 
ist, auch eine Regel als Modell zu befragen. Regeln haben, wenn sie nicht einfach 
gesetzt sind, ihren Ursprung in der Erfahrung, die in der Vergangenheit liegt, 
und sie finden ihre Rechtfertigung in der wiederholten Bestätigung durch ihren 
Gebrauch. Modelle dagegen können der Phantasie entstammen und das Bild ei-
ner zukünftigen Realität malen. Bestätigt werden Modelle dann möglicherweise 
schon in nur einer einzigen Verwirklichung. Wir verbinden mit einer Regel selten 
einen umfassenden Zusammenhang, während uns Modelle oft dazu dienen, die 
Kohärenz und Konsistenz einer Gesamtheit zu begründen. Der entscheidende 
Unterschied zwischen beiden liegt jedoch in der Intention ihrer Herstellung oder 
Wahl und in den mit ihrem Gebrauch verbundenen Erwartungen. Charakteris-
tisch für das allgemeine Verständnis von Regeln ist die Zweifelsfreiheit, mit der 
sie bedacht werden. Anders als Regeln können Modelle den Zweck, ihren Cargo 
auf das zu übertragen, was durch ihre Anwendung entsteht, nur möglicherweise 
erfüllen. Während Regeln Notwendigkeit und Sicherheit im Hinblick auf ein zu 
erreichendes Ziel zugeschrieben wird und ihnen dadurch etwas Zwingendes an

48	 Zur Theorie des Modellseins siehe: Bernd Mahr, „Ein Modell des Modellseins. Ein Beitrag 
zur Aufklärung des Modellbegriffs“, in: Modelle, hg. von Ulrich Dirks und Eberhard Kno-
bloch, Berlin 2008, S.187–218; Bernd Mahr, „Cargo. Zum Verhältnis von Bild und Modell“, in: 
Visuelle Modelle, hg. von Ingeborg Reichle, Steffen Siegel und Achim Spelten, München 2008, 
S. 17–40; Bernd Mahr, „Die Informatik und die Logik der Modelle“, in: Informatik Spektrum, 
32/3 (2009), S. 228–249; Bernd Mahr, „On the Epistemology of Models“, in: Rethinking Episte-
mology, hg. von Günter Abel und James Conant, Volume 1, Berlin/Boston 2011, S. 301–352; 
Bernd Mahr, „Modelle und ihre Befragbarkeit. Grundlagen einer allgemeinen Modelltheo
rie“, in: Erwägen, Wissen, Ethik 26/3 (2015), S. 329–342 sowie Reinhard Wendler, Das Modell 
zwischen Kunst und Wissenschaft, München 2013.

DOI: 10.13173/9783447112642.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



27Varietas und das Risiko des Gebrauchs von Modellen

haftet, wird Modellen meist eine aus ihrer Wahl oder Herstellung herrühren-
de Subjektivität und Kontingenz zugestanden und ihrer Anwendung nicht selten 
der Charakter eines Experiments. Bei Modellen ist neben ihrer Herstellung oder 
Wahl im Allgemeinen auch ihre Anwendung mit Freiheiten verbunden. Die An
wendung einer Regel dagegen hat meist stark eingeschränkte und zudem meist 
auch nur kontrollierte Freiheitsgrade. Oft liegen diese in der Parametrisierung 
gekennzeichneter freier Parameter, die die Regel zu einem Schema macht. Im 
Alltag interessieren uns Regeln nicht und meist wollen wir nicht wissen, was sie 
uns sagen. Von diesem Umgang mit Regeln spricht Wittgenstein in seinen Philo
sophischen Untersuchungen: 

‚Die Linie gibt’s mir ein, wie ich gehen soll‘. – Aber das ist natürlich nur 
ein Bild. Und urteile ich, sie gebe mir, gleichsam verantwortungslos, dies 
oder das ein, so würde ich nicht sagen, ich folgte ihr als einer Regel. (§ 222). 
Man fühlt nicht, daß man immer des Winkes (der Einflüsterung) der Regel 
gewärtig sein muß. Im Gegenteil. Wir sind nicht gespannt darauf, was sie 
uns jetzt wohl sagen wird, sondern sie sagt uns immer dasselbe, und wir 
tun, was sie uns sagt. Man könnte dem, den man abrichtet, sagen: ‚Sieh, ich 
tue immer das Gleiche: ich…‘ (§ 223).49

Weil sich der Gebrauch von Modellen und Regeln in dieser Weise unterscheidet, 
ist es in der Sache nicht begründet, an Modelle und ihre Anwendung Anforde
rungen zu stellen, die dem Modus der Notwendigkeit und dem Diktum der Re
geltreue entlehnt sind. Modelle, die auf solche Anforderungen beschränkt sind, 
werden zu Regeln. Nun haben Modelle als Regeln eine lange Tradition, vor allem 
dann, wenn sie mit der Forderung nach weitgehender Ähnlichkeit mit ihrem Re-
ferenzobjekt belegt sind, von dem oder für das sie Modell sind. Plinius der Ältere 
erzählt im 35. Buch seiner Naturalis Historia die Geschichte der Erfindung des 
Töpfers Butades, der als Erster für die Herstellung eines porträtähnlichen Bil-
des aus Ton (similitudo) einen Schattenriss als Modell benutzt haben soll.50 Und 
direkt im Anschluss an die Butades-Legende berichtet er, dass es Lysistratos aus 
Sikyon als erster unternommen habe, „das Bild eines Menschen am Gesicht selbst 
in Gips abzuformen und Wachs in diese Gipsform zu gießen und es dann zu ver
bessern“. Er „machte es sich auch zur Aufgabe“, schreibt Plinius, „den Bildern 
Ähnlichkeit zu verleihen [similitudines reddere]; vorher bemühte man sich nur 
um eine möglichst schöne Ausführung.“51 Wenn man dagegen das Besondere an 
Modellen in den Freiheiten ausmacht, die sie als Mittel der Gestaltung gewähren, 
und wenn man insbesondere in ihrer Unschärfe einen nutzbaren Wert erkennt,52 

49	 Ludwig Wittgenstein, „Philosophische Untersuchungen“, in: ders., Schriften, Frankfurt a.  M. 
1960, Bd. 1, S. 279–544, hier S. 387.

50	 Vgl. Gaius Plinius Secundus, Naturalis Historiae Libri XXXVII, Buch XXXV: Farben, Malerei, 
Plastik, hg. von Roderich König und Gerhard Winkler, Berlin/Boston 2011, § 151, S. 114.

51	 Ebd., XXXV, § 153, S. 117.
52	 Vgl. Wendler, Das Modell zwischen Kunst und Wissenschaft, S. 85–89.

DOI: 10.13173/9783447112642.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



28 Bernd Mahr

dann sind Modelle als Regeln, die keinen Spielraum lassen und die sich einer 
Hinterfragung entziehen, eher ein Paradox. Der Preis für die dem Gedanken des 
Modells innewohnenden Freiheiten sind allerdings die Risiken des Irrtums und 
des Misslingens. In diesen Risiken liegt auch der Grund für die Geringschätzung 
von Modellen in der Hierarchie des erkennenden Weltbezugs, die Platon im Staat 
mit seinem Liniengleichnis begründet.53

7 Modell und Risiko bei Vitruv
Um das Jahr 15 v.  Chr. legte Vitruv eine ihrem Anspruch nach umfassende Archi­
tekturtheorie vor. Seine Decem Libri de Architectura54 sind der einzige aus der Anti
ke erhaltene Architekturtraktat. Sie sind ein Kompendium von Gestaltungsregeln 
und Bauvorschriften, die in einen Rahmen der Verherrlichung der Architektur als 
Leitwissenschaft kultureller Entwicklung eingebettet sind. Vitruvs Architektur­

53	 Platon, Der Staat, übers. von Rüdiger Rufener und hg. von Thomas A. Szlezák, Düsseldorf/
Zürich 2000, 509 d–511 e, S. 557–563.

54	 Vitruv, De architectura libri decem/Zehn Bücher über Architektur, übers. von Curt Fensterbusch, 
Darmstadt 1981.

Tabelle 1: Moduli der dorischen Hexastylosfront nach Vitruv.  
Aus: Heiner Knell, Vitruvs Architekturtheorie. Versuch einer Interpretation,  

Darmstadt 1985, S. 88.

DOI: 10.13173/9783447112642.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



29Varietas und das Risiko des Gebrauchs von Modellen

theorie hatte in der Zeit der Renaissance und später, bis ins 19. Jahrhundert hi-
nein, dominierenden Einfluss auf die Baugeschichte.55 Es geht Vitruv in seiner 
Theorie um ein durchgängiges System von Gesetzen und Bauanweisungen, de-
ren Einhaltung in der Öffentlichkeit Gefallen findet und die dem Architekten für 
lange Zeit Ruhm garantieren. Die Formgebung von Tempeln, schreibt er, beruhe 
„auf Symmetrie, an deren Gesetze sich die Architekten peinlichst genau halten 
müssen.“ 56 Durch die Beachtung dieser Gesetze hätten „auch die berühmten Ma-
ler und Bildhauer großen und unbegrenzten Ruhm erlangt.“57 

Grundlegendes Element seines Systems ist die in Zahlen ausgedrückte regel-
hafte Beziehung des Ganzen zu seinen Teilen, deren Proportionen die Symmet-
rien erzeugen, die die Eurythmie des architektonischen Werkes realisieren. Maß-
einheit der Proportionen ist der modulus, der als „berechneter Teil“ als eine am 

55	 Vgl. Hanno-Walter Kruft, Geschichte der Architekturtheorie. Von der Antike bis zur Gegenwart. 
München 1995.

56	 Vitruv, De architectura, Liber tertius, I (1), S. 137.
57	 Ebd., Liber tertius, I (2), S. 139.

Abb. 3: Dorischer Tempel-Entwurf nach Vitruv. Ausschnitt des Frontaufrisses.  
Aus: Heiner Knell, Vitruvs Architekturtheorie. Versuch einer Interpretation,  

Darmstadt 1985, Abb. 32.

DOI: 10.13173/9783447112642.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



30 Bernd Mahr

Bau befindliche Größe vorkommt (beim Bau einer Säulenfront ist der modulus der 
halbe Durchmesser des unteren Teils der Säule). Das auf Vitruv zurückgehende 
lateinische Wort modulus wurde zur etymologischen Wurzel unseres heutigen 
Wortes Modell.58

Obwohl es Vitruv um ein Regelwerk geht, das einem als innere Wahrheit, Not
wendigkeit und Regeltreue verstandenen Gesetz verpflichtet ist, gibt es mehrere 
Gründe, seine Architekturtheorie auch als Modelltheorie zu lesen: Seine Symme­
trie-Regeln weisen die epistemische und operationale Kontextstruktur auf, die 
Modelle auszeichnet; er stützt sie auf Erfahrungen, Beobachtungen und Messun­
gen und verbindet sie mit einem deutlich bestimmten Zweck. Seine gestalteri
schen Festlegungen bilden einen Zusammenhang, der dazu dient, eine kohärente 
und konsistente Gesamtheit zu gestalten, seine Maßangaben sind keine starren 
Wiedergaben der Proportionen existierender Bauwerke, sondern Idealisierun
gen, bei denen er selbst gestaltend eingegriffen hat.59 Die Anwendung seiner Vor
schriften ist zumindest in Grenzen mit Freiheiten und Variationsmöglichkeiten 
verbunden.60 Zudem ist Vitruvs Architekturtheorie kontingent, denn sie könnte 
auch anders sein.

Bei allem Wunsch nach Regeltreue sieht sich Vitruv gezwungen, Abweichun-
gen von seinen Vorschriften zuzulassen, um die Eindeutigkeit der Eurythmie zu 
gewährleisten und optische Irritationen zu korrigieren. Resümierend schreibt er 
dazu: 

Da also, was wirklich ist, falsch gesehen wird und manche Dinge von den 
Augen anders beurteilt werden als sie sind, glaube ich, daß es nicht zwei
felhaft sein darf, daß im Hinblick auf die Natur des Ortes oder andere 
zwingende Umstände Abzüge oder Zusätze (zu den errechneten Größen­
verhältnissen der Bauglieder) gemacht werden müssen, aber so, daß nichts 
an diesen Bauwerken beanstandet wird. Das aber wird auch durch ange
borenes ästhetisches Empfinden, nicht durch wissenschaftliche Lehren al­
lein erreicht.61 

Er schließt auch Variationen nicht aus, um den Bau von Privathäusern dem sozia-
len Status und wirtschaftlichen Vermögen ihrer Bauherren anzupassen.62 Und er 
lässt schließlich auch Gestaltungsspielräume zu, um individuellen Vorlieben zu 
entsprechen. Aber er rechtfertigt seine Zugeständnisse an die varietas nicht mit 
der Freude, die die Abwechslung mit sich bringt, wie Phaedrus dies tat, sondern 
immer nur mit großer Zurückhaltung und immer versehen mit einer (zuweilen 

58	 Vgl. Bernd Mahr, „Modellieren. Beobachtungen und Gedanken zur Geschichte des Modell-
begriffs“, in: Bild Schrift Zahl, hg. von Horst Bredekamp und Sybille Krämer, München 2003, 
S. 59–86.

59	 Vitruv, De architectura, Liber quartus, S. 171–173.
60	 Ebd., S. 166–174.
61	 Ebd., Liber sextus, II (4), S. 271–273.
62	 Ebd., V (1, 2), S. 283.

DOI: 10.13173/9783447112642.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



31Varietas und das Risiko des Gebrauchs von Modellen

auch polemischen) Warnung vor Übermaß und Unangemessenheit, wie im Fall 
moderner Buntheit in der Wandmalerei, die ihm zuwider ist.63 Man gewinnt bei 
der Lektüre seiner Bücher den Eindruck, dass Vitruv der varietas eine grundle
gende Skepsis und Ablehnung entgegenbringt. 

8 Modell und Risiko bei Alberti
Leon Battista Alberti, der mit seinen um 1450 verfassten Zehn Büchern über die 
Baukunst64 eine direkte Relation zu Vitruv herstellt, fasst die varietas freier. Er 
nimmt Bezug auf die Abwechslung, die erfreut, und stimmt die Rolle von Mo
dellen auf diese Freiheit ab. Aber auch er kann nicht über Gestaltungsspielräume 
bei der Herstellung von Gebäuden sprechen, ohne zugleich vor deren Risiken 
zu warnen. Er geht nicht mehr von der Regelhaftigkeit eines Werkes aus, die als 
Ideal aus Vorbildern abgeleitet ist und die so zum Modell wird, sondern er eta-
bliert ein Ideal der Schönheit und der Richtigkeit des Besten: ein Optimum, das 
mithilfe von Modellen zu erreichen ist. 

Schönheit, definiert er, ist „eine bestimmte gesetzmäßige Übereinstimmung 
aller Teile, was immer für einer Sache […], die darin besteht, daß man weder et-
was hinzufügen noch hinwegnehmen oder verändern könnte, ohne sie weniger 
gefällig zu machen.“65 Und aus dieser auf Gesetzmäßigkeit gegründeten Maßga-
be des Optimums ergibt sich dann, wie man bauen muss: 

Man baue daher so, daß man an Gliedern nie mehr wünscht, als vorhan-
den sind, und nichts, was vorhanden ist, irgendwie getadelt werden kann. 
Doch soll damit nicht gesagt sein, daß man alles mit ein und demsel-
ben Linienzuge und nach demselben Schema entwerfe, so daß nirgends 
ein Unterschied ist, sondern anderes wird uns gefallen, wenn es größer, 
anderes uns zusagen, wenn es kleiner ist; anderes wird wieder aus der 
Mittelstellung zwischen diesen beiden Lob ernten. Manches wird durch 
seine aufrechten Linien Gefallen erwecken, manches wieder durch seine 
gekrümmten, und schließlich wird wieder anderes mit beiderlei Linien-
zug gebilligt werden; nur das eine meide, wovor ich dringend warne, daß 
du nicht in den Fehler verfällst, ein Ungeheuer mit ungleichen Schultern 
und Seiten geschaffen zu haben. Eine Würze zwar des Geschmackes ist 
die Verschiedenheit, wenn sie durch die wechselseitige Gleichförmigkeit 
der auseinanderliegenden Dinge untereinander eine sichere Grundlage 
hat; wenn aber infolgedessen alles einander in aufgelöster und unverein
barer Ungleichheit sich widerspricht, so wird sie vollkommen sinnlos sein. 
Denn wie bei der Lyra, wenn die tiefen Stimmen zu den hellen gestimmt 
sind, und die in der Mitte zwischen beiden liegenden harmonisch miter­
klingen, aus der Verschiedenheit der Stimmen ein voller und herrlicher 

63	 Ebd., Liber septimus, V (1–8), S. 333–337.
64	 Leon Battista Alberti, Zehn Bücher über die Baukunst, übers. von Max Theuer, Darmstadt 1991.
65	 Ebd., Sechstes Buch, II, S. 293.

DOI: 10.13173/9783447112642.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



32 Bernd Mahr

Zusammenklang entsteht, der unsere Sinne in ganz eigener Weise gefan-
gen nimmt und fesselt, so geht es auch mit allen anderen Dingen, die un-
sere Sinne zu bewegen und zu ergreifen imstande sind. Übrigens wird 
dies, wie’s der Zweck, das Behagen und auch die löbliche Gewohnheit der 
Erfahrenen erheischt, auszuführen sein. Denn gegen die Gewohnheit in 
vieler Hinsicht anzukämpfen, bringt wohl Dank, doch auch ihr beizustim-
men, ist ein Gewinn und von großem Vorteil. Sobald daher alle anderen 
hervorragenden Architekten durch ihre Werke offenbar zum Ausdruck 
brachten, daß hier am besten die Dorische, die Jonische, die Korinthische 
oder Toskanische Ordnung am Platze sei, so werden wir nicht durch bloße 
Übertragung ihrer Zeichnung auf unseren Bau wie durch Gesetze gebun-
den daran festhalten, sondern wir werden durch ihr Beispiel angeeifert, 
durch neue, bessere Entwürfe gleiches und womöglich noch größeres Lob 
zu ernten suchen.66 

Vielleicht ist Albertis Plädoyer für einen harmonischen Ausgleich zwischen dem 
Einfachen und der Verschiedenheit und sein Sowohl-als-auch von Gewohnheit 
und das Ankämpfen gegen sie eine Replik auf Aristoteles, der mit seinem Ver-
weis auf Gott die Vielfalt gegen die Einfachheit ausspielt. In jedem Fall aber wird 
für Alberti das Streben nach diesem Ausgleich zu einer neu bestimmten inneren 
Wahrheit im Werk. Denn das Optimum, das die Schönheit ist, ist nicht beliebig. 
Es liegt nicht im freien Urteil. „Die Schönheit“, sagt er an einer anderen Stelle, 
„ist eine Übereinstimmung und ein Zusammenhang der Teile zu einem Ganzen, 
das nach einer bestimmten Zahl, einer besonderen Beziehung und Anordnung 
ausgeführt wurde, wie es das Ebenmaß, das heißt das vollkommenste und obers
te Naturgesetz fordert.“67

Dabei sind Modelle für Alberti nicht einfach Repräsentationen dieses Geset-
zes, wie sie es noch für Vitruv waren, sondern praktische Mittel, die dazu dienen, 
die innere Wahrheit des Werkes zu erreichen: „Erwäge alles […]“, schreibt er, 

und zugleich ziehe Fachleute zu Rate, indem Du von Deinen Modellen Ko-
pien machen läßt. An diesen geh, bitte, zweimal, dreimal, viermal, sieben-
mal, ja zehnmal mit Unterbrechungen und zu verschiedenen Zeiten alle 
Teile des zukünftigen Bauwerkes durch, bis es von den untersten Wurzeln 
bis zum obersten Ziegelstein nichts Unbekanntes, nichts Offenbares, nichts 
Großes und nichts Kleines am ganzen Bauwerk geben wird, von dem Du 
nicht lange und oft vorher erwogen, festgesetzt und bestimmt hast, mit 
welchen Mitteln, an welchen Stellen, nach welcher Ordnung es am besten 
versetzt, angeschlossen und zugerichtet werden soll und kann.68 

66	 Ebd., Erstes Buch, IX, S. 49f.
67	 Ebd., Neuntes Buch, V, S. 492.
68	 Ebd., Neuntes Buch, XIII, S. 511.

DOI: 10.13173/9783447112642.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



33Varietas und das Risiko des Gebrauchs von Modellen

Ähnlich wie die Logik, die bei Frege dazu dient, die Wahrheit nicht zu verfehlen, 
vermeiden also auch Modelle ein Risiko. Da Modelle, die so in den Prozess der 
Gestaltung eingebunden sind, nicht von vorne herein schon Regeln sein können, 
ist ihr Gebrauch auch nicht von Risiken frei.

9 Schluss
Zum Konflikt im Prinzip der varietas und zum Risiko des Gebrauchs von Model
len, das sich daraus ergibt, könnte sehr viel mehr gesagt werden. Dafür müssten 
insbesondere die Bedeutungen des Begriffs varietas differenziert werden, um die 
sich in ihnen ausdrückenden Gemeinsamkeiten und Abweichungen zu schärfen. 
Aber wohin würde das führen? Ich denke, dass sich der Konflikt in der varietas 
und die Bemühungen um einen Ausgleich auch noch an neueren Modelltheo
rien nachweisen ließen. Dabei würde sich zeigen, dass mit der modernen Ent
wicklung von Modelltechniken der Ausgleich zunehmend zum Gegenstand der 
Regulierung wird, bis hin zu Metamodellen, die die Freiheiten des Modellge
brauchs selbst zum Gegenstand der Gestaltung machen. Durch analysierende 
Untersuchungen mit dem Modell des Modellseins69 könnte man erkennen, wie 
der Konflikt genauer zu differenzieren wäre und wie sich die darauf beruhenden 
Risiken des Gebrauchs von Modellen klassifizieren ließen. 

Bibliographie
Quellen 
Alberti, Leon Battista, Zehn Bücher über die Baukunst, übers. von Max Theuer, Darm-

stadt 1991.
Aristoteles, Nikomachische Ethik, übers. von Franz Dirlmeier, Stuttgart 2013.
 –, 	Rhetorik, hg. und übers. von Gernot Krapinger, Stuttgart 2005.
Cicero, Markus Tullius, De natura deorum. Vom Wesen der Götter, hg. von Olof Gigon, 

Zürich 1996.
–, 	 De oratore. Über den Redner, hg. und übers. von Harald Merklin, Stuttgart 1976.
Euripides, „Orestes“, in: Euripides. Sämtliche Tragödien und Fragmente, übers. von Ernst 

Buschor, hg. von Gustav Adolf Seeck, Darmstadt 1977, Bd. V., S. 5–130.
Fichte, Johann Gottlieb, Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre als Handschrift für sei

ne Zuhörer, Einl. und Reg. von Wilhelm G. Jacobs, Hamburg 1997. 
Frege, Gottlob, „Logik“, in: ders., Schriften zur Logik und Sprachphilosophie. Aus dem 

Nachlass, hg. von Gottfried Gabriel, Hamburg 1971, S. 35–73.
Goethe, Johann Wolfgang von, „Vorspiel auf dem Theater“, in: ders., Faust. Eine Tragö-

die, Tübingen 1808, S. 9–19.
Leibniz, Gottfried Wilhelm, „Zum Begriff der Möglichkeit“, in: ders., Kleine Schriften zur 

Metaphysik, hg. und übers. von Hans Heinz Holz, Frankfurt a.  M. 1996, S. 172–189.
Parmenides, Vom Wesen des Seienden. Die Fragmente, hg. und übers. von Uvo Hölscher,   
      Frankfurt a.  M. 1969.

69	 Vgl. Mahr, „Modelle und ihre Befragbarkeit“.

DOI: 10.13173/9783447112642.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



34 Bernd Mahr

Phaedrus, Liber Fabularum. Fabelbuch, hg. und übers. von Friedrich Rückert und Otto 
Schönberger, Stuttgart 1975.

Platon, Der Staat, übers. von Rüdiger Rufener und hg. von Thomas Alexander Szlezák, 
Düsseldorf/Zürich 2000.

Plinius Secundus, Gaius, Naturalis Historiae libris XXXV, Buch XXXV: Farben, Malerei, 
Plastik, hg. von Roderich König und Gerhard Winkler, Berlin/Boston 2011. 

Schiller, Friedrich, Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen, 
hg. von Klaus L. Berghahn, Stuttgart 2000. 

Vitruv, De architectura libri decem/Zehn Bücher über Architektur, übers. von Curt Fenster-
busch, Darmstadt 1981.

Wittgenstein, Ludwig, „Philosophische Untersuchungen“, in: ders., Schriften, Frank-
furt a.  M. 1960, Bd. 1, S. 279–544.

Sekundärliteratur
Kruft, Hanno-Walter, Geschichte der Architekturtheorie. Von der Antike bis zur Gegenwart, 

München 1995.
Mahr, Bernd, „Cargo. Zum Verhältnis von Bild und Modell“, in: Visuelle Modelle, hg. 

von Ingeborg Reichle, Steffen Siegel und Achim Spelten, München 2008, S. 17–40.
–, 	 „Die Informatik und die Logik der Modelle”, in: Informatik Spektrum 32/3 (2009), 

S. 228–249. 
–, 	 „On the Epistemology of Models“, in: Rethinking Epistemology, hg. von Günter Abel 

und James Conant, Volume I, Berlin/Boston 2011, Bd. 1, S. 301–352.
–, 	 „Ein Modell des Modellseins. Ein Beitrag zur Aufklärung des Modellbegriffs“, in: 

Modelle, hg. von Ulrich Dirks und Eberhard Knobloch, Berlin 2008, S. 187–218.
–, 	 „Modelle und ihre Befragbarkeit. Grundlagen einer allgemeinen Modelltheorie“, 

in: Erwägen, Wissen, Ethik 26/3 (2015), S. 329–342. 
–, 	 „Modellieren. Beobachtungen und Gedanken zur Geschichte des Modellbegriffs“, 

in: Bild Schrift Zahl, hg. von Horst Bredekamp und Sybille Krämer, München 2003.
Weber, Horst, „Varietas, variatio/Variation, Variante“, in: Handwörterbuch der musikali-

schen Terminologie, Ordner VI: Si–Z, hg. von Albrecht Riethmüller, Stuttgart 1986, 
URL: www.sim.spk-berlin.de (1.8.2019).

Wendler, Reinhard, Das Modell zwischen Kunst und Wissenschaft, München 2013.

Onlinequellen
„varietas“, in: Pons Online-Wörterbuch,
URL: https://de.pons.com/übersetzung?q=varietas&l=dela&in=&lf=de (1.8.2019). 

DOI: 10.13173/9783447112642.011 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Am Nullpunkt des Wissens. Platon mit Euklid
Wolfgang Schäffner 

Es gibt nur wenige Modelle, die in grundlegender Weise das Wissen Europas ge-
prägt haben und zugleich als Wissens-Modell eine über 2300-jährige kontinuier
liche Geschichte aufweisen. Die geometrischen Gesetze des Pythagoras oder 
Euklid gelten immer noch, trotz aller nichteuklidischer Geometrien: ein geome­
trisches Modell also, das eine besondere long durée aufweist. Ganz in diesem Sin-
ne heißt es in Husserls „Ursprung der Geometrie“:

Der Pythagoreische Satz, die ganze Geometrie existiert nur einmal, wie 
oft sie und sogar in welcher Sprache immer sie ausgedrückt sein mögen. 
Sie ist identisch dieselbe in der ›originalen Sprache‹ Euklids und in allen 
›Übersetzungen‹; in jeder Sprache abermals dieselbe, wie oft sie sinnlich 
geäußert worden ist, von der originalen Aussprache und Niederschrift an 
in den zahllosen mündlichen Äußerungen oder schriftlichen und sonsti-
gen Dokumentierungen.1  

Solche idealen Objekte, wie sie die Mathematik seit Platon, aber besonders auch 
seit dem 19.  Jahrhundert schätzt, sind der Ausgangspunkt meiner Überlegun-
gen, bei denen es um den Modellcharakter der Geometrie als Wissensform geht. 
Einerseits also eine geradezu monolithische Übertragung eines Modells, eines 
geometrischen Codes über Jahrhunderte hinweg; doch andererseits, und das ist 
der eigentliche Gegenstand, um den es mir geht, gibt es innerhalb diese Modells 
eine Variante, die genau besehen, ein sehr radikales und konkurrierendes Modell 
der Geometrie betrifft, eine eigentümliche Überlagerung und Konkurrenz, deren 
Geschichte eigentlich unbekannt ist und die erst in der Frühen Neuzeit aktiviert 
wird und als solche vielleicht sogar erst in unserer Gegenwart die volle Spreng-
kraft entwickelt.

Die Folie, vor der sich die Geschichte dieses komplementären Modells entwi-
ckelt, ist die Geschichte des Modells der griechischen Geometrie, die anhebt mit 
der klassischen, immer noch gültigen ersten euklidischen Definition, die wir alle 
kennen und mit der Euklid das Element aller Elemente einführt: „Der Punkt hat 
keine Teile.“ Dies ist das Modell eines Ursprungs, das als passives und atomisti
sches Minimalelement den Anfang aller räumlichen Ausdehnung darstellt. Es 

1		 Edmund Husserl, „Ursprung der Geometrie (1936)“, in: Jacques Derrida, Husserls Weg in die 
Geschichte am Leitfaden der Geometrie. Ein Kommentar zur Beilage III der ‚Krisis‘, übers. von Rü-
diger Hentschel und Andreas Knop, Vorwort von Rudolf Bernet, München 2001, S. 204–232, 
hier S. 208.

DOI: 10.13173/9783447112642.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



36 Wolfgang Schäffner 

ist in diesem Sinne ein Grenzobjekt, das eigentlich nichts und doch schon etwas 
ist. Dieses Modell gründet in der Punkt-Einheit, der μονάς, die in der pythago-
reischen Mathematik als Ursprungselement schlechthin gilt und trotz aller Ver-
änderungen bis in die Frühe Neuzeit Bestand haben sollte.2 Diese Punkt-Einheit 
besagt zunächst nichts weiter, als dass der Punkt und die Eins sich als Basisele-
mente von Geometrie und Arithmetik entsprechen. Beide begründen ihre Diszi-
plin, indem sie jeweils deren Ursprung darstellen: Der Punkt ist ebenso Anfang 
aller Geometrie, wie die Eins den Ursprung aller Zahlen bildet. Diese Punkt-Ein-
heit reiht sich damit in die antiken Begründungsmodelle des Wissens ein: Der 
Punkt wird zum Ursprungs-Modell und erscheint häufig dann als Anschauungs-
beispiel, wenn es ganz allgemein um Ursprungsfragen des Wissens geht. Solche 
Begründungsfiguren werden ebenso von Philosophen behandelt, selbst wenn es 
diesen nicht um Geometrie im engeren Sinne geht. So findet die sogenannte py-
thagoreische Mathematik ebenso wie das philosophische System des Parmenides 
den zentralen Ausgangspunkt in einer ersten und absoluten Einheit, der Eins, der 
ἡ μονάς und dem τὸ ἕν. Von diesem Anfangspunkt aus ergeben sich zwei unter-
schiedliche Formen einer ungeteilten oder unteilbaren Einheit: Zum einen eine 
„Einheit ohne Lage“, die μονάς ἄθετος, die als Ursprung der Zahlen verstanden 
wird, ohne selbst Zahl zu sein oder Lage und Ausdehnung zu haben;3 zum ande-
ren die „Einheit mit Lage“, die μονάς θέσιν ἔχουσα,4 also diejenige Einheit, die 
zudem noch einen Ort hat und deshalb den Ursprung und das Ausgangselement 
der räumlichen und geometrischen Größen bildet.

Beide Basiselemente sind nicht selber Teil, sondern vielmehr teillose Grenze 
und Ursprung ihrer jeweiligen Domäne. Dieses Modell, das ein einfaches Äquiva
lenzverhältnis von Geometrie und Arithmetik bestimmt, wird von Nikomachos 
auf die Pythagoreer, d.  h. auf Philolaos zurückgeführt:5 Ein Punkt entspricht der 

2		 Zur voreuklidischen Geometrie siehe u.  a. Carl Anton Bretschneider, Geometrie und die Geo
meter vor Euklides. Ein historischer Versuch, Wiesbaden 1968 (Reprint von 1870); Oskar Becker 
(Hg.), Zur Geschichte der griechischen Mathematik, Darmstadt 1965; David H. Fowler, The Ma
thematics of Plato’s Academy. A New Reconstruction, Oxford 1987.

3		 Im Buch XIII der Metaphysik von Aristoteles lautet diese Formel: „ἡ γὰρ μονάς στιγμὴ 
ἄθετός ἐστιν: denn die Einheit ist ein Punkt ohne Lage.“ Aristoteles, Metaphysik, übers. von 
Hermann Bonitz, hg. und komm. von Horst Seidl, griechischer Text in der Edition von Wil-
helm Christ, 2 Bde., Hamburg 1989–1991, 2. Halbband, 1084b 26f., S. 322f.

4		 So als Wortlaut in Simplikios’ Kommentar zu Aristoteles’ Physik: „καὶ γὰρ τῆς γραμμῆς τὰ 
πέρατα σημεῖα, τὰ δὲ σημεῖα εἶναι μονάδας θέσιν ἐχούσας“. Simplicius, Simplicii in Aris
toteles physicorum libros quattuor priores commentaria. Consilio et auctoritate Academiae Lit
terarum Regiae Borussicae edidit Hermannus Diels, Berlin 1882, S. 454, 23f., d.  i.: 104v 42f. 
Auch Proklos erwähnt diese Herleitung: „Da nun aber die Pythagoreer den Punkt auch 
definierten als Einheit mit einer bestimmten Lage (ἐπεὶ δὲ καὶ ὁι Πυθαγόρειοι το σημεῖον 
ἀφορίζονται μονάδα προσλαβοῦσαν θέσιν), so ist zu klären, was sie damit eigentlich sagen 
wollen.“ Diadochus Proclus, Kommentar zum ersten Buch von Euklids „Elementen“, übers. und 
mit textkritischen Anm. von Leander Schönberger, komm. von Max Steck, hg. von Emil Ab­
derhalden, Halle 1945, S. 232; griech: Procli Diadochi In primum Euclidis elementorum librum 
commentarii, hg. von Gottfried Friedlein, Hildesheim 1992 (Reprint von 1873), S. 21f.

5		 Vgl. dazu Nicomachi Gerasini Arithmeticae libri duo, Paris 1538.

DOI: 10.13173/9783447112642.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



37Am Nullpunkt des Wissens. Platon mit Euklid

Eins; die Linie entspricht der Zwei; drei Punkte repräsentieren eine Drei und 
markieren den Winkel, das Dreieck als elementarste Fläche; vier Punkte, von de-
nen einer außerhalb der Ebene des elementaren Winkels liegt, entsprechen dem 
elementaren dreidimensionalen Körper, dem Tetraeder.6 Dabei ist die Geometrie 
von der Arithmetik abgeleitet, d.  h. die Zahlen gehen den geometrischen Größen 
voraus. Denn der Punkt hat als Einheit mit einer Lage gegenüber der arithmeti-
schen Einheit noch einen „Zusatz“, wie Aristoteles in der Analytica posteriora sagt.7 
Diese Analogie von Arithmetik und Geometrie, die insbesondere von der Aris-
totelischen Physik transportiert wurde, prägt das europäische Wissen in funda-
mentaler Weise bis ins frühe 17. Jahrhundert.

Im Folgenden will ich diese Überlegungen zur Geometrie auf den Punkt als 
den Ursprung der Geometrie zuspitzen, und damit auf ein Modell des Modells, 
in dem sich diese Fragen in besonderer Weise verdichten. Als solches ist es sicher 
die „minimalste“ Miniatur von denen, die dieser Band in den Blick nehmen will. 
Das soll in drei Schritten geschehen: Platons Kritik an diesem Modell der Geome­
trie führt mich auf Euklid und dessen Gegenmodell, das schließlich als frühneu
zeitlicher Nullpunkt operativ werden kann.

1 Platons Kritik
Diese Punkt-Einheit scheint die erste Definition der Euklidischen Elemente auf 
den Punkt zu bringen, als Element aller Elemente. Als solches jedoch war die-
ses Element immer auch heftigem Zweifel ausgesetzt: Die Konzeptionsform ei-
ner Punkt-Einheit, einer Einheit, die eine Lage hat, die neben der στιγμή, dem 
Stich, zu Platons und Aristoteles’ Zeiten bei den Philosophen, Mathematikern 
und Technikern kursierte, hat aber vor allem Platons Kritik auf sich gezogen. 
Aristoteles schreibt dazu in der Metaphysik: 

Ferner, woher sollen die Punkte (in den Linien) enthalten sein? Gegen 
ihre Gattung stritt Platon als gegen eine bloß geometrische Erfindung und 
nannte sie vielmehr den Anfang (ἀρχὴν) der Linie, wofür er auch oft den 
Ausdruck der ‹unteilbaren Linien› (ἀτόμους γραμμάς) gebrauchte.8

6		 Inwieweit diese Entsprechungen tatsächlich auf die Pythagoreer zurückgehen, ist auf der 
existierenden Textbasis schwer zu entscheiden. Walter Burkert jedenfalls verweist darauf, 
dass „kein verläßlicher Anhalt für die Geometrie des Pythagoras und vor allem keinerlei 
Hinweis auf deren schriftliche Fixierung“ existiert. Die grundlegende Bedeutung der Py­
thagoreer basiert für Burkert daher statt auf Zeugnissen auf dem „Bemühen Späterer […], 
durch Rekonstruktion und Uminterpretation eine offenbar als erstaunlich empfundene Lü-
cke zu schließen.“ Walter Burkert, Weisheit und Wissenschaft. Studien zu Pythagoras, Philolaos 
und Platon, Nürnberg 1962, S. 386 und S. 392.

7		 Aristoteles, Lehre vom Beweis oder Zweite Analytik (Organon IV), übers. und mit Anm. versehen 
von Eugen Rolfes, Einleitung und Bibliographie von Otfried Höffe, Hamburg 1990, 87a 35ff., 
S. 60.

8		 Aristoteles, Metaphysik, 992a, S. 64f. Übersetzung leicht verändert. 

DOI: 10.13173/9783447112642.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



38 Wolfgang Schäffner 

Dies wird in den Texten Platons insoweit deutlich, wie dort ein eigentümli-
cher Begriff des Punktes, sei es als μονάς θέσιν ἔχουσα, als στιγμή oder gar als 
σημεῖον nicht auftaucht. Platons Vorbehalt gegenüber dem Punkt begegnet Aris­
toteles mit der einfachen Feststellung, dass dieses Zurückgehen bis zum Punkt 
das Resultat eines konsequenten Vorgehens bedeutet: „Aber es muss doch eine 
Grenze (περας) der Linie geben, und aus demselben Grunde, aus welchem die 
Linie existiert, muss auch der Punkt existieren: ὥστ’ ἐξ οὗ λόγον γραμμή ἐστι, 
καὶ στιγμή ἐστιν.“9 Aristoteles kann sich dabei auch insoweit auf Platon selbst 
beziehen, wie dieser in Menon genau solche Überlegungen an geometrischen 
Objekten, an Flächen und Körpern, durchspielt: σχημα, die Gestalt, charakteri-
siert sich hier weder durch Formen, wie das Runde oder Gerade, noch durch die 
Farbe,10 sondern als „die Grenze des Körpers“.11 

In umgekehrter Weise wird in Platons Parmenides das Eine dadurch bestimmt, 
dass es keine Grenze enthält, weil es weder Anfang noch Ende hat. Damit wird 
mit der Frage nach der Ungeteiltheit und Räumlichkeit des Einen zwar der Punkt 
in aller Deutlichkeit eingekreist, ohne aber selbst explizit zum Thema zu werden: 

Weder also kann das Eins ganz sein noch Teile haben, wenn es Eins sein 
soll. – Freilich nicht. – Wenn es nun gar keinen Teil hat: so hat es doch auch 
weder Anfang noch Ende noch eine Mitte. Denn dergleichen wären doch 
schon Teile desselben.12

Alle Eigenschaften, um die es hier geht, betreffen in gleicher Weise auch den 
Punkt.13 Platons Dialog entspricht damit den überlieferten Fragmenten von Par
menides und dessen Schüler Zenon,14 die sich zwar nie explizit, etwa durch den 
Gebrauch eines Begriffes wie στιγμή, auf den Punkt beziehen; dennoch haben 
die ganz unterschiedlichen Qualitäten dieses Ursprungs-Prinzips, wie auch der 
paradoxen Bewegungs- und Teilungsexperimente, ihren geheimen Fluchtpunkt 

	 9	 Vgl. Aristoteles, Metaphysik, 992a, S. 19ff.; außerdem Aristoteles, De coelo, 299a, S. 5ff.: „Man 
erkennt dann, daß es derselbe Gedanke ist, Räumliches aus Ebenen zusammenzusetzen, 
Ebenes aus Linien und Linien aus Punkten.“ Aristoteles, „Über den Himmel“, in: ders., Über 
den Himmel. Vom Werden und Vergehen. Die Lehrschriften, hg., übers. und erläutert von Paul 
Gohlke, Paderborn 1958, S. 112.

10	 Die Farbe hat insofern eine geometrische Bedeutung, als dass die Pythagoreer nach Aris­
toteles mit dem Begriff χροιά sowohl Farbe als auch Fläche bezeichneten. Vgl. dazu Burkert, 
Weisheit und Wissenschaft, S. 229.

11	 Platon, „Menon“, in: ders., Sämtliche Werke, übers. von Friedrich Schleiermacher, hg. von 
Walter F. Otto, Ernesto Grassi und Gert Plamböck, Hamburg 1977, Bd. 2, 75e und 76a, S. 15f.

12	 Platon, „Parmenides“, in: ders., Sämtliche Werke, Bd. 4, 137d, S. 74.
13	 Ähnlich argumentiert auch Vincenzo Vita, wenn er feststellt, „il punto […] incomincia ad 

acquistare, anche se indirettamente, un’esistenza razionale; esso infatti viene inquadrato in 
un concetto più ampio, in quello dell’Uno (to hen), che è, come l’Essere di Parmenide, un 
ente intellegibile, avente l’attributo di indivisibilità che sarà riconosciuto peculiare del punto 
geometrico.“ Vincenzo Vita, „Sulle definizioni pre-euclide del punto“, in: Cultura e scuola 76 
(1980), S. 242–247, hier S. 244.

14	 Vgl. Hermann Diels, Fragmente der Vorsokratiker, Berlin 1903, S. 130–140.

DOI: 10.13173/9783447112642.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



39Am Nullpunkt des Wissens. Platon mit Euklid

in der spezifischen Existenzform des geometrischen Punktes. Selbst die Negation 
in Form des unmöglichen Aufeinandertreffens von Achill und der Schildkröte, 
d.  h. die Unmöglichkeit, den Ort dieses Treffpunkts genau anzugeben, führt auf 
das zentrale Problem: Mit dem geheimen, fraglichen und doch immer abwesend 
bleibenden Ziel des Wettlaufs von Achill und der Schildkröte steht nichts anderes 
als der Punkt auf dem Spiel, der das Aufeinandertreffen der beiden markieren 
würde.15

Platons Katalog negativer Bestimmungen von Parmenides’ Einheit fügt sich 
genau in diese Logik; besonders deutlich wird dies, wenn er das Eine von Parme
nides durch seine fundamentale Ortlosigkeit bestimmt.16 Das Eine entspricht kei
ner στιγμή oder μονάς θέσιν ἔχουσα mehr, die mit ihrer ganzen Umgebung in 
Berührung stehen müsste; doch dies heißt zugleich, dass nach Platon diese Be
griffe des Punktes nicht für die Bestimmung eines elementaren ontologischen 
Ursprungs dienen können. Damit wird die für das Verhältnis von Geometrie und 
Arithmetik so wichtige Verbindung von μονάς und θέσις problematisch.

Dieser nichtontologische Charakter des Punktes ist sicher der wesentliche 
Grund für Platons Vorbehalt gegen die Geometrie und ihre Begründung im 
Punkt, wie auch für sein Interesse an den unteilbaren Linien, von dem Aristoteles 
berichtet;17 denn die unteilbare Linie als Prinzip der Linie würde den Ursprung 
der Geometrie ins Sein zurückholen. Platon geht es um elementare ontologische 
Definitionen von Ursprungsformen, die als solche eigentlich nicht geometrischer 
Natur sein können. Die Geometrie nimmt daher bei ihm keine begründende 
Stellung im Wissen ein; und sie scheint sich gerade wegen ihrer Fundierung im 
Punkt nicht als Begründungsdiskurs zu eignen.18 Am deutlichsten wird diese Po
sition in der Politeia formuliert, wenn es von der γεωμετρία heißt, sie könne keine 
Wissenschaft werden, weil sie sich, insofern sie auf dem Punkt gründet, nicht mit 
dem Sein befasst. Denn bei der 

Meßkunst (γεωμετρία) und was mit ihr zusammenhängt, sehen wir wohl, 
wie sie zwar träumen von dem Seienden, ordentlich wachend aber es 
wirklich zu erkennen nicht vermögen, solange sie Annahmen vorausset
zend, diese unbeweglich lassen, indem sie keine Rechenschaft davon ge-
ben können. Denn wovon der Anfang ist, was man nicht weiß, Mitte und 
Ende also aus diesem, was man nicht weiß, zusammengeflochten sind, wie 

15	 Vgl. dazu Wolfgang Schäffner, „Zenon, der Geometer“, in: FAKtisch. Friedrich Kittler zum 
60.  Geburtstag, hg. von Peter Berz, Annette Bitsch und Bernhard Siegert, München 2003, 
S. 83–88.

16	 Platon, „Parmenides“, 138a–b, S. 74; griech: ders., „ΠΑΡΜΕΝΙΔΗΣ“, in: Platonis Opera, Re
cogniovit breviqve adnotatione critica instrvxit Ioannes Burnet, Tomvs II. Tetralogias III–IV 
continens, Oxford 1957 [1901], 138a 5–7.

17	 Aristoteles, Metaphysik, 1. Bd., 992a, S. 64f.
18	 Vgl. dazu Charles Mugler, Platon et la recherche mathématique de son époque, Naarden 1969, 

S. 1–43. „La critique des fondements de la géométrie représentant un des efforts les plus con-
stants de la pensée géometrique de Platon et un de ceux qui ont eu une influence profonde 
sur les idées et la terminologie d’Euclide […].“ Ebd., S. 4.

DOI: 10.13173/9783447112642.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



40 Wolfgang Schäffner 

soll wohl, was auf solche Weise angenommen wird, jemals eine Wissen
schaft sein können? (ᾧ γὰρ ἀρχὴ μὴν ὃ μὴ οἶδε, τελευτὴ δὲ καὶ τὰ μεταξὺ 
ἐξ οὗ μὴ οἶδεν συμπέπλεκται, τίς μηχανὴ τὴν τοιαύτην ὁμολογίαν ποτὲ 
ἐπιστήμην γενέσθαι;) – Keine gewiß! Sagte er.19

Die Geometrie beginnt und endet im Nichtwissen und Nichtseienden, ebenso 
wie jedes geometrische Gebilde, in einem Anfang und einem Ende, die jeweils 
nichts anderes als ein Punkt sind. Dieser Befund deutet trotz aller ontologisieren-
den Fragestellung, die Platon in die Mathematik hineinträgt, auf einen wichtigen 
Umstand: Wenn für die Klärung des epistemischen Charakters des Einen gerade 
geometrische Eigenschaften keine Rolle spielen und als mögliche Bestimmungs-
formen des Einen abgelehnt werden, so wird damit die von den Pythagoreern 
eingeführte Äquivalenz von Punkt und Eins, von Geometrie und Arithmetik in 
entscheidender Weise aufgelöst: Das Eine, auch in Form der Einheit, hat für Pla-
ton nichts mehr mit dem Punkt gemeinsam. Die Tatsache, dass dem Punkt eine 
ontologische Dimension fehlt, weist zumindest indirekt auf eine neue, anders-
artige Qualität des Punktes, die fundamentale Konsequenzen für die Operativi-
tät des Punktes hat, dennoch aber über Jahrhunderte hinweg die Gültigkeit des 
Punkt-Einheit-Modells nicht irritieren konnte.

2 Euklids Zeichen
Die Geometrie beginnt und endet mit dem Punkt im Nichtwissen und Nicht-
Seienden. Genau diese Kritik am Modell der Punkt-Einheit wird von Euklid eini-
ge Jahrzehnte später um 300 v. Chr. zur Begründung des Elements aller Elemente. 
Denn genau diese Nichtigkeit und Nullheit des Punktes als der Sachverhalt, der 
für Platon die Unwissenschaftlichkeit der Geometrie im Sinne einer ontologi
schen Defizienz manifestiert und dazu führt, dass in seinen Texten kein eigener 
Begriff des Punktes auftaucht, wird von Euklid zur klassischen geometrischen 
Begründungsformel des Punktes, des σημεῖον, gewendet, das nichts ist und gera-
de darin seine Begründungsfunktion und vor allem seine fundamentale Operati
vität entfalten kann. Damit geben die Elemente des Euklid um 300 Platons Vorbe-
halt gegenüber dem Punkt eine deutliche Antwort. Dies geschieht schon in der 
ersten Definition, die wir eigentlich zu kennen glauben. Sie erinnern sich: „Der 
Punkt hat keine Teile.“ Doch der Blick in die griechische Version von Euklids 
erster Definition zeigt uns folgenden Satz:

Σημεῖόν ἐστιν οὗ μέρος οὐθέν. 

Die gängige lateinische Übersetzung: „Punctus est cuius pars non est“, die in 
allen modernen Sprachen als die uns bekannte Formel „Der Punkt hat keine Tei
le“ ankommt, ist ersichtlich falsch, denn sie verwendet den prä-euklidischen Be

19	 Platon, „Politeia“, in: ders., Sämtliche Werke, Bd. 3, 533c, S. 239; griech: ders., „ΠΟΛΙΤΕΙΑΣ Ζ.“, 
in: Platonis Opera, Tomvs IV, Tetralogiam VIII continens, Oxford 1957 [1902], 533c.

DOI: 10.13173/9783447112642.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



41Am Nullpunkt des Wissens. Platon mit Euklid

griff στιγμή, punctum, und nicht σημεῖον, Zeichen, wie es bei Euklid heißt. „Das 
Zeichen ist, dessen Teil nichts ist.“ So müsste die wörtliche Übersetzung lauten. 
Und neben dem Zeichen ist dabei auch das Nichts in diese Definition gerückt. 
Was aber folgt aus dieser eigentümlichen Verschiebung für die Euklidischen Ele
mente? Es ist genau der Scheidepunkt zweier unterschiedlicher Modelle des Geo-
metrischen, deren fundamentaler Unterschied hier in dieser ersten Definition 
deutlich wird. Einerseits das Modell geometrischer Objekte, andererseits das Mo-
dell geometrischer Operationen, die erst in einem zweiten Schritt Objekte mög-
lich machen. Aber auch die Rangfolge, nach der die Arithmetik der Geometrie 
vorausgeht, kehren die Elemente Euklids um, wenn sie mit dem Punkt beginnen 
und erst im Buch VII die arithmetische Einheit einführen. Zudem ist der Punkt 
bei Euklid keine Einheit mehr, keine στιγμή; er ist damit nicht nur kategorisch 
von dem getrennt, was als Ursprung der Zahlen gilt, sondern er ist sogar fun
damentaler als die Einheit, die Eins.

Der Ursprung, das Element aller Elemente, ist also hier nicht im Sein, es ist kei-
ne Einheit, sondern, um mit Derrida zu reden, eine „ursprüngliche Differenz“,20 
ein Zeichen, das in seinem Modellcharakter eine doppelte operative Qualität auf-
weist, als Zeichen von etwas, das ein Nichts sein kann, und zugleich als Zeichen 
für Operationen: Teilungen, Berührungen, Verbindungen. Diese Handlungen, die 
das Punkt-Zeichen vollbringen kann, führt der euklidische Text nach und nach 
ein. Das euklidische Zeichen ist also Repräsentation und Operation zugleich, als 
eine doppelte Operation, die auf etwas verweist und für etwas dienlich ist: Diese 
doppelte Operation ist als spezifische Zeichenoperation zu verstehen, in dem Sin-
ne, dass das Zeichen von etwas auch als Zeichen selber eine neue Operabilität für 
bestimmte Handlungen ermöglicht. Insoweit könnte man sagen, dass das Zeichen 
einen doppelten Verweisungscharakter hat, als Relation zwischen dem Zeichen 
und dem Bezeichneten und dem Zeichen und der durch es selbst möglichen Akti-
on. So ist das Zeichen Produkt und Vorbild, und als solches wäre die Modelltheo-
rie von Bernd Mahr, auf die ich mich hier beziehe, zugleich eine Zeichentheorie.21

Michel Serres hat dies an einer spezifischen Modellversion des operativen 
Punktes vorgeführt, am Gnomon, dem Schattenstab, der um 550 v. Chr. in Grie­
chenland eingeführt wurde und einen entscheidenden Aspekt der griechischen 
Geometrie verkörpert. Denn anders als die Geschichte der Mathematik es gerne 
sieht, war die Idealität mathematischer Operationen in Griechenland, wie Michel 
Serres schreibt, „nie auf ein denkendes Subjekt bezogen und wurde nie im Rah-
men eines Idealismus gedacht. […] Punkt, Gerade, Winkel, Fläche, Kreis, Drei-
eck, Quadrat […] entstehen dort als ideale Formen im Hell und Dunkel, mitten 
zwischen den Dingen selbst, in der wirklichen Welt, real wie Lichtstrahlen und 

20	 Jacques Derrida, „Ousia und grammé“, in: ders., Randgänge der Philosophie, hg. von Peter En-
gelmann, Wien 1999, S. 57–92.

21	 Vgl. Bernd Mahr, Das Wissen im Modell, Berlin 2004 (KIT-Report 150).

DOI: 10.13173/9783447112642.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



42 Wolfgang Schäffner 

Schattenfransen.“22 Der Gnomon präsentiert wie kaum ein anderes Gerät diese 
Existenz geometrischer Operationen; er ist ein geradezu göttlicher Schatten­
zeiger, und als solcher eine indexikalische Maschine, die selbständig operiert, 
indem sie selbständig die Schatten anzeigt. „Diese Spitze“, so Michel Serres, 
„schreibt von ganz allein auf den Marmor oder den Sand, gleichsam als ob die 
Welt sich selbst erkennen würde. […] Der Gnomon verwirklicht eine der ersten 
automatischen Erkenntnisse der Geschichte, die erste Apparatur, die Materiel-
les und Logisches, Hardware und Programme vereint.“23 Der πόλος des Gno-
mon normiert und geometrisiert als regelmäßiger Stab die von ihm geworfenen 
Schatten, und dies wird in alle Messgeräte implementiert. Solange die Sonne als 
Lichtquelle in diesem Gefüge existiert, zeigt der Gnomon; er vollzieht sein Zeigen 
beständig, ohne das Zutun eines Menschen. Das Zeichen Euklids, das ein gan-
zes Operationenbündel beschreibt, findet damit in dem Gnomon seine materiale 
Entsprechung. Der Gnomon mit seiner Spitze verkörpert das ganze operative Ar­
senal, das Euklid mit seinem Zeichen, diesem Element aller Elemente, an den An-
fang aller Dinge stellt. Der operative Kern des Gnomons ist der Punkt, ein kleiner 
Automat, der geometrische Operationen vollzieht. Und das ist eine völlig andere 
Geschichte der Geometrie als diejenige, die wir kennen und deren Punkte einen 
Raum aufspannen und den geometrischen Objekten ihren Ort verleiht.

3 Descartes Nullpunkt
Dennoch blieb das pythagoreische Modell der Punkt-Einheit, das über Aristote-
les und die veränderten Übersetzungen des Euklidischen Textes bis in die Frühe 
Neuzeit bestand, lange die Grundlage des geometrischen Wissens. Erst in der 
Frühen Neuzeit erfährt es eine entscheidende Veränderung, wodurch das ope
rative Modell des Punkt-Zeichens zur Geltung kommen kann.

Lediglich ein paar Hinweise sollen deutlich machen, wie dieses Konkurrenz
modell nun einen radikal innovativen Charakter bekommt. Leon Battista Alberti 
macht in seiner Neuauflage der euklidischen Elemente, den Elementi di pittura 
(1450), den Punkt zum operativen Ursprung nicht nur der Geometrie, sondern der 
medientechnischen Verfahren des Zeichnens, Schreibens und Rechnens. Das ope
rative Punktzeichen, ganz im Sinne von Michel Serres’ Gnomon-Maschine, wird 
nun neu und in gewisser Weise erstmals wirklich gestartet: Was passiert, wenn 
Albrecht Dürer die griechische Hardware in Form der Punkt-Spitze des Gnomons 
ins menschliche Auge postiert? Es ist die Geburt eines operativen Subjekt-Auges, 
das einen neuen Seh- und Denkraum bestimmt. Dieser Nullpunkt, wie er in Eu-
klids Zeichen formuliert wurde, wird mit seiner ganzen Operativität ins Auge 
und Subjekt implementiert. Descartes wird aus dieser Situation eine radikale 
Konsequenz ziehen, wenn er in seinen Meditationen dieses Punkt-Zeichen als 

22	 Michel Serres, „Gnomon. Die Anfänge der Geometrie in Griechenland“, in: Elemente einer Ge-
schichte der Wissenschaften, hg. von dems. und Michel Authier, übers. von Horst Brühmann, 
Frankfurt a. M. 1994, S. 109–176, hier S. 126.

23	 Ebd., S. 118 und S. 122.

DOI: 10.13173/9783447112642.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



43Am Nullpunkt des Wissens. Platon mit Euklid

res cogitans bestimmt und zum operativen Element schlechthin erklärt. Der geo
metrische Punkt wird zum Nullpunkt des Wissens, der alles enthalten und ope
rieren kann. Descartes’ cogito, so schreibt Derrida, ist der „Nullpunkt […], wo der 
determinierte Sinn und der determinierte Nicht-Sinn sich in ihrem gemeinsamen 
Ursprung verbinden. […] In diesem Sinne ist nichts weniger beruhigend als das 
Cogito in seinem anfänglichen und eigenen Moment.“ So ist das cogito das „Vor-
haben eines unerhörten und einzigartigen Exzesses, eines Exzesses in Richtung 
des Nichtdeterminierten, [das] auf das Nichts oder das Unendliche zielt.“24 Das ist 
eine andere Begründung des Wissens, diametral derjenigen entgegengesetzt, die 
Platon als Möglichkeitsbedingung des Wissens verstanden hat. Das Euklidische 
Zeichen jedoch ist genau dieses operative Element, das erst in diesem Rahmen 
offensichtlich werden kann. Deshalb ist es nicht zufällig, dass derselbe Descar­
tes auch eine andere Konsequenz aus diesem Euklidischen Zeichen zieht, das 
eben keine Einheit ist und deshalb der pythagoreischen Äquivalenz von Punkt 
und Eins nicht entspricht. Denn der nichtontologische Nullcharakter des Punktes 
kann seit der Einführung der rationalen Zahlen und der Null eine neue Äqui
valenz möglich machen, die als operative Praktik in impliziter Weise bei Euklid 
schon existierte. Nun entspricht die Eins der Linie, nicht mehr dem Punkt, der 
nun sein Äquivalent in der Null hat. Das macht die analytische Geometrie mög-
lich, wie sie Descartes 1639 anhand eines griechisch-antiken Messinstruments, 
dem Mesolabium des Eratosthenes, entwickelte.25

4 Konkurrierende Modelle
Ein Satz, eine Definition, und dennoch zwei völlig unterschiedliche Modelle, die 
sich über Jahrhunderte überkreuzen und überlagern und dabei das operative Zei
chenmodell des euklidischen Punktes in einer Art Stand-by-Stellung halten, wie 
eine Maschine, deren Schalter nicht wirklich betätigt wird bzw. deren Anleitung 
nicht wirklich gelesen werden kann, und sie deshalb, wenn überhaupt, nur zufäl
lig anspringt.

Das atomistische Modell des Punktes ist aber mit Descartes nicht am Ende. 
Vielmehr ist es gerade als Basiselement des Newton’schen Raums noch lange 
wirksam. Vielleicht sind wir erst heute an der Schwelle, an der dieses Modell in 
einem grundlegenden Maße abgelöst wird von dem operativen Zeichen, das am 
Grund der Dinge kein passives unteilbares Einheitselement mehr situiert, son-
dern eine ursprüngliche Differenz, eine Operation, die ein verändertes Modell 
von Materie und Raum im Sinne einer active matter und einer Operationalisie-
rung denkbar macht. Man könnte das eine Elementenlehre nennen, die die Welt 

24	 Jacques Derrida, „Cogito und die Geschichte des Wahnsinns“, in: ders., Die Schrift und die 
Differenz, übers. von Rodolphe Gasché, Frankfurt a. M., S. 53–101, hier S. 90f.

25	 René Descartes, „Die Geometrie“, in: ders., Entwurf der Methode. Mit der Dioptrik, den Meteo-
ren und der Geometrie, hg. und übers. von Christian Wohlers, Hamburg 2013, S. 315–412, hier 
S. 315ff.

DOI: 10.13173/9783447112642.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



44 Wolfgang Schäffner 

nicht mehr aus Feuer, Wasser, Erde und Luft zusammengefügt denkt, sondern aus 
elementaren operativen Strukturen, wie sie das Zeichen Euklids formuliert hat.

Die eine Wahrheit der Geometrie, wie sie Husserl meinte, ist also, wenn man 
sich auf Euklid bezieht, mindestens eine doppelte. Die Sprache, die sie ausdrückt, 
steuert durch Einheits-Punkt und Punkt-Zeichen zwei radikal unterschiedliche 
Modelle an: ein kleiner philologischer Unfall als historische Miniatur, könnte 
man sagen, mit dramatischen Konsequenzen.

Doch vielleicht ist dieses doppelte Modell ja gerade die entscheidende Mög
lichkeit, in ihrem Zusammenspiel die ursprüngliche Differenz des Punkt-Zei-
chens zu einer Maschine zu machen, zu einem Elementenpaar, das als grundle
gende mechanische Operationseinheit zu verstehen ist. Denn kein einzelner 
atomistischer Punkt kann der Ausgangspunkt von mechanischer Bewegung 
sein, sondern vielmehr eine Doppelung, ein Elementenpaar, wie dies Franz Reu-
leaux in seiner Maschinentheorie im 19. Jahrhundert in grundlegender Weise for
muliert hat:26 Die elementare mechanische Einheit ist eine Doppelung, eine Dif
ferenz von einem festgestellten und einem beweglichen Element. Nur dadurch 
lässt sich mechanische Bewegung, ganz im Sinne des euklidischen differentiel-
len Punkts, erzeugen.

Die Epistemologie geometrischer Codes, die Euklids Zeichen als das Modell 
aller Modelle steuern, wendet die klassische Idee von statischen geometrischen 
Objekten und Räumen in eine Dynamik, in der Raumpunkte, Atome und die 
Welt der Dinge, auf die sie verweisen und die sie operationalisieren, eine Agen
tivierung erfahren, deren Zukunft erst heute in den Labors entwickelt wird, wenn 
geometrische Operationen als analoger 3D-Code analysiert und gebaut werden, 
und deren Geschichte sich solchen eigentümlichen Verschiebungen widmet, wie 
sie sich in Sätzen der ersten Euklidischen Definition des Elements aller Elemente 
präsentieren.27

Der Autor dankt für die Unterstützung des Exzellenzclusters „Matters of Activity. Image Space 
Material“, gefördert durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG) im Rahmen der Exzellenz-
strategie des Bundes und der Länder – EXC 2025/1.

26	 Franz Reuleaux, Theoretische Kinematik. Grundzüge einer Theorie des Maschinenwesens, Braun-
schweig 1875.

27	 Zu der Geschichte des analogen Codes vgl. Wolfgang Schäffner, Punkt 0.1. Die Genese des 
analogen Codes in der Frühen Neuzeit, (erscheint 2020).

DOI: 10.13173/9783447112642.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



45Am Nullpunkt des Wissens. Platon mit Euklid

Bibliographie

Quellen
Aristoteles, Lehre vom Beweis oder Zweite Analytik (Organon IV), übers. und mit 

Anm. versehen von Eugen Rolfes, Einleitung und Bibliographie von Otfried Höf-
fe, Hamburg 1990.

–, 	 Metaphysik, übers. von Hermann Bonitz, hg. und komm. von Horst Seidl, griechi-
scher Text in der Edition von Wilhelm Christ, 2 Bde., Hamburg 1989–1991.

–, 	 „Über den Himmel“, in: ders., Über den Himmel. Vom Werden und Vergehen. Die Lehr-
schriften, hg., übers. und erläutert von Paul Gohlke, Paderborn 1958.

Descartes, René, „Die Geometrie“, in: ders., Entwurf der Methode. Mit der Dioptrik, den 
Meteoren und der Geometrie, hg. und übers. von Christian Wohlers, Hamburg 2013, 
S. 315–412.

–, 	 Nicomachi Gerasini Arithmeticae libri duo, Paris 1538.
Platon, „Menon“, in: ders., Sämtliche Werke, übers. von Friedrich Schleiermacher, hg. 

von Walter F. Otto, Ernesto Grassi und Gert Plamböck, Bd. 2, Hamburg 1977.
–, 	 „Parmenides“, in: ders., Sämtliche Werke, übers. von Friedrich Schleiermacher, hg. 

von Walter F. Otto, Ernesto Grassi und Gert Plamböck, Bd. 4, Hamburg 1977.
–, 	 „ΠΑΡΜΕΝΙΔΗΣ“, in: Platonis Opera, Recogniovit breviqve adnotatione critica in-

strvxit Ioannes Burnet, Tomvs II, Tetralogias III–IV continens, Oxford 1957 [1901], 
S. 126–166.

–, 	 „Politeia“, in: ders., Sämtliche Werke, übers. von Friedrich Schleiermacher, hg. von 
Walter F. Otto, Ernesto Grassi und Gert Plamböck, Bd. 3, Hamburg 1977.

–, 	 „ΠΟΛΙΤΕΙΑΣ Ζ“, in: Platonis Opera, Recogniovit breviqve adnotatione critica ins-
trvxit Ioannes Burnet, Tomvs IV, Tetralogiam VIII continens, Oxford 1957 [1902], 
S. 514–541.

Proclus, Kommentar zum ersten Buch von Euklids „Elementen“, übers. und mit textkriti-
schen Anm. von Leander Schönberger, komm. von Max Steck, hg. von Emil Ab-
derhalden, Halle 1945.

–, 	 In primum Euclidis elementorum librum commentarii, hg. von Gottfried Friedlein, Hil-
desheim 1992 (Reprint von 1873). 

Simplicius, Simplicii in Aristoteles physicorum libros quattuor priores commentaria, Con-
silio et auctoritate Academiae Litterarum Regiae Borussicae edidit Hermannus 
Diels, Berlin 1882.

Sekundärliteratur
Becker, Oskar (Hg.), Zur Geschichte der griechischen Mathematik, Darmstadt 1965. 
Bretschneider, Carl Anton, Geometrie und die Geometer vor Euklides. Ein historischer Ver-

such, Wiesbaden 1968 (Reprint von 1870).
Burkert, Walter, Weisheit und Wissenschaft. Studien zu Pythagoras, Philolaos und Platon, 

Nürnberg 1962.
Derrida, Jacques, „Cogito und die Geschichte des Wahnsinns“, in: ders., Die Schrift 

und die Differenz, übers. von Rodolphe Gasché, Frankfurt a. M. 1976, S. 53–101.
–, 	 „Ousia und grammé“, in: ders., Randgänge der Philosophie, hg. von Peter Engel-

mann, Wien 1999, S. 57–92. 
Diels, Hermann, Fragmente der Vorsokratiker, Berlin 1903.

DOI: 10.13173/9783447112642.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



46 Wolfgang Schäffner 

Fowler, David H., The Mathematics of Plato’s Academy. A New Reconstruction, Oxford 
1987.

Husserl, Edmund, „Ursprung der Geometrie (1936)“, in: Jacques Derrida, Husserls Weg 
in die Geschichte am Leitfaden der Geometrie. Ein Kommentar zur Beilage III der ‚Krisis‘, 
übers. von Rüdiger Hentschel und Andreas Knop, Vorwort von Rudolf Bernet, 
München 2001, S. 204–232. 

Mahr, Bernd, Das Wissen im Modell, Berlin 2004 (KIT-Report 150).
Mugler, Charles, Platon et la recherche mathématique de son époque, Naarden 1969.
Reuleaux, Franz, Theoretische Kinematik. Grundzüge einer Theorie des Maschinenwesens, 

Braunschweig 1875.
Schäffner, Wolfgang, „Zenon, der Geometer“, in: FAKtisch. Friedrich Kittler zum 60. Ge-

burtstag, hg. von Peter Berz, Annette Bitsch und Bernhard Siegert, München 2003, 
S. 83–88.

–, 	 Punkt 0.1. Die Genese des analogen Codes in der Frühen Neuzeit, (erscheint 2020).
Serres, Michel, „Gnomon: Die Anfänge der Geometrie in Griechenland“, in: Elemente 

einer Geschichte der Wissenschaften, hg. von dems. und Michel Authier, übers. von 
Horst Brühmann, Frankfurt a. M. 1994, S. 109–176.

Vita, Vincenzo, „Sulle definizioni pre-euclide del punto“, in: Cultura e scuola 76 (1980), 
S. 242–247.

DOI: 10.13173/9783447112642.035 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Das versklavte Modell  
und die Kultur der Verantwortungslosigkeit

Reinhard Wendler

1

In der Praxis und der Theorie der Modelle gibt es eine gleichsam optimistische 
Konstante. Claude Lévi-Strauss hat sie in La pensée sauvage exemplarisch gefasst. 
Das modèle reduit, so schreibt er, werde als begreiflicher betrachtet als dasjenige, 
worauf es verweist. Dies sei der Fall einerseits durch die Reduktion der Größe 
und der Aspekte, andererseits dadurch, dass es eigenhändig hergestellt sei.1 Lé­
vi-Strauss skizziert damit ein asymmetrisches Szenario. Auf der einen Seite steht 
das begreifbare, einfache, kontrollierte Modell, auf der anderen der partiell un­
begreifliche, komplexe oder unkontrollierte Bezugsgegenstand. Diese asymmetri­
sche Vorstellung2 prägt das Verständnis von Modellen insbesondere in den Wissen
schaften und ist dort mitkonstitutiv für die Begriffe der Forschung, des Wissens, 
der Planung und Gestaltung. Zugleich aber ist sie eine pragmatische Fiktion, weil 
eine nähere Betrachtung von Modellen, Modellobjekten, Modellauffassungen 
und Modellsituationen eine solche Asymmetrie nicht zu finden vermag: Auch 
die Komplexität vieler Modelle übersteigt die Fassungkraft der Modellierenden. 
Modelle halten weder unter den leiblichen noch unter den geistigen Augen still; 
die Auffassung springt von einem Aspekt zum anderen, schichtet palimpsestartig 
Kontexte auf und verändert fortwährend die Bedeutung und Performanz des 
Modells. Darüber hinaus werden durch die Modellauffassung oftmals ihrerseits 
unverstandene Gegenstände in den „extended mind“3 eingebunden, etwa wenn 
das Sonnensystem als Modell des Atoms bemüht wird. Nicht nur die Bezugsge-
genstände der Modelle entziehen sich damit dem Verständnis, sondern auch die 
Modelle selbst, die ihrerseits teilweise unbegreiflich, komplex und unkontrolliert 
sind. Horst Rittel hat sie daher als „paradox of rationality“4 bezeichnet und sie in 
die Nähe von „wicked problems“,5 bösartigen Problemen, gerückt. Den Umgang 
mit ihnen hat er in der Folge als „a venture, if not an adventure“6 bezeichnet. 

1		 Vgl. Claude Lévi-Strauss, Das wilde Denken, Frankfurt a. M. 1968, S. 37.
2		 Lévi-Strauss spricht selbst von einer Illusion, ebd.
3		 Andy Clark und David J. Chalmers, „The Extended Mind“, in: Analysis 58/1 (1998), S. 7–19.
4		 Horst Rittel, „On the Planning Crisis: Systems Analysis of the ‚First and Second Genera-

tions‘“, in: Bedriftsøkonomen 8 (1972), S. 390–396, hier S. 391.
5		 Ebd.
6		 Ebd.

DOI: 10.13173/9783447112642.047 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



48 Reinhard Wendler

Die in den Ingenieurswissenschaften entstandene Ähnlichkeitstheorie und 
das vor allem in der Wirtschaft gebräuchliche Konzept des Modellrisikos sind 
Versuche, dieser Ungreifbarkeit der Modelle zu begegnen und die eingangs ge­
nannte produktive Asymmetrie zu konstituieren. Dies ist allerdings weitaus 
schwieriger zu realisieren, als vielfach angenommen wird. So besteht etwa stets 
das Risiko, das Modell unbeabsichtigt oder unbemerkt an die Stelle seiner Be
zugsgegenstände zu stellen und mit diesen zu verwechseln. Richard Braithwaite 
hatte 1953 aus diesem Grund notiert: „The price of the employment of models is 
eternal vigilance.“7 Diese Aussage suggeriert nun ihrerseits, dass ewige Wach-
samkeit das Risiko der Verwechslung tatsächlich eliminieren könne. Doch dies 
ist schon deshalb nicht der Fall, weil die Vermischung und partielle Verwechs-
lung des Modells mit seinen Bezugsgegenständen ein elementarer Bestandteil 
der Modellierung ist. Sie soll zwar kontrolliert herbeigeführt und später wieder 
aufgelöst werden, aber in der Praxis gelingt, streng genommen, weder das eine 
noch das andere. Die durch eine Modellbeziehung miteinander verbundenen Ge
genstände erzeugen etwas Neues, das sich nicht mehr nach seinen Provenienzen 
aufgliedern lässt. 

Eine andere Kraft, die der Stabilisierung einer Asymmetrie Widerstand leis-
tet, besteht darin, dass das Modell selbst Gefahr läuft, seine Identität und Exis-
tenz zu verlieren. Dieser Vorgang ist Gegenstand des vorliegenden Beitrags. Den 
Ausgangspunkt bildet ein imaginärer Gerichtsprozess, den Seneca der Ältere im 
Zehnten Buch der Streitenden aufführt.8 Der griechische Maler Parrhasios habe, so 
die Anklage, nach der Eroberung von Olynth durch die Athener einen Gefange­
nen als Sklaven gekauft. Sein klagevolles Gesicht habe ihn an den von Zeus bzw. 
Jupiter gefolterten Prometheus erinnert. Parrhasios habe den Greis daher zum 
Modell für ein Gemälde des Prometheus gemacht und ihn während der Arbeit 
am Bild foltern lassen, um ein ausdrucksstarkes Vorbild zu erhalten. Der Greis 
sei schließlich gestorben und das Bild im Tempel der Minerva aufgestellt worden. 
Carl Schnaase nennt diese Geschichte ein „ohne Zweifel unwahres Gerücht“,9 
Heinrich Brunn „ein zum Behuf von Redeübungen erdichtetes Thema“.10 In den 
hier folgenden Ausführungen wird die Geschichte als eine Miniatur dynami­
scher Epistemologien aufgefasst, deren Gegenstand das Risiko des Modells ist, 
im Exzess der Unmittelbarkeit vernichtet zu werden. 

Ein Gemälde des Prometheus aus der Hand des Parrhasios ist nicht erhalten. 
Stattdessen wird hier ein Gemälde von Dirck van Baburen aus dem Jahre 1623 

	 7	 Richard Bevan Braithwaite, Scientific Explanation. A Study of the Function of Theory, Probability 
and Law in Science, Cambridge 1953, S. 93; vgl. ders., „The Nature of Theoretical Concepts and 
the Role of Models in an Advanced Science“, in: Revue Internationale de Philosophie 8 (1954), 
S. 114–131.

	 8	 Lucius Annaeus Seneca der Ältere, Sentenzen, Einteilungen, Färbungen von Rednern und Rede-
fehlern, übers. von Otto und Eva Schönberger, Würzburg 2004, S. 240–274.

	 9	 Carl Schnaase, Geschichte der bildenden Künste, Düsseldorf 1843, Bd. 2.2: Geschichte der bil­
denden Künste bei den Alten: Griechen und Römer, S. 305.

10	 Heinrich Brunn, Geschichte der griechischen Künstler, Braunschweig 1856, Bd. 2, S. 98.

DOI: 10.13173/9783447112642.047 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



49Das versklavte Modell und die Kultur der Verantwortungslosigkeit 

herangezogen, das sich im Rijksmuseum in Amsterdam befindet (Abb. 1). Es zeigt 
Vulkan und Merkur, die Prometheus anketten, um ihn ewiger Folter auszuset-
zen. Das Bild ist im vorliegenden Kontext hilfreich, weil der Maler die Szene vom 
Kaukasus in eine Werkstatt versetzt hat und damit einen visuellen Gedanken zu 
formen erlaubt: Das Gemälde kann als ein Kippbild angeschaut werden, in dem 
einmal Prometheus, Vulkan und Merkur und einmal der Olynthische Greis mit 
seinen Folterknechten aus den Augen des Parrhasios zu sehen sind. Durch die-
se interpretatorische Anverwandlung des Gemäldes wird einerseits der Zusam

Abb. 1: Dirck van Baburen, Prometheus wird von Vulkan angekettet (1623).  
Öl auf Leinwand, 201 x 182 cm. Rijksmuseum Collection, Amsterdam.

DOI: 10.13173/9783447112642.047 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



50 Reinhard Wendler

menhang zwischen der Prometheuslegende und Senecas Parrhasiosgeschichte 
visuell realisiert, andererseits das konstitutiv instabile Verhältnis zwischen Bild, 
Modell und Sujet. 

Parrhasios' Arbeit am Bild wird im imaginären Parrhasios-Prozess zum Bei-
spiel wie folgt geschildert: „Man schlägt den alten Mann. ‚Das reicht nicht‘, sagt 
der Maler. Man brennt ihn: ‚Es reicht immer noch nicht‘. Er wird zerfleischt. ‚Das 
mag für Philipps Zorn genügen, noch nicht aber für Jupiters Groll.‘“11 Parrhasios 
versucht diesen Unterstellungen zufolge, Zorn und Folter des Zeus bzw. Jupi
ter möglichst genau am Modell nachzuvollziehen, um ein Vorbild vollkomme
nen Leides für sein Bild zu bekommen. „‚Lege Feuer nach! Er stellt mir den Pro­
metheus noch nicht dar‘“,12 oder: „‚Noch passt das Antlitz nicht zur Sage.‘“13 Hier 
wird die Mimesis aus dem Modell herausgefoltert, wie das Geheimnis aus dem 
feindlichen Kämpfer. 

Das Modell leidet an der unerbittlichen Gründlichkeit des Malers. „Mit wel-
cher Sorgfalt führt er seine Sache!“14 Die Ursache dieser Gründlichkeit könnte in 
der Angst des Künstlers liegen, für eine Abweichung von den Gesetzen der Mi­
mesis so hart bestraft zu werden wie der Prometheus für seine Anmaßung. An-
ders gesagt geht Parrhasios mit größter Konsequenz der eigenverantwortlichen 
Neuschöpfung aus dem Weg: „‚So spannt ihn, so schlagt ihn, so sorgt dafür, daß 
er eben diesen Ausdruck beibehält, sonst müßt ihr selbst zum Modell dienen!‘“15 
Zum Modell dienen und Unterwerfung, Folter und Tod erleiden, bedeuten hier ein 
und dasselbe. Parrhasios wird von den Kommentatoren überdies vorgeworfen, 
kein Modell im Sinne einer Verkleinerung, Verkürzung oder Abstraktion zu be
nutz en, sondern die Sache selbst vor Augen zu zwingen. Dieses Ringen um Unmit­
telbarkeit ist es, dem das Modell zum Opfer fällt und das die Deklamatoren am Ge-
nausten ausarbeiten: „Auf die eine Seite tritt Parrhasius mit seinen Farben, auf die 
andere der Folterknecht mit Feuer, Peitschen, Folterpferd. […] Bei dieser schreck-
lichen Szene weiß man nicht, ob Parrhasius eifriger malt oder der Folterknecht 
eifriger wütet. Drehe, schlage, brenne, so mischt dieser Henker seine Farben.“16 In 
dieser Bemerkung, die auch als Subtext von Dirck van Baburens Gemälde gelten 
könnte, werden letztlich alle Elemente der Modellsituation miteinander vermischt. 
Einerseits werden die Leiden des Modells mit denen des Prometheus vermischt, 
womit das Leid selbst vors Auge gezwungen wird. Die Folterknechte andererseits 
werden mit Vulkan und Merkur, aber auch mit dem Maler vermengt, so wie um-
gekehrt dieser von einem Folterknecht nicht mehr zu unterscheiden ist. Er foltert 
sein Sujet, sein Modell, sein Bild und letztlich auch dessen Betrachtende, wobei er 
selbst von den Anforderungen der Mimesis gepeinigt wird.

11	 Seneca, Sentenzen, S. 265.
12	 Ebd., S. 266.
13	 Ebd., S. 268.
14	 Ebd.
15	 Ebd., S. 266.
16	 Ebd., S. 267.

DOI: 10.13173/9783447112642.047 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



51Das versklavte Modell und die Kultur der Verantwortungslosigkeit 

Einer der wenigen Verteidiger des Parrhasios führt an, dieser sei lediglich 
weltfremd und habe eine „volkstümliche Rechtsauffassung […], nach der dem 
Herrn gegen einen Sklaven alles erlaubt ist (wie auch der Maler alles malen dür
fe)“.17 Diese Bemerkung bringt mit der „Rechtsauffassung“ ein Metamodell ins 
Spiel, das hier eine ausschlaggebende Rolle spielt. Die „volkstümliche Rechtsauf
fassung“ in Bezug auf den Sklaven entspricht der Mimesistheorie in Bezug auf 
das Bild. In ihrem Namen oktroyiert der Maler dem Modell und der Herr seinem 
Sklaven ein ikonisches Regime. Er zwingt sein Modell, ein vollkommenes Ab-
bild, eine vera icon, des gefolterten Prometheus zu sein. Das damit verbundene 
Todesurteil bezieht sich nicht auf den Prometheus, denn der hat das Martyrium 
ja schließlich überlebt, sondern auf den Olynthier, der in seiner Eigenheit, seiner 
individuellen Besonderheit eliminiert werden muss, um das Wunder der Mime-
sis zu ermöglichen. Der Preis für Parrhasios´ Bild ist daher sein Modell. Dieses 
tritt seine Eigenständigkeit und Eigenwertigkeit an das Bild ab und verliert da-
mit seine Existenz. Der Sklave spricht: „‚Parrhasius, ich sterbe!‘“ und der Maler 
antwortet: „‚Bleib so!‘“18

2
Der Tod des Modells im Furor der Mimesis oder im Exzess der Unmittelbarkeit 
ist ein Topos der europäischen Kunsttheorie geblieben. So schiebt etwa Giorgio 
Vasari in den Vite dem Bildhauer Jacopo Sansovino eine Anekdote unter, die 
ebenso ein „ohne Zweifel unwahres Gerücht“19 ist wie Senecas Parrhasiosfall. 
Vasari schreibt, Sansovino habe für seine Bacchus-Statue seinen Gehilfen Pip-
po del Fabbro zum Modell genommen. Die Statue wurde zwischen 1510 und 
1512 geschaffen und befindet sich heute im Museo del Bargello in Florenz (Abb. 2). 
Der Gehilfe habe seine Rolle als Modell des Bacchus derart ernst genommen, 
dass er in einen bacchantischen Taumel geraten sei, den Verstand verloren habe, 
stundenlang auf den Dächern als Bacchus und andere personae posiert habe und 
schließlich an Erschöpfung gestorben sei. Victor Stoichiță, der diese Anekdote 
ausführlich untersucht hat,20 sieht eine Zwangsläufigkeit in Pippos Verwirrung, 
nicht nur weil er das perfekte Modell zu sein versuchte, sondern auch weil die-
ses ausgerechnet den Bacchus abbilden sollte, den Gott der Schauspieler und des 
Rausches. Die Tendenz zum Identitätsverlust wirkt also auf beiden Seiten. Das 
Modell, so Stoichiță, vermischt sich in Vasaris Pippo-Legende derart nachhaltig 
mit seinem Bezugsgegenstand, dass man nicht mehr sagen kann, ob hier die Ver-
rücktheit des Modells oder die des Bacchus selbst zum Ausdruck kommt.21 

17	 Ebd., S. 268.
18	 Ebd.
19	 Schnaase, Geschichte der bildenden Künste, S. 305.
20	 Vgl. Victor Ieronim Stoichiță, Der Pygmalion-Effekt. Trugbilder von Ovid bis Hitchcock, übers. 

von Ruth Herzmann, München 2011; vgl. Reinhard Wendler, „Das bacchantische Modell bei 
Vasari“, in: Rheinsprung 11. Zeitschrift für Bildkritik 02 (Nov. 2011), S. 13–28, hier S. 21.

21	 Vgl. Stoichiță, Der Pygmalion-Effekt, S. 69.

DOI: 10.13173/9783447112642.047 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



52 Reinhard Wendler

Die Gewichte in dieser Miniatur sind anders verteilt als bei der Parrhasiosge
schichte, in der Grundstruktur aber gibt es wesentliche Entsprechungen. Auch 
hier spielt der gesteigerte Wille zum ‚wahren Bild‘ eine zentrale Rolle. Auch Jaco­
po Sansovino genießt das Privileg, in gewissem Sinne nach dem ‚Original‘ arbei­
ten zu können. Auch hier ist der Preis für die Unmittelbarkeit die Eliminierung 
des Modells. Auch hier tritt das Modell seine Lebendigkeit an das Bild ab. Und 
auch die Bacchus-Statue lässt sich – wie vorhin Dirck van Baburens Gemälde 
des Prometheus – als ein Kippbild anschauen. Diesmal ist einerseits der Bacchus 
und andererseits der entrückte Pippo zu sehen, der nachts auf den Dächern den 
Bacchus verkörpert. Anders aber als der Olynthier bei Seneca versucht Pippo del 

Abb. 2: Jacopo Sansovino, Bacchus (1511–1512).  
Marmor, Höhe: 146 cm. Museo del Bargello, Florenz.

DOI: 10.13173/9783447112642.047 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



53Das versklavte Modell und die Kultur der Verantwortungslosigkeit 

Fabbro aus freien Stücken ein vollkommenes Abbild zu sein. Hier ringt also nicht 
nur der Künstler, sondern auch das Modell um Unmittelbarkeit und beide unter­
werfen sich dem tyrannischen Metamodell des Abbildes.

Aus einer Reihe ähnlicher Erzählungen sei als drittes und letztes Exemplum 
noch Edgar Allan Poes Kurzgeschichte Life in Death oder The Oval Portrait von 
1842 genannt.22 Im Zentrum steht die Beziehung zwischen einem ehrgeizigen 
Maler, einem Bild und seiner Modell stehenden Frau. Je länger der Maler in Ed-
gar Allan Poes Erzählung an dem Bild arbeitet, desto mehr verliert seine Frau an 
Lebenskraft und desto weniger nimmt der Maler sie zur Kenntnis. Ihre zuneh
mende Schwächung entgeht ihm, weil das Bild seine Aufmerksamkeit mehr und 
mehr auf sich zieht. Mit den letzten Pinselstrichen wird es vollendet und das 
Modell getötet: 

And then the brush was given, and then the tint was placed; and, for 
one moment, the painter stood entranced before the work which he had 
wrought; but in the next, while he yet gazed, he grew tremulous and very 
pallid, and aghast, and crying with a loud voice, ‚This is indeed Life itself!’ 
turned suddenly to regard his beloved: -- She was dead!23

Poe variiert hier die alte Geschichte vor allem dadurch, dass er sie zuspitzt. Das 
Modell versucht diesmal nicht, zum Preis seines Lebens eine andere Person zu 
repräsentieren, und dennoch stirbt sie an ihrer Rolle als Modell. Tödlich ist hier 
nicht allein, ein Abbild zu sein, sondern darüber hinaus auch das Abgebildete, 
wobei es stets das Metamodell der Abbildlichkeit ist, das die Kräfte dem Modell 
entzieht und ins Bild verschiebt. Poes Kurzgeschichte macht deutlich, dass beide 
an der mimetischen Beziehung beteiligten Entitäten dem Risiko ausgesetzt sind, 
ausgelöscht zu werden. Die Frau weiß um die Risiken, die das Modellsein mit 
sich bringt. Sie fürchtet die Palette, die Pinsel und die anderen Werkzeuge, als 
habe sie Senecas Parrhasiosprozess gelesen. „It was thus a terrible thing for this 
lady to hear the painter speak of his desire to pourtray [sic] […] his young bride.“24 
Dennoch nimmt sie diese Rolle – aus Liebe und Devotion, wie zu vermuten ist – 
an und bleibt auch bis zu ihrem Tod passiv. Doch nicht nur sie ist eine Sklavin 
der Mimesis, auch der Maler wird geknechtet, obwohl das für ihn nicht den Tod 
bedeutet. Dem Exzess der Unmittelbarkeit ist er aber immer noch direkt genug 
ausgeliefert, dass er die Schwächung und den Tod seiner Frau nicht bemerkt. Das 
Modell verschwindet unbemerkt, weil der Maler sein Handeln dem Metamodell 
der Mimesis unterwirft und in der Folge nur mehr Augen für sein Bild hat. Die 
unmenschliche Logik des Abbildes tötet das Modell und degradiert den Maler 
zum bloß ausführenden System. 

22	 Edgar Allan Poe, „The Oval Portrait“, in: The Works of Edgar Allan Poe. The Raven Edition, New 
York 1903, Bd. 1, S. 194–196.

23	 Ebd., S. 195.
24	 Ebd., S. 196.

DOI: 10.13173/9783447112642.047 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



54 Reinhard Wendler

Die Modelle bei Seneca, Vasari und Edgar Allan Poe sterben fiktive Tode. 
Ihre Geschichten hatten aber vermutlich zu ihren jeweiligen Zeiten reale Hinter­
gründe. Zumindest wäre dies angesichts des Umstands zu vermuten, dass auch 
in der Gegenwart Modelle, nämlich die top models, an ihrer Rolle sterben. Auch 
sie sterben, so könnte man sagen, an der Gewalt eines ikonischen Regimes, das 
ihnen auferlegt, manipulierten Fotographien zu ähneln und einem welt- und kör
perfremdem Ideal zu entsprechen. Die Grundelemente der zuvor genannten Ge
schichten finden sich auch hier: der Eifer der Produzenten und der als Modelle 
auftretenden Frauen, der Furor der Mimesis, die Unmenschlichkeit des Strebens 
nach Verwirklichung eines Ideals. In Eigendünkel gegründete Überheblichkeit 
gegenüber dem folternden Parrhasios ist also nicht angebracht. Stattdessen ist die 
Frage nach der Aktualität und Realität des scheinbar Alten und Überzeichneten 
neu zu stellen.

3
Das Ringen um Unmittelbarkeit findet sich auch in der wissenschaftstheoreti-
schen Modelltheorie. Dort ist es nicht auf menschliche Modelle bezogen, aber 
einige wesentliche Beobachtungen lassen sich dennoch übertragen. Es geht um 
Positionen wie die von Arturo Rosenblueth und Norbert Wiener, Max Black, 
Klaus-Dieter Wüstneck, Mary Morgan und Margaret Morrison, Stephan Hart-
mann und anderen.25 Bei aller Verschiedenheit haben ihre Ansätze doch eine 
wesentliche Gemeinsamkeit darin, dass sie ihren Reflexionen dasselbe Funda­
mentalszenario zugrundelegen: Eine a priori existierende Welt wird von einem 
a posteriori hergestellten Modell abgebildet. Herbert Stachowiak stellt dieses Sze-
nario in seinem Aufsatz Erkenntnisstufen zum Systematischen Neopragmatismus und 
zur Allgemeinen Modelltheorie von 1983 in den Kontext der Dichotomie von Leben 
und Tod.26 Stachowiak schreibt: 

Leben und Tod, Leib und Seele, Natur und Geist, Sein und Denken, Ob-
jekt und Subjekt, Notwendigkeit und Freiheit sind einige der aus [dem] 
Dichotomisieren erwachsenden Elementarbefunde des Menschen. […] In 
dieser Denkbewegung hat sich eine Dichotomie bis in unsere Gegenwart 
als nicht nur im Grundsätzlichen und auf Dauer tragfähig, sondern als 
geradezu unentbehrlich und daher unauflösbar erwiesen: Die Dichotomie 
eines (wie und wodurch immer) primär Gegebenen einerseits und seines 
sekundären Nachvollzuges (im bloßen Denken oder auch bereits im Tun) 
andererseits. Es ist dies die Dichotomie von in der Zeit Vor-gegebenem 
und Nach-gemachtem, von Urbild und Abbild, von Original und Modell.27

25	 Vgl. Reinhard Wendler, Das Modell zwischen Kunst und Wissenschaft, München 2013, S. 144–150.
26	 Herbert Stachowiak, „Erkenntnisstufen zum Systematischen Neopragmatismus und zur 

Allgemeinen Modelltheorie“, in: Modelle – Konstruktion der Wirklichkeit, hg. von dems., Mün-
chen 1983, S. 87–146.

27	 Herbert Stachowiak, „Erkenntnisstufen zum Systematischen Neopragmatismus und zur All­
gemeinen Modelltheorie“, S. 87.

DOI: 10.13173/9783447112642.047 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



55Das versklavte Modell und die Kultur der Verantwortungslosigkeit 

Das hier imaginierte Szenario sieht nicht vor, dass das Modell dem ‚Original‘ 
auch vorgängig sein könnte, dass es das ‚Original‘ beeinflusst, formt oder über-
haupt konstituiert. Die Materialität der Modelle ist ebenso irrelevant wie ihre 
Medialität und Performanz, ihr Eigensinn und ihre konkrete praktische Rolle. 
Stachowiak hat dies in einem Diagramm dargestellt (Abb. 3). Nicht alles am ‚Ori­
ginal‘ wird abgebildet, nicht alles am Modell bildet ab. Nur zwischen den beiden 
‚Eigelben‘ herrscht eine eineindeutige, in den Worten Stachowiaks: eine „ikomor-
phe“ 28 Beziehung. Die großen geisteswissenschaftlichen Forschungsthemen zur 
Rolle der Objekte, Kulturtechniken, Medien und des Designs fallen hier in Bezug 
auf die Modellfrage allesamt in die Kategorie der ‚abundanten Attribute‘. Wegen 
dieser Reduktion ist die einzig wichtige Frage die nach der Validität der Modelle, 
also danach, ob es sich um eine Repräsentation handelt oder nicht. Um ein Mo-
dell von einem Gegenstand handelt es sich nur dann, wenn es zwischen beiden 
eine objektivierbare Repräsentationsbeziehung gibt.

Die Theorien, die sich auf das von Stachowiak exemplifizierte Szenario grün-
den, versuchen, das Modell zu degradieren, und zwar sowohl als Element der wis
senschaftlichen Erkenntnis als auch als Gegenstand der theoretischen Reflexion. 
Das Modell wird als etwas Uneigentliches definiert, das allein und ausschließlich 
in jenen Aspekten zu beachten ist, die es mit dem ‚Original‘, also dem eigentlichen 
Gegenstand des Interesses teilt. Hans-Georg Gadamer hat in Wahrheit und Me
thode über das Abbild geschrieben, es erfülle sich „in seiner Selbstaufh ebung“.29 
Dies entspricht dem Verständnis des Modells als Abbild in der wissenschafts
theoretischen Modelltheorie. Das Modell fällt nicht selbst ins Gewicht, es spielt 
keine Rolle, es macht sich nicht bemerkbar und – vor allem – es verfälscht nicht 

28	 Herbert Stachowiak, Allgemeine Modelltheorie, Wien/New York 1973, S. 313.
29	 Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode, Tübingen 2010, Bd. 1, S. 143.

Abb. 3: Modell der Abbildungsbeziehungen von Modellen.  
Aus: Herbert Stachowiak, Allgemeine Modelltheorie, Wien/New York 1973, S. 157.

DOI: 10.13173/9783447112642.047 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



56 Reinhard Wendler

den Blick auf das ‚Original‘. Es ist so umfassend unterworfen und kontrolliert, 
dass es sich selbst aufhebt und daher nicht einmal mehr eliminiert werden muss.

Das so verstandene Verhältnis zwischen einem Modell und seinem Bezugs-
gegenstand weist einige Parallelen zu den zuvor aufgerufenen Texten auf. So ist 
der Greis als Modell bei Seneca ein Uneigentliches, das die Verbindung zwischen 
Prometheus und dem Bild zwar herstellen, aber nicht beeinflussen soll. Sein Lei-
den am Modellsein wird in den Augen des Malers zum Abbild des Martyriums 
des Sujets. Der Gehilfe bei Vasari arbeitet an seiner Selbstaufhebung, um ein 
‚wahres Bild‘ des Bacchus zu liefern. Sein durch das Ringen um das Modellsein 
entfachter Wahnsinn wird in den Augen des Malers zum Abbild der Persönlich-
keit des Bacchus. Die Geliebte bei Poe fügt sich aus Liebe in die ihr zugewiesene 
Rolle, wobei sich ihre Passivität gegenüber dem Geliebten mit der Passivität des 
Modellseins zur jener des Todes potenziert. In allen drei Fällen unterwerfen sich 
die Beteiligten dem Metamodell der Mimesis, infolgedessen die Modelle über-
haupt erst in ihre unglückliche Lage geraten. Diese Geschichten überzeichnen 
nicht einfach eine künstlerische Praxis. Vielmehr formulieren sie ante litteram und 
auf andere Art und Weise das wissenschaftstheoretische Ideal, das Modell er
fülle sich als Abbild in seiner Selbstaufhebung.

Stachowiak selbst stellt, siehe das oben angeführte Zitat, die Dichotomie von 
‚Original‘ und Modell in den Kontext der Dichotomie von Leben und Tod. Ver­
mutlich ohne Absicht zitiert er damit den klassischen Topos vom Tod des Modells 
herbei. Man könnte nun diesen unbeabsichtigten Denkanstoß aufnehmen und 
– im forensischen Jargon von Senecas Prozess – der Wissenschaftstheorie unter
stellen, sie versuche, das Modell für tot zu erklären. Auf mögliche Motive für ein 
solches bemerkenswertes Plädoyer bietet Senecas Parrhasiosfall einige Hinweise, 
zu denken wäre etwa an die Rechtfertigung des eigenen Tuns. Parrhasios ver-
sucht unter Beweis zu stellen, dass er ein wahrhaftiger Künstler in dem Sinne sei, 
dass er nichts an seinem Bild erfindet. Ähnliches gilt für Sansovino und Pippo 
del Fabbro. Beide treiben das Modell in den Wahnsinn, um ein Bildnis zu erzeu
gen, dass als ‚wahres Bild‘ angeschaut werden kann. Auch Poes Maler giert so 
sehr nach dem ‚wahren Bild‘ seiner Frau, dass er die Aufhebung des Modells in 
Kauf nimmt. 

Auf viele Modellvorstellungen der Wissenschaftstheorie übertragen heißt das, 
dass nur dasjenige als Vermittler toleriert wird, was die Unmittelbarkeit zwi­
schen Gegenstand und Erkenntnis nicht beeinträchtigt. Weil das ‚wahre Bild‘ 
und die ‚wahre Erkenntnis‘ beide keine Vermittlung dulden, muss ein Vermittler 
imaginiert werden, der in seiner Vermittlung verschwindet und so das Paradox 
ermöglicht, durch Vermittlung eine Unmittelbarkeit herzustellen. Im zunächst 
philosophischen und dann wissenschafstheoretischen Traum vom absolut füg
samen Medium spiegelt sich das ältere kunsttheoretische Ideal vom absoluten 
Abbild. Für das wissenschafstheoretische Verschwinden des Modells ist übri-
gens auch dann gesorgt, wenn es sich nicht in seiner Erfüllung aufhebt. Denn 
in diesem Falle handelt es sich der Definition zufolge von vorneherein nicht um 

DOI: 10.13173/9783447112642.047 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



57Das versklavte Modell und die Kultur der Verantwortungslosigkeit 

ein Modell. Das Modell verschwindet daher so oder so, in der Vermittlung oder 
indem man ihm den Rang und die Rolle des Modells abspricht. Im forensischen 
Jargon könnte man hier von einem tückischen Plan sprechen, der die Eliminie-
rung des Modells in jedem Fall sicherstellt. 

Ein weiteres Motiv besteht im Ausschluss anderer, nichtmimetischer Bild- und 
Modellverfahren. Nur das ist das ‚wahre Bild‘, das zum Preis des Modells erwor­
ben wurde. Wenn sich das Modell in seiner eigenen, individuellen Präsenz ein
bringt, dann wird aus einer zweistelligen Relation sozusagen ein Dreikörper
problem. Dann steht nicht mehr das eine ‚wahre Bild‘ vor Augen, sondern eine 
unabsehbare Zahl verschiedener möglicher Bilder von einer und derselben 
Sache. Keines dieser Bilder ist allen anderen hinsichtlich seiner Wahrheit oder 
Wahrscheinlichkeit überlegen. Das Modell, das sich in seiner Erfüllung nicht 
aufh ebt, macht daher Entscheidungen erforderlich, für die irgendjemand die Ver­
antwortung übernehmen muss. Die prekäre Nähe von Folterwerkzeugen, Pin-
seln und Farben im Parrhasiosprozess macht den Zusammenhang deutlich: Je 
mehr das Leiden des Sklaven dem des Prometheus entspricht, desto stärker ist 
der Maler gezwungen, dies und nicht jenes zu tun. So wird nicht nur das Modell, 
sondern auch der Maler als Einflussgröße ausgeschaltet. Übertragen auf den wis­
senschaftstheoretischen Modellbegriff: Nicht nur das wissenschaftliche Modell, 
sondern auch der Wissenschaftler wird als Einflussfaktor ausgeschaltet.

Die Eliminierung des Modells pflanzt sich aber nicht nur in Richtung der Mo-
dellierenden und des Applikats fort, sondern auch in Richtung auf sein ‚Original‘, 
auf seine Matrix.30 Viele der von Seneca aufgeführten Deklamatoren beklagen, 
dass der Sklave viel schlimmer habe leiden müssen als Prometheus: „Parrhasius, 
was tust du? Du bleibst nicht bei deinem Vorhaben; was du zufügst ist mehr, 
als Prometheus erleidet. Man darf, wenn Parrhasios malt, nicht mehr leiden, als 
wenn Iupiter zürnt.“31 Der Exzess der Unmittelbarkeit wendet sich hier gegen das 
‚Original‘. Nun muss nicht mehr das Modell dem ‚Original‘ nahekommen, son-
dern dieses wird umgekehrt dem Regime des Modells unterworfen. Für die mi-
metische Entsprechung ist es gleichgültig, ob das Modell seiner Matrix oder die-
se dem Modell angeglichen wird. Daher wendet sich die Gewalt auch gegen das 
‚Original‘. Der Prometheus wird durch Parrhasios gleichsam ein weiteres Mal 
gefoltert, weil auch das Modell seinem ‚Original‘ seine eigene Form aufzwingt.

Die Geschichten von Seneca, Vasari und Poe sind erfunden, wie letztlich auch die 
von Stachowiak. Parrhasios hat nach dem Stand der Kenntnisse niemals einen 
Sklaven als Modell zu Tode foltern lassen. Es handelt sich eben um ein Gerücht, 
eine Redeübung, ein Denkstück. Ebenso wenig, so könnte man sagen, hat sich 

30	 Vgl. Bernd Mahr, „Modelle und ihre Befragbarkeit. Grundlagen einer allgemeinen Modell-
theorie“, in: Erwägen, Wissen, Ethik 26/3 (2015), S. 329–342.

31	 Seneca, Sentenzen, S. 267.

DOI: 10.13173/9783447112642.047 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



58 Reinhard Wendler

nach dem Stand der Kenntnisse jemals ein Modell vollständig in seiner Selbst-
aufhebung erfüllt. Die Modelle sterben vielleicht, aber sie heben sich nicht auf. 
Stattdessen schreiben sie sich in alles ein, was mit ihnen gedacht und getan wird, 
andernfalls man sie kurzerhand nicht bräuchte. So könnte man sagen, es handele 
sich bei den hier diskutierten Exemplaren nur um theoretische Modelle, die an 
der epistemischen, planerischen, gestalterischen Praxis vorbeizielen. Aber wie 
alle anderen Modelle wirken sich auch theoretische Modelle auf dasjenige aus, 
was man unter ihrem Einfluss denkt und tut.32 Der Exzess der Unmittelbarkeit 
wird durch das Metamodell der Abbildlichkeit mit großer Macht eingefordert. 
Eignet man es sich an, etwa um das eigene Tun zu rechtfertigen, so unterwirft 
man sich und andere einem unmenschlichen Regime.

Dies ist unter anderem der Fall beim eingangs genannten Modellrisiko. Dieser 
Terminus beschreibt eben jene Risiken, die die Verwendung eines Modells, ins-
besondere in der Wirtschaft, mit sich bringt. Um das Modellrisiko zu minimieren, 
wird das Modell intensiv auf seine Validität, auf seine Abbildgenauigkeit und 
seine Zuverlässigkeit geprüft. Es wird von externen Personen revidiert, die Prü
fungen werden dokumentiert, Verantwortlichkeiten geklärt usw. Man versucht 
also mit großem Aufwand, das Risiko zu minimieren, das aus der Anwendung 
von Modellen resultiert. Im Kontext des hier Vorgestellten ist dies eine riskan-
te Praxis, und zwar aus folgenden Gründen: Erstens werden die Modelle dabei 
unter großem Aufwand als eigen- und widerständige Größe nicht ausgeschaltet, 
sondern lediglich ausgeblendet. Die Wirkungen des Modells werden nur aus dem 
Bewusstsein gedrängt, nicht aber getilgt. Zweitens wird die Matrix des Modells 
unbemerkt nach dem Modell geformt, und dies umso stärker, je sorgfältiger das 
Modell zuvor abgesichert wurde. Drittens werden die Anwender des Modells 
ihrer Entscheidungskompetenz beraubt und von ihrer Verantwortung befreit. 
So gibt das für gut befundene, aber letztlich unverstandene Modell schließlich 
die Handlungen vor und führt so das Projekt zielstrebig ins Unbestimmte. Der 
Exzess der Unmittelbarkeit stellt daher nicht nur für das Modell ein Risiko dar, 
sondern für das ganze Projekt, sei es ein künstlerisches, planerisches, gestalteri
sches, wissenschaftliches oder wirtschaftliches. Die Anerkennung des Modells 
in seiner Eigenständigkeit und Eigensinnigkeit ist daher nicht nur ein Desiderat 
aktueller Forschungsprojekte, sondern auch ein Mittel gegen die riskante Kultur 
der Verantwortungslosigkeit unserer Zeit.

Die ewige Wachsamkeit, die Richard Braithwaite als Preis für die Verwen-
dung von Modellen bezeichnet hat, muss daher auf die Modellbegriffe ausge­
weitet werden. Indem sie ein unrealistisches Bild von der Möglichkeit entwerfen, 
das Modell als Einflussfaktor auszuschalten, führen sie eine riskante Fiktion in 
die Modellierung und den Modellgebrauch ein. Dies kann, wie hier anhand von 
Beispielen gezeigt wurde, verheerende Folgen haben, nicht nur für das Modell, 

32	 Vgl. Reinhard Wendler, „Modelltheorien als Akteure“, in: Erwägen, Wissen, Ethik 26/3 (2015), 
S. 417–419.

DOI: 10.13173/9783447112642.047 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



59Das versklavte Modell und die Kultur der Verantwortungslosigkeit 

sondern auch für die Matrix, das Applikat, die Modellierenden respektive Mo
dellnutz enden und schließlich auch für den Anwendungszweck des Modells.  
„[E]ternal vigilance“33 muss daher nicht in erster Linie den Ungenauigkeiten bei 
der Herstellung und Benutzung eines Modells gelten, sondern zuallererst dem 
Umstand, dass das Modell als Einflussfaktor nicht eliminiert werden kann. Das 
Modell gleichsam am Leben zu lassen, es in seinen Eigenheiten zu erkennen und 
zu bewahren, darin liegt die Kunst der Modellierung, nicht nur in den Künsten 
und den Wissenschaften, sondern in allen Bereichen, in denen Modelle zum Ein
satz kommen.

Bibliographie

Quellen
Brunn, Heinrich, Geschichte der griechischen Künstler, Braunschweig 1856, Bd. 2.
Poe, Edgar Allan, „The Oval Portrait“, in: The Works of Edgar Allan Poe. The Raven Edi-

tion, New York 1903, Bd. 1, S. 194–196.
Schnaase, Carl, Geschichte der bildenden Künste, Düsseldorf 1843, Bd. 2.2: Geschichte 

der bildenden Künste bei den Alten: Griechen und Römer.
Seneca der Ältere, Lucius Annaeus, Sentenzen, Einteilungen, Färbungen von Rednern und 

Redefehlern, übers. von Otto und Eva Schönberger, Würzburg 2004.

Sekundärliteratur
Braithwaite, Richard Bevan, Scientific Explanation. A Study of the Function of Theory, 

Probability and Law in Science, Cambridge 1953.
–, 	 „The Nature of Theoretical Concepts and the Role of Models in an Advanced Sci-

ence“, in: Revue Internationale de Philosophie 8 (1954), S. 114–131.
Clark, Andy und Chalmers, David J., „The Extended Mind“, in: Analysis 58/1 (1998), 

S. 7–19.
Gadamer, Hans-Georg, Wahrheit und Methode, Bd. 1, Tübingen 2010.
Lévi-Strauss, Claude, Das wilde Denken, Frankfurt a. M. 1968.
Mahr, Bernd, „Modelle und ihre Befragbarkeit. Grundlagen einer allgemeinen Mo

delltheorie“, in: Erwägen, Wissen, Ethik 26/3 (2015), S. 329–342.
Rittel, Horst, „On the Planning Crisis: Systems Analysis of the ‚First and Second Gen-

erations‘“, in: Bedriftsøkonomen 8 (1972), S. 390–396.
Stachowiak, Herbert, Allgemeine Modelltheorie, Wien/New York 1973.
–, 	 „Erkenntnisstufen zum Systematischen Neopragmatismus und zur Allgemeinen 

Modelltheorie“, in: Modelle – Konstruktion der Wirklichkeit, hg. von dems., München 
1983, S. 87–146.

Stoichiță, Victor Ieronim, Der Pygmalion-Effekt. Trugbilder von Ovid bis Hitchcock, übers. 
von Ruth Herzmann, München 2011.

Wendler, Reinhard, „Das bacchantische Modell bei Vasari“, in: Rheinsprung 11. Zeit-
schrift für Bildkritik 02 (Nov. 2011), S. 13–28.

Wendler, Reinhard, Das Modell zwischen Kunst und Wissenschaft, München 2013.
–, 	 „Modelltheorien als Akteure“, in: Erwägen, Wissen, Ethik 26/3 (2015), S. 417–419.

33	 Braithwaite, Scientific Explanation, S. 93; vgl. ders., „Nature of Theoretical Concepts“.

DOI: 10.13173/9783447112642.047 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447112642.047 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Was macht der Esel auf der Brücke?
Zur widersprüchlichen Geschichte des pont aux ânes  

zwischen Farcentradition und Logikgeschichte

Anita Traninger

sappi che queste bestie che tu vedi,
uomini, come te, furon nel mondo
Machiavelli, L’Asino

Die Eselsbrücke, die ja die simpelste aller Merkhilfen zu sein scheint, hat eine 
durchaus komplexe Geschichte. Im Deutschen ist eine Eselsbrücke heute ein mne
motechnischer Vers oder Spruch; im Französischen dagegen steht pont aux ânes 
für das Banalste vom Banalen, das, was ohnehin alle wissen: „une banalité con-
nue de tous“, wie der Petit Robert stellvertretend für viele andere Wörterbücher 
definiert. Diese semantische Differenz ist ein schwaches Echo einer verschlunge-
nen Begriffsgeschichte, denn historisch steht der Ausdruck für ganz unterschied-
liche, teils widersprüchliche Signifikate ein. Mir wird es daher im Folgenden um 
die wechselvolle Geschichte der Eselsbrücke und ihrer unterschiedlichen, teils 
gegenstrebigen Semantisierungen sowohl in unterschiedlichen kontemporären 
Diskursbereichen als auch in ihrer Langfristentwicklung gehen. Dabei werde ich 
der Frage nachgehen, wofür die Eselsbrücke jeweils als Modell diente und insbe-
sondere, wo dabei das Risiko war.

Einen der ältesten Belege für den volkssprachlichen Ausdruck finden wir im 
Französischen, in der Farce Le pont aux ânes. Datiert wird sie auf das Ende des 
15.  Jahrhunderts, der Verfasser ist nicht bekannt.1 Als theatrale Gattung stellt 
die Farce des französischen Mittelalters den Rahmen für eine Verhandlung des 
Geschlechterverhältnisses her, die allerdings nicht ergebnisoffen ist: Vielmehr 
geht es stets um die Einregulierung der aufmüpfig gewordenen Frau in die ange­
stammten Machtverhältnisse. Mithin wird eine aus den Fugen geratene Welt auf 
die Bühne gebracht, und der Schlüssel zur Wiederherstellung der gottgegebenen 
Hierarchie wird dabei sogleich mitgeliefert. Dass es auf diese Restitution der Do
minanzverhältnisse hinausläuft, ist dabei von Anfang an klar: Wenn in der Ex-
position eines solchen Stücks die Frau den Ehedienst verweigert, kann das so 
nicht bleiben.

1		 S. die Einleitung des Herausgebers zu „Le pont aux ânes“ in: Recueil de farces (1450–1550), hg. 
von André Tissier, Bd. 6, Genf 1990, S. 63–78.

DOI: 10.13173/9783447112642.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



62 Anita Traninger

In Le pont aux ânes ist dies nicht anders. Gattungstypisch kommt das Stück mit 
einem kleinen Raster von dramatis personae aus: le mary, la femme, ein Geistlicher, 
Messire Dominé Dé, und le boscheron („der Holzfäller“). Die Ausgangssituation 
ist, dass die Frau die Haushaltsführung verweigert. Der Mann lässt sich auf die 
argumentative Auseinandersetzung über den Sachverhalt ein, und trotz aller Be-
rufung auf die Tradition, das Recht ebenso wie auf die Bibel, bleibt die Frau un-
beeindruckt. Unzählige Male endet die Debatte im Befehl „tu obéiras“ („du wirst 
gehorchen“) und der kaltschnäuzigen Antwort: „certes, non“ („sicher nicht“):

Le mary
Il fault que nous seigneurion.
Droict le veult et force l’emporte.

La femme
Et esse ton oppinion?
Me veulx-tu pugnir de tel sorte?
Ce sera quant je seray morte
Doncques que je t’obeiray;
Car, tant que l’ame du corps me parte,
Un pas pour toy ne passeray.

Le mary
Si obeyras-tu.

La femme
Non feray.2

Nach einem weiteren ermüdenden Hin und Her, in dem die verhärteten Posi
tionen immer weiter wiederholt werden, verlässt der Mann entnervt das Haus 
und trifft auf Messire Dominé Dé, der ein Kauderwelsch aus Latein, Italienisch 
und Französisch spricht und von seinen intellektuellen Qualitäten mehr als über-
zeugt ist: „Jo so la persona prudente“3 – preist er sich an. Auf jede der Beschwer
den des Mannes hat er nur eine Empfehlung: „Vade, tenés le pont aux asgnes; / Et 
va[de] le mode de faire.“4

Der pont aux ânes ist im Stück eine Brücke im ganz wörtlichen Sinne. Der 
Mann trifft dort den Holzfäller, der seinen Esel über die Brücke treiben will; 
naturgemäß bockt der Esel. Der Holzfäller hat aber eine Lösung parat, und die 
heißt: Schläge. Der Ehemann hat damit seinerseits das Modell für die Lösung der 

2		 „Le pont aux ânes“, S. 86. „Der Ehemann: Wir müssen herrschen. Das Recht will es und die 
Stärke gewinnt die Oberhand. – Die Ehefrau: Ist das deine Meinung? Willst Du mich so 
bestrafen? Erst wenn ich tot bin, werde ich dir gehorchen. Bis meine Seele meinen Körper 
verlässt, werde ich nicht einen Handgriff für dich tun. – Der Ehemann: Doch! Du wirst ge-
horchen. – Die Ehefrau: Sicher nicht.“ 

3		 Ebd., S. 93.
4		 Ebd., S. 94, S. 100.

DOI: 10.13173/9783447112642.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



63Was macht der Esel auf der Brücke?

Krise am heimischen Herd gefunden – ein Stock aus Buchenholz ist das Züchti
gungsinstrument der Wahl:

Et pour ce gros baston de haistre,
Dont je vous casseray les os.
[…]
Dya, j’ay esté au pont aux asgnes;
Je sçay comme il les fault conduire.
[…]
Trottez, vieille, trottez, trottez;
Et servez quand il est besoing.5

Die Eselsbrücke hat damit in zweierlei Hinsicht Modellcharakter: Was den Esel in 
Bewegung setzt, wirkt auch bei der Frau. Die Eselsbrücke erweist das, was ohne-
hin evident ist. Man darf vermuten, dass in der ersten Hälfte des Stücks, als der 
Ehemann sich auf endlose Debatten mit seiner aufmüpfigen Frau einlässt, für das 
Publikum die Lösung längst auf der Hand lag: Warum macht er nicht von seinem 
Züchtigungsrecht Gebrauch? Doch erst der satirisch überzeichnete Scholar weist 
ihm den Weg zur Eselsbrücke, wo die Lösung evident wird.6 Diese Konzeption 
der Eselsbrücke mag daher mit der modernen französischen Auffassung einer al-
len bekannten Banalität korrespondieren, sie steht allerdings in diametralem Ge
gensatz zur heutigen deutschen (und auch niederländischen) Auffassung einer 
möglichst schmerzlosen Merktechnik.7

Im Deutschen ist eine Eselsbrücke heute ein Merkvers oder ein vielfach auch 
anagrammatischer Merkspruch für grammatikalische Regeln, Chronologien, 
Tonleitern oder historische Ereignisfolgen. Rhythmus, Reim und Homophonie 
sind dabei bewährte Vehikel des Merkens. Ein in diesen Hinsichten nachgerade 
überdeterminiertes Beispiel liefert The Sound of Music. Dort bringt Julie Andrews 
als Kindermädchen Maria den Kindern des Barons von Trapp die C-Dur-Tonlei
ter (Do-re-mi-fa-so-la-ti) durch Silbenhomophonie bei: ‚Re’ wird zum Sonnen-
strahl (ray), ‚mi‘ zu ich (me), ‚ti‘ zu Tee (tea), etc.

5		 Ebd., S. 108f. „Und mit diesem großen Buchenprügel werde ich Euch die Knochen brechen. 
[…] Ich war bei der Eselsbrücke; ich weiß, wie man sie lenken muss. […] Lauft, Alte, lauft, 
lauft; und bedient mich, wenn es nötig ist.“

6		 Dass Fragen des Geschlechterverhältnisses in der Farce immer wieder thematisch werden, 
hat einige Interpreten dazu veranlasst, von einem Feminismus avant la lettre zu sprechen. 
Nachdem aber zugleich die Devianz immer wieder einreguliert wird, schlägt Konrad 
Schoell vor, allein schon die Darstellung der Situation der Frau, ihr Thematischwerden, 
als Schritt auf dem langen Weg zu deren libération zu sehen: Konrad Schoell, La Farce du 
quinzième siècle, Tübingen 1992, S. 82–93. Vgl. auch die literatursoziologische Perspektive auf 
Wandelphänomene des Geschlechterverhältnisses in ders., Das komische Theater des französi-
schen Mittelalters. Wirklichkeit und Spiel, München 1975. 

7		 Im Englischen steht „bridge of asses“ für die fünfte Proposition im ersten Buch von Euklids 
Elementen und aufgrund von deren Schwierigkeit im übertragenen Sinn für einen „critical 
test of understanding“ bzw. einen „stumbling block“. Vgl. J. L. Heilbron, „The Bridge of As-
ses“, in: Encyclopaedia Britannica 2008 Ultimate Reference Suite, Chicago 2008.

DOI: 10.13173/9783447112642.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



64 Anita Traninger

Maria:
Do-re-mi-fa-so-la-ti 
Let’s see if I can make it easy

Doe, a deer, a female deer
Ray, a drop of golden sun
Me, a name I call myself
Far, a long, long way to run
Sew, a needle pulling thread
La, a note to follow Sew
Tea, a drink with jam and bread
That will bring us back to Do (oh-oh-oh)8

Abgesehen davon, dass der kommunizierte Inhalt („when you know the notes 
to sing, you can sing most anything“) unsinnig ist – denn natürlich muss man 
sich die Notenbezeichnungen nicht merken, um singen zu können –,  ist doch 
die Kombination von homophoner Eselsbrücke und eingängiger Melodie nach
gerade ein Gedächtnisgarant. Gebräuchlicher freilich – und einfacher – ist die 
Bildung eines Satzes, dessen Bestandteile mit den zu merkenden Worten die An­
fangsbuchstaben teilen: „Mein Vater erklärt mir jeden Sonntag unseren Nacht
himmel“ als Merkspruch für die Planeten Merkur, Venus, Erde, Mars, Jupiter, 
Saturn, Uranus und Neptun.9 Auch abstrakte Buchstabenreihen können in Sätze 
überführt werden: „Geh, du alter Esel!“ soll helfen, die Stimmung der vier Saiten 
der Violine (G – D – A – E) zu memorieren.10 Neben der Merkspruchbildung ist 
auch die Merkwortkonstruktion ein historisch belegtes Verfahren, so etwa in Jan 
Amos Comenius’ Akronym SCHOLA für die Aufgaben der Schule: „sapienter co-
gitare, honeste operari, loqui argute“ („weise denken, ehrenvoll handeln, scharf
sinnig sprechen“).11

Die akronymische Gedächtnisstütze ist alt, und sie ist ein Langzeitphänomen. 
Ein herausgehobener Hort der mnemotechnischen Eselsbrücke ist die Lehrtra
dition der Dialektik, die Regeln und Terminologie in Abundanz zu vermitteln 
hatte. Lehrbücher der Dialektik sparen daher nicht mit Akronymen, Versen und 
sonstigen Merksprüchen. Weithin bekannt sind die Chiffren für die Modi des 
Syllogismus:

	 8	 „Do-Re-Mi“, in: The Sound of Music, Text: Oscar Hammerstein II, Musik: Richard Rodgers, 
1959, URL: http://www.youtube.com/watch?v=bJJUG_Elt5g (TC 00:20– 01:13) (1.8.2019). 

	 9	 Bis 2006 konnte formuliert werden: „unsere neun Planeten“; seit Pluto nicht mehr als Planet 
gilt, ist der autoreflexive Charakter des Spruchs verloren. Vgl. Manfred Gaida, „Warum ist 
Pluto kein Planet mehr?“, in: Archiv Astronomische Frage der Woche, Woche 40 (2009), URL: 
http://www.dlr.de/desktopdefault.aspx/tabid-5170/8702_read-20224/ (1.8.2019).

10	 Das Beispiel entnehme ich dem Band Wolfgang Riedel, Eselsbrücken. Die schönsten Merksätze und 
ihre Bedeutung, Mannheim/Zürich 2012 (Duden Allgemeinbildung), S. 53, der eine Vielzahl von 
– teils auch nicht wirklich bekannten – Merksätzen mehr oder weniger launig kommentiert.

11	 Vgl. Andreas Fritsch, „‚Die neueste Sprachenmethode‘ in den ‚Opera didactica omnia‘ des Jo­
hann Amos Comenius“, in: Sitzungsberichte der Leibniz-Sozietät 106 (2010), S. 105–123, hier S. 110. 

DOI: 10.13173/9783447112642.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



65Was macht der Esel auf der Brücke?

Barbara celarent darii ferio baralipton
Celantes dabitis fapesmo frisesomorum.
Cesare cambestres festino barocho darapti.
Felapto disamis datisi bocardo ferison.12 

Bemerkenswert ist zunächst, dass es sich um Wörter handelt, die völlig artifiziell 
sind, allenfalls an lateinische Ausdrücke anklingen, aber im Satzverbund in die-
sen Bedeutungen sinnlos sind. Worauf zielt das ab? Diese arbiträren Prägungen 
stehen für die insgesamt 19 zulässigen Modi des Syllogismus. Erstmals festgehal-
ten wurden sie von William of Sherwood im 13. Jahrhundert, tradiert von allen 
weiteren namhaften Lehrbuchautoren, allen voran Petrus Hispanus.13

Beim Syllogismus handelt es sich bekanntlich um eine dreigliedrige Deduk­
tion, bei der aus zwei Prämissen (Ober- und Untersatz bzw. propositio maior und 
minor), die einen Terminus – den Mittelbegriff – gemeinsam haben, eine Kon­
klusion folgt. Die einzelnen Worte der Merkverse sind jeweils mehrfach codierte 
Chiffren und stellen eigentlich Formeln dar. Die Vokale geben jeweils den Aus­
sagetyp der drei Sätze des Syllogismus an, wobei universal affirmativ mit a (affir-
mo), universal negativ mit e (nego), partikular affirmativ mit i (affirmo) und parti­
kular negativ mit o (nego) bezeichnet wird. So steht z.  B. „Barbara“ für den ersten 
Modus der ersten Figur, der durch zwei universal affirmative Prämissen und eine 
ebensolche Konklusion gekennzeichnet ist:

Alle Menschen sind sterblich. 
Alle Griechen sind Menschen.
Ergo: Alle Griechen sind sterblich.

Je nach Position des Mittelbegriffes fallen die Syllogismen unter drei Figuren. In 
der ersten Figur ist der Mittelbegriff Subjekt in der ersten Prämisse (Obersatz) und 

12	 Petrus Hispanus, Tractatus, called afterwards Summule Logicales, hg. und mit einer Einl. von 
L. M. de Rijk, Assen 1972, IV, 13, S. 52. 

13	 Dass es sich in der Tat um ein Langfristphänomen handelt, belegt u.  a. Molières Bourgeois 
gentilhomme aus dem Jahr 1670. Der Bürger Jourdain, der so gern ein Adliger werden möchte, 
holt sich zur entsprechenden Ausbildung einen Philosophielehrer ins Haus, und dieser legt 
ihm immer noch die Kunstwörter des Merkverses ans Herz – womit die Unterrichtung in 
der Syllogistik auch gleich wieder zu Ende ist, erscheinen doch dem Monsieur Jourdain die 
Worte „zu sperrig“:

		  „MONSIEUR JOURDAIN.- Qu’est-ce que c’est que cette Logique?
		  MAÎTRE DE PHILOSOPHIE.- C’est elle qui enseigne les trois opérations de l’Esprit.
		  MONSIEUR JOURDAIN.- Qui sont-elles, ces trois opérations de l’Esprit?
		  MAÎTRE DE PHILOSOPHIE.- La première, la seconde, et la troisième. La première est, de 

bien concevoir par le moyen des Universaux. La seconde, de bien juger par le moyen des 
Catégories: Et la troisième, de bien tirer une conséquence par le moyen des Figures. Barbara, 
Celarent, Darii, Ferio, Baralipton, etc.

		  MONSIEUR JOURDAIN.- Voilà des mots qui sont trop rébarbatifs. Cette Logique-là ne me 
revient point. Apprenons autre chose qui soit plus joli.“

		  Molière, Œuvres complètes, hg. von Georges Forestier, 2 Bde., Paris 2010 (Bibliothèque de la 
Pléiade), Bd. 2, S. 280.

DOI: 10.13173/9783447112642.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



66 Anita Traninger

Prädikat in der zweiten (Untersatz). In der zweiten Figur ist der Mittelbegriff in 
beiden Prämissen Prädikat, in der dritten in beiden Subjekt. Auch hierfür gibt es 
einen Merkvers, wiederum stammt er von William of Sherwood: „Sub prae pri
ma, bis prae secunda, tertia bis sub.“14 Doch zurück zu den Versen, die die Modi 
des Syllogismus auflisten: Ganz ausgefeilt ist die Merktechnik dort nicht, fallen 
doch die Figuren nicht durchgehend mit den Versgrenzen zusammen; vielmehr 
stehen die ersten neun Ausdrücke (Barbara – Frisesomorum) für die Modi der 
ersten Figur, die folgenden vier für die Modi der zweiten Figur (Cesare – Baroco), 
die letzten sechs schließlich für jene der dritten Figur (Darapti – Ferison).15

Die Regeln der Dialektik – die ich hier nicht einmal anreißen kann – bean
spruchen für sich Notwendigkeit, die sie nicht zuletzt aus dem Modellcharakter 
der Syllogistik insgesamt beziehen: Es ist der menschliche Verstand selbst, der 
nach mittelalterlicher und frühneuzeitlicher Auffassung in Syllogismen operiert, 
und die Dialektik ist nichts anderes als die Extrapolation seiner Verfahren.16 Aber 
haben die Scholastiker diese Merkhilfen auch als Eselsbrücke oder, wie sie gesagt 
hätten, pons asinorum bezeichnet und verstanden? Wo und in welcher Bedeutung 
ist der Ausdruck ‚pons asinorum‘ belegt? Grimms Wörterbuch bietet mit Blick 
auf das 14. Jahrhundert Folgendes an:

eselsbrücke, f. inertiae adjumentum, fr. le pont aux ânes. der ausdruck soll 
durch Johann Buridan im 14.  jh. aufgekommen sein, der spöttisch asinus 
Buridanus und dessen schrift super summulas ‚asini pons‘ genannt wur-
de. Ritter gesch. der Philosophie 8,  606. andere verstehen darunter eine 
schwierigkeit, wovor unwissende stutzen, wie der esel vor der brücke.17

14	 William of Sherwood, Introductiones in Logicam. Einführung in die Logik, lateinisch – deutsch, 
hg., übers., eingel. und mit Anm. versehen von Hartmut Brands und Christoph Kann, Ham-
burg 1995, S. 76.

15	 Ich folge für diese Darstellung William Kneale und Martha Kneale, The Development of Logic, 
Oxford 1984, S. 73f. Den drei Figuren entsprechen bestimmte Argumentationsstrategien und 
-ziele. Wer in der ersten Figur argumentiert, beweist seine Schlussfolgerung dadurch, dass 
er zeigt, dass eine bestimmte hinreichende Bedingung erfüllt ist. In der ersten Figur muss 
der Obersatz universal sein; wenn er partikulär ist, folgt nichts. Der Untersatz muss affi r­
mativ sein, wenn er negativ ist, folgt nichts.

		  Wer in der zweiten argumentiert, beweist seine Konklusion, die negativ sein muss, dadurch, 
dass er zeigt, dass eine notwendige Bedingung für die Applikation des Prädikats auf das 
Subjekt nicht erfüllt ist. Formal muss dafür gelten, dass der Obersatz universal und dass eine 
Prämisse negativ ist.

		  Und wer schließlich in der dritten Figur argumentiert, beweist seine Konklusion, die parti­
kulär sein muss, indem er zeigt, dass Beispielfälle angeführt werden können. Die Konklu
sion muss auf jeden Fall partikulär sein und der Untersatz affirmativ. 

16	 Thomas von Aquin, Summa Theologica. Deutsch-lateinische Ausgabe der Summa theologica, mit 
Kommentaren von Alexander von Siemer und Heinrich M. Christmann, Bd. 1, Graz 1982, 
ST Ia q. 84 a. 8 ad 2, URL: http://www.corpusthomisticum.org/sth1084.html#32008 (1.8.2019); 
ebenso aber auch z.  B. Marsilio Ficino, Théologie Platonicienne de l’immortalité des âmes, lat. und 
frz., krit. hg. von R. Marcel, Paris 1964, Bd. 6, S. 435.

17	 Jacob und Wilhelm Grimm, Art. „eselsbrücke“, in: dies., Deutsches Wörterbuch, Leipzig 1862, 
Bd. 3, Sp. 1151.

DOI: 10.13173/9783447112642.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



67Was macht der Esel auf der Brücke?

Das lateinische vermeintliche Synonym „inertiae adjumentum“ verweist auf ein 
Hilfsmittel der Faulen, einen unerlaubten Studienbehelf – eine Bedeutung von 
pons, die im Pennälerjargon des 19. und auch noch 20. Jahrhunderts durchaus prä-
sent war und dort zumeist unter dem Tisch konsultierte Klassikerübersetzungen 
meinte.18 Die Grimms berufen sich also dreifach auf Johannes Buridan, der im 
14. Jahrhundert an der Universität von Paris lehrte:

1. Er sei der Schöpfer des Ausdrucks ‚pons asinorum‘,
2. zugleich sei Buridan selbst ‚asinus Buridanus‘ genannt worden,
3. und auch Buridans Schrift Super summulas habe ‚asini pons‘ geheißen.19

Diese so deutlich überdeterminierte Herleitung erscheint einigermaßen verdäch
tig, und in der Tat ist keine der drei Angaben historisch belastbar. In den Schrif-
ten Buridans findet sich nirgends eine Formulierung zum pons asinorum.20 Dass 
Buridan selbst als Esel bezeichnet worden wäre, kann aus den Quellen nicht be-
legt werden, ebenso wenig wie eine colloquiale Bezeichnung seiner Schrift Super 
summulas. Buridans Name ist allerdings sehr wohl mit einem Esel assoziiert: Bu
ridans Esel, der zwischen zwei gleich großen und gleich weit entfernten Heuhau
fen nicht entscheiden kann und daher verhungert. Freilich ist auch dieser Esel 
nicht in Buridans Schriften anzutreffen (in seinem Kommentar zu De caelo gibt es 
allerdings einen Hund, der sich nicht zwischen zwei gleich großen Futterportio­
nen entscheiden kann),21 doch hat sich der Ausdruck etabliert.

Historisch ist es Pierre Bayle, der eine Beziehung zwischen Buridans Esel und 
dem pont aux ânes hergestellt hat. Entgegen seiner Programmatik, in seinem Dic-
tionnaire historique et critique allein die Irrtümer anderer zu korrigieren,22 trägt er 
unter dem Lemma „Buridan“ eine gänzlich unfundierte, aber nicht uncharmante 
Spekulation vor: Der pont aux ânes sei ihm zwar bisher von niemandem so rich
tig erklärt worden, die Problematik sei aber doch wohl jene von Buridans Esel. 

Die Homophonie von französisch âne (Esel) und lateinisch an (oder) verweise auf 
die Struktur der scholastischen quaestio, die ja zwingend die Form utrum/an (ent
weder/oder) hatte:

18	 Vgl. Philipp Plattner, „Nachträge zu Sachs’ Wörterbuch“, in: Zeitschrift für neufranzösische 
Sprache und Literatur 7 (1885), S. 275–301, hier S. 300. Heute ist der klandestine Beigeschmack 
verschwunden und Pons eine etablierte Verlagsmarke der Klett-Gruppe.

19	 Der Gewährsmann Ritter steht freilich nur für die dritte Information ein, vgl. Heinrich Rit-
ter, Geschichte der Philosophie, 12 Bde., Hamburg 1829–1853, Bd. 8, S. 606.

20	 So auch Nicholas Rescher, „Choice without Preference. A Study of the History and the Logic 
of the Problem of ‚Buridans’s Ass‘“, in: Kant-Studien 51 (1960), S. 142–175, hier S. 153f. 

21	 Rescher merkt zu Recht an, dass dieses wenig verbreitete Manuskript wohl kaum die Quelle für 
die Wendung von ‚Buridans Esel‘ sein kann, siehe Rescher, „Choice without Preference“, S. 154.

22	 Vgl. Pierre Bayle, „Dissertation qui fut imprimée au devant de quelques essais ou fragmens 
de cet ouvrage […] sous le titre de Projet d’un dictionaire critique, à Mr. Du Rondel, profes-
seur aux Belles-Lettres à Maestricht“, in: ders., Dictionnaire historique et critique, Amsterdam 
u.  a. 51740, Bd. 4, S. 606–615, hier S. 607.

DOI: 10.13173/9783447112642.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



68 Anita Traninger

En ce qui concerne le Sophisme appellé l’Asne de Buridan, ce pourroit bien 
n’être autre chose que le Pont aux Asnes de Logique […]. On veut que l’Asne de 
Buridan soit proprement l’état d’un Asne situé entre deux picotins d’avoine, 
dont rien ne le détermine à entamer l’un plutôt que l’autre: mais peut-être 
n’a t-on pas pris garde à l’équivoque d’Asne à l’Adverbe An, synonyme du 
fameux Utrùm des Philosophes […].23 

Der rat- und hilflose Esel zwischen den beiden Haferrationen wird so mit der 
Wissenspraxis der Scholastik als solcher kurzgeschlossen: Der pont aux ânes ver
weise auf ein Meer von utrum und an, aus dem man nicht herausfinde. Zugleich 
aber sei er ein Mittel, um genau dieses mare crisium zu überqueren, zitternd wie 
die Esel auf der Brücke, deren schlecht zusammengefügte Bohlen den Blick auf 
das darunter liegende Wasser freigeben:

Pont-aux Asnes, signifie aussi, tantôt une Mer de ces An ou de ces Utrùm 
dont on ne sait comment sortir; tantôt un Répertoire de ces mêmes An ou 
Utrùm, avec des solutions, ou les moiens de passer par dessus en trem-
blant, comme les Asnes sur un pont, dont les ais mal-joints leur laissent 
entrevoir l’eau qui passe par dessous.24

Der scharfsinnige Bayle erliegt hier seiner Scholastikverachtung und vergisst 
ganz, dass die Scholastiker ja von einem ‚asinus‘ gesprochen hätten und nicht 
von einem ‚âne‘, dass also die Homophonie nicht in ihren Ohren klang, und dass 
es zudem nicht sehr wahrscheinlich ist, dass sie ihre eigene Kerntätigkeit des 
Stellens und Disputierens von quaestiones als hilfloses Starren angesichts des Un­
entscheidbaren oder aber als verzweifeltes Zittern angesichts eines Meers von 
Alternativen gefasst hätten.25

Mit dieser Auffassung steht Bayle freilich nicht allein. Zedlers Universal-Lexi-
con schreibt die Prägung des Ausdrucks ‚pons asinorum‘ ebenfalls den Veräch-
tern der Dialektik zu, konkretisiert den Begriff aber mit Blick auf ein spezifisches 
Problem: das Auffinden des Mittelbegriffs für den Syllogismus – und führt die 
Problematik weg von der vermeintlichen scholastischen Aporie, wie Bayle sie in 
dem Begriff emblematisch gefasst sehen will, hin zu einer Findetechnik:

PONS ASINORUM, wird von den Verächtern der Dialectick die Dialecti-
sche Kunst das Mittelglied (medium terminum) in einem Schlusse zu erfin-
den genennet, und dieses zwar deswegen, weil sie denen in der Logic un

23	 Pierre Bayle, Art. „Buridan“, in: ders., Dictionnaire historique et critique, Amsterdam u.  a. 51740, 
Bd. 1, S. 708–711, hier S. 709.

24	 Ebd. Dass Esel nicht über Brücken gehen, bei denen sie durch die Bohlen hindurch das Was-
ser sehen können, berichtet Plinius d.  Ä., Hist. nat. VIII, 169.

25	 Vgl. die Kritik in Rescher, „Choice without Preference“, S. 153, Anm. 31.

DOI: 10.13173/9783447112642.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



69Was macht der Esel auf der Brücke?

erfahrnen Mittel an die Hand giebt, bey ieder Gelegenheit ein Argument 
ausfündig zu machen.26

Dass in meiner kurzen Diskussion der scholastischen Mnemotechnik der Fokus auf 
dem Aussagemodus der drei Sätze des Syllogismus lag, verstellt ein wenig den Blick 
dafür, was in der Praxis die eigentliche Herausforderung für das dialektische Inge
nium ist: Es ist nicht die Konklusion. Wenngleich sie in der Notation das Ergebnis 
der Inferenz ist, ist sie eigentlich der Ausgangspunkt des Verfahrens; sie ist der 
Satz, den es zu prüfen gilt. Es ist auch nicht die propositio minor, die der Einzelfall ist, 
der Casus, der mit einem Gesetz relationiert werden soll. Und es ist sicher nicht die 
propositio maior, im dialektischen Syllogismus die allgemein anerkannte Meinung, 
mithin die Prämisse, die schon feststeht. Die eigentliche Herausforderung ist das 
Finden des Mittelbegriffs, der in der Konklusion nicht vorkommen darf und der die 
Beziehung zwischen Subjekt und Prädikat der Konklusion herstellt. Er ist, so hat 
es Umberto Eco einmal formuliert, „the triggering device of the whole process“.27

Das Auffinden des Mittelbegriffs diskutiert Aristoteles in den Analytica priora 
(43a20–45b12).28 Der Mittelbegriff wird als in einer je spezifischen Inferenzbezie­
hung zum Subjekt und zum Prädikat der Konklusion stehend gedacht: Er kann 
aus Prädikat bzw. Subjekt jeweils folgen oder aber umgekehrt, Subjekt bzw. Prä
dikat folgen aus dem Mittelbegriff. Schließlich können natürlich aber auch Prädi­
kat bzw. Subjekt und Mittelbegriff unvereinbar sein. Daraus ergeben sich sechs 
Typen von Begriffen, die Aristoteles im 28.  Kapitel der Analytica priora unter
scheidet. Die hier vorgestellte Notation ist bereits das Ergebnis eines Transferpro
zesses, nämlich in die lateinische Terminologie der Scholastik. So sind auch latei
nische an die Stelle von Aristoteles’ griechischen Buchstaben getreten:

A – 	Prädikat der Konklusion
	 B – 	Begriffe, die aus dem Prädikat folgen (consequens ad praedicatum)
	 C –	 Begriffe, aus denen das Prädikat folgt (antecedens ad praedicatum)
	 D – 	Begriffe, die mit dem Prädikat unvereinbar sind (extraneum ad 

praedicatum)
E – Subjekt der Konklusion
	 F – 	 Begriffe, die aus dem Subjekt folgen (consequens ad subiectum)
	 G – 	Begriffe, aus denen das Subjekt folgt (antecedens ad subiectum)
	 H –	Begriffe, die mit dem Subjekt unvereinbar sind (extraneum ad	

subiectum)29

26	 Johann Heinrich Zedler, Grosses vollständiges Universal-Lexikon, Halle/Leipzig 1732–1754, 
Lemma „Pons asinorum“, Bd. 28, S. 1447. Ein Lemma „Eselsbrücke“ existiert nicht.

27	 Umberto Eco, „Horns, Hooves, Insteps: Some Hypotheses on Three Types of Abduction“, 
in: The Sign of Three. Dupin, Holmes, Peirce, hg. von Umberto Eco und Thomas A. Sebeok, 
Bloomington/Indianapolis 1988, S. 198–220, hier S. 203.

28	 Aristoteles, Lehre vom Schluß oder Erste Analytik, hg. und übers. von Eugen Rolfes, Hamburg 
1992 (Organon III).

29	 Die lateinische Terminologie aus: Aristoteles, Dialectica cum quinque vocibus Porphyrii Phe-

DOI: 10.13173/9783447112642.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



70 Anita Traninger

Alexander von Aphrodisias (um 200 n. Chr.) spricht in seinem Kommentar zum 
28. Kapitel der Analytica priora von einem Diagramm, in dem diese Beziehungen 
dargestellt worden seien, ohne dass es freilich in seinem Text überliefert wäre.30 
Das deutet auf eine Lehrpraxis hin, die sich der Visualisierung der Relationen 
bediente, ohne dass dies gleich Eingang in die Kommentartradition gefunden 
hätte. Johannes Philoponus soll im sechsten Jahrhundert der erste gewesen sein, 
der das auch vor Augen stellte.31 Unklar ist, ab wann das Diagramm, das auch 
von Averroes und auch Albertus Magnus diskutiert wurde,32 die Bezeichnung 
pons asinorum erhielt. Es scheint plausibel, dass der Ausdruck in der dominant 
oralen Universitätskultur des Mittelalters über lange Zeit kursierte, belegt ist er 
erstmals in den Schriften des Petrus Tartaretus (gest. 1522).33 Tartaretus lehrte als 
Theologe an der Universität von Paris und war über eine lange Karriere hinweg 
einer der führenden Interpreten des Duns Scotus. François Rabelais verewigte 
ihn im fiktiven Katalog der Bibliothek St.  Victor, wo ihm ein Traktat De modo ca
candi zugeschrieben wird.34 In Verbindung mit seiner Lehrtätigkeit ist sein rei-
ches Kommentarwerk zu sehen, das den scholastischen Kanon von den Schriften 
des Organon über die Sententiae des Petrus Lombardus bis hin zu den Summulae 
logicales des Petrus Hispanus abdeckt. Die zahlreichen Drucke seiner Arbeiten 
zur scholastischen Philosophie belegen eine starke Nachfrage und eine weite Ver
breitung; in Wittenberg waren sie beispielsweise die Standardlehrwerke, bis sie 
durch Melanchthons Dialektik ersetzt wurden.35 

Wie sieht nun die Eselsbrücke aus? Ein Bild scheint sich aufzudrängen: Subjekt 
und Prädikat als Brückenpfeiler, der terminus medius als Brücke. Das Diagramm 
freilich, das der Ersten Analytik an entsprechender Stelle bei Tartaretus beigege-
ben ist, sieht alles andere als einfach aus:

nicis: Argyropilo traductore: a Joanne Eckio Theologo facili explanatione declarata, Augsburg 1517, 
fol. XXIX.

30	 Kneale/Kneale, The Development of Logic, S. 186; Charles L. Hamblin, „An Improved Pons Asi
norum?“, in: Journal of the History of Philosophy 14 (1976), S. 131–136, hier S. 131. Vgl. Alexander 
von Aphrodisias, In Aristotelis Analyticorum Priorum Librum I Commentarium, hg. von M. Wal-
lies, Berlin 1883 (Commentaria in Aristotelem Graeca 2,1), S. 290–322.

31	 Johannes Philoponus, In Aristotelis Analytica Priora Commentaria, hg. von M. Wallies, Berlin 
1905 (Commentaria in Aristotelem Graeca 13,2), S. 270–300, hier S. 274.

32	 Vgl. die Verweise bei Hamblin, „An Improved Pons Asinorum?“, S. 131; Lorenzo Pozzi, Studi 
di logica antica e medioevale, Padua 1974, S. 63.

33	 Hamblin, „An Improved Pons Asinorum?“, S. 131.
34	 François Rabelais, Œuvres complètes, hg. von Mireille Huchon, Paris 1998 (Bibliothèque de la 

Pléiade), S. 237. Der Witz speist sich aus der Bedeutung von ‚tarter‘ = Stuhlgang haben, vgl. 
ebd. S. 1263, Anm. 8.

35	 James K. Farge, „Pierre Tartaret“, in: Contemporaries of Erasmus, hg. von Peter G. Bietenholz, 
3 Bde., Toronto/Buffalo/London 2003, Bd. 3, S. 310f. Spezifisch zu den Aristoteles-Kommenta­
ren siehe Charles H. Lohr, „Medieval Latin Aristotle Commentaries. Authors: Narcissus – 
Richardus“, in: Traditio 28 (1972), S. 281–396, bes. S. 372–376. Zu Tartarets fama und der Ver
wendung seiner Lehrbücher u.  a. in Wittenberg siehe Ricardo G. Villoslada, La universidad de 
Paris durante los estudios de Francisco de Vitoria O. P. (1507–1522), Rom 1938, S. 218f. sowie S. 131 
zur Kritik Philipp Melanchthons an der Pariser (und insbesondere Tartarets) Logik. 

DOI: 10.13173/9783447112642.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



71Was macht der Esel auf der Brücke?

Und in der Tat betont Tartaretus die Schwierigkeit der Figur:

Ut ars inueniendi medium cunctis sit facilis plana atque perspicua ad ma-
nifestationem ponitur sequens figura quae communiter propter eius ap-
parentem difficultatem pons asinorum dicitur.36

36	 Petrus Tartaretus, Expositio Magistri Petri Tatereti super textu logices Aristotelis, Lyon 1503, fol. 
LXXIIr, meine Hervorhebung. Der Gesamtkatalog der Wiegendrucke weist die erste Ausga-
be dieses Werks mit Poitiers 1493 nach, vgl. http://gesamtkatalogderwiegendrucke.de/docs/
TARTPET.htm (1.8.2019). Carl von Prantl, Geschichte der Logik im Abendlande, 4 Bde., Leipzig 

Abb. 1: Petrus Tartaretus, Expositio Magistri Petri Tatereti super textu logices Aristotelis.  
Lyon 1503, fol. LXXIIv.

DOI: 10.13173/9783447112642.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



72 Anita Traninger

Damit die Technik, den Mittelbegriff zu finden, für alle einfach, klar und 
deutlich sei, wird die folgende Figur vorgestellt, die gemeinhin wegen ih-
rer offensichtlichen Schwierigkeit ‚pons asinorum‘ genannt wird.

Zwei Dinge sind bemerkenswert an der Formulierung: Zum einen, dass sich Tar-
taret auf einen gemeinhin akzeptierten Sprachgebrauch beruft; er ist also weniger 
der Begriffspräger als vielmehr derjenige, der in die Schriftform bringt, was im 
colloquialen Usus schon verankert ist. Zum anderen ist der Ausdruck ‚apparens‘ 
zentral: Lorenzo Pozzi deutet ihn so, dass Tartaretus hier eine nur scheinbare 
Schwierigkeit benennen will („per significare una difficoltà solo apparente“).37 Ich 
würde Tartaret demgegenüber so lesen, dass das Diagramm Eselsbrücke heißt, 
nicht weil es selbst eine simple Steighilfe ist, sondern wegen seiner offenkundi-
gen Schwierigkeit. Natürlich wird die diagrammatische Visualisierung gegen-
über der textuellen Explikation als klar, einfach und deutlich vorgestellt. In sich 
selbst bleibt die Technik des Findens des Mittelbegriffs aber schwierig, und daher 
ist es nur zu verständlich, dass die Studenten zurückscheuen und bocken wie die 
Esel des Holzfällers in der oben zitierten Farce. Diese Auffassung wird durch die 
weitere Bildtradition, die bis in das 17. Jahrhundert reicht, deutlich unterstrichen.

Esel sind gerade nicht jene, denen mit der Brücke über das mare crisium gehol-
fen wird, sondern jene, die die Risikopassage nicht bewältigen.38 Ein Stich aus dem 
17.  Jahrhundert zeigt dies auf besonders eindringliche Weise. Er ist mir in drei 
Exemplaren bekannt: Eines befindet sich in der KU Leuven (Abb. 2), eines im War-
burg Institute in London (Abb. 3),39 auf ein weiteres komme ich gleich zu sprechen.

Genau genommen zeigt das Blatt keine Brücke, sondern das Diagramm des 
Tartaretus, um 90 Grad gedreht und auf Stelzen gesetzt, damit es vom Wasser un­
terspült werden kann. Die beiden Drucke sind auf den ersten Blick identisch. Im 
Wasser unter der ‚Brücke‘ tummeln sich abgestürzte Esel; der Grund für ihr Ver-
sagen wird durch Attribuierung gleich mitgeliefert: dass sie ihre Zeit statt dem 
Studium anderen Zeitvertreiben gewidmet haben, hat sie auf der Brücke ausrut-

1855–1870, Bd. 4, S. 206f., formuliert die ‚Erfindung‘ des pons asinorum durch Tartaretus als 
Vermutung. Martin Grabmann, Die Geschichte der scholastischen Methode, 2 Bde., Berlin 1956 
[1911], hat nichts zu Tartaretus zu sagen. Walter Ong bildet Tartaretus’ Eselsbrücke mit der 
Legende „Logic in Space“ ab, ohne auf das Konzept einzugehen, s. Walter J. Ong, Ramus, 
Method, and the Decay of Dialogue. From the Art of Discourse to the Art of Reason, Cambridge 
1983, Abb IV, o. P. (zwischen S. 79 und 80).

37	 Pozzi, Studi di logica antica e medioevale, S. 64.
38	 Vgl. die Einschätzung von A. Greebe: „De figuur is dus volgens sommigen niet een pons 

voor ezels, maar wel een pons, die de ezels afschrikt en door hen niet te overschrijden is.“ A. 
Greebe, „Ezelsbrug. Pons asinorum – Eselsbrücke – Pont aux ânes – Asses’ bridge“, in: Tijd
schrift voor Nederlandse Taal- en Letterkunde 37 (1918), S. 65–79.

39	 Michael W. Evans, „The Geometry of the Mind“, in: Architectural Association Quarterly 12/4 
(1980), S. 32–55, hier S. 55, gibt folgende Beschreibung des Drucks: „Anonymous engraving 
bound into a MS in the possession of C B Schmitt, Warburg Institute […] (photograph, War-
burg Institute).“ Der Aufsatz von Michael Evans ist inklusive einer Bildergalerie digital auf­
bereitet zugänglich auf http://she-philosopher.com/library/evans_Pt2.html (1.8.2019).

DOI: 10.13173/9783447112642.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



73Was macht der Esel auf der Brücke?

schen lassen. Von links nach rechts sehen wir Esel mit Büchse, mit Tennisschlä
ger, Violine, Pfeife, ganz hinten schon gänzlich untergegangene und einen eitlen 
mit modischer Frisur, rechts Spielkarten, Bierkrug und Würfel. Der Eselsdruck 
verbindet mithin eine Auffassung vom pons asinorum als eines Instruments, mit-
tels dessen Esel von Gelehrten geschieden werden, mit der Besorgnis um die 
Hingabe an Zeitvertreibe anstelle des Studiums.

Doch die Blätter weisen auch bemerkenswerte Unterschiede auf: Das Leuvener 
Blatt hat eine Landschaft. Auf dem Londoner Blatt hält der ausrutschende Mann 
– solang er noch oben auf der Brücke ist, hat er sich offenbar noch nicht als Esel 
erwiesen – eine Palette in der Hand, was ein Hinweis auf einen weiteren Zeitver-
treib sein könnte, der den Studienerfolg behindert. Makaber ist freilich ebendort 

Abb. 2: Michael Hayé, Pons asinorvm, KU Leuven, Ms. 250, fol. 132,  
Digitalisat auf http://www.europeana.eu.

DOI: 10.13173/9783447112642.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



74 Anita Traninger

ein Detail links, auf dem Steg, der für das consequens subiecti steht: ein Student hat 
sich angesichts der Aufgabe erhängt.

Das Leuvener Blatt gibt neben dem Titel noch den Drucker an, Michael Hayé, 
der von ca. 1630–1660 in Leuven tätig war. Die beiden Drucke sind hinreichend ver
schieden, um sie zwei verschiedenen Druckern zuzuordnen, und möglicherwei
se lassen sich weitere Drucke über eine größere Zeitspanne hinweg annehmen. 
2013 gelangte beim Auktionator Henri Godts in Brüssel ein Manuskript zur Ver
steigerung, das eine Vorlesungsmitschrift aus dem Collège d’humanité de Houdain 
im belgischen Mons darstellt: Ein Jean-François de Jonghe aus Hoboken (heute 
ein Stadtteil von Antwerpen) hat die Dialektik-Vorlesung des Professors Croquet 
im Jahr 1764 mitgeschrieben. Zu den überlieferten Unterlagen, die er in seiner 
Kladde versammelte, gehört eben dieser Eselsdruck, und zwar in der Fassung der 
KU Leuven, aber ohne die Druckerangabe – damit ist ein drittes Exemplar gegen­
über den beiden hier vorgestellten identifiziert, das zugleich belegt, dass Hayés 
wohl Mitte des 17. Jahrhunderts anzusiedelnde inventio bis weit in das 18. Jahr
hundert hinein kopiert und vertrieben wurde.40 Der Druck ist nicht die einzige 
Beilage: Beigebunden sind dem Exemplar insgesamt vier Originalzeichnungen 
und sieben Emblem-Drucke, dazu sechs große Stiche, darunter eben der Pons 
asinorum. Dies deutet auf eine Unterrichtsmethode hin, wie sie Johann Balthasar 
Schupp z.  B. im Hessen des 17. Jahrhunderts vorexerzierte: dass nämlich die Stu­
denten mnemotechnische Drucke kaufen konnten, um die herum die Vorlesung 
aufgebaut war.41

Das Leuvener Blatt ist in einem ganz ähnlichen Materialverbund lokalisiert. 
Das Ms. 250 der KU Leuven beinhaltet die Mitschrift, die der Student Georgius 
Jodoigne von der Logik-Vorlesung des Professors Robertus de Novilia angefertigt 
hat.42 Das Chronostichon, mit dem Jodoigne den Titel beschließt, verweist auf 

40	 Der Auktionskatalog war verfügbar unter http://www.the-saleroom.com/en-gb/auction-
catalogues/henri-godts-antiquarian-bookdealer-and-auctioneer/catalogue-id-2879057/lot-
17191447 (8.5.2017). Das Lot wurde mit folgendem Eintrag verzeichnet:

		  „(Manuscrit, Didactica) – ‚Dialectica dictata a Domino croquet professore collegii houdani 
montibus hannoniae. Scripta vero per me Joannem Franciscum De Jonghe hobocanum Lo
vany. septimâ martii 1764‘. In-4° : 420 pp.; 12 h.-t. Rel. de l’époque: plein veau, dos fleuronné 
doré à nerfs (mouill. sur les plats, pet. coups sur le plat sup., coupes et coins émoussés, étiq. 
de bibl. sur le plat sup. et les gardes). Cours dicté par le professeur Croquet du Collège 
d’humanité de Houdain (collège établi en 1545 par le Magistrat de la Ville de Mons), par 
Jean-François de Jonghe de Hoboken. Cours donné selon l’enseignement de l’Université de 
Louvain, illustré d’un titre gravé acheté chez l’éditeur louvaniste Denique (avec inscription 
ms. ‚De Defensione‘), de 4 dessins originaux (diagrammes aquarellés), de 7 gravures d’em­
blemata interfoliées (‚De signo‘, ‚De voce‘, ‚Convertibiles‘, ‚Repungnantia‘ [sic], etc.) et de 
6 grandes gravures interfoliées (‚Pons asinorum‘,‚De sillogismo in Baroco‘,‚Argumentatine‘ 
[sic], ‚Equivocis‘ qui figure 4 tete en une seule, etc.).“ 

41	 Vgl. Gerhard F. Strasser, „Wissensvermittlung durch Bilder in der Frühen Neuzeit: Vorstu-
fen des ‚pädagogischen Realismus‘“, in: Evidentia, hg. von Gabriele Wimböck, Karin Leon-
hard und Markus Friedrich, Berlin 2007, S. 191–214, darin bes. S. 198–200.

42	 Die Titelformulierung lautet: „Logica  sub amplissimo vero dño Roberto a Noúilia Sacra. 
theologia. Licentiato metropolitana. Cameracensis Canonico Artium facultatis Decano phi-

DOI: 10.13173/9783447112642.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



75Was macht der Esel auf der Brücke?

das Jahr 1677. Das Konvolut enthält bemerkenswerterweise teilweise dieselben 
Drucke wie jenes aus dem 18. Jahrhundert, das 2013 versteigert wurde.43 So findet 
sich neben Hayés De Argumentatione (fol. 308r), das eine Gruppe disputierender 

losophia. In famosissimo falconis pa.dagogio professore primario etc: sCrIpsIt Me GeorgIVs 
IVDoIgne phILosophVs TVngrensIs.“ S. dazu jetzt Jan Papy, „Logicacursussen aan de oude 
Leuvense Universiteit. Scholastieke traditie en innovatie?“, in: Ex Cathedra. Leuvense college-
dictaten van de 16de tot de 18de eeuw, hg. von Geert Vanpaemel u.  a., Leuven 2012, S. 107–124, 
sowie das Digitalisierungs- und Erschließungsprojekt „Magister Dixit“ des Leuven Centre 
for the Study of the Transmission of Texts and Ideas in Antiquity, the Middle Ages and the 
Renaissance (Lectio), URL: http://lectio.ghum.kuleuven.be/ (1.8.2019).

43	 Vgl. die Liste der enthaltenen Drucke in der Lotbeschreibung in Anm. 40.

Abb. 3: Anonym, Pons asinorvm, Warburg Institute, London.  
Digitalisat auf http://she-philosopher.com/library/evans_Pt2.html.

DOI: 10.13173/9783447112642.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



76 Anita Traninger

Männer zeigt, auch dessen De sillogismo in Baroco (fol. 162r), das mysteriöserweise 
ein Paar an einer Mühle vorbeigehend darstellt, wobei der Mann sich übergibt 
und ein Priester, in der Mühlentür stehend, die Szene beobachtet. Neben kleinen 
Tonden, die so etwas wie Kapitelmarkierungen sein dürften, finden sich darüber 
hinaus auch konventionelle, gegenstandsbezogene Abbildungen wie die Arbor 
porphyriana (fol. 78r) oder die Tabula oppositarum (fol. 284r). Doch nicht alle ein-
gebundenen Drucke sind funktionalisiert: Am Beginn (fol. 7v) findet sich eine 
ganzseitige Allegorie der Dialektik (im Disputationsgestus mit einem Raben auf 
dem Kopf und einer Schlange um den Unterarm), später die Erschaffung der Eva 
im Paradies (fol. 17r). Die überwiegende Mehrheit dieser Drucke stammt aus der 
Offizin von Michael Hayé, der ganz offenbar ein florierendes Geschäft mit ‚Stu-
dienunterlagen‘ betrieb, die teils Grundlage einer mündlichen Instruktion waren 
und deren Rätselhaftigkeit funktional die professorale Explikation herausfor
derte, die teils aber auch Unterhaltungs- oder ornamentalen Charakter hatten.

Warum ist nun aber die Brücke so gefährlich, warum rutscht man so leicht aus 
oder verzweifelt gleich ganz daran? Anders als in der Forschungsliteratur fall
weise behauptet, handelt es sich beim pons asinorum nicht um ein „simple substi-
tute for the usual theory of the syllogism“.44 Wenn der pons asinorum die Figuren 
und Modi, die in der mittelalterlichen Universität in extenso gelehrt wurden, er-
setzt, warum wären diese dann so ausführlich in den Lehrbüchern – man denke 
an die Summulae logicales des Petrus Hispanus – diskutiert worden? Warum sollte 
man sich diesfalls die oben diskutierten Merkverse einprägen?

Der pons asinorum ist kein Ersatz für die Syllogistik, er dient vielmehr ihrer 
Beschleunigung. Es reicht nicht aus, zu wissen, wie man Syllogismen formt, man 
muss das auch rasch und unter Druck tun können – dieses Spontaneitätsgebot 
ist der agonalen Interaktionssituation der Disputation geschuldet. Johannes Eck 
kommentiert die entsprechende Passage in seinem Kommentar zur Ersten Ana-
lytik folgendermaßen: „Non sufficit scire formare syllogismos sed oportet habere 
promptitudinem syllogisandi. ideo Aristote. tradit artem prompte syllogisan-
di.“ („Es reicht nicht, Syllogismen bilden zu können; es ist vielmehr nötig, eine 
Schnelligkeit beim syllogistischen Folgern zu haben. Deshalb lehrt Aristoteles die 
Kunst des schnellen syllogistischen Folgerns.“)45 Die Eselsbrücke ist damit nicht 
ein Ersatz für die Lehre vom Syllogismus, sondern vielmehr deren Inventions­
akzelerator mit Korrektheitsgarantie.

Die Wege der Brücke rasch laufen zu können, und zwar ohne auf einen Holz-
weg zu kommen oder aber in die Irre zu gehen, das soll mit dem Studium des 
Diagramms eingeübt werden. Denn je nach Modus, in dem man argumentiert, 
kommen nur bestimmte Wege in Frage, wie der Eselsdruck explizit ausweist, und 
drei von acht möglichen Kombinationen der Inferenz des Mittelbegriffs halten 
gar nicht – so ist es auf den Planken auch eingetragen: non stant. Von den drei 

44	 Hamblin, „An Improved Pons Asinorum?“, S. 133.
45	 Aristoteles, Dialectica, fol. XXVIIIv. Meine Übersetzung.

DOI: 10.13173/9783447112642.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



77Was macht der Esel auf der Brücke?

Verbindungen, die nicht ‚begehbar‘ sind, ist jene zwischen H und D unmittel­
bar einleuchtend: Wenn der Mittelbegriff sowohl mit Subjekt als auch Prädikat 
unvereinbar ist, folgt gar nichts. Weiterhin unmöglich ist, dass der Mittelbegriff 
sowohl aus Subjekt als auch Prädikat folgt (F und B), und schließlich, dass er mit 
dem Subjekt unvereinbar ist und das Prädikat aus ihm folgt (H und C). Wie diese 
umständliche Formulierung vermuten lässt, gibt es auch hierfür eine eigene Co
dierung mit zugehörigem Merkvers.

Vtriusque extremi Consequens Febas

Antecedens Cageti

Extraneum Hedas

Extraneum Subiecti & antecedens praedicati Hecas

Subiecti & consequens praedicati Hebare

Antecedens Subiecti & consequens praedicati Gebali

Subiecti & extraneum praedicati Gedaco

Praedicati & consequens subiecti Fecana

Consequens subiecti & extraneum praedicati Dafenes

Die gültigen und ungültigen Wege präge man sich so ein:

Fecana, Cageti, Dafenes, Hebare, Gedaco
Gebali stant: sed non stant Febas, Hedas & Hecas.46

Das heißt, die oben ausformulierte Erklärung lässt sich so auf den Punkt bringen, 
dass Febas, Hedas und Hecas unmöglich sind. Für die 19 Modi kommen jeweils 
nur insgesamt sechs verschiedene ‚Wege‘ in Frage, was den Beschleunigungs-
faktor evident werden lässt. Den wiederum zugehörigen Merkvers rezitiere man 
„more gymnico“,47 so rät Johannes Eck, um die Zuordnungen dem Gedächtnis 
anzuvertrauen:

46	 Aristoteles, Dialectica, fol. XXXr. Die Unterstreichungen in der Tabelle sind meine Hinzufü
gungen, sie markieren die unmöglichen Verbindungen.

47	 Ebd.

DOI: 10.13173/9783447112642.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



78 Anita Traninger

Merkvers Syllogistische Modi Weg auf der 
Eselsbrücke

Per Fecana Darii cum Barbara  
syllogisabis

Barbara, Darii Fecana

Darapti Disamis  
Datisique Cageti

Darapti, Disamis, Datisi Cageti

Per Dafenes Celarent  
Cesare Ferioque Festino

Celarent, Cesare, Ferio, 
Festino

Dafenes

Per Hebare Celantes,  
Camestresque Baroco

Celantes, Camestres, 
Baroco

Hebare

Per Gedaco Fapes. Fris. Felap.  
Bocardo Ferison

Fapesmo, Frisesomorum,  
Felapton, Bocardo,  
Ferison

Gedaco

Per Gebali Baralip.  
Dabitis, sic media quaeris.

Baralipton, Dabitis Gebali

Nachdem nun die gangbaren Wege nachvollzogen und ihre mittelalterlichen Co-
dierungen aufgelistet sind, sehen wir, dass die Brücke noch eine Schwierigkeit 
hat: Die Plattformen sind trügerisch, denn es sind keine Begriffe, auf die man 
springen oder zu denen man hintänzeln könnte – man geht nicht von Subjekt zu 
Prädikat über den Mittelbegriff – sondern die Brücke besteht ausschließlich aus 
Relationen, dem ‚Zwischen‘ der Begriffe. Tatsächlich ist sie also eine Risikopas­
sage ohne Haltepunkte.

Vor dem Hintergrund dieses Befundes – und im Sinne einer Zusammenfas
sung – lässt sich eine Passage aus François Rabelais’ Pantagruel neu betrachten. 
Es ist darin von einer Eselsbrücke die Rede, deren Interpretation die Rabelais
forschung in beträchtliche Interpretationskonflikte geführt hat. Am Ende des 
28.  Kapitels, gleichsam am Vorabend der Schlacht gegen die 300 Riesen, tritt 
plötzlich der Erzähler mit einem Musenanruf in den Vordergrund: 

O qui pourra maintenant racompter comment se porta Pantagruel contre 
les troys cens geans. O ma muse, ma Calliope, ma Thalie inspire moi à 
ceste heure, restaure moy mes esperitz, car voicy le pont aux asnes de 
Logicque, voicy le trebuchet, voicy la difficulté de pouvoir exprimer l’hor-
rible bataille que fut faicte.

Oh, wer könnte nun berichten, wie Pantagruel gegen die dreihundert Rie-
sen loszog! Oh meine Muse, meine Kalliope, meine Thalia, inspiriere mich 
in dieser Stunde, stärke meinen Geist, denn hier ist die Eselsbrücke der 
Logik, hier ist der Tribock, hier ist die Schwierigkeit, diese schreckliche 
Schlacht zu beschreiben, die geschlagen wurde!48

DOI: 10.13173/9783447112642.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



79Was macht der Esel auf der Brücke?

Der Kommentar zur Stelle in der maßgeblichen Pléiade-Ausgabe notiert zuerst die 
Parodie des epischen Musenanrufes und erläutert dann den „sens propre“ von 
pont aux asnes unter Rückgriff auf die Pantagruel-Ausgabe von N. Cazauran, zieht 
sich also auf einen vorgängigen Text zurück: Der pons asinorum sei eine berühmte 
Methode der scholastischen Logik, um ohne Schwierigkeiten den Mittelbegriff 
eines Syllogismus aufzufinden. Die Dummen könnten dafür immer den gleichen 
Weg nehmen, wie die Esel. Schließlich stelle der Mittelbegriff eine Brücke zwi-
schen den beiden Prämissen des Syllogismus dar:

[…] le terme appartient à la langue de la logique formelle – pons asinorum 
– et désigne une méthode célèbre dans la logique scolastique pour trou-
ver sans difficulté le moyen terme du syllogisme. La formule substituée à 
inventio medii – l’art de trouver le moyen (terme) – fait image: les gens stu-
pides pouvaient ainsi toujours prendre le même chemin, comme des ânes, 
pour construire leur syllogisme, le moyen terme formant ‚pont‘ (passage) 
entre la majeure et la mineure pour aboutir à la conclusion.49

Abgesehen davon, dass angesichts des soeben entfalteten Befundes so gut wie 
nichts an diesem Kommentareintrag stimmt, passt die Erläuterung auch nicht 
mit der Stelle zusammen. Der Erzähler ruft doch die Musen an, weil die vor ihm 
liegende Aufgabe so unbewältigbar erscheint: so schwierig wie der pons asinorum, 
so bedrohlich wie ein Katapult. Der Rabelais’sche Erzähler vermittelt hier, was in 
der vormodernen Dialektik das gemeine Sentiment gegenüber der inventio medii 
war: Respekt und Nervosität angesichts der Schwierigkeit der Aufgabe. Während 
sowohl die Farcentradition als auch – und weitaus mehr noch – das moderne 
Verständnis der Eselsbrücke als mnemotechnische Krücke auf die Bockigen und 
die Dummen abstellen mögen, ist es die Eselsbrücke der Logik, die die beiden 
Zentralbegriffe dieses Bandes in exemplarischer Weise zusammenführt: Modell 
und Risiko.

Bibliographie

Quellen
Alexander von Aphrodisias, In Aristotelis Analyticorum Priorum Librum I Commentari-

um, hg. von M. Wallies, Berlin 1883 (Commentaria in Aristotelem Graeca 2,1).
Aristoteles, Dialectica cum quinque vocibus Porphyrii Phenicis: Argyropilo traductore: a 

Joanne Eckio Theologo facili explanatione declarata, Augsburg 1517.
–, 	 Lehre vom Schluß oder Erste Analytik, hg. und übers. von Eugen Rolfes, Hamburg 

1992 (Organon III).
Bayle, Pierre, Dictionnaire historique et critique, 5 Bde., Amsterdam 51740.

48	 Rabelais, Œuvres complètes, S. 315, meine Hervorhebung und Übersetzung. Ein trébuchet (dt. 
Tribock) ist eine auf dem Katapultprinzip beruhende Wurfmaschine, eines der gefährlichs-
ten Kriegsgeräte der Vormoderne.

49	 Ebd., S. 1324; ders., Pantagruel, hg. von Nicole Cazauran, Paris 1989, S. 301.

DOI: 10.13173/9783447112642.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



80 Anita Traninger

–, 	 „Dissertation qui fut imprimée au devant de quelques essais ou fragmens de cet 
ouvrage […] sous le titre de Projet d’un dictionaire critique, à Mr. Du Rondel, pro-
fesseur aux Belles-Lettres à Maestricht“, in: ders., Dictionnaire historique et critique, 
Amsterdam u.  a. 51740, Bd. 4, S. 606–615.

Ficino, Marsilio, Théologie Platonicienne de l’immortalité des âmes, lat. und frz., krit. hg. 
von R. Marcel, Paris 1964.

Grimm, Jacob und Grimm, Wilhelm, Art. „eselsbrücke“, in: dies., Deutsches Wörter-
buch, Leipzig 1862, Bd. 3, Sp.  1151.

Johannes Philoponus, In Aristotelis Analytica Priora Commentaria, hg. von M. Wallies, 
Berlin 1905 (Commentaria in Aristotelem Graeca 13,2).

Molière, Œuvres complètes, hg. von Georges Forestier, 2 Bde., Paris 2010 (Bibliothèque 
de la Pléiade).

Petrus Hispanus, Tractatus, called afterwards Summule Logicales, hg. und mit einer Einl. 
von L. M. de Rijk, Assen 1972.

Rabelais, François, Pantagruel, hg. von Nicole Cazauran, Paris 1989.
–, 	 Œuvres complètes, hg. von Mireille Huchon, Paris 1998 (Bibliothèque de la Pléiade).
Recueil de farces (1450–1550), hg. von André Tissier, Bd. 6, Genf 1990.
Ritter, Heinrich, Geschichte der Philosophie, Bd. 8, Hamburg 1845.
Tartaretus, Petrus, Expositio Magistri Petri Tatereti super textu logices Aristotelis, Lyon 1503.
Thomas von Aquin, Summa Theologica. Deutsch-lateinische Ausgabe der Summa theologica, 

mit Kommentaren von Alexander von Siemer und Heinrich M. Christmann, Bd. 1, 
Graz 1982, URL: http://www.corpusthomisticum.org/sth1084.html#32008 (1.8.2019).

William of Sherwood, Introductiones in Logicam. Einführung in die Logik, lateinisch–
deutsch, hg., übers., eingel. und mit Anm. versehen von Hartmut Brands und 
Christoph Kann, Hamburg 1995.

Zedler, Johann Heinrich, Art. „Pons asinorum“, in: ders., Grosses vollständiges Universal-
Lexicon, Bd. 28, Halle/Leipzig 1741, S. 1447.

Sekundärliteratur
Eco, Umberto, „Horns, Hooves, Insteps: Some Hypotheses on Three Types of Abduc-

tion“, in: The Sign of Three. Dupin, Holmes, Peirce, hg. von Umberto Eco und Thomas 
A. Sebeok, Bloomington/Indianapolis 1988, S. 198–220.

Evans, Michael W., „The Geometry of the Mind“, in: Architectural Association Quarterly 
12/4 (1980), S. 32–55. Hypertext-Digitalisierung auf URL: http://www.she-philoso-
pher.com/library/evans.html (1.8.2019).

Farge, James K., „Pierre Tartaret“, in: Contemporaries of Erasmus, hg. von Peter G. Bie-
tenholz, 3 Bde., Toronto/Buffalo/London 2003, Bd. 3, S. 310f.

Fritsch, Andreas, „‚Die neueste Sprachenmethode‘ in den ‚Opera didactica omnia‘ 
des Johann Amos Comenius“, in: Sitzungsberichte der Leibniz-Sozietät 106 (2010), 
S. 105–123.

Grabmann, Martin, Die Geschichte der scholastischen Methode, 2 Bde., Berlin 1956 (Un
veränderter Nachdruck der Ausgabe Freiburg i.Br. 1911).

Greebe, A., „Ezelsbrug. Pons asinorum. – Eselsbrücke. – Pont aux ânes. – Asses’ 
bridge“, in: Tijdschrift voor Nederlandse Taal- en Letterkunde 37 (1918), S. 65–79.

Hamblin, Charles L., „An Improved Pons Asinorum?“, in: Journal of the History of Phi-
losophy 14 (1976), S. 131–136.

DOI: 10.13173/9783447112642.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



81Was macht der Esel auf der Brücke?

Heilbron, J. L., „The Bridge of Asses“, in: Encyclopaedia Britannica 2008 Ultimate Refer-
ence Suite, Chicago 2008.

Kneale, William und Kneale, Martha, The Development of Logic, Oxford 1984.
Lohr, Charles H., „Medieval Latin Aristotle Commentaries. Authors: Narcissus – 

Richardus“, in: Traditio 28 (1972), S. 281–396.
Ong, Walter J., Ramus, Method, and the Decay of Dialogue. From the Art of Discourse to the 

Art of Reason, Cambridge 1983.
Papy, Jan, „Logicacursussen aan de oude Leuvense Universiteit. Scholastieke traditie 

en innovatie?“, in: Ex Cathedra. Leuvense collegedictaten van de 16de tot de 18de eeuw, 
hg. von Geert Vanpaemel u.  a., Leuven 2012, S. 107–124.

Plattner, Philipp, „Nachträge zu Sachs’ Wörterbuch“, in: Zeitschrift für neufranzösische 
Sprache und Literatur 7 (1885), S. 275–301.

Pozzi, Lorenzo, Studi di logica antica e medioevale, Padua 1974.
Prantl, Carl von, Geschichte der Logik im Abendlande, 4 Bde., Leipzig 1855–1870.
Rescher, Nicholas, „Choice without Preference. A Study of the History and the Logic 

of the Problem of ‚Buridans’s Ass“, in: Kant-Studien 51 (1960), S. 142–175.
Riedel, Wolfgang, Eselsbrücken. Die schönsten Merksätze und ihre Bedeutung, Mannheim/

Zürich 2012 (Duden Allgemeinbildung).
Ritter, Heinrich, Geschichte der Philosophie, 12 Bde., Hamburg 1829–1853.
Schoell, Konrad, Das komische Theater des französischen Mittelalters. Wirklichkeit und Spiel, 

München 1975. 
–, 	 La Farce du quinzième siècle, Tübingen 1992.
Strasser, Gerhard F., „Wissensvermittlung durch Bilder in der Frühen Neuzeit: Vor-

stufen des ‚pädagogischen Realismus‘“, in: Evidentia, hg. von Gabriele Wimböck, 
Karin Leonhard und Markus Friedrich, Berlin 2007, S. 191–214.

Villoslada, Ricardo G., La universidad de Paris durante los estudios de Francisco de Vitoria 
O. P. (1507–1522), Rom 1938.

Videos
„Do-Re-Mi“, in: The Sound of Music, Text: Oscar Hammerstein II, Musik: Richard 

Rodgers, 1959, URL: http://www.youtube.com/watch?v=bJJUG_Elt5g (TC 00:20– 
01:13) (1.8.2019).

Onlinequellen
Gaida, Manfred, „Warum ist Pluto kein Planet mehr?“, in: Archiv Astronomische Frage  

der Woche, Woche 40 (2009), URL: http://www.dlr.de/desktopdefault.aspx/tabid-5170/ 
8702_read-20224/ (1.8.2019).

Gesamtkatalog der Wiegendrucke, URL: http://gesamtkatalogderwiegendrucke.de/
docs/TARTPET.htm (1.8.2019).

„Magister Dixit“. Digitalisierungs- und Erschließungsprojekt des Leuven Centre for 
the Study of the Transmission of Texts and Ideas in Antiquity, the Middle Ages 
and the Renaissance (Lectio), URL: http://lectio.ghum.kuleuven.be/ (1.8.2019).

The-saleroom.com, Portal für Auktionen von Kunstwerken und Antiquitäten,  
URL: http://www.the-saleroom.com/en-gb/auction-catalogues/henri-godts-anti-
quarian-bookdealer-and-auctioneer/catalogue-id-2879057/lot-17191447 (8.5.2017).

DOI: 10.13173/9783447112642.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447112642.061 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Über drei mechanische Himmelsmodelle  
(de’ Dondi, Rittenhouse, Bauersfeld)

Hans-Christian von Herrmann

1975 veröffentlichte Hans Magnus Enzensberger unter dem Titel Mausoleum. Sie-
benunddreißig Balladen aus der Geschichte des Fortschritts eine Sammlung von ly­
rischen Nachrufen auf ganz unterschiedliche Wegbereiter des modernen Lebens. 
Am Anfang steht der Italiener Giovanni de’ Dondi, geboren 1318, gestorben 1389. 
Der Mediziner aus Padua ist heute durch das von ihm konstruierte Astrarium be-
kannt, das er 1364 fertigstellte. In Enzensbergers Mausoleum steht es am Eingang 
zu einer Welt, deren Leitstern die mathematische Berechenbarkeit der Natur ist. 
Im 20.  Jahrhundert wird sie durch Alan Mathison Turing die Form einer uni
versell programmierbaren Maschine erhalten. 

Giovanni de’ Dondi aus Padua
verbrachte sein Leben
mit dem Bau einer Uhr.

Einer Uhr ohne Vorbild, 
unübertroffen
vierhundert Jahre lang.
Das Gangwerk mehrfach,
elliptische Zahnräder,
verbunden durch Gelenkgetriebe,
und die erste Spindelhemmung:
eine unerhörte Konstruktion.

Sieben Zifferblätter
zeigen den Zustand des Himmels an
und die stummen Revolutionen
aller Planeten.

Ein achtes Blatt,
das unscheinbarste,
wies die Stunde, den Tag und das Jahr:
A.  D. 1346.

DOI: 10.13173/9783447112642.083 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



84 Hans-Christian von Herrmann

Geschmiedet mit eigener Hand:
eine Himmelsmaschine,
zwecklos und sinnreich wie die Trionfi,
eine Uhr aus Wörtern,
erbaut von Francesco Petrarca.

[…]

Dauer des Tageslichts,
Knoten der Mondbahn,
bewegliche Feste.
Ein Rechenwerk, und zugleich
der Himmel noch einmal.
Aus Messing, aus Messing.
Unter diesem Himmel
leben wir immer noch. 

[…] 

Der Ursprung jener Maschine
ist problematisch.
Ein Analog-Computer.
Ein Menhir. Ein Astrarium.
Trionfi del tempo. Überbleibsel.
Zwecklos und sinnreich
wie ein Gedicht aus Messing.1

In Enzensbergers lyrischer Ekphrasis ist de’ Dondis Gedicht aus Messing viel 
mehr als ein Instrument zur Zeitmessung. Es bildet vor allem die Bewegung der 
Planeten mechanisch nach und holt auf diese Weise das göttliche Spektakel der 
Wandelsterne auf die Erde. Das im Original nicht erhaltene Astrarium war ein 
heptagonales Gerüst, das auf verschiedenen Zifferblättern neben dem Lauf von 
Sonne und Mond die Bewegung der fünf Planeten Merkur, Venus, Mars, Saturn 
und Jupiter gemäß der ptolemäischen Epizykeltheorie zeigte – ein Modell des 
Himmels, genauer: der an ihm erscheinenden Himmelskörper, deren Bewegun-
gen es relativ zum Standpunkt auf der Erde sichtbar machte.2 

„Ein Rechenwerk, und zugleich / der Himmel noch einmal“ – indem de’ Don-
dis Astrarium die idealen Bewegungen der Himmelskörper mechanisch be-
schrieb, wurde es zugleich zur Markierung einer metaphysischen Differenz: Der 
Ewigkeit und Schönheit der Planetenbewegungen stehen die Unordnung und der 

1		 Hans Magnus Enzensberger, Mausoleum. Siebenunddreißig Balladen aus der Geschichte des Fort-
schritts, Frankfurt a.  M. 1994, S. 7f. Die Jahreszahl „A.  D. 1346“ ist vermutlich ein Erratum, das 
in „A.  D. 1364“ zu korrigieren ist. 

2		 Vgl. Henry C. King, in Zus.arb. mit John R. Millburn, Geared to the Stars. The Evolution of Pla-
netariums, Orreries, and Astronomical Clocks, Toronto 1978, S. 28–41. 

DOI: 10.13173/9783447112642.083 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



85Über drei mechanische Himmelsmodelle

Verfall in der geschichtlichen Welt der Menschen gegenüber. „All Ding auf Er
den muß der Zeit erliegen“,3 heißt es bei Petrarca, auf dessen Gedicht Thriumphus 
Temporis Enzensberger mehrfach anspielt. Und: „Es fliehen Monde, Jahre, Tage, 
Stunden, / Bis wir nach wenger Augenblicke Zählen / Zusammen all ein andres 
Land gefunden.“4 Ein niederländischer Stich aus dem 16. Jahrhundert zeigt die-
sen Triumph der Zeit als Zug eines greisen Chronos, der auf einem von Hirschen 
gezogenen Gespann mit Rädern aus Zifferblättern und zwischen Sanduhren 
thronend die ganze Welt allegorisch seinem Gesetz unaufhaltsamen Ruins un­
terstellt. Das Eigentümliche von de’ Dondis Konstruktion besteht also darin, dass 
es sich um eine physische Maschine mit metaphysischen Effekten handelt. Die 
Zeit wird von ihr aufgeteilt in zwei getrennte Reiche: die himmlische Ewigkeit, 
die zwar Bewegung, aber keine Veränderung kennt, und die menschliche oder 
geschichtliche Welt, die dem Wechsel von Werden und Vergehen unterworfen ist. 

3		 Francesco Petrarca, „Triumphus Temporis“, in: ders., Canzoniere. Triumphe. Verstreute Gedich-
te, Italienisch und Deutsch, hg. von Hans Grote, Düsseldorf/Zürich 2002, S. 652–661, hier 
S. 659. 

4		 Ebd., S. 657.

Abb. 1: Philips Galle (nach Maarten van Heemskerck),  
Der Triumph der Zeit (um 1565). Kupferstich.  

Aus: Manfred Sellink und Marjolein Leesberg, The New Hollstein Dutch & Flemish Et-
chings, Engravings and Woodcuts, 1450–1700. Philips Galle , Pt. II, Rotterdam 2001, S. 249.

DOI: 10.13173/9783447112642.083 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



86 Hans-Christian von Herrmann

Ilya Prigogine und Isabelle Stengers haben in ihrem 1979 erschienenen Buch 
La nouvelle alliance. Métamorphose de la science (dt. Dialog mit der Natur. Neue Wege 
naturwissenschaftlichen Denkens) dargestellt, wie die neuzeitliche Physik mit Gali-
lei, Kepler und Newton die seit der Antike auf den Himmel gerichtete Mathema-
tisierung auf die gesamte Natur übertrug und dabei die Arbeit der mittelalterli-
chen Maschinenbauer aufgriff und fortführte. 

„Galilei und seine Nachfolger“, schreiben sie, „hielten die Wissenschaft für fä-
hig, die umfassende Wahrheit über die Natur zu entdecken. Nicht nur ist die Natur 
in einer mathematischen Sprache geschrieben, die durch das Experiment entz if­
fert werden kann; es gibt in der Tat nur die eine Sprache. Die Welt ist homogen; 
ein örtlich begrenztes Experiment kann daher die umfassende Wahrheit enthül
len.“5 Fortan wurde „die natürliche Bewegung nach dem Vorbild einer rationa
lisierten Maschine gedacht“, und die „Uhr“, „die zu den Triumphen der mittel­
alterlichen Handwerkskunst zählt und rasch den Lebensrhythmus der größeren 
Städte des Mittelalters bestimmen sollte“, wurde „fast unmittelbar zum Symbol 
der Weltordnung“.6 

De’ Dondis Astrarium besaß, wie auch Enzensberger betont, bereits ein Uhr-
werk mit Spindelhemmung und zeichnete sich daher durch einen hohen Grad an 
Genauigkeit aus. Doch auch wenn die Uhrmacherkunst bis ins 17. Jahrhundert 
hinein einen immer höheren Stand erreichte, so etwa durch die Erfindung von 
Stackfreed und Schnecke, und die Uhr damit zu einem erschwinglichen Alltags
gegenstand wurde, kam der entscheidende Schritt aus anderer Richtung. „Du 
monde de l’,à-peu-près’ à l’univers de la précision“7 lautet der Titel eines Aufsat-
zes von Alexandre Koyré aus dem Jahr 1948. Sein Thema ist der Aufstieg der Uhr 
vom mechanischen Artefakt zum metaphysisch konnotierten Objekt. Vorausset-
zung dafür war, wie Koyré erläutert, ihre Neubestimmung als physikalisches 
Instrument. Die Uhrmacher hätten trotz aller Kunstfertigkeit auf ihrem Weg 
niemals zur Konstruktion von Präzisionsuhren, etwa in Form der Pendeluhr, ge-
langen können.8 Dies sei allein Naturwissenschaftlern wie Galileo Galilei und 
Christiaan Huygens möglich gewesen, denn, so Koyré, „c’est par l’instrument 
que la précision s’incarne dans le monde de l’à-peu-près“9. 

Jacques Lacan hat 1955 im Rahmen seines Seminars Le Moi dans la théorie de 
Freud et dans la technique de la psychanalyse (dt. Das Ich in der Theorie Freuds und in 

5		 Ilya Prigogine und Isabelle Stengers, Dialog mit der Natur. Neue Wege naturwissenschaftlichen 
Denkens, Neuausgabe München/Zürich 1990, S. 51.

6		 Ebd., S. 52f.
7		 Alexandre Koyré, „Du monde de l’,à-peu-près’ à l’univers de la précision“, in: ders.: Études 

d’histoire de la pensée philosophique, Paris 1971, S. 341–362. 
8		 „L’horloge des horlogers“, so Koyré, „n’a jamais dépassé – et ne pouvait jamais le faire – le 

stade du ‚presque’ et le niveau de l’,à-peu-près’. L’horlorge de précision, l’horloge chrono-
métrique, a une toute autre origine. Elle n’est pas aucunement une promotion de la montre 
d’usage pratique. Elle est un instrument, c’est-à-dire une création de la pensée scientifique ou, 
mieux encore, réalisation consciente d’une théorie.“ Ebd., S. 357.

9		 Ebd., S. 361.

DOI: 10.13173/9783447112642.083 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



87Über drei mechanische Himmelsmodelle

der Technik der Psychoanalyse) auf diesen Aufsatz von Koyré Bezug genommen und 
ausgehend davon die exakten Wissenschaften daran erinnert, dass das Funda-
ment ihrer Exaktheit weder in ihrer Erkenntnisweise noch in der Natur, sondern 
allein im isochronen Pendel zu suchen sei. Erst damit werde es möglich, die me
chanische Ordnung der Natur mathematisch anzuschreiben.

Es gibt eine große Uhr, die nichts anderes ist als das Sonnensystem, eine 
natürliche Uhr, die hat entziffert werden müssen, und sicherlich ist das 
einer der entscheidendsten Schritte der Konstitution der exakten Wissen-
schaften gewesen. Aber auch der Mensch muß seine Uhr haben, seine Ta-
schenuhr. Wer ist exakt? Ist es die Natur? Ist es der Mensch? Es ist nicht si-
cher, daß die Natur auf alle Rendezvous antwortet. Gewiß, man kann, was 
natürlich ist, definieren als das, was der Zeit des Rendezvous entspricht. 
Als Monsieur de Voltaire von der Naturgeschichte Buffons sagte, sie sei 
gar nicht so natürlich, war es wohl etwas Derartiges, was er sagen wollte. 
Es gibt da eine Frage der Definition – Meine Verlobte kommt immer zum Ren-
dezvous, denn wenn sie nicht kommt, nenne ich sie nicht mehr meine Verlobte.10 

Im Herzen der exakten Wissenschaften stößt Lacan somit nicht auf das zeitlose 
Gesetz, sondern auf Kontingenz, denn man hat es hier mit dem „präzise[n] Zu­
sammentreffen zweier Zeiten in der Natur“11 zu tun: der natürlichen Uhr des 
Sonnensystems auf der einen und der künstlichen Uhr des Menschen auf der 
anderen Seite. In diesem Zusammentreffen aber verändern die Bahnen der Plane-
ten ganz grundsätzlich ihren Sinn: Sie werden zu Bewegungen von Körpern im 
Raum ohne jeden Bezug zur menschlichen Welt. An die Stelle eines mythischen 
und kultischen Weltverhältnisses tritt damit die wissenschaftliche Messung und 
Beschreibung. „Die Ordnung der Wissenschaft“, so Lacan ironisch, „hängt daran, 
daß der Mensch vom Priester der Natur zu ihrem Beamten geworden ist. Er wird 
sie nicht beherrschen, es sei denn, indem er ihr gehorcht. Und derart Knecht, 
versucht er seinen Herrn in seine Abhängigkeit zu bringen, indem er ihm gut 
dient.“12 Hatte de’ Dondis Astrarium die mechanische Zeit im Sinne eines linea­
ren und endlosen Verlaufs in die Welt einbrechen lassen, so macht die Pendeluhr 
nun die durch die Gravitation hervorgerufene Erdbeschleunigung g beobachtbar 
und berechenbar. Damit ermöglicht sie das „symbolische Spielchen“ der physi­
kalischen Gesetze (also etwa Newtons Philosophiae Naturalis Principia Mathemati-
ca), das „das Reale“ der Natur „auf ein paar kleine Buchstaben reduziert, auf ein 
Paketchen von Formeln“, das aber, wie Lacan sagt, „höchst wenig mit dem Realen 
zu tun“13 hat. Denn die Physik erlegt der Natur mit Hilfe ihrer Instrumente eine 

10	 Jacques Lacan, Das Ich in der Theorie Freuds und in der Technik der Psychoanalyse, Das Seminar, 
Buch II (1954–1955), Weinheim/Berlin 1991, S. 377f.

11	 Ebd., S. 377.
12	 Ebd. 
13	 Ebd., S. 379. Dem entspricht der nicht-ontologische, explorative Modellbegriff von Bernd 

Mahr. Vgl. Bernd Mahr, „Ein Modell des Modellseins. Ein Beitrag zur Klärung des Modellbe

DOI: 10.13173/9783447112642.083 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



88 Hans-Christian von Herrmann

Sprache auf; sie zwingt sie, auf die Fragen der Physik in der Sprache der Mathe­
matik zu antworten. 

Die Verwechslung von Symbolischem und Realem, mathematischer Sprache 
und experimentell befragter Natur ist für den Ruhm von Newtons Mechanik 
entscheidend. So war auch Thomas Jefferson, der Verfasser der amerikanischen 
Unabhängigkeitserklärung und spätere dritte Präsident der Vereinigten Staaten, 
vom Glauben durchdrungen, dass die Physik die Wahrheit der Natur entschlei-
ert habe und damit als Fundament für seinen politischen Gründungsakt dienen 
könne.14 Allein auf der exakten Sprache der Natur sollte der neue Staat errichtet 
sein, der eine radikale Trennung von seiner europäischen Vergangenheit voll-
ziehen wollte. Alle Hoffnungen setzte Jefferson bei diesem Vorhaben auf David 
Rittenhouse, einen gelernten Uhrmacher, der sich als Autodidakt mathematische 
und astronomische Kenntnisse angeeignet und 1770 ein mechanisches Planetari-
um, auch Orrery genannt, konstruiert hatte.

Als Modell des Sonnensystems hatte es im Unterschied zu den im 18.  Jahr­
hundert üblichen mechanischen Planetarien die Gestalt einer Planisphäre. Es 
zeigte die Konstellationen der Planeten, die als elfenbeinerne Kugeln vor einem 
blauen Hintergrund mit goldenen Sternen eine Sonne aus Messing umkreis
ten, für den Zeitraum von 4000 v.  Chr. bis 6000 n.  Chr. Dahinter stand vermut­
lich die vom irischen Erzbischof James Ussher in seinen 1650 erschienenen An-
nales vorgenommene Datierung der göttlichen Schöpfung auf den 23. Oktober 
4004 v.  Chr., sodass die Maschine den Himmel vom Anbeginn der Zeiten zu zei-
gen vermochte. Rittenhouse pflegte sich selbst als a mechanic zu bezeichnen, nicht 
etwa als Naturforscher. Wie seine mittelalterlichen Vorgänger war er ein Spezia­
list für kunstvoll konstruierte Maschinen, die nun allerdings in einen gänzlich 
veränderten Kontext gerückt waren – das von der Physik mit Hilfe der Pendeluhr 
errichtete Universum der Präzision. 

In den Augen Jeffersons stand der Autodidakt Rittenhouse als technisches Ge­
nie ebenbürtig neben zwei anderen Gründerfiguren der USA: Washington und 
Franklin. Jefferson liebte nicht nur die von Rittenhouse gebaute Maschine, son­
dern auch die mechanische Vision des gesamten Universums, die sich in ihr ver
dichtete. Niemand anderes als Rittenhouse sollte daher auch Jeffersons Plan in 
die Tat umsetzen, die neuen amerikanischen Maße und Gewichte direkt aus den 
Gesetzen dieses Universums abzuleiten und damit den novus ordo seclorum auch 
auf diese Weise herbeizuführen. Das im Zeitalter von Newtons Mechanik gebo-
rene Amerika sollte in die Lage versetzt werden, Handel und Verkehr sich im All-
tag mit eben der Präzision vollziehen zu lassen, die die neuzeitliche Wissenschaft 

griffs“, in: Modelle, hg. von Ulrich Dirks und Eberhard Knobloch, Frankfurt a.  M. 2008, S. 187–
218. „Modelle stehen im Allgemeinen in einem pragmatischen Zusammenhang und lassen 
sich als Verkörperungen eines hypothetischen Soseins verstehen, denen keine Wahrheit zu­
kommt, sondern immer nur der Modus einer Möglichkeit.“ Ebd., S. 193.

14	 Vgl. zum Folgenden: Gary Wills, Inventing America. Jefferson’s Declaration of Independance, Bos-
ton/New York 2002, S. 93–110; sowie: King/Millburn, Geared to the Stars, S. 270–276. 

DOI: 10.13173/9783447112642.083 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



89Über drei mechanische Himmelsmodelle

in der Natur gefunden hatte. Das Maß aller Maße sollte entsprechend die mecha­
nische Bewegung selbst sein. Jefferson beauftragte Rittenhouse daher, das Pendel 
als neues Normal zu etablieren, um die Ungenauigkeit aller statischen Verfahren 
zu überwinden. Rittenhouse wandte zwar ein, dass man sich so neue Ungenauig­
keiten einhandle, die sich kaum mehr kontrollieren ließen, doch Jefferson hielt an 
seiner Idee fest. Sein Ausgangspunkt war Newtons Argument, dass jedes Pendel 
gleicher Länge sich im gleichen Zeittakt bewege, wenn man sich dabei nur auf 
dem gleichen Breitengrad befinde. Wenn der Breitengrad bekannt sei, könne die 
Länge eines Pendels also als Normalmaß dienen. Man müsse nur seine Berech
nungen dem jeweiligen Standpunkt auf der Erde anpassen. Sobald man auf die-
sem Weg zu einem Standardlängenmaß gelangt sei, könne man daraus die Maße 
von Standardbehältern für Wasser ableiten und ein Standardgewicht erhalten, 
von dem ausgehend dann etwa auch der Wert von Münzen festzulegen sei. Jede 
Maß- und Gewichtseinheit in Amerika würde damit direkt aus der Bewegung 
des Universums und der Erde abgeleitet, wie sie im Pendel in Erscheinung trete. 
Die Ordnung des menschlichen Lebens wäre somit ein direktes Echo der Ord-
nung der göttlichen Natur. 

Auch für Immanuel Kant besaß Newtons Mechanik grundlegenden Charak
ter, allerdings wurde sie für ihn zum Index der existentiellen Fremdheit des 
Menschen im Universum. „Kant“, stellen Prigogine und Stengers in ihrer bereits 

Abb. 2: David Rittenhouse, Orrery (1770). Holz und Metall. Princeton University.
URL: http://artmuseum.princeton.edu/campus-art/objects/ 

86634#zoom=17&lat=40.3466&lon=-74.6517 (1.8.2019).

DOI: 10.13173/9783447112642.083 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



90 Hans-Christian von Herrmann

zitierten wissenschaftsphilosophischen Abhandlung fest, „bestimmt die Frage
stellung der kritischen Philosophie als eine transzendentale. Ihr geht es nicht um 
die Gegenstände der Erfahrung, sondern sie geht von der apriorischen Annahme 
aus, daß eine systematische Erkenntnis dieser Gegenstände möglich sei – das ist 
für Kant durch die Existenz der Physik erwiesen –, und sie nennt dann die Be­
dingungen der Möglichkeit a priori dieser Erkenntnisweise.“ Für Kant steht fest: 

Die objektive Erkenntnis ist nicht passiv; sie schafft sich ihre Gegenstän­
de. Wenn wir ein Phänomen zum Gegenstand der Erfahrung machen, 
nehmen wir a priori vor jeder wirklichen Erfahrung an, daß es sich ge
setzmäßig verhält, daß es einer Reihe von Prinzipien gehorcht. Insofern 
es als möglicher Erkenntnisgegenstand wahrgenommen wird, ist es das 
Produkt der synthetischen Tätigkeit unseres Geistes. Wir sind vor den Ge­
genständen unserer Erkenntnis da, und der Wissenschaftler ist selbst die 
Quelle der universellen Gesetze, die er in der Natur entdeckt. Die Bedingun
gen a priori einer möglichen Erfahrung überhaupt sind zugleich die Bedingungen 
der Möglichkeit der Gegenstände der Erfahrung. Dieser berühmte Satz faßt sein 
eigenes Gesetz, und die Welt, die es wahrnimmt, spricht in seiner Sprache. 
Danach ist es kein Wunder, daß die Newtonsche Wissenschaft imstande 
ist, die Welt von einem äußeren, nahezu göttlichen Standpunkt aus zu 
beschreiben!15 

Kants Philosophie „ratifiziert“ somit, wie Prigogine und Stengers weiter ausfüh-
ren, 

sämtliche Ansprüche der Wissenschaft, doch verweist sie die wissen
schaftliche Tätigkeit in den Bereich jener Probleme, die man als einfach 
und unbedeutend bezeichnen kann. Sie verdammt die Wissenschaft zu 
der endlosen Mühe, die monotone Sprache der Phänomene zu entziffern, 
und behält sich selbst den Bereich jener Fragen vor, bei denen es um die 
„Bestimmung des Menschen“ geht: Was kann der Mensch wissen, was soll 
er tun, was darf er hoffen? Die Welt, welche die Wissenschaft untersucht, 
ist „nur“ die Welt der Phänomene. Nicht nur kann der Wissenschaftler die 
Dinge an sich nicht erkennen, sondern die Fragen, die er stellen kann, sind 
für die wahren Probleme der Menschheit irrelevant; Schönheit, Freiheit 
und Ethik können nicht Gegenstände der positiven Erkenntnis sein. Sie 
gehören der noumenalen Welt an, dem Bereich der Philosophie, der mit 
der phänomenalen Welt nichts zu tun hat.16 

Kants transzendentales Subjekt steht der wissenschaftlich erkannten Natur also 
radikal fremd gegenüber. Ihre Phänomenalität ist zwar das Konstrukt seiner Er-

15	 Prigogine/Stengers, Dialog mit der Natur, S. 93f.
16	 Ebd., S. 95.

DOI: 10.13173/9783447112642.083 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



91Über drei mechanische Himmelsmodelle

kenntnisleistungen, gibt ihm aber keine Antworten auf die mit seiner endlichen 
Existenz verbundenen Fragen. 

„Selig sind die Zeiten, für die der Sternenhimmel Landkarte der gangbaren 
und zu gehenden Wege ist und deren Wege das Licht der Sterne erhellt.“17 Georg 
Lukács’ Theorie des Romans, die mit diesem Satz beginnt, entstand in den Jahren 
1914/15 und erschien zuerst 1916 in der Zeitschrift für Ästhetik und Allgemeine Kunst
wissenschaft. In der Formel der „transzendentalen Obdachlosigkeit“18 wird darin 
noch einmal der metaphysische Preis für Kants kopernikanische Wende benannt. 
Mit ihr habe sich, so Lukács, das „Aufzeichnen jener urbildlichen Landkarte“,19 
das sich in der gesamten Kultur- und Kunstgeschichte anschaulich manifestiere, 
ganz in die Innerlichkeit des Subjekts verlagert. „Kants Sternenhimmel glänzt 
nur mehr in der dunklen Nacht der reinen Erkenntnis und erhellt keinem der ein-
samen Wanderer – und in der Neuen Welt heißt Mensch-sein: einsam sein – mehr 
die Pfade.“20 Im selben Jahr 1914 trat dieser von allen Bezügen auf die mensch
liche Welt gereinigte Himmel ins Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit 
ein. In einem Brief vom 20. März bestätigte der Direktor des Deutschen Museums 
in München, Oskar von Miller, der Firma Carl Zeiss in Jena nach einer Reihe von 
Gesprächen über den Bau eines Planetariums für die astronomische Abteilung, 
dass man „eine neue Idee“ entwickelt habe, 

nach welcher die verschiedenen Himmelserscheinungen auf ein weißes 
feststehendes Gewölbe projiziert werden. Es soll hierbei möglich sein, 
durch feine optische Apparate die Bewegung der Sonne, des Mondes und 
der Planeten [sowie] die Einstellung der Gestirne auf verschiedene Daten 
wesentlich vollkommener durchzuführen, als bei umfangreichen mecha
nischen Vorkehrungen möglich wäre.21 

Diese Konstruktionspläne blieben während der Kriegsjahre zunächst liegen, wur
den aber 1919 wieder aufgegriffen und bis zur feierlichen Eröffnung des neuen 
Museumsgebäudes in München im Jahr 1925 bis zu einem fertigen Gerät voran
getrieben. Der Ingenieur Walther Bauersfeld, unter dessen Leitung das Projek
tionsplanetarium entwickelt wurde, beschrieb das Ergebnis selbst wie folgt: 

Die bildliche Wiedergabe des Sternenhimmels ist mit dem beschriebenen 
Projektionsverfahren recht gut gelungen. Der Anblick ist auch in ästheti
scher Hinsicht sehr reizvoll. Da die Projektionsfläche in ihrer glatten, halb­

17	 Georg Lukács, Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer Versuch über die Formen der 
großen Epik, 11. Aufl. Darmstadt-Neuwied, 1987, S. 21.

18	 Ebd., S. 32.
19	 Ebd., S. 21. 
20	 Ebd., S. 28.
21	 Brief vom 20. März 1914, zit. nach Ludwig Meier, „Die Erfindung des Projektionsplaneta­

riums. Eine Analyse der geschichtlichen Ereignisse von der Aufgabenstellung bis zur Inbe­
triebnahme des ersten Gerätes“, in: Jenaer Jahrbuch für Technik- und Industriegeschichte 5 (2003), 
S. 82–147, hier S. 88. 

DOI: 10.13173/9783447112642.083 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



92 Hans-Christian von Herrmann

kugeligen Form dem Beschauer keine Gelegenheit mehr gibt, Tiefenunter
schiede wahrzunehmen, so fehlt bei verdunkeltem Raum dem Augenpaar 
der Maßstab für die Tiefe überhaupt. Man gelangt daher leicht zu der Illu
sion des unendlichen Raumes.22 

Im Projektionsplanetarium stehen die Zuschauer dem Modell des Himmels im 
Unterschied zum Planetarium von Rittenhouse nicht mehr gegenüber, sondern 
treten mit ihrem ganzen Körper in es ein. Astrofotographische Aufnahmen, 
übertragen in gestochene Stern-platten, ermöglichen die optisch exakte Darstel­
lung des Fixsternhimmels. Sonne, Mond und Planeten werden ebenfalls an die 
Kuppel projiziert. Die Mechanik dient hier der Steuerung einer Simulation, die 

22	 Walther Bauersfeld, „Das Projektions-Planetarium des Deutschen Museums in München“, 
in: Zeitschrift des Vereines Deutscher Ingenieure 68/31 (1924), S. 793–797, hier S. 797; vgl. auch Jo-
achim Krausse, „Das Wunder von Jena. Das Zeiss-Planetarium von Walter [sic!] Bauersfeld“, 
in: Arch+. Zeitschrift für Architektur und Städtebau 116 (1993), S. 40–49.

Abb. 3: Der Zeiss-Projektor im Hayden Planetarium.  
American Museum of Natural History, New York.  

Aus: The New Yorker, (13.5.1950). Titelblatt.

DOI: 10.13173/9783447112642.083 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



93Über drei mechanische Himmelsmodelle

sich auf den Wahrnehmungsapparat der Zuschauer sowie auf einen geographi
schen Standort zu einem bestimmten Zeitpunkt bezieht.23 

Auch de’ Dondis Astrarium hatte die Bewegungen der Gestirne so gezeigt, wie 
sie von der Erde aus erscheinen, allerdings ohne jeden Bezug auf ein wahrneh
mendes Subjekt und seine Fixierung in den Koordinaten von Raum und Zeit. Im 
Zeitalter der Newtonschen Physik feierte das Orrery von Rittenhouse dann die 
Mechanik als exaktes und göttliches Gesetz der Natur im Ganzen. Der künstliche 
Himmel in Bauersfelds Projektionsplanetarium schließlich folgt den transzen
dentalen Bahnen der Philosophie Kants, wendet aber ihre radikale Innerlichkeit 
in die Äußerlichkeit einer Medieninstallation. Die dadurch gewährte Erfahrung 
der Immersion in ein System kosmischer Ereignisse und Relationen entspricht 
einem Beobachter, der mitten hineingestellt ist in die Natur und für den Experi-
ment und Modell riskante Vorgriffe ins Unabsehbare sind. 

Bibliographie
Bauersfeld, Walther, „Das Projektions-Planetarium des Deutschen Museums in Mün-

chen“, in: Zeitschrift des Vereines Deutscher Ingenieure 68/31 (1924), S. 793–797. 
Enzensberger, Hans Magnus, Mausoleum. Siebenunddreißig Balladen aus der Geschichte 

des Fortschritts, Frankfurt a.  M. 1994.
Gramelsberger, Gabriele, „Simulation in frühen Projektionsplanetarien“, in: Zum Pla

netarium. Wissensgeschichtliche Studien, hg. von Boris Goesl, Hans-Christian von 
Herrmann und Kohei Suzuki, Paderborn 2018, S. 74–76.

Herrmann, Hans-Christian von, „Das Projektionsplanetarium als hyperreales En­
vironment“, in: Zeitschrift für Medien- und Kulturforschung 8/1 (2017), S. 27–40. 

 King, Henry C., in Zus.arb. mit John R. Millburn, Geared to the Stars. The Evolution of 
Planetariums, Orreries, and Astronomical Clocks, Toronto 1978.

Koyré, Alexandre, „Du monde de l’,à-peu-près’ à l’univers de la précision“, in: Études 
d’histoire de la pensée philosophique, Paris 1971, S. 341–362. 

Krausse, Joachim, „Das Wunder von Jena. Das Zeiss-Planetarium von Walter [sic!] 
Bauersfeld“, in: Arch+. Zeitschrift für Architektur und Städtebau 116: Gebaute Weltbilder 
(1993), S. 40–49. Wiederabdruck in: Zum Planetarium. Wissensgeschichtliche Studien, 
hg. von Boris Goesl, Hans-Christian von Herrmann und Kohei Suzuki, Paderborn 
2018, S. 43–68.

Lacan, Jacques, Das Ich in der Theorie Freuds und in der Technik der Psychoanalyse. Das 
Seminar, Buch II (1954–1955), Weinheim/Berlin 1991. 

Lukács, Georg, Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer Versuch über die For
men der großen Epik, Darmstadt-Neuwied, 1987.

23	 Zur näheren Bestimmung des Modellcharakters des Projektionsplanetariums vgl. Joachim 
Krausse, „Das Wunder von Jena“, S. 40–49; Gabriele Gramelsberger, „Simulation in frühen 
Projektionsplanetarien“, in: Zum Planetarium. Wissensgeschichtliche Studien, hg. von Boris 
Goesl, Hans-Christian von Herrmann und Kohei Suzuki, Paderborn 2018, S. 74–76; Hans-
Christian von Herrmann, „Das Projektionsplanetarium als hyperreales Environment“, in: 
Zeitschrift für Medien- und Kulturforschung 8/1 (2017), S. 27–40.

DOI: 10.13173/9783447112642.083 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



94 Hans-Christian von Herrmann

Mahr, Bernd, „Ein Modell des Modellseins. Ein Beitrag zur Klärung des Modellbe-
griffs“, in: Modelle, hg. von Ulrich Dirks und Eberhard Knobloch, Frankfurt a.  M. 
2008, S. 187–218. 

Meier, Ludwig, „Die Erfindung des Projektionsplanetariums. Eine Analyse der ge­
schichtlichen Ereignisse von der Aufgabenstellung bis zur Inbetriebnahme des ers
ten Gerätes“, in: Jenaer Jahrbuch für Technik- und Industriegeschichte 5 (2003), S. 82–147.

Petrarca, Francesco, Canzoniere. Triumphe. Verstreute Gedichte, Italienisch und Deutsch, 
hg. von Hans Grote, Düsseldorf/Zürich 2002.

Prigogine, Ilya und Stengers, Isabelle, Dialog mit der Natur. Neue Wege naturwissen-
schaftlichen Denkens, München/Zürich 1990

Wills, Gary, Inventing America. Jefferson’s Declaration of Independance, Boston/New York 
      2002.

DOI: 10.13173/9783447112642.083 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Die Natur löffelt nicht
Modellszenarien in den Laienschriften  

des Nicolaus Cusanus um 1450

Andreas Wolfsteiner

1 Einleitung
In der Frühen Neuzeit finden sich idealisierte Denkfiguren, welche die Regeln 
der geometrischen Abstraktion durch praxeologische und inszenatorische Ver-
ankerung unterlaufen. Sie werden in diesem Beitrag als Modellszenarien aus der 
Perspektive einer Wissensgeschichte des Theaters entwickelt.1 Schematisiert be-
trachtet sind das Drama und das Theater bei Nicolaus Cusanus (Nikolaus von 
Kues) auf vier Ebenen als Wissensmodell anzutreffen: (a) Seine Schriften weisen 
stets typisiertes Personal auf; (b) die an den Dialogen Beteiligten lassen sich als 
Rollenfiguren beschreiben, die durch variable Register individueller Merkmale 
gekennzeichnet sind (wie in frühen Stegreifvarianten der Typenkomödie, i.  e. 
Commedia dell’arte/Commedia all’improvviso/Commedia a soggetto); (c) die Rede voll-
zieht sich nicht etwa im luftleeren, neutralen Raum logischer Argumentationsgän
ge, sondern wird inmitten von bedeutungsgeladenen Szenerien und architektoni­
schen Wortgestellen zusammengereimt, welche zum integralen Bestandteil seiner 
Gesprächstheatralik geraten;2 (d) vielgestaltig sind die Rückbezüge und Querver­
weise in bibelexegetischer und allgemein philologischer Hinsicht;3 allerdings 

1		 Vgl. zum Szenario das Konzept „mnemotechnisches Diagramm“ bei Andreas Gormans, 
Geometria et ars memorativa. Studien zur Bedeutung von Kreis und Quadrat als Bestandteile mit
telalterlicher Mnemonik und ihrer Wirkungsgeschichte an ausgewählten Beispielen, Aachen 1999. 
Zur Differenzierung von Archiv, Storage, Speicher, Gedächtnis und Mnemonik siehe Stefan 
Rieger, Speichern/Merken. Die Künstliche Intelligenzen des Barock, München 1997. Gerade was 
die durch Gedächtnistheater oder andere imaginäre Architekturen beförderte Spatialisie-
rung von Wissen für dessen Repräsentation und v.  a. Präsentation bedeutet, vgl. Kirsten 
Wagner, Datenräume, Informationslandschaften, Wissensstädte: Zur Verräumlichung des Wissens 
und Denkens in der Computermoderne, Freiburg i. Br. u.  a. 2006. Zur Parallelisierung zwischen 
räumlichen Wissensentwürfen und Bühnenformen siehe auch Peter Matussek, „Computer 
als Gedächtnistheater“, in: Metamorphosen. Gedächtnismedien im Computerzeitalter, hg. von 
Götz-Lothar Darsow, Stuttgart-Bad Cannstatt 2000, S. 81–100.

2		 Rede und Nebenrede sind, wie sonst im Drama üblich, voneinander geschieden. Vgl. Niko
laus von Kues, Philosophisch-theologische Schriften, hg. u. eingef. von Leo Gabriel, übers. u. 
komm. von Dietlind und Wilhelm Dupré, Lateinisch-Deutsch, 3 Bde., Wien 1989 [1964].

3		 Vgl. Gerald Christianson, „Cardinal Cesarini and Cusa’s ‚concordantia‘“, in: Church Histo-
ry 54/1 (1985), S. 7–19; Thomas Wilson Hayes, „Nicholas of Cusa and Popular Literacy in 
Seventeenth-century England“, in: Studies in Philology 84/1 (1987), S. 80–94; Ferdinand Ed-
ward Cranz, „Saint Augustine and Nicholas of Cusa in the Tradition of Western Christian 

DOI: 10.13173/9783447112642.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



96 Andreas Wolfsteiner

bleibt, trotz all dieser Indizien hinsichtlich der theatralen Denkweise des Cusa­
nus, weitgehend die Frage ungeklärt, welches Theatralitätsmodell in seinen quasi 
‚dramatischen‘ Textausarbeitungen zur Anwendung kommt.4 

Die Materialien, um dieser Frage nachzugehen, sind im vorliegenden Bei-
trag in der Hauptsache die Laienschriften Idiota de sapientia, Idiota de mente sowie 
Idiota de staticis experimentis.5 Auf diese Weise soll im Modus einer historischen 
Miniatur verhandelt werden, wie theoretische Modelle die jeweilige Zeitlichkeit 
praktischen Handelns reflektieren.6 Der Fokus liegt dabei auf dem Jahr 1450 – 
dem Erscheinungsjahr aller drei Abhandlungen. Gegenstand dieses mikroge-
schichtlichen Zugriffs sind einige wenige Denkfiguren in den genannten Titeln. 

Thought“, in: Speculum 28/2 (1953), S. 297–316; Gadi Algazi, „Ein gelehrter Blick ins lebendige 
Archiv. Umgangsweisen mit der Vergangenheit im fünfzehnten Jahrhundert“, in: Historische 
Zeitschrift 266/2 (1998), S. 317–357.

4		 Bereits Mitte des 19.  Jahrhunderts geht die theaterhistorische Forschung zur Entstehung 
des weltlichen Schauspiels vom 13. bis zum 15. Jahrhundert von einer allmählichen Ablö
sung eines nicht-sakralen Unterhaltungskontextes von rituell gebundenen Spielen aus 
(Osterspiele, Passionsspiele, geistliche Spiele). Diese findet parallel zur Verschiebung der 
Vortrags- und Darstellungspraxis während der Eucharistie statt. Predigten im liturgischen 
Kontext transformieren sich vom Wechselgesang zwischen Klerikern und geeigneten Laien 
durch die allmähliche Hinzuziehung konkreter darstellerischer und sakraler Handlungen 
(das Zeigen der Monstranz, das Räuchern mit Weihrauch, das Läuten der Handglocken im 
Zuge der Transsubstantiation). Somit wird die reine Verkündung der Heilsgeschichte zur 
Lebensschule mit moralisch-pädagogischem Auftrag: Ihr Medium ist das theatrale Handeln 
und nicht mehr allein das Wort. Auffällig ist dabei, dass sich diese Handlungen, gleichfalls 
analog zur Predigt, im 13. Jahrhundert noch auf Latein vollziehen. Im 14. Jahrhundert dann 
wird zwar auf Latein vorgetragen, jedoch im Anschluss auf Deutsch übersetzt. Im 15. Jahr­
hundert schließlich erfolgt der Vortrag nicht selten vollständig auf Deutsch. Vgl. dazu Jo-
seph Nikolaus Schmeisser, Über den Ursprung des deutschen Schauspiels, Constanz 1854, S. 15f.

5		 Die drei genannten Abhandlungen werden zitiert nach Nikolaus von Kues, „Idiota de sa
pientia“, in: ders., Philosophisch-theologische Schriften, Bd. 3, S. 419–477; ders., „Idiota de men­
te“, in: ders., Philosophisch-theologische Schriften, Bd. 3, S. 479–609; ders., „Idiota de staticis 
experimentis“, in: ders., Philosophisch-theologische Schriften, Bd. 3, S. 611–647. Fortan wird ab­
gekürzt mit: „De sapientia“, „De mente“, „De staticis“. Lateinische Angaben erfolgen in Kon
kordanz zum Basler Druck: D. Nicolai de Cvsa, Cardinalis, vtriusque Iuris Doctoris, in omniqúe 
Philosophia incomparabilis viri Opera: In quibus theologiae mysteria plurima, sine spiritu Dei inac-
cessa, iam aliquot seculis ueleta & neglecta reuelantur…Item in philosophia praesertim in mathemati-
cis…, 3 Bde., Basel 1565 [= Opera]. 

6		 Michael Weichenhan, „Der Geist als Form der Welt. Die Entwicklung von Weltmodellen 
bei Nicolaus Cusanus“, in: Modelle, hg. von Ulrich Dirks und Eberhard Knobloch, Frank-
furt a. M. 2008, S. 103–132; ders., „Omnia enucliatius exponuntur in schemate. Das Cusani­
sche Weltmodell bei Athanasius Kircher“, in: Atlas der Weltbilder, hg. von Christoph Mark-
schies, Berlin 2011, S. 230–240; Arne Moritz, „Größtheit, automatisierte und koinzidentelle 
Prädikation. Zum Zusammenhang der rationalen Theologie Anselm von Canterburys und 
der Koinzidenzlehre des Nikolaus Cusanus im Topos der Größe Gottes“, in: Zeitschrift für 
philosophische Forschung 58/4 (2004), S. 527–547; Otto-Joachim Grüsser, „Ein Erkenntnismodell 
des Nikolaus von Kues und der Grad der Bewährung einer wissenschaftlichen Hypothese“, 
in: Zeitschrift für allgemeine Wissenschaftstheorie/Journal for General Philosophy of Science 19/2 
(1988), S. 232–238; Die Modernitäten des Nikolaus von Kues: Debatten und Rezeptionen, hg. von 
Matthias Vollet und Tom Müller, Bielefeld 2013; Hans G. Senger, Ludus sapientiae. Studien zum 
Werk und zur Wirkungsgeschichte des Nikolaus von Kues, Leiden 2002.

DOI: 10.13173/9783447112642.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



97Die Natur löffelt nicht

Zweifelsohne wird speziell das Löffelgleichnis in De mente fokussiert, während die 
anderen beiden Laien-Publikationen eher flankierend herangezogen werden. Des 
Weiteren wird erörtert, wie sich die vom Autor in Anschlag gebrachten Hand-
lungsmodelle in die Bauweise und Gestaltung technischer Objekte als Wissen 
einschreiben. Kontrastierend lässt sich angesichts einer solch kurzen ‚Verschluss-
zeit‘ ein kulturhistorisch informierter Begriff des Modells erkenntnistheoretisch 
schärfer konturieren.7 Die sondierte Umbruchphase Mitte des 15.  Jahrhunderts 
dient als heuristisches Differential, das es erlaubt, den Wandel temporalisierter 
Epistemologien anhand modelltheoretischer Konzeptionen durchzuspielen: Das 
Resultat bildet eine Modelltheorie zweiter Ordnung, die grundsätzlich notwen-
dig wird, wenn es um die Bestimmung des Modellbegriffs geht.8 Knapp ein-
hundert Jahre vor der wortwörtlichen Kopernikanischen Wende und dem daraus 
resultierenden Umschwung von Kosmologien im 16. Jahrhundert ist auch der po-
litische, zeithistorische sowie technikgeschichtliche Hintergrund, vor dem Cu-
sanus Mitte des 15. Jahrhunderts schreibt, dazu angerichtet, bis dahin geltende 
Weltmodelle, wenn schon nicht zum Einsturz, so doch arg ins Wanken zu brin-
gen. Allem voran tragen zur historischen Umwälzung im 15.  Jahrhundert bei: 
Johannes Gutenbergs Einführung des Buchdrucks im Jahre 1450, Leon Battista 
Albertis theoretische Fundierung der Zentralperspektive um 1452, die Eroberung 
Konstantinopels durch das Osmanische Reich sowie das Ende des Hundertjähri-
gen Krieges im Jahre 1453.

Mit temporalisierten Epistemologien sei in diesem Zusammenhang jener erkennt-
nistheoretische Untersuchungshorizont bezeichnet, der sich auf Zeiterfahrung 
und Zeitperspektive bezieht. Ein historisch-kritisches Geflecht von Verfahren, 
das Helmar Schramm als „kulturhistorische Komparatistik“9 angesprochen und 
über die Jahre in seinen Studien ausgefeilt hat, bildet die primäre methodische 
Grundlage dieser Untersuchung: Der Blick liegt dabei nicht auf den Ähnlich
keiten theoriegeschichtlicher Muster, herausgestrichen werden im Gegenteil 
deren Valenz und Differenz zu unterschiedlichen Zeitpunkten. Die sekundäre, 

7		 Vgl. Herbert Stachowiak, „Der Modellbegriff in der Erkenntnistheorie“, in: Zeitschrift für all-
gemeine Wissenschaftstheorie/Journal for General Philosophy of Science 11/1 (1980), S. 53–68.

8		 Um eine allgemeine kulturwissenschaftliche Theorie des Modells zu erhalten, komme man 
nicht umhin, danach zu fragen, welches jeweilige kulturelle Modell der Ontologie von Mo-
dellen zugrunde liegt, so Bernd Mahr. Vgl. Bernd Mahr, „Ein Modell des Modellseins“, in: 
Modelle, hg. von Ulrich Dirks und Eberhard Knobloch, Frankfurt a.  M./Berlin/Bern 2008, 
S. 187–218; vgl. dazu ferner Erika Fischer-Lichte, „Theater als kulturelles Modell“, in: Ger-
manistik: Disziplinäre Identität und kulturelle Leistung, hg. von Ludwig Jäger, Weinheim 1995, 
S. 164–184.

9		 Gerade die quasi hermetische Abschottung der Einzeldisziplinen voneinander mache eine 
„kulturhistorische Komparatistik“, so Helmar Schramm, im Sinne einer neuen Art von 
„Übersetzungskunst“ notwendig, um – ob der Latenz historiographischer Sachstände – ak­
tuelle Diskussionen um Begriffe, Methoden und Denkstile auf gegenwärtige Phänomene 
beziehen zu können. Vgl. Helmar Schramm, „Inszenierung, Konstruktion“, in: ders., Karne-
val des Denkens. Theatralität im Spiegel philosophischer Texte des 16. und 17. Jahrhunderts, Berlin 
1996, S. IX–XIV, hier S. XI.

DOI: 10.13173/9783447112642.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



98 Andreas Wolfsteiner

jedoch nicht minder bedeutende Grundlage bilden die Ansätze einer allgemei-
nen Modelltheorie, die Bernd Mahr in einer schier unüberschaubaren Zahl von 
Aufsätz en, Monographien, Sammelbänden und Textsammlungen formuliert hat.

Methodologisch wird im vorliegenden Beitrag darüber hinaus hervorgehoben, 
wie stark sich die spezifisch inszenierte Modellierung bei Cusanus einer architek­
tonischen Vermessungspraktik verdankt: dem Skalieren von z.  B. miniaturisier­
ten Modellen (Abschnitt 2, Jäger, Esel, Idioten: Cusanus und die konkrete Skalierung). 
In einem zweiten Schritt werden Struktur und Funktion dieser deiktischen Pa­
radigmen im Löffelgleichnis analysiert, das Cusanus in der Laienschrift Idiota de 
mente anführt (Abschnitt 3, Das Löffelgleichnis des Cusanus als Handlungsmodell). 

Modelle sind bei Cusanus stets in Handlungsmacht eingelassen und sie ab
strahieren auf ‚bühnenreife‘ Weise Probleme des schöpferischen Akts in Kunst, Phi
losophie und Handwerk. Die Grundfrage lautet im Hinblick auf das untersuch
te Fallbeispiel, wie materielle Produkte zuallererst erdacht werden (Werkzeuge, 
technische Hilfsmittel oder Utensilien wie Besteck). Auf der Basis eines Abgleichs 
der gewonnenen Befunde wird im Schlussteil die Transformation epistemischer 
Sachlagen greifbar, die sich zwischen theorematischer Modellbildung und deren 
zeitlich nachgelagerter Formalisierung abspielt (Abschnitt 4, Fazit). Skalierte Mo­
delle sind dabei sowohl in der Textstruktur als auch in den Themen des Cusanus 
zu finden. 

Aus theaterhistoriographischer Perspektive tragen die Ergebnisse der vorlie
genden Untersuchung erstens zur Erhellung der Frage bei, wie Theatralitäts- und 
Handlungsmodelle korreliert sind. Zweitens nehmen die skalierten Modelle des 
Cusanus ein Denken in Szenarien vorweg (best case/worst case scenarios), das in ak­
tuellen Verfahren der Prognose und Simulation eine beachtenswerte Rolle spielt.

2 Jäger, Esel, Idioten: Cusanus und die konkrete Skalierung 
Cusanus’ Interessen reichen weit – in mystische, theologische, politische, recht­
liche und mathematische Betätigungsfelder. Seine Texte sind als ein skalierbares 
System von Spiegeln und Linsen beschrieben worden.10 Die Welt wird in bildrei-
chen Analogien erschlossen, oder aber ins Infinitesimale ausgefaltet11 und mittels 
intrikater Denkoperationen verlängert; mal vergrößern die Spiegel ins Makro
kosmologische, mal verkleinern die Linsen bis ins Mikroskopische und letztlich 
Unsichtbare hinein.12 

10	 Johann Kreuzer, „Der Geist als lebendiger Spiegel. Zur Theorie des Intellekts bei Meister 
Eckhart und Nikolaus von Kues“, in: Meister Eckhart und Nikolaus von Kues, hg. von Harald 
Schwaetzer und Georg Steer, Stuttgart 2011 (Meister-Eckhart-Jahrbuch 4), S. 49–66.

11	 Zur im Gedankenexperiment entworfenen Kosmologie des Cusanus sowie der Differenz­
losigkeit zwischen dem Absoluten und dem Infiniten in seinem Denken, vgl. Dietrich 
Mahnke, Unendliche Sphäre und Allmittelpunkt. Beiträge zur Genealogie der mathematischen Mys-
tik, Halle a.  d. Saale 1937 (Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geis­
tesgeschichte 23), insb. S. 84, S. 91 und S. 129.

12	 Vgl. Don Parry Norford, „Microcosm and Macrocosm in Seventeenth-Century Literature“, 
in: Journal of the History of Ideas 38/3 (1977), S. 409–442. Michel Leiris und Ann Smock schrei-

DOI: 10.13173/9783447112642.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



99Die Natur löffelt nicht

Dieses künstliche Labyrinth von Trugbildern, reflektierenden Glasflächen und 
anamorphotischen Abbildungen ist jener Ort, an dem Cusanus sich in der Rolle 
des Jägers entwirft.13 Der Figur eignet, dass sie die Weidmannskunst beherrscht, 
die Waffen und Fallen, Finten und Kniffe, Fährten und Wege aus dem Effeff 
kennt, wie sich u.  a. daran zeigt, dass sich der gelehrte Bischof von der Mosel als 
Inhaber zahlreicher Pfründen hervortut.14 Diese weiß er nicht nur geschickt zu 
vermehren, sondern notfalls auch mit roher Gewalt zu verteidigen.15 Überdies 
versteht er sich, der liturgisch-pädagogischen Tradition der Oster-, Fastnacht und 
geistlichen Spiele16 gemäß, auf die Kunst der geschickten Inszenesetzung: So et­
wa, wenn er auf einem Esel in zahlreiche Städte einreitet, die er besucht, und 
damit auf den biblisch bezeugten Einritt des Nazareners in Jerusalem17 anspielt.18 
Vielfältige theatrale Elemente finden sich sowohl im Wirken als auch im Werk 
des Cusanus. In dem umfangreichen Aufsatz The Gaze. Nicholas of Cusa hat der 
Jesuit, Soziologe, Handlungs- und Konsumtheoretiker Michel de Certeau diese 
szenische Qualität etwa für die aus dem Jahre 1437 stammende Friedensschrift 
geschildert: 

De pace fidei (faith as the basis for peace) [is] […] an anti-Babelian „vision“ 
of a heavenly „theater“ in which, one after another, a delegate from each 
nation gets up to bear witness to the movement which supports it. Greek, 
Italian, Arab, Indian, Chaldean, Jew, Scythian, Gaul, Persian, Syrian, Turk, 
Spaniard, German, Tartar, Armenian, and so forth, each one comes to at-

ben in einem Seitenblick ihres kulturhistoriographisch einflussreichen Beitrags zur Institu-
tion von Stierkämpfen: „God – the coincidence of contraries, according to Nicholas of Cusa 
(which is to say: point where two lines come together or one track bifurcates; turntable, or 
vacant lot where the paths of all and sundry cross) – has been defined pataphysically as ‚the 
point of tangence of zero and infinity.‘ Likewise, there are among the countless elements 
composing our universe certain nodes or critical points that might be represented geometri-
cally as the places where one feels tangency to the world and to oneself.“ Michel Leiris und 
Ann Smock, „The Bullfight as Mirror“, in: October 63 (1993), S. 21–40, hier S. 21.

13	 „In phrases reminiscent of the classical definition of philosophy, the wisdom literature of the 
Old Testament, and medieval venery, he pictured his intellectual life as a venatio sapientiae 
and himself as a keen and pious hunter. [Herv. i. O.]“ Eugene F. Rice, „Nicholas of Cusa’s Idea 
of Wisdom“, in: Traditio 13 (1957), S. 345–368, hier S. 345.

14	 Karl-Hermann Kandler, Nikolaus von Kues: Denker zwischen Mittelalter und Neuzeit, Göttingen 
1987, S. 15. Für eine exakte Auflistung der Pfründen: Vgl. Erich Meuthen, „Die Pfründen des 
Cusanus“, in: Mitteilungen und Forschungsbeiträge der Cusanus-Gesellschaft 2 (1962), S. 15–66.

15	 Vgl. zur blutigen Rivalität zwischen Nicolaus Cusanus und Sigmund von Österreich: Wil-
helm Baum, Nikolaus Cusanus in Tirol. Das Wirken des Philosophen und Reformators als Fürstbi-
schof von Brixen, Bozen 1983.

16	 Schmeisser, Ursprung des deutschen Schauspiels, S. 15f.
17	 Jesus reitet unter Hosianna-Rufen in die Heilige Stadt ein: Bei den Evangelisten Johannes 

und Lukas handelt es sich um einen jungen Esel, vgl. Joh 12, 13–15 sowie Lk 19, 28–40. Bei 
Matthäus ist von einer Eselin die Rede, vgl. Mt 21, 1–11.

18	 Meuthen hält fest, dass er hier bisweilen beträchtliche Audienz erhält: „Whenever Cusanus 
entered a town – riding a donkey, like his Lord once did – people came in droves.“ Erich 
Meuthen, Nicholas of Cusa. A Sketch for a Biography, Washington D.C. 2010, S. 91.

DOI: 10.13173/9783447112642.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



100 Andreas Wolfsteiner

test in the language of his own tradition to the truth which is one: this 
harmony of „free spirits“ answers the furies of fanaticism […].19

Die in dieser Passage attestierte Form theatralen Denkens bei Cusanus sehen 
die Leser jener um 1450 entstehenden Schriften bis zur Meisterschaft gesteigert. 
Gerade wenn es um die Figurentypen geht (die dramatis personae seiner Philo
sophie), dann werden diese vielfach zum Medium komplexer Verhaltens- und 
Wissenskonzepte. So stellt er etwa in den Laienschriften gerade den nicht-alpha
betisierten Handwerker immer wieder als Träger eines in der Praxis fundierten 
Wissensmonopols dar, das der epistēmē des schriftgelehrten Klerus diametral 
entgegengesetzt und – mehr noch – dieser haushoch überlegen ist.20 Indes hat 
der Laie im 15. Jahrhundert als diskursive Modeerscheinung zu gelten, die man 
als Verkörperung von Praxiswissen nicht nur bei Cusanus antrifft.21 In den Idio
ta-Texten findet sich das Dialogpersonal (auctor, philosophus, orator, idiota 22) inner-
halb beredter ‚Wortkulissen‘ wieder. In diesem Sinne hält beispielsweise Eugene 
Rice für De sapientia fest: „The scene is the Roman forum in the summer of 1450 
amid the noisy crowd of Jubilee pilgrims. The rich orator – he represents both the 
scholastic philosopher and the humanist – is immensely proud of his learning. 
He attacks the ignorant idiota for minimizing the importance of erudition […]. 
[Herv. i.  O.]“23 

Der Laie verankert und verstrebt die Wissensproduktion auf ungewöhnliche 
Weise in den Vollzügen. Dies hat Auswirkungen auf den Modellbegriff, der sei­
nerseits nicht ahistorisch aufgefasst werden darf.24 Eine allgemeine Modellge
schichte, so Bernd Mahr, ist im Grunde (seit den Ansätzen Tarskis in den 1930er 
und Stachowiaks Anfang der 1970er Jahre) nicht geschrieben.25 Er selbst macht in 

19	 Michel de Certeau und Catherine Porter, „The Gaze. Nicholas of Cusa“, in: Diacritics 17/3 
(Herbst 1987), S. 2–38, hier S. 3.

20	 Siehe dazu Ernst Meuthen, „Nikolaus von Kues und der Laie in der Kirche“, in: Historisches 
Jahrbuch 81 (1962), S. 101–122.

21	 Vgl. dazu exemplarisch Franz Josef Schweitzer, Meister Eckhart und der Laie. Ein antihierarchischer 
Dialog des 14. Jahrhunderts aus den Niederlanden, Berlin 2009; Inigo Bocken, Menschliche Praxis  
als Sehen Gottes. Der ‚Laie‘ in der Tradition der Devotio moderna, in: Beziehung, hg. v. Ulrich Dick
mann und Kees Waaijman, Schwerte 2008 (Felderkundungen Laienspiritualität 1), S. 15–28.

22	 Vgl. „De mente“, S. 147.
23	 Rice, „Idea of Wisdom“, S. 346f.
24	 Bernd Mahr, Das Wissen im Modell, Berlin 2004 (KIT-Report 150); ders., „Über den Zusam­

menhang von Stil und Modell in der bildenden Kunst und der Programmierung“, in: ‚Stil‘ in 
den Wissenschaften, hg. von Klaus Robering, Münster 2007, S. 61–84; ders., „Das Mögliche im 
Modell und die Vermeidung der Fiktion“, in: Science & Fiction. Über Gedankenexperimente in 
Wissenschaft, Philosophie und Literatur, hg. von Thomas Macho und Annette Wunschel, Frank-
furt a.  M. 2004, S. 161–182; ders. und Reinhard Wendler, „Bilder zeigen Modelle – Modelle 
zeigen Bilder“, in: Zeigen. Die Rhetorik des Sichtbaren, hg. von Gottfried Boehm, Sebastian 
Egenhofer und Christian Spies, München 2010, S. 183–205. 

25	 Vgl. Mahr, „Modell des Modellseins“, S. 187–218; Mahr bezieht sich auf: Herbert Stachowiak, 
„Modellbegriff in der Erkenntnistheorie“ und Alfred Tarski, „Über den Begriff der logi-
schen Folgerung“, in: Actes du congrès international de philosophie scientifique 4 (1935), S. 1–11.

DOI: 10.13173/9783447112642.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



101Die Natur löffelt nicht

der verzwickten Historie des Gegenstandes drei Wurzeln des Begriffs aus: 1. im 
antiken modulus, 2. dem althochdeutschen modul und 3. dem italienischen model-
lo.26 Gerade die dritte Wurzel ist in Hinsicht auf Cusanus von Interesse, da dieser 
zur Zeit der Entstehung dieser speziellen Art des Architekturmodells Bischof 
in Brixen (Südtirol) wird. Aufgrund der Verwaltungsaufgaben dürfte er diese 
Art der Architekturplanung mit an Sicherheit grenzender Wahrscheinlichkeit 
gekannt haben – ein schlussendlicher Nachweis dieser Annahme kann jedoch 
aufgrund der Quellenlage nicht erbracht werden. Dessen ungeachtet bleibt diese 
Spekulation für die Untersuchung von Wichtigkeit, denn vom italienischen mo-
dello aus „wächst sich der Wortgebrauch bis zu unserer heutigen breit verwende-
ten und stark abstrahierten Wortbedeutung aus.“27

Ausgehend davon vollzieht sich in der Art und Weise der Verwendung para
digmatischer Textbeispiele ein Wandel, kurz, illustrative Exempla im Argumen
tationsgang werden nun zunehmend von abstrakten Theoriemodellen befrachtet.

Das modello kommt also in Norditalien zu einer Zeit auf, da sich der Wirkungs
kreis des Cusanus nach Brixen hin ausdehnt.28 Natürlich existieren innerhalb der 
Zünfte bereits Architekturmodelle: Für jeden Bau wird ein neues Maß festgelegt, 
wie die Forschung zu anthropomorphen Maßen in der Architektur nahegelegt 
hat.29 Proportionalität und Skalierbarkeit spielen dabei gewiss noch eine unterge
ordnete Rolle. Bauten sind individuelle Einzelfälle, singuläre Werke. Es ist das 
modello, das diesen Umstand ändert, genauer: Das modello wird erst dadurch zum 
Modell im neuzeitlichen Sinne, als sich in ihm Proportions- und Perspektivver
hältnisse eines Bauvorhabens abbilden. Maß, Zahl und Relation sind in räumli-
cher wie in zeitlicher Hinsicht im Plan aufgetragen (zeitlich deshalb, weil hier 
die anvisierte Bauzeit geschätzt wird). Es kommt dadurch zu einem nachhaltig 
veränderten Verständnis dessen, was ein Modell sei. 

Aufgrund ihrer konkreten Skalierung ist diese architektonische Kulturtech-
nik wegweisend für die Modellszenarien des Nicolaus Cusanus und seinen Ge-
brauch eines messungstechnischen Paradigmenbegriffs. Modelltheoretisch ge-
sprochen, wandelt sich das Modellsein durch die Planungstechnik des modello, 
da sich der sogenannte Cargo ändert. 

26	 Vgl. Mahr, „Modell des Modellseins“, S. 189.
27	 Ebd.
28	 Vgl. Baum, Cusanus in Tirol.
29	 Anhand des britischen foot oder auch des alten deutschen Maßes der Elle ist deutlich erkenn-

bar, wie sehr die Messkunst von körperlichen Proportionsverhältnissen herrührt. Nichts 
anderes ist bekanntlich die Erkenntnis bei Leonardos in vielfacher Hinsicht ikonisch gewor-
dener Zeichnung vom Vitruvianischen Menschen. Vgl. dazu Maria Brzóska, Anthropomorphe 
Auffassung des Gebäudes und seiner Teile, Jena 1931; Paul von Naredi-Rainer, Architektur und 
Harmonie. Zahl, Maß und Proportion in der abendländischen Baukunst, Köln 1982; Frank Zöllner, 
Vitruvs Proportionsfigur. Quellenkritische Studien zur Kunstliteratur des 15. und 16. Jahrhunderts, 
Worms 1987; Ralf Weber und Sharon Larner, „The Concept of Proportion in Architecture. An 
Introductory Bibliographic Essay“, in: Art Documentation 12/4 (1993), S. 147–154; Ivan Muchka, 
„Anthropomorphismus in der Architektur um 1600“, in: Rudolf II, Prague and the World, hg. 
von Lubomír Konečný et al., Prag 1999, S. 57–63.

DOI: 10.13173/9783447112642.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



102 Andreas Wolfsteiner

Denn erstens besteht

die Anforderung an ein Modell Transporteur eines Cargo zu sein, d.  h. die 
Funktion zu erfüllen, durch seine Anwendung etwas von dem, wovon es 
ein Modell ist, zu dem, wofür es ein Modell ist, zu transportieren; zweitens 
die Anforderung an ein Modell Garant von Konsistenz zu sein, d.  h. zu ga­
rantieren, dass im Modell keine Widersprüche enthalten sind, sodass seine 
Anwendung nicht notwendig zu Widersprüchen führen muss; und drit
tens die Anforderung, über eine ausreichende pragmatische Eignung als Mo
dell zu verfügen, d.  h. als Modell das, wovon es ein Modell ist und wofür es 
ein Modell ist, auch angemessen zu repräsentieren. [Herv. i. O.]30

Darüber hinaus ist das modello greifbarer Ausdruck fortschreitender Arbeitstei-
lung. Nicht nur, dass es sachrichtig den künftigen Bau abbildet.31 Es ist gleichsam 
verantwortlich dafür, dass Planung und Entwurf sowie Bau und Umsetzung zu-
nächst personell und dann ideell voneinander geschieden und zeitlich sukzessiv 
angeordnet werden – ähnlich der später so einflussreichen Trennung von Kopf- 
und Handarbeit, die bereits vor Marx’ prominenten Ausführungen Jacob und 
Wilhelm Grimm verzeichnen.32 Das italienische modello ist im Sinne der Theorie 
Bernd Mahrs ein Modell für, und zwar etwas Künftiges: Zeitperspektivisch ver-
bindet es die Gegenwart der Planung (z.  B. die erste Entwurfs- und Bauphase 
des Petersdoms von 1504–1514 unter Bramante) mit einer Zukunft der konkreten 
handwerklichen Umsetzung (z.  B. die Zeit des Neubaus St.  Peters von 1506–1626).33

3 Das Löffelgleichnis des Cusanus als Handlungsmodell
Tut man sich in der Geschichte des Löffels34 um, so wird schnell klar, dass es sich 
nicht nur um einen Gebrauchsgegenstand, sondern vielmehr um eine rituelle 
Paraphernalie oder gar ein (wenn auch seltenes) Zeichen der Heraldik handelt. 

30	 Mahr, „Modell des Modellseins“, S. 211. 
31	 Etwa werden bei Serlio zu den Entwurfsabbildungen von Gebäuden stets eigene Skalen, 

Maße und Maßstäbe angeführt: Sebastiano Serlio, Von der Architectur Das Dritt Buch Darinn 
Allerley Kunstreiche Antiquiteten und schöne Gebäuw, als Tempel, Theater,…erklärt werden…, Ba-
sel 1609.

32	 Die beiden Brüder registrieren die Opposition der Arbeitsformen folgendermaßen: „KOPF-
ARBEIT, f. angestrengtes denken. Stieler 47, entgegen der handarbeit: weil selbige (kürze im 
ausdruck) oft grosze kunst ist und zimliche kopf-arbeit darzu gehöret. Butschky kanz. 65; ist 
doch der gelehrten ihre kopfarbeit auf den sonntag unrecht. Gerber unerk. sünden 391; eine 
ergötzung .. zwischen kopf- und handarbeit eingeschaltet. 281; Marianne bildete sich ein, es 
werde dem Sepp nun lange zeit kopfarbeit machen, dasz .. Felder sond. 1, 114, viel zu denken 
geben.“ Jacob und Wilhelm Grimm, „Kopfarbeit“, in: dies., Deutsches Wörterbuch, Leipzig 
1971 [1854–1961], Bd. 11, Sp.  1770.

33	 Vgl. Horst Bredekamp, Sankt Peter in Rom und das Prinzip der produktiven Zerstörung, Berlin 
2000.

34	 Vgl. Volker Kinzel, Der Löffel, Münster 2014 (Kulturwissenschaft 46). Vgl. auch Roland Bar-
thes über die Kulturgeschichte des Essbestecks (Messer, Gabel Löffel): Roland Barthes, Das 
Reich der Zeichen, Frankfurt a.  M. 1981, insbes. S. 32.

DOI: 10.13173/9783447112642.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



103Die Natur löffelt nicht

Die Laffe, aber auch der Stiel, sind nicht selten ein Medium schriftlicher, symbo-
lischer oder mythographischer Darstellungen. In der römischen Antike ist das 
coclear noch als Träger von Fruchtbarkeitssymboliken anzutreffen. 

Dies drückt sich etwa durch die Gravur eines Hasen beim Verspeisen einer 
Rübe o.  ä. aus.35 Der Hase steht dabei für die sprichwörtlich gewordene Vermeh
rungsfähigkeit. Im Verzehr von Nahrung durch das symbolische Tier doppelt 
sich die Nahrungsaufnahme des Nutzers des Löffels. Insoweit das Symbol auf 
der Innenseite der Laffe angebracht ist, mischt sich das mit dem Schöpfgerät 
Aufgenommene mit der symbolischen Darstellung, die im Zuge des Gebrauchs 
in den Körper gelangt. Zu Beginn des 15.  Jahrhunderts ist dann eine spezielle 
Konjunktur in der Produktion zu beobachten.36 Gerade in Südtirol kommen die 
sogenannten Sterzinger Waren auf.37 Bei diesem Zierbesteck handelt es sich u.  a. 
um Apostellöffel. Speziell verweisen diese auf das letzte Abendmahl und werden 
dadurch zu einem weit verbreiteten Sinnbild für die Glaubensgemeinschaft in 
der Nachfolge Christi. Folglich existiert dieser Gegenstand in potenziell dreizehn 
Ausführungen: Am Stiel sind meist Figuren der zwölf Jünger Jesu mit ihren je
weiligen Attributen abgebildet, das dreizehnte Stück, der ‚Löffel des Hausherrn‘, 
stellt den Gottessohn dar (oftmals mit der Weltkugel als Attribut; es sind aber 
auch Mariendarstellungen bezeugt). Es war üblich, diese Gegenstände zur Taufe 
zu verschenken, was daraus geschlossen werden kann, dass bestimmte Namen 
weniger Verbreitung fanden als andere. Entsprechend kursierten und kursieren 
weniger Löffel mit minder beliebten Namen (so existieren bspw. nur wenige für 
Bartholomäus).38 

Auch für die Nutzer ergibt sich nun eine deutliche Verschiebung im Vergleich 
zum coclear, was das Mischverhältnis von symbolischem Gegenstand und Ge-
brauchsgegenstand anbetrifft. Nicht mehr das Symbol in der Laffe und das Essen 
mischen sich, sondern die Stilelemente und Verzierungen, die auf dem Stiel mit-
geführt werden, und der händisch vollzogene Griff werden überlagert. Dort, wo 
nun die Hand den Apostel und dessen Attribute umschließt, geht das Schutzver-
sprechen des Heiligen nicht mehr mit der Nahrung in den Körper ein. Nicht das 
Gustatorische und das Symbolische werden länger kontrahiert, fortan werden 
das Haptische und das Symbolische überblendet. Das Schutzversprechen wird 
nunmehr in jene Hand versprochen, welche die Nahrung mittels des Essgeräts 
zum Mund führt.

Es ist diese Verschiebung zum Pragmatischen hin, die bei Cusanus in etli-
chen Modellszenarien durchexerziert wird. Entscheidend für die Denkfigur des 
Modellszenarios ist dabei das Löffelgleichnis, das er in der 1450 erschienen Laien-
schrift Idiota de mente dialogisch, im Zwiegespräch zwischen Philosoph (orator) 
und Laie (idiota), entwickelt. Cusanus setzt in dieser fiktiven Rede und Gegenrede 

35	 Vgl. ebd., S. 58.
36	 Vgl. auch zur Sonderform des Hostienlöffels ebd., S. 61.
37	 Vgl. ebd., S. 63.
38	 Vgl. ebd., S. 58–63.

DOI: 10.13173/9783447112642.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



104 Andreas Wolfsteiner

die Erörterung eines gewichtigen Problems der Philosophie des 15. Jahrhunderts 
in Szene.39 Im Neuplatonismus wurde das Konzept des Urbildes aus der Anti
ke mit herübergenommen. Diese spezielle Form ideeller Ikonizität geht dabei 
jedwedem Handlungsmodell voraus. Die Typisierung von Handlungen steht in 
den Ausführungen der genannten Schrift unter aufmerksamer Beobachtung des 
Autors – und zwar bevor und in dem Moment der Herstellung eines Werkzeugs. 
Welchem Modell entspricht die Herstellung eines Tisches, eines Schrankes oder 
eines Hauses? Worin befindet sich die Vorlage dessen, was da gebaut, hergestellt, 
gebastelt oder gefertigt wird? 

Laie: Ich will Beispiele mit Symbolcharakter [symbolica paradigmata, AW] 
anwenden, die aus der Kunst des Löffelschnitzens genommen sind, da-
mit das, was ich sagen will, anschaulicher werde. […] Formen von Löffeln, 
Schüsseln und Töpfen werden allein durch menschliche Kunst zur Vollen-
dung gebracht. Demzufolge ist meine Kunst vollkommener als diejenige, 
welche geschaffene Figuren nachahmt; darin ist sie der unendlichen Kunst 
ähnlicher.40

In Cusanus’ Löffelgleichnis wird die Herstellung von Essbesteck zu einem allge-
meinen Denk- und Produktionsmodell von Gebrauchsgegenständen ausgebaut. 
Wenn Cusanus der Kunst des Löffelschnitzens ‚symbolische Paradigmata‘ ent-
nimmt („Applicabo igitur ex hac coclearia arte symbolica paradigmata“41), ent-
wirft er damit Handlungspattern bei der Herstellung von und beim Umgang mit 
Werkzeugen, die im Rekurs wiederum auf den Modellbegriff einwirken: Denn 
Modelle sind, diesem Verständnis nach, stets funktional und strukturell ambig. 
Dies gilt insofern, als sie sowohl in den Bereichen der Herstellung und Fertigung 
(d. i. das Löffelschnitzen als konkrete Handlung) als auch der Theoriebildung 
und Formalisierung wirksam sind (d. i. das Löffelschnitzen als abstraktes Wis-
sen). Darüber hinaus trifft man sie in der Funktion trivialer Vorlagen an (d. i. der 
konkrete Löffel als Modell für andere Löffel). 

Hier löst sich die dreistufige Systematik des Modellbegriffs ein, die Bernd 
Mahr in seinem Ansatz als die interdependenten Basistypen herausgearbeitet 
hat: (1) Modelle von (z.  B. Gebäuden), (2) Modelle für (z.  B. Skulpturen) und (3) Mo
dellobjekte als Modelle (z.  B. ein Stuhl als Modell für andere Stühle).42 

39	 Marc Föcking schreibt in Hinsicht auf die Modellartigkeit solcher textimmanenter Insze-
nierungsstrategien: „[…] Cusanus [hat] in De ludo globi deutlich das Gattungsmodell des 
Platonischen Dialogs realisiert. Die Ausgestaltung des situativen Rahmens verdankt sich 
also zunächst einem literarischen Modell und nicht der Transparenz eines Protokolls ver-
meintlich realer Gespräche.“ Marc Föcking, „Serio Ludere. Epistemologie, Spiel und Dialog 
in Nicolaus Cusanus’ De ludo globi“, in: Spielwelten: Performanz und Inszenierunng [i.  e. Inszenie-
rung] in der Renaissance, hg. von Klaus W. Hempfer und Helmut Pfeiffer, Stuttgart 2002 (Text 
und Kontext 16), S. 1–18, hier: S. 12.

40	 „De mente“, S. 493.
41	 D. Nicolai de Cvsa, „Idiota de mente“, in: Opera, Bd. 2, S. 147–171, hier S. 149f.
42	 Siehe dazu das triadische Schema in: Mahr, „Modell des Modellseins“, S. 199.

DOI: 10.13173/9783447112642.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



105Die Natur löffelt nicht

In einer Didaskalie beschreibt Cusanus folgende deiktische Handlung des idio
ta: „Der Laie nahm einen Löffel in die Hand und sagte[.]“43 Das Objekt wird in
nerhalb der beschriebenen Szene präsentiert, während darüber gesprochen wird. 
Sagen und Zeigen fallen in eins. Der Cargo des Löffelmodells ist ein symbolischer 
in Hinsicht auf die Apostelgeschichte und das letzte Abendmahl. Aufgrund der 
Funktion der Apostellöffel als Gabe (Taufgeschenk) verweisen sie zudem auf die 
performative Dimension des Löffels im identitätsstiftenden Sinne („Ich bin ge-
tauft“). Auch schließt der Cargo das Urbild aus. Stattdessen ist es das nicht-litera­
rische Praxiswissen des Löffelschnitzers, dessen téchne, das den Löffel entstehen 
lässt. Das Schöpferische des Löffelschnitzers läuft, in kleiner skaliertem Maßstab, 
zur Schöpfung Gottes parallel und gerät auf diese Weise zu dessen Modell. An-
ders als die vollendete Schöpfung Gottes ist der Löffel des Handwerkers nie per-
fekt.44 Der Gegenstand existiert in einem skalierten Proportionsverhältnis zum 
göttlichen Weltenplan – die Scheidelinie ist in diesem Zusammenhang allein die 
Vollkommenheit. Der Löffel als Gegenstand entspringt dabei aus einer mate­
riellen Abwesenheit. Diese materielle Abwesenheit, d.  h. die Inexistenz des Löf-
fels vor dessen Ersterfindung, bedingt dessen Erscheinen in der Welt ex nihilo. Es 
ist demnach ein Mangel im Handlungskontext, der den Gegenstand hervorruft. 
So wie dieser Mangel im Handlungskontext den Löffel zur Erscheinung kommen 
lässt, so bringt Cusanus in seiner negativen Theologie aus dem Mangel die Mög-
lichkeitsbedingung Gottes als Können-ist (possest) hervor.45 Mutatis mutandis ist 
das Löffelbeispiel des Cusanus wiederum ein Modell negativer Theologie. 

Laie: Der Löffel hat außer der Idee unseres Geistes kein Urbild. Ein Bild-
hauer oder Maler nimmt seine Urbilder von den Dingen, die nachzubil
den er sich beschäftigt. Ich hingegen, der ich aus Holzstücken Löffel, und 
aus Ton Schüsseln und Töpfe mache, tue das nicht. Denn bei dieser Tätig
keit bilde ich nicht die Gestalt irgend eines natürlichen Dinges nach. For
men von Löffeln, Schüsseln und Töpfen werden allein durch menschliche 
Kunst zur Vollendung gebracht. Demzufolge ist meine Kunst vollkomme-
ner als diejenige, welche geschaffene Figuren nachahmt; darin ist sie der 
unendlichen Kunst ähnlicher.46

Cusanus gewinnt durch sein Verfahren, das man als ‚methodische Übertreibung‘ 
bezeichnen kann, ein Modell des Infinitesimalen. Das Modell ist bei ihm freilich 
noch nicht formalisiert. D.  h., dass bei ihm die Handlungsalgorithmen auf der 
praktischen Ebene vorliegen, ihre Formalisierung und theoretische Abstraktion 
(z.  B. durch die Formalsprachen des Mathematischen) und letztlich also ihre Dar­

43	 „De mente“, S. 493.
44	 Vgl. ebd., S. 495.
45	 Vgl. Nikolaus von Kues, „Trialogus de Possest“, in: ders., Philosophisch-theologische Schriften, 

Wien 1982 [1964], Bd. 2, S. 267–359.
46	 „De mente“, S. 493.

DOI: 10.13173/9783447112642.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



106 Andreas Wolfsteiner

stellbarkeit als Formel noch aussteht.47 Die Operationen der methodischen Über
treibung und der Inszenesetzung verlaufen dabei ins Makro- wie auch Mikro­
skopische infinit verlängert.48 Gemeint ist dies so: Das Schnitzen des Löffels ist 
endliche Kunst. Im Gegensatz zum bildenden Künstler kommt der Löffelmacher 
ohne Mimesis aus. Er ahmt nicht nach, er schafft aus dem unbildlichen Grund 
praktischer Erfordernisse. Diese Art des Schaffens ist das modello der unendli-
chen Kunst, also der Schöpfung Gottes. Im kleineren Maßstab (Endlichkeit) fer-
tigt der Löffelschnitzer sein Objekt, so wie im größten aller Maßstäbe (Unendlich-
keit) Gott den Kosmos macht.49

Was in der unendlichen Vergrößerung sowie Verkleinerung bei Cusanus zum 
Tragen kommt, liegt umgekehrt im theologischen Beweisdruck für die Existenz 
Gottes begründet. Hinter den die Welt anfüllenden naturwissenschaftlichen Fak-
ten – außerhalb des wahrnehmbaren Bereichs – haust Gott als das ‚Nicht-Andere‘ 
(non-aliud).50 

Cusanus’ Akt der Liquidierung des Urbilds im Löffelgleichnis wird nicht 
zufällig als Zeugnis der Überwindung neuplatonischen Gedankenguts in den 
Laienschriften angeführt. Er löst sich vom Grund einer bildlich gedachten idea 
und unternimmt den Schritt hin zum theoretischen Modell, indem er infinites 
Weltmodell und finite Werkzeugmacherei kommensurabel macht. Nicht von un­
gefähr lässt Cusanus den idiota in diesem Kontext als Überwinder von Urbild
lichkeit auftreten. Schließlich ist es gerade die Figur des Laien, die im Zuge des 
15. Jahrhunderts innerhalb der literarisierten Eliten zum Inbegriff von Praxiswis-
sen hochstilisiert wird. Wissenstheoretisch lässt sich folgern, dass es das körper-
lich eingeübte Handeln des Praktikers und nicht das durch Lektüre oder Lektion 
erworbene Theoriewissen ist, das in der gesamten Laienliteratur verklärt wird.

Obendrein kommt nun eine Modellauffassung ans Licht, die mit der ohne-
hin doppeldeutigen Basisdefinition des Terminus nicht mehr viel gemein hat: 
„Das vom Bildhauer angefertigte M. z.  B. (meist aus Gips) erfüllt eine doppelte 
Funktion: die des Raumgebens für künstlerisches Experimentieren und die des 
Musters und Vorbilds für die endgültige Verwirklichung in Stein, Erz, Marmor 
usw.“51 In beiden Bereichen markieren Modelle anfänglich den Ort nicht-sach
weltlich gebundenen Experimentierens mit Gebrauchsweisen, die sich auf eine 

47	 Vgl. dazu Ingo Reiss, Das Verhältnis von Mathematik und Technik bei Cusanus, Nieder-Olm 2012, 
URL: http://www.aphin.de/data/reiss-mathematik-technik-2012.pdf (1.8.2019).

48	 Vgl. Nikolaus von Kues, „De visione Dei“, in: ders., Philosophisch-theologische Schriften, Bd. 3, 
S. 93–219.

49	 „De mente“, S. 492f.
50	 Im Wesentlichen spielt Cusanus mit dem Begriff des ‚Nicht-Anderen‘ (non-aliud) auf die Ab­

lehnung eines dualistischen Weltbildes an, das die Trennung von weltlicher und göttlicher 
Sphäre vorsieht. Vgl. Nikolaus von Kues, „De Non-Aliud“, in: ders., Philosophisch-theologische 
Schriften, Wien 1982 [1964], Bd. 2, S. 434–565.

51	 Vgl. Friedrich Kaulbach, „Modell“, I., in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, hg. von Joa-
chim Ritter et al., Basel 1984, Bd. 6: Mo–O, S. 45.

DOI: 10.13173/9783447112642.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



107Die Natur löffelt nicht

in der Zukunft liegende, rein potenzielle Durchführung richten – z.  B. beim Ent-
wurf und der Verfertigung eines Utensils wie dem Löffel.

Diese Gebrauchsweisen sind in Werkzeugen regelrecht sedimentiert und bil-
den in körpertechnischer Hinsicht Maß, Zahl und Takt der Tätigkeiten, die mittels 
ihrer umgesetzt werden. Das Wie der Ausführung, d.  h. der Stil einer Handlung, 
misst sich in großen Teilen an der Beschaffenheit des Gegenstandes selbst: Mittels 
des Werkzeugs wird die bloß vorstellungsseitige, symbolische Kombinatorik von 
Eigenschaft (das Fassliche der Laffe) und Handlung (das Löffeln mit umfasstem 
Stiel) in der Sachwelt als Objekt greifbar und durch seinen Gebrauch wirksam 
(die Natur löffelt nicht – der Löffel kommt in ihr nur durch den Menschen vor). 

Das verfertigte Werkzeug ist demzufolge nachgerade das, was die Vorstel
lungsleistung des Löffelns mit irgendetwas zur Erscheinung bringt. Der Löffel ist 
die Sichtbarmachungsmaschine dieser Vorstellungsleistung, die sich dem bild
lichen Grund entschlägt. Die Absicht zu löffeln erzwingt erst die Form des Löf­
fels. Diese Absicht kennt aber keine bildliche Vorlage – das Maß ist ein anderes. 
Denn Cusanus leitet den menschlichen Geist vom Messen her:

Philosoph: Sag also, o Laie – dies sagst du ja, sei dein Name – hast du ir-
gend eine Mutmaßung über den Geist?
Laie: Ich glaube, daß es keinen erwachsenen Menschen gibt oder gab, der 
sich nicht wenigstens irgendeinen Begriff vom Geist gemacht hat. Auch ich 
habe also einen. Der Geist ist das, aus dem Grenze und Maß aller Dinge 
stammt. Und zwar nehme ich an, daß das Wort mens (Geist) von mensu­
rare (messen) kommt.52

Der Autor betont damit weniger die sinnliche Erfahrung all jener Register des Vi
suellen, Auditiven, Haptischen, Olfaktorischen und Gustatorischen, die er sonst 
in seinen Schriften zu ziehen weiß – und die zum integralen Bestandteil seiner 
Textdramaturgie gehören. Primär ist es die Abstraktion, die aus den Sinnesdaten 
hervorgeht und diese gewissermaßen geometrisiert, d.  h. diese in Kategorien, Ty-
pen und Modi einteilt, deren aisthetisches Gesamt alles in allem zu einem Welt-
modell führt. Dasselbe wird eigens aus einem allmächtigen Handlungspotenzial 
hervorgebracht.53 Im Unterschied zum Bild sind in dieses Handlungspotenzial 
alle fünf Sinne unterschiedslos eingebracht.54 Dies wiederum ist als Modell in 
sich selbst nicht sichtbar, insoweit in diesem Fall kein verweisender Charakter 
mehr vorliegt (wie bei Symbolen oder Bildern). Im Falle von Cusanus, so Wei­
chenhan, resultiere daraus eine „neue operative Form von ‚Weltmodell‘“.55 

Erst durch die Positionierung in dem allein im Geist erzeugten Modell werden 
die erfassbaren Gegenstände konstituiert. Das Modell bildet also nichts Äußeres 

52	 „De mente“, S. 487.
53	 Vgl. von Kues, „Possest“, S. 267–359.
54	 Vgl. Weichenhan, „Entwicklung von Weltmodellen bei Nicolaus Cusanus“, S. 110.
55	 Vgl. ebd.

DOI: 10.13173/9783447112642.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



108 Andreas Wolfsteiner

mehr ab und emanzipiert sich so vom Charakter des Bildlichen: Es visualisiert 
allein die Ordnung, die der Geist setzt.56

Etwas weniger abstrakt ausgedrückt: Cusanus denkt den Löffel, den der Löffel­
schnitzer schnitzt, nicht mehr in einer Art Urbildlichkeit; jede neue Ausfertigung 
wird zu einer weiteren Asymptote einer weiteren Vorstellung. Das platonische 
Urbild liegt für Cusanus in dem Gleichnis deshalb nicht vor, da die Löffelwer­
dung lediglich eine Verlängerung eines handwerklichen Produktionsvorgangs 
ist. Zwar bleibt die Herstellung per se ein Projekt, sie steht aber nicht in einem 
bildmimetischen Verhältnis zum Gegenstand. Die vorstellungsseitigen Hand
lungspläne sind selbst nur pragmatische Anteile des Vorhabens. Einerseits gilt, 
dort, wo der Löffel im Gebrauch noch nicht als Ding perfekt ist, bedarf dieser 
der Nachbearbeitung, der Korrektur. Andererseits bedarf es auch von Seiten der 
etwaigen Benutzer jeweils einer Anpassung an die Tätigkeit des Löffelns – zu­
mal derer, die zum ersten Mal Besteck benutzen (z.  B. Kinder). Der Einfluss des 
Gebrauchs auf die Körperlichkeit, d.  i. die Aneignung des Vermögens des Löf-
felns, ist dabei mit kulturell tradierten und formierenden Sitten verbunden, die 
durch Einübung zur ‚Einfleischung‘ eines jeweiligen Tuns führen (dieses wird 
zum Automatismus). Betrachtet man die unterschiedlichen Gebrauchsweisen 
standardisierter Suppenlöffel, fallen etwaige Unterschiede in der Haltung und 
Handhabung auf. Die graduellen Unterschiede in der Benutzung wären hier eine 
Art Dialekt dieses Handelns.

Nun aber nochmals zur asymptotischen Annäherung des Produkts: Dieses 
ist zwar Ausdruck dieser Vorstellung, bleibt allerdings unvollkommenes Nähe
rungsbild im Moment seiner Materialisierung qua Herstellung und Gebrauch. 
Cusanus findet dafür folgende Worte: 

Laie: Nehmen wir an, ich wollte diese Kunst entfalten und die Form des 
Löffelseins, die einen Löffel konstituiert, sinnlich wahrnehmbar machen. 
Obwohl sie in ihrer Natur von keinem Sinn erreicht werden kann, weil sie 
weder weiß noch schwarz noch andersfarbig ist, noch Stimme, Geruch, Ge
schmack oder Berührbarkeit besitzt, werde ich doch versuchen, sie auf eine 
Weise, in der es möglich ist, sinnlich wahrnehmbar zu machen. So neh-
me ich eine Materie, nämlich das Holz und schnitze und höhle durch ver­
schiedene Bewegung der Instrumente, die ich anwende, solange, bis in ihm 
das nötige Formverhältnis entsteht, in dem die Form des Löffelseins ge-
eignet widerstrahlt. Auf diese Weise siehst du, wie die einfache und nicht 
sinnenhafte Form des Löffelseins im Gestaltverhältnis dieses Holzes wie in 
einem Abbild widerstrahlt. Darum kann die Wahrheit und Genauigkeit des 
Löffelseins, die unvermehrbar und unmitteilbar ist, durch kein wie immer 
geartetes Instrument und durch keinen Menschen vollkommen sinnlich 

56	 Vgl. ebd.

DOI: 10.13173/9783447112642.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



109Die Natur löffelt nicht

sichtbar werden. In allen Löffeln strahlt nur die einfachste Form selbst wi-
der; in dem einen mehr, weniger im anderen und in keinem genau.57

Insofern der „philosophisch-geometrische Systemraum“ und der „komplexe 
sinnliche Erfahrungsraum“58 in diesem Fall noch in einer Art Mischform vorlie
gen, evozieren sie eine noch unabgeschlossene Bildwerdung. Sie sind unfertige 
Gebilde, die das Handlungsmodell des Löffelschnitzens auf eine Handlungsidea­
lität zurückführen. Im Löffelgleichnis wird deutlich, dass mit symbolica paradigmata 
Praxismodelle angesprochen sind, die mit göttlichem Handeln modellseitig dia­
logisiert werden („Daher besteht meine Kunst mehr im Zustandebringen als im 
Nachahmen geschöpflicher Gestalten und ist darin der unendlichen Kunst ähn­
licher“59).

Die musterhaften Exempla, die der Ideenwelt entstammen, werden suspen-
diert und zu handlungsleitenden Maßgaben des Entwerfens, Gestaltens und 
Planens ‚umgemodelt‘. Das Löffelgleichnis dient, und das ist der rhetorische Clou, 
selbst als Modell für die neuplatonische Verwendung des Begriffs. Das ‚symbo­
lische Paradigma‘ wird zum Modell, das im rein innerweltlich Geistigen gründet 
und vermittels Handlung in der Welt wirksam wird, kurz, es wird zur Blaupau­
se konstruktiver Wirklichkeitsvorstellungen. Das Löffelschnitzen ist für Cusanus 
zwar „endliche Kunst“ („Daß jede menschliche Kunst endlich ist“60); sie ist aber 
der „unendlichen Kunst“, d.  h. der Schöpfung, ähnlich, weil diese eben nicht auf 
Bildlichkeit, nicht auf piktoralen Vorlagen beruht. 

Diese nicht-ikonischen Vorstellungen sind es, die im christlichen Platonis
mus die Stellung des Menschen in der Welt regeln. Noch bei Leibniz wird in 
der Schrift Von der Allmacht und Allwissenheit Gottes und der Freiheit des Menschen 
(1670/71) in diesem Sinne zwischen der Existenz im göttlichen Licht und dem 
Verhaftetsein in der Dunkelheit des Nichts das Dasein der Geschöpfe bestimmt  
(d.  i. im Zentrum der metaphysischen Schnittfläche zwischen dem Einen und dem 
absolut Anderen). Ihr Existenzgrund ist damit ebenso opak wie das Wissen selbst; 
das Ontische und das Epistemische sind gleichermaßen im Ungrund nicht-men
schlicher Mächte verankert. Lediglich die performative Qualität des Paradigma-
tischen lässt eine Ahnung davon durchscheinen. Im Modell formt sich stets eine 
zeitlich vorgelagerte oder zeitlich nachgelagerte Handlung ab. 

In dieser Hinsicht gehören Handlungsmodelle zu den Phänomenen des Opa-
ken in Bezug auf ihre wissenstheoretische Handhabbarkeit. Denn wovon handeln 

57	 „De mente“, S. 494f.
58	 Diese „zwei entscheidenden Raum-Modelle“, nämlich „philosophisch-geometrischer Sys­

temraum“ und „komplexer sinnlicher Erfahrungsraum“, werden unterschieden bei: Helmar 
Schramm, „Kunstkammer – Laboratorium – Bühne im ‚Theatrum Europaeum‘. Zum Wandel 
des performativen Raums im 17. Jahrhundert“, in: Kunstkammer, Laboratorium, Bühne: Schau
plätze des Wissens im 17. Jahrhundert, hg. von ders., Ludger Schwarte und Jan Lazardzig, Ber-
lin/New York 2003, S. 10–34, insbes. S. 11f.

59	 „De mente“, S. 493.
60	 Ebd., S. 491.

DOI: 10.13173/9783447112642.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



110 Andreas Wolfsteiner

Modelle? Trotz ihrer vordergründigen Direktheit eignet ihnen zusätzlich ein An-
teil an nicht-bildlichem Wissen: Nicht etwa als mentale Bilder irgendeines Tuns, 
sondern eben als Handlungsgebilde. Diese entwickeln sich, wo die Absichten 
und Zwecke ein gegenständliches Medium erfordern. Der Löffel im besproche-
nen Gleichnis ist gerade das, was es im Bild nicht gibt, was im Gebrauch jedoch 
fehlt. Diese Absenz im Handlungskontext bringt das Objekt durch die Arbeit des 
Löffelschnitzens zur Erscheinung. Die Gestalt des Löffels ist die Wahrnehmbar­
machungsmaschine dieses Mangels im Handlungskontext. Bei Cusanus ist es 
insbesondere die Modellartigkeit des mittels theatraler Metaphern dargestellten 
Wissens, welche die prozesshaften Handlungsvollzüge weit wirkungsvoller zu 
verschalten vermag als die geometrische Abstraktion allein.

4 Fazit
Durch eine theoretische Verschränkung der Ansätze einer allgemeinen Modell­
theorie und historischer Theatermodelle wurde ein analytisches Instrumenta­
rium für die Laienschriften entwickelt und die Divergenz des bei Cusanus noch 
integrierten Modellbegriffs aufgezeigt. Seine Modellszenarien bieten im Unter-
schied zur mathematischen Abstraktion eine zusätzliche Zeitperspektive an – der 
Löffel im besprochenen Gleichnis ist gerade das, was es im Bild nicht gibt, was 
temporal gesehen im Gebrauch aber fehlt. Diese Absenz im Handlungskontext ist 
es, die das Utensil zur Erscheinung bringt. Was offenbart sich in der wechselsei­
tigen Beschreibung von Handlung und Utensil? Es ist wohl der frappierendste 
Effekt bezüglich der historischen Entwicklung des menschlichen Körpers in sei-
ner Modellhaftigkeit und Modellabhängigkeit, dass aufgrund sich verändernder 
ökonomischer Parameter auf gesellschaftliche Handlungsszenarien geschlossen 
werden muss – ausgehend vom anatomischen Konzept des Körperleibs als einem 
Gefüge von Organen. 

Dort, wo an die Stelle des Urbildes Handlungsgebilde treten, dort beginnt im 
buchstäblichen Sinne Organisation: Jene Arbeitsteilung, Elementarisierung und 
Modularisierung von Herstellungsverfahren, die dann z.  B. im 17. Jahrhundert bei 
Hobbes vom Körper des Einzelnen auf einen ‚Staatskörper‘ übertragen werden. 
In Analogie zu den Organen des Körpers werden die Organisationseinheiten des 
Imperiums entwickelt. Soweit ist diese Parallelisierung von Körper und Körper-
schaft bei Cusanus im 15. Jahrhundert noch nicht gediehen. Ihm ist es noch um 
die Stabilisierung dieses Gebildes zu tun, das sich jenseits von Visualität bewegt 
und das auf die Ebene der abstrakten Fassbarkeit (durch Berechnung) verschoben 
werden soll. Kurz, es geht um Modelle und deren „starke Bindung an Techni-
ken und pragmatische Zusammenhänge.“61 Diese verdrängen bei Cusanus die 
Betonung der Visualität zugunsten einer alle Sinne umspannenden Praxeologie. 
Diese wird anhand des Modells handwerklicher Tätigkeiten skaliert und mit der 
göttlichen Schöpfung parallelisiert. Auf diese Weise spiegelt sich die triadische 

61	 Mahr, „Modell des Modellseins“, S. 188.

DOI: 10.13173/9783447112642.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



111Die Natur löffelt nicht

Ontologie des Modells, welche Mahr entwickelt, in Cusanus’ symbolica paradigma-
ta und so auch in der Tätigkeit des Löffelschnitzens wider. Der Löffel ist in seinem 
Löffelsein (coclearitatis)62 jeweils Ausdruck eines vorstellungsseitig idealen Hand-
lungsmusters, innerhalb dessen der Löffel zuallererst entsteht. Derselbe verbürgt 
diese Idealität, jedoch gelangt der Gegenstand nie zur absoluten Deckung mit 
diesem Ideal: Er bleibt allenfalls asymptotische Annäherung an dasselbe. Und 
zwar gerade so, wie jeder gezeichnete Kreis nur auf das mentale Konzept eines 
geometrisch perfekten Kreises verweist; so wie jeder in einem Koordinatensys-
tem mit einem Stift aufgetragene Punkt nur auf das mathematische Konzept ei-
nes Punktes verweist. Das Ideal ist aber nicht die platonische idea, wie Cusanus 
betont. Aber was ist es dann? Es ist ein Gemisch aisthetischer Qualitäten, das 
dem aristotelischen Gemeinsinn (sensus communis)63 nicht unähnlich ist. Jenes 
subjektkonstituierende Wahrnehmungsgesamt, in dem die Beschaffenheit ein-
zelner Sinnesdaten (noch) nicht intellektuell geschieden wird: ein Theater prag-
matischen Bewusstseins.

Bibliographie

Quellen:
Cvsa, D. Nicolai de, Cardinalis, vtriusque Iuris Doctoris, in omniqúe Philosophia incompara

bilis viri Opera: In quibus theologiae mysteria plurima, sine spiritu Dei inaccessa, iam 
aliquot seculis ueleta & neglecta reuelantur…Item in philosophia praesertim in mathemati
cis…, 3 Bde., Basel 1565.

–, 	 „Idiota de mente“, in: Cardinalis, vtriusque Iuris Doctoris, in omniqúe Philosophia in
comparabilis viri Opera: In quibus theologiae mysteria plurima, sine spiritu Dei inaccessa, 
iam aliquot seculis ueleta & neglecta reuelantur…Item In philosophia praesertim in mathe-
maticis…, Basel 1565, Bd. 2, S. 147–171.

Kues, Nikolaus von, Philosophisch-theologische Schriften, hg. u. eingef. von Leo Gabriel, 
übers. u. komm. von Dietlind und Wilhelm Dupré, Lateinisch-Deutsch, 3 Bde., 
Wien 1989 [1964].

–, 	 „Idiota de sapientia“, in: ders., Philosophisch-theologische Schriften, Bd. 3, S. 419–477.

62	 Vgl. „De mente“, S. 494.
63	 „Was Aristoteles darüber vorgetragen hat, ist auf Jahrtausende hinaus zum Gemeingut des 

abendländischen Denkens über Mensch und Seele geworden. Der Mensch hat nach ihm ein 
sinnliches Erkennen, das in 5 Vermögen ([…] potentiae animae) zerfällt, in Gesicht, Gehör, 
Geruch, Geschmack, Getast, in die 5 Sinne also, an denen die Popularpsychologie bis in un-
ser Jahrhundert herein noch festhält. Zusammengefaßt und zum Bewußtsein gebracht wer-
den die Meldungen der Sinne durch den Gemeinsinn (sensus communis), der seinen Sitz im 
Herzen haben soll und nichts anders ist als unser heutiges ‚Bewußtsein‘. Die Bewußtseinsin­
halte des Gemeinsinns verschwinden nicht mit dem Aufhören des Sinnesreizes, sondern 
halten oft an, und darin besteht dann die Vorstellung (Phantasma), ‚ein Überbleibsel der 
aktuellen Wahrnehmung‘, sowie, wenn die Vorstellungen in größeren Massen festgehalten 
werden, das Gedächtnis (memoria).“ Johannes Hirschberger, Geschichte der Philosophie, Frei-
burg/Basel/Wien 1980, Bd. I: Altertum und Mittelalter, S. 212.

DOI: 10.13173/9783447112642.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



112 Andreas Wolfsteiner

–, 	 „De visione Dei”, in: ders., Philosophisch-theologische Schriften, hg. u. eingef. von Leo 
Gabriel, übers. u. komm. von Dietlind und Wilhelm Dupré, Lateinisch–Deutsch, 
Bd. 3, Wien 1989 [1964], S. 93–219.

–, 	 De Non-Aliud, in: ders., Philosophisch-theologische Schriften, hg. u. eingef. von Leo 
Gabriel, übers. u. komm. von Dietlind und Wilhelm Dupré, Lateinisch–Deutsch, 
Wien 1982 [1964], Bd. 2, S. 434–565.

–,	 „Idiota de mente”, in: ders., Philosophisch-theologische Schriften, hg. u. eingef. von 
Leo Gabriel, übers. u. komm. von Dietlind und Wilhelm Dupré, Lateinisch–
Deutsch, Bd. 3, Wien 1989 [1964], S. 479–609.

–,	 „Idiota de staticis experimentis”, in: ders., Philosophisch-theologische Schriften, hg. u. 
eingef. von Leo Gabriel, übers. u. komm. von Dietlind und Wilhelm Dupré, Latei­
nisch–Deutsch, Bd. 3, Wien 1989 [1964], S. 611–647.

–,	 „Trialogus de Possest“, in: ders., Philosophisch-theologische Schriften, hg. u. eingef. 
von Leo Gabriel, übers. u. komm. von Dietlind und Wilhelm Dupré, Lateinisch–
Deutsch, Bd. 2, S. 267–359.

Diese Schriften des Cusanus sind konkordant auf den Seiten der Universität Trier zu
gänglich: URL: http://www.cusanus-portal.de (1.8.2019).

Sekundärliteratur:
Algazi, Gadi, „Ein gelehrter Blick ins lebendige Archiv. Umgangsweisen mit der Ver

gangenheit im fünfzehnten Jahrhundert“, in: Historische Zeitschrift 266/2 (1998), 
S. 317–357.

Barthes, Roland, Das Reich der Zeichen, Frankfurt a.  M. 1981.
Baum, Wilhelm, Nikolaus Cusanus in Tirol. Das Wirken des Philosophen und Reformators 

als Fürstbischof von Brixen, Bozen 1983.
Bocken, Inigo, „Menschliche Praxis als Sehen Gottes. Der ‚Laie‘ in der Tradition der 

Devotio moderna“, in: Beziehung, hg. von Ulrich Dickmann und Kees Waaijman, 
Schwerte 2008 (Felderkundungen Laienspiritualität 1), S. 15–28.

Bredekamp, Horst, Sankt Peter in Rom und das Prinzip der produktiven Zerstörung, Berlin 
2000.

Brzóska, Maria, Anthropomorphe Auffassung des Gebäudes und seiner Teile, Jena 1931.
Certeau, Michel de und Catherine Porter, „The Gaze. Nicholas of Cusa“, in: Diacritics 

17/3 (Herbst 1987), S. 2–38.
Christianson, Gerald, „Cardinal Cesarini and Cusa’s ‚concordantia‘“, in: Church His-

tory 54/1 (1985), S. 7–19.
Cranz, Ferdinand Edward, „Saint Augustine and Nicholas of Cusa in the Tradition of 

Western Christian Thought“, in: Speculum 28/2 (1953), S. 297–316.
Fischer-Lichte, Erika, „Theater als kulturelles Modell“, in: Germanistik: Disziplinäre 

Identität und kulturelle Leistung, hg. von Ludwig Jäger, Weinheim 1995, S. 164–184.
Föcking, Marc, „Serio Ludere. Epistemologie, Spiel und Dialog in Nicolaus Cusanus’ 

De ludo globi“, in: Spielwelten: Performanz und Inszenierunng [i.  e. Inszenierung] in der 
Renaissance, hg. von Klaus W. Hempfer und Helmut Pfeiffer, Stuttgart 2002 (Text 
und Kontext 16), S. 1–18.

Gormans, Andreas, Geometria et ars memorativa. Studien zur Bedeutung von Kreis und 
Quadrat als Bestandteile mittelalterlicher Mnemonik und ihrer Wirkungsgeschichte an 
ausgewählten Beispielen, Aachen 1999.

DOI: 10.13173/9783447112642.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



113Die Natur löffelt nicht

Grimm, Jacob und Grimm, Wilhelm, „Kopfarbeit“, in: dies., Deutsches Wörterbuch, 
Leipzig 1971 [1854–1961], Bd. 11, Sp. 1770.

Grüsser, Otto-Joachim, „Ein Erkenntnismodell des Nikolaus von Kues und der Grad 
der Bewährung einer wissenschaftlichen Hypothese“, in: Zeitschrift für allgemeine 
Wissenschaftstheorie/Journal for General Philosophy of Science 19/2 (1988), S. 232–238.

Hayes, Thomas Wilson, „Nicholas of Cusa and Popular Literacy in Seventeenth-Cen-
tury England“, in: Studies in Philology 84/1 (1987), S. 80–94.

Hirschberger, Johannes, Geschichte der Philosophie, Bd. I: Altertum und Mittelalter, 
Freiburg/Basel/Wien 1980.

Kandler, Karl-Hermann, Nikolaus von Kues: Denker zwischen Mittelalter und Neuzeit, 
Göttingen 1987. 

Kaulbach, Friedrich, „Modell“, I., in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, hg. von 
Joachim Ritter et al., Basel 1984, Bd. 6: Mo–O, S. 45f.

Kinzel, Volker, Der Löffel, Münster 2014 (Kulturwissenschaft 46). 
Kreuzer, Johann, „Der Geist als lebendiger Spiegel. Zur Theorie des Intellekts bei 

Meister Eckhart und Nikolaus von Kues“, in: Meister Eckhart und Nikolaus von Kues, 
hg. von Harald Schwaetzer und Georg Steer (=Meister-Eckhart-Jahrbuch 4), Stutt-
gart 2011, S. 49–66.

Leiris, Michel und Ann Smock, „The Bullfight as Mirror“, in: October 63 (1993), S. 21–40.
Mahnke, Dietrich, Unendliche Sphäre und Allmittelpunkt. Beiträge zur Genealogie der ma-

thematischen Mystik, Halle a.  d. Saale 1937 (Deutsche Vierteljahrsschrift für Litera-
turwissenschaft und Geistesgeschichte 23).

Mahr, Bernd und Reinhard Wendler, „Bilder zeigen Modelle – Modelle zeigen Bilder“, 
in: Zeigen. Die Rhetorik des Sichtbaren, hg. von Gottfried Boehm, Sebastian Egenho-
fer und Christian Spies, München 2010, S. 183–205. 

–,	 „Das Mögliche im Modell und die Vermeidung der Fiktion“, in: Science & Fiction. 
Über Gedankenexperimente in Wissenschaft, Philosophie und Literatur, hg. von Thomas 
Macho und Annette Wunschel, Frankfurt a.  M. 2004, S. 161–182.

–,	 „Ein Modell des Modellseins“, in: Modelle, hg. von Ulrich Dirks und Eberhard 
Knobloch, Frankfurt a.  M./Berlin/Bern 2008, S. 187–218. 

–,	 „Über den Zusammenhang von Stil und Modell in der bildenden Kunst und der 
Programmierung“, in: ‚Stil‘ in den Wissenschaften, hg. von Klaus Robering, Müns-
ter 2007, S. 61–84.

–,	 Das Wissen im Modell, Berlin 2004 (KIT-Report 150).
Matussek, Peter, „Computer als Gedächtnistheater“, in: Metamorphosen. Gedächtnisme

dien im Computerzeitalter, hg. von Götz-Lothar Darsow, Stuttgart-Bad Cannstatt 
2000, S. 81–100.

Meuthen, Erich, „Die Pfründen des Cusanus“, in: Mitteilungen und Forschungsbeiträge 
der Cusanus-Gesellschaft 2 (1962), S. 15–66.

–,	 Nicholas of Cusa. A Sketch for a Biography, Washington D.C. 2010.
–,	 „Nikolaus von Kues und der Laie in der Kirche“, in: Historisches Jahrbuch 81 (1962), 

S. 101–122.
Moritz, Arne, „Größtheit, automatisierte und koinzidentelle Prädikation. Zum Zu-

sammenhang der rationalen Theologie Anselm von Canterburys und der Koin­
zidenzlehre des Nikolaus Cusanus im Topos der Größe Gottes“, in: Zeitschrift für 
philosophische Forschung 58/4 (2004), S. 527–547.

DOI: 10.13173/9783447112642.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



114 Andreas Wolfsteiner

Muchka, Ivan, „Anthropomorphismus in der Architektur um 1600“, in: Rudolf II, 
Prague and the World, hg. von Lubomír Konečný et al., Prag 1999, S. 57–63.

Naredi-Rainer, Paul von, Architektur und Harmonie. Zahl, Maß und Proportion in der 
abendländischen Baukunst, Köln 1982.

Norford, Don Parry, „Microcosm and Macrocosm in Seventeenth-Century Litera-
ture“, in: Journal of the History of Ideas 38/3 (1977), S. 409–442. 

Reiss, Ingo, Das Verhältnis von Mathematik und Technik bei Cusanus, Nieder-Olm 2012, 
URL: http://www.aphin.de/data/reiss-mathematik-technik-2012.pdf (1.8.2019).

Rice, Eugene F., „Nicholas of Cusa’s Idea of Wisdom“, in: Traditio 13 (1957), S. 345–368.
Rieger, Stefan, Speichern/Merken. Die Künstliche Intelligenzen des Barock, München 1997.
Schmeisser, Joseph Nikolaus, Über den Ursprung des deutschen Schauspiels, Constanz 1854.
Schramm, Helmar, „Kunstkammer – Laboratorium – Bühne im ‚Theatrum Europae-

um‘. Zum Wandel des performativen Raums im 17. Jahrhundert“, in: Kunstkammer, 
Laboratorium, Bühne: Schauplätze des Wissens im 17. Jahrhundert, hg. von dems., Lud-
ger Schwarte und Jan Lazardzig, Berlin/New York 2003, S. 10–34.

–,	 „Inszenierung, Konstruktion“, in: ders., Karneval des Denkens. Theatralität im Spiegel 
philosophischer Texte des 16. und 17. Jahrhunderts, Berlin 1996, S. IX–XIV.

Schweitzer, Franz Josef, Meister Eckhart und der Laie. Ein antihierarchischer Dialog des 
14. Jahrhunderts aus den Niederlanden, Berlin 2009.

Senger, Hans G., Ludus sapientiae. Studien zum Werk und zur Wirkungsgeschichte des Ni-
kolaus von Kues, Leiden 2002.

Serlio, Sebastiano, Von der Architectur Das Dritt Buch Darinn Allerley Kunstreiche Anti-
quiteten und schöne Gebäuw, als Tempel, Theater,…erklärt werden…, Basel 1609.

Stachowiak, Herbert, „Der Modellbegriff in der Erkenntnistheorie“, in: Zeitschrift für 
allgemeine Wissenschaftstheorie/Journal for General Philosophy of Science 11/1 (1980), 
S. 53–68.

Tarski, Alfred, „Über den Begriff der logischen Folgerung“, in: Actes du congrès interna
tional de philosophie scientifique 4 (1935), S. 1–11.

Vollet, Matthias und Tom Müller (Hg.), Die Modernitäten des Nikolaus von Kues: Debatten 
und Rezeptionen, Bielefeld 2013.

Wagner, Kirsten, Datenräume, Informationslandschaften, Wissensstädte: Zur Verräumli
chung des Wissens und Denkens in der Computermoderne, Freiburg i. Br. u.  a. 2006.

Weber, Ralf und Larner, Sharon, „The Concept of Proportion in Architecture. An In-
troductory Bibliographic Essay“, in: Art Documentation 12/4 (1993), S. 147–154.

Weichenhan, Michael, „Der Geist als Form der Welt. Die Entwicklung von Welt
modellen bei Nicolaus Cusanus“, in: Modelle, hg. von Ulrich Dirks und Eberhard 
Knobloch, Frankfurt a. M. 2008, S. 103–132.

–,	 „Omnia enucliatius exponuntur in schemate. Das Cusanische Weltmodell bei 
Athanasius Kircher“, in: Atlas der Weltbilder, hg. von Christoph Markschies, Berlin 
2011, S. 230–240.

Zöllner, Frank, Vitruvs Proportionsfigur. Quellenkritische Studien zur Kunstliteratur des 
15. und 16. Jahrhunderts, Worms 1987.

DOI: 10.13173/9783447112642.095 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Risiko in Maßen
Metrologische Standards und die Eigensinnigkeit des Materiellen1

Peter Löffelbein

Zum Zeitpunkt, zu dem dieser Beitrag verfasst wird, wird in einem Pariser Vorort 
ein Gegenstand aufbewahrt, und zwar in einem Sicherheitsschrank unter einer 
dreifachen Glasglocke. Der Schrank steht in einem Kellerraum, dessen Betreten 
drei Schlüssel erfordert, die wiederum von drei verschiedenen Personen getrennt 
voneinander aufbewahrt werden. Das Gebäude, zu dem der Kellerraum gehört, 
befindet sich auf politisch neutralem Territorium, und das durchaus aus dem 
Grund, die sichere Aufbewahrung eben jenes Gegenstandes zu gewährleisten. 
Was rechtfertigt diese Vorkehrungen? Ist der genannte Gegenstand auf irgend
eine Art gefährdet? Ist er gefährlich? Oder schlicht so wertvoll, dass ein Verlust 
unter allen Umständen vermieden werden muss?

Die Antwort auf alle drei Fragen lautet „ja“, denn dieser Gegenstand verkörpert 
eine grundlegende Komponente moderner – zumindest naturwissenschaftlich-
empirischer – Wissensproduktion. Es handelt sich um das sogenannte Urkilo-
gramm, das, zusammen mit den sechs anderen Basiseinheiten des metrologischen 
Système Internationale (SI), für sämtliche naturwissenschaftlichen, technischen 
und ökonomischen Messungen und Berechnungen von fundamentaler Bedeu-
tung ist.2 Ein Verlust dieses Gegenstandes oder die Veränderung seiner metrolo-
gisch relevanten Charakteristika wäre in höchstem Maße problematisch. In der 
Tat hängen die modernen Gesellschaften in ihren wissenschaftlichen, techni-
schen und ökonomischen Funktionen bis dato von einem einzigen physischen 
Gegenstand ab – eine ebenso staunenswerte wie zuletzt offensichtliche Tatsache.

Doch was hat das mit Modellen zu tun? Die Überlegung, welche dem vorlie
genden Beitrag zugrunde liegt, lautet, dass ein physischer Standard wie das im 
Pariser Vorort Sèvres verwahrte Urkilogramm3 so wertvoll ebenso wie gefährdet 

1		 Vorarbeiten zu diesem Aufsatz wurden veröffentlicht in: Löffelbein, Peter, Maß, Modell und Ma-
terial. Dynamische Wissenskonstitution in den metrologischen Reformen Heinrichs VII. von England, 
Working Paper des SFB 980 Episteme in Bewegung, No. 7/2015, Freie Universität Berlin, URL: 
http://www.sfbepisteme.de/Listen_Read_Watch/Working-Papers/No_7_Loeffelbein_Mass- 
Modellund-Material/index.html (1.8.2019).

2		 Vgl. http://www.bipm.org/fr/publications/si-brochure/section1-2.html (1.2.2019).
3		 Vgl. zu den Modi der Aufbewahrung im Pavillon de Breteuil in Sèvres bei Paris Richard Da-

vis, „The SI unit of mass“, in: Metrologia 40 (2003), S. 299–305; S. 300; URL: http://www.bipm. 
org/fr/about-us/pavillon-de-breteuil/ (1.8.2019); Robert Crease, World in the Balance. The Histo-
ric Quest For An Absolute System of Measurement, New York/London 2011, S. 138f.; S. 254.

DOI: 10.13173/9783447112642.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



116 Peter Löffelbein

und gefährlich ist, eben weil es sich dabei um ein Modell handelt. Die mit diesem 
Modell verbundenen Gefährdungspotentiale – und also auch die mit seinem Ge-
brauch verbundenen Risiken – verdanken sich dabei seiner konkreten Materiali-
tät und Objekthaftigkeit.

Im Folgenden wird diese Überlegung nicht am modernen Urkilogramm ent-
wickelt, sondern an einem älteren, der Vormoderne zuzuordnenden Beispiel dis
kutiert: den metrologischen Reformen Heinrich VII. von England (1457–1509). In 
einer modelltheoretischen Betrachtung dieser Maßreformen soll gezeigt werden, 
inwiefern die Materialität physischer Standards nicht nur eine notwendige Be­
dingung metrologischer Erkenntnis darstellt, sondern auch bedeutende epistemi
sche Risiken impliziert. Betrachtet als Modelle, welchen eine materiale ‚Eigensin­
nigkeit‘ zukommt, offenbaren die von Heinrich VII. eingeführten Standards eine 
Dynamik metrologischer Wissenskonstitution, welche sich im Zusammenspiel 
materialer Objektqualitäten und konventioneller Einschreibung vollzieht. Dabei 
sind es insbesondere die in der Materialität der Standard-Objekte gründenden 
Risiken, die diesen Prozess kontinuierlich in Bewegung halten. Im Abschluss soll 
mit einem Rekurs auf das Urkilogramm verdeutlicht werden, dass diese Beob-
achtungen keinesfalls nur für die vormoderne Messkunde gelten, sondern glei-
chermaßen für die moderne Metrologie Gültigkeit beanspruchen können.

1 Die Maßreformen Heinrich VII.
Wie der historischen Metrologie bekannt, ist die Forderung nach einheitlichen 
Maßen und Gewichten keine Erfindung der Neuzeit. Unter anderen unterneh-
men die englischen Monarchen des Mittelalters immer wieder entsprechende 
Versuche zur Herstellung metrologischer Einheitlichkeit in ihrem Herrschafts
bereich.4 Diese Versuche der Vereinheitlichung zielen jedoch nicht auf Uniformi
tät und systematische Kohärenz aller Maßeinheiten im modernen Sinn. Ziel ist 
zuvorderst die Bestimmung und Durchsetzung einzelner Standards für spezifi­
sche agrarische und handwerkliche Produktionsprozesse, welche Handel, Abga-
ben- und Zollerhebungen erleichtern sollen und darüber hinaus keine exklusive 
Gültigkeit beanspruchen. Allerdings können sie als feste Referenzgrößen die 
Kompatibilität mit anderen gebräuchlichen Maßeinheiten gewährleisten, etwa 
mit ausländischen Größen oder den zahlreichen, durch Ausnahmeregelungen 
bestehen bleibenden lokalen Maßen. Kommensurabilität wird in der Praxis über 
die Verhältnissetzung in ganzzahlige Relationen hergestellt.5 

4		 Vgl. Ronald Edward Zupko, British Weights and Measures. A History from Antiquity to the Sev-
enteenth Century, Wisconsin/London 1977, S. 19.

5		 V	gl. Harald Witthöft, „Zum Problem der Genauigkeit in historischer Perspektive“, in: Genau
igkeit und Präzision in der Geschichte der Wissenschaften und des Alltags, hg. von Dieter Hoffmann 
und Harald Witthöft, Bremerhaven 1996 (PTB-Texte 4), S. 3–32, hier S. 13f. Vgl. auch Zupko, 
British Weights and Measures, S. 74. Zur Bedeutung vereinheitlichender metrologischer Refor-
men in Hinblick auf Fragen historischen Wandels vgl. auch die späteren Ausführungen.

DOI: 10.13173/9783447112642.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



117Risiko in Maßen

Solche aus heutiger Perspektive bescheiden anmutenden Versuche der Verein
heitlichung finden in England zwischen dem 13. und dem 15. Jahrhundert in der 
einen oder anderen Form erstaunlich häufig statt, wobei ihre stetige Wiederho­
lung ihren mangelnden Erfolg erahnen lässt.6 Ende des 15.  Jahrhunderts dann 
nimmt die metrologische Reform einen erneuten Anlauf unter Heinrich VII. aus 
dem Hause Tudor. Dieser Versuch hebt sich von seinen Vorgängern vor allem da
durch ab, dass auf vergleichsweise umfassende und beharrliche Weise die Her
stellung, Verbreitung und Kontrolle einheitlicher Standards vorangetrieben wird.7

Heinrich VII., der erste König aus dem Hause Tudor, übernimmt die Herrschaft 
nach den politisch desaströsen Jahrzehnten der sogenannten Rosenkriege. Sei
ne Herrschaft ist im Folgenden geprägt vom Streben nach Konsolidierung und 
Sicherung seiner Macht, gerade auch einem ambitionierten Adel gegenüber. Er 
verfolgt dieses Ziel mit einer zentralistischen Politik; er sucht etwa, feudale Re
gionalherren durch loyale Personen, oft Verwandte, zu ersetzen.8 Darüber hinaus 
räumt er dem ihm persönlich unterstellten Kronrat oberste Regierungsgewalt und 
zugleich juristische Vollmachten ein, mit denen er an den Prozeduren des common 
law vorbei persönliche Entscheidungsgewalt ausübt.9 Insbesondere aber verfolgt 
er die Unabhängigkeit von dem die Steuerpolitik mitbestimmenden Parlament. 
Ihm wird der Ausspruch zugeschrieben: „[T]he Kings my predecessors, weaken-
ing their treasure, have made themselves servants to their subjects.“10 Heinrich 
macht sich unabhängig, indem er möglichst viele Ausgaben anderweitig deckt. 
Seine Einkünfte bezieht er dabei aus den umfangreichen und im Krieg noch ver
größerten Ländereien der Krone, welche er – im Gegensatz zu seinen Vorgängern 
– nicht zum Lehen gibt, sondern selbst verwaltet. Darüber hinaus waren ihm, wie 
schon seinem Vorgänger Edward IV., vom Parlament sämtliche Zolleinkünfte auf 
Lebenszeit zugesprochen worden.11 Von ihm persönlich im Kronrat verhängte, 
überhöhte Geldstrafen füllen die Kasse und disziplinieren den Adel. Zeitweise 
kontrolliert er sogar jeden einzelnen Vorgang im Staatshaushalt persönlich. Geld 
wird hier zum Machtfaktor, und in der Tat ist es der umfassende Gebrauch von 
Finanzmitteln als Herrschaftsinstrument und ihre forcierte Akquisition, welche 
Heinrich noch zu Lebzeiten den Ruf der Habgier einbringen.12

	 6	 Vgl. ebd., S. 16–71.
	 7	 Vgl. Zupko, British Weights and Measures, S. 74.
	 8	 Vgl. Sean Cunningham, Henry VII, London/New York 2007, S. 209–215; sowie Neville Wil-

liams, The life and times of Henry VII, London 1994, S. 172.
	 9	 Vgl. ebd., S. 174; sowie Stanley Bertram Chrimes, Henry VII, New Haven/London 1999, S. 97–102. 
10	 So angeblich zu seinem Ratgeber Henry Wyatt. Zitiert aus: Roger Lockyer, Henry VII, Lon-

don u.  a. 1987, S. 15. Lockyer gibt allerdings keine Quellenangabe.
11	 Vgl. Williams, The life and times, S. 165–173.
12	 Vgl. ebd., S. 187–194; S. 213. Vgl. darüber hinaus zur Darstellung und Einschätzung der po­

litischen Ambitionen Heinrichs und auch der Rolle des Geldes dabei nicht zuletzt Sean 
Cunningham, „Loyalty and the Usurper: Recognizances, the Council and Allegiance under 

DOI: 10.13173/9783447112642.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



118 Peter Löffelbein

Vor diesem Hintergrund ist die Vereinheitlichung von Maßen und Gewichten 
– immer im zeitgenössischen Sinne verstanden – für Heinrich nicht bloß als eine 
Erleichterung des Handels von Interesse, welche sie angesichts einer sich enorm 
steigernden Produktions- und Exportwirtschaft Ende des 15.  Jahrhunderts ge-
wiss darstellt.13 Ihre Einheitlichkeit ist darüber hinaus wichtig für die korrekte 
Erhebung feudaler Abgaben und Zölle, welche die fiskale Unabhängigkeit des 
Monarchen garantieren; ihre zentrale Kontrolle wird somit Teil einer in der Ten-
denz zentralistischen Machtpolitik.

Tatsächlich verzeichnen die Acts of Parliament unter Heinrich VII. drei Anläufe 
zu einer Vereinheitlichung der Maße für Volumen, Gewicht und schließlich auch 
Länge: Nach anfänglichen Fehlschlägen 1491 und 1495 wird ein Jahr später ein 
auf dem Troy-Pfund basierendes System von Maßen und Gewichten eingeführt: 

Wherefore the King our Sovereign Lord […] ordaineth, establisheth, and 
enacteth, that the Measure of a Bushel contain viij. Gallons of Wheat, and 
that every Gallon contain viij. li. of Wheat of Troy Weight, and every Pound 
contain xij. Ounces of Troy Weight, and every Ounce contain xx. Sterlings, 
and every Sterling be of the Weight of xxxij. Corns of Wheat that grew in 
the Midst of the Ear of Wheat […]. And that it pleaseth the King’s High-
ness to make a Standard of a Bushel and a Gallon after the said Assise, to 
remain in his said Treasury for ever.14

Das Gewicht von zweiunddreißig Weizenkörnern, aus der Mitte einer Ähre ent­
nommen, entspricht also einem sterling (dessen Gewicht in Silber im Übrigen ei-
nen penny darstellt und die Basis für das Währungssystem bildet, das unter Hein-
rich VII. gleichermaßen umfassend reformiert wird).15 Zwanzig sterling wiederum 
ergeben eine Troy-Unze, und zwölf Troy-Unzen ein Troy-Pfund. Eine Gallone be-
zeichnet in diesem System also sowohl das Gewicht von acht Troy-Pfunden, als 
auch ein Volumenmaß, welches der Menge von acht Troy-Pfund Weizenkörnern 
entspricht. Der bushel (oder Scheffel) entspricht noch einmal acht Gallonen.

Henry VII“, in: Historical Research 82/217 (2009), S. 549–581 und Mark R. Horowitz, „Henry 
Tudor’s Treasure“, in: ebd., S. 560–579.

13	 Vgl. ebd., S. 164–169; vgl. Cunningham, Henry VII, S. 244–249.
14	 Vgl. die Parliamentary Acts 7 Hen. 7 c. 3 (1491), 11 Hen. 7 c. 4 (1494) und 12 Hen. 7 c. 5 (1496). 

Letzterer beklagt die fehlerhafte Umsetzung der Vorigen, verdammt den fortdauernden Ge­
brauch verschiedener Maße und Gewichte und ruft sämtliche im Rahmen der vorigen Ver
ordnung angefertigten und verteilten Standards als „approved defective, and not made 
according to the old Laws and Statutes“ (ebd.) zurück. Sie seien zu zerstören; für den Fall 
der Nichtbeachtung wird eine Geldstrafe in Höhe der nicht unbedeutenden Summe von 
20 Pfund in Aussicht gestellt. Im Anschluss wird das im Folgenden vorgestellte System 
von Maßen und Gewichten eingeführt. Sämtliche Acts of Parliament sind entnommen: URL: 
http://www.justis.com/document.aspx?doc=d7jsrUrxA0LxsKjIoYyZmXGJn2WIivLerIOJitrvq
Jedn5eZiZmsmJaZi2idoIWIikvNCPnhzPngDP9MBjrMi6atF&relpos=46 (3.9.2014).

15	 Vgl. Cunningham, Henry VII, S. 249f.

DOI: 10.13173/9783447112642.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



119Risiko in Maßen

Auf dieser theoretischen Grundlage werden, als zentrale Maßnahme, neue, 
eigens hergestellte Eichmaße von Gallone und Scheffel als „King’s Standards“16 
angekündigt und die Herstellung und Verteilung von Kopien angeordnet – übri
gens explizit auf Kosten der sie empfangenden städtischen Zentren und Gemein
den.17 Diese 1497 aus Bronze gefertigten, immer noch erhaltenen Hohlmaße ge
hören zu den ältesten noch existierenden englischen Maßen überhaupt. Bei der 
Gallone handelt es sich um ein schlankes, humpenförmiges Gefäß mit geschwun
genem Griff, welches aus Bronze gearbeitet und mit dem Schriftzug „Henricus 
septimus“ versehen ist. Sein Fassungsvermögen beträgt umgerechnet etwa 4,4 Li-
ter (268,43 in3 laut Messungen in den Jahren 1931/1932). Der größere Scheffel ist ein 
auf drei Füßen stehendes, rundes Gefäß. Ihn umzirkelt der Spruch „Henricus sep
timus dei gracis rex Hanglie et Francie“. Er fasst mit dem Achtfachen etwa 35 Liter 
(2144,81 in3). Beide Gegenstände sind versehen mit der Rose des Hauses Tudor 
und dem Greyhound, heraldische Zeichen bzw. Insignien königlicher Autorität.18

Des Weiteren ist der ebenfalls 1497 gefertigte yardstick Heinrichs VII. erhalten. 
Es handelt sich um einen Bronzestab von umgerechnet ungefähr 90 Zentimetern 
Länge (91,35 cm).19 Er ist ein oktagonal geformter Endstandard von etwa einem 
halben Zoll (ca. 12 mm) Durchmesser, der mittels eingravierter Rillen eingeteilt 
ist in drei Fuß, von denen einer wiederum in zwölf inches bzw. Zoll unterteilt ist. 
Versehen ist er ferner mit Einkerbungen, welche die Hälfte, ein Viertel, ein Achtel 
sowie ein Sechzehntel eines Yards markieren. Jeweils am Ende ist in ihn ein mit 
einer Krone versehener Buchstabe H eingeprägt.20 Eine theoretische Herleitung 
des Yards, wie sie den Hohlmaßen zu Grunde gelegt ist, ist nicht überliefert.

2 Maß und Herrscher
Obwohl die Einführung neuer Standards nominell mit der radikalen Entwertung 
der bisherigen einhergeht und eine Art Neubeginn markiert, so stellt Heinrich 
sich mit seiner metrologischen Reform doch in die Tradition seiner Vorgänger. 
Das zeigt sich an der theoretischen Herleitung der Hohlmaße aus Gewicht und 
Volumen von Weizenkörnern, die identisch ist etwa mit einer im Jahre 1266 von 
Heinrich III. erlassenen Verordnung und mit gleichlautendem Inhalt bereits von 
mehreren englischen Monarchen wiederholt worden war.21 Diese Kontinuität re-
kapituliert ein Londoner Tuchhändler namens John Colyn noch im Jahre 1517, 
als die Standards Heinrichs immer noch in Gebrauch sind. In einem Bericht über 

16	 11 Hen. 7 c. 4.
17	 Vgl. 12 Hen. 7 c. 5.
18	 Vgl. Robert Dickson Connor, The Weights and Measures of England, London 1987, S. 155; S. 239; 

vgl. Zupko, British Weights and Measures, S. 79f.
19	 Die Differenz zum heutigen Yard beträgt gerade 0,037 Zoll, d.  h. 0,9398 mm. Vgl. ebd., S. 77. 
20	 Vgl. ebd. S. 76f.; vgl. Connor, The Weights and Measures, S. 239.
21	 Vgl. „Assisa Panis et Cervisie“, in: Statutes of the Realm. From Original Records and Authentic 

Manuscripts, hg. von der Great Britain Record Commission, London 1810, Bd. I, S. 199f.; zitiert 
aus: Connor, The Weights and Measures, S. 123f. 

DOI: 10.13173/9783447112642.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



120 Peter Löffelbein

den rechten (und unrechten) Maßgebrauch in der „Cete of London“22 verzeichnet 
er: „[A]lbeyht that the kynges standard’ in the Eschequer the metell’ thereof be 
newe, the content of makying’ of the assyse of hyt provythe hit olde“.23 Obwohl, 
so könnte man übersetzen, der Standard des Königs als metallenes Objekt zwar 
neu ist, so erweist er sich in der Art und Weise, wie er festgelegt ist, als alther-
gebracht. „[T]he once dyd not make the whete, but the whete made the once“,24 
so fasst Colyn die traditionelle Herleitung der Standardmaße und -gewichte zu-
sammen, deren Herkunft er auf „afore the Conqueste“25 zurückdatiert. Die Acts 
of Parliament Heinrichs reihen sich selbst in diese Traditionslinie ein, wenn sie die 
konstatierte metrologische Uneinheitlichkeit als „contrary to the Statute of Ma-
gna Charta, and of other Statutes thereof made by divers of his [the king‘s, P. L.] 
noble Progenitors“26 bezeichnen.

Es gibt allerdings Hinweise darauf, dass die Standards Heinrichs VII. keines
wegs nach der obigen Herleitung, also direkt aus Gewicht bzw. Volumen von Ge
treidekörnern angefertigt wurden. Denn offenbar weisen die tatsächlich gefertig­
ten Standards erhebliche Diskrepanzen zu ihrer legislativen Bestimmung auf. So 
fassen nach der Messung von 1931/1932 beide Hohlmaße nicht acht, sondern je
weils nahezu exakt neun der theoretisch bestimmten Troy-Pfunde bzw. Gallonen.27 
Der historische Metrologe Robert Dickson Connor erklärt dies aus der eigentlich 
verbotenen (aber weit verbreiteten) Praxis, Hohlmaße gehäuft und nicht gestri-
chen zu füllen. Da die entsprechende Differenz ihm zufolge jeweils etwa einem 
Achtel der Füllmenge entspricht, kommt er zu dem Schluss, die so vergrößerten 
Maße Heinrichs VII. hätten dieser Praxis Rechnung getragen und sie in das neue, 
gestrichen zu füllende Maß zu integrieren versucht.28 Darüber hinaus kommt er 
in Anbetracht auch älterer divergierender Maße zu dem Schluss, es gebe „no evi-
dence to show that gallons or any other measures were constructed actually using 
wheat, but standards were always made according to some older standards re-

22	 John Colyn, [„Exposure of the Abuses of Weights and Measures for the information of the 
Council (c. 1517)“], in: Select Tracts and Table Books Relating to English Weights and Measures 
(1100–1742) (= Camden Miscellany XV, 5), hg. von Hubert und Frieda Nichols, London 1929, 
S. 47–53, hier S. 47.

23	 Ebd., S. 48. 
24	 Ebd., S. 47.
25	 Vgl. ebd.
26	 12 Hen. 7 c. 5.
27	 Geht man mit Connor (vgl. Connor, The Weights and Measures, S. 155f.) von einem Troy-Pfund 

als dem Gewicht von 29,93 in3 (40,66 ml) Weizen aus, so entspricht eine Gallone mit dem 
Achtfachen desselben, der theoretischen Bestimmung zufolge, in etwa dem Gewicht von 
239,45 in3 Weizen (d. i. 3903,19 ml bzw. ca. 3,9 l); ein Scheffel mit dem wiederum Achtfachen 
1915,6 in3 (31,224 l) desselben. Tatsächlich fasst die Standardgallone Heinrichs VII. jedoch, 
wie oben erwähnt, 268,43 in3 (4,39 l), was nahezu exakt dem Volumen eines Troy-Pfundes 
Weizen mehr als der theoretischen Bestimmung entspricht (239,45  in3 + 29,93 in3 = 269,38 in3 
bzw. ca. 4,39 l). Das Gleiche gilt für den Scheffel. Er enthält mit 2144,81 in3 (35,147 l) zwar acht 
der tatsächlich dem Standard entsprechenden Gallonen (268,43 in3 bzw. 4,39 l), jedoch neun 
der theoretischen Bestimmung entsprechende. 

28	 Vgl. ebd., S. 156–158.

DOI: 10.13173/9783447112642.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



121Risiko in Maßen

siding in the Exchequer.“29 Auch dies aber ist weder an erhaltenen Maßobjekten 
noch an Dokumenten zu belegen; so oder so aber erscheint die Herleitung der 
unter Heinrich VII. gefertigten Standards aus traditionellen Bestimmungen als 
bloß vorgeblich.

Diese mutmaßlich inszenierte metrologische Kontinuität ist durchaus beach
tenswert. Denn abgesehen von allen absehbar positiven ökonomischen Effekten, 
welche die Einführung einheitlicher Standards auch für den Staatshaushalt zeiti
gen, präsentiert sich Heinrich damit als alleiniger ‚Maßgeber‘ eines einigen und 
ungeteilten englischen Herrschaftsbereichs. Die Festlegung von Maßen und Ge
wichten kann in der Tat als göttlich sanktioniertes Vorrecht des Souveräns be­
trachtet werden – unter Rückgriff auf Weish 11,20b, wo Gott als der Herrscher des 
Alls adressiert wird: „Du aber hast alles nach Maß, Zahl und Gewicht geordnet“. 
Der Herrscher legt die Maße fest; wer die Maße festlegt, ist der Herrscher.30 Vor 
dem Hintergrund der immer wieder angemahnten Einheitlichkeit von Messstan
dards unter früheren englischen Monarchen, in deren Tradition Heinrich sich 
stellt, kommt dies einem Legitimierungsversuch bzw. einer symbolischen Ab­
sicherung nicht nur seiner metrologischen Reformen, sondern seiner gesamten 
Herrschaft gleich.31

Im Übrigen wirft die Einführung neuer, einheitlicher Standards ein eigentüm
liches Licht auf die Frage nach historischen Brüchen bzw. Kontinuitäten. Denn 
einerseits kann ihre Einsetzung, welche die herkömmlichen und weitgehend dif-
ferierenden, lokal erwachsenen Maße und Gewichte radikal entwerten muss, nur 
als Bruch mit dem Bisherigen bewertet werden. Andererseits weist diese Forde
rung selbst, wie angedeutet, gerade im England der Vormoderne eine geradezu 
irritierende Kontinuität auf. So ordnet bereits Wilhelm der Eroberer in einer sei-
ner ersten Bestimmungen die Verwendung einheitlicher Maße und Gewichte an, 
wobei er bezeichnenderweise auf die älteren angelsächsischen Bestimmungen 

29	 Vgl. ebd. 153. Ein Bezug auf früher gebräuchliche Standards machte freilich Sinn, da so 
gegebenenfalls eine Umrechnung bzw. Relationierung alter und neuer Maße erleichert wor-
den wäre. Connors These unterstützend wurde vermutet, dass der yardstick Heinrichs direkt 
dem Längenstandard Edward I. nachgebildet sei (vgl. Zupko, British Weights and Measures, 
S. 76), obwohl auch für diese Vermutung direkte Belege fehlen.

30	 Aegidius Romanus wendet diesen Vers im Schlusskapitel seiner um 1300 entstandenen 
Schrift De Ecclesiastica Potestate zumindest kirchenpolitisch, wenn er die bei ihm monar
chisch verstandene Autorität des Papstes darin begründet. Vgl. Aegidius Romanus, De Eccle
siastica Potestate, hg. von Richard Scholz, Weimar 1929, Lib. III, Cap. Ult. (XII)/S. 206–209. Bar­
tholomäus von Lucca hingegen verbindet diesen Vers etwa zur selben Zeit eher pragmatisch 
mit der Notwendigkeit des Herrschenden, sein Reich zu ordnen und zu verwalten. Vgl. Pto-
lemy of Lucca, De Regimine Principum. On the Government of Rulers. With Portions Attributed to 
Thomas Aquinas, hg. und übers. von James Blythe, Philadelphia 1997. Lib. II, Cap XIV/S. 136f. 

31	 Vgl. zu den bedeutenden Bemühungen, die frühe Tudorherrschaft symbolisch zu sichern, 
u.  a. Sydney Anglo, „The British History in Early Tudor Propaganda. With an Appendix of 
Manuscript Pedrigrees of the Kings of England, Henry VI to Henry VIII“, in: Bulletin of the 
John Rylands Library 44 (1962), S. 17–48.

DOI: 10.13173/9783447112642.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



122 Peter Löffelbein

vergleichbaren Inhalts verweist.32 Nicht nur in ihrer Wiederholung, sondern auch 
insofern sie sich zu ihrer Legitimation auf vorgängige Bestimmungen berufen, 
stellen sich die Verordnungen metrologischer Vereinheitlichung mit dem Über
kommenen in eine Traditionslinie. So verweist Heinrich VII., wie oben erwähnt, 
in seinen legislativen Bestimmungen auf die uneingelösten Forderungen der Ma-
gna Carta. Momente des Umbruchs und der Kontinuität scheinen sich hier auf 
eigentümliche Weise zu durchdringen, was eine abschließende historiographi-
sche Bewertung erschwert. Die mutmaßliche Inszenierung metrologischer Kon-
tinuität unter Heinrich VII. jedoch, d.  h. der Versuch, die offenbar unabhängig 
von überkommenen Bestimmungen gefertigten Standards als in Einklang mit 
der Tradition zu präsentieren, lässt durchaus auf eine Sensibilität für historische 
Veränderungen schließen.33

Von diesem Punkt abgesehen ist festzuhalten, dass es sich bei der Ermächti-
gung des Herrschers, welche er mit der Einsetzung des Standards erfährt – d.  h. 
dem Zuwachs an Legitimation und Autorität – gewissermaßen um ein reziprokes 
Verhältnis handelt. Denn umgekehrt bekommt das zum Standard bestimmte 
Objekt vom Souverän gleichsam die Autorität verliehen, in seinem Auftrage als 
oberste und unabhängige Entscheidungsinstanz zu fungieren, welche etwa an 
der Feststellung rechtmäßiger kommerzieller Transaktionen und der genauen 
Höhe von Abgaben und Zöllen ganz wesentlich beteiligt ist. Der Standard wird 
gewissermaßen zu einem Fixpunkt, an dem messende Erkenntnis über räumli
che Distanz – das Königreich – und zeitliche Ausdehnung – die Dauer der Herr
schaft bzw. idealerweise eben „for ever“34 – stabil gehalten wird. Der Standard 
garantiert dabei qua seiner ‚Objektivität‘ Unabhängigkeit, Verlässlichkeit und in 
dieser Hinsicht durchaus auch Gerechtigkeit; Attribute, die nicht zufällig herr­
scherlichen Idealen entsprechen.35 Die Legitimität von Heinrichs Herrschaft und 
die Gültigkeit und Autorität der von ihm eingesetzten Standards stützen und be­
dingen sich auf diese Weise gegenseitig. John Colyn notiert daher ganz in diesem 
Sinne, dass „he that rebellythe ayenste the kynges standard’ in hys Escheker, 
he dothe intende no trowthe unto our soverayne lorde the kyng’ nor to none of 
hys subgyetes“.36 Beachtenswert ist diese wechselseitige Aufeinanderbezogenheit 

32	 Vgl. C. M. Watson, British Weights and Measures. As Described in the Laws of England from Anglo-
Saxon Times, London 1910, S. 20.

33	 Die Fragen, inwiefern die Herrschaft Heinrichs VII. insgesamt als historischer Umbruch oder 
als Kontinuität zu seinen Vorgängern zu werten ist und welche der Bedeutung vereinheit
lichenden Maßreformen gerade für den Übergang zur Neuzeit zuzuschreiben ist, lohnten 
sich, an anderer Stelle zu vertiefen. Vgl. zu ihrer Diskussion einführend Mark R. Horowitz, 
„Introduction“, in: Historical Research 82/217 (2009), S. 375–378 bzw. Witold Kula, Measures and 
Men, Princeton 1986, S. 184f. Ronald Zupko jedenfalls wertet die Reformen Heinrich VII. als 
den Beginn einer „new metrological era“. (Zupko, British Weights and Measures, S. 74).

34	 11 Hen. 7 c. 4; 12 Hen. 7 c. 5.
35	 Zur kulturhistorisch bedeutenden Attribuierung von Maßen und Gewichten mit Gerechtig-

keit vgl. auch Kula, Measures and Men, S. 9f.
36	 Colyn, [„Exposure of the Abuses“], S. 49.

DOI: 10.13173/9783447112642.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



123Risiko in Maßen

nicht zuletzt hinsichtlich der aktiven Rolle, welche dem Standard-Objekt in mo-
delltheoretischer Hinsicht zugesprochen werden kann und auf die im Folgenden 
näher einzugehen ist.

3 Modelltheoretische Perspektiven – Risiken des Materiellen
Inwiefern sind die von Heinrich VII. in Auftrag gegebenen Standards überhaupt 
als Modelle zu verstehen? Während ältere Bestimmungsversuche das Modell 
im Wesentlichen als Abbild eines Originals begreifen und dabei gegebene Ähn-
lichkeitsbeziehungen voraussetzen, verfolgen neuere Ansätze wie der Bernd 
Mahrs ein kontextabhängiges, nicht-ontologisches Modellverständnis.37 Diesem 
kommt der Vorteil zu, nicht auf die ‚Spezialfälle‘ naturwissenschaftlicher oder 
mathematischer Modellbildung beschränkt zu sein, sondern sich auch für die 
Anwendung auf künstlerische und historiographische Zusammenhänge zu eig-
nen.38 Mahrs Ansatz nach verdankt sich das ‚Modellsein‘ eines Gegenstandes 
bzw. eines Objekts39 zuallererst der Auffassung des darüber urteilenden Subjekts. 
Somit kann grundsätzlich jeder Gegenstand, materialer Art oder nicht, als Mo-
dell aufgefasst werden. Diese Auffassung liegt dabei in der Wahrnehmung eines 
„epistemische[n] Muster[s]“40 begründet, welche Mahr als eine von-und-für-Bezie-
hung beschreibt. Diese ist gegeben, wenn der betreffende Gegenstand „sowohl als 
Modell von etwas aufgefasst wird, als auch als Modell für etwas [Herv. i. O., P. L.]“.41 
Mahr unterscheidet also zwischen dem als Modell aufgefassten Gegenstand – dem 
Modellobjekt – sowie dem Modell selbst, welches grundsätzlich von der genann-
ten „doppelten Identität“42 des von- bzw. für- gekennzeichnet ist. Ist eine der bei-
den Relationen nicht gegeben, lässt sich tatsächlich eher von Abbildverhältnissen 
bzw. Vorschriften oder Regeln sprechen.43

Charakteristisch für das Modell ist Mahr zufolge nun, dass aus dieser ‚doppel­
ten Identität‘ die Funktion eines Mittlers zwischen (möglicherweise höchst hete­
rogenen) materialen, virtuellen oder auch rein imaginären Gegenständen folgt. 
Seine epistemische Leistung besteht darin, die Übertragung eines „Cargo[s]“,44 

37	 Vgl. auch S. 26 dieses Bandes. Stellvertretend für die ältere Modellforschung und ihren zen-
tralen Ansatzpunkten vgl. etwa Herbert Stachowiak, Allgemeine Modelltheorie, Wien/New 
York 1973, v.  a. S. 131–133; S. 140–159.

38	 Vgl. Reinhard Wendler, Das Modell zwischen Kunst und Wissenschaft, München 2013, S. 133–139 
sowie die weiteren Ausführungen.

39	 Beide Begriffe werden im vorliegenden Aufsatz synonym verwendet. 
40	 Bernd Mahr, „Cargo. Zum Verhältnis von Bild und Modell“, in: Visuelle Modelle, hg. von In

geborg Reichle, Steffen Siegel und Achim Spelten, München 2008, S. 17–40, hier S. 30. 
41	 Bernd Mahr, „Ein Modell des Modellseins. Ein Beitrag zur Aufklärung des Modellbegriff“, 

in: Modelle, hg. von Ulrich Dirks und Eberhard Knobloch, Frankfurt a. M. 2008, S. 187–216, 
hier S. 202. Der Verdacht, hier eine Art Zirkelschluss zu vollziehen, ist unbegründet, sofern 
bedacht wird, dass Mahr eben keine ontologischen Kriterien zur Bestimmung von Modellen 
zu identifizieren, sondern bloß ihre Funktionsweise zu beschreiben sucht. Vgl. ebd., 198f.

42	 Mahr, „Cargo“, S. 32.
43	 Vgl. Wendler, Das Modell, S. 48.
44	 Mahr, „Cargo“, S. 32.

DOI: 10.13173/9783447112642.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



124 Peter Löffelbein

spezifischer Merkmale von dem einen, in der Modell-von-Beziehung stehenden, 
auf den anderen, in der Modell-für-Beziehung stehenden Gegenstand zu ermög
lichen. Modelle, so Mahr, „transportieren etwas über die Grenze hinweg, die ihre 
Herstellung (Fertigung oder Wahl) von ihrer Anwendung (Vorbild oder Maßga­
be) trennt“.45 So werden beispielsweise „aus einer Bauzeichnung Maßverhältnis
se herausgelesen, die bei der Herstellung in sie hineingeschrieben wurden, oder 
die Proportionen des Malermodells, die dessen Wahl als Modell rechtfertigen, 
werden beim Malen nach diesem Modell auf die Leinwand übertragen.“46

Dieser Ansatz ist für eine historische Analyse nicht zuletzt aus dem Grunde 
geeignet, als dass hier die Verwendung eines Gegenstandes als Modell von seiner 
Reflexion als Modell getrennt wird. D. h. auch wenn der sogenannten Vormoder
ne keine modelltheoretischen Überlegungen oder kein systematischer, reflektier­
ter Modellgebrauch zugeschrieben werden kann, bleiben Modellierungsprozesse 
der Analyse zugänglich, insofern sich nur der oben skizzierte Gebrauch eines 
(womöglich imaginären) Objektes als Zentrum einer Modell-von- und Modell-für-
Beziehung feststellen lässt.47

Überträgt man diesen Ansatz nun auf die Standards Heinrichs VII., so wird zu-
mindest leicht ersichtlich, wofür die betreffenden Objekte als Modell aufzufassen 
sind. Denn jeder von ihnen dient der Messung; hauptsächliche Funktion ist es 
jedoch, zentrale Referenz, Prototyp und Vorbild für Kopien ihrer selbst zu sein, 
welche im gesamten Herrschafts- und Wirtschaftsbereich möglichst verlässliche 
und unaufwändige metrologische Vergleichbarkeit gewährleisten sollen.48

Aber wovon sind sie als Modell zu verstehen? Wie die obigen Ausführungen 
deutlich gemacht haben, lassen sich die real gefertigten Standards Heinrichs VII. 
weder auf direkte materiale Vorbilder, noch auf eine kohärente theoretische 
Grundlegung zurückführen. Letztlich aber ist es unbedeutend, ob sich die betref­
fenden Objekte vollkommen willkürlicher Bestimmung, bestehender Prototypen 
oder tradierten Festlegungen verdanken. Denn zuletzt sind sie Modelle von etwas 
ganz Anderem; nämlich des (neuen) Yards bzw. des Scheffels und der Gallone. Im 
Prozess der Modellierung wird das zum Standard bestimmte Objekt zum buch-
stäblich maßgebenden Referenzmodell, zum Modell eines letztendlich ideellen 
Standards, den es zugleich selbst verkörpert, ganz unabhängig von etwaigen Vor
bildern oder sonstigen Bestimmungen.

45	 Ebd.
46	 Mahr, „Ein Modell des Modellseins“, S. 211. 
47	 Gewissermaßen handelt es sich auch bei der historischen Rekonstruktion von Modellierungs

prozessen um einen „formenden Akt der Auffassung“ (Wendler, Das Modell, S. 136), mit wel­
chem die historisch arbeitende Person „eine spezifische Identität des betrachteten Gegenstan­
des als Modell erzeugt. [Dabei] entsteht trotz aller Unwägbarkeiten ein historiographischer 
Gegenstand, an dem sich die Analyse einer Modellsituation orientieren kann“ (ebd.).

48	 Ein zeitgenössisches Idealbild der Durchdringung wirtschaftlicher Zusammenhänge mit 
einheitlichen Maßen entwirft John Colyn im weiter oben zitierten Bericht; vgl. Colyn, [„Ex-
posure of the Abuses“], S. 49.

DOI: 10.13173/9783447112642.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



125Risiko in Maßen

Angesichts der obigen Ausführungen zur Autorität des so verkörperten Stan-
dards ist darüber hinaus beachtenswert, dass er modelltheoretisch als die Ver
körperung eines Imperativs betrachtet werden kann. Ein Modell, wie schon Marx 
William Wartofsky beobachtet, „sets up a normative prototype whose function is 
not simply descriptive but imperative. It is […] a call to action“.49 Das Modell ver-
weist gewissermaßen auf sich selbst: „This is how it ought to be done.“50 Dieser 
imperative Charakter des Modells geht mit dem Ansatz Mahrs vollkommen kon-
form; nämlich insofern, als der Selbstverweis des Modells die Übertragung der 
im Modellobjekt verkörperten Merkmale (sein Cargo, um mit Mahr zu sprechen) 
auf den in der Modell-für-Beziehung stehenden Gegenstand einfordert. Übertra
gen auf den auf Einheitlichkeit abzielenden, königlichen Standard stellt dieser 
somit die Verkörperung einer Anweisung zum Handeln dar, welche zur genauen 
Kopie verpflichtet. Damit wird das Standard-Objekt bei der Modellierung der 
von ihm abgeleiteten Gebrauchsmaße ganz buchstäblich zum maßgebenden Ak-
teur, welcher mit quasi-herrschaftlicher, im gesamten Herrschaftsbereich gülti
ger Autorität die Ausführung seiner Anweisungen verlangt.51 Die ausführenden 
Subjekte dagegen – hier im doppelten Sinne zu verstehen – werden, überspitzt 
formuliert, zu bloßen, dienenden Kopisten. Es ist aber gerade dieser imperative 
Gestus, welcher (zusammen mit den ‚objektiven‘ Qualitäten der Unabhängigkeit 
und Verlässlichkeit) das materiale Standard-Objekt zu einem epistemischen Ga-
ranten sowie zum Träger und Überträger eines Wissens qualifiziert. Modelltheo­
retisch gesprochen besteht eben darin sein Cargo, nämlich in dem in ihm allein 
verkörperten und festgelegten Wissen um Länge, Gewicht bzw. Fassungsvermö-
gen oder Proportionen der königlichen Standardmaße, welche er vom ideell zu 
denkenden Standard etwa auf zu fertigende Gebrauchsmaße zu übertragen im 
Stande ist. Das Standard-Objekt als Modell wird so zu einem ebenso einzigar
tigen wie unerlässlichen Instrument der Wissensgenerierung und -vermittlung.

49	 Marx William Wartofsky, „Telos and Technique. Models as Modes of Action“, in: Models. 
Representation and the Scientific Understanding, hg. von dems., Dordrecht/Boston/London 1979, 
S. 140–153, hier S. 143.

50	 Ebd.
51	 Es handelt sich bei diesem Standard ganz offenbar um ein gleichsam ‚absolutistisch‘ zu 

nennendes Modell, welches kaum eine bzw. idealerweise überhaupt keine Toleranz für Ab
weichungen erlaubt. Nebenbei sei bemerkt, dass (ebenso wenig wie die Herrschaft Hein-
richs VII., allen zentralistischen Tendenzen zum Trotz, im eigentlichen Sinne absolutistisch 
zu nennen wäre) die faktische Durchsetzung seiner Standards nicht annähernd nachhaltig 
gelingt. Überprüfungen im Auftrage Königin Elisabeth I. zwischen 1574 und 1582 fördern 
erhebliche Unstimmigkeiten zwischen den im Lande verwendeten Gewichten und Maßen 
zutage. Vgl. „Seventh annual report of the Warden of the Standards on the Proceedings 
and Business of the Standard Weights and Measures Department of the Board of Trade. For 
1872–73“ in: Parliamentary Papers of Great Britain C.859 (1873), S. Xiii, URL: http://parlipapers.
proquest.com/parlipapers/result/pqpdocumentview?accountid=11004&groupid=104591&pg
Id=c02d7b23-17a8-47fc-a073-c45546ee0be7 (29.3.2017). U. a. führt dies zu erneuten Reformen, 
während derer die Durchsetzung einheitlicher Maße und Gewichte weitaus umfassender 
– und erfolgreicher – betrieben wird. Die Standards Elisabeths sind bis ins Jahr 1824 in Ge-
brauch. Vgl. Zupko, British Weights and Measures, S. 93.

DOI: 10.13173/9783447112642.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



126 Peter Löffelbein

Eben dies ist aber auch der Punkt, in dem gewisses Risiko begründet liegt. Denn 
die Einsetzung eines zentralen physischen Standards und die damit verbundene 
Delegation von Autorität bedeuten auch eine Auslieferung an dieses Objekt, wel-
che neben positiven auch negative Effekte zeitigen kann. Die Vorteile, welche sich 
für Heinrich mit dem Versuch der Vereinheitlichung von Maßen und Gewichten 
verbinden, sind (neben der offiziell angeführten allgemeinen Vermeidung von 
„fraud and discord“52), wie gezeigt, machtpolitischer Art; nämlich die finanzpo­
litische und symbolische Absicherung seiner Herrschaft. Diese Vorteile wiede­
rum fußen auf der o. g. Verlässlichkeit und Beständigkeit des eigenständigen ma
terialen Objekts, welche allerdings nur bedingt gewährleistet sind.

Denn freilich kann ein solches Standard-Objekt verloren gehen. Es kann zer-
stört, und, nicht zuletzt, verfälscht werden. Nicht zu unterschätzen ist auch der 
unausweichliche Effekt materialer Alterungs- und Abnutzungserscheinungen, 
welche den mittelalterlichen Behörden durchaus bekannt waren.53 Tatsächlich 
wurde etwa der yardstick des ersten Tudorkönigs als „less rigid and so more liable 
to bending”54 als vergleichbare historische Längenmaße beschrieben. Möglich 
sind ferner Veränderungen durch klimatische Bedingungen. Ein Stab aus einer 
Kupferlegierung wie der Längenstandard Heinrichs ist im Winter kürzer als im 
Sommer. Alles in allem zeigt sich eine gefährliche Abhängigkeit vom Materiellen, 
welche sich bereits im Akt der Modellierung beobachten lässt.

So weist der von Heinrich inaugurierte yardstick, wie erwähnt, an beiden En
den die Einprägung eines gekrönten ‚H‘ auf  – ähnlich den Hohlmaßen, auf wel­
chen ja ebenfalls ein Hinweis auf deren königliche Einsetzung angebracht ist und 
mit denen ihre königlich verliehene Autorität beglaubigt wird. Im Jahre 1873, lan-
ge nach der Einführung der neuen, modernen Imperial Standard Units, legt das 
Standard Weight and Measures Department des Britischen Handelsministeriums ei-
nen Bericht über die älteren, noch erhaltenen königlichen Standard-Objekte vor. 
Zum yardstick Heinrichs VII. bemerkt das Department, dass jener Akt der Einprä
gung tatsächlich eine merkliche Änderung der Länge des Stabes zur Folge hatte: 
Es führt an , dass „the process of stamping it with an H necessarily made a sensi-
ble alteration in its actual length, and that there was no attempt whatever to attain 
minute accuracy in this the only standard of length in the kingdom“.55

Die Feststellung des Departments, dass mit der genauen Länge des Standards 
scheinbar nachlässig umgegangen wurde, mag überraschen. Denn alles weist 
darauf hin, dass der yardstick Heinrichs bis 1588 als allein gültige, offizielle Refe­

52	 11 Hen. 7 c. 4; 12 Hen. 7 c. 5.
53	 So verzeichnet etwa der Calendar of the Close Rolls vom 2. März 1384 die Order, „from time 

to time when need be to amend all weights appointed of old time for weighing of wool […] 
which by frequent use are worn so light that they agree not with the standard as by the mer-
chants it is found, that the king be not defrauded nor the merchants.“ Zitiert aus: Calendar 
of the close rolls preserved in the Public Record Office: Richard II., hg. v. The Great Britain Public 
Record Office, London 1920, Bd. II, S. 365.

54	 Connor, The Weights and Measures, S. 239.
55	 „Seventh annual report“, S. 34.

DOI: 10.13173/9783447112642.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



127Risiko in Maßen

renz für die Messung von Länge in Gebrauch war. Hier stellt sich die Frage 
nach dem Verständnis von Präzision und Toleranzgrenzen. In der historischen 
Metrologie hielt sich lange das Vorurteil, die Vormoderne habe keine Genauig-
keit in ihren Maßen gekannt. Es wurde allerdings nachgewiesen, dass bereits 
im Nürnberg des 14.  Jahrhunderts der Unterschied zweier Mark-Gewichte auf 
+/- 0,3g ausdifferenziert werden konnte.56 Die Genauigkeit früher Maße und Ge-
wichte entsprach ganz einfach – und pragmatisch – ihrer Funktion. Kurz, „dort, 
wo Genauigkeit erforderlich war, [wurde] sie auch geliefert“.57 Insbesondere die 
Messung kostbarerer Materialien, wie von Edelmetallen oder pharmazeutisch 
relevanten Substanzen, war daher sehr ausgefeilt. In Anbetracht der Tatsache, 
dass Heinrich VII. nicht davor zurückschreckte, fehlerhaft gefertigte Standards 
zurückzurufen,58 liegt also der Schluss nahe, dass jener gut einhundert Jahre als 
Referenz verwendete yardstick durchaus für seinen vorgesehenen Gebrauch ge
eignet war und dass sich das im Bericht des Departments zum Ausdruck kom
mende Verständnis von ‚minute accuracy‘ schlicht nicht mit den vormaligen An­
forderungen an seine Genauigkeit deckt. Denn was der Messkunde jener Zeit 
gewiss nicht ohne Weiteres zugeschrieben werden kann, ist eine möglichst hohe 
metrologische Präzision um der Präzision willen.59

Davon abgesehen jedoch demonstriert die Beobachtung des Standard Weight 
and Measures Department auf bestechende Weise, wie die Materialität des zum 
Standard bestimmten Objekts dessen Konstitution bis zuletzt aktiv mitbestimmt. 
Denn die für die Funktion des yardstick ja wesentliche Länge bestimmt sich hier 
ebenso aus den Festlegungen der an seiner Entstehung beteiligten Subjekte wie 
aus seinem Material, in welchem der Standard allein verkörpert ist und real exis-
tiert. Noch im Akt der finalen Beglaubigung mit den Insignien des Herrschers, 
mit welchem dem Objekt seine Identität und Autorität ganz buchstäblich einge-
schrieben werden, erweist es sich qua seiner Materialität als beteiligt. Es zeigt 

56	 Witthöft, „Zum Problem der Genauigkeit“, S. 18.
57	 Ders., „Maßrealien und die Tradition nordeuropäischer Maßnormen in Mittelalter und Neu-

zeit“, in: Historische Metrologie in den Wissenschaften, hg. von dems., St.  Katharinen 1986, Bd. I, 
S. 213–225, hier S. 223.

58	 So laut 12 Hen. 7 c. 5.
59	 Vgl. Witthöft, „Zum Problem der Genauigkeit“, S. 3–32. Während im Bereich ökonomischer 

Transaktionen, handwerklicher Fertigung und auch bei der Berechnung von Feudalabga-
ben generell von einer gewissen Pragmatik auszugehen ist, so wurde metrologische Präzi
sion von Seiten der spätscholastischen Naturphilosophie wohl aus anderen Gründen gar 
nicht ernsthaft ins Auge gefasst. Vgl. Anneliese Maier, Metaphysische Hintergründe der spät
scholastischen Naturphilosophie, Rom 1955, S. 395–402; S. 402: „[E]ine mathematische Genauig­
keit erschien unsern Philosophen von vornherein als unerreichbar, und sie haben darum 
grundsätzlich auf jedes Messen verzichtet. […] Ein Rechnen mit ungefähren Massen, d.  h. 
mit Näherungswerten, mit Fehlergrenzen und vernachlässigbaren Grössen, wie es der spä
teren Physik selbstverständlich wurde, wäre den scholastischen Philosophen als ein schwe­
rer Verstoss gegen die Würde der Wissenschaft erschienen. So sind sie an der Schwelle einer 
eigentlichen, messenden Physik stehengeblieben, ohne sie zu überschreiten – letzten Endes, 
weil sie sich nicht zu dem Verzicht auf Exaktheit entschliessen konnten, der allein exakte 
Naturwissenschaft möglich macht.“

DOI: 10.13173/9783447112642.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



128 Peter Löffelbein

sich also, dass die Materialität des Objekts in der Tat unvorhergesehene Wir
kungen zeigen kann, welche dessen Funktion durchaus zu beeinflussen imstan-
de sind. Nebenbei bemerkt kann so auch performativitätstheoretischen Ansätzen 
etwa aus der klassischen Sprechakttheorie widersprochen werden, welche die 
Konstitution des hier besprochenen Standards allein dem Vollzug der königli-
chen Einsetzung zuschreiben würden.60 Ein solcher Akt, im Sinne einer formalen 
Bestimmung, erscheint zwar unerlässlich. Offensichtlich sind es jedoch materia­
le, nicht auf diskursive Praktiken reduzible Qualitäten, welche in die Konstitu
tion des fraglichen Objektes ganz ‚maßgeblich‘ mit hineinspielen.

Aus modelltheoretischer Perspektive entspricht diese Beobachtung der Er
kenntnis, dass die materialen und medialen Bedingungen eines Modellobjekts 
den Prozess der Modellierung immer aktiv mitbestimmen. „Eigenschaften und 
Merkmale des als Modells aufgefassten Gegenstandes [bringen] ausschlagge
bende Einflüsse“61 in die Modellbildung ein, mit zum Teil unvorhergesehenen 
Auswirkungen auf ihr Ergebnis bzw. ihre Funktion. Dieser Aspekt wird in 
neueren Forschungsansätz en als entscheidender Faktor der wissensgenerieren-
den Funktion von Modellen erkannt. So gibt etwa Reinhard Wendler zahlreiche 
Beispiele aus der naturwissenschaftlichen, architektonischen und künstleri-
schen Praxis, in welcher die materiale und mediale Verfasstheit von Modellen 
unvorhergesehene, aber z. T. durchaus begrüßenswerte Ergebnisse zeitigt.62 Im 
Falle des yardstick Heinrichs VII. wird dagegen deutlich, wie sehr diese unvorher
sehbare „Eigensinnigkeit der Modelle“63 – welche hier in der ‚Eigensinnigkeit‘ 
ihrer Materialität gründet – ihre jeweilige Funktion nicht nur auf unvorhergese
hene Weise produktiv beeinflussen kann, sondern diese auch grundsätzlich ein­
zuschränken und in Frage zu stellen imstande ist.64 Paradoxerweise ist es also 
genau die Eigenschaft des materialen Standards, eben material zu sein, welche 
seine Funktion als Garant messender Erkenntnis auf der einen Seite ermöglicht, 
auf der anderen jedoch zugleich zu untergraben droht.

4 Metrologisches Wissen als dynamische Modellkonstellation
Diese Abhängigkeit vom Materiellen und dessen unvorhersehbare Mitwirkung 
an Modellierungsprozessen stellt also ein Risiko dar, mit welchem umgegangen 
werden muss. Bedeutende Anstrengungen zur Sicherung, Überprüfung und 
Kontrolle werden notwendig, welche nicht nur auf das Objekt des Standards 
selbst beschränkt bleiben dürfen. Denn materiale Eigensinnigkeit kommt nicht 
nur zum Tragen im ‚ursprünglichen‘ Prozess der Modellierung, sondern sie spielt 

60	 Vgl. etwa John Searle, Speech Acts: An Essay in the Philosophy of Language, London 1969.
61	 Wendler, Das Modell, S. 27.
62	 Vgl. ebd., S. 23–51.
63	 Vgl. ebd., S. 27.
64	 In vergleichbarem Sinne schreibt Bernd Mahr im vorliegenden Band von der Abweichung, 

welche ein Modell grundsätzlich zulässt und welche „Risiken des Irrtums und des Miss­
lingens“ (S. 28) mit sich bringt.

DOI: 10.13173/9783447112642.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



129Risiko in Maßen

eine ebenso potentiell riskante Rolle bei der Fertigung der von ihm abgeleiteten 
Gebrauchsmaße. Diese weichen nicht selten allein durch das verwendete Mate-
rial von ihren Vorbildern ab: Im mittelalterlichen England sind sie uneinheitlich 
zum Teil aus Kupfer oder aus verformungsanfälligen Blei- oder Zinnlegierungen 
gefertigt.65 Für das 15.  Jahrhundert sind für Yorkshire Gallonenmaße aus Holz 
belegt, welche bald Abnutzungserscheinungen gezeigt haben dürften.66 In den 
oben genannten Acts of Parliament ordnet Heinrich die Herstellung von Kopien 
an, sowie ihre Verteilung an nicht weniger als 43 Städte und Gemeinden. Es wird 
Anweisung erteilt zur Vervielfältigung derselben je nach Bedarf, aber es wird 
keine Order gegeben bezüglich ihres Materials.67

Davon abgesehen allerdings sind die Maßnahmen zur Sicherung der Stan
dardisierung – vor materialer Abweichung und nicht zuletzt auch Betrug  – 
sehr umfangreich. So erreichen unter Heinrich VII. die sogenannten urban 
officials, also lokale Amtsträger, den Höhepunkt ihrer metrologischer Vollmach-
ten.68 Waren sie laut der bisherigen Gesetzgebung für die Aufbewahrung von 
Standardmaßen verantwortlich, so werden ihre Pflichten 1495 expliziert. Sie 
haben für die Korrektur der metrologischen Praxis Sorge zu tragen, indem sie 
mindestens alle zwei Jahre – bei Verdacht auch öfter – sämtliche Maße und 
Gewichte in ihrem Verantwortungsbereich zu überprüfen und mit Siegel zu 
beglaubigen haben („view, examine, print, mark and sign“69). Darüber hinaus 
wird von ihnen die Zerstörung aller als abweichend eingestuften Maßobjekte 
verlangt.70 Neben zahlreichen anderen, ebenfalls v.  a. lokal tätigen Bevollmäch-
tigten71 sind ferner die justices of the peace hervorzuheben. Hatten diese der Kro-
ne verpflichteten ‚Friedensrichter‘ schon im späten zwölften Jahrhundert erste 
metrologische Kontrollaufgaben erhalten, so wurden diese im Lauf der Zeit 
stetig erweitert. Unter Heinrich VII. schließlich fungieren sie (u.  a.) als profes-
sionelle, mit eigenen Kopien ausgestattete, permanente Standard-Verwalter, die 
der Zentralregierung direkt verantwortlich sind.72 Sie werden unter dem ersten 
Tudorkönig nicht nur befugt, den rechten Gebrauch von Maßen und Gewichten 
zu überprüfen, sondern werden darüber hinaus auch mit der Überwachung 
der verantwortlichen urban officials betraut, um der oft beklagten Korruption 
entgegenzuwirken. Schließlich werden sie ermächtigt, etwaige Betrüger nach 

65	 Vgl. Zupko, British Weights and Measures, S. 31.
66	 Vgl. ebd., S. 34; vgl. insgesamt zur Problematik materialen Verschleißes auch Kula, Measures 

and Men, S. 79–81.
67	 11 Hen. 7 c. 4; 12 Hen. 7 c. 5 .
68	 Vgl. auch Zupko, British Weights and Measures, S. 81f.
69	 11 Hen. 7 c. 4.
70	 Vgl. ebd.
71	 Zu diesen gehören Spezialisten wie die port measurers, clerks of the market sowie der aus-

schließlich für den Tuchhandel zuständige alnager und seine Stellvertreter. Zu ihren Pflich-
ten vgl. Zupko, British Weights and Measures, S. 59–70.

72	 Vgl ebd., S. 56–59.

DOI: 10.13173/9783447112642.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



130 Peter Löffelbein

eigenem Ermessen zu bestrafen „as if they were indicted afore them for break-
ing of the King‘s Peace.“73

Nun scheint keine dieser Kontrollorgane und Maßnahmen an sich neu zu sein. 
Heinrich VII. jedoch intensiviert die bestehenden Bemühungen zur Durchsetzung 
und Kontrolle der standardisierten Maße und Gewichte in bedeutendem Maße – 
und ganz ihrer machtpolitischen Bedeutung entsprechend. Zugleich kommt in 
diesen Intensivierungen das mit der Setzung standardisierter Maßobjekte verbun-
dene Risiko für ihre eigentliche Funktion metrologischer Wissenssicherung zum 
Ausdruck. Denn die Gefahr unzureichender Entsprechung der sich in Umlauf be-
findenden Maße und Gewichte ist freilich umso bedeutender, je größer deren Gel-
tungsraum und Anzahl sind – da umso häufiger mit Abweichungen zu rechnen 
ist, welche die angestrebte Einheitlichkeit zu untergraben drohen.

Es ist zu betonen, dass es sich bei den hier aufgeführten Anstrengungen nicht 
um einmalige Vorgänge handelt, sondern dass sich diese Maßnahmen über einen 
fortdauernden Zeitraum erstrecken. Die unter Heinrich ausgebauten Kontroll
verfahren werden so zum Teil eines andauernden dynamischen Prozesses, in 
welchem das Wissen um das ‚rechte Maß‘ des king’s standard immer wieder re
konstituiert, attestiert und kommuniziert werden muss. Dieser Prozess, welcher 
die Gesamtheit aller vom Standard-Objekt abgeleiteten Maße und ihre Prüfver
fahren umfasst, kann als ein einziger, andauernder Modellierungsprozess ver
standen werden: eine dynamische Modellkonstellation,74 in deren Zentrum das 
Standard-Objekt steht und um welches herum sich Ableitungen, Ableitungen 
der Ableitungen und modellierende Praktiken zur Produktion, Dissemination 
und Stabilisierung von Wissen gruppieren. Aus dieser Perspektive wird in je-
dem Maßobjekt der ideelle Standard (Modell von) beständig remodelliert, wobei 
er zugleich als ideale Referenz (Modell für) in seinem gesamten Geltungsbereich 
zirkuliert und seinen epistemischen Gehalt (Cargo) zur Verfügung stellt.

Es handelt sich dabei wohlgemerkt um einen Prozess, in dem die Materiali
tät der Maßobjekte und die auf sie bezogenen Rekonstitutionsmaßnahmen un
entwegt zusammenspielen. Er läßt sich daher als eine Art dynamisches „Entan-
glement“ 75 verstehen, in welchem die ‚materiale Eigensinnigkeit‘ von Objekten 

73	 11 Hen. 7 c. 4.
74	 Eine Modellkonstellation umfasst in der Regel „eine ganze Reihe von Modellen und Mo

dellbeziehungen“ (Wendler, Das Modell, S. 203). Vgl. auch ebd., S. 119–126. Wendler weist 
darauf hin, dass Modellkonstellationen, also die aufeinander Bezogenheit und Abhängig-
keit von Modellen untereinander, „nicht die Ausnahme, sondern die Regel“ darstellen (ebd., 
S. 132). Diese ‚Pluralität‘ von Modellen ergibt sich schon aus ihrer von Mahr beschriebenen 
von-und-für Struktur.

75	 Vgl. Ian Hodder, Entangled. An Archeology of the Relationships between Humans and Things, Ox-
ford 2012. Dieser Begriff zur Beschreibung von Subjekt-Objekt-Relationen ist deswegen be-
denkenswert, da er neben einer konventional zugeschriebenen agency (wie etwa ihre Autori-
tät als Wissensträger und -garant) eben auch eine gleichsam fundamentalere, auf materialer 
Ebene zu verortende Wirkmacht mit einbezieht. Dabei handelt es sich um eine Art „primary 
agency, not derived from humans and not associated with intentionality“ (ebd., S. 216), wel-
che sich in der unvorhersehbaren und nicht zu hintergehenden Wandelbarkeit materialer 

DOI: 10.13173/9783447112642.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



131Risiko in Maßen

die Handlungen von Subjekten beständig einfordert und somit beide – Subjekte 
wie Objekte – in einer „dialectical tension of dependence and dependency“76 auf
einander verwiesen bleiben. Da allein in dem so andauernden Prozess der Wis
sens(re)konstitution und -sicherung die epistemische Funktion des Standards 
gewährleistet ist, Kommensurabilität über räumliche und zeitliche Distanz zu 
ermöglichen, wäre es falsch, das Wissen über Länge, Gewicht, Volumen etc. al-
lein im materialen Objekt oder in den dieses überprüfenden oder bestätigenden 
Subjekten verorten zu wollen. Wissen erweist sich hier nicht als in einem Objekt 
stabilisiert, aber auch nicht als von konventionalen Setzungen seitens menschli-
cher Subjekte bestimmt. Vielmehr existiert (metrologisches) Wissen hier allein 
als im Vollzug begriffenes, dynamisches Moment einer interaktiven Relation von 
Objekten und Subjekten.

Aus modelltheoretischer Perspektive ergibt sich somit ein Bild metrologischer 
Wissenssicherung, welches das vermeintlich stabile, weil buchstäblich verobjek
tivierte Wissen als einen mit Risiken besetzten, dynamischen Prozess kennzeich-
net; einen Prozess, welcher sich aus der Aufeinanderverwiesenheit von Subjekten 
und Objekten ergibt. Es wird zudem ersichtlich, dass es nicht zuletzt die Eigen­
sinnigkeit scheinbar inerter materialer Objekte ist, welche diesen Wissenspro-
zess, und damit das Wissen selbst, fortwährend in Bewegung hält.

5 Bleibende Risiken
Es dürfte klar geworden sein, inwiefern physische Standards wie die Heinrichs VII. 
für den skizzierten Wissensprozess als ebenso wertvoll wie gefährdet und ge
fährlich zu betrachten sind. Als zentrale Referenzpunkte sind sie von kategori
scher Bedeutung, ihre unstete Materialität jedoch macht ihre Verwendung riskant. 

Diese Beobachtungen treffen zuletzt nicht nur auf die vormoderne Messkun-
de zu. Denn die Dynamik dieses Wissensprozesses ist keineswegs vermeintlich 
unzulänglichen und längst überwundenen Fertigungsverfahren geschuldet, son-
dern liegt in der beschriebenen Modellkonstellation begründet. So lässt sich im 
Rekurs auf das eingangs genannte Urkilogramm noch einmal erläutern, wie sich 
auch in der Moderne metrologisches Wissen im dynamischen Zusammenspiel 
von konventionaler Setzung und materialer Objektqualitäten vollzieht.

Genau besehen handelt es sich beim Urkilogramm – auch internationaler Pro-
totyp des Kilogramms genannt –  um einen in Höhe und Durchmesser 39 Milli-
meter messenden Zylinder aus einer beständigen Platin-Iridium-Legierung.77 Es 
steht seit seiner Einsetzung als Standard-Objekt im Jahre 1889 unter der Überwa­

Objekte zeigt, und welche die Eigensinnigkeit (Hodder: Widerspenstigkeit bzw. „unruli-
ness“, ebd., S. 85) der Dinge begründet und entsprechende ‚Wartung‘ seitens menschlicher 
Subjekte nötig macht (vgl. ebd., S. 86).

76	 Ebd.
77	 Vgl. Ian Mills u. a., „Redefinition of the kilogram, ampere, kelvin and mole: a proposed ap-

proach to implementing CIPM recommendation 1 (CI-2005)“, in: Metrologia 43 (2006), S. 227–246, 
hier S. 228.

DOI: 10.13173/9783447112642.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



132 Peter Löffelbein

chung des politisch unabhängigen Bureau Internationale des Poids et Mesures 
(BIPM). Die eingangs erwähnten Sicherheitsvorkehrungen (verwahrt unter Glas-
glocken, in einem mehrfach verschlossenen Kellertresor, auf diplomatisch neu
tralem Territorium) geben Zeugnis davon, als wie gefährdet dieses Wissensob-
jekt in seiner scheinbar verlässlichen Objekthaftigkeit verstanden werden muss. 
Geschuldet sind diese Maßnahmen freilich den enormen Anforderungen an die 
Präzision moderner Metrologie und damit an die Konsistenz des Prototyps sowie 
seinem letztlich universalen Geltungsbereich. Dieser ist, ebenso wie Verbreitung 
und Anspruch an die Genauigkeit, einfach um ein Vielfaches größer, als es bei 
den Standards Heinrichs VII. der Fall war.

Bemerkenswerterweise aber kam es trotz dieser Vorkehrungen zu Abweichun­
gen. Im Jahr 1988 wurde der Standard aller Kilogramme zum ersten Mal nach 
vierzig Jahren und zum zweiten Mal überhaupt hervorgeholt, um mit sechs zur 
selben Zeit aus demselben Material hergestellten, offiziell anerkannten Kopien 
verglichen zu werden (den sogenannten Referenznormalen, auch témoins, ‚Zeu­
gen‘, genannt). Dabei wurde festgestellt, dass das Urkilogramm im Durchschnitt 
um etwa 50 µg (Mikrogramm) leichter war als seine Kopien.78

Von der metrologischen Systematik her wären nun freilich Letztere als ent­
sprechend schwerer zu bezeichnen gewesen. Der damalige Direktor des BIPM, 
Terry Quinn, bemerkte in diesem Sinne: „It appears that the copies are increasing 
in mass as a function in time with respect to the international prototype […]. An 
alternative, and […] perhaps more probable, interpretation is that the mass of the 
international prototype is falling with respect to that of the copies.“79 Man darf 
wohl davon ausgehen, dass nicht allein Gründe der Wahrscheinlichkeit für letz­
tere Interpretation sprachen. Denn ebenso galt das pragmatische Gebot, nicht die 
témoins und, im Zweifelsfalle, sämtliche Gewichtseinheiten im globalen Geltungs
bereich des Urkilogramms entsprechend anpassen zu müssen – eine in ihrem 
Aufwand geradezu lächerliche Vorstellung. An diesem Beispiel zeigen sich al
lerdings nicht nur die unvorhersehbare ‚Eigensinnigkeit‘ materialer Referenzob
jekte und die mit ihrem Gebrauch einhergehenden Risiken.80 Die von Quinn vor
gebrachte, pragmatisch-selbstverständliche Deutung der Gewichtsunterschiede 
zeigt darüber hinaus, dass die Modellkonstellation, in welcher sich das Wissen 
um das genaue Maß konstituiert, nicht unbedingt vom Standard-Objekt her als 
hierarchisch ‚abwärts gerichtet‘ zu verstehen ist: Es handelt sich in der Tat um ein 

78	 Terry J. Quinn, „The Kilogram: The Present State of Our Knowledge“, in: IEEE Transactions 
on Instrumentations and Measurements 40/2 (1991), S. 81–85, hier S. 83.

79	 Ebd.
80	 Quinn entwirft am Beispiel des Urkilogramms eine eigene Liste der Mängel materialer Stan-

dards: „[T]he artifact in question is always at the risk [!] of being damaged or destroyed, its 
constancy can only be inferred from data on the consistency of comparisons with other sim-
ilar artifacts, the definition makes no reference to the surface state of the artifact, and, on a 
more practical level, the density of Pt–10% Ir [d.  h. der Platin-Iridium-Legierung, P. L.] is too 
high for accurate comparisons to be made in air with the 1-kg standards made from stainless 
steel, universally used as standards on practical mass measurement.“ Aus: Ebd.

DOI: 10.13173/9783447112642.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



133Risiko in Maßen

dynamisches Zusammenspiel von Objekten und Subjekten. Dies ist ein Befund, 
welcher sich auch aus der auf die Veränderung des Prototyps folgende Neube­
stimmung des Kilogramms ablesen lässt: Nachdem genauere Untersuchungen 
ergeben hatten, dass der Grund für die Gewichtsunterschiede von Urkilogramm 
und Referenznormalen unterschiedliche Oberflächenverunreinigungen mit ex­
trem dünnen Schichten von Kohlenwasserstoffen waren, wurde das Gewicht von 
einem Kilogramm neu definiert. Es wurde daraufhin festgelegt als das Gewicht 
des Prototyps unmittelbar nach der Durchführung eines aufwendigen, eigens entwickel-
ten Reinigungsverfahrens.81 Ganz offensichtlich wird das Kilogramm im Zweifels-
falle in einem Zusammenspiel des Prototyps, der témoins und der betreffenden 
Experten (re)konstituiert.

Beim Urkilogramm handelt es sich um den letzten als Referenzstandard dienen-
den physischen Gegenstand. Alle anderen Maßeinheiten des SI werden von so­
genannten Naturkonstanten abgeleitet (die Länge des Meters etwa aus der als 
unveränderbar geltenden Lichtgeschwindigkeit).82 In der Tat ist der modernen 
Metrologie die Tendenz eigen, sich von der umtriebigen Materialität physischer 
Standards als Quelle der Ungenauigkeit zu lösen. Kein Wunder, denn eine vom 
Rückgriff auf Referenzobjekte unabhängige Bestimmung verspricht die Rekon­
stitution von Maßeinheiten zu jeder Zeit und an jedem Ort – kurz, die weitmög-
lichste Umgehung der mit zentralen materialen Standards verbundenen Risiken. 
Dieses Ziel erscheint greifbar, ist das Ende des Urkilogramms doch beschlossene 
Sache: Am 20. Mai 2019 trat nach dem Willen des BIPM die neueste metrologische 
Reform in Kraft, laut der u.  a. das Kilogramm neu definiert ist. Von da an soll es 
nicht mehr dem Pariser Prototyp entsprechen, sondern wird maßgeblich aus der 
Planck-Konstante h abgeleitet sein, welche das Verhältnis von Energie zur Fre-
quenz eines Photons bezeichnet.83

Zwar wird die metrologische Wissenskonstitution auch dann noch abhängig 
sein von Materialitäten und Beziehungsgeflechten von Subjekten und Objekten. 
Auch wird sie – mit Modifikationen – auch immer noch als Modellkonstellation 
beschreibbar sein.84 Sie wird aber in Theorie und Praxis weit weniger ‚zentralis­

81	 Vgl. URL: http://www.bipm.org/fr/publications/mises-en-pratique/kilogram.html (1.2.2019) 
sowie Peter Cumpson/Naoko Sano „Stability of reference masses V: UV/ozone treatment of 
gold and platinum surfaces“, in: Metrologia 50 (2013), S. 27–36.

82	 Die Bestimmung des Kilogramms geht allerdings auch in die von Ampere, Kelvin und Mol 
mit ein, drei weitere der insgesamt sieben Basiseinheiten des SI: Meter (Länge), Kilogramm 
(Masse bzw. Gewicht), Ampere (Stromstärke), Kelvin (thermodynamische Temperatur), 
Candela (Lichtstärke), Mol (Stoffmenge), Sekunde (Zeit). Vgl. zu den Basiseinheiten des SI 
URL: https://www.bipm.org/fr/measurement-units/base-units.html (1.2.2019).

83	 Des Weiteren werden Meter und Sekunde in die Definition einbezogen. Es gilt nun 1 kg =  
                                                                                                                           . Vgl . hierzu wie zur Revision allgemein URL: https://www.bipm.org/fr/CGPM/ 
db/26/1/ (1.2.2019). Zum Vorlauf der Entscheidung vgl. u. a. Terry Quinn u.  a., „Redefinition 
of the kilogram: A decision whose time has come“, in: Metrologia 42/2 (2005), S. 71–80.

84	 Vgl. zu den Modalitäten von Modellkombinationen Mahr, „Ein Modell des Modellseins“, 
S. 213–218.

1 kg =  h
6,62607015⋅10−34

  s
  m2 

DOI: 10.13173/9783447112642.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



134 Peter Löffelbein

tisch‘ um ein materiales Objekt herum gruppiert zu sein, als es im Falle der Ge­
wichtseinheit bis dato der Fall war. Und auch wenn dabei die ‚Eigensinnigkeit‘ 
des Materiellen auf andere Weise zum Tragen kommen mag, so stellt die Umset-
zung jener Beschlüsse in gewissem Sinne doch das Ende einer metrologischen 
Ära dar – einer Ära allerdings, welche moderne wie vormoderne Zeiten gleicher-
maßen umfasst und die bis ins Frühjahr des Jahres 2019 reicht.

Bibliographie
Quellen
Aegidius Romanus, De Ecclesiastica Potestate, hg. von Richard Scholz, Weimar 1929.
Calendar of the close rolls preserved in the Public Record Office: Richard II., hg. v. The Great 

Britain Public Record Office, London 1920, Bd. II. 
Colyn, John [„Exposure of the Abuses of Weights and Measures for the information of 

the Council (c. 1517)“], in: Select Tracts and Table Books Relating to English Weights and 
Measures (1100–1742), hg. von Hubert und Frieda Nichols (= Camden Miscellany 
XV, 5), London 1929, S. 47–53.

Ptolemy of Lucca, De Regimine Principum. On the Government of Rulers. With Portions 
Attributed to Thomas Aquinas, hg. und übers. von James Blythe, Philadelphia 1997.

„Seventh annual report of the Warden of the Standards on the Proceedings and Busi-
ness of the Standard Weights and Measures Department of the Board of Trade. For 
1872–73“ in: Parliamentary Papers of Great Britain C.859 (1873), URL: http://parlipapers. 
proquest.com/parlipapers/result/pqpdocumentview?accountid=11004&groupid=1
04591&pgId=c02d7b23-17a8-47fc-a073-c45546ee0be7 (29.3.2019).

Das biblische Zitat folgt der Einheitsübersetzung der Heiligen Schrift, hg. i. A. der Bischö­
fe Deutschlands, Österreichs, der Schweiz, der Bischöfe von Luxemburg, von Lüttich 
und von Bozen-Brixen, Stuttgart 1980.

Internetquellen
http://www.bipm.org/fr/about-us/pavillon-de-breteuil/ (1.8.2019).
http://www.bipm.org/fr/measurement-units/base-units.html (1.8.2019).
http://www.bipm.org/fr/publications/mises-en-pratique/kilogram.html, (1.2.2019).
http://www.bipm.org/fr/publications/si-brochure/section1-2.html (1.2.2019).
http://www.justis.com/document.aspx?doc=d7jsrUrxA0LxsKjIoYyZmXGJn2WIivLer

IOJitrvqJedn5eZiZmsmJaZi2idoIWIikvNCPnhzPngDP9MBjrMi6atF&relpos=46 
(30.9.2014).

Sekundärliteratur
Anglo, Sydney, „The British History in Early Tudor Propaganda. With an Appendix of 

Manuscript Pedrigrees of the Kings of England, Henry VI to Henry VIII“, in: Bulle
tin of the John Rylands Library 44 (1962), S. 17–48.

Chrimes, Stanley Bertram, Henry VII, New Haven/London 1999.
Connor, Robert Dickson, The Weights and Measures of England, London 1987.
Crease, Robert, World in the Balance. The Historic Quest For An Absolute System of Mea-

surement, New York/London 2011.

DOI: 10.13173/9783447112642.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



135Risiko in Maßen

Cumpson, Peter/Sano, Naoko: „Stability of reference masses V: UV/ozone treatment of 
gold and platinum surfaces“, in: Metrologia 50 (2013), S. 27–36.

Cunningham, Sean, Henry VII, London/New York 2007.
–, 	 „Loyalty and the Usurper: Recognizances, the Council and Allegiance under 

Henry VII“, in: Historical Research 82/217 (2009), S. 549–581.
Davis, Richard, „The SI unit of mass“, in: Metrologia 40 (2003), S. 299–305.
Hodder, Ian, Entangled. An Archeology of the Relationships between Humans and Things, 

Oxford 2012.
Horowitz, Mark R., „Introduction“, in: Historical Research 82/217 (2009), S. 375–378.
–, 	 „Henry Tudor’s Treasure“, in: Historical Research 82/217 (2009), S. 560–579.
Kula, Witold, Measures and Men, Princeton 1986.
Lockyer, Roger, Henry VII, London u.  a. 1987.
Löffelbein, Peter, Maß, Modell und Material. Dynamische Wissenskonstitution in den 

metrologischen Reformen Heinrichs VII. von England, Working Paper des SFB 980 
Episteme in Bewegung, No. 7/2015, Freie Universität Berlin, URL: http://www.
sfbepisteme.de/Listen_Read_Watch/Working-Papers/No_7_Loeffelbein_Mass-
Modellund-Material/index.html (1.8.2019). 

Mahr, Bernd, „Cargo. Zum Verhältnis von Bild und Modell“, in: Visuelle Modelle, hg. 
von Ingeborg Reichle, Steffen Siegel und Achim Spelten, München 2008, S. 17–40.

–, 	 „Ein Modell des Modellseins. Ein Beitrag zur Aufklärung des Modellbegriff“, in: Mo-
delle, hg. von Ulrich Dirks und Eberhard Knobloch, Frankfurt a. M. 2008, S. 187–216. 

Maier, Anneliese, Metaphysische Hintergründe der spätscholastischen Naturphilosophie, 
Rom 1955.

Mills, Ian u.  a., „Redefinition of the kilogram, ampere, kelvin and mole: a proposed 
approach to implementing CIPM recommendation 1 (CI-2005)“, in: Metrologia 43 
(2006), S. 227–246; S. 228).

Quinn, Terry J., „The Kilogram: The Present State of Our Knowledge“, in: IEEE Trans-
actions on Instrumentations and Measurements 40/2 (1991), S. 81–85.

– 	 u.  a., „Redefinition of the kilogram: A decision whose time has come“, in: Metrolo-
gia 42/2 (2005), S. 71–80.

Searle, John, Speech Acts: An Essay in the Philosophy of Language, London 1969.
Stachowiak, Herbert, Allgemeine Modelltheorie, Wien/New York 1973.
Wartofsky, Marx William, „Telos and Technique. Models as Modes of Action“, in: 

Models. Representation and the Scientific Understanding, hg. von dems., Dordrecht/
Boston/London 1979, S. 140–153.

Watson, C. M., British Weights and Measures. As Described in the Laws of England from 
Anglo-Saxon Times, London 1910.

Wendler, Reinhard, Das Modell zwischen Kunst und Wissenschaft, München 2013.
Williams, Neville, The life and times of Henry VII, London 1994.
Witthöft, Harald, „Maßrealien und die Tradition nordeuropäischer Maßnormen in 

Mittelalter und Neuzeit“, in: Historische Metrologie in den Wissenschaften, hg. von 
dems., St.  Katharinen 1986, Bd. I, S. 213–225.

–, 	 „Zum Problem der Genauigkeit in historischer Perspektive“, in: Genauigkeit und 
Präzision in der Geschichte der Wissenschaften und des Alltags, hg. von Dieter Hoff-
mann und Harald Witthöft, Bremerhaven 1996 (PTB-Texte 4), S. 3–32.

Zupko, Ronald Edward, British Weights and Measures. A History from Antiquity to the 
Seventeenth Century, Wisconsin/London 1977.

DOI: 10.13173/9783447112642.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447112642.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Modell und Empirie in Galileos Mondbeobachtungen
Simone De Angelis

1
Ich beginne mit allgemeinen Überlegungen zum Modellkonzept und nehme 
anschließend einige begriffliche Differenzierungen aus der Perspektive heuti-
ger Wissenschaftstheorie vor. Grundsätzlich gesprochen spielen Modelle eine 
zentrale Rolle in der Wissenschaft, wobei ich mich besonders auf die models in 
science beziehe. Das Bohr‘sche Atommodell, die Doppelhelix der DNA oder das 
Billiard-Modell für Gase sind typische Beispiele von Modellen in der Wissen-
schaft, die auch in der wissenschaftlichen Praxis eine zentrale Rolle spielen. Ein 
bestimmter Modelltypus ist zum Beispiel ein idealisiertes Modell oder ein ma-
thematisches Modell. Man spricht aber auch von ikonischen, analogen oder in
strumentellen Modellen. Es gibt demnach eine Fülle von Modellkonzepten, die 
in den Wissenschaften verwendet werden. Als typisches Beispiel für die Ver-
wendung von idealisierten Modellen gelten etwa die Galilei’schen Idealisierun-
gen, auf die ich weiter unten zurückkommen werde. Mit dem Begriff des Modells 
verbinden sich eine Reihe von Problemen, die entweder semantischer Natur (was 
ist die repräsentative Funktion von Modellen?), ontologischer Natur (was für 
eine Art von Dingen sind Modelle?) oder epistemologischer Natur (wie lernen 
wir anhand von Modellen?) sind.1 In der Frühen Neuzeit gewinnen im Zuge der 
Mathematisierung der Natur, allen voran der physikalischen Natur, idealisierte 
bzw. mathematische Modelle an Relevanz. Alexandre Koyrés These, dass es sich 
bei der Mathematisierung oder Geometrisierung der Natur bzw. des Raumes mit 
Blick auf Galilei, Descartes und Newton um eine „attitude intellectuelle“, also um 
einen Mentalitätswandel in der Auffassung der Natur handle, die gegenüber der 
Schule von Paris von John Buridan und Nicolas Oresme im 14. Jahrhundert eine 
Differenz markiere, bleibt m.  E. zu diskutieren.2 Auch der theoretische Physiker 
Lee Smolin vertritt dieses Mathematisierungskonzept als Charakteristikum der 
modernen Physik: Galileo habe entdeckt, dass die Körper beim Fallen immer eine 
Parabel beschreiben und dabei eine konstante Beschleunigung aufweisen. Dabei 
lasse sich die Parabel, die mathematische Kurve, in einem sog. Konfigurations-

1		 Roman Frigg und Stephan Hartmann, „Models in Science“, in: The Stanford Encyclopedia of 
Philosophy (Fall 2012 Edition), hg. von Edward N. Zalta, URL: http://plato.stanford.edu/archi-
ves/fall2012/entries/models-science/ (1.8.2019).

2		 Alexandre Koyré, Études Galiléennes, Paris 1939, Bd. 1: À l’Aube de la Science Classique, S. 9.

DOI: 10.13173/9783447112642.137 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



138 Simone De Angelis

raum wiedergeben, in dem die Zeit verschwinde.3 Ein idealisiertes Modell ver-
sucht ja ganz grundsätzlich, etwas Kompliziertes zu vereinfachen, um es irgend-
wie handhabbar zu machen. Wie bekannt ist, beschäftigte sich Galileo u.  a. mit 
dem freien Fall und mit der Bewegung von Kugeln auf einer schiefen Oberfläche. 
Dabei ging es zum Beispiel darum, von der Reibung abzusehen oder den Luftwi
derstand zu ignorieren. In dieser Variante von Idealisierung spricht man in phi-
losophischen Debatten von sog. Aristotelischen oder Galilei‘schen Idealisierun-
gen. Worum geht es dabei? Bei den Aristotelischen Idealisierungen kommt es 
zu einem Weglassen von nicht problemrelevanten Eigenschaften eines Objekts. 
Man begrenzt die Konstellation von Eigenschaften und isoliert diese durch die-
ses Verfahren. Das Planetensystem zum Beispiel wird dann nunmehr nur durch 
Masse und Form dargestellt. Im Zusammenhang mit den Galilei’schen Idealisie
rungen spricht man von ‚verzerrten‘ physikalischen Modellen, etwa dann, wenn 
sich Massenpunkte auf einer reibungslosen Ebene bewegen.4 Das Beispiel des 
freien Falls ist hierfür emblematisch: Galileo konzentrierte sich auf die initiale, 
vorübergehende Phase der Bewegung, in der Körper beschleunigt werden, wäh-
rend er die zweite konstante Phase der Bewegung, in der sich die Geschwindigkeit 
eines Körpers stabilisiert, vernachlässigte. Galileo hatte dabei die Intuition der 
initialen Bewegung sowie die Intuition, dass die schiefe Ebene den freien Fall 
verlangsamt darstellte. Nur so, gewissermaßen durch einen ‚Trick‘, konnte er das 
Fallgesetz formulieren, demzufolge das Gewicht eines Körpers (zumindest in der 
Initialphase und bei Vernachlässigung des Luftwiderstandes) beim Fallen keine 
Rolle spielt, weshalb alle Körper gleich schnell fallen. Damit konnte er die ter
restrische Physik des Aristoteles, der nur die zweite Phase des freien Falls beob­
achtete und den Luftwiderstand berücksichtigte, widerlegen.5 Es war also cha-
rakteristisch für Galileo, komplizierte Situationen durch solche Vereinfachungen 
in den Griff zu bekommen. Galileos Idealisierungen waren natürlich nicht ganz 
unproblematisch. Was sagt uns denn ein ‚verzerrtes‘ Modell dieser Art über die 
Realität aus? Wie können wir seine Genauigkeit prüfen? Eine Möglichkeit besteht 
darin, solche Idealisierungen als Grenzfälle anzusehen.6 Kommen wir aber damit 
weiter? Begriffliche Differenzierungen, wie sie die Wissenschaftstheorie anbietet, 
können zwar durchaus nützlich sein. Sie geben eine erste Orientierung, bleiben 
aber oft steril und zu abstrakt, wenn sie nicht an konkreten historischen Beispie-
len erörtert und veranschaulicht werden. Galileos Werk bietet hier interessante 
Ansatzpunkte, gerade wenn man als Wissenschaftshistoriker abstrakte theore­
tische Konstrukte, wie in diesem Fall das Modell, mit konkreten historischen 

3		 Lee Smolin, Im Universum der Zeit. Auf dem Weg zu einem neuen Verständnis des Kosmos, übers. 
von Jürgen Schröder, München 2014 [2013], S. 39–64 u. S. 78–87.

4		 Frigg/Hartmann, „Models in Science“ (1.8.2019).
5		 Carlo Rovelli, „Aristotle’s Physics: a Physicist’s Look“, in: arXiv:1312.4057v2 [physics.hist-ph] 

(18 Aug 2014), URL: https://arxiv.org/abs/1312.4057v2 (1.8.2019).
6		 Frigg/Hartmann, „Models in Science“ (1.8.2019).

DOI: 10.13173/9783447112642.137 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



139Modell und Empirie in Galileos Mondbeobachtungen

Fallbeispielen zu verknüpfen versucht.7 Im Rahmen meiner Beschäftigung mit 
Galileos Mondbeobachtungen im berühmten Werk Sidereus Nuncius (Der „Ster
nenbote“) bin ich denn hinsichtlich des Modellgebrauchs auch auf erstaunliche 
Befunde gestoßen. Davon handelt der vorliegende Aufsatz. Zuerst will ich den-
noch den historischen Kontext, in dem diese Modellverwendung erfolgte, etwas 
erläutern.

2
Galileos Werk Sidereus Nuncius (Abb. 1) wurde 1610 in Venedig publiziert. Venedig 
war damals ein bedeutendes Wirtschafts-, Kultur- und Wissenschaftszentrum. 
Norditalien und besonders Venetien erfreuten sich einer intensiven kulturellen 
Blüte. Um dies nachvollziehen zu können, muss man sich nur die geographische 
Lage der Makroregion Venetien um 1500 vor Augen führen, in der die Repu-
blik Venedig wirtschaftlich und politisch die größte Expansion erreichte. Die 
Lage begünstigte einerseits die Handelsbeziehungen mit fernen Ländern, an-
dererseits die politische Ausdehnung dieser geographischen Makroregion, die 
damals auch Istrien, Dalmatien, das Ägäische Meer und Zypern umfasste. Die 
hauptsächlichen Handelsrouten erstreckten sich über diese ganze Region bis 
nach Nordafrika und den Orient, die venezianische Flotte dominierte bis zum 
Beginn des 16. Jahrhunderts weite Teile des Mittelmeerraumes. Venedig war ein 
großer Handelsumschlagplatz: Waren und Güter aus Indien, China und dem Ori-
ent kamen nach Venedig und wurden von dort nach London und Bruges, im 
heutigen Belgien, weiterverkauft. Es wurde u.  a. mit Gewürzen, Edelhölzern und 
Parfüm gehandelt. Die Erträge wurden in Gold bezahlt, die Venezianer waren 
tüchtige Handelsleute. Es zirkulierte viel Geld, Venedig war eine reiche Republik. 
Im 16. Jahrhundert erlebte nicht nur die bildende Kunst eine kulturelle Blütezeit 
(zu denken wäre an Tizian oder Giorgione), sondern auch die Wissenschaften. 
Die Universität Padua war ein bedeutendes akademisches Zentrum von euro
päischem Format, und die Stadt selbst natürlich auch geographisch Venedig 
sehr nahe. Die Universität Padua war eine Hochburg der Wissenschaften, be
sonders der Medizin, der Anatomie, der Mathematik und der Astronomie. Be-
kannt ist etwa das erste Theatrum anatomicum, das der Anatom Girolamo Fabrici 
d’Aquapendente 1594 in Padua erbauen ließ und das man heute noch besichtigen 
kann.8 Es gibt in Padua im sog. „Saal der Vierzig“ im Palazzo del Bò auch ein al-
tes Holzgebälk zu besichtigen, das Galileos Lehrstuhl war. Galileo hatte nämlich 
von 1590 bis 1610 in Padua eine Professur für Mathematik inne. Hinter Galileos 
Lehrstuhl hängen an den Wänden die Porträts von Medizinern, die entweder in 

7		 Simone De Angelis, „Der Wissenschaftshistoriker“, in: Das Personal der Postmoderne. Inventur 
einer Epoche, hg. von Hannes Mangold und Alban Frei, Bielefeld 2015, S. 137–149.

8		 Simone De Angelis, „Demonstratio ocularis und evidentia. Darstellungsformen von neuem 
Wissen in anatomischen Texten der Frühen Neuzeit“, in: Spuren der Avantgarde: Theatrum 
anatomicum. Frühe Neuzeit und Moderne im Kulturvergleich, hg. von Helmar Schramm, Ludger 
Schwarte und Jan Lazardzig, Berlin/New York 2011, S. 168–193. 

DOI: 10.13173/9783447112642.137 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



140 Simone De Angelis

Padua studiert hatten oder dort Professoren gewesen waren, unter ihnen auch 
William Harvey, der zu Beginn des 17. Jahrhunderts den Blutkreislauf entdeckte. 
Solcherart hat man sich also den unmittelbaren historischen Kontext von Galileos 
eigener wissenschaftlicher Arbeit als Mathematiker und Astronom bis zum Er
scheinen von Sidereus Nuncius vorzustellen.

9		 Abbildung mit freundlicher Genehmigung der Universitätsbibliothek Graz.

Abb. 1: Galileo Galilei, Titelblatt der Grazer Originalausgabe des  
Sidereus Nuncius (1610). Universitätsbibliothek Graz.9 

DOI: 10.13173/9783447112642.137 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



141Modell und Empirie in Galileos Mondbeobachtungen

In diesem Zusammenhang ist ferner ein jüngst wiedergefundenes Dokument 
bedeutsam, welches zeigt, dass Galileo im Herbst 1609 mit dem Bau eines Tele
skops beschäftigt war und dass er sich mit der Optik aus ganz praktischer Sicht 
auseinandersetzte. Auf der Rückseite eines in der Nationalbibliothek von Florenz 
aufgefundenen Briefes hatte Galileo nämlich eine Einkaufsliste verfasst, mit der er 
in Venedig eine Reihe von Dingen einkaufen wollte: u.  a. Malvasia-Wein, Zucker, 
Gewürze, Pfeffer, Nelken, einen Hut für seinen Sohn Vincenzo, aber auch Kano­
nenkugeln, Orgelpfeifen, Tonerde aus Tripolis, Pech aus Griechenland, deutsche 
Brillengläser, Spiegelscherben, Bergkristall, Eisenschüsseln und Filz. Wie Gior-
gio Strano gezeigt hat, ist Galileos „shopping list“ ein „direkter Beweis“ dafür, 
dass er die Qualität gewöhnlicher Brillengläser erhöhen wollte und dass er eine 
sehr gute Kenntnis von der Herstellung von Gläsern und Linsen hatte.10 Der Hin
weis auf die „deutschen Brillengläser“ zum Beispiel verweist auf die ‚deutsche 
Methode‘ der Glasherstellung, bei der besonders dünne Glasscheiben produziert 
wurden und die offenbar andere Methoden übertraf.11 Überhaupt besaßen die 
Venezianer seit dem 13. Jahrhundert eine hochwertige Glasproduktion, in der sie 
sodiumhaltige Alkaliasche verwendeten, die sie aus Pflanzen gewannen, die nur 
in Syrien wuchsen und die sie von dort importierten.12 Das venezianische Know-
how bezüglich der Glasproduktion dürfte somit auch Galileos Linsenherstellung 
begünstigt haben. Am Ende des Jahres 1609 hatte er jedenfalls ein leistungsstar­
kes Teleskop gebaut, das in der Lage war, Objekte mehr als dreißigfach zu ver-
größern.13 Es ermöglichte ihm, die außergewöhnlichen Beobachtungen am Him-
mel zu machen, die er dann in seinem Werk Sidereus Nuncius präsentierte. Im 
Folgenden werde ich zeigen, durch welche Umstände Galileo dazu kam, seine 
Mondbeobachtungen durch ein Modell zu repräsentieren und wie seine Befunde 
eine Debatte auslösten, die ihn zwang, seine Konzepte und Argumente stärker 
zu verdeutlichen und zu spezifizieren. Ich beginne mit der Analyse von Galileos 
Mondzeichnungen sowie eines Diagramms, das sein geometrisches Argument 
visuell darstellt.

3
In einer seiner Mondzeichnungen (Abb. 2) identifizierte und malte Galileo Licht-
flecken an der dunklen Seite des Mondes. Am Halbmond beobachtete er die De-
markationslinie zwischen dem hellen und dem dunklen Teil des Mondes. Diese 
Demarkationslinie wurde auch terminator genannt. Galileo beobachtete außer-

10	 Giorgio Strano, „Galileo’s shopping list: An overlooked document about early telescope 
making“, in: From Earth-Bound to Satellite. Telescope, Skills and Networks, hg. von Alison D. 
Morrison-Low, Sven Dupré, Stephen Johnson und Giorgio Strano, Leiden 2012 (History of 
Science and Medicine Library. Scientific Instruments and Collections 23/2), S. 1–19, hier S. 18.

11	 Sven Dupré, „Galileo and the culture of glass“, in: Tintenfass und Teleskop: Galileo Galilei im 
Schnittpunkt wissenschaftlicher, literarischer und visueller Kulturen im 17.  Jahrhundert, hg. von 
Andrea Albrecht, Giovanna Cordibella und Volker Remmert, Berlin/Boston 2014, S. 297–319.

12	 Peter Spufford, Power and Profit. The Merchant in Medieval Europe, London 2002, S. 270 u. S. 273.
13	 Strano, „Galileo’s shopping list“, S. 18.

DOI: 10.13173/9783447112642.137 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



142 Simone De Angelis

dem, dass diese Trennlinie nicht gerade, sondern unregelmäßig verlief. Später 
schloss er aus dieser Beobachtung, dass diese Linie nicht die Lichtgrenze auf ei-
ner glatten und ebenen Kugeloberfläche sein konnte. Ferner beobachtete er helle 
Flecken auf der dunklen Seite des Mondes, die im am weitesten entfernten Fall ca. 
ein Zwanzigstel des ganzen Monddurchmessers vom terminator entfernt waren. 
Bei der Größe des Monddurchmessers handelte es sich um ein empirisches Da-
tum, eine Zahl, die seit der Antike erstaunlich genau bekannt war. Dies, obwohl 
Galileo hier der Einfachheit halber gerundete Zahlen verwendete. Er nahm an, 
dass die eingezeichneten hellen Flecken Bergspitzen waren, die von der Sonne 
beleuchtet wurden, während der Fuß der Berge im Schatten lag und wegen der 

Abb. 2: Galileo Galilei, Helle Flecken auf der Nachtseite des Mondes (1610).  
Aus: ders., Sidereus Nuncius, Venedig 1610, S. 8. 

DOI: 10.13173/9783447112642.137 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



143Modell und Empirie in Galileos Mondbeobachtungen

Krümmung der Mondoberfläche von 
den Sonnenstrahlen nicht mehr er
reicht werden konnte. Diese Annah
me erlaubte es Galileo also, sein Ar
gument für die Bestimmung der Höhe 
der Berge auf dem Mond zu konstru
ieren, was Wissenschaftshistorikern 
inzwischen auch gut bekannt ist.14 
Wie ich später detaillierter ausführen 
werde, war sich Galileo durchaus be
wusst, dass es nicht selbstverständlich 
war, die hellen Flecken als Bergspitz en 
zu identifizieren. Seine Annahme be­
durfte einer Erklärung, zumal die hel
len Flecken auch von anderen Mond
strukturen, zum Beispiel von einem 
hellen, reflektierenden Material, hät-
ten verursacht werden können.

Galileos Argument für die Bestim-
mung der Mondhöhen sieht wie folgt aus: Wie auf einer weiteren Zeichnung 
(Abb. 3) zu sehen ist, benutzt Galileo ein einfaches zweidimensionales geometri-
sches Modell, um den dreidimensionalen Mond darzustellen. 

Galileo repräsentierte den Mond also als perfekten Kreis CAF (obwohl der 
Mond in Wirklichkeit keine perfekte Kugel ist). Die Achse CF repräsentiert den 
Terminator, die Linie GCD den Lichtstrahl, der von der Sonne in G ausgeht, den 
Mond in C als Tangente berührt und den Berg AD auf der dunklen Mondseite 
seitlich bestrahlt. D stellt die Spitze des Berges dar, die vom Lichtstrahl berührt 
wird und deshalb als heller Fleck erscheint (s. Abb. 2). Wenn also der Berg AD so 
hoch ist, dass er vom Lichtstrahl GC beleuchtet wird, dann muss sich dieser Berg 
AD an der Spitze D mit der Tangente GC schneiden. Wie Gerd Graßhoff und John 
Heilbron gezeigt haben, errechnete Galileo die Höhe der Berge auf dem Mond 
anhand dieses Modells und mithilfe des Satzes des Pythagoras (ED = √EC2 + DC2), 
wobei er zu dem Schluss kam, dass die Mondberge ca. fünf Meilen hoch seien.15 
Galileo gab auch an, dass die Mondberge höher seien als diejenigen auf der Erde, 
die ihm zufolge ungefähr eine italienische Meile hoch seien. Wenn wir bedenken, 
dass eine italienische Meile rund 1,851 Kilometer entspricht ( 1⁄60 des Äquatorial
grades), dann ist dieser Wert zu klein, selbst, wenn wir bedenken, dass Galileo 
nur die europäischen Berge kannte. An anderer Stelle seines Werkes gab Galileo 
an, dass die lunaren Bergketten drei bis vier italienische Meilen hoch seien. 

14	 Gerd Graßhoff, „Modelle“, in: ders., Einführung in die Wissenschaftsgeschichte und Wissen-
schaftstheorie, URL:  http://philoscience.unibe.ch/documents/VorlesungenFS10/wtwg/wtwg 
script.pdf (27.2.2015); siehe auch: John Heilbron, Galileo, Oxford 2010.

15	 Graßhoff, „Modelle“, S. 30; sowie Heilbron, Galileo, S. 152f.

Abb. 3: Galileo Galilei, Geometrisches 
Modell zur Bestimmung der Höhe AD eines 
Mondberges (1610). Aus: ders., Sidereus  
Nuncius, Venedig 1610, S. 13 v.

DOI: 10.13173/9783447112642.137 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



144 Simone De Angelis

Obschon Galileo die Umstände vereinfachte und seine Annahmen zum Teil 
inkorrekt waren, war sein Argument zur Bestimmung der Mondhöhen dennoch 
schlüssig, und es handelte sich um eine für die damalige Zeit bemerkenswerte 
Leistung. Dabei muss klar sein, dass es Galileo nicht darum ging, exakte Wer-
te für die Höhe der Mondberge zu berechnen, sondern lediglich darum, grobe 
Schätz ungen durchzuführen, die einen Vergleich mit Bergen auf der Erde ermög­
lichten. Wie noch zu zeigen sein wird, war schon die einfache Annahme, dass 
auf dem Mond Berge existieren, zu dieser Zeit nicht selbstverständlich. Aber ab-
gesehen von den ungenauen Werten für die Höhe der Berge auf dem Mond und 
auf der Erde, sind Galileos Vereinfachungen für die Zwecke seines Arguments 
durchaus vertretbar. Modelle können auch falsche Annahmen beinhalten, solan
ge sie approximativ einen Verwendungszweck erfüllen.16 Galileo stellte keine Ge
nauigkeitsansprüche (und wir werden auch gleich sehen, warum). Es war ihm 
also durchaus bewusst, dass er mit Vereinfachungen arbeitete. Eine weitere An
nahme Galileos war, dass sich Lichtstrahlen geradlinig fortbewegen. Dass Licht 
durch schwere Körper abgelenkt wird, war Galileo natürlich noch nicht bekannt; 
dies spielt für den Mond aber auch keine signifikante Rolle, ebenso wenig wie auf 
der Erde, wo die Lichtstrahlen allerdings durch die Erdatmosphäre gebrochen 
werden. Implizit musste Galileo also voraussetzen, dass es auf dem Mond kei-
ne Atmosphäre gab. Das Modell funktioniert außerdem nur bei Halbmond, bei 
Neumond werden die geometrischen Konstruktionen wesentlich komplizierter, 
insbesondere wäre der Satz des Pythagoras nicht mehr anwendbar, da kein recht­
winkliges Dreieck mehr gegeben wäre.17 Das Zwischenfazit lautet also: Galileo 
war dank all dieser Vereinfachungen in der Lage, die Mondhöhen approximativ 
zu berechnen.

Dieser Befund hat aber eine Pointe: Es ist nämlich zu fragen, warum Galileo bei 
seinen Mondbeobachtungen überhaupt auf solche idealisierten, geometrischen 
Modelle zurückgriff. Die etwas überraschende Antwort, die Galilei etwas später 
selbst formulierte, lautete: weil man die Berge in Wirklichkeit gar nicht sieht, ja 
aus der Distanz Erde-Mond zu dieser Zeit auch gar nicht sehen konnte, selbst 
wenn man durch ein Teleskop schaute (was natürlich nicht heißt, dass das Mond
gebirge prinzipiell unbeobachtbar ist). Damit stellt sich ein interessantes epistemo
logisches Problem, das die Beobachtung in einem allgemeineren Sinn betrifft und 
zumindest zum Teil erklärt, warum sich Galileo bei seinen Mondbeobachtungen 
entschied, ein geometrisches Argument, d.  h. ein idealisiertes Modell, einzu­
führen. Allerdings stellte Galileo das Beobachtungsproblem nicht im Sidereus 
Nuncius dar, sondern in seinem berühmten Brief an den Jesuitenpater Christoph 
Grienberger in Rom vom 1. September 1611, dem die Galileiforschung bislang zu 
wenig Beachtung geschenkt hat. Dieser Brief wirft ein Licht auf die komplexe 

16	 Graßhoff, „Modelle“, S. 30f.
17	 Ebd., S. 31.

DOI: 10.13173/9783447112642.137 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



145Modell und Empirie in Galileos Mondbeobachtungen

epistemische Situation,18 in die Galileo nach der Veröffentlichung von Sidereus 
Nuncius verwickelt wurde.

4
Grundsätzlich wurden Galileos Beobachtungen am Sternenhimmel – die Mond-
oberfläche, die Figur des Saturn, die Phasen der Venus, die Jupitermonde und die 
Milchstraße – von seinen Zeitgenossen ambivalent rezipiert. Einige renommierte 
jesuitische Mathematiker am Collegio Romano bestätigten im Wesentlichen Gali
leos Beobachtungen.19 Allerdings konnte sich das Argument, dass es sich bei der 
gebirgigen Erscheinung der Mondoberfläche um eine optische Täuschung oder 
Halluzination handelte, lange halten, besonders auch im Zusammenhang mit 
Galileos Beobachtung der Jupitermonde.20 Die Einwände einiger jesuitischer Ma
thematiker konzentrierten sich 1611 speziell auf das sog. ‚Problem von Mantua‘, 
demzufolge die Peripherie der Mondhalbkugel gänzlich hell beleuchtet blieb, 
ohne dass Schatten und Unregelmäßigkeiten zu erkennen gewesen wären, so-
dass die Gebirgsspitzen dort nicht zu sehen waren.21 Dies war also das Problem, 
mit dem sich Galileo in dem Brief an Grienberger vom 1. September 1611 ausein
andersetzte und das ihm darüber hinaus die Gelegenheit bot, über die Implika­
tionen seiner Mondbeobachtungen ausführlicher und genauer zu reflektieren, als 
er dies in Sidereus Nuncius getan hatte.22

Die Frage, die besonders der jesuitische Mathematiker Giuseppe Biancani for-
muliert hatte und die Galileo in seinem Brief referierte, lautete wie folgt: „Sind 
denn auf der der Erde zugewandten Seite der Mondoberfläche Erhöhungen zu 
sehen?“ Galileos Antwort: „Nein, antworte ich, und ich sage sogar, dass man die 
Höhen und Erhebungen des Mondes aus einer solchen Distanz nicht nur nicht 
sieht oder nicht sehen kann, sondern dass man sie nicht einmal aus der Nähe von 
100 Meilen sehen würde.“23 Galileos Antwort ist insofern erstaunlich, als sie das 
Risiko in Kauf nahm, bezüglich der Mondhöhen nicht geglaubt zu werden, gera

18	 Lutz Danneberg, „Epistemische Situationen, kognitive Asymmetrien und kontrafaktische 
Imaginationen“, in: Ideen als gesellschaftliche Gestaltungskraft im Europa der Neuzeit. Beiträge 
für eine erneuerte Geistesgeschichte, hg. von Lutz Raphael und Heinz-Elmar Tenorth, München 
2006, S. 193–221.

19	 Michele Camerota, Galileo Galilei e la cultura scientifica nell’età della Controriforma, Roma 2004, 
S. 200–218. Camerota zeigt im Detail den ambivalenten Charakter des Urteils der jesuiti-
schen Mathematiker gegenüber Galileos Sidereus Nuncius auf.

20	 Ebd., S. 201. Das Argument der optischen Täuschung und der Halluzination in der jesuiti-
schen Briefkorrespondenz des Jahres 1611 wird hier belegt. 

21	 Ebd., S. 213; sowie Isabelle Pantin, „Galilée, la lune et les Jésuites: À propos du Nuncius Side-
reus Collegii Romani et du ‚Problème de Mantue‘“, in: Galilaeana 2 (2005), S. 19–24.

22	 Galileo Galilei an Cristoforo Grienberger [in Roma], Firenze, 1° settembre 1611, in: ders., Le 
Opere di Galileo Galilei, Edizione Nazionale, hg. von Antonio Favaro, Bd. 11: Carteggio 1611–
1613, Florenz 1901, S. 178–202, hier S. 186: „[…] et poi, che io di nuovo mi affatichi in dichiara-
re più lucidamente et diffusamente che non feci nel mio Nunzio Sidereo“ (Übersetzung des 
Autors, hier und im Folgenden).

23	 Galileo Galilei an Grienberger, S. 183.

DOI: 10.13173/9783447112642.137 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



146 Simone De Angelis

de wenn man sich etwa das jesuitische Halluzinationsargument vor Augen führt. 
Umso wichtiger war deshalb Galileos Rechtfertigungsstrategie in dem Brief an 
Grienberger, die auch die Motivation für das Verfassen des Briefes selbst bildete. 

Galileos Argumentation, mit der er die hier skizzierte Problemsituation zu be-
wältigen versuchte, lässt sich in sechs Schritten rekonstruieren und analysieren.

(i) Galileo stellte in seiner ersten Antwort auf die Frage Biancanis explizit das 
Problem des Sehens und der visuellen Wahrnehmung der Mondbeobachtung 
dar. Doch inwiefern können wir hier auch von einem epistemologischen oder 
perzeptionstheoretischen Problem sprechen? Dominik Perler und Markus Wild 
stellen in ihrem Buch über Wahrnehmungstheorien in der frühen Neuzeit (2008) das 
Wahrnehmungsproblem wie folgt dar: „Das Problem der Wahrnehmung besteht 
darin, eine Erklärung der Beziehung der Sinneserfahrung zu den materiellen Ob
jekten zu finden.“24 Übertragen auf Galileos Situation heißt dies, dass seine Argu
mentation in dem Brief an Grienberger im Wesentlichen darauf zielte, eine Erklä
rung für die Phänomene und Erscheinungen des Mondes zu geben, wie sie von 
der Erde aus wahrgenommen wurden. Denn offensichtlich unterschied Galileo 
zwischen dem, was durch die sinnliche Wahrnehmung von der Mondoberfläche 
zu sehen war (auch mit Hilfe des Teleskops) und dem, wie die Mondoberfläche 
wirklich beschaffen war, also zwischen dem wahrnehmenden Subjekt auf der 
einen Seite und dem wahrgenommenen Objekt auf der anderen. (ii) In der Tat 
stellte Galileo in dem Brief an Grienberger die Frage, wie er denn von der Be
schaffenheit der Mondoberfläche etwas wissen konnte, ganz explizit: „Wie also 
wissen wir, dass der Mond gebirgig ist?“ Galileos Antwort: „Wir wissen es nicht 
aufgrund der einfachen Sinneswahrnehmung (senso), sondern indem wir die ra­
tionale Argumentation (discorso) mit Beobachtungen (osservationi) und sinnlichen 
Erscheinungen (apparenze sensate) paaren und verbinden.“25 (iii) Galileos Aussa­
ge beinhaltet relevante erkenntnis- und wahrnehmungstheoretische Implikatio
nen, die im Folgenden erklärt und weiter expliziert werden sollen. Insbesondere 
bezog Galileo Überlegungen über Hell-Dunkel-Effekte, perspektivisches Sehen, 
Irradiationseffekte (optische Probleme) sowie ‚homogene Wahrnehmungen‘ in 
seine Argumentation ein. Ich werde in meinem Beitrag besonders auf Galileos 
Argumente über Hell-Dunkel-Effekte in Kombination mit dem perspektivi­
schen Sehen näher eingehen. (iv) Hell-Dunkel-Kontraste: Galileo sagte, dass sich 
die beobachteten Phänomene, etwa die hellen Flecken auf der nichtbeleuchteten 
Seite des Mondes, nie auf einer glatten Kugeloberfläche ereignen würden. Da-
raus schloss er, dass die Mondoberfläche geprägt von Höhen und Tiefen sei.26 
Es ging hier also zunächst um ein Schlussverfahren sowie um Hypothesenbil-
dung: Was Galileo nämlich durch sein Fernrohr sah, waren eigentlich nur Hell-

24	 Dominik Perler und Markus Wild, „Einleitung“, in: Sehen und Begreifen. Wahrnehmungstheo
rien in der frühen Neuzeit, hg. von dens., Berlin 2008, S. 48.

25	 Galileo Galilei an Grienberger, S. 183: „non col semplice senso, ma coll’accoppiare e congiun-
gere il discorso coll’osservationi et apparenze sensate“.

26	 Ebd., S. 183f.

DOI: 10.13173/9783447112642.137 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



147Modell und Empirie in Galileos Mondbeobachtungen

Dunkel-Effekte. Er schloss somit von 
diesen Hell-Dunkel-Effekten auf die 
physikalischen Ursachen (Höhen und 
Tiefen auf der Mondoberfläche), weil 
er diese, wie wir jetzt wissen, per se 
ja gar nicht sehen konnte. Allerdings 
waren Höhen und Tiefen lediglich Er
scheinungen, Phänomene. Aus episte
mologischer Sicht betrachtete er diese 
bloß als Annahmen oder Hypothe­
sen. Die Erscheinungen vermochten 
zwar zu überzeugen, sie blieben den
noch hypothetisch, weil die Höhen 
und Tiefen, also die Eigenschaften des 
Wahrnehmungsobjekts, von ihm nicht 
wirklich gesehen werden konnten.27 
Galileo veranschaulichte den wahrge
nommenen Hell-Dunkel-Kontrast am 
Terminator auch mit einer Zeichnung 
(Abb. 4). (v) Perspektivisches Sehen: Gali-
leo erweiterte ferner seine Argumen
tation auch für jenen Fall, in dem es 
keine Hell-Dunkel-Effekte auf der 
Mondoberfläche zu sehen gab. Dies 
galt besonders für diejenigen Zonen 
der Mondoberfläche, die vom Sonnen­
licht stark beleuchtet wurden, wie 
zum Beispiel die Peripherie der Mond
halbkugel, wo die Bergketten nicht zu 
sehen waren. Galileo musste nämlich den scheinbaren Widerspruch erklären, 
dass sich die Bergketten auf dem Mond bis zur Peripherie der Mondhalbkugel 
erstreckten und also vorhanden, jedoch nicht zu sehen waren. Galileo nahm also 
an, dass die Hell-Dunkel-Effekte an der Peripherie der Mondhalbkugel zwar 
existierten, jedoch nicht sichtbar waren, sodass man in diesem Fall aus ihnen 
keine Hypothesen oder Argumente zugunsten der gebirgigen Mondoberfläche 
ableiten konnte.28 Als Folge wollten seine Gegner die Existenz von Bergen auf 
dem Mond gänzlich bezweifeln.29 Galileo versuchte diesen Zweifel durch weite-
re Argumente auszuräumen. Anhand einer Zeichnung (Abb. 5) verdeutlichte er, 
dass es darauf ankommt, ob die Berghöhen frontal in der mittleren Mondzone 

27	 Ebd., S. 184.
28	 Ebd. 
29	 Ebd., S. 186.

Abb. 4: Galileo Galilei, Veranschaulichung 
des Hell-Dunkel-Kontrasts am sog. Termina-
tor (1. September 1611).  
Aus: Brief an Christoph Grienberger, in: 
ders., Le Opere di Galileo Galilei, Edizione 
Nazionale, hg. von Antonio Favaro, Bd. 11: 
Carteggio 1611–1613, Florenz 1901, S. 183.

DOI: 10.13173/9783447112642.137 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



148 Simone De Angelis

oder an der Mondperipherie aus seitlicher Perspektive betrachtet werden. Galileo 
argumentierte wie folgt: Man betrachte die Kugel ABCE, besonders die Kuge-
loberfläche, die innerhalb eines Polarkreises eingeschlossen ist: Wer sein Auge 
senkrecht über den Pol richtet oder senkrecht von unten darauf schaut, der sieht 
einen perfekten Kreis BAEC; wer sein Auge jedoch seitlich auf den Polarkreis 
richtet, der würde nur den schmalen Bruchteil ADC desselben Kreises wahrneh
men. Bezogen auf die Mondbeobachtung heißt dies, dass wir die Bergspitz en 
auf den zentralen Teilen des Mondes frontal sehen (in maestà), ähnlich dem Kreis 
BAEC, während wir sie an der Peripherie nur von der Seite sehen (in profilo), ähn-
lich dem Kreis ADC.30 Das ist denn auch der Grund, weshalb wir die Bergspitzen 
auf der dunklen Mondseite als helle Flecken ABC wahrnehmen, während wir auf 
der gegenüberliegenden beleuchteten Mondseite die Höhen FG nicht sehen, auch 
wenn sie vom dunklen Nachthimmel umgeben sind (Abb. 6).32 

30	 Ebd., S. 193.
31	 Galileo veranschaulichte die unterschiedliche Betrachtung der beleuchteten Mondhöhen in 

der zentralen und in der peripheren Mondzone. Erstere ABC wird frontal (in faccia), letztere 
FG seitlich (in profilo) betrachtet. In der Seitenansicht verschwindet der Hell-Dunkel-Kontrast.

32	 Ebd., S. 191f.

Abb. 5: Galileo Galilei, Schematische Dar
stellung der Frontal- bzw. Seitenansicht 
von Berghöhen in den mittleren bzw. 
peripheren Zonen des Mondreliefs  
(1. September 1611).  
Aus: Brief an Christoph Grienberger, in: 
ders., Le Opere di Galileo Galilei, Edizione 
Nazionale, hg. von Antonio Favaro, Bd. 11: 
Carteggio 1611–1613, Florenz 1901, S. 193.

Abb. 6: Galileo Galilei, Darstellung der  
Berghöhen und der Lichtverhältnisse an 
der Peripherie der Mondhalbkugel  
(1. September 1611).  
Aus: Brief an Christoph Grienberger, in: 
ders., Le Opere di Galileo Galilei, Edizione 
Nazionale, hg. von Antonio Favaro, Bd. 11: 
Carteggio 1611–1613, Florenz 1901, S. 191.31

DOI: 10.13173/9783447112642.137 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



149Modell und Empirie in Galileos Mondbeobachtungen

Anhand einer weiteren Zeichnung 
(Abb. 7) zeigte Galileo schließlich, wa­
rum es noch einen zusätzlichen Grund 
gibt, weshalb die Hell-Dunkel-Effekte 
an der Peripherie der Mondhalbkugel 
nicht zu sehen sind: Man müsste die 
Perspektive des Auges in Position  A 
einnehmen, also schräg über der be
leuchteten Oberfläche, um an der 
Mondperipherie Hell-Dunkel-Effekte 
bzw. Höhen und Tiefen zu sehen. Von 
der Erde aus gesehen steht der Leucht
körper (Sonne) aber immer höher und 
das menschliche Auge immer tiefer 
als die beleuchtete Oberfläche. Und 
weil wir stets tiefer stehen als die betrachtete Oberfläche, kann die Sonne an je­
dem beliebigen Ort stehen, die Schattenseiten der Gebirgstiefen werden wir von 
dort nie sehen können.34 Man würde die Schattenseiten des Mondgebirges ferner 
auch dann nicht sehen, wenn das Auge parallel zur Sonne stünde, also in Posi
tion O („il sole o chi nel sole fosse collocato“).35 Dies deshalb, weil in einem sol-
chen Fall die Strahlen des Augenlichts und die Sonnenstrahlen auf parallelen Li-
nien verlaufen würden.36 Dieses Argument Galileos, wonach der Beobachter eine 
Perspektive aus der Sicht der Gestirne einnimmt, gehört zu den frühen Beispie-
len von „Imaginationen des Sich-Hineinversetzens in den Naturwissenschaften“, 
wie sie dann auch bei Leibniz und bis in die Gegenwart naturwissenschaftlicher 
Erkenntnismethoden zu finden sein werden.37 Außerdem war Galileo auch mit 
dem Wissen über das perspektivische Sehen vertraut, das er vor allem durch die 
Lektüre von Künstlertraktaten kannte, das er sich aber auch durch den Kontakt 
mit Künstlern und Kunsttheoretikern der Zeit, u.  a. mit Vincenzo Cigoli, angeeig-
net hatte.38 Auch das Argument zum perspektivischen Sehen entwickelte Galileo 
letztlich nicht per se, sondern im Kontext seiner wahrnehmungstheoretischen Ar

33	 Galileo zeigt, wo das Auge des Betrachters situiert sein müsste, um die dunkle Seite der be
leuchteten Bergoberfläche BC zu sehen.

34	 Galileo Galilei an Grienberger, S. 185.
35	 Ebd. 
36	 Ebd.
37	 Lutz Danneberg, „Das Sich-Hineinversetzen und der sensus auctoris et primorum lectorum. Der 

Beitrag kontrafaktischer Imaginationen zur Ausbildung der hermeneutica sacra und profana 
im 18. und am Beginn des 19. Jahrhunderts“, in: Theorien, Methoden und Praktiken des Interpre-
tierens, hg. von Andrea Albrecht, Lutz Danneberg, Olav Krämer, Carlos Spoerhase, Berlin/
München/Boston 2015, S. 407–458, hier S. 457.

38	 Filippo Camerota, „Galileo’s eye: Linear perspective and visual astronomy“, in: Galilaeana 1 
(2004), S. 143–170; vgl auch ders., La prospettiva del Rinascimento: arte, architettura, scienza, Mi-
lano 2006, hier S. 210–220.

Abb. 7: Galileo Galilei, Skizze zu den  
Überlegungen zum perspektivischen Sehen 
(1. September 1611). Aus: Brief an Christoph 
Grienberger, in: ders., Le Opere di Galileo 
Galilei, Edizione Nazionale, hg. von Antonio 
Favaro, Bd. 11: Carteggio 1611–1613,  
Florenz 1901, S. 185.37

DOI: 10.13173/9783447112642.137 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



150 Simone De Angelis

gumentation, bei der es darum ging zu erklären, warum man die Berge an der 
Mondperipherie nicht sehen konnte. (vi) Aus der Sicht von Galileos naturwissen­
schaftlicher Methodologie ist schließlich noch ein wichtiger Punkt hervorzuhe-
ben: Die Hypothesenbildung gehörte konstitutiv zu dem, was Galileo rationale 
Argumentation (discorso) nannte. Galileos Argumentation kombinierte senso und 
discorso, also sinnliche Wahrnehmung und rationale Argumentation. Aus metho-
discher Sicht war Galileo daher sicherlich ein Empiriker, weil er Beobachtungen 
und auch Experimente machte. Wenn wir sein Vorgehen jedoch aus epistemolo
gischer Sicht betrachten und fragen: „Was ist die Quelle des Wissens?“, so war Ga
lileos Epistemologie mit Sicherheit nicht empirisch, da er Beobachtungen und Ex
perimente nicht als Quelle des Wissens betrachtete.39 Wie seine Argumentation 
im Brief an Grienberger gezeigt hat, ging er zwar von Beobachtungen aus, setzte 
diese aber nicht absolut, sondern reflektierte und interpretierte sie von Anfang an 
sehr behutsam. Man muss also die methodische und epistemologische Ebene gut 
auseinanderhalten, wenn man verstehen will, wie sich in der Frühen Neuzeit die 
Instrumente moderner wissenschaftlicher Praxis, u.  a. Beobachtungen, Modelle 
und Argumente, herausbildeten und wie sie zu begreifen waren. 

5
Bevor ich zum Schluss komme, möchte ich noch einige Bemerkungen zur zeitge
nössischen Rezeption von Galileos Mondbeobachtungen anfügen. Obwohl seine 
Beobachtungen mitunter umstritten waren und längst nicht von allen, insbeson-
dere den jesuitischen Astronomen und Mathematikern, ohne Weiteres akzeptiert 
wurden, lässt sich durch unveröffentlichte Dokumente zeigen, dass auch diese 
sehr wohl durch das Teleskop schauten und die Phänomene, die Galileo gesehen 
hatte, zum Teil bestätigten. Die erste Universität Graz – die sog. Jesuitenuniversi-
tät – wurde im Jahre 1575 von Jesuiten gegründet und spielte für die frühneuzeit
liche Wissenschaft eine wichtige Rolle. Dort hatten renommierte Mathematiker 
und Astronomen gewirkt, unter ihnen der berühmte Johannes Kepler, bevor er 
aus konfessionellen Gründen aus Graz vertrieben wurde und zu Rudolph II. 
nach Prag zog. In der Sondersammlung der Universitätsbibliothek Graz sind 
denn auch Bücher und Dokumente aufbewahrt, welche die wissenschaftliche Be­
deutung dieser ersten Universität bezeugen. So befindet sich im Briefnachlass 
des Schweizer Jesuiten Paul Guldin, der zeitweise auch in Graz tätig war, ein 
Brief des einflussreichen jesuitischen Mathematikers und Astronomen Christoph 
Scheiner. In dem Brief an seinen Kollegen Guldin in Rom vom 10. November 1612 
kritisierte Scheiner Galileos Beobachtungen über die Sonnenflecken scharf und 
betonte, dass er dessen grobe Fehler korrigieren werde.40

39	 Michael Segre, „Galileos Empirismus: eine historiographische Ausrede?“, in: Miscellanea 
Kepleriana: Festschrift für Volker Bialas zum 65. Geburtstag, hg. von Daniel A. Di Liscia, Friede
ricke Bookmann und Hella Kothmann, Augsburg 2005, S. 89–100, hier S. 96.

40	 Christoph Scheiner an Paul Guldin, 10. November 1612, UB Graz, Ms. 139, Brief Nr. 6.

DOI: 10.13173/9783447112642.137 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



151Modell und Empirie in Galileos Mondbeobachtungen

41	 Abbildung mit freundlicher Genehmigung der Universitätsbibliothek Graz.

Abb. 8: Ausschnitt aus dem Brief Christoph Scheiners an Paul Guldin  
(10. November 1612). Universitätsbibliothek Graz, Ms. 139, Brief Nr. 6.41 

DOI: 10.13173/9783447112642.137 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



152 Simone De Angelis

Gleichzeitig ist dem Brief aber auch zu entnehmen, dass Scheiner im Februar 
und März 1612 die Jupitermonde, die Saturntrabanten sowie die Phasen der Ve-
nus minutiös beobachtet hatte.42 Er beschrieb seine Beobachtungen sehr genau 
und erläuterte sie auch mithilfe kleiner Zeichnungen. Scheiner gab in seinem 
Brief auch genau an, an welchen Tagen des Februar und März 1612 er diese Phä
nomene am Himmel beobachtet hatte.43 Die Rezeption von Galileos Mondbeob
achtungen durch die jesuitischen Astronomen blieb also auch im zweiten Jahr 
nach der Veröffentlichung von Sidereus Nuncius ambivalent.

6
Ich komme damit zu meinen abschließenden Überlegungen. Es ist das Ziel einer 
wissenschaftstheoretisch informierten Wissenschaftsgeschichte, historische Epi
soden auch im Hinblick auf die in ihnen exemplifizierten abstrakten Konzepte 
wissenschaftlicher Praxis möglichst präzise zu erfassen. So illustriert die Episo
de von Galileos Mondbeobachtungen zum Beispiel einen Stil wissenschaftlicher 
Arbeit, einen Modus der Argumentation und eine Form der wissenschaftlichen 
Erklärung.44 Zusammenfassend lässt sich demnach festhalten, dass diese histori
sche Episode nur dann adäquat erfasst werden kann, wenn verschiedene Typen 
oder Arten historischer Daten sowie eine Reihe interagierender Faktoren in den 
Blick genommen werden: 1. Galileos Verwendung unterschiedlicher Textsorten 
und Formen der Repräsentation (wissenschaftliche Abhandlungen, Briefe, Zeich
nungen, Bilder, Grafiken, Diagramme, abstrakte Modelle usw.); 2. die zeitliche 
Folge der Ereignisse (vom Bau des Fernrohrs im November 1609 bis zum Brief an 
Grienberger vom September 1611); 3. das Vorhandensein unterschiedlicher Rezep­
tionsmomente von Galileos Wissensansprüchen (von der jesuitischen Kritik von 
1611 bis zum Nachvollzug der Galilei‘schen Beobachtungen durch jesuitische 
Astronomen, von denen etwa der Brief Christoph Scheiners vom November 1612 
ein beredtes Zeugnis ablegt); 4. wichtiger noch ist ferner der Umstand, dass das 
von Galileo verwendete idealisierte Modell bzw. das geometrische Argument zur 
Berechnung der Mondhöhen in Sidereus Nuncius – zumindest im Nachhinein – 
nicht isoliert betrachtet werden darf. Es gewinnt seine Bedeutung erst im Zusam
menhang mit der Reaktion Galileos auf die Kritik jesuitischer Mathematiker, die 

42	 Edward Grant, „The Partial Transformation of Medieval Cosmology by Jesuits in the Six-
teenth and Seventeeth Centuries“, in: Jesuit Science and the Republic of Letters, hg. Mordechai 
Feingold, Cambridge (MA)/London 2003, S. 127–155, hier S. 135. Dieser erwähnt nur Schei-
ners Beobachtungen der Sonnenflecken.

43	 Scheiner an Guldin: „Joviales planetas saepe contemplo; nuper mensis Februarij 10.11.12. vi
dj Saturnum comites hoc modo; ° O ° […] Venus nunc es talis […] circiter; cornua, quod miror 
hebetia semp[er] exhibet: eius ad Lunam quasi plenam in diametro proportio est, ut 1 ad 20. 
die hoc 22. Martij unde si diametrum Lunae faciamque 34.“

44	 Simone De Angelis, „‚So How Do We Know that the Moon Is Mountainous?‘ Problems of 
Seeing in Galileo’s Reflections on Observing the Moon“, in: The Philosophy of Historical Case 
Studies, hg. Tilmann Sauer und Raphael Scholl, Dordrecht/Heidelberg/London/New York 
2016 (Boston Studies in Philosophy and History of Science), S. 223–250.

DOI: 10.13173/9783447112642.137 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



153Modell und Empirie in Galileos Mondbeobachtungen

nach der Publikation von Sidereus Nuncius seine Wissensansprüche hinsichtlich 
der Mondhöhen und -tiefen in Frage stellten. Da diese Kritik Galileo empfindlich 
traf, veranlasste sie ihn, sich in dem Brief an Grienberger intensiver und genauer 
mit dem Problem der Mondbeobachtung auseinanderzusetzen. Das Modell ge-
winnt also erst aufgrund der epistemischen Handlungen an Bedeutung, die Galileo 
im Anschluss an diese Kritik folgen ließ. So gesehen kann Galileos Modell durch-
aus als Schnittstelle von Idealität und Materialität bzw. von Theorie und Praxis 
betrachtet werden, die prospektiv ausgerichtet war; 5. es ist daher folgerichtig, 
dass Galileo bei seinen Mondbeobachtungen sowie in der Reflexion über diese, 
vielfältige epistemische Strategien verwendete und miteinander verknüpfte: Instru
mente (das Fernrohr), Beobachtungen, empirische Daten (Monddurchmesser), 
Theorien (z.  B. über die Lichtstrahlen und das perspektivische Sehen), Modelle 
und Argumente sowie Experimente (im Brief an Grienberger ist am Schluss ein 
Experiment mit einem Flammenlicht beschrieben, um den Effekt sog. ‚homoge-
ner Wahrnehmungen‘ zu erklären); 6. Galileo lieferte schließlich ein detailliertes 
Beobachtungskonzept: Er scheint äußerst genau zu unterscheiden zwischen a) senso, 
sinnliche Wahrnehmung, d.  h. der physiologische Prozess des Sehens, b) apparen-
ze sensate, Erscheinungen, d.  h. was dem Beobachter erscheint, c) osservationi, d.  h. 
Beobachtungen, die auch eine Interpretation des Beobachteten einschließen, und 
d) discorso, d.  h. die Kombination von Beobachtung und Reflexion. Dabei war das 
von der Wahrnehmung von Hell-Dunkel-Effekten abgeleitete senso-und-discorso-
Argument besonders subtil. Es zwang Galileo, über das Verhältnis von sinnlicher 
Wahrnehmung und Räsonnement in Beobachtungsprozessen nachzudenken 
und erklärt, warum Modellbildung und hypothetisches Denken dabei indis­
pensabel wurden. Zumindest legte Galileo klar dar, wie er mit dem beobachteten 
Datenmaterial umging, da die Phänomene, d.  h. die Mondhöhen und -tiefen, in 
Wirklichkeit nicht gesehen werden konnten, weder mit bloßem Auge noch mit 
dem Teleskop. Daher ist das senso-und-discorso-Argument zentral, um den Charak-
ter der hier betrachteten epistemischen Situation zu bestimmen.

Bibliographie
Quellen
Galilei, Galileo, Sidereus Nuncius. Magna, Longeque Admirabilia Spectacula pandens, sus-

cipiendaque proponens unicuique, praesertim cum verò Philosophis, atque Astronomis, 
quae à Galileo Galileo Patritio Florentino Patavini Gymnasij Publico Mathematico Perspi­
cilli Nuper à se reperti beneficio sunt observata in Lunae Facie, Fixis Innumeris, Lacteo 
Circulo, Stellis Nebulosis, Apprime verò in Quatuor Planetis Circa Iovis Stellam dispari-
bus intervallis, atque periodis, celeritate mirabili circumvolutis; quos, nemini in hanc usque 
diem cognitos, novissime Author depraehendit primus; atque Medicea Sidera nuncupandos 
decrevit, Venedig 1610.

–, 	 Le Opere di Galileo Galilei, Edizione Nazionale, hg. von Antonio Favaro, Bd. 11., 
Carteggio 1611–1613, Florenz 1901.

DOI: 10.13173/9783447112642.137 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



154 Simone De Angelis

Scheiner, Christoph, Brief von Christoph Scheiner an Paul Guldin, 10. November 
1612. Universitätsbibliothek Graz, Ms. 139, Brief Nr. 6.

Sekundärliteratur
Camerota, Filippo, „Galileo’s eye: Linear perspective and visual astronomy“, in: Gali-

laeana 1 (2004), S. 143–170.
–, 	 La prospettiva del Rinascimento: arte, architettura, scienza, Milano 2006.
Camerota, Michele, Galileo Galilei e la cultura scientifica nell’età della Controriforma, Ro

ma 2004.
Danneberg, Lutz, „Das Sich-Hineinversetzen und der sensus auctoris et primorum lecto-

rum. Der Beitrag kontrafaktischer Imaginationen zur Ausbildung der hermeneutica 
sacra und profana im 18. und am Beginn des 19. Jahrhunderts“, in: Theorien, Metho-
den und Praktiken des Interpretierens, hg. von Andrea Albrecht, Lutz Danneberg, 
Olav Krämer, Carlos Spoerhase, Berlin/München/Boston 2015, S. 407–458.

–, 	 „Epistemische Situationen, kognitive Asymmetrien und kontrafaktische Imagi-
nationen“, in: Ideen als gesellschaftliche Gestaltungskraft im Europa der Neuzeit. Beiträge 
für eine erneuerte Geistesgeschichte, hg. von Lutz Raphael und Heinz-Elmar Tenorth, 
München 2006, S. 193–221.

De Angelis, Simone, „‚So How Do We Know that the Moon is Mountainous?‘ Pro-
blems of Seeing in Galileo’s Reflections on Observing the Moon“, in: The Philos-
ophy of Historical Case Studies, hg. Tilmann Sauer und Raphael Scholl, Dordrecht/
Heidelberg/London/New York 2016 (Boston Studies in Philosophy and History of 
Science), S. 223–250.

–, 	 „Der Wissenschaftshistoriker“, in: Das Personal der Postmoderne. Inventur einer Epo-
che, hg. von Hannes Mangold und Alban Frei, Bielefeld 2015, S. 137–149.

–, 	 „Demonstratio ocularis und evidentia. Darstellungsformen von neuem Wissen in 
anatomischen Texten der Frühen Neuzeit“, in: Spuren der Avantgarde: Theatrum ana
tomicum. Frühe Neuzeit und Moderne im Kulturvergleich, hg. von Helmar Schramm, 
Ludger Schwarte und Jan Lazardzig, Berlin/New York 2011, S. 168–193.

Dupré, Sven, „Galileo and the culture of glass“, in: Tintenfass und Teleskop: Galileo Gali
lei im Schnittpunkt wissenschaftlicher, literarischer und visueller Kulturen im 17.  Jahr­
hundert, hg. von Andrea Albrecht, Giovanna Cordibella und Volker Remmert, Ber-
lin/Boston 2014, S. 297–319.

Frigg, Roman/Hartmann, Stephan, „Models in Science“, in: The Stanford Encyclopedia 
of Philosophy (Fall 2012 Edition), hg. von Edward N. Zalta, URL: http://plato.stan-
ford.edu/archives/fall2012/entries/models-science/ (1.8.2019).

Grant, Edward, „The Partial Transformation of Medieval Cosmology by Jesuits in the 
Sixteenth and Seventeeth Centuries“, in: Jesuit Science and the Republic of Letters, hg. 
Mordechai Feingold, Cambridge (MA)/London 2003, S. 127–155.

Graßhoff, Gerd, „Modelle“, in: ders., Einführung in die Wissenschaftsgeschichte und Wis
senschaftstheorie, URL: http://philoscience.unibe.ch/documents/VorlesungenFS10/
wtwg/wtwgscript.pdf (27.2.2015). 

Heilbron, John, Galileo, Oxford 2010.
Koyré, Alexandre, Études Galiléennes, Paris 1939, Bd. 1: À l’Aube de la Science Clas-

sique.
Pantin, Isabelle, „Galilée, la lune et les Jésuites: À propos du Nuncius Sidereus Colle-

gii Romani et du ‚Problème de Mantue‘“, in: Galilaeana 2 (2005), S. 19–24.

DOI: 10.13173/9783447112642.137 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



155Modell und Empirie in Galileos Mondbeobachtungen

Perler, Dominik/Wild, Markus, „Einleitung“, in: Sehen und Begreifen. Wahrnehmungs
theorien in der frühen Neuzeit, hg. von dens., Berlin 2008, S. 1–70.

Rovelli, Carlo, „Aristotle’s Physics: a Physicist’s Look“, in: arXiv:1312.4057v2 [physics.
hist-ph] (18 Aug 2014), URL: https://arxiv.org/abs/1312.4057v2 (1.8.2019).

Segre, Michael, „Galileos Empirismus: eine historiographische Ausrede?“, in: Miscel-
lanea Kepleriana: Festschrift für Volker Bialas zum 65. Geburtstag, hg. von Daniel A. 
Di Liscia, Friedericke Bookmann und Hella Kothmann, Augsburg 2005, S. 89–100.

Smolin, Lee, Im Universum der Zeit. Auf dem Weg zu einem neuen Verständnis des Kosmos, 
übers. von Jürgen Schröder, München 2014 [New York 2013].

Spufford, Peter, Power and Profit. The Merchant in Medieval Europe, London 2002.
Strano, Giorgio, „Galileo’s shopping list: An overlooked document about early tele-

scope making“, in: From Earth-Bound to Satellite. Telescope, Skills and Networks, hg. 
von Alison D. Morrison-Low, Sven Dupré, Stephen Johnson und Giorgio Strano, 
Leiden 2012 (History of Science and Medicine Library. Scientific Instruments and 
Collections 23/2), S. 1–19.

DOI: 10.13173/9783447112642.137 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447112642.137 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Anthropomorphes Theater

John Bulwers (1606–1656) Modell einer Corporall Philosophy

Anna Laqua

1 Körpergefühl und (Raum)Wissen 

Noch zu steif, um sich zu rühren, suchte mein Körper je nach Art seiner 
Ermüdung sich die Lage seiner Glieder bewußt zu machen, um daraus 
die Richtung der Wand, die Stellung der Möbel abzuleiten und die Behau-
sung, in der er sich befand, zu rekonstruieren und zu benennen.1     

Der Körper des nachts erwachenden Ich-Erzählers in Marcel Prousts Recherche ver
sagt jedoch als Instrument der Standortbestimmung: Er evoziert nichts als einen 
desorientierenden Schwall „durcheinanderwirbelnde[r] Erinnerungsbilder“.2 

Für Immanuel Kant hingegen konnte die Berufung auf ein „Gefühl eines Un
terschiedes an meinem eigenen Subjekt“3 noch die Grundlage einer eindeutigen 
Standpunktbestimmung bilden. Auf die titelgebende Frage seines Textes Was 
heißt: sich im Denken orientieren? (1786) gibt Kant dementsprechend die Antwort, 
dass es der menschliche Körper sei, der eine verlässliche Basis der Orientierung 
und Selbstverortung liefere. Es sei das subjektive „Gefühl“ des Körpers, durch 
das die „Unzulänglichkeit der objektiven Prinzipien der Vernunft“ zu kompen
sieren sei: „Sehe ich […] die Sonne am Himmel, und weiß, daß es nun die Mittags­
zeit ist, so weiß ich Süden, Westen, Norden und Osten zu finden. Zu diesem Be­
huf bedarf ich aber durchaus das Gefühl eines Unterschiedes an meinem eigenen 
Subjekt, nämlich der rechten und linken Hand.“4 

Die Notwendigkeit einer körperlichen Wissensbasis liegt für Kant aber nicht 
allein im lebensweltlichen Nutzen begründet, der sich mit der Richtungsmes­
sung anhand des Sonnenstandes verbindet. Auch für die Standpunktbestimmun
gen der Wissenschaften bilde das Körpergefühl des einzelnen Wissenschaftlers 
die unverzichtbare Grundlage. So behauptet Kant: „[S]elbst der Astronom, wenn 
er bloß auf das was er sieht und nicht zugleich was er fühlt Acht gäbe, würde 
sich unvermeidlich desorientieren. So aber kömmt ihm ganz natürlich das zwar 

1		 Marcel Proust, In Swanns Welt, übers. von Eva Rechel-Mertens, Frankfurt a.  M. 1997, S. 12.
2		 Ebd., S. 14.
3		 Immanuel Kant, „Was heißt: sich im Denken orientieren?“, in: ders., Werke in zehn Bänden, hg. 

von Wilhelm Weischedel, Darmstadt 1975, Bd. 5, S. 269.
4		 Kant, „Was heißt: sich im Denken orientieren?“, S. 269f.

DOI: 10.13173/9783447112642.157 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



158 Anna Laqua

durch die Natur angelegte, aber durch öftere Ausübung gewohnte Unterschei
dungsvermögen durchs Gefühl der rechten und linken Hand zu Hülfe“.5

Dass der menschliche Körper hier zur wissensstiftenden Norm erhoben wer-
den kann, beruht bei genauerer Hinsicht allerdings gerade nicht auf seiner Sub
jektivität, seiner nicht-propositionalen Gefühlshaftigkeit. Universalität und un
hinterfragbare Naturgegebenheit kann Kants Körpermodell vor allem aufgrund 
seiner strengen und eindeutigen Symmetrie („meine[…] zwei Seiten“)6 beanspru
chen. Kant präsentiert uns hier demnach eine weitreichend homogenisierte, eine 
quasi kontingenzbefreite Körperlichkeit.7 

2 Anthropomorphe Rechenbretter 
1644 – beinah 150 Jahre vor Kant und beinah 300 Jahre vor Proust – bezeichnet 
der englische Arzt und Baconianer John Bulwer es als „naturall and simple“,8 den 
Vorgang des Zählens beim Daumen der linken Hand zu beginnen, bis man zum 
kleinen Finger der rechten Hand gelangt: „[F]or, all men use to count forwards 
till they come to that number of their Fingers, and being come to that number, 
prompted as it were by nature to returne at this bound or But of numericall im-
mensity“.9 Der vermeintlich naturgegebene Vorgang manuellen Zählens hätte 
laut Bulwer wohl auch den niederländischen Arzt und Dichter Hadrianus Junius 
zu der Aussage veranlasst, die menschliche Hand könne als Abakus dienen. 

Die Ausführungen stammen aus Bulwers erster Veröffentlichung von 1644, 
Chirologia: or the Naturall Language of the Hand, der ein komplementärer Band bei
gefügt ist: Chironomia: Or, the Art of Manuall Rhetoricke. In Chirologia katalogisiert 
Bulwer 89 manuelle Gesten (64 Hand- und 25 Fingergesten), die er als Grundein­
heiten eines natürlichen Ausdrucks begreift. Der Baconianer Bulwer legitimiert 
das Projekt durch den Verweis auf Francis Bacons Identifikation des Forschungs­
desiderats einer Physiognomik der Gestik in The Advancement of Learning (1605).10 
Die 79 Gesten (49 Hand- und 30 Fingergesten), die Bulwer im beigefügten Band 
Chironomia auflistet, bilden das stilisierte, durch rhetorische Schulung gewisser-
maßen veredelte Pendant zu den in Chirologia beschriebenen, nach Bulwer gänz-
lich natürlichen Ausdrucksgebärden. 

	 5	 Ebd., S. 269.
	 6	 Ebd., S. 270.
	 7	 Ein ganz ähnliches Körpermodell entwirft Kant in dem früheren Aufsatz Von dem ersten 

Grunde des Unterschieds der Gegenden im Raume (1768). Auch hier sind anatomische Norm­
varianten des menschlichen Körpers wie auch seine kulturelle und historische Variabilität 
ausgeblendet. 

	 8	 John Bulwer, Chirologia: or the Naturall Language of the Hand. Composed of the Speaking Motions, 
and Discoursing Gestures thereof, London 1644, S. 184. 

	 9	 Ebd. Hervorhebungen hier und in allen folgenden Zitaten im Original.
10	 Vgl. Francis Bacon, The Twoo Bookes of Francis Bacon. Of the proficience and advancement of Learn-

ing, divine and humane, The second booke, London 1605, S. 37. Vgl. hierzu auch die beinah wort­
gleiche Wiedergabe durch Bulwer, Chirologia, „To the Candid and Ingenious Reader“, o. P.

DOI: 10.13173/9783447112642.157 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



159Anthropomorphes Theater

Dem Doppelband Chirologia / Chironomia folgt 1648 Philocophus: Or, the Deafe 
and Dumbe Mans Friend, eine theoretische Abhandlung über Gehörlosigkeit und 
die Möglichkeit des Lippenlesens. Ein weiteres Jahr später veröffentlicht Bulwer 
Pathomyotomia, Or A Dissection of the significative Muscles of the Affections of the Min-
de, das sich mit dem Konnex von Affekt und faszialer Muskelaktivität beschäf­
tigt. 1650 dann folgt sein letzter Text Anthropometamorphosis: Man Transform’d; 
Or, the Artificial Changeling. Im Vergleich zu den vorherigen Schriften in einem 
auffallend wertenden, zum Teil satirischen Ton gehalten, schildert Bulwer hier 
anatomisch-organische Devianzen im ethnographischen, diachronen Vergleich. 
Ausdrücklich richtet sich Bulwers Interesse dabei auf vorsätzlich herbeigeführte 
körperliche Abweichungen wie etwa verformte Schädel, Nasen und Ohren sowie 
narbenbedeckte, schmuckbehangene und tätowierte Haut. Eine erweiterte Aus-
gabe des Textes erscheint 1653, deren Wiederauflage unter dem nun veränderten 
Titel A View Of The People Of The Whole World erfolgt ein weiteres Jahr später, 1654. 
1656 stirbt Bulwer im Alter von 50 Jahren in London. 

Über Bulwers Leben ist nicht sonderlich viel bekannt. Er wird 1606 als Sohn 
des Apothekers Thomas Bulwer und seiner Frau Marie Evanes in London gebo
ren und erhält seine Ausbildung mutmaßlich als nicht immatrikulierter Student 
in Oxford. Bulwer war kein Protagonist frühneuzeitlicher englischer Medizin 
wie William Harvey, Francis Glisson, Thomas Browne, Thomas Sydenham, Ro-
bert Fludd oder Thomas Willis, die, im Gegensatz zu Bulwer, sämtlich Mitglieder 
des Londoner College of Physicians waren. Kaum bekannt und wenig einflussreich 
war Bulwer zu Lebzeiten und ist es bis heute geblieben. Ähnlich wie der Histori
ker Martin Mulsow gehe ich jedoch davon aus, dass es mitunter gerade wenig be
achtete und – auf den ersten Blick – bedeutungslose historische Akteure sind, die 
sich als wissenshistoriographische Glücksfälle erweisen können und zwar dann, 
wenn sie „in Bereiche hineinführen, die jenseits der Stereotype der Forschung 
liegen.“11 Im Folgenden werde ich darlegen, weshalb eine scheinbar marginale 
Figur wie John Bulwer aufschlussreiche Rückschlüsse auf bestehende Körpermo
delle des 17. Jahrhunderts zulässt. 

Bulwers lebenslanges Interesse, das sich an allen seinen Abhandlungen able-
sen lässt, gilt körperlichen Kommunikationsformen. Trotz der veränderten Stoß­
richtung seiner letzten Abhandlung bilden die fünf publizierten Texte Bulwers 
durch das gemeinsame Grundmotiv somatischer Eloquenz eine Einheit. In An
thropometamorphosis etwa wird diese thematische Kontinuität dort signalisiert, 
wo von „THIS Part of our Corporall Philosophy“12 die Rede ist und folglich die 

11	 Martin Mulsow, „Einleitung“, in: ders., Prekäres Wissen. Eine andere Ideengeschichte der Frühen 
Neuzeit, Berlin 2012, S. 35.

12	 John Bulwer, Anthropometamorphosis: Man Transform’d; Or, the Artificiall Changling. Historically 
presented, In the mad and cruell Gallantry, foolish Bravery, ridiculous Beauty, filthy Finenesse, and 
loathsome Loveliness of most Nations, fashioning and altering their Bodies from the mould intended 
by Nature. With Figures of those Transfigurations. To which artificiall and affected Deformations 
are added, all the Native and Nationall Monstrosities that have appeared to disfigure the Humane 

DOI: 10.13173/9783447112642.157 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



160 Anna Laqua

Unterordnung des Textes unter ein umfassenderes Programm suggeriert wird. 
Dieses Programm einer „Corporall Philosophy“ lässt sich als Transferbewegung 
zwischen Materiellem und Immateriellem begreifen. Während der Geist im zeit
genössischen Cartesianismus vom Körper und seiner Ausdruckskapazität ab
rückt,13 bleiben die beiden Instanzen gemäß Bulwers humoralpathologisch ba
sierter körperlicher Philosophie eng miteinander verwoben. 

Bei dem nicht-ontologischen Modellverständnis, das der Mathematiker und 
Modelltheoretiker Bernd Mahr mit dem Kunsthistoriker Reinhard Wendler teilt, 
sind es keine intrinsischen Eigenschaften, die das Modellsein bedingen, sondern 
die Auffassung eines Subjekts, das potenziell jeden beliebigen Gegenstand als 
Modell auffassen kann. Durch Bulwers Natürlichkeitsprämisse des manuellen 
Zählvorgangs dagegen erscheint der Körper bzw. die abakusähnliche Hand re
gelrecht zum Modell prädestiniert. Die hier behauptete Modellprädestiniertheit 
sei laut Bulwer zudem transhistorisch und universell („since it is ever done and 
that by all Nations“, „Hence some have called man a naturall Arithmetician“).14 
Wesentliches Merkmal von Modellen ist für Bernd Mahr ihre doppelte Gerich
tetheit.15 In diesem Sinne ist die Hand für Bulwer Modell von einer (in den na
türlichen Zahlen zum Ausdruck kommenden) gottgewollten Weltstruktur und 
zugleich Modell für eine Wissenspraxis der Quantifizierung und Kontingenzmi­
nimierung. Letztlich ist die Hand im Sinne Bulwers damit auch Modell für eine 
Praxis, die es vermag, unkalkulierbare Gefahren in die Gestalt eines be- und ver
rechenbaren Risikos zu überführen. 

Es scheint naheliegend, die für Bulwer körperbedingte Identität des Menschen 
als natürlicher Arithmetiker mit dem kantischen Astronomen in Verbindung zu 
bringen, dessen wissenschaftliche Praxis ebenso auf einem körperlichen Funda
ment fußt. Die Instabilität dieses Fundamentes zu erkennen und den ihm not-

Fabrick. With a Vindication of the Regular Beauty and Honesty of Nature. And an Appendix of the 
Pedigree of the English Gallant, London 1653, „A Hint of the Use of this TREATISE“, o.  P. Siehe 
auch Bulwers Widmungsschreiben an seinen Vater in Pathomyotomia: Hier bezeichnet er die 
eigene Abhandlung als „a New light, and the first Irradiation which ever appeared through 
the Dissection of a Corporeall Phylosophy.“ John Bulwer, Pathomyotomia, Or A Dissection of 
the significative Muscles of the Affections of the Minde. Being an Essay to a new Method of observing 
the most Important movings of the Muscles of the Head, as they are the neerest and Immediate Organs 
of the Voluntarie or Impetuous motions of the Mind. With the Proposall of a new Nomenclature of the 
Muscles, London 1649, „The Epistle Dedicatory“, o.  P.

13	 Einzuwenden wäre allerdings, dass die bis heute vorherrschende Rezeption des cartesi-
schen Dualismus diesen in manchem unzulässig schematisiert (vgl. Dominik Perler, René 
Descartes, München 1998, S. 210) und dass sich bei Descartes selbst stellenweise die grund­
legende Einheit von Körper und Geist betont findet, insbesondere im Kontext seiner Überle-
gungen zu den Sinneswahrnehmungen (vgl. ebd., S. 214–219).

14	 Bulwer, Chirologia, S. 185. 
15	 Vgl. Bernd Mahr, „Ein Modell des Modellseins. Ein Beitrag zur Aufklärung des Modellbe­

griffs“, in: Modelle, hg. von Ulrich Dirks und Eberhard Knobloch, Frankfurt a. M. 2008, S. 187–
218, hier S. 202 sowie ders., „Modellieren. Beobachtungen und Gedanken zur Geschichte 
des Modellbegriffs“, in: Bild, Schrift, Zahl, hg. von Sybille Krämer und Horst Bredekamp, 
München 2009, S. 59–86, hier S. 73.

DOI: 10.13173/9783447112642.157 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



161Anthropomorphes Theater

wendig eingeschriebenen Anthropomorphismus zu problematisieren, bliebe 
demnach der Erkenntniskritik der fortschreitenden Moderne vorbehalten. Und 
es wären damit erst moderne Modelle, denen – in Mahrs Worten – als „Verkör
perung eines hypothetischen Soseins“ der „Modus einer Möglichkeit“16 zukäme 
und deren tentativer Einsatz sich etwa von der absoluten Setzung eines mikro-ma­
krokosmisch eingebundenen Körpermodells der Vormoderne grundsätzlich un­
terschiede. Dagegen soll im Folgenden gezeigt werden, weshalb sich Bulwers Kör
permodell trotz seiner Ausführungen zur körperlich grundierten Rechenpraxis 
weder als vorrangig mikrokosmisches, noch als schöpfungsgeschichtliches oder 
anthropometrisches, sondern viel eher als theatrales charakterisieren lässt. 

3 Der Körper als Terra incognita 
Bei Anthropometamorphosis handelt es sich um ein hochgradig heterogenes Wis
senskonglomerat aus u.  a. Naturphilosophie, Physiognomik, Dämonologie, Ana­
tomie, Mode- und Kosmetikkritik. Zahlreiche der 288 zitierten Autoren entstam
men dabei auch dem reiseliterarischen Genre. Während Bulwer in alle seine 
Abhandlungen persönliche Beobachtungen des Londoner Alltagslebens inte
griert, hat er Europa mit einiger Sicherheit zeitlebens nicht verlassen. 

Diesem Mangel an Empirie bei der Beschreibung außereuropäischer Völker
gruppen steht die Häufung visueller Begrifflichkeiten in einem abgedruckten 
Brief eines mit „R. Mason“17 zeichnenden Autors an Bulwer gegenüber, die die 
nicht vorhandene Augenzeugenschaft im Sinne eines „virtual witnessing“18 
kompensieren sollen. Im Zuge dieser Beglaubigungsstrategie ist in Hinblick auf 
Bulwer von „looking“, „prying“ und „witnessing“ die Rede. Dass Bulwer selbst 
die Notwendigkeit sah, seine nur mittelbare Augenzeugenschaft glaubhaft zu 
authentifizieren, wird auch durch die justizielle Konnotation deutlich, die er 
dem Konzept der Zeugenschaft zuweist. Die juristische Logik und Terminologie 
bilden dabei eine wichtige Fundierung für die spätere experimentelle Naturphi
losophie.19 Das Frontispiz zu Anthropometamorphosis führt in diesem Sinne mit 
seiner Thematisierung justizieller Zeugenschaft gewissermaßen diejenige (‚vir-

16	 Mahr, „Ein Modell des Modellseins“, S. 193. 
17	 Vermutlich handelt es sich um den Anwalt Richard Mason, der am 27.11.1639 in die Anwalts-

kammer Middle Temple aufgenommen wurde. Vgl. Middle Temple Records, hg. von Charles 
Henry Hopwood, London 1904, S. 888 und Register of admissions to the Honourable Society of 
the Middle Temple, Vol I, Fifteenth Century to 1781, hg. von Herbert Arthur Charlie Sturgess, 
London 1949, S. 137.

18	 Siehe zu diesem Konzept Steven Shapin und Simon Schaffer, Leviathan and the air-pump. Hobbes, 
Boyle, and the experimental life, Princeton, NJ, 1985, S. 60–65; Steven Shapin, „Pump and Circum-
stance: Robert Boyle’s Literary Technology“, in: Social Studies of Science 14 (1984), S. 481–520.

19	 Dies zeigt sich etwa angesichts Robert Boyles Konzept der Zeugenschaft. Vgl. Shapin 
und Schaffer, Leviathan, S. 55–60, insbesondere S. 56. Doch ein grundlegender Einfluss der 
Rechtswissenschaft auf Naturphilosophie und Medizin lässt sich bereits früher veranschla
gen. So hat Francis Bacons juristischer Hintergrund seinen Entwurf einer reformierten Na
turphilosophie maßgeblich beeinflusst, was sich gleichermaßen in der von ihm verwandten 
justiziellen Metaphorik widerspiegelt. Siehe hierzu Julian Martin, Francis Bacon, the State and 

DOI: 10.13173/9783447112642.157 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



162 Anna Laqua

tuelle‘) Authentifizierung des Buchwissens vor, die der Text selbst nicht leisten 
kann, da sein Autor die allermeisten der beschriebenen Körpermodifikationen 
nicht selbst zu Gesicht bekommen hat. Der Kupferstich von Thomas Cross20 bil-
det dementsprechend eine Gerichtsszene ab, in der eine sechsbrüstige Dianafigur 
als Allegorie der Natur21 in Gestalt einer Richterin über die im Buch beschriebe-
nen Körperpraktiken urteilt. Auch die von Bulwer zitierten Quellen erscheinen 
in diesem Zusammenhang verbildlicht und werden gleichermaßen als „sufficient 
Witnesses of credible Historians“22 eingeführt. 

Doch während R. Mason, der Verfasser der genannten Ansprache, von „your 
ingenious peregrination through the World“ spricht, ist es in Wahrheit der 
menschliche Körper, auf den Bulwers Entdeckergestus hier zielt. Im Rahmen sei-
nes Rekurses auf Bacon in der Einleitung zu Chirologia kombiniert Bulwer Kolo-
nial- und Körpermetaphorik: 

The consideration in generall, and at large of humane Nature, that great Light 
of Learning hath adjudged worthy to bee emancipate and made a knowledge of it 
selfe. In which continent of Humanity hee hath noted (as a maine deficiencie) one 
Province not to have been visited, and that is Gesture. Aristotle (saith he) […] 
hath very ingeniously and diligently handled the factures of the Body, but not the 
Gestures of the Body, which are no lesse comprehensible by Art.23

Der stellenweise noch unbeschrittene Kontinent der Menschheit, der bei Bacon an 
anderer Stelle noch als Kontinent der Natur24 eingeführt ist, wird im Widmungs
schreiben von Philocophus wieder aufgerufen: „When coasting along the borders 
of gesture, and voluntary motion, I discovered a community among the Senses, and 
that there was in the continent of Humanity, a Terra incognita of Ocular Audition; a 
treasure reserved for these times […]“.25 

the Reform of Natural Philosophy, Cambridge [u.a.] 1992; Peter Pesic, „Wrestling with Proteus: 
Francis Bacon and the ‚Torture‘ of Nature“, in: Isis 90 (1999), S. 81–94.

20	 Für einen Überblick über Cross’ Arbeiten siehe Arthur Mayger Hind, Engraving in England 
in the Sixteenth & Seventeenth Centuries. A Descriptive Catalogue with Introductions. Part 3. The 
Reign of Charles I., Cambridge 1964, S. 277–326.

21	 Aufgegriffen ist hier eine traditionsreiche Ikonographie der Natur, die sich ab dem späten 
15. Jahrhundert mit der Bildtradition der Artemis Ephesia überlagerte und die sich in ihrer 
modifizierten Gestalt vor allem durch Cesare Ripas einflussreiche Iconologia ([1593] 1618) 
verbreitete. Siehe hierzu Katharine Park, „Nature in Person: Medieval and Renaissance Al-
legories and Emblems“, in: The moral authority of nature, hg. von Lorraine Daston u. Fernando 
Vidal, Chicago, Ill., 2004. S. 50–73.

22	 Bulwer, Anthropometamorphosis, „The Epistle Dedicatory“, o.  P.
23	 Bulwer, Chirologia, „To the Candid and Ingenious Reader“, o.  P. 
24	 Vgl. Bacon, Of the proficience and advancement of Learning, S. 36. 
25	 John Bulwer, Philocophus: Or, The Deafe And Dumbe Mans Friend. Exhibiting The Philosophicall 

verity of that subtile Art, which may inable one with an observant Eie, to Heare what any man speaks 
by the moving of his lips. Upon the same Ground, with the advantage of an Historicall Exemplification, 
apparently proving, That a Man borne Deafe and Dumbe, may be taught to Heare the sound of words 
with his Eie, & thence learne to speake with his Tongue, London 1648, „For the Right […]“, o.  P. 

DOI: 10.13173/9783447112642.157 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



163Anthropomorphes Theater

Und wenn an anderer Stelle die Nase zum stattlichen Vorgebirge verfremdet 
wird, das einen Ozean der Schönheit teilt,26 ist hier nicht ein Metaphernschwall 
barocker Liebeslyrik intendiert, sondern auch an dieser Stelle zeichnet sich der 
Wahrnehmungsmodus des Entdeckers ab, der sich einer noch ungekannten Land
schaft gegenübersieht. 

Dass es dem Selbstverständnis einer Baconianischen Wissenschaft entspricht, 
die aus der Antike überlieferten Wissensbestände einer umfassenden Neubewer
tung zu unterziehen und sich in der Art eines Entdeckungsreisenden einem zu 
gewinnenden neuen Wissen zuzuwenden, findet sich etwa in dem Frontispiz 
von Bacons Novum Organon (1620) mit seinen über den Atlantik heimkehrenden 
Schiffen prominent versinnbildlicht.27 Bei Bulwer im Besonderen leistet die Ver
schiebung des Wissensobjekts Körper in den semantischen Bereich geographischer 
Entdeckungen die Evokation eines Wahrnehmungsmodus, dem die Unvoreinge
nommenheit des erstmaligen Sehens zu eigen ist. Die buchstäbliche Ver-Fremdung 
des Körpers verspricht idealiter die Suspendierung gewohnheitsmäßiger Voran
nahmen und Wahrnehmungsmuster, die erkenntnishinderlich wirken können.28 

4 Der menschliche Organismus als eigensinniges „Modellierungsmaterial“29 

Bernd Mahr hat gezeigt, wie der Verlauf der Begriffsgeschichte des Modells zu 
Vitruvs Zehn Büchern über Architektur (1. Jh. v.  Chr.) zurückzuverfolgen ist.30 Der 
hier verwandte modulus-Begriff bezeichnet ein berechnetes Grundmaß, das den 
Teilen eines Bauwerks sowie dem Bauwerk in seiner Gesamtheit zum Zwecke 
der Symmetriebildung zugrunde gelegt wird. Mit Mahr gesprochen ist Vitruvs 
architektonisches Modell zugleich Modell für die Konstruktion eines Bauwerks 
und Modell von den menschlichen Proportionen, da die Maßverhältnisse der bei 
Vitruv beschriebenen Tempelsäulen anthropometrisch begründet sind und auf 

26	 Vgl. Bulwer, Anthropometamorphosis, S. 114. 
27	 Während die Metaphorik der Seereise zeitgenössisch (etwa bei John Milton) durchaus Vor-

behalte gegen koloniale Unternehmungen ausdrücken konnte, zeigt sie in Bacons Texten 
eine optimistischere Grundhaltung an, die etwa mit Columbus‘ Entdeckungsfahrten zu-
gleich die Aussicht auf wissenschaftlichen Fortschritt verknüpft. Vgl. Philip Edwards, Sea-
Mark. The Metaphorical Voyage, Spenser to Milton, Liverpool 1997. Bacon setzt sich jedoch zur 
Antike keinesfalls nur durch eine bloße Überwindungsrhetorik in Beziehung. Hierzu siehe 
etwa Bacon, Of the proficience and advancement of Learning, S. 25.

28	 Dass die gewohnheitsmäßige menschliche Wahrnehmung das Wahrnehmbare korrumpiert 
und aus diesem Grund zu objektivieren ist, dürfte dabei ein Bulwer vertrauter Gedanke gewe
sen sein. Denn nichts anderes besagt Bacons Beschreibung der Idola Tribus in seinem Novum 
Organon: Der Verstand des Menschen erscheint hier – in visueller Metaphorik – als defizienter 
Spiegel, der seine eigene Natur mit derjenigen der gespiegelten Dinge vermischt. Vgl. Francis 
Bacon, Franciscy de Verulamio, summi Angliae cancellarij instauratio magna, Londini 1620, XLI., S. 57.

29	 Die Wendung nimmt Bezug auf Reinhard Wendlers Überlegungen zum oft übersehenen 
produktiven Potenzial einer bestimmten Widerspenstigkeit des Materials beim Entwurf ky­
bernetischer Modelle und solchen der bildenden Kunst. Vgl. Reinhard Wendler, Das Modell 
zwischen Kunst und Wissenschaft, München 2013, S. 31f.

30	 Vgl. Mahr, „Ein Modell des Modellseins“, S. 188–190.

DOI: 10.13173/9783447112642.157 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



164 Anna Laqua

das „Gliederverhältnis“ „eines wohlgeformten Menschen“ bezogen werden:31 
„Den Körper des Menschen hat nämlich die Natur so geformt, daß das Gesicht 
vom Kinn bis zum oberen Ende der Stirn und dem untersten Rande des Haar
schopfes 1/10 beträgt, die Handfläche von der Handwurzel bis zur Spitze des 
Mittelfingers ebensoviel, der Kopf vom Kinn bis zum höchsten Punkt des Schei-
tels 1/8 […].“32 Wenig später ergänzt Vitruv dann im Hinblick auf die griechische 
Klassik: „Wenn also die Natur den menschlichen Körper so zusammengesetzt 
hat, […] scheinen die Alten mit gutem Recht bestimmt zu haben, daß auch bei der 
Ausführung von Bauwerken diese ein genaues symmetrisches Maßverhältnis 
der einzelnen Glieder zur Gesamterscheinung haben.“33

Die Verfahrensweisen der architektonischen Kulturtechnik werden somit 
durch die Herleitung aus der disziplinären Tradition, vor allem aber unter Beru
fung auf eine vermeintlich transhistorische, unveränderlich naturgegebene orga
nische Struktur – in mancher Hinsicht ähnlich wie im Kant-Beispiel – legitimiert. 
Dies vermag jedoch nicht darüber hinwegzutäuschen, dass dieser Transfer seinen 
Ausgangspunkt letztlich in einer mehr oder minder willkürlich gesetzten Norm 
nimmt. Dass die menschlichen Proportionen und deren internes Verhältnis sich 
nämlich einer empirischen Betrachtung als höchst variabel darstellen, wird etwa 
in der Frühen Neuzeit durchaus registriert und problematisiert.

Reinhard Wendler hat gezeigt, wie die Art des Modellierungsmaterials un
mittelbar Einfluss auf den Vorgang der Modellanwendung nimmt. Zudem macht 
er darauf aufmerksam, dass die Modellobjekteignung unbeständiger Materia
lien historisch wiederholt angezweifelt worden ist. So etwa von Winckelmann, 
der die Verformung des Tons bei der Trocknung problematisiert.34 Vergleichba
re Schwierigkeiten ergeben sich auch, wenn sich das der Modellauffassung zu­
grunde gelegte Ausgangsobjekt als allzu mutabel erweist. So beschreibt Johann 
Sigismund Elßholtz, Leibarzt Friedrich Wilhelms von Brandenburg, in seiner an­
thropometrischen Schrift Meß=Kunst Des Menschlichen Cörpers (zuerst 1654 auf 
Latein erschienen) den menschlichen Körper als nicht stillzustellendes Objekt 
des Erkenntnisinteresses: „Ja wir selbst machen nicht nur im Essen / Spazierenge-
hen / Bewegung und andern Sachen / so wir fürnehmen verschiedene Gestalten / 
sondern auch im Schlaffen und Ruhen / da auch so gar in Schlaf die Einathmun­
gen nicht feyret / welche durch Aufhebung und Niedersinckung der Brust unauf­
hörlich ihre Figur verändert.“35 

31	 Vgl. hierzu auch ders., „Modellieren. Beobachtungen und Gedanken zur Geschichte des Mo-
dellbegriffs“, in: Bild, Schrift, Zahl, hg. von Sybille Krämer und Horst Bredekamp, München 
2009, S. 59–86.

32	 Marcus Vitruvius Pollio, Vitruvii De architectura libri decem. Vitruv – Zehn Bücher über Architek-
tur, hg. von Curt Fensterbusch, Darmstadt 1991, S. 137. 

33	 Ebd., S. 139. 
34	 Vgl. Wendler, Das Modell zwischen Kunst und Wissenschaft, S. 32.
35	 Johann Sigismund Elßholtz, Meß=Kunst Des Menschlichen Cörpers. Oder Von der zusammstim-

menden Proportion der Theile des Menschen=Cörpers/ Und Ubereinstimmung der Mähler, Nürnberg 

DOI: 10.13173/9783447112642.157 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



165Anthropomorphes Theater

Bacons Diagnose in The Advancement of Learning (1605) liest sich wie eine Vor-
wegnahme dieses Postulats: „man in his Mansion, sleepe, exercise, passions, hath 
infinit variations; and it cannot be denied, but that the bodie of Man of all other 
things, is of the most compounded Masse.“36  

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, wie der als höchst unbeständig 
wahrgenommene menschliche Körper als epistemisches Modell Verwendung 
finden konnte. Dass eine idealisierte Norm wie diejenige des vitruvianischen 
Menschen nur bedingt zur Argumentationsgrundlage einer empirisch ausge
richteten Wissenspraxis wie der Bulwers werden kann, wird auch in R. Masons 
neunseitigem Brief an Bulwer deutlich. Gleich an drei Stellen spricht Mason von 
der „Symetry“ des Menschen und bezeichnet es als Vergehen, von der „exact and 
most indisputable proportion“37 des naturgegebenen Körpers durch künstliche 
Modifikationen abzuweichen. Was uns bei Vitruv als „Eurythmie“38 begegnet, ist 
bei Mason eine „ocular harmony“ der Proportionen des Körpers, die wiederum 
gleichermaßen in ein anderes Wissensfeld transferiert wird, um dessen Regel
werk zu stiften. In diesem Fall handelt es sich nicht um Architektur, sondern um 
Mathematik. Mason schreibt von besagter ‚okularer Harmonie‘, „that it hath ever 
since hinted unto us the most demonstrative and severest Rules in the Mathe
matiques“.39 Mason jedoch verzichtet in seinem Text gänzlich auf die Darstel
lung konkreter Körpermodifikationspraktiken. Stattdessen situiert er das Thema 
anthropomorpher Varianz im weiteren geschichtsphilosophischen Rahmen des 
Sündenfallnarrativs. 

Doch Adam und Eva, „our Prototypes“,40 vermögen kein Körpermodell als ver-
lässliche Normalitätsinstanz zu stellen, obgleich sie der erwähnten Gerichtsszene 
des Frontispizes als Gutachter („Assessors“)41 beisitzen. Dies bedingt bereits die 
mangelnde Rekonstruierbarkeit ihrer tatsächlichen Körperlichkeit, wie Bulwer 
in seinen Darlegungen zu einer norm- und naturgerechten Haartracht feststellt: 
„They therefore who would have us believe that the Haire should descend no lower then 
the Eares, […] had need prove that Adam had scissers, and cut his Haire in Paradise.“42 

Darüber hinaus muss Bulwer der Verweis auf eine Normalitätsinstanz auch 
angesichts seiner verstärkten Lektüre von Reiseberichten als zunehmend frag
würdig erschienen sein. Die hier beschriebenen Kolonialkontakte führten zu 

1695, S. 48. Zu Elßholtz‘ Anthropometrie siehe auch Rüdiger Campe, Affekt und Ausdruck. Zur 
Umwandlung der literarischen Rede im 17. und 18. Jahrhundert, Berlin/Boston 1990, S. 420ff.

36	 Bacon, Of the proficience and advancement of Learning, S. 39.
37	 Vgl. Bulwer, Anthropometamorphosis, o.  P. 
38	 Vgl. auch Mahr, „Ein Modell des Modellseins“, S. 190. 
39	 Vgl. Bulwer, Anthropometamorphosis, o.  P.
40	 Siehe ebd., „The intent of the Frontispiece unfolded“, o.  P. 
41	 Ebd. 
42	 Ebd., S. 61f. Diskussionen um eine regelgerechte Haartracht waren zu Bulwers Lebzeiten 

stark politisch konnotiert. Die abwertende Bezeichnung von Puritanern als ‚Roundheads‘ 
bezeugt dies, denn sie bezieht sich auf die kurzhaarigen Frisuren zahlreicher Puritaner. Bul-
wer selbst war mutmaßlich royalistischer Gesinnung. 

DOI: 10.13173/9783447112642.157 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



166 Anna Laqua

einer Vervielfältigung von (geographischen, medizinischen, ‚linguistischen‘, bo­
tanischen, zoologischen etc.) Wissensbeständen, die auch das Fassungsvermögen 
jeden Modells ‚normaler‘ Körperlichkeit unvermeidlich überstrapazieren musste. 
Vielleicht erklärt sich so der veränderte, streng-restriktive Gestus, den Bulwer der 
einstmalig wertgeschätzten Vielfalt körperlichen Ausdrucks nun entgegenbringt, 
da sie droht, seine Theoriebildung durch ihr schieres Ausmaß zu sabotieren. 

Anders als R. Mason sieht sich der Mediziner Bulwer veranlasst, neben der Ka
tegorie der Schönheit ergänzend diejenige der Nützlichkeit einzuführen, um den 
somatischen Normverstoß im Einzelfall zu begründen und seine Verurteilung 
plausibel zu machen.43 So wird etwa für eine mittlere Größe der Augen nicht al
lein auf Grundlage ästhetischer Argumentationen plädiert, sondern es wird auch 
auf den Aspekt optischer Funktionstüchtigkeit verwiesen.44 

Im Falle einer Völkergruppe der Westindischen Inseln, die die Schädel ihrer 
Neugeborenen in eine Bretterkonstruktion zwänge und diese dadurch zu Qua­
dratköpfen forme, bemüht Bulwer tatsächlich den Mensch-Bauwerk-Vergleich. 
Dieser steht aber auch hier im Dienste eines Funktionalitätsarguments, da die Be
einträchtigung des Intellekts durch die veränderte Kopfform gleichnishaft in der 
Terminologie akustischer Theorie verdeutlicht wird: Bulwer zufolge könne der 
menschliche Intellekt in einem rund geformten Schädel besser gedeihen („flour-
ishing“) als in einem eckigen, genau wie sich auch ein Echo in einem gerundeten 
Gebäude stärker entwickle als in einem winkelreichen.45 

Dort, wo Bulwer der vitruvianischen relationalen Bestimmung der menschli-
chen Proportionen am nächsten kommt, wählt er bezeichnenderweise die musik
theoretische Begrifflichkeit für das 3:2-Verhältnis: 

Now the Nose according to the justice of Nature, should be no longer then 
the Lip and Eare; and the third part of the Face in length, and the thirtieth 
part of the length of the whole body, it should not exceed in length halfe 
that distance which interposeth between the externall Angle of both the 
Eyes; therefore the length of the Nose should answer in a Sesquialtera pro-
portion, the length of the Eye, and the Diduction of the Mouth.46 

Diese Wortwahl verweist bereits auf die für Bulwer typische Inanspruchnahme 
synästhetischer47 Metaphern, auf deren epistemologisches Potenzial ich im Fol
genden etwas genauer eingehen möchte. 

43	 Dies tut Bulwer in Einklang mit dem von ihm hoch geschätzten Galen. Vgl. ebd., S. 127.
44	 Vgl. ebd., S. 109. 
45	 Vgl. ebd., 15. 
46	 Ebd., S. 121. 
47	 Die Kompensierbarkeit der einzelnen Sinne ist zu Bulwers Zeit noch nicht als ‚Synästhesie‘ 

benannt worden, handelt es sich doch um einen Neologismus des 19. Jahrhunderts. Das Phä
nomen jedoch ist in der Koinzidenz eines aktuell Wahrgenommenen und der Erinnerung 
an ein einst Wahrgenommenes in der sensus communis-Konzeption Aristoteles’ (vor allem in 
De anima) bereits aufgerufen. Vgl. Ulrike Zeuch, „Sensus communis, imaginatio und sensorium 

DOI: 10.13173/9783447112642.157 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



167Anthropomorphes Theater

5	 Anagramm der Sinne – Synästhetische Metaphern und Bulwers 
Umwertung der Gehörlosigkeit

In seiner Abhandlung über Gehörlosigkeit, Philocophus, paraphrasiert und kom-
mentiert Bulwer ein Kapitel der naturphilosophischen Abhandlung Of Bodies 
(1644) des polyhistorischen Autors und Diplomaten Kenelm Digby. Hier charak­
terisiert Digby den Gehörlosen noch äußerst zaghaft mithilfe eines synästheti-
schen Bildes: „I mentioned one that could heare by his eyes; (if that expression 
may be permitted me)“.48 Dem gegenüber steht Bulwers Gebrauch entsprechender 
Bilder, der schon beinah exzessiv zu nennen ist. Diese Tendenz geht mit einer Ge
wichtung einher, die die Wortsprache stellenweise zu einer entbehrlichen Kom
mentierung des manuellen Textes deklassiert.49

Dass die Körpersprache bei Bulwer einen derart hohen Stellenwert beanspru
chen kann, hat im Wesentlichen zwei Voraussetzungen, die er besonders in Chi-
rologia / Chironomia wiederholt kenntlich macht. Es handelt sich zum einen um die 
Aufwertung der rhetorischen actio im Allgemeinen und der manuellen Gestik im 
Besonderen durch Quintilian (Institutio Oratoria (XI, 3), ca. 95 n.  Chr.), der in der 
Renaissance wieder verstärkt rezipiert wird.50 Zum anderen kann sich Bulwer auf 
Bacons Reflexionen über universalsprachliche Zeichensysteme in The Advance-
ment of Learning (1605) berufen.51 

Entscheidend ist, dass Bulwer die Möglichkeit eines real character, die das 
17. Jahrhundert umtreibt, eigenwilligerweise anders auffasst als etwa John Wil-
kins, Francis Lodwick, Thomas Urquhart, Cave Beck und George Dalgarno.52 Im 
Anschluss an Bacon gilt diesen Autoren der real character als künstlich zu schaf
fendes Konstrukt willkürlicher Bedeutungszuweisung. „Hierogliphickes, and Ges-
tures“ dagegen wiesen laut Bacon als Signifikanten Ähnlichkeit mit dem jeweils 
Bezeichneten auf. Ein wirklich präziser Ausdruck sei jedoch durch ihren Ge-
brauch nicht zu bewerkstelligen.53 

commune im 17. Jahrhundert“, in: Synästhesie. Interferenz, Transfer, Synthese der Sinne, hg. von 
Hans Adler und Ulrike Zeuch, Würzburg 2002, S. 167.

48	 Kenelm Digby, Two Treatises. In the one of which, the Nature of Bodies; in the other, the Nature of 
Mans Soule; is looked into: in way of discovery, of the Immortality of Reasonable Soules, Paris 1644, 
S. 254. 

49	 Vgl. etwa Bulwer, Chirologia, S. 2, 4f.
50	 Vgl. Roland F. Varwig, „Chironomie“, in: Historisches Wörterbuch der Rhetorik, hg. von Gert 

Ueding, Tübingen 1994, Bd. 2, Bie–Eul, Sp.  175–190, hier Sp.  181.
51	 Siehe Bacon, Of the proficience and advancement of Learning, S. 59. Vgl. dazu Bulwers Ausfüh-

rungen in Chirologia, S. 4.  
52	 So verfasste der Geistliche und Naturphilosoph John Wilkins An Essay towards a Real Charac-

ter and a Philosophical Language (1668), der Händler Francis Lodwick schrieb A Common Writ-
ing (1647), der Autor und Übersetzer Thomas Urquhart Logopandecteision (1653), der Geist­
liche und Lehrer Cave Beck verfasste die Abhandlung The Universal Character (1657) und 
der Autor und Lehrer George Dalgarno schrieb Ars signorum (1661). Gemeinsam ist diesen 
heterogenen Entwürfen von Autoren unterschiedlichster Milieus und Konfessionen eine 
sprachkritische Grundhaltung sowie der Rückbezug auf Francis Bacon.

53	 Vgl. Bacon, Of the proficience and advancement of Learning, S. 59f.

DOI: 10.13173/9783447112642.157 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



168 Anna Laqua

Interessanterweise vermengt Bulwer die bei Bacon einander gegenübergestell
ten Ausdrucksmittel. Bei ihm wird die Gestensprache der Hand zum „universall 
character of Reason“.54 In diesem Sinne überwindet Bulwers Corporall Philosophy 
mit der Rede von der Hand als Signifikant der Vernunft den in Bacons Univer
salsprachenkonzept erkennbar werdenden Hiatus zwischen Körper und Wissen. 
Da Bulwer also annimmt, eine transnational verständliche Universalsprache 
wäre mit der manuellen Gestensprache bereits verfügbar, muss ihm auch eine 
Abkehr von der gewohnheitsmäßigen Verbalsprache zwangsläufig verheißungs­
voll erscheinen (auch wenn diese Abkehr im Falle der Gehörlosigkeit natürlich 
keine gewählte ist).

Bezeichnenderweise begreift Bulwer Gehörlosigkeit denn auch nicht in ers
ter Linie als Defizit. Stattdessen interessieren ihn die „strange recompences Na-
ture affords“.55 Gemeint ist die gegenseitige Kompensationsfähigkeit der einzel
nen Sinnesmodalitäten, die zugleich alternative somatische Wahrnehmungs- und 
Kommunikationsformen stiftet. Bulwer bekundet wiederholt seine Hochachtung 
vor den alternativen Verständigungsformen der Betroffenen, zu deren weiterer 
Verfeinerung und Verbreitung er beitragen möchte. Deren praktische Fertigkeiten 
seien allerdings durch die Theorie schwer einholbar, gesteht Bulwer in seinem 
Widmungsschreiben ein: „wee can easier say what you cannot doe, then what you 
can“.56 Eben an dieser Stelle kommen Bulwer die synästhetischen Bilder zu Hilfe. 
Wie schon Digby spricht er von der Befähigung der Gehörlosen, „[to] heare the 
sound of words with their Eie“. Die Sprache hingegen erscheint in Bulwers me
dientheoretischen Reflexionen als „a silent and audible writing, and writing is a 
visible and permanent speech“.57 Diese Folge von Gleichsetzungen steigert sich 
zum Bild eines Maskenballs der Sinne, in dessen Rahmen sich die sinnlichen Ver
mögen in steter, wenngleich zureichend geregelter Bewegung befinden: 

Illustrious Nature heere descends 
To dance the Senses Masque; a Ball, 
Which we their Anagram may call: 
On each Hand the Scene keeping Tact, 
Without whom life can nought transact […].58 

6 Theaterkörper
Bulwers ausgeprägtes Interesse für das komplexe Zusammenspiel der Sinnesmo
dalitäten muss ihm den Rückgriff auf eine explizit theatrale Terminologie („Senses 
Masque“, „Ball“, „Scene“) nahegelegt haben. In Bulwers Körpermodell bilden die 
einzelnen Sinnesmodalitäten keine Konstanten, sondern dynamische Variablen. 

54	 Bulwer, Chirologia, S. 3. 
55	 Vgl. Bulwer, Philocophus, „For the Right […]“, o.  P.
56	 Ebd.
57	 Ebd., S. 83. Das Argument taucht wiederholt im Text auf.
58	 Ebd., „A Reflection of the sence and minde of the Frontispiece“, o.  P.

DOI: 10.13173/9783447112642.157 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



169Anthropomorphes Theater

Ihre fortwährende Transformation und Verschiebung sind dabei sogar erstre
benswert, bewirken sie doch, unter entsprechender Anleitung, eine Steigerung 
somatischer Eloquenz. Darüber hinaus wirken sich entsprechende Verschie
bungen in ihrem verfremdenden Effekt freilich auch auf den Bereich der Wahr­
nehmung aus, da sie die Ablösung gewohnheitsmäßiger Wahrnehmungsmuster 
begünstigen, die das überhaupt Wahrnehmbare determinieren.59 In dieser Hin
sicht ließe sich bei Bulwer von einer Überblendung von Körper- und Theater
modell sprechen, denn auch das Theater versteht sich aus der Perspektive einer 
kulturhistorisch orientierten Theaterwissenschaft, mit Helmar Schramm ge
sprochen, als multimediales System veränderlicher, ‚stilisierter Kulturfaktoren‘: 
„Wahrnehmung, Bewegung und Sprache“.60 Und auch im Theater ist es die vari
ierende raumzeitliche Organisation dieser Faktoren, die eine Wahrnehmung jen
seits der gewohnheitsmäßigen ermöglicht.  

Wie angedeutet unterscheidet sich Bulwers körperliche Philosophie in entschei
denden Punkten von der zeitgenössischen Körper-Geist-Trennung durch Descar-
tes und gründet vielmehr auf einem fortwährenden dynamischen Wechselspiel 
zwischen Körper und Geist. Deshalb scheint es zu kurz gegriffen, in den Be­
schreibungen deformierter Köpfe in Anthropometamorphosis vor allem das Kör
permodell des body politic sehen zu wollen.61 

Das Theater jedoch stilisiert Bulwer mehr als einmal zum Modell des mensch-
lichen Körpers. So etwa in seinen Ausführungen zur Muskelaktivität beim Vor-
gang des Lachens: „In this Dance of the Muscles performed by excessive Laugh-
ter upon the Theater of Mirth, the Countenance, the Mouth seems to lead to the 
Chorus; For, Laughter is a motion arising chiefly out of the Contraction of the 
Muscles of the Lips […].“ 62 

Erscheint hier das Antlitz als Theater, so verfügt der menschliche Körper in 
Bulwers Vorwort zu Chirologia über gleich zwei Theater, in denen sich das Aus
drucksvermögen in besonderem Maße konzentriert: 

I intend to reduce and bring home to their fountaine and common parent the Body 
of man. Two Amphitheaters there are in the Body, whereon most of these patheticall 

59	 Vgl. zum Prinzip „habitualisierte[r] Blickschranken“ Helmar Schramm, „Blickschranken. 
Zum Verhältnis von Experiment und Spiel im 17. Jahrhundert“, in: „Die Vernunft ist mir noch 
nicht begegnet“. Zum konstitutiven Verhältnis von Spiel und Erkenntnis, hg. von Natascha Ada
mowsky, Bielefeld 2005, S. 153–164, hier S. 156f. und S. 161.

60	 Vgl. ders., „Theatralität“, in: Ästhetische Grundbegriffe (ÄGB). Historisches Wörterbuch in sieben 
Bänden, hg. von Karlheinz Barck et al., Stuttgart/Weimar 2005, Bd. 6, S. 48–73, hier S. 72. 

61	 So sieht etwa William Earl Burns in der Thematik bei Bulwer eine Referenz auf die politischen 
Unruhen seiner Zeit und auf die Hinrichtung Charles I. 1649. Vgl. William Earl Burns, „The 
King’s Two Monstrous Bodies. John Bulwer and The English Revolution“, in: Wonders, mar-
vels, and monsters in early modern culture, hg. von Peter G. Platt, Newark/London 1999, S. 191f. 
Auch Robert Blair St.  George will in den in Anthropometamorphosis beschriebenen Körpern in 
erster Linie einen symbolischen body politic sehen. Vgl. Robert Blair St.  George, Conversing by 
signs. Poetics of implication in colonial New England culture, Chapel Hill, N.C., 1998, S. 164.

62	 Bulwer, Pathomyotomia, S. 106. 

DOI: 10.13173/9783447112642.157 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



170 Anna Laqua

subtilities are exhibited by Nature, in way of discovery or impression, proceed-
ing either from the effect of sufferance, or the voluntary motions of the Minde, 
which effect those impressions on the parts which wee call the Speaking Motions, 
or Discoursing Gestures, and naturall Language of the Body, to wit, the Hand and 
the Head.63

Die Theatermetaphorik ist hier alles andere als willkürlich gewählt und auch 
nicht als bloßes Inventar eines preziös-barocken Stils misszuverstehen. Dadurch, 
dass Bulwer sie in unmittelbarem Zusammenhang mit der Darlegung seines Er­
kenntnisinteresses und seiner Methodik einführt („I intend to reduce […]”), offen-
bart er seine Erwartung gegenüber ihrer epistemologischen Leistungsfähigkeit. 
Reduktion, die Bulwer hier erklärtermaßen anstrebt, ist als „Verkürzung“64 Be
standteil klassischer Modelldefinitionen, die Bernd Mahr als ontologische ver­
werfen würde. Reduktion ist aber freilich auch eine theatrale Technik, die dem 
Zuschauenden im Theater einen synoptischen Überblick über einen als solchen 
markierten Schauraum gewährt. Denn ab dem späten 15. Jahrhundert bildet sich 
in Europa allmählich eine Bühnenform im Innenraum mit erhöhter Bühne und 
rahmendem Bühnenportal heraus, die – in weit stärkerem Maße als noch die mit
telalterliche Simultanbühne – den Zuschauenden räumlich von dem Dargebo
tenen separiert und ihn auf diese Weise zum Überblicken des Bühnengeschehens 
befähigt. Die epistemologische Implikation einer „exzentrische[n], objektivie
rungs- und urteilsfähige[n] [Beobachterp]osition“ kommt entsprechend in der 
Frühen Neuzeit auch der Metapher des theatrum zu.65  

Bulwer selbst berichtet an keiner Stelle von einem eigenen Besuch in einem 
Theatergebäude. Bis zu seinem sechsunddreißigsten Lebensjahr (also bis zu den 
puritanischen Theaterschließungen 1642) hatte er jedoch jede Gelegenheit, die 
Theatergebäude der Stadt zu besuchen. Er wird sie – als reger Leser dramatischer 
Texte – zumindest gelegentlich genutzt haben und etwa das überdachte (zweite) 
Blackfriars Theater in der Nähe von St Paul, das nördlicher gelegene offene Red 
Bull Theater oder das offene (zweite) Globe Theater am Südufer der Themse auf-
gesucht haben. Im Globe etwa hätte Bulwer als Arzt wohl tatsächlich eine distanz-
wahrende Beobachterposition auf einem der privilegierten Sitzplätze einnehmen 
können.66

63	 Bulwer, Chirologia, „To the Candid and Ingenious Reader“, o.  P. 
64	 Herbert Stachowiak, Allgemeine Modelltheorie, Wien 1973, S. 131ff. Zitiert nach Mahr, „Ein Mo-

dell des Modellseins“, S. 192.
65	 Siehe Hole Rößler, „Weltbeschauung. Epistemologische Implikationen der Theatrum-Meta

pher in der Frühen Neuzeit“, in: Theatralität von Wissen in der Frühen Neuzeit, hg. von Niko
la Roßbach und Constanze Baum, URL: http://diglib.hab.de/ebooks/ed000156/id/ebooks_ed 
000156_article02/start.htm (1.8.2019).

66	 Generell zeichnete sich die von der offenen Amphitheaterarchitektur vorgegebene Akteur-
Zuschauer-Relation dadurch aus, dass die Zuschauenden innerhalb des runden oder po-
lygonen Baus entsprechend ihrer gesellschaftlichen Hierarchiestufe entweder in unmit-
telbarer Nähe zur apron stage (preisgünstige Stehplätze im Innenhof) platziert waren oder 

DOI: 10.13173/9783447112642.157 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



171Anthropomorphes Theater

Eine vermeintliche Objektivierung durch Distanznahme scheint indes beson
ders angeraten, wo man es – im weitesten Sinne – mit einem Wissen vom Men-
schen zu tun hat. Wenn Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie im 
20. Jahrhunderts die menschliche ‚Selbstvermittelheit‘ herausstreicht,67 kann an 
dieser Stelle mit Bulwer daran erinnert werden, dass diese selbstbezogene ‚Ab­
ständigkeit‘ fortwährend epistemologisch produktiv zu machen ist, um die Ge-
fahr des Anthropomorphismus als Erkenntnishindernis abzuwenden. Für die 
epistemologische Herausforderung menschenbezogenen Wissens, die darin be-
steht, dass Beobachtungsgegenstand und Beobachtungsstandpunkt notwendig 
in eins fallen, sensibilisiert bereits Bacon in The Advancement of Learning: „We 
come therefore now to […] the knowledge of our selves: which deserveth the more 
accurate handling, by howe much it toucheth us more neerely.“68 

Bulwers Theatermetaphorik scheint genau diese epistemologisch vorteilhafte, 
objektivierende Distanz zwischen Beobachtungsgegenstand und Beobachtungs
standpunkt zu stiften. Und doch ist auch Bulwers Corporall Philosophy mit ihrer 
theatralen Modellierung des Körpers geprägt vom Risiko, den Körper undiffe­
renziert als natürliche und universale Gegebenheit darzustellen: Wie anfänglich 
erwähnt, führt Bulwer in Chirologia das Zählen unkritisch als eine Praxis ein, 
bei der die Beschaffenheit des Körpers die Grenzen dessen determiniert, was 
gedacht und erkannt werden kann. Dem Haupttext von Anthropometamorphosis 
stellt Bulwer später ein umfangreiches, in Paarreimen gehaltenes Gedicht vor-
an, das folgende Verse enthält: „Stay, Changling Proteus! let me count the rapes / 
Made on thy Forme, in thy abusive shapes […].”69 

Liest man den Auftakt dieses Gedichtes als Charakterisierung der eigenen 
Wissenspraxis, markiert hier der Zählvorgang als anthropomorph begründe
te Kulturtechnik ein Risiko, dem sich auch eine theatrale Wissenspraxis wie die 
Bulwers ausgesetzt sieht: Dass nämlich das Modell – in diesem Fall das Körper­
modell – stets droht, sein „imperatives Potential“ zu entfalten, wie es Reinhard 
Wendler mit Marx W. Wartofsky ausdrückt,70 und vom „Modus einer Möglich-
keit“ (Mahr) in ein folgenschweres Erkenntnishindernis umzuschlagen. 

aber in einiger Entfernung zu ihr (teurere Sitzplätze auf den Galerien). Die teuersten Plätze 
befanden sich auf abgeteilten Balkonlogen (lords' rooms), die an das hintere Bühnenende 
anschlossen. Lediglich die Sitzplätze hier sowie auf den Galerien waren überdacht, während 
die Zuschauenden auf der apron stage der Witterung ausgesetzt waren. Vgl. Gabriel Egan, 
„Reconstructions of the Globe: A Retrospective“, in: Shakespeare and the Globe, hg. von Stan-
ley Wells, Cambridge 1999 (Shakespeare Survey 52.1999), S. 1–16; Andrew Gurr, Playgoing in 
Shakespeare’s London, Cambridge u. a. 1987, S. 19, 253.

67	 Vgl. etwa Helmuth Plessner, „Anthropologie der Sinne (1970)“, in: ders., Gesammelte Schrif-
ten, hg. von Günter Dux, Odo Marquard und Elisabeth Ströker, Frankfurt a.  M. 1980, Bd. 3, 
S. 317–393. 

68	 Bacon, Of the proficience and advancement of Learning, S. 36.
69	 Bulwer, Anthropometamorphosis, „A through-description of the Nationall Gallant“, o.  P. 
70	 Wendler, Das Modell zwischen Kunst und Wissenschaft, S. 41. Wendler nimmt Bezug auf War-

tofskys Aufsatz „Telos and Technique: Models as Modes of Action (1968)“, in: ders., Models: 
Representation and the scientific understanding, Dordrecht 1979, S. 140–153. 

DOI: 10.13173/9783447112642.157 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



172 Anna Laqua

Bibliographie 
Quellen
Bacon, Francis, The Twoo Bookes of Francis Bacon. Of the proficience and advancement of 

Learning, divine and humane, The second booke, London 1605.
–, 	 Franciscy de Verulamio, summi Angliae cancellarij instauratio magna, Londini 1620.
Bulwer, John, Chirologia: or the Naturall Language of the Hand. Composed of the Speaking 

Motions, and Discoursing Gestures thereof, London 1644. 
–, 	 Chironomia: Or, the Art of Manuall Rhetoricke. Consisting of the Naturall Expressions, 

digested by Art in the Hand, as the chiefest Instrument of Eloquence, by Historicall Man-
ifesto’s, exemplified Out of the Authentique Registers of Common Life, and Civill Conver-
sation, London 1644.

–, 	 Philocophus: Or, The Deafe And Dumbe Mans Friend. Exhibiting The Philosophicall veri-
ty of that subtile Art, which may inable one with an observant Eie, to Heare what any man 
speaks by the moving of his lips. Upon the same Ground, with the advantage of an Histor-
icall Exemplification, apparently proving, That a Man borne Deafe and Dumbe, may be 
taught to Heare the sound of words with his Eie, & thence learne to speake with his Tongue, 
London 1648.

–, 	 Pathomyotomia, Or A Dissection of the significative Muscles of the Affections of the 
Minde. Being an Essay to a new Method of observing the most Important movings of the 
Muscles of the Head, as they are the neerest and Immediate Organs of the Voluntarie or 
Impetuous motions of the Mind. With the Proposall of a new Nomenclature of the Muscles, 
London 1649.

–, 	 Anthropometamorphosis: Man Transform’d; Or, the Artificiall Changling. Historically 
presented, In the mad and cruell Gallantry, foolish Bravery, ridiculous Beauty, filthy Fine-
nesse, and loathsome Loveliness of most Nations, fashioning and altering their Bodies from 
the mould intended by Nature. With Figures of those Transfigurations. To which artificiall 
and affected Deformations are added, all the Native and Nationall Monstrosities that have 
appeared to disfigure the Humane Fabrick. With a Vindication of the Regular Beauty and 
Honesty of Nature. And an Appendix of the Pedigree of the English Gallant, London 1653. 

Digby, Kenelm, Two Treatises. In the one of which, the Nature of Bodies; in the other, the 
Nature of Mans Soule; is looked into: in way of discovery, of the Immortality of Reasonable 
Soules, Paris 1644.

Elßholtz, Johann Sigismund, Meß=Kunst Des Menschlichen Cörpers. Oder Von der zu-
sammstimmenden Proportion der Theile des Menschen=Cörpers/ Und Ubereinstimmung 
der Mähler, Nürnberg 1695. 

Kant, Immanuel, „Was heißt: sich im Denken orientieren?“, in: ders., Schriften zur Me-
taphysik und Logik, hg. von Wilhelm Weischedel, Darmstadt 1975, Bd. 5, S. 267–283. 

Middle Temple Records, hg. von Charles Henry Hopwood, London 1904.
Proust, Marcel, In Swanns Welt, übers. von Eva Rechel-Mertens, Frankfurt a.  M. 1997. 
Register of admissions to the Honourable Society of the Middle Temple, Vol I: Fifteenth Cen-

tury to 1781, hg. von Herbert Arthur Charlie Sturgess, London 1949.
Vitruvius Pollio, Marcus, Vitruvii De architectura libri decem. Vitruv – Zehn Bücher über 

Architektur, hg. von Curt Fensterbusch, Darmstadt 1991.

DOI: 10.13173/9783447112642.157 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



173Anthropomorphes Theater

Sekundärliteratur
Burns, William Earl, „The King’s Two Monstrous Bodies. John Bulwer and The En-

glish Revolution“, in: Wonders, marvels, and monsters in early modern culture, hg. von 
Peter G. Platt, Newark/London 1999, S. 187–204.

Campe, Rüdiger, Affekt und Ausdruck. Zur Umwandlung der literarischen Rede im 17. und 
18. Jahrhundert, Berlin/Boston 1990.

Edwards, Philip, Sea-Mark. The Metaphorical Voyage, Spenser to Milton, Liverpool 1997. 
Egan, Gabriel, „Reconstructions of the Globe: A Retrospective“, in: Shakespeare and the 

Globe, hg. von Stanley Wells, Cambridge 1999 (Shakespeare Survey 52.1999), S. 1–16.
Gurr, Andrew, Playgoing in Shakespeare’s London, Cambridge u. a. 1987.
Hind, Arthur Mayger, Engraving in England in the Sixteenth & Seventeenth Centuries. A De

scriptive Catalogue with Introductions. Part 3. The Reign of Charles I., Cambridge 1964.
Mahr, Bernd, „Ein Modell des Modellseins. Ein Beitrag zur Aufklärung des Modellbe­

griffs“, in: Modelle, hg. von Ulrich Dirks und Eberhard Knobloch, Frankfurt a. M. 
2008, S. 187–218.

–, 	 „Modellieren. Beobachtungen und Gedanken zur Geschichte des Modellbegriffs“, 
in: Bild, Schrift, Zahl, hg. von Sybille Krämer und Horst Bredekamp, München 2009, 
S. 59–86.

Martin, Julian, Francis Bacon, the State and the Reform of Natural Philosophy, Cambridge 
[u. a.] 1992.

Mulsow, Martin, „Einleitung“, in: ders., Prekäres Wissen. Eine andere Ideengeschichte der 
Frühen Neuzeit, Berlin 2012, S. 9–36.

Park, Katharine, „Nature in Person: Medieval and Renaissance Allegories and Em-
blems“, in: The moral authority of nature, hg. von Lorraine Daston u. Fernando Vidal, 
Chicago, Ill., 2004. S. 50–73.

Perler, Dominik, René Descartes, München 1998.
Pesic, Peter, „Wrestling with Proteus: Francis Bacon and the ‚Torture‘ of Nature“, in: 

Isis 90 (1999), S. 81–94.
Plessner, Helmuth, „Anthropologie der Sinne (1970)“, in: ders., Gesammelte Schriften, 

hg. von Günter Dux, Odo Marquard und Elisabeth Ströker, Frankfurt a.  M. 1980, 
Bd. 3, S. 317–393. 

Rößler, Hole, „Weltbeschauung. Epistemologische Implikationen der Theatrum-Me
tapher in der Frühen Neuzeit“, in: Theatralität von Wissen in der Frühen Neuzeit, 
hg. von Nikola Roßbach und Constanze Baum, URL: http://diglib.hab.de/ebooks/
ed000156/id/ebooks_ed000156_article02/start.htm (1.8.2019).

Schramm, Helmar, „Blickschranken. Zum Verhältnis von Experiment und Spiel im 
17.  Jahrhundert“, in: „Die Vernunft ist mir noch nicht begegnet“. Zum konstitutiven 
Verhältnis von Spiel und Erkenntnis, hg. von Natascha Adamowsky, Bielefeld 2005, 
S. 153–164.

–, 	 „Theatralität“, in: Ästhetische Grundbegriffe (ÄGB). Historisches Wörterbuch in sieben 
Bänden, hg. von Karlheinz Barck et al., Stuttgart/Weimar 2005, Bd. 6, S. 48–73.

Shapin, Steven und Simon Schaffer, Leviathan and the air-pump. Hobbes, Boyle, and the 
experimental life, Princeton, NJ, 1985.

 Shapin, Steven, „Pump and Circumstance: Robert Boyle’s Literary Technology“, in: 
Social Studies of Science 14 (1984), S. 481–520.

Stachowiak, Herbert, Allgemeine Modelltheorie, Wien 1973.

DOI: 10.13173/9783447112642.157 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



174 Anna Laqua

St.  George, Robert Blair, Conversing by signs. Poetics of implication in colonial New England 
culture, Chapel Hill, N.C., 1998.

Varwig, Roland F., „Chironomie“, in: Historisches Wörterbuch der Rhetorik, hg. von Gert 
Ueding, Tübingen 1994, Bd. 2, Bie–Eul, Sp.  175–190.

Wartofsky, Marx W., „Telos and Technique: Models as Modes of Action (1968)“, in: ders., 
Models: Representation and the scientific understanding, Dordrecht 1979, S. 140–153.

Wendler, Reinhard, Das Modell zwischen Kunst und Wissenschaft, München 2013. 
Zeuch, Ulrike, „Sensus communis, imaginatio und sensorium commune im 17. Jahrhun

dert“, in: Synästhesie. Interferenz, Transfer, Synthese der Sinne, hg. von Hans Adler 
und Ulrike Zeuch, Würzburg 2002, S. 167–184. 

DOI: 10.13173/9783447112642.157 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Apokalyptische Naturphilosophie und 
institutionalisierter Baconismus

Das Widmungsschreiben in der Via lucis (1668) von  
Johann Amos Comenius an die Royal Society*

Michael Lorber

Dass der aufklärerische Fortschrittsglaube beinahe ungebrochen fortwirkt, obwohl die Ge­
setzmäßigkeiten der Evolution gezeigt haben, dass vielmehr ein verstörend komplexes Zu­
sammenspiel aus Zufall und Anpassung zu verantworten hat, was für eine gewisse Zeit fort-
lebt, liegt womöglich an der simplen Attraktivität des streberhaften historischen Zeitstrahls 
und seiner Entsprechung im linearen Schriftbild westlicher Kulturen – angesichts dessen 
man allzu leicht dem naturalistischen Fehlschluss erliegen kann, alles Gegebene, selbst nach 
dem Bedeutungsverlust göttlicher Instanzen, als gewollt und sinnvoll anzusehen.

Judith Schalansky, Verzeichnis einiger Verluste

Im Jahr 1641 verließ der 49-jährige Universalgelehrte Johann Amos Comenius 
seine Böhmische Bruderschaft in Polen. Er folgte einer vielversprechenden Ein
ladung von Samuel Hartlib1 nach London,2 wo er am 21. September ankam. 
Schon vor dessen Ankunft hatte Hartlib unter den Londoner Gelehrten und im 

*		 Der vorliegende Beitrag ist eine gekürzte Fassung von einigen Ergebnissen meiner Disserta
tionsschrift Zwischen Erlösung und Produktivität. Zur Performanz alchemischen Wissens und den 
Projekten Johann Joachim Bechers (1635–1682) in der Frühen Neuzeit, die 2012 von der Freien 
Universität Berlin angenommen wurde. 

1		 Der Preuße Hartlib hatte bereits 1628 den Kontinent in Richtung England verlassen. Seine 
Auswanderung kann als paradigmatisch für die Situation der zentraleuropäischen Gelehr
tenwelt angesehen werden, die in den Verwüstungen des Dreißigjährigen Kriegs kaum noch 
ihren Platz finden konnte und in England bessere Bedingungen vorfand. Vgl. Hugh Trevor-
Roper, „Drei Ausländer: Die Philosophen der puritanischen Revolution“, in: ders., Religion, Re
formation und sozialer Umbruch. Die Krisis des 17. Jahrhunderts, mit einem Vorwort zur dt. Ausg. 
von dems. und übs. von Michael Erbe, Frankfurt a. M./Berlin 1970, S. 221–270, hier S. 232ff.

2		 Die Einladung erfolgte mit den Worten: „Come, come, come: it is for the glory of God: delib-
erate no longer with flesh and blood!“ Nach Trevor-Roper schien Comenius irrtümlich zu 
glauben, seine Einladung nach London durch Hartlib sei im offiziellen Auftrag durch das 
Parlament erfolgt. Vom privaten Charakter der Einladung Hartlibs, der auch Comenius klar 
gewesen sei und den er auch bevorzugt habe, gehen mit überzeugenden Belegen hingegen 
Webster und Blekastad aus. Vgl. Robert Fitzgibbon Young, Comenius in England. The Visit of 
Jan Amos Komenský (Comenius). The Czech Philosopher and Educationist to London 1641–1642: Its 
Bearing on the Origins of the Royal Society, on the Development of the Encyclopaedia, and on Plans for 
the Higher Education of the Indians of new England and Virginia as Described in Contemporary Docu-
ments, Selected, Translated and Edited with an Introduction, and Tables of Dates by Robert Fitzgibbon 

DOI: 10.13173/9783447112642.175 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



176 Michael Lorber

Parlament enthusiastisch für die pansophischen Ideen von Comenius geworben 
sowie auch für die Übersetzung und die Publikation einiger seiner Schriften 
gesorgt.3 Hartlib selbst war emigrierter Preuße und ab den 1630er Jahren Initia
tor eines wachsenden internationalen Gelehrtennetzwerkes – des sogenannten 
Hartlib-Circle. Er stand also nicht nur mit Comenius, sondern mit zahlreichen 
Gelehrten über die Grenzen Europas hinaus in regem Kontakt.4 Hartlib charak
terisierte sich selbst vor diesem Hintergrund als „Agent for the Advancement 
of Universal Learning and the Public Good, which I confess is an Emploiement, 
whereunto from my youth God God [sic] hath naturalized my affections.“5 Mit 
Comenius stand Hartlib bereits seit Beginn der 1630er Jahre in schriftlichem 
Kontakt. Die beiden verband ihre Begeisterung für Francis Bacons Experimental
philosophie, die Rosenkreuzermanifeste bzw. Johann Valentin Andreaes spätere 
Sozietätsentwürfe.6 In Comenius’ pansophischer Philosophie erkannte Hartlib 

		  Young, London 1932, S. 39 (dort auch Anm. 2 auf S. 41); Trevor-Roper, „Drei Ausländer“, S. 244; 
Charles Webster, „Introduction“, in: ders., Samuel Hartlib and the Advancement of Learning, hg. 
von dems. Cambridge 1970, S. 1–72, hier S. 35 und Milada Blekastad, Comenius. Versuch eines 
Umrisses von Leben, Werk und Schicksal des Jan Amos Komenský, Oslo/Prag 1969, S. 304 und S. 308.

3		 Vgl. Blekastad, Comenius, S. 309f.
4		 Vgl. Friedrich Althaus, „Samuel Hartlib. Ein deutsch-englisches Charakterbild“, in: Histori

sches Taschenbuch, begr. von Friedrich von Raumer und hg. von Wilhelm Maurenbrecher, 
Leipzig 1884, 6. Folge, 3. Jg., S. 189–278. 

5		 Clavis apocalyptica: Or, a Prophetical Key: by which the great Mysteries in the Revelation of St.  John, 
and the Prophet Daniel are opened; It beeing made apparent That the Prophetical Numbers com to an 
end with the year of our Lord, 1655. Written by a Germane D. and now translated out of High-Dutch. 
In Two Treatises. 1. Shewing what in these our times hath been fulfilled. 2. At this present is effectually 
brought to pass. 3. And henceforth is to bee exspected in the years neer at hand. With an introductorie 
Preface, London 1651, 2v (Zueignung von Samuel Hartlib an Oliver St.  John).

6		 Im Falle von Comenius ist sogar ein auf den 15. September 1629 datierter Brief erhalten, in 
dem der von den Kriegswirren entmutigte Reformator Andreae Comenius sein Reformpro-
jekt gleichsam überträgt: „Ich übergebe Dir also die Register unseres Schiffbruchs. Lies sie 
und verbessere sie. Ich bin zufrieden, wenn ich Dich nicht ganz enttäuschen muß. Ich tröste 
mich mit denen, die durch ihre Irrtümer anderen den Weg zu glücklicherer Fahrt bahnten. 
Unser Ziel war es, all die religiösen und gelehrten Idole zu vertreiben und Christus wieder 
in seinen Stand einzusetzen.“ Johann Valentin Andreae, „[Brief an Jan Amos Comenius vom 
15. September 1629]“, in: ders., Schriften zur christlichen Reform (= Gesammelte Schriften, Bd. 6, 
hg. in Zusammenarbeit mit Fachgelehrten von Wilhelm Schmidt-Biggemann, bearb., übs. 
und komm. von dems.), Stuttgart – Bad Cannstatt 2010, S. 312–313, hier S. 313. Im Vorwort 
zu John Durys The Reformed School (ca. 1649) kommt Hartlib ausdrücklich auf den heilsge­
schichtlichen Aspekt seiner geplanten Einrichtung zu sprechen, wenn er schreibt: „I have 
been taught from within, to look up to God alone in well-doing, till he bring his Salvation 
out of Sion: for, to propagate this Salvation of his with my poor talents, and to stirre up 
others to contribute [th]eir help thereunto, is the utmost aim which I have in the Agency of 
Learning[.]“ Wie sehr das Unterfangen, ein „Office of Publike Addresse“ zur Förderung und 
Verwaltung weltweiten Wissens einzurichten, im Zeichen des Verlustes des Paradieses und 
kommender Heilserwartung steht, geht aus einer handschriftlichen Notiz in den Hartlib Pa-
pers deutlich hervor. Erlösung könne nicht anders erlangt werden, „but in perpetuall fight 
against manifold temptations[,] which soe long as wee are in this earthly tabernacle, shall 
never bee wanting; because wee find that vnto [us] every promise of perfection[,] whereby 
wee are fitted for the glory of Eternitie; this Antecedent Qualification is requisit[ed], that wee

DOI: 10.13173/9783447112642.175 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



177Apokalyptische Naturphilosophie und institutionalisierter Baconismus

auch wesentliche Aspekte seiner eigenen reformatorischen Absichten wieder.7 
Das gemeinsame Ziel, auf das sich Hartlib und Comenius verständigten, war 
eine Generalreformation der Lebensverhältnisse der Menschen im Zeichen des 
christlichen Glaubens.8 In dieser Generalreformation sollten sich naturphiloso
phisches Wissen, religiöse Offenbarung, Bildungspolitik, die sozioökonomischen 
Bedingungen sowie politische Gerechtigkeit harmonisch aufeinander beziehen 
und sukzessive in Richtung einer christlichen Utopie verbessern.9 Geleitet wur-
den Hartlib und Comenius dabei von der Überzeugung, dass es zwischen ver
nunftbasierter Experimentalerkenntnis in der Naturphilosophie und religiöser 
Offenbarung eben keine Diskrepanz geben muss, sondern sich beide gegenseitig 
zugunsten christlicher Gemeinschaften ergänzen können.10 

		  should overcome: noe man can overcome that hath not fought; noe man can fight without an 
Enemie; Now the Enemie with which [whom] a Christian is to fight[,] is nothing else[,] but 
the Corruption[,] which Adam did bring into the world through lust to conquer this all along 
from the begining of our race unto the ende.“ Trotz einiger Anläufe und wohlwollender 
Aufnahme seitens des Parlaments konnte Hartlib auch das Projekt eines „Office of Publike 
Addresse“ aufgrund mangelnder Gelder nicht realisieren. Dennoch gelang es Hartlib, eine 
seitens des neu gegründeten Council of State gewährte und gut dotierte Pension zu erhalten 
und konnte seine vielfältigen Projekte weiter verfolgen. Aus: John Dury, The Reformed School, 
London 1649, Vorrede A2r-v, Hartlib Papers. Second Edition. A Complete Text and Image Database 
of the Papers of SAMUEL HARTLIB (c. 1600–1662). Held in Sheffield University Library, 2 CD-
Roms, Sheffield, England 2002, Bun. 47/10/4A. Vgl. auch Mark Greengrass, „Archive Refrac-
tions: Hartlib’s Papers and the workings of an Intelligencer“, in: Archives of the Scientific Rev-
olution: The Formation and Exchange of Ideas in Seventeenth-Century Europe, hg. von Michael 
Hunter, Woodbridge 1998, S. 35–48, hier S. 36 und Uwe Voigt, „Einleitung“, in: Johann Amos 
Comenius, Der Weg des Lichtes/Via lucis, eingel., übers. und mit Anmerkungen versehen von 
Uwe Voigt, Hamburg 1997, S. IX–XLIX, hier S. XX.

	 7	 Webster, „Introduction“, S. 24. Zur Genese des Begriffs Pansophie in der neuplatonisch-her-
metischen Philosophie der Renaissance vgl. Wilhelm Schmidt-Biggemann, „Pansophie“, in: 
Historisches Wörterbuch der Philosophie, hg. von Joachim Ritter und Karlfried Gründer, 13 Bde., 
Basel/Stuttgart 1971–2004, Bd. 7, Sp. 56–59.

	 8	 Comenius benennt vor diesem Hintergrund dann auch konkret die notwendigen „Voraus
setz ungen zur Realisierung der so sehnlich herbeigesehnten Zustände“, nämlich „I. ein Herz 
voll ungeheuer großer Zuversicht, II. die glühendste Anrufung Gottes, III. den Fleiß und 
die unermüdliche Anstrengung ziemlich vieler weiser Männer, IV. die Gunst der Hochge
stellten, V. Klugheit und eine verläßliche Ordnung bei den Arbeiten, VI. die rasche Nutzan­
wendung all dessen, was erarbeitet worden ist, VII. sodann aber auch eine kluge und stetige 
Ausdehnung von einer Gruppe auf eine andere, bis hin zur ersehnten universalen Weite.“ 
Comenius, Der Weg des Lichtes, S. 172.

	 9	 Trevor-Roper stellt die These auf, dass die puritanische Revolution, in der Bacons reformatori
sche Ideen eine so wichtige Rolle spielten, vielleicht gar nicht stattgefunden hätte, wäre Bacon 
selbst mit seinen Reformen erfolgreicher gewesen. Vgl. Trevor-Roper, „Drei Ausländer“, S. 228.

10	 Comenius könnte sogar das Vorbild für die Figur des Reisenden in der für den Hartlib-Cir-
cle programmatischen Utopieschrift Macaria gewesen sein, die als anonymer Dialog einen 
Monat vor der Ankunft Comenius’ in London publiziert wurde. Vgl. [Gabriel Plattes], A 
Description of the famous. Kingdome of Macaria; shewing its excellent Government: wherein The 
Inhabitants live in great Prosperity, Health, and Happinesse; the King obeyed, the Nobles honoured; 
and all good men respected, Vice punished, and vertue rewarded. An Example to other Nations. In 
a Dialogue between a Schollar and a Traveller, London 1641, A2r (Vorrede). Die Autorschaft der 
utopischen Schrift Macaria wurde seit 1847 Hartlib zugeschrieben, seit 1972 gilt allerdings 

DOI: 10.13173/9783447112642.175 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



178 Michael Lorber

Neben dieser intellektuellen Freundschaft mit Hartlib und auch persönlichen 
Sorgen war der ganz aktuelle Anlass für die Reise von Comenius nach London 
die kurz zuvor erfolgte Konstituierung des Langen Parlaments und der Umstand, 
dass sich die Auseinandersetzung zwischen dem Parlament und Charles I. gera­
de zu entspannen schienen. Es herrschte eine rege Aufbruchsstimmung.11 Hartlib 
und Comenius sahen endlich die Zeit gekommen, um mit vereinten Kräften ihre 
sozialutopischen Ideen in einer Generalreformation aller Verhältnisse zu realisie-
ren und die Zukunft neu und besser zu gestalten. 

In seiner kurzen Zeit in London verfasste Comenius die Via lucis (dt. Der Weg 
des Lichtes), in der er u.  a. ein Pansophisches Kollegium entwirft, für dessen Realisie
rung sich Hartlib noch im selben Jahr öffentlich eingesetzt hat. Trotz eines eigent­
lich gelungenen Einstandes Comenius’ in der Londoner Gelehrtenwelt und der 
grundsätzlichen Begeisterung seitens einiger Parlamentarier scheiterten Finan­
zierung und Realisierung des Pansophischen Kollegiums und die damit verbun
denen Reformvorhaben:12 Denn am 4. Januar stürmte Charles I. mit Soldaten das 
Parlament, und der Bürgerkrieg stand unmittelbar bevor, der keinen Platz mehr 
für Reformen ließ.13 Am 21.  Juni 1642, also bereits und gutes halbes Jahr nach 
seiner Ankunft, verließ der enttäuschte Comenius England schon wieder … im 
Gepäck seine generalreformatorische Schrift Via lucis, die allerdings erst 26 Jah-
re später, nämlich 1668, in Amsterdam in Druck gehen sollte.14 Hartlib blieb in 
London und bemühte sich weiterhin in mehreren Anläufen um die Realisierung 
von alten und auch neuen Reformplänen, die – wie etwa das „Office of Publicke 
Addresse“ – in vielerlei Hinsicht weiterhin von Comenius’ pansophischen Ideen 
geprägt waren.15 

Im Folgenden werde ich zunächst die programmatische Grundidee der Via 
lucis kurz skizzieren, die vor dem Hintergrund ihrer turbulenten Entstehungsge
schichte verstanden werden muss. Dann werde ich ausführlicher auf Comenius’ 
Widmungsschreiben an die Royal Society eingehen, das er 1668 dem erstmaligen 
Druck der Via lucis vorangestellt hat. Dieses Widmungsschreiben, so die Kern
these meine Ausführungen, kann als eine faszinierende historische Miniatur am 

Gabriel Plattes (1600–1644), ein enger Freund Hartlibs, als Verfasser. Vgl. Charles Webster, 
„The Authorship and Significance of Macaria“, in: Past and Present 56 (1972), S. 34–48. 

11	 Vgl. Webster, „Introduction“, S. 35 und Trevor-Roper, „Drei Ausländer“, S. 248.
12	 Vgl. Blekastad, Comenius, S. 315f.
13	 Angesichts dieser äußerst angespannten politischen Situation schlossen Hartlib, Comenius 

und Dury am 13. März 1642 einen schriftlichen Pakt, in dem sie festlegten, auch künftig und 
über große Distanzen hinweg ihr gemeinsames Reformprojekt weiter vorantreiben zu wollen. 
Vgl. Webster, „Introduction“, S. 35ff. Der Pakt ist abgedruckt in G. H. Turnbull, Hartlib, Dury 
and Comenius. Gleanings from Hartlib’s papers, London 1947, S. 458–460 (vgl. auch ebd., S. 363).

14	 Young, Comenius in England, S. 44.
15	 Vgl. Charles Webster, The Great Instauration. Science, Medicine and Reform 1626–1660, London 

1975, S. 70 und Trevor-Roper, „Drei Ausländer“, S. 248ff. Hartlib sollte Comenius persönlich 
zwar entgegen allen Beteuerungen beim emotionalen Abschied nicht mehr wiedersehen, 
blieb mit ihm aber bis zum Ende seines Lebens in Briefkontakt. Vgl. Turnbull, Hartlib, Dury 
and Comenius, S. 354ff.

DOI: 10.13173/9783447112642.175 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



179Apokalyptische Naturphilosophie und institutionalisierter Baconismus

Schnittpunkt von Modell + Risiko verstanden werden, insofern es Comenius auf 
sehr hellsichtige Weise gelingt, einen folgenschweren Paradigmenwechsel hin 
zur modernen Naturwissenschaft sichtbar werden zu lassen. Er weist im direk
ten Vergleich des Programms seiner Pansophie mit dem der Königlichen Gesell-
schaft darauf hin, dass beiden ein höchst unterschiedliches Verständnis vom We
sen der Welt zugrunde liegt und welche Risiken mit dem sich abzeichnenden 
Paradigmenwechsel im Verständnis von Welt konkret verbunden sind. Diese bei-
den unterschiedlichen Formen, Welt zu begreifen, interpretiere ich als konkurrie
rende Modi von Weltverarbeitung bzw. Weltbearbeitung, die sich aus ganz un
terschiedlichen Weltmodellen ableiten.16 Vor diesem Hintergrund zeichnet sich 
der für den besagten Paradigmenwechsel entscheidende Unterschied zwischen 
apokalyptischer Naturphilosophie und institutionalisiertem Baconismus ab.

1
Die Argumentation der 1641/42 in London verfassten Via lucis gliedert sich nun 
wie folgt: Im Anschluss an eine Darlegung und Analyse der völlig zerrütteten 
Weltverhältnisse, die maßgeblich vom Eindruck des Dreißigjährigen Krieges ge-
prägt sind, bemüht sich Comenius, die universalen Heilmittel für die Menschheit 
zu präsentieren. Das Zentrum dieses Heilweges bildet das die Welt durchströ-
mende göttlich-universale Licht. Programmatisch heißt es in der Via lucis zum 
pansophischen Unternehmen:

Wir wollen nun genau bestimmen, was für uns eigentlich dabei heraus
kommt, wenn wir alle alles auf allseitige Weise verstehen. […] Wir ver-
stehen unter „allem“ dasjenige, was Gott den Menschen in dieser gegen­
wärtigen weltlichen Schule schon enthüllt hat oder was er uns in Zukunft 
noch enthüllen wird: sei es nun Ewiges oder Zeitliches, Geistiges oder Körper
liches, Himmlisches oder Irdisches, Natürliches oder Künstliches, Theologisches 
oder Philosophisches, Gutes oder Böses, Allgemeines oder Konkretes.17

Entscheidend für Comenius ist nun, dass es eben dieser Erkenntnisweg des uni
versalen Lichtes ist, der es den Menschen erlaubt, in Kooperation mit Gott die 
Welt aktiv und stetig zu verbessern und zu vervollkommnen. Organisatorisch 
ruht die Realisierung der pansophischen Gemeinschaft auf vier Säulen: (1) den 
universalen Büchern, die alles notwendige Wissen enthalten;18 (2) den universa-

16	 Die Begriffe Weltverarbeitungs- bzw. Weltbearbeitungsmodus übernehme ich aus Andreas 
Reckwitz, Die Erfindung der Kreativität. Zum Prozess gesellschaftlicher Ästhetisierung, Berlin 2012, 
der sie allerdings in Zusammenhang mit modernen Ästhetisierungsprozessen gebraucht.

17	 Comenius, Der Weg des Lichtes, S. 106.
18	 Hier unterscheidet Comenius zwischen drei Gattungen von Büchern: Pansophia („ord­

nungsgemäß gegliederte Abschrift der Gottes-Bücher: der Natur, der Schrift und der Begriffe, 
die dem Geist von Geburt an innewohnen“), Panhistoria („als ein hell erleuchtetes Theater für den 
Verlauf aller (natürlichen und künstlichen, moralischen und geistigen) Dinge, die in der Panso
phia bereits hinsichtlich der generellen Ideen beschrieben worden sind“) und Pandogmatia („[alle 
bisherigen] Schriften sollen so begutachtet und zu Kernaussagen zusammengefaßt werden, wie ihre 

DOI: 10.13173/9783447112642.175 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



180 Michael Lorber

len Schulen, die dieses Wissen vermitteln; (3) einem Pansophischen Kollegium, 
in dem nach dem Vorbild von Bacons Experimentalphilosophie zum Wohle der 
christlichen Gemeinschaft aktiv geforscht wird, und schließlich wird (4) eine 
universale Sprache benötigt, um dieses Wissen ohne Schwierigkeiten weltweit 
kommunizieren zu können.19 Methodisch entwirft Comenius die Pansophie als 
induktives Verfahren interdependierender und sich einfaltender Wissensberei
che; ein Verfahren, das in den Worten Comenius schließlich in „ein System der 
Systeme“, in eine „Kunst der Künste“, in eine „Wissenschaft der Wissenschaften“ 
und zuletzt in das „Licht der Lichter“, d.  h. in das universale Licht münden wird.20

Insgesamt lässt sich Comenius’ pansophisches Denken in seiner Via lucis – mit 
Uwe Voigt gesprochen – als „kreative Syntheseleistung“21 begreifen, und zwar 
von sich konträr gegenüberstehenden geschichtsphilosophischen Modellen: Auf 
der einen Seite wirken hier apokalyptisch-chiliastische Vorstellungen einer Restitu-
tion paradiesischer Verhältnisse, die auch bei Comenius nicht unabhängig von 
der jenseitigen Erlösung existiert, sondern diese gewissermaßen „präfiguriert“.22 

einzelnen Autoren nacheinander gelebt und geschrieben haben. […] Die Aufgabe, die ein Verfasser der 
Pandogmatia zu erfüllen hat, besteht nämlich im Wiedergeben und nicht im Werten.“). Comenius, 
Der Weg des Lichtes, S. 130, 132 und S. 137.

19	 Comenius, Der Weg des Lichtes, S. 123, 140, 144f., 153 und S. 155.
20	 Ebd., S. 47f.
21	 Uwe Voigt, Das Geschichtsverständnis des Johann Amos Comenius in ‚Via Lucis‘ als kreative Syn-

theseleistung. Vom Konflikt der Extreme zur Kooperation der Kulturen, Frankfurt a. M. 1996.
22	 Uwe Voigt, „Einleitung“, S. XXII. Andernorts fasst Uwe Voigt die Position von Comenius 

wie folgt zusammen: „Das chiliastische Streben nach innerweltlicher Perfektion, nach Im-
manenz der Einheit zwischen Mensch und Gott in der Geschichte einerseits und die augus-
tinische Ausschau auf eine endgültige Erlösung in einem Jenseits […] werden zu integralen 
Bestandteilen einer kohärenten Bewegung. Raumzeitliche Vollendung bildet überweltliche 
Vollkommenheit zwar nur ab und ist nicht mir ihr identisch; doch stellt die Weltzeit nicht 
nur ein der Sphäre des Idealen gegenüber indifferentes Medium andauernder ‚peregrinatio‘ 
dar. Vielmehr besitzt sie eine eindeutig qualifizierte Ausrichtung hin auf eine (relative) Voll-
endung, die sich einer geschichtstranszendenten Erlösung gegenüber nicht verschließt, son-
dern diese präfiguriert und den Menschen, sofern dieser Einsicht in jene sinnhaltige Struk-
tur der Geschichte gewinnt, darauf vorbereitet. […] Während der ‚bloße‘ Chiliast auf dem 
Heilszustand im Diesseits in-sistiert, der ‚bloße‘ Augustinist dagegen in kritischer Distanz 
zu aller innerzeitlichen Verwirklichung ek-sistiert, findet Comenius zu einer kon-sistenten 
Sichtweise. Das so entstehende Geschichtskonzept läßt sich […] charakterisieren […] als eine 
Art des Chiliasmus, [der] keinen abrupten Abbruch der bisherigen Weltzeit unter drastischen, 
quasi-apokalyptischen Ereignissen erwartet, sondern einen allmählichen Übergang, der ge­
gebenenfalls […] menschliche Mitarbeit erfordert, ja stimuliert.“ Uwe Voigt, Das Geschichts
verständnis des Johann Amos Comenius, S. 143f. Spirituelle Erlösung und menschliche Produkti­
vität im naturphilosophischen Experiment, so kann vor diesem Hintergrund festgehalten 
werden, sind gesellschaftspolitisch gleichermaßen relevant und ermöglichen sich gegensei-
tig, ohne hierbei aber gänzlich zusammenzufallen. Die aufrechterhaltene Unterscheidung 
zwischen Vollkommenheit im Diesseitigen und im Jenseitigen ist religiös begründet und 
spiegelt sich im Verhältnis von aktiver menschlicher Schöpferkraft und gottgewährter Gna-
de wider: „Ausgeschlossen [vom erstrebten Universalwissen] bleibt – in Übereinstimmung 
mit puritanischen Ideen – das unmittelbare Wissen göttlicher Dinge als abgehoben und un­
terschieden von natürlicher, moralischer, und bürgerlicher Vervollkommnung‘. Dieses lehrt 
Gott selbst, ohne daß es der Vermittlung durch menschliches Lernen bedarf.“ Wolfgang van 

DOI: 10.13173/9783447112642.175 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



181Apokalyptische Naturphilosophie und institutionalisierter Baconismus

Auf der anderen Seite bilden utopische Aspekte eine wesentliche Triebfeder der 
Pansophie, insofern die Vervollkommnungsfähigkeit des Menschen in seiner 
eigenen, rationalen Vernunftsfähigkeit begründet liegt. Diese Fähigkeit soll sich 
in aktivem Handeln manifestieren und sich als Fortschritt in der künftigen Ge­
schichte entfalten. Ihren Niederschlag findet diese Fähigkeit bei Comenius eben 
in der Ausbildung von institutionell verankerten öffentlichen Einrichtungen und 
insbesondere im Pansophischen Kollegium.23 

Apokalyptisches und utopisches Geschichtsmodell schließen sich bei Come-
nius also nicht gegenseitig aus. Beide Modelle ermöglichen eine Form der Welt
aneignung, mittels derer dem kontingenten Sein Sinnhaftigkeit durch ein künf­
tiges Ziel abgerungen werden kann. Wie Bernd Mahr dargelegt hat, erlaubt es die 
religiöse Apokalypse, eine bezugslose unbestimmbare Angst in eine zielgerich-
tete Furcht, Hoffnung oder frohe Erwartung zu transformieren.24 Auf diese Wei-
se können Vergangenheit und Zukunft bzw. Erfahrungsraum und Erwartungs-
horizont25 im Zeichen einer geglaubten Prophetie oder des gesteckten Ziels der 
Vollkommenheit sinnstiftend aufeinander bezogen und dem Nebel einer diffu-
sen Seins-Angst entrissen werden. Modelltheoretisch gesprochen, erweisen sich 
Apokalypse und Utopie also in doppelter Weise als sinnstiftend: aus dem Ver­
gangenen kann Sinn extrapoliert werden, der als Richtschnur für das Zukünftige 
dient. Im Modell von Apokalypse und Utopie werden also Vergangenheit und 
Zukunft mit Blick auf ein Telos vergegenwärtigt.26 

Klassische Utopien funktionieren aus dieser Perspektive im Grunde ähnlich 
wie Apokalypsen, wobei aber nicht in erster Linie der Glaube an einen trans­
zendenten Gott, der durch sein alles Verdorbene aussortierendes Eingreifen die 
Welt zum Guten wenden und sich am Ende der Zeiten offenbaren wird, im Vor­
dergrund steht, sondern eher das Vertrauen auf immanenten Fortschritt, auf 
Vernunft oder anderes als Katalysator der Seins-Angst fungiert. Trotz möglicher 
Mischformen27 – wie eben bei Comenius – ist der entscheidende Unterschied zwi-

den Daele, „Die soziale Konstruktion der Wissenschaft. Institutionalisierung und Definition 
der positiven Wissenschaft in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts“, in: Gernot Böhme, 
ders. und Wolfgang Krohn, Experimentelle Philosophie. Ursprünge autonomer Wissenschaftsent-
wicklung, Frankfurt a. M. 1977, S. 129–182, hier S. 147.

23	 Die Vorstellung, dass über Institutionen das Fortkommen des Gemeinwesens reguliert und 
über lange Zeiträume hinweg garantiert werden kann, stellt ein markantes Kennzeichen 
eben insbesondere in utopischen Entwürfen dar. Vgl. Richard Saage, Utopische Profile, 4 Bde., 
Münster 2001, Bd. 1, S. 56.

24	 Bernd Mahr, „Zum Verhältnis von Angst, Prophezeiung und Modell, dargelegt an der Offen­
barung des Johannes“, in: Prophetie und Prognostik. Verfügungen über Zukunft in Wissenschaften, 
Religionen und Künsten, hg. von Daniel Weidner und Stefan Willer, München 2013, S. 167–190. 

25	 Vgl. hierzu Reinhart Koselleck, „‚Erfahrungsraum‘ und ‚Erwartungshorizont‘ – zwei histo-
rische Kategorien“, in: ders., Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten, Frankfurt 
a. M. 1989, S. 349–375.

26	 Ebd., S. 354f.
27	 Sofern die Utopie aber einen historischen Endzustand kennt, was meist der Fall ist, bleibt 

in ihr ein Moment der jüdisch-christlichen Apokalyptik wirksam. Vgl. Karl Löwith, Welt

DOI: 10.13173/9783447112642.175 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



182 Michael Lorber

schen religiöser Apokalypse und Utopie als konkurrierende Geschichtsmodelle 
in der Bedeutung zu sehen, die dem aktiven Handeln des Menschen zugespro
chen wird: Denn die religiöse Apokalypse zeichnet sich klassischer Weise eben 
durch die Vernichtung des Ist-Zustandes durch die göttliche Hand aus, bevor 
anschließend ein neuer, vollkommener Zustand – wiederum durch die Hand 
Gottes – erschaffen wird. In der Utopie hingegen wird es meist als die selbstver­
antwortliche Aufgabe des Menschen verstanden, sukzessiv der Verwirklichung 
des Idealzustandes zuzuarbeiten. 

In der geschichtsphilosophischen Synthese von Apokalypse und Utopie ver-
mittelt Comenius erfolgreich zwischen diesen beiden Geschichtsmodellen, in­
sofern die aktive Mitarbeit des Menschen für die Erreichung eines im Zeichen 
der christlichen Erlösung stehenden historischen Endzustandes notwendig ist. 
Genau das ist mit der Kooperation zwischen Mensch und Gott gemeint, die für 
Comenius äußert wichtig ist.

Es ist also nicht Gottes Wille, daß wir bei unserem Bitten und Warten mü-
ßig bleiben, während wir das ersehnte Gut von ihm erbitten oder auf be-
reits Versprochenes warten. Vielmehr sollen wir zugleich auch handeln, 
und zwar so, daß wir damit die Ernsthaftigkeit unseres Bittens, Klopfens 
und Wartens bestätigen, d.  h. wir sollen Gott entgegenkommen und unse-
re Hand ausstrecken, um die Geschenke anzunehmen, die er bringt. […] 
Überdies ist es gestattet, bei jedem Handeln zugleich auch dessen Prinzipien einzu-
sehen, nach denen es zu geschehen hat, und dieser Einsicht wegen Nachforschun-
gen anzustellen. […] Es bleibt also nur das eine übrig: Niemand darf Gott 
seine Mitarbeit verweigern, wenn er merkt, daß er in einer Angelegenheit 
etwas zum allgemeinen Nutzen beitragen kann.28

Wissensgeschichtlich ist diese Syntheseleistung von Comenius mit Blick auf die 
Frage nach dem modernen Fortschrittsdenken äußerst bemerkenswert. Als wich­
tigstes Merkmal für Fortschrittsdenken definiert Jürgen Mittelstraß die theoreti­
sche Reflexion des aktiv-autonomen Handelns in Form eines sich in der künftigen 
Zeit stetig weiter entfaltenden Wissens. Hierfür sei wiederum ein Zusammenspiel 
von „historischem“ und „planendem Bewußtsein“ erforderlich.29 Einen zentra
len Ort, in dem sich dieses Fortschrittsdenken manifestieren und entfalten kann, 
stellen die Akademien der experimentellen Naturforschung dar. Zu Institutio
nalisierungsprozessen kam es in den Wissenschaften im Abendland selbstver
ständlich bereits ab dem Mittelalter, aber erst im 17. Jahrhundert wird davon auch 
die experimentelle Naturforschung auf breiter Basis erfasst, die bis dahin vor al-
lem in der häufig als sehr ambivalent erachteten Kunst der Alchemie oder auch in 

geschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Voraussetzungen der Geschichtsphilosophie [1953], 
Stuttgart 2004.

28	 Comenius, Der Weg des Lichtes, S. 54f. und S. 57.
29	 Jürgen Mittelstraß, Neuzeit und Aufklärung. Studien zur Entstehung der neuzeitlichen Wissen-

schaft und Philosophie, Berlin/New York 1970, S. 343ff.

DOI: 10.13173/9783447112642.175 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



183Apokalyptische Naturphilosophie und institutionalisierter Baconismus

magischen Praktiken ihre weit verstreuten Orte hatte. In den Akademien der ex-
perimentellen Naturforschung wird erstmals das Programm einer Generationen 
übergreifenden Forschung, mithin die Idee einer scientific community program-
matisch formuliert, deren in die Zukunft weisenden und auch die Phantasie an-
regenden Erfolge – schon in einem ganz modernen Sinne von Fortschritt – maß-
geblich von der rastlosen experimentellen Tätigkeit ihrer Mitglieder abhängt.

Vor diesem Hintergrund kann nun festgehalten werden, dass nicht nur Bacon 
und Descartes – gewissermaßen als Vordenker des modernen Fortschrittsmo­
dells – die Institutionalisierung der experimentellen Wissenschaft gefordert ha-
ben, wie dies in der Forschung mit direktem Blick auf die Gründung der Royal 
Society 1660 häufig nahegelegt wird.30 Denn die pansophischen Ideen von Co-
menius und deren Einfluss auf den Hartlib-Circle belegen, dass eine Form des 
institutionell verankerten Fortschrittsdenkens im Bereich der Naturphilosophie 
bereits zwei Jahrzehnte vor der Gründung der Royal Society sehr konkrete Ge-
stalt angenommen hat, und zwar keineswegs im Kontext eines weltimmanenten 
rationalistischen Empirismus.31 

Wichtig ist es aber, den fundamentalen Unterschied zwischen dem pansophi
schen und dem modernen Fortschrittsmodell klar hervorzuheben. In der Panso­
phie von Comenius ist eine wichtige Paradoxie des modernen Fortschrittsdenkens 
nämlich noch nicht vollends entfaltet: Koselleck hat diese Paradoxie des Fort-
schritts als eine Dialektik ausgewiesen, die in der Moderne aus einer entfinali­
sierten Teleologie resultiere; also eine Dialektik, die sich zwischen der Unerreich
barkeit endlicher Perfektion einerseits und der Notwendigkeit einer endlosen 
Zielverschiebung andererseits entfalte.32 Die für die Moderne charakteristische 
radikale Differenz bzw. der immer stärker auseinanderklaffende Bezug zwischen 

30	 In diesem Sinne argumentiert bspw. auch noch Mittelstraß, wenn er schreibt: „Wo zu Beginn 
des neuzeitlichen Denkens vom Fortschritt gesprochen wird und Erwartungen mit diesem 
verknüpft werden, geschieht dies entweder unmittelbar unter Hinweis auf die neue Wissen-
schaft, z.  B. auf die Arbeiten Galileis, Harveys, Newtons und Boyles, oder mittelbar unter 
Berufung auf deren Interpreten, in erster Linie Descartes.“ Ebd., S. 348.

31	 Zu den diffusen Verbindungen zwischen Hartlib-Circle und Royal Society vgl. Michael Lor-
ber. „Der Wunsch, einen ‚seichten aufgeblasenen Kopf in seiner ganzen Größe darzustellen‘. 
Historische Hintergründe zur Rezeption Johann Joachim Bechers in der historia literaria“, in: 
Scharlatan! Eine Figur der Relegation in der frühneuzeitlichen Gelehrtenkultur (= Zeitsprünge. For-
schungen zur Frühen Neuzeit/Studies in Early Modern History, Culture and Science 17.2/3 (2013)), 
hg. von Tina Asmussen und Hole Rößler Frankfurt a. M. 2013, S. 183–214, hier insbes. S. 201–
210; R. H. Syfret, „The Origins of the Royal Society“, in: Notes and Records of the Royal Society of 
London 5.2 (1948), S. 75–137; G. H. Turnbull. „Samuel Hartlib’s Influence on the Early History 
of the Royal Society“, in: Notes and Records of the Royal Society of London 10.2 (1953), S. 101–130; 
Charles Webster, „New Light on the Invisible College. The Social Relations of English Sci-
ence in the Mid-Seventeenth Century“, in: Transactions of the Royal Historical Society 24 (1974), 
S. 18–42; David Kronick. „The Commerce of Letters: Networks and ‚Invisible Colleges‘ in 
Seventeenth- and Eighteenth-Century Europe“, in: The Library Quarterly 71.1 (2001), S. 28–43.

32	 Reinhart Koselleck und Christian Meier, „Fortschritt“, in: Geschichtliche Grundbegriffe. Histo­
risches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, hg. von Reinhart Koselleck, Otto 
Brunner und Werner Conze, 8 Bde., 1972–1997, Bd. 2, S. 351–423, hier S. 352.

DOI: 10.13173/9783447112642.175 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



184 Michael Lorber

Erfahrungsraum und Erwartungshorizont hat sich in der Pansophie angesichts 
des durch die Transzendenz Gottes präfigurierten historischen Telos schlicht 
noch nicht in dem Maße entfaltet, um von Fortschritt in einem modernen Sinne 
sprechen zu können. Oder etwas einfacher formuliert: Uns Modernen ist völlig 
bewusst, dass sich unser Streben nach Perfektion niemals erfüllen wird, sondern 
sich dieser finale Zustand, an dem alles gut sein wird, mit dem Fortschreiten der 
Zeit endlos weiter in die Zukunft verschiebt. Die Sehnsucht nach diesem perfek
ten Zustand ist für uns einerseits ein Motor für den scheinbar unaufhaltsamen 
Fortschritt, insofern wir trotzdem weiter tätig bleiben; dies bedeutet andererseits 
ob seiner Unerreichbarkeit auch einen existenziellen Sinnverlust. Das ist der Preis 
der Freiheit von der christlichen Prädestination.

Comenius hingegen kann in der Pansophie immanente Geschichtlichkeit und 
transzendente Vollkommenheit mittels seines apokalyptisch-utopischen Ge­
schichtsmodells noch synthetisieren. Zwar zeichnet sich die Pansophie bereits 
durch die Dominanz des sich seiner immanenten Geschichtlichkeit bewussten 
Menschen aus, der in diesem Bewusstsein autonom handelt und Zukunft aktiv 
und eigenverantwortlich gestaltet. In der Art, wie Comenius Themen wie Natur
forschung, Soziales, Bildung und Politik programmatisch im Zeichen des ge
meinschaftlichen Heils miteinander verbindet, gelingt es ihm aber, unendlichen 
Fortschritt und teleologische Heilsgeschichte in seiner pansophischen Vision ei-
ner programmatischen Generalreformation zusammenzudenken, in welcher der 
gläubige und zugleich aktiv-schöpferische Mensch den zentralen Platz einnimmt. 
Auf gewisse Weise kann das Heil durch das christliche Handeln im Sinne der 
Pansophie in die gegenwärtige Welt einwandern, insofern es durch die außerzeit
liche Gnade Gottes ontologisch abgesichert ist und die irdische Zeit eben deshalb 
präfigurieren kann. Vielleicht könnte man – zugegebenermaßen doppelt paradox 
– von einem vormodernen Fortschrittsmodell in der Via lucis sprechen, das in 
seinem spezifischen Verständnis von Naturwissen eben der Apokalypse letzt-
endlich mehr als der Utopie verpflichtet ist.

2
Das pansophische Programm ist gescheitert. Ob Comenius’ Programm in England 
mit Hilfe Hartlibs tatsächlich hätte realisiert werden können, wenn es nicht zum 
Bürgerkrieg gekommen wäre, bleibt fraglich; allein schon Oliver Cromwells Pro
tektorat ein Jahrzehnt später lässt anderes vermuten. Auch in der experimentel
len Naturforschung konnte sich der rationalistische Empirismus33 gegen die Pan
sophie letztlich durchsetzen, dafür steht beispielhaft eben die Gründung der Royal 

33	 Im Zusammenspiel zwischen einer epistemologisch aufgerüsteten Methodik einerseits und 
einer offenen Epistemologie experimenteller Verfahrensweise andererseits wird auch der 
vermeintliche Gegensatz zwischen (französischem) Rationalismus à la René Descartes und 
(englischem) Empirismus à la Francis Bacon durchlässig. Zur Aufhebung dieser Gegensätz­
lichkeit vgl. Andreas Gipper, „Experiment und Öffentlichkeit. Cartesianismus und Salon­
kultur im französischen 17. Jahrhundert“, in: Spektakuläre Experimente. Praktiken der Evidenz

DOI: 10.13173/9783447112642.175 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



185Apokalyptische Naturphilosophie und institutionalisierter Baconismus

Society um 1660. Diese Tendenz zur Verweltlichung, die diesem neuen, mit der 
Pansophie nicht zu vereinbarendem Fortschrittsdenken innewohnte, hat bereits 
Comenius auf sehr hellsichtige Weise sich abzeichnen sehen und auch kritisch 
kommentiert. Auf die aus dem Immanent-Werden des Naturwissens resultieren
den Risiken hat er ausdrücklich hingewiesen; und zwar im hochambivalenten 
Widmungsschreiben seiner Via lucis von 1668 an die Royal Society. 

Die Via lucis widmet er den „Lichtspendern eines erleuchteten Zeitalters, der 
Königlichen Londoner Gesellschaft, einer erfolgreichen Geburtshelferin für die 
im Entstehen begriffene sachbezogene Philosophie“. Er lobt auch die vielen „be-
reits veröffentlichte[n] Erfahrungsberichte über staunenswerte Beobachtungen“.34 

Diese Widmung ist außerordentlich beachtenswert und brisant: Das gesell
schaftliche Reformprogramm der Via lucis, das in der aufgeheizten Stimmung ei-
nes radikalisierten Antiroyalismus unmittelbar vor dem englischen Bürgerkrieg 
entstanden ist, wird einer naturforschenden Gesellschaft zugeeignet, die sich un
mittelbar nach der Restauration von 1660 konstituiert und vor kurzem erst von 
Charles II. die königlichen Privilegien erhalten hat sowie dezidiert in königlichen 
Diensten steht. Diesen veränderten politischen Umständen muss Comenius dem
entsprechend in seiner Widmung auch Rechnung tragen: Er täuscht im Widmungs
schreiben über die eigentlichen Beweggründe seiner Englandreise von 1641/42, 
auf der die Via lucis entstanden ist, hinweg: Statt von der damals beabsichtigten 
Reform der Wissenschaften und des Erziehungswesens mit dem Ziel, eine christ-
liche Gemeinschaft mit Unterstützung des Parlaments zu realisieren, spricht er 
nur von seiner damaligen Absicht, die Heiden in Neu-England zu missionieren; 
ein Vorhaben, mit dem er sich vermutlich erst sehr viel später – lange nach die-
ser Reise – tatsächlich beschäftigt hat.35 Des Weiteren findet in der gesamten Via 
lucis der für ihre Entstehungsgeschichte so wichtige Samuel Hartlib keinerlei 
Erwähnung, da dieser aufgrund seiner Unterstützung Cromwells in Ungnade 
gefallen war.36 Zudem betont Comenius, dass sein vorgeschlagenes Reformpro

produktion im 17.  Jahrhundert (= Theatrum Scientiarum, Bd. III), hg. von Helmar Schramm, 
Ludger Schwarte und Jan Lazardzig, Berlin/New York 2006, S. 242–259. 

34	 Vgl. Johann Amos Comenius, „Widmungsschreiben an die Royal Society“, in: ders., Der Weg 
des Lichtes, S. 3–19, hier S. 9.

35	 Ebd., S. 4 und Uwe Voigt, Das Geschichtsverständnis des Johann Amos Comenius, S. 41f.
36	 Nach der Rückkehr Charles II. aus dem französischen Exil 1660 konnten solche offensicht-

lichen Anhänger der puritanischen Revolutionsidee wie Hartlib, die ganz öffentlich für 
„release from the restrictions of the ancien régime; liberty of religious association, liberty 
of the press, free trade, reform of monopolistic professional practices, leading to free and 
socially reorientated medicine, education and law“ eingetreten waren, keine Rehabilitation 
erwarten. Obwohl viele der Gründungsmitglieder der Royal Society von der Unterstützung 
Hartlibs im Vorfeld der Restauration unmittelbar profitierten, wurde Hartlib auch bei der 
Gründung der Royal Society 1660 weder in einem ersten Vorschlag von 35 möglichen Fel-
lows berücksichtigt, noch fand er Erwähnung in einer erweiterten Liste von 100 weiteren 
Kandidaten. In den frühen offiziellen Dokumenten der Royal Society taucht er genauso we-
nig auf wie später in Thomas Sprats History of the Royal Society (1667). Webster, „Introduc-
tion“, S. 41, 63  und S. 69.

DOI: 10.13173/9783447112642.175 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



186 Michael Lorber

gramm „unter unveränderter Beibehaltung der gegebenen Grundlagen Bildung, 
Religion und Politik“ durchgeführt werden könne.37 Auf diese Weise bemüht er 
sich, jedweden Verdacht eines revolutionären politischen Geistes gegenüber der 
noch jungen Monarchie zu zerstreuen; ein Geist, der seiner Schrift mehr als zu 
Recht hätte unterstellt werden können. Die Bewahrung der herrschenden gesell­
schaftlichen Ordnung, deren vollständige Erneuerung in den 1640er Jahren im 
Umfeld des Hartlib-Circles noch das revolutionäre Ziel der pansophischen Idee 
war, wird somit den neuen politischen Bedingungen angepasst und geradezu 
zum neuen qualitativen Ausweis der pansopischen Unternehmung erhoben.

Ein zentrales Anliegen, das Comenius mit seiner Widmung verfolgt, ist es, 
die Anschlussfähigkeit seiner Pansophie für die experimentellen Forschungen 
der Royal Society nachzuweisen, und zwar nicht nur mit Blick auf die Via lucis, 
sondern auch auf seine gerade im Entstehen befindliche Consultatio catholica.38 Die 
wertvollsten Berührungspunkte zwischen seinem pansophischen Programm 
und der experimentellen Naturforschung der Royal Society sieht Comenius in 
einem Unterprogramm der universalen Bücher, nämlich der Panhistoria. Die 
Panhistoria ist „ein hell erleuchtetes Theater für den Verlauf aller (natürlichen und 
künstlichen, moralischen und geistigen) Dinge“. Experimente definiert Comenius 
in diesem Zusammenhang als „Ringen der natürlichen Form mit der Materie, der 
natürlichen Substanzen untereinander, der Kunst mit der Natur, der Gesetze mit 
den Gewohnheiten, der menschlichen Klugheit mit den tatsächlichen Gescheh
nissen, der göttlichen Weisheit mit der menschlichen Torheit“.39 Dass die für ihre 
Experimente bekannte Royal Society die organisatorischen Voraussetzungen für 
die Grundpfeiler des pansophischen Unternehmens liefern kann, ergibt sich für 
Comenius aus dem Umstand, dass die Königliche Gesellschaft als Institution 
eben „bereits mit öffentlicher Autorität ausgestattet“ sei.40 Deswegen stelle sie 
eine Lösung für das große Problem dar, dass – und hier zitiert Comenius wörtlich 
Bacons Idee für eine von der öffentlichen Hand geförderte scientific community – 
„die Lebenszeit keines einzigen Menschen dafür aus[reicht], alles zu bewältigen“, 
eben weil „gewisse Versuche […] nur langsam, im Verlauf von Jahren und Jahr
hunderten voranschreiten“.41 

Trotz aller politischen Zugeständnisse und dem Aufzeigen der offensichtli-
chen Berührungspunkte kommt die Kritik an der Royal Society im Widmungs­
schreiben keineswegs zu kurz. In dieser Kritik treten nicht nur die Differenzen 
zwischen dem universalen pansophischen Kollegium und der Königlichen Ge
sellschaft, sondern viel umfassender auch jene zwischen der generalreformatori
schen Bewegung und dem institutionalisierten Baconismus klar zutage. Zudem 

37	 Comenius, „Widmungsschreiben an die Royal Society“, S. 7.
38	 Ebd., S. 5.
39	 Comenius, Der Weg des Lichtes, S. 132.
40	 Comenius, „Widmungsschreiben an die Royal Society“, S. 5.
41	 Comenius, Der Weg des Lichtes, S. 133. Im Vorwort zitiert Comenius die entsprechende Passa-

ge aus Bacons Advancement of Learning ausdrücklich. Vgl. ebd., S. 9 und S. 197 (dort Anm. 29).

DOI: 10.13173/9783447112642.175 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



187Apokalyptische Naturphilosophie und institutionalisierter Baconismus

werden alle in das Widmungsschreiben eingestreuten politischen Anbiederungs
versuche in dieser kritischen Hinterfragung der Royal Society wenn nicht gerade 
zurückgenommen, so doch inhaltlich aufs Deutlichste konterkariert. 

Nach all dem Lob und der Erläuterung der möglichen Bedeutung der Königli
chen Gesellschaft für seine Panhistoria hält Comenius mit Blick auf deren augen
blickliche Ausrichtung kritisch fest, „daß dies noch nicht das Ganze ist, wonach 
im Namen der Menschheit schon anfänglich verlangt wird und das dazu erforder
lich ist, die Glückseligkeit des Letzten Zeitalters heraufzuführen: man muß gänzlich Dar-
über Hinaus [plus ultra] streben“.42 

Die Formulierung „plus ultra“ („darüber hinaus“) verdient in diesem Zu­
sammenhang größte Aufmerksamkeit, weil es sich hierbei um einen seit der Re
naissance programmatischen Ausdruck handelt, der für Expansion steht, wobei 
gleichermaßen raumzeitliche wie theoretische Erweiterungen der menschlichen 
Weltsicht gemeint sein können. Die Formulierung leitet sich von der Wendung 
„nec plus ultra“ („und nicht darüber hinaus“) ab, die als Warnung auf den Säu-
len des Herakles bei Gibraltar gestanden und das Ende der Welt markiert haben 
soll.43 Die Verkürzung und damit inhaltliche Verkehrung auf „plus ultra“ sym­
bolisiert die Überschreitung von einst als unüberschreitbar erachteter Grenzen 
und wurde zum Motto von Karl V., in dessen Reich die Sonne nie unterging.44 
Francis Bacon greift auf seinem Frontispiz zur Instauratio magna (1620) das sein 
gesamtes Werk charakterisierende „plus ultra“ auf, indem er ein Schiff zwischen 
den Säulen des Herakles allen Warnungen zum Trotz erfolgreich heimkehren 
lässt (Abb. 1). Als Motto dient dem Frontispiz „Multi pertransibunt & augebitur 
scientia“ („Viele werden hindurchfahren & das Wissen wird sich mehren“), das 
der Daniel-Apokalypse entstammt (Daniel 12,2–4), nun aber in seiner expansi-
ven Kraft eben nicht mehr in einem unmittelbar apokalyptischen Kontext steht. 
Im Gegenteil: Das im Hintergrund des Frontispizes zu erkennende zweite Schiff 
symbolisiert viel eher den Aufbruch in neue Zeiten, in einen „endless progress or 
proficience“, der für die Royal Society programmatisch werden sollte. Im Valerius 
Terminus (1603) hatte Bacon selbst zwei Jahrzehnte zuvor den apokalyptischen 
Rahmen hingegen noch wesentlich deutlicher herausgestellt.45

42	 Comenius, „Widmungsschreiben an die Royal Society“, S. 9.
43	 Vgl. hierzu Hans Blumenberg, Legitimität der Neuzeit, Erneuerte Ausgabe, Frankfurt a. M. 

1996, S. 396 und Comenius, Der Weg des Lichtes, S. 198 (dort Anm. 31 von Uwe Voigt).
44	 Vgl. Karlheinz Stierle, Das große Meer des Sinns. Hermenautische Erkundungen in Dantes „Com-

media“, München 2007, S. 384f.
45	 „[…] a special prophecy, was appointed to this autumn of the world: for to my understand-

ing it is not violent to the letter, and safe now after the event, so to interpret that place in 
the prophecy of Daniel where speaking of the latter times it is said, Many shall pass to and 
fro, and science shall be increased; as if the opening of the world by navigation and commerce 
and the further discovery of knowledge should meet in one time or age.“ Francis Bacon, 
„Advancement of Learning“, in: ders., The Works of Francis Bacon, hg. von James Spedding, 
Robert Leslie Ellis und Douglas Denon Heath, 14 Bde., Stuttgart – Bad Cannstatt 1982, Bd. 3, 
S. 253–491, hier S. 268 [Nachdruck d. Ausgabe London, 1857–1874]; ders. „Valerius Terminus 
of the Interpration of Nature: with the Annotations of Hermes Stella“, in: ders., The Works 

DOI: 10.13173/9783447112642.175 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



188 Michael Lorber

Im heilsgeschichtlichen Kontext der Pansophie strebt das „plus ultra“ aber 
noch nicht der latent infiniten Akkumulation von Wissen innerhalb der experi­
mentellen Naturphilosophie entgegen, wie dies im institutionalisierten Baconis-
mus der Royal Society eben im Wesentlichen der Fall sein sollte. Vielmehr geht es 
Comenius in seinem dreistufigen Erkenntnismodell um die Weiterführung der 
Erkenntnis der Natur über ihre materielle Dinghaftigkeit hinaus, insofern auf die 
Erkenntnis der Natur, die Erkenntnis des menschlichen Wesens und schließlich 
die Erkenntnis des Wesen Gottes folge [„physische, metaphysische, hyperphysi­
sche Schule“].46 Das „plus ultra“ ist bei Comenius damit in Bezug auf Wissen 
wesentlich metaphysisch und qualitativ geprägt, während es im institutionali­
sierten Baconismus vor allem quantitative Dimensionen umfasst und Wissen 
letztendlich als selbstreferentiell ausweist. Selbstzweck und Quantität von Wis-
sen schließt Comenius aus seiner Panhistoria aber ganz explizit strikt aus. Er 
schreibt:

Sodann darf auch nicht alles Wahre verzeichnet werden, sondern allein dasjenige, 
das in bedeutsames Wissen übergehen kann, in Wissen, das dazu dient, die 
geistige Auffassungskraft auf die Betrachtung der Dinge auszurichten, 
dazu, Klugheit hinsichtlich der Tätigkeiten der Dinge anzuerziehen, oder 
schließlich dazu, dem Geist der Menschen fromme, pflichtbewußte Ge­
sinnung und ernsthafte Ehrfurcht vor der Gottheit zu verleihen.47

Comenius greift mit „plus ultra“ somit ein den Fellows sehr vertrautes Motto 
auf,48 gibt ihm aber im Rahmen seiner Beweisführung, warum sich die König
liche Gesellschaft seiner Pansophie anschließen soll, mittels einer äußerst ge­
schickten Rhetorik statt einer quantitativen eine qualitative Bedeutung. Damit 
steht Comenius den ursprünglichen Gedanken Bacons, der den heilsgeschichtli-
chen Aspekt im Gesamtprogramm der Instauratio magna zumindest für das Ende 
der Zeiten noch gelegentlich thematisiert, vielleicht sogar näher als die Mitglie-
der der Königlichen Gesellschaft, die sich ja ausdrücklich auf Bacon berufen. 

of Francis Bacon, hg. von James Spedding, Robert Leslie Ellis und Douglas Denon Heath, 
14 Bde., Stuttgart – Bad Cannstatt 1982, Bd. 3, S. 215–252, hier S. 221 [Nachdruck d. Ausgabe 
London, 1857–1874]. 

46	 Vgl. Comenius, „Widmungsschreiben an die Royal Society“, S. 10–13.
47	 Comenius, Der Weg des Lichtes, S. 134. Damit steht Comenius auch in diesem Punkt Andreae 

nahe. Vgl. Martin Brecht, „‚Er hat uns die Fackel übergeben…‘ Die Bedeutung Johann Va-
lentin Andreaes für Johann Amos Comenius“, in: Das Erbe des Christian Rosenkreuz, Vorträge 
gehalten anläßlich des Amsterdamer Symposiums 18.–20. November 1986: Johann Valentin Andreae 
1586–1986 und die Manifeste der Rosenkreuzerbruderschaft 1614–1616, hg. von der Bibliotheca 
Philosophica Hermetica, Amsterdam 1988, S. 28–47.

48	 Im selben Jahr wie Comenius’ Via lucis erscheint Joseph Glanvills (Fellow der Royal Society) 
ebenfalls dieses Motto aufgreifende, zukunftsoptimistisch-programmatische Schrift Plus 
ultra: Or, the Progress and Advancement of Knowledge Since the Days of Aristotle. In an Account of 
some of the most Remarkable Late Improvements of Practical, Useful Learning: To Encourage Philo-
sophical Endeavours, London 1668. 

DOI: 10.13173/9783447112642.175 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



189Apokalyptische Naturphilosophie und institutionalisierter Baconismus

Abb. 1: Frontispiz zu Francis Bacon, Novum organum scientiarum (1620).  
Leiden 1645. EC.B1328.620ib, Houghton Library, Harvard University.

DOI: 10.13173/9783447112642.175 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



190 Michael Lorber

Seine Kritik schließt Comenius dann mit sehr deutlichen Worten: Er wolle die 
Mitglieder der Royal Society darauf aufmerksam machen, dass deren Tätigkeiten 
den pansophischen Anforderungen bei weitem noch nicht entsprechen würden, 
sie aber jetzt durchaus noch die Gelegenheit hätten, mit ihrer Arbeit nach Höhe-
rem zu streben.49 Wenn sie sich hingegen wie bisher mit den bloßen Ergebnissen 
ihrer Experimente zufriedengeben sollten, ohne auf ihre weitergehende gesell-
schaftliche Bedeutung für den Menschen und für die Gotteserkenntnis zu reflek-
tieren, würden sie „lächerlich sein wie der Mann im Evangelium, der begann, 
einen Turm zu bauen, und ihn nicht zu Ende führen konnte […]. Euer Werk wird 
ein auf den Kopf gestelltes Babel sein, das seine Bauten nicht gegen den Himmel 
richtet, sondern gegen die Erde.“50 

Nach dieser grundlegenden Kritik wird der Ton wieder etwas versöhnlicher, 
und Comenius betont nochmals, dass er die Royal Society in ihrem Suchen nach 
der Wahrheit der Natur keineswegs verachte. Vielmehr sehe er in deren Arbeiten 
die wichtige erste Grundvoraussetzung für die pansophische Erkenntnis.51 Letzt­
lich lässt Comenius aber von seiner pansophischen Unternehmung nicht ab und 
gesteht in all seinem Lob für die Königliche Gesellschaft deren Mitgliedern nur 
zu, bislang „im Tempel der Weisheit Gottes lediglich die Schwelle berührt“ zu 
haben.52

Die offizielle Reaktion der Royal Society auf die ihr gewidmete Via lucis war 
dementsprechend recht verhalten. Henry Oldenburg übersandte Comenius in 
seiner Funktion als Sekretär der Royal Society einen Dankesbrief und das neue 
Buch von John Wilkins zur Universalsprache. Eine inhaltliche Auseinanderset-
zung mit der Pansophie blieb aus. Die Ausgabe der Via lucis, die Comenius der 
Royal Society zukommen ließ, wurde umgehend weiterverkauft.53

In diesem Zusammenhang ist noch erwähnenswert, dass Comenius etwa zur 
selben Zeit und aus ähnlichen Gründen nicht nur die englischen Empiriker, son-
dern auch die französischen Rationalisten mit einer äußerst ambivalenten Wid-
mung bedacht hat: Seine unvollendeten Clamores Eliae (Die Mahnrufe des Elias) eig-
net er zwar den Cartesianern zu, jedoch nicht ohne darin den sich der Theologie 
und der Politik gleichermaßen enthaltenden Cartesianismus als „pestilentissmus 

49	 Vgl. Comenius, „Widmungsschreiben an die Royal Society“, S. 13.
50	 Ebd., S. 14f.
51	 Ebd., S. 10f. und S. 15f. An späterer Stelle reformuliert Comenius seine Drei-Schulen-Lehre 

nochmals: „Es wird nämlich nicht genügen, Forschungen über die Dinge außerhalb von 
uns einzuleiten [Tätigkeitsbereich der Royal Society]; es ist auch nach weitaus Größerem zu 
suchen, nach der Wahrheit der Dinge in uns und nach der Wahrheit des Reiches Gottes für 
uns.“ Ebd., S. 18.

52	 Ebd., S. 14.
53	 Vgl. Blekastad, Comenius, S. 659. Kunna stellt die These auf, dass der Verkauf des Buches ne­

ben finanziellen Gründen auch deshalb beschlossen worden sein könnte, um sich durch des­
sen Besitz nicht zu kompromittieren. vgl. Ulrich Kunna, Das „Krebsgeschwür der Philosophie“. 
Komenskýs Auseinandersetzung mit dem Cartesianismus (=  Schriften zur Comeniusforschung, 
Bd. 19), Sankt Augustin 1991, S. 232f.

DOI: 10.13173/9783447112642.175 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



191Apokalyptische Naturphilosophie und institutionalisierter Baconismus

in philosophia“ – als „Krebsgeschwür der Philosophie“ – zu bezeichnen. Als ge
eignetes Heilmittel gegen die quantitative Raum-Zeit-Immanenz cartesianischer 
Rationalität empfiehlt Comenius wiederum seine Pansophie.54

Wogegen sich Comenius in seinem eigenwilligen universalwissenschaftlichen 
Ansatz sehr hellsichtig richtet, ist also die sich abzeichnende Auffächerung des 
menschlichen Wissens in verschiedene, voneinander unabhängige Wissensberei
che. Faktisch ist es aber genau jene funktionelle Ausdifferenzierung des univer­
salwissenschaftlichen Wissens in mehr oder weniger autonome Wissenschafts
disziplinen, die den Beginn der modernen Wissenschaft markiert. Bei dieser Form 
disziplinärer Ausdifferenzierung handelt es sich – mit Rudolf Stichweh gespro­
chen – um eine horizontale Ausdifferenzierung des Wissens, insofern sogenannte 
„Interdependenzunterbrechungen“55 im universalen Wissensgebäude die Etablie
rung paralleler, gleichrangiger und autonomer Wissenschaftsdisziplinen erlauben. 
Damit wird in den modernen Wissenschaften sukzessiv das vertrauensvolle Band 
einer vertikalen Ausdifferenzierung von Wissen gelöst, das den Menschen noch 
mit Gott verbinden konnte. Denn im Zeichen seiner Pansophie – verstanden als 
„fortlaufende Methode (welche einer Kette zu vergleichen ist)“56  – konnte Co-
menius noch experimentelle Naturphilosophie, Pädagogik, Moral, Politik und 
Theologie im Wissensgebäude des pansophischen Kollegiums zusammenden
ken und im universalen Licht der Pansophie sich vertikal ins Göttliche einfalten 
sehen. Mit der horizontalen Ausdifferenzierung ist neben der Parallelisierung 
von autonomen Wissensbereichen zugleich ein absolutes Immanent-Werden des 
Wissens verbunden. Strenggenommen kann von nun an in der Naturphilosophie 
– darauf hat Thomas Leinkauf hingewiesen – nicht mehr von der ‚einen‘ Natur 
gesprochen werden, die „in ihrem inneren, dem Auge unzugänglichen elementa-
ren Bereich metaphysisch bzw. göttlich gedeutet wird“.57 An ihre Stelle trete das 
pluralisierte Neutrum von disziplinär ausdifferenzierten Naturen. 

Voraussetzung für diese Pluralisierung des Naturwissens, die sich – in der für 
die Wissenschaftsgeschichte einflussreichen Terminologie von Thomas S. Kuhn – 
in unterschiedlichen disziplinären Paradigmen niederschlägt,58 war eben jene 
Entkoppelung des Naturwissens von Politik und göttlicher Offenbarung, ge-
gen die Comenius in seinem Widmungsschreiben so entschieden argumentiert. 
Denn während er sich in seiner synthetisierenden Geschichtsphilosophie darum 

54	 Zum Verhältnis von Descartes‘ und Comenius’ Philosophie vgl. grundlegend Kunna, Das 
„Krebsgeschwür der Philosophie“ und Comenius, Der Weg des Lichtes, S. 200f. (dort Anm. 42). Zur 
Übersetzung von „pestilentissimus“ als „Krebsgeschwür“ vgl. Kunna, ebd., S. 7f. (dort Anm. 3).

55	 Rudolf Stichweh, Zur Entstehung des modernen Systems wissenschaftlicher Disziplinen. Physik in 
Deutschland 1740–1890, Frankfurt a. M. 1984, S. 17; vgl. dort auch S. 39–62.

56	 Comenius, „Widmungsschreiben an die Royal Society“, S. 6.
57	 Thomas Leinkauf, „Der Naturbegriff in der Frühen Neuzeit. Einleitung“, in: ders., Der Na-

turbegriff in der Frühen Neuzeit. Semantische Perspektiven zwischen 1500 und 1700, hg. von dems. 
unter Mitwirkung von Karin Hartbecke, Tübingen 2005, S. 1–19, hier S. 9 und S. 18f.

58	 Thomas S. Kuhn, Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Zweite revidierte und um das 
Postskriptum von 1969 ergänzte Auflage, Frankfurt a. M. 1973.

DOI: 10.13173/9783447112642.175 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



192 Michael Lorber

bemüht, christlichen Glauben und die Bacon’sche Experimentalphilosophie zu
sammen zu denken, wird aus seiner Perspektive vom institutionalisierten Ba
conismus eben genau diese Verbindung preisgegeben. 

Was Comenius in seiner Kritik an der Royal Society somit reflektiert, sind die 
epistemologischen Risiken von umbrechenden Geschichtsmodellen bzw. von 
einer veränderten epistemologischen Weltaneignung: Denn Comenius erkennt 
sehr klar, dass mit der Art und Weise, wie die königlichen Fellows experimen
tell forschen, der Verlust des gesellschaftlichen Wertes jenes Naturwissen einher
geht, der im Zentrum seiner Pansophie steht. Denn Naturwissen besitzt in der 
Pansophie deshalb allerhöchste Bedeutung, eben weil es über sich hinausweist 
und sinnstiftend für die christliche Gemeinschaft ist, insofern es als Ausdruck 
des göttlichen Heilsplanes erscheint, dem die Menschen in der Pansophie aktiv 
zuarbeiten können. Diesen Sinn im Naturwissen kann Comenius in seiner Im
manenz und Transzendenz synthetisierenden Methodik noch bewahren: Denn 
Comenius deutet und bündelt die Polyvalenzen eines weltimmanenten Wissens­
fortschritts im Zeichen der christlichen Erlösung am Ende der Zeiten. Aus dieser 
Perspektive kann die gegebene Vielfalt des Wissens als ausgefaltete Präfigura­
tion der Erlösung im Göttlich-Einen im Hier und Jetzt kontextualisiert werden. 
Auf diese Weise erfährt das Naturwissen seine Nobilitierung und Harmonisie
rung mit und in der christlichen Heilslehre. Die Entkoppelung des Naturwissens 
von der Religion, der Politik und der Gesellschaft hingegen, und genau das wirft 
Comenius ja den Mitgliedern der Königlichen Gesellschaft vor, würde zu einer 
referenzlosen Autonomisierung des Wissens führen, in der es um seinen eigent
lichen Wert gebracht und seiner über sich hinausweisenden Bedeutung beraubt 
wird.

Diese Autonomisierung und Neutralisierung des Naturwissens gegenüber 
seinen sozialen und politischen Bedingungen, die gemeinhin als Wissenschaft
liche Revolution in der Frühen Neuzeit bezeichnet wird,59 hat Wolfgang van den 
Daele in seiner soziologischen Analyse der Ursprünge der modernen Naturwis­
senschaft konzise auf den Punkt gebracht: Die moderne Wissenschaft verlege 
„den sozialen, politischen, pädagogischen Wert der Erkenntnis“ – auf den es ja 
dem Reformer Comenius vor allem ankam – „in ihre Objektivität selbst“. Was 
in diesem Kontext als Selbstbehauptung des Menschen gegenüber der Natur er-
scheint, sei letztlich schlicht eine Funktionalisierung „der positiven Erkenntnis“ 
der Wissenschaft „für beliebige Zwecke“: „Für die Bindung dieser Funktionalität 
an humanen Fortschritt“ gebe es – so van den Daele weiter – „keine inhaltlichen 
und organisatorischen Mechanismen“ mehr.60 Aus dieser wissenshistorischen 

59	 Zum teils verwirrenden Gebrauch des Begriffs ‚Wissenschaftliche Revolution‘ (Singular) in 
Abgrenzung zu Kuhns ‚wissenschaftlichen Revolutionen‘ (Plural) vgl. I. Bernard Cohen, 
Revolutionen in der Naturwissenschaft, übers. von Werner Kutschmann, Frankfurt a. M. 1994.

60	 van den Daele, „Die soziale Konstruktion der Wissenschaft“, S. 163f. Vgl. auch Wilhelm 
Kühlmann. „Sozietät als Tagtraum – Rosenkreuzerbewegung und zweite Reformation“, in: 
Europäische Sozietätsbewegung und demokratische Tradition. Die europäischen Akademien der Frü-

DOI: 10.13173/9783447112642.175 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



193Apokalyptische Naturphilosophie und institutionalisierter Baconismus

Perspektive tendiert Wissen an der Schwelle zur Moderne zunächst dazu, selbst
referentiell, autonom und neutral zu werden, um sich dann in seiner Neutralität 
für alle möglichen Zwecke instrumentalisieren zu lassen. Mit dieser hinsichtlich 
des abhanden gekommenen historischen Telos infiniten Verzeitlichung des mo­
dernen Naturwissens korrespondiert dessen ganz spezifische Maßlosigkeit, die 
sich der Autonomie verleihenden Emanzipation verdankt. Fortschrittsdenken ist 
auf eigentümliche Weise maßloses Denken.

Der Fortschritt der einen treibt den Fortschritt der anderen voran und um-
gekehrt. Fortschritt in Wissenschaft und Technik ist seinem eigenen We-
sen nach maßlos, oder anders ausgedrückt: Wenn es ein inneres Maß von 
Wissenschaft und Technik geben sollte, dann dies, über jedes Maß hinaus
zugehen. Maß bedeutet hier Einschränkung, Begrenzung; wogegen sich 
wissenschaftliche und technische Rationalitäten gerade durch die Vorläu
figkeit jeder Begrenzung definieren.61

Ich denke, dass Comenius den Aspekt der gottesfernen Instrumentalisierung der 
Natur und die damit in Zusammenhang stehende selbstgenerative Maßlosigkeit 
der experimentellen Naturforschung schon im Augenblick der institutionellen 
Konstituierung der Neuen Wissenschaft ganz klar erkannt hat. Deshalb forderte 
er einerseits die programmatische Anbindung des bloßen Naturwissens an hö-
here menschliche und religiöse Ziele ein und betonte andererseits, dass deshalb 
auch nicht alles gewusst werden darf, sondern eben nur das, was sich als bedeut-
sam erweise für die in seiner christlichen Pansophie aufgezeigten Ziele.

Es ist hier nicht der Ort, um ausführlich darzulegen, wie Francis Bacon die-
se Wissenschaftsautonomie unter Bezug auf die paradiesische Unschuld me
thodisch vorbereitet hat,62 obgleich apokalyptische Aspekte auch noch in der 
Instauratio Magna von Bedeutung sind,63 was sie für Comenius wiederum noch 
anschlussfähiger gemacht haben mag. Erst im institutionalisierten Baconismus 
in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts tritt die Neutralisierung des Naturwis­

hen Neuzeit zwischen Frührenaissance und Spätaufklärung, hg. von Klaus Garber und Heinz 
Wismann unter Mitwirkung von Winfried Siebers, 2 Bde., Tübingen 1996, Bd. 1, S. 1124–1151, 
hier S. 1148.

61	 Jürgen Mittelstraß, „Für und wider eine Wissenschaftsethik“, in: ders., Wissen und Grenzen. 
Philosophische Studien, Frankfurt a. M. 2001, S. 68–85, hier S. 72.

62	 „For it was not that pure and uncorrupted natural knowledge whereby Adam gave names 
to the creatures according to their propriety, which gave occasion to the fall. It was the am-
bitious and proud desire of moral knowledge to judge of good and evil, to the end that man 
may revolt from God and give laws to himself, which was the form and manner of the temp-
tation.“ Francis Bacon, „Preface to The Great Instauration“, in: ders., The Works of Francis Ba-
con, hg. von James Spedding, Robert Leslie Ellis und Douglas Denon Heath, 14 Bde., Stuttgart 
– Bad Cannstatt 1982, Bd. 4, S. 13–21, hier S. 20 [Nachdruck d. Ausgabe London, 1857–1874].

63	 Vgl. Klaus Reichert, „In diesem Herbst der Welt. Francis Bacons Begründung der Wissen-
schaft aus dem Geist der apokalyptischen Verheißung“, in: Wissensideale und Wissenskulturen 
in der frühen Neuzeit / Ideals and Cultures of Knowledge in Early Modern Europe, hg. von Wolf-
gang Detel und Claus Zittel, Berlin 2002, S. 239–257.

DOI: 10.13173/9783447112642.175 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



194 Michael Lorber

sens offen und programmatisch in Erscheinung, und zwar als explizite conditio 
sine qua non für eine funktionierende scientific community; eine Haltung also, die 
sich vom Wissen selbst ohne Weiteres auf die zumindest vordergründig neutrale 
gesellschaftspolitische Funktion der naturforschenden Akademien übertragen 
ließe. So betont bereits Thomas Sprat in seiner History of the Royal Society von 1667 
ausdrücklich, dass politische und religiöse Zwistigkeiten in der Zusammenar
beit der Mitglieder der Königlichen Gesellschaft keine Rolle mehr spielen wür-
den. Als geeignetes Heilmittel gegen jedweden religiösen oder politischen Zwist 
habe sich die Vereinbarung unter den Mitgliedern erwiesen, sich um „calm and 
indifferent things“ herum zu versammeln und diese nur noch in den Experi­
menten selbst – also ohne vorstrukturierende Erwartungen religiöser, politischer 
oder anderweitiger Prägung – gleichsam zum Sprechen zu bringen.64 Als Kehr-
seite des berühmten Mottos der Royal Society „Nullius in verba“ tritt hier eine 
eigentümliche Materialität der Welt in den Vordergrund, die nur sich selbst zu 
gehorchen scheint und nichts und niemandem mehr verpflichtet ist. Losgelöst 
aus allen gesellschaftlichen Zusammenhängen erscheint hier Naturkraft – wie 
Bruno Latour es treffend auf den Punkt bringt – als „ein stummes, aber mit Sinn 
begabtes oder versehenes Objekt“.65 Eben hierin – in der Dialektik einer stum-
men Natur, die eines jeden Bezugs außerhalb ihrer Selbst beraubt wird, und ei-
ner beredten Natur, die im Experiment jedoch immer wieder auf ihre materielle 
Eigengesetzlichkeit zurückgeworfen wird – erkennt Latour die Verfasstheit der 
Moderne, insofern im Empirismus gleichermaßen die Natur von der Kultur wie 
im Rationalismus das Subjekt vom Objekt getrennt werde: ein Unterfangen, das 
für Comenius als Verfechter einer apokalyptischen Naturphilosophie im Zeichen 
des christlichen Heilsgeschehens das große Skandalon darstellt.66

3
Mit Bruno Latour möchte ich auch zum Ende kommen, weil es seine Auseinan
dersetz ung mit dem Beginn der Moderne erlaubt, einen möglichen Weg zu skiz­
zieren, auf dem die hellsichtigen Analysen Comenius’ für aktuelle Diskussionen 
anschlussfähig gemacht werden können. 

Der Clou in Latours Ansatz einer symmetrischen Anthropologie besteht ja da-
rin, dass wir, also die Menschen in der sogenannten westlich-zivilisierten Welt, 
eigentlich einer Selbsttäuschung erliegen und niemals modern gewesen sind. 
Diese provokante These zielt darauf ab, die fest etablierten Grenzen zwischen 
Natur und Kultur bzw. zwischen Subjekt und Objekt, über die sich Moderne 

64	 Thomas Sprat, History of the Royal Society, For the Improving of Natural Knowledge, London 1667, 
S. 426.

65	 Bruno Latour, Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropologie [1991], 
übers. von Gustav Rößler, Frankfurt a. M. 2008, S. 42.

66	 Zu apokalyptischer Naturphilosophie in der Frühen Neuzeit vgl. grundlegend Wilhelm 
Schmidt-Biggemann, Apokalypse und Philologie. Wissensgeschichten und Weltentwürfe der Frü-
hen Neuzeit, hg. von Anja Hallacker und Boris Bayer, Göttingen 2007.

DOI: 10.13173/9783447112642.175 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



195Apokalyptische Naturphilosophie und institutionalisierter Baconismus

definieren lässt, wieder ganz grundsätzlich in Frage zu stellen. Ausgangspunkt 
von Latours Überlegungen ist hierbei das Auseinanderdriften von Politik und 
Wissenschaft in scheinbar ganz autonome Bereiche, eine Entwicklung, die sich 
insbesondere ab Mitte des 17. Jahrhunderts abzuzeichnen beginne (Latour unter-
sucht diesen Prozess im Anschluss an Steven Shapins und Simon Schaffers Le
viathan and the Air-Pump anhand eines Streites zwischen Hobbes und Boyle): Auf 
Seiten der politischen Macht konstituiere sich gemäß der gängigen Einschätz ung 
im 17. Jahrhundert das kulturelle Rechtssubjekt, auf Seiten der wirkenden Natur
kräfte konstituiere sich hingegen das naturhafte, stumme und dennoch mit Sinn 
begabte Wissenschaftsobjekt. Aus dieser Gegenüberstellung von Subjekt und Ob-
jekt resultiert nach Latour die behauptete Autonomie der beiden Sphären in der 
Moderne. Faktisch sind wir vermeintlich modernen Menschen aber nach Latour 
immer mehr zu hybriden Wesen geworden, die sich quer zu diesen vordergrün­
dig autonomen Wissensbereichen bewegen, denken und leben. 

Inwiefern sich diese Hybridisierungen jenseits der institutionellen Autonomie­
bildungen im Sinne Latours ausformen, lässt sich anhand eines kleinen Beispiels 
aus der Konstituierungsphase der Neuen Wissenschaft zeigen: Nicht zuletzt vor 
dem Hintergrund der generalreformatorischen Bestrebungen der 1640er Jahre 
wurden der Royal Society für die Gewährung der in vielerlei Hinsicht äußerst 
wichtigen königlichen Privilegien bestimmte Auflagen gemacht: Sie sollte sich in 
ihren Statuten verpflichten, mit ihren Forschungen keine Fragen der Politik, der 
Religion und Theologie zu berühren. Es war das vorrangige Interesse Charles II., 
alle Formen der Politisierung aus der Zeit der puritanischen Revolution, wie sie 
in der vordersten Reihe Hartlib betrieb, gänzlich zu verbannen, um die erneute 
Regentschaft des Stuart-Hauses nicht zu gefährden und die eigene Herrschaft 
von Gottes Gnaden wieder zu legitimieren.67 Tatsächlich verhielt es sich aber so, 
dass die vermeintlich neutrale Royal Society von Beginn an geopolitische Aufträ-
ge übernahm, etwa in Form der Verbesserung von Seekarten, von Kriegsschiffen 
oder von Gefängnisbauten.68 Und nicht zuletzt wurde die Königliche Gesellschaft 
mit der Aufgabe betraut, die Tätigkeit anderer Forscher kritisch zu begleiten und 
im Sinne der Krone zu überprüfen und zu überwachen.69 Unterhalb der De
markationslinie zwischen den zusehends auch institutionell verankerten Auto
nomiebereichen Wissenschaft und Politik zeichneten sich somit von Beginn an 

67	 Tatsächlich hat die Restauration von der puritanischen Revolution auch profitiert, da drin-
gend notwendige finanzpolitische Reformen, die früher schon gefordert wurden, aber erst 
unter Cromwell durchgesetzt werden konnten, beibehalten werden konnten. Vgl. Hugh Tre­
vor-Roper, „Die allgemeine Krisis des 17. Jahrhunderts“, in: ders., Religion, Reformation und 
sozialer Umbruch. Die Krisis des 17. Jahrhunderts, mit einem Vorwort zur dt. Ausg. von dems. 
und übers. von Michael Erbe, Frankfurt a. M./Berlin 1970, S. 53–93, hier S. 92 und Michael 
Hunter, Science and Society in Restoration England, Ipswich 1992, S. 3f.

68	 Regine Masthoff, „Komenskýs Ratschlag an die Regia Societas in London vom Jahre 1668“, 
in: Zwanzig Jahre Comeniusforschung in Bochum/ Dvacet let bochumské komeniologie. Gesammelte 
Beiträge/Sebrané příspěvky, hg. von Klaus Schaller, Sankt Augustin 1990, S. 245–259.

69	 van den Daele, „Die soziale Konstruktion der Wissenschaft“, S. 156ff. und S. 137.

DOI: 10.13173/9783447112642.175 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



196 Michael Lorber

relational-hybride Verflechtungen ab. Bei diesen Verflechtungen handelt es sich 
allerdings um rein weltimmanente Re-Politisierungen des kurz zuvor neutrali
sierten und seines transzendenten Gehalts beraubten Naturwissens – denn das 
Wissen über die Natur fügt sich in seiner über sich selbst hinausweisenden Be-
deutung nicht wieder in einen christlichen Heilsplan ein, sondern wird vielmehr 
den machtpolitischen Interessen des absoluten Herrschers einverleibt.

Das entscheidende und leicht einsehbare Paradox, auf das Latour fokussiert, 
besteht systemtheoretisch gesprochen also darin, dass die funktionelle Ausdif­
ferenzierung moderner Gesellschaften einerseits Komplexitätsreduktion durch 
die ständige Ausbildung neuer autonomer Subsysteme mit eigenen dichotomisch 
strukturierten Leitdifferenzen betreibt (was die Komplexität des übergeordneten 
Systems natürlich beträchtlich erhöht und insgesamt als Zivilisationsprozess zu 
verstehen ist). Andererseits emergieren zeitgleich – eher unbemerkt und gewis­
sermaßen gesellschaftlich subkutan – immer komplexere relational-hybride Ver­
flechtungen zwischen den vordergründig Autonomie beanspruchenden Syste-
men. Aus Sicht Latours handelt es sich hierbei um das Wuchern hybrider Gefüge, 
die sich transinstitutionell und transdichotomisch ausbilden.70 Diese wuchern-
den Hybride forcieren eine radikale, wenn auch tendenziell strukturell nicht ab­
bildbare Komplexitätssteigerung, insofern sie sich dem herkömmlichen Prozess 
systemimmanenter Komplexitätsreduktion durch Ausbildung von Subsystemen 
erfolgreich entziehen und stattdessen viel eher als komplexe Emergenzformen in 
einem Zwischenraum von System und Subsystemen zu begreifen sind.

Mit der Akteur-Netzwerk-Theorie beabsichtigt Latour also, die Verflechtungen 
von Gesellschaft, Natur und Technik dergestalt intelligibel zu machen, dass das 
Denken in Dichotomien von menschlichem Subjekt und nicht-menschlichem Ob
jekt sowie die Opposition von Natur und Kultur nicht länger die Analyse ihrer 
Funktionszusammenhänge präfiguriert. Es müssen also die für das Selbstver­
ständnis der Moderne konstitutiv wichtigen Oppositionspaare Natur/Kultur bzw. 
Subjekt/Objekt kritisch hinterfragt werden, um in Netzwerken die relational-hy­
briden Gefüge zwischen menschlichen und nicht-menschlichen Akteuren über
haupt sichtbar werden zu lassen. Erst mit diesem regelrechten Paradigmenwech
sel können besagte Hybride beschrieben und die komplexen Zusammenhänge 
ganz aktueller Risiken wie etwa in der Ökologie in ihrer Vielschichtigkeit analy­
siert werden. Aus dieser radikalen Perspektive Latours sind wir dann eben gar 
nie modern gewesen, weil die Dichotomie-Bildungen nur vordergründig ein 
konstituierendes Merkmal der Moderne sind. Mit der Infragestellung der klaren 
Grenzen zwischen Subjekt und Objekt gerät nicht zuletzt auch der aufklärerische 
Traum der anthropologischen Selbstermächtigung endgültig ins Wanken.

70	 Es wäre eine aufregende Aufgabe, Foucaults machtanalytische Dispositivkonzeption in die-
sem Zusammenhang mit Latours Hybridisierungen zusammenzudenken.

DOI: 10.13173/9783447112642.175 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



197Apokalyptische Naturphilosophie und institutionalisierter Baconismus

Ohne weiter auf Details der Akteur-Netzwerk-Theorie oder die sicherlich auch 
gerechtfertigte Kritik an ihr einzugehen,71 scheint mir doch eine Parallele zwi
schen Comenius und Latour an dieser Stelle augenfällig und für weitere For
schungen anschlussfähig zu sein. Denn auch wenn Latours Akteur-Netzwerk-
Theorie mit den metaphysischen Sorgen, die Comenius zu seinem ambivalenten 
Widmungsschreiben angeregt haben, erst einmal wenig zu tun haben mag, tref-
fen sich die beiden in einem wichtigen Argument: Sowohl am Beginn der Mo
derne bei Comenius als auch an der beabsichtigten Überwindung der Moderne 
bei Latour steht eine Kritik am neutralen oder vielleicht besser: am von allen Im
plikationen anderer gesellschaftlicher Bereiche gereinigten Wissen. Das von Co
menius und Latour gleichermaßen kritisierte Wissen ist selbstreferentiell, d.  h. es 
ist aus den großen gesellschaftlichen Zusammenhängen herausgelöst, und ver-
dankt sich wesentlich der stabilisierenden Wirkung dichotomischer und Auto
nomie stiftender Strategien. Mit dieser Neutralisierung und Autonomisierung 
gehen jedoch massive Risiken einher, die aus dem Blick geraten zu drohen; sei 
es ein mit radikaler Gottesferne einhergehender historischer Sinnverlust oder die 
Formation von existentiellen Bedrohungen, die unterschwellig in der Unsichtbar-
keit des Hybriden wuchern. Man könnte fast glauben, die Stimme von Comenius 
zu vernehmen, wenn Latour im Vorwort zu Isabelle Stengers’ kosmopolitischem 
Projekt einen neuen analytischen Blick auf die tatsächlichen Zusammenhänge 
zwischen autonomen Wissensbereichen einfordert: „In der Wissenschaftsphilo
sophie kann es keinen Fortschritt geben, wenn die ganze Übereinkunft mit all 
ihren Bestandteilen Ontologie, Epistemologie, Ethik, Politik und Theologie nicht 
gleichzeitig diskutiert wird.“72 

Folgte man dieser – wie ich finde – überlebenswichtigen Spur weiter, ginge 
es natürlich nicht um ein bloßes Aufspüren plumper Analogien zwischen dem 
Beginn der Moderne und den gegenwärtigen Versuchen, sie angesichts drohen-
der Katastrophen zu überwinden. Es ginge vielmehr darum, eine Verbindung in 
Form einer historischen Komparatistik in Angriff zu nehmen. Die entscheidende 
Frage müsste dann lauten: Lässt sich mit einem diachronen Bezug auf die episte
mologischen Bedingungen der Modernekritik an den Schwellen ihres Erschei-
nens und ihres Verblassens eine Dynamik bestimmen, die es erlaubt, eine andere 
Geschichte zu schreiben: eben die Geschichte relationaler Hybridformen, die sich 
in den subkutanen Gesellschaftsschichten formieren und verborgene Prozesse in 

71	 Zur Kritik vgl. übersichtlich Georg Kneer, „Akteur-Netzwerk-Theorie“, in: Handbuch Soziolo-
gische Theorien, hg. von dems. und Markus Schroer, Wiesbaden 2009, S. 19–39, hier S. 34ff.

72	 Bruno Latour, „Stengers’ Schibboleth. Vorwort“, in: Isabelle Stengers, Spekulativer Konstruk
tivismus, übers. von Gabriele Ricke, Henning Schmidgen und Ronald Voullié, Berlin 2008, 
S. 7–32, hier S. 17. Umgekehrt findet sich in den Clamores Eliae eine neuplatonisch impräg
nierte Passage, die der Akteur-Netzwerk-Theorie vage ähnelt, wenn es darum geht, eine 
umfassende Erkenntnis von der Welt zu erhalten: „Elias hat das Ziel, all das miteinander zu 
verbinden, zwischen dem Gott keinen Unterschied gemacht hat: alles Hohe dem Niederen 
anzuerhöhen, auf daß Gleichheit herrsche, ähnlich der paradiesischen Harmonie.“ Zitiert 
nach Kunna, Das „Krebsgeschwür der Philosophie“, S. 173.

DOI: 10.13173/9783447112642.175 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



198 Michael Lorber

den Verhältnissen von Macht und Wissen in Gang setzen? Vielleicht erschiene 
in dieser Geschichte das Aufkommen autonomer Wissensbereiche im Zeichen 
dichotomischer Strukturbildung dann eher als ein Effekt denn als die Ursache des-
sen, was wir bislang gewohnt sind, als Moderne zu bezeichnen. Vielleicht könnte 
auf diese Weise nicht nur ein historischer Beitrag zur Akteur-Netzwerk-Theorie 
aus vormoderner Perspektive geleistet, sondern auch die von Stengers geforderte 
„Kosmopolitik“ in Angriff genommen werden. Es käme dann ähnlich wie in Paul 
Feyerabends Plädoyer für einen erkenntnistheoretischen Anarchismus darauf 
an, „nicht über Theorien, sondern über die mit ihnen verbundene Autorität zu 
lachen“, um Unterbrechungen in „die großen Geschichten des Fortschritts und 
der Rationalität“ einzuführen.73 

Es sind die von unseren soziokulturellen, ökonomischen, politischen und re
ligiösen Bedingungen gespeisten Modelle von Welt, die unsere Wahrnehmung 
und unser Handeln, also unsere Modi der Weltverarbeitung und der Weltbear
beitung in aller Regel bestimmen. Diese Modelle tendieren dazu, einen unhin
terfragbaren absoluten Anspruch zu erheben. Es ist den Krisen zu danken, die 
meist an den Rändern ihres Hoheits- und Geltungsanspruches entstehen, dass 
die Risiken ersichtlich werden, die mit bestimmten Modellen von Welt verbun
den sind – sei es nun der drohende Verlust transzendenten Sinns im immanenten 
Sein oder die sich aus der kategorischen Trennung zwischen Subjekt und Objekt 
erhebende Hybris des modernen Menschen, der die Welt mit seinem der Natur 
abgerungenen Wissen zerstört. Und es sind diese Krisen, die uns neue Hand
lungsspielräume eröffnen, jenseits etablierter und gesellschaftlich sanktionierter 
Wahrnehmungs- und Handlungsmuster anders zu denken und zu handeln.

 

Bibliographie
Quellen
Andreae, Johann Valentin, „[Brief an Jan Amos Comenius vom 15. September 1629]“, 

in: ders., Schriften zur christlichen Reform (= Gesammelte Schriften, Bd. 6, hg. in Zu­
sammenarbeit mit Fachgelehrten von Wilhelm Schmidt-Biggemann, bearb., übers. 
und komm. von dems.), Stuttgart – Bad Cannstatt 2010, S. 312–313.

Bacon, Francis, „Advancement of Learning“, in: ders., The Works of Francis Bacon, 
hg. von James Spedding, Robert Leslie Ellis und Douglas Denon Heath, 14 Bde., 
Stuttgart – Bad Cannstatt 1982, Bd. 3, S. 253–491 [Nachdruck d. Ausgabe London, 
1857–1874]. 

–, 	 „Preface to The Great Instauration“, in: ders., The Works of Francis Bacon, hg. von 
James Spedding, Robert Leslie Ellis und Douglas Denon Heath, 14 Bde., Stuttgart – 
Bad Cannstatt 1982, Bd. 4, S. 13–21, hier S. 20 [Nachdruck d. Ausgabe London, 
1857–1874].

73	 Isabelle Stengers, „Der kosmopolitische Vorschlag“, in: dies., Spekulativer Konstruktivismus, 
mit einem Vorwort von Bruno Latour, übers. von Gabriele Ricke, Henning Schmidgen und 
Ronald Voullié, Berlin 2008, S. 153–185, hier S. 154 und S. 162.

DOI: 10.13173/9783447112642.175 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



199Apokalyptische Naturphilosophie und institutionalisierter Baconismus

–, 	 „Valerius Terminus of the Interpration of Nature: with the Annotations of Hermes 
Stella“, in: ders., The Works of Francis Bacon, hg. von James Spedding, Robert Leslie 
Ellis und Douglas Denon Heath, 14  Bde., Stuttgart – Bad Cannstatt 1982, Bd. 3, 
S. 215–252 [Nachdruck d. Ausgabe London, 1857–1874]. 

Clavis apocalyptica: Or, a Prophetical Key: by which the great Mysteries in the Revelation of 
St John, and the Prophet Daniel are opened; It beeing made apparent That the Prophetical 
Numbers com to an end with the year of our Lord, 1655. Written by a Germane D. and now 
translated out of High-Dutch. In Two Treatises. 1. Shewing what in these our times hath 
been fulfilled. 2. At this present is effectually brought to pass. 3. And henceforth is to bee 
exspected in the years neer at hand. With an introductorie Preface, London 1651.

Comenius, Johann Amos, Der Weg des Lichtes/Via lucis, eingel., übers. und mit Anmer
kungen versehen von Uwe Voigt, Hamburg 1997.

Dury, John, The Reformed School, London [1649].
Glanvill, Joseph, Plus ultra: Or, the Progress and Advancement of Knowledge Since the Days 

of Aristotle. In an Account of some of the most Remarkable Late Improvements of Practical, 
Useful Learning: To Encourage Philosophical Endeavours, London 1668. 

Hartlib Papers. Second Edition. A Complete Text and Image Database of the Papers of SAM-
UEL HARTLIB (c. 1600–1662). Held in Sheffield University Library, 2 CD-Roms. Shef
field, England 2002.

[Plattes, Gabriel], A Description of the famous. Kingdome of Macaria; shewing its excellent 
Government: wherein The Inhabitants live in great Prosperity, Health, and Happinesse; 
the King obeyed, the Nobles honoured; and all good men respected, Vice punished, and 
vertue rewarded. An Example to other Nations. In a Dialogue between a Schollar and a 
Traveller, London 1641, A2r (Vorrede). 

Petty, William, The Advice of W. P. to Mr. Samuel Hartlib for the Advancement of Some 
particular Parts of Learning, London 1647.

Sprat, Thomas, History of the Royal Society, For the Improving of Natural Knowledge, Lon-
don 1667.

Sekundärliteratur
Althaus, Friedrich, „Samuel Hartlib. Ein deutsch-englisches Charakterbild“, in: His-

torisches Taschenbuch, begr. von Friedrich von Raumer und hg. von Wilhelm Mau-
renbrecher, Leipzig 1884, 6. Folge, 3. Jg., S. 189–278. 

Blekastad, Milada, Comenius. Versuch eines Umrisses von Leben, Werk und Schicksal des 
Jan Amos Komenský, Oslo/Prag 1969.

Blumenberg, Hans, Legitimität der Neuzeit, Erneuerte Ausgabe, Frankfurt a. M. 1996.
Brecht, Martin, „‚Er hat uns die Fackel übergeben…‘ Die Bedeutung Johann Valentin 

Andreaes für Johann Amos Comenius“, in: Das Erbe des Christian Rosenkreuz. Vor
träge gehalten anläßlich des Amsterdamer Symposiums 18.–20. November 1986: Johann 
Valentin Andreae 1586–1986 und die Manifeste der Rosenkreuzerbruderschaft 1614–
1616, hg. von der Bibliotheca Philosophica Hermetica, Amsterdam 1988, S. 28–47.

Cohen, I. Bernard, Revolutionen in der Naturwissenschaft, übers. von Werner Kutsch-
mann, Frankfurt a. M. 1994.

Gipper, Andreas, „Experiment und Öffentlichkeit. Cartesianismus und Salonkultur 
im französischen 17. Jahrhundert“, in: Spektakuläre Experimente. Praktiken der Evi
denzproduktion im 17. Jahrhundert (= Theatrum Scientiarum, Bd. III), hg. von Helmar 
Schramm, Ludger Schwarte und Jan Lazardzig, Berlin/New York 2006, S. 242–259. 

DOI: 10.13173/9783447112642.175 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



200 Michael Lorber

Greengrass, Mark, „Archive Refractions: Hartlib’s Papers and the workings of an Intel-
ligencer“, in: Archives of the Scientific Revolution: The Formation and Exchange of Ideas 
in Seventeenth-Century Europe, hg. von Michael Hunter, Woodbridge 1998, S. 35–48. 

Hunter, Michael, Science and Society in Restoration England, Ipswich 1992.
Kneer, Georg, „Akteur-Netzwerk-Theorie“, in: Handbuch Soziologische Theorien, hg. von 

dems. und Markus Schroer, Wiesbaden 2009, S. 19–39.
Koselleck, Reinhart, „‚Erfahrungsraum‘ und ‚Erwartungshorizont‘ – zwei histori-

sche Kategorien“, in: ders., Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten, 
Frankfurt a. M. 1989, S. 349–375.

–, 	 und Christian Meier, „Fortschritt“, in: Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexi­
kon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, hg. von Reinhart Koselleck, Otto 
Brunner und Werner Conze, 8 Bde., 1972–1997, Bd. 2, S. 351–423.

Kronick, David, „The Commerce of Letters: Networks and ‚Invisible Colleges‘ in Sev-
enteenth- and Eighteenth-Century Europe“, in: The Library Quarterly 71.1 (2001), 
S. 28–43.

Kühlmann, Wilhelm, „Sozietät als Tagtraum – Rosenkreuzerbewegung und zwei-
te Reformation“, in: Europäische Sozietätsbewegung und demokratische Tradition. Die 
europäischen Akademien der Frühen Neuzeit zwischen Frührenaissance und Spätaufk lä­
rung, hg. von Klaus Garber und Heinz Wismann unter Mitwirkung von Winfried 
Siebers, 2 Bde., Tübingen 1996, Bd. 1, S. 1124–1151.

Kuhn, Thomas S., Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Zweite revidierte und 
um das Postskriptum von 1969 ergänzte Auflage, Frankfurt a. M. 1973.

Kunna, Ulrich, Das „Krebsgeschwür der Philosophie“. Komenskýs Auseinandersetzung mit dem 
Cartesianismus (= Schriften zur Comeniusforschung, Bd. 19), Sankt Augustin 1991.

Latour, Bruno, „Stengers’ Schibboleth. Vorwort“, in: Isabelle Stengers, Spekulativer 
Konstruktivismus, übers. von Gabriele Ricke, Henning Schmidgen und Ronald 
Voullié, Berlin 2008, S. 7–32.

–, 	 Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropologie [1991], übers. 
von Gustav Rößler, Frankfurt a. M. 2008.

Leinkauf, Thomas, „Der Naturbegriff in der Frühen Neuzeit. Einleitung“, in: ders., Der 
Naturbegriff in der Frühen Neuzeit. Semantische Perspektiven zwischen 1500 und 1700, 
hg. von dems. unter Mitwirkung von Karin Hartbecke, Tübingen 2005, S. 1–19.

Lorber, Michael, „Der Wunsch, einen ‚seichten aufgeblasenen Kopf in seiner ganzen 
Größe darzustellen‘. Historische Hintergründe zur Rezeption Johann Joachim Be-
chers in der historia literaria“, in: Scharlatan! Eine Figur der Relegation in der frühneu-
zeitlichen Gelehrtenkultur (= Zeitsprünge. Forschungen zur Frühen Neuzeit/Studies in 
Early Modern History, Culture and Science 17.2/3 (2013)), hg. von Tina Asmussen und 
Hole Rößler, Frankfurt a. M. 2013, S. 183–214.

Löwith, Karl, Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Voraussetzungen der 
Geschichtsphilosophie [1953], Stuttgart 2004.

Mahr, Bernd, „Zum Verhältnis von Angst, Prophezeiung und Modell, dargelegt an 
der Offenbarung des Johannes“, in: Prophetie und Prognostik. Verfügungen über Zu-
kunft in Wissenschaften, Religionen und Künsten, hg. von Daniel Weidner und Stefan 
Willer, München 2013, S. 167–190.

Masthoff, Regine, „Komenskýs Ratschlag an die Regia Societas in London vom Jahre 
1668“, in: Zwanzig Jahre Comeniusforschung in Bochum/ Dvacet let bochumské komenio-

DOI: 10.13173/9783447112642.175 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



201Apokalyptische Naturphilosophie und institutionalisierter Baconismus

logie. Gesammelte Beiträge/Sebrané příspěvky, hg. von Klaus Schaller, Sankt Augus-
tin 1990, S. 245–259.

Mittelstraß, Jürgen, Neuzeit und Aufklärung. Studien zur Entstehung der neuzeitlichen 
Wissenschaft und Philosophie, Berlin/New York, 1970.

–, 	 „Für und wider eine Wissenschaftsethik“, in: ders., Wissen und Grenzen. Philosophi-
sche Studien, Frankfurt a. M. 2001, S. 68–85.

Reckwitz, Andreas, Die Erfindung der Kreativität. Zum Prozess gesellschaftlicher Ästheti­
sierung, Berlin 2012.

Reichert, Klaus, „In diesem Herbst der Welt. Francis Bacons Begründung der Wissen-
schaft aus dem Geist der apokalyptischen Verheißung“, in: Wissensideale und Wis
senskulturen in der frühen Neuzeit / Ideals and Cultures of Knowledge in Early Modern 
Europe, hg. von Wolfgang Detel und Claus Zittel, Berlin 2002, S. 239–257.

Saage, Richard, Utopische Profile, 4 Bde., Münster 2001.
Schalansky, Judith, Verzeichnis einiger Verluste, Berlin 2018.
Schmidt-Biggemann, Wilhelm, „Pansophie“, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, 

hg. von Joachim Ritter und Karlfried Gründer, 13 Bde., Basel/Stuttgart 1971–2004, 
Bd. 7, Sp.  56–59.

–, 	 Apokalypse und Philologie. Wissensgeschichten und Weltentwürfe der Frühen Neuzeit, 
hg. von Anja Hallacker und Boris Bayer, Göttingen 2007.

Stengers, Isabelle, „Der kosmopolitische Vorschlag“, in: dies., Spekulativer Konstrukti-
vismus, mit einem Vorwort von Bruno Latour, übers. von Gabriele Ricke, Henning 
Schmidgen und Ronald Voullié, Berlin 2008, S. 153–185.

Stichweh, Rudolf, Zur Entstehung des modernen Systems wissenschaftlicher Disziplinen. 
Physik in Deutschland 1740–1890, Frankfurt a. M. 1984.

Stierle, Karlheinz, Das große Meer des Sinns. Hermenautische Erkundungen in Dantes 
„Commedia“, München 2007.

Syfret, R. H., „The Origins of the Royal Society“, in: Notes and Records of the Royal Soci-
ety of London 5.2 (1948), S. 75–137.

Trevor-Roper, Hugh, „Die allgemeine Krisis des 17. Jahrhunderts“, in: ders., Religion, 
Reformation und sozialer Umbruch. Die Krisis des 17. Jahrhunderts, mit einem Vorwort 
zur dt. Ausg. von dems. und übers. von Michael Erbe, Frankfurt a. M./Berlin, 1970, 
S. 53–93.

–, 	 „Drei Ausländer: Die Philosophen der puritanischen Revolution“, in: ders., Religi-
on, Reformation und sozialer Umbruch. Die Krisis des 17. Jahrhunderts, mit einem Vor
wort zur dt. Ausg. von dems. und übs. von Michael Erbe, Frankfurt a. M./Berlin 
1970, S. 221–270.

Turnbull, G. H., Hartlib, Dury and Comenius. Gleanings from Hartlib’s papers, London 1947.
–, 	 „Samuel Hartlib’s Influence on the Early History of the Royal Society“, in: Notes 

and Records of the Royal Society of London 10.2 (1953), S. 101–130.
van den Daele, Wolfgang, „Die soziale Konstruktion der Wissenschaft. Institutionali

sierung und Definition der positiven Wissenschaft in der zweiten Hälfte des 17. Jahr­
hunderts“, in: Gernot Böhme, ders. und Wolfgang Krohn, Experimentelle Philosophie. 
Ursprünge autonomer Wissenschaftsentwicklung, Frankfurt a. M. 1977, S. 129–182.

Voigt, Uwe, Das Geschichtsverständnis des Johann Amos Comenius in ‚Via Lucis‘ als kreative 
Syntheseleistung. Vom Konflikt der Extreme zur Kooperation der Kulturen, Frankfurt 
a. M. 1996.

DOI: 10.13173/9783447112642.175 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



202 Michael Lorber

Voigt, Uwe, „Einleitung“, in: Johann Amos Comenius, Der Weg des Lichtes/Via lucis, 
eingel., übs. und mit Anmerkungen versehen von Uwe Voigt, Hamburg 1997, S. IX–
XLIX.

Webster, Charles, „Introduction“, in: ders., Samuel Hartlib and the Advancement of Learn-
ing, hg. von dems. Cambridge, 1970, S. 1–72. 

–, 	 „The Authorship and Significance of Macaria“, in: Past and Present 56 (1972), S. 34–48.
–, 	 „New Light on the Invisible College. The Social Relations of English Science in the 

Mid-Seventeenth Century“, in: Transactions of the Royal Historical Society 24 (1974), 
S. 18–42. 

–, 	 The Great Instauration. Science, Medicine and Reform 1626–1660, London 1975.
Young, Robert Fitzgibbon, Comenius in England. The Visit of Jan Amos Komenský (Come-

nius). The Czech Philosopher and Educationist to London 1641–1642: Its Bearing on the 
Origins of the Royal Society, on the Development of the Encyclopaedia, and on Plans for 
the Higher Education of the Indians of new England and Virginia as Described in Contem-
porary Documents, Selected, Translated and Edited with an Introduction, and Tables of 
Dates by Robert Fitzgibbon Young, London 1932.

DOI: 10.13173/9783447112642.175 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Altern im Modell
Populäre Bilder von Lebenstreppen und Altersstufen  

seit der Frühen Neuzeit

Malte Völk

1 Modell und Schematismus
Bemühungen darum, das menschliche Leben in voneinander abgrenzbare Ab-
schnitte einzuteilen, sind seit der Antike in verschiedensten Ausprägungen zu 
beobachten. Wenn in Bildern, Allegorien und Sprüchen zwei, sieben, zehn, zwölf 
oder gar 15 Altersstufen1 des menschlichen Lebens dargestellt werden, so regt 
sich dabei durch die Jahrhunderte, die Denkschulen und die sozialen Schich-
ten hindurch als Motivation offenbar stets der gleiche Impuls: das Leben in ein 
Modell zu bringen. Zu sehen ist dann eine Menschengestalt, die, gleichsam die 
Gattung repräsentierend, als typisch geltende Stufen der Entwicklung und des 
Alterns durchläuft. Der Blick auf solche Bilder stiftet Gemeinsamkeit und setzt 
diese schon voraus. Denn dass es jedem so ergehen wird wie der abgebildeten 
Person, ist eine Prognose, die auf bisherigen Erfahrungen beruht und damit nicht 
nur alle lebenden, sondern auch alle bisher gelebt habenden und zukünftigen 
Menschen vereint.

In der Vielgestaltigkeit der Unterteilung von Lebensaltern lassen sich wieder-
kehrende Muster und ikonographische Schwerpunkte erkennen. Dabei mag zu-
erst auffallen, dass allen diesen bildhaften, allegorischen Darstellungen ein deut-
licher Schematismus gemein ist: „No matter how many stages it takes to complete 
a life, nor how long or short each of these stages might be, all stages-of-life the-
ories show the same recognizable, generalizing, and stereotype image.“2 Bereits 
Friedrich Nietzsche kritisiert die schematische Unterteilung des menschlichen 
Lebens in Abschnitte als „eine ehrwürdige Albernheit“.3 Er hinterfragt die Vor
stellung eines linearen Alterungsprozesses und einer geordneten Abwicklung 
von Lebensphasen. Brüche und Sprünge sowie Querverbindungen, die unabhän-

1		 Vgl. zur Entwicklung dieser Varianten Franz Boll, „Die Lebensalter. Ein Beitrag zur antiken 
Ethologie und zur Geschichte der Zahlen“, in: ders., Kleine Schriften zur Sternkunde des Alter-
tums, hg. von Viktor Stegemann, Leipzig 1950, S. 156–224.

2		 Anouk Janssen, „Going Grey in Black and White: The Representation of Old Age in Nether­
landish Prints (1550–1650)“, in: Alterskulturen und Potentiale des Alter(n)s, hg. von Heiner Fan
gerau u.  a., Berlin 2007, S. 59–80, hier S. 61.

3		 Friedrich Nietzsche, „Menschliches, Allzumenschliches. Ein Buch für freie Geister“, in: ders., 
Kritische Gesamtausgabe, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Berlin 1967, Abt. 4, 
Bd. 3, S. 306.

DOI: 10.13173/9783447112642.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



204 Malte Völk

gig von einem chronologischen Ablauf das Leben prägten, blieben außen vor. 
Am Beispiel der Gleichsetzung des Lebens mit den vier Jahreszeiten demonstriert 
Nietzsche, wie einfach sich solche Unterteilungen durch gegenläufige Erfahrun­
gen widerlegen lassen. Nietzsches Widerspruch wirft die Frage auf, inwieweit 
Modellen von Lebensaltern normativer Charakter zukommt. Wie sind solche Mo
delle epistemologisch einzuschätzen? Dieser Frage soll hier aus kulturwissen­
schaftlicher Perspektive nachgegangen werden.4

2 Populäre Modelle
Die Polemik Nietzsches lässt sich auch deuten als Hinweis darauf, wie populär 
solche Lebensalterdarstellungen lange Zeit gewesen sind. Auf ihre Geläufigkeit 
weist ebenfalls der Umstand, dass solche Modelle des Alterns etwa in Schwän-
ken und Märchen als Grundlage für parodistische Brechungen herhalten kön-
nen5 – was auch ihren Schematismus implizit beleuchtet. 

In seiner Rede über das Alter6 aus dem Jahr 1860, die heute als ein „Meilenstein 
der Altersforschung“7 gilt, nennt Jacob Grimm als einen Ausgangspunkt für sei
ne Überlegungen die Erinnerung an eine solche Lebensalterdarstellung, deren 
Anblick sich ihm als Kind „unauslöschlich einprägte“.8 Es handelt sich um die 
im deutschen Sprachraum sehr beliebte Fassung einer Alterstreppe aus zehn Stu
fen, auf der der Mensch einer Pyramide gleich auf- und absteigt. Genau eine sol­
che Doppeltreppe der Lebensalter wird auch von Jean Paul evoziert, wenn der 
Erzähler der 1793 erschienenen Erzählung vom Leben des vergnügten Schulmeis
terlein Maria Wutz sich zur Einleitung der Lebensbetrachtung ebenfalls solcher 
Abbildungen erinnert – und jene hier sieben Stufen dann auch tatsächlich die 
Erzählung strukturieren:9 Es solle „ordentlich a priori angefangen und mit dem 
Schulmeisterlein langsam in den drei aufsteigenden Zeichen der Altersstufen hin-
auf und auf der andern Seite in den drei niedersteigenden wieder hinab gegangen 
werden – bis Wutz am Fuß der tiefsten Stufe vor uns ins Grab fällt.“10 Doch nicht 

	 4	 Im Rahmen eines Postdoc-Stipendiums der Fritz Thyssen Stiftung habe ich mich mit der 
kulturwissenschaftlichen Bedeutung von hohem Alter und Demenz beschäftigt – die hier 
präsentierten Überlegungen sind im Zuge dieser Förderung entstanden.

	 5	 Vgl. Harm-Peer Zimmermann: „Leitlinien und Zuglüste des Erzählens. Hans im Glück, ge
lesen als Altersparabel“, in: Fabula. Zeitschrift für Erzählforschung 56/3 (2015), S. 232–247.

	 6	 Jacob Grimm, „Rede über das Alter“, in: ders., Rede auf Wilhelm Grimm und Rede über das Alter. 
Gehalten in der Königl. Akademie der Wissenschaften zu Berlin, hg. von Herman Grimm, Berlin 
1863, S. 39–68.

	 7	 Harm-Peer Zimmermann, „‚je älter ich werde, desto democratischer gesinnt bin ich‘. Über 
Jacob Grimm, die Kulturwissenschaft und das Alter“, in: Schweizerisches Archiv für Volkskun
de 109 (2013), S. 167–183, hier S. 167.

	 8	 Grimm, „Rede über das Alter“, S. 43.
	 9	 Vgl. hierzu Ulrich Fleischhut, Die Allegorie bei Jean Paul, Bonn 1977, S. 152–154 sowie Malte 

Völk, Ästhetik der Dingwelt. Materielle Kultur bei Jean Paul, Aby Warburg und Walter Benjamin, 
Berlin 2015 (Kaleidogramme 127), S. 91–93.

10	 Jean Paul, „Leben des vergnügten Schulmeisterlein Maria Wutz in Auenthal. Eine Art Idyl-
le“, in: ders., Werke, hg. von Norbert Miller, München 1970, Abt. I, Bd. 1, S. 422–462, hier S. 425.

DOI: 10.13173/9783447112642.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



205Altern im Modell

nur Gelehrten und Literaten sind die Lebensstufen-Bilder vertraut. Ihre Verbrei
tung dürfte größtenteils zusammenfallen mit der Entwicklung des Buchdrucks 
und der allgemeinen Alphabetisierung in Europa zwischen dem Mittelalter und 
dem 20. Jahrhundert. So erwähnt Jean Paul etwa seine Kenntnis des Doppeltrep
pen-Bildes aus dem Orbis sensualium pictus von Johann Amos Comenius. Dieses 
didaktisch konzipierte Schul- und Kinderbuch mit seinem titelgebenden, univer
salistischen Anspruch „die sichtbare Welt“11 abzubilden, war als eine Mischung 
aus Lesefibel, Comic und lateinisch-deutscher Vokabelliste über rund 250 Jahre 
hinweg als Schulbuch in Gebrauch, wobei es zwischen 1658 und 1964 244 Auf-
lagen und zahlreiche Übersetzungen erlebte. Möglicherweise kann das Werk 
gar als „das am meisten verbreitete Schulbuch überhaupt“12 gelten. Das Kapi-
tel „Homo. Der Mensch“ beginnt mit einer knappen Darstellung der biblischen 
Schöpfungsgeschichte einschließlich der Vertreibung aus dem Paradies, um so-
gleich überzugehen in das Kapitel „Septem Aetates Hominis. Die Sieben Alter 
des Menschen“,13 illustriert durch eine Doppeltreppen-Darstellung.

Auch die Quelle, aus der Jacob Grimm seine Erinnerung an die Lebenstreppe 
schöpft, verweist auf die große Verbreitung dieser Bilder. Es handelt sich bei je-
nem Wandschmuck der grimmschen Elternstube um „ein kunstloses Bild“,14 um 
einen Bilderbogen, wie er besonders im 19. Jahrhundert massenhaft Verbreitung 
gefunden hatte, bis hin zur Nachahmung in Kalendern oder auf Ofenkacheln: 
„Unser Motiv ist eines der beliebtesten und bekanntesten dieser Zeit, höchstens 
Napoleon ist öfter dargestellt worden als dieser Mensch von 10 bis 100 Jahren, in 
dem sich jedermann wiedererkennen konnte. Diese Bilderbogen flogen millio­
nenfach durch ganz Europa.“15 

3 Funktionen des Modells
Warum aber waren derartige Abbildungen so beliebt? Diese Frage weist auf die 
eigentümliche theologische Stellung der Lebenstreppe, die zwar mit christlichen 
Botschaften konform war, jedoch außerhalb der geläufigen biblischen Bezüge 
blieb. So weist Rudolf Schenda darauf hin, dass die Lebenstreppe, soweit bekannt, 
nie in der eigentlich naheliegenden Analogie zur biblischen Jakobsleiter aus

11	 Johann Amos Comenius, Orbis sensualium pictus. Die sichtbare Welt/Das ist/Aller vornemsten 
Welt-Dinge und Lebens-Verrichtungen Vorbildung und Benahmung, Dortmund 1978 (Die biblio
philen Taschenbücher 30) [Nachdruck der Erstausgabe von 1658].

12	 Vgl. Heiner Höfener, „Nachwort“, in: Comenius, Orbis pictus, S. 1–15, hier S. 6.
13	 Vgl. Comenius, Orbis pictus, S. 74–77.
14	 Grimm, „Rede über das Alter“, S. 43.
15	 Rudolf Schenda, „Die Alterstreppe – Geschichte einer Popularisierung“, in: Die Lebenstreppe. 

Bilder der menschlichen Lebensalter, hg. von Peter Joerißen und Cornelia Will, Köln/Bonn 1983 
(Schriften des Rheinischen Museumsamtes 23), S. 11–24, hier S. 20f. Ergänzend sei erwähnt, 
dass auch Bilder verbreitet waren, die sogar das von Schenda genannte Beispiel noch einbe
zogen und dann etwa „Napoleons Stuffen-Jahre“ darstellten; vgl. Cornelia Will, „‚Was ist des 
Lebens Sinn?‘ – Lebensalterdarstellungen im 19. Jahrhundert“, in: ebd., S. 73–92, hier S. 77.

DOI: 10.13173/9783447112642.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



206 Malte Völk

geprägt worden ist.16 Der Aufstieg des Menschen zu Gott wird also nicht gezeigt. 
Dennoch hat die Treppe eine genuin christliche Botschaft, die gleichsam aufs All-
tägliche herabgestuft worden ist. Sie bietet Trost und Erbauung, indem sie das alle 
Menschen Verbindende hervorhebt und dabei einen idealen Lebensweg zeichnet. 
Es ist oft bemerkt worden, dass die Lebenstreppen, sofern sie genaue Angaben 
machen, ihren Figuren sehr viele Lebensjahre zugestehen, nämlich oft bis zu 100. 
Was die Treppen also ausblenden, sind Möglichkeiten wie ein frühzeitiger Tod, 
Krankheiten oder andere Unglücksfälle, ja, nach Schenda17 ist überhaupt keine 
Treppendarstellung überliefert, die irgendeine Form von Konflikt zeigen würde. 
Die unkalkulierbaren Risiken des Lebens sind ausgeblendet, der Tod wird zum 
Endpunkt einer in sich schlüssigen, teleologischen Entwicklung. Der bis dahin 
sich ereignende menschliche Verfall erscheint in diesen Treppenmodellen, mo-
delltheoretisch betrachtet, als eine in vorhersehbarer Bestimmtheit verlaufende 
Entwicklung, mit deren Darstellung unbestimmte „Angst gebunden werden“18 
kann – indem sie zu kalkulierbarer Furcht wird. Es ist gerade der Verlauf der Zeit, 
als epistemologischer Kern des Modells,19 der hier in Gleichförmigkeit gebracht, 
auf diese Weise gleichsam eingehegt wird. Es gibt kein Risiko mehr, dafür aber 
auch keine Individualität. Damit wird insgesamt ein deutlich normatives Moment 
in Anschlag gebracht: ist doch davon auszugehen, dass die dargestellten Charak-
teristika allgemein die Vorstellungen von einer dem jeweiligen Alter angemesse
nen Verhaltensweise prägten. Die Treppendarstellungen lehren auch einen wei-
tergehenden Konformismus: Gesellschaftlich beeinflussbare Faktoren kennen sie 
nicht. Armut ist nicht zu sehen, soziale Unterschiede in der medizinischen Ver-
sorgung scheinen ebenso wenig zu existieren wie überhaupt irgendwelche Unter-
schiede zwischen den Menschen. Dafür sieht man viele Details, Dinge und Tiere, 
die die Mannigfaltigkeit des Lebens repräsentieren und Stoff bieten für unterhalt-
same allegorische Entschlüsselung. Die Schwerpunkte der Treppendarstellungen 
haben sich freilich historisch gewandelt. So stand grob betrachtet bis ins 17. und 
18. Jahrhundert die Funktion des Erbaulichen stärker im Vordergrund, während 
im 19. Jahrhundert das Konformistisch-Belehrende wichtiger wurde.20 

4 Janusköpfiges Modell
Nun stellt sich die Frage, wie sich der zum Konformismus treibende Schema
tismus dieser Darstellungen zu ihrem Charakter als Modell verhält. Lässt sich 
eine Janusköpfigkeit des Modells auch hier nachzeichnen, so dass der normativ-

16	 Vgl. Schenda, „Die Alterstreppe“, S. 16.
17	 Vgl. ebd., S. 22.
18	 Bernd Mahr, „Zum Verhältnis von Angst, Prophezeiung und Modell, dargelegt an der Of-

fenbarung des Johannes“, in: Prophetie und Prognostik. Verfügungen über Zukunft in Wissen-
schaften, Religionen und Künsten, hg. von Daniel Weidner und Stefan Willer, München 2013, 
S. 167–190, hier S. 167.

19	 Vgl. ebd., S. 174–176.
20	 Vgl. Schenda, „Die Alterstreppe“, S. 24.

DOI: 10.13173/9783447112642.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



207Altern im Modell

prospektive Charakter vom retrospektiven Wissen durchkreuzt wird? Um dieser 
Frage nachzugehen, empfiehlt es sich, die bisher nur angedeuteten ikonographi­
schen Schwerpunkte und die wiederkehrenden Muster genauer zu betrachten. 

Eine weiter ausgreifende Betrachtung der Idee von der Aufteilung von Le
bensaltern kann bei Aristoteles ansetzen. In seiner Rhetorik strukturiert er das 
menschliche Leben in drei Stufen: „Jugend, Mannesalter, Greisenalter“. Die Jun-
gen leben demnach, auf die Zukunft gerichtet, „meist von Hoffnungen“; die Alten 
hingegen „leben mehr in der Erinnerung, als in der Hoffnung […]. Das ist auch 
der Grund ihrer Geschwätzigkeit, da sie unaufhörlich das Vergangene wieder-
holen; denn sie freuen sich an der Erinnerung.“21 Die Mitte des Lebens wird von 
Aristoteles eher knapp, fast beiläufig, abgehandelt: Es sind die beiden Extreme, 
die Jugend und das Alter, die das Modell des menschlichen Lebens prägen.22 So 
ist die klare, teleologische Abfolge der drei Lebensalter schon hier hintertrieben 
von einer modellartigen Doppelgesichtigkeit: indem die Jugend als prospektive 
und das Alter als retrospektive Lebensstufe gezeichnet und beide als dem Modell 
des Lebens wesentlich definiert werden.

In dieser Übersichtlichkeit verbleiben die ‚Lebensaltertheorien‘ jedoch nicht. 
Die mittelalterliche Ausdifferenzierung der Lebensstufen lässt deren jeweilige 
Zahl steigen, zumeist auf sieben oder zehn. Auch kommen nun bildliche Darstel
lungen auf, in denen der sich verändernde, alternde Mensch mit allerlei Beiwerk 
ausgestattet wird. Bis ins 15. Jahrhundert waren vorherrschend Lebensalterdar­
stellungen in sieben oder zehn Abschnitte in Form eines Rades, in dem mehre-
re Kreise gruppiert wurden, etwa um eine Darstellung des Pfeile schießenden 
Todes oder um Christus herum – oder einfach nebeneinander.23 Bildet sich die 
Vorstellung vom Verlauf des menschlichen Lebens als einer Aufwärts- und Ab
wärtsbewegung etwa vom 13.  Jahrhundert an, so entsteht in der ersten Hälfte 
des 16.  Jahrhunderts eine graphische Entsprechung dieser Denkfigur in Form 
der Doppeltreppe. Sie beschert dem typisiert dargestellten alternden Jedermann 
eine klar erkennbare Phase des Aufstiegs und eine des Abstiegs. Diese Gebilde 
gleichen zunächst noch eher wuchtigen Pyramiden, manchmal auch Brücken 
oder Triumphbögen, nähern sich aber im Laufe der Jahrhunderte immer mehr 
der potenziell alltagstauglichen Treppe an. Etwa im 17. Jahrhundert wird die Le-
benstreppe „zu einem allgemein verständlichen Schema“.24

21	 Aristoteles, Rhetorik, hg. und übers. von Paul Gohlke, Paderborn 1959, S. 139–141.
22	 Besonders konsequent in Hinsicht der Betonung der Extreme von Jugend und Alter war 

wohl Mimnermos von Kolophon, der, nach Franz Boll, um 600 v.  Chr. nur zwei Lebensalter 
unterscheiden wollte, so dass das Alter „ganz unvermittelt an die Blüte der Jugend sich an­
zuschließen“ schien – Boll, „Die Lebensalter“, S. 162.

23	 Vgl. Schenda, „Die Alterstreppe“, S. 20.
24	 Peter Joerißen, „Lebenstreppe und Lebensalterspiel im 16. Jahrhundert“, in: Die Lebenstreppe. 

Bilder der menschlichen Lebensalter, hg. von dems. und Cornelia Will, Köln/Bonn 1983 (Schrif
ten des Rheinischen Museumsamtes 23), S. 25–38, hier S. 34.

DOI: 10.13173/9783447112642.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



208 Malte Völk

Die ältesten einschlägigen Treppendarstellungen sind aus den Jahren 1540–1550 
bekannt.25 Es handelt sich um den Holzschnitt Die neun Lebensalter des Mannes von 
dem Augsburger Maler Jörg Breu d. J. (Abb. 1) sowie um den Holzschnitt De trap 
des levens aus der Hand des Amsterdamer Malers Cornelis Anthonisz (Abb. 2).  

Aus der Fülle des ikonographischen Beiwerks sei hier zunächst ein Element 
näher betrachtet, das in beiden Abbildungen gleichermaßen zu sehen ist: die tie
rischen Begleiter des alternden Menschen. Den Tieren, die seit jeher mit mensch
lichen Altersstufen in Verbindung gebracht worden sind,26 kommt in diesen Dar

25	 Vgl. zur Geschichte dieser Denkfigur und besonders der Lebenstreppen-Bilder auch Josef 
Ehmer, „The Life Stairs. Aging, Generational Relations and Small Commodity Production 
in Central Europe“, in: Ageing and Generational Relations over the Life Course. A Historical and 
Cross-Cultural Perspective, hg. von Tamara K. Hareven, Berlin/New York 1996, S. 53–74.

26	 Boll, „Die Lebensalter“, S. 157, identifiziert Aristophanes von Byzanz als einen hellenisti­
schen Pionier dieser Art von Ethologie. Sofern weibliche Lebensalter auf – in der Regel 
gesonderten – Treppen dargestellt wurden, kamen hierbei meist ‚leichter‘ wirkende Tiere 
wie etwa Vögel zum Einsatz – vgl. hierzu Hubert Wanders, „Das springende Böckchen – 
Zum Tierbild in den dekadischen Lebensalterdarstellungen“, in: Die Lebenstreppe. Bilder der 
menschlichen Lebensalter, hg. von Peter Joerißen und Cornelia Will, Köln/Bonn 1983 (Schriften 
des Rheinischen Museumsamtes 23), S. 61–72, hier S. 66f. 

Abb. 1: Jörg Breu d. J., Die Lebensalter des Mannes (ca. 1540). 
Holzschnitt, 48,9 x 65,9 cm. Herzogliches Museum (Landesmuseum) Gotha. 

DOI: 10.13173/9783447112642.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



209Altern im Modell

Abb. 2: Cornelis Anthonisz, De trap des levens (ca. 1550). 
Druck, 49,5 x 36 cm. Rijksmuseum Amsterdam.

DOI: 10.13173/9783447112642.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



210 Malte Völk

stellungen „eine fast heraldische Signalfunktion“27 zu. Auch spätere Bilder, wie 
etwa ein in Italien und Spanien verbreiteter Kupferstich von Cristofano Bertelli 
aus Modena28 oder Darstellungen an der Außenseite von Wohnhäusern29, zei-
gen Esel als Begleittiere des hohen Alters. Auch existierten bereits im Mittelalter 
volkstümlich verbreitete Sprüche, in denen die menschlichen Lebensalter mit 
zugeschriebenen Eigenschaften von Tieren metaphorisch in Verbindung gebracht 
wurden. Demnach ist man etwa mit „X jar ain kitz,/ XX jar ain kalb,/ XXX jar ain 
stier, / XL jar ain leo“ und schließlich im Alter von neunzig Jahren „ain esel“.30

5 Altern und Melancholie
Wenn der Esel also gewissermaßen das ‚Totemtier‘ des hohen Alters ist, so stellt 
sich die Frage nach der metaphorischen Bedeutung dieser Zuordnung. „neunzig 
jar der kinder spot/ hundert jar nun gnad dir gott“, heißt es auf einem Holzschnitt 
aus dem Jahr 1482, der den Alten zusammen mit einem Esel und einem Kind 
zeigt.31 Dass man dem Neunzigjährigen „spotten tuot“, wusste auch die Ergän­
zung der Spruchreihe aus dem erwähnten Liederbuch der Clara Hätzlerin zu be-
richten.32 Es ist also zunächst naheliegend, dass es die auch heute noch gängigen 
Esels-Assoziationen von Geistesschwäche und Trägheit sind, die hier den Stichel 
geführt haben. Doch deutet bereits diese volkstümliche Assoziation der Trägheit 
auch eine weiter zurückreichende, würdevollere Zuschreibung an. Gilt der Esel 
doch als Verkörperung der Todsünde der acedia, auch bezeichnet als Trägheit des 
Herzens oder Verzagtheit. Ikonographisch begleitet der Esel „als Reittier Acedias“ 
diesen sündhaften Gemütszustand erstaunlich beharrlich, ja, geradezu störrisch: 
„Bei der Vielzahl von Todsünden-Tieren, die im Laufe der Zeit immer wieder ihre 
Bezugspersonen und Reiter wechseln, bildet er eine über die Jahrhunderte nahe
zu unveränderte Konstante.“33 Diese Verbindung der acedia mit dem hohen Alter 
schließt einen weitläufigen Komplex auf, der letztlich zurückgeht auf die antiken 
Vorstellungen von Planetengöttern. Der heidnisch-kosmologische34 Aberglaube, 

27	 Joerißen, „Lebenstreppe“, S. 28.
28	 Vgl. ebd., S. 30.
29	 Vgl. ders., „Die Lebensalter des Menschen. Bildprogramm und Bildform im Jahrhundert der 

Reformation“, in: Die Lebenstreppe. Bilder der menschlichen Lebensalter, hg. von Peter Joerißen 
und Cornelia Will, Köln/Bonn 1983 (Schriften des Rheinischen Museumsamtes 23), S. 39–59, 
hier S. 42.

30	 Liederbuch der Clara Hätzlerin, Augsburg 1471, zit. nach Wanders, „Das springende Böck-
chen“, S. 61.

31	 Zit. nach Schenda, „Die Alterstreppe“, S. 17.
32	 Zit. nach Wanders, „Das springende Böckchen“, S. 62.
33	 Susanne Blöcker, Studien zur Ikonographie der Sieben Todsünden in der niederländischen und 

deutschen Malerei und Graphik von 1450–1560, Münster/Hamburg 1993 (Bonner Studien zur 
Kunstgeschichte Bd. 8), S. 95.

34	 Die Bezeichnung „heidnisch“ im Sinne von ‚antik, nicht christlich‘ wird hier aus Gründen 
der Konstanz durchgängig in eben diesem Sinne verwendet, zurückgehend auf Aby War-
burg, „Heidnisch-antike Weissagung in Wort und Bild zu Luthers Zeiten“, in: ders., Werke in 
einem Band, hg. von Martin Treml, Sigrid Weigel und Perdita Ladwig, Berlin 2010. 

DOI: 10.13173/9783447112642.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



211Altern im Modell

der als „Schatten“35 der christlichen Theologie nie ganz verschwunden war, über-
nahm zahlreiche Elemente des antiken Planetenglaubens, nach dem die Planeten 
mit Gottheiten identisch sind und massiven Einfluss auf das irdische Geschehen 
ausüben. Im Kontext dieser Vorstellungswelt ist die christliche Sünde der ace-
dia eng verwandt mit dem durch Saturn beeinflussten Zustand der Melancholie. 
Diese „saturnische Acedia“,36 die man in ihrem spirituellen Anspruch „als die 
Melancholie der Mönche bezeichnen“37 könnte, wurde zum Teil auch einfach mit 
der weltlichen Melancholie gleichgesetzt.38 Bemerkenswert ist die offene Wider-
sprüchlichkeit, die darin liegt, mit Saturn gerade den nach altem Wissensstand 
am weitesten entfernten Planeten für die Melancholie verantwortlich zu machen. 
So zeichnen sich ja Melancholie und acedia dadurch aus, dass sie weniger äußere 
Ursache haben, sondern aus dem Innern des Menschen rühren. Diese eigentlich 
naheliegende, am nächsten liegende Ursache wird nun projiziert auf den äußers-
ten Rand des bekannten Universums: von dort soll die Melancholie kommen, 
vom Saturn, der mit 30 Jahren am längsten braucht für eine Umrundung der Son-
ne, also gleichsam träge ist, in schwacher Beleuchtung traurig seine Bahnen zieht.

Die Identifizierung des hohen Alters mit dem Zustand der Melancholie ist nicht 
nur durch die tierische Ikonographie greifbar, sondern war in der Frühen Neu-
zeit allgemein volkstümlich sehr verbreitet.39 Auf den Lebenstreppen wirken von 
Körperhaltung, Mimik und Gestik her die Leute auf den unteren, auf den abstei
genden Lebensstufen oft wie die „Verkörperung der Melancholie“.40 Das ist eine 
schlüssige Konsequenz aus der inneren Logik des Treppenaufbaus, nach der das 
Alter als Abstieg, als Niedergang zu verstehen ist. Besonders im 17. Jahrhundert 
fügen sich die Treppen „in den größeren Bereich der barocken Todes-Literatur“,41 
bringen sie die vorherrschende Betonung von vanitas und menschlicher Kreatür-
lichkeit zum Ausdruck. Auch die barocke Dialektik des Aufeinanderstoßens der 
Widersprüche schwingt dabei mit: wenn die Erkenntnis der Vergänglichkeit des 
menschlichen Lebens zwar Trauer hervorruft, gleichzeitig aber auch aus dem 
starken, unverstellten Kontrast zum Leben eine Form von Kraft oder Faszination 
bezieht. Im Orbis sensualium pictus folgen auf die Darstellung der sieben Lebens-

35	 Jean-Michel Palmier, Walter Benjamin. Lumpensammler, Engel und bucklicht Männlein. Ästhetik 
und Politik bei Walter Benjamin, hg. von Florent Perrier, Frankfurt a. M., 2009, S. 918.

36	 Walter Benjamin, „Ursprung des deutschen Trauerspiels“, in: ders., Gesammelte Schriften, un-
ter Mitwirkung von Theodor W. Adorno und Gershom Scholem hg. von Rolf Tiedemann 
und Hermann Schweppenhäuser, Frankfurt a. M. 1991 (suhrkamp taschenbuch wissen-
schaft 931), Bd. I.I: Abhandlungen, S. 203–430, hier S. 333.

37	 Peter Sillem, Saturns Spuren. Aspekte des Wechselspiels von Melancholie und Volkskultur in der Frü
hen Neuzeit, Frankfurt a. M. 2001 (Zeitsprünge. Forschungen zur Frühen Neuzeit 5/1), S. 37.

38	 Vgl. etwa Sarah Kofman, Konversionen. Der Kaufmann von Venedig unter dem Zeichen des Sa-
turn, Wien 2012, S. 45.

39	 Vgl. Boll, „Die Lebensalter“, S. 176–178.
40	 Joerißen, „Lebenstreppe“, S. 26.
41	 Schenda, „Die Alterstreppe“, S. 20.

DOI: 10.13173/9783447112642.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



212 Malte Völk

alter unmittelbar die anatomischen Lektionen, also die über den kreatürlichen 
Charakter des Menschen – und erst danach die über die „menschliche Seele“.42 

Dass die Lebenstreppen auch in späteren Jahrhunderten noch eindeutig mit 
der barocken vanitas-Haltung in Verbindung gebracht worden sind, lässt sich et
wa bei Jean Paul beobachten. In der eingangs erwähnten Erzählung vom Schul
meisterlein Maria Wutz in Auenthal bezeichnet der Erzähler die Doppeltreppe, auf 
der sich das wutzsche Leben allegorisch vollzieht, in einer nur barock zu nennen­
den Wortwahl als „Blut- und Trauergerüste der sieben Lebens-Stationen“, von 
dem der Mensch, beziehungsweise Wutz, schließlich „niederfährt und abgekürzt 
umkugelt auf die um diese Schädelstätte liegende Vorwelt“.43 Besonders die Be
zeichnung der „Schädelstätte“ kann als typisch barock gelten; Walter Benjamin 
führt an, die „trostlose Verworrenheit der Schädelstätte“ sei „als Schema allego­
rischer Figuren aus tausend Kupfern und Beschreibungen der Zeit herauszule
sen“.44 Gerade dieses allegorische Moment, das Benjamin in besonderem Maße 
jener auch als Zielpunkt der Lebenstreppen verbreiteten „Schädelstätte“ zuspre-
chen wollte, birgt demnach das Potenzial eines dialektischen Umschlagens. Die-
ses könnte nun auch den Schematismus und das Konformistische am Modell
charakter der Lebenstreppe betreffen. Um diesen Punkt zu beleuchten, soll nun 
abschließend die besonders von der kulturwissenschaftlichen Schule um Aby 
Warburg herausgearbeitete Bedeutung des Zusammenhangs von Melancholie 
und Saturn einbezogen werden.

6	 Lebenstreppe und Sonnensystem: Größenordnungen des Alterns im 
Modell

Aby Warburg geht von einer grundsätzlichen Doppelgesichtigkeit der antiken 
Überlieferungen aus:

Die klassisch-veredelte, antike Götterwelt ist uns seit Winckelmann frei-
lich so sehr als Symbol der Antike überhaupt eingeprägt, daß wir ganz ver-
gessen, daß sie eine Neuschöpfung der gelehrten humanistischen Kultur 
ist; diese ‚olympische‘ Seite der Antike mußte ja erst der althergebrachten 
‚dämonischen‘ abgerungen werden; denn als kosmische Dämonen gehör-
ten die antiken Götter ununterbrochen seit dem Ausgange des Altertums 
zu den religiösen Mächten des christlichen Europa und bedingten des-
sen praktische Lebensgestaltung so einschneidend, daß man ein von der 
christlichen Kirche stillschweigend geduldetes Nebenregiment der heid-
nischen Kosmologie, insbesondere der Astrologie, nicht leugnen kann. 
Durch getreue Überlieferung auf der Wanderstraße vom Hellenismus her 

42	 Vgl. Comenius, Orbis pictus, S. 76–89.
43	 Jean Paul, „Maria Wutz“, S. 425.
44	 Benjamin, „Trauerspiel“, S. 405; vgl. auch Fleischhut, „Die Allegorie“, S. 152–156 sowie Malte 

Völk, „Der saturnische ‚Wutz‘. Eine Konjunktion von Jean Paul und Walter Benjamin“, in: 
Jahrbuch der Jean Paul Gesellschaft 47 (2012), S.61–80.

DOI: 10.13173/9783447112642.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



213Altern im Modell

über Arabien, Spanien und Italien nach Deutschland hinein (wo sie schon 
von 1470 ab in der neuen Druckkunst in Augsburg, Nürnberg und Leipzig 
in Wort und Bild eine wanderlustige Renaissance vollführen) waren die 
Gestirngötter in Bild und Sprache lebendige Zeitgottheiten geblieben, die 
jeden Zeitabschnitt im Jahreslauf, das ganze Jahr, den Monat, die Woche, 
den Tag, die Stunde, Minute und Sekunde, mathematisch bezeichneten, 
zugleich aber mythisch-persönlich beherrschten. Sie waren dämonische 
Wesen von unheimlich entgegengesetzter Doppelmacht: als Sternzeichen 
waren sie Raumerweiterer, Richtpunkte beim Fluge der Seele durch das 
Weltall, als Sternbilder Götzen zugleich, mit denen sich die arme Kreatur 
nach Kindermenschenart durch ehrfürchtige Handlungen mystisch zu 
vereinigen strebte.45

Der Planetengott Saturn oder Kronos ist dabei mythologisch eine klar bösartige 
Figur. Die unter seinem Einfluss gesehenen ‚Saturnkinder‘ waren als Melancho­
liker in einem elenden Zustand und wurden größtenteils gemieden, Aussätzigen 
gleich. Eigentümlicherweise galt Saturn/Kronos aber gleichzeitig auch als ver-
antwortlich für geschätzte, nutzbringende Eigenschaften wie Intelligenz und für 
geistige Schaffenskraft allgemein.

Der Grund dafür, dass Saturn aus der kulturgeschichtlichen Fülle von Überlie
ferungen, Vorstellungen und Traditionen schließlich als „Dämon der Gegensät
ze“46 hervorging, ist letztlich recht klar zu benennen. Raymond Klibansky, Erwin 
Panofsky und Fritz Saxl führen in ihrer wegweisenden Studie über Saturn und 
Melancholie diese Entwicklung materialreich aus und bestimmen als Hebelpunkt 
die Denkschulen, die von Platon beeinflusst worden sind. Während Kronos/Sa­
turn zunächst wohl tatsächlich ein rein böser, unheilbringender Komplex gewe
sen ist, so profitiert seine Wahrnehmung einfach am stärksten von einer allge­
meinen Tendenz des (Neu-)Platonismus, die aber jeden Planetengott betrifft. Als 
„Stammvater aller übrigen Planetengötter“47 lässt seine „Entwicklungsgeschichte 
die grundsätzlich optimistische Deutungsabsicht des Neuplatonismus deutlich 
hervortreten“.48 Eine fundamental bösartige Wirkung irgendeines Gestirns wür-
de dieser Lehre widersprechen: „Selbst der mythologisch und physikalisch be­
trachtet böseste und lebensfeindlichste Planet ist ein Vermittler von Kräften, die 
ihrem Wesen nach nur gute sein können.“49 Daher muss dem Saturn notwendig 
eine fruchtbringende, lebensfreundliche Seite beigestellt werden. Diese Doppel
gesichtigkeit des Saturn hat sich in der Folge verselbständigt, so dass sie schließ-

45	 Aby Warburg, „Heidnisch-antike Weissagung“, S. 424–491, hier S. 426f.
46	 Raymond Klibansky, Erwin Panofsky und Fritz Saxl, Saturn und Melancholie. Studien zur 

Geschichte der Naturphilosophie und Medizin, der Religion und der Kunst, Frankfurt a. M. 1992 
(suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1010), S. 245.

47	 Ebd., S. 237.
48	 Ebd., S. 240.
49	 Ebd., S. 236.

DOI: 10.13173/9783447112642.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



214 Malte Völk

lich in Mittelalter und Früher Neuzeit auch in der Populärkultur verankert war, 
bis hinein in die Verbindung der Karnevalskultur mit den altrömischen Satur
nalien: „An Ambivalenzen und Widersprüchen störte man sich nicht und nahm 
sie offenkundig als den Figuren wesentlich hin.“50

Im Zuge dieser neoplatonischen Überlegungen wurde auch bestimmt, wie 
man sich die Übertragung der planetaren Eigenschaften auf die einzelnen Men-
schen genau vorstellte. Hierzu diente der von Warburg erwähnte „Flu[g] der See-
le durch das Weltall“,51 der mit seiner Grundstruktur aus verschiedenen, nach
einander zu besuchenden Stationen dem Modell der Lebensalterstufen vorgriff.

Franz Boll hat in seinem 1913 erschienenen Aufsatz über „Die Lebensalter“ 
einen Zusammenhang zwischen Vorstellungen von Lebensaltern und Himmels
körpern historisch erschlossen. Die früheste erhaltene (wiewohl nicht erste) Dar­
stellung einer solchen Gleichsetzung von Planeten und Lebensaltern findet er bei 
Claudius Ptolemäus. Ihm zufolge wäre etwa das Kleinkind mit seiner raschen 
Wandelbarkeit vom Erdenmond geprägt, das vorpubertäre Kind in seiner Wachs
tumsphase vom Merkur, der Heranwachsende von der als dynamisch-feurig gel­
tenden Venus, der Erwachsene im Alter von 22 bis 41 Jahren von der Sonne, ge-
folgt von weiteren energetisch-tatkräftigen Lebensaltern im Zeichen von Mars 
und Jupiter, deren Einfluss mit Ende 60 schwindet:

Dann kommt das letzte Alter, das dem lichtschwächsten und langsams­
ten Planeten untersteht, dem Saturn. Das ist die letzte Stufe des abwärts­
schreitenden Lebens, da erkalten und erlahmen alle Bewegungskräfte des 
Leibes und der Seele; Triebe, Genüsse, Wünsche – alles schwächt sich ab, 
Mutlosigkeit, Mattigkeit, Unlust zu allem nimmt überhand, bis das Leben 
vollends erstarrt.52 

So Bolls Paraphrase. 
Es zeigt sich hier schon, wie sehr die Lebenstreppe mit ihrer auf- und abstei

genden Bewegung von derartigen Vorstellungen geprägt sein mag. Dieses Sche-
ma ist freilich stets variiert worden, nicht zuletzt auch im Zuge der Entdeckung 
weiterer Planeten. Doch die Stellung des Saturn ist dabei konstant geblieben.53 

Diese Entsprechung von Mikrokosmos und Makrokosmos hat schließlich 
„den Weg bereite[t] für die Verbindung Saturns mit der Melancholie, die ja eben-
falls die Spätphase des menschlichen Lebens beherrscht.“54 Und es hat eben auch 
den Weg bereitet für die Lebenstreppen, deren Vorläufer in kreisförmigen An

50	 Sillem, Saturns Spuren, S. 23.
51	 Warburg, „Heidnisch-antike Weissagung“, S. 427.
52	 Boll, „Die Lebensalter“, S. 195.
53	 So nutzt etwa auch Arthur Schopenhauer in seinem Aphorismus „Vom Unterschiede der Le-

bensalter“ diese Zuordnungen zu Planeten für umfangreiche Charakterisierungen mensch-
licher Verhaltensweisen. Auch für ihn ist die Zuordnung des höheren Alters – ab 60 Lebens-
jahren – zu Saturn selbstverständlich; in: ders., Aphorismen zur Lebensweisheit, hg. von Rudolf 
Marx, Stuttgart 1963, S. 234–263.

54	 Klibansky u.  a., Saturn und Melancholie, S. 232 (Anmerkung 74).

DOI: 10.13173/9783447112642.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



215Altern im Modell

ordnungen auch noch den geläufigen kosmischen Darstellungen ähnelten. Das 
Durchlaufen verschiedener vorgezeichneter Stationen war wohl ursprünglich 
so gedacht, dass der Mensch bereits vor seiner irdischen Geburt eine die Him
melskörper passierende „Seelenreise“55 durchführt und dabei an den planeta-
ren Stationen bestimmte Eigenschaften aufnimmt. Diese „Vorstellung, nach der 
die individuelle Menschenseele vor ihrer irdischen Geburt die Himmelssphären 
durchläuft und dabei von den Sternenmächten je eine Gabe erhält“,56 hat dem Sa-
turn seine Doppelgesichtigkeit beschert. Denn was der älteren Überlieferungen 
nach eigentlich ja unheilvolle Saturn dem Seelenreisenden zu bieten hat, ist eben 
die fruchtbringende „Kraft der Intelligenz und der Kontemplation“.57

So bilden die mikrologischen Lebensstationen des Treppenmodells und die 
weit ausgreifenden des Kosmos einen Zusammenhang, der in seinem frappan
ten Größengefälle von stetiger Dynamik ist. An diesem Gegensatz zündet auch 
Jean Pauls Erzähler in seiner Allegorisierung der Lebenstreppe seine vorläufige 
Schlusspointe: betrachte er das die Stufen durchlaufende Gattungswesen, jenes 
„gemalte Geschöpf“, so erscheine ihm zuerst „das atmende Rosengesicht voll 
Frühlinge und voll Durst, einen Himmel auszutrinken“. Doch diese universale 
Perspektive ziehe sich schnell wieder zusammen, sobald er „bedenke, daß nicht 
Jahrtausende, sondern Jahrzehende dieses Gesicht in das zusammengeronnene 
zerknüllte Gesicht voll überlebter Hoffnungen ausgedorret haben … Aber indem 
ich über andre mich betrübe, heben und senken mich die Stufen selber, und wir 
wollen einander nicht so ernsthaft machen!“58 Das Bild der barock-melancholi
schen Lebenstreppe stürzt den Erzähler, der seiner eigenen Vergänglichkeit im 
Zuge des Beschreibens und Erzählens gewahr zu werden behauptet, selbst in Me
lancholie. Mehr noch: plötzlich taucht ein Wir auf, wird der Leser direkt ange
sprochen und einbezogen, wie es auch mit Sinnsprüchen der emblematisch-ba
rocken Treppendarstellungen oft angestrebt wurde.59 Mit diesem Verweis auf 
die kreatürliche Existenz sowohl des Erzählers als auch des Lesers schlägt jene 
Melancholie plötzlich um in eine heitere Lebensfreude, die dann auch den Ver-
lauf der Erzählung prägen wird. Die Lebenstreppe erweist sich als ein janusköp
figes Modell des menschlichen Alterns. In diesem kleinen und alltagsbezogenen 
Modell offenbart sich – gerade im Zuge seiner Todesbezogenheit – eine populäre 
Form des Nachlebens des Saturn-Komplexes, der damit über die barocke vanitas-
Fixierung in die bürgerliche Epoche hineinragt und die Lebenstreppe zu einem 
Modell macht, das seine eigene schematische Ordnung hintertreibt. 

55	 Ebd., S. 240.
56	 Ebd., S. 242.
57	 Ebd., S. 245.
58	 Jean Paul, „Maria Wutz“, S. 425.
59	 Vgl. Schenda, „Die Lebenstreppe“, S. 20.

DOI: 10.13173/9783447112642.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



216 Malte Völk

Bibliographie

Quellen
Aristoteles, Rhetorik, hg. und übers. von Paul Gohlke, Paderborn 1959.
Benjamin, Walter, „Ursprung des deutschen Trauerspiels“, in: ders., Gesammelte Schrif-

ten, unter Mitwirkung von Theodor W. Adorno und Gershom Scholem, hg. von 
Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhäuser, Frankfurt a. M. 1991 (suhr-
kamp taschenbuch wissenschaft 931), Bd. I.I: Abhandlungen, S. 203–430.

Comenius, Johann Amos, Orbis sensualium pictus. Die sichtbare Welt/Das ist/Aller vor-
nemsten Welt-Dinge und Lebens-Verrichtungen Vorbildung und Benahmung, Dortmund 
1978 (Die bibliophilen Taschenbücher 30) [Nachdruck der Erstausgabe von 1658].

Grimm, Jacob, „Rede über das Alter“, in: ders., Rede auf Wilhelm Grimm und Rede über 
das Alter. Gehalten in der Königl. Akademie der Wissenschaften zu Berlin, hg. von Her-
man Grimm, Berlin 1863, S. 39–68.

Jean Paul [Richter, Johann Paul Friedrich], „Leben des vergnügten Schulmeisterlein 
Maria Wutz in Auenthal. Eine Art Idylle“, in: ders., Werke, hg. von Norbert Miller, 
München 1970, Abt. I, Bd. 1, S. 422–462.

Nietzsche, Friedrich, „Menschliches, Allzumenschliches. Ein Buch für freie Geister“, 
in: ders., Kritische Gesamtausgabe, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, 
Abt. 4, Bd. 3, Berlin 1967.

Schopenhauer, Arthur, „Vom Unterschiede der Lebensalter“, in: ders., Aphorismen zur 
Lebensweisheit, hg. von Rudolf Marx, Stuttgart 1963, S. 234–263.

Warburg, Aby, „Heidnisch-antike Weissagung in Wort und Bild zu Luthers Zeiten 
[1920]“, in: ders., Werke in einem Band, hg. von Martin Treml, Sigrid Weigel und 
Perdita Ladwig, Berlin 2010, S. 424–491.

Sekundärliteratur
Blöcker, Susanne, Studien zur Ikonographie der Sieben Todsünden in der niederländischen 

und deutschen Malerei und Graphik von 1450–1560, Münster/Hamburg 1993 (Bonner 
Studien zur Kunstgeschichte Bd. 8).

Boll, Franz, „Die Lebensalter. Ein Beitrag zur antiken Ethologie und zur Geschichte 
der Zahlen“, in: ders., Kleine Schriften zur Sternkunde des Altertums, hg. von Viktor 
Stegemann, Leipzig 1950, S. 156–224.

Ehmer, Josef, „The Life Stairs. Aging, Generational Relations and Small Commodity 
Production in Central Europe“, in: Ageing and Generational Relations over the Life 
Course. A Historical and Cross-Cultural Perspective, hg. von Tamara K. Hareven, Ber-
lin/New York 1996, S. 53–74

Fleischhut, Ulrich, Die Allegorie bei Jean Paul, Bonn 1977.
Höfener, Heiner, „Nachwort“, in: Johann Amos Comenius, Orbis sensualium pictus. Die 

sichtbare Welt/Das ist/Aller vornemsten Welt-Dinge und Lebens-Verrichtungen Vorbil-
dung und Benahmung, Dortmund 1978 (Die bibliophilen Taschenbücher 30) [Nach-
druck der Erstausgabe von 1658], S. 1–15.

Janssen, Anouk, „Going Grey in Black and White: The Representation of Old Age in 
Netherlandish Prints (1550–1650)“, in: Alterskulturen und Potentiale des Alter(n)s, hg. 
von Heiner Fangerau u.  a., Berlin 2007, S. 59–80.

Joerißen, Peter, „Lebenstreppe und Lebensalterspiel im 16. Jahrhundert“, in: Die Le-
benstreppe. Bilder der menschlichen Lebensalter, hg. von dems. und Cornelia Will, 
Köln/Bonn 1983 (Schriften des Rheinischen Museumsamtes 23), S. 25–38.

DOI: 10.13173/9783447112642.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



217Altern im Modell

–, 	 „Die Lebensalter des Menschen. Bildprogramm und Bildform im Jahrhundert der 
Reformation“, in: Die Lebenstreppe. Bilder der menschlichen Lebensalter, hg. von dems. 
und Cornelia Will, Köln/Bonn 1983 (Schriften des Rheinischen Museumsamtes 
23), S. 39–59.

Klibansky, Raymond, Erwin Panofsky und Fritz Saxl, Saturn und Melancholie. Studien 
zur Geschichte der Naturphilosophie und Medizin, der Religion und der Kunst, Frank-
furt a. M. 1992 (suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1010),

Kofman, Sarah, Konversionen. Der Kaufmann von Venedig unter dem Zeichen des Saturn, 
Wien 2012.

Mahr, Bernd, „Zum Verhältnis von Angst, Prophezeiung und Modell, dargelegt an 
der Offenbarung des Johannes“, in: Prophetie und Prognostik. Verfügungen über Zu-
kunft in Wissenschaften, Religionen und Künsten, hg. von Daniel Weidner und Stefan 
Willer, München 2013, S. 167–190.

Palmier, Jean-Michel, Walter Benjamin. Lumpensammler, Engel und bucklicht Männlein. 
Ästhetik und Politik bei Walter Benjamin, hg. von Florent Perrier, Frankfurt a. M. 2009.

Schenda, Rudolf, „Die Alterstreppe – Geschichte einer Popularisierung“, in: Die Le
benstreppe. Bilder der menschlichen Lebensalter, hg. von Peter Joerißen und Cornelia 
Will, Köln/Bonn 1983 (Schriften des Rheinischen Museumsamtes 23), S. 11–24.

Sillem, Peter, Saturns Spuren. Aspekte des Wechselspiels von Melancholie und Volkskultur 
in der Frühen Neuzeit, Frankfurt a. M. 2001 (Zeitsprünge. Forschungen zur Frühen 
Neuzeit 5/1).

Völk, Malte: „Der saturnische ‚Wutz‘. Eine Konjunktion von Jean Paul und Walter 
Benjamin“, in: Jahrbuch der Jean Paul Gesellschaft 47 (2012), S.61–80

–, 	 Ästhetik der Dingwelt. Materielle Kultur bei Jean Paul, Aby Warburg und Walter Ben
jamin, Berlin 2015 (Kaleidogramme 127).

Wanders, Hubert, „Das springende Böckchen – Zum Tierbild in den dekadischen Le
bensalterdarstellungen“, in: Die Lebenstreppe. Bilder der menschlichen Lebensalter, hg. 
von Peter Joerißen und Cornelia Will, Köln/Bonn 1983 (Schriften des Rheinischen 
Museumsamtes 23), S. 61–72.

Will, Cornelia, „‚Was ist des Lebens Sinn?‘ – Lebensalterdarstellungen im 19.  Jahr­
hundert“, in: Die Lebenstreppe. Bilder der menschlichen Lebensalter, hg. von Peter Joe
rißen und ders., Köln/Bonn 1983 (Schriften des Rheinischen Museumsamtes 23), 
S. 73–92.

Zimmermann, Harm-Peer, „‚je älter ich werde, desto democratischer gesinnt bin ich‘. 
Über Jacob Grimm, die Kulturwissenschaft und das Alter“, in: Schweizerisches Ar-
chiv für Volkskunde 109 (2013), S. 167–183. 

Zimmermann, Harm-Peer: „Leitlinien und Zuglüste des Erzählens. Hans im Glück, 
gelesen als Altersparabel“, in: Fabula. Zeitschrift für Erzählforschung 56/3 (2015), 
S. 232–247.

DOI: 10.13173/9783447112642.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447112642.203 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Modell + Risiko
Helmar Schramm (†)

DOI: 10.13173/9783447112642.219 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



220 Helmar Schramm (†)

DOI: 10.13173/9783447112642.219 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



221Modell + Risiko

DOI: 10.13173/9783447112642.219 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



222 Helmar Schramm (†)

DOI: 10.13173/9783447112642.219 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



223Modell + Risiko

DOI: 10.13173/9783447112642.219 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447112642.219 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Abbildungsverzeichnis

S. 11, Abb. 1: Franz Stassen, Vorspiel auf dem Theater. Aus: Johann Wolfgang von 
Goethe, Faust. Eine Tragödie. Mit 163 Federzeichnungen von Franz Stassen, Berlin 1924. 
S. 18, Abb. 2: Oresstes (sic) (1.  Jhd. n. Chr.). Ephesos, Hanghaus  2 / Südraum  6 
Westwand. Aus: Volker Michael Strocka, Die Wandmalerei der Hanghäuser in Ephe-
sos, Wien 1977, (Forschungen in Ephesos, VIII/1), Abb. 67. S. 28, Tab. 1: Moduli der 
dorischen Hexastylosfront nach Vitruv. Aus: Heiner Knell, Vitruvs Architekturtheorie. 
Versuch einer Interpretation, Darmstadt 1985, S. 88. S. 29, Abb. 3: Dorischer Tempel-
Entwurf nach Vitruv. Ausschnitt des Frontaufrisses. Aus: Heiner Knell, Vitruvs Archi
tekturtheorie. Versuch einer Interpretation, Darmstadt 1985, Abb. 32. S. 49, Abb. 1: 
Dirck van Baburen, Prometheus wird von Vulkan angekettet (1623). Öl auf Leinwand, 
201 x 182 cm. Rijksmuseum Collection, Amsterdam. S. 52, Abb. 2: Jacopo Sanso
vino, Bacchus (1511–1512). Marmor, Höhe: 146 cm. Museo del Bargello, Florenz. 
S. 55, Abb. 3: Modell der Abbildungsbeziehungen von Modellen. Aus: Herbert Stacho
wiak, Allgemeine Modelltheorie, Wien/New York 1973, S. 157. S. 71, Abb. 1: Petrus 
Tartaretus, Expositio Magistri Petri Tatereti super textu logices Aristotelis. Lyon 1503, 
fol. LXXIIv. S. 73, Abb. 2: Michael Hayé, Pons asinorvm, KU Leuven, Ms. 250, 
fol. 132, Digitalisat auf URL: http://www.europeana.eu (1.8.2019). S. 75, Abb. 3: 
Anonym, Pons asinorvm, Warburg Institute, London. Digitalisat auf URL: http:// 
she-philosopher.com/library/evans_Pt2.html (1.8.2019). S. 85, Abb. 1: Philips Gal-
le (nach Maarten van Heemskerck), Der Triumph der Zeit (um 1565). Kupferstich. 
Aus: Manfred Sellink und Marjolein Leesberg, The New Hollstein Dutch & Flemish 
Etchings, Engravings and Woodcuts, 1450–1700. Philips Galle , Pt. II, Rotterdam 2001, 
S. 249. S. 89, Abb. 2: David Rittenhouse, Orrery (1770). Holz und Metall. Prince-
ton University. URL: http://artmuseum.princeton.edu/campus-art/objects/86634#
zoom=17&lat=40.3466&lon=-74.6517 (1.8.2019). S. 92, Abb. 3: Der Zeiss-Projektor 
im Hayden Planetarium. American Museum of Natural History, New York. Aus: 
The New Yorker, (13.5.1950). Titelblatt. S. 140, Abb. 1: Galileo Galilei, Titelblatt der 
Grazer Originalausgabe des Sidereus Nuncius (1610). Mit freundlicher Genehmi­
gung der Universitätsbibliothek Graz. S. 141, Abb. 2: Galileo Galilei, Helle Fle-
cken auf der Nachtseite des Mondes (1610). Aus: ders., Sidereus Nuncius, Venedig 
1610, S. 8. Mit freundlicher Genehmigung der Universitätsbibliothek Graz. S. 143, 
Abb. 3: Galileo Galilei, Geometrisches Modell zur Bestimmung der Höhe AD 
eines Mondberges (1610). Aus: ders., Sidereus Nuncius, Venedig 1610, S. 13 v. Mit 
freundlicher Genehmigung der Universitätsbibliothek Graz. S. 147, Abb. 4: Gali
leo Galilei, Veranschaulichung des Hell-Dunkel-Kontrasts am sog. Terminator 

DOI: 10.13173/9783447112642.225 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



226 Abbildungsverzeichnis

(1. September 1611). Aus: Brief an Christoph Grienberger, in: ders., Le Opere di 
Galileo Galilei, Edizione Nazionale, hg. von Antonio Favaro, Bd. 11: Carteggio 
1611–1613, Florenz 1901, S. 183. S. 148, Abb. 5: Galileo Galilei, Schematische Dar
stellung der Frontal- bzw. Seitenansicht von Berghöhen in den mittleren bzw. 
peripheren Zonen des Mondreliefs (1. September 1611). Aus: Brief an Christoph 
Grienberger, in: ders., Le Opere di Galileo Galilei, Edizione Nazionale, hg. von Anto-
nio Favaro, Bd. 11: Carteggio 1611–1613, Florenz 1901, S. 193. S. 148, Abb. 6: Galileo 
Galilei, Darstellung der Berghöhen und der Lichtverhältnisse an der Peripherie 
der Mondhalbkugel (1. September 1611). Aus: Brief an Christoph Grienberger, in: 
ders., Le Opere di Galileo Galilei, Edizione Nazionale, hg. von Antonio Favaro, Bd. 11: 
Carteggio 1611–1613, Florenz 1901, S. 191. S. 149, Abb. 7: Galileo Galilei, Skizze zu 
den Überlegungen zum perspektivischen Sehen (1. September 1611). Aus: Brief 
an Christoph Grienberger, in: ders., Le Opere di Galileo Galilei, Edizione Nazionale, 
hg. von Antonio Favaro, Bd. 11: Carteggio 1611–1613, Florenz 1901, S. 185. S. 151, 
Abb. 8: Ausschnitt aus dem Brief Christoph Scheiners an Paul Guldin (10. Novem
ber 1612). Universitätsbibliothek Graz, Ms. 139, Brief Nr. 6. Mit freundlicher Ge­
nehmigung der Universitätsbibliothek Graz. S. 189, Abb. 1: Frontispiz zu Francis 
Bacon, Novum organum scientiarum (1620). Leiden 1645. EC.B1328.620ib, Houghton 
Library, Harvard University. S. 208, Abb. 1: Jörg Breu d. J., Die Lebensalter des Man-
nes (ca. 1540). Holzschnitt, 48,9 x 65,9  cm. Herzogliches Museum (Landesmuse-
um) Gotha. S. 209, Abb. 2: Cornelis Anthonisz, De trap des levens (ca. 1550). Druck, 
49,5 x 36 cm. Rijksmuseum Amsterdam.

DOI: 10.13173/9783447112642.225 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Personenregister

Aegidius Romanus 121
Alberti, Leon Battista 14, 31f.
Albertus Magnus 70
Alexander von Aphrodisias 70
Andreae, Johann Valentin 176, 188
Andrews, Julie 63
Anthonisz, Cornelis 208f.
Aristophanes von Byzanz 208
Aristoteles 13, 20–26, 32, 36–39, 42, 69, 76, 

111, 138, 166, 207
Artaud, Antonin 221
Averroes 70

Bacchus 51f., 56
Bacon, Francis 158, 161–163, 165, 167f., 

171, 176f., 180, 183f., 186–189, 192f.
Barthes, Roland 102
Bartholomäus von Lucca 121
Bauersfeld, Walther 91, 93, 
Bayle, Pierre 67f.
Beck, Cave 167
Benjamin, Walter 212
Bertelli, Cristofano 210
Biancani, Giuseppe 145f.
Black, Max 54
Boll, Franz 214
Bramante, Donato 102
Braithwaite, Richard 48, 58
Breu, Jörg, d. J. 208
Browne, Thomas 159
Brunn, Heinrich 48
Bulwer, John 87, 157–163, 165–171
Buridan, Johannes 66–68

Castorf, Frank 219f.
Cazauran, Nicole 79
Certeau, Michel de 99
Charles I. (König von England, Schott-

land und Irland) 169, 178

Charles II. (König von England, Schott-
land und Irland) 185, 195

Chronos [s. Kronos]
Cicero, Marcus Tullius 17, 21–23, 26
Cigoli, Vincenzo 149
Colyn, John 119f., 122, 124
Comenius, Johann Amos 64, 175–188, 

190–194, 197
Connor, Robert Dickson 120f.
Cromwell, Oliver 184f., 195
Cross, Thomas 162
Cusanus, Nicolaus 95–111

Dalgarno, George 167
De Jonghe, Jean-François 74
Derrida, Jacques 41, 43
Descartes, René 42f., 137, 169, 183f.
Digby, Kenelm 167f.
Dondi, Giovanni de’ 83–87, 93
Duns Scotus, Johannes 70
Dury, John 176–178

Eck, Johannes 76f.
Eco, Umberto 69
Edward I. (König von England) 121
Edward IV. (König von England) 117
Elektra 19, 22
Elizabeth I. (Königin von England) 125
Elßholtz, Johann Sigismund 164
Enzensberger, Hans Magnus 83–86
Eratosthenes von Kyrene 43
Euklid 16, 35, 37, 40–44
Euripides 13f., 19–21

Fabbro, Pippo del 51, 53, 56
Fabrici d’Aquapendente, Girolamo 139
Faust, Heinrich 11–13
Feyerabend, Paul 198
Fichte, Johann Gottlieb 13, 25, 221

DOI: 10.13173/9783447112642.227 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



228 Personenregister

Fludd, Robert 159
Föcking, Marc 104
Foucault, Michel 196
Franklin, Benjamin 88
Frege, Gottlob  17, 33
Friedrich Wilhelm von Brandenburg 164

Gadamer, Hans-Georg 55
Galilei, Galileo 86, 137–150, 152f., 222
Giorgione 139
Glisson, Francis 159
Godts, Henri 74
Goethe, Johann Wolfgang von 11–13, 23 
Graßhoff, Gerd 143
Grienberger, Christoph 145–150, 153
Grimm, Jacob 204f.
Grimm, Jacob und Wilhelm 66f., 102
Guldin, Paul 150f.
Gutenberg, Johannes  97

Hätzlerin, Clara 210
Hartlib, Samuel 175–178, 183–186, 195
Hartmann, Stephan 54 
Harvey, William 140, 159, 183
Hayé, Michael 73–76
Heilbron, John 143
Heinrich III. (König von England) 119
Heinrich VII. (König von England und 

Irland) 116–127, 129–132     
Hobbes, Thomas 110, 195
Hodder, Ian	131
Humboldt, Alexander von 	221f.
Husserl, Edmund 35, 44

Jean Paul (Johann Paul Friedrich Rich-
ter) 204f., 212, 215      

Jefferson, Thomas 88f. 
Jesus 99
Jodoigne, Georgius 74
Johannes (Evangelist) 99
Johannes Philoponus 70
Jünger, Ernst 219
Junius, Hadrianus 158
Jupiter 48, 50, 64, 84 

Kant, Immanuel 89–91, 93, 157f., 160, 164, 
221

Karl V. (Kaiser HRR) 187

Kepler, Johannes 86, 150, 222
Kittler, Friedrich 221
Klibansky, Raymond 213
Koyré, Alexandre 86f., 137
Kronos 85, 216
Kuhn, Thomas S. 191

Lacan, Jacques 86f.
Latour, Bruno 194–197    
Leclerc, Georges-Louis Comte de Buffon    

87
Leibniz, Gottfried Wilhelm 14–16, 109, 149     
Leinkauf, Thomas 191
Leonardo da Vinci 101
Lévi-Strauss, Claude 47
Lockyer, Roger 117
Lodwick, Francis 167
Lukács, Georg 91
Lukas (Evangelist) 99

Machiavelli, Niccolò 61
Mahr, Bernd 11–34, 41, 98, 100, 102, 104, 

111, 123–125, 130, 160f., 163, 170f., 181
Marx, Karl 102
Mason, Richard 161f., 165f.
Matthäus (Evangelist) 99
Merkur 49f.
Meuthen , Erich 99
Mimnermos von Kolophon 207
Miller, Oskar von 91
Mittelstraß, Jürgen 182f.
Molière (Jean-Baptiste Poquelin) 65
Morgan, Mary 54
Morrison, Margaret 54
Mulsow, Martin 159

Neumann, Bert 219, 221
Newton, Isaac 43, 86–90, 93, 137, 183
Nietzsche, Friedrich 203f., 221
Nikomachos von Gerasa 36

Oldenburg, Henry 190
Oresme, Nicolas 137
Orestes 18f., 22

Panofsky, Erwin 213
Parmenides 14–16, 22f., 36, 38f.
Parrhasios 48–54, 56f.  

DOI: 10.13173/9783447112642.227 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



229Personenregister

Perler, Dominik 146
Petrarca, Francesco 84f.
Petrus Hispanus 65, 70, 76
Petrus Lombardus 70
Phaedrus 18f., 22f., 26, 30
Philolaos 36
Platon 22, 28, 35, 37–40, 43, 104, 106, 108f., 

111, 177, 197, 213f.
Plattes, Gabriel 177f.
Plessner, Helmuth 171
Plinius d. Ä. 27, 68
Poe, Edgar Allan 53f., 56f.
Pozzi, Lorenzo 72
Proklos 36
Proust, Marcel 157f.
Pythagoras 35, 37, 143f.
Prigogine, Ilya 86, 89f.
Prometheus 48–52, 56f.
Ptolemäus, Claudius 214

Quinn, Terry J. 132
Quintilian 167

Rabelais, François 70, 78f.
Reuleaux, Franz 44
Rice, Eugene 100
Rittel, Horst 47
Rittenhouse, David 85, 88f., 93
Robertus de Novilia 74
Rosenblueth, Arturo 54
Rudolph II. 150

Sansovino, Jacopo 51f., 56
Saturn 213
Saxl, Fritz 213
Schnaase, Carl 48
Seneca d. Ä. 48, 50–54, 56f.
Serres, Michel 41f.
Schaffer, Simon 195
Schalansky, Judith 175
Scheiner, Christoph 150, 152
Schenda, Rudolf 205f.
Schiller, Friedrich 13, 21, 23, 25
Schoell, Konrad 63
Schopenhauer, Arthur 214
Schramm, Helmar 97, 109, 169, 
Schupp, Johann Balthasar 74

Shapin, Steven 195
Simplikios 36
Smolin, Lee 137
Sprat, Thomas 194
Stachowiak, Herbert 54–57, 100
Stengers, Isabelle 86, 89f., 197f., 222
Stichweh, Rudolf 191
Stoichiță, Victor 51
Strano, Giorgio 141
Sydenham, Thomas 159

Tarksi, Alfred 100
Tartaretus, Petrus 70–72
Tizian 139
Turing, Alan Mathison 83

Urquhart, Thomas 167
Ussher, James 88

van Baburen, Dirck 48, 50, 52
van den Daele, Wolfgang 192
Vasari, Giorgio  51, 54, 56f.
Vitruv 14, 28–32, 163–165
Voigt, Uwe 180
Voltaire 87
Vulkan 49f.

Warburg, Aby 72, 212, 214
Wartofsky, Marx William 125, 171
Weichenhan, Michael 107
Wendler, Reinhard 128, 130, 160, 163f., 

171
Wiener, Norbert 54
Wild, Markus 146
Wilhelm der Eroberer (König von Eng-

land) 121
Wilkins, John 167, 190
William of Sherwood 65f.
Willis, Thomas 159
Winckelmann, Johann Joachim 164, 212
Wittgenstein, Ludwig Josef Johann 27
Wüstneck, Klaus-Dieter 54
Wyatt, Henry 117

Zenon von Elea 38
Zeus 48, 50

DOI: 10.13173/9783447112642.227 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author


